

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

Educ 6170.33 (1)

### HARVARD COLLEGE LIBRARY

Bought with the income of THE KELLER FUND

Bequeathed in Memory of JASPER NEWTON KELLER BETTY SCOTT HENSHAW KELLER MARIAN MANDELL KELLER RALPH HENSHAW KELLER CARLTILDEN KELLER







съ

### древнойшимъ его училищемъ

### ARAJEMIER.

Coy.

B. ACKOTEECKAPO.

Кіевъ.

255 Ynubepcumemchoù munorpaopiu.

1856.

Educ 6170.33 (1)

#### ПЕЧАТАТЬ "ДОЗВОЛЯВТСЯ

съ тъмъ, чтобы по отпечатанія представлено было въ Цензурный Комитетъ узаконсиное число экземпляровъ. Кіевъ. 1855. Декабря 27 дня.

Цензорр, Статскій Сов'ятникь, Ор. Новицкій.



Wien id,



#### Посвящается

всъмъ воспитанникамъ

## кіевской академій,

#### БЫВШИМЪ, НАСТОЯЩИМЪ и БУДУЩИМЪ.

На сихъ горахъ возсіяетъ благодать Божія, и градъ великъ имать быти.

Пророчество св. апостола Андрея первозваннаго.

Кіевская Академія воспитала для всей Россіи знаменитыхъ просвѣщенісмъ и добродѣтелями пастырей, государственныхъ чиновниковъ, и во всѣхъ состояніяхъ отличныхъ гражданъ.

Митрополить Евгеній.



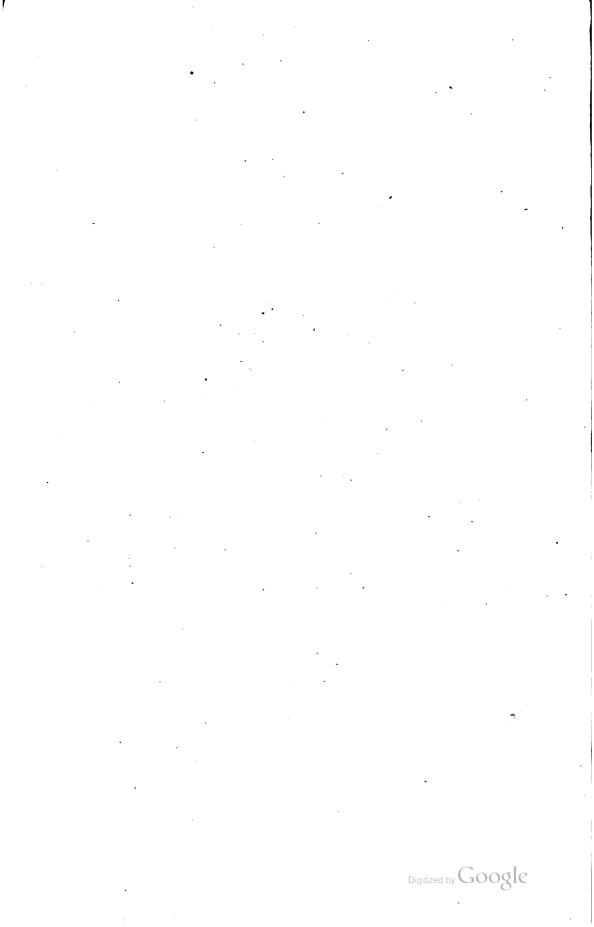
**4 8 7 & 7 8 / 19**a

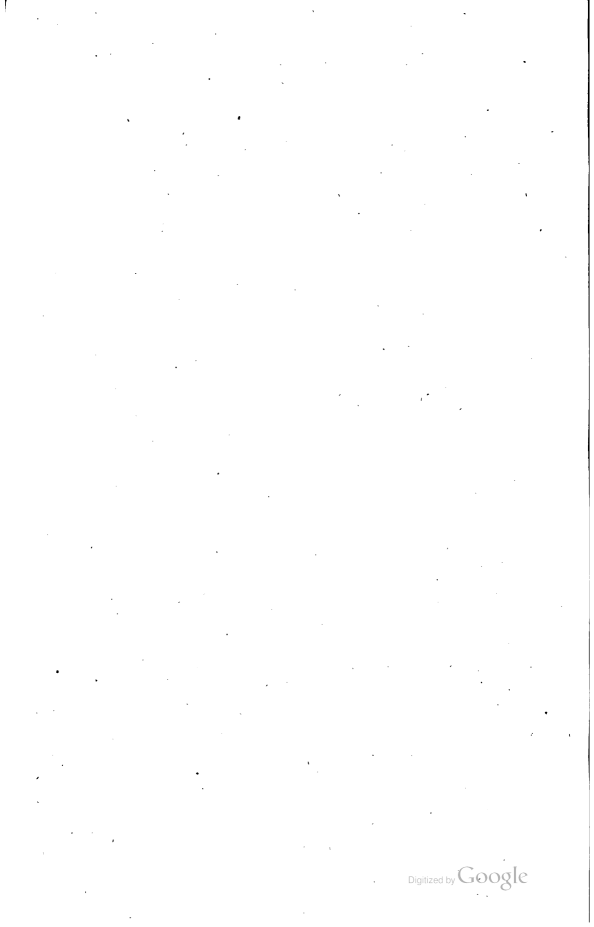
КЪ

Движимый чувствомъ искрениѣйшей признательности къ воспитавшему меня училищу, я давно желалъ написать Исторію его, по тѣмъ памятникамъ и актамъ, какіе сохранились въ разныхъ архивахъ и по моему крайнему уразумѣнію. Служебныя обстоятельства на долго отвлекли меня отъ этого, еще въ 1838 году задуманнаго, дѣла. Теперь Богъ привелъ меня исполнить мое намѣреніе, и трудъ мой предъ тобою, благосклонный читатель. Не прошу синсхожденія къ ошибкамъ, какія можетъ быть встрѣтятся въ моемъ сочиненій, но скажу только словами древняго лѣтописца: "отцы и братія, оже ся писахъ, али не дописахъ, али переписахъ, чтите, "нсправливая Бога дѣля, а не клените".

Авторъ.

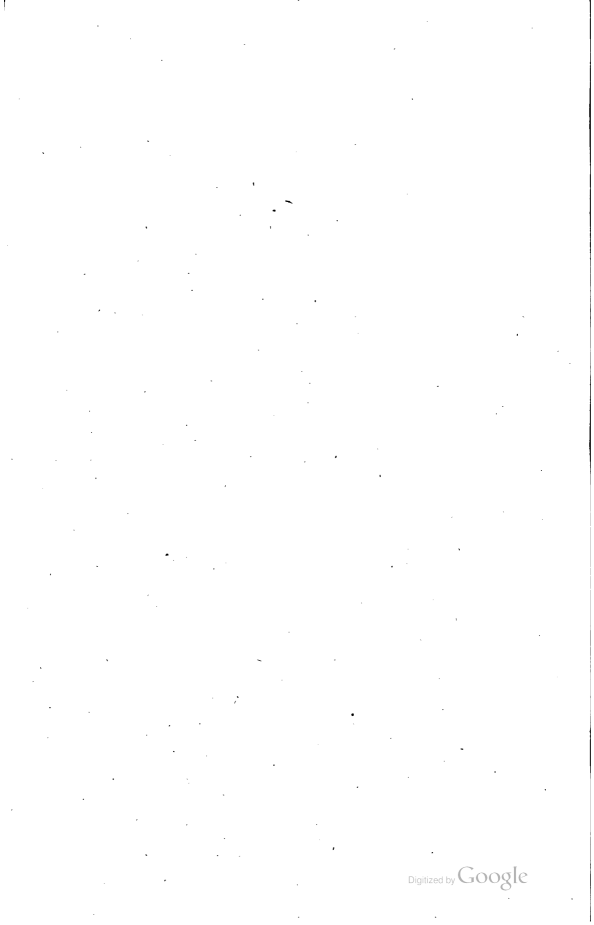
Digitized by Google





## ГЈАВА ПЕРВАЯ.

1 Digitized by Google



Пачатки Русской грамоты въ Кіевъ. Училища при св. ниязъ Владниръ. Наказъ митрополита св. Михаила. Училища для женскаго пола при великихъ князъяхъ Кіевскяхъ. Первая библіотека въ Россіи. Кіевъ разсадникъ училищъ. Церковное пъніе. Первая училищая ревизія. Правда Русская. Баянъ въщи.

Кіевъ, бывшій купелію крещенія и обновленія Россіи, былъ вмѣстѣ съ тѣмъ и колыбелію умственнаго просвѣщенія обновленнаго народа. Здѣсь впервые русское ухо услышало незнакомыя прежде пѣснопѣнія Церкви православной; впервые изреклись здѣсь слова вѣры, любви и христіанской надежды; впервые явилась грамота словенская, предавшая письмени то, что составило нотомъ духовный насущный хлѣбъ просвѣщеннаго Евангеліемъ народа,—»и рады быша Словене, говоритъ Лѣтописецъ, яко слышаща величіе Божіе своимъ языкомъ« <sup>(1)</sup>.

Но этимъ не ограничилось нравственное воспитаніе народа. Креститель Россіи, равноапостольный князь Владиміръ, первый изъ Русскихъ постигъ необходимость просвѣщенія. Грубое невѣжество могло идти рядомъ только съ языческими вѣрованіями въ деревянныхъ Волосовъ и полуметаллическихъ Перуновъ; оно даже необходимо было для жреповъ, одною лишь недоступностью внушавшихъ простому народу уваженіе къ таинствамъ своей религія, — ибо царство лжи любитъ тъму. Но все это должно было изчезнуть, какъ скоро свѣтъ Христовъ про-

свътилъ всъхъ. Надо было учить народъ христіанскій евангельскому разуму, — и вотъ великій князь Владиміръ Святославичъ заводитъ въ Кіевъ и по другимъ окрестнымъ городамъ народныя училища: »и пославъ, говоритъ Несторъ, нача поимати у нарочитыя чади дъти и даяти на учение книжное«. Нельзя не видъть, между прочимъ, особенной мудрости въ этомъ распоряжение равноапостольного Князя. Владиміръ началъ образование своего народа сверху, съ высшихъ слоевъ общества. съ дѣтей »нарочитыхъ чади«, очень хорошо постигнувъ то вліяніе, какое неизбѣжно должны была произвести высшіе классы на низшіе; очевидно, что трудное дѣло народнаго образованія чрезъ это долженствовало много облегчиться. Державный учитель народа готовилъ себъ ближайшихъ сотрудниковъ и пособниковъ. Но къ удивленію, и въ этомъ сословія обнаружилась крайняя нерасположенность къ небывалому дотолѣ нововведенію: »матери чадъ своихъ, говоритъ намъ лѣтописецъ, плакахуся по нихъ, аки по мертвыхъ«. Но Владиміръ шелъ, — и достигъ своей цѣли. Мало того, что собственно русская грамота скоро перестала казаться дикою и неприступною для Россіянъ; они уже брались и за иностранные языки. Имъя наставниками своими Грековъ и священниковъ болгарскихъ, »дъти нарочитыхъ чади« неизбъжно пріучались къ языку своихъ учителей, а вибсть съ этимъ усвояли и другія познанія, доступныя ихъ младенческому, по просвъщению, возрасту.

Наказъ перваго всероссійскаго митрополита св. Михаила, бывшаго самымъ дѣятельнымъ сотрудникомъ Великаго Князя въ дѣлѣ образованія Россіи, можетъ быть и въ настоящее время высокимъ руководствомъ при обученіи юношества. Не учащіеся только, но и учители обращали на себя бдительное вниманіе сего знаменитаго и святаго педагога. »Призываше, пишется »въ Степенной книгѣ, всѣхъ учителей грамотныхъ, и наказоваше »ихъ правѣ и благочиннѣ учити юныя дѣти, якоже словесѣмъ »книжнаго разума, такоже благонравію и правдѣ, и любве, и

»зачалу премудрости страху Божію, и чистотѣ, и смиренно-»мудрію. Учити же ихъ не яростію, ни жестокостію, ни гнѣ-»вомъ, но радостовиднымъ страхомъ и любовнымъ обычаемъ »и сладкимъ проученіемъ и ласковымъ утвшеніемъ, да не уны-»ваютъ, ни ослабѣваютъ, прилежно и часто послушивати и на-»казовати ихъ, предавати и комуждо ихъ урокъ ученія съ раз-»сужденіемъ, противу коегождо силы, и со ослабеніемъ, да не »унываютъ: но паче же всегда прилагати имъ ученіе отъ закона »Господня на пользу души же и телу, отъ безумныхъ же и »неподобныхъ словесъ ошаятися« (2). И такъ вотъ еще когда святой Руси указана была настоящая программа воспитанія юношества! Какъ отечески-снисходительно пріучаеть великій учитель сомнѣвающихся и робкихъ учениковъ къ принятію по**лезныхъ** уроковъ! Какъ твердо и незыблемо основание народнаго просвъщенія, краеугольнымъ камнемъ котораго полагается страхъ Божій и законъ Господень! Это былъ завътъ Кіеву, съ которымъ онъ явился потомъ въ тяжкую годину искушенія, когда судьбы Вышняго поставили его на стражь храненія чистоты ученія православной вѣры.

Гордая Европа провозгласила древнюю Россію погруженною въ невъжество, а между тъмъ эта невъжественная Россія не отставала и въ томъ, что считалось ръдкостью даже въ высокопросвъщенныхъ странахъ. Говоримъ о воспитании женщинъ. Конечно, онъ не составляли у насъ предмета безумнаго обожанія; мы не ломали за нихъ копій на рыцарскихъ турнирахъ, не разоряли городовъ и не объявляли себя оффиціальными защитниками красоты и невинности, —ибо онъ сами себя защищали, скрытыя отъ нескромныхъ очей празднаго любопытства: но мы давали имъ сильное оружіе нравственно-духовнаго просвъщенія, и дълали ихъ соучастницами того движенія, которое сообщено Руси проповъдію евангельскою. Стрыйковскій, историкъ XVI въка, на основаніи русскихъ лътописей, пишетъ, что второй всероссійскій митрополитъ Леонтій присовътовалъ великому князю

Владиміру Святославичу устроить два училищные монастыря, одинъ мужской, а другой женскій, для обученія дѣтей чтенію и письму <sup>(3)</sup>. Въ 1086 году великій князь Всеволодъ Ярославичъ, заложивъ въ Кіевѣ церковь св. Андрея, основалъ при ней женскій монастырь, въ которомъ постриглась и первая дочь его, дѣвица Анна. Благочестивая отшельница, не довольствуясь труженическими подвигами, учредила при монастырѣ школу для обученія дѣвицъ, принявъ на себя саму званіе учительницы. Въ этомъ первенцѣ всѣхъ женскихъ училищъ и институтовъ на святой Руси царственная наставница обучала дѣвицъ чтенію, пѣнію, письму и всякимъ женскимъ рукодѣльямъ. Такимъ образомъ Кіевъ является и здѣсь съ своимъ примѣромъ разумнаго вияманія къ нравственнымъ нуждамъ пола, почитаемаго у насъ, повидимому, отдѣленнымъ отъ общаго движенія къ современному просвѣщенію.

При такомъ святомъ началѣ народнаго образованія, не могло оно оставаться неподвижнымъ, и въ скоромъ времени пошло далѣе по пути, указанному первосвятителемъ великаго Владиміра. Сынъ его Ярославъ, искренно преданный наукъ, завелъ въ Кіевъ полный составъ переводчиковъ съ греческаго на славянскій языкъ, и основалъ первую въ Россіи библіотеку при новосозданномъ имъ Софійскомъ соборѣ. »Бѣ Ярославъ, говоритъ Не-»сторъ, любя церковные уставы и книгамъ прилежа, и почитая »часто въ нощи и во дни, и собра писцы многи, и прелагаше »оть Грекъ на Славянское письмя, и списаша книги многи, »ими же поучахуся върніи людіе, и положи во святой Софіи« (4). Нельзя не остановиться на замъткъ лътописца: »ими же поучахуся върніи людіе«: — значитъ, библіотека Ярослава не оставалась мертвымъ капиталомъ во дворцѣ его и въ храмѣ Софійскомъ, а была открыта всёмъ и всякому; значитъ опять, между народомъ было довольно такихъ, которые любили чтеніе и умѣли »поучаться«.

Слъдуя мудрому примъру своего отца, Ярославъ въ 1025

году отврылъ училище и въ Новгородъ. »И собра, говоритъ льтописецъ, отъ старостъ, и отъ пресвитеровъ дътей триста, и повелѣ учити книгамъ«, вручивъ управленіе вновь устроеннымъ училищемъ епископу Іоакиму Корсунскому: »и бяще, --- пишетъ пренод. Несторъ, бывщій самъ воспитанникомъ Новгородскаго училища, -- ученикъ его Ефремъ, иже ны учаше«. Подъ руководствомъ сего-то Ефрема нашъ незабвенный лѣтописецъ изучиль тоть языкь, который позволиль ему бесёдовать съ византійскими хронографами и пов'єдать Россіи ся минувшую судьбу. Это не были какія либо отдѣленныя училища собственно для извёстнаго телько класса, вли для приготовленія лишь достойныхъ служителей вбры; - вся масса народа очищалась въ нихъ отъ прежняго своего невъжества и суевърій, какъ это видно изъ самой цван учреждения сихъ училищъ, чтобы »мужи и жены въру христіанскую твердо держали, а поганскую въру забывали« <sup>(5)</sup>.

Кіеву суждено было также отъ древнихъ лётъ быть вводителень и въ послёдствія усовершителемъ церковнаго пёнія. По сказанию такъ называемой лътописи Іоакимовой, еще къ Владиміру великому присланы были изъ Константинополя съ митрополитомъ Михаиломъ »демественники отъ Славянъ болгарскихъ«, передавшіе Россіи демественное или доместическое пѣніе, которое впрочемъ мало разнилось отъ столповаго (6). При Ярославѣ явились въ Россію три греческихъ пѣвца, »отъ нихъ »же, какъ свидътельствуютъ Степенныя книги, начать пъніе »изрядное осмогласіе, наипаче же быти въ Рустъй земли ан-»гелоподобное и трисоставное сладкогласование и самое красное »демественное пѣніе« <sup>(7)</sup>. Съ этой-то поры началось то удивительное пѣніе, которому ни подражать, котораго ни перенять нёть никакой возможности, которое какъ-будто по одной нотъ сносимо было цълыми въками и составило ту чудную и непостижимую гармонію, какая восхищаеть до нынѣ во св. обители Печерской самаго глубокаго знатока музыки.

Не на безплодную землю пало сѣмя христіанскаго просвѣщенія. Какъ лучи отъ солнца, всюду распространялись отъ Кіева благодѣтельныя училища. Подъ 1097 годомъ упоминается, что препод. Несторъ ѣздилъ во Владиміръ, что на Волыни, для обозрѣнія училищъ и наставленія самихъ учителей: <sup>(8)</sup> — доказательство быстраго образованія Русскаго народа, и вмѣстѣ съ тѣмъ свидѣтельство, что и въ то время былъ уже учрежденъ правильный надзоръ за ходомъ наукъ и за внѣшнимъ благосостояніемъ училищъ.

Правильно устроиваемое государство требовало писаныхъ законовъ, приспособленныхъ къ мѣстнымъ потребностямъ и обычаямъ народа, —и въ слѣдствіе этого является Правда Русская. Наука правъ достойно уже оцѣнила этотъ вѣковѣчный памятникъ высокой мудрости и рѣдкаго просвѣщенія великаго князя Ярослава, а исторія записала на своихъ скрижаляхъ имя сего перваго законодателя Россіи, озаривъ его ореоломъ заслуженной славы, — и первый, сознательно-благодарный взоръ истиннорусскаго правовѣда обращается къ Кіеву, откуда »пошла есть« правда русская во всѣ концы общирнѣйшей въ свѣтѣ имперіи.

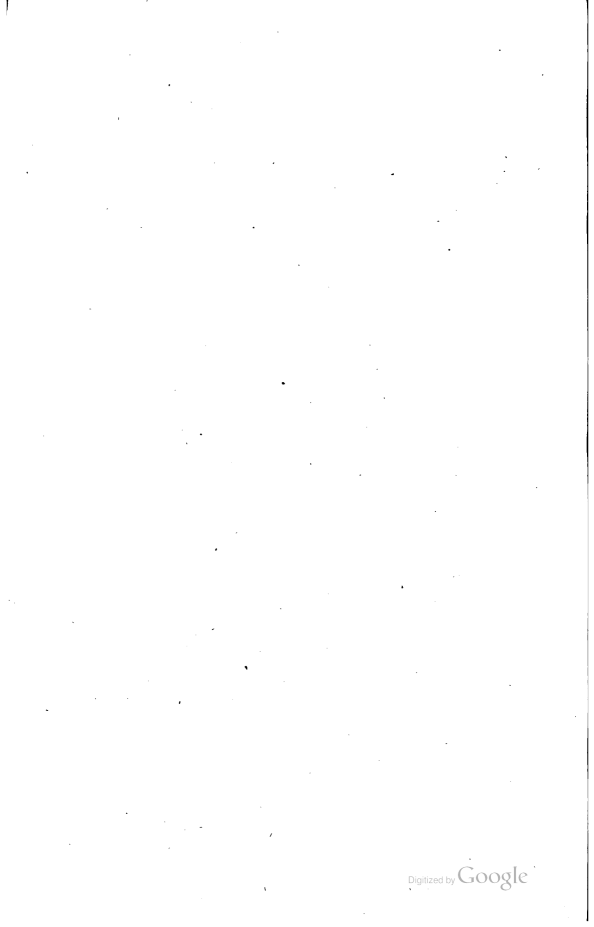
А вотъ и Баянъ вѣщій, соловей стараго времени, который »растекашеся мыслію по древу, сѣрымъ волкомъ по земли, сизымъ орломъ подъ облаки«, который пѣлъ вдохновенныя пѣсни »старому Ярославу, храброму Мстиславу и красному Романови Святославичю«, который »не десять соколовъ на стадо лебедей пущаше, но своя вѣщія персты на своя струны вскладаше; они же сами княземъ славу рокотаху«. Много прошло времени, пока остальная Русь прочитала въ мертвой буквѣ вдохновенную пѣснь только ученика того вѣщаго Баяна, а его самаго вживѣ когда-то слышалъ Кіевъ, возростившій и питавпій въ лѣсахъ и рощахъ своихъ этого »славія стараго времени«.

8

# ГЈАВА ВТОРАЯ.



2



Бъдствія Кіева отъ междоусовія князей. Батый разоряетъ Кіевъ. Галнцкіе князья дълаются владыками Кіева. Появленіе католиковъ на юго-зайадъ Россіи. Распространеніе латинскихъ школъ. Миссіонеры доминиканскіе въ Кіевъ. Виды папы Иннокентія іч на кіевскую митрополію. Societas Peregrinantium. Католическая впископія въ Кіевъ. Гоненіе на православныхъ при Ольгердъ, Болеславъ, Казимиръ іч и при Людовикъ, королъ Венгерскомъ. Дъйствія папъ Григорія хіі и Урбана чі. Дъйствія Societatis Peregrinantium. Кіевскій митрополитъ Кипріанъ Сербянинъ. Ягайло, великій князь литовскій. Доминиканцы хозяйничаютъ въ Кіевъ. Владиславъ Ягелло и дъйствія его. Князья и знатиъйшіе дворянскіе роду — защитники православія. Два бъ одно время кіевскихъ митрополита. Митрополитъ Григорій въ Римъ.

Учреждение постоянной католической епископи въ Киевъ. Армяне въ Киевъ. Гонения въ Литвъ.

Но наступила тяжкая година и для Кіева. Междоусобія князей потрясли славу и могущество его въ своемъ основаніи, а полчища Батыя довершили паденіе сего новаго Царяграда. »Древній Кіевъ изчезъ, и на вѣки, говоритъ исторіографъ нашъ: ибо сія, нѣкогда знаменитая, столица, мать градовъ Россійскихъ въ XIV и XV вёкё представляла еще развалины« <sup>(9)</sup>. Единственные блюстители народнаго просвёщенія, митрополиты Кіевскіе уже не находили въ немъ себё приставища, и перенесли свою каеедру во Владиміръ на Клязьмё, гдё временно пребывалъ и престолъ великокняжескій. Галицкіе князья сдёлались владётелями развалинъ не такъ давно великолёснёйшей столицы всея Россіи, и занятые своими дёлами, вовсе не заботились о возстановленіи первопрестольнаго града.

Но шла гроза страшнѣе Батыевой на развѣнчанный и разоренный Кіевъ. Въ 1213 году, Коломанъ, королевичъ венгерскій, овладбвши галицкимъ княжествомъ, привезъ туда съ собою двухъ католическихъ епископовъ, отдалъ имъ двѣ православныхъ церкви, выгналъ православнаго епископа, и началъ обращать народъ въ римскую въру. Такимъ образомъ на горивонть юго-западной России уже показалось облако, ставшее потомъ тучею, которая пала на Кіевъ и окрестности его проливнымъ дождемъ кровавыхъ бѣдствій и лютаго гоненія. Пользуясь бъдственнымъ положеніемъ Россіи, стонавшей подъ игомъ Татаръ и отъ междоусобія своихъ же владыкъ, князья литовскія начали покорять себё русскія западныя княжестна, и въ коротное время завладвии Новогродкомъ, Полбсьемъ, Гродномъ, Брестомъ, Дрогичиномъ, Пинскомъ, Туровомъ и Полоцкомъ. Но туть еще далеко было до бёды. Почти дикіе завоеватели охотно вступали въ нѣдра Восточной Церкви, принимая вмѣстѣ съ тъмъ и языкъ и письмо русское; бъда находила съ другой стороны. Ревнивые слуги напскаго престола не могли хладнокровно видъть такое преуспъяние православия, и пользуясь горестнымъ положениемъ юго-западныхъ областей, рвшились прибъгвуть къ действительновинему средству, чтобы ниспровергнуть ненавистное ямъ ученіе. Въ униженныхъ и разорешныхъ городакъ западной Руси не было уже училищъ; русское духовенство только по преданию держилось истинъ православия, не низя возможности взучить ихъ само собою, такъ что каосары

мичронелитскія и спископскія по необхадиности должно было предоставшить Грокань, в Болгарань, приходившинь на Русь. Хитрые прознания правоснавия воспользовались этима, и съ необытеновенною ревностно стани: заводить училища, привлежая въ никуъ молодов: поколению: Основанные: въ 1007 году Болеславомы велицимъ Бенединтинскіе: монастыри сділались въ нійоторонь родь акаденіяны, и всему духовенству натолическому поставлено было въ непреканно обязанность пепинсь о солоржаны училина, каждый приходь должень быль имъть при костель школу, а при васедрахъ в аббатствать предположено было завести пренодаваное вмешнихъ ваунъ. Для довершения образованія отлачнійцию вот воспатанниковь посылаемы были ть иностранные университеты, уже облаченные напаредъ вранізмъ канониковъ и обязанные такимъ образомъ оставаться навсегда върными слугами папскому престолу. При такихъ дъйствительныйнихъ средстваяъ, перевъсъ естественно переходялъ на сторону противниковъ върые православной, ---и гроза быстра приближалась въ Кіеву.

Наконецъ. около 1235 года при кіевскомъ князѣ Владимірѣ Рюриковичѣ первопрестольный градъ древней Руси увидѣлъ и у себя католическихъ миссіонеровъ Доминиканцевъ. Они основали Богородицкій монастырь на Оболонѣ, въ предмѣстіи Подола. Вмѣстѣ съ этимъ открыто было ими и училище для дѣтей, — и нѣтъ сомнѣнія, что дѣйствія этихъ пришлецовъ были крайне противны духу православія: ибо, какъ говоритъ польскій историкъ Длугошъ, Владиміръ Рюриковичъ выгналъ изъ Кіева Мартина Сандомирскаго, бывшаго пріоромъ того монастыря, со всѣми монахами, и строго запретилъ имъ возвращаться, опасаясь отъ нихъ заразы православнымъ<sup>(10)</sup>.

Такая безусившность не охладная однаволет ревности въ кліентахъ нанскаго престола. Оставнать до времени анды свои

Digitized by Google

на Кіевъ, самъ папа въ 1233 году, учреднлъ въ Галичѣ архіепископію, посвятивъ на оную доминиканца Бернарда. убитаго въ послѣдствіи Татарами. и съ этихъ поръ началъ серьозно помышлять объ учрежденіи и другихъ католическихъ епархій по заднѣпровской Руси и Литвѣ. Батыево нашествіе и опустошенія, принудившія кіевскихъ митрополитовъ перенести свою кафедру во Владиміръ, подали мысль папѣ Иннокентію IV, что кіевская митрополія навсегда прекратилась, и что слѣдовательно это самый удобный случай присоединить церковь русскую къ римской. Съ этой цѣлію онъ льстилъ честолюбивой политикѣ Даніила князя галицкаго, даже далъ ему королевскую корону: но ошибся въ своихъ разсчетахъ. Православный князь не согласился измѣнить вѣрѣ своихъ предковъ.

При всемъ томъ удаление митрополитовъ изъ Киева усилило вліяніе западной церкви на заднѣпровскія епархіи. Миссіонеры всѣхъ орденовъ безпрепятственно селились въ юго-западной Россів, къ явному ущербу Церкви православной. а когда Гедиминъ великій, князь литовскій, съ 1320 года завоевалъ и отторгъ отъ Россіи почти всѣ заднѣпровскія княжества, католики толпами начали стекаться въ Литву и Заднъпровье съ своими проповъдями, нисколько не опасаясь намъстника Гедиминова Миндовга, князя гольшанскаго, исповъдывавшаго въру православную и опредъленнаго въ Кіевъ для успокоенія народа. Учрежденная, около 1252 года, папою Иннокентиемъ IV, такъ называемая, русская миссія, состоявшая изъ Доминикановъ и Францискановъ, подъ именемъ Societas Peregrinantium, дѣлала свое дъло. Въ короткое время она настроила множество церквей и монастырей, и положила основание для будущихъ епископствъ въ Кіевъ, Луцкъ, Хеляъ, Галичъ, Перемышлъ, Каменцъ и Цереть въ Валахів. Когда же, по смерти Льва, наслъдовавшаго отпу своему Данівлу, королю галицкому, Чермною Русью овладблъ Болеславъ, князь мазовецкий; то въ странахъ этихъ

вдругъ появилось множество Поляковъ и Мазовинанъ, исповѣдовавшихъ католическую вѣру. Это обстоятельство было причиною того, что преемникъ Болеслава, Казиміръ великій имѣлъ уже подъ рукою гораздо болѣе способовъ къ обращенію Русскихъ къ папизму. Такимъ образомъ со всѣхъ сторенъ облегла православный Кіевъ грозная туча враждебнаго ему ученія, и въ 1321 году онъ увидѣлъ у себя перваго католическаго епископа, а съ тѣмъ вмѣстѣ и размноженіе костеловъ съ школами и училищами.

Ольгердъ, сынъ Гедимина, вступившій на престолъ литовскій 1340 года, хотя и принялъ православіе, по увъщанію жены своей, тверской княжны Іуліанія Александровны: но не запрещалъ латинскому духовенству проповъдывать свое учение. За то на Волыни въра православная подверглась открытому гоне-По прекращения поколёния великихъ князей галицкихъ, вію. Волынны около 1340 года поддались мазовецкому князю Болеславу, сыну Тройдена литовскаго, и хотя въ условіяхъ между ними было постановлено, чтобы онъ не нарушалъ ни гражданскихъ, ни церковныхъ уставовъ: но поддавшись вліянію католическаго духовенства, Болеславъ не только обратился самъ къ римской въръ, но сталъ принуждать къ тому и новыхъ своихъ подданныхъ. По смерти его, послъдовавшей въ томъ же 1340 году, вся галицкая и волынская область поддалась королю Казиміру IV на тѣхъ же условіяхъ о вѣротерпимости: но король, принявъ бразды правленія, тотчасъ же явился лютымъ гонителемъ православія. Онъ вездъ поселялъ между русскими католиковъ, обращалъ церкви православныя въ латинскіе костелы и притѣснялъ до того русское духовенство, что православные рѣшились было поддаться Татарамъ, которые по крайней мъръ никого не гнали за въру. Пораженіе ханскаго войска и смерть Казиміра удержали православныхъ отъ этого опаснъйшаго шага. Однакожъ положение вхъ не улучшилось в при Людовикъ, ко-

рояв венгерскомъ, ыступавшенъ 1370 года на польскай пресколь. Желая приссединать Чермную Россію и Галивію къ Венкрів, а народъ обратить къ риновой вирѣ, онъ вивсть съ опольскамъ кназемъ Владиолазомъ изпросиль у папы Сригорія XI буллу на учрежденіе четырскъ католическахъ внархій: сълавкой, перемыншиской, желисвой и владнийрской сли лушкой. Обрадеванизий этинъ Григорій XI пемедленно булькою своеко 1375 года утвердилъ существованіе требуемыхъ спархій, возведши между прочимъ галицкую каведру въ достоинство митропоналивской и подчинивъ оной прочія три спископства. Православные архіереи, въ слёдствіе повелёнія папы, немедленно были удалены изъ спархій, на въ русскихъ церквахъ началось католическое служеніе. Въ АЗ81 году буллою наны Хрбана VI открыта была во Аввевъ, знатибинемъ тогда городъ паминковъ, о затонняечакая шиквизиція.

Соревнуя усердію коронованныхъ распространителей католицизма, члены Societatis Peregrinantium укрѣпляли моральнымъ вліяніемъ то, что доставляемо было имъ насиліемъ и страхомъ. Лишь только поступалъ въ ихъ вѣдѣніе какой либо православный храмъ, они немедленно открывали при немъ школу, и собирая въ нее безъ различія дѣтей всякаго вѣроисповѣданія, отсылали способнѣйшихъ воспитанниковъ въ знаменитую въ то кремя коллегію, названную по имени своей основательницы Гедвиги королевы польской Collegium Hedvigis Reginæ s. Reginense; отсюда ученики возвращались уже ревностнѣйшими католиками, дѣйсткуя потомъ дѣломъ и словомъ противъ отринутаго ими пракославія. Въ тоже время католическіе миссіонеры всѣми силами старались удерживать православное духовенство отъ просвѣщенія, съ умысломъ выставляя потомъ его невѣжество цредъ совращаемымъ народомъ.

.Находась въ блажайщей зависниости эть государей непра-

вославныхъ, и лишенные пособниковъ, съ которыми можно было бы вести не безуспѣшную борьбу съ сильными противниками, кіевскіе митрополиты съ собользиованіемъ усматривали уменьшение своей православной паствы. Ни уступки, ни благоразумная политика, ни смѣлое слово не спасали отъ этого блюстителей въры истинной. Напрасно митрополитъ Кипріанъ Сербянинъ, имѣвшій каоедру свою въ Вильнѣ, снискивалъ благосклонность Ягайлы, великаго князя литовскаго: объщавъ, при вступлении своемъ на престолъ, православнымъ свободу вѣроисповёданія, этотъ король, при помощи доминиканцевъ и францискановъ, обратилъ къ римской церкви половину своей столицы-Вильно, и далъ латинскому духовенству значительный перевъсъ предъ русскимъ, стёсняя постепенно самую вольность и гражданскія права народа. Въ угоду властителю юго-западной Руси удѣльный князь кіевскій Владиміръ Ольгердовичъ далъ право въ самомъ Кіевѣ возобновленному доминиканскому монастырю собирать поколодную, то есть извъстную дань или помпьрную подать съ продаваемаго на рынкахъ хлъба, и кромъ сего уступилъ ему деревню на Сыричъ и потомственно-безоброчную пашню, подъ названіемъ Хлопачъ, что потомъ въ 1411 году было подтверждено и грамотою сына его князя кіевскаго Александра Владиміровича. А между тёмъ Владиславъ Ягелло, король польскій, сеймовой конституціей 1400 года лишилъ православныхъ подданныхъ своихъ права имъть гербы, пріобрътать дворянское достоинство и пользоваться привиллегіями гражданской службы. Все это предоставлено было лишь тёмъ, кто исповѣдывалъ католическую вѣру. Русскія церкви безпрестанно были обращаемы въ латинские костелы, и хотя въ томъ же году краковскій сеймъ умѣрилъ строгость эту: но черезъ два года она опять возобновилась. Уже Владиславъ Ягелловичъ III, при коронація своей 1434 года, сравнилъ православныхъ мірянъ съ неправославными въ вольностяхъ и преимуществахъ.

Не смотря на такое гоненіе, на Волыни и въ Литвъ еще

оставались нёкоторые князья и дворянскіе роды, которые не захотёли измёнять восточному исповёданію. и смёло защищали православную Церковь на сеймахъ и предъ самими королями. Левъ Скиргайло Ольгердовичъ, княжившій въ Кіевё послё брата своего Владиміра, Өедоръ и Василій князья острожскіе, князья Чарторыйскіе, Вишневецкіе. Корецкіе, Сангушки, Полубенскіе и другіе, почивающіе въ православной издревле кіево-печерской лаврё, заслужили себё вёчную память непреоборимою ревностію по православію.

Бъдственное нестроение въ иерархия, возникшее въ слъдствіе взаимныхъ притязаній двухъ въ одно время кіевскихъ митрополитовъ-Фотія и Григорія Самблака,-одного Грека, а другаго Болгарина, — подало поводъ Витовту задумать подчиненіе русской церкви папскому престолу. Съ полной в'єроятностью можно утверждать, что событие это, внесшее такой соблазнъ въ нѣдра Церкви православной, было дѣломъ римскаго духовенства, постоянно окружавшаго Витовта; самыя обвиненія. взведенныя на патріарховъ константинопольскихъ и всю восточную іерархію въ мздоимствѣ и незаконности притязаній, обличають, кто собственно быль составителемь такой клеветы. Наконецъ отвѣтъ Витовта на убѣжденіе митрополита Григорія обратиться къ восточной церкьи, -- чтобы онъ ѣхалъ въ Римъ и вступилъ тамъ въ религіозное состязаніе съ папою и его богословами, свидетельствуетъ съ одной стороны то, что устами князя говорили хитрые доминиканцы и францискане, а съ другой, что они въ гордомъ убъждении считали самаго представителя россійской іерархіи неискуснымъ въ дълъ Богословія и не сильнымъ устоять противъ образованныхъ кліентовъ римскаго престола. Согласно волъ князя, Григорій, въ сопровожденія лицъ духовныхъ и Витовтовыхъ бояръ, тадилъ въ Римъ: но какое было слъдствіе этого путешествія — неизвъстно. Современный прусскій лётописатель Линденблать говорить, что дёйствительно

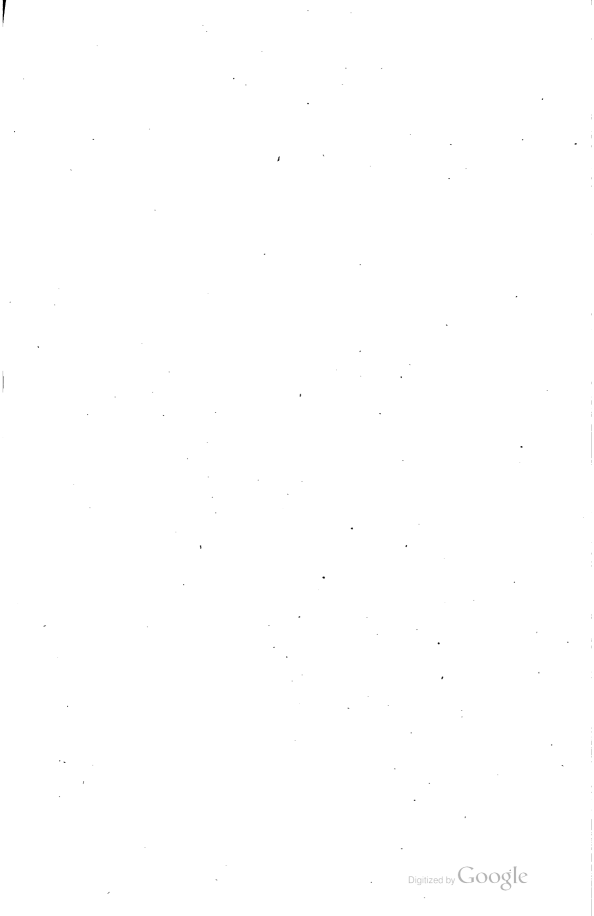
въ 1417 году Витовтъ посылалъ своихъ епископовъ и священниковъ къ папѣ на констанскій соборъ съ увѣдомленіемъ, что будто бы они желаютъ покориться римской церкви; изумленные спросомъ объ этомъ лица духовные отвѣчали, что они и не думали о какомъ либо присоединеніи, а пріѣхали только по повелѣнію Витовта. Изъ этого сказанія не видно впрочемъ, чтобы Григорію предлагаемы были богословскіе вопросы, какъ этого лично требовалъ отъ него Витовтъ: но Линденблатъ замѣчаетъ, что пріѣхавшіе съ митрополитомъ Поляки были посрамлены и осмѣяны всѣмъ соборомъ<sup>(11)</sup>.

Междоусобная война между Сигизмундомъ, получившимъ отъ Владислава Ягеллы великое литовское княжество, и Свидригайломъ, удержавшимъ въ своемъ владънии Кіевъ, Черниговъ, Смоленскъ и Витебскъ, а главное-вѣроломство Герасима, любимца Свидригайлы, возведеннаго имъ на кіевскій митрополитскій престолъ, и потомъ сожженнаго за измѣну въ Витебскѣ, было причиною того, что этотъ князь, хотя и католикъ, но благоволившій до сей поры къ православнымъ, сталъ неблагосклонно смотръть на нихъ. Онъ позволилъ латинскому духовенству построить въ Кіевъ первый мірской костелъ и учредилъ уже постоянную кіевскую епископію, умаливъ до значительной степени права духовенства православнаго. Вслёдъ за тёмъ польскій король Казиміръ IV далъ позволеніе Армянамъ селиться въ Кіевъ и имъть свою церковь (12), а литовскій великій князь Александръ, король Сигизмундъ I и Стефанъ Баторій снабдили потомъ ее угодьями и различными пожертвованіями. Такимъ образомъ въ самомъ Кіевѣ явилось еще одно исповѣданіе, противное православному ученію.

Между тёмъ въ Литвѣ усилившіеся католики начали съ большею жестокостію гнать и притѣснять православныхъ. По

свидётельству польскаго историка Кромера<sup>(13)</sup>, они вскорё по смерти Витовта разрушили и сожгли всё русскія церкви, находившіяся въ Литвё. Сигизмундъ, великій князь литовскій, состоявшій подъ деспотическимъ вліяніемъ католическаго духовенства, хладнокровно смотрёлъ на это, и только жителямъ Луцка далъ (1432 г.) охранную грамату, защищавшую ихъ отъ подобныхъ разореній и принужденія къ вёрё католической.

# ГЛАВА ТРЕТЬЯ.



Начало уній. Митрополитъ Исидоръ на флорентійскомъ соборъ. Прибытіе его въ Кіевъ. Бъгстео Исидора въ Рямъ. Первое введеніе уній. Письма Исидора изъ Рима. Кіевъ — уъздный городъ. Княгиня Елена. Кіевскій митрополітъ Іосифъ. Козаки. Митрополитъ Іона II. Сигизмундъ I. Преслъдованіе древнъйшихъ дворянскихъ родовъ. Завоеванія великихъ московскихъ князей и слъдствія того. Реформаты въ Польшів и Литев. Въротерпимость Сигизмунда Августа. Отвъть его Іоанну Эку. Борьба реформатовъ съ іезуитами. Протестантизмъ въ юго-западной Россия. Михаилъ Рагоза и Ипатій Поцъй. Введеніе уній во всемъ ея объемъ. Бъдствія православія. Сочиненіе Поцъя. Іезуитъ Скарга. Апологеты уній. Учкные защитники православія. Рада о сохранения въры въ русскомъ народъ.

Наконецъ вполнѣ созрѣлъ давно таимый и любимый замыселъ римскихъ первосвященниковъ о подчинении церкви восточной своему престолу. Бъдствія греческой имперіи представляли къ тому самый удобный случай. Условившись объ этомъ дѣлѣ съ императоромъ Іоанномъ Палеологомъ, Евгеній IV, папа римскій, рвшилъ вмвшать въ этотъ вопросъ и церковь всероссійскую, сильную союзницу и дшерь константинопольской. Оставалось приготовить такого человѣка, который, бывъ облеченъ высокою властію архипастыря, согласился бы содействовать осуществленію честолюбивыхъ плановъ римскаго владыки. Такимъ, къ несчастію, явился митрополить Исидоръ, родомъ Грекъ. Извъстны всъмъ дъянія его на флорентійскомъ соборъ: низкій предатель измёнилъ своей клятвё. данной предъ великимъ княземъ Василіемъ Васильевичемъ, не отступать отъ православія, и вмёстё съ греческимъ императоромъ и многими восточными духовными торжественно принялъ унію, признавъ папу главою. вселенской Церкви. Прибытие отступника въ Киевъ было торжествомъ для него: духовенство встрътило Исидора, какъ единственнаго митрополита всъхъ россійскихъ епархій, нимало не соблазняясь тёмъ, что передъ нимъ несли крестъ латинскій и три серебрянныя палицы; — до того, значить, успъли римскіе миссіонеры подчинить своему вліянію православныхъ на югозападѣ Россія! Ихъ не изумила даже грамата, предварительно присланная Исидоромъ изъ Буддина, столицы венгерской, и наполненная положеніями, стоившими потомъ Кіеву и другимъ городамъ пролитія крови христіанской; — такъ мало, значитъ, было тогда людей, способныхъ истолковать народу это неправославное воззваніе!

Твердость в благочестіе великаго князя Василія Васильевича поразили отступника. Исидоръ, въ собраніи духовныхъ и мірянъ торжественно названный лжепастыремъ, губителемъ душъ и еретикомъ, постыдно бъжалъ въ Римъ къ своему папъ. Но зараза, занесенная отступникомъ въ западную часть Россія, произвела смятение и пагубу между православными. Съ радостію ухватились за идею уніятства короли польскіе и великіе князья литовскіе, видъвшіе въ этомъ дъйствительнъйшій и между тъмъ благовиднъйшій способъ къ преклоненію народа къ католицизму. Начались открытыя гоненія на всёхъ, не соглашавшихся съ постановленіями флорентійскаго собора, и устрашенные чада церкви православной — одни начали переселяться въ Великую Россію, другіе принимали вновь вымышленное ученіе, а иные прямо становились католиками. Чтобъ ободрить новыхъ членовъ церкви римской и заохотить другихъ послъдовать ихъ примъру, Владиславъ III, король польскій, далъ имъ въ 1443 году привиллегію на всё права и преимущества, усвоенныя издревле исповёдывавшимъ католическую вёру. Между тёмъ Исидоръ, находившійся въ Римё съ титломъ всероссійскаго митрополита, съ своей стороны присылалъ къ русскимъ епископамъ увъщательныя и угрозныя граматы, и чтобъ довершить паденіе православія къ юго-западной Россіи, представилъ вмъсто себя на митрополію всероссійскую любимца и ученика своего Григорія Болгарянина, бывшаго въ Константинополѣ архимандритомъ Дмитріевскаго монастыря и вывезеннаго оттуда самимъ Исидоромъ: но на этотъ разъ уже ни съверъ, ни юго-западъ Россіи не приняли ставленика папскаго и за-

ставили его быть безотлучно въ Литвѣ при великомъ князѣ, защитникѣ своемъ. Дорого обошлась такая твердость православнымъ епископамъ и вельможамъ западной Руси. Казиміръ IV, король польскій, издалъ указъ, которымъ запрещалось не только строить новыя православныя церкви, но даже починивать старыя, а Кіевъ, дерзнувшій, по смерти православнаго своего князя Симеона Олельковича, обновителя церкви печерской, не принять отъ короля воеводу Мартина Гаштольда, бывшаго католикомъ, былъ обращенъ въ повѣтовый или уѣздный городъ.

Чемъ далее шло время, темъ больше обнаруживались непріязненныя дъйствія латинскаго духовенства противъ православныхъ. Отъ его вліянія не защищали ни заслуги, ни права, ни даже самая власть королевская. Поразительнымъ примъромъ этого можетъ служить обхожденіе великаго князя литовскаго Александра Казиміровича съ супругою своею, Еленою, дочерью великаго князя Ивана Васильевича III. Она также раздѣлила съ православными единовърцами своими чашу страданій и неутолимаго гоненія; она съ соболёзнованіемъ видёла, какъ паписты строили костелы среди селеній православныхъ, какъ привлекали на свою сторону дётей льстивымъ ученіемъ, какъ наконецъ употребляли насилія, чтобъ обратить хоть одного Русскаго въ римскую вёру. Единственная въ томъ краю защитница восточнаго исповъданія, великая княгиня Елена лишена была придворной греко-россійской церкви, и вынуждена ходить пѣшкомъ на богослужение въ приходскую; непримиримые враги православія оставили ее наконецъ безъ духовника и причетниковъ. Напрасно митрополитъ Іосифъ, проживавшій въ Вильнъ, ходатайствовалъ за права и вольности угнѣтаемаго русскаго духовенства; его не слушали, и только по неотступнымъ просъбамъ княгини Елены дано было Александромъ Казиміровичемъ подтвержденіе судебной граматы кіевскаго князя Ярослава Владиміровича, которою дотолѣ постоянно пользовалось православное духовенство.

Въ сіе-то время лютыхъ гоненій и преслёдованія греко-

Digitized by Google

россійской вѣры явились козаки, съ оружіемъ въ рукахъ начавшіе отстаивать то святое достояніе. для защиты котораго въ скоромъ времени не замедлятъ явиться люди, сильные словомъ и великимъ разумомъ.

Въ 1516 году жезлъ кіевской митрополіи принялъ Іона II, бывшій прежде архимандритомъ виленскаго Вознесенскаго монастыря. Онъ явился ревностнъйшимъ защитникомъ православія и правъ своего духовенства. Многіс князья и граждане литовскіе, совращенные въ унію и католичество, снова вступили въ нѣдра церкви православной, бывъ убѣждены помазаннымъ словомъ мудраго архипастыря. Естественно, что при такихъ успѣхахъ блюстителя вѣры восточной, слуги римскаго владыки не могли оставаться покойными. Овладъвъ умомъ и волею юнаго короля польскаго и великаго князя литовскаго Сигизмунда I, и подговоривъ приближенныхъ вельможъ къ содъйствію своимъ замысламъ, они довели властителя юго-западной Россіи до того, что онъ 1522 года на сеймъ гродзенскомъ обязался не производить въ сенаторы и высшіе сановники людей, не покоряющихся католической іерархіи, подтвердивъ это за себя и за преемниковъ своихъ 1529 года на сеймѣ виленскомъ; а 1543 года особымъ дипломомъ утвердилъ всѣ давнія привиллегіи, отъ предковъ его королей польскихъ и великихъ князей литовскихъ данныя Русскимъ, лишь только за тѣми, кто присоединился къ римской церкви. Очевидно, противъ кого направляемы была такія несправедливыя ограниченія, — противъ образованнайшаго и лучшаго класса народа. Такіе сильные и знаменитые защитники православія, какъ князья Острожскіе, Друцкіе, Саломерецкіе, Пронскіе, Порыцкіе, Пеструцкіе, Путятицкіе, Олельковичи, Слуцкіе, Четвертинскіе, Вишневецкіе, Чарторижскіе, Збаражскіе, Сангушки и другіе были дъйствительно страшны для латинскаго духовенства своимъ вліяніемъ на массу народа.

Завоеванія великихъ князей московскихъ дозволяли иногда

православнымъ христіанамъ отдыхать отъ неустанныхъ преслёдованій папистовъ. Великій князь Іоаннъ Васильевичъ III возвратилъ отъ Литвы всё княжества по Днёпръ, исключая Смоленска, а сынъ и наслёдникъ его Василій Іоанновичъ въ 1514 году завоевалъ и Смоленскъ и доходилъ до самой Вильны; царь Іоаннъ Васильевичъ IV въ 1553 году взялъ Полоцкъ, Витебскъ, Орщу, Дубровну, Копышъ, Шкловъ и потомъ литовскіе города, прилежавшіе къ Пскову. Во всёхъ этихъ случаяхъ церкви и монастыри очищаемы были отъ католицизма, а жители, неволею и гоненіями увлеченные въ уніятство. охотно обращались къ родному православію; даже два полоцкихъ архіепископа—Гарабурда и Өеофанъ Рыпинскій присоединились къ восточной церкви. Вообще въ это время власть римскаго престола представлялась какъ бы ослабѣвшею, и съ этой стороны православіе, по видимому, меньше было обезпокоиваемо.

Но съ другой стороны ему угрожала новая опасность. Папскій деспотизмъ вызвалъ реакцію въ лицѣ Лютера; съ половины XVI столѣтія Польша и Литва также приняли участіе въ религіозныхъ волненіяхъ, колебавшихъ церковь западную, и не только міряце, но и лица духовныя и даже спископы католические охотно приставали къ учению Лютера и Цвинглія. Кіевскій епископъ Николай Пацъ открыто пропов'ядывалъ релягіозную реформу, и на опредбленія сеймовыя, на строгія постановления католическихъ соборовъ, нарочно составляемыхъ для противод виствія распространявшемуся ученію, ни королевскіе указы не могля остановить пожара, быстро охватившаго области юго-западной Россіи. Въ самомъ сенатъ польскомъ лютеране и цвингліане имѣли своихъ защитниковъ, и съ силою оспаривали у епископовъ право наказавія за въру лишеніемъ чести и жизни, такъ что съ этихъ поръ католическое духовенство увидѣло себя навсегда лишеннымъ сей власти. Король Сигизмундъ Августъ, въ первые годы своего царствованія ревностно притёснявшій тёхъ, которые не исповёдывали католи-

ческой вѣры, подъ конецъ своей жизни хладнокровно слушалъ жалобы окружавшихъ его іезунтовъ, и въ 1563 году возвратилъ всёмъ исповёдующимъ вёру греческую, вольности и права на чиновныя службы сравнительно съ католиками. Напрасно вопіяло противъ него ожесточенное католическое духовенство; напрасно подаваемы были ему сочиненія, направленныя противъ православныхъ и лютеранъ, и исполненныя упрековъ самому королю: Сигизмундъ не слушалъ ничего. »Съ измѣненіемъ въковъ измъняется и духъ законодательства, отвъчалъ онъ Іоанну Эку на сочинение ero ad invictissimum Poloniae regem Sigismundum de sacrificio Missæ contra Lutheranos: прелоставь миѣ быть королемъ овецъ и козлищъ; будь покоенъ; пиши для славы своей и твоего отечества«. Хотя въ реформація, имѣвшей своими органами Лютера, Цвинглія, Кальвина и Меланхтона и не было внутренняго единства и согласія: но въ борьбѣ съ католиками всъ они дъйствовали единодушно, и смъло поражали своихъ противниковъ. Видя на своей сторонъ уже многихъ приверженцевъ, реформаторы въ 1555 году открыла первый свой соборъ въ Козлишѣ близъ Калиша, продолжавшійся съ 24 августа по 2 сентября, и потомъ 1570 года въ Сендомиръ, на которыхъ утвердили свое исповъдание и приняли въ общение съ собою Гуситовъ или братьевъ Богемскихъ. Іезуиты не знали что и дѣлать, ибо видѣли самого короля, снисходившаго къ такимъ преобразованіямъ. Самъ Лютеръ посвятилъ свое изданіе нѣмецкой библіи Сигизмунду Августу, а Кальвинъ поднесъ ему свое толкование послания св. апостола Павла къ евреямъ. Bce это кончилось тёмъ, что Король въ 1572 году обнародовалъ совершенную и полную свободу всёмъ вёроисповёданіямъ. Отъ сего-то, какъ говоритъ Бандке<sup>(14)</sup>, въ малой Польшъ большая часть шляхты и мъщанъ сдълалась кальвинистами, а въ великой Польшѣ лютеранами; въ Литвѣ также большая часть кальвинистами, и едва десятая часть Литовцевъ осталась върною цапскому престолу, да кромѣ того ноявилось много и Социніанъ.

28

По видимому, такая религіозная реформа скорѣе могла быть признана благопріятствующею православію; она ослабила ея исконнаго врага; она дала ему какъ будто новыхъ союзниковъ въ борьбѣ съ католицизмомъ: но это было только на время. Какъ послѣ затишья, возстала потомъ сильнѣйшая буря гоненій на вѣру православную, и слабые союзники съ ужасомъ отстулили предъ полчищемъ папистовъ, внесшихъ огонь и мечь въ страны, едва лишь успокоившіяся. Самое ученіе реформаторовъ, по существу своему противное православію, готовило ему новыхъ противниковъ, на которыхъ нужно было другое оружіе разумное слово и крѣпкая наука.

Не достаяало еще одного средства къ уничтоженію или, по крайней мёрё, къ ослабленію православія въ томъ краю, откуда впервые возсіялъ свътъ въры Христовой; нужно было врагу истины внести въ дъло свое еще одно оружіе, да во всей полнотѣ явится потомъ сила Божія, въ немощехъ совершающаяся. Жалкое отступничество Исидора было только твнію того соблазна въ Церкви православной, который внесли въ нее лжепастыри Михаилъ Рагоза и Ипатій Поцъй. Преступному дълу служило и преступное начало. Безчестная жизнь Кирилла Терлецкаго<sup>(15)</sup>, епископа луцкаго, заставила его опасаться лишенія сана. Чтобы избавиться отъ такой бѣды, онъ успѣлъ вооружить противъ бывшаго тогда въ Кіевѣ Іеремія, патріарха константинопольскаго, кіевскаго митрополита Михаила Рагозу, который тоже опасался суда патріаршаго, чувствуя себя не совсъмъ правымъ. Душою совътовъ ихъ былъ Ипатій Поцъй, воспитанникъ краковской академіи, человъкъ ученый, хитрый и предпріничивый. Съ общаго согласія они ръшились подчиниться папъ, предложивъ ему соединение греко-восточной церкви съ римскою, и чего не могъ произвесть папа со встямъ своимъ флорентійскимъ соборомъ, то сдѣлалъ одинъ русскій митрополить съ пятью своями сообщнивами епископами. Исторія показала в достойно оцънила законопреступныя дъйствія этихъ

Digitized by Google .

въроломныхъ наемниковъ стада Христова, обагрившихъ кровію счастливую Украйну. Напрасно православные епископы, устраненные происками отступниковъ отъ присутствования на брестскомъ соборѣ, подавали отъ себя протестъ, подписанный всѣми благочестивыми духовными и множествомъ мірянъ: протестъ ихъ не былъ уваженъ. Напрасно князь Константинъ Острожскій, воевода кіевскій, поражаль въроломныхъ пастырей словомъ обличенія: ему вельли выъхать изъ Бреста, Напрасно православные просили хоть какой нибудь особой перкви для открытия своего собора: имъ и въ этомъ отказали. Оскорбленные и униженные, они собрались въ одномъ частномъ домѣ, приглашая на свой соборъ митрополита и его единомышленниковъ: позовъ этотъ былъ оставленъ въ пренебрежения. Тогда православные епископы единогласно составили и подписали приговоръ о низверженія Михаила Рагозы съ произнесеніемъ ему анавемы; а чтобы болѣе утвердить это, они, на основани прежде данныхъ православной Церкви правъ и привиллегій, подали королю прошеніе, дабы онъ встхъ принявшихъ унію епископовъ отртшилъ отъ православныхъ епархій, тогда еще не отпадшихъ, и слъдовательно имъ уже не принадлежавшихъ: но ни просьба эта, ни права, данныя прежними королями, ни подтвердительныя граматы натріарховъ александрійскаго и константинопольскаго не были уважены королемъ Сигизмундомъ III. Вмъсто ожидаемаго успѣха, повелѣно было, для воспренятствованія сношеній съ константинопольскимъ патріаршимъ престоломъ, не впускать никого въ предълы царства польскаго изъ прітажающихъ отъ константинопольскаго патріарха; запрешено строить православныя церкви и отняты вст права и вольности у православныхъ. Абло тымы торжествовало свою побъду. Монастыри православные подвергались грабежу; приходскія церкви по городамъ и повътамъ были разоряемы или запечатываемы; священниковъ ловили и заключали въ темницы, а народъ, собиравшійся уже въ полевые шалаши на молитву, немедленно былъ разгоняемъ.

Соревнуя своимъ клевретамъ- іезуитамъ, уніаты больше

всего старались истреблять православное духовенство, встрвчая въ немъ сильнаго противника своему ученію. Съ этой цѣлію Инатій Поцви, вступившій послъ Михаила Рагозы на митрополитскій престолъ, исходатайствовалъ у короля указъ, чтобы не опредѣлять въ духовныя степени не учившихся въ піколахъ, а между тёмъ запретилъ православнымъ обучаться въ польскихъ училищахъ; съ этою же цёлію учреждена главная уніатская семинарія въ виленскомъ троицкомъ монастырѣ, утвержденная 1626 года совътомъ всего уніатскаго духовенства. Кіевъ наводнился католическими монахами всёхъ орденовъ, которые, забирая имущество православныхъ церквей и монастырей, не цадили и частной собственности жителей. Составленная въ Вильнѣ 1599 года конфедерація православныхъ и шляхты протестантской, равно гонимой и притесняемой, мало защищала тьхъ и другихъ; кратковременное снисхожденіе, имъ даруемое, стоило имъ потомъ тягчайшахъ бъдствій, которымъ, казалось, конца-краю не было.

Въ эту-то пору начались полемическія состязанія защитниковъ православной церкви съ писателями уніатскими и католоческимо. Сигналомъ къ этому была книжка, явовшаяся 1595 года въ Вильнъ, подъ названіемъ: Униа алъбо выкладъ преднишыхъ арътыкуловъ ку зъодноченью Грековъ скостеломъ Рымскима належачниха. Авторъ этого сочиненія<sup>(16)</sup>, для подтверждения папистическихъ мнѣній, по изкъстнымъ спорнымъ пунктамъ, собралъ поревначенныя и даже вовсе подложныя свидътельства будтобы отцевъ восточной церкви. Знаменитый польский проповѣдникъ іезуитъ Петръ Скарга употреблялъ все свое краснорѣчіе, чтобы оправдать отступничество русскихъ епископовъ и возвеличить дѣло мнимаго соединенія церквей. Помощниками этихъ апологетовъ уни явились: Мартынъ Бялобржескій, Яковъ Вуйкъ, Фабіанъ Бирковскій, греко - католикъ Петръ Аркуди, Левъ Кревза, Янъ Дубовичъ, Михаилъ Циховичъ, Өеофилъ Рутка, Іосифъ Веляминъ-Рутскій, Іаковъ Суша,

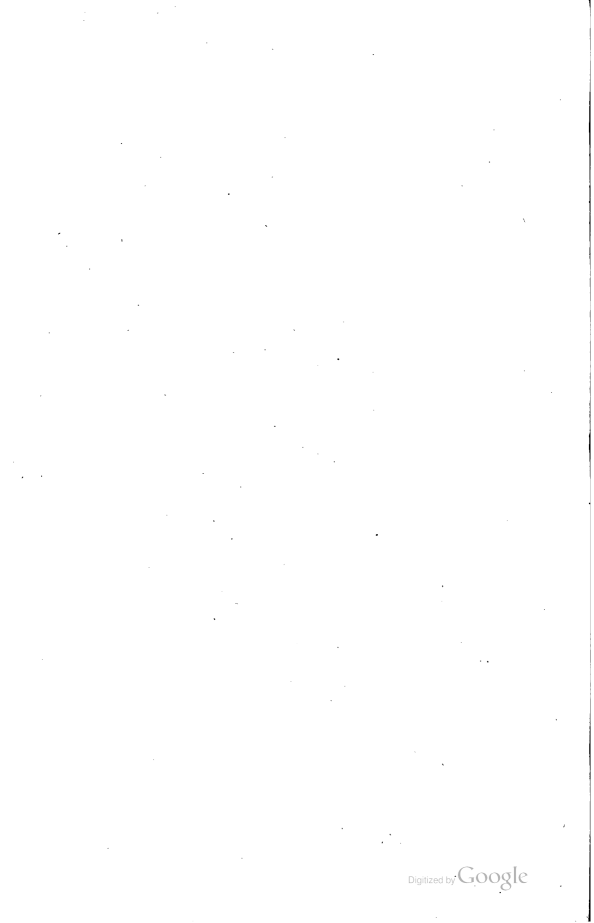
1езуить Янь Алонзій Кулеша, Боймь, Скулиновичь и другіевсѣ почти воспитанники знаменитой краковской академіи. Трудно было бороться съ такими блестящими въ свое время авторитетами; липиенные ученыхъ пособій, изгоняемые изъ школъ, бывшихъ во владѣнія враговъ истины, униженные я угнѣтен ные, Русскіе однакожъ не унывали, и среди себя находили до стойныхъ защитниковъ святаго и праваго дѣла. Львовскій епископъ Гедеонъ Балобанъ, Пахомій Война - Оранскій епископъ пинскій и туровскій, кіево-печерскіе архимандриты: Никифоръ Туръ и Захарія Копыстенскій, протопопы: Стефанъ Зизаній Корецкій, Василій Суражскій, Андрей Мужиловскій и Геласій Ди плицкій, іеромонахъ Мелетій Смотрицкій, и священники: Азарій Хира и Максимъ заслужели себѣ этимъ вѣчную память. Строго держась правилъ, изложенныхъ въ Радъ и способѣ, »яко въ народе Російскомъ въру и догмата церкви всходней заховати и ростити«, они услѣшно отражали ожесточенныя нападенія противниковъ въры православной. »Подобаетъ, совътовалось въ »означенной Радѣ, во всемъ вѣру, догмата и церемоніи церкви »всходней хвалити и залецати (одобрять) а иніи всѣ ганити »(отрицать), обличати. Духовнъ еднакъ и розсудне, не зло-»речачи, але писмомъ и важными прикладами в указами доно-»сити (представляя то есть свидетельства писанія, сильные при-»мѣры и доказательства), тоежь такъ и писмомъ освѣдчити »(обнародовать). Книги на оборону благочестія писати и презъ »типографію выдавати. Всею душею во смиренномудрій на »СВАТЫХЪ ОТЦОВЪ ВОСТОЧНЫХЪ ДОГМАТАХЪ И ПИСМАХЪ И ЯКЪ ДО »нынѣ патріархове четыра вызнаваютъ (исповѣдаютъ) полѣгати »(основываться), а не на јатинскихъ силіогизмахъ, а ни на »выкрутне (хитро) презнѣ переверненыхъ писмахъ (ими извра-»щенныхъ писаніяхъ) вѣшатися, а не обучатися имъ« (17). Какая безконечная разница между этими кроткими, благоразумными наставленіями и теми полными нетерпимости, лжей и брани пріемами, которыми ополчались на Церковь православную ученые гонители ея!

32

## ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.



5



Появленіе православныхъ училищъ. Училища: Острожское, Львовское, Виленское, Полоцкое, Стрятинское, Луцкое, Кутеинское. Братская школа въ Могилевъ. Сравненіе ихъ съ училищами католическими. Изчисленіе сихъ послъднихъ.

Въ сіе-то смутное время стали появляться на юго-западъ Россів православныя училища. И прежде сего при знатнѣйшихъ церквахъ и монастыряхъ существовали школы: но ограниченныя преподаваніемъ самыхъ первыхъ начатковъ ученія, онѣ мало отвѣчали современнымъ потребностямъ. Вполнѣ сознавая это, просвъщеннъйшіе чада Церкви православной стали основывать училища, стараясь сколько возможно ставить ихъ въ соотвѣтствіе съ заведеніями, основываемыми отъ іезуитовъ. Такимъ первоначально явилось училище Острожское, основанное въ Острогъ княземъ Константиномъ въ 1580 году, вмъстъ съ типографіею, первою въ Россія. Состоя подъ управленіемъ архимандрита Кирилла Лукаря, образованнаго и кръпкаго въ православів мужа, это училище не долго однакожъ существовало. Съ кончиною своего основателя оно упало, а когда іезуиты успѣли совратить въ латинство сына Константина Острожскаго князя Василія Януша, — оно и совсёмъ уничтожилось<sup>(18)</sup>.

Неуспѣшность этого училища заставила православныхъ, для подкрѣпленія себя и въ защиту своего благочестія, завести при церквахъ и монастыряхъ конгрегаціи и братства, къ которымъ принадлежали не одни иноки и ученики, но и всѣ подписавшіеся въ пользу ихъ вкладчики, благодѣтели, защитники и самые прихожане. Знаменитѣйшія изъ этихъ заведеній были:

Львовское, основанное около 1586 года епископомъ Гедеономъ Балобаномъ, по благословенію всёхъ четырехъ вселенскихъ патріарховъ<sup>(19)</sup>. Впрочемъ граматою Іоакима, патріарха антіохійскаго, утверждено только основаніе церковнаго братства, безъ прямаго указанія на заведеніе при немъ училища (30); за то въ подтвердительной граматъ Іереміи, патріарха константинопольскаго, (1588 г.) поставлено братству въ особенную обязанность составить »шпиталь (богадёльню) и зданіе для училища »и въ немъ учителей и учащихся въ возрастъ премудрости и »наказанія и славы Божія«. Изъ этой граматы видно, что до твхъ поръ было лишь одно предположение объ училищъ, но ничего не сдълаво по отношению къ школъ и тицографии<sup>(21)</sup>. Въ 1590 году послъдовала другая грамата того же патрізруа, въ которой повелѣвалось »не быть другому общественному училищу во Львовѣ, кромѣ одного училища братскаго --- Успенія Пречистыя Богородицы, и только въ немъ учить детей благочестивыхъ и православныхъ христіянъ божественному и священному Писанію, а также славянскому и греческому языку, ссли со временемъ найдутся для этого благочестивые и добродътельные учители«. Значитъ, в въ это время львовское учиивще еще не получило полнаго своего образованія. Заботлывость о немъ патріарха простиралась до того, что онъ ограничиль права домашнихъ учителей, и позволилъ мъстнымъ свяненникамъ обучать только одного или двухъ дътей, да и то »для послугы«, то есть для пособія при исправленіи церковныхъ требъ, значитъ, никакъ не далъе первыхъ начатковъ ученія чтенія и письма. Такое ограниченіе частнаго препедаванія

1

Ъ

e

a

I, 1

• •

0

объясняется тыть, что осторожный архинастырь опасался поручнть дало высшаго образованія людями, не искушенными ви наука, ногорые легко могли бы внасть въ опасныя ошибка и заблуждения в кромф того, дойствоваль бы нь ущербъ сбщественной школь. Онъ завъщаль братству подавать возножную помощь дётямъ, которые не имъютъ достатка, а хотятъ учиться свящ. Писанію, не освобождая и прочихъ христіанъ по всъмъ церквамъ отъ обязанности оказывать ученикамъ необходимое пособіе. Утвердивъ за львовскою типографіей право невозбраннаго печатанія священныхъ и церковныхъ книгъ, патріархъ предоставиль ей выпускать въ свёть хроняки и другія нужныя для училища книги, именно: грамматику, пінтику, риторику и философію<sup>(22)</sup>. Въ послёдствін однакожъ Петръ Могила, онасаясь заразы со стороны отступниковъ православія, гнёздивнихся во Льковь, строго запретиль печатать какія бы то ни было книги во дъровской типографія безъ его благословенія (23). Въ 1590 году Михаилъ Рагоза, еще до совершеннаго своего отступленія отъ православія, судною грамотою брестскаго собора, оградилъ это училище отъ всякаго совмѣстничества, запретивъ заведеніе другихъ подобныхъ ему. Можетъ быть тутъ была и другая причина, ибо въ ту пору уже зародилась въ этомъ лжепастырѣ мысль объ отступничествѣ, и слѣдовательно, распространеніе училищъ православныхъ, не могло не быть противно его преступнымъ цѣлямъ. Какъ бы то ни было, но Рагоза писалъ: »школу Соборную Братскую в мёсте Лвовё при храмё Усцениа »Богородица науки грецкои и словенскои, благословенія патри-»аршеского, тую едину благословляемъ и соборно ухваляемъ и »мъти хочемъ. А прп иншихъ церквахъ по предмъстяхъ и »везде при мвсте томъ конечно быти имъ забороняемъ и мвти жие хочемъ, подъ каятвою шире реченною въ правилѣ точть »натріаршескомъ: да будеть сей монастырь для потребъ благо-»честиваго братскаго устроенія, для распростражнія общест-»веннаго школьнаго ученія, для прокормленія бъдныхъ учени-»кова, требующихъ номощи, для соуранения типографскихъ при-

»боровъ и вообще на потребу всёмъ христіанскимъ благочести-»вымъ дёламъ«<sup>(24)</sup>. Въ 1709 году львовское братство, не стерпёвъ угнётеній отступника, епископа Іосифа Шумлянскаго, приняло унію<sup>(25)</sup>, и навсегда исключило себя чрезъ это изъ сонма училищъ православныхъ.

Виленское, образовавшееся въ 1588 году, по благословенію константинопольскаго патріарха Іереміи II, иждивеніемъ доброхотныхъ дателей, виленскихъ православныхъ гражданъ, которые учредили при ономъ типографію, богадѣльню и страннопріимницу со всѣми принадлежащими къ тому службами. На утвержденіе всѣхъ сихъ заведеній основатели испросили отъ королей польскихъ разныя привиллегіи: отъ Стефана Баторія въ 1585 году, отъ Сигизмунда въ 1589 и 1593; отъ Владислава IV въ 1633 и отъ Августа III 1744. Но въ прежнемъ видѣ оно не долго существовало; іезуиты, захватившіе все въ Вильнѣ, нзгнали изъ сего училища ученіе православное<sup>(26)</sup>.

**Полоцкое** Богоявленское, основанное около тогоже времени въ Полоцкѣ на берегу рѣки Двины, опустошенное и разрушенное въ началѣ XVII столѣтія католиками и уніатами<sup>(27)</sup>.

Стрятинское, возникшее около 1596 года, по совѣту и благословенію Мелетія, патріарха александрійскаго. Оно имѣло при себѣ типографію и существовало до кончины основателя своего, епископа Гедеона Балобана<sup>(28)</sup>.

Луцкое, основанное въ 1619 году, »для побожныхъ наукъ людей молодыхъ«, какъ сказано въ грамотъ Сигизмунда III. Училище это преимущественно предъ всѣми другими пользова лось выгодами и правами, позволившими ему продлить долѣе прочихъ свое существованіе<sup>(29)</sup>. Кромѣ означенной граматы короля Сигизмунда, оно имѣло двѣ другихъ отъ короля Влади-

слава IV, изъ которыхъ одною (1645 г.) утверждалось построеніе дворяниномъ Александромъ Мозели при церкви луцкаго братства богадъльни, назначаемой между прочимъ и для содержанія бъднъйшихъ изъ учениковъ (30); а другою (1647 г.) укръплялось за тёмъ же братствомъ все имущество, по завѣщанію того же Мозели. Кромѣ сего въ тотъ самый годъ, когда было положено первое звъно этого братства, волынские дворяне дали истъ луцкимъ мъщанамъ на охранение онаго, съ тъмъ, чтобы они во всякомъ затруднительномъ случаѣ относились къ нимъ, какъ къ старшимъ<sup>(31)</sup>. Вселенскіе патріархи обращали на сіе училище свое особенное вниманіе; такъ Өеофанъ. патріархъ іерусалимскій (1620 г.) благословиль сооруженіе кресто-воздвиженской церкви въ Луцкѣ, почтивъ самое братство правомъ ставропигіи (32); Тимофей, патріархъ константинопольскій, какъ бдительный отецъ, снабдилъ оное своимъ посланіемъ, въ которомъ изложилъ краткое исповъдание въры православной, »да въ немъ твердыми, водруженными, непоколебимыми стоятъ« (33). Въ 1623 году подтверждена означенная ставропигія Кирилломъ, патріархомъ константинопольскимъ (34), и сверхъ того дана грамата, заключающая въ себъ полный уставъ для братства, гдъ обращено внимание и на учрежденную при монастырѣ школу<sup>(35)</sup>. Кіевскіе митрополиты относились объ этомъ училищѣ съ особенными похвалами: »зѣло и обильно насладихся пред-»сявзятію (ръшимости) вашому, —писалъ въ 1623 году митропо-»литъ Исаія Копинскій младшей братіи луцкаго братства, — въ »Бозѣ юностію цвѣтуще и растуще, яко лѣторасли масличныя, »при исходищахъ водъ множащеся и богатящеся въ добродѣ-»тельныхъ дѣланіяхъ, элобою младенствующе, умомъ же совер-»шенны бывше, горняя предъизбираете. Отроды бо суще »возрастомъ, мужеская мудрствовати предначинаете еже во бла-»гочиніи цѣломудренію церковному возслѣдовати наказанію« (36). Уважая благочестие и образованность луцкаго братства, Петръ Могила посылалъ туда письмо, приглашая ученую братію къ присутствованію при церемоніи посвященія его въ митрополиты, совершивнагося во Азворъ (3); другимъ же носланість онъ проснав какъ дуговныхъ, такъ и »средкихъ братій, ревниевіхъ въ благочестія и відомыхъ правъ церковныхъ« прибыть на кісьскій соборъ, состоявнійся въ 1640 году и имбешій предметомъ свояхъ совещаний прежде всего одниаковость разумения и твердость храненія догнатовь веры православной, и нотомъ внутреннее и вибилиее устройстве храмова Бежінать и святыхъ оби-Такісжъ знави уваженія оказывали луцкому братству **TC\_ICH**<sup>(38)</sup>. и митрополить Діонисій Балабань.(39), и еписаонь (въ послёдствій митрополить кіявскій) Гелеонъ Святополкъ, князь Четвертенскій (40). Князь Николай Чарторыйскій, именчи ото »нашины манастыремъ«, записью своею онредвлиль изувстную фундацию, не опустивь наь внау в имътнуюся тапъніколу, ноложивъ жи учителя по нетдесять злотыть польскихъ« (41). Теродіанонъ Сильвостръ, игуменъ черненскато менаствиря, очнисало лупкому братству, свою типографію (42), а нівкто Анна Мельчицкай, отказала ему же по зав'вщанию экачительную, не тогдашиему времени; сумму (43). Такая знатность лупнаго братства и училица не могда быть пріятною ісвуштань в уніатань. Съ злобою и ожесточеніємъ нападали они, на него неоднопрачно (44), и кончили тъмъ, что довели до совершеннато упадка.

Куленнекое, учрежденное 1623 года при нутеенскомъ богоявленскомъ оршанскомъ монастырѣ близъ г. Орши, Могилевской губернія. Основателями онаго были шанхтичѣ Богданѣ Вилимовичъ Стетковичъ, подкоморій браплавскій и жена его Елена Богдановна, урожденная внажна Соломерецкая: Переоначально впрочемъ была построена: только церковь во ими Богоявленія Господня, а потомъ заведены при ней школа и типографія. Въ 1655 году нгуменъ монастыря сего: Іонль Труцевичъ, вмъстъ съ братіей и типографіею переведенъ; »во время гоненія отъ развращенныхъ уніатовъ«, въ Велиній Новгородъ; »понеже въ то время, сказано въ литія Никона патріарха; нёсть

»можно бѣ отъ Кіева никако архіерею жительствовати тамо«. Съ отбытіемъ Іоиля кутеинское училище пало (45).

Братская школа, бывшая въ г. Могилевъ, при могилевобратскомъ богоявленскомъ монастырѣ, который начатъ строеніемъ во время жестокаго гоненія, бывшаго въ Польшѣ на православныхъ въ 1621 году. Князь Иванъ Богдановичъ Огинскій, подкоморій Тропкій, пожертвоваль для постройки землю, а могилевские мъщане, при помощи шляхтича Богдана Стеткевича, испросили у патріарха іерусалимскаго Өеофана грамату, которою благословлено было имъ построить на означенной землъ храмъ Богоявленія Господня и учредить при ономъ общежительный монастырь и школьное братство. Это указано 1633 года и въ привиллегіи польскаго короля Владислава IV, съ дозволеніемъ преподавать въ школѣ языки: русскій, греческій, латинскій и польскій, и сверхъ того имѣть типографію для печатанія всякихъ книгъ на сихъ языкахъ. Все это подтверждаемо было и другими польскими королями. Съ учрежденіемъ въ 1788 году могилевской семинаріи, училище монастырское упразднено (46).

Но всё эти училищныя заведенія ни въ какомъ отношеніи не могли идти въ сравненіе съ тёми, которыя безпрестанно являлись между католиками, имёвшими неутомимыхъ въ этомъ случаё дёятелей—іезуитовъ. Вильна, Полоцкъ, Волынь были наполнены малыми школами; въ Гнёзнё, Варшавё, Видавё, Львовё и другихъ мёстахъ цёлыми десятками являлись училища, состоявшія въ завёдываніи важнёйшихъ коллегій. Таковыми были: академія Замойская, основанная Яномъ Замойскимъ и почитавшаяся дщерію академіи краковской; коллегія Любранская въ Познани, такъ названная по имени основателя своего епископа Яна Любранскаго, учредившаго оную въ 1516 году; коллегія св. Мальюраты въ Липцё; Хелмская надъ Вислой; Пинчовская въ Пинчовё; коллегія въ м. Бёломъ, въ Тарновё и

2, 22 Iupa

многое множество другихъ. Всѣ онѣ ректоровъ и профессоровъ получали отъ краковской академіи, которая въ то время была центромъ учености и образованія.

Исторія этого знаменитаго училища необходимо должна остановить на себѣ наше вциманіе, особенно потому, что оно было во многихъ отношеніяхъ образцомъ, по которому устроивалось и слагалось и наше первое въ Россіи православное училище — Кіевская Академія.

## ГЈАВА ПЯТАЯ.





•

Digitized by Google

Основаніе краковской академіи. Внутреннее ея устройство. Разджаеніе на факультеты в коллегіи. Бурсы. Училищный порядокъ въ бурсахъ. Академическія степени. Обязанности членовъ факультета. Призваніе (vocatio). Содержаніе коллегіатовъ. Полученіе ученыхъ степеней. Persona promota. Patres Universitatis. In cathedra mori. Фундупій коллегіальные. Приходъ и расходъ академическихъ сумиъ. Запасная сумма. Жалованье профессорамъ. Денежныя награды ученикайъ. Права академіи. Вторженіе іезунтовъ. Борьва краковскихъ ученыхъ съ іезунтами. Вліяніе іезунтовъ на академію.

Казиміръ Великій, принявъ бразды правленія, захотѣлъ, чтобы духовенство получало докторскую степень въ Краковѣ, а не въ Парижѣ, куда нѣкоторые ордена присягою обязывались обращаться за пріобрѣтеніемъ ученыхъ званій. Съ этою пѣлію онъ рѣшился учредить въ Краковѣ училище высшихъ наукъ, по образцу парижской академіи, избравъ для сего мѣстечко Казимірово, гдѣ было прежде селеніе Баволъ. Папа Урбанъ V, утверждая булюю существованіе сего училища, не позволиль однакожь преподаваніе въ ономъ наукъ богословскихъ, конечно, опасаясь повѣрить еще не вполнѣ окатоличившимся сарматамъ толкованія свяш. писанія и догматовъ вѣры. Вскорѣ послѣ кончины Казиміра Великаго, отъ разныхъ неблагопріятныхъ обстоятельствъ, оставленное Людовикомъ I, королемъ польскимъ и венгерскимъ, училище это пришло въ совершенный упадокъ и возобновлено уже при Владиславѣ Ягеллѣ, по просьбѣ и завѣщанію Ядвиги, первой его супруги, въ честь которой оно нѣкоторое время именовалось Колленею Ядеиги. Въ эту пору исходатайствовано Владиславомъ сему училищу и титло академіи и право преподованія въ ней богословскихъ наукъ, съ чѣмъ она и оставалась даже до временъ курфирстовъ саксонскихъ, испытавъ въ это время всевозможные перевороты.

По внутреннему и внѣшнему своему устройству, по правамъ и привиллегіямъ, краковская академія походила на университеты Оксфордскій и Кембриджскій. Въ ней было три факультета: философскій, богословскій и юридическій; каждый факультеть имблъ свою коллегію. Такимъ образомъ въ меньшей коллегін, называвшейся иначе колленей artistarum, находились философы и математики; коллегія высшая состояла изъ профессоровъ старшихъ, или такъ называемыхъ королевскихъ профессоровъ наукъ философскихъ, физико-математическихъ и богословскихъ. Коллегія юридическая предназначалась собственно для докторовъ и профессоровъ права. Въ извёстныхъ случаяхъ всѣ эти коллегіаты собирались въ общій Совѣтъ: но при рѣшенін вопросовъ, относавшихся до внутревняго или витшняго благосостоянія училища, не подавали отдёльно каждый свой голосъ, а представляля общее мнѣніе отъ своей коллегія. Въ этомъ совътъ участвовали иногда и доктора медицины, не входившіе впрочемъ въ составъ академическихъ ученыхъ, и не имѣвшіе коллегіи отдѣльной: ибо въ краковской академіи не было тогда преподавания наукъ медицинскихъ во всей ихъ пол-

нотѣ и цѣлости. Всѣ доктора и профессоры, участвовавшіе въ совѣтѣ и распоряженіяхъ, относившихся до академіи, назывались енутренними или наличными, и проживали въ самомъ корпусѣ академическомъ изъ процентовъ фундуша, положеннаго въ венеціанскій банкъ Лопацкимъ, архипресвитеромъ краковскимъ. Профессоры же и наставники, содержавшіеся на своемъ иждивеніи и называвшіеся енъшними или экстраординарными, проживали въ домахъ академическихъ, назначаемыхъ для студентовъ и именовавшихся бурсами. Эти профессоры обязаны были имѣть надзоръ за учениками въ ихъ келейномъ образѣ жизни и въ случаяхъ важныхъ доносить о произшествіи подлежащей коллегіи для доклада общему Совѣту.

Такихъ бурсъ краковская академія имѣла шесть, да кромѣ того десять домовъ при школахъ приходскихъ въ самомъ городъ. Профессоры в студенты, находившиеся въ бурсахъ, имъли даромъ помъщение; отопление и столъ, а жившие при школахъ, кромѣ даровыхъ комнатъ, все прочее должны были добывать Каждая бурса имѣла своего инспектора или провизора CAMB. изъ старшихъ коллегіатовъ, назначеніе котораго зависѣло отъ совъта. Обязанности провизора состояли въ томъ, чтобы онъ заботился о доходахъ, содержанія и порядки бурсъ, повиряль приходъ и расходъ и докладывалъ объ этомъ академіи. Такая должность обыкновенно предоставлялась настоятелю костеловъ Кромѣ того, для надзора за учениками, были избираемы изъ среды же ихъ такъ называемые сенюры (seniores), которые получали небольшое жалованье изъ общей бурсацкой суммы и изъ пожертвований учениковъ, поступавшихъ въ училише. Отъ взносовъ этихъ освобождался только самый бѣдный; если же у поступающаго въ училище былъ хоть небольшой достатокъ, то непремённо долженъ былъ заплатить сеніору восемь злотыхъ, а то и осмнадцать.

Ученики никуда не могли выходить изъ своихъ бурсъ безъ

Digitized by Google

позволенія начальства и безъ особенной надобности; въ прогулкѣ непремѣнно сопровождалъ ихъ надзиратель; къ столу и въ классы они были приглашаемы звонкомъ. Каждую субботу, по окончаніи уроковъ, всѣ ученики, жившіе въ бурсахъ, собираемы были въ общую академическую залу, гдѣ по прочтеніи отчета о недѣльныхъ занятіяхъ каждаго, главный сеніоръ дѣлалъ приличныя наставленія и тутъ же наказывалъ лѣнивыхъ и неисправныхъ. Утромъ и вечеромъ ученики созываемы были на общую молитву.

Что касается до академическихъ степеней, то онъ были весьма многообразны. Внутренніе или наличные ученые дълились на кандидатовь перваго и втораго разряда, на баккалавровъ, лиценціатовъ и магистровъ искуствъ (artium). Сін послѣдніе съ теченіемъ времени прямо получали степень доктора; всъ прочіе обязаны были держать экзаменъ, и удостоиваемый степени, на примъръ, магистра считался получившимъ лавръ первый (lavrea prima), а степени доктора — лавръ второй (lavrea secunda). Кандидаты, баккалавры и лиценціаты обязаны бывали непремённо давать въ недёлю по четыре лекціи, рапортовать о ходѣ экзаменовъ и вести отчетность по ученымъ занятіямъ какъ преподавателей, такъ и учащихся. Магистры и доктора философія безплатно давали публичныя лекція в имбли голосъ въ своемъ факультетѣ, подъ предсъдательствомъ декана. Число членовъ этого факультета не было опредѣлено; отъ того онъ почитался общирнъйшимъ всъхъ, имъя у себя до нъсколькихъ десятковъ членовъ. Деканъ былъ перемѣняемъ по истеченів каждаго полугодія, и преемника ему избирали то изъ старшихъ, то изъ младшихъ коллегіатовъ. Помощникъ декана тоже оставался на одно полугодіе, избираемый непремѣнно изъ младшихъ коллегіатовъ. На вакантное мъсто въ высшей коллегін юридической вызывали младшихъ коллегіатовъ; а въ меньшую коллегію на упраздненное мъсто избирали одного изъ экстраординарныхъ профессоровъ, смотря по старшинству въ

рангѣ академическомъ, или по таланту и заслугамъ, оказаннымъ той или другой наукѣ. Такіе выборы въ коллегіяхъ назывались призваніемъ. (vocatio). Избранный на вакантное мѣсто профессоръ обязывался, при вступленіи своемъ, представить отпечатанное, уже, разсужденіе, и въ общемъ собраніи всѣхъ коллекіатовъ защитить оное изустно. Послѣ сего долженъ былъ дать пирушку для всѣхъ коллегіатовъ, и особенно для новыхъ своихъ товарищей. Пирушка эта на академическомъ языкѣ называлась jucundus ingressus.

Каждый внутренній коллегіать имбль жилье, столь и не слишкомъ богатую мебель отъ фундуша: все это доставлялось ему, во первыхъ, отъ той коллеги, которой онъ былъ членомъ, во вторыхъ, отъ факультета, къ которому принадлежалъ, и въ третьихъ, отъ общихъ доходовъ всей академіи. Молодые люди, поступавшіе въ это училище собственно для полученія ученыхъ степеней, должны были учиться и быть на своемъ иждивении, кромѣ этого платить за всѣ издержки, сопряженныя съ выдачею дипломовъ и разныхъ другихъ вещей на степень академическую; а получившіе потомъ званіе доктора обязаны бывали давать безплатно публичныя лекціи или быть преподавателями въ краковской или въ какой нибудь провинціальной гимназіи, —и все это для того, чтобы заслужить себѣ почетное званіе коллегіатовъ, и достигнуть въ послёдствіи высшихъ степеней и выгоднъйшаго мъста. Замътить нужно, что въ коллегіяхъ были нъкоторыя мъста, гдъ преподаватели получали за свои уроки значительные доходы, не относившіеся къ тёмъ доходамъ, которые обращаемы были на всёхъ коллегіатовъ; но полученіе такого мѣста не легко обходилось: оно требовало большихъ заслугъ въ ученомъ мірѣ. Такіе люди, при самыхъ важныхъ вакантныхъ мъстахъ, напримъръ при перемънъ декана, всегда бывали на примътъ и титуловались persona promota. Кромѣ этого академическія отличія и повышенія всегда брались въ

Digitized by Google

7

разсчетъ, какъ въ духовномъ, такъ и въ гражданскомъ быту, и открывали дорогу къ важнѣйшимъ государственнымъ должностямъ. Докторы богословія, юриспруденцій и медицины, коль скоро признаны были таковыми общимъ собраніемъ всей академіи и провозглашены нарочнымъ для этого церемоніаломъ, получали название отцово (patres universitatis). Впрочемъ можно было имъть степень доктора и не принадлежа къ разряду этихъ отцовь, потому что титуль этоть давался преимущественно тъмъ, кто прослужилъ академіи двадцать лътъ и болъе того; а такихъ ветерановъ бывало всегда немного. Для того, чтобы получить звание отца, надобно было, кромѣ долговременнаго занятія извъстной канедры, выдержать непремённо экзаменъ на доктора, и хотя бы эта степень и была присвоена претенденту какимъ либо другимъ высшимъ училищемъ, -- краковская академія не признавала его лавреатому, а заставляла имъть публичный диспуть и защитить свою диссертацію. За тожь такіе люди составляли предметъ особеннаго почтенія, и пользовались уваженіемъ всего ученаго общества; ихъ не обремѣняли ничѣмъ, и только разъ въ недёлю обязывались они давать лекцію; увольненія для нихъ не было, развѣ только старость и неизлечимая болѣзнь избавляли ихъ отъ этой легкой обязанности; да впрочемъ они и сами никогда не желали покидать своей должности, потому что in cathedra mori было верхъ славы тогдашнихъ ученыхъ краковскихъ академистовъ. Медики однакожъ не слишкомъ дорожили этой честью, особенно когда оскудъвали финансы ихъ факультета; съ трудомъ удерживали ихъ на своихъ мъстахъ выдачею денежной награды изъ общихъ академическихъ суммъ.

Каждая коллегія имѣла свои помѣстья и пользовалась доходами отъ нихъ. Главный провизоръ былъ казначеемъ и распорядителемъ суммъ, собираемыхъ всей академіей. Помощникомъ его былъ синдикъ, который завѣдывалъ судебною частію всѣхъ учебныхъ заведеній, и адвокатствовалъ въ судебныхъ

мѣстахъ по дѣламъ училища. Онъ же выдавалъ жалованье по факультетамъ, которое уже члены дѣлили сами по себѣ. Общая академическая сумма дѣлилась на всѣхъ по ровну, исключая ректора и провизора, которые, не имѣя опредѣленнаго жалованья, брали себѣ вдвое противъ одного члена.

Кромѣ этихъ суммъ, была еще сумма зацасная, называвшаяся соесия, въ которую при всякомъ дѣлежѣ откладывали количество, равное доли одного члена; ее расходовали въ случаѣ только чрезвычайныхъ академическихъ надобностей. Философскій факультетъ, самый многочисленнѣйшій, былъ и самымъ бѣднѣйшимъ. Годовой доходъ его простирался до нѣсколькихъ тысячъ злотыхъ, которые раздѣлялись на членовъ не по равной части, а по достоинству той или другой каведры. На главнаго профессора приходилось въ годъ отъ осьми до сорока злотыхъ, смотря по числу учениковъ, выставленныхъ имъ для экзамена. Даже такъ называемые королевскіе профессоры этого факультета и члены коллегіи получали въ этомъ раздѣлѣ только отъ сорока до ста злотыхъ.

Изъ общей же академической суммы выдаваемы были денежныя награды бѣднѣйшимъ и прилежнѣйшимъ изъ учениковъ, которые проживали въ бурсахъ. Каждую субботу они являлись въ академію съ письменнымъ удостовѣреніемъ о своихъ успѣхахъ и поведеніи, и тотъ, кто имѣлъ аттестацію лучшую предъ своими сотоваришами, получалъ награду. Это дѣлалось два раза въ годъ.

Права краковской академіи, заключались въ привиллегіяхъ, данныхъ ей королями, въ буллахъ папскихъ, въ мѣстныхъ постановленіяхъ, въ предписаніяхъ епископскихъ и самихъ основателей и благодѣтелей сего училища, въ уставахъ, касавшихся всей академіи, ея отдѣльныхъ коллегій и факультетовъ. Сущность этихъ правъ состояла въ слѣдующемъ:

1. Каждый академикъ, учащійся или учащій въ какомъ бы то ни было факультетѣ — первый лично, а второй со всѣми своими домочадцами, освобождается отъ гражданственнаго суда, исключая дѣлъ уголовныхъ; всѣ прочія дѣла предоставляются суду и рѣшенію ректора академіи.

2. Совѣтъ докторовъ и магистровъ, подъ предсѣдательствомъ ректора, въ дѣлахъ, касающихся академіи; коллегій исфакультетовъ, можетъ давать предписанія и правила, которыя имѣютъ такую же обязательную силу, какую и королевскія привилегіи:

3. Каждый публичный преподаватель, какого бы овъ не, былъ факультета, и къ какому бы рангу и сословно ни припадлежалъ, былъ личнымъ дворяниномъ. Пренедававший въ академіи двадцать лътъ сряду получалъ право потоиственнаго двен ранства и поступленія на важнъйшія мъста въ государствѣ:

4. Академія краковская есть высшее учвлище во всемь королевствѣ; непосредственному ея распоряженно подлежать есѣ школы безъ исключенія.

Принимая къ себѣ молодыхъ людей всякаго вѣроисповѣ-, данія, академія въ первые годы своего существованія отлича-, лась рѣдкою въ то время вѣротерпимостью. Но вторженіе ieзуитовъ въ это знаменитое училище, обративъ его въ, притенъ, полемической распри съ тѣми, кто не исповѣдывалъ вѣры, кат толической, положило конецъ его блистательному существования; Таланты Вуйка, Скарги и другихъ знаменитыхъ своею ученостью мужей, вступившихъ въ число послѣдователей Лойолы, поддерживали вѣсъ этого ордена при самомъ дворѣ и во всемъ королевствѣ. Выдумавъ узаконенія и небывалыя права, ieзуиты, простерли свое вліяніе на краковскія, львовскія и познанскія. училища; для подкрѣпленія своихъ притязаній они достали себѣ нѣсколько королевскихъ указовъ и буллъ пацекикъ, которыя.

толковали по своему произволу. Позволение Сигизмунда III имъть при костель св. Петра школу језунтскую, не выходяшую однакожъ изъ подъ надзора академія, распространено было ими далёе Самовольно отторгшись оть нея, они начали Hadlessamaro: заводить въ предмъстіяхъ и другія школы. Краковская академія вышла изъ терпънія, и въ концв царствованія Сигизмунда III начала открытую борьбу съ своими лукавыми противниками. Предъ лицомъ всего свъта выставляла она угрожающія ей несчастія отъ вторженія іезуитовъ; горячо пророчила упадокъ просвъщения, если не будетъ обуздано неумъренное своевольство учениковъ Лойолы; но ослабвешее отъ безпрестанныхъ смутъ полыское правительство, сознавая справедливость такихъ жалобъ, по неволѣ должно было хладнокровно смотрѣть на беззаконные поступки іезуитовъ, — и вражда разгоралась болѣе и болѣе. Между тъмъ іезунты не дремали и все захватывали въ свои руки. Школы существовали только іезунтскія и піарскія; въ самой академія изчезла прежняя въротерпимость, и кто оказывалъ болёе ревности въ преслёдования разновёрцевъ, тотъ считался ученъйшимъ изъ академистовъ, на того сыпались почести и ученыя отличія. Типографіи, вмѣстѣ съ цензурою, поступили въ въдъніе іезунтовъ; уже не выходило никакихъ другихъ книгъ, кромѣ богословскихъ и молитвенниковъ; да и тѣ искажаемы были неумъренною полемикою противъ иновърцевъ, и вмъсто молитвъ и набожныхъ размышленій заключали въ себъ ядовитыя укоризны, обвиненія и проклятія на диссидентовъ.

Ученые краковскіе рѣшились прибѣгнуть къ рѣшительной и послѣдней мѣрѣ. Они предстали предъ Сигизмунда III, и сложили передъ нимъ всѣ права и привиллегіи, данныя училищу его предшественниками, оставляя навсегда обезсиленную и угнѣтенную академію. Мѣра эта подѣйствовала; iезуиты увидѣли себѣ побѣжденными<sup>(47)</sup>.

Но зараза, внесенная ими въ училище, быстро распростра-

Digitized by Google

нилась. Факультеть богословскій съ большею хитростію и осторожностію продолжаль дёйствовать въ томъ же духё нетерпимости и гоненія другихь вёроисповёданій. Ядъ, вливаемый въ чашу ученія и образованности, сдёлался тёмъ опаснёе, что замётить его было слишкомъ трудно. Дёти Церкви православной, поступая въ это училище, выходили оттуда или открытыми папистами, какъ Поцёй, или не крёпкими въ православіи, какъ Смотрицкій.

И съ такимъ-то училищемъ суждено было Кіевской Академіи вступить въ неравное соперничество и борьбу. Чёмъ кончилась эта борьба, кто побёдителемъ пошелъ въ путь свой, увидимъ далёе.



## ГЛАВА ШЕСТАЯ.

. . Digitized by Google



Основаніе кіевскаго училища. Митрополить Іона IV. Королевская привиллегія. Братство. Ославлявія власти и вліяния католическаго духовенства. Предмиты, преподаваемые въ православныхъ училищахъ. Состояніе кіевскаго училища въ переую эпоху его существованія. Уписъ. Гоненія отъ уніатовъ на православныя училища. Причины въдствія кіевской школы. Івзуиты в Доминиканы основиваютъ из Кіевс свои училища. Войны — причина упадка кіевской школы. Воспитацинки первовытнато кіевскаго училища: Карповичъ Леонтій. Копыстенскій Захарія. Плетенецкій Бансей. Саковичъ Кассіанъ-Каллистъ. Транквидаюнъ-Ставровникій Киридлъ. Хитабницкій Богданъ. Наставники: Смотрицкій Мелетій. Борецкій Іовъ.

Основание киевскаго училища относится къ той эпохѣ, когда конституціею сейма люблинскаго, въ 1569 году, окончательно утверждено начавшееся еще съ 1501 года, соединение Литвы съ Польтею, и когда Кіевъ съ прочими своими городами причисленъ къ польскому королевству. Король Сигизмундъ Августъ, обрадованный счастливо совершившимся событіемъ, которое безплодно, а между темъ такъ много занимало его предшественниковъ и стоило большихъ, но напрасныхъ жертвъ, объщалъ всёмъ новъямъ своимъ подданнымъ равныя съ прочими права, вольности и преимущества, не смотря на разность въроисповъданій. Въ это время (1568 г.) кіевскою митрополіей управляль Іона IV Протасения, посвященный, по благословенію константинопольскаго натріарха Митрофана III, въ санъ митрополита изъ енископовъ туровскихъ и пинскихъ. Это былъ одинъ изъ твхъ ревнителей православія, которые, за свою твердость въ благочести и правовёри и за распространение оныхъ, заслужили отв католиковъ, а потомъ и уніатовъ достославное порицаніе (48). Въ слъдствіе упомянутой королевской привиллегіи, существованиия при церквахъ приходския школы, состоя подъ непосредственнымъ въдомствомъ митрополитовъ, день ото дня становились общирите и цвътуще. Обрадованные успехами

воспитанниковъ приходскихъ училищъ, Кіевляне стали думать объ образованіи братства, и обратили особенное вниманіе на приходскую школу, уже существовавшую при Богоявленской церкви на Подолѣ. Лѣтописи не передали намъ памятниковъ заботливой ревности первосвятителей кіевскихъ о благосостояніи такихъ училищъ; но извѣстно только то, что со времени митрополита Іоны I до Иліи Кучи (1482—1577 г.) власть и вліяніе римско-католическаго духовенства во всей Литвѣ, Волыни и Бѣлоруссіи значительно были ослаблены, а восточное православіе замѣтно приходило отъ силы въ силу<sup>(49)</sup>. Съ полной вѣроятностію можно предполагать, что такой перевѣсъ православія надъ католицизмомъ не могъ произойти безъ распространенія просвѣщенія въ народѣ, чему неизбѣжно должны были содѣйствовать училища.

Трудно также опредѣлить съ точностію, что было преподаваемо въ этихъ училищахъ: но только, конечно, не одно чтеніе и пѣніе. О митрополить Іовъ Борецкомъ извъстно, что онъ еще до поступленія своего въ священники къ Кіево-воскресенской церкви, былъ ректоромъ львовской школы, где и самъ получилъ воспитание, училъ тамъ по гречески и по латинъ, а перешедши въ Кіевъ, отврылъ при своей церкви школу, скоро заслужившую уважение образованныхъ людей (50). Если предположить, что программа тогдашняго школьнаго образованія ограничивалась только чтеніемъ, пѣніемъ и письмомъ: то нельзя понять, какимъ образомъ Іовъ могъ обратить на себя вниманіе современниковъ преподаваниемъ такихъ скудныхъ предметовъ, и изъ чего могли бы заключить и единогласно свидътельствовать объ умѣ и просвѣщеніи его всѣ русскіе и польскіе лѣтописцы. По этому более нежели вероятно, что въ приходскихъ училищахъ, по крайней мъръ въ нъкоторыхъ, были преподаваемы, хоть и не въ общирномъ видъ, и высшія науки, а особенно богословіе, какъ главнѣйшій и необходимѣйшій предметъ всегда и во всякое время, а тёмъ болёе тогда, когда Церковь

православная отовсюду была обуреваема разными лжеученіями и кривотолкованіями. Принимая опять въ соображеніе ту статью устава львовской школы, даннаго ей менье чъмъ чрезъ тридцать леть по основани кіевскаго училища, которою позволялось печатать львовской типографія »хроники (исторію), грамматики, піитику, реторику и философію«, какъ »нужныя для училища книги«, естественно должно придти къ тому заключенію, что нужда эта обнаружилась, во первыхъ, въ следствіе уже существовавшаго преподаванія означенныхъ наукъ, а во вторыхъ, отъ усмотрѣнія трудности имѣть школьныя записки. Та кимъ образомъ, что было во львовской школѣ, то очень могле быть и въ кіевской: ибо уставы для братствъ и училищъ сегч. рода, сколько ихъ сохранилось доселѣ, всѣ одинаковаго свой ства и разнообразить ихъ не было никакой надобности, да кромъ того и первымъ ректоромъ кіевскаго училища былъ человѣкъ, знавший всѣ порядки и уставъ братства львовскаго, къ которому онь самъ принадлежалъ нъкогда, сначала какъ ученикъ, а потомъ какъ учитель.

Не должно при семъ выпускать изъ виду и того, что училища православныя, не смотря на свое младенчество, имѣли прямое и рѣшительное назначеніе противодѣйствовать школамъ католическимъ, а возможный успѣхъ этого условливался не прсподаваніемъ только извѣстныхъ начатковъ ученія: но предметами болѣе важными и серьезными. На противника съ огнестрѣльнымъ оружіемъ въ рукахъ нельзя идти съ палкою. Значитъ, какъ ни несовершенны были первоначальныя православныя училища, но они достаточны были къ тому, чтобы воспитать достойныхъ защитниковъ гонимаго въ то время православія.

Кратковременное управленіе митрополіею Иліи Кучи<sup>(51)</sup> ничёмъ не ознаменовалось по отношенію къ кіевскому училищу. Въ это время вся западная Русь наводнилась послёдователями Лютера, Кальвина, Цвинглія и Социна, а между тёмъ королеискимъ указомъ 1572 года объявлена была полная свобода всёмъ

всякаго веронсповедания. Неть сомиения, что кіснекія школы не упустили случая употребить въ свою пользу твиего распоряжения высшей правительственной власти: при всемъ томъ не видно однакожъ, чтобы первенствующее училище въ Клеят, даше при преемникѣ Илін, митрополить Онасноорѣ, отлачалось чънъ нко особеннымъ; ибо иначе натріархъ Іеремія, провзжавшій въ 1588 году въ Москву черезъ Кіевъ, обратылъ бы на него свое внимание, какъ это онъ сделялъ во Львове и въ Вильнь. Уже на обратномъ пути взъ Москвы Ісремія, остановньшись на время въ Кіевѣ, получилъ отъ братства просьбу, которою испрашивали у него благословенія преобразовать существующую при Богоявленской церкви школу въ высшее правительственное училище. Благословение патріарна было первымъ и основнымъ камнемъ того училища, которому суждено было потомъ возвыситься до званія Академія, и которое съ того самаго времени рёзко стаю отличаться отъ другихъ совмъстныкъ и современныхъ ему.

Содержание киевскаго училища вполнъ зависъло отъ братства, къ числу котораго принадлежали и знаменитые защитники православія, обладавшіе значительнымъ достаткомъ. Для этого была составлена особая книга пожертвований, называемая Упись, въ которую вносили свои имена благодътели училища, иногда съ означениемъ жертвуемыхъ статей. Изъ этого накоплялась сумма и запасъ жизненныхъ потребностей, которыми начальство распоряжалось съ вѣдома благотворителей, по мѣрѣ возникавшихъ надобностей училища. Такимъ образомъ въ вышиси, взятой изъ гродскихъ книгъ воеводства кіевскаго, подъ 1593 годомъ значится, что въ этотъ годъ кіевскій нагорскій священникъ Филиппъ Аванасъевъ положилъ предъ урядомъ королевскимъ листы урядниковъ вооводства кіевскаго, для подтвержденія принадаежащихъ къ церквамъ Трехъ-святительской и Кресто-воздель женской вотчинъ со всѣми ихъ угодьями и для передачи ихъ потомъ со всѣми принадлежностями кіево-богоявленскому брат-

отву; а по кунчей обывателя кіевскаго Анфрея Обусова пріобрятово оть аего кіево-братокних монастыренть диоровов Сверчековсков місто и сіножить на Оболони за тридцать конъ антовеквахь<sup>(19)</sup>.

Но не успѣла кіевская школа выдти изъ младенческаго состоянія, какъ на нее обрушялись такія бъдствія, которыя трудно было бы перенести и окрѣпшему въ силахъ училищу. Отступничество кіевскаго митрополита Михаила Рагозы и фанатическое изувърство преемника и клеврета его Ипатія Поцъя, повергнувъ весь юго - западный край въ бездну золъ и кровавыхъ междоусобій, неизбъжно должно было отразиться неблагопріятнымъ образомъ и на всѣ вообще училища, существовавшія въ Кіевѣ. Не могли жаловать и щадить ихъ отступники православія: не будь этихъ школъ, Рагоза не слишкомъ бы боялся простаго народа, и легче бы отуманиль его дымомъ льстиваго ученія и объщаніемъ выгодъ отъ папскаго престола; не назначилъ бы онъ своего законопреступнаго собора въ Бресть, -- мъстечкъ, входившемъ въ составъ Ипатіевой епархів; не пришелъ бы въ такое отчаяние отъ выпушеннаго въ народъ сочинения, въ которомъ почтили его названіемъ Туды, изивнника своей втры и поставнии на ряду съ нехристями (53). Не будь этихъ училищъ,книжка объ Уніи, — изділіе другаго отступника Поція, исполненная лжи, кривотолкований и несправедливыхъ ссылокъ на отповъ Церкви, не встрътила бы такого равнодушія въ народъ, а напротивъ, окружная грамата Мелетія, патріарха александрійскаго, не была бы принята съ такимъ уважениемъ и покорностию.

Но глави вишее изъ нихъ Вогоявленское боле всёкъ должно было испытать гонений отъ эжепастырей. Оно было возведено на стеневь первенствующате учичища тёмъ самымъ натріврхомъ Іеремісю, котораго отступники ославван клесстивкомъ, мадоимцемъ, возмутителемъ <sup>(54)</sup> я бродягою <sup>(55)</sup>. Оно, за ненятиченъ правосмавныхъ матрополитовъ, состояло подъ попрозвательствомъ Кіево - печерской Лапры, отказавшейоя повановаться Рагозъ и



не согласившейся признавать его своимъ архимандритомъ, не смотря на привиллегію, данную ему Сигизмундомъ III и на три особыя королевскія граматы<sup>(56)</sup>; оно считаю въ числѣ первъйшихъ своихъ благодътелей и заступниковъ Никифора Тура, ревностнѣйшаго противника католиковъ и уніатовъ, силою своей власти и вліянія затворившаго для лжепастырей святыя врата Кіево-печерской Лавры. Не мудрено послѣ этого, что враги православія обрушили на богоявленское училище всевозможныя бъдствія. Рагоза, отнявъ у Лавры знатнъйшія владънія, лишилъ ее чрезъ то способовъ быть полезнымъ училищному братству; уніатское духовенство, вторгаясь во всё православные монастыря, отнимало у обителей средства не только къ поданію помощи другимъ, но даже къ своему собственному существованію. Если даже народъ, собиравшийся на молитву въ полевые шалаши, не имълъ спокойствія и безопасности, и былъ разгоняемъ въроотступниками (57): то тъмъ болъе долженствовало подвергнуться такому насилію братство, образовавшееся съ целію, совершенно противною законопреступнымъ видамъ враговъ православія. Въ 1604 году, по ходатайству Ипатія Поцѣя, королевскимъ указомъ отдана кіевскому бискупу цёлая часть Кіево - Подола за канавою къ горъ Щекавицъ; за тъмъ бискупъ самъ уже собою отнялъ изъ подъ магистратскаго въдомства и все пространство съ дворами до бывшей іорданской обители; наконецъ захватилъ и это мъсто и все урочище Кожевники (58). Значитъ, католики заняли ть мъста, гдъ преимущественно жили ближайшие члены братства; а съ этимъ вмѣстѣ, какъ властители, они конечно стѣснили прежнихъ благодътелей въ ихъ усердствования къ училищу. Іезуиты, Доминиканцы, соревнуя другь другу, заводили въ самомъ Кіевѣ училища, гдъ съ свойственнымъ только имъ искуствомъ внушали ненависть ко всему русскому и любовь и уважение къ западному. Этимъ они искусно подготовляли упадокъ ненавистнаго имъ богоявленскаго училища, и конечно, не безъ тайной радости смотръли. они на пламя страшнаго пожара, истребившаго въ 1614 году Богоявленскую церковь и бывшую при ней школу.

Inter arma silent musae, говоритъ старинная пословица. Не до наукъ было въ ту пору, когда все Запорожье подняло знамя отмщенія за притёсненіе своихъ единов'врцевъ, за оскверненіе храмовъ Божінхъ, за попраніе всёхъ правъ человѣчества. Слишкомъ близокъ былъ къ сердцу каждаго вопросъ, чтобы не принять участія въ разрѣшенія его огнемъ и кровью. Молодые люди толпами оставляли тихое убъжище наукъ и спъшили на шумное поле брани, мъняя скромную долю ученыхъ на блистательное звание вооруженныхъ защитниковъ православия и своего народа. Въ этомъ случав южная Русь, заслонившая собою народность и православие отъ гибельнаго вліянія запада, достойно отплатила Руси восточной, принесшей себя въ жертву для защиты оной отъ татарскаго наводненія. Дружины малороссійскихъ гетмановъ Косинскаго и Наливайка постоянно увеличивались выходцами кіевскихъ школъ, убъгавшихъ отъ невыносимаго пресладования враговъ вары, и что съ большею твердостію и терп'вніемъ переносили мужи и старцы, то не могло не волновать юношей, книтвшихъ силами и жаждою воинской славы. Когда генеральный сеймъ польскій 1596 года опреділяль истребить всю запорожскую Свчь, усиливъ въ тоже время преслѣдованіе всѣхъ тайно или явно благопріятствовавшихъ этому воинственному племени, --- въ Хортицахъ, главномъ его пристанищѣ, сдѣлалось тѣсно отъ прибывавшихъ отвсюду молодыхъ людей, становившихся въ ряды ожесточенныхъ защитниковъ обагряемой кровью Украйны и всего юго-западнаго края Россіи. Двло вооруженной обороны православія, конечно, отъ этого много выигрывало: но просвѣшеніе страдало, ибо лишалось лучшихъ и способнайшихъ своихъ адептовъ. Дорого поплатились за свою привязанность къ језувтамъ слабый Свгизмундъ III и неблагоразумные его преемники; увидъли они, что значитъ борьба съ народомъ, у котораго затронуты самыя живыя струны, звучавшія надъ колыбелью его и разрѣшающіяся полнымъ аккордомъ надъ его гробомъ. Къ стыду своему, они должны были наконецъ увидъть ничтожность своихъ кровавыхъ опредъленій,

» ўступить той снай, которую сначала презирали такъ легкомысленно. Постановленіемъ короннаго сейма 1601 года запорожскимъ козакамъ возвращены всё прежнія ихъ привиллегія, а съ тёмъ вмёстё открылась возможность возстаномать и утворднть и престолъ правослевной кісвекой ісрархія, святотатственно оскверненный такими лиспастырями, каковы были Рагова и Поцёй.

Не смотря на свое младенческое, кратвовременное в бурное существование из первое пятидесятилётие, киевская школа воспитала мужей, стяжавшихъ себѣ нотомъ вѣчную славу защитою православія в ревностію ко благу воспитачшаго вкъ учяляща. Исторія не показываетъ числа всѣхъ получнашилъ образование из древней правослайной инелѣ киевской; она нелоне указываетъ даже на тѣхъ, которые между современникаме отличелись своими талентами и просвѣщениемъ, позволая въ этомъ случаѣ только гадательно заключать о томъ священномъ мѣстѣ, которое нослужно для нихъ богатымъ музеумомъ »належныхъ« познаніѣ. При всемъ томъ, не распространяя намиять догадовъ на счетъ другихъ знаменитыхъ своимъ просвѣщениемъ лицъ того времена, упомянемъ только о тѣхъ, воснитание которыхъ неотъемлено принадлежитъ древней кіевской циколѣ.

Кармовичъ Леонтій. По окончанія курса ваукъ въ кіевскомъ учялищѣ<sup>(59)</sup>, онъ принялъ монашество въ Кіево-нечерской Лаврѣ, гдѣ в проходньть всѣ стенена послушанія. Свыние одаревный великними талантами, онъ не зарывалъ ихъ въ землю, и явился ревностнымъ защитникомъ угнѣтениато тогда православія. Будучи еще іеродіакономъ лаврекимъ Карновичь, въ 1608 году написалъ Обличение на умію, обратившее на него вниманіе какъ поборниковъ, такъ и противиятовъ истины. Быстро вслѣдъ за симъ пощелъ онъ по степенямъ іерорхическимъ, и въ 1615 году былъ уже архимандрятомъ виленскаго святодуховскаго монастыря. По духу прововъдничаства, сопременники

называли Карповича »подобнымъ Златоусту«<sup>600</sup>. Леонтій скончался въ 1626 году епископомъ владимірскимъ и берестенскимъ на Волыни, заключивъ собою рядъ православныхъ архипастырей этой епархіи, захваченной уніатами<sup>61)</sup>.

Копыстенскій Захарія, бывшій сначала наместникомъ Кіево-печерской Лавры, и потомъ въ 1624 году возведенный въ званіе архимандрита оной. Этотъ образованнѣйшій мужъ всего себя посвящалъ великому дѣлу обороны гонимаго въ то время православія. Опытно зная силу отеческихъ писаній, какъ сильнайшаго оружія противъ враговъ истины, онъ первымъ дёломъ поставилъ себѣ исправленіе древнѣйшаго славенскаго перевода Бесъдъ св. Іоанна Златоуста на посланія св. апостола Павла и на **Дъянія** св. Апостоль, издань потомь оба эти сочиненія въ 1623 и 1624 годахъ. Копыстенский являлся кромъ того, и ораторомъ на канедръ церковной (62), издалъ Номоканонъ, сиръчь Законоправильникь: но важнъйшимъ изъ его сочинений почитается большая книга, подъ названіемъ Палинодія, написанная противъ виленскаго игумена Льва Кревзы, вздавшаго сочинение: Оборона Унии. Въ книгъ своей Копыстенский, исторически изслъдовавъ вопросъ о значения церкви греческой, неразрывно связанной православіемъ съ церковію русскою, показываетъ строгую подчиненность ея іерархическаго порядка, въ духѣ христіанской любви и единенія, патріаршему константинопольскому престолу, и разоблачаетъ причины, побудившія католиковъ вымыслить унію, какъ средство къ распространенію беззаконной власти. Вслёдъ за историческими изслёдованіями, Копыстенскій приступаетъ къ разбору догматовъ, и вообще тёхъ пунктовъ ученія христіанскаго, которыми церковь западная разнится отъ восточной. Съ строгимъ спокойствіемъ глубоко-ученаго испытателя, онъ следитъ начало и развитіе догматовъ веры, обращаемыхъ къ видамъ честолюбія римско-католической іерархіи, и въ самыхъ обличеніяхъ своихъ сохраняетъ характеръ тишины и спокойствія, совершенно противоположный бранчивой шумли-

Ģ

вости противника своего Кревзы. Колыстенскому приписывается также сочинение съ именемъ Азария: о въръ единой, святой, соборной и апостольской церкви, направленное также противъ уни <sup>(69)</sup>. Копыстенский скончался 1626 года <sup>(64)</sup>.

**Шлетенецкій Елисей**, возведенный въ санъ архимандрита Кіево-печерской Лавры около 1615 года<sup>(65)</sup>, и бывшій возсоздателемъ разореннаго іезуитами и истребленнаго пожаромъ братскаго богоявленскаго училища. Онъ скончался 1624 года.

Саковичь Кассіань Каллисть, къ сожалѣнію омрачившій имя свое постыднымъ отступничествомъ отъ православія. Такъ далеко простиралось вліяніе враговъ вѣры восточной іезуитовъ, что и утвержденные въ истинномъ ученіи увлекались льстивымъ мудрованіемъ! Что Саковичъ былъ одинъ изъ образованнѣйшихъ людей своего вѣка, это показываютъ всѣ его сочиненія, изъ которыхъ въ однихъ онъ вооружается оружіемъ святой истины, а въ другихъ прибѣгаетъ ко лжи, изобрѣтеніе которой непремѣнно требуетъ хитрости и изворотливости ума. Саковичъ, кромѣ всего этого, можетъ быть почтенъ первымъ и древнѣйшимъ піитою кіевской піколы<sup>(66)</sup>. Кромѣ виршей на смерть Сагайдачнаго, онъ написалъ въ стихахъ: Dezyderos Polski о туtarstwie и проч. Когда и гдѣ онъ скончался, — неизвѣстно.

Транквилліонъ - Ставровецкій Кириллъ, проповѣдникъ Кіево - печерской Лавры и потомъ архимандритъ въ Черниговѣ. Онъ первый изложилъ въ нѣкотораго рода системѣ науку богословія, служившую, можетъ быть, руководствомъ какъ для него самаго, такъ и для послѣдовавшихъ за нимъ преподавателей въ кіевской школѣ. Сочиненіе это, имѣвшее три изданія, называется Зерцаломъ Богословіи. По обязанности проповѣдника, Кириллъ составлялъ поученія, изъ которыхъ образовалась въ послѣдствіи особая книга подъ заглавіемъ: Евангеліе учительное, или поученія на дни воскресные и праздники всего года. Какъ ученый витія, онъ никому не уступитъ въ полнотѣ и обиліи мыслей, хотя витіеватость его часто доходитъ и до

многорѣчивости, всегда впрочемъ пріятной и увлекательной. Кромѣ этого Кириллъ составилъ Перло многоцънное, въ которомъ, между рѣшеніемъ важныхъ богословскихъ вопросовъ, позволялъ себѣ иногда и стихотворство. Въ послѣдствіи, на московскомъ соборѣ (1690 г.) сочиненія Транквилліона признаны противными православію<sup>(67)</sup>, и до того еще времени, по указу царя Михаила Өедоровича и цатріарха Филарета, повелѣно было ихъ отыскивать и предавать сожженію. Это впрочемъ не лишаетъ произведеній Кирилла принадлежащихъ имъ достоинствъ<sup>(66)</sup>.

Хмельницкій Богдань, знаменитый защитникъ православія и славный гетманъ войска запорожскаго, первоначальнымъ образованіемъ своимъ обязанъ также кіевской школѣ<sup>(69)</sup>. Здѣсьто получилъ онъ то крѣпкое убѣжденіе въ истинахъ православія, которое дѣлало его непобѣдимымъ и противъ іезуитовъ, имѣвшихъ его потомъ въ своихъ училищахъ, и въ пору неудачъ на полѣ бранномъ, когда ему оставалось одно лишь утѣшеніе, что онъ стоитъ за правое дѣло. Знаменитый воспитанникъ училища явился потомъ благодѣтелемъ и охранителемъ его, въ годину кровавыхъ смутъ и страшныхъ нестроеній всего юго-западнаго края Россіи.

Здѣсь же получили воспитаніе и знаменитые потомъ сподвижники Хмельнипкаго Тетеря и Акимъ Самко. Первый изъ нихъ отличался между современниками отличнымъ знаніемъ латинскаго и польскаго языковъ; а послѣдній, притворяясь безграмотнымъ, удивлялъ всѣхъ своей письменностью и образованіемъ <sup>(70)</sup>.

Еще скупѣе древнія хроники въ передачѣ достоуважаемыхъ именъ первобытныхъ учителей и наставниковъ кіевской школы. Мы знаемъ только двухъ: Смотрицкаго Мелетія и Борецкаго Іова.

Смотрицкій Мелетій происходиль оть благородныхь родителей греческаго вѣроисповѣданія. Получивъ первоначальное образованіе въ виленской іезуитской коллегіи и докончивъ оное

въ краковской академіи, Смотрицкій, съ дътьми одного литовскаго вельможи, въ качествъ наставника, вздилъ за границу для посъщенія тамошнихъ университетовъ, и по возвращеніи своемъ, около 1610 года, поступилъ учителемъ въ кіевскую школу<sup>(71)</sup>. Здъсь-то составилъ онъ свою. грамматику, которая имъла сильное вліяніе на развитіе въ Ломоносовѣ такой любви къ ученію; здъсь-то образовалась въ немъ мысль о введения въ русские стихи тоническаго размѣра, вопреки общепринятому тогда обычаю писать силлабами. Со всей въроятностию можно заключить, что Смотрицкій былъ преподавателемъ собственно русской словесности, удержавъ за собой эту каоедру до ноступленія своего въ архимандриты виленскаго и дерманскаго монастырей. Къ сожалёнію, непомёрное честолюбіе и оскорбленная гордость повели его къ отступничеству, содълавшему его гонителемъ въры православной и навсегда запятнавшему доброе имя одного изъ первъйшихъ и образованнъйшихъ наставниковъ кіевской школы (72),

Борецкій Іовъ, самъ бывшій воспитанникомъ львовскаго училища, до поступленія своего въ игумены Михайловскаго монастыря проходилъ при кіевскомъ училищѣ должность наставника: princeps scholarum, сказано въ одной замъткъ рукописной книги, относящейся къ древнъйшей эпохъ<sup>(73)</sup>, qui causa necessitatis illustrissimus ipse professor fuerat haurientibus sacra studia,---и »бѣ, говоритъ св. Димитрій Ростовскій въ божественномъ пи-»саніи искусенъ, греческій и латинскій языкъ добрѣ умѣвый, »и тъхъ языковъ иныя въ школахъ учивый« (74). Нътъ сомнънія, что канедра Борецкаго была особенно по предмету богословскому, и что преподавание языковъ, о которомъ упоминаетъ святитель Ростовскій, было лишь предуготовительнымъ средствомъ къ уразумѣнію наукъ высшихъ, для изложенія которыхъ русскій языкъ того времени былъ мало способенъ. Какъ бы то ни было, но кіевское училище со всегдашней признательностью произносило и будетъ произносить имя этого и ревностнѣйшаго подвижника православія и душеполезнаго просвѣщенія.

## ГЛАВА СЕДЬМАЯ.

Digitized by Google

•

Корольвская привиллегія. Лавра возвращаетъ свои помъстья. Богоявленское училише начинаетъ возрождаться. Анна Гулевичева. Запись Гулевичевой. Ислія Копинскій, фундаторъ кіевской школы. Дъйствія кіево-богоявленскаго братства. Братскія засъданія. Обязанности дидаскала. Порядокъ поступления учениковъ въ школу. Старшие. Обязанности учениковъ, по отношению къ Церкви Божией. Занятия въ школъ. Домашния занятія учениковъ. Частныя обязанности школьниковъ. Повеленіе учениковъ внъ училища. Лица, имъвшія право поступать въ кієвскую школу. Раздъленіе учениковъ по разрядамъ. Науки, преподаваемыя въ кіевской школъ. Іезунты. Прибытіе въ Кіевъ патріарха Өеофана. Обозръніе училищнаго порядка. Грамоты Өеофана вратству и училищу. Стечение народа къ 15 августа. Посвящение Іова Борешкаго въ матрополяты. Каеветы унатовъ. Гоненіе на православныхъ отъ Сигизмунда́ пі. Сочинение Мелетия Смотрицкаго. Послание Іова Борецкаго. Ужасы унатскаго гонения. Разореніе кіево-братской школы. Гетманъ Конашевичъ-Сагайдачный. Сочиненіе его въ защиту православія и кончина. Слъдствіе, произведенное Сигизмундовъ 111 о патріархъ Феофанъ. Лъйствія по сему случаю іезунтовъ. Козаки-гроза гонителей ПРАВОСЛАВІЯ.

Въ 1615 году, Кіево-печерская Лавра, по ходатайству архимандрита своего Елисея Плетенецкаго, получила отъ короля прежнія свои привиллегіи и возвратила помѣстья, отнятыя у нея Рагозою и Поцѣемъ<sup>(75)</sup>. Съ этимъ вмѣстѣ и братское богоявленское училище начало возраждаться изъ пепла, еще дымившагося вокругъ него. Состоя въ непосредственномъ попеченіи Лавры, и за отсутствіемъ православныхъ митрополитовъ, нашедши въ бывшемъ воспитанникѣ своемъ архимандритѣ Елисеѣ сильнаго себѣ покровителя, кіевская школа въ тотъ же самый годъ увидѣла плоды просвѣщенной, отеческой его заботливости. Жена мозырскаго маршалка Степана Лозки, урожденная Гулевичева, записью, явленною въ актахъ кіевскаго земскаго суда

1615 года октября 15, съ согласія своего супруга, подарила и отказала въ вѣчное владѣніе »наслѣдственныя свои имѣнія, пользующіяся правами и вольностями дворянскими, подъ монастырь ставропигіи патріаршеской, подъ школу дѣтей, какъ дворянскихъ, такъ и мѣщанскихъ и сверхъ того подъ гостинницу для странниковъ духовныхъ вѣры восточной каеолической Церкви«. Благородная благодѣтельница кіевскаго училища въ записи же своей показала причину, побудившую ее къ такому пожертвованію: »живя, говерятъ она, постоявно въ древней святой, нравославной вѣрѣ восточной Церкви, и пылая къ ней побожною ревностію къ распространенію славы Бога въ Тройцѣ Единаго, изъ любви и приверженности къ братіямъ моимъ — народу русскому, для спасенія души своей, я съ давнихъ временъ умыслила сдѣлать добро для Церкви Божіей«.

Записью этой Гуневичева отказывала свой собственный дворъ и землю въ городъ Кіевъ, находящіеся между извъстными границами (76, со встами, къ тому двору и земла относящимися угодіями, доходами и со всёми принадлежностями, съ тёмъ, »чтобы монастырь тотъ и школа и весь чинъ и строеніе распоряжаемы и устроиваемы были по закону и чину каеолической восточной Церкви греческаго обряда, по семи вселенскимъ соборамъ и по преданію святыхъ отцевъ греческихъ«. Между условіями, охраняющими целость жертвуемой ею фундации, положено, что ежели бы кто изъ живущихъ на оной и обязанныхъ защищать утвержденныя уже права, въ случат какого либо тяжебнаго дела, касающагося какъ самой фундація, такъ и целаго общежитія, отказался защещать его интересы, то таковой липается навсегда права имъть участіе въ благотвореніяхъ дълаемой записи, а равно ни сама Гулевичева, ни потомки ся не должны простирать никакихъ претензій къ фундація, подъ опасеніемъ штрафа въ десять тысячъ злотыхъ польскихъ и вознаграждения всёхъ убытковъ и потерь, безъ судебнаго разслъдованія и безъ всякаго спора, »на голое реченъе слова«. Обязывая за тёмъ всёкъ

потомковъ своихъ »никоимъ образомъ не дълать препятствій живущимъ въ той поссессіи инокамъ в школьникамъ«, Гулевичева предостерегаетъ, что »если бы какимъ либо угнътеніемъ или несправедливымъ судомъ проживающіе на той фундаціи были вытъснены«, а пожертвованиемъ ея захотълъ бы кто завладъть, то »весь тотъ дворъ и земля цълостно должны быть возвращены ея дому и перейти къ потомкамъ дарительницы, по какой бы линіи они ни происходили«. Принимающій такимъ образомъ во владение жертвуемыя статьи обязывается изъ своихъ собственныхъ грунтовъ выдблить для изгнанныхъ и вытёсненныхъ съ фундація такогожъ достоянства и цённости земли, съ правами и вольностями земель дворянскихъ, или денежную сумму, по оценке надежныхъ людей. »А чтобы та фундація возъемела свое дъйствіе, то я, пишеть Гулевичева, тотчасъ же въ тотъ дворъ съ землею, духовныхъ в свътскихъ православныхъ, именно: правовърнаго священновнока отда Ісаію Купинскаго и другихъ изъ монашествующихъ, также и школу ввела и ввожу, отдавая имъ то, равно и всёмъ духовнымъ и свётскимъ, пребывающимъ въ православіи восточной Церкви въ дъйствительное владъніе и завѣдываніе« (77).

Уполномоченный такою записью и возведенный того же года въ званіе старшаго іеромонаха богоявленскаго братства, Купинскій немедленно принялъ въ свое управленіе всю фундацію Гулевичевой, и приступилъ, согласно волѣ дарительницы, къ постройкѣ гостепріимнаго дома и училища, заложивъ при нихъ домовую церковь, во имя ангела благотворительницы, св. пророчицы Анны<sup>(78)</sup>. Въ тоже время начало свои дѣйствія и кіевское братство. Люди обѣихъ сословій—духовнаго и свѣтскаго—цаловали крестъ, »одинъ за всѣхъ и всѣ за единаго«, поклявшись неуклонно пребывать въ православіи, нести всѣ братскія повинности и соблюдать порядки, »на утѣшеніе и утвержденіе во благочестіи россійскому роду, на выхованье (воспитаніе) учениковъ, какъ духовныхъ, такъ и свѣтскихъ, къ по-

10

даваню наукъ учтивыхъ и къ цвиченю (просвъщенію) дътей народу христіанского« <sup>(79)</sup>.

Въ Уписъ или присяжный листъ братства тогда же вписались новые покровители и благодътели училища, число которыхъ съ тъхъ поръ стало возрастать годъ отъ году. Въ непродолжительное время по основани училища на земль, подаренной Гулевичевою, внесли въ уписъ свои имена: Аванасій Пузина, епископъ луцкій и острожскій, архимандрить Жидичинскій; нѣкто Андрей Литынский — изъ Литыничъ; Исаія Трофимовичь, вписавшійся въ кіевское братство »душею и рукою«; Сильвестръ Коссовь, префекть школь кіевскихь братскихь; Антоній Пацьвскій, инокъ монастыря печерскаго; Іоиль-іеромонахъ; Софроній Почасскій, инокъ монастыря печерскаго; Аванасій Ивашковскій, инокъ того же монастыря; Иларіонъ Симовскій, тоже; Іоиль Глънковиче, намъстникъ монастыря св. Николая; Антоний Горбацкій, іеромонахъ; Арсеній Бережницкій, внокъ монастыря печерскаго; Осодосій Оранскій, ісромонахъ; Захарія Колыстенский, отличившийся отъ прочихъ особенностью своей подписи: »и ненавидящи злое, пишетъ онъ, прилъпляющеся благому, со-»ставленное въ Кіевѣ градѣ братство пріимаю и облобизаю, по-»винующеся Апостолу, глаголющу: братолюбіемъ же другъ ко »другу любезни; на сіе же и руку мою подписую«. Писалъ дня 4 генваря, по старому правдивому »року 1616« (90). Тарасій Земка, подписавшійся такимъ образомъ: »азъ во іеромонасвхъ »худъйшій братство православныхъ кіевское при храмъ святыхъ »Богоявленій похваляю и самъ въ немъ быти и при немъ стояти »желаючи въ реестръ и имя свое вписую рукою«. Еще больше усердія высказаль Іезекіиль Куневичь въ своей подписи: »азъ »треокаянный Іезекіель Куневичъ, архимандритъ Яонастыря »трехтемировскаго, видя, яко врагъ и ненавистникъ спасенія »нашего пакостить во благочести нашемъ, и сего ради видихъ »вещь зѣло добру составленія братства во градѣ Кіевѣ, и того »ради всегда есмь готовъ съ нимъ пострадати добро и зло и

»кровь мою за благочестіе дати, и для того и руку мою под-»писую власною рукою«. Даніилъ Стрыбиль, обязавшійся давать ежегодно по десяти злотыхъ, а также и съёстные прапасы. Григорій Дегиловскій, об'вщавшій дать лошадь для ізды, еслижь не лошадь, то камень воску<sup>(81)</sup>. Иванъ Путята, обязавшійся давать все, на что »преможенъ будетъ«<sup>(82)</sup>.

Въ чемъ состояли обязанности собственно членовъ кіевобогоявленскаго братства, по неимѣнію актовъ и памятниковъ, опредѣлить этого съ точностію нельзя; но поелику оно, какъ значится, въ граматѣ патріарха Өеофана, образовалось »по образу прочихъ благочестивыхъ братствъ«, и вписывающіеся въ оное обязаны были »строити себе по чину прочихъ древнѣйшихъ« <sup>(83)</sup>: то съ полнѣйшею вѣроятностію обязанности членовъ кісвскаго братства опредѣляются по тѣмъ актамъ и памятникамъ, которые касаются однокачественныхъ съ нимъ братствъ львовскаго и лупкаго.

Прежде всего должно замѣтить, что постановленія общежительства касались не однихъ только лицъ монашествующихъ, называвшихся киновитами, но и особъ свѣтскихъ, вписавшихъ имена свои въ общій уписъ или реэстръ. Ни тѣ ни другіе не были обязаны ни какой особенной подчиненностью, но въ любви и единодушіи равномѣрно долженствовали нести бремя храненія и управленія дѣлами братства.

Вписавшіе имена свои пріобрѣтали названіе ктиторовъ, и обязывались оставаться при братствѣ до конца своей жизни<sup>(84)</sup>. Они должны были заботиться какъ о самой церкви, такъ и о школѣ. наблюдая при семъ, чтобы »особы, церкви потребныи«, были содержимы, какъ должно, чтобы соблюдаемъ былъ порядокъ, приличный мѣсту священному, и чтобы все это было постоянно и оставалось бы безъ помѣхи и на послѣдую́щія времена. По этому никто изъ членовъ, даже самъ игуменъ не

смѣлъ вносить въ уставъ братскій ничего новаго »з вымыслу и выналезку власного«, — отъ своего вымысла и изобрѣтенія <sup>(85)</sup>.

Братству вмѣнялось въ обязанность контролировать общежительную сумму и повѣрять приходъ съ расходомъ <sup>(86)</sup>.

Кромѣ общихъ требованій отъ игумена братства, чтобы онъ, то есть, былъ мудръ, благочестивъ и служилъ примѣромъ для другихъ, ему поставлялось въ обязанность держать при себѣ нѣсколько необходимыхъ для братства особъ, какъ то: духовника, проповѣдника, священника, діакона, уставщика, екклесіарха, эконома, палатнаго, двухъ братій для испрошенія подаянія, повара, послушника и учителя <sup>(87)</sup>. Инструкція для каждаго изъ этихъ лицъ должна быть составляема игуменомъ съ братіею, и утверждаема потомъ всѣмъ братствомъ <sup>(88)</sup>.

Игуменъ и братія обязаны были строго наблюдать общежительство, и отнюдь не позволять отдѣльнаго пріобрѣтенія своей собственности<sup>(89)</sup>.

Вся братія, находящаяся въ монастырскомъ зданія, одолжена безпрекословнымъ послушаніемъ игумену, которому предоставлялось право исключать изъ общежительства безчиннаго брата: но равно и братія могли общимъ приговоромъ смѣнить игумена, еслибъ онъ оказался »самовластнымъ и самострастнымъ«, не иначе однакожъ, какъ съ вѣдома всего братства <sup>(90)</sup>.

»Такъ какъ пѣвчіе принадлежатъ ко внѣшней церковной красотѣ«: то игумену поставлялось въ обязанность содержать на общемъ столѣ протопсалта, то есть, старшаго пѣвца и школьнаго учителя, равно заботиться и о другихъ отрокахъ, способныхъ къ пѣнію; таковыхъ слѣдовало представлять братству и совмѣстно заботиться о ихъ продовольствіи <sup>(91)</sup>.

Для присмотра за школою и для наблюденія за училищнымъ порядкомъ игуменъ съ братіею выбирали изъ среды себя способнаго на то ректора, который, безъ всякой платы, обязанъ бывалъ повседневно наблюдать, какъ за учителями, такъ и за учениками, и чрезъ каждыя четыре недёли производить испытаніе въ томъ, что было преподано, »аже бы дётокъ, имъ »вручоныхъ, лёта молодые марне ся не тратили (не терялись »бы по напрасну), за которыхъ учителеве личъбу (отчетъ) Богу »чинити мусять (должны)« <sup>(92)</sup>.

Для сбора братства въ опредъленный день обсылалось братское знамя (повъстка), обыкновенно чрезъ каждыя четыре недъли, а иногда, по требованію надобности, в кромъ этого срока <sup>(93)</sup>.

Каждый членъ братства обязанъ былъ дать въ мѣсяцъ въ братскую кружку полъ-гроша; а тѣ, которые жили далеко отъ братства, ежегодно вносили туда по шести грошей<sup>(94)</sup>.

Если вто желалъ поступить въ братство: дворянинъ или мѣщанинъ или подгородній житель и вообще изъ какого бы то ни было званія — туземецъ или сторонній, тотъ долженъ былъ дать при самомъ вступленіи шесть грошей <sup>(95)</sup>.

Во всѣхъ судебныхъ дѣлахъ, касающихся братства, должны были, кромѣ особъ духовныхъ, присутствовать нѣсколько липъ и изъ свѣтскихъ, какъ дворянъ, такъ и мѣщанъ; всѣ же издержки обращались на счетъ кружки братской <sup>(96)</sup>.

Если бы который братъ имѣлъ какое либо дѣло тяжебное, а не умѣлъ бы самъ повести его должнымъ порядкомъ, то ему позволялось брать къ себѣ на помощь и совѣтъ двухъ изъ братіи, по его выбору <sup>(97)</sup>.

Никакое братское дѣло не должно быть выносимо за порогъ дома братскаго <sup>(98)</sup>.

Главнѣйшими источниками содержанія братства и училища служили: а) взносы иноковъ, при поступленіи ихъ въ общежительство; b) милостыня, для сбера которой нарочно были содержимы два брата, и посылаемы какъ къ дворянамъ, вписаннымъ въ братство, такъ и къ инымъ благочестивымъ сынамъ восточной церкви; c) церковные доходы, какъ то: свѣчи, просфоры, маслосвятіл, полотна отъ погребаемыхъ, сукна, сорокоусты и молебны; d) воздѣлываніе огородовъ, и наконецъ e) приличное рукодѣлье и особенно типографія <sup>(99)</sup>.

Братская кружка состояла подъ сохраненіемъ игумена, а ключи отъ ней находились у економа и у палатнаго. Для веденія приходо-расходной книги назначаемъ былъ особый братъ, который черезъ каждую четверть года представлялъ отчеты игумену и братіи, а сіи въ годичное засѣданіе предлагали ихъ для повѣрки всему братству<sup>(100)</sup>.

Что касается до недвижимыхъ земскихъ имѣній и принисныхъ фольварковъ, пріобрѣтенныхъ куплею или пожертвованныхъ кѣмъ либо по завѣщанію: то всѣ они, равно какъ и доходы съ нихъ получаемые, находились въ вѣдѣніи и распоряженіи свѣтскихъ братій. Эти доходы были употребляемы на строеніе и на »мурованіе« церкви и на всякія ея нужды, на призрѣніе богадѣлень и бѣдныхъ учениковъ, на содержаніе ихъ учителей и убогихъ, не имѣющихъ пристанища, и на убогихъ, проживающихъ въ самомъ братствѣ, на тѣхъ, которые посѣщены какой либо тяжкой болѣзнію, и наконепъ на погребеніе умершихъ«<sup>(101)</sup>.

Братскія засѣданія происходили слѣдующимъ порядкомъ. Въ назначенномъ домѣ ставился посреди комнаты покрытый сукномъ столъ, на которомъ полагаемо было св. евангеліе, окруженное восковыми зазженными свѣчами и братскій ларецъ. По собраніи всѣхъ членовъ, старшіе братья пѣли: »достойно есть«, и за тѣмъ излагаемъ былъ предметъ засѣданія. По окончаніи трактаціи, предсѣдательствующій обрашался ко всѣмъ съ такимъ вопросомъ: »панове братія! если кто знаетъ что либо от-»носящееся къ братству, пусть объявляетъ«! Тутъ же и разрѣшаемо было предложеніе отозвавшагося брата. За тѣмъ спрашиваемы были члены объ исправномъ взносѣ братскаго долга или какой либо другой повинности, и наконецъ предсѣдатель возглашалъ: »миръ Христовъ да водворяется въ душахъ нашихъ, братіе, аминь«. Засѣданіе послѣ этого почиталось оконченнымъ, и уже никакое новое предложеніе не могло быть принято къ разсужденію<sup>(102)</sup>.

Уставъ луцкой школы, писанный 1624 года, можетъ дать полное и совершенное понятіе о тѣхъ обязанностяхъ, какія и кіевское училище возлагало на своихъ наставниковъ и питомцевъ<sup>(108)</sup>. Основанныя, по благословенію почти однихъ и тѣхъ же патріарховъ, имѣвшія одинаковую цѣль и характеръ, онѣ не могли разниться своими уставами, а существованіе нѣкоторыхъ правилъ до временъ позднѣйшихъ и обычаевъ, сдѣлавшихся потомъ общеизвѣстными, вполнѣ можетъ убѣдить всякаго въ томъ, что кіевская школа руководствовалась тѣми самыми началами, которыя, по счастію, сохранились въ сказаніяхъ о другихъ подобныхъ ей училищахъ.

Вотъ въ чемъ состояли главнѣйшія обязанности учителя (даскала)<sup>(104)</sup>. Прежде всего онъ долженствовалъ быть образцомъ всѣхъ благихъ дѣлъ: благочестивъ, разсудителенъ, смиренномудръ, кротокъ, воздержливъ, не пьяница, не блудникъ, не лихоимецъ, не гнѣвливъ, не завистливъ, не смѣхотворецъ, не сквернословъ, не чародѣй, не краснобай, не пособникъ ересей. Принимая поручаемое ему дитя, онъ долженъ заботливо учить его

полезнымъ наукамъ; въ случаѣ провинности наказывать не тирански, а по наставнически, не сверхъ мѣры, а по силамъ, не съ буйствомъ, а кротко и тихо; не долженъ занимать ученика чѣмъ либо постороннимъ, дабы не остаться виноватымъ въ неуспѣшности его предъ Богомъ, а также предъ родственниками его, и предъ нимъ самимъ. Онъ обязанъ учить и любить всѣхъ дѣтей одинаково, какъ сыновей богатыхъ граждань, такъ и сиротъ убогихъ, даже и такихъ, которые ходятъ по улицамъ, испрашивая пропитанія.

Назначение часовъ для занятий школьныхъ зависвло больше отъ усмотренія самаго наставника: но вообще положено было, чтобы въ большіе дни ученики были всѣ въ сборѣ къ девятому часу утра; меньшіе же дни завистли отъ распоряженій учителя. Отсутствіе ученика лежало на отвѣтственности наставника; онъ долженъ былъ тотчасъ же узнать причину, по которой нётъ школьника въ училищѣ. За неимѣніемъ печатныхъ руководствъ, учитель обязывался диктовать свои уроки и тщательно наблюдать за перепискою ихъ; для малолътнихъ же онъ писалъ самъ. Въ субботу каждой недъли полагалась общая репетиція и тутъ же разборъ и расправа съ лѣнивыми. Впрочемъ учителю предоставлялось право въ этотъ день всякому безъ исключенія ученику давать »по чашѣ школьной испити«. По воскреснымъ и праздничнымъ днямъ учитель обязанъ былъ предъ литургіею бесёдовать о праздникё или о святомъ дня; а послё объда истолковать имъ праздничное евангеліе и апостолъ.

Обязанности учителя не ограничивались только школою. Онъ долженъ былъ наблюдать за поведеніемъ и занятіями дѣтей и въ домахъ ихъ родителей и въ квартирахъ. Строго взыскивая съ учениковъ за поступки, противные школьному уставу, учитель наблюдалъ также, чтобы ни родственники, ни домохозяева не мѣшали дѣтямъ учиться дома.

Желавшій отдать своего сына или родственника въ науку

бралъ съ собою одного или двухъ сосъдей и при нихъ заключалъ съ учителемъ условіе. Наставникъ прочитывалъ отцу, или кому приходилось, реэстръ наукъ, преподаваемыхъ въ училищѣ, излагалъ школьныя правила и обычаи, дѣлая это для того, чтобы потомъ не было ни съ чьей стороны помъхи или препятствій въ веденіи дитяти по заведенному порядку. Вслёдъ за тъмъ новобранца оставляли въ школъ на три дня, чтобы онъ въ это время присмотрълся къ ученію и ко всему, что бываетъ въ школѣ, а бѣднымъ же въ эти дни отпускалось и содержаніе. Если ученикъ, послъ трехдневнаго испытанія, не пожелалъ бы поступить въ училище, то его отпускали съ миромъ; въ противномъ случат о согласіи своемъ онъ объявлялъ старшему, и по его приказанию вносиль въ школьную кружку четыре гроша, обязавшись оставаться въ школъ до окончанія всёхъ наукъ. Послѣ сего имя новичка вносимо было пенитархомз<sup>(105)</sup> въ большой школьный списокъ, и съ этихъ поръ онъ уже считался зачисленнымъ въ ученики. Если же кто пожелалъ бы послѣ сего взять своего сына изъ школы: то долженъ былъ дёлать это не заочно и не черезъ другихъ, а самъ лично, и кромѣ того при тъхъ же свидътеляхъ, при которыхъ онъ сдавалъ его на руки учителя, а также и съ объясненіемъ законной причины такого поступка.

Новичокъ съ перваго же шагу поступалъ въ вѣдомство старшаго, которому обязанъ былъ оказывать совершенное и почти безусловное послушаніе, ничего не предпринимать безъ его совѣта и всякое его приказаніе исполнять охотно и безъ ропота. Старшій же указывалъ ему и науку, изученію которой онъ преимущественно долженъ посвящать себя; впрочемъ это распоряженіе больше зависѣло отъ учителя, который, сообразивъ лѣта, наклонность и способности новичка, опредѣлялъ для него извѣстный родъ учебныхъ занятій. Поставляя нача юмъ всякой премудрости страхъ Божій, благоразумные блюстители школьнаго братства вмѣнали ученикамъ въ непремѣнный долгъ — въ

11

каждый воскресный и праздничный день присутствовать на вечерни, утрени, божественной литургіи и опять на вечерни. Отъ этой священной обязанности не избавлялся никто и ни подъ какимъ предлогомъ, исключая тяжкой болѣзни. Благоговѣйное стояніе въ церкви, внимательное послушаніе молитвъ и поученій, пособіе лицамъ освященнымъ въ отправленіи богослуженія и наконецъ, сколько возможно, частое пріобщеніе св. Тайнамъ отличало всѣхъ вообще воспитанниковъ кіевской школы.

Всё ученики въ назначенное время долженствовали быть въ училищё на лицо. Никто не смёль являться послё извёстнаго часа, а также и выходить изъ школы безъ позволения учителя. Кто разъ не былъ въ училищё, тотъ бывалъ строго наказываемъ, а кто два раза, того исключали.

Ученики должны были садиться каждый на своемъ опредѣленномъ мѣстѣ, которое назначалось имъ по успѣхамъ. Кто лучше учился, тотъ сидѣлъ выше; кто хуже, того сажали назади. Богатство ѝ знатность не имѣли въ школѣ никакого значенія: всѣ были равны, и отличались только успѣхами и прилежаніемъ. Передъ началомъ урока непремѣнно читана была молитва, потомъ дневной апостолъ и евангеліе; за тѣмъ учитель спрашивалъ у каждаго ученика вчерашній урокъ и пересматривалъ школьныя рукописи, въ которыхъ старшіе изъ учениковъ сами излагали слышанные ими уроки.

Въ школѣ ученики должны были вести себя »со всевозможною тишиною, безъ разговоровъ, шептаній, перемижокъ и переходовъ съ мѣста на мѣсто«, и замѣчать все, что сказывалъ, читалъ и диктовалъ учитель, стараясь все слышанное умѣть выражать своими собственными словами. Строго запрещалось также ученикамъ во время уроковъ имѣть при себѣ какіе либо снаряды или инструмовты, кромѣ школьныхъ принадлежностей. Что бы

ни дѣлалось и ни говорилось въ школѣ, викто не смѣлъ выносить того за порогъ училища.

Выходя изъ школы, ученики, затвердивъ трудныя слова, должны были другъ друга спрашивать, а послѣ обѣда записывать каждый для себя свои уроки. Вечеромъ, пришедши домой, дѣти передъ родственниками, а чужіе, живущіе на квартирахъ, передъ хозяевами обязывались прочитать свой урокъ, съ приличнымъ объясненіемъ.

Каждую недѣлю были назначаемы по порядку четыре мальчика, нэъ конхъ двоимъ поставлялось въ обязанность записывать и деносить о тѣхъ, кто въ церкви стоялъ безчинно, или идучи домой велъ себя непристойно, вли дурно учился и надѣлалъ какихъ либо шалостей. Другіе двое должны были пораньше придти въ школу, подмести ее, затопить печку и сидѣть у дверей, записывая всѣхъ, кто поздо приходитъ и не во время уходитъ. 'Отъ этой очереди не избавлялся никто изъ воспитанниковъ.

Безъ вѣдома учителя не позволялось ученикамъ ничего не предпринимать ни въ училищѣ, ни внѣ его, особенно заключать между собою какую инбудь сдѣлку, закладывать что либо, покупать, продавать, или торговать. Старшій начальникъ строго наблюдалъ, чтобъ воспитанники не имѣли у себя никакихъ иновѣрческихъ или еретическихъ книгъ. Посѣщеніе пирушекъ и неприличныхъ собраній, а равно и товарищескія связи съ людьми неодобрительнаго поведенія — строго воспрещались всѣмъ ученикамъ.

Школьный уставъ не оставлялъ безъ вниманія поведенія учениковъ и внѣ ихъ училищныхъ обязанностей. Онъ внушалъ имъ вѣжливость и ночтительность предъ старшими и благоговѣйное уваженіе къ мѣстамъ священнымъ. Встрѣчая людей »Зациыхъ (достоуважаемыхъ) такъ духовного, яко и свѣцкого стану«, ученикъ долженъ былъ снимать шапку и отдавать поклонъ. Если бы случилось ученику быть въ обществѣ, то онъ обязывался воздерживаться отъ неприличныхъ поступковъ, непристойныхъ словъ и нескромяыхъ шутокъ: »збытнихъ поступокъ, спросныхъ словъ и жартовъ неучтивыхъ выстерегатися«. Къ мѣстамъ священнымъ, какъ то: къ церквамъ, кладбищамъ и училищамъ всѣ ученики должны были имѣть особенное почтеніе, остерегаясь отъ всего, что могло бы нарушить благоговѣйную тишину, приличествующую тѣмъ мѣстамъ.

Поступать въ кіевское училище могли дъти всякаго чина и сословія, лишь бы только они были православнаго исповѣданія. Въ записи своей Анна Гулевичева завъщаваетъ это право всъмъ »правовърнымъ и благочестивымъ христіаномъ народу »россійского, въ повѣтѣхъ воеводствъ кіевского, волынского и »брацлавского будучимъ, станомъ духовнымъ и свъцкимъ, ино-»камъ, священникомъ и діакономъ, чину мнишскаго и чину »мирскаго, такъ же освѣцонымъ княжатомъ, вельможнымъ па-»номъ шляхте и якогожколвекъ иного заволанья (какого бы то »ни было званія) и стану людемъ россійскимъ«, впрочемъ твмъ только, »которые неизмѣнно пребывають и пребывать будуть въ православной благочестивой въръ Церкви восточной обряда греческаго, въ послушания и подъ благословениемъ святъйшаго константинопольскаго патріарха, собственнаго и законнаго верховнъйшаго пастыря народа россійскаго«. Въ послъдствія тоже самое подтверждено и граматами патріарха Өеофана и завѣщаніями другихъ благотворителей кіевскаго училища.

Дѣти въ школѣ раздѣлены были на три разряда: одни учились распознавать буквы и складывать; другіе читать и заучивать наизустъ разные уроки, а третьи должны были пріучаться объяснять читанное, разсуждать и понимать<sup>(106)</sup>. Въ отдѣленіи собственно словенскомъ, ученикъ, пріучившись читать, приступалъ къ изученію граматики, а потомъ церковнаго порядка,

чтенія и пёнія. Ученикамъ поставлено былъ въ обязанность говорить между собою по-гречески и по-славянски: но такъ, чтобы одинъ спрашивалъ по-славянски, а другой отвёчалъ бы ему по-гречески, и обратно, а также чтобы на славянскій запросъ держали бы отвётъ на простомъ, общеупотребительномъ языкѣ<sup>(107)</sup>.

Изъ четвертаго пункта устава лупкой школы видно, что тамъ преподавались разные языки и науки, которыхъ было такъ много, что ученикъ, не могши въ скорости обозръть всего преподаваемаго, долженъ былъ обращаться за совѣтомъ къ самому учителю<sup>(108)</sup>. Тоже самое, безъ сомитнія, было и въ кіевской богоявленской школь. Посль изучения грамоты была преподаваема граматика, діалектика и реторика, учебники по которымъ еще въ 1620 году уже переведены были по-славянски: »русскимъ языкомъ, сказано въ уставъ, списано діалектику и реторику і иные філософъские писма школѣ належачие«<sup>(109)</sup>. Учитель обязанъ былъ преподавать »и на письмъ подавати«--значить, составлять записки, »оть святаго Евангелія, оть книгь »апостольскихъ, отъ пророковъ всёхъ, отъ отецъ святыхъ уче-»нія, отъ философовъ, отъ поэтовъ, отъ историковъ и прочая«<sup>(110)</sup>. Чтожь это, какъ не полный курсъ академическаго учения? Здъсь и толкование свящ. Писания и патрология и философия и поэзия и исторія и наконецъ — и прочая. Но это еще не все: ученики должны были обучаться »пасхалии и лунного течения и личъбы »и рахованя или мусикъ церковнаго пѣния«. Выше такого образованія едва ли что могло быть что нибудь и въ европейскихъ тогдашнихъ училищахъ.

Но все ли это преподавалось такъ, какъ требуетъ наука, строго понимаемая? Если не возможно отвѣчать на это утвердительно, то нельзя и отвергать съ аподиктической рішительностью. Патріархъ Өеофанъ, благословляя кіевское богоявленское братство, укръпляеть шкоду наукъ »еллинословенскаго и

латинопольскаго письма къ подаваню наукъ належныхъ«; слъдовательно тамъ науки эти уже преподавались, вбо укръпляютъ то, что, хоть и шатко, но все же стоить; следовательно, опять, всъ упомянутые языки тамъ были извъстны, ибо кіевское училище прямо уже называется школою еллинословенскаго и датинопольскаго письма, а преподавание языковъ въ древнихъ училищахъ означало не филологическое только изучение ихъ, а предпринимаемо было, какъ ближайшее средство къ усвоению себъ высшихъ наувъ. Такъ это было въ поздизйшія вромена, когда подъ именемъ латинских школт разумвлись всв науки, преподаваемыя на языкъ латинскомъ<sup>(111)</sup>; такъ оно должонствовало быть и въ древнюю эпоху существованія кіевскаго училища. Только такія науки по справедлявости могуть назваться »потребными и належными«, и по усмотриню только нахъ достовнотва и качества преподавания образованный архинастырь монь члочтить такать нарочитымъ названіемъ училище. Очить же іезуиты и другіе враги православія отнюдъ не подумали бы изиствовать противъ школы съ такимъ ожесточениемъ, еслибъ чне видели въ ней преуспеяния высшаго образования: не языкознаніе имъ было страшно, а изученіе испов'яданія візры право-Славной; не лингвистами являлись они сами, въ заводимихъ ими, ванерекоръ кісьскому, учалищахъ, а историками, философеми и полемико - богословами, показывая такимъ всеоружиемъ своимъ «высокое достоинство ученыхъ противниковъ.

Не успъла кіевская школа еще окръпнуть въ своихъ силахъ, какъ исконные враги православія — іезуиты поднялись противъ нея съ своими хитростями и вредными замыслами. Въ то самое время какъ воздвигало православное братство изъ пепла разрушенныя зданія богоявленской церкви, и заводило, подъ руководствомъ Исаіи Купинскаго, училище, — іезуиты, не подалеку отъ него, на томъ же Подолъ строили свой костелъ и основывали училище<sup>(113)</sup>, не смотря на то, что учениковъ въ ту пору у нихъ на лицо не было. Хитрые послъдователи Лойолы

знали однакожъ, что дълали: они надъялись современенъ привлечь къ себъ дътей православныхъ, и кленена предъ родителями ихъ на основателей богоявленскаго училища, имъли въ виду въ послъдствии совсъмъ нодорвать его; и остаться: сдинственными руководителями и изстанниками кноскаго юнопнества<sup>(113)</sup>.

Какъ бы въ укръпление, утъщение и ободроние юните училища, въ самую опасную годиму его существования нрибеляь въ Кіевъ мужъ силы, ума в ревноста по истинной вёрь. Это быль Өсофань, патріархь ісрусалямскій, вь 1620 году возвращавшійся во своясе изъ Москвы, куда онъ тэйных для сбора подаяный, и где между прочимъ посвятилъ Филарета Никитича въ санъ ватріаршій. Пока православные колебались самившіемъ о томъ, входить ли съ нимъ въ снощения пли натъ, пока разсматривали върющую его грамату<sup>(114)</sup>, - кіево-богоявленское братство предложило ему всё удобства въ своемъ монастыръ. Съ радостію приняль такое обязательное приглашеніе знаменитый архипастырь, и все время пребыванія своего въ Кіевъ, --- около года, безотлучно жыль въ братствъ. Здъсь-то онъ присмотрълся ко всему тому, о чемъ съ такимъ искреннимъ утвинениемъ говорнить потомъ въ своихъ граматакъ: »случися намъ благочестія »цетты украшенную, наче же соузомъ любин еже о Господъ »спряженную братію, нже о непорочнъй еже въ Господа нашего »Інсуса Христа подвизающуюся въръ зръти«(115); видъль онъ и »церковь новозаложенную святыхъ Богоявленій и Благовѣщенія пресвятыя Богородицы«, и страннопріимный дворъ братства церковнаго; видблъ онъ при немъ и ушколу наукъ еллино-словенскаго и латинскаго письма«; радовался онъ учителямъ, которые, научая благочестивой жизни и преподавая потребныя науки, усердно объясняли и внушали желающимъ учиться, а особливо юнымъ умамъ твердое исповедание веры и неизменное учепіе о догматахъ, установленныхъ семью святыми Вселенскими соборами<sup>(116)</sup>. Благодаря о семъ всёхъ благъ »Дателя

Содътеля Бога«/ патріархъ Өсофанъ первою своею граматою благословляеть кіевское старвишее братство, укрипляя его на въчныя времена и соглашаясь на основание при немъ меньшаго братства »младенческаго«(117), съ подчинениемъ его братству старышему. Вторая грамата Өеофана объемлеть собою весь составъ богоявленскаго училищнаго монастыря, за которымъ утвердивъ право ставропигіи съ водруженіемъ креста, хранящагося до нынѣ и составляющаго драгоценность Кіевской Академіи<sup>(116)</sup>, онъ благословляеть и утверждаеть школу наукъ еллино-славянскаго и латинскаго письма, съ такимъ между прочимъ завещаниемъ, чтобы дети христіанскіе упражнялись во всякомъ благочестій и чистотв. Крошъ этого, онъ подъ опасеніемъ анавемы запретилъ всякому, какъ свётскому, такъ и духовному, какимъ бы то ни было образомъ посягать на неприкосновенность ставропигіи в благосостояніе братства, школы в страннопріимницы. Третья грамата Өеофана, данная тому же училищу, есть свидътельство его пастырской ревности и отеческой заботливости о нравственной чистотъ любезныхъ чадъ своихъ. Върно и до него допили слухи о твхъ непріязненныхъ дъйствіяхъ и хитрыхъ козняхъ, какими постепенно окружаемо было православное учи-»Еще, пишетъ онъ, злохитрный и коварный древній ляше. »врагъ, всякому добру ненавистникъ, разсъятель же злобы сво-»ея, да всяко дёло благо разрушить, всяцёми образы навёто-»вати тщится, и якоже избирая изъначала собъ сосуды лука-»выя человъки, иже образъ благочестія имуще, силы же его »отвергшеся, иже неутвержденныхъ и простыхъ человѣкъ отъ »вѣры возвращаютъ и во свою всепагубную ересь отводятъ«. Въ слъдствіе такого усмотрънія грозящей опасности, Өеофанъ, благословляя и укрѣпляя братство, какъ надежнѣйшій оплотъ противъ »отступныхъ ухищренія«, повелѣваетъ »не разслабѣ-»вати душею и не унывати теломъ, но быти благодушными и »готовыми, вземши вся оружія Божія на прогнаніе врага«<sup>(119)</sup>. Обрадованные такимъ отеческимъ вниманіемъ патріарха, жители

88

Кіева, ревностно стали вписываться въ уписъ, такъ что новыхъ членовъ набралось въ это время безчисленное множество<sup>(120)</sup>.

Въ это время, къ празднику Успенія пресв. Богородицы сътхалось, по обыкновению, множество знатнативаго духовенства, дворянъ и запорожскихъ козаковъ съ своими начальными и гетманомъ Петромъ Конашевичемъ-Сагайдачнымъ. Скорбя о бѣдственномъ положенія сиротствующей кіевской іерархія, всѣ, и особенно козаки, стали неотступно просить патріарха Өеофана поставить имъ православнаго митрополита и епархіальныхъ епископовъ. Долго не соглашался осторожный святитель; но когда ему представили сеймовыя польскія конституціи, опредѣлявшія свободу восточнаго въроисповъдания и указали на примъръ прежнихъ константинопольскихъ патріарховъ, которые присылали въ Кіевъ ими самими избранныхъ митрополитовъ: тогда Өеофанъ склонился на общую просьбу и посвятилъ Іова Борецкаго, игумена Михайловскаго монастыря въ санъ митрополита. Возрадовались православные, увидъвъ жезлъ архипастырскій въ рукахъ такого просвѣщеннѣйшаго мужа, но не на долго...

Возстановленіе православной кіевской іерархіи въ лицё митрополита Іова встревожило уніатскихъ епископовъ. Тотчасъ по отъёздё Өеофана изъ Кіева, они подали доносъ королю Сигизмунду III, что пріёзжавшій патріархъ былъ не кто иной, какъ султанскій шпіонъ и возмутитель Малороссіянъ, что Іовъ Борецкій и другіе посвященные Өеофаномъ епископы суть его соумышленники, что самое посвященіе ихъ безъ королевскаго разрёшенія есть нарушеніе и презрёніе высшей правительственной власти. Окруженный іезуитами, король забылъ на этотъ разъ, что самъ онъ въ томъ же году предписывалъ віевскимъ гражданамъ принимать священнаго гостя съ почтеніемъ, что самъ онъ въ ту же пору повелёвалъ всёмъ украинскимъ и подольскимъ жителямъ провожать его честно, безопасно и со вся-

Digitized by Google

12

вимъ удобствомъ, забылъ, что самъ прислалъ ему открытую подорожную чрезъ своего коморника, назначеннаго въ проводники къ патріарху и еще разъ подтверждалъ принимать его, »яко мужа почтеннаго и никакихъ непріятностей ему не делать..; самъ даже писалъ къ нему благоскловное письмо, называя его іерусалимскимъ патріархомъ, снисходя ко всёмъ его просьбамъ и даже приглашая къ своему двору, — все это забылъ Сигизмундъ III, подстрекаемый злобою уніатовъ и опутанный сътями іезунтской политики. Безъ всякаго изслѣдованія доноса, онъ немедленно велълъ разослать универсалы, гдъ всъ новопосвященные епископы объявлены измённиками, которыхъ слёдуетъ ловить и представлять королевскому суду. Такой несчастный оборотъ дъла произвелъ страшное смятение въ народъ, среди котораго уніаты усердно свяли разныя клеветы и хулы на православныхъ епископовъ. Напрасно новопосвященный полоцкій архіепископъ Мелетій Смотрицкій писалъ въ оправданіе невинности патріарха Өеофана, ссылаясь на права русскаго народа избирать себъ пастырей; напрасно жаловался онъ на притъсненіе уніатовъ(181); голосъ его не былъ услышанъ. Напрасно митрополить Іовъ посылаль для оправданія себя Іосифа, епископа владимірскаго; — король требоваль, чтобы къ нему явились и есть прочие. Исполнить волю королевскую значило бы подвергнуть себя крайней опасности, и потому Іовъ написалъ только свое: Оправдание невинности, посланное имъ къ Сигизмунду III.

Тогда-то ожесточенные изверги поднялись съ огнемъ и мечемъ на върныхъ чадъ Церкви православной. Іезуиты и уніаты, какъ бы соревнуя другъ другу, употребляли все, что только могутъ внушить фанатизмъ и изувърство. Описаніе этихъ ужасовъ до глубины волнуетъ душу самаго спокойнаго испытателя и судіи дълъ человъческихъ ...

Въ это-то бурное время наравнѣ съ прочими и кіевское

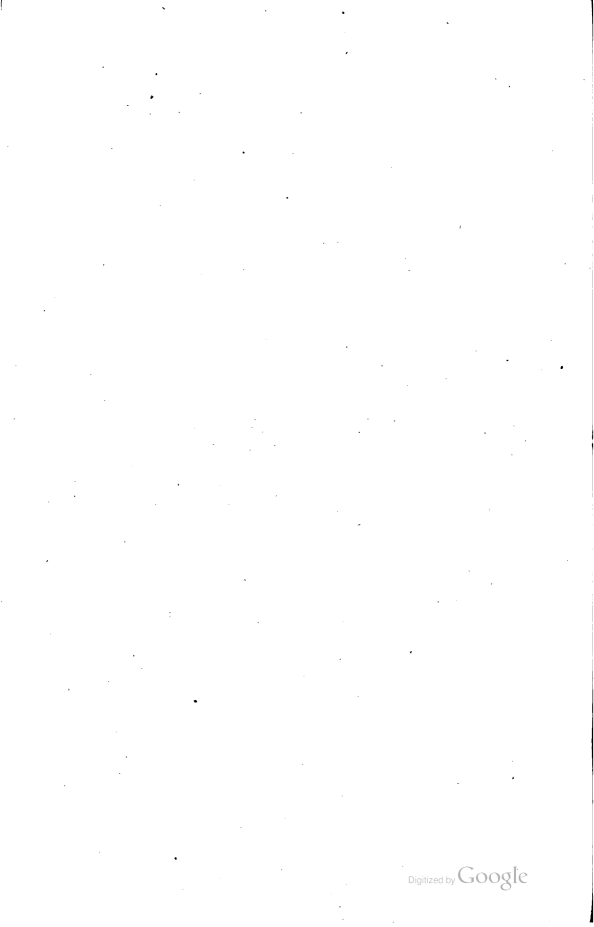
училище подверглось опустошению. Братство было разсвяно; ученики и учители умирали въ истязаніяхъ; церковь разграблена, гостинница разорена, и не остаться бы камню на камни, еслибы гетманъ Петръ Конашевичъ-Сагайдачный съ свойми козаками не остановиль буйства грабителей и убійць. Огорченный въроломствомъ Поляковъ, онъ отказался помогать имъ противъ Турокъ, и поднявшись съ своимъ станомъ переніенъ черезъ Днъстръ и вступилъ въ Малороссію. Съ прибытіемъ Сагайдачнаго въ Кіевъ гоненіе на православныхъ значительно стало утихать. Онъ началъ отнимать вооруженною рукою церкви, занятыя католиками и уніатами, и овладёвъ остатками кіево-братскаго монастыря, занялся возобновленіемъ какъ его, такъ и находившагося при немъ училища. Не жалъя никакихъ издержекъ, Сагайдачный поручилъ постройки сведущему въ архитектурѣ гетману Жицкому, далъ монастырю села, и возстановиль школу, пожертвовавь ей все свое достояние(122). **y**строивъ все, какъ должно, Сагайдачный окончательно сложилъ съ себя гетманство и принялъ иноческій санъ. Меченосный защитникъ угнътаемаго православія явился здёсь мирнымъ оборонителемъ его, написавъ сочинение о св. въръ, которое даже сами враги называли предрагоцивными (123). Тамъ же, въ возстановленномъ имъ братстве покоится и прахъ Конашевича-Сагайдачнаго<sup>(124)</sup>. Памятникомъ усердія его къ братству остается до нынѣ большой серебрянный крестъ, хранящійся въ монастырской ризницѣ съ слѣдующей надписью: »року 1622 подалъ »сей кресть рабъ Божій Петръ Конашевичъ-Сагайдачный, гет-»манъ войска его королевской милости запорожскаго до церкви »святаго Богоявленія Господня въ домъ братскій на отпущеніе »грѣховъ своихъ«.

Между тёмъ жалобы православныхъ на угнётеніе, терпимое ими особенно отъ уніатовъ, не давали Сигизмунду III покоя. Чтобы избавиться отъ нихъ, онъ посылалъ въ Грецію удостовёриться, точно ли Өеофанъ былъ патріархъ іерусалим-

скій. Утвердительное показаніе посла заставило короля признать гоненіе, воздвигнутое имъ на новопосвященныхъ епископовъ, напраснымъ: но тѣмъ дѣло и кончилось. Хитрые iезуиты не допустили своего питомца прекратить преслѣдованіе православныхъ, и грабежи продолжались по всей Украйнѣ. Только страхъ отъ козаковъ, не щадившихъ въ самомъ Кіевѣ враговъ Церкви восточной<sup>(125)</sup>, укрощалъ нѣсколько фанатизмъ уніатовъ, и имъ только обязанъ утвержденіемъ своимъ престолъ православной кіевской іерархіи, возстановленной патріархомъ Θеофаномъ<sup>(126)</sup>.

## ГЛАВА ОСЬМАЯ.

Digitized by Google



## IOBЪ БОРЕЦКІЙ, \*)

Смотрицкій и его отступленіе отъ православія. Волненіе по сему случаю. Совоть въ Ківво-печерской Лавръ 1628 года. Катехизисъ Іова. Состояніе кіевской школы. Визшательство шведскаго короля Густава Адольфа въ дъла Малороссіи. Овъщаніє Сигизмунда III и его магнатовъ. Іовъ отправляетъ пословъ къ царю Миханлу Феодоровичу. Неуспъшность сего посольства. Новыя жалобы митрополита королю. Королевская грамота братству. Дозволеніе королевское о кіевскомъ помъстномъ соворъ. Дъйствія уніатскаго митрополита Велямина-Рутскаго. Визшательство паны. Уніатский соворъ во Львовъ. Постановленіе короннаго сейма 1631 года. Пріоврътенія братства въ эту эпоху. Типографія въ Михайловскомъ монастыръ. Ректоры ківвскаго училища: Саковичъ Кассіавъ, Земка Тарасій. Префектъ школы Сильвестръ Коссовъ. Воспитанники. Училищныя должности. Содержаніе школы.

## 1620-1631.

Принятіе архипастырскаго жезла Іовомъ Борецкимъ случилось, какъ мы уже видѣли, въ самую неблагопріятную эпоху, продолжавшуюся почти до конца его управленія митрополіей кіевской. Къ величайшему своему огорченію, онъ увидѣлъ одного изъ ученѣйшихъ и ревностнѣйшихъ защитниковъ праваго дѣла отступникомъ и врагомъ православія, помрачившимъ нѣсколько и славу того училища, котораго нѣкогда онъ былъ достойнымъ ректоромъ. Это Мелетій Смотрицкій. Посвященный вмѣстѣ съ Іовомъ отъ патріарха Өеофана въ санъ епископа полоцкаго, онъ приступилъ къ исправленію своихъ обязанностей, не дожидаясь королевскаго утвержденія. Оскорбленный этимъ Сигизмундъ III отказалъ Мелетію въ своемъ утвержденіи на томъ основаніи, что въ Полоцкѣ былъ уже уніатскій архіепископъ, а православный епископскій престолъ предположено было у-

<sup>\*)</sup> Съ этого времени пряными и непосредственными покровитедями кіево-богоявленскаго братства и училища являются собственно кіевскіе митрополиты. Посему, чтобы удобиве обозрѣть какъ исторію Кіева, такъ и самый ходъ братской школы, нѣтъ надобности прибѣгать къ раздѣленіянъ на періоды, которые гораздо дучше могутъ быть замѣнены энохою управленія гого или другаго интрополита.

празднить тамъ. Такое унижение глубоко тронуло Смотрицкаго; во что бы то ни стало, онъ хотълъ удержать при себъ санъ епископскій. Ему предстояла борьба съ ученымъ уніатскимъ духовенствомъ; Смотрицкій не отказался отъ нея и дъйствовалъ сначала въ духѣ православія, думая разгромить своими сочиненіями противниковъ(127). Но безуспѣшность такой брани наконецъ опротивѣла ему. Онъ сталъ склоняться на сторону уніи и тайно сноситься съ уніатскими священниками, еще при жизни уніатско-полоцкиго митрополита Іосафата Кунцевича<sup>(128)</sup>. По смерти его, около 1623 года, Смотрицкій рѣшился отстать отъ своихъ единовърцевъ и перейти на сторону противниковъ, чъмъ надъялся, и не ошибся, достигнуть верховной власти надъ уніатскимъ духовенствомъ въ бѣлорусскихъ провинціяхъ. Объ этомъ соединения его съ римскою церковію велёно было ему самому сообщить папѣ, и для этого отправиться въ Римъ, такъ однакожъ, чтобъ не возбудить подозрѣнія въ своихъ единовѣрцахъ. Скоро представился къ тому удобный случай: православные соотчичи дали Мелетію порученіе къ константинопольскому патріарху по какимъ то дъламъ церковнымъ. Смотрицкій отправился сначала въ Царьградъ, а потомъ въ Римъ, откуда воротился уже уніатомъ. Скрывая свою тайну нѣсколько времени, потомъ гласно объявилъ всъмъ о своемъ присоединении въ уніатству.

Тяжело было благочестивому и мудрому старцу митрополиту Іову перенести такое отступничество одного изъ лучшихъ и надежнѣйшихъ своихъ сподвижниковъ<sup>(129)</sup>. Пріобрѣтеніемъ такого члена общество уніатовъ значительно усиливалось, а православное братство невольно должно было поколебаться въ своихъ мнѣніяхъ. увидѣвъ такого человѣка, какъ Смотрицкій, перешедшимъ на сторону злѣйшихъ своихъ противниковъ. Потомуто просвѣщенному архипастырю кіевской іерархіи предстоялъ великій трудъ успокоивать взволнованныя убѣжденія своего духовнаго стада; сама кіевская школа могла представлять тогда

Чтобъ остановить такой соблазнь, митрополить Іовъ 1621 года 15 декабря писалъ къ львовскому братству, остерегая отступниковъ уніатовъ Ø убъждая отъ KЪ твердости BЪ въръ(131); а чтобъ успоковть ближайшую къ себъ паству, составалъ 1628 года въ Кіево-печерской Лавръ соборъ, на которомъ, по его предложенію, разсмотръна книга Мелетія: Апологія или Оправдание путешествія по землями восточными. Общимъ приговоромъ сочинение это признано противнымъ истинной Церкви, а самъ авторъ принужденъ былъ торжественно отказаться отъ свовхъ мнёній, хотя Смотрицкимъ было сдёлано это неискренно и јживо.

Но соборное обличение Мелетія въ неправославіи было только половиною дѣла, имѣвшаго цѣлію положить преграду распространенію мнѣній, противныхъ Церкви восточной. Собору предлежало разсмотрѣть замѣчанія, сдѣланныя Смотрицкимъ на катихизисъ, составленный, по приказанію Іова, греко-россійскимъ духовенствомъ. Отринутыя всѣми, онѣ въ скоромъ времени появились въ печати изъ монастыря дерманскаго, куда удалился раздраженный Мелетій, и тогда какъ самый катихизисъ оставался неизвѣстнымъ народу, критика на него уже ходила по рукамъ ученой о́ратіи, предупредивъ такимъ образомъ всѣхъ не въ пользу предполагаемаго руководства для поученія и просвѣщенія вѣрныхъ.

Между тѣмъ iesyuты и уніаты, оспоривая законность существованія кіевской школы, воздвигнутой Сагайдачнымъ безъ королевскаго разрѣшенія, дѣлали ей разныя притѣсненія п обиды. Многочисленные вкладчики и покровители училища не смѣли продолжать своихъ благотвореній: ибо въ то время, если бы

Digitized by Google

13

кто, даже по духовному завѣщанію, отказалъ что нибудь въ пользу церкви и училища, принимать не позволялось<sup>(132)</sup>.

Налоги, утѣсненія, гоненія на Малороссію до того усилились, что наконецъ воевода кіевскій нашелъ себя вынужденнымъ принесть королю и сенату жалобу о горестномъ состояніи народа русскаго, доведеннаго до крайности. Королевичъ Владиславъ, уважавшій отличныя заслуги козаковъ въ ихъ походахъ на Ливонцевъ, гдѣ онъ самъ командовалъ малороссійскими войсками, заговорилъ въ пользу ихъ; король шведскій Густавъ Адольфъ тоже принялъ сторону Малороссіи. Опасаясь потерять въ семъ послѣднемъ надежнаго себѣ союзника, Сигизмундъ обнадежилъ его облегченіемъ участи Малороссіянъ. Но не такъ легко было выполнить это королю, окруженному іезуитами, а магнаты его держали свое обѣщаніе до перваго только сейма, обыкновенно составлявшагося, какъ говоритъ лѣтописецъ, »изъ пьянства и чванства«<sup>(139)</sup>.

Тогда митрополить Іовъ отправилъ изъ Кіева въ Москву Исаакія, епископа луцкаго, съ просьбою къ царю и патріарху принять Малороссію подъ свое покровительство. Уважая права народныя и не желая поступить противъ чести, царь Михаилъ Өедоровичъ не захотѣлъ воспользоваться этимъ и нарушить миръ съ Польшею. Обнадеживъ однакожъ Малороссіянъ желаніемъ быть имъ полезнымъ въ свое время, онъ щедро одарилъ митрополита и посланниковъ его, и Малороссія опять осталась бороться своими собственными силами съ врагами мира и спокойствія.

Была кровавая Тарасова ночь. Разбитые поляки старались помириться съ козаками, и предложили имъ въ гетманы коневскаго уроженца Тимофея Арандаренка. Митрополитъ Іовъ и новый вождь храбрыхъ запорожцевъ, събхавшись въ Черкасахъ, положили отправить къ королю двухъ представителей съ жалобою на разоренія, причинаемыя Украйнъ войною. Вмъстъ

съ этимъ Іовъ поручилъ имъ ходатайствовать у короля привиллегію на заведенную въ Кіевъ братскую школу.

Оружіе козаковъ, опасность со стороны Великой Россіи, начинавшей съ неудовольствіемъ смотрёть на бёдствія своихъ собратій, дипломатическіе переговоры Густава Адольфа съ сильными запорожцами, наконецъ преклонныя лёта - все это сдёлало короля Сигизмунда III уступчивъй прежняго. 1629 года послёдовала королевская грамата, которою утверждалось устроеніе на усадьбъ, подаренной Анною Гулевичевою, братства милосердія и богадѣльни, съ тѣмъ, дабы что »они своимъ иждивеніемъ ни построили бы, то на вѣчныя времена должно оставаться во власти и вёдомствё какъ ихъ самихъ, такъ и ихъ потомковъ«<sup>(134)</sup>. О школѣ впрочемъ тутъ не было упомянуто ни слова; очевидно, что грамата эта писалась подъ редакціею ближайшихъ совѣтниковъ короля — језуитовъ, для которыхъ борьба съ училищами была во сто разъ труднъй, чъмъ разграбление церквей, монастырей и богадъленъ. Но на этотъ разъ довольно было и такой привиллегіи; все таки она могла служить хоть какою нибудь защитой отъ безпрестанныхъ нападений заклятыхъ противниковъ православнаго училища.

Вмѣстѣ съ этой граматою митрополить Іовъ исходатайствовалъ у короля дозволеніе съѣхаться всѣмъ православнымъ въ Кіевъ на помѣстный соборъ къ 29 іюня 1629 года, для совѣщаній объ успокоеніи Церкви православной отъ смятеній, териимыхъ ею чрезъ отступничество нѣкоторыхъ значительныхъ (щекгульныхъ) особъ. Въ чемъ состояли дѣянія этого собора, вполнѣ неизвѣстно; но изъ сочиненія Евсевія Пимина<sup>(135)</sup> (псевдонимъ) видно, что тутъ рѣшено было издать катихизисъ, бывшій предметомъ нападеній Смотрицкаго.

Между тёмъ уніатскій митрополитъ Веляминъ-Рутскій употребляль всё средства, чтобы воспрепятствовать успёхамъ православныхъ. Видя, что оть короля Сигизмунда мало помощи,

онъ обратился къ папѣ, излагая передъ нимъ опасности для церкви римско-уніатской отъ утверждаемой іерархіи восточной и жалуясь на королевскія привиллегій, ослабляющія дъйствія усердныхъ слугъ папскаго престола. Встревоженный папа тотчасъ же отправилъ граматы къ королю, своимъ епископамъ и магнатамъ, повелъвая ловить и истреблять всъхъ противящихся уніатскому в вроиспов в данію. Но занятый внъшними государственными дёлами, Сигизмундъ III хладнокровно принималъ папскія воззванія, а магнаты сами боялись козаковъ, не щадившихъ ихъ ни на полѣ бранномъ, ни въ ихъ собственныхъ владъніяхъ. Одною властію епископскою въ этомъ случав ничего нельзя было сдълать; оставалось употребить болъе мирное средство. Въ 1629 году Рутский упросилъ короля созвать во Львовъ уніатскихъ и православныхъ еписконовъ для переговоровъ. Предвидя безуспѣшность этого собора, и однакожъ не желая ослушаться воли королевской, православные послали отъ себя своихъ намъстниковъ, и сдълали очень хорошо. Тамъ былъ Смотрицкій, предъявившій собору свой ожесточенный протесть-Exenthesis s. expostulatie; естественно, разсмотрѣніе этого сочиненія могло бы повлечь къ спорамъ и непріятностямъ, которыя могли бы кончиться не такъ мирно. Въ настоящемъ же случаѣ намфстники, дъйствовавщие не отъ своего лица, не пускаясь ни въ какія состязанія, не согласились отступить отъ послушанія церкви константинопольской, и такимъ образомъ каждая сторона осталась при своемъ. Наконецъ въ 1631 году на коронномъ сеймѣ, послѣ самаго шумнаго засѣданія, повелѣно духовнымъ и мірянамъ объихъ въроненсвъданій сохранять миръ и спокой. ствіе, а за насильства и натоды на владтнія, принадлежащія православнымъ, положенъ штрафъ въ три тысячи гривенъ.

Такимъ образомъ, при конпѣ жизни своей (1631 г.), митрополиту Іову привелось увидъть хоть малые плоды своихъ многолътнихъ стараній о спокойствія угнътеннаго края. Мудрый и благоразумный, онъ впрочемъ не унывалъ и въ годину бъд-

ствій, и ревностно заботился о любимомъ своемъ дѣтищѣ богоявленской школѣ. Благодара его попечительности, кіевское братство въ 1621 году успѣло пріобрісти покупкою у инокини Параскевы Кучинской въ Сокольникахъ, противъ церкви Рождества Христова мѣсто съ строеніемъ и съ семнадцатью оброчными дворами<sup>(136)</sup>; въ 1624 году, у кіевской жительки, пирятинской старостины Лукіи Миткевичевой купило два мѣста лавочным на Подолѣ противъ соборной Успенской церкви; въ 1628 у козака Петра Динкова дворовое мѣсто въ улипѣ борисо-глѣбской за восемь копъ литовскихъ<sup>(187)</sup>. Кромѣ этого самъ митрополитъ Іовъ при дворѣ своемъ въ монастырѣ Михайловскомъ завелъ особую типографію, подъ начальствомъ нѣкоего Спиридона Соболя<sup>(136)</sup>.

Послѣ кратковременнаго управленія кіево-братскимъ училищемъ Исаін Купинскаго<sup>(189)</sup>, мѣсто старшаго іеромонаха, а съ тъмъ вмъстъ и на нальника тамошней школы получилъ (1616 г.) Кассіань Саковичь. Одаренный богатыми способностями, отличный богословъ и извъстный въ свое время поэтъ, онъ, безъ всякаго сомнёнія, быль полезнейшимь наставникомь юношества, пока самъ потомъ не уклонился отъ пути истиннаго. Посяб него въ 1631 году ректуру кіевскаго училища принялъ Тарасій Земка, который однакожъ въ этой должности пробылъ всего только адинъ годъ, по причинъ постигшей его смерти (1632 г.). Вмёстё съ сими старёйшими лицами шволы проходилъ наставиическую должность, въ званія префекта, знаменитый Сильвестрь Коссовь, самъ получившій первоначальное воспитаніе въ семъ училищъ, и потомъ путешествовавший, по распоряжению Петра Могилы, за границей для усовершенствования себя въ высшихъ наукахъ. Въ бытность свою наставникомъ, Коссовъ сократилъ и издалъ на польскомъ языкѣ Патерикъ Печерский, присонокупивъ къ тому въкоторыя историческія примъчанія, выбранныя изъ писателей преческихъ, латинскихъ и польскихъ, и при концъ хронологический списокъ митрополатовъ киевскихъ отъ времени

крещенія Россіи до Петра Могилы: но, по замѣчанію преосвящ. Евгенія, списокъ этотъ не совсѣмъ вѣренъ. Католики и уніаты всѣми силами старались истреблять эту книгу, и потому-то она, какъ говоритъ Залусскій въ своемъ каталогѣ, удивительно рѣдка (opusculum stupendae raritatis)<sup>(140)</sup>.

Изъ числа воснитанниковъ кіевскаго училища эпохи митрополита Іова Борецкаго пользуются извѣстностью слѣдующіе:

Гизель Иннокентій, уроженець польской Пруссіи, принадлежавшій прежде къ реформатскому закону. Въ юношескихъ лѣтахъ прибывши въ Кіевъ и жаждая просвѣщенія, онъ пожелалъ поступить въ кіевское училище; но встрѣтивъ препятствіе къ тому въ своемъ вѣроисповѣданіи, онъ обратился къ грекороссійской Церкви и поступилъ въ число воспитанниковъ православной школы. По окончаніи курса наукъ, Гизель принялъ монашество въ Кіево-печерской Лаврѣ, откуда и посланъ былъ за-границу съ Коссовымъ, Земкою, Трофимовичемъ и другими, избранными Петромъ Могилой.

Земка Тарасій, бывшій, какъ сказано, ректоромъ воспитавшей его школы. По возвращеніи изъ-за границы, Земка, какъ лучшій изъ сотоварищей, былъ опредѣленъ проповѣдникомъ въ Кіево-печерскую Лавру, потомъ корректоромъ и директоромъ тамошней типографіи. Кальнофойскій, современникъ Земки, называетъ его въ надгробной падписи »мужемъ ученымъ въ языкахъ грецкомъ, латинскомъ, словенскомъ и русскомъ«<sup>(141)</sup>. Изъ сочиненій Земки извѣстенъ большой *трактать о литурии*, исиолненный общирныхъ каноническихъ и патрологическихъ свѣдѣній<sup>(142)</sup>. Тарасій Земка скончался 13 сентября 1632 года въ должности ректора училища, и погребенъ въ Кіево-печерской Лаврѣ.

Кальнофойскій Аванасій, по всей вѣроятности, былъ тоже воспитанникомъ кieво-братскаго училища. Онъ извѣстенъ своимъ сочиненіемъ подъ названіемъ: Тературнима или чудеса, бывшія въ печерскомъ монастырѣ и въ обѣихъ пещерахъ. Къ. этому приложилъ онъ и свои собственныя духовныя размышленія. Потомство обязано Кальнофойскому справедливою благодарностью за сообщеніе многихъ историческихъ свѣдѣній о монастырѣ печерскомъ, и за собраніе любопытныхъ надписей, бывшихъ надъ могилами защитниковъ православія, мужей ученыхъ и благодѣтелей Лавры.

Трофимовичъ - Козловскій Исаія товарищъ Земки и Коссова по путешествію, извъстный своимъ участіемъ въ приснопамятныхъ дъяніхъ Петра Могилы<sup>(143)</sup>.

Училищныя должности въ это время являются уже подъ Прежніе старшіе іеромонахи, оставаясь также тремя видами. настоятелями братства, получили название ректоровь училища. Обязанностію яхъ, какъ наставняковъ, было преподаваніе собственно наукъ богословскихъ; для другихъ предметовъ назначаемъ былъ префектъ, начальствоваешій надъ еллино-латинскимъ отдѣленіемъ школы, куда входили реторика, діалектика, исторія, философія и проч. Для низшихъ классовъ состоялъ при училищѣ даскале или учитель, обязанный преподавать первые начатки ученія; въ его въдомствъ состояли дъти, изучавшіе букварь, псалтирь и граматику. Вообще же начальствующими въ первобытной кіевской школѣ постоянно являются лица монашествующія, въ силу того пункта записи Анны Гулевичевой, которымъ она первоначально ввела во владение подареннымъ ею дворомъ и землею іеромонаха и »прочіихъ з чернцовъ«(144). Только при такихъ блюстителяхъ школьнаго ученія могла быть въ то время осуществлена благочестивая мысль дарительницы, желавшей, »абы школа и увесь чинъ по закону и по чину »Церкви каоолической всходнее (восточной) набоженства (испо-»вѣданія) греческаго и подлугъ (по) семи Вселенскихъ соборовъ и »по преданію святыхъ отецъ греческихъ ряжена и справована«<sup>(145)</sup>,

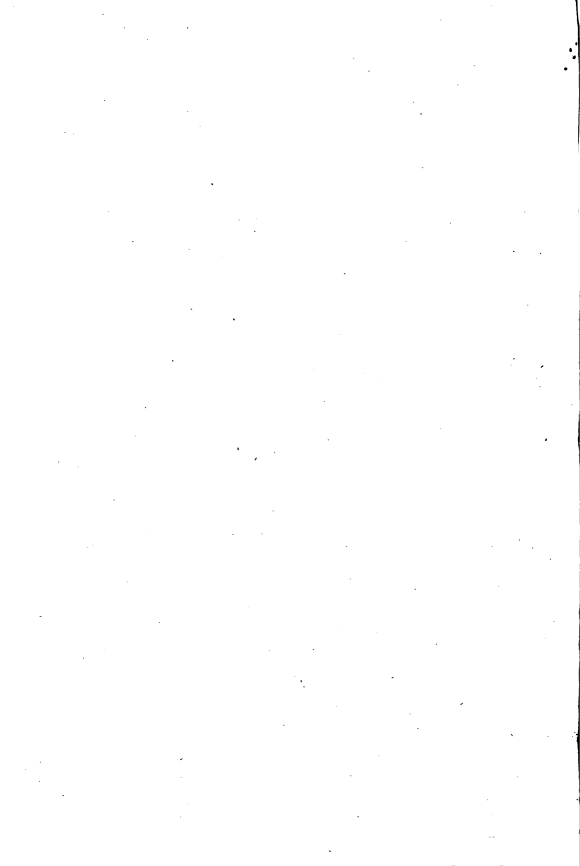
На содержаніе учителей и учениковъ, обыкновенно титулуемыхъ спудеями<sup>(146)</sup>, кромъ доходовъ, получаемыхъ отъ оброчныхъ статей съ мѣстечекъ и дворовъ, пріобрѣтенныхъ или по дарственнымъ записямъ или покупкою, члены братства жертвовали частію своихъ собственныхъ прибытковъ. Въ случаяхъ крайнихъ или какихъ либо особенныхъ нуждъ училища, посылаемы были особо назначенные къ тому члены братства для испрошенія пособія, отъ котораго не въ правѣ былъ отказаться никто изъ особъ, вписавшихся въ братскій реэстръ; да и всякій православный охотно жертвовалъ, что можно, для поддержанія школы. Бѣднѣйшіе изъ учениковъ содержались въ бурсѣ или гостинницѣ, на иждивеніи братства, доставлявшаго имъ все, кромѣ одежды.

# ГЛАВА ДЕВЯТАЯ.

,



14



### BOAIS BYBBBOBIE.

Льгота православно. Исаня Купинскій проживавть въ разныхъ мъстахъ. Первыв годы Петра Могилы. Поступленіе его въ Лавру. Дума о преобразованій учевной части. Пишетъ въ защиту православня. Посвящение Могилы въ архимандриты. Прибытіе изъ-за границы воспитанниковъ его Заведеніе школы при лаврскомъ больничномъ монастыръ. Невыгоды сего для богоявленскаго училища. Жалобы кіевлянъ. Петръ Могила присовокупляетъ лаврское училище къ братскому. Актъ дворянства и мъщанства кіевскаго. Актъ митрополита Исани и всего освященнаго собора. Актъ гетмана Петрижицкаго и войска запорожскаго. Дъйствія Петра Могилы по училищу. Петръ Могила на варшавскомъ сеймъ. Ему предлагаютъ жезлъ кіевской митрополия. Могила принимаетъ предложеніе. Оправданіе поступка Петра Могилы. Посвящение его въ митрополиты. Послъднее ходатайство Могилы въ подьзу училища. Возврашение его въ Кіевъ. Кончина Исаіи.

### 1631 - 1633.

Кратковременное управленіе митрополіею Исаіи Купинскаго, бывшаго дотолѣ архіепископомъ смоленскимъ и черниговскимъ, ознаменовалось по отношенію къ юго-западной Россіи нѣкоторою льготою для православія, а по отношенію къ кіево-братскому училищу полнымъ развитіемъ многополезной дѣятельности Петра Могилы.

При самомъ вступленіи своемъ на престолъ 1632 года, король Владиславъ IV предпринялъ примирить православныхъ и уніатовъ. Съ этою цёлію сдёлано было имъ нёсколько благодётельныхъ распоряженій, которыя потомъ онъ подтвердилъ 1633 года на сеймѣ коронаціальномъ, присягнувъ въ сохраненіи всѣхъ правъ и вольностей диссидентовъ и въ ненарушимости привиллегій, данныхъ церквамъ греческимъ<sup>(147)</sup>.

Не смотря на такую привилегію, въ самомъ Кіевѣ сила и вліяніе укоренившагося тамъ неправославнаго духовенства не такъ поспѣшно уступали власти королевской. Софійскій соборъ еще находился въ вѣдомствѣ уніатовъ, и потому резиденція православнаго митрополита по прежнему была въ монастырѣ Михайловскомъ. Управляя этою обителію, Исаія Купинскій, по данной ему привиллегіи отъ православныхъ князей Вишневецкихъ, ѣздилъ по разнымъ мѣстамъ и проживалъ то въ переяславскомъ густинскомъ монастырѣ, то въ надинскомъ скиту, то въ лубенскомъ монастырѣ. Истинный аскетъ душою, онъ устроивалъ всѣ эти обители по тому образцу, который изложилъ еще прежде въ своей Люствицю<sup>(149)</sup>, а попеченіе о кіевскомъ училищѣ предоставилъ знаменитому уже въ то время своеії ревностію по просвѣщенію Петру Могиль.

Сей величайшій благодѣтель кіевской школы происходиль отъ князей молдавскихъ, былъ внукомъ волошскаго князя Іоанна и сыномъ молдавскаго князя Симеона<sup>(149)</sup>. Онъ принадлежалъ къ тому семейству, которое всегда славилось своею ревностію по православію и любовію къ благолѣпію храмовъ Божінхъ<sup>(150)</sup>. Въ кіевскомъ каталогѣ митрополитовъ сказано, что Петръ Могила получилъ воспитаніе въ парижскомъ университетѣ, гдѣ выслушалъ полный курсъ словесныхъ наукъ и богословія; другіе же пишутъ, что онъ обучался въ львовской школѣ<sup>(151)</sup>. Не утверждая ни того, ни другаго мнѣнія, видимъ только, что Могила совершенно былъ знакомъ съ европейскимъ образованіемъ,

ибо лучше всёхъ усмотрёль то, чего тогда не доставало напему отечественному просв'ящению. Въ молодости, по сказанию Нъсъцкаго, онъ находился въ военной службъ, и отличился въ рядахъ польскихъ войскъ подъ Хотиномъ. Неизвъстно, что заставило Петра Могилу промънять блестящую карьеру, ожидавшую его въ свѣтѣ, на скромную долю инока: пути Промысла ненсповъдимы, и часто вопреки всъмъ человъческимъ предположеніямъ, ведутъ они смертнаго къ мете высокой, которой съ другаго противоположнаго пути и не видно. Нельзя также указать съ достовърностію, когда Могила принялъ на себя обътъ иноческаго послушанія, но извъстно, что въ 1625 году онъ былъ уже постриженъ въ монахи въ Кіево печерской Лаврв. Это была самая горячая пора, когда католики и уніаты другъ передъ другомъ осыпали ругательными сочиненіями Церковь восточную, и когда Смотрицкій уже навлекъ на себя подозр'вніе въ измвнѣ православію. Потомокъ княжескаго рода, имвешій, конечно, значительныя связи, отлично образованный, Могила и въ санъ простаго ісромонаха пользовался особеннымъ вліянісмъ на іерархическія діла. Не мудрено также, что такой значительный человѣкъ находился въ близкихъ отношеніяхъ и къ бывшему тогда митрополиту Іову, и къ архимандриту печерской **јавры Захарію Копыстенскому.** Съ ними то онъ думалъ думу връпкую о бъдственномъ положения Церкви православной; съ ихъ-то благословенія онъ исполнилъ замыселъ, дотолѣ небывалый. Не столько боясь огня и меча враговъ въры истинной, сколько зловреднаго и хитро-обольстительнаго ихъ ученія, Петръ Могила ръшился образовать достойнъйшихъ имъ соперниковъ. Для этой цёли, выбравъ нёсколько молодыхъ людей изъ иноческаго и свътскаго званія, онъ отправилъ ихъ на своемъ собственномъ иждивении за границу, для усовершенствования въ выснихъ наукахъ(152).

Между тъмъ и самъ Петръ Могила не оставался бездъйственнымъ зрителемъ ожесточенной борьбы уніатовъ съ православными. Подъ именемъ Филалета выходили въ свётъ сочиненія, въ которыхъ съ необыкновенною силою обличаемы были корыстныя и противныя чистотѣ вѣры побужденія католиковъ къ распространенію уніатства. Этимъ псевдонимомъ пользовался между прочими и Могила, какъ это доказывается позднѣйшими изысканіями<sup>(158)</sup>. На одно изъ такихъ сочиненій сильно нападалъ въ послѣдствіи времени Смотрицкій, утверждая, что »един-»ство это (унія) не послѣдуетъ до тѣхъ поръ, пока здѣсь бу-»дутъ все портить такіе писатели, какъ Стефанъ Зизаній<sup>(154)</sup>, »Христофоръ Филалетъ и Өеофилъ Ортологъ«<sup>(155)</sup>.

По смерти Захаріи Копыстенскаго, Петръ Могила, по обшему согласію всей братіи, возведенъ былъ въ санъ архимандрита Кіево-печерской Лавры, на что черезъ три года послѣдовало и благословение Кирилла Лукаря, патріарха константинопольскаго, съ пожалованіемъ его въ званіе экзарха патріаршаго престола. Достигнувъ такой высокой степени и полнаго вліянія ва училище — любимый предметъ просвъщенной его заботливости, Петръ Могила съ нетерпъніемъ ожидалъ возвращенія изъза границы своихъ питомцевъ. Наконедъ они явились въ 1631 году, обогащенные всякаго рода свъдъніями. Замысливъ съ такими сотрудниками совершенное преобразование существовавшаго уже училища, Могила писалъ къ Кириллу Лукарю, прося на то его святительскаго благословенія, а чтобы дъйствовать въ этомъ дълв независимо, онъ, съ согласія всей братіи, вознамёрился открыть новую школу при лаврскомъ больничномъ мо-. настырѣ, снабдивъ ее особою, сообразною съ открывшимися средствами, инструкціей. Въ томъ же году получено было разръшительное благословение патріарха Кирилла, и Могила немедленно приступилъ къ исполнению задуманнаго имъ плана. Въ новоучрежденную школу опредълены были заграничные ученые, и школа открыла свои дъйствія.

Богоявленскому училищу угрожала явная опасность. Съ

устроеніемъ новой школы, оно теряло одного изъ первъйшихъ своихъ протекторовъ, какими всегда бывали для него архимандриты Кіево-печерской Лавры; братство лишалось важнѣйшихъ и необходимъйшихъ членовъ, къ которымъ оно привыкло прибъгать и за совътомъ и за пособіемъ. Скромныя достоинства домашнихъ наставниковъ никакъ не могли идти въ сравнение съ талантами и ученостію тѣхъ, которые съ заграничнымъ образованіемъ заняле одинаковый съ ними постъ; число учениковъ въ богоявленскомъ училище неизбежно должно было уменьшиться, ибо новый фундаторъ объщалъ »для нъкоторыхъ лицъ назначить изъ своей собственности какъ пищу, такъ и одежду на въчныя времена по фундушевой записи; об'єщалъ, доколъ благодать Божія поддержить его на семъ свътв, и сколько дозволять его силы и занятія архимандритскія, быть непосредственнымъ опекуномъ и покровителемъ училища, и ни мало не медля, началъ действовать съ необыкновенной решительностью и горячностью въ пользу задуманнаго дѣ на<sup>(156)</sup>. Такимъ образомъ школа ософановская видимо падала предъ кирилловскою.

Сильно встревожилось этимъ богоявленское братство. Положимъ, что новоучреждаемая школа также могла быть доступна всёмъ безъ исключенія; положимъ, что она будетъ даже выше и лучше богоявленской: но она не на такомъ удобномъ мѣстѣ<sup>(157)</sup>; къ ней нужно будетъ пробираться бѣднымъ дѣтямъ тропинками между горъ и лѣсовъ<sup>(159)</sup>, а между тѣмъ всѣ уже облюбили то мѣсто, гдѣ старая школа; да и больно покинуть его, ибо тамъ водрузилъ крестъ первосвятитель іерусалимскаго престола<sup>(159)</sup>.

Немедленно »шляхта, обыватели воеводства кіевскаго и всё »сполне (совокупно) уписніе братія церковніи кіевскаго братства -»православніи« вошли съ словеснымъ представленіемъ<sup>(160)</sup> къ Петру Могилё, умоляя его отмѣнить свое рѣшеніе и не основывать новой школы въ кіево печерскомъ монастырѣ. Въ тоже

время они вступили къ митрополиту Исаін, къ гетману Ивану Петрижицкому и ко всему войску запорожскому, испрашивая ихъ ходатайства въ семъ дѣлѣ. Умаливаемый всѣми, Петръ Могила »латво и невзбороненѣ« --- легко и безпрекословно---согласился исполнить желание усердныхъ киевлянъ, и оставивъ мысль объ учреждении училища при Кіево-печерской Лавръ, соединилъ его съ богоявленскимъ. Въ благодарность за это всѣ члены братства актомъ, состоявшимся 30 декабря 1631 года признали его старшимъ братомъ, пожизненнымъ блюстителемъ какъ школъ, при кіевской братской церкви »отъ себе уфундованныхъ«, такъ и самой церкви и всего при ней монастыря, съ тъмъ, чтобы всѣ доходы и пожертвованія, уже сдѣланныя и имѣющія быть, ни на что другое не были обращаемы и употребляемы, какъ только на тужъ кіево-братскую церковь, на монастырь, школы и трудящихся въ нихъ учителей. Впрочемъ составлявшие актъ выговорили сест право избирать изъ среды дворянъ, вписавшихся въ братство, извъстное число старостъ, съ тъмъ однакожъ, чтобы они ни въ чемъ не прекословили совътамъ и волъ главнаго лица, но во всемъ бы слушались его, какъ старшаго брата, безъ нарушения впрочемъ ихъ собственнаго фундуша, пожалованнаго братству іерусалимскимъ патріархомъ<sup>(461)</sup>. Въ числе дальнейшихъ условій сего акта поставлялось, чтобы братство подчинено было только константинопольскому патріаршему престолу, и чтобы не было установляемо ничего противнаго Церкви Божіей. Актодатели предваряли также, что Петръ Могила только лично, а не по сану архимандритскому имѣетъ быть пожизненнымъ блюстителемъ, какъ вписной и православный братъ, и что всѣ, избираемыя имъ лица, должны состоять подъ непосредственнымъ благословеніемъ патріарха константинопольскаго и въ подчинении уставаиъ Церкви восточной; противника же сему терпёть не должны. Въ случав выбытія Петра Могилы изъ братства, актодатели предоставляли ему право избрать, съ общаго ихъ согласія, на мъсто себя кого либо способнаго, усерднаго и преданнаго тому святому мъсту и наукамъ

112

изъ духовнаго или свътскаго сословія. Подъ этимъ актомъ, кромѣ другихъ рукоприкладствъ всего братства, подписались: Исаія Борисковичъ, епископъ луцкій и острожскій, и Авраамій Стагонскій, епископъ туровскій<sup>(162)</sup>. Почти въ тоже самое время, именно 5 генваря 1632 года, последовала на имя Петра Могилы другая грамата отъ лица митрополита<sup>(163)</sup>, православныхъ епископовъ, архимандритовъ, игуменовъ, іеромонаховъ, протопоповъ, јереевъ и иноковъ, которые, какъ видно изъ этого акта, предварительно уговоривъ его не заводить новой школы при Лавръ, предоставляли всъ тъже права, какія изложены въ актъ Кіево-подолянъ. Здъсь впрочемъ избраніе преемника Петру Могиль ограничено несколько испрошениемъ на то митрополитскаго благословенія, и сверхъ того требовалось, чтобы на возглашеніяхъ в ектеніяхъ было поминаемо вмя митрополита по тому уваженію, что »яко съ початку, говоритъ Исаія Купинскій, »за стараньемъ нашимъ, такъ и теперь за благословеніемъ тое »мѣстце святое фундоватися маетъ«<sup>(164)</sup>.

Тѣже самыя права утверждены были за Петромъ Могилой и граматою гетмана Ивана Петрижицкаго, эсауловъ, полковниковъ и всего войска запорожскаго, послѣдовавшею 12 марта 1632 года. Утверждая за фундаторомъ извѣстныя привиллегіи, актодатели обѣщались церковь монастырскую, школы, богадѣльню и все къ нимъ относящееся имѣть подъ своей защитою отъ всякихъ »непріятелей, противностей и перешкодъ моцно боро-»нити, заступати и за нихъ до смерти своей заставлятися«<sup>(165)</sup>. Подъ этой граматой, отъ имени двухъ гетмановъ Ивана Петрижицкаго и Андрея Гавриловича, подписался писарь войска запорожскаго Савва Гробневскій<sup>(166)</sup>. Въ послѣдствіи времени актъ этотъ былъ утвержденъ Богданомъ и Юріемъ Хмѣльницкими, которые подписались »власною рукою, не уймуючи ничого тыхъ правъ и наданья войскового«<sup>(167)</sup>.

Еще до полученія сихъ двухъ послёднихъ грамать Петръ 15

Digitized by Google

 $\mathcal{V}$ 

Могила согласился исполнить общее желаніе, и 11 марта 1631 года внесъ имя свое въ братскій уписъ, какъ »старшій братъ, опекунъ и фундаторъ того святаго братства«<sup>(168)</sup>. Такимъ образомъ опасность, угрожавшая богоявленскому училищу, была отвращена усердіемъ Кіево-подолянъ, ходатайствомъ христолюбивыхъ защитниковъ Малороссіи и архинастырскимъ благословеніемъ маститаго первостоятеля кіевской іерархіи.

Въ томъ же году (1631 декабря 10) Петръ Могила началъ постройку каменнаго зданія, назначаемаго собственно для аудиторій<sup>(169)</sup>, и въ тоже время перевезъ нѣсколько деревянныхъ срубовъ изъ больничнаго лаврскаго монастыря, при которомъ онъ прежде думалъ основать свое училище. Изъ нихъ воздвигнуты были зданія для помѣщенія учащихъ и учашихся, а въ страннопріемномъ братскомъ домѣ заведена для приходящихъ бѣдныхъ учениковъ особая бурса<sup>(170)</sup>. Все это — какъ постройку зданій, такъ и содержаніе наставниковъ и школьниковъ — Петръ Могила принялъ на свое собственное иждивеніе. Состоя между тѣмъ архимандритомъ Кіево-печерской Лавры, онъ отдалъ въ трехъ-лѣтнюю поссессію богоявленскому училищу изъ лаврскихъ вотчинъ волость Винницкую, село Гнѣдинъ и двѣ деревни — Процевъ и Ревное.

Въ это время, по случаю кончины польскаго короля Сигизмунда III (30 апръля 1632 года), составился въ Краковъ сеймъ для избранія ему преемника, куда приглашены были и всъ чины духовные и свътскіе. Митрополитъ Исаія Купинскій, обремененный немощами и старостію, не могъ самъ туда отправиться, и по совъту всего кіевскаго духовенства отпустилъ на сеймъ Петра Могилу, въ качествъ своего представителя. Лучше этого выбора на этотъ случай нельзя было сдълать, и самъ митрополитъ Исаія никогда бы не достигъ того, что сдълалъ Могила. Немедленно по прибытіи своемъ въ Краковъ, онъ

оть лица сопровождавшаго его духовенства и дворянъ отозвался, что вст они до тахъ поръ ни къ чему не приступятъ, пока, по силѣ виструкців, данной вмъ отъ всего народа, не истребуютъ у сейма, чтобы всѣ епископства и прочія церковныя достоинства, вывсть съ имвніями, отобраны были отъ уніатовъ, и возвращены православнымъ. Такое настоятельное требование свльно изумило членовъ сейма; но не желая останавливать чрезъ это открытія засъданій и терять время въ споръ о постороннемъ вопросв, королевичъ Владиславъ съ сенатомъ принялъ предложеніе Петра Могилы. Видя это, митрополить уніатскій Веляминъ Рутский началъ было защищать права своихъ единовърцевъ: но замътивъ неуспъхъ, старался всъми силами по крайней мѣрѣ отложить на дальнъйшее время исполнение этого проэкта. Петръ Могила между твиъ двиствовалъ неусыпно; несогласія воврастали и грозили подавить собою единодушие, такъ необходимое при ръшения важнъйшаго государственнаго дъла — избранія на престолъ преемника Сигизмунду III. Кончилось тёмъ, что самъ Рутскій долженъ быль подписать актъ соглашенія, по которому, между прочимъ, седьмымъ пунктомъ дозволялось братствамъ свободное распоряжение школами, семинаріями н богадёльнями. Актъ этотъ утвержденъ былъ печатями королевича и матрополата Велямина-Рутскаго, и для большаго уваженія упомянуто объ немъ въ конвокаціонныхъ актахъ, а для всеобщаго свъдънія списки съ него разосланы были по всъмъ сеймикамъ, не смотря на несогласие папскаго нунція и даже самаго папы.

При всемъ томъ договоръ этотъ далеко былъ не таковъ, какого хотѣли Русскіе. Первоначальная уступка придала имъ смѣлости; а тревожная пора позволяла имъ ожидать непремѣннаго успѣха отъ своей настойчивости. Взоры всѣхъ обращены были на Петра Могилу, который больше прочихъ противился принятію этого акта, и тайно разсылалъ по всѣмъ воеводствамъ письма, совѣтуя не принимать уже написанныхъ условій, а до-

жидаться окончанія начатаго діла. Между тімъ, въ наміренія усилить свою партію, онъ приглашалъ какъ можно болѣе обывателей изъ всёхъ воеводствъ, и пріёзжавшихъ уговаривалъ твердо стоять на своемъ и ни на шагъ не уступать католикамъ и уніатамъ(171). Начались споры, самые шумные; нъкоторые члены сената и рыцарства горячо отстаивали уніатовъ: но противъ всъхъ ихъ стоялъ Петръ Могила, котораго не такъ легко было побороть. Назначили особую коммиссію для рѣшенія этого вопроса: но и коммиссія ничего не сдѣлала. Тогда дѣло предоставили ръшенію королевича Владислава и его совъта. По разсмотрѣніи всѣхъ правъ, какими издревле пользовались православные, и какія предвосхищены потомъ уніатами, наконецъ состоялся приговоръ со взаимными уступками съ той и другой изъ тяжущихся сторонъ. Но ни православные, ни уніаты не Первые, полагаясь на свою многоостались этимъ довольны. численность и значительность вліянія на избирательный сеймъ, надъялись непремънно поправить дъло, а послъдние, чувствуя себя оскорбленными, пустились въ жалобы, и немедленно отнеслись съ этимъ къ папскому нунцію и самому папѣ. Само собою, что подобный поступокъ уніатовъ при настоящихъ обстоятельствахъ былъ крайне не дипломатиченъ. Противники Петра Могилы, умнаго, твердаго и дальновиднаго защитника праваго дёла, должны были проиграть, -и проиграли. Не смотря на всѣ протесты католическаго и уніатскаго духовенства, православные получили отъ Владислава дипломъ, которымъ подтверждалось между прочимъ свободное исповъдание въры, совершеніе таинствъ, позволеніе починять церкви и строить новыя, заводить при церквахъ и монастыряхъ братства, богадъльни, школы, семинаріи и типографіи; повелёно всё споры и распри о въръ прекратить, и всъ приговоры, прежними сеймами противъ диссидентовъ сдъланные, уничтожить, и впредъ жить всёмъ въ покоё безъ притёсненія другъ друга. По силё этой привиллегіи подтверждено было право русскому православному духовенству, дворанству и всему православному народу въ Литвъ

116

и Польше избирать себе православнаго митрополита, и посвящаться ему отъ константинопольскаго патріарха, по привиллегіямъ, даннымъ отъ прежнихъ королей; каоедральный софійскій монастырь съ своимъ соборомъ снова поступилъ въ ведомство православнаго митрополита, исключая вотчинъ онаго, имеющихъ оставаться въ дожизненномъ владения уніатскаго митрополита Велямина-Рутскаго, съ предоставлениемъ въ управление его и Выдубицкаго монастыря. Все кіевские монастыри переданы въ ведение православнаго кіевскаго митрополита и проч.<sup>(173)</sup> Постановления сіи, не смотря на протесты уніатовъ, утверждены королемъ и сеймомъ 1 ноября 1632 года.

Вотъ что сдѣлалъ одинъ человѣкъ, обладавшій несокрушимою силою воли, гибкимъ умомъ и знаніемъ дипломатическаго дѣла! Княжичъ по происхожденію, мало имѣвшій себѣ соперниковъ по воспитанію, образецъ по ревности къ вѣрѣ и православію, — одинъ только Могила могъ въ то время такъ неутомимо бороться, и такъ побѣдоносно выйти изъ такой неравной борьбы.

Но ему предстояла другая забота. Мало — пріобрѣсти; нужно было подумать о томъ, какъ сохранить пріобрѣтенное. Петру Могилѣ очень хорошо было извѣстно, что іезуиты и уніаты не отдадутъ безпрекословно того, что они уже привыкли считать своею собственностью, что съ ними надо будетъ дѣйствовать энергически, не давая имъ ономниться отъ такого удара, что медленность и нерѣшительность въ этихъ обстоятельствахъ могутъ быть причиною еще тягчайшихъ бѣдствій и гоненій на православіе. Съ другой стороны онъ видѣлъ, что жезлъ кіевской іерархін въ дряхлыхъ уже рукахъ, что митрополитъ Исаія не выдержитъ ожидаемаго напора со стороны на время только обезсиленныхъ враговъ Церкви восточной. Поставляя все это на видъ православнымъ, собравшимся на сеймъ,

Могила просилъ серьезно заняться обезпечениемъ того, что пріобрѣтено его собственными трудами. Само собою разумѣется, что всё лучшія надежды православныхъ сосредоточивались на самомъ Могилѣ; собравшіеся на сеймъ единодушно предложили ему жезлъ кіевской митрополів, не смотря на то, что Исаія Купинскій находился еще въ живыхъ. Странно было бы въ такомъ важномъ случат прибъгать къ лицемтрнымъ отказамъ, и встащивши тяжесть до половины крутой горы, оставить, чтобы она потомъ скатилась ввизь. Могила не могъ не видъть, что соглашаясь на предлагаемый ему престоль, онъ оказывается нъкоторымъ образомъ неблагодарнымъ къ своему ближайщему благодътелю, что дъло это можетъ лечь пятномъ на его достославную память: но въ дълъ великомъ умиротворенія напаствуемой Церкви и обороны ся интересовъ, онъ рѣшился пожертвовать своею личною безукоризненностью, и принялъ жезлъ архипастырскій.

А съ другой стороны, не благословилъ ли его на это и самъ Купинскій? Быстрое возвышеніе Петра Могилы по стапенямъ іерархическимъ, предоставленіе ему исключительнаго права быть опекуномъ братскаго училища, избрание и посольство вмѣсто себя на конвокаціонный сеймъ, рѣіиительныя и настойчивыя дъйствія Могилы въ пользу кіевской митрополіи и епархій, завиствинихъ отъ нея, - все это такія обстоятельства, воторыя рышительно заставляють думать, что Исаія собственными руками отдавалъ ему жезлъ архипастырства. И въ пору крѣпости и силы онъ не могъ долго нести бремя общественнаго служенія, пробывъ только одинъ годъ блюстителемъ школы. и потомъ снова обратившись въ свои любимыя пещеры препод. Антонія: мудрено ли же, что теперь — дряхлый и немощный, постоянно обуреваемый напастями, противъ которыхъ стоять съ твердостию, приличною столь высокому посту, ему ужъ было не по силамъ, -- мудрено ли, что передъ отправлениемъ Могилы на сеймъ, благочестивый старецъ самъ благословилъ его искать

себѣ первосватительскаго мѣста? Не сказывая никому объ этомъ, Могила дъйствовалъ въ пользу Церкви, дабы заслужить право быть архипастыремъ ея; потомъ уже, когда дъйствія его увънчались желаемымъ успъхомъ, онъ заговорилъ и объ обезпеченія плодовъ своей ревности на будущее время. Тайны тутъ не было никакой; предложение сана митрополитскаго сдълано было ему гласно, и быть не можстъ, чтобы кто либо изъ знавшихъ объ этомъ не потрудился донести обо всемъ здѣсь провсходившемъ Купинскому. Будь же это избрание Могилы не по мысли Исами, онъ успълъ бы предупредить исполнение затвяннаго дела, продолжавшагося почти годъ, и не преминулъ бы писать объ этомъ и къ православнымъ, бывшимъ на сеймѣ, и къ подвъдомственнымъ ему епископамъ и даже къ самому королю; наконецъ хоть кто нибудь отозвался бы словомъ несогласія, когда Могила объявлялъ себя кіевскимъ митрополитомъ; а мы не видимъ ни протеста, ни жалобы. По прибыти новаго митрополита. Исаія спокойно и благодушно сходить съ утомившаго его поприща, конечно, благословляя въ душѣ сильнаго умомъ и волею мужа, подъявшаго тяжкое бремя на рамена свои.

Наконецъ что могло заставить Петра Могилу прибътать къ такому неблаговидному поступку? Желаніе почестей? Но онъ и безъ того былъ осыпанъ ими. Жезлъ первосвятительства кіевскаго? Но комужъ не было видно, что онъ непремънно и скоро перейдетъ въ руки сего достойнъйшаго мужа? Да и могъ ли такой глубокій дипломатъ и политикъ, какимъ является Петръ Могила, ръшиться на дъло, ближайшимъ исходомъ котораго была оппозиція, смятеніе въ цълой іерархіи и наконецъ неудача? Если даже предположить въ такомъ человъкъ ненасытимую жажду честолюбія, то и тутъ не было никакой надобности прибъгать къ поступку, который въ политическомъ отношеніи могъ быть болъе чъмъ преступленіемъ, — ошибкою. Подождать годъ—другой, и желаемая цъль была бы достигнута. Купинскій былъ дряхлъ, немощенъ и видимо клонился къ могилѣ, въ которую и сошелъ менѣе чѣмъ черезъ годъ по оставленіа первосвятительскаго поста. Но кто же осмѣлится въ Петрѣ Могилѣ, въ высшей степени безкорыстномъ, честномъ и благородномъ, противъ котораго даже самые враги не находили что сказать, предполагать такія жалкія, близорукія и нечистыя побужденія? Если іезуиты, такъ всегда склонные къ клеветѣ, во время своего нападенія на коллегію, не поставили фундатору ся — Могилѣ въ вину предвосхищеніе митрополитскаго престола, и только обвиняли его въ мнимомъ неправославіи: то не явный ли это знакъ того, что дѣло Могилы было чисто и право? Слишкомъ много данныхъ предоставилъ намъ Могила всею своею жизнію, чтобы поступокъ его съ Купинскимъ можно было считать пятномъ, лежащимъ на его достоуважаемомъ имени.

Характеръ митрополита Исаіи является въ этомъ случав во всемъ блескъ христіанскихъ добродътелей. Сознавъ себя немощнымъ въ дѣлѣ многосложнаго управленія тогдашней іерархіей, онъ поставилъ себя выше всякаго самолюбія, такъ къ несчастію, сроднаго человъку; а избравъ въ лицѣ Петра Могилы преемника себѣ, онъ показалъ тѣмъ мудрость и умѣнье найти и отличить достойнаго человѣка.

Согласившись на желаніе православныхъ, Петръ Могила обратился съ представленіемъ объ этомъ къ королю. Съ этой стороны остановки не было; Могила немедленно получилъ грамату. Но чтобы поступкомъ своимъ не произвести какого либо смятенія между православными, остававшимися въ Кіевѣ, онъ отправилъ въ Константинополь ректора кіевскихъ школъ Исаію Трофимовича для полученія отъ патріарха благословенія на посвященіе свое въ митрополиты. Бывшій тогда на патріаршемъ престолѣ Кириллъ Контарино, безъ всякаго съ своей стороны прекословія, изъявилъ согласіе. Чтобы придать болѣе силы и

<sup>\*</sup>важности сему дѣлу, новонареченный митрополитъ, уже имѣвшій на своей сторонѣ избранныхъ людей отъ кіевскаго братства, отправился въ г. Львовъ, и тамъ при братскомъ ставропигіальномъ монастырѣ Успенія пресв. Богородицы, среди ученыхъ братій, сталъ ожидать прибытія депутатовъ отъ луцкаго братства<sup>(173)</sup>. Оградивъ такимъ образомъ избраніе свое всѣми законными формальностями, и пріобрѣтши въ лицѣ всѣхъ современныхъ ученыхъ наличныхъ свидѣтелей, Петръ Могила вызвалъ во Львовъ валашскаго митрополита съ епископами и принялъ отъ него посвященіе 1633 года на Өоминой недѣлѣ<sup>(174)</sup>.

Послё этого Петръ Могила снова воротился въ Краковъ а ирисутствовалъ при коронаціи короля Владислава IV, послёдовавшей 6 февраля того же года. И въ эту торжественную пору Могила не терялъ изъ виду своего возлюбленнаго училища. Испросивъ себѣ позволеніе и въ санѣ митрополита оставаться архимандритомъ Кіево-печерской Лавры, а также и Никольскаго монастыря блюстителемъ, Могила началъ ходатайствовать о дозволения преобразовать кіево-братскія богоявленскія школы въ православную академію. Но сколь легко достигъ онъ утвержденія первой своей просьбы, столь же трудно было ему отстоять послъднее требование. Особенно непріятно это было католическому духовенству и уніатскому: ибо оно ясно видёло, что заведениемъ первокласнаго училища готовится пеизбѣжный подрывъ всему тому, что воздвигали они столько лёть и съ такими непріятностями и трудами. Нікоторые изъ значительнъйшихъ чиновъ сейма ръшительно отвергли просьбу Петра Могилы: но когда Владиславъ IV, по неотступному его ходатайству, изъявилъ твердую свою волю о преобразования кіевобратскаго училища; тогда заспорили о переименовании его въ академію. Могила уже не счелъ нужнымъ гнаться за именемъ, когда самое дѣло было сдѣлано, и 14 марта 1633 года получилъ желаемую привиллегію на образованіе коллегіи(175). Не смотря однакожъ на то, что грамата эта написана была въ самомъ о-

16

гранцченномъ смыслё, коронный великій канцлеръ Жадзикъ, епископъ хелмскій, в подканплеръ коронный фома Замойскій не захотым приложить къ ней своихъ печалей<sup>(176)</sup>.

Въ 1633 году Петръ Могила возвратился въ Кіевъ и объявилъ себя митрополитомъ. Престаръдый Исаія Купинскій немедленно перевхалъ изъ Михайловскаго монастыря въ Кіевопечерскую Лавру, глъ 1634 года и скончался<sup>(177)</sup>.

# ГЛАВА ДЕСЯТАЯ.

Digitized by Google



ветръ ногила.

Война между Польшею и Великой Россіей. Уніаты снова поднимаются противъ православныхъ. Могила возвращаетъ и возобновляетъ Софійский соборъ. Занятія его по училищу. Преобразоване школы. Пожертвованія Могилы и прочаго братства. Интриги језуитовъ. Возстание кјевлянъ на братскую школу. Апологія Коссова. Кіевляне успоковны. Костелъ домнинканскій. Уніатскій митрополить Рафаиль Корсакъ. Грамата Владислава іч богоявленскому училищу. Угнътеніе Малороссім. Козапкія войны. Новые происки іезуитовъ. Безмятежность кіево-братскаго училища. Обезпечение его въ содержании. Распредъление классовъ. Классы низшие. Классы средніе. Пінтика и реторика. Діалектика. Любовь воспитанниковъ къ словеснымъ наукамъ. Классы высще. Философія. Холодность воспитанниковъ къ этой наукв. Друтія науки, входившія въ классъ философскій. Богословіє. Причины цвътущаго его состояния. Руководства по богословію. Гомильтика. Великая и малая инструкция. Преподавание языка латинскаго. Авдиторы. Нотаты. Субботки. Экзерцици и оккупации. Соревнование учениковъ. Саlculum. Языкъ славянский. Бъдность преполавания его въ коллегии. Теоретическое изучение и филологическая разработка русскаго слова. Граматика львовская. Граматика Зизанія. Граматика Смотрицкаго. Словарь Зизанія. Памва Берында и словарь его. Преподаваніе греческаго языка. Польский языкъ. Начальствующия лица въ коллегия. Ректоръ и обязанности его. Префектъ. Суперъ-интендентъ. Визитаторы. Сеніоры. Директоръ, Цевзоры. Ма-GISTRI SODALIUM. ИНСПЕКТОРЫ. КАЛЕФАКТОРЫ. СТУДЕНТЫ И УЧЕНИКИ. НАИМЕНОВАНІЕ кієвскаго училища кодлегієй. Патріотическое слово Петра Могилы и слъдствіе того для коллегіи. Завъщаніе Петра Могилы. Его пожертвованія въ пользу кол-легін. З1 декабря. Послъднее слово о Могилъ. Состояніе коллегіи послъ Петра Могилы. Ректоры коллегія: Трофямовичъ Ислія. Початскій Софрошій. Оксеновичъ Игратій. Кононовичъ Іосифъ. Гизель Иннокентій. Наставники: Галятовскій Іоанникій. Славеннцкій Епифаній. Сатановскій Арсеній. Замъчательные воспитаеннки: Барановичъ Лазарь. Домецкій Гавріилъ. Іовлевичъ Игнатій. Радивиловскій Антоній. Савеловъ Іолкимъ. Софоновичъ Өеодосій.

#### 1633-1647.

Въ первый годъ вступленія Петра Могилы на кіевскую митрополію возгорѣлась война между Польшею и Великой Россіей. Оскорбляемый явною непріязнію Поляковъ, царь Михаилъ Өедоровичъ выслалъ противъ нихъ огромное войско, снабдивъ его всякими боевыми снарядами и назначивъ главнымъ полко-

водцемъ воеводу, боярина Шевна. Но походъ этотъ кончился весьма неудачно: при заключения мира Русские должны были уступить Полякамъ Черниговъ, Новгородъ-Съверскъ и Смоленскъ<sup>(178)</sup>.

Пользуясь такимъ неблагопріятнымъ для нашего отечества оборотомъ дѣлъ, и выставляя на видъ сочувствіе Малороссіянъ къ общему дѣлу всей Россіи, митрополитъ уніатскій Веляминъ-Рутскій сильно началъ настаивать на то, чтобы отнять у Петра Могилы кіевскую митрополію: но благодаря твердости нороля Владислава IV и зоркой блюстительности Могилы, опасноств эта была отвращена. Мало того, конститупіею 1635 года нодтверждены вновь привиллегіи православныхъ.

Не медля ни мало, митрополить Петръ Могила отобралъ отъ уніатовъ и соборъ и монастырь Софійскій. Враги православія, зная напередъ, что они недолговѣчные тутъ хозяева, спъшили сколько можно воспользоваться вотчинами и совровищами софійскими, и самый храмъ до того ободрали, повредили и опустошили, что пастырю-возобновителю стоило болышихъ трудовъ и издержекъ очистить только его отъ развалинъ и кучи Опасаясь за прочность въковъчныхъ стънъ, сору и щебня. подточенныхъ невѣжественною злобою изувѣровъ. Петръ Могила вельль наложить съ боковъ надъ нижними боковыми пристиками вровень съ Ярославовою церковью по двѣ верхнія галлереи, а западный присвнокъ остался крыльцомъ. Кромв этого, до самаго верха придѣланныхъ галлерей подведены контреорсы или быки. Такимъ образомъ древняя Ярославова церковь скрылась въ этихъ прибавленіяхъ; по крайней мѣрѣ она хранится въ нихъ въ цёлости, какъ драгоцённый перлъ въ ковчегѣ.

Но: Могилѣ предлежалъ важнѣйшій трудъ возобновить древній порядокъ церковныхъ чиноположеній и обрядовъ по всей: православной іерархіи: Уніаты коснулись нечистой своей ру-

кой и этой святыни; они даже постарались истребить изъ памяти тотъ уставъ церковный, какого держался Кіевъ<sup>(179)</sup>. Для возобновленія православной обрядности во всей ея чистоть, Могила издалъ прежде всего церковный служебникъ и наконецъ полный требникъ, — плодъ неусыпной своей заботливости о благосостояніи Церкви православной.

Исправывъ такимъ образомъ собственно по кіевской іерархій самое необходимое, Могила обратился къ кіево-братскому училищу. Онъ подарилъ ему съ перваго раза хуторъ Познаковщину, и потомъ занялся внутреннимъ его преобразованіемъ. Подчинивъ своей власти заведенный имъ въ эту пору братскій қодлегіатскій монастырь<sup>(180)</sup>, Могила, слѣдуя примѣру академіи краковской, открылъ въ своей школѣ полный курсъ наукъ словесныхъ, начиная съ нижнихъ классовъ до философіи и богословія, завелъ библіотеку и типографію, которая впрочемъ недолго тамъ существовала, а была соединена съ лаврскою. Вмѣстѣ съ этимъ кіево-братская школа была переименована въ кодленю, и возведена на степень первоклассныхъ училищъ, а для приготовленія учениковъ въ новообразованную коллегію, Цетръ Могила основалъ особую школу въ Винницѣ, мѣстечкѣ, принадлежавшемъ прежде Лаврѣ.

Воспитанники училищъ были раздѣлены на два разряда: выстій и низшій. Къ первому принадлежали студенты богословія и философіи, называвшіеся sodales Majoris Congregationis, ко второму ученики реторики и низшихъ классовъ, носившіе наименованіе sodales Minoris Congregationis. Съ этимъ вмѣстѣ построена и конгрегаціонная училищная церковь во имя благовѣрныхъ князей Бориса и Глѣба<sup>(181)</sup>. Въ настоятели этой церкви назначенъ былъ іеромонахъ, обыкновенно бывшій учителемъ реторики, который потому назывался Pater Congregationis. Впрочемъ для служенія, происходившаго здѣсь только по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ, опредѣленъ былъ особый изъ

учителей же священникъ бълаго духовенства, который бывалъ и духовникомъ воспитанниковъ, напутствовалъ больныхъ таинствами и погребалъ умершихъ.

Обновляемая внутри, кіевская коллегія видѣла умноженіе своего благосостоянія и съ внѣшней стороны. Гетманъ Пстрижицкій и все кіевское дворянство, въ самый годъ прибытія Петра Могилы на митрополію, дали училищу въ вѣчное владѣніе сельцо Борщаговку. Въ 1632 году оно получило отъ нѣкоего Криштофа Сулимовскаго дворовое мѣсто<sup>(162)</sup>, да по духовной записи мѣщанина Семена Татарина дворъ со строеніемъ на криницкой землѣ. Привилегіею Владислава, короля польскаго, пожалованною 1636 года, позволено братству провести трубами воду въ монастырь, а по данной Өедора Семенова 1643 года, коллегія пріобрѣла дворовое мѣсто на Подолѣ<sup>(163)</sup>.

Такое возвышение киевской коллегия не могло быть пріятно iезуитамъ и монахамъ другихъ орденовъ, основавшимъ еще прежде того свои училища. Отчаявшись победить коллегію открытою силою, они ръшились прибъгнуть къ злобной хитро-Изъ подъ руки стали они распускать слухи, что вновь сти. сформированная коллегія отнюдь не есть православное училище, что самъ Петръ. Могила есть не русскій, а какой-то злонамѣренный выходецъ, что онъ нарочно, для развращения простаго народа, посылалъ за границу молодыхъ людей, которые, воротившись оттуда аріанами, кальвинистами и лютеранами, нынъ въ качествъ наставниковъ юношества распространяютъ ученіе, совершенно противное православію. Такіе толки расходились въ народѣ съ необыкновенною быстротою. Преподаваніе наукъ на языкъ латинскомъ служило какъ бы подтверждениемъ клевсты, распускаемой іезуитами и ихъ клевретами. Простодушные кіевляне начали уже неблагосклонно смотръть на коллегію, и воспитанниковъ ся величали бранчивымъ названіемъ датинниковъ и уніатовъ. Поджигаемые католическимъ духо-

венствомъ, они требовали, что если ужь нельзя обойтись безъ иностраннаго языка, то чтобы вмёсто латинскаго введенъ былъ греческій, и наконець стали приступать съ угрозами къ стёнамъ самой коллегия. Около 1634 года волнение это достигло высшей степени; толпами стекались козаки, подущаемые нѣкоторыми неучеными священниками изъ православныхъ, и требовали немедленнаго прекращенія ученія, угрожая въ противномъ случав убить и Петра Могилу и всъхъ коллегіальныхъ учителей. Коссовъ, на первой страницъ своей апологіи, пишетъ, что наставники однажды уже приготовились исповедію къ смерти. »Это было такое время, говорить онъ, когда мы, исповъдавшись, ежеминутно ожидали, что шляхта вздумаеть начинять нами дивпровскихъ осетровъ, или когда одного огнемъ, а другаго мечемъ отправятъ на тотъ свътъ«. Едва кое-какъ могли образумить бунтовщиковъ. Сильвестръ Коссовъ, бывшій на ту пору префектомъ коллегіи и лично защищавшій ее словомъ убѣждевія отъ нападений неблагоразумныхъ ревнителей чистоты въры, написалъ въ послъдствіи апалогію(184), въ которой, изъяснивъ различіе догматовъ аріянскихъ, кальвинскихъ и лютеранскихъ отъ православныхъ греко-россійскихъ, увѣряетъ, что преподаватели коллегіи совершенно далеки отъ всего, что противно в'врѣ истинной, и хотя они сами и обучались въ иностранныхъ академіяхъ, но всѣ истинно православные и всегда твердо стоятъ въ Что касается до преподаванія наукъ на языкѣ латинтомъ. скомъ и вообще до латини: то »самая главная необходимость, »говорить Коссовъ, въ латинскихъ школахъ та, чтобы бъдной »Руси нашей не называли глупой Русью. А то поъдетъ бъд-»няга Русянъ на трибуналъ, на сеймъ́ или на сеймикъ въ у-»вздный городской судъ или земскій, смотришь — bez laciny »placi winy (безъ латини безъ вины виноватъ): ни судьи, ΗИ »стряпчаго, ни ума, ни посла; глядить только то на того, то »на другаго, вытаращивъ глаза, какъ ворона«. Притомъ, доказываетъ Коссовъ, по привиллеги короля Сигизмунда III, полатинъ обучали и въ львовскомъ и въ виленскомъ православ-

номъ училищѣ, и однакожъ никто не ставилъ имъ этого въ упрекъ и поношение. А что теперь въ киевскихъ школахъ преподавание наукъ обширнъе, то за это надо благодарить Бога, ибо теперешнее русское юношество уже не имфетъ надобности фздить за образованіемъ въ какой нибудь Инго нытадтъ или Ольмюцъ; все то можно пріобрѣсти нынѣ дома. »Ты же, заключаетъ »свою апологію Коссовъ, исполненный святыни народъ Русскій, »при иныхъ, правахъ, прежде »помазанниками Божіими преемственно теб'я дарованныхъ, и »нынъ умиленнъйше проси, какъ милости, чтобы тебі не воз-»браняли сей манны свободныхъ наукъ, а чтобы удовлетворяя »твоей настоятельной потребности, позволяли источнику обще-»полезныхъ музъ разливаться у тебя океаномъ, при содъйстви »твоихъ же братій, утвержденныхъ въ древней твоей въръ. Ибо »тогда только церкви твоя наполнятся священниками просвъ-»щенными и богобоязненными; канедры твои процвътуть про-»повъдниками красноръчивыми; потомки твои, утвержденные »въ отеческой въръ и украшенные витійствомъ, философіею, »законовъденіемъ, прославятся мнѣніями, сужденіями, доводами »на вольныхъ сеймахъ, на трибуналахъ и земскихъ судахъ; »твои ходатаи по дѣламъ не преминутъ искать справедливости »у судовъ, какіе бы они ни были, и неусыпно ставутъ обере-»гать права твои. Мы же, ради ихъ и ради тебя и ради кле-»ветника, завистливо расточающаго клеветы на насъ, почитаемъ »себя обязанными молить Всевышняго, да благословатъ Онъ , »даровать нашей Сусаннь своихъ Даніпловъ«...

Къ счастію, невольное ослѣпленіе кіевлянъ продолжалось не долго. Они увидѣли, кому служили орудіемъ, и не только не мѣшали дѣтямъ своимъ поступать въ эти Horrea Apollinea, но еще усилили и свою собственную ревность различными приношеніями. »По благословенію Всевѣдущаго, говоритъ Коссовъ, »ихъ милости господа обыватели города Кіева и другихъ удѣ-»ловъ стали не только наполнять наши Horrea Apollinea дѣтьми

»своими, какъ муравьями, гораздо въ большемъ числѣ. чѣмъ »прежде, при нащихъ предшественникахъ: но и титуловать оныя »Геликономъ, Парнассомъ и хвалиться ими«.

Не смотря однакожъ на всю энергію, съ какою Петръ Могила приступилъ къ очищению своей паствы отъ католицизма и уніатства, онъ ни какъ не могъ совладать съ орденами монаховъ, вездъ, гдъ только можно, утверждавшихъ свои приходы и капитулы. Въ самомъ Кіевъ Доминикане въ 1640 году построили на Подолѣ новый великолѣпный Никольскій монастырь(185), въ которомъ генералъ-викарій русской доминиканской провинціи Іеронимъ Грабовъ-Гроховскій открылъ тогда же и капитулъ свой<sup>(196)</sup>. Намъстникъ Велямина-Рутскаго новый уніатскій митрополить Рафанль Корсакъ, не смотря на безспорный смысль королевской граматы, вздумалъ отстаивать и укръплять за собою дожизненныя права своего предмъстника: но Петръ Могила не допустилъ его до этого, и въ туже пору назначилъ Выдубицкій монастырь своему коадьютору, котораго впрочемъ не имѣлъ. Неусыпно радѣя о пользахъ богоявленскаго монастыря, Могила внушилъ бывшему тогда игумену онаго и ректору кол**легіи** Игнатію Оксеновичу-Старушичу ходатайствовать у короля о предоставлении братству во владъние двухъ киевскихъ церквей, Трехъ-святительской и Кресто-воздвиженской(187), остававшихся долгое время въ запустѣніи и потомъ перешедшихъ въ собственность частныхъ липъ. Просьба эта имѣла успѣхъ, и королевскою грамотою 1640 года богоявленскій игументь и братія его введены во владѣніе упомянутыми перквами со всѣми дворами, оброчными людьми, строеніями, грунтами, полями, сёнокосами, пастьбищами, озерами, прудами, садками и всякимъ инымъ имуществомъ и доходами, издревле принадлежавшими твмъ церквамъ<sup>(188)</sup>. Все это подтверждено было въ послѣдствіи времени (1650 г.) и граматою короля Яна Казиміра.

Но что значили всъ королевскія привиллегіи, всъ акты и

договоры для народа, которымъ управляли нъсколько своевольныхъ магнатовъ, котораго совъсть убаюкивала ісзунтская логика, въ основъ своей имъвшая честную ложь (pia fraus)! Ставя собственный произволъ себѣ закономъ, королевские чиновники притвсняли всякаго, не принадлежавшаго къ церкви католической, въ полномъ убѣжденіи, что они, если нужно, всегда найдутъ защиту въ высшихъ сановникахъ, постоянно окруженныхъ послъдователями Лойолы. Малороссіяне взялись за оружіе. Heсчастная для нихъ битва подъ Кумейками была началомъ бъдствій, едва прекращенныхъ граматой Владислава IV. Сеймъ 1637 года уничтожилъ все прежнія преимущества и привиллегія, отнялъ право свободнаго избиранія и сравнялъ регистроваго козака съ холопомъ. Іезуиты и уніаты ободрились, и стали настоятельные дыйствовать подъ защитой польского оружія и нодъ предлогомъ искоренения мнимыхъ мятежниковъ королевской власти. Напрасно честный и великодушный Владиславь IV старался оградить конституціонными граматами гонимыхъ сыновъ Церкви восточной<sup>(189)</sup>; напрасно выставлялъ онъ на видъ членовъ сейма страшный вредъ для самаго государства, происходящій отъ такихъ кровопролитій: ожесточенные магчаты начего не слушали, и вносили огнь и мечъ въ бъдствующую Украйну. Самый Кіевъ подвергался болье или менье жестокимъ опустошеніямъ, и только крѣпкая рука Петра Могилы могла удержать іезунтовъ и уніатовъ отъ неоднократныхъ покушеній на Софійскій и Михайловскій храмы; только имя его одного еще держало въ границахъ нѣкоторой умѣренности враговъ кіевской коллегіи. Все прочее подвергалось грабежу и раворению. Толны вооруженныхъ Поляковъ безпрепятственно расхаживали по узкимъ улицамъ первобытной столицы Руси святой, и считали себъ все позволеннымъ, не уважая ни святыни, ни пола, ни возраста. Подолъ, обнесенный деревяннымъ заборомъ съ такими же башнямя, и окопанный ничтожнымъ рвомъ, представлялъ самую жалкую защиту для жителей, которыхъ въ объихъ частахъ Кіева было всего отъ пяти до шести

132

тысячъ. Бопланъ нишетъ, что въ его время (около 1646 года) во всемъ Кіевѣ насчитывалось не болѣе десяти православныхъ церквей, да и то полуразрушенныхъ и ограбленныхъ<sup>(100)</sup>.

По истинъ удивительно, какъ въ такое бурное время Петръ Могила могъ удержать свою коллегію въ возможно-цвътущемъ состоянія! Все вокругъ волновалось и кипъло, а въ стънахъ богоявленскаго братства была тишина и спокойствіе, да слышался голосъ педагога, внушавшаго юному поколѣнію »належныя науки къ цвъченю побожнаго живота«.

Обезпеченная въ содержанія капиталамя, щедро отпускаемыми привиллегированнымъ опекуномъ своимъ, и доходами отъ селъ, деревень и дворовыхъ мѣстъ, коллегія кіевская при Петрѣ Могилѣ не имѣла большой надобности въ тѣхъ пособіяхъ, къ которымъ въ послѣдствія принуждена она была прибѣгать. Хотя Петръ Могила и учредилъ такъ называемыя конгрегація, имѣвшія цѣлію сборъ доброхотныхъ подаяній: но онѣ существовали только, какъ болѣе торжественный обходъ всѣхъ вписанныхъ членовъ училищнаго братства. Могущественное вліяніе Петра Могилы отстраняло отъ коллегія всѣхъ посягателей на какую бы то на было ея собственность, и воспитанники, равно какъ и наставники сего училища во сто разъ меньше чувствовали тѣ нужды, какія обременяли обывателей напаствуемаго города.

Естественно, что при такомъ благосостояніи училища, и науки, введенныя въ него Могилою, должны были находиться въ цвътущемъ состояніи. Съ пріумноженіемъ учебныхъ предметовъ послёдовало и отличное отъ прежняго распредѣленіе классовъ. Такъ какъ первою статьею училищной инструкцій поставлялось изученіе языковъ: латинскаго, славянскаго и греческаго, то для этого открыты были четыре низшіе класса. Въ первомъ изъ никъ обучели читать и инсать, но непремѣнно

на трехъ языкахъ, а не на одпомъ славянскомъ, какъ это было въ приходскихъ школахъ; этотъ классъ назывался Аналопею или Фарою. Во второмъ классѣ, именуемомъ Инфимой, пріучали учениковъ уже къ граматическому разбору, не заходя впрочемъ далѣе первоначальныхъ понятій. Въ классѣ Граматики прочитывались уже сполна граматики означенныхъ языковъ съ подробнымъ филологическимъ разборомъ; за тѣмъ ученики переходили въ классъ Синтаксимы, гдѣ они практиковались въ переводахъ съ означенныхъ языковъ на русскій и славянскій и обратно. Кромѣ сего здѣсь преподавали катихизисъ, ариеметику, нотное пѣніе и отчасти инструментальную музыку. Окончившій ученіе въ низшихъ классахъ переходилъ въ средніе, которыхъ было два: классъ поэзіи или Піитики, и классъ Реторики.

Замѣчательно такое распредѣленіе уроковъ словесности. Теперешнія наши понятія о поэзіи представляють ее, какъ вѣнепъ и высшее проявление обработаннаго ученымъ образомъ слова человѣческаго: но не такъ было въ то время. Коллегія разумѣла поэзію, только какъ artem pangendi versus — какъ искуство сплетать вирши, и конечно, потому поставила ее прежде реторики, что по опыту знала, что это ремесло не требуетъ большаго труда и строгой последовательности мыслей, особенно подъ защитой нарочно придуманной для этого вольности піятической (licentia poëtica), что механическая работа стихосложенія сама собою вызываеть слово за словомъ, особенно, если стихи еще не чуждаются рифмы: тогда уже и мысли самыя, говоря словами Пушкина, двъ придуте сами, третью приведуте. А всякій порядочный ученикъ переходилъ изъ синтаксимы въ поэзію съ огромнымъ запасомъ равнозначащихъ выраженій, эпитетовъ и сближенія понятій. Надобно было придумать средство къ установкъ всего этого въ какомъ нибудь порядкъ, и для сего тогдашніе ученые признали лучшимъ извѣстное количество слоговъ, метръ, цезуру и проч. Невольно этими услов-

ными берегами стъснялось разливное море словъ и понятій, накопленныхъ отъ неизбъжныхъ справокъ съ лексиконами при синтаксическихъ переводахъ, и отъ критическаго выбора того или другаго болѣе годнаго выраженія. Стѣсняемый правилами піятики, ученикъ свободнѣе потомъ писалъ въ классѣ реторики, которая уже не предписывала ему ни метра, ни цезуры, а между тъмъ онъ тутъ являлся уже пріученнымъ къ обдумыванію каждаго ставимаго на бумагу слова. Но пріучая механическимъ слаганіемъ виршей къ правильному сочетанію понятій и предложеній, наставники поэзіи въ тоже время сообщали своимъ питомцамъ современныя свъдънія о всъхъ родахъ и видахъ поэзія, начиная отъ эпопеи до простой надписи на какомъ либо памятникв. Такимъ образомъ въ учебникв, дошедшемъ до насъ отъ времени Петра Могилы (1637 г.) усматриваемъ, что тогда трактовали о происхождения, достоинствѣ и значения поэтовъ, о томъ, что можетъ быть предметомъ поэтическихъ произведеній, и какъ раздъляется поэма, что такое эпонея, комедія, трагикомедія, трагедія, буколическая, элегическая, идиллическая, дидактическая и сатирическая поэзіи и наконецъ истолковывали всѣ виды эпиграмы или надписей(191).

Миеологія, считавшаяся необходимой принадлежностью поэзіи, была преподаваема въ коллегіи съ нарочитой обширностью и съ малѣйшими подробностями. Знаніе этой науки было до того развито въ воспитанникахъ, что кромѣ стихотворныхъ издѣлій, наполняемыхъ всѣми богами языческаго Олимпа, не свободны были отъ миеологическихъ примѣненій даже и такія сочиненія, которыя легко могли бы обойтись безъ этого. Самые проповѣдники и богословы рѣшались иногда облекать христіанскія истины въ одежду языческую, не подозрѣвая ни мало въ простотѣ сердца неприличія такихъ сочетаній<sup>(192)</sup>.

Преподавание реторики ничёмъ не отличалось отъ того, какимъ оно было въ знатнёйшихъ того времени высшихъ ев-

Digitized by Google

ронейскихъ училищахъ. Въ руководствахъ, относящихся къ XVII вѣку, реторику раздѣляли то на двѣ, то на три части: но каждая изъ нихъ имѣла предметомъ свовмъ одно и тоже. Сначала говорили объ изобрѣтеніи мыслей, потомъ о расположеніи и наконецъ о выраженіи. Къ этому иногда были присовокупляемы правила, какъ сочинять рѣчи и письма поздравительныя, привѣтственныя, благодарственныя, просительныя, прощальныя и надгробныя. Этимъ по большей части и ограничивался курсъ реторики<sup>(193)</sup>.

Впрочемъ въ составъ ея входили иногда и изслѣдованія о церковномъ краснорѣчіи: но эта наука, какъ и слѣдовало, отнесена была къ классу богословія и преподавалась уже тѣмъ, которые имѣли въ непродолжительномъ времени поступить въ проповѣдники слова Божія.

Съ реторикою была иногда соединяема и діалектика, составлявшая какъ бы переходъ отъ наукъ собственно словесныхъ къ наукѣ свободнаго мышленія. Это былъ непрерывный рядъ схоластическихъ диспутацій, изъ которыхъ каждая подраздѣлялась на нѣсколько вопросовъ, и потомъ на нѣсколько болѣе частныхъ пунктовъ, дробилась далѣе на частнѣйшія положенія, которыя съ своей стороны вызывали по нѣскольку возраженій и наконецъ опроверженій. Посредствомъ такой почти механической работы молодые умы заранѣе приготовлялись къ ловкости и оборотливости мышленія и къ критическому принятію того, что готовила имъ каеедра философіи<sup>(194)</sup>.

Классы реторики и поэзіи никогда не были скудны слушателями; ибо тутъ именно преподавалось то, что было самымъ необходимымъ по тоглашнимъ обстоятельствамъ училища. Съ готовой привѣтственною рѣчью или праздничными виршами школьникъ всегда былъ не лишнимъ на домашней пирушкѣ какого нибудь зажиточнаго обывателя, и возвеличивъ такимъ об-

разомъ своего мялостивца, имѣлъ полную надежду уйти отъ него не съ пустыми руками. Замѣчательно, что на изученіе сихъ двухъ видовъ словесности полагалось всего только одинъ годъ, а между тѣмъ и этого короткаго срока достаточно было для того, чтобъ воспитанники переходили въ высшій классъ уже довольно приготовленными; значитъ, въ синтаксимѣ они развивались уже въ совершенствѣ и являлись въ словесной аудиторіи съ немальнъъ запасомъ свѣдѣній въ языкахъ, какъ существенномъ условіи ихъ успѣховъ въ дѣлѣ сочинительскомъ.

Высшихъ классовъ было два: философский и богословский. Кіевская коллегія, поставлевная Могилою на ряду съ знаменитъйшими училищами Европы, съ самаго преобразованія своего, повела науку той стезей, какою она шла у прочихъ просвъщенныхъ націй. Но вмёсте съ этимъ коллегія устранила философію отъ всякаго вліянія на ученіе евангелія, и потому-то, оставаясь вёрною данному ей направленію, она никогда не имъла въ нашемъ отечествѣ того опаснаго и мятежнаго характера, какой раскрывался въ ней время отъ времени на западъ Европы и разразился потомъ въ возмутительныхъ ученіяхъ, ниспровергнувшихъ благосостояніе цѣлыхъ народовъ. Осторожные преподаватели въ древней коллегіи оставляли метафизику, какъ соприкасавшуюся слипікомъ часто съ богословіемъ, самою меньшею и почти незамътною частію философіи. Корифеемъ этой науки въ то время былъ Аристотель. Несокрушимое владычество его процвътало и тогда, когда Англія уже имъла Бэкона (Bacon) и Локка, а Франція Декарта. Подражая въ этомъ отношенія старъйшимъ училищамъ въ Европъ, кіевская коллегія тоже вела у себя философскую науку по указанію Аристотеля. Дошедшія до нашего времени руководства, относящіяся къ XVII въку, всъ составлены по одному образцу, и обыкновенно раздълены на три главныя части: философію умственную или логику, естественную или физику и божественную или метафизику. Первой части почти всегда предшествовала діалектика, въ ко-

- 18

торой прежде всего разсуждаемо было о законахъ, руководствующихъ разсудовъ въ его дъйствіяхъ. Сообщивъ свъдънія о самомъ законъ и его природъ, діалектика приступала къ раскрытію перваго разсудочнаго дела, именно: составленія понятій, за твмъ предложеній и наконець доказательствъ, или силлогистическихъ умозаключений. Такимъ образомъ это была какъ бы теоретическая часть философіи умственной; нарицаемая же логика становилась въ этомъ случав наукою прикладною, ибо тъже самые законы мышленія она прилагала только къ разнымъ случайностямъ умственнаго дъланія. Вторая часть науки ФИЛОСОФСКОЙ — ФИЗИКА СЫЛА ОБШИРИВЕ ВСВХЪ: Общее начало всвхъ нещей, матерія, форма и ихъ видоизмѣненія; природа и свойство предметовъ видимыхъ, и жизнь ихъ, какъ самихъ въ себъ, такъ и внѣ себя; безконечное въ его качествахъ; пространство, время и физическая пустота; законы общаго движения; наконецъ душа вообще и душа разумная со всѣми ея силами и способностями — вотъ предметы, которыми занималась естественная ФИЛОСОФІЯ ВРЕМЕНЪ ДАВНОМИНУВШИХЪ. Остальная часть, вменовавшаяся философіей божественной или метафизикой, была ограничиваема лишь разсужденіями о существѣ возможномъ, какъ произведении ума философствующаго и наконець о существахъ безтѣлесныхъ.

Изъ этого краткаго обзора видно, что на философской каоедрѣ были предлагаемы и разбираемы всѣ тѣ вопросы, какими оглашались въ то время обширнѣйшія аудиторіи европейскихъ университетовъ. Но не смотря на то, что коллегіальное начальство старалось поддерживать любовь къ этой наукѣ, включивъ адептовъ ея въ разрядъ Majoris Congregationis; не смотря на то, что для слушанія философіи положено было ровно два года, — суровая строгость и головоломная сухость этой науки какъ будто пугала пылкихъ сыновъ Украйны. Они уважали ее, даже поставляли за честь себѣ отличаться діалектической тонкостью: но тѣмъ дѣло и кончалось. Искренно, всей душой

привязаться къ этой наукѣ, погрузиться, такъ сказать, въ глубину ея ни у кого не доставало охоты. Какъ будто въ духъ и душу воспитанниковъ православной коллегіи вросло то правило совътованія о благочестіи, которымъ повелѣвалось »всею »душею въ смиренномудріи утверждаться на догматахъ и пи-»саніяхъ святыхъ отцевъ вселенскихъ, а не основываться на »латинскихъ силлогизмахъ и хитро ими извращенныхъ писаніяхъ »и не обучаться имъ«<sup>(195)</sup>. Ихъ не прелыщало и то, что въ этомъ классѣ преподаваемы были геометрія и астрономія<sup>(196)</sup>; хотя и обучались они этимъ наукамъ, но мысли ихъ были устремлены на другой важнѣйшій предметъ.

Выше всёхъ наукъ въ кіевской коллегія стояло богословіе, какъ предметъ, характеризующій спеціальность этого училища. »Еслибы изшедшіе отъ насъ, говоряль одинъ депутать на сеймѣ »1620 года, не возстали на насъ: то такія науки, такія учи-»лища, такое число достойныхъ ученыхъ людей не явились бы »въ русскомъ народѣ; ученіе въ храмахъ нашихъ по прежнему »было бы покрыто пылью нерадънія«(197). Мы уже видёли, что было причиною возникновенія училищъ на юго-западѣ Россіи; знаемъ, съ кѣмъ приходилось вступать въ религіозное состязаніе защитникамъ православія, и потому не сочтемъ удивительнымъ, что богословіе въ то время было преимущественнѣйшею наукой. Оно читалось съ величайшей обширностію и отчетливостью, и потому полный курсъ богословія оканчивался не иначе, какъ въ четыре года. Всякій вопросъ по неволѣ сталкивался съ убъжденіями и върованіями, противными духу православія, и отъ того преподавание этой науки неизбъжно принимало характеръ нѣсколько полемическій, и слѣдовательно въ высшей степени интересный, по соприкосновенію и частному обращенію слушавшихъ уроки съ лицами неправовърующими. Если присовокупить къ сему и то еще, что преподавателями богословія избираемы были люди самые учентише и читали его съ искреннимъ увлеченіемъ: то ни мало не покажется удивительнымъ,

что наука эта была въ самомъ цвътущемъ состояни въ древней кіевской коллегіи.

Вся Европа состояла тогда подъ игомъ такъ называемаго схоластицизма, которому подчинены были даже и такія науки, какъ богословіе. И здѣсь господствовалъ Аристотель съ своей стѣснительной систематичностью, съ узкими формулами своей методики. Всѣ заведенія руководствовались, по части богословія, системою Оомы Аквината, носившаго пышное названіе Doctoris Angelici et Divini, и только лучшій изъ тогдашнихъ университетовъ парижскій рѣшился отступить отъ этого авторитета, издавъ въ 1658 году свою особую систему богословія: Summa Theologiae Scholasticae: но и она, какъ видно изъ самаго заглавія, закована была все въ тѣже оковы схоластицизма, какія лежали на всѣхъ прочихъ руководствахъ по сему предмету.

Первые наставники могилинской коллегии, сами воспитавщіеся за границей, не смѣли съ перваго же раза измѣнить авторитету, руководившему ихъ въ изучени важнѣйшей изъ наукъ. Тотъ же Оома Аквинатъ явился и въ Россіи съ своей системою<sup>(199)</sup>. Его придерживались, какъ школьнаго руководителя: но живые интересы, затрогиваемые современными событіями, неизбѣжно должны были вызывать наставниковъ на рѣшеніе такихъ вопросовъ, о которыхъ Аквинатъ въроятно и не думалъ. Нельзя было миновать тёхъ мнёній, которыя ревностно были распускаемы между народомъ и служили въ подрывъ православію: ибо въ Кіевѣ было все — и католицизмъ и лютеранство, и уніаты и армяне и кальвинисты и социніане и наконецъ евреи. Спорный вопросъ невольно заставлялъ преподавателя отрываться отъ Аквината и вести ръчь не »латинскими силлогизмами«, а отъ догматовъ и писаній святыхъ отцовъ восточныхъ. Системы. богословскія, въ непродолжительномъ послѣ сего времени появившіяся въ кіевской коллегіи, отличающіяся своеродностію взгляда и особенностію плана, служать очевиднымь доказатель-

ствомъ того, что въ дѣлѣ богословствованія наши ученые не довольствовались европейскими образцами и пошли дальше, оставивъ назади своихъ руководителей.

Въ классъ богословія, какъ выше упомянуто, была преподаваема и гомилетика: но подчиненная общимъ реторическимъ пріемамъ, она мало была приспособлена къ высокому дѣлу проповъданія слова Божія. Тогда не считалось не приличнымъ святыя преданія Церкви мѣшать съ баснями миеологическими, нападать на противника со всъмъ жаромъ полемики безъ большой разборчивости въ выраженіяхъ. Самое расположеніе бесъдъ и поучений неизбъжно подчинялось классическимъ образцамъ, и превосходное на римскомъ форумѣ ошибочно почиталось хорошимъ и на каеедръ церковной. Но не смотря на недостаточность школьнаго преподаванія гомилетики, всѣ наставники коллегія, согласно волѣ и распоряженію мудраго основателя ея, обязаны были говорить поучения въ храмъ Божіемъ. На всякій воскресный и праздничный день назначаемъ былъ очередной коллегіатъ, который проповѣдывалъ въ большой братской церкви. Кромѣ этого установлены были такъ называемыя инструкции, изъ коихъ одна называлась великою, а другая малою. Первую составляли поученія, которыя были произносимы чрезъ весь годъ передъ позднею литургіей учителемъ реторики или префектомъ въ классъ реторическомъ. Предметомъ этой инструкціи было систематически-послѣдовательное истолкованіе какой либо цѣлой книги изъ ветхаго, а чаще изъ новаго за-Кромѣ воспятанняковъ, обязанныхъ непремѣнно бывать вѣта. на этой инструкцій, къ слушанію ея безпрепятственно были допускаемы и лица постороннія, и особенно богомольцы, приходившіе изъ дальнихъ странъ на поклоненіе святынѣ Кіева. Малая инструкція состояла въ изъясненіи народу православнаго катихизиса. Это дълалось на ранней объдни, для чего избираемъ былъ одинъ изъ младшихъ учителей, который въ течени пълаго года являлся на каоедръ перковной съ своими поученіями.

Главнъйшимъ изъ языковъ, преподаваемыхъ въ древней коллегія, былъ языкъ латинскій. На него было обращено особенное внимание какъ потому, что онъ былъ, по выражению патріарха Пансія, »благопотребенъ тогда кіевлянамъ, яко между латинами живущимъ«<sup>(199)</sup>, такъ и по той причинѣ, что это былъ классическій языкъ, на которомъ во встхъ европейскихъ училищахъ преподаваемы были всъ вообще науки. Безъ этого языка нельзя было пріобрѣсти названіе образованнаго человѣка. За тожь въ кіевской коллегіи приняты были всѣ мѣры, чтобы усовершить воспитанниковъ въ знаніи латини. Едва ребенокъ поступалъ въ шкоду, ему тотчасъ давали въ руки латинский букварь, и отчета въ заданномъ урокъ требовали гораздо строже, чёмъ по другимъ языкамъ. Придти въ училище съ невыученнымъ урокомъ и скрыть свое незнаніе не было никакой возможности: ибо пока доберется учитель до ученика, онъ обязанъ былъ проговорить свой урокъ предъ однимъ изъ прилежнъйшихъ своихъ товарищей, которому поручаемо было наблюдение и надзоръ за успѣхами нѣсколькихъ человѣкъ. Этотъ строгій блюститель, называвшійся авдитороме (auditor), выслушавъ одного изъ подвѣдомственныхъ себѣ, подъ личной отвѣтственностью отмѣчалъ степень его знанія вли незнанія на листѣ<sup>(200)</sup>, называвшемся нотатою или эрратою (notata s. errata) и представлялъ ее учителю, который по этому безъ труда могъ знать успѣхи и прилежание каждаго изъ своихъ учениковъ. Потачка или послабление со стороны авдитора строго была взыскиваема; виновный лишался авдиторскаго званія, и иногда подвергаемъ былъ и тълесному наказанію. Отъ обязанности сдавать уроки избавлялись только двое или трое самыхъ отличныхъ учениковъ и выслушивали самихъ авдиторовъ, называясь по этому auditores auditorum. Они уже непосредственно состояли подъ вѣдомствомъ учителя и только ему отдавали отчетъ въ своемъ знания. Въ каждую субботу происходила главная репетиція за цълую недѣлю и сличались отмѣтки въ нотатахъ; оказавшіеся лѣнивыми

тутъ же получали приличное вразумленіе. Это называлось тогда . субботками (sabbativa).

Сверхъ этого ученики занимаемы были переводомъ латинскихъ авторовъ на языкъ русскій. Это происходило двоякимъ образомъ: устно и письменно. Последнямъ деломъ ученики занимались и въ школѣ и дома; школьныя ихъ задачки называлась экзерциціями (exercitiæ), а домашнія оккупаціями (occupationes). Для послёднихъ ученики имёли особыя разрисованныя тетради, связанныя въ порядкъ, съ надписью: Liber diligentiarum — тетрадь занятій, или Codex laborum — книга трудовъ, или просто Labor — трудъ и Occupationes — упражнения Школьныя задачки всегда были оканчиваемы въ самомъ классъ и подавались учителю, который, прочитавъ ихъ. у себя дома и подчеркнувъ, а иногда и поправивъ ошибки, наутро возвращалъ ученикамъ съ приличною рецензіей, соотвътственно уже даннымъ правиламъ<sup>(201)</sup>. Домашнія упражненія были предварительно показываемы авдитору, который, по мъръ силъ своихъ, исправлялъ ихъ и представлялъ потомъ учителю съ надписью: correcta: 'лучшіе же изъ учениковъ подавали свои тетради прямо учителю, означая на нихъ: non correcta.

Такія задачки дѣлались иногда средствомъ къ соревнованію учениковъ между собою; въ такомъ случаѣ на тетради надписывалось: de calligraphia (въ чистописаніи), de diligentia (въ прилежаніи), de loco (о мѣстѣ), de erratis (на счетъ большаго или меньшаго числа ошибокь). Соревнователь указывалъ и имя одного изъ своихъ товарищей, съ которымъ вступалъ въ такой споръ. И если въ претензіи своей онъ оказывался достойнымъ требуемаго преимущества, въ такомъ случаѣ получалъ должное; буде же затронутый ученикъ не только не уступалъ ему, но даже превосходилъ своего противника въ затѣянномъ имъ спорѣ: тогда ему предоставлялось право искать удовлетворенія, и те-

традь обиженнаго такимъ совмѣстничествомъ требовала несостоятельному претенденту розогъ (de plagis). Иногда эти упражненія бывали средствомъ получить то, въ чемъ нуждался бѣдный школьникъ. На уцѣлѣвшихъ тетрадяхъ мы читаемъ надписи: de pane (o хлѣбѣ), de candella (o свѣчкѣ), de indutio (объ одежѣ), de calceis (объ обуви), — и грустно становится, когда подумаешь, какимъ лишеніямъ обрекали себя эти люди, которыхъ удерживала при школѣ одна лишь жажда къ просвѣщенію, — грустно, но вмѣстѣ съ тѣмъ и отрадно, ибо знаешь, что изъ этихъ горемыкъ выходили потомъ знаменитые пастыри Церкви, ученые и государственные мужи.

Воспитанники низшихъ классовъ и особенно синтаксимы непремънно обязаны были объясняться между собою на языкѣ латинскомъ, хотя бы то было внѣ школы. Провинившійся въ этомъ или сказавшій что либо граматически-неправильно, тотчасъ получалъ отъ товарища calculum — узенькій, столпцеватый бумажный свертокъ, вложенный въ небольшой футляръ. Имѣющій эту явную улику своего преступленія всѣми силами старался сбыть calculum кому либо менѣе его осторожному и опытному въ языкѣ латинскомъ, — и горе, если этотъ свертокъ оставался у кого нибудь черезъ ночь! Авдиторъ отмѣчалъ тогда: pernoctavit apud dominum N (переночевалъ у господина такогото), и бѣдный dominus подвергался стыду и поношенію отъ своихъ товарищей, да сверхъ того и тѣлесному наказанію отъ учителя.

За латинскимъ языкомъ слѣдовало изученіе языка славянскаго и мѣстнаго русскаго<sup>(202)</sup>: но что это были за языки! Странная и нескладная смѣсь польскихъ и малороссійскихъ выраженій — вотъ та рѣчь, которая иногда встрѣчалась между лучшими сословіями, говоримъ: иногда, потому что въ высшемъ классѣ болѣе любили говорить по-польски, чѣмъ древнимъ, прекраснымъ

языкомъ, уцвивнить въ народныхъ думахъ и песняхъ, и несколькихъ договориыхъ и актовыхъ сдълкахъ. Въ самомъ низшемъ слоъ общества оставалось, правда, то сильное и неиспорченное нартие, которое такъ прельшаетъ насъ въ воззваніяхъ Хмельницкаго н его сподвижниковъ: но то былъ языкъ хлопский, и подавленная польщизною русская народность не замъчала, что враги ся посягали на одно изъ лучшихъ достояний народа, рабски поддълывавшагося подъ говоръ своихъ притеснителей. Представители кіевской учености, кажется, меньше всёхъ хотёли это видёть; оно и то сказать, въ полемико-ожесточенныхъ спорахъ за первъйшее достояние Руси православной некогда было выбирать слова и наблюдать чистоту слога; нужно было говорить съ противной партіей темъ языкомъ, который она лучше понимала, и Русскіе говорили: но въ ръчахъ ихъ, кромъ русской души, не было ни одного чисто русскаго оборота. Не могло этому горю пособить и изучение языка славянскаго, сохранявшагося въ «нигакъ церковныхъ; извъстно, что всякій языкъ совершенствуется не столько теоретическимъ изученіемъ, сколько практическимъ его употребленіемъ; посему-то школьное изученіе языка церковно-славянскаго приносило только ту пользу изучавыныть его, что позволяло понимать все, что пишется въ нашихъ священныкъ книгахъ: но какъ скоро доходило дёло до передачи или до объяснения техъ же самыхъ вещей народу, надобно было прибъгать къ наръчію, ходившему среди ого, и замънять вреврасное, но не совсемъ понятное слово дурнымъ, исковерканнымъ, но знакомымъ встить и каждому.

Тъмъ не менъе теоретическое изучение русскаго языка и чилологическое его изслъдование началось собственно на югозападъ России, и Киевъ въ этомъ отношении имъетъ едва ли не первую долю. Въ 1591 году студенты львовскаго училища составили полную елино-слявянскую граматику: но это былъ лишь нереводъ граматики греческой, и поелику въ ней нимало не взяты въ разсчетъ законы русской ръчи: то она и не могла

**19** ·

привиться къ слогу книжному. Черезъ пять лѣтъ послѣ этого (1596 г.) явилась славянская граматика львовскаго протојерея Лаврентія Зизанія. Это ужъ быль огромный шагь впередъ. Для русской рёчи указаны надлежащія формы; видно углубленіе въ характеръ и духъ самаго языка: но написанная наръчіемъ церковно-славянскимъ, бъло-русскимъ и польскимъ, она въ самой себѣ носила живое противорѣчіе тѣмъ правиламъ о чистотѣ и правильности русской рѣчи, которыя проповѣдывала, и сама »партаючи въ писмѣ и словахъ«, отнюдь не могла »отворить всёмъ умъ къ познанію въ преправый разумъ«<sup>(203)</sup>. Наконецъ въ 1619 году вышла въ свътъ граматика, которая, по опредѣленію автора, долженствовала быть »извѣстнымъ художествомъ благо и глагодати и писати учащимъ«. Это безъ всякаго сомнѣнія, было то руководство, которымъ пользовались воспитанники кіевской школы, въ бытность Мелетія Смотрицкаго преподавателемъ наукъ. Болъе въка прожила она, заслуживъ честь быть извъстною всей Россіи; самь великій творець русскаго слога Ломоносовъ изъ ней почерпнулъ первыя понятія о механизмѣ той молви, которую онъ потомъ геніемъ своимъ возвелъ »въ перлъ созданія«. Кіевская Академія по праву можетъ считать граматику Смотрицкаго законнымъ своимъ достояніемъ: ибо правила, изложенныя въ ней, слышала она изъ устъ самаго автора, здъсь же изучавшаго ту ръчь, которую уложилъ онъ потомъ въ умно-придуманныя формы<sup>(204)</sup>. Положимъ, ЧТО дальнѣйшее развитіе и усовершенствованіе языка далеко оставило за собой правила граматики Смотрицкаго: но и въ ней осталось многое, что доселѣ можетъ считаться незамѣнимымъ, не смотря на хитрости и мудрости новъйшихъ граматиковъ(205).

Рано юго-западъ Россіи началъ разработывать родное свое слово, какъ будто страшась за свое драгоцѣнное достояніе, съ каждымъ днемъ болѣе и болѣе заглушаемое чужеядными растеніями, щедро посѣваемыми отъ враговъ русской народности. Работа была механическая, не просвѣтленная наукою: но все

же въ ней виднълась мысль искренняя - сберечь и сохранить по возможности какое есть добро. Такъ поступилъ Лаврентій Зизаній при составленіи своего словаря<sup>(206)</sup>. Не пускаясь въ корнесловіе, не дълая никакихъ другихъ филологическихъ изслёдованій, онъ только собираль извъстныя ему русскія и славянскія слова, и объяснялъ ихъ иногда реченіями польскими и бѣлорусскими, какъ болѣе употребительными въ томъ краю. Очевидно, что ближайшею пѣлію такого собиранія было желаніе уяснить тв выраженія, которыя сделались уже не такъ доступными понятію слушавшихъ Зизаніевы уроки: но наука находитъ нынъ въ этомъ высшую пользу. Кіеву предоставлена была честь видъть у себя ученъйшаго филолога того времени, если не въ школѣ, то въ нѣдрахъ его изучившаго тотъ языкъ, которому онъ былъ чуждъ по своему происхожденію. Это былъ Памва Берында, молдаванскій уроженепъ, прибывшій въ Кіевъ въ началъ XVII въка. Его познанія и страсть къ ученымъ занятіямъ скоро нашля себъ должное упражненіе. Когда Кіево-печерская Лавра пріобрѣла себѣ стрятинскую типографію Балобана<sup>(207)</sup>, Берында опредѣленъ былъ къ ней начальникомъ. Тутъ-то раскрылась въ немъ та страсть къ филологическимъ изслъдованіямъ, которой мы обязаны первымъ, правильно составленнымъ славяно-русскимъ лексикономъ<sup>(206)</sup>. Его поразило богатство славянской молви, имъвшей »оквитое залецене (важное значеніе) »не толко отъ писмъ богословскихъ и гимновъ церковныхъ зъ »еллинского нимъ претлумачоныхъ (переведенныхъ) але (но) »изъ божественной литурги и иныхъ таемницъ (таинствъ), ко-»торыя ся тымъ языкомъ въ великой и малой Россіи, въ Сербіи, »Болгарія и по инымъ сторонамъ отправуютъ«. Ему прискорбно стало, что по причинъ трудности къ уразумънію нъкоторыхъ словъ славянскихъ и самая Церковь россійская многимъ »влас-»нымъ (собственнымъ) сыномъ своимъ въ огиду (недобрую славу) »приходитъ«, и для того онъ предпринялъ дѣло, котораго до него только едва коснулся Зизаній. Все было для Берынды средствомъ къ уясненію того или другаго слова: и польско-

русское наръчіе тогдашняго времени, и филологическія зам'ётки древнихъ писателей, и ссылки на свящ. книги, и языки еврейскій, греческій, латинскій и молдавскій.

Но всё эти многополезные труды были только частнымъ дёланіемъ мужей просвёщенныхъ. Изъ нихъ даже видно, что кіевская коллегія была крайне бёдна познаніями въ языкё чисто русскомъ, и что сами руководители ея въ этомъ дёлё не могли оторваться отъ того говора, который былъ общеупотребительнымъ въ Кіевѣ и во всей юго-западной Россіи. Темъ не менѣе школа, по мѣрѣ силъ и возможности, старалась очищать родную рѣчь отъ наносныхъ выраженій и значительно успѣвала въ этомъ, какъ увидимъ въ послѣдствіи.

Іезуиты, возмутившіе Кіевлянъ противъ коллегін, между прочимъ, и тѣмъ, что въ ней находится въ большомъ пренебреженіи языкъ греческій, къ явному предпочтенію предъ нимъ **јатинска**го, нѣкоторымъ образомъ имѣли основание. Хотя Коссовъ въ своей апологія и объщался поставить грецизмъ на такую степень, что онъ будетъ ad chorum, а латинь ad forum: но тёмъ дёло и кончилось; языкъ греческій и после этого ни какъ не могъ кръпко привиться къ школьному образованию віевскихъ коллегіатовъ. Патріархъ Паисій, въ граматѣ своей училищному братству, упоминаетъ, что языку греческому обучали тамъ только отчасти<sup>(209)</sup>. Главнъйшую причену сего должно искать въ томъ, что языкъ сей въ тогдашнее время былъ мертвымъ даже въ учебномъ отношении: ибо все относящееся къ школьному кругу въ цёлой Европё выходило в печаталось ва язынё латинскомъ, и слёдовательно, если взучение послёдиято было неизбѣжимою надобностію, то знаніе перваго могло быть тольно ученою роскошью, а въ то время не до нея было віевсявмъ коллегіатамъ. Впрочемъ нельзя сказать, чтобъ языкъ греческій быль вовсе въ пренебрежения; иначе коллегія не произвела бы

148

такихъ сланистовъ, качъ Славеницкій, Сатановскій и подобные имъ.

До Петра Могилы въ иколахъ кіевскихъ существовало преподаваніе и польскаго языка: но съ переименованіемъ опытъ въ коллегію и съ введеніемъ новой програмы, нарѣчіе польское исключено, какъ совершенно ненужное, главнѣе всего потому, что имъ говорило почти все народонаселеніе Кіева, а граматическое изученіе онаго не представляло никакого дѣльнаго результата. Такому исключению можетъ быть содѣйствовало еще и то обстоятельство, что нарѣчіе это принадлежало отъявленнымъ говителямъ православія и притѣснителямъ Украйны, поторые презрительно смотрѣли на угнѣтенный народъ и самый говоръ его прозвали хлопскима.

Главноначальствующими лицами въ коллегіи, какъ и прежде, были ректоръ и префектъ. Къ нимъ въ настоящую пору былъ присоединенъ суперъ-интендентъ и нъсколько учителей, въ въдомствъ которыхъ состояли товарищи братства младшаю (sodales minoris congregationis).

Обязанности ректора, какъ главнаго лица въ коллегіи, были многоразличны. Какъ игуменъ братскаго монастыра, онъ предсъдательствовалъ во всъдъ засъданіяхъ монастырежихъ и предстоятельствовалъ во время богослуженія, имъя ближайний надзоръ и наблюденіе за нравственностію иноковъ и всей братіи. По должности наставника, онъ занималъ обыкновенно каеедру богословія, исправляя въ теже время обязанность надзирателя и ревизора вилючительно по всъмъ частямъ училища. Въ силу этого наставники представляли ему свои учебные отчеты, составляемыя ими руководетва, а воснитанники ему, какъ главному јину. обязаны бывали дальнъйшей своей промощаи (ргошоце) въ высније классы. Для удостовърения въ успъхахъ учениновъ, принадлежавшихъ къ младшему братству (тановы сопуседствена),

Digitized by Google

кромѣ учительскихъ аттестацій, ректору были представляемы изъ низшихъ классовъ оккупаціи и экзерпиціи, а изъ среднихъ латинскіе, славянскіе и польскіе стихи, а также рѣчи и письма По разсмотрвній ихъ, ректоръ утверждалъ или разнаго рода. отмънялъ распоряженія наставниковъ о переводъ того или другаго ученика въ высшій классъ. Завѣдывая такимъ образомъ и монастыремъ и училищемъ, ректоръ имѣлъ въ непосредственномъ своемъ распоряжение общие монастырские и училищные доходы, и назначалъ, съ въдома значительнъйшихъ лицъ братства, то или другое количество суммы на разныя потребности собственно коллегіи. Въ его же рукахъ находились судъ и расправа за всякій поступокъ наставника или ученика, противный правиламъ чести и общественнаго долга; на его отвѣтственности лежало, чтобы »въ собраніе ученическое неспокойныхъ не при-»нимать, а найпаче остерегая того накрѣпко, чтобъ ученіе было »благочестивое, христіанское восточнаго исповѣланія, а отступ-»никовъ и еретиковъ і противниковъ въре грекороссійской въ »тв школы не допускать и прелесть противнаго исповъдания і »еретическая обученія весьма отсѣкать и іскоренять, а студен-»товъ, которые явятца кому въ чемъ винны, унимать и смирять, »и по винамъ ихъ управу чинить, ни въ чемъ имъ не наровя, »и ни до какова своеволства ихъ отнюдъ не допущая«<sup>(210)</sup>. Только уголовныя дёла выходили изъ круга суда и расправы, чинимыхъ ректоромъ: но и въ этомъ случав не обходилось безъ училищнаго начальства, которое посылало отъ себя, въ качествъ депутата, кого либо изъ младшихъ учителей.

Префектъ, до назначенія суперъ интендентовъ, совмѣщалъ въ себѣ и инспектора и эконома и профессора. Въ настоящую эпоху онъ былъ оставленъ при двухъ только послѣднихъ обязанностяхъ. Предметомъ его въ учебномъ отношеніи, были собственно науки философскія, а по части экономіи, онъ имѣлъ въ непосредственномъ своемъ завѣдываніи продовольствіе и содержаніе студентовъ и учениковъ.

Суперъ-интендентъ былъ избираемъ обыкновенно изъ учителей minoris congregationis. Черезъ годъ его перемѣняли, если умѣньемъ вести свое дѣло не заслуживалъ отъ всего коллегіальнаго начальства лестнаго приглашенія еще продолжать сеою службу. Обязанности суперъ-интендента были чрезвычайно обширны: онъ долженъ былъ наблюдать за благочиніемъ питомцевъ и тѣхъ, которые жили въ бурсѣ, и тѣхъ, что на квартирахъ, и наконепъ за приходскими школами. Для облегченія этой многотрудной обязанности въ помощь суперъ-интенденту были назначаемы визитаторы (visitatores) по нъскольку изъ каждаго класса. Изъ нихъ одни были явные, а другіе тайные. «Всѣ они въ свое время доносили суперъ-интенденту о состояній подвѣдомственныхъ ему совоспитанниковъ, и сообразно ихъ донесеніямъ, суперъ-интендентъ дѣдалъ студентамъ выговоры и замѣчанія, а въ случаяхъ важныхъ докладывалъ ректору; съ учениками же онъ поступалъ рвшительный, и по мири проступковъ ихъ, самъ наказывалъ виновныхъ, не доводя до свъдънія высшаго начальства. Кромъ этого, въ пособіе себъ, суперъинтендентъ, для присмотра за учениками, проживавшими въ бурсћ, назначалъ въ каждую комнату сеніорове (seniores) и одного директора изъ благонравнъйшихъ студентовъ, которому предоставлялось право, въ случат провинности, дълать замтианія самимъ сеніорамъ, а учениковъ наказывать телесно. Лля наблюденія за порядкомъ въ церкви, избираемы были цензоры, строго смотръвшіе, чтобы всякій ученикъ велъ себя въ храмъ Божіемъ прилично и сообразно священному мѣсту.

Обязанности ординарныхъ учителей ничёмъ не разнились отъ нынёшнихъ: но въ пособіе каждому наставнику назначаемы были лучшіе студенты, изъ которыхъ одни, называвшіеся magistri sodalium, должны были объяснять уроки въ самыхъ классахъ передъ приходомъ учителей, а другіе, подъ именемъ инспекторовъ, наблюдали за изученіемъ уроковъ въ жилыхъ ком-

натахъ бурсы. Въ каждомъ классъ, кромъ этого, былъ свой цензоръ, наблюдавний за норядкомъ. У него былъ каючъ отъ класса; онъ же смотрълъ за чистотой и опрятностью, содержалъ алфавитный списокъ всъхъ учениковъ, въ которомъ отмѣчалъ, кто не былъ въ классъ или въ церкви, или кто замѣченъ былъ въ шалости. Обо всемъ этомъ онъ докладывалъ учителю передъ приходомъ его въ классъ, гдъ и чинима была послѣ этого надлежащая расправа. Для исполненія экзекупія избираемо было нѣсколько самыхъ хуждшихъ учениковъ, носившихъ названіе калефакторовъ<sup>(211)</sup>. Они должны были имѣть на всякій случай розги, пали (линейки) и прочіе принадлежности своего званія, а также исправлять должность бурсацкихъ истопниковъ.

Воспитанники коллегіи носили двоякое названіе: тѣ, которые принадлежали къ братству младшему (sodales minoris congregationis), назывались учениками; товарищи же старшаго братства (sodales majoris congregationis) носили почетное имя студентово, какъ назвалъ ихъ самъ Петръ Могила иъ своей завѣщательной граматѣ<sup>(212)</sup>.

Поддерживаемое и управляемое такимъ образомъ, кіевское богоявленское училище, въ честь знаменитаго и незабвеннаго фундатора и преобразователя своего, при самомъ еще началъ, назвалось *Кіево-Могилянскою* коллегіей, и носчло это имя до тъхъ поръ, пока Высочайшею волею величайшаго изъ царей земныхъ не получило другаго, болъе высшаго наименованія.

Неутомимый и непобѣдимый защитникъ православія<sup>(313)</sup>, Петръ Могила былъ однимъ изъ ревностнѣйшихъ охранителей спокойствія усыновившаго его отечества. Зоркимъ окомъ слѣдилъ онъ за современными событіями, и въ самыя опасныя минуты являлся или примирителемъ волнующихся страмъ угнѣтаемой Малороссіи, или совѣтчикомъ, ободрявшимъ бѣдствующихъ. Такъ, когда въ Запорожьи, по случаю сомнительнаго

поведенія Барабаша, началась междоусобная война, Могила, вмъстъ съ славнымъ Хмельницкимъ, старался прекратить ея ужасы<sup>(214)</sup>. Ответъ короля Владислава IV, всегда любившаго козаковъ и обезсиленнаго буйными и непокорными магнатами, поднялъ съ мечемъ и огнемъ всю Малороссію. »Поневажъ, сказалъ онъ, вы воины есте: то что вамъ бронитъ стати за себе?«-и козаки стали. Петръ Могила, свъдавъ отъ Хмъльницкаго о такомъ королевскомъ дозволении, не только одобрилъ его предпріятіе освободить землю русскую отъ враждебныхъ племснъ, но наложилъ анаеему на всякаго, кто откажется стать подъ его знамена<sup>(215)</sup>. Молитва за угнътенное отечество была одною изъ послёднихъ молитвъ великаго первосвятителя кіевскаго: но думалъ ли онъ, что своимъ патріотическимъ воззваніемъ къ народу ослабить въ последствіи любимую свою коллегію и подведеть ее подъ огонь и мечъ ожесточенныхъ разорителей свяшеннаго Кіева?...

Бывъ строителемъ и благодътелемъ коллегіи при жизни своей, Петръ Могила сталъ думать и о томъ, — какъ-то останется по смерти его этотъ единственный залого его просвъщенной дъятельности и неутомимыхъ заботъ. Посъщенный болъзнію и въ ожиданіи часа смертнаго, Могила наконецъ ръщился привести всъ дъла свои въ порядокъ, и 22 декабря 1646 года составилъ завъщаніе, въ которомъ самую большую долю приняла любимая имъ коллегія.

Въ силу этого завъщанія коллегія получала отъ незабвеннаго своего благодътеля:

1. Дарственную запись на хуторъ Позняковщину, съ обезпеченіемъ отъ наслёдниковъ прочихъ частей недвижимаго имѣнія завѣщателя суммою четырехъ тысячъ злотыхъ.

2. Всё дома, пріобрётенные Могилою, съ ихъ правами.

3. Щину (дворовое мъсто) Солениковский на Подоль.

20

Digitized by Google

4

4. Всю библіотеку на разныхъ языкахъ, которую собиралъ онъ въ теченіи всей своей жизни.

5. Половину всего рогатаго скота, овецъ, табуновъ и всего ховяйственнаго заведенія, какое только находилось въ устроенномъ самимъ Могилою собственномъ хуторѣ его Напологахъ.

6. Пятдесятъ пять тысячъ злотыхъ, находившихся по закладной записи у Адама Кисѣля, кастеляна кieвскаго.

7. Двадцать тысячъ злотыхъ, обезпеченныхъ на имѣніяхъ Могилы — Мухоѣдахъ и Спачинцахъ съ тѣмъ, чтобъ эта сумма была сплачена наслёдникомъ, который пожелаетъ вступить во владѣніе означенными имѣніями; а до того времени онѣ должны были оставаться въ завѣдываніи коллегіатовъ.

8. Шесть тысячъ злотыхъ польскихъ наличными деньгами.

9. Четвертую часть изъ всего домашняго серебра.

10. Серебрянную, позолоченную митру, сдёланную на собственное иждивение Петра Могилы и украшенную драгоцёнными камнями, доставшимися ему отъ его родителей.

11. Серебряный митрополичій кресть.

12. Саккосъ бълаго глазета, унизанный жемчугомъ.

18: Золоченый крестикъ съ частію Животворящаго древа.

14. Обои изъ разноцвътной камки, отданные собственно на конгрегацию.

Кромѣ этого Петръ Могила приноситъ въ завѣщаніи »слезныя моленія«, прося преемника своего архимандрита Кіево-печерской Лавры, чтобы находящіяся за Днѣпромъ имѣнія монастыря печерскаго Вишеньки и Гнѣдинъ не были отбираемы отъ коллегіи, по крайней мѣрѣ до истеченія трехъ лѣтъ, »дабы, какъ говоритъ онъ, братія кіевскаго братскаго монастыря въ

теченіи того временн могли осмотрёться и обзавестись хозийствомъ«. Во вторыхъ, онъ просилъ того же архимандрита со всёмъ печерскимъ соборомъ, чтобы они не устраняли ректора коллегіи отъ игуменства въ монастырё Дятловицкомъ, »ради, прибавляетъ Могила, преспёянія моего торжественна́го об'та объ основаніи школъ для образованія православныхъ дѣтей«. За тѣмъ, назначивъ душеприкащиковъ, Могила возлагаетъ на облагодѣтельствованныхъ имъ кіево-богоявленскихъ братій, чтобы они берегли его коллегію, какъ единственный его залоть іако unicum pignus meum, и наконецъ, чтобы всѣ молились о упокоеніи души его<sup>(316)</sup>.

И Кіевская Академія до нынё свято исполняеть священную волю одного изъ величайшихъ своихъ благотворителей. Ежегодно въ день кончины его, 31 декабря, въ братскомъ храмѣ совершается соборнё божественная литургія, и вслёдъ за тёмъ панихида, на которую сходится все ученое духовенство города Кіева. Отрадно слышать вслёдъ за священнымъ именемъ митрополита Петра и другія имена благодѣтелей сего училища: но еще отраднѣе видѣть истинную благодарность древнѣйшаго изъ училищъ къ тѣмъ, которые подвизались въ немъ подвигомъ добрымъ и теченіе свое скончали. Невольно завидуешь тѣмъ наставникамъ, которымъ судилъ Богъ in cathedra mori, заслуживъ себѣ вѣчную память христіански-благодарнаго училища<sup>(217)</sup>.

Четырнадцать лёть управляль кіевскою митрополіей незабвенный Петръ Могила; четырнадцать лёть отдыхала она оть ожесточеннаго преслёдованія католиковь и уніатовь. »Онъ пра-»вительствоваль добрё, говорить современникъ Могилы Іоакимъ Іерличъ, жилъ воздержно, и при благочестивыхъ своихъ дёлахъ »всегда пекся о цёлости Церкви Божіей и охранялъ овецъ своихъ«<sup>(216)</sup>. »Притязанія и притёсненія, пишется въ лётописи »львовскаго братства, со стороны латинниковъ и уніатовъ хоть

Digitized by Google

155

»и продолжались, но не еъ прежнею жестокостію, по крайней »мъръ до тъхъ поръ, пока живы Сыли король Владиславъ и ми-»трополитъ Петръ Могила«<sup>(219)</sup>. Четырнадцать лътъ блаженствовала преобразованная и облагодътельствованная имъ кіевобратская коллегія, которую онъ такъ любилъ, такъ лелъялъ; наконецъ въ ночь съ 31 декабря на 1 генваря 1647 года предалъ онъ праведную душу свою въ руцъ Божіи, совершивъ ровно полъ-столътія своей жизни. Марта 19 бренные останки митрополита Петра Могилы были преданы землъ на указанномъ имъ самимъ мъстъ въ большой печерской церкви у лъваго клироса, между двумя столпами. Надъ прахомъ его нътъ ни монумента, ни надгробія: но Академія служитъ живымъ памятникомъ сему великому іерарху....

Щедро и благодарно отплатила кіево-могилянская коллетія своему преобразователю; порадовала она сердце его своимъ цвѣтущимъ состояніемъ, и сходя въ могилу, съ искревнимъ утѣшеніемъ говорилъ онъ: »видѣлъ я еще при жизни моей отъ »тѣхъ наукъ великую пользу для Церкви Божіей, ибо значи-»тельно умножились люди ученые и благочестивые на служеніе »ей«<sup>(220)</sup>. Не было уже надобности, для приготовленія коллегіи наставниковъ, посылать воспитанниковъ въ иностранные университеты и академіи. Стремясь къ высокой цѣли, указанной великимъ преобразователемъ своимъ, коллегія кіево-могилянская, еще при жизни его, превзошла всѣ другія, подобныя ей учебныя заведенія въ Польшѣ, сдѣлалась извѣстною и за-границей, такъ что въ нее, какъ въ лучшую, начали являться молодые люди изъ всѣхъ окрестныхъ странъ для окончательнаго образованія<sup>(221)</sup>.

Въ эпоху состоянія коллегіи подъ непосредственнымъ завѣдываніемъ Петра Могилы ректорами оной были преемственно:

Трофимовичъ-Козловский Исаія, »премудрый богосло-

вія учитель«, какъ названъ онъ въ Тератургимъ. До насъ не дошла система, которую преподаваль онъ своимъ воспитанникамъ: но довольно и пространнаго катихизиса, извъстнаго до нынь подъ названіемъ Православнаго исповъданія коволической впры. Оно составлено Трофимовичеми, по поручению духовнаго его сына Петра Могилы, и по разсмотрении на кіевскомъ соборѣ 8 сентября 1641 года, представлено было на утверждение константинопольскому патріарху. Въ 1643 году книга эта единогласно одобрена всъми четырьмя патріархами восточными и признана истиннымъ исповъданіемъ всея восточныя Церкви<sup>(222)</sup>. Всякій, кто хоть бъгло прочиталъ это твореніе Трофимовича, могъ усмотрёть, что нётъ ни одного богословскаго вопроса, котораго не коснулся бы онъ, и не ръшилъ бы твердо, прямо и истинно. Можно жъ послѣ этого судить, какова долженствовала быть полная богословская система его, въ которой онъ не стёснялся условными формами дёла катехизическаго и могъ давать себѣ свободу въ разсужденіяхъ о томъ или другомъ Исаія Трофимовичь ректорствоваль съ 1632 по 1638 вопросв. годъ. Вступивъ потомъ въ управление Киево-николаевскимъ пустыннымъ монастыремъ, котораго былъ игуменомъ съ 1633 года, онъ скончался 15 марта 1651 года и погребенъ въ томъ же монастырѣ.

Початскій Софроній, получившій образованіе за-границей вмѣстѣ съ Коссовымъ, Трофимовичемъ и другими<sup>(223)</sup>. По возвращеніи своемъ, онъ назначенъ былъ, какъ одинъ изъ отличнѣйшихъ воспитанниковъ, проповѣдникомъ Кіево-печерской Лавры. По требованію патріарха Нектарія и по распоряженію Петра Могилы, онъ былъ назначенъ, вмѣстѣ съ нѣкоторыми воспитанниками коллегіи, въ Яссы, для основанія тамъ православнаго училища: но неблагопріятныя обстоятельства той страны помѣшали сему дѣлу. Между тѣмъ къ Початскому, какъ одному изъ извѣстнѣйшихъ ученыхъ, константинопольскій профессоръ богословія Кордали присылалъ на рецензію сочиненіе

свое: Epistola Dogmatica о иконахъ, Евхаристін и исхожденіи Духа Святаго. По возвращеніи изъ Молдавіи въ 1638 году, Початскій былъ опредѣленъ ректоромъ Кіево-могилянской коллегіи и продолжалъ сію службу до 1640 года. Бывъ потомъ переведенъ въ настоятели молдавскаго-ясскаго монастыря, Початскій тамъ и скончался.

Оксеновичъ-Старуничъ Игнатій, славившійся въ свое время даромъ проповѣдничества<sup>(224)</sup>, »мужъ богомудрый и многоболѣэненный«. Онъ принялъ ректуру въ 1640 году<sup>(225)</sup>, а въ 1642 переведенъ въ Выдубицкій монастырь игуменомъ, откуда 1650 года посвященъ въ санъ епископа могилевскаго: но по болѣзни не могъ прибыть въ свою епархію и 30 октября 1651 года скончался въ томъ же Выдубицкомъ монастыръ.

Кононовичъ-Горбацкій Іосифъ, за свое просвѣщеніе удостоенный особеннаго вниманія Петра Могилы, и »добрѣ подвизавшійся о ученіи въ школахъ«. Онъ вмѣстѣ съ Трофимовичемъ и Оксеновичемъ посыланъ былъ отъ лица русской Церкви депутатомъ на ясскій соборъ. Тамъ всѣ они, по отзыву патріарха Нектарія, показали себя »мужами по истинѣ »достойными удивленія и всякою мудростію и знаніемъ украшенными«<sup>(226)</sup>. Въ 1642 году Кононовичъ избранъ былъ Петромъ Могилою въ ректоры коллегіи и находился въ сей должности четыре года<sup>(227)</sup>. Послѣ чего переведенъ въ Михайловскій монастырь, а въ концѣ 1650 года посвященъ въ епископа Бѣлорусскаго, гдѣ въ томъ же году и скончался.

Гизель Иннокентій былъ послёднимъ ректоромъ пра жизни Петра Могилы. Въ самый годъ вступленія своего въ ректоры коллегіи (1646 г.) онъ имѣлъ прискорбіе липиться величайшаго изъ благодѣтелей своихъ, который и на смертномъ одрѣ не переставалъ заботиться о благосостояніи любезныхъ своихъ коллегіатовъ. Гизелю досталась въ удѣлъ рѣдкая честь:

ему, по завъщанию Петра Могилы, усвоено по самую смерть титьо »благодътеля и покровителя невскихъ школъ«. Много, говорить св. Димитрій Ростовскій, студентовъ »въ цвѣтущей »младости вразумилъ и искусныхъ въ книжной премудрости по-»казалъ«: но много онъ испыталъ и скорбей. »Видъти бо. »продолжаетъ красноръчивый панегиристъ его св. Димитрій, »войнами истощенную Украйну христіанскую, развѣ то не бо-»лёзнь? Слышати проливающуюся кровь правовёрныхъ, развё »то не воздыхание? Видъти не одинъ разъ утъсненную отъ »непріятелей обитель святую, разв' то не бол'тань? Слышати »близко сверкающій мечь басурманскій, развь то не воздыканіе? »Видъти волковъ мысленныхъ, нападающихъ на духовное его »стадо, развѣ то не болѣзнь? Въ тѣхъ всѣхъ болѣзнѣхъ и воз-»дыханіяхъ былъ, яко мёдь въ пещи раздеженнѣ, единымъ ток-»мо прохлаждался Богомъ«<sup>(228)</sup>. Въ 1650 году Гизель, уволившись отъ училищной службы, и при всемъ томъ оставаясь членомъ братства, былъ переведенъ въ Кирилловский монастырь, а черезъ два года въ Николаевский игуменомъ. Въ 1656 онъ былъ возведенъ въ санъ архимандрита Кіево-печерской Лавры, и въ теченіи двадцати-семи-лѣтняго управленія своего сею обителью, заслуживъ отъ современниковъ высокое название »столпа и подпоры въ Церкви Божіей«<sup>(229)</sup>, окончилъ многотрудную, подвижнически-ученую жизнь свою 18 ноября 1684 года и погребенъ въ великой лаврской церкви въ усыпальницъ подъ лъвымъ клиросомъ(230). Изъ сочинений его пользуется особенной извъстностью Синопсист или краткое описание о началь славенскаго народа и о первых киевских князьях до государя царя Өеодора Алекствевича. За неимѣніемъ въ то время лучшаго руководства по исторіи, Синопсись этоть несколько разъ былъ перепечатываемъ и всюду употребляемъ до тъхъ поръ, пока не вышелъ краткій россійскій лѣтописецъ Ломоносова. Не смотря на историческія несообразности и ошибки, наполняющія эту книгу, въ ней ощущается предчувствіе правильной системы, хоть и не основанной на внутренней связи событий, по крайней

мёрё послёдовательно расположенной по велико-княжеской династів. Богословская книга Гизеля подъ названіемъ: Миръ человъку съ Богомъ, или покаяніе святое, примиряющее Богови человъка, ученіемъ отъ писанія святаго и учителей церковныхъ собраннымъ, есть плодъ постояннаго чтенія его отеческихъ писаній. Впрочемъ въ этой книгѣ, по отзыву митрополита Евгенія, есть нёсколько и непристойныхъ толкованій, а въ главѣ о по зволенныхъ и непозволенныхъ степеняхъ родства въ бракахъ много несходнаго съ правилами Кормчей книги<sup>(281)</sup>. Посему-то указомъ св. Синода 1766 года запрещено ссылаться на нее при рёшеніи вопросовъ о степеняхъ родства<sup>(282)</sup>.

Изъ другихъ наставниковъ этой эпохи особенно замѣчательны своей ученостью и просвъщеніемъ:

Галятовскій Іоанникій, самъ принадлежавшій къ числу воспитанниковъ могилянской коллегии. По окончании курса, онъ поступиль учителемь въ низшія школы, и переходя постепенно изъ класса въ классъ, достигъ канедры реторики. Отсюда онъ быль назначень въ настоятели Кунятицкаго Волынскаго монастыря, скоро потомъ занятаго уніатами. Галятовский былъ однимъ изъ знаменитейшихъ состязательныхъ богослововъ своего въка; многочисленныя его сочиненія свидътельствують о той ревности, съ какою во всю жизнь свою преслёдовалъ онъ всякое ученіе, враждебное духу истиннаго христіанства. Іезуиты еще не встрвчали между православными такого сильнаго и непобвдимаго противника, какъ Галятовский, — и не одни іезуиты, уніаты, евреи и магометане были поражаемы несокрушаемымъ словомъ этого великаго поборника православія. И далеко пронесла молва славное имя Галятовскаго. Въ 1671 году онъ былъ вызванъ въ Москву для проповъданія слова Божія и одно изъ своихъ поученій, вмѣстѣ съ привѣтственною рѣчью, имѣлъ счастіе поднести царю Алексью Михайловичу<sup>(283)</sup>.

Славеницкій Епифаній, »мужъ, по свидётельству совре-



меннаго сказанія, многоученый, аще кто пиъ таковъ во времени »семъ, не токмо граматики и реторики, но и философіи и самыя »оіологіи извъстный бысть испытатель и искуснъйшій разсу-»дитель и опасный претолковникъ еллинскаго, славенскато и »нольскаго діалектовъ«<sup>(234)</sup>. Окончивъ курсъ наукъ въ кіевомогилянской коллегія, онъ путешествоваль нёсколько времени за-границей, и по возвращени въ отечество, принялъ монаниество и поступилъ учителемъ въ братское училище. Когда бояринъ Өедоръ Михайловичъ Ртищевъ, около 1648 года устроилъ бизъ Москвы преображенскую пустынь, вызвавъ туда братію изъ разныхъ кіевскихъ и другихъ малороссійскихъ монастырей: то въ тоже время онъ рѣшился завести тамъ и ученое братство для перевода разныхъ полезныхъ церковныхъ книгъ. Съ этой цилю онъ обратился съ просьбою къ митрополиту Сильвестру Коссову, который, снисходя къ благочестивому желанію просибщеннаго боярина, избралъ между прочими и Славеницкаго, и отправилъ его въ Москву. Обезпе јенный содержаніемъ отъ Ртищева, Славеницкий немедленно приступилъ къ переводу разныхъ священныхъ книгъ(235). Въ этомъ дъле онъ явился образцомъ для всехъ своихъ сотрудниковъ; занимаясь переводами, онъ въ тоже время составляль, по просьбѣ боярина, Полный Лексикона Славяно-преколатинскій, в задумываль новый переводь всей Библін на языкь славянскій. Къ сожальнію, преждевременная кончина его помъщала сему полезному предпріятію; Славеницкій успълъ перевести только новый завѣтъ, къ которому онъ приступилъ прежде всъхъ священныхъ книгъ »ово ради царскаго повеленія, наипаче же ради спасенія души своея и иныхъ ради пользы«. Чрезъ нѣсколько времени пребыванія своего въ преображенской пустыни Славеницкий быль опредёлень главнымъ справщикомъ московской типографія, а потомъ взятъ патріархомъ Никономъ въ Чудовъ монастырь въ званіе учителя патріаршей школы, не оставляя и при этомъ занятій своихъ по переводу и исправленію внигъ священныхъ(236). Въ 1676 году Славеницкій скончался и погребенъ въ московскомъ Чудовѣ монастырѣ(287).

21



Сатановскій Арсеній, сотрудникъ Епифанія Славеницкаго по переводу книгъ съ греческаго языка<sup>(289)</sup>. Былъ онъ сотрудникомъ этого знаменитаго филолога и въ дѣлѣ образованія юношества: ибо по окончаніи курса наукъ въ кіевской коллегіи, оставленъ былъ іеромонахомъ Кіево-братскаго монастыря и вмѣстѣ съ этимъ получилъ каеедру училищную. Гдѣ онъ скончался, — неизвѣстно.

Въ періодъ времени Могилинскаго изъ коллегіи вышли многіе воспитанники, сдёлавшіеся потомъ замѣчательными людьми. Не всёхъ имена записаны на скрижаляхъ исторіи, но тѣ, которыхъ она передала намъ, заслуживаютъ полное уваженіе просвѣщеннаго потомства.

Барановичь Лазарь составляеть собою высокую аттестацію училищу, давшему ему такое образованіе. Когда въ половинъ XVII столътія католики и уніаты начали издавать противъ Церкви восточной разныя бранчивыя сочинения, укоряя православныхъ флорентійскимъ соборомъ и называя исповѣданіе ихъ схизматизмомъ: тогда для борьбы съ ними, съ общаго согласія всего малороссійскаго духовенства, избраны были Галятовскій Іоанникій и Барановичь Лазарь. Страшно и несокрушимо было оружіе перваго изъ сихъ поборниковъ истины: но узнали враги православія и другую не менње мощную руку, поражавшую ихъ неотразимо. Всъми силами старались они истреблять многочисленныя сочинения Барановича, доказывая этимъ жалкую слабость и ничтожество свое, такъ что изъ полемическихъ твореній его не дошло до насъ ни одно. Но въ заминъ этого мы имжемъ довольное количество священно-историческихъ и гомилетическихъ произведеній Барановича<sup>(239)</sup>, изъ которыхъ видень его неоспоримый таланть. Какъ любитель изящной словесности, Барановиче занимался и поэзіей, и охотно наполняль стихами даже серьёзныя свои сочиненія. Явится и еще предъ нами сей защитникъ православія и знаменитый участ-

никъ въ современной политикъ, и скажется тогда послъднее слово о его многополезной жизни.

Домецкій Гаврінль, бывшій свидѣтелемъ нападенія на коллегію кіевлянъ, взбунтованныхъ іезунтами<sup>(240)</sup>. До 1691 года онъ былъ архимандритомъ Симонова монастыря и принималъ дъятельное участіе въ спорахъ, возбужденныхъ въ Москвѣ Ляхудами. Затронутый тёмъ, что сочиненія, печатанныя въ Кіевѣ, подвергаемы были подозрѣнію въ склонности къ мнѣніямъ папистическимъ, Домецкій явно возсталъ противъ Лихудовъ, и когда сія послёдніе написали сочиненіе противъ поридателей перевода Седмидесяти, Домецкій возразиль на оное въ своемъ посланія къ Іову, митрополяту Новгородскому<sup>(941)</sup>. Между тёмъ, когда на московскомъ соборъ 1690 года патріархъ Іоакимъ приписаль происхожденіе нѣкоторыхъ заблужденій ученымъ кіевскимъ и запретилъ читать извёстныя ихъ сочиненія<sup>(242)</sup>, — то и Домецкий подвергся гонению. Его обвенили въ нерадъни о монастырскихъ пользахъ и перевели въ другой монастырь, въ качествѣ подначальнаго<sup>(248)</sup>. Но въ 1704 году, во время патріаршества Адріана, Домецкій получиль въ управленіе Юрьевскій первокласный монастырь, гдъ и оставался до 1708 года. Кончина его неизвъстна. Изъ сочинений Домецказо вышло въ свътъ только одно: Путь къ въчности, священными писании изъявленный и св. отцы во двоюнадесяти степенъхъ изображенный. Кромѣ того онъ составилъ два монашескихъ устава для обителей, которыми начальствоваль, выбравь для сего правила евангельской и иноческой жизни изъ писаний отцевъ Церкви.

Іовлевичъ Игнатій, первый изъ игуменовъ полоцкаго Борисо-Глѣбскаго монастыря получившій санъ архимандрита. Какъ одинъ изъ отличныхъ мужей, онъ посланъ былъ на игуменство самимъ Петромъ Могилой, по благословенію котораго князьями Огинскими построена тамъ и каменная церковь во имя Богоявленія Господня. Въ 1656 году Іовлевичъ имѣлъ

счастіе принимать въ своемъ монастырѣ царя Алексѣя Михайловича и говорить ему привѣтственную рѣчь. Черезъ два года послѣ сего патріархъ Никонъ принялъ какъ самаго Іовлевича, такъ и весь монастырь подъ свое непосредственное вѣдомство, освободивъ его отъ всякаго вліянія епископовъ полоцкихъ и витебскихъ. За то и Іовлевичъ не остался неблагодарнымъ къ своему благодѣтелю; ибо когда въ 1660 году созванъ былъ въ Москвѣ соборъ для низложенія Никона, Игнатій подалъ въ защиту его Голосъ, оставшійся однакожъ въ рукописи<sup>(244)</sup>. Дальнѣйшая судьба Іовлевича неизвѣстна.

Радивиловскій Антоній, бывшій сначала проповѣдникомъ Кіево-печерской Лавры, а потомъ игуменомъ Кіево-николаевскаго пустыннаго монастыря. Свѣдѣнія о его жизни и дѣяніяхъ очень скудны; видимъ только изъ оставшихся его сочиненій, что Радивиловскій обладалъ замѣчательнымъ проповѣдническимъ даромъ<sup>(245)</sup>.

Савеловъ Іоакимъ, девятый патріархъ всероссійскій родился 1620 года и принадлежалъ къ дворянской фамиліи. Окончивъ курсъ наукъ въ кіево-могилянской коллегіи, онъ поступилъ въ военную службу и участвовалъ во всѣхъ походахъ и битвахъ, предшествовавшихъ окончательному соединенію Малороссіи съ Великой Россіей. Не смотря на то, что и происхожденіе и личныя заслуги открывали Савелову блистательную карьеру, онъ рѣшился оставить свѣтъ и тридцати пяти лѣтъ отъ роду поступилъ въ Кіево-Межигорскій общежительный монастырь, гдѣ и былъ постриженъ въ монашество, съ обѣщаніемъ никогда не выходить оттуда и кончить жизнь въ отшельничествѣ; но черезъ два года послѣ этого Савелове былъ вызванъ патріархомъ Никономъ въ Москву и опредѣленъ келаремъ въ Чудовъ монастырь, котораго былъ потомъ и архимандритомъ (1664 г.). Во все продолженіе этого времени онъ присутствовалъ въ Патріаршемъ Разрядѣ для

разсмотрънія духовныхъ дълъ, а по избраніи Питирима на па-тріаршій престолъ, 1673 года, Саселово былъ возведенъ на степень митрополита новгородскаго, и чрезъ десять мисяцевъ облеченъ въ званіе патріарха. На этомъ высокомъ посту служенія Церкви и отечеству, Ісакими явился ревнителеми истиннаго просвъщения, защитникомъ напаствуемой отъ лжеучений и расколовъ Церкви, блюстителемъ царства въ малолътство Петра, споспъществовавнимъ укрощению стрълецкихъ бунтовъ, спасенію жизця самаго Царя в единодержавію его, и наконець виновникомъ подчинения кіевской митрополів патріаршеству Всероссійскому. При пылкомъ и кручомъ характерв, патріархъ Тоакиме действоваль мудро и неутомимо до самой кончины своей, послъдовавшей 17 марта 1690 года. Онъ заслужниъ отъ православныхъ Россіянъ имя доблестнаго поборника Церкви и отечества; за то иностранцы считали его врагомъ просвъщения и образованности<sup>(246)</sup>. Памятникомъ своей учености Іоакими оставилъ нъсколько поучений и полемическихъ творений, изъ которыхъ особенно замѣчателенъ Увъть духовный<sup>(247)</sup>.

Сафоновичъ Өеодосій первый изъ нашихъ систематикоисториковъ. Онъ составилъ хронику свою изъ стародавнихъ лѣтописцевъ, начиная съ Нестора до послѣднихъ бытописателей польскихъ<sup>(249)</sup>. Изъ плана, начертаннаго Сафоновичемъ, хоть и видно, что онъ думалъ написать полную хронику земли Русской: но за недостаткомъ рукописей, относящихся къ сѣверной полосѣ Россіи, ограничился только сказаніями о западной, и преимущественно о княжествѣ Галицкомъ. Ученая дѣятельность Сафоновича, если принять половину только статей, приписываемыхъ ему спискомъ Ватерлосскимъ, по истинѣ удивительна: нѣтъ ни одного рода словесности, въ которомъ бы онъ не испыталъ силъ своихъ<sup>(249)</sup>. Сафоновичъ, проходившій нѣсколько времени при коллегіи училищныя должности, въ 1655 году былъ посвященъ въ игумены Кіево-михайловскаго монастыря. Тамъ ли онъ скончался, или гдѣ въ другомъ мѣстѣ-неизвѣстно.

Заключаемъ рядъ воспитаннаковъ эпохи могилинской скромнымъ именемъ Θеофана, іеродіакона московскаго Чудова монастыря. Не одинъ ли онъ изъ тѣхъ, которые прибыли въ Москву вмѣстѣ съ Славеницкимъ и Сатановскимъ? Очень можетъ быть. По крайней мѣрѣ переводы его показываютъ ближайшее знакомство съ тѣми языками, которые процвѣтали на юго-западѣ Россіи, а выборъ сочиненій для переложенія ихъ на языкъ русскій, обличаютъ вкусъ человѣка, достаточно приготовленнаго къ тому строгою наукой. Θеофанъ перевелъ съ польскаго сочиненіе, извѣстное подъ названіемъ Дезидерій, или стезя къ любеи Божіей и къ совершенству житія христіанскаго. Другимъ памятникомъ его ученыхъ занятій осталось тоже переведенное имъ съ-латинскаго языка сочиненіе: Солнечникъ или уравненіе воли человъческія съ волею Божсіею<sup>(250)</sup>.

## ГЛАВА ОДИННАДЦАТАЯ.



## OHADBECTPЪ MOGGODЪ.

Избраніе Сильбестра въ митрополиты. Подвиги Хибльницкаго. Зборовскій договоръ. Хибльницкій въ Кіевъ. Запись кіево-печерскаго архимандрита Іосифа Тризны. Посъщеніе коллегіи патріархомъ Пансіемъ. Отзывъ его объ училищъ. Замътка его о бъдствіяхъ Церкви. Сильбестръ на варшавскомъ сеймъ. Утвержденіе Зборовскаго договора. Универсалъ Хибльницкаго. Въроломство поляковъ. Битва подъ Берестечкомъ. Бълоцерковский трактатъ. Бъдствія коллегіи. Пожертвованія въ пользу ея. Двъ граматы царя Алексія Михайловича кіево-богоявленскому вратству. Упадокъ кіевской коллегіи. Новилитація. Малороссія поступаетъ въ подданство царю Всероссійскому. Присяга кіевлянъ. Завоеванія Русскихъ. Кончина митрополита Сильвестра и гетмана Хибльницкаго. Сочиненія Коссова. Ректоры коллегіи: Иннокентій Гизель, Іосифъ Кононовичъ, Лазарь Барановичъ. Замъчательнъйщие восщитанники: Ясинскій Варлаамъ, Максимовичъ Іоаннъ, Моравскій Павелъ, Самойдовичъ Иванъ.

## 1647 - 1657.

Снова начинаются кровавыя испытанія для кіевской коллегіи, какъ будто великій благодѣтель ем унесъ съ собою въ могилу все ея благосостояніе. Не стало уже сильной руки, охранявшей коллегію отъ буйныхъ враговъ вѣры православной, собиравшей подъ хоругвь ея жаждущихъ просвѣщенія. Развилась другая хоругвь, призывающая на поле битвы, подъ громы пушекъ и воинственные клики. И много пройдетъ времени, пока коллегія, словно фениксъ изъ пепла, воспрянетъ обновленная и созоветъ разсѣянныхъ птенцовъ своихъ подъ крилѣ свои...

22



Сильвестръ Коссовъ родился въ воеводствѣ витебскомъ отъ благородной православной фамиліи, и по окончаніи воспитанія и учепой службы при кіевской коллегів, въ 1635 году былъ посвященъ въ санъ епископа мстиславскаго, могилевскаго и оршанскаго. По кончинѣ митрополита Петра Могилы, онъ единодушно былъ провозглашенъ первосвятителемъ іерархіи кіевской. Все духовенство и запорожскіе козаки, не относясь за привиллегіею къ польскому королю, испросили только благословеніе константинопольскаго патріарха Пареенія II, и 1647 года Сильвестръ былъ посвященъ въ Кіевѣ русскими епископами.

Бурно и неспокойно было правление сего первосвятителя. Богданъ Хмѣльницкій, провозглашенный 15 октября 1647 года малороссійскимъ гетманомъ, рѣшился совершенно очистить всю Украйну отъ притъснителей — поляковъ, и энергически началъ дъйствовать, памятуя слово королевское и благословение усопшаго первосвятителя. Битвы Желтоводская и подъ Каменецъ-Подольскомъ были первымъ воинственнымъ призывомъ, на который откликнулась вся Малороссія. Предъ ожесточенными козаками одинъ за другимъ падали города; Баръ, Новгородъ-Сѣверскъ были уже свободны; битва подъ Пилявцами скръпила эти быстрыя завоеванія. Но гордые магнаты не думали об разумиться и предписали Малороссіянамъ условія какъ будто побъжденнымъ; отвътомъ на это была битва подъ Зборажемъ. Тогда-то уже король и сеймъ стали уступчивъй, и 7 сентября 1649 года скрепнии знаменитый зборовский договоръ, по которому народъ русскій со всёми его областями, городами, селеніями и всякою къ нимъ народною и національною принадлеж-

ностію увольнялся и освобождался отъ всёхъ притазаній польскихъ и литовскихъ чиновъ на вѣчныя времена, превращалась обоюдная вражда, подтверждена независимость русскаго народа, утверждены границы русскія, митрополиту предоставлялось мѣсто въ сенатѣ на равнѣ съ другими сенаторами; воеводѣ кіевскому и другимъ чиновникамъ въ Кіевѣ установлено быть изъ русскихъ дворянъ и закона православнаго; іезуитскія училища, какъ въ Кіевѣ, такъ и по всѣмъ городамъ и селеніямъ малороссійскимъ, положено упразднить и перевести въ другія мѣста, »такъ какъ воевода кіевскій Бржовскій ввелъ ихъ на зло кіевскимъ русскимъ школамъ«<sup>(251)</sup>. Октября 1 того же года виновникъ этого великаго дѣла, гетманъ Хмѣльницкій съ тріумфомъ, при пушечной пальбѣ и колокольномъ звонѣ, вступилъ въ Кіевъ, и въ сватой печерской Лаврѣ принесъ благодарственное моленіе за помощь, посланную ему свыше.

Въ теченій этого времени кіевская коллегія, оставаясь върною началамъ, предписаннымъ ей незабвеннымъ Могилою, была все таже славная и знаменитая своей ученостью коллегія. Согласно завъщанію его, она получила отъ кіево-печерскаго архимандрита Іосифа Тризны со всею братіею запись на трехлътнее владъніе хуторомъ и селомъ Вишеньками и Гнъдиномъ, принадлежавшими Лавръ, »для преспъянія, какъ сказано въ записи, славы Божіей и наукъ, и въ уваженіе постоянныхъ заслугъ и усердныхъ трудовъ ко благу всей Церкви Божіей всечестныхъ отцовъ кіевскаго братства<sup>(252)</sup>.

Въ 1649 году кіево-могилянская коллегія удостоилась посѣщенія Паисія, патріарха іерусалимскаго, который и останавливался тамъ во время краткаго пребыванія своего въ Кіевѣ. Осмотрѣвъ »виноградъ училищный куръ Петра Могилы тща-»ніемъ возращенъ и насажденъ, такожде и дѣлатели винограда »того во ученіи, разумѣ и премудрости зѣло искусныхъ, бла-»гочестивыхъ и благоговѣиныхъ тоя святыя обители видѣвше,

»юношь благородныхъ правообучающихъ, утворждающихъ и отъ »ересей къ вёрё православной каеолической своимъ премудрымъ »ученіемъ, святыхъ отецъ послёдующе преданіямъ, обращаю »щихъ уразумёвше«, патріархъ Паисій, прощаясь съ гостепріимной коллегіей, утвердилъ и »вёчне« запечатлёлъ своимъ патріаршескимъ благословеніемъ »благочестивыхъ инокъ святыя »обители Богоявленія крестоноснаго братства, во еже и во пред-»няя лёта таковыхъ учителей благотрудныхъ и училищъ въ по-»ученіе христіанскихъ дётей имъ умножати«<sup>(253)</sup>.

Кратковременное пребываніе патріарха Пансія въ Кіевѣ позволило однакожъ ему замѣтить состояніе бѣдствующей извнѣ Церкви, ибо онъ прибавилъ въ своей граматѣ, что обученіе юношества вообще полезно, но »всей Россіи Малой странѣ зѣло »нужно, идѣже иновѣрцы и отступницы хитростною своею му-»дростію не точію простыхъ, но и разумныхъ множицею улов-»ляютъ отъ истинныя вѣры, своимъ душегубнымъ прельщаютъ »прельщеніемъ и отводити тщатся«<sup>(254)</sup>.

Еще больше бы этого сказалъ первосвятитель іерусалимскій, еслибы зналъ, какими врагами окружена »Малая Россія«. Для нихъ не было ничего священнаго; они дышали только буйствомъ и разрушеніемъ....

Аля утвержденія сеймомъ зборовскаго договора, Хмѣльницкій отправилъ въ Варшаву, вмѣстѣ съ своими послами, митрополита Сильвестра съ епископомъ львовскимъ Арсеніемъ Желиборскимъ, кіево-печерскимъ архимандритомъ Іосифомъ Тризною, и съ нѣкоторыми другими духоеными лицами. По одной изъ договорныхъ статей, какъ сказано, православному митрополиту слѣдовало занимать въ сенатѣ первое мѣсто послѣ польскаго примаса. Этому воспротивились ксензы, бывшіе членами сейма; они осыпали Сильвестра оскорбленіями и объявили на отрѣзъ, что оставятъ мѣста свои и выдутъ изъ собранія, коль скоро

вступить туда врагь папы. Напрасно опытные въ политикѣ вельможи старались уговорить католическое духовенство необходимостью подчиниться уже скрѣпленному договору, — изувѣры ничего не слушали и стали вопіять на самаго короля за то. что онъ вносить въ мирныя соглашенія статьи, противорѣчащія уставамъ римской церкви. Оскорбленный Сильвестръ возвратился въ Кіевъ, вмѣстѣ съ Адамомъ Кисѣлемъ и повѣтовымъ судьею Проскурою<sup>(255)</sup>.

Однакожъ послё долгихъ споровъ, польскій сеймъ принялъ зборовскій договоръ, а король 12 генваря 1650 года утвердилъ его. Въ силу этого, отъ уніатовъ долженствовали быть возвращены захваченныя ими епархіи, а также многія церкви и мовастыри, находившіеся въ польскихъ городахъ. Сильвестръ получилъ въ это время королевское утвержденіе въ митрополитскомъ санѣ; ему и епископамъ его уступлено право цензуры книгъ, а кіевской коллегіи и типографіямъ прежнія ихъ привиллегіи<sup>(256)</sup>. Трактатъ этотъ внесенъ въ кіевскія городовыя книги.

Обрадованный счастливымъ окончаніемъ такого важнаго дѣла, Богданъ Хмѣльницкій занялся исправленіемъ и возстановленіемъ церквей и монастырей. Для этого онъ отдавалъ имъ разныя »лядскія маетности и млины«; для этого же отдалъ во владѣніе и безпрепятственное завѣдываніе кіево-богоявленскаго братства доминиканскія имѣнія и особенно села: Мостищи со всѣми его грунтами, полями, сѣнокосами, борами, лѣсами, мѣльницами и прочими угодьями, Плисецкое, Черногородку и пустопорожнее мѣсто Рыльскаго въ Кіевѣ<sup>(257)</sup>, а грамотою 1655 года дозволилъ на праздники сытить медъ и продавать его въ пользу коллегіи<sup>(256)</sup>.

Но всё объщанія и клятвы варшавскаго сейма были только на бумагѣ; ни одна статья изъ зборовскаго договора не была исполнена. Уніаты и іезуиты увеличили дерзость свою. По-

слёдніе не только не думали переводить изъ Кіева своихъ училищъ, но даже завладѣли тою школою, которую Петръ Могила завелъ въ Винницѣ<sup>(259)</sup>. Коронный гетманъ Николай Потоцкій свирѣпствовалъ надъ Малороссіянами и расположилъ свои войска около Каменецъ-Подольска. Напрасно Хмѣльницкій старался отклонить новое кровопролитіе. заклиная Поляковъ Богомъ живымъ; сеймъ опредѣлилъ немедленно начать военныя дѣйствія, и битва подъ Берестечкомъ увѣнчала злобныя усилія притѣснителей Малороссіи. Козаки потерпѣли страшное пораженіе, и Кіевъ увидѣлъ въ стѣнахъ своихъ кровожадныя полчища враговъ. Пожары, буйства и разореніе ознаменовали пребываніе князя Радзивила во святомъ градѣ.

Обезсиленный трудностію и неравенствомъ борьбы, Хмѣльницкій началъ домогаться мира, который и заключенъ былъ въ Бѣлой-церкви: но этимъ новымъ договоромъ уничтожены всѣ выгодныя для Церкви православной статьи зборовскія и обѣщана только вообще прежняя свобода епископамъ, монастырямъ, училищамъ и церквамъ, съ возвращеніемъ имѣній, если какія во время послѣдней войны у нихъ отняты.

Не минула эта гроза и кіево могилянской коллегіи. Угодья и вотчины ея доставались въ руки непріятеля, а плацовъ или дворовыхъ мѣстъ, состоявшихъ въ ея владѣніи, некому было нанимать<sup>(260)</sup>; члены, составлявшіе училищное братство, сами бѣдствовали, обременяемые непомѣрными налогами и воинскими требованіями, наконецъ и Лавра отобрала, по условію, свои вотчины.

Въ сію тяжкую годину митрополитъ Сильвестръ обратился съ ходатайствомъ своимъ о пособіи разоренной коллегіи къ разнымъ благотворительнымъ лицамъ. Внимая священному призванію первосвятителя, въ одно и тоже время четыре епископа изъявили желаніе вносить ежегодно извѣстную сумму, въ чемъ

и дали, каждый отъ себя, добровольныя записи. Такимъ образомъ Антоній Винницкій, епископъ перемышльскій и самборскій, обязался жертвовать сто злотыхъ ежегодно, обѣщая впредь увеличить свое приношеніе, какъ скоро вступитъ въ дѣйствительное и спокойное во всемъ завѣдываніе своею епархіей<sup>(261)</sup>. Тоже самое написали: Іосифъ Горбацкій, епископъ витебскій, оршанскій, мстиславскій и могилевскій, обязавшійся ежегодною дачею коллегіи пятисотъ злотыхъ; Іосифъ Чаплицъ, епископъ луцкій и острожскій, подписавшійся на столько же, и Діонисій Балобанъ, епископъ хелмскій и бѣлжскій—на девьсти злотыхъ<sup>(262)</sup>. Тогда же коллегія получила отъ нѣкоей Петронелли Вороничовны—Данилевой Голубовой пляцъ вороничовскій на Подолѣ<sup>(263)</sup>.

Сострадая бъдственному положенію училища, прежніе воспитанники его Епифаній Славеницкій и Арсеній Сатановскій Сили челомъ царю Алексъю Михайловичу о позволении пріъзжать въ великую Россію старцамъ кіево-богоявленскаго училищнаго братства для сбора подаяний черезъ каждые три года. Великодушный государь, не смотря на то, что за годъ предъ симъ (1649) снабдилъ жалованною граматою въ этомъ же смыслѣ ректора коллегіи Иннокентія Гизеля, благосклонно принялъ ходатайство ученыхъ мужей, и 1650 года разрѣшилъ членамъ кіевскаго братства, вмѣсто прежняго срока шести лѣтъ, пріѣзжать черезъ три года. Въ этой граматъ между прочимъ опредъленъ и безпрепятственный провздъ всюду на пути следования просителей отъ Кіева до Москвы и обратно; назначено давать подводы, а при подводахъ приставовъ, »и съ ними до Москвы посылати детей боярскихъ«. На путевыя издержки положено давать игумену по осьми денегь, »а попомъ и старцомъ большимъ по пяти денегъ« на каждаго, остальнымъ по четыре деньги, а слугамъ по три деньги на день. На ремонтъ лошадей повелѣно отпускать зимою въ день по тря деньги на лошадь: »а какъ, сказано наконецъ, того монастыря игуменъ или старцы »пойдуть къ намъ къ Москвѣ или съ Москвы, и по городамъ

»таможеннымъ головамъ и цёловальникомъ, и по мытомъ мыт-»чикомъ и по рёкамъ перевозчикомъ и мостовщикомъ и губ-»нымъ старостамъ и цёловальникомъ и всякимъ пошлинникомъ, »съ тёхъ старцовъ и съ ихъ слугъ и съ рухляди ихъ мыту и »перевозу и мостовщины и тамги и иныхъ нёкоторыхъ пош-»линъ неимати, а пропущати ихъ безо всякія зацёпки. А кто »на нихъ и на ихъ слугахъ что возметъ или чёмъ изобидитъ, »и тёмъ отъ насъ быти въ опалѣ, а взятое велимъ отдати »вдвое«<sup>(264)</sup>.

Но не смотря на такое милостивое внимание могущественнаго монарха къ нуждамъ училища, не смотря на всв архипастырскія понеченія митрополита Сильвестра, не смотря наконецъ на то, что въ коллегія еще оставались знаменитые наставники могилинскаго времени, она день ото дня ослабъвала и клонилась къ упадку. Къ послъднему слову усопшаго архипастыря, погрозившаго проклятіемъ всякому, кто не станетъ подъ знамена защитниковъ отечества, присоединилась вымышленная Хмёльницкимъ нобилитація или производство въ козаки. Этого почетнаго титла добивался въ то время всякій молодой человъкъ, не принадлежавшій собственно къ козачеству, ибо оно всегда почиталось нёкотораго рода шляхетствомъ, и мѣщанинъ, въ понятіяхъ этого воинственнаго племени, стоялъ гораздо ниже регистроваго козака. Производство это разбиралось строго; только природное происхождение или доказательство на заслуги давали право на титло козака. Съ этою цёлію въ самомъ Кіевѣ были нобилированы свободные жители, войсковые и городовые, которые въ прежнія времена служили волонтерами, запорожцами и въ полкахъ охочекомонныхъ. Получившіе это званіе или, по тогдашнему выраженію, нобилитацію, приводимы были къ присягѣ, вписывались въ козацкіе компуты, и считались уже на ряду съ другими козаками и въ одномъ съ ними достоинствъ шляхетскомъ.

Можно вообразить, какое волнение произвела эта нобили-

тація между молодыми людьми, наполнявшими кіево-могиланскую коллегію. Жажда славы и воинскихъ подвиговъ, такъ свойственная юношескому возрасту, кипеніе свёжихъ, непотраченныхъ силъ, просвъщенное сознание своихъ обязанностей къ. отечеству, невыразимыя бъдствія его, предсмертное слово Могилы, полные энергіи ума и воли универсалы Хмёльницкаго, наконецъ возможность пріобрѣсти почетное названіе браваго козака -- все это витстт влекло молодежь изъ мирной обители просвъщения на поле брани, гдъ ръшался великій вопросъ: быть или не быть Малороссія. День ото дня пуствли коллегіальныя аудиторіи, и высшіе классы едва влачили свое существованіе, постепенно утрачивая слушателей. Почти тоже было и въ среднихъ: одн'в только низшія оставались въ полномъ своемъ составѣ, да и то до времени. Достигая полнаго развитія юношескихъ силъ, ученики бросали школьныя занятія и уходили въ ряды защитниковъ родины.

Къ несчастію, эти новобранцы дорого поплатились за оставленіе лелѣвышей ихъ коллегіи. Битва берестечская для многихъ изъ нихъ была послѣднимъ подвигомъ: но виѣстѣ съ тѣмъ она рѣшила окончательное присоединеніе Малороссіи къ великой Россіи. Видя, что Поляки, соединясь съ крымскимъ ханомъ и султаномъ, грозятъ погромомъ всей Украйнѣ, Хмѣльницкій обратился къ царю Алексѣю Михайловичу, и 8 генваря 1654 года присягнулъ съ приближенными своими на вѣчное подданство всероссійскому престолу. За нимъ присягнули и всѣ малороссійскіе города и мѣстечки, числомъ до ста шестидесяти шести.

Дошла очередь и до Кіева. Хмёльницкій быль уже тамъ съ двумя полками — переяславскимъ и кіевскимъ и тысячью русской конницы. Бояре, составлявшіе посольство, въ сопровожденія кіевскаго наказнаго полковника прибыли къ городу 16 генваря. Девять знаменъ и тысяча козаковъ встрётнам ихъ въ десяти

- 23

верстахъ за городомъ; за полторы версты отъ златыхъ вратъ выёхали митрополитъ, епископъ черниговскій Зосима Прокоповичъ, печерскій архимандритъ Іосифъ Тризна, игумены, намёстники и все знатнѣйшее духовенство. Первосвятитель привѣтствовалъ пословъ рѣчью; шествіе возобновилось. Въ Златыхъ Вратахъ стояло все остальное духовенство съ крестами, образами, хоругвями и святой водой. Послѣ молебствія въ Кіевопечерской Лаврѣ провозглашено было многолѣтіе всему царскому дому, а на другой день вмѣстѣ съ митрополитомъ присягнулъ и весь Кіевъ.

Такъ совершилось событіе, слившее во едино два родственныя племени и содѣлавшее Россію страшною врагамъ и непобѣдимой! Въ короткое время послѣ сего Польша лишилась Смоленска, Дорогобужа, Невеля, Могилева, Полопка, Шклова, Гомеля, Новгородъ-Сѣверска, Чернигова и многихъ другихъ городовъ, падшихъ предъ парскими войсками. Оружіе ихъ досягнуло до самаго Вильна; а между тѣмъ Хмѣльницкій въ свою очередь разорялъ и истреблялъ все непріятельское отъ Каменецъ-Подольска до самаго Львова и Люблина.

Въ одномъ и томъ же году окончили земное свое поприще два знаменитыхъ защитника православія и отечества: 1657 года 13 апрѣля скончался митрополитъ Сильвестръ, а 15 августа Зиновій Богданъ Хмѣльницкій. Прискорбна была душа знаменитаго іерарха, сходившаго въ могилу, и болѣзненно зрѣвшаго гибельное нестроеніе возлюбленной имъ страны. Самъ »отъ ляховъ всячески обнаженъ и нищетенъ зѣло«, онъ былъ свидѣтелемъ упадка и того вертограда, который былъ переданъ ему въ красотѣ и плодоносіи великимъ предмѣстникомъ Могилою, и въ которомъ когда-то и самъ онъ былъ ревностнымъ дѣлателемъ....

Въ бытность свою могилевскимъ епископомъ, Сильвестръ

написалъ на польско русскомъ нарвчіи сочиненіе о седьми тайнахъ, напечатанное подъ названіемъ Дидаскалія, албо наука, которая ся перевъй изъ устъ священниковъ подавала о седми сакраментахъ или тайнахъ, на синодъ помъстномъ въ градъ Могилевъ (1637 г.). Къ сожалѣнію, сочиненіе это, въ 1690 году, подверглось нападеніямъ патріарха Іоакима, который указывалъ въ немъ нѣкоторыя неправославныя будто бы мысли. Въ оправданіе Коссова и другихъ подобныхъ ему писателей юго-западной Россів, подпавшихъ такому же преслѣдованію, св. Димитрій Ростовскій, еще въ бытность свою батуринскимъ игуменомъ, написалъ: »оставляя въ Москвѣ мудрствовати греческихъ или »греко-латинскихъ учителей, мы якоже научихомся отъ отецъ »нашихъ, тако исповѣдуемъ«<sup>(265)</sup>.

Послѣ Иннокентія Гизеля нѣкоторое время должность ректора коллегіи исправлялъ Іосифъ Кононовичъ-Горбацкій, бывшій въ ту пору игуменомъ Михайловскаго монастыря. На его-то имя послѣдовала въ 1650 году жалованная грамата Царя Алексѣя Михайловича<sup>(266)</sup>.

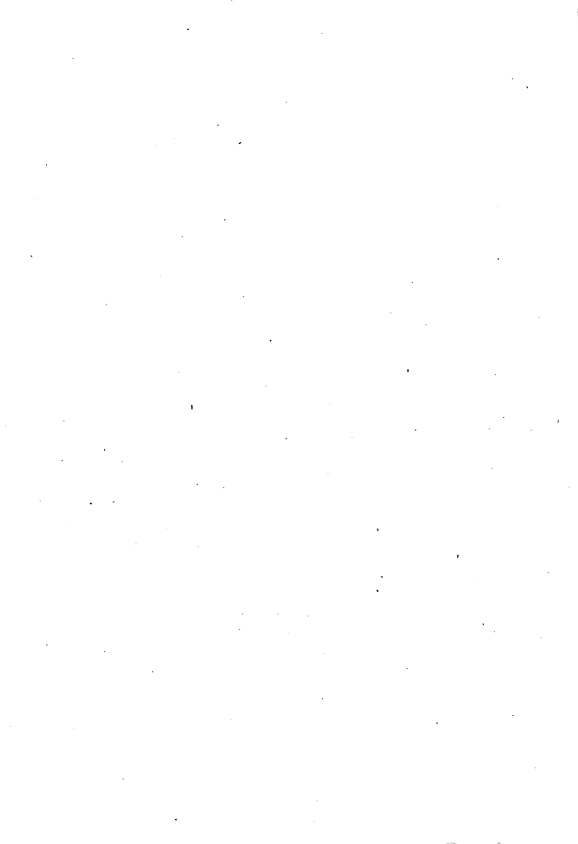
Въ Лазаръ Барановичъ, поступившемъ на мѣсто Кононовича, кіево-могилянская коллегія увидѣла перваго ректора изъ своихъ собственныхъ воспитанниковъ, обязанныхъ исключительно ей одной своимъ образованіемъ. Отличный богословъ, обладавшій огромною ученостью, Барановичъ не могъ однакоже остановить общее увлеченіе юношества, спѣшившаго изъ школы на подвиги ратные, и въ 1657 году сошелъ съ своего поприща съ жезломъ архипастыря черниговскаго, заслуживъ имя »великаго столпа церковнаго«<sup>(267)</sup> и блюстителя кабедры митрополитовъ кіевскихъ. Въ 1668 году онъ былъ пожалованъ отъ бывшихъ въ Москвѣ восточныхъ патріарховъ архіепископомъ, съ правомъ совершать богослуженіе въ саккосѣ; а въ 1694 уволившись отъ всѣхъ должностей, скончался на покоѣ въ Черниговѣ, гдѣ и погребенъ.

Изъ знаменитыхъ воспитанниковъ эпохи Сильвестра Коссова особенно замѣчательны Варлаамь Асинскій, Іоаннь Максимовичь и Павель Моравскій. Два первыхъ выдуть со временемъ на дѣло и на дѣланіе свое, и скажутся намъ тѣмъ, чѣмъ они были. Что касается до послѣдняго, то хотя біографическія свѣдѣнія о немъ довольно скудны, однакожъ достаточны для того, чтобъ видѣть высокое достоинство сего знаменитаго воспитанника кіевской коллегіи. Моравскій 1679 года былъ уже архіепископомъ коломенскимъ, а черезъ три года въ томъ же санѣ переведенъ въ Суздаль, и черезъ годъ послѣ того назначенъ рязанскимъ митрополитомъ. Онъ скончался 4 сентября 1687 года<sup>(266)</sup>.

Здёсь же и въ этоже время воспитывался Иванз Самойловича, бывшій потомъ гетманомъ Малороссіи. Онъ былъ сынъ священника села Зенькова, и въ пору нобилитаціи Хмёльницкаго изъ кіевской коллегіи поступилъ въ ряды защитниковъ отечества. Дальнёйшія сказанія выведутъ предъ насъ и Самойловича съ значеніемъ, которое суждено было ему имёть въ мірё политическомъ.

# ГЛАВА ДВЪНАДЦАТАЯ.





## 

Избраніе Діонисія въ митрополиты. Гетманъ Виговскій. Гадячскій договоръ. Присяга Виговскаго и Діонисія на подданство королю польскому. Коллегія не принимаетъ титла академія. Битва подъ Кіевомъ. Коллегія истреблена пожаромъ. Универсалъ полковника Дворецкаго. Его пожертвованія въ пользу коллегіи. Юрій Хмъльницкій—гетманъ. Онъ постригается въ монахи. Его пожертвованія братству. Отмъна гадячскаго договора. Кончина Діонисія и искатели кіевской митроподін.

#### 1657 - 1663.

Діонисій Балобанъ, принадлежавшій къ фамиліи, извѣстной своею любовію къ просвѣщенію, еще прежде избранія своего въ митрополиты, былъ администраторомъ на Волыни отъ имени

Сильвестра Коссова и состояль въ санѣ епископа луцкаго и острожскаго. Избранный въ кіевскіе первосвятители, Діонисій Балобанъ истребовалъ на это благословеніе отъ константинопольскаго патріарха Пареенія Кумкума. Нежеланіе его снестись о семъ предварительно съ патріархомъ московскимъ было причиною того, что царь Алексѣй Михайловичъ не призналъ Діонисія митрополитомъ и повелѣлъ посвященному тогда въ Москвѣ изъ кіевлянъ епископу мстиславскому и оршанскому Мееодію Филимоновичу быть блюстителемъ кіевской митрополіи. Не смотря на это, Діонисій, по смутнымъ обстоятельствамъ того времени, пользовался правами кіевскаго митрополита и удерживалъ ихъ за собою до 1663 года, то есть, до своей кончины<sup>(269)</sup>.

Преступное предвосхищение Виговскимъ не принадлежавшаго ему права гетманства повергло всю юго-западную Россію въ бездну золъ и несчастій. Законнаго преемника гетманской булавы, шестнадцати-лътняго Юрія Хмъльницкаго, подъ предлогомъ образованія, отправилъ онъ въ кіевскую коллегію, а самъ задумалъ возсоздать изъ Малороссів республику, соединивъ ее съ Польшею. Сбросивъ съ себя маску приверженца къ русскому престолу, Виговскій вошель въ открытую связь съ врагами православія, и ласкаемый сеймомъ, получилъ въ 1658 году статыя гадачскаго договора, изъ которыхъ первыя восемь касались собственно Церкви, въры и народнаго образованія. Такимъ образомъ первою статьею было положено, чтобы греческая въра, съ коею древній русскій народъ присоединился, оставалась при своихъ правахъ и преимуществахъ, и свободномъ отправлении Богослужения; во всёхъ городахъ, мёстечкахъ и деревняхъ Польши и Литвы, также на сеймахъ, въ войскѣ и трибуналахъ, — и не только въ церквахъ, но и въ открытыхъ ходахъ и процессіяхъ, въ посъщенія больныхъ со св. Дарами, въ погребении мертвыхъ и во всемъ была бы равная съ католиками свобода. Второю, чтобы православныя церкви и монастыри свободно было и вновь созндать и старыя обновлять, а отня-

тыя возвратить въ течени полугода со всёми ихъ волостями; уніатамъ же, какъ именно сказано въ этомъ договоръ, »умножающимъ только раздоръ между рамскою и греческою церковію«, ни духовнымъ, ни мірскимъ, ни сенаторамъ, ни шляхтичамъ не дозволять строить церквей и монастырей ни на королевскихъ, ни на собственныхъ земляхъ, и всё имёнія у нихъ отобрать и отдать православнымъ; Унію въ Польшъ и Украйнъ вовсе истребить, и кромѣ вѣры православной и римско-католической другой нигдѣ не терпѣть; исповѣданію католическому вольно быть въ воеводствахъ кіевскомъ, брацлавскомъ и черниговскомъ, но пом'вщикамъ и чиновникамъ сего закона не имъть никакой судебной власти ни надъ бѣлымъ, ни надъ чернымъ духовенствомъ греко-россійскимъ. Третьею — кіевскому митрополиту и пяти православнымъ епископамъ засъдать въ польскомъ сенатѣ по степенямъ своимъ съ правомъ имѣть такой же голосъ, какъ и римскіе енископы. Четвертою — въ кіевскомъ воеводствѣ достоинства сенаторскія давать одному лишь дворянству православному, а въ брацлавскомъ и черниговскомъ поперемѣнно, то есть, когда умретъ католикъ, то православному, а когда православный, то католику. Пятою-во всей Польшв и Литвѣ жителямъ греческой и римской вѣры на-равнѣ пользоваться вольностями и правомъ къ полученію должностей, и греческое вѣроисповѣданіе да не будетъ въ томъ препятствіемъ. Шестою — »Академіи« въ Кіевѣ быть съ преимуществами, равными краковской, съ тъмъ однакожъ, чтобы въ нее не допускать ни профессоровъ, ни учениковъ изъ аріянъ, кальвинистовъ и лютеранъ; прочія же всѣ школы католическія, какія дотолѣ были въ Кіевѣ, вывести въ другія мѣста, гдѣ нѣтъ русскихъ жителей. Седьмою — дозволить завести и другую академію на томъ же основанія, гдѣ будетъ удобнѣе, и въ томъ мѣстѣ иновѣрнымъ школамъ также не быть. Осьмою-гимназіи, училища, школы и типографіи, сколько окажется нужнымъ, православнымъ вездѣ свободно заводить, преподавать всякія науки и печатать,

24

Digitized by Google

ot

какія угодно книги, хотя бы то касалось и спорныхъ религіозныхъ пунктовъ...

Чего бы, кажется, лучше? Полная свобода въроисповъданій, совершенное уравненіе правъ и преимуществъ, ръшительное уничтоженіе ненавистной уніи, высокія почести православному духовенству, для коллегіи громкое названіе Академіи съ правами, равными правамъ академіи краковской, упраздненіе враждебныхъ ей училищъ, возвращеніе всъхъ ея угодьевъ и доходовъ; значеніе Кіева возвышено, и Малороссія готовится блаженствовать....

Такъ думалъ измѣнникъ Виговскій съ своими приверженцами; такого мнѣнія былъ и слабодушный Діонисій, присягнувшій 10 іюня 1659 года съ подвѣдомственными ему епископами въ вѣрности и повиновеніи королю<sup>(270)</sup>. Удивителенъ и непонятенъ такой поступокъ послѣдняго! Самъ же онъ присутствовалъ въ Переяславлѣ при присягѣ Виговскаго царю Алексѣю Михайловичу<sup>(271)</sup>; самъ же слышалъ изъ устъ его клятвенныя обѣщанія въ вѣрноподданнической преданности православному самодержцу, и послѣ того онъ позволяетъ тѣмъ же устамъ произносить постыдную клятву измѣны и отступничества, и даже наконецъ самъ цалуетъ крестъ чуждому властелину!...<sup>(272)</sup>

Богъ сохранилъ коллегію могилянскую отъ постыдной чести, купленной измѣною и предательствомъ. Лучше страдать честно и благородно, чѣмъ такъ благоденствовать. Она дождется принадлежащаго ей имени; съ лихвой возвратитъ всѣ права и привиллегіи свои отъ престола истинныхъ помазанниковъ Царя царей; а до тѣхъ поръ, какъ сребро въ горнилѣ, пусть искушается и просвѣтляется, да явится потомъ свѣтъ ея предъ человѣки!... Кровополитная битва подъ Кіевомъ, остававшимся вёрнымъ парю православному (1658 г.), пораженіе сборныхъ полчищъ Виговскаго на всёхъ пунктахъ положили конецъ предательскимъ замысламъ измённика, и мечтательная республика осталась только въ воображеніи враговъ Россіи.

Около этого времени кіево-богоявленскій монастырь, со всѣми принадлежавшими къ нему строеніями и училищемъ, до тла былъ истребленъ страшнымъ пожаромъ. Коллегія уже не существовала, послѣдніе изъ возмужавшихъ питомцевъ ея взялись за оружіе, чтобъ отмстить врагамъ отечественнаго спокойствія за гибель и разрушенія, внесенныя ими. Многія изъ помѣстьевъ и угодій, ей принадлежавшихъ, отошли отъ нея; такъ Моисей Могила отобралъ Мухоѣды, пожертвованные его братомъ, и продалъ это село Сапѣгѣ; Виговскій отнялъ пустопорожнее мѣсто Рыльскаго въ Кіевѣ<sup>(273)</sup>. По крайней мѣрѣ коллегія имѣла хотъ документы, которые, при лучшемъ оборотѣ дѣлъ политическихъ, могли бы послужить ей въ пользу; теперь и этого не стало.

Соболёзнуя о такомъ бёдствіи богоявленскаго братства и коллегіи, кіевскій полковникъ Василій Өедоровичъ Дворецкій, универсаломъ своимъ, даннымъ 1659 года, объявилъ »всёмъ вообецъ и каждому зъособна«, а именно: сотникамъ, атаманамъ, есауламъ и всёмъ козакамъ полка кіевскаго, а также кіевскимъ мёщанамъ и поселянамъ, близъ Кіева находящимся, что доминиканскій косте в съ грунтомъ, находящимся въ Кіевё и за Кіевомъ, со всёми принадлежностями онаго, какъ-то: заложеннымъ отъ тамошнихъ ксензовъ и потомъ опустёвшимъ селомъ Мостищами, со всемъ его грунтомъ, боромъ и рёчкою Которемъ, со всёми находящимися на томъ грунтё и рёкѣ уцёлевшими и погорѣвшими мельницами и со всёми принадлежащими къ нимъ угодьями, составляли собственность братства, на что

оно имъло и войсковые листы, данные Богданомъ Хмъльницкниъ. А такъ какъ, продолжаетъ въ своемъ универсалъ Дворецкій, документы эти, вмѣстѣ съ монастыремъ и школами, сгоръди: то онъ завъряетъ всъхъ и каждаго въ законной и несомнѣнной принадлежности тѣхъ имѣній кіево-богоявленскому братству<sup>(274)</sup>. Въ то же время (1659 г.) отъ царя Алексъя Михайловича послёдовала, согласно ходатайству ректора коллегіи Іоанникія Галятовскаго, грамата, которою повелёно было возвратить во владѣніе кіево богоявленскаго братства »на строеніе церквей и школъ« мъстечко Ксаворово и Мухоъды, »буде, какъ »сказано въ той граматъ, у нихъ на тъ маетности есть при-»вилия гетмана Богдана Хмѣльницкого і впредь буде спору и »челобитья отъ козаковъ не будетъ и в роздачу не отдано«. На такомъ же основании предоставлено было ввести коллегию во владъніе и имъніями Плисецкимъ, Черногородкой, пустопорозжимъ мѣстомъ Рыльскаго и доминиканскимъ костеломъ<sup>(273)</sup>. Чрезъ годъ послѣ этого тотъ же полковникъ Дворецкій для возстановленія монастыря и училища пожертвоваль три дворовыхъ мѣста на Подолѣ — Пекулитское, Оксаковское и Креницкое<sup>(276)</sup>.

А между тёмъ несчастная страна раздираема была междоусобіями. Юрій Хмёльницкій и году не пробылъ въ кіевской коллегіи; онъ обманулъ бдительность приставленной къ нему Виговскимъ стражи и бёжалъ. Опираясь на заслуги отца, и выставляя на видъ своихъ соотчичей обманы и предательство Виговскаго, онъ потребовалъ себѣ гетманской булавы. Царь утвердилъ его въ этомъ достоинствѣ, п Юрій сталъ гетманствовать. Первымъ дѣломъ его было представить московскому двору ус+ ловія, которыя однакожь не были приняты, и Хмѣльницкій вынужденъ былъ подтвердить договорныя статьи своего отда. Но подтверждая ихъ, онъ не имѣлъ той силы духа, той административной мудрости, какими обладалъ старый Хмѣльницкій. Пользуясь внутренними нестроеніями, Поляки, къ концу 1660

года, овладѣли почти всею Ма. ороссіей, разожгли междоусобія, и Украйна снова запылала со всѣхъ концовъ. Испуганный, Юрій началъ уговаривать свои дружины отложиться отъ Царя Московскаго, и встрѣтивъ сопротивленіе, съ нѣкоторыми волонтерами и охочекомонными объявилъ себя союзникомъ Поляковъ и Татаръ.

Недостойный сынъ великаго отца, Юрій, послѣ многихъ попытокъ удержать за собой гетманскую булаву, бросилъ все, и 1662 года въ Жидичинскомъ монастыръ принялъ монашество отъ архимандрита Амвросія Тукальскаго, нъкогда имъ облагодътельствованнаго.

Исполненіе гадячскаго договора, по самой сущноста своей, представлявшаго явное противорѣчіе издавна принятымъ отъ сейма правиламъ, было болѣе невозможно, со стороны Поляковъ, чѣмъ исполненіе зборовскаго. Это была лишь ловушка, на которую, можетъ быть, и подался только митрополить Діонисій, забывшій на этотъ разъ значеніе сеймоваго гонора и все извиняющую іезуитскую логику. Если бы и не произошло такого оборота дѣла, какой мы уже видѣли: то и тогда ни одна изъ статей гадячскаго договора не была бы исполнена: ибо чрезъ него Малороссія возводима была на степень не покровительствуемой, а независимой республики, чего никогда не могла допустить благоразумная политика<sup>(277)</sup>. И дѣло кончилось тѣмъ, что сеймовою конституціей 1661 года гадячскій договоръ былъ вовсе уничтоженъ, и вмѣсто того всѣ вольности и права даны уніатамъ.

Среди междоусобій и нестроеній своего отечества Діонисій Балобанъ, еще въ 1658 году удалившійся изъ Кіева въ Корсунь, кончилъ прискорбную и многомятежную жизнь свою 1663 года. Тогда же въ Шароградъ, гдъ былъ станъ королевскій, явились искатели кіевской митрополіи, нъкто Яскульскій, уніатскій епископъ изъ Могилева, Антоній Винницкій, епископъ перемышльскій и монахъ Гедеонъ, — это Юрій, сынъ Богдана Хмѣльницкаго<sup>(278)</sup>.



# ГЛАВА ТРИНАДЦАТАЯ.

Digitized by Google



### 100245 HEADLOBETS TYRAALORIA

И.

## AHTOHIÑ BUHHNUKIÑ.

Свъдънія о жизни Іосифа. Онъ избранъ въ митрополиты восточной украйной. Антоній Винницкій избранъ западной стороной и Поляками. Іосифъ въ заточении. Антоній управляетъ митрополіей. Гетманъ Дорошенко. Іосифъ освобожденъ изъ заточения и ужажаетъ въ Чигиринъ. Мебодій, влюститель митрополитскаго пристола. Онъ возмущаетъ Малороссію. Тукальскій противится подчиненію Кіева царю русскопу. Доносъ Мефодія на гетиана Брюховецкаго. Изивна его. Мефодій умираеть подъ стражею. Лазарь Барановичъ. Его первоначальныя дъйствія. Глуховскій договоръ. Іосифъ Тукальскій даритъ коллегіи село Стайки. Грамата Михаила Корибута коллегін. Другая вго грамата. Завоты о коллегін. Варлаамъ Ясинскій возстановляетъ коллегию. Нападение на вратский фундушъ. Жаловная грамата Ясинскаго, Состояние Малороссии. Киевъ присоединенъ къ державъ русской. Выгода сего для интрополів в училища. Іосифъ Шунлянскій. Причины, лишившия натиарший константинопольскій престолъ вліянія на церковь малороссійскую. Универсадъ гетмана Самойловича коллегіи. Другія пожертвованія. Кончина Іосифа Тукальскаго. Мъсто его погребения. Эксъ-митрополитъ Антоний. Возстановление коллегии. Икона пресв. Богородицы, нарицаемой братской. Ректоры и профессоры: Іоанникій Галятовскій, Мелетій Дзикъ, Варлаамъ Ясинскій, Сильвестръ Головчичъ, Өеофанъ Прокоповичъ і, Іоленъ Максимовачъ. Воспитанняки извъствъйшіе: Антоній інгомонахъ, Базидивичъ Іустинъ, Голенковский Варлалиъ, Корниловичъ Захарія, Крайский Сильвестръ, Кроковский Іолслачь, Лазаревичь Іосифъ, Лежайский Иларіонъ, Лещинский Филофей, Милославский Аванасий, Одиновичъ Автоний, Туптало св. Димитрий, Углинкый Оводосий, Яворскій Стефанъ, Яновскій Өеодосій. Стольтів коллегін.

#### 1663 - 1676.

Іосифъ Нелюбовичъ-Тукальскій былъ постриженцемъ одного изъ монастырей княжества литовскаго, и тамъ же проходилъ первоначальныя иноческія должности. Въ 1654 году онъ назначенъ архимандритомъ лищинскаго и старшимъ виленскаго Святодухова монастырей, откуда потомъ 1661 года избранъ былъ въ епископа могилевскаго:

25

Когда въ стань шароградскомъ представились королю искатели кіевской митрополія, то избраніе пало на монаха Гедеона или Юрія Хмѣльницкаго; а Яскульскій и Винницкій получили рѣшительный отказъ. Но Юрій не съ тѣмъ явился въ станъ, чтобъ принять жезлъ архипастырскій; это было лишь однимъ предлогомъ: между дѣломъ онъ хотѣлъ развѣдать, не остается ли ему какой нибудь надежды снова овладѣть бунчукомъ и булавою? Неожиданное избраніе въ митрополиты изумило его; отговариваясь молодостью и неопытностью въ дѣлѣ архипастырскаго управленія, онъ искусно отклонилъ отъ себя королевское назначеніе.

Между тёмъ, пока это происходило въ шароградскомъ станѣ, православное духовенство и шляхетство лёвой стороны Днёпра сами по себѣ заботились объ избраніи митрополита. На ту пору въ Чигиринѣ проживалъ Іосифъ Тукальскій, удалившійся туда отъ преслѣдованія уніатовъ. По единодушному согласію, ему предложили жезлъ первосвятительскій, и 1663 года онъ наименовался кіевскимъ митрополитомъ.

Антоній Винницкій, встрётивъ неудачу въ станѣ королевскомъ, обратился къ содъйствію Тетери, бывшаго гетманомъ правой стороны Днѣпра. Такъ какъ избраніе Тукальскаго совершилось безъ согласія козаковъ другой половины раздѣленной тогда Украйны, то Тетеря сталъ ревностно хлопотать о возведеніи на митрополитскій престолъ своего кліента Винницкаго. Скоро представился удобный къ этому случай. Королевскій гетманъ Чарнецкій, получившій отъ Казиміра неограниченную власть въ Украйнѣ, желалъ, не приступая прямо къ военнымъ дѣйствіямъ, попробовать уговорить козаковъ возвратиться къ вѣрности и повиновенію коронѣ польской, и оставить враждебныя намѣренія. Зная власть духовенства надъ умами православныхъ, онъ пригласилъ къ себѣ митрополита Іосифа Тукальскаго съ Юріемъ Хмѣльницкимъ, бывшимъ тогда уже игуменомъ

мошининской пустыни. Оба они довърчиво явились въ станъ Чарнецкаго, подъ защитою своего сана и правъ гостепріимства. Польскій военачальникъ спросилъ у нихъ совѣта для успокоенія Украйны: но когда Тукальскій и Гедеонъ отвѣтили, что не слъдуеть смиреннымъ инокамъ вмѣшиваться въ свѣтскія дѣла, то Чарнецкій приказалъ взять ихъ и отправить подъ стражею въ Варшаву. Узнавъ объ этомъ, Тетеря вошелъ къ королю съ доносомъ, что будтобы Іосифъ съ Юріемъ Хмѣльницкимъ возмущали козаковъ, которые дъйствительно, бывъ раздражены обидами, наносимыми избранному отъ нихъ митрополиту, осаждали Тетерю въ Чигиринъ, и только Чарнецкій могъ спасти его отъ погибели. Король, по получение объ этомъ извѣстія, немедленно повелѣлъ Тукальскаго и Хмѣльницкаго заточить въ Маріенбургь. Тогда Антоній Винницкій безпрепятственно уже объявилъ себя митрополитомъ, и цѣлые два года управлялъ кiевскою iepapxiou, не смѣя впрочемъ жить ни въ Кіевѣ, ни въ Украйнѣ.

Въ началъ 1665 года открылись военныя дъйствія въ окрестностяхъ самаго Кіева. Въ это время выступнлъ на сцену Петръ Дорошенко, простой чигиринскій козакъ, ознаменовавшій последующую жизнь свою воинскими подвигами и разными злодъяніями. Первымъ его дъломъ была услуга королю, которому онъ представилъ схваченныхъ имъ, при помощи крымскаго хана, двухъ самозванцевъ Опару и Царика. Въ награду за это, король приказалъ освободить изъ-заточенія митрополита Іосифа и Юрія Хмѣльницкаго и возвратить ихъ на родину. Дорошенко увървлъ Казиміра, что эта мъра кротости и милосердія удержить жителей Украйны въ повиновении и много можетъ послужить къ успокоенію ея. Не смотря на то, что Антоній получилъ уже въ это время отъ короля утвердительную грамату на санъ митрополитскій, Тукальскій продолжалъ именоваться кіевскимъ митрополитомъ. Но въ Кіевъ, безпрестанно переходившій то подъ россійскую, то подъ польскую державу, сиъ не смѣлъ явиться, какъ потому, что боялся негодованія царскаго

ра принятіе митрополіи, мимо вёдома и согласія московскаго двора, такъ и потому, что ни кіевское духовенство, ни малороссійскіе козаки правой стороны Дивпра, какъ не участвовавще въ избраніи Тукальскаго, не хотёли признавать его своимъ митрополитомъ. По этому онъ на первый разъ остановился въ Видьнѣ; но опасаясь попасть въ руки Тетери, уѣхалъ въ Чигиринъ къ благодѣтелю своему Дорошенку.

Еще до освобожденія Тукальскаго изъ заточенія, Меводій, епископъ мстиславский, бывший блюстителемъ киевской митрополін, съ печерскимъ архимандритомъ Иннокентіемъ Гизелемъ и со всёми кіевсками игуменами, нарочно собранными въ софійсній соборъ, писали отъ 4 марта 1666 года къ царю Алекстю Михайловичу и просили о пожаловании имъ граматы на кольное избрание себъ третьяго митрополита, всемъ соборомъ, въ присутствіи гетмана Украйны восточной Брюховецкаго и боярина П. В. Шереметьева, начальствовавшаго тогда въ Кіевъ. Въ тоже время самъ Брюховецкій въ договоръ съ царемъ четвертою статьею требоваль присылки въ Кіевъ русскихъ митрополитовъ изъ Москвы, съ подчинениемъ ихъ патриарху всероссійскому, дабы, какъ писалъ онъ, »духовный чинъ на митро »долитовъ, подъ рукою королевскою будучихъ, оглядываючись, »нъ щатости войску вредительной не былъ«(279). Но государь, не измёняя правиламъ мудрой политики, до времени отклонилъ рушение этого вопроса, и только подтвердилъ быть Мееодію блюстителемъ митрополитскаго престола.

Но Меводій дъйствоваль не ко благу своего отечества. Слабодушный Юрій Хмъльницкій в подъ иноческимъ клобукомъ Гедеона питалъ честолюбивые замыслы, и въ надеждъ замънить со временемъ игуменскую мантію поръпрою велико-княжеской, промыщлялъ разные способы къ пріобрътенію того, чего онъ такъ мало былъ достоинъ. Онъ уже обдумывалъ замыселъ поддаться Туркамъ со всей Малороссіей: но Дорошенко предупре-

дилъ его въ этомъ. Мееодій явился первымъ возмутителемъ противъ благодѣтеля своего — царя православнаго; его рѣчь произвела сильное волненіе въ народѣ<sup>(280)</sup>, и Малороссіи быть бы союзницей поклонниковъ магомета, еслибъ андрусовскій договоръ (1667 года) не остановилъ этого гибельнаго дѣла въ самомъ его началѣ. Россія заключила перемиріе съ Польшею, и взявъ на себя покровительство надъ исповѣдующими вѣру православную, утипила тѣмъ волненіе въ народѣ, а уступка Кіева со всѣми къ нему принадлежностями и военными снарядами во власть царю на два года послужила первымъ звеномъ, неразрывно связавшимъ юго-западную Россію съ сѣверо-восточной.

Такимъ образомъ гетманство Дорошенка, не признававшаго власти царя русскаго, было уже совершенно противно андрусовскому договору. »Все мое войско головы положимъ, а Кіева не отдадимъ!« --- говорилъ онъ, поддерживаемый въ этомъ случав Меводіень, возставшимь противь четвертой статьи московскаго съ Брюховецкимъ договора<sup>(281)</sup>, — и Іосифомъ Тукальскимъ, поклявшимся въ непримиримомъ мщении оскорбившимъ его полякамъ<sup>(282)</sup>. Напрасно Иннокентій Гизель письменно убъждалъ Тукальскаго не противиться подчиненію Кіева царю православному; напрасно выставляль передь нимь непріятныя слѣдствія такого упорства, — Іосифъ ничего не слушаль, и писаль воззванія къ малороссійскому духовенству, убѣждая священниковъ поминать на ектеніяхъ »благочестиваго и Богомъ даннаго гетмана Петра« (Дорошенка)<sup>(283)</sup>. Но Дорошенко еще хитрилъ; онъ не хотълъ вдруга сказаться сообщникомъ крымскаго хана и подданнымъ султана; держась до времени невърнаго покровительства Польши, онъ убъдилъ и Тукальскаго помогать себъ въ этомъ. Повъренный дворянина Дубенскаго, присланиаго съ полномочіемъ отъ царя Русскаго, имѣлъ въ Чигиринѣ неудовольствіе на об'янь, совершаемой митрополитомъ Іосифомъ и архимандритомъ Гедеономъ (Юріемъ Хмѣльницкимъ) слышать

имя короля на ектеніи, и только во время переноса св. даровъ, при поминовеніи вселенскихъ патріарховъ Хмѣльницкій произнесъ имя »великаго государя всероссійскаго«<sup>(284)</sup>.

Между тъмъ Меводій явился въ Москву съ доносами на Брюховецкаго, гетмана восточной Украйны. Разобравъ обвиненія, царь Алексъй Михайловичъ отпустилъ его съ титуломъ нъжинско-украинскаго епископа, и совътовалъ помириться съ гетманомъ. По слову царя, вражда между сими пресловутыми людьми замънилась самою тъсною дружбой.

Царь Алексей Михайловичъ, поступавшій такъ снисходительно и милостиво съ Меоодіемъ, не подозрѣвалъ, что онъ расточаетъ щедроты свои закоренѣлому мятежнику. Тотчасъ же по прибытіи своемъ въ Украйну, Меоодій сталъ увѣрять народъ, что бояринъ Ордынъ-Нащокинъ приближается съ ратными людьми къ Кіеву за тѣмъ, чтобъ обратить въ пепелъ всѣ города малороссійскіе, — и по его слову явилось множество запорожцевъ въ Украйну. Они начали заводить въ Кіевѣ ссоры и драки съ московской ратью. Брюховецкій, подущаемый Мееодіемъ<sup>(285)</sup>, изъявилъ царю несовмѣстныя требованія, и неудовлетворенный, какъ и слъдовало ожидать, ръшился измънить государю. Украйна запылала всёми ужасами междоусобной войны, и Брюховецкій принялъ смерть подъ дубьемъ ожесточенныхъ козаковъ. Виновникъ всего этого междоусобія, Меводій находился тогда въ Нѣжинѣ. Дорошенко далъ повелѣніе арестовать и отправить его въ Черниговъ; мѣсяцъ спустя, его вытребовали въ станъ Дорошенковъ къ митрополиту Іосифу Тукальскому, предали суду, лишили епископскаго сана и заточили въ монастырь сперва въ чигиринскій, потомъ въ уманскій. Оттуда бъжалъ онъ и явился въ Кіевъ: но по повельнію боярина Шереметьева быль схвачень, отправлень въ Москву и кончиль жизнь подъ стражею въ монастырѣ Ново-спасскомъ(286).

Блюстителемъ престола кіевской митрополіи отъ царя былъ назначенъ черниговскій архіепископъ Лазарь Барановичъ. Съ перваго же раза онъ благотворно подъйствовалъ на взволнованные умы несчастной Украйны и способствовалъ къ возстановленію въ ней возможной тишины. Въ 1669 году Барановичъ уговорилъ послать въ Москву посольство о принятіи всей Малороссіи въ подданство, о прощеніи вины ея и о подтвержденіи козацкихъ вольностей. Между прочимъ поручено было членамъ сего посольства настоять на томъ, чтобы не отдавать Полякамъ Кіева, »сего, какъ сказано въ инструкціи, первопрестольнаго града царства русскаго, отъ котораго искони на всю Россію возрасла благодать Божія«.

Тогда же состоялись статьи такъ называемаго глуховскаго договора; Дорошенко отвергнутъ, и Демьянъ Многогрѣшный принялъ гетманскіе клейноды и присягнулъ въ вѣрности Государю.

Но Украйна все еще не слилась во едино. Дорошенко, сохраняя впрочемъ только тѣнь прежней власти, продолжалъ распоряжаться въ Кіевѣ и окрестностяхъ его, какъ настоящій гетманъ. Универсаломъ своимъ 7 февраля 1669 года онъ уступилъ митрополиту Іосифу Тукальскому на столовое содержаніе (на кухенное) опустошенное мѣстечко Стайки, съ правомъ селиться тамъ всякому и со взиманіемъ извѣстной пошлины за стаецкій перевозъ на Днѣпрѣ<sup>(207)</sup>. Тукальскій однакожъ не захотѣлъ пользоваться этимъ даяніемъ и 27 марта того же года подарилъ его кіево-братской коллегіи. »Хоть я и самъ очень »бѣденъ, писалъ онъ въ своей граматѣ: но отдѣляю ихъ (Стай-»ки), какъ двѣ лепты вдовицы, на поддержаніе того обнищав-»шаго святаго мѣста«<sup>(289)</sup>.

Въ этомъ же году на престолъ польскій возшелъ Миханлъ Корыбутъ-Вишневецкій. Улучая такое благопотребное время,

Digitized by Google

Варлаамъ Ясинскій, тогдашній ректоръ кіевской коллегів, отправиль іеромонаха Кіево-печерской Лавры Игнатія Саковича, бывшаго нѣкогда воспитанникомъ сего-же училища, съ челобитьемъ къ новоизбранному королю. Априля 25 Саковичъ получилъ отъ Михаила Корыбута грамату, которою, независимо отъ прежнихъ королевскихъ привиллегій, особо признаны Сыли законными всѣ права, фундаціи, учрежденія, льготы, въ особенности тв, которыя относятся къ коллегіи и школамъ, какъто: на мъстечко Новоселки съ принадлежащими къ нимъ деревнями — Богушовкою, Звонками и Зобковщизною, сельцомъ Позняковками, и въ Кіевѣ на имѣнія, отдѣленныя для монастыря братскаго при церквахъ Трехъ-святительской и Крестовоздвиженской, со всёми въ тёхъ имёніяхъ и грунтахъ принадлежностями, угодьями, сънокосами, дубровами, полями, озерами и всёми доходами. Сверхъ всего этого, »имёя, какъ сказано въ грамать, въ особливомъ внимания важныя заслуги, постоянство, благочестие, опытность въ св. Писания ректора братскаго монастыря Ясинскаго«, король утверждаль за онымъ всѣ имѣнія, пом'єстья, фольварки и хутора, со всёми ихъ правами, документами, распоряженіями, учрежденіями, граматами, граничными и дарственными давними записями, съ подданными людьми, рынками и ихъ повинностями, не изъемля, какъ замъчено, ни одного человѣка, живущаго на грунтѣ братскаго монастыря отъ повиновенія и оброка, съ дворовымъ строеніемъ, барщинами, поземельными взносами, данями, доходами, десятинами, прудами, озерами, ръками, ръчками, мельницами, рудниками, корчжами, лъсами, рощами, дубровами, лугами, берегами, границами, торгами, ярмарками и всёми тому монастырю принадлежащими доходами<sup>(289)</sup>.

Медлить было нечего. Благосклонность короля, вынужденная политическими обстоятельствами, также легко могла утратиться, какъ легко досталась она въ эту пору. По этому ревторъ коллегіи Варлаамъ Ясшискій, тотчасъ же по полученія

означенной граматы, отправиль въ Варшаву того-же Саковича съ просьбою о позволения возстановить училища, и 10 октября того же года получена была желаемая грамата отъ Михаила. Въ ней сказано было, что »преклоняясь на уважительное челобитье Варлаама Ясинскаго, ректора кісво-могилянской коллегіи и желая, чтобы вездё во владёніяхъ королевскихъ молодые люди получали образование«, варипавскимъ сеймомъ разсуждено, а королевскою граматою утверждено, позволить »кіевскую могилян-»скую коллегію на ея мѣстахъ, грунтахъ, и давнихъ фундаціяхъ »возстановить и въ ней преподавать приходящимъ всѣ началь-»ные предметы (tirocinia), искуства (exercitia), науки (studia) и »познанія (scientias) чрезъ профессоровъ, отцевъ учителей чина Училишному начальству поставлено было въ »св. Василія«. обязанность содержать своихъ учениковъ во всякой подчиненности, а буйныхъ и производящихъ безчинства строго наказывать и изгонять изъ коллегіи. Ректоръ и его преемники съ префектами, профессорами, учителями и помощниками ограждены были полною безопасностію и уваженіемъ, подъ опасеніемъ наказанія, назначеннаго оскорбителямъ королевскихъ привиллегій и нарушителямъ спокойствія<sup>(290)</sup>.

Немедленно послѣ этого приступлено было къ возсозданію и устройству кіево-богоявленскихъ школъ. За восемь лѣтъ предъ симъ ректоръ коллегіи Іоанникій Галятовскій началъ было возстановлять разрушенныя зданія богоявленскаго монастыря. Медленно подвигалось это дѣло, какъ по причинѣ военныхъ переворотовъ, такъ и по недостатку средствъ, номинально лишь существовавшихъ въ рукахъ ученаго братства. Успѣли построить только деревянную богоявленскую церковь, да нѣсколько убогихъ хижинъ для небольшаго остатка уцѣлѣвшихъ учениковъ. Но въ 1665 году въ самыхъ окрестностяхъ Кіева открылись военныя дѣйствія, и коллегія подверглась совершенному разрушенію.

Горачо принялся за возстановление монастыря и училища

26

Digitized by Google

Варлаамъ Ясинскій. Получивъ въ управленіе разныя монастырско-училищныя имѣнія, онъ началъ распоряжаться, какъ умный и опытный домохозяинъ; завелъ воловъ и лошадей для обработыванія полей, упорядочилъ взимаемые доходы съ оброчныхъ статей, снабдилъ богоявленскую церковь цѣнными вещами<sup>(291)</sup>, —и радовался и благодарилъ Бога за такое преуспѣяніе въ дѣлѣ священномъ.

Не не прошло осьми мѣсяцевъ отъ полученія послѣдней королевской граматы, какъ все это изчезло. Полковникъ Пиво, присланный отъ республики для занятія, въ силу андрусовскаго договора, Кіева своимъ гарнизономъ, въ отмшеніе за отказъ въ этомъ, предательски напалъ, въ надеждѣ доброй поживы, на селение Новоселки, съ котораго братство получало все свое содержаніе, вырѣзалъ, не щадя ни пола ни возраста, до полутораста человѣкъ, забралъ изъ церкви »всѣ шелковыя священныя облаченія и всѣ серебрянные сосуды: чаши, кресты, лампады, кадильницы«, отнялъ у домохозяевъ всѣ ихъ пожитки и рабочій скотъ, и въ довершение всего сжегъ до тла все мъстечко, монастырскій замокъ съ строеніями и церковь. Три монаха изъ воспитанниковъ коллегіи, посланные въ Новоселки на хозяйство, намъстникъ Мелетій Миколаевичь, экономъ Иннокентій Можиловский и шафаръ<sup>(292)</sup> іеродіаконъ Лазарь были въ это же время убиты за Белогородкою. Надъ телами этихъ страдальцевъ Варлаамъ произнесъ потомъ скорбное слово изъ текста: положиша трупія рабъ твоихъ брашно птицамъ небеснымъ.

При такомъ бѣдствіи Ясинскій обратился съ жалобною и просительною граматою ко всѣмъ сынамъ Церкви православной. свѣтскимъ и духовнымъ, начальствующимъ и простымъ христолюбивымъ людямъ, представляя имъ »тяжкую и невыносимую »скорбь и упадокъ кіево-братскаго богоявленскаго монастыря, »труждающагося около науки православной въ цвѣченью молоди »россійской на подпору Церкви святой и на помноженье хвалы

»Божіей: задержати, продолжаеть онь, монастыря и наукь не »можемь, але такъ хвалу Божую въ церкви обители нашой и »молитву вседневную за блаженныхъ ктиторовъ нашихъ, якъ »тежъ ученіе дѣтокъ православно-россійскихъ въ школахъ на-»шихъ оставити мусимъ«.

Съ этой граматою Ясинскій отправилъ довѣренныхъ иноковъ ко всѣмъ благочестивымъ сынамъ святой Церкви въ Россіи, слезно умоляя о пособіи святою милостынею (о ратунокъ милостынею святою) и обѣщая быть за то »доживотнымъ ихъ богомольцемъ«<sup>(293)</sup>. Отозвался ли кто на этотъ скорбный вопль одного изъ благороднѣйшихъ и просвѣщеннѣйшихъ покровителей коллегіи, — увидимъ.

А Малороссія все еще волновалась. Претерпѣвая нападенія извнѣ отъ Татаръ и Поляковъ, она въ самыхъ нѣдрахъ своихъ видѣла страшное нестроеніе. Отъ двора московскаго назначаемъ былъ одинъ гетманъ, отъ королевства другой или даже два разомъ, отъ султана третій, да кромѣ того у каждой партіи былъ свой, и всякій изъ нихъ терзалъ и разорялъ несчастную Украйну.

Истекалъ срокъ андрусовскому договору; надо было возвратить Кіевъ польской коронѣ. Всегда праводушный и вѣрный слову, царь Алексѣй Михайловичъ, можетъ быть, и исполнилъ бы это: но обстоятельства были сильнѣе его царской воли. Гетманъ Многогрѣшный, митрополитъ Іосифъ Тукальскій, Лазарь Барановичъ, архіепископъ черниговскій и Кіево-печерскій архимандритъ Иннокентій Гизель настоятельно требовали, чтобъ не отдавать священнаго города врагамъ православія. »На сеймѣ »они, писалъ Многогрѣшный въ договорѣ глуховскомъ, поста-»новили всѣ церкви православныя отдать на костелы римскіе и »преподобныхъ отцевъ чудотворныя мощи хотятъ развезти въ »Польшу въ разныя мѣста«. Смуты и нестроенія въ самомъ

королевствѣ могли повергнуть и первопрестольный городъ древней Руси въ бездну несчастій; отказъ въ справедливомъ настоянія могъ бы огорчить православныхъ, — в царь Алексъй Михайловичъ ръшился: въ ковпъ 1679 года Кіевъ окончательно присоединенъ къ державъ русской. Разъ утвердивъ это, царь уже не отступалъ ни предъ какими угрозами, и на неоднократныя требованія польскаго правительства твердо отвѣчалъ одно: »не отдамъ Kieba«! »Россія, говорилъ бояринъ князь Никита »Одоевскій въ 1675 году на третьемъ андрусовскомъ съёздѣ: »не въ противность договоровъ владъетъ всею западною Украй-»ною, а слъдовательно и Кіевомъ. Всъ эти города и Кіевъ »завоеваны Россіею не у Поляковъ, а у Турокъ. Польша, не »имѣла права, безъ совѣщанія съ Россіею отдавать султану за-»днъпровскую Украйну, а если ужъ она отдала ее, то не въ »правѣ имѣть на нее никакихъ притязаній. Напротивъ того »королю должно быть пріятнѣе, чтобы Кіевомъ владѣла держава »христіанская, а не магометане. Впрочемъ, что бы ни говорили »противъ этого, а Кіевъ, пріобрѣтенный отъ Порты, не будетъ »возвращенъ королевству«<sup>(294)</sup>. Въ память этого радостнаго для всей православной Россіи событія государь принесъ въ даръ Кіево-печерской Лавръ ризы серебрянаго глазета съ золотыми цевтами; оплечье этихъ ризъ по красному бархату богато разукрашено жемчугомъ(295).

Слабость польскаго короля, допустившаго султана занять всю западную Украйну съ рѣшительнымъ намѣреніемъ отуречить ее<sup>(296)</sup>, оправдываетъ присоединеніе Кіева и въ политическомъ отношеніи, и грѣхъ былъ бы передъ Богомъ предать на поруганіе поклонникамъ Магомета святыя мощи угодниковъ Божіихъ и въ мѣсто святое допустить »мерзость запустѣнія«. Кровожадный султанъ съ сообщникомъ своимъ Дорошенкомъ былъ уже не далеко; онъ свирѣпствовалъ въ Чигиринѣ.

Поступленіе Кіева подъ крѣпкую руку самодержца всерос-

сійскаго спасло его еще отъ одной напасти, которая неизбъяно отразилась бы и на древнійшемъ его училищѣ. Хотя въ Малороссій въ эту пору было и два митрополита, но ни одинъ изъ нихъ не имѣлъ своего пребыванія въ Кіевѣ. Видя это, козаки восточной Украйны предположили было и вовсе упразднить здёсь престолъ митрополитский. Гетманъ Многогрѣшный въ договорѣ своемъ просилъ царя, чтобы, если Кіевъ будетъ возвращенъ Польшѣ, то митрополію учредить въ Переяславлѣ, а Лазарь Барановичъ утверждалъ, что ей приличнъе быть въ Черниговъ. Такое ръшение приводило въ отчаяние и Іосифа Тукальскаго и все кіевское духовенство. Митрополить Іосифъ и безъ того уже имѣлъ много непріятностей отъ своихъ совмѣстниковъ, являвшихся поочередно. Исходатайствовавъ себъ у константинопольскаго патріарха Меводія утвердительную грамату<sup>(297)</sup>, и освободившись такимъ образомъ отъ притязаній Антонія Винницкаго, Тукальскій встрѣтилъ себѣ другаго соперника въ львовскомъ епископѣ Іосифѣ Шумлянскомъ, который, подъ предлогомъ старости и дряхлости митрополита, началъ искать у короля польскаго Яна Собъскаго титла администратора кіевской митрополія. Гетманъ Дорошенко, узнавъ объ этомъ, велѣлъ схватить его въ Могилевѣ, куда онъ пріѣхалъ было на богоявленскую ярмарку. Отсюда въ 1671 году его привезли въ Чигиринъ и подвергля заключенію: но митропольть Іосифъ исходатайствовалъ ему свободу. Въ благодарность за это Шумлянскій выхлопоталъ таки себѣ грамату у Собѣскаго на алминистрацію кіевской митрополіей съ полною властію надъ всѣми волостями, принадлежавшими митрополитскому дому, и кіевскими монастырями, не исключая и печерскаго. По кончинѣ Іосифа, этотъ святокупецъ надъялся съ помощію короля быть и митрополятомъ кіевскимъ, и для върнъйшаго успъха въ этомъ, 1677 года на сеймъ гродненскомъ тайно подалъ королю письменное обязательство о приняти уни. Но и тутъ обманувшись въ своихъ ожиданіяхъ, онъ съ досады открыто на варшавскомъ сеймѣ объявилъ себя уніатомъ, съ обѣщаніемъ обратить къ тому же

и всю свою епархію, за что и былъ награжденъ тогда дипломомъ отъ короля Августа II<sup>(296)</sup>.

Іосифъ Нелюбовичъ-Тукальскій быль уже послёднимъ изъ кіевскихъ митрополитовъ, принявшимъ утвержденіе отъ константинопольскаго престола. Ослабленію и наконець уничтоженію вліянія восточныхъ патріарховъ на Церковь россійскую была причиною стёснительная зависимость ихъ отъ воли султана, а ръшительному отчуждению киевской митрополи-неразсудительныя отлученія или анавемы на главнёйшихъ дёятелей этой эпохи. Такимъ образомъ Паисій Александрійскій и Макарій Антіохійскій, находившіеся на ту пору въ Москвѣ по дѣлу патріарха Никона, произнесли проклятіе на гетмана Брюховецкаго, обвиненнаго греческимъ выходцемъ Мигалевскимъ (Михали), отмъненное потомъ, по приказу царя Алексъя Михайловича (299). Когда Дорошенко далъ присягу къ Константинополъ на подданство султану, патріархъ Паисій далъ посламъ открытую грамату, отлучающую отъ Церкви и предающую анаеемъ всъхъ непослушныхъ гетману Дорошенку и бунтующихъ противъ него<sup>(300)</sup>, и вскорѣ послѣ того этотъ же предатель исходатайствовалъ у султана повелѣніе константинопольскому патріарху Меводію предать анаеемѣ Многогрѣшнаго, якобы за похищеніе гетманскаго Лазарь Барановичъ «ступился въ это дѣло и написалъ сана. къ московскому патріарху Іоасафу, а Іоасафъ доложилъ объ этомъ Царь отнесся письменно въ Константинополь къ патріцарю. арху Меводію, предлагая ему снять проклятіе съ Многогръшнаго, что и было исполнено<sup>(301)</sup>. Но эти обстоятельства лишили навсегда Царьградъ вліянія на Церковь малороссійскую, и съ этихъ поръ главою кіевской митрополіи и всего украинскаго духовенства признанъ былъ московский патріархъ.

Такимъ образомъ еще одно великое звѣно связало Кіевъ съ православнымъ московскимъ государствомъ, и съ благосостояніемъ его возрастетъ и древленасажденный кринъ духовно-разумнаго его просвѣщенія.

Благотворныя дъйствія присоединенія Кіева къ державъ русской оказались для коллеги въ самоскоръйшемъ времени. Въ 1672 году 7 іюня послѣдовалъ универсалъ отъ царскаго гетмана Ивана Самойловича, которымъ онъ даетъ знать »встмъ вобецъ и каждому того потребуючому«, что великій государь, видя, что кіевская братская »обитель — святое мъсто, столько »потребное малороссійскому народу, особенно для образованія »греко-русскихъ дътей въ свободныхъ наукахъ, находится не »въ такомъ, какъ бы слѣдовало, достаткѣ, и желая святую оби-»тель ту поддержать своею отеческою милостію и помочь«, пожаловалъ ректору коллегіи Варлааму Ясинскому право сытить медъ къ шести важнѣйшимъ въ году праздникамъ на свѣчи и для содержанія учителей. Вслёдствіе сего гетманъ Самойловичъ, подтверждая это своимъ универсаломъ, строго наказываетъ, дабы »никто изъ старшихъ и меньшихъ въ войскѣ за-»порожскомъ, а особенно господинъ кіевскій полковникъ, также »кіевскій сотникъ и атаманъ, равно и войтъ, бургомистры, райпы, »и никто изъ простыхъ людей города Кіева въ разсычении меду »къ помянутымъ праздникамъ никакимъ способомъ не осмѣли-»вался чинить ни малъйшаго препятствія«<sup>(302)</sup>. Въ томъ же 1672 году 4 апръля кіевскій полковникъ В. Ө. Дворецкій, по завъщанію, отказалъ кіево-богоявленскому братству дворъ на Подолѣ близъ самаго монастыря<sup>(303)</sup>, а кіевскій мѣщанинъ Григорій Борисово подарилъ, на поминъ души своей, хуторъ, лежащій на Сырцѣ(304), и страдальчествовавшая до сей поры кіево-могилянская коллегія стала предчувствовать грядущее свое благосостояніе.

Грустно и смутно померкла послѣдняя заря дней многомятежной жизни первосвятителя кіевскаго Іосифа Нелюбовича-Тукальскаго. Онъ скончался 26 іюля 1676 года. Увлекаемый обстоятельствами и слабый характеромъ, тяжкими несчастіями заплатилъ онъ за свои политическія ошибки: но потомство не упрекнетъ его въ измѣнѣ православію, и самую привязанность его

къ недостойному Дорошенку отнесетъ къ движению благороднопризнательной души. Жители Кіева горячо любили своего добраго архвпастыря: »архимандрить печерскій (Иннокентій Гизель), пи-»салъ въ 1668 году посланникъ Тяпкинъ къ Ордыну-Нащокину, съ »митрополитомъ Тукальскимъ великую любовь и въ народѣ силу »имѣютъ«<sup>(305)</sup>. Коллегія также не забудетъ его посильной благотворительности; не отъ избытковъ жертвовалъ онъ ей, а дълился собственно кускомъ хлъба, ибо »самъ будучи барзо нищетенъ«, отдалъ ей то, что ему дано было на пропитание. Смуты и нестроенія своей родины, а всего болье Церкви глубоко волновали его добрую, но слишкомъ довърчивую душу, а отсутствіе возможности поправить дѣла своей іерархіи сокрушало его безконечно. »По беззаконіямъ монмъ, писалъ онъ »9 августа 1670 года къ боярину Ордыну-Нащокину, которымъ »нътъ числа, не признаю я себя душею страждущею за бла-»гочестіе. Въ горести душа моя. Какъ могу называться па-»стыремъ, когда растеряно стадо? О, да соберетъ его Создав-»шій и Искупившій своею кровію«!<sup>(306)</sup>

Митрополить Іосифъ первоначально погребенъ былъ въ чигиринскомъ троицкомъ монастырѣ, гдѣ онъ и имѣлъ свое пребываніе. Въ 1678 году, когда Чигириномъ овладѣли Турки, іеромонахъ и духовникъ того монастыря Макарій Русановичъ перенесъ тѣло его въ лубенскій мгарскій монастырь, и тамъ съ игуменомъ и братіею положилъ оное въ преображенской деревянной церкви, изъ которой потомъ перенесли его въ новоустроенную каменную, гдѣ онъ и покоится до нынѣ въ придѣлѣ по лѣвую руку отъ входа.

По кончинѣ Госифа, совмѣстникъ его Антоній Винницкій, съ дозволенія короля польскаго, вступилъ въ управленіе кіевскою митрополіей: но не видно, чтобы православное духовенство относилось къ нему когда либо, какъ къ первосвятителю. Тогдашній блюститель митрополитскаго престола Лазарь Барановичъ завѣ-

дываль всёми ісрархическими дёлами, да и гдё было пребываніе Антонія, неизвъстно. Вь Кіевь, бывшемь въ эту пору подъ рукою русскаго самодержца, жить онъ не могь, какъ избранникъ короля и мятежнаго Тетери; Чигиринъ съ 1678 года занять быль Турками, а западная Украйна наводнена ими еще съ 1672 года. Върнъе всего, что онъ проживаль въ Вильнъ или Новогрудки Литовскомъ, прежнихъ столицахъ кіевскихъ митрополитовъ. Когда и гдё скончался нареченный (м<sup>41)</sup> Винницкій, также неизвъстно.

Судьба кіевской коллегіи, тёсно связанной съ судьбою Кіева, подвергалась, какъ мы уже видёли, разнымъ и большею частію неблагопріятнымъ измѣненіямъ. Лазарь Барановичъ оставиль ее въ развалянахъ. Около двухъ летъ (съ 1657 по 1659) после него она не имвла ни ректора, ни другихъ наставниковъ, на наконець учениковь. Іоанникій Галятовскій, принявшій ректуру, по приглашению благородныхъ ревнителей просвъщения и особенно кіевскаго полковника Василія Өедоровича Дворецкаго, двятельно занялся возстановленіемъ коллегіи. Какбы благословляя труды и заботы его, сама Царица небесная въ своемъ изображения приплыла изъ Вышгорода къ высокому берегу правой стороны Днвира и остановилась противъ того мъста, тдъ устроенъ быль страннопріимный домь погибшей коллегіи. Съ радостію приняло кіево-богоявленское братство этотъ небесный залогъ вышняго благословенія, и внесло чудотворную икону Владычицы въ обновленную великую церковь, гдъ она пребываетъ и донынь, чтимая благоговъйно отъ поклонниковъ святыни Кіева и слывущая подъ именемъ Братской<sup>(308)</sup>.

Устроивъ, сколько позволяли средства, помъщение для преподавателей и учениковъ, Галятовский открылъ классы: но по недостатку учителей и по несовершенству самихъ воспитанниковъ они были доведены только до реторики<sup>(699)</sup>. Самъ надъ всъмъ наблюдая и самоотверженно принимая иногда<sup>1</sup> на себя

27

. Digitized by Google

учительскія обязанности въ низшихъ школахъ, Галятовскій утѣшалъ себя мыслію, что скоро приведетъ его Богъ открыть преподаваніе и высшихъ наукъ: но Промыслъ указалъ ему болѣе важное, по обстоятельствамъ того времени, служеніе. Галятовскій понадобился въ Литвѣ, обуреваемой лжеученіемъ ненавистниковъ православія. Поразивъ словомъ своимъ враговъ истины, онъ возвратился на родину, и въ 1678 году получилъ санъ архимандрита сначала новгородъ-сѣверскаго монастыря, а потомъ черниговскаго елецкаго Успенскаго, гдѣ и скончался 1688 года<sup>(310)</sup>.

Преемникомъ Галятовскаго, по управленію коллегіею, былъ Мелетій Дзикь, »искусный, по отзыву составителя каталога ректоровъ Кіевской Академін, проповѣдникъ слова Божія и учитель«. Замъчательно, что ръчь Дзика далеко уже не та, какую мы находимъ у ученыхъ его предмъстниковъ. Это былъ достойнъйшій наставникъ св. Димитрія, которому онъ передалъ и искуство свое говорить и писать на томъ языкѣ, какой мы находимъ и какимъ восхищаемся у святителя Ростовскаго<sup>(311)</sup>. Мелетій Дзикь начальствоваль въ коллегія съ 1662 по 1665 годъ. Внъшнія тревожныя обстоятельства сихъ несчастныхъ временъ, »яко пещи, по выраженію св. Димитрія, бъдами и скорбми раздеженныя«, не прелятствовали Мелетію совершать дъло внутренняго возстановления коллегии, и во все время его правленія она оставалась при техъ же началахъ, которыя далъ ей Іоанникій. Нътъ сомнѣнія, что Дзикъ не остановился бы на этомъ и скоро открылъ бы высшіе классы, еслибъ въ эту пору не послъдовало конечное разрушение едва оживавшаго училища. Мелетія перевели на игуменство въ Михайловскій монастырь, гдъ 7 февраля 1682 года онъ и скончался.

И опять Кіевъ остался безъ любимаго своего училища, и еще минуло трехлётіе, пока явился достойный дёлатель сего ертограда просвёщенія.

За отсутствіемъ митрополита, кіевская консисторія представила тогдашнему блюстителю митрополитскаго престола Меводію Филимоновичу іеромонаха п учителя кіево-богоявленской школы Варлаама Ясинскаго въ ректоры еще находившагося тогда въ развалинахъ училища. Въ 1668 году Ясинский посвященъ былъ во игумена братскаго монастыря и встунилъ въ управление твмъ, что надобно было еще возсозидать и соби-Мы уже видбли неутомимую его дбятельность на этомъ рать. поприщъ, видъли его ревностные труды и заботы, видъли наконецъ и огорченіе, до глубины поразившее его прекрасную лушу. Разореніе, причиненное губителемъ Пивомъ, незначительный успёхъ окружнаго посланія Ясинскаго о поддержанія погибавшаго училища, невозможность помочь этому собственными средствами, сокрушили добрую его душу, и въ 1673 году онъ перешелъ игуменомъ въ кіево-михайловскій монастырь(812).

Лазарь Барановичъ, получившій отъ Царя блюстительство віевской митрополіи, ни на минуту не упускаль изъ виду по всему любезнаго ему училища. Немедленно, по выбыти Ясинскаго, онъ предложилъ братству въ ректоры коллегіи Сильвестра Головчича, бывшаго воснитанникомъ ея и потомъ јеромонахомъ въ Гайскомъ монастырѣ, приписномъ къ братскому, и въ 1673 году Головчича получилъ посвящение во игумена и ректорство. Кратковременно было управление его коллегиею: ибо въ слъдующемъ же году, по разстроенному здоровью, Головчиче былъ переведенъ въ Михайловский монастырь, где скоро и скончался, и цотому коллегіи не могъ онъ оказать особенныхъ услугъ: но самое избраніе его, по предложенію такого человъка, какъ Барановичь, свидетельствуеть о замечательномъ образования Головчича, который, конечно, подъ руководствомъ ученвишаго своего протектора совершилъ бы все то, что досталось совершить его преемникамъ.

Мѣсто Головчича занялъ Өеофанъ Прокоповичъ 1, родной

Digitized by Google

дяля знаменитаго іврарха Церкви Русской, «мужъ, по отзыву св. Дамитрія Ростовскаго, важный и внатный и въ Церквѣ Божіей добрѣ послуживний, проповѣдникъ сладкоглаголивый«<sup>(313)</sup>. Принявъ въ свое управленіе коллегію и онабливъ заведенные до него ничшіе классъ спогобными наставниками, онъ въ 1776 году очкрылъ классъ богословія, отлеживъ на время философію, такъ какъ въ ней не вредстояло особенной надобности, да и не было преподавателя къ тому годнаго. Прокоповите взялъ уроки богословія на себя одного, и восемь лѣтъ несъ прососсорскую службу среди многотрудныхъ и многообразныхъ занятій но должносян ректора и возстановителя коллегіи. Въ 1684 году онъ »ради своего смиренія, ректорства и жадиой годности »нгуменской не восхотѣ, аще и на многія его промовано«; оставаясь на покоѣ въ кіево братскомъ монастырѣ, онъ тамъ в скончалоя 3 апрѣля 1689 года.

Въ эту же эпоту былъ наставникомь въ киево мотилянской коллегін и изрёстный Іоанне Максимавиче. Онъ родилов въ Нъжинъ, и по окончании курса наукъ, остался преподавателемъ въ томъ же мъстъ, которому былъ обяванъ последнимъ, окончательнымъ своимъ образованиемъ. Каная его была наоедра,нарарное сказать нельзя: но что не богословіе, это върно, ибо онъ не былъ ректоромъ кодлегія, съ званіемъ котораго обывновенно, соединялось преподавание наукъ богословскихъ. Всего въроятнъе, что предметомъ его была поззія и реторика, къ которымъ онъ всегда питалъ привязанность, доходившую до страсти. По пострижения въ монашество, Максимосние находияся въ разныхъ монастыряхъ настоятелемъ и наконець былъ архимандритомъ черниговскаго елецкаго монастыря, откуда въ 1697 году посвященъ патріархонъ московскимъ Адріаномъ въ архіепископа черниговскаго, а въ 1712 году переведенъ въ эваніе митрополита въ Тобольскъ, гдъ 10 іюня 1715 года и скончался.

Іоанну Максимовичи напасиль довольно оригинальныхъ и

переводныхъ сочинений. Къ первышъ относятся: Веатрана нран воучительный, или нравоучительное зерцало для царей, князей и *деспотовъ*. Излагая обязанности лицъ правительственныхъ, авторъ видимо старался подражать Цицероновой книгъ о должностякъ (Liber de officiis), и самый планъ своего творенія расноложилъ по образцу древняго оратора – философа. Въ--- этомъ сочинения авторъ показалъ общирную, многостороннюю свою ученость. Разумные сов'ты свид'втельствують, что онъ отлично понималъ науку управлять людьми и хорошо изучитъ сердце человическое — этоть родникъ, изъ котораго быють то мутные, то чистые и прозрачные ключи нравственной дѣятельности. Извлеченія изъ книгъ ветхозавѣтныхъ, изъ писаній св. Отцовъ смѣняются у него изреченіями знаменитыхъ писателей языческой древности, и нетъ почти ни одного поэта и философа, мнёніемъ котораго не воспользовался бы Максимовиче, если оно шло какъ нибудь къ дълу. Демосфенъ, Цицеронъ, Плутархъ, Сенека и многіе другіе всѣ принесли дань Θеатрону нашего витіц — философа. Гомеръ, Виргилій, Горацій, Лукіанъ, Ювеналъ и прочіе поэты древніе являются у Максимовича въ переводныхъ стихахъ. Второе его сочинение. Царакий путь преста имъетъ предметомъ изложение разныхъ нравоучений, клонящихся въ тому, какъ должно всякому христіанину носить крестъ Кристовъ. Эта книга могла бы быть очень полевною для христіанина, еслибы внимание невольно не развлекалось стихами, шедро въ ней разсыпаннымя и возбуждающими чувство совершенно противоположное благоговёнію. Къ сожалёнію, Максимосичи страсть свою къ стихосложению простиралъ и на такие предметы, которые отнюдь не нуждаются въ питическихъ вымыслахъ. Такимъ образомъ онъ положилъ въ стихи Богородице Диво радуйся, что составило у него большую книгу въ листъ; Отче нашт, или семь размышленій на молитву Господню; Осьмь блаженство сваненьскихо, тоже въ стихахъ и наконецъ Алфавито, собранный риомами, сложенный оть св. Писаний; это есть нечто вное, какъ календарь съ краткимъ описаніемъ житій свя-

тыхъ, расположенныхъ по азбучному порядку. Не даромъ св. Димитрій Ростовскій высказываетъ такъ явно свое неудовольствіе на страсть къ такому ремеслу. Получивъ книгу Максимовича: Богородице Диво радуйся. напечатанную 1707 года въ Черниговѣ, онъ въ февралѣ слѣдующаго года писалъ: »книга »стиховъ печатныхъ прислана мнѣ. Богъ далъ тѣмъ вирше-»писателямъ типографію и охоту и деньги и свободное житіе; »мало потребныя вещи на свѣтъ происходятъ«<sup>(314)</sup>.

Изъ переводныхъ книгъ Максимовича извѣстны: 1) Богомысліе въ пользу правовърным<sup>ж</sup>, перев. съ латинскаго и 2) Иліотропіонъ или соображеніе человъка съ волею Божіею — тоже съ латинскаго<sup>(815)</sup>. Рѣчь Максимовича довольно ясна, и какъ церковно славянская, довольно правильна, хотя въ ней и попадаются иногда польско-бѣлорусскія выраженія: но съ перваго же раза видно, что онѣ вошли въ сочиненіе не потому, что авторъ не умѣлъ замѣнить ихъ русскими, а потому что не считалъ того нужнымъ, ибо въ другихъ мѣстахъ тоже самое понятіе облекается у него выраженіями чисто русскими.

Митрополить Іоанна Максимовича достопамятенъ еще и тёмъ, что въ 1700 году открыль первую въ Россіи семинарію черниговскую, въ которую къ слушанію уроковъ положилъ допускать всёхъ дётей свободнаго состоянія. Это было какъ бы предуготовительное училище, изъ котораго потомъ лучшіе воспитанники поступали въ кіевскую коллегію для окончанія высшихъ наукъ<sup>(816)</sup>.

Хотя внѣшнее и внутреннее состояніе кіево-могилянской коллегіи въ эту эпоху, то есть съ 1657 по 1676, мало представляеть отраднаго: но все же изъ аудиторій ея вышли люди, возвеличившіе своими заслугами Церкви, престолу и отечеству значеніе того училища, которое незабвенный Могила называлъ »единственнымъ своимъ залогомъ«. Вотъ нѣсколько извѣстнѣйшихъ воспитанниковъ коллегіи сего времени:

Антоній іеромонахъ, сотрудникъ Максимовича по учрежденію въ Черниговѣ семинаріи, въ которой онъ былъ и первымъ префектомъ. Сочиненная и частію переведенная имъ книга называется: Зерцало отъ писаній Божественныхъ. Здѣсь, кромѣ пяти словъ св. Іоанна Златоуста, находятся стихи на страсти Господни, написанныя Антоніемъ, вѣроятно, изъ соревнованія своему патрону Максимовичу<sup>(317)</sup>.

Базилевичъ Іустинъ, постриженецъ Кіево-печерской Лавры, гдѣ въ послѣдствіи времени былъ и начальникомъ Ближнихъ Пещеръ. Въ 1705 году онъ былъ возведенъ въ санъ епископа курскаго и бѣлоградскаго: но по разстроенному здоровью уволенъ на покой и въ 1709 году скончался, избравъ мѣстомъ успокоенія своего обитель препод. Антонія и Θеодосія<sup>(318)</sup>.

Голенковскій Варлаамъ. Постригшись въ монашество, онъ вскорѣ достигъ сана намѣстника сначала Кіево печерской, а потомъ Александро невской Лавры. Памятникомъ его просиѣщенія осталась книга: Ліалогизмъ или разговоръ духовный любителя съ любовію. Книга эта, состоящая изъ трехъ частей, содержитъ въ себѣ собственно нравственныя размышленія о приготовленіи къ таинству Евхаристіи, ' а въ концѣ приложены нѣкоторыя молитвы и бесѣды о духовномъ уединеніи. Но яснѣйшимъ свидѣтельствомъ ума и образованности Голенковскаго служитъ то, что государь Петръ I поручилъ ему завеоти въ Александро-невскомъ монастырѣ первую школу, изъ которой въ послѣдствіи образовалась нынѣшняя С.-Петербургская Духовная Акалемія<sup>(319)</sup>.

Корниловичъ Захарія, постриженецъ Кіево-Михайловскаго монастыря, въ которомъ онъ проходилъ потомъ разныя послушанія и достигъ накочецъ званія игумена. Вз 1701 году онъ былъ рукоположенъ въ епископа переяславскаго, и по че-

тырнадцати-лётнемъ правленія епархіей скончался 28 августа 1715 года<sup>(320)</sup>.

Крайскій Сильвестръ, ректоръ московскаго Заиконо спасскаго училища. Впрочемъ недолго проходилъ онъ училищныя должности: ибо въ 1705 году былъ хиротонисанъ въ архіепископа Архангелогородскаго, а черезъ два года переведенъ въ Смоленскъ митрополитомъ, гдъ 1712 года и скончался<sup>(821)</sup>.

Кроковскій Іоасафъ. Послѣдовавшее разореніе училища и недостатокъ классовъ принудили его выѣхать за границу, гдѣ, путешествуя по разнымъ странамъ Европы и посѣтинъ тамъ многіе университеты, Кроковский выслушалъ полные курсы философіи и богословія въ академіи римской, которая тогда почиталась славнѣйшею. По возвращеніи на родину, онъ принялъ монашество въ Кіево-печерской Лаврѣ, и поступилъ въ коллегію учителемъ реторики и поэзіи.

Лазаревнить Іосифъ. Въ 1668 году онъ уже быль архимандритомъ Чудова монастыря, а черезъ три года посвященъ въ санъ ростовскаго митрополита, гдъ по десятилътнемъ управленіи паствою скончался 10 ноября 1701 года<sup>(в22)</sup>.

Лежайскій Мларіонъ, сотрудникъ Іоанна Максимовича въ дълъ образованія черниговской семинаріи. Архипастырь не хотёлъ разстаться съ нимъ и тогда, когда изъ теплаго юга поставленъ былъ Промысломъ вышнимъ на чреду служенія въ суровыя страны глубокаго съвера. Лежайский, вмёсть съ Максимовичемъ, переёхалъ въ Тобольскъ, оставаясь іеромонахомъ при митрополитскомъ домѣ. Когда въ 1714 году китайское посольство переёзкало черезъ Тобольскъ: то новелёно было отправить съ онымъ кого либо изъ благонадежнёйшихъ духовныхъ особъ. Съ сожалёніемъ долженъ былъ разстаться митрополитъ Максимовичъ съ любницемъ своимъ; Лежайский въ

санѣ архимандрита и въ сопровожденіи свиты своей 1715 года прибылъ въ Пекинъ и заслужилъ такую милость у китайскаго Богдыхана, что онъ пожаловалъ его мандариномъ пятой степени, а отъ россійскаго двора въ это же время онъ получилъ право носить при священнослуженіи архимандритскую митру. Не долго однакожъ *Лежайскій* начальствовалъ миссіей. Къ общему сожалѣнію православныхъ и самихъ китайцевъ, онъ скончался въ концѣ 1719 года<sup>(323)</sup>.

Лещинскій Филовей родался 1650 года и по выходъ изъ коллегіи поступилъ въ священники: но лишившись супруги, принялъ монашество, и въ скоромъ времени произведенъ въ намъстники братскаго монастыря. Мъстоблюститель патріаршаго престола Стефанъ Яворскій, соученикъ Лещинскаго, имълъ счастіе въ непродолжительномъ времени, согласно державной волѣ Петра I, рукополагать Филовея въ митрополита сибирскаго и тобольскаго. Девять лътъ трудился просвъщенный архипастырь въ устреении Церкви въ отдаленнъйшемъ краю нашего отечества: но приключившаяся бользнь заставила его просить себѣ увольненія отъ епархія. Въ 1711 году митрополить сложилъ съ себя санъ архипастырскій и принялъ схиму подъ именемъ Өеодора. Черезъ годъ получивъ облегчение въ своей бользни, ревностный слуга Царствія Христова, испросиль благословеніе у своего преемника митрополита Іоанна Максимовича и позволение у сибирскаго губернатора князя Гагарина отправиться къ идолопоклонникамъ Остякамъ для проповъданія имъ въры Христовой. Подвигъ трудный и великій! Проповъднику приходилось имъть дело съ дикарями, которые понимали только силу оружія: но Geodops шель съ сильнъйшимъ оружіемъ креста, и въ самое короткое время успѣлъ обратить къ христіанству остякскаго киязя Алачева и до пятидесяти тысячъ Остяковъ, обитавшихъ по ръкъ Оби. Между темъ скончался митронолить Іоаннъ, и госудерь новелвлъ Осодору снова принять

28

жезлъ архипастырскій (1715 г.). Управляя делами епархія, Филовей не упускалъ изъ виду любимой своей мысли-обращения язычниковъ. Для этого онъ вступилъ въ сношения съ монгольскимъ Кутухтою, и посылалъ къ нему »словесныхъ и разумныхъ учителей« съ граматами и дарами. Уваженіе, пріобрътенное симъ архипастыремъ отъ самыхъ жрецовъ языческихъ, было такъ велико, что самъ Кутухта не усомнился называть его въ отвътныхъ свояхъ граматахъ Великимъ Ламою и надъ Ламами Ламою. Но усиленные труды возвратили къ нему прежнюю его бользнь, и Филовей въ 1721 году снова испросилъ себъ увольнение отъ архипастырской должности. Удалясь въ сооруженную имъ самимъ тюменскую обитель, онъ принялъ великую схиму, и пять лётъ провелъ въ труженичестве и молитвенныхъ подвигахъ. Добрый пастырь, не щадившій себя для паствы своей, скончался 31 мая 1726 года, завѣщавь похоронить себя у самаго входа въ храмъ Троицкій, дабы, по его собственному выраженію, »мимоходящіе попирали прахь его ногами«(324).

Милославскій Асанасій, архимандрить Кіево-печерскій. Подробности о его жизни остаются неизвёстными: но судя по . характеру уцёлевшаго и дошедшаго до насъ его сочиненія, ьидно, что онъ нёкоторое время былъ однимъ изъ префектовъ и профессоровъ коллегіи, и то, что прежде читалъ въ строгой школьной системѣ, изложилъ потомъ въ понятныхъ всякому символахъ и подобіяхъ. Сочиненіе Милославскаго называется *Героглифическая Исика*, или нравоучительная философія. Онъ скончался въ Кіевѣ 1714 года<sup>(325)</sup>.

Одиновичь Антоній. Когда царь Өеодоръ Алексеевичъ вознамерился завести въ Москве славено-греко-латинскую академію и вызвалъ изъ Константинополя братьевъ Лихудовъ, то въ помощь имъ было вытребовано изъ Кіева несколько молодыхъ монаховъ, воспитавшихся въ здешнемъ училище; въ числе

ихъ былъ и Одиновичъ. Долго ли продолжалъ онъ училищныя должности, неизвёстно; но въ первыхъ годахъ XVIII столётія онъ былъ уже намёстникомъ и потомъ архимандритомъ Донскаго монастыря<sup>(326)</sup>. Въ 1705 году Одиновичъ былъ посвященъ въ Коломну архіепископомъ, а въ 1716 скончался<sup>(327)</sup>.

Туптало Димитрій, причисленный Церковію православною къ лику святыхъ, подъ славнымъ именемъ святителя Ростовскаго. Не вдалекъ отъ Кіева, городъ Макаровъ<sup>(326)</sup>, у малороссійскаго сотника Саввы Григорьевича Туптала 1651 года родился сынъ, пареченный при св. крещении Даниломъ. Воспитанный съ младенчества благочестивыми родителями въ страхъ Божіемъ, юный Даніилъ былъ отданъ въ кіево-могилянскую коллегію и началъ проходить по порядку классы, только что открытые Галятовскимъ. Томимый жаждою познаній, онъ быстро окончилъ ученіе въ начальныхъ школахъ и въ цвъть юношескихъ лътъ достигъ классовъ поэзіи и реторики. Здъсь-то раскрылся передъ нимъ тотъ рудникъ слова, который потомъ разработалъ онъ самъ своимъ геніальнымъ умомъ(329). Подъ руководствомъ знаменитаго состязательнаго богослова – Галятовскаго, Туптало изучилъ тѣ пріемы и обороты рѣчи, которые невольно поражаютъ въ его поученіяхъ и бесёдахъ самаго обыкновеннаго читателя; у него заняль онь ту энергію и непобъдимую силу убъжденія, которыя явились въ послъдствіи въ борьбѣ его съ раскольниками. И потому благодарить надобно Провидение, что оно допустило будущаго святителя слушать уроки въ кіевской коллегіи. Къ сожалѣнію, онъ не могъ идти далее реторики: ибо кроме того, что другихъ классовъ не было тогда въ коллегіи, даже сама она, какъ мы видѣли, потерпѣла разрушеніе.

Семнадцатилѣтній юноша не захотѣлъ однакожъ оставаться въ мірѣ, и испросивъ у своихъ родитолей благословеніе встунить въ монашество, 9 іюля 1668 года въ кісно-кариловскомъ монастырѣ принялъ постригъ и прославленное имъ потомъ имя Аимитрія. Слёдуя такимъ образомъ вышнему призванію, юный ннокъ весь погрузился въ подвижничество: строгое уединение и богомысліе, отреченіе отъ всего, что вмивоть въ себи мірь привлекательнаго, необыкновенная кротость, смиреніе и послушаніе, неутомимое усердіе къ Церкви Божіей и непрестанная молитва отличали его даже между старъйшими братіями обители. Такой свътильникъ не могъ долго оставаться подъ спудомъ. Въ 1669 году св. Димитрій быль посвящень въ Каневь во іеродіакона митрополитомъ Іосифомъ Тукальскимъ, а черезъ шесть лъть после этого блюститель кіевской митрополіи Лазарь Барановичъ вызвалъ его въ Черниговъ, ослекъ въ санъ іеромонаха и опредѣлилъ проповѣдникомъ при соборѣ<sup>(330)</sup>. Два года проповъдническаго служенія въ Черниговъ столько прославили молодаго витію, что имя его сдѣлалось извѣстнымъ не только въ Малороссія, но и въ Польше и Литве. Упрошенный братіею слуцкаго православнаго монастыря, онъ цёлый годъ проповъдываль тамъ слово Божіе. Многія обители предлагали св. Димитрію принять начальство надъ ними: но онъ уклонялся отъ этихъ приглашеній и продолжалъ жить въ Слудкъ, не имъя силъ разстаться съ любимцемъ души своей Іоанномъ Скочкевичемъ, строителемъ того монастыря. Лазарь Барановичъ и гетманъ Самойловичъ упрашивали его воротиться въ Малороссію, и св. **Димитрій**, дождавшись кончины своего друга и почтивъ память его надгробнымъ словомъ, 1679 года прибылъ на родину. Гетманъ »принялъ его весьма милостиво и благодътельствовалъ ему«<sup>(831)</sup>: но добродътельный и смиренный инокъ не захотълъ употреблять въ свою пользу расположенности сильнаго челов ка и удалился въ батуринскій Николаевскій монастырь, гдѣ усугубилъ свое подвижничество, проводя время въ постѣ, молитвахъ, чтеніи свящ. писанія и проповъданіи слова Божія. Такъ прошель 1679 годъ. Въ слёдующемъ, братія Кіево-кириловскаго монастыря обратныесь къ св. Димитрію съ убѣдительнъщнии просьбами о приняти начальства надъ ними, извъщая, что они единогласно избрали его своимь игуменомъ. Они проснии и гетмана ходатайствовать о томъ же: но св. Димитрий отправилъ представителя ихъ съ благодарственнымъ письмомъ; убъжденія Самойловича также не подъйствовали. Черезъ годъ послѣ сего явились къ нему два старца Максаковской Преображенской обители съ предложениемъ игуменства. Долго отговаривался св. Димитрій; наконецъ неотступныя просьбы преодолёли его глубокое смиреніе, потому болёе, что Максаковскій монастырь, по своему уединенному мъстоположению, соотвътствовалъ строгой, отшельнической его жизни. Черниговский архіепископъ Лазарь Барановичъ, встрѣтивъ св. Димитрія съ письмомъ отъ гетмана Самойловича, привътствовалъ его слёдующими словами: »не читая письма, сказываю: да благословить »васъ Господь Богъ, не только игуменствомъ, но по имени Ди-»митрія желаю вамъ и митры; Димитрій да получить митру«<sup>(832)</sup>, и на прощаньи подарилъ ему лучшій свой посохъ, словомъ, цо выраженію самаго св. Димитрія, обошелся съ нимъ, какъ отецъ съ сыномъ. Недолго однакожъ онъ управлялъ Максаковскою обителью: 1 марта 1682 года его перевели въ томъ же звания въ батуринскій Крупицкій монастырь: но и здъсь начальствовалъ онъ съ небольшимъ полтора года, и потомъ самъ отказался отъ настоятельства, и возобновилъ строгую келейную жизнь въ томъ же монастырѣ.

Въ 1684 году архимандритъ Кіево-печерскій Варлаамъ Ясинскій вызвалъ св. Димитрія въ Лавру и предложилъ ему собрать и исправить Житія святыхъ. Огромный трудъ устрашилъ Димитрія: но убъжденія архимандрита и соборныхъ старцевъ вынудили его согласіе и онъ приступилъ къ занятіямъ. Дъйствительно, работы было много; попытки предшественниковъ Димитрія въ этомъ дълъ были далеко несовершенны; руководствоваться ими и думать было нечего: слъдовало начинать сначала. Димитрій обложилъ себя книгами Метафраста, писателями вос-

точной и западной Церкви, греческими историками и жизнеописаніями святыхъ, составленными Макаріемъ, митрополитомъ московскимъ, подъ названіемъ Четіихъ-Миней. Два года провелъ св. Димитрій въ Кіево-печерской Лавръ, весь преданный своему занятію<sup>(383)</sup>; а въ 1686 году, подвигнутый неотступными убъжденіями гетмана Самойловича и батуринскаго духовенства, снова принялъ начальство надъ Крупицкимъ монастыремъ. Здёсь онъ докончилъ первыя три книги своихъ Четь-Миней, содержащія въ себѣ жизнеописанія святыхъ, память которыхъ празднуетъ православная Церковь въ сентябрѣ, октябрѣ и ноябрѣ Трудъ этотъ, разсмотрінный и одобренный архимѣсяпахъ. мандритомъ Варлаамомъ Ясинскимъ и всемъ лаврскимъ соборомъ, немедленно былъ напечатанъ въ печерской типографіи, и въ 1689 году представленъ царскому Двору. Патріархъ Іоакимъ разгнѣвался было, что книга напечатана безъ его разсмотрѣнія, но сдѣлавъ легкое замѣчаніе Ясинскому, одобрилъ благочестивое усердіе сочинителя(334).

Св. Димитрий въ томъ же году приступилъ къ продолженію своихъ Четь-Миней: но управлявшій тогда Малороссіею гетманъ Мазепа, питая уважение къ Димитрию и желая представить его Двору, взяль съ собою въ Москву, гдъ онъ и пробыль около двухь съ половиною месяцевь, имевь счастие представиться царю Іоанну Алексвевичу и царевнѣ Софіи Алексвевнв, а также и царю Петру Алексвевичу въ Троицкомъ монастырв. Въ Москвв Димитрій часто посвщаль патріарха Іоакима, который продолжая ободрять его занятія, благословилъ Возвратившись изъ Москвы, св. Димитрий еще съ ИКОНОЮ. большею ревностію принялся за работу. Чтобъ не имѣть никакого развлеченія, онъ построилъ для себя особую келью, которую въ запискахъ своихъ называетъ скитомъ, и отказавшись отъ управленія ввёренною ему Крупицкою обителью, совершенно заключилъ себя въ своемъ скитѣ, и въ 1693 году окончиль вторую четверть своего творенія, въ которой пом'є-

тилъ жизнеописанія святыхъ, празднуемыхъ въ декабрѣ, генварѣ и февралѣ мѣсяцахъ. Въ слѣдующемъ году св. Димитрій былъ переведенъ игуменомъ въ глуховскій Петропавловскій монастырь, гдѣ также продолжалъ многополезныя свои занятія. Черезъ три года потомъ (1697) его перемѣстили настоятелемъ въ Кіево-кириловскій монастырь, куда за двадцать девять лѣтъ предъ симъ вступилъ онъ бѣльцомъ, а вышелъ оттуда инокомъ. Здѣсь однакожъ св. Димитрій начальствовалъ недолго, ибо того же года былъ наименованъ архимандритомъ черниговскаго Усценскаго Елецкаго монастыря, а въ 1699 году переведенъ былъ въ новгородъ-сѣверскую Спасскую обитель. Тутъ онъ окончилъ и третью четверть своихъ Миней: мартъ, апрѣль и май мѣсяцы. Послѣдняя четверть совершена св. Димитріемъ въ 1705 году; такимъ образомъ слишкомъ двадцать лѣтъ трудился святитель надъ этимъ важнѣйшимъ сочиненіемъ<sup>(835)</sup>.

Слава, пріобрѣтенная св. Димитріемо богоугодною жизнію, искуствомъ въ проповѣданіи слова Божія, назидательными сочиненіями, и въ особенности Четь-Минеями, обратила на него вниманіе Петра Великаго. Въ 1701 году онъ былъ вызванъ въ Москву и тогда же посвященъ въ санъ митрополита тобольскаго и сибирскаго: но здоровье, изнуренное постомъ, молитвами и трудами не позволяло ему отправиться въ отдаленный край, суровый климатъ котораго не соотвѣтствовалъ немощнымъ силамъ его и самому усердію быть полезнымъ Церкви и отечеству. Государь уважилъ просьбу знаменитаго пастыря, позволивъ ему имѣть пребываніе въ Москвѣ, и въ слѣдующемъ же году наименовалъ его митрополитомъ ростовскимъ и ярославскимъ.

Въ то время съверо-восточная Россія еще не могла похвалиться своимъ просвъщеніемъ; духовенство было мало чъмъ образованнъй черни: »не зная ни православія, ни кривославія и божественная писанія точію по черному проходяще«, оно твердило, что Русскіе и безъ наукъ православны<sup>(336)</sup>. Грустно и больно было образованному и ученому сыну юго-западной Руси встрѣтить такое невѣжество въ новой своей паствѣ; св. Димитрій рѣшился просвѣтить и исправить сперва церковныхъ учителей, и для этого написалъ и разослалъ имъ два окружныхъ наказа съ изъясненіемъ ихъ обязанностей, какъ по отношенію къ самимъ себѣ, такъ и къ ввѣренной имъ паствѣ. А дабы на будущее время приготовить для Церкви способнѣйшихъ священнослужителей, онъ основалъ въ Ростовѣ семинарію и раздѣливъ ее на три класса, самъ надзиралъ за ходомъ ученія, а иногда, въ небытность учителей, и обучалъ дѣтей. Кромѣ этого способнѣйшимъ изъ воспитанниковъ онъ толковалъ въ свободное время свящ. Писаніе, желая восполнить этимъ недостатокъ богословскаго класса.

Но св. Димитрію предлежаль еще другой, важнѣйшій подвигъ въ ростовской паствъ. Тамъ было въ то время множество раскольниковъ, главные учители которыхъ, укрываясь въ брынскихъ лѣсахъ, чрезъ потаенныхъ своихъ проповѣдниковъ всюду разсъевали учение, мятежное противъ Церкви православной. Крайне прискорбно это было просвъщенному защитнику въры Христовой. Онъ ръшился обътажать по нъскольку разъ свою епархію и проживалъ въ Ярославлѣ не малое время для того, чтобы словомъ своимъ обличать закоснёлое невъжество отступниковъ Церкви православной. Видя однакожъ, что это не помогаетъ, св. Димитрій написалъ Розыскъ о раскольнической въръ, и при окружномъ своемъ послани разослалъ ко всъмъ духовнымъ властямъ своей паствы. Это былъ страшный ударъ для невъжества и богопротивнаго раскола. Всъ секты и толки, всъ ихъ заблужденія и нельпости выставлены были св. Димитріемь на судъ міра и поражены до конца. Онъ уже не щадилъ туть богоотступниковъ и казниль ихъ праведнымъ презревномъ

н финеесовымъ негодованіемъ. Противъ ихъ упорныхъ, безсмысленныхъ нелёпостей св. Димитрій выставлялъ разумный глаголъ истины, находимой въ свящ. Писаніи и въ твореніяхъ Отцевъ Церкви, и облекая ее въ осязательно-понятное слово, заставлялъ своихъ противниковъ или издавать вопли буйнаго ожесточенія и безсильной злобы, или со стыдомъ безмолствовать. Ненависть, возбужденная въ раскольникахъ всёхъ толковъ этимъ сочиненіемъ къ св. Угоднику, лучше всего свидётельствуетъ о томъ, какъ сильно и непріязненно имъ было оружіе слова Димитрія. Передъ очами всего міра стали они съ своей вёрой неправою, своимъ душевреднымъ ученіемъ и съ дёлами, приводящими въ ужасъ и омерзеніе всякаго испытателя судебъ человёчества.

Изъ ученыхъ сочиненій святителя Ростовскаго особенно замѣчательна Лътопись, названная самимъ сочинителемъ, по скромности, Келейною, то есть, написанною для домашняго употребленія: но изъ собственнаго письма св. Димитрія къ рязанскому митрополиту Стефану Яворскому открывается и другая, важнъйшая цёль этого сочиненія: »еще же и сего ради, пишеть »онъ, священную исторію вкратцѣ написать я намѣренъ: помню, »что въ нашей малороссійской сторонѣ трудно сыскать Библію »славенскую; весьма мало где оныя обретаются, и купити едва »достанетъ кто и ръдко кто изъ духовнаго чина въдаетъ по-»рядокъ исторій библейныхъ, что когда происходило. И для »того хотълъ было, аще бы поспътилъ Господь вашими свя-»тыми молитвами, вкратцѣ библейскую исторію преподать та-»ковымъ для вѣдѣнія, книжицею не зѣло великою и умѣренною, »чтобы всякъ могъ недорого купити и удобно о всѣхъ, яже въ »Библіяхъ, увъдати исторіяхъ, каковымъ идутъ порядкомъ«. Въ этой Лътописи, кромъ Библейской исторіи и свода съ исторіей гражданской, пом'єстиль онь много богословско-герменевтическихъ и хронологическихъ изслёдованій, съ приложеніемъ на каждый въкъ пасхальнаго круга. Особенно любопытно тамъ

29

его изслёдованіе »о несогласномъ дётосчисленія«. Вообще, Лётопись эта была бы единственною въ нашей литературѣ, еслибъ была окончена: но къ сожалѣнію, св. Димитрій успѣлъ довести ее только до 3600 года отъ сотворенія міра.

Такія многочисленныя и разнообразныя занятія, увеличивавшіяся съ году на годъ, по мёрё возвышенія св. Димитрія по степенямъ церковной іерархіи, ни мало не погасили въ немъ проповѣдническаго жара. Будучи уже митрополитомъ, онъ все оставался тёмъ же ревностнымъ органомъ слова Божія, какимъ быль и въ ту пору, когда едва лишь переступиль границу юношескаго возраста, какимъ являлся и въ Кіевъ, и въ Черниговъ и во всёхъ монастыряхъ, куда приводимъ былъ, какбы на удивленіе, вышнимъ Промысломъ. Въ санѣ іерарха онъ рѣдко совершалъ литургію безъ слова поучительнаго. Проповѣдуемыя имъ истины христіанства, такъ сродныя его уму, были жизнію его сердца, и отъ того, изливаясь прямо изъ души, являлись всегда живыми и действенными, -- и не въ тесныхъ пределахъ школьной реторики, не въ напыщенныхъ формахъ классическаго ораторства изрекалъ онъ высокіе догматы и святыя правила жизни христіанской, а въ простой бесёдё отца съ дётьми, учителя съ учениками. Искусно пользуясь всямъ, что имяетъ въ себѣ наука, св. Димитрій, при необыкновенной силѣ выраженій и живости оборотовъ, умѣетъ держать въ постоянномъ напряжения внимание слушателя, не позволяя ему ни на одну минуту поскучать сухимъ изложениемъ догматическихъ или нравстеенныхъ истинъ. То остроумно сводитъ онъ разныя событія, возбуждая интересъ къ тому и другому, и заставляя съ нетерпвніемъ ожидать развязки всего этого, то скрвцяетъ мысль свою текстомъ, указавъ напередъ божественный авторитетъ его, то разсказываетъ какую нибудь исторію или событіе изъ жизни святыхъ, предоставляя иногда самимъ слушателямъ выводить изъ того для себя урокъ нравственный и давая такимъ образомъ пищу ихъ умственной дбятельности, то приводить изре-

ченіе языческаго писателя, поставляя оное въ сравненіе съ ученіемъ Евангелія, то разсказываетъ какое нибудь похожденіе миеологическаго бога Греціи или Рима, дабы отъ любопытства, возбужденнаго въ умѣ слушателя, пойти потомъ прямо къ убѣжденію сердца въ святости проповѣдуемой истины. Самый тонть обличенія у него не грозный и потрясающій, а тихій, отеческиукорительный, выражающійся иногда въ повѣствованіи нѣсколько сатирическомъ. И доселѣ вся православная Россія читаетъ—не начитается вдохновенныхъ бесѣдъ святителя Ростовскаго<sup>(887)</sup>.

Но духъ бодръ, плоть же немощна. Изнемогая въ силахъ, св. Аимитрій все еще не прекращалъ своихъ занятій, и за два дня до своей кончины (26 октября 1709 года) больной и разслабленный совершалъ божественную Литургію. На другой день онъ позвалъ къ себъ пѣвчихъ и заставилъ ихъ пѣть имъ же самимъ сочиненныя духовныя пѣсни. Что дѣлалось тогда въ душѣ праведника, тихо волнуемой воспоминаніями, порождаемыми этой музыкой, которую сложилъ онъ въ первой порѣ свѣжести и крѣпости силъ?!... 28 октября служители, вступившіе въ келью митрополита, увидѣли его стоящимъ на колѣняхъ и уже предавшимъ духъ свой Богу. Такъ скончался праведникъ на иятьдесятъ девятомъ году отъ рожденія!

Прошло сорокъ три года, и Господь Богъ благоизволилъ прославить Угодника своего Не смотря на то, что мощи св. *Лимитрія* лежали въ сыромъ мѣстѣ, не покрытомъ сводами, тлѣніе не прикоснулось къ нимъ; даже одежда святителя, его митра, шелковые четки вишневаго цвѣта сохранились въ прежнемъ видѣ, тогда какъ дубовый гробъ совершенно сгнилъ. Еще задолго до того времени. чудесныя исцѣленія, источаемыя вѣрующимъ молитвою и ходатайствомъ праведника, предвозвѣстили прославленіе его у Господа: 1752 года всѣ эти свѣдѣнія были повѣрены, и св. Синодъ опредѣлилъ праздновать день кончины св. *Димитрія* Ростовскаго. Одинъ изъ бывшихъ воспитанниковъ же

Кіевской Академіи Амвросій Зертисъ-Каменскій, архієпископъ московскій, сочинилъ краткую службу съ акаеистомъ святителю<sup>(838)</sup>.

Углицкій Феодосій, »иже бысть мужъ разуменъ и благотворящъ кіевскому братскому монастырю«. До 1693 года онъ находился архимандритомъ черниговскаго Елецкаго монастыря, а потомъ былъ посвященъ въ черниговскаго архіепископа, въ каковомъ санъ и скончался 7 генваря 1696 года<sup>(339)</sup>.

Яворскій Стефанъ родился 1658 года въ волынскомъ мъстечкъ Яворъ, состоявшемъ подъ польскимъ владычествомъ, и при крещении нареченъ Симеономъ. Родители его, принадлежавшие къ дворянскому сословию, какъ и всѣ дворяне тогдашняго времени, обращали на себя особенное внимание папистовъ и уніатовъ. Отъ ихъ злобныхъ преслъдованій Яворскіе принуждены были покинуть родину, удалились въ Малороссію и поселились со всти своимъ семействомъ въ Нажинъ. Юный Симеонь съ дътскихъ лътъ показывалъ необыкновенныя способности и склонность къ наукамъ. Но такъ какъ въ Нѣжинѣ въ то время не было никакого училища: то родители поручили его на воспитание Варлааму Ясинскому, бывшему тогда только іеромонахомъ и проповѣдникомъ въ Кіево-печерской Лаврѣ. Когда, въ званіи ректора и возстановителя кіево-могилянской коллегія, Ясинскій перешель игуменомъ въ братскій монастырь, то взялъ съ собою и Яворскаго и опредълилъ его во вновь открытыя школы, имъя самъ непосредственное надъ нимъ наблюдение. Дорожа счастливыми способностями своего воспитанника, Ясинскій, независимо отъ школьныхъ уроковъ, самъ преподавалъ ему поэзію и реторику, читалъ и объяснялъ ему латинскихъ авторовъ, искренно радуясь понятливости и успѣхамъ своего юнаго питомца. Въ эту пору между Симеономъ Яворскими и Даніиломъ Тупталомъ образовалась тёсная дружба, не прекратившаяся и въ послъдствів, когда оба они стали на высокой чредѣ служенія Церкви и отечеству, и когда одинъ изънихъ, по

данному слову, провожалъ въ могилу бренные, но нетлённые останки своего друга. Разореніе училищныхъ фундушей, а съ тёмъ вмёстё и паденіе коллегіи грозило остановкою успёховъ и просвёщенія *Яворскому:* но Ясинскій, желая остаться достойнымъ той довёренности, какою почтили его родители питомца, отправилъ его въ галиційскія и польскія училища, славившіяся тогда отличными наставниками. Увидимъ со временемъ, чёмъ воротится оттуда *Яворскій*, и что принесетъ онъ родной своой коллегіи, Церкви православной и отечеству.

Яновскій Өеодосій, управлявшій сначала хутынскимъ монастыремъ, а потомъ бывшій первымъ архимандритомъ Александро-невской Лавры. Въ 1720 году онъ былъ хиротонисанъ въ архіепископа новгородскаго, съ предоставленіемъ ему всёхъ правъ по архимандріи Александро-невскаго монастыря. Уважаемый и любимый Петромъ I, онъ въ знакъ особеннаго благоволенія получилъ отъ государя позволеніе носить на митрѣ водруженный крестъ, подобно тому, какъ носятъ архіереи и архимандриты въ юго-западной Россіи. Съ кончиною императора, *Яновскій* подвергся опалѣ и 11 мая 1725 года лишенъ былъ сана и сосланъ на заточеніе въ Никольскій Корельскій архангельскій монастырь, гдѣ и скончался простымъ монахомъ<sup>(840)</sup>.

Совершилось наконецъ столѣтіе древиѣйшему въ нашемъ отечествѣ училицу! Благословеніе Божіе, преподанное святѣйшими патріархами не осталось втуне, и вся Россія узрѣла благодатные плоды, принесенные кіевскимъ вертоградомъ духовнаго просвѣщенія. Крѣпко стояла коллегія въ липѣ своихъ воспитанниковъ противъ злоумышлявшаго папизма и свирѣпствовавшаго уніатства, успѣшно отражала стрѣлы, бросаемыя на вѣру православную реформаторами всѣхъ сектъ, высылала въ глубь сѣвера своихъ питомцевъ повѣдать славу Божію и устроивать просвѣщеніе народа, образовала искуснѣйшихъ богослововъ,

проповёдниковъ и филологовъ, вмёщала въ неширокихъ обителяхъ своихъ такихъ людей, для славы которыхъ сталъ потомъ тёсенъ цёлый міръ, и которые понесли ее съ собою за предёлы его. Цари и патріархи, архіерен и вожди, вельможи и простецы — всё почтили ее именемъ славнаго и многополезнаго училища, и вознося къ Господу Богу благодарственныя моленія о благоденствіи его, въ годину бёдствій спёшили къ нему на помощь, отверстою рукою разсыпая на него свои благодёянія<sup>(341)</sup>.

## ГЛАВА ЧЕТЫРНАДЦАТАЯ.

Digitized by Google

, <u>.</u>

.

•

÷ ·

## FEALORS OBSTOROAES,

## князь четвертенский.

Состоянів Украйны. Юрій Хибльницкій. Кіевъ. Внутреннія сиятенія ославбвають. Миръ Россіи съ Йольніею. Въроломство івзуитовъ. Привытіе Гедеойа въ Чигиринъ. Саротство кієвской митрополіи. Нареченіе Гедвона митрополитовъ. Посвящение его. Права, ему предоставленныя. Граматы царская и патріаридя. Привытіе Гедеона въ Кіевъ. Протестъ Барановича и Кіево-печерской Лавры. Первінска съ восточными патріархами. Они отказываются отъ правъ своихъ на кіевскую митрополію. Дъйствія уніатовъ. Жаловы Гедеона. Еретическія мизица, посъваєныя ісзунтами и уніатами. Запросъ патріарха Іоакима. Завоты Гедеона о своей паствъ и объ учиднщъ. Разиня пожертвованія въ пользу коллегіи. Состояніе ея. Сформироваціе полнаго учевнаго курса. Ректоры коллегіи: Іезекіндь Филипповичъ, Ободосій Гугуревичъ, Пахомій Подаузскій, Кириллъ Филимоновичъ. Кончива Гедеона. Характеръ его и духовной завъщаніе. Экзаменъ Стефану Яворскому, привывшему изъ-загранны. Остальная віографія Яворскаго. Воспитанники коллегіи: Боболинскій Леонтій, Воликокий Слабвкстръ, Косовскій Варламъ, Краснопольскій Рафиль, Леонтовичъ Обофанъ, Стаховскій Антоній. Деннсовъ Андрей въ ківвской коллегіи.

## 1686 - 1690.

Украйна еще продолжала волноваться. Хотя Самойловичъ и былъ уже гетмановъ объяхъ сторонъ Днѣпра: но отъ короля назначенъ былъ свой гетманъ — Гоголъ, а отъ султана свой. Симъ послёднимъ былъ недостойный сынъ славнаго и знаменитаго отця Юрій Хмёльницкій. Сбросивъ съ себя иноческій

- 30



клобукъ и архимандритскую митру, онъ сталъ во главъ соединеннаго турецкаго войска, и 1677 года пошелъ къ Чигирину, святотатственно оскорбляя тъ священныя мъста, гдъ не такъ давно покоились кости его родителя, варварски выброшенныя изъ могилы польскимъ вождемъ Чарнецкимъ. Блистательно отраженный върными Чигиринцами, на лругой годъ Юрій снова двинулся въ походъ, направляясь къ Кіеву; тогда возстаніе сдълалось всеобщимъ. Мъщане, посполитство(842), мастеровые, ремесленники брались за оружие и становились въ ряды защитниковъ въры и родины; духовенство провозглашало войну съ врагами типнины и мира. Блюститель митрополитскаго престола Лазарь Барановичъ со всёмъ освященнымъ соборомъ пёль молебны о счастливомъ окончания междоусобной брани, и татарскія полчища поражены были въ конецъ соединенными дружинами Великой и Малой Россія. Царскія войска придвинулись къ гранидамъ Турдіи.

Между тёмъ генера в Гордонъ укрѣплялъ Кіевъ. Полковникъ Яновъ наводилъ черезъ Днѣпръ мосты на якоряхъ, дотолѣ невиданные. Гетманъ Самойловичъ поднималъ высокій валъ вокругъ печерской обители. Войско гетманское соединилось съ войсками царскими и составило громадный оплотъ противъ магометанъ.

Внутреннія смятенія также видимо начинали ослабѣвать. Безпокойный Дорошенко давно уже сошель сь бурнаго своего поприща, и доживаль свой вѣкъ въ Ярополчѣ подъ Москвою, изнывая въ безплодныхъ желаніяхъ прежней мятежной жизни; кошевой Сѣрко скончался, отравленный ханомъ крымскимъ; безпутный Юрій Хмѣльницкій, дѣйствовавшій подъ страшной анаеемой своего отца, принялъ мучительную смерть отъ Поляковъ<sup>(343)</sup>. Польское правительство хоть и не переставало сѣять смуты и раздоры въ стихавшей Малороссіи: но это ужъ

было не то время; возмутителей ловили и предавали заслуженной казни.

Такъ прошелъ и 1683 годъ. Раздоръ Польши съ Австріей и Портой обезснымых ее въ конепъ, и 1686 года она приступила къ въчному миру съ Россіей. Но что свято было соблюдаемо со стороны послёдней, то постоянно нарупалось первою. Едва объ стороны успъля размъняться условіями; едва Ръчь посполитая провозгласила свободу въроисповъданія, какъ начались прежніе подвиги пановъ, магнатовъ, шляхты, ксензовъ и језуитовъ., »Не такіе тутъ порядки, писалъ посоль нашъ Василій »Тяпкинъ, что въ государствѣ московскомъ, идѣже яко пре-»свѣтлое солнце на небеси, единъ Монархъ и Государь по все-»леннъй просвъщается и своими государскими повелъніями, яко »солнечными лунами, всюду единъ сіяетъ. Единаго слушаемся, »единаго боимся, единому служимъ всъ, единъ даетъ и отъем-»летъ, по данной ему Государю свыше власти. А здъсь что »жбанъ, то панъ, не боятся подобно (кажется) и Сотворшаго »самаго, не токма обранного короля своего. Идъже отнюдь не »познаешь, какого постановленія и указу въ дѣлѣ одержать«<sup>(844)</sup>. Когда Б. П. Шереметьевъ сталь вступаться за гонимое православіе, ссылаясь на московскій договорь, ему отвѣтили дерзостью и полунасмъшкой<sup>(345)</sup>. Образумить въроломныхъ силою оружія не было времени: ибо тогда состоялся жалкій и постыдный крымскій походъ Голицына, любимца царевны Софіи, неудачи котораго всѣ пали на несчастную голову гетмана Самойловича<sup>(346)</sup>.

Въ сію-то пору клятвопреступныхъ гоненій на вкру православную, весною 1685 года прибылъ въ Чигиринъ къ малороссійскому гетману Самойлови у Гедеонъ Святополкъ, князъ Чствертенскій. Двадцать пять лютъ управлялъ онъ луцкою епархіей, пока измънникъ православія Іосифъ Шумлянскій, именовавшій себя администраторомъ кіевской митрополіи, не лишилъ его епископскаго престола, въ пользу своего брата Аба-

насія, пока не заграбиль все имъніе Святополка в не выгналь его самаго изъ Луцка. Преслъдуемый католиками и унитами, лишенный всего, кромѣ первосвятительскаго сана, Гедеонъ проснаъ у Самойловича защиты и другой спархів. Въ это время гетманъ съ кiebcrumъ духовенствомъ и чвновенками думали объ избрании православнаго митрополита. Уже истекаль десятый годъ послѣ кончины Іосифа Нелюбовича Тукальскаго; кіевская митрополія сиротствовала, не признавъ своимъ архипастыремъ Антонія Винницкаго, не вмѣвшаго утвержденія ни отъ одного изъ патріарховъ. Блюстителемъ престола митрополитскаго все еще оставался Барановичъ, управлявшій въ тоже время и черниговскою епархіей. Какбы по особенному распоряжению Промысла, въ эту перу общаго сознанія потребности въ действительномъ первостоятелъ малороссійской іорархів явнася Гедеовъ Святополкъ. Многолътнія его заслуги Цериви, неочастія виъ претерпѣнныя, знаменитость рода и ревность но въръ православной обратили на него общее внимание. Созваны были въ Кіевъ окрестные православные епископы, и на соборѣ, быршемъ въ Софійскомъ качедральномъ монастыръ, по предложению и согласію гетмана, все духовенство в чиновники единогласно избрали Гедеова.

Нареченный митрополить, опытно свѣдавъ слабость и медленность патріарховъ восточныхъ въ защищении нравославія, при первомъ же актѣ избранія своего изъявилъ неланіе принять жезлъ архипастырскій не отъ кого другаго, какъ отъ московскаго патріарха. Гетманъ отправилъ объ этомъ просьбу въ Москву. По долгомъ совѣщаніи въ первопрестольномъ градѣ царей россійскихъ, полученъ былъ желаемый отвѣтъ, и ислѣдъ за тѣмъ Гедеонъ 24 сентября 1686 года прабылъ въ Москву съ двумя игуменами и многими особами чернаго и бѣлаго духовенства, а также и прислугою, составлявшими свиту его. Тамъ, по изволенію царей Іоанна и Петра Алексѣевичей и царевны Софіи Алексѣевны, 8 ноября того же года онъ посвященъ былъ въ

Успенскомъ московскомъ соборъ матріархомъ Ісаквмомъ съ нареченіемъ митрополитомъ вісьскимъ и ралицкинъ и Малыя Россів. Новопосвященный митрополить получиль оть Царей въ даръ золотые сосуды для Софійскаго собора(847), и царскую грамату, которою опредълялись всъ права и привиллети, ему предоставляеныя. Такимъ образомъ епархія кіевской повелёно быть можду великороссійскими митрополіями переоначальною; право судебнаго разбирательства по епархія предоставлено митрополнту безъ апелляців, »н святвйшій бы патріархъ, сказано, въ тъ суды вступать не взволилъ, и челобитья ни у кого никакова не принималъ«; всимъ епископіямъ, архимандріямъ, игуменствамъ, братствамъ, ионастырямъ, принадлежавшимъ митрополів, равно какъ и черниговскому архіепископу Лазарю Барановичу в Кісво-печерскому архимандриту Варлааму Ясинскому быть въ поввновени и послушание митропольта. Какъ нынъ, такъ в впредъ предоставляется право вольнаго избранія въ митрополиты »мужа въ Божественномъ писании искусного и тихого -»нзъ тамошникъ природныхъ обывателей«. Утверждено за митрополитомъ право невозбравнаго печатанія книгъ, а также »и »ученіе дѣтемъ греческаго и јатинскаго языковъ; въ дѣјахъ »же, приключающихся Малой Россіи, какъ въ военныхъ, такъ »и въ росправныхъ, кіевскимъ митрополитамъ воля быти не »имъетъ и вступатися не довлъетъ«. Запрешено имъть какія либо сношенія съ духовными особами державы польской, безъ въдома и совъта гетиановъ, и потому всякая переписка »изъ странъ польскихъ и литовскихъ и иныхъ«, должна быть объявляема гетману, а чрезъ него Всероссійскому престолу (200). Почтв тъже самые пункты слово въ слово изложены и въ граматъ патріарха Іоакима<sup>(249)</sup>.

По отпускѣ изъ Москвы, митрополить Гедеонъ прибыль въ Батуринъ къ гетману Самойловичу, а 29 генваря 1687 года отъёхалъ въ Кіевъ, гдѣ былъ торжественно встрѣченъ духовными и мірскими властими и всвмъ народомъ. Февраля 2-го кіевляне, посл'я долгаго времени, увидёли наконецъ митрополитское служеніе въ храма св. Софіи.

Но подчиненные митрополитской кассдре настольною парскою граматою архіспископъ черниговскій и архимандрить кісволечерскій не захотёли оставаться въ вёдомствё митрополита, и представили отъ себя граматы, утверждавшія независимость ихъ ни отъ кого, кромѣ патріарховъ. Въ слёдствіе сего новыми царскими и патріаршими граматами черниговская епископія и Кісво-псчерская Лавра исключены изъ подъ вѣдомства Гедеону и подчинены непосредственно московскому патріаршему престолу, да кромѣ того получили названіе *персыхъ* въ Россіи.

Митрополитъ Гедеонъ еще во время избранія своего требовалъ, чтобъ о посвящения его чрезъ патріарха московскаго снестись предварительно съ престоломъ константинопольскимъ: но соборъ и гетманъ положили сдълать это послъ. Въ вастоящую же пору непремѣнно нужно было заняться этимъ, вбо иначе легко могло произойти смятеніе въ народѣ, привыкшемъ къ зависимости отъ патріарховъ восточныхъ. За это дело взялся самъ гетманъ, и отправилъ нарочнаго съ просительною граматою къ константинопольскому патріарху, извиняя посвященіе кіевскаго митрополита отъ московскаго престола смутными обстоятельствами того времени, по которымъ нельзя имфть свободнаго провзда ни въ Россію, ни изъ Россіи; »а ваше патрі-»аршеское достовнство, писалъ Самойловичъ, хота истинный »тоя кіевскія митрополів архипастырь еси, обаче не возможеши »симъ въ расколъ Церкви зыблемымъ ея членомъ подати за-»ступленія, и въ недвижимое состояніе права то имъ въ благо-»честіи ума предпоставити богопитаемыя пищи«. Выставивъ такое неудобство взаимныхъ сообщений, и опасаясь, чтобы и впредъ не сиротствовала безъ пастыря русская православная Церковь, гетманъ испрашиваетъ благословенія на подчиненіе **віевской мит**рополіи московскому патріаршему престолу<sup>(350)</sup>; »a

238

»къ тому, заключаетъ гетманъ, аще бы изъ той польской дер-»кавы кто изъ епископовъ или изъ иныхъ властей чрезъ пи-»саніе или чрезъ посыльщиковъ отзывался, прося себъ патрі-»артеской граматы на митрополій санъ престолу кіевскому, не »даждь, святъйшій отче, таковому въры«. На эту просьбу въ самомъ непродолжительномъ времени получена была желаемая грамата отъ константинопольскаго патріарха Діонисія Музелима, скрѣплениая подписями деватнадцати митрополитовъ и отъ ieрусалимскаго Досиевя, бывшаго тогда въ Адріанополѣ; а цари Русскіе и патріархъ московскій прислали въ Кіевъ и свои о томъ извѣстительныя граматы, которыя обнародованы были гетманомъ всѣмъ православнымъ<sup>(361)</sup>.

Между тъмъ уніаты продолжали свиръпствовать противъ православія тёмъ съ большею жестокостію, что увидёля снова тотъ іерархическій порядокъ, отсутствіе котораго досель было совершенно согласно съ ихъ преступными цълями. Они завладъла и встим митрополитскими деревнями, отшедшими, по договору, въ польское владъніе, такъ что Гедеонъ остался только при двухъ деревняхъ въ кіевскомъ округѣ, да и то одну изъ нихъ оспоривала Лавра, во время междоусобій и небытности въ Кіевъ матрополита присвоившая себъ и другія софійскія угодья<sup>(858)</sup>. Межевыхъ границъ уже не было; помъстныхъ кръпостей тоже, и Гедеону оставалось только голословно поискивать своихъ давнихъ принадлежностей. Но не столько это обстоятельство безповонло его, сколько угнѣтенія, терпимыя православными оть уніатовъ. Не разъ доносилъ онъ объ этомъ патріарху московскому; не разъ жаловался даже самому Петру I: Государь пасалъ, просвлъ, убъждалъ, но успѣха не было. Унять гонителей силою оружія не могъ онъ, развлекаемый въ это время внутренними государственными смутами. Оставалось терить и ожидать.

Авйствуя насиліемъ и грабежемъ, католики и уніаты под-

сылали еще своихъ проповъдниковъ, которые искуснымъ и хихрынъ толкованіемъ догматовъ поселяли емущеніе и соблазиъ можду православными. Дело зашло такъ делеко, что въ Москва начали уже сомниваться въ превославии южно русскихъ сленовърневъ, и патріархъ Іоакимъ отъ 1688 года присылалъ въ митрополяту Гедеону и Лазарю Барановичу запросную грамату: »не держится зи Малороссія флорентійскаго собора«? Поводомъ въ этому были изкоторыя мизнія кісискихъ ученыхъ о времени пресуществленія Евхаристів, признанныя Лихудами за неправославныя<sup>(859)</sup>. Митрополить Гедеонь, Лазарь Барановичь и Кіево-печерскій архимандрять Вардаамь Ясинскій, за подпасомъ всёхъ духовныхъ властей, увёрния парріарха, что оня вовсе далеки отъ всякихъ толковъ и правилъ флорентійскаго сабора, и что всегда стояли твердо въ восточномъ благочести и впредъ неуклонно пребудутъ въ ономъ(354), а св. Димитрій Ростовскій, бывшій тогда только батуринскимь игуменомъ. Стеданъ Яворскій и другіе изъ знаменитейнияхъ богослововъ діевскихь написали цёлые трактаты въ утверждение догмата о пресуществленів.

Кромѣ всего этого, митрополиту Гедеону предлежало еще много трудовъ цо исправленію норядка во всей кіевской іерархіи: ибо долговременное небытіе въ Кіевѣ митрополитовъ и нодатичскія смуты были причиною повсемственнаго ужадка во всемъ. Всѣ почти церкви и самый Созійскій соборъ принан въ веткость и оскудѣніе; дудовенство во многилъ случаяхъ расцоряжалось само собою, не относясь къ высшей іерархической вдасти. Установивь оное въ надлежащія отношенія, Гедеонъ испросилъ у Государя пособіе для обновленія церквей віевскихъ; и особенно Созійскаго собора, на возстановленіе котораго не щадилъ и своихъ собственнытъ издерженъ: »номощію воесиль-»ного Бога, говоритъ онъ въ своемъ завѣщаніи, иле змоглемъ, »при уставичней праве немощи моей старалемсе оправляти, не »жалуюни на тое кошту«<sup>(655)</sup>.

240

Въ граматъ патріарха Іоакима, между прочимъ, заповъдано было митрополиту Гедеону, »да имать о школахъ промышление, »яко да учатся божественныхъ письменъ чтенію и свободныхъ »наукъ во вразумительное вѣдство мнози потщаніемъ его«<sup>(856)</sup>. Во исполнение сего, Гедеонъ, для поддержания ректоровъ, предоставилъ имъ выдачу »вѣчныхъ памятей«, или письменныхъ видовъ на несомнительное совершение браковъ, не имъющихъ никакихъ препятствій. При всемъ томъ бъдственное положеніе коллегіи заставляло ее постоянно прибъгать къ пособіямъ частныхъ благотворителей, и, благодаря Бога, обманутыя надежды Варлаама Ясинскаго, въ бытность его ректоромъ коллегіи, съ лихвою вознаграждались потомъ при преемникахъ его. Ревнуя о пользь училища, ректоры годъ отъ году пріумножали средства къ содержанию ввъреннаго имъ могилинскаго залога, н ободряемые ученымъ блюстителемъ митрополитскаго престола Барановичемъ, радостно несля на себѣ бремя управленія в заботь о благосостоянии коллегии. Такъ еще до низвержения Меводія, епископа мстиславскаго, они пріобрѣли отъ него, по дарственной записи, явленной потомъ 1679 года, имъ самимъ купленный Ивангородский льсъ со всъми угодьями »на въчныя времена«<sup>(857)</sup>. Въ 1681 году коллегія исходатайствовала для себя у царя Өеодора Алексвевича подтвердительную жаловальную грамату о позволения присылать въ Москву черезъ каждые три года особо назначенныхъ для того »старцевъ« братскаго монастыря для сбора подаяний съ тъми же самыми правами, содержаніемъ и обезпеченіемъ, какія изложены въ грамать царя Алексія Михайловича<sup>(358)</sup>. Въ томъ же году длях (причетникъ) Перфилей Стьмениковъ, самъ обучавшійся въ кіевской коллегін, отдалъ братскому монастырю купленное имъ дворовое мёсто(859); а въ 1686 году пріобрѣла она сама за двѣсти злотыхъ польскихъ у иванковскаго козака Оедора Волохова мельницу о двухъ жерновахъ на ръкъ Остръ<sup>(360)</sup>. Въ 1688 году генеральные судьи войска запорожскаго вновь укрѣпили за братскимъ монастыремъ тѣ вотчины, какія даны были гетманомъ Иваномъ Самойловичемъ,

31

вамѣнивъ этимъ Муравскъ съ приселками, Лутаву, Выповзовь, Косачовку съ полями. сѣнокосами, отчинами, огородами и островами, селеніями Железнякомъ и Медвѣдковымъ съ лѣсами, лугами, со всѣми принадлежностями и купленною мельницею, которыми до того насильно владѣлъ сотникъ острянскій *Трофимъ Подтверба*<sup>(361)</sup>; а гетманъ Самойловичъ съ своей стороны подтвердилъ кіевскому полковнику, чтобъ »онъ въ селѣ Лутавѣ »во владѣніи хуторца никакой помѣшки братству не чинилъ«, а отдалъ бы тотъ хуторъ, со всѣми принадлежащими къ нему угодьями въ непосредственное владѣніе и распоряженіе игумена съ братіею<sup>(362)</sup>. Въ 1690 году житель Ивангорода *Даніилъ Чернецъ* отдалъ братству свой дворъ съ огородомъ и полями, съ рощами и сѣнокосами, пасѣкою и прудомъ<sup>(365)</sup>.

При такомъ дѣятельномъ стараніи о благосостояніи училища, снова стали наполняться аудиторіи его воспитанниками, жаждавшими образованія. Бурныя времена мятежей и нестроенія проходили, и родители, охотно прежде благословлявшіе дѣтей своихъ на кровавое поле защиты родины, нынѣ удерживали ихъ, и отсылали въ училище подъ знамя науки. Возстановленіе митрополитской каведры въ сиротствовавшемъ Кіевѣ, правильное укрѣпленіе его вождями силъ царя Русскаго, высочайшее повелѣніе »имѣти ученіе дѣтемъ греческаго и латинскаго языковъ «<sup>(364)</sup> — все это много способствовало обращенію кіевлянъ и окрестныхъ жителей къ мирнымъ занятіямъ.

Полный курсъ наукъ сформировался въ коллегіи еще въ эпоху управленія Өеофана Прокоповича 1. Въ 1679 году открыта была кабедра философіи<sup>(365)</sup>, и академическій курсъ ученія сомкнулся и послёднимъ звёномъ своимъ. Не отступая отъ руководителя своего Аристотеля, преподаватели философіи усовершали однакожъ ее время отъ времени, и въ скоромъ времени повели тёмъ путемъ, какимъ она шла въ заграничныхъ учили-

щахъ. Послѣднимъ въ эту эпоху преподавателемъ наукъ философскихъ былъ Силуанъ Озерский<sup>(366)</sup>.

Каеедра словесности, открытая еще при Галятовскомъ, съ перваго же раза успѣшно пошла предписаннымъ ей путемъ. Въ 1683 году преподавателемъ реторики является Іоасафъ Кроковскій, а черезъ шесть літъ послѣ него Іоанникій Волянскій<sup>(367)</sup>. Съ этой наукой, какъ было тогда принято, явилась и піитика, вѣроятно, преподаваемая тѣми же наставниками.

Такимъ образомъ кіево-могилянская коллегія быстро пошла впередъ, и забытая слава ея воскресла снова. Тишина, водворившаяся въ Кіевѣ, со времени присоединенія его къ семейству городовъ русскихъ, безопасность отъ всѣхъ притѣсненій, не престававшихъ въ мѣстахъ, подвластныхъ польской коронѣ, привлекали въ кіевское училище и другихъ молодыхъ людей, не принадлежавшихъ даже державѣ русской, — и возрадовался духъ Могилы въ селеніяхъ небесныхъ, узрѣвъ возстаніе коллегіи, »единственнаго своего залога«.

Вѣчная память святителю черниговскому за его мудрое смотрѣніе и попеченіе объ училищѣ, сиротствовавшемъ долгое время безъ ближайшаго своего протектора! Онъ самъ избиралъ и поставлялъ разумныхъ и ревностныхъ дѣятелей вертограда наукъ, и выборъ такого ученаго мужа, какимъ былъ Барановичъ, есть достаточное ручательство за высокія достоинства бывшихъ въ эту пору ректоровъ коллегіи<sup>(366)</sup>.

Преемникомъ Прокоповича по ректурѣ былъ *lезекiиль Филиповичъ*, управлявшій коллегіей съ 1684 по 1686 годъ. За нимъ слѣдовалъ *Θеодосій Гугуревичъ*, который универсаломъ гетмана утвержденъ въ ректорствѣ 1686 года и продолжалъ эту службу до 1689. До того времени онъ былъ пять лѣтъ игуменомъ батуринскаго монастыря, а въ 1682 году переведевъ

иъ Михайловскій, откуда назначенъ въ ректоры коллегія, и черезъ три года получилъ игуменство въ монастырѣ Моксаковскомъ, »а послѣ моксаковскаго игуменства, по замѣчанію св. Димитрія Ростовскаго, въ бѣдахъ и скорбехъ прострадавъ пѣлый годъ«, скончался 25 декабря 1690 года<sup>(869)</sup>.

Мъсто Гугуревича занялъ, также по избранію Барановича, утвержденному согласіемъ митрополита Гедеона и гетманскимъ универсаломъ, Пахомій Подлузскій, который впрочемъ ректорствовалъ только одинъ годъ, передавъ управленіе коллегіей игумену Кириллу Филимоновичу.

Не долго Гедеонъ Святополкъ возсѣдалъ на митрополитскомъ престолѣ. По четырехлѣтнемъ управленіи онъ скончался 6 апрѣля 1690 года и погребенъ, по собственному его завѣщанію, въ Софійскомъ соборѣ<sup>(370)</sup>. Ло избранія новаго митрополита, царскимъ указомъ поручено было архіерейское священнослуженіе въ Кіевѣ прибывшему туда въ это время греческому епископу Хрисанеу Червенскому.

Подъ бременемъ лѣтъ и перенесенныхъ несчастій, митрополитъ Гедеонъ не былъ такъ дѣятеленъ, какъ можно было бы ожидать отъ другаго на его мѣстѣ: но тѣмъ не менѣе ревность о Церкви Божіей была постоянною мыслію его доброй и кроткой души; онъ былъ, по отзыву патріарха Іоакима, »всякимъ »благодѣяніемъ украшенъ и полнъ страха Божія и вѣдства ду-»ховнаго, въ церковномъ благолѣпіи желатель усерднѣйшій«<sup>(871)</sup>. »Всесильному Творцу моему, пишетъ Гедеонъ въ своемъ завѣщаніи, отдаю благодареніе, ижъ (что) мнѣ благоволилъ родитися и выховатися (воспитаться) въ вѣрѣ святой правиславной »каеолической восточной греческаго благочестія, такъ и въ »станѣ (званіи) архіерейскомъ, который чрезъ килкадесять (чрезъ »нѣсколько десятковъ) лѣтъ зъ многимъ трудомъ и коштомъ въ »уставичныхъ (безпрестанныхъ) напастехъ и преслѣдованьихъ

»на себѣ носилемъ, безъ нарушенія православной вѣры и вос-»точнаго благочестія«<sup>(873)</sup>. Раздѣляя имѣніе свое на церкви и монастыри, Гедеонъ не забылъ и кіево-братскаго: »на молитвы »за душу мою, писалъ онъ, до братскаго отписую золотыхъ »двѣстѣ«<sup>(878)</sup>. Хотя кромѣ этого и не видно, чтобъ митрополить Гедеонъ вспомоществовалъ чѣмъ либо училищу: но если онъ не забывалъ львовской школы, которой передъ кончиною своей прислалъ въ подарокъ книгу: *Житіе сеятыхъ*<sup>(374)</sup>, то мудрено, чтобъ онъ не благодѣтельствовалъ коллегіи, состоявшей въ ближайшемъ его покровительствѣ.

Въ эту эпоху кіевская коллегія представила зръляще въ высшей стецени занимательное. Посреди ареопага ученыхъ стояль молодой человёкь, блистательно отвёчавшій на всё задаваемые ему вопросы. Передъ экзаменаторами лежали дипломы, выланные ему отъ философскаго и богословскаго отделений университетовъ львовскаго и познанскаго. Изумительныя по своему времени свъдънія, ръдкая энергія молодаго человъка привлекли уже къ нему благорасположенность всёхъ присутствовавшихъ: но когда, по окончании испытания по предметамъ высшаго круга наукъ, онъ началъ произносить свои собственные стихи то на латинскомъ, то на русскомъ и польскомъ языкахъ,--все собрание пришло въ восторгъ и единодушно присудило ему название лавроноснаго поэта (poëta lavreatus). Этотъ молодой ученый былъ тотъ самый Симеонъ Яворский, который не задолго предъ симъ посвщалъ убогія аудиторіи коллегіи, и потомъ оставиль ихъ, чтобъ возвратиться отъинуды съ запасомъ сведеній, нынѣ приносимыхъ имъ на служеніе родному училищу. Съ радостію слушаль прежняго своего питомца благодътель его Варлаамъ Ясинскій, и тутъ же положилъ въ сердцѣ своемъ сберечь его для славы и украшенія Церкви православной. Молодой ученый не противился убъжденіямъ своего благодътеля, и принялъ отъ него въ Кіево-печерской Лаврѣ иноческій чинъ съ именемъ Стефана. Въ тоже время Яворский получилъ назначеніе быть публичнымъ проповѣдникомъ, и скоро имя его сдѣлалось извъстнымъ не только въ Кіевъ, но и во всъхъ окрестностяхъ. Неутомимый и полный силы и энергія, онъ принялъ на себя сверхъ этого должность учителя, и удостоенный званія префекта коллегія<sup>(375)</sup>, несъ обѣ эти обязанности съ блистательнымъ успѣхомъ. Въ 1697 году онъ уволился отъ училищной должности и получилъ игуменство въ Кіево-Николаевскомъ монастырѣ. Какъ образованнѣйшій и умнѣйшій изъ своихъ современниковъ, онъ сдѣлался необходимымъ для своего благодѣтеля Ясинскаго, бывшаго тогда уже кіевскимъ митрополитомъ. Дела Малороссія, Польши и сношенія съ московскимъ дворомъ требовали искуснъйшаго посредника, и Яворский безпрестанно разътзжалъ по порученіямъ митрополита Варлаама. По одному изъ такихъ поручений ему привелось быть въ Москвъ 1700 года; въ эту пору скончался тамъ бояринъ А. С. Шеинъ; Петръ Великій пожелалъ, чтобъ Яворский произнесъ ему надгробное. слово. Это послужило поводомъ къ необыкновенно-быстрому его возвышению; государь приказаль Яворскому остаться въ Москвѣ и продолжать проповѣданіе слова Божія. Узнавъ въ это время высокія дарованія и строгую правственность Стефана, Петръ Велякій въ томъ же году указалъ патріарху Адріану посвятить его изъ игуменовъ прямо митрополитомъ въ Рязань. Въ 1700 году Стефанъ Яворский получилъ жезлъ архипастырскій, а черезъ два года, по смерти патріарха Адріана, нареченъ патріаршимъ администраторомъ, экзархомъ, викаріемъ и блюстителемъ патріаршаго престола. Кромѣ того ему поручено было главное управление московскаго славено-греко-латинскаго училища съ наименованіемъ протектора онаго, и повелёно вызвать изъ Кіева учителей съ производствомъ имъ годоваго жалованья изъ монастырскаго приказа<sup>(376)</sup>. Съ 1712 года, по высочайшему повелѣнію ввѣрено Яворскому разсмотрѣніе поправокъ славянской библія, производившихся архимандритомъ Өеофилактомъ Лопатинскимъ, јеромонахомъ Софроніемъ Лихудомъ и другими. При такихъ обязанностяхъ и порученіяхъ Стефань

Аворскій только по временамъ посѣщалъ свою епархію. Государь не хотѣлъ разставаться съ нимъ на долго и занималъ его проповѣданіемъ слова Божія, служеніемъ въ соборахъ и при Дворѣ и наконецъ управленіемъ русской Церкви до учрежденія духовной коллегіи. Съ открытіемъ св. Синода въ 1721 году Стефанъ Аворскій былъ пожалованъ президентомъ его и пере селился было на всегда въ Петербургъ: но усилившаяся въ немъ отъ каменной Солѣзни хирагра и подагра заставила его просить отпуска въ Москву, гдѣ онъ 27 ноября 1722 года и скончался. Прахъ сего знаменитаго іерарха, по собственному его завѣщанію, покоится въ соборной церкви Переславля Рязанскаго.

Стефань Яворскій быль однимь изь знаменитвйшихь ревнителей православія. Смѣлый, благородный и откровенный онь говориль правду самому Петру Великому, окруженному протестантами и питавшему чрезмѣрное довѣріе къ женевцу Лефорту. Это не мѣшало однакожъ правдолюбивому Монарху уважать святителя; за то иностранцы-лютеране смотрѣли на него какъ на непримиримаго и опаснаго своего врага. И не они одни, но и всѣ враги Церкви православной боялись сильныхъ, прямыхъ и непобѣдимыхъ его обличеній. Сочиненія Стефана Аворскаю служатъ живымъ свидѣтельствомъ энергической борьбы его съ противниками вѣры истинной.

Яворскій, вступивъ въ управленіе патріаршими дѣлами, засталъ въ Москвѣ разсѣеваемое раскольниками мнѣніе, что будто бы близко пришествіе антихріста, что Москва — Вавилонъ, а жители ея — вавилоняне, слуги антихрістовы и сыны погибели. Главнѣйшимъ поводомъ къ распространенію этихъ слуховъ были преобразованія Петра, дурно понятыя невѣждами. Они брались за вычисленія, назначали день и часъ, когда Христосъ придетъ на судъ, и сообразно съ такимъ вычисленіемъ рыли могилы, дѣлали гробы, закутывались въ саваны и ложились ожидать Христа Яворскій рѣшился обличить и образумить грубыхъ лже-

учителей, и для этого, руководствуясь книгою испанскаго богослова Мальвенды, написалъ въ четырнадцати главахъ сочинение, въ которомъ обличивъ суевърныя мнѣнія раскольниковъ, показалъ истинные признаки пришествія антихриста, указываемые свящ. Писаніемъ.

Въ это же время образовалась въ Москвъ секта самыхъ изступленныхъ кальвинистовъ. Стрълецкій полковой лекарь Димитрій Евдокимовъ Тверитиновъ-Дерюшкинъ, живя при одномъ неправославномъ врачъ и набравшись отъ него кальвинскихъ мыслей, началь разсвевать дерзскія хулы на св. иконы, кресть, мощи, Евхаристію, призываніе святыхъ, поминовеніе усопшихъ, литургію, посты, значимость добрых в дѣлъ и другія преданія православной Церкви. Эта зараза распространилась между стрельцами и мастеровыми. Цирюльникъ Оома Ивановъ дошелъ до такой дерзости, что публично произносиль въ Чудовѣ монастырѣ хулу на вкону св. Алексія митрополита. Стефанъ Яворскій немедленно приступиль сначала къ тайному разслёдованію относительно этого общества, и нашедши главныхъ виновниковъ, въ 1714 году предалъ нераскаянныхъ анаеемъ, а Өому Иванова смертной казни. Чтобы навсегда предохранить некрѣпкихъ върою отъ подобныхъ заблужденій, Яворскій написалъ знаменитое свое сочинение: Камень Въры<sup>(877)</sup>. Не смотря на многократныя предостереженія такихъ опытныхъ въ дѣлѣ православнаго ученія лицъ, каковы были патріархи Іоакимъ и Адріанъ, св. Митрофанъ Воронежскій и Стефань Яворскій, — Петръ Велякій въ бытность свою въ Парижѣ, ласковымъ обращеніемъ съ прелатами подалъ сорбонской академіи мысль о соединеніи церквей восточной и западной. Въ 1717 году прислана была въ Петербургъ записка членовъ академіи о средствахъ желаемаго ими соединснія. Петръ Великій приказаль написать отвътъ на это Стефану Яворскому и Өеофану Прокоповичу. Хотя апологетическое послание перваго и не достигло своего назначенія: но тёмъ не менёе оно свидётельствуеть о томъ довёрія,

какое питалъ преобразователь Россіи къ великимъ достоинствамъ святителя Рязанскаго<sup>(378)</sup>.

Въ краткій періодъ управленія Гедеономъ митрополією кіевско« коллегія немного выпустила воспитанниковъ: но и изъ немногаго числа есть лица, блистательно ознаменовавшія свое поприще. Таковы:

Боболинскій Леонтій. Изъ сочиненія, оставшагося послѣ него, можно съ въроятностію заключать, что Боболинскій несъ при коллегіи училищную службу въ званіи наставника церковной и гражданской исторіи. Онъ былъ постриженцемъ Кіево-Выдубицкаго монастыря, откуда потомъ переведенъ въ черниговскій Ильинскій и умеръ въ Новгородсъверскъ въ тамошнемъ монастыръ. Сочиненіе Боболинскаго носитъ слъдующее названіе: Лътописецъ, си есть кроника зъ розныхъ авторовъ и историковъ многихъ написана діалектомъ іеромонахомъ Леонтіемъ Боболинскимъ, законникомъ монастыря Выдубицкаго кіевскаго року 1699 апръля 23 дня.

Волынскій Сильвестрь. Въ промежутокъ между 1701 и 1703 годомъ онъ является архимандритомъ Юрьева монастыря и потомъ Троицко-Сергіевой Лавры. Въ 1708 году Волынскій рукоположенъ въ санъ митрополита нижегородскаго, откуда 1719 года переведенъ въ Смоленскъ, а въ 1720 въ Тверь и потомъ въ Рязань епископомъ. Въ 1725 году онъ былъ пожалованъ архіепископомъ казанскимъ, а чрезъ два года возвращено ему и званіе митрополита: но по шестилѣтнемъ управленія епархіей отлученъ и сосланъ въ Невскій монастырь, гдѣ и скончался<sup>(879)</sup>.

Косовскій Варлаань. Неизвёстно, въ какихъ должностяхъ состоялъ онъ до принятія намёстничества въ Кіево-николаевской пустыни, и когда послё этого поступилъ въ архи-

32

мандриты одного изъ сибирскихъ монастырей: но вь 1707 году мы уже видимъ Косовскаго епископомъ и викаріемъ тобольской митрополіи; 1714 года онъ переведенъ въ Тверь съ правомъ носить архіепископскія скрижали, а черезъ шесть лътъ былъ уже митрополитомъ смоленскимъ. Въ 1721 году 4 мая Варлаамъ Косовскій скончался и погребенъ въ соборной церкви<sup>(390)</sup>.

Краснопольский Рафаилъ, первый архимандритъ Заиконоспасскаго монастыря и первый ректоръ Московской ака-Петръ I, назначивъ Стефава Яворскаго мѣстоблюстидемій. телемъ патріаршаго престола, ввѣрилъ (1701 г.) непосредственному его надзору и попечению почти упадтую школу Лихудовъ. Принявъ званіе протектора, Яворскій доложилъ государю, что для возстановленія и устройства училища нужно взять за образецъ Академію Кіевскую, какъ »уже засвидътельствовавшую »долговременными опытами доброе направление введеннаго въ »ней образованія и даровавшую Церкви миогихъ архипастырей »и ученыхъ«. Державный ревнитель просвъщения, внявъ голосу мудраго протектора, немедленно издалъ указъ (7 іюля 1701 г.) »завесть въ Академіи ученія латинскія«; а Яворскій обратился за учителями въ Кіевъ, которые не замедлили исполнить волю ученаго архипастыря и явились не только съ учебниками своей школы, но даже съ подготовленными уже учениками для того, чтобы при посредствъ ихъ успаннье дайствовать въ возсоздания и устроении училища. Въ сіе-то время прибылъ въ Москву и Краснопольский. Где и какія проходиль онь должности до сей поры, — неизвъстно; судя однакожъ по дальнъйшей его службъ, съ полной вёроятностію можно полагать, что мёста, занимаемыя имъ, были довольно важны: ибо въ 1703 году мы видимъ его уже ректоромъ московской академіи. Избраніе, какого удостоился Рафаиль отъ такого ученъйшаго мужа, какъ Стефанъ Яворскій, много говоритъ въ пользу его высокаго образованія и замѣчательнаго таланта. Авторъ Треязычнаго Лексикона, Поликарповъ даетъ ему первое мъсто по Яворскомъ »въ знаніи бо-

»гословіи и свободныхъ ученій и во изрядствѣ латинскаго діа-»лекта«. Въ 1704 году *Рафаилъ* былъ назначенъ архимандритомъ Симонова монастыря, а въ 1708 хиротонисанъ въ епископа архангельскаго, въ каковомъ санѣ и скончался 1711 года<sup>(381)</sup>.

Леонтовичь Ософань родной племянникь Өеофана Прокоповича 1. По окончании курса наукъ въ кіевской коллегіи, онъ принялъ монашество отъ св. Димитрія Ростовскаго въ батуринскомъ монастыръ, и въ 1684 году отправился за границу, на иждивении своего дяди, для усовершенствования себя въ высшихъ наукахъ. Около шести лътъ путеществовалъ онъ по разнымъ странамъ, былъ въ Римъ и Парижъ, гдъ слушалъ уроки философіи и богословія. По возвращеніи въ отечество, Леонтовичк поступилъ въ виленский Святодуховъ монастырь, гдъ потомъ былъ и старшимъ или настоятелемъ; отсюда былъ переведенъ въ Тобольскъ игуменомъ Знаменскаго Успенскаго монастыря. Леонтовиче быль въ свое время однимъ изъ извъстнъйшихъ проповъдниковъ; всъ впрочемъ поученія его относятся ко времени пребыванія его въ Вильнѣ, ибо писаны на малороссійскомъ и польскомъ языкахъ, вовсе или очень мало извъстныхъ въ Тобольскъ(382).

Стаховскій Антоній. До 1713 года онъ былъ архимандритомъ Спасскаго новгородъ-сѣверскаго монастыря, и потомъ рукоположенъ въ архіепископа черниговскаго. По осмилѣтнемъ управленія епархіей Стаховскій былъ переведенъ въ Тобольскъ митрополитомъ. Въ самый годъ прибытія своего сюда, онъ обратилъ вниманіе на устроеніе первоначальной школы, которая потомъ въ 1738 году получила названіе семинарія, съ ограниченнымъ впрочемъ преподаваніемъ школьныхъ предметовъ, ибо даже черезъ шесть лѣтъ послѣ этого въ ней были классы только до піитики. Потрудившись на пользу Церкви и просвѣщенія довольное число лѣтъ, Антоній Стаховскій скончался 27 марта 1740 года<sup>(383)</sup>.

. На полевой цвётокъ садится и пчела, извлекающая изъ него благовонную влагу, и чужеядный шмель только оскверняющій Такъ было около этого времени и съ кіевской коллегіей. ero. Когда преследуемые закономъ, возмутители общественнаго спокойствія, раскольники бъжали толпами въ Бѣлоруссію и Малую Россію, въ самомъ Кіевѣ появился одинъ изъ приверженцевъ суевърія съ желаніемъ слушать уроки въ коллегіи; это былъ князь Мышецкій, сдёлавшійся потомъ извістнымъ подъ именемъ Андрея Денисова. Назвавшись купцомъ, онъ вошелъ въ знакомство съ однимъ изъ ректоровъ коллегии, поступилъ въ училище и ревностно сталъ изучать искуство краснорѣчія »учашеся, говорить списатель его жизни, граматическому и реторическому разуму«. Запасшись, для виду, нёкоторыми школьными сочиненіями и проповѣдями, Мышецкій явился потомъ вѣроломнымъ врагомъ ученія, уроки котораго слушалъ онъ въ святой, православной обители кіево-богоявленскаго братства(384), и осквернивъ оную своимъ присутствіемъ, засвидѣтельствовалъ однакожъ громкую славу коллеги предпочтениемъ ея другимъ, въ то время уже существовавшимъ шкојамъ (885).

Digitized by Google

## ГЛАВА ПЯТНАДЦАТАЯ.

## 

Избраніе Варлаама Ясинскаго въ митрополиты. Грамата Мазепы. Ревизія коллегіальныхъ имъній. Пожертвованія училищу. Царское жалованьє коллегіи. Грамата царская. Стеченів воспитанниковъ въ коллегію. Просьва Варлаама. Грамата Петра і. Мазвлины постройки въ братскомъ монастыръ Универсалъ Мазепы. Разныя пожертвования въ пользу коллегии. Коллегия получаетъ отъ Петра 1 название Акалемии. Права ея. Іезуиты изгнаны изъ Кіева. Петръ Великій въ Кіевъ. Закладка печерской кръпости. О доходахъ академии. Академическия конгрегации. Обряды при выборъ конгрегаціонныхъ членовъ. Овязанности ихъ. Расходъ конгрегаціонныхъ суммъ. Школы приходскія. Сборъ подаяній. Кондиціи. Миркачи. Спъваки. Инструшентальная музыка. Любовь академистовъ къ музыкъ. Вертецы. Драматическия представления въ академии. Драматическия сочинения. Мъсто представлений. Рекреации. Праздники академические. Панихида 31 декабря. Вервная суббота. Погреввние усопшихъ, принадлежавшихъ къ академии. Богословские уроки Кроковскаго. Нъчто объ УПРЕКАХЪ АКАДЕМИИ ЗА СХОЛАСТИЦИЗМЪ. Экзамены. Диспуты еженедъльные. Годичные. Лвухъ-голичные. Состояние философскихъ наукъ въ эту эпоху. Реторика. Поэзія. Геометрія. Бивліотека академическая. Ректоры академия. Воспятанники сего времени: Берутовичъ Германъ, Бужинскій Гавріилъ, Волатковскій Варнава, Гловацкій Сильвестръ, Жураковскій Иродіонъ, Заворовскій Рафаилъ, Конашевичъ Лука, Кульчицкій Иннокентій, Леницкій Варяламъ, Линцевскій Гервасій, Лопатинскій Ово-ФИЛАКТЪ, МИГУРА ИЛАРІОНЪ, ПРИЛУЦКІЙ ІЕРОВЕЙ, ПРОКОПОВИЧЪ ӨЕОФАНЪ, ПУЦЕКЪ-ГРИгоровичъ Веніаминъ, Радышевскій Маркеллъ, Рогалевскій Иларіонъ, Сморжевскій Оеодосій, Тихорскій Епифаній, Туробойскій Іосифъ, Шпаковскій Савва, Юшкевичъ

Амвросій.

## 1690 - 1707.

Недолго сиротствовавшая кіевская паства оставалась безъ своего архипастыря. Черезъ два мъсяца, по кончинъ Гедеона, соборомъ избранъ и Высочайше утвержденъ въ санъ кіевскаго митрополита архимандритъ печерскій Варлаамъ Ясинскій. Принявъ въ Москвѣ жезлъ архипастырскій отъ патріарха Адріана, онъ, по прибытіи въ Кіекъ, немедленно обратилъ всю попечительность свою на коллегію, къ которой всегда стремились благія желанія высокой души его. Сторицею теперь вознаградились неутомимые труды его и заботы.

Съ архипастырскаго его благословенія, ректоръ коллегіи вступилъ въ гетману Ивану Мазепъ съ просьбою о присоединеніи въ пвангородскому хутору сельца Бъльмачовки. Снисходя къ такому прошенію в питая уваженіе къ братству, всей Малороссія потребному »для того, что въ немъ цвѣченье всякому »зъ малороссійскихи дътей хотячому учитися походитъ«, гетманъ унцверсаломъ своимъ отъ 1692 года утвердилъ за монастыремъ и коллегіей Бъльмачовку, дозволивъ коллегіальному начальству отъ тяглыхъ людей того сельца требовать исполнения всякахъ пованностей<sup>(386)</sup>. Въ следующемъ году коллегія произвела осмотръ и опись земель и дворовъ, принадлежащихъ братству, какъ купленцыхъ, такъ и подаренныхъ разными лицами. Урядъ кіевскій, по просьбѣ коллегіальнаго начальства, записалъ все это въ городскія книги и выдаль отъ себя надлежащій до кументъ на описанныя земли<sup>(387)</sup>. Тогда же коллегія исходатайствовала у гетмана Ивана Мазены крипостной листь на вси имѣнія и угодья, издавна принадлежавшія кіево-богоявленскому братству<sup>(899)</sup>, а митрополитъ Варлаамъ ходатайствовалъ предъ Царями о подтверждения за училищнымъ монастыремъ угодьевъ церквей Трехъ-святительской и Воздвиженской(389). Все это, всѣ пожертвованія и пріобрѣтенія братства и коллегіи, отъ самыхъ первыхъ дней ея до послѣдняго времени утверждены были граматою царей Іоанна и Петра Алексвевичей, данною 11 генваря 1694 года, съ предоставлениемъ права безпрепятственно владёть означенными въ грамате вотчинами со всеми принадлежащими къ нимъ угодьями, пожитками и доходами.

Въ тоже самое время послёдовала другая царская грамата,

въ слъдствіе просьбы митрополита Варлаама, писанной еще въ предшествовавшемъ 1693 году. Здъсь въ первый разъ назначено было коллегіальному начальству царское жалованье, состоявшее изъ пятидесяти рублей и столькихъ же четвертей ржи въ годъ. Грамата эта замѣчательна еще и въ томъ отношении, что она составляла какбы училищную инструкцію. Главнайшіе пункты оной суть слёдующіе: преподавать науки »чрезъ своихъ православныхъ »пресектовъ и просессоровъ и учителевъ«, а не отъинуда приходящихъ, вмёнивъ имъ въ святую обязанность дёлать свое дёло »съ »великою ревностію и тщаніемъ, такъ какъ и предки ихъ, въ тѣхъ »же школахъ, радътельно, спокойно и свободно дътей учили безо »всякихъ препинаней, во всякомъ почитании и безопаствѣ«. Преподавать же »не токмо пінтики и реторику, но и философіи и »богословія ученія«, а также славено-россійскій, еллино-греческій и латинскій языки. Въ преподаваніи наукъ свободныхъ »ни въ чемъ не отлучатися исповъданія святыя восточныя Цер-»кви, наипаче остерегая того накрѣпко, чтобъ ученіе было бла-»гочестивое, христіанское, восточнаго исповѣданія«. Къ слушанію уроковъ должны быть допускаемы »дъти россійскаго »народа всякихъ чиновъ и изъ иныхъ »странъ приходящіе«, но только непремѣнно »ревнители благочестивой греческой вѣры. »А отступниковъ и противниковъ въръ нашей греко-россійской »также и еретиковъ въ школы не допускать, и прелесть про-»тивнаго исповѣданія и еретическія обученія весьма отсѣкать »и искоренять«. Соблюдать тишину, спокойствіе и надлежащую подчиненность, »а неспокойныхъ и вражды творящихъ учени-»ковъ унимать и смирять и ни до какого своеволства не до-»пускать, и таковыхъ въ собраніе ученическое не принимать«. Вмёстё съ симъ предписано »всякихъ чиновъ ратнымъ людемъ »разныхъ полковъ полковникомъ и козакамъ и кiebckomy войту »и мъщанамъ ни ректору, ни учителямъ, ни ученикамъ, нахо-»дяпнимся въ школахъ, никакихъ обидъ и утъсненія не чинить«. Въ этой граматъ коллегія названа просто школами, а всъ воспитанники безъ различія учениками(890).

33

Такое крѣпкое и могущественное царское слово было самою лучшею подпорою и огражденіемъ училища, самымъ дъйствительнайшимъ средствомъ призвать въ него отовсюду юношей, жаждавшихъ просвъшения. И точно, въ самомъ началъ управленія Варлаама Ясинскаго, въ коллегію со всѣхъ сторонъ начали стекаться молодые люди въ такомъ количествъ, что митрополить вынужденнымъ нашелся ограничить пріемъ коспитан. никовъ только туземными жителями: но видя, что годъ отъ году умножаются просьбы отъ желающихъ поступить въ училище, митрополить биль челомъ государю Петру Великому о томъ, какъ поступать ему въ такомъ случав. Очевидно, что въ этомъ челобить была скрыта та мысль: не пособитъ ли Государь коллегія воздвинуть новыя болье обширньйшія зданія, такъ какъ существовавшія оказались тёсными, и не могли вмёщать въ себя всёхъ, кто хотёлъ учиться. Въ отвётъ на это Петръ 1701 года пожаловаль грамату, въ которой подтверждалось тоже самое, что и въ предыдущей, чтобы то есть допускать въ училище »дътей россійскаго народа всякихъ чиновъ и изъ иныхъ странъ приходящихъ«, но опять таки подъ условіемъ исновѣданія пра-. вославной греко-россійской втры<sup>(391)</sup>. Больше ничего не было въ этой граматѣ.

Но въ чемъ не посчастливилось Ясинскому у Царя, то какъ нельзя лучше удалось ему у тогдашняго любимца царскаго гетмана Ивана Мазепы. Утвердивъ за о́ратствомъ всѣ его прежнія владѣнія, онъ въ томъ же 1693 году положилъ основаніе нынѣшней великой каменной Богоявленской церкви, вмѣсто прежней деревянной, и началъ постройку каменнаго одноэтажнаго зданія для классовъ, извѣстнаго нынѣ подъ именемъ стараго корпуса<sup>(392)</sup>. Такимъ образомъ коллегія увидѣла у себя аудиторіи, въ которыхъ безъ всякаго стѣсненія могло помѣститься до тысячи человѣкъ. Въ 1702 году ректоръ училища Гедеонъ Одорскій представилъ гетману жалованную грамату царя Алексѣя Михайловича на село Плисецкое. Такъ какъ село это, по смутнымъ об-

стоятельствамъ того времени, было обезлюдено, разорено и опустошено до того, что остались только однѣ грунты: то Одорскій просилъ у гетмана разрѣшенія заселить это мѣсто вольными людьми съ той стороны Днѣпра. »Внявъ, —писалъ въ слѣд-»ствіе этого Мазепа въ своемъ универсалѣ, —справедливой просьбѣ »всечестнаго отца ректора и имѣя особенное уваженіе и на-»чальническую покровительственную привязанность къ той свя-»той кіево братской обители, въ которой съ большимъ стара-»ніемъ преподаются свободныя науки для общей пользы и по-»требности Церкви Божіей и малороссійской отчизны«, гетманъ не только позволилъ поселить на показанномъ мѣстѣ достаточное число жителей и пользоваться всѣми статьями доходовъ, но силою своего универсала оградилъ навсегда безопасность и спокойствіе членовъ кіево-богоявленскаго братства и коллегіи въ управленіи населенными людьми<sup>(398)</sup>.

Чтобы еще болёе утвердить за училищемъ такой гетманскій даръ, митрополитъ Варлаамъ въ томъ же году отнесся объ этомъ къ государю Петру I, и 21 мая 1703 года коллегія получила царскую грамату, которою подтвержденъ универсалъ Мазепы на село Плисецкое, повелѣно вѣрнѣе размѣжевать какъ хуторскія земли съ ихъ угодьями, такъ и шестнадцать дворовыхъ мѣстъ на Кіево-Подолѣ, принадлежащихъ, по разнымъ записямъ, братству, и сверхъ того указано взыскать съ межигорскаго монастыря въ пользу училищнаго братскаго тысячу ефимковъ за незаконное провладѣніе и посягательство на нѣкоторыя имѣнія сего послѣдняго. Въ томъ же году (21 мая) государь Петръ I пожаловалъ училищу шесть дворовыхъ мѣстъ на Подолѣ; а гетманъ Мазепа 18 августа отдалъ дворъ мѣщанина Осипа Скородки, около Ильинской перкви<sup>(394)</sup>.

Пріобрѣла Академія Кіевская въ это время и еще одно приношеніе, памятное не столько по ценности, сколько по усердію и знаменитости приносителей<sup>(395)</sup>. Главнымъ виновникомъ

онаго былъ воспитанникъ сего же училища, јеромонахъ Антоній Стрешковскій, »учитель тогда реторики (1705 г.) въ цар-»ствующемъ великомъ градъ Москвъ«. По указу государскому, пишеть онъ въ послѣсловіи къ Евангелію, сооруженному питомцами коллегіи и донынѣ хранящемуся въ академической конгрегаціонной церкви, по благословенію же преосвященныхъ »архіереевъ, великихъ ревнителей православно-восточныя вѣры, »и присныхъ рачителей ученій свободныхъ Варлаама Ясинскаго, »милостію Божіею православнаго архіепископа митрополита кі-»евскаго, галицкаго, всея Малыя Россіи. Такожде преосвящен-»ного Стефана Яворскаго, милостію Божіею православнаго ар-»хіепископа, митрополита рязанскаго и муромскаго, въ то время »между пахріаршествомъ екзарха и блюстителя престола патрі-»арха московскаго. Отъ послушанія святаго жительствующу »мнѣ въ царствующемъ великомъ градѣ Москвѣ, во училищахъ, »въ лъто отъ Рождества Христова 1702 ноемврія въ 21 день, »бысть ко мнѣ соборное посланіе отъ собранія младенческого »кіево-могиліанскаго сицевое: да быхъ памятствовалъ о мёсть, »въ немже есмь со прочівми духовнѣ усыновленъ, и да быхъ »мній единъ отъ тогожде собранія здѣ на послушанія святомъ »пребывая, попеклся между доброхотными датели духовного и »мірского чина, о нѣкоемъ украшеніи въ вышереченный храмъ; »и той епистоліи прочтеннъй бывшей во услышаніе всъмъ, предъ »честными отцы учительми и братіею, по семъ начахъ воспо-»минати имъ клятвы и объты, ими же клялися, вписующе имена »своя въ собраніе Богородичино, яко всякъ объщася въ коемъ »либо чинѣ Божіею помощію пребудеть, оное святое мѣсто »блажити и всегда о немъ памятствовати. Абіе вси согласно »на благое дѣло соизволиша, и что коемуждо Господь Богъ на »сердце положи, доброхотив по времени даша, съ подписаниемъ »рукъ власныхъ на хартія«. Какая теплота искренняго чувства благодарности къ училищу, воспитавшему людей, бывшихъ уже на высокой чредѣ ісрархическаго служенія! Какъ отрадно встрѣчать въ длинномъ спискъ жертвователей такія имена, какъ Сте-

260

фанъ Яворскій, св. Димитрій Ростовскій, Сильвестръ Крайскій, Антоній Одиновичъ, Рафаилъ Краснопольскій, Иродіонъ Жураковскій, Өеофилактъ Лопатинскій и другихъ, числомъ до ста четырнадцати — все почти питомцевъ кіево-могилянской коллегін! Воспитанники стоили училища, но върно и училище стоило такихъ воспитанниковъ!

Благочестивый жертвователь, подвигнувшій другихъ къ такому приношенію, не удовольствовался еще этамъ. Въ томъ же 1705 году онъ на свое иждивение соорудилъ серебряную кадальницу для той же академической церкви. Какбы соревнуя другъ другу, являлись въ это время и иные доброхотные датели: 1701 года Пелапя Антонова в сынъ ея Антонь Антоновичь, префекть меньшаго собранія (minoris congregationis) внесли серебряную чашу для совершенія священнод виствій; въ томъ же году конгрегація получила малое Евангеліе съ обыхъ сторонъ обложенное сребропозлащенными досками съ надписью по краямъ: hoc sanctum Evangelium obtulit societati Marianae Academiae Kiioviensis rector emeritissimus, archimandrita Kiiovopeczariensis Lavræ sanctæ loasaphus Krokowski anno, quo Deus exerit lapsum hominem, 1701 Martii 25. Около того же времени кіевскій бургомистръ Тарновіоть подариль конгрегаціи большое Евангеліе, а 1706 года іеродіаконъ Геронтій Великопольскій завѣщалъ въ академическую церковь икону на кипарисѣ, съ изображеніемъ Владимірской Богоматери, оправленную въ серебряную ризу, »ради поминовенія души своей«. Такъ любезно было благочестивымъ воспитанникамь въ благочести воспитавшее ихъ училище!

Коллегія въ эту пору получила отъ вѣнценоснаго своего покровителя то, чего ожидала она такъ долго, и что, по благому распоряженію Промысла, не дано было ей принять отъ недостойной руки самозванца-гетмана Виговскаго. Въ 1701 году

митрополиты — кіевскій Варлаамъ Ясинскій и рязанскій Стефанъ Яворскій били челомъ Государю, что »кіевскій войть съмѣща нами чинить великую обиду« училищному начальству, съ нарушеніемъ Высочайшей граматы, присвоивая себѣ власть брать воспитанниковъ коллегін въ ратушу, не извѣщая о томъ ни ректора, ни префекта, и препровождаетъ ихъ для расправы къ царскому намѣстнику (генералу). Въ слѣдствіе такой жалобы, граматою Петра I (26 сентября 1701 года) повелѣно: кіевскимъ намъстникамъ и мъщанамъ впредь надъ восчитанниками училища никакой воли и власти не имъть, а кто изъ нихъ явится въ чемъ либо »кому виновенъ«: то искать управы у ректора и префекта школъ братскихъ; буде же они виновнымъ ученикамъ не дадутъ надлежащей расправы, то обиженные могутъ вступать съ жалобами на ректора и префекта къ митрополиту; если же и митрополиты не захотять дать надлежащаго удовлетворенія, въ такомъ уже случав виновные воспитанники подвергаются общему суду воеводъ кіевскихъ.

Но главное, что особенно было лестнымъ для коллегія въ этой граматѣ, — это названіе ея Академіей, равною по привиллегіямъ »инымъ окадеміямъ во всѣхъ государствахъ иноземческихъ«. Вмѣстѣ съ этимъ ученики въ царской граматѣ наименованы студентами, съ правомъ неподсудности никому, кромѣ ближайшаго своего начальства<sup>(896)</sup>. Съ этой поры началась новая эра существованія кіево могилянской коллегіи, и возведенная въ званіе Академіи, она годъ отъ году становилась достойнѣйшею своего высокаго имени.

А іезуиты, воздвигшіе на себя справедливую кару гонимаго и оскорбленнаго ими народа, въ это время увидѣли всѣ костелы свои въ рукахъ православныхъ, и школы уничтоженными. Всѣ гетманы, начиная отъ Богдана Хмѣльницкаго до Мазепы, постепенно отбирали захваченныя учениками Лойолы имѣнія, и мстили имъ огнемъ и кровью за оскорбленіе самаго

дорогаго сердцу человѣческому чувства. Въ управленіе митрополіею Варлаама Ясинскаго въ самомъ Кіевѣ не было уже ни одного католическаго костела, и послѣдній, остававшійся послѣ Хмѣльницкаго въ разореніи, монастырь доминиканскій Николаевскій обновленъ и переименованъ въ Петропавловскій, въ честь тезоименитства Петра I, а находящійся при ономъ иридѣлъ во имя Алексія человѣка Божія воздвигнутъ Ясинскимъ въ честь и память царя Алексія Михайловича<sup>(397)</sup>. Универсаломъ гетмана Мазепы предоставлено Ясинскому пользоваться всѣмъ тѣмъ, что было нѣкогда во владѣніи Доминикановъ, да кромѣ того позволено помѣстить тамъ »для повседневнаго набоженства церковнаго и законниковъ (иноковъ) болшъ десяти«<sup>(396)</sup>.

Въ это время древней столицѣ русскихъ князей готовилась неожиданная радость. Намъреніе шведскаго паладина Карла XII вторгнуться съ побъдоноснымъ войскомъ своимъ въ Украйну, подвигло могущественнаго повелителя ствера увидъть древнее достояніе своихъ предковъ, и Петръ I прибылъ въ Кіевъ 4 іюля 1706 года. Встръченный съ великимъ торжествомъ, Державный гость протхалъ прямо въ Софійскій соборъ, гдт срътало его все духовенство и Академія съ своими питомцами. Петръ Великій, осмотръвъ всъ ръдкости собора, посътилъ митрополита Варлаама и въ тотъ же день поклонился мощамъ св. Угодниковъ, почивающихъ въ Лавр1, въ ближнихъ и дальнихъ пещерахъ. На другой день Государь былъ снова въ Софійскомъ соборъ, гдъ былъ привътствованъ молодымъ ораторомъ, которому суждено было потомъ содѣлаться »Великаго Петра дѣлъ славныхъ проповѣд-»Ты, говорилъ Өеофанъ Проконовичъ, пресвѣтлый никомъ«. »Монархъ нашъ, и прежде пришествія твоего присутствовалъ »еси здѣ, и всегда обитаеши; обитаеши на судѣхъ правдою, »обитаещи въ церквахъ поминаніемъ твоимъ, обитаещи въ мо-»настырехъ твоими милостями, обитаещи во всемъ градъ дер-»жавою, обитаеши во всёхъ мысляхъ славою, во всёхъ сердцахъ »любовію«. Проницательный Монархъ замѣтилъ краснорѣчиваго

своего поздравителя, и первый шагъ къ возвышенію былъ уже сдёланъ Өеофаномъ.

Около полутора мѣсяца пробылъ Государь въ Кіевѣ, ожидая своего бранноноснаго противника: но получивъ извѣстіе, что безпокойный король двинулся въ Саксонію, Петръ распустилъ свои войска, собранныя въ Кіевѣ. Замѣтивъ же, что воздвигнутая Гордономъ кіевская крѣпость устроена на мѣстѣ неудобномъ и расположена ошибочно, онъ избралъ Печерскій монастырь, самъ размѣривъ землю, и 15 августа '706 года заложилъ собственными руками новую, доселѣ существующую крѣпость.

Такимъ образомъ Помазанникъ царства русскаго, какъ ангелъ Божій, однимъ присутствіемъ своимъ отдалилъ отъ древлепрестольнаго Кіева грозившую ему опасность, и снова пошли внутреннія дѣла его прежнимъ ходомъ.

Почтенное высокимъ званіемъ Академіи, кіево-богоявленское училище, не смотря на видимыя средства внѣшняго своего благосостоянія, бывъ лишено прямыхъ пособій въ капиталахъ, находило себя вынужденнымъ прибъгать къ сбору доброхотныхъ подаяній. Доходы съ вотчинъ и имѣній только съ виду могли казаться огромными: но въ самой вещи едва окупали самое содержание этихъ доходныхъ статей. Главное дёло въ томъ, что тогдашнія села и мѣстечки были не то, что теперешнія деревни; въ самомъ многолюднъйшемъ изъ нихъ, напримъръ Новоселкахъ съ четырьмя своими приселками, было не боле полутораста человъкъ жителей. И это былъ самый значительный фундушъ братства, а прочія имѣнія сравнительно съ нимъ почти ничего не значили: ибо будь это не такъ, Ясинский бы не жаловался на безпомощность училища, доведеннаго до крайности разореніемъ Новоселовъ. Кромѣ этого, въ имѣніяхъ, принадлежавшихъ Академіи, между оброчными людьми жили и козаки,

ноторые, какъ видно изъ встхъ царскихъ и гетманскихъ граматъ, данныхъ монастырю и коллегіи, оснобождены были, по давнымъ правамъ своимъ, отъ всякихъ податей и повлиностей, и составляя числениую долю народопаселенія, не приносили никакой пользы братству. Съ другой стороны, всъми вотчинами владвла коллегія не одна, а вмъстъ съ монастыремъ, и собираемые оброки прежде всего были употребляемы на содержание братів, на поддержку в поправку монастырскихъ церквей в зданій, и потомъ уже на содержаніе учащихъ и учащихся, а также на возстановление неоднократно разрушаемыхъ школьныхъ строеній; да в владъніе этими вотчинами никогда не бывало правильно в единовременно организованнымъ; чаще всего потеря . одной недвижимости замъняема была дачею другой, и по большой части разоренной, требовавшей устройства и собственныхъ попечений со стороны самаго училищнаго начальства. А чего стоило выхлопотать всякій разъ утвердительную грамату, особенно отъ королей польскихъ? Лътописи братства кіево-богоявленскаго умадчивають о тёхъ приношеніяхъ, съ какими неизбѣжно сопряжено было исходатайствование королевскихъ привиллегій; а посмотрите, что говорить льтопись равнаго кіевскому братства Львовскаго. Ни одна просьба, самая законная, не обходилась безъ того, чтобъ не истощить до крайности казну монастырскую: и королю деньги, и коронному канплеру деньги, и прокурору и секретарямъ, и всёмъ, кто имѣлъ хоть какое нибудь вліяніе на дъла братства. Такъ напримъръ, въ 1676 году, по случаю наступившей коронаціи, львовское братство рвшилось ходатайствовать о подтверждения прежнихъ привилегій, и вотъ во сколько обошлось ему это дело: королю дано 130 червонцевъ, коронному конюшему, секретарю и воеводъ Хелискому по 20 червонцевъ, а прочимъ панамъ 270 злотыхъ<sup>(890)</sup>. Безъ всякаго сомнѣнія, также приплачивалось въ свое время и кіевское братство, когда нужно было пріобр'втать новые подтвердительные документы на право владенія извёстными фундушами. Самые доходы съ вотчинъ были очень невелики. Изъ

-34

въдомости, представленной 1771 года кіево-братскимъ училищнымъ монастыремъ митрополнту Гаврінлу Кременецкому, видно, что въ 1769 году и двухъ последующихъ весь сборъ съ оброчныхъ статей простирался въ годъ только до осмисотъ пятидесяти девати деойници разнаго хлаба, да до трехъ тысячъ ста девяносто четырехъ рублей девяносто семи колвекъ деньгами. Замятить нужно, что такой оброкъ былъ получаемъ въ ту пору, когда братскій монастырь и Ададемія, кром'я прежнихъ семи вотчинъ, имъле за собою еще три новыхъ села, когда оброчныя статьи приносили уже больше доходу, какъ по числу народонаселения, такъ и по. развитію сельской промышленности, когда наконець самый сборь оброка производился съ большей безпрепятственностью и отчетностію: что же говорить о томъ времени, когда во владівнім. коллегіи было три или четыре опустошенныхъ и безлюдныхъ вотчины, и когда все это надобно было поправлять и населять свосодными людьми, съ предоставленіемъ имъ ноизбъжныхъ льготъ? Надобно взять во вниманіе и то, что въ школу поступали дъти большею частію бъднаго сословія, которыхъ нужно было и кормить и давать какое нибудь помъщение, а все это требовало не малыхъ издержекъ. Объ одеждъ и обуви всякій долженъ былъ самъ заботиться: ибо это предоставлялось только профессорамъ и учителямъ коллегіи, да и то потому, что они были постоянными членами братства, за то ужъ жалованья не было имъ ни копейки.

Все это заставило ректора Іоасафа Кроковскаго возобновить конгрегація, учрежденныя еще Петромъ Могилою, придавъ имъ особенную торжественность. За мъсяцъ до академическаго праздника Зачатія св. Анны, воспитанники объихъ конгрегацій, подъ начальствомъ конгрегаціоннаго настоятеля, избирали изъ среды себя двухъ префектовъ Majoris и Minoris Congregationis. Обрядъ этотъ, производимый съ нарочитою торжественностью, назывался элекціей. Подача голосовъ въ пользу того или другаго

электанта происходила посредствомъ бумажныхъ карточекъ, свернутыхъ въ трубочку, куда обыкновенно вписывались имена удостояваемыхъ этой чести. Балы эти, по перечетъ, были запираемы въ ящикъ и за початью конгрегаціоннаго настоятеля хранились до самаго праздника. Декабря 9, после божественной Литургін, все училищное начальство, члены братства и воспитанники объихъ конгрогацій собирались въ такъ называюмую конгротаціонную залу; приносимъ былъ балотированный ящикъ, и ректоръ громогласно объявляль кандидатовь въ префекты, а однив или нъсколько изъ членовъ братства отмъчалъ число голосовъ, поданныхъ въ пользу того вля другаго воспетанника. По сличения голосовъ, на кого надало большинство, тотъ и объявляемъ былъ прочектомъ; это называлось промульнацией (promulgatio). Каждому изъ избранныхъ тутъ же придавалось по два ассистента и по одному секретарю. Префектъ получалъ чистую прошнурованную книгу, за подписью ректора и конгрегаціоннаго настоятеля, которая вазывалась альбомомь (album). Въ эту книгу префектъ, съ вѣдома своихъ ассистентовъ и секретаря, долженъ былъ вносить всякія пожертвованія, для сбора которыхъ онъ отправлялся ежедневно къ жителямъ Кіева. Случалось, что съ этимъ альбомомъ конгрегаціонный настоятель отправлялъ префекта съ его подчиненными и въ окружныя селенія, предоставляя себѣ самому право ходить съ тою же книгою къ знатнѣйшимъ лицамъ въ городъ. Кромъ этого, при конгрегаціонной церкви всегда находилась сборная кружка на содержание бъднвитихъ учениковъ, и два раза въ годъ – въ праздникъ Зачатія св. Анны и въ день Благовещенія предлагаемъ былъ тотъ альбомъ гостямъ въ бурсацкой столовой, гдъ обыкновенно братство давало парадный объдъ, на который приглашались значительныя особы Кіева.

Но на конгрегаціонные сборы имѣли право только тѣ изъ воспитанниковъ•училища, которые жили собственно въ бурсѣ, находввшейся тогда въ самомъ братскомъ монастырѣ. Прочіе же, которыкъ бывало гораздо болынее количество, должны были промышлять сами о себѣ. Нѣкоторые изъ нихъ получали пріютъ въ школахъ, существовавшихъ при церквахъ приходскихъ. Исправляя обязавности причетниковъ, они получали за это отоиленіе и денежную награду, въ высшей степени скудную<sup>(401)</sup>. Въ праздники имъ также отпускалось изъ церковной карнавки двѣ или три копейки: но это ужъ была великая сумма въ сравненіи съ тою, какую получали они за отправленіе причетнической делжности. Жалованье это значительно возвышалось отъ приводовъ, какъ скоро ученики и студенты составляли изъ себя пѣвческіе партесные хоры. Такими пѣвцами дорожили достаточнѣйшія язъ церквей, и старались содержать ихъ какъ можно лучше, мбо иначе они уходили изъ негостепріимнаго прихода въ другой.

Но и школы эти не могли вмъстить въ себъ всъхъ воспитанниковъ кіевскаго училища. Безпріютные обыкновенно испрашивали себѣ у академическаго начальства паспорты<sup>(402)</sup> на опредъленный срокъ, и безъ копейки за душой, цълыми толпами расходились по разнымъ городамъ и селамъ кіевской, черниговской и полтавской губерній, для сбора подаявій. Къ сроку они возвращались въ училище и истративъ собранное, снова пускались въ путь за христіанской милостыней. Случалось впрочемъ, что изо ста воспитанниковъ Академія не досчитывалась иногда пѣлой трети. Записавшись въ студенты по собственному произволу, принадлежа къ разнымъ званіямъ и со . стояніямъ, многіе изъ нихъ, увлекаемые обстоятельствами, уже це возвращались въ училище, и начальство, переждавъ назначенный въ билеть срокъ отпуска, исключало ихъ изъ списковъ. Другіе, испытавъ бъдность и нужду школьной жизни, упадали духомъ и принимались за занятія, обѣшавшія имъ болѣе близкую и осязательную пользу. Такія путешествія обыкновенно быля предпринимаемы въ лётнее время отъ 10 мая до 1 сентября. Вирочемъ училищное начальство не оставляло безь вся.

каго внаманія и покровительства тёхь бёдныхъ учениковъ, которыхъ не въ состояніи было принять на бурсацкое содержаніе. Многимъ изъ нихъ оно отпускало пищу, а въ послёдствіи времени, когда доходы Академін увеличились царскимъ окладомъ, бёднёйшіе изъ учениковъ стали получать помёсячно и небольшое денежное вспомоществованіе, не смотря на мёсто жительства ихъ.

Воспитанники высшихъ классовъ, предпочтительно предъ прочими носившіе названіе студентовъ, имѣли и сще одинъ источникъ къ содержанію. По рекомендація ректора или префекта, они поступали иногда въ домы зажиточнѣйшихъ изъ обывателей Кіева въ качествѣ инспекторовъ или репетиторовъ для обученія дѣтей. Это называлось тогда имѣть кондицію. Такіе счастливцы бывали уже аристократами между своими товарищами, и держали себя далеко отъ тѣхъ сценъ, которыя сопряжены бывали съ жалкими ролями странствующихъ миркачей и комедіантовъ.

Миркачами назывались бёдные ученики, которые всякій день въ обёденное время ходили по кіевскимъ улицамъ и предъ каждымъ домомъ у окна или у воротъ иёли священные стихи, испрашивая себё у жытелей христіанской милостыни. Самою обыкновенною ихъ пѣснію была слёдующая: Миръ Христовъ да водворяется во домљят вашихъ. За молитувъ святыять отець нашихъ, Господи Іисусе сыне Божій помилуй насъ аминъ. Боже, дай вашеци день добрый<sup>(408)</sup>. Отъ перваго слова этой пѣсни и самое пѣніе называлось миркованьемъ а пѣвцы миркачами. Къ этому жалкому средству не стыдились иногда прибѣгать и студенты, уже находившіеся въ высшихъ классахъ Академіи. Собираясь вечеромъ на площадь, они распѣвали предъ толною торгашей, остававшихся на ночлегъ близъ своихъ лавокъ, партесные канты въ честь святыхъ или иконъ чудотворныхъ и по большой части во славу Богоматери<sup>(404)</sup>. Эти пѣвцы назывались

уже не миркачами а спљеаками. Музыка и самое либретто. всегда бывали сочинениемъ самихъ студентовъ, -- и вотъ гдъ Вародышь той музыкальности, которою прославилась потомъ наша съверная Италія, давшая Россія Бортнянскаго, Березовскаго, Веделева и другихъ! Гимны и канты эти раздавались по селамъ особенно въ лѣтнее время, когда достаточнѣйше антомцы отправлялись подъ домашніе кровы своиль родителей или родственниковъ, а бездомные и безпріютные сироты составляля изъ себя многочисленныя странствующія труппы, имѣвшія въ виду одно только: какъ нибудь пропитаться до начала ученія. Невольно приходить при этомъ на мысль мастерское описание такого миркованыя, составленное Гоголемъ: »какъ тольно »ученики завидывали въ сторонъ хуторъ, тотчасъ сворачивали »съ большой дороги и приблизившись къхать, выстроенной по .»опрятнѣе другихъ, становились передъ окнами въ рядъ и ва-.»чинала пъть кантъ. Хозяинъ хаты, какой набудь старый во-»закъ-поселянинъ, долго ихъ слушалъ, подпершись объими ру-»ками, потомъ рыдалъ прегорько и говорилъ, обращаясь къ »своей жень: жинко! то, что поютъ школяры, должно быть »очень разумное; вынеси имъ сала и чего нибудь такого, что И цълая мизка варениковъ валилась въ мъщокъ; »у насъ ость. »порядочный кусъ сала, нъсколько паляницъ, а иногда и свя-«»занная курица помъщалась витств. Подкръпивщись такимъ «»запасомъ, граматики, риторы, философы и богословы опять .»продолжали путь. Чёмъ далёе однакожъ шли оня, тёмъ бо-"»лѣе уменьшалась толпа ихъ. Всѣ почти разбродились по до-"»мамъ и оставались тѣ, которые имѣли родительскія гнѣзда »далѣе. другихъ«<sup>(405)</sup>.

Не безъ того, конечно, чтобъ это пѣніе не сопровождалось и инструментальной музыкой. Хотя преподаваніе ся въ школѣ и не было для всѣхъ обязательнымъ: но нѣтъ сомнѣнія, что охотниковъ до этого предмета было не мало, разъ потому, что Малороссы, по природѣ своей, народъ музыкальный, а другое,

что игра на инструменть какомъ либо могла быть однимъ назы дъйствительнайшиха средства пріобрасть расположенность, а иногда и пріютъ у какого нибудь пана или зажиточнивищаго козака. Въ краткомъ уставъ православнаго луцкаго училища, основанваго, какъ мы уже видъли, по образцу кіевской школы; запрещается между прочимъ ученикамъ имъть при себъ при слушани уроковъ какіе либо инструменты: (406) --- знакъ, что страсть къ музыкальнымъ занятіямъ въ тогдашнихъ воспитанникахъ проствралась даже до нарушения некоторымъ образомъ училищинаго порядка. Что касается до страсти къ музыкальнымъ комнозиціямъ: то она видна даже въ такихъ воспитанникахъ кіевской коллегія, послёдующія занятія которыхъ отличались особенной положительностью и серьезнымъ характеромъ. Самъ св. Диматрій Ростовскій положнять на музыку нісколько священныхъ гимновъ, которые и доселъ остаются извъстны благочестивымъ старожиламъ. Его канты: Взирай се прилежаниемъ; О юре миъ гртышнику сущу; Пробудись оты сна; Інсусе мой прелюбезный, и многіе другіе дышать чистою мелодіей души святой и праведной. И конечно, съ подобными-то гимнами бъдные школьныки обходным села, испрашивая себь дневнаго пропитанія, в не мудрено послѣ этого, что козакъ »рыдалъ прегорько«, слушая такую трогательную пъснь.

Въ свѣтлые дни праздниковъ Рождества и Воскресенія Христова ученики ходили по домамъ съ поздравительными стихами, а искуснѣйшіе изь нихъ устроивали такъ называемые *вертепы*, нѣчто въ родѣ райка, въ которомъ посредствомъ скрытыхъ веревочекъ приводимы были въ движеніе вырѣзныя изъ толстаго картона куклы. Фокусникъ, сидя за своей машиной, импровизировалъ, согласно дѣйствію или явленію той или другой марьонетки. Впрочемъ вертепы скоро перешли къ цеховымъ и ремесленникамъ, а ученики вмѣсто того стали представлять разныя діалоги и цѣлыя драмы<sup>(407)</sup>.

Грустная картина! Но вто не преклонится предъ этими

Digitized by Google

горемыками школьниками, унижающимися до нищебродства изъ одной лишь жажды въ познаніямъ? Какой благоразумный и добрый отецъ не укажетъ нынѣ сыну своему, окруженному гувернерами и всякимъ комфортомъ, на поразительный примѣръ любви въ просвѣщенію, такъ выпукло и ярко рисующійся въ этихъ питомпахъ древней Академіи, скрывавшихъ подъ нищеискимъ рубищемъ высокія стремленія свѣтлаго духа?.. Посмѣется надъ всѣмъ этимъ лишь тоть, кто въ состояніи разразиться громкимъ хохотомъ при зрѣлищѣ страданій человѣка или надъ калечествомъ своего ближняго!....

Но драматическія представленія, даваемыя странствующими трупнами бъдныхъ учениковъ, были только подобіемъ того, что дълалось тогда въ самой Академія. Ближайшее соприкосновеніе православныхъ жителей юго-запада съ католиками было причиною того, что мистеріи ихъ, издавна тамъ существовавшія, перешли и въ кіевскія школы<sup>(408)</sup>. Еще при Петръ Могилъ воспитанники коллегіи сочиняли и разыгрывали нёкотораго рода драмы, представляя въ лицахъ библейскія произшествія и направляя ходъ такихъ представлений къ нравственнымъ цвлямъ. Каждый учитель півтики обязывался ежегодно приготовить комедію или трагедію для лётнихъ рекреацій или гуляній. Въ смутную эпоху бъдственнаго состоянія училища это обыкновеніе прекратилось: но память объ немъ оставалась, по крайней мърв, какъ практическое упражнение учениковъ піитики и реторики. Св. Димитрій еще въ бытность свою въ Малороссіи написалъ четыре драмы<sup>(409)</sup>, которыя заставлялъ играть при себь и тогда, когда уже былъ святителемъ Ростовскимъ. Одна изъ нихъ: Есоирь и Агасферь представлена была даже однажды въ Великій пость при императрицъ Елисаветъ Петровнъ на придворномъ театръ. Всъ эти представления, съ небольшими исключениями, походили на нынъшнія живыя картины, или лучше на пантоминные спектакли. Вирочень, гдв по ходу піэсы действіе было не такъ понятно,

слова обыкновенно были заимствуемы изъ священнаго писания, сообразно характеру того или другаго дъйствующаго лица.

Въ настоящую пору драматическія сочиненія начали получать уже болёе разнообразія и движенія. Авторы стили уже скрываться за выводимыя ими на спену дъйствующія лица, предоставляя имъ говорить отъ себя и завязывая интересъ драмы на извъстномъ лицъ, управляющемъ всемъ ходомъ піесы. Одно изъ такихъ представленій дано было 3 іюля 1705 года кіевскими студентами. Это была тразедо-комедія, подъ названіемъ: Владиміръ, всъхъ славяно-россійскихъ странъ князь и повелитель. Авторомъ оной былъ Өеофанъ Прокоповичъ II, состоявшій тогда еще учителемъ піитики въ Кіевской Академіи<sup>(410)</sup>.

Выёсто театральнаго зданія для представленій служила студентамъ академическая зала, или чаще всего какая нибудь роща или удобное удоліе. Обыкновенно это дёлалось во время *рекреацій*. бывавшихъ три раза въ году въ лётнее врейя. Въ старину для этого отправлялись на Щекавицу и располагались между оврагами при урочищё, называемомъ Глубочица. Тамъ ученики занимались невинными играми, подъ надзоромъ своихъ сеніоровъ, а студенты составляли оркестръ, давали спектакль и пёли разные банты.

Собственно академическихъ праздниковъ, какъ уже сказано, было два: Зачатіе св. Анны и Благовъщеніе Пресв. Богородицы. Въ первый изъ нихъ служба была совершаема въ церкви, построенной вскоръ по смерти Анны Гулевичевой, а во второй на Благовъщеніе въ храмовой Великой церкви. Въ эти дни ученики и студенты старались быть какъ можно наряднѣе, и во время богослуженія стояли въ нарочитомъ порядкѣ со свѣчами въ рукахъ, участвуя въ большомъ *херувимскомъ* выходѣ<sup>(414)</sup>. Въ такомъ же парадѣ присутствовали воспитанники Академіи и при совершеніи ежегодной панихидът, бывавшей объткновенно вече-

35

ромъ 31 декабря, въ память митрополита Петра Могилы<sup>(413)</sup>. Панихида отпѣваема была не хоромъ только, а всѣми учениками вмѣстѣ, и по окончаніи оной, одинъ изъ старшихъ учителей произносилъ обыкновенно панегирикъ незабвенному благодѣтелю Академіи.

Въ Вербную субботу всё воспитанники вмёстё съ училищнымъ начальствомъ собирались передъ вечернею въ ограду Со фійскаго собора<sup>(413)</sup>. Начальствующіе съ почетнёйшими изъ студентовъ входили къ митрополиту и пропёвъ стихъ: Анесь благодать Святаго Духа насъ собра, говорили рёчи архипастырю, и потомъ получивъ отъ него благословеніе, проходили всёмъ собраніемъ сквозь Софійскій соборъ, и съ полной церемоніей ровными рядами отправлялись въ братскій монастырь съ пёніемъ вышеозначеннаго стиха. Въ Великой церкви отправляема была вечерня, а одинъ изъ наставниковъ произносилъ проповёдь.

При отправленіи такъ называемыхъ пассий, въ первыя четыре пятницы Великаго поста<sup>(414)</sup>, всъ студенты и ученики обязапы бывали присутствовать въ церкви, и съ начала до конца обряда стояли съ зазженными свъчами, которыя были погашаемы тогда уже, когда кто либо изъ профессоровъ выходилъ на каоедру съ приличнымъ обстоятельству словомъ назиданія.

Погребеніе усопшихъ учителей и студентовъ совершалось также съ нарочитой церемоніей. По благовъсту братскаго колокола, префектъ, учители и ученики собирались къ тому мѣсту, гдѣ почивалъ усопшій; по совершеніи заунокойной литіи воспитанники выстраивались по классамъ по два въ рядъ, и въ такомъ порядкѣ шли до самаго кладбища. На флангѣ каждаго класса находился особый знаменоносецъ, въ рукахъ котораго былъ значекъ на древкѣ, съ изображеніемъ Спасителя и Божіей Матери въ звѣздахъ: При самомъ погребеніи произносимы были рѣчи и стихи на µазныхъ языкахъ.

Вотъ каково было внѣшнее состояніе училища, почтеннаго отъ Державнаго Покровителя высокимъ названіемъ Академіи! Печальнымъ оно представляется по отношенію къ быту житейскому: но сквозь бѣдность просвѣчивается отрадная мысль о томъ, что питомцы ея были твердыми въ любви къ просвѣщенію и сохранили завѣтъ своихъ благодѣтелей »въ цвѣченю побожнаго живота« и въ усвоеніи »наукъ належныхъ«.

Пойдемъ теперь въ богословскій классъ и послушаемъ знаменитаго въ свое время ректора и профессора Академіи Іоасафа Кроковскаго. Мы нереносимся за полтораста лѣтъ слишкомъ. Календарь показываетъ 18 октября 1693 года<sup>(415)</sup>.

Аудиторія полна народу, съ нетерпѣніемъ ожидающаго любимаго своего профессора. Неясный шумъ толпы внезапно стихаетъ: вошелъ Кроковскій. Осѣнивъ многодумное чело свое крестнымъ знаменіемъ и выслушавъ молитву, прочитанную однимъ изъ воспитанниковъ, онъ всходитъ на каеедру, и рѣчь разумная полилась рѣкою изъ устъ его.

»Domini! говорить онь: хотя общепринятая метода есть »та, чтобы начинать богословіе оть перваго Начала всёхь ве-»щей, оть самаго Тріединаго Бога: но путь этоть трудень. Мы »пойдемь сь вами другимь, простёйшимь, и въ первый годъ »нашего четырехлётняго курса разсмотримь 1) воплощеніе Бога-»Слова, и 2) таннства, Имъ установленныя«.

Вслёдъ за этимъ опредѣливъ значеніе слова Theologia, предметъ этой науки, ея достоинство, раздѣленіе на теоретическую и практическую, краснорёчивый профессоръ обращается съ слёдующею молитвою къ Богу: »Вѣримъ, Треблагій, что четыре »таинственныхъ животныхъ, образовавшихъ собою четвероколь-»ную колесницу, показанную намъ священными книгами<sup>(416)</sup>, при-»носятъ Тебѣ торжественное хваленіе; се нынѣ и мы созидаемъ

»нетверокольную колесницу — четыреялётнія ваши занятія бо-»гословіемъ къ сохраненію, умноженію и преспёлнію славы »Твоея, Теба же самому споспённествующу«.

И передъ нами рёшаются вопросы, составляющіе сущность догмата о воплощеніи Бога-Слова. Постижимость этого таинства, дёйствительность воплощенія и сообразность его съ началами разума составляютъ первую главу системы ученаго богослова. За тёмъ онъ излагаетъ необходимость воплощенія, сообразность его съ волею божественною, избравшею вочеловёченіе Сына Божія средствомъ къ удовлетворенію за грёхи всего міра, дёйствительность этого удовлетворенія, принятаго на себя Іисусомъ Христомъ, побудительныя причины, предопредѣлившія вопло щеніе Его. Необыкновенная глубина богословскихъ изслѣдованій невольно изумляетъ самыхъ привычныхъ слушателей, и утружденное вниманіе отдыхаетт потомъ на ученіи наставника о срятости, непричастности грѣху и вѣчной свободѣ Искупителя міра.

»Довольно уже разсуждали мы, продолжаетъ профессоръ. »о воплощении Сына Божія въ богословіи созерцательномъ; въ »дополценіе къ прежнему предлагаемъ еще слѣдующія чтенія, »составляющія часть состязательну:», которая такъ важна и не-»обходима въ наши времена для обличенія новѣйщихъ ерети-»ковъ. Ц такъ прежде всего разсмотримъ: въ чемъ состоятъ »и состояли главнѣйшія заблужденія еретиковъ касательно та-»инства воплощенія«.

Разрѣшивъ этотъ вопросъ, профессоръ приступаетъ къ разсмотрѣнію другихъ, изъ которыхъ каждый способенъ возбудить внаманіе самаго разсѣяннаго слушателя. Вездѣ ли присутствуетъ Іисусъ Христосъ человѣчествомъ своимъ? Таковъ ли Онъ посредникъ между Богомъ и человѣкомъ, что другихъ посредниковъ уже не нужно, и что поэтому не должно уже призывать

святынъ? Въ такой ли мёрё удовлетворено Искупителень правосудіе Божіе, что съ нашей стороны уже не требуется викакихъ заслугъ? Что такое наши добрыя дёла? Вопль Спасителя на крестё былъ ли воплемъ отчаянія и ослаблевія духа? За всёхъ ли Христосъ умеръ, или за однихъ лишь избранныхъ? Воистинну ли Христосъ сходилъ въ преисподняя? Страданія и смерть Спасителя міра были ли для Него Самаго какою либо заслугою? Какъ мы должны представлять себё Господа Христа и святыхъ Его?

Всякій можеть видёть, какихъ еретиковъ заблужденія подвергаюмы были знаменитымъ профессоромъ поотразимому анализу, ѝ всякій послѣ этого убѣдится, что было чего послушать воспитанникамъ, стремившимся отовсюду въ древнюю Академію. Полные восторженной благодарности выходили они изъ т.сной аудиторіи, и на тетрадяхъ своихъ надписывали окончаніе перваго академическаго семестра: 10 февраля 1694 года въ четыре часа по полудни.

»Въ предшествовавшемъ трактатѣ мы разсуждали, говоритъ профессоръ, при открытіи втораго семестра, о Словѣ воплощенномъ, какъ о »Сынѣ человѣческомъ, по описанію Іоанна Бо »гослова, опоясанномъ поясомъ златымъ и имѣющемъ главу и »власы бѣлые, какъ бѣлая волна и какъ снѣгъ, а очи, какъ »пламень огненный, разсматривали, то есть, Его святость, сво-»боду и другія совершенства. Теперь обратимъ взоры наши на »сего же Сына человѣческаго, какъ на ходяшаго среди седми »свѣтильниковъ златыхъ и держащаго седмь звѣздъ въ десницѣ »своей, какъ на Учредителя седьми таинствъ во св. Церкви. »Трактатъ этотъ очень важ::нъ и необходимъ, и мы, по приня-»тому обыкновенію, раздѣлимъ его на двѣ части, изъ которыхъ »въ одной будемъ говорить о таинствахъ вообще, а въ другой »о таинствахъ въ частности«.

Пать мѣсяцевъ длится этотъ второй семестри, и въ про-

долженіе его мы выслушали все, что только можно знать по вонросу, близко касающемуся жизни православнаго христіанина. 30 йоня 1694 года ек осьмомъ часу утра была послѣдняя лекція нашего профессора. Наступило вакаціальное время, и наставникъ и воспитанники отдыхаютъ.

Сентлбря 10 мы уже снова въ аудиторіи, жаждая слышать что нибудь новое отъ мудраго профессора. И вотъ онъ ставитъ насъ предъ лицемъ папистовъ, лютеранъ и кальвинистовъ, обод-, ряя Вышнимъ покровительствомъ, возбуждаетъ ревность нашу указаніемъ пользъ Церкви православной, и учитъ, какъ побъждать ея противниковъ. Слушайте же, какъ онъ держитъ отвътъ на вопросъ о томъ: на какомъ хлъбъ совершилъ Івсусъ Христосъ таинство Евхаристія; подивитесь, какъ неотразимо поражають онъ дерзающихъ преподавать мірянамъ таинство причащенія подъ однимъ только видомъ, какъ непобълимо доказываетъ дъйствительное присутстве Тъла и Крови Христовой подъ тавиственными видами хлъба и вина, какъ объясняетъ святвишее таинство Евхаристія, какъ убъдительно говорить о силь и дъйстви крешения и причашения на несмысленныхъ младенцевъ. Съ напряженнымъ вниманіемъ вы ждете продолженія этихъ чудныхъ уроковъ: но довольно, — вы и такъ прослушали знаменитаго профессора более месяца, ибо теперь уже 16 октября. Завтра начнутся уроки другой половины этого семестра.

»Хотя мы уже и разсуждали, начинаетъ профессоръ, о по-»каяніи, тогда какъ разсматривали всъ прочія таинства: но по-»елику предметъ покаянія — наши грѣхи, весьма обширенъ и »многосложенъ, то мы снова побесѣдуемъ о покаяніи, во пер-»выхъ, какъ о добродѣтели, и во вторыхъ, какъ о таинствѣ«.

И дъйствительно, нельзя общирнъе читать перваго отдъленія этой части, какъ это дъластъ красноръчивый профессоръ. Въ системъ его только пять диспутацій: но что за многообъ-

емлемость взгляда, что за начитанность и какое глубокомысліе! Только къ 15 февраля 1695 года окончено было это отдѣленіе, тогда какъ слѣдующее за нимъ прочитано всего въ восемь дней.

Z

T

.

По естественному ходу, послё трактата о показнін, какъ очистительномъ средстве отъ греховъ, нужно ждать, что профессоръ будетъ говорить о самомъ гръхъ во всъхъ его видоизмѣненіяхъ. Такъ оно и сталось. Къ 22 мая слушатели его уже имѣли полный курсъ нравственнаго богословія: но по намвренію профессора, трактать этоть еще не быль закончень. »Какъ тънь за солндемъ, говоритъ онъ, такъ и я следую тому »общепринятому въ школахъ обычаю, по которому окончатель-»ное ръшение дъла требуетъ разсмотръния всъхъ возражений на »извъстную матерію«, и въ слъдствіе этого занимается изслъдованіемъ вопросовъ: точно ли первородный грѣхъ состоялъ въ вожделёнія плоти? Различны ли, по природё своей, грихъ простительный и грвхъ смертный? Что такое чистилище у католиковъ и мытарства у православныхъ? Разрѣшивъ эти вопросы. профессоръ дѣлаетъ слѣдующій переходъ: »до сихъ поръ иы »говорили о томъ, что отдаляетъ насъ отъ Бога-о грвхахъ »нашихъ; тецерь будемъ разсуждать о благодати, приближаю-»щей насъ къ вѣчному Началу«. И вотъ трактатъ за трактатомъ идутъ у него изслъдованія о свойствъ благодати, о совмъстимости ея съ природою человъка, о значение благодати предваряющей, действующей, содействующей, оправдывающей или освящающей, о необходимости благодати и нашихъ собственныхъ заслугахъ предъ Богомъ.

28 іюня 1696 года кончился третій семестръ этого курса.

Наступилъ послёдній. Черезъ годъ воспитанники Академіи станутъ лицомъ къ лицу съ антагонистами вёры православной. Мудрый наставникъ задержалъ важнёйшій пунктъ, который придется имъ отстаивать въ неуставающей борьбё съ кліентами

панскаго престола. Но настаеть 7 сентября 1696 года, и профессоръ открываетъ лекци свои трактатомъ о Церкви. Ввимание слушателей дошло до высшей стенени, ибо предметь близокъ сердцу каждаго изъ нихъ, и вотъ передъ нами раскрывается православное учение о Церкви и ся членахъ, о признакахъ Церкви истичной, и накомецъ о главъ Церкви. Профессоръ не щадатъ здъсь на богословскияъ, на историческихъ, на юридическихъ изслъдований. Разсматривание первыхъ вопросовъ, давно уже ришенныхъ въ уми и сердци каждаго изъ его слушателей, было какбы приготовлениемъ къ последнему, где выходить на сцену патріархъ Рима, забывшій, что царство Хрис тово вльсть оть мира сего. Разгоряченные и взволнованные вдояновенною ричью своего наставника, воспитанники готовы хоть сейчась выдти на состязание съ поборниками папы: но мудрый профессоръ охлаждаетъ ихъ излишнюю и несвоевременную ревность, толкуя вслёдъ за тёмъ о четырехъ основныхъ добродътеляхъ истиннаго христіанина — справедливости, благоразумів, умъренности и терпиніи. Онъ не пользуется значзіазмомъ, возбужденнымъ въ молодыхъ умахъ его ръчью пракою, не ведеть своихъ питомцевъ, какъ это делали језучты, фанатической толпою на сокрушение противнаго учения, а твердо убъжденный, что дело это въ руца Божіей, облекаетъ только своихъ учениковъ во вся оружія Божія, да возмогуть противитися въ день лють и вся содпявше стати.

Остается заключить дёло богословствованія преподаваніемъ ученія о Богѣ, Единомъ въ Троицѣ и Троичнымъ въ единствѣ. »Этимъ трактатомъ, говоритъ профессоръ, по обычаю, приня-»тому въ школахъ, слёдовало бы начать богословіе, такъ какъ »Богъ Тріединый есть начало всего: но поелику Онъ же есть »и конецъ всего, то весьма прилично будетъ и привести къ »сему концу всѣ наши богословскія изслѣдованія въ продолже-»ніи цѣлаго четырехлѣтія«. Профессоръ послѣ такого встулленія, цогружается въ глубику философско богословскихъ изслѣ-

дованій и разсуждаеть о существь и бытіи Божіемъ, о недълимости и несложности Существа высочайшаго, и Его невидимости, всеньденіи, всесовершенной свободь, о провидыни и наконець о трієхъ Упостасехъ во единомъ Божествь.

Понатны православному христіанину всё эти вёрованія, ибо онѣ срослись съ его жизнію отъ самой купели крещенія, вошли въ духъ и душу его въ пору младенческаго лепета молитвы Господней и Символа вёры: но темны и необъяснимы онѣ для помраченныхъ духовныхъ очей язычника и атеиста, составляютъ слово пререкаемое для ходящихъ невёрнымъ путемъ, созданнымъ отъ ума человёческаго, вземлющагося на разумъ Божій. Все это видитъ и знаетъ опытный наставникъ, и потому для антагонистовъ вёры истинной предлагаетъ и разсматриваетъ вопросъ: можетъ ли троичность Божества быть постигнута и объяснена при свёточѣ ума человѣческаго? Рѣшая это отрицательно, онъ приводитъ свидѣтельства Ветхаго и Новаго завѣта о святѣйшемъ таинствѣ Троицы, о Лицѣ Сына Божія о божествѣ Его и наконецъ о Лицѣ Духа Святаго.

Такимъ образомъ 27 *іюня* 1697 года окончился и послёдній академическій семестръ: но ревнитель православія еще предлагаетъ своимъ слушателямъ нёсколько уроковъ, необходимыхъ для успёха въ возможныхъ состязаніяхъ съ ближайшими врагамя православія. Онъ разбираетъ догматъ о Св. Духё, и утверждая, согласно ученію Церкви православной, исхожденіе Его отъ единаго Отпа, доказываетъ это свидётельствами свящ. Писанія, положеніями и авторитетомъ отцевъ Церкви, доводами умственными, опровергая вмёстё съ тёмъ всё возраженія противниковъ, заимствующихъ оныя изъ тёхъ же источниковъ.

Finis et Dei gloria! пишетъ христіанинъ — профессоръ на послёдней страницѣ своей высокой системы, и означаетъ, для памяти, что при помощи Божіей, онъ окончилъ уроки 13 *йоля* 1697 года<sup>(417)</sup>.

36

Мы привыкли называть старние образование схоластическимъ, призвыкли соглашаться, что »тогдамний родъ учения »стращно расходился съ образомъ жизни, что эти схоластиче. »скія, граматическія, реторическія и логическія тонкости рв-»пительно не прикасались ко времени, никогда не примѣнялись »и не повторялись въ жизни, что учившіеся имъ ни къ чему »не могли привязать своихъ познаній, хотя бы даже менье схо-»ластическихъ«<sup>(416)</sup>. Многіе писатели, какъ скоро дойдетъ дѣло до образованія, получаемаго нѣкогда въ древней Кіевской Академіи, безъ дальнъйшаго размышленія клеймять его неприложимымъ къ жизни, потому что »тамъ считалось первою необ-»ходимостью только знаніе латинскаго языка, что философіею »завѣдывала схоластика, богословіемъ діалектическая полемика; »не нужному Академія учила много, а нужному мало«<sup>(419)</sup>, что коллегія потому и не принесла плодовъ столько, сколько можно было ожидать отъ нея<sup>(420)</sup>. Пора наконецъ подумать, что такое схоластическое учение юго-западной Россий, на которое такъ постоянно и усердно нападають? Вглядитесь пристальный въ ФИЛОСОФСКИЕ КОНСПЕКТЫ, КОТОРЫЕ БОЛЬШЕ ВСЕГО ДОЛЖНЫ ВЫРАЖАТЬ схоластическое направление, - въ самомъ ли дълъ въ вихъ нътъ ничего такого, о чемъ любомудрствуетъ современная наука? Оставляемъ діалектику, тоже впрочемъ необходимую по тогданнему времени, и возьмемъ прямо логику. Всъ дъйствія и отправленія ума челов'вческаго подведены подъ законы, которые едва ли могутъ когда либо измѣняться; указаны предразсудки, преиятствующіе видѣть истину, уложены и приведены въ порядокъ формы мышленія, преподаны правила, какъ управляться потомъ съ запасомъ будущихъ свъдений, чтобъ они выходили изъ головы стройными, послёдовательными, непротиворёчащими себѣ и умными, какъ Минерва изъ головы Юпитера. Спранивается: чего же туть не достаеть противь выныникъ логикъ?

Взглянемъ тецерь на такъ называемую физику, какъ часть философіи: всв предметы, входящіе въ область ума философствующаго, начиная отъ Источника всего видимаго и невидимаго

до носледнихъ явленій естества, совмещены и разобраны стройно, ясно и послѣдовательно<sup>(421)</sup>. Конечно, ближайшее ученіе натуры много открыло такого, что было невъдомо нашимъ предкамъ и привело къ необходимости вымышлять особыя части философствованія: но можно ли осуждать за это нашихъ древнихъ ученыхъ? Они не были знакомы съ явленіями магнетизма и сомнамбулизма, не знали силы паровъ и электричества: слъдуетъ ли изъ этого, что они были круглые невъжды? Упрекъ, дълаемый имъ за преподавание наукъ, будто бы неприложимыхъ къ жизни, зависитъ отъ того, что мы не отдѣляемъ наукъ, такъ называемыхъ свободныхъ, отъ наукъ, чисто положительныхъ и механическихъ: но истмъ управляетъ духъ времени. Самое развитіе разсудка, »до излишества строгое и разборчивое«, тоже, но видимому, поставляемое Академіи въ упрекъ(422), было необходимымъ и естественнымъ приготовленіемъ его къ изысканію средствъ более утилитарныхъ. Алхимисты действовали подъ вліяніемъ даже ложныхъ началъ, а между тѣмъ ихъ фантастическія работы принесли величайшую пользу химіи и другимъ естественнымъ наукамъ. Кіевскіе діалектики, по видимому. спорили изъ пустяковъ: но они обработали и сдълали способнымъ разсудокъ смотръть на вещи прямо, погружаться въ глубину ихъ и изъ нёдръ природы извлекать тё ея тайны, которыя человвкъ употребилъ потомъ въ свою пользу.

Соглашаемся однакожъ, что все это дѣло не безспорное, и что предки наши мало оказали успѣховъ въ наукахъ чисто естественныхъ и механическихъ, что изъ среды тогдашнихъ ученыхъ не явились ни Декарты, ни Спинозы, ни Канты, ни Лейбницы; но можпо ли съ основательностію утверждать неприложимость къ жизни ученія, преподаваемаго древними богословами? Мы видѣли изъ конспекта Іоасафа Кроковскаго, какіе вопросы были затрогиваемы и разрѣшаемы этимъ знаменитымъ профессоромъ; мы видѣли, что онъ сообщилъ все, что требуется для благочестія, которое, нужно замѣтить, »на все полезно есть«.

Пусть же докажуть намъ, что евангельское учение неприложнию къ жизни: тогда и мы согласимся съ тъмъ, что Кіевская Академія ничего не сдълала для просвъщенія народа, что такъ называемая схоластика ся была самая безполезная вещь въ свътъ. И пусть между тёмъ вдумаются получше, что такое жвзнь, какая цёль ся и назначеніе, что прежде всего должны мы просвъщать и усовершать въ себъ: тогда увидятъ, справедливъ ли извъстный упрекъ, делаемый Кіевской Академіи. Она виновата тёмъ, что всё познанія устремляла къ одной меть - христіанству, какъ основанию земнаго благосостояния, в въ этомъ отношенія мы вполнѣ соглашаемся съ замѣчаніемъ автора Исторія Русской Церкви, что »для славы ся довольно и того, что она »была разсадникомъ православія в слёдовательно выполняла »свое назначеніе«<sup>(423)</sup>. Желательно было бы знать, чёмъ же другимъ должны быть русскія, и по преимуществу духовныя, училища, какъ не разсадниками православія, которое есть корень всему — и любви къ Престолу и Отечеству и сохраненію своей народности? Если Академія была разсадникомъ право. славія, то значитъ богословскими ся уроками не завъдывала исключительно діалектическая полемика. Правда, полемика входила тогда во всѣ науки: но, съ одной стороны, самое усовершенствование діалектики имъло цълію вооружать молодые умы проницательностью и умѣньемъ различать всякія тонкостя, а съ другой — это было крайне необходимо тогда по духу въка и въ высшей степени приложимо къ жизни. Не для препровожденія же времени учились всему этому, а съ цѣлію ясною и опредѣленною. Воспитанники Академіи выходили на борьбу съ злонамъреннымъ просвъщениемъ, вооружавшимся всъми діалектическими хитростями, всёми пособіями современной науки; надобно жъ было и имъ имъть то оружіе, которое было у изъ противниковъ. Пусть же теперь самъ читатель рѣшитъ, справедливо ли замѣчаніе одного изъ нашихъ историковъ, что Академія Кіевская »ненужному учила много, а нужному мало«, и двиствительно ли такие люди, какъ Галятовский, Барановичъ,

64

св. Димитрій Ростовскій, Яворскій и подобные имъ ненужнаго знали много, а нужнаго мало?....

Многіе изъ писателей, поверхностно изучившихъ духъ и характеръ древней Кіевской Академія находятъ въ существовавшихъ тамъ диспутахъ новое доказательство мнимо-схоластическаго направленія оной; а между тёмъ эти диспуты были много похоже на то, что доселъ водится въ нашихъ учебныхъ заведеніяхъ при защищенія диссертацій на изв'єстную степень. Надобно знать, что за полтораста лёть тому въ Академія, по окончания каждой третя учебнаго года, производемы быле нспытанія ученикамъ низшихъ школъ учителями твхъ классовъ, въ которые воспитанники, соотвётственно услёхамъ и прилежанію своему, должны были переходить. Ученики граматическихъ влассовъ, кромъ устнаго экзамена, представляли въ своихъ оккупаціяхъ граматическіе разборы и переводы съ латинскаго н греческаго языковь на русскій, польскій в обратно. Ученнки поэзіи и реторики, кром' подачи третных сочиненій, туть же, во время самыхъ экзаменовъ, составляли русскіе, латинскіе и польские стихи, а также разнаго рода рвчи и письма. Студенты же философія и богословія, кромѣ сочиненія диссертацій, преимущественно на языка јатинскомъ, ни къ чему другому не обязывались. Начать съ того, что въ этиху классахъ не было уже ни нотатъ, ни авдиторовъ, что студенты непосредственно подчинялись только высшему своему начальству, --- третные экзамены для нихъ тоже не существовали. Вмъсто ихъ установлены были домашние диспуты, происходившие каждую субботу. Въ этотъ день самъ профессоръ иногда становился въ позицію дефендента, позволяя всякому изъ студентовъ возражать противъ уроковъ, прочитанныхъ имъ въ течения недбля; иногда же въ присутствія и при содъйствій его диспутовали между собою воспитанники о какомъ либо изъ вопросовъ данныхъ и решенныхъ уже наставникомъ. Мысль глубокая и практически-мудрая! Профессоръ не задавалъ уроковъ, а между тамъ вполиз могъ

быть увъренъ, что все сказанное имъ не пройдетъ даромъ, что воспитанникъ непремѣнно будетъ вдумываться во всякую его мысль, обсуживать каждое его слово для того, чтобы не явиться при диспуть немогузнайкою и не уронить себя какъ предъ наставникомъ, такъ и передъ своими товарищами. Для благороднаго соревнования туть открывалось широкое поприще; а линивымъ и неспособнымъ не оставалось никакой возможности скрыться, ибо самое молчание ихъ служило бы тому сильнымъ обличениемъ. Можно даже сказать, что самое изучение левний не приносило бы такой пользы, какую эти диспуты. Урокъ въ состояния ваучить и малоспособный, а чтобъ защитить оспориваемый вопросъ, для этого требуется, кромф твердаго знанія его, много и своего собственнаго соображения, ловкости и оборотливости ума. Это не было опять и пустымъ словопреніемъ: нбо профессоръ строго наблюдалъ, чтобъ диспутующіе не отдалялись отъ своего предмета, а вели разговоръ точно, върно, сообразно указаннымъ правиламъ. Значитъ, не изъ педантства, не отъ близорукости положены были нъкоторыя формулы диспутованія. Что же касается до занимательности и достоинства дожашнихъ академическихъ диспутовъ, -- стоитъ только припомнить богословскую систему Кроковскаго; а чтобъ убъдиться въ благородствь и осторожности каждаго, выступающаго на состязательную арену, нужно принять во вниманіе только, предъ какими профессорами говорили диспутующіе(434).

Точно въ такомъ же порядкѣ производились и годичные экзаменаторскіе диспуты, съ той только разгицей, что президентомъ ихъ бывалъ митрополить, а присутствующими знатнѣйшіе чиновники города. По рѣшеніи вызваннымъ студентомъ заданнаго вопроса, предлагаемо было выдти кому либо для состязанія. Охотникъ являдся, и дѣло завязывалось. Экзаменаторы безъ труда могли видѣть, кто изъ диспутующихъ ученѣе, ловче и изворотливѣй, и приговоръ ихъ послѣ этого бывалъ, непогрѣшительно вѣренъ: ибо студентъ являдся здѣсь со всемъ

запасомъ своихъ сведений, со всемъ постоянствомъ въ занятіяхъ и умной вдумчиюстью въ каждый вопросъ. Онъ выходиль на состявание, не условившись предварительно; онъ столько же, сколько в товарищъ его, долженъ былъ знать всю сущность вопреса, опасаться, чтобъ изъ наступательнаго положенія ностыдно не перейти въ оборонительное, и не отправиться на счое мъсто побъжденнымъ и унвчиженнымъ. Дъю слишкомъ щекотливое для честолюбія молодаго ученаго, и веденное съ вскреннимъ участіемъ, оно не могло быть не интереснымъ для самихъ экзаменаторовъ. Отъ того то эти диспуты были такъ любимы образованными жителями К ісва; отъ того-то они привлекали къ себъ и ученыхъ иновърдевъ. Замътимъ кстати, что диспутанть, кромф прямаго и ближайшаго своего противника, обязывался отвъчать и всякому на давное возражение; случалось, что такой споръ заходылъ далеко, особенно когда вопросъ давалъ кто нябудь изъ иповърныхъ посътителей; тогда на сцену выступаль и самъ профессоръ, и состязание рашалось приговоромъ президента.

Но по окончанія двухгодичнаго курса диспуты эти производились еще съ большей торжественностью. Впрочемъ, ЭТО ужъ не были собственно ученыя собранія, а нѣчто въ родѣ публичныхъ экзаменовъ или нынѣшнихъ актовъ, non propter praxin, какъ говаривали въ старину, sed pompam. На канунъ назначевнаго двя для диспутовъ на большихъ вратахъ братскаго монастыря прибивали большой, вычурно раскрашенный мсть или афишу, извѣшавшую Кіевлянъ о времени, а иногда о самомъ предметъ ученыхъ состязаний. Такой листъ обыкновенно назывался конклюзией. Это уже были подготовленные диспуты, и самыя темы избирались какъ можно ближе къ понятію болыпинства посттителей. А чтобы сделать ихъ сколько вибудь вразумительный и для простаго народа, незнакомаго съ языкомъ латинскимъ, на которомъ преимущественно производились эти ученыя состязянія, — для того некоторыя изъ положеній

были переводимы на языкъ русскій. По прибытіи митрополита въ академическую залу произносимы были привѣтствія на разныхъ языкахъ, и потомъ начинались диспуты, въ промежуткахъ между которыми ученики низшихъ классовъ произносили діалоги и читали стихи собственнаго сочиненія. На этихъ диспутахъ уже не считалось приличнымъ возражать постороннимъ, и право это предоставлялось только митрополиту и важивйшимъ. изъ посѣтителей.

Первое мъсто на состязательной аренъ всегда принадлежало студентамъ богословія; философы же ръдко допускаемы были къ диспутамъ, особенно на торжественныхъ собраніяхъ. Torдашняя философія, строго подчиненная вліянію началь аристотелевскихъ, представлялась какбы служебною наукою для высшаго класса и была разумвема, какъ средство къ развитию разсудка для усвоенія важнѣйшаго ученія. Иначе эту науку тогдашняя Академія и не должна была вести, если только имила въ виду оставаться вёрною тому началу, которое положено въ основание ся: »учити наукамъ належнымъ къ цевченю побож-»наго живота и вызваню въры непорушно и догматъ св. Все-»ленскими седьмю Соборами установленныхъ«. Отъ этого, всъ учебники, относящиеся къ сему времени, отличаясь тою же строгостію и послёдовательностію изложенія, ни мало не изменились ни формою, ни содержаниемъ своимъ, и преподавая только то, чего безнаказанно можетъ касаться умъ человѣческій, отсылали его за решениемъ важнейниять вопросовъ къ источнику въры православной, и Аристотель продолжалъ господствовать безопасно для ученія, драгоцённаго христіански - просвёщаемымъ умамъ<sup>(495)</sup>.

За то реторика годъ отъ году усовершалась болѣе и болѣе. По мѣрѣ развивавшейся потребности проповѣданія слова Божія и успѣховъ быта гражданственнаго открывались нужды, которымъ не въ состояніи были удовлетворять ни Квинтиліанъ, ни Цицеронъ, ни Діонисій Александрійскій. Хотя общіе вопросы о строеніи и развитіи рѣчи рѣшаемы были, какъ и прежде, по указанію классиковъ, — но были затрогиваемы и живые элементы собственно русскаго краснорѣчія. Въ учебникѣ Өеофана Прокоповича, относящемся къ 1706 году, мы находимъ уже болѣс самобытности въ развитіи трактатовъ о судебномъ, совѣщательномъ и истори нескомъ родѣ сочиненій; профессоръ уже касается психологическихъ вопросовъ и ведетъ свою рѣчь, замѣтно удаляясь отъ древлепринятыхъ руководствъ. У него уже является особая часть краснорѣчія церковнаго, правила для котораго онъ извлекаетъ изъ сущности самыхъ предметовъ, преподаваемыхъ на священной каседрѣ<sup>(426)</sup>.

Поэзія или пінтика остается однакожъ все тёмъ же искуствомъ слагать вирши, и даже какъ будто мелчёеть въ сравненіи съ минувшимъ своимъ состояніемъ, ибо больше прежняго трактуетъ о механическихъ пріемахъ составленія стиховъ русскихъ, латинскихъ и польскихъ, утверждая, что въ этомъ и состоитъ весь интересъ дёла (in hoc omnis concluditur curiositas). Впрочемъ она не оставляетъ и прежнихъ трактатовъ о разныхъ видахъ стихотворства, но дёлаетъ это какъ будто оффиціально и безъ искренняго убѣжденія въ томъ, что толки ея могутъ быть приложены, какъ слёдуетъ, къ дёлу.

Въ 1707 году, по предложенію митрополита Варлаама Ясинскаго, возобновлено въ Академіи преподаваніе геометріи. Распоряженіе это родилось въ слёдствіе вопіющей потребности имѣть ученыхъ свидѣтелей при размежеваніи земель, принадлежавшихъ училищу. Умный архипастырь предупреждалъ этимъ злоупотребленія насылаемыхъ землемѣровъ, которые своей »всемогущей астролябіей« надѣлали такихъ дѣлъ при отмежеваніи для Меньшикова почепской волости<sup>(427)</sup>.

Первымъ учебнымъ пособіемъ въ правильно устроенномъ

Digitized by Google

37

заведении справедливо почитается библіотека. Кіевская Академія имѣла ее; еще въ бытность протекторомъ этого училища Петра Могилы заведено было здъсь книгохранилище, которое опъ самъ старался увеличивать и обогащать, и въ которое завъщалъ потомъ и свою собственную библіотеку. Судя по этому библіотека кіево-могилянской коллегій была не бъдна: но пожаръ 1658 года и разорение Поляками училища въ 1665 году уничтожили ее почти безъ остатка. Въ общей суматохъ не время было думать о книгахъ, и потому часть ихъ гибла въ пламени. а другая попадалась вь частныя руки. Изъ надписи, находящейся на одной книгѣ, уцѣлѣвшей изъ древней академической библіотеки, видно, что нікоторые изъ кіевскихъ жителей даже торговали потомъ найденными и изъ другихъ рукъ пріобрѣтенными книгами. Въ нынъшней библютекъ сохранилась только одна, надписанная рукою самаго Петра Могилы, и безспорно принадлежавшая къ его собранію, поступившему по смерти его въ коллегию. Это Трактать о таинствахь Оомы Аквината. Не видно однакожъ ни откуда, чтобы до времени митрополита Варлаама Ясинскаго была собираема Академіею правильная библютека; уже этотъ архипастырь началъ устроивать ее, положивъ въ основание свои собственныя книги, и съ тъхъ поръ она съ каждымъ годомъ стала возрастать отъ вновь прибывавшихъ пожертвованій. Такимъ образомъ въ нынѣшней библіотекѣ академической находятся многія книги Өеофана Прокоповича, Амвросія Юшкевича, Кирилла Флоринскаго, Іосифа Ямницкаго, Іоасафа Миткевича и многихъ другихъ, имена которыхъ собственноручно вписаны ими самими на пожертвованныхъ книгахъ.

Достойные сподвижники митрополита Варлаама, по управленію кіевской коллегіей, трудами своими способствовавшіе возведенію ея въ высокое званіе Академіи были ректоры:

Филимоновичь Кирилль, управлявшій училищемъ съ 1690 по 1693 годъ. До насъ не дошли остатки его профессорскихъ

трудовъ: но Академія сохранитъ имя Филимоновича, какъ одного изъ ходатасвъ своего благоденствія. По его-то прошенію гетманъ Мазепа уступилъ училищу сельцо Бельмачовку. Гдѣ послѣ этого продолжалъ свое служеніе Филимоновичъ, и гдѣ скончался — неизвѣстно.

Кроковский Іоасафъ, до 1693 года служивший Академии въ должности учителя, и потомъ принявшій званіе ректора. Н'втъ надобности говорить много объ умѣ и талантахъ этого необыкновеннаго человѣка; довольно припомнить ту систему богословія, какую преподавалъ онъ счастливымъ воспитанникамъ того времени. Глубина изслъдований, геніальная смълость въ ръшения самыхъ отвлеченныхъ вопросовъ, увлекательность изложенія сами собою свидетельствують то, что Кроковскій и въ первъйшихъ училищахъ Европы былъ бы знаменитымъ преподавателемъ. Грустно было Академіи разставаться съ такимъ наставникомъ, когда Промыслу угодно было воззвать его на чреду служенія въ первѣйшей обители россійской: но изчерпавъ глубину человъческой мудрости, онъ долженъ былъ погрузиться еще въ животворящія воды высокаго самоотверженія, истекающія отъ пещеръ, гдѣ нетлѣнно почиваютъ угодники Божіи. И выйдетъ онъ скоро на дѣло и дѣланіе свое достигшимъ вполнѣ въ мѣру возраста исполненія Христова.

Калачинскій Прокопій, преемникъ Кроковскаго, правившій Академіею съ 1697 по 1702 годъ. Заботливость его о правахъ училища блистательно была награждена Высочайшимъ переименованіемъ коллегіи въ Академію, и огражденіемъ какъ наставниковъ, такъ и воспитанниковъ ея отъ всякихъ притязаній мъстнаго управленія. Въ 1706 году Калачинскій былъ уже игуменомъ кіево-николаевскаго монастыря, но гдъ и когда скончался — неизвъстно.

Одорский Гедеонь, приняль ректуру Академіи въ 1702 году.

Digitized by Google

При немъ, въ осень слёдующаго года, заложенъ былъ фундаментъ вынѣшняго стараго корпуса, а весною выведены были стѣны, подъ наблюденіемъ самаго гетмана Мазепы, часто посѣщавшаго работы. Въ 1705 году Одорский былъ переведенъ въ Батуринъ архимандритомъ Крупицкаго монастыря; дальнѣйшая же судьба его неизвѣстна.

Поповский Иннокентий послѣ Стефана Яворскаго въ 1700 году занялъ должность префекта, а въ 1705 ректора Академіи. Черезъ годъ онъ былъ переведенъ неизвѣстно куда; а преемникомъ ему былъ

Чарнуцкій Христофоръ, бывшій до того времени префектомъ. Въ 1709 году онъ поступилъ въ кіево николаевскій монастырь.

Завистливое время сокрыло отъ насъ другихъ низнихъ дѣлателей вертограда христіанскаго просвъщенія, и льтопись Кіевской Академіи не внесла въ скрижали свои ихъ достоуважаемыя имена: но труды и заботы ихъ вписаны въ ту книгу живота, изъ которой не изглаживается ни одна буква, ни одна јота дѣлъ человѣческихъ.

Цвѣтущее состояніе училища вѣрнѣе всего измѣряется обиліемъ воспитанниковъ, отличившихся потомъ на поприщѣ служебномъ. Въ этомъ отнопіеніи Кіевская Академія сей эпохи представляетъ изумительное явленіе. Подняться въ такое короткое время, собрать разсѣянное стадо свое, увидѣть на чредѣ академическаго служенія своихъ же знаменитыкъ восшитанниковъ профессоровъ, выпустить въ какія нибудь семнадцать лѣтъ столько лицъ, прославившихъ ее своими трудами въ пользу Церкви и Отечества, — это дѣло видимаго благословенія Божія, почившаго на ней. Престарѣлый архипастырь іерархія кіевспой съ душевною радостію зрѣлъ при концѣ дней своихъ пи-

томцевъ того училища, которое стоило ему столькихъ заботь и понеченій, въ которомъ и онъ провелъ нѣкогда лучшее время своей жизни, и благословлялъ онъ ихъ на подвигъ добрый.....

Вотъ эти воспитанники, вышедшіе изъ подъ іераршескаго крова Варлаама Ясинскаго:

Берутовичъ Германъ, много потрудившійся для украшенія храмовъ Божіяхъ. Воспитанникъ и постриженецъ кіевобратскаго монастыря, онъ въ числѣ прочихъ сотоварищей своихъ по училищу прибылъ въ Казань, гдѣ послѣ наставнической службы былъ посвященъ въ архимандрита Спасо-преображенскаго монастыря. Отсюда въ 1737 году Берутовичъ переведенъ былъ въ московскую Спасо-андроніеву обитель: но по разстроенному здоровью не долго тамъ оставался, и прибылъ въ Кіевъ на родину, чтобъ успокоиться тамъ на вѣки отъ трудовъ сво ихъ<sup>(428)</sup>.

Бужинскій Гавріилъ родился въ Украйнь, нахолившейся подъ владычествомъ Польши. Съ малыхъ лътъ отданный въ кіевское училище, онъ проходиль по порядку всѣ классы, совершивъ такимъ образомъ полный курсъ академический. По вызову Стефана Яворскаго, тогдашняго блюстителя патріаршаго престола, Бужинский поступилъ въ московское Заиконоспасское училище въ качествъ наставника. Въ 1707 году онъ принялъ санъ монашескій, а черезъ семь л'втъ опред'вленъ префектомъ при той же школь, переименованной въ московскую славяногреко,-латинскую академію. Отличная способность къ сочиненію и сказыванію пропов'єдей пріобр'єла ему уваженіе всей Москвы, и наконецъ вниманіе самаго Государя Петра I, который въ 1719 году вызваль его въ Петербургъ и опредълилъ оберъ-јеромонахомъ флота. Находясь въ этой должности, Бужински часто въ присутстви самаго Государя говорилъ проповъди, и всегда заслуживалъ отличное одобрение. Не обладая ни пламенностью,

ни трогательностью чувствованій, Бужинскій особенно действовалъ силою и основательностью размышленія. Это было причиною того, что воображение его никогда самовольно не порывалось въ область чувствованій, а шло ровно и спокойно по указанію ума; это же самое спокойствіе сдѣлало то, что въ ораторскихъ произведенияхъ Бужинскаю можно видъть свъжіе слёды жизни, ему современной и обстоятельныя указанія на тё великія событія и новыя учрежденія, какими ознаменовалось славное царствование преобразователя Россия. Съ этой стороны онъ совершенно справедливо названъ »глашатаемъ величія Петровыхъ дѣлъ«<sup>(429)</sup>. Слово его въ день годичнаго поминовенія Петра Великаго тогда же было переведено бывшимъ въ Петербургѣ англійскимъ пасторомъ Өомою Консетто на латинскій языкъ для иностранцевъ и напечатано въ Берлинъ. Въ 1721 году Бужинскій, по указу Государя, произведенъ въ архиманариты костромскаго Трояцкаго Ипатьевскаго монастыря. и тогда же определенъ присутствующимъ въ новооткрытый св. Синодъ съ титломъ директора и протектора надъ всёми типографіями и училищами, зависящими отъ Синода. Наконецъ въ 1726 году Гавриило былъ хиротонисанъ въ епископа рязанскаго, и немедленно, по прибыти своемъ въ спархию, занялся возстановлениемъ славено-латинской школы, упразднившейся за недостаткомъ учителей. Труды архипастыря скоро увънчались желаемымъ успъхомъ: ибо въ слъдующемъ же году въ новооткрытой школѣ онъ увидѣлъ болѣе трехсотъ воспитанниковъ(430). Къ сожальнію, разстроенное здоровье не позволило Бужинскому продолжать управление епархией пробывъ въ ней съ небольшимъ три года, онъ воротился въ Москву, гдъ 27 апръля 1731 года и скончался. Прахъ его покоится въ Заиконоспасскомъ монастырѣ, въ училище котораго завѣщалъ онъ и свою библіотеку(431).

Волатковскій Варнава, бывшій пропов'ядником з Заиконоспасскаго монастыря. Въ 1712 году онъ былъ посвященъ въ савъ архіепископа архангелогородскаго. По прибытіи въ

епархію, встрътивъ крайнее невъжество даже между духовенствомъ, онъ немедленно занялся устройствомъ училища: но не легко было просвъщенному архипастырю бороться съ закоренѣлой грубостью. Съ великимъ трудомъ собралъ онъ уже къ концу 1723 года въ свое училище всего тридцать девять человѣкъ, которые обучались букварю, часослову, псалтири и отчасти латинскому языку. О дальнѣйшихъ наукахъ и думать было нечего: ибо и этихъ воспитанниковъ удерживала только крѣпкая воля святителя; съ кончиною его разстроилось и училище. Варнава Волатковскій скончался 8 октября 1730 года<sup>(482)</sup>.

Гловацкій Сильвестръ родился въ той половинѣ Малороссія, которая принадлежала коронѣ польской, и до поступленія своего въ монашество носилъ имя Стефана. Вмѣстѣ съ Пуцекъ-Григоровичемъ онъ отправленъ былъ коллегіею въ Казань къ учительской должности, гдѣ и поступилъ въ монахи съ принятіемъ имени Сильвестра. Въ 1732 году Гловацкий назначенъ префектомъ и потомъ ректоромъ училища съ предоставленіемъ ему архимандріи свіяжскаго Богородицкаго монастыря; 1749 года онъ былъ рукоположенъ въ санъ митрополита тобольскаго, а черезъ шесть лѣтъ переведенъ оттуда въ суздальскую епархію, гдѣ 20 мая 1760 года и скончался<sup>(433)</sup>.

Жураковскій Мродіонъ, архимандрить кіево-межигорскаго монастыря. Когда, въ 1721 году, указомъ св. Синода повелёно было избрать въ кіевскіе митрополиты изъ архимандритовъ, игуменовъ или іеромонаховъ »добраго, умнаго и школьнаго человёка«: то выборъ всего освященнаго собора палъ на *Жураковскаго*. Тогда же онъ отправился для посвященія въ Петербургъ: но дёло это не состоялось, и *Иродіонъ* рукоположенъ былъ только въ архіепископа черниговскаго. Послё двёнадцатилётняго управленія епархіей, онъ оставилъ жезлъ архипастырскій, и удалился на покой въ любимый свой кіево-межигорскій монастырь, гдё и скончался 8 октября 1736 года<sup>(434)</sup>.

Заборовскій Рафаиль родился 1677 года въ польскомъ мвстечкъ Заборовъ львовскаго уъзда. Отепъ его былъ польский шляхтичъ католическаго закона, а мать греко-россійскаго; при крещенів будущій святитель церкви православной нареченъ былъ Михаиломь. По достижении отроческихъ лътъ, Заборовский отданъ былъ отцомъ своимъ въ іезуитскія школы: но мать, опасаясь вреднаго вліянія отъ противнаго православію испов'єданія, упросила своего мужа перевести сына въ православное училище. Опасенія матери были справедливы: юный Михаиль слишкомъ рано началъ выказывать блестящія свои способности, а такими воспитанниками кръпко дорожили католические и уніатские пъстуны, дёлая изъ нихъ въ послёдствія ревностнёйшихъ споборниковъ своимъ преступнымъ замысламъ. Время поступленія Заборовскаго въ коллегію было эпохою, когда въ ней находились отличнайшие наставники — Кроковский и Яворский. Посладній такъ полюбиль Заборовскаго, что когда поручено было ему завести въ Заиконоспасскомъ училищъ полный курсъ наукъ на языкѣ латинскомъ, онъ вызвалъ Михаила для того, чтобъ воспитать его подъ непосредственнымъ своимъ наблюденіемъ. Хотя Заборовскій уже выслушаль въ Кіевской Академіи половину философскаго курса: но не желая огорчить своего протектора, отправился въ Москву, гдв и докончилъ уроки философіи в богословія. По выходѣ изъ училища, Заборовскій принялъ монашество отъ руки своего благодътеля съ именемъ Рафаила, и тотчасъ же опредъленъ учителемъ реторики; черезъ нъсколько времени, по рекомендація Бужинскаго, онъ поступиль на флоть оберъ-іеромонахомъ, а въ 1723 году, по окончанія морскихъ экспедицій, посвященъ въ архимандриты тверскаго Колязина монастыря съ пожалованиемъ въ звание ассессора св. Синода. Въ 1725 году хиротонисанъ былъ во спископа псковскаго и наварскаго, съ оставлениемъ въ звание синодальнаго члена: но черезъ два года послъ сего былъ уволенъ въ свою епархию. Здъсь онъ озаботился заведеніемъ славено-россійской школы, положивъ для ней програму только первоначальныхъ наукъ,

собственно для образованія тёхъ, которые были удостоиваемы потомъ сана іерейскаго<sup>(465)</sup>. Но не такому училищу сужденъ былъ этотъ великій протекторъ; явится онъ вскорѣ тамъ, гдѣ просвѣтится свѣтъ его предъ человѣки и всѣ увидятъ добрыя дѣла его...

Конашевичь Лука одинъ изъ техъ воспитанниковъ Кіевской Академіи, которые, по вол'в державнаго Петра, понесли съ собою свѣтъ просвѣщенія во глубину Россіи. Долго ли оставался Конашевичь въ зависимости отъ другихъ, высшихъ себя по образованію и значенію, — не знаемъ; видимъ только, что въ 1736 году опъ былъ архимандритомъ московскаго Симонова монастыря, а черезь два года епископомъ устюжскимъ и тотемскимъ. Здъсь онъ оставилъ памятникъ своей просвъщенной ревности, учредивъ въ Великомъ Устюгѣ семинарію, которая потомъ, по упразднение епархии велико-устюжской, соединена была съ вологодскою. Въ 1738 году Конашевиче былъ назначенъ въ Казань, гдъ цълыя семь лъть былъ недремлющимъ блюстителемъ училища, отказавшись въ пользу его и отъ богатой своей библіотеки, которую онъ собиралъ въ теченіи своей жизни. Въ 1755 году Конашевиче былъ переведенъ въ Бългородъ, и по двухлътнемъ управления епархией скончался 1 генваря 1758 года<sup>(486)</sup>.

Кульчицкій Минокентій (святый), епископъ иркутскій и нерчвнскій, чудотворецъ, прославленный россійскою Церковію, родился въ Малороссіи отъ древней дворянской фамиліи. По окончаніи полнаго курса наукъ въ Кіевской Академіи, онъ постриженъ въ монашество въ Печерской Лавръ и отправленъ былъ вмъстъ съ другими въ Москву къ должности учителя въ тамошнюю славено-греко-латинскую академію. Четыре года несъ онъ училищную службу, и достигнувъ званія префекта, былъ переведенъ въ Петербургъ въ Александро-невскую Лавру съ званіемъ соборнаго іеромонаха. По рукоположеніи бывшаго

38



тамъ архимандрита Өеодосія Яновскаго во епископа новгородскаго, Иннокентій въ 1720 году назначенъ былъ исправляющимъ должность намъстника Лавры: но когда Петръ I вознамърился учредить въ Китаѣ епископію, на равнѣ съ римско-католической миссіей, Иннокентій 5 марта 1721 года хиротонисанъ былъ въ епископа переяславскаго, и въ томъ же году отправленъ къ посланнику Измайлову въ Пекинъ, на мъсто бывшаго тамъ архимандрита. О прибыти его послана была къ китайскому правительству предувѣдомительная грамата. Къ несчастію, она не застала уже въ Пекинъ Измайлова, пользовавшагося отличнымъ уваженіемъ Богдыхана. Католическіе миссіонеры, поселившіеся тамъ еще съ 1581 года, сильно встревожились такимъ распоряженіемъ Россійскаго Двора, и начали интриговать. Вслёдствіе сего Мунгальскій Тушетуханъ Очирой-Бату возвратилъ грамату селенгинскому начальнику съ такимъ изъясненіемъ, что »по »указу богдыханскому, господина Иннокентія Кульчицкаго въ »Пекинъ пропускать не велѣно для того, что отъ сибирскаго »губернатора никакого объ немъ письма нътъ и знаку печати, »каковыя даны Измайлову, не приложено«(487). По этому Иннокентію повельно было до времени оставаться въ Селенгинскь, гдъ онъ и пробылъ до 1725 года, а за темъ, по указу Синода, вытхалъ въ Иркутскъ на житье въ тамошнемъ Вознесенскомъ монастырь. Здъсь онъ занялся, согласно Высочайшему повелёнію, учрежденіемъ русской и монгольской школы, въ которой, кромъ обыкновенныхъ предметовъ ученія, была преподаваема и монгольская грамота: но къ сожалѣнію, она существовала только до тѣхъ поръ, пока состояла подъ непосредственнымъ надзоромъ святителя<sup>(438)</sup>. Со вступленіемъ на престолъ Екатерины I, повелѣно, для окончательнаго рѣшенія дѣлъ съ китайскою имперіей, отправить туда полномочнымъ чрезвычайнаго посланника графа С. Л. Владиславича-Рагузинскаго, а также тхать съ симъ посломъ и Иннокентію, если не будетъ со стороны Китайцевъ какого либо препятствія. Но іезуиты

давно уже успѣли подготовить правительство къ рѣшительному

отказу; ктому же и царствовавшій тогда въ Китат Іонгъ-Чшенгъ или Юнгъ-Дженнъ объявилъ открытое гоненіе противъ своихъ подданныхъ, осмѣливавшихся принимать вѣру христіанскую. Но чтобы не оскорбить посланника могушественной Монархини прямымъ отказомъ, језуиты указали министрамъ поднебесной имперіи въ самой грамать русскаго посольства пункть, на которомъ они могли основать свое несогласие принять епископа. »Въ листъ сибирскаго губернатора въ мунгальскій трибуналъ, доносиль Рагузинскій 1726 года, епископь Иннокентій названь »духовною особою, великима господинома, а изъ сего Китайцы »взяли подозрѣніе, будтобы онъ превеликая особа, и министры »ихъ агенту Лангу говорили, что Богдыханъ такую превеликую »особу никогда принять не повелить, ибо у нихъ великій гос-»подинъ называется ихъ Кутухта, и намъ такую превеликую »особу, какъ Иннокентій Кульчицкій, не надобно«. Какъ бы то ни было, но и въ этотъ разъ не состоялось отправление святителя въ Китай. 1727 года 15 генваря Иннокентий назначенъ былъ викаріемъ тобольскаго митрополита въ Иркутскъ, съ подчиненіемъ ему Вознесенскаго монастыря; и такимъ образомъ уроженецъ юга поставленъ былъ Промысломъ благовъстить Евангеліе сынамъ суровой Сибири. Вышнее помазаніе, щедро изліянное въ душу и сердце Угодника Божія не являлось тщетнымъ; полудикіе обитатели дальняго ствера убъждались вдохновенною его проповѣдію, и толпами стекались къ купели крещенія. Чтобъ упрочить дело обращенія идолопоклонниковъ, Иннокентий открылъ при Вознесенскомъ монастырѣ училище для дётей всякаго званія, гдё преподавали имъ русскій букварь, чтеніе в пѣніе, толковали запов'єди, и учили читать, писать и переводить по монгольски: но съ кончиною святителя эта школа упала и потомъ совсѣмъ уничтожилась. Св. Иннокентій мирно кончилъ благочестивую жизнь свою 26 ноября 1731 года, и въ простой монашеской мантія погребенъ былъ въ склепѣ подъ церковію Тахвинскія Божія Матери. Въ царствованіе императора Павла I, сенаторы Ржевскій и Левашовъ, ревизовавшіе

Иркутскую губернію, донесли Государю о нетлённо почивающихъ мощахъ святителя Иннокентія; а въ 1800 году Амвросій, митрополить новгородскій, объяваль Высочайшее повелёніе о разсмотрвни всвхъ обстоятельствъ, изъясненныхъ въ рапортв сенаторовт, и приложенныхъ при немъ свъдъній отъ тогдашняю иркутскаго епископа Веніамина съ краткой выпиской о чудесахъ. происходившихъ при гробѣ угодника. По слѣдствію оказалось, что мощи и самая одежда въ Бозѣ почившаго пребыли совершенно нетлёнными, а чудеса, бываемыя отъ нихъ, не подвержены никакому сомнѣнію. Чрезъ два года послѣ сего снова произведено дослѣдованіе, и какбы во свидѣтельство несомнѣннаго прославленія угодника Божія, въ томъ же году, когда сгорълъ весь монастырь, упълъла одна лишь деревянная церковь, подъ которою почивали мощи св. Иннокентія. Въ 1804 году, указомъ св. Синода отъ 1 декабря, въ следствіе доклада, Высочайше утвержденнаго 28 октября, установлено праздновать память святителя Иннокентія 26 ноября. Въ 1805 году 9 февраля, по облачения мощей въ святительскія ризы, они были перенесены въ соборную Успенскую церковь, гдъ и до нынъ открыто почиваютъ въ серебряной позолоченой ракѣ, источая всёмъ вёрующимъ исцёленія(439).

Леницкій Варлаамъ знаменитый особенною любовію къ просвёщенію. Гдѣ и какія проходилъ онъ должности, по выходѣ изъ Академіи, остается неизвѣстнымъ. Во второмъ десятилѣтіи XVIII вѣка мы видимъ его уже игуменомь кіевомихайловскаго монастыря, а 1719 гола рукоположеннымъ въ суздальскаго епископа. Первымъ дѣломъ Варлаама, по прибытіи въ епархію, было учрежденіе школы, въ которую тотчасъ же собралось болѣе ста учениковъ. Черезъ четыре года Варлаамъ былъ переведенъ въ Коломну, гдѣ также завелъ училище и изъ первопоступившихъ въ него тридцати человѣкъ н. болѣе какъ въ три года возвысилъ это число до семисотъ двадцати. Въ 1723 году Леницкій былъ уже въ Астрахави; здѣсь онъ об-

ратилъ все свое вниманіе на латинскую школу, заведенную тамъ еще до прибытія его, по требованію всего купеческаго сословія, на собственномъ ихъ иждивеніи. Одобривъ училище, онъ нашелъ, что управленіе онымъ ввѣрено человѣку не совсѣмъ способному, и исходатайствовалъ у св. Синода о присылкѣ »въ ту школу изъ латинскихъ школъ иного учителя«, что и было исполнено<sup>(440)</sup>. Въ 1731 году Варлаамъ былъ переведенъ во Псковъ, гдѣ въ два года образовалъ семинарію и имѣлъ удовольствіе къ послѣднему времени своего тамъ пребыванія видѣть открытыми въ ней всѣ классы включительно до философскаго. Черезъ семь лѣтъ получивъ увольненіе отъ епархіи, прибылъ въ Кіевопечерскую Лавру, гдѣ и скончался<sup>(441)</sup>.

Линцевскій Гервасій, по мѣсту рожденія Кіевлянинъ, а по происхождению сынъ священника. По окончании курса въ Кіевской Академіи, Линцевскій приняль монашескій постригь въ Михайловскомъ монастырь: но тотчасъ же былъ вызванъ оттуда къ учительской должности и довольно долго преподавалъ въ Академія синтаксиму и поэзію. Семь лѣтъ послѣ этого онъ быль намъстникомъ Михайловскаго монастыря, а въ 1742 году году произведенъ въ архимандриты съ пожалованиемъ ему наперснаго креста и отправленъ въ Пекинъ настоятелемъ миссіи. Линцевский прибыль въ Китай 27 ноября 1745 года; десять летъ оставался онъ тамъ, и заслуживъ уважение отъ самыхъ Китайцевъ, возвратился въ отечество, гдъ »за труды свои и добропорядочную жизнь«, по имянному указу, рукоположенъ 1757 года въ епископа переяславскаго: но спустя несколько летъ быль отрѣшень оть епархіи и послань на пребываніе въ монастырь, гдъ 22 декабря 1769 года и скончался<sup>(442)</sup>.

**Лопатинскій Ософиланть** родился на Волыни отъ благородной фамиліи. Первоначальное образованіе онъ получиль въ заграничныхъ училищахъ, а окончательное въ Кіевской Академіи. По выходъ изъ оной, **Лопатинскій** былъ вызванъ въ

Москву въ учительской должности, гдъ съ 1706 по 1708 годъ былъ префектомъ, а потомъ до 1722 ректоромъ Академіи. Отличная ученость и строгая жизнь обратили на него милостивое внимание Великаго Петра, по указу котораго Лопатинский опредњленъ былъ архимандритомъ московскаго Чудова монастыря и совѣтникомъ св. Синода. Въ 1723 году онъ рукоположенъ въ епископа тверскаго и кашинскаго; а черезъ два года пожалованъ архіепископомъ и синодальнымъ вице-президентомъ. Тесно было такому ревнителю православія отовсюду. Съ болѣзнію сердца видѣлъ Өеофилактъ незаслуженное несчастіе одного изъ прежнихъ своихъ сослуживцевъ по Синоду и соблазнительную вражду двухъ знаменитыхъ іерарховъ Церкви русской; съ тяжкимъ предчувствіемъ смотрѣлъ онъ на фаланги иностранцевъ, осадившихъ святыню русскаго царства, — и ръшился сколько можно противодъйствовать распространяемому имя невфрію. Когда появилось въ Москвѣ противъ книги Яворскаго: Камень Впры сочинение какого-то подложнаго Буддея, **Θеофилакть** написаль большой трактать подъ названіемъ: Апо. крисись или отвъть на писание отвътное Франциска Буддея кънъкоему другу, на Москвъ живущему, о лютеранской ереси, на книгу Камень Въры. Это было страшнымъ оскорблениемъ для многихъ вельможъ того времени, исповъдовавшихъ кальвинскую и лютеранскую втру, и еще не успокоившихся отъ удара, нанесеннаго имъ Яворскимъ. Въ тоже время *Θеофилакть* написаль другой трактатъ подъ названіемъ: Иго Господне благо. Неизвъстно, имълъ ли онъ въ этомъ случав въ виду сочинение Прокоповича Объ иль неудобоносимомь, или нътъ, -- только Өеофанъ принялъ траклать Лопатинскаго личнымъ оскорблениемъ собственно себъ, и досадуя на Өеофилакта еще за пропускъ къ печатанію Камия Впры, сдѣлался врагомъ его и заставилъ, при вступления на престолъ Анны Іоанновны, удалиться въ епархію. Тотчасъ послѣ этого приказано вездѣ и всюду отбирать книгу Стефана Яворскаго. Между тъмъ Өеофилакть спокойно занимался въ своей епархіи устроеніемъ семинаріи въ Отрочѣ монастырѣ,

проповъданиемъ слова Божія и сочинениемъ духовныхъ книгъ. Вдругъ услышалъ онъ, что рукопись его объ иль Господнемъ была разсматриваема въ Тайной Канцеляріи, и вслёдъ за тёмъ 1732 года потребовали къ отвъту и самаго сочинителя. Его привезли подъ кръпкой стражею, и строго допрашивали по тремъ первымъ пунктамъ, касавшимся лютеранъ и кальвинистовъ. Почти полтора мъсяца послъ этого прожилъ Овофилакти на петербургскомъ тверскомъ подворьѣ со всею своею свитою подъ строжайшимъ карауломъ. Октября 6 его отвезли тайно въ Тверь безъ обвиненія, и дъло, по видимому, кончилось. Но Өеофанъ не любилъ останавливаться на половинѣ; хотя дѣло Лопатинскаго происходило и втайнь: но объ немъ говорила вся Москва, смълъе Петербурга судившая въ то время дъйствія лютеранъ и кальвинистовъ, окружавшихъ престолъ царскій. Чтобъ остановить такую молву, бросавшую неблагопріятную тень на самаго Өеофана, нужно было покончить дело формальнымъ порядкомъ, и въ 1735 году Ософилакть былъ снова привезенъ въ столицу, и преданъ синодальному суду, предсъдателемъ котораго былъ Прокоповичъ. Немедленно по судебному приговору того самаго, кто сочиняль указь о мнимыхъ преступленіяхъ Өеодосія Яновскаго, несчастный святитель лишенъ былъ архіерейства, даже монашества, и подъ мірскимъ именемъ Оеодора переданъ въ Тайную Канцелярію... Умолчимъ о возмущающихъ душу истязаніяхъ уничиженнаго страдальца истины(443)... Три года послъ этого содержался Лопатинский на подворьть подъ тайною стражею и въ это время получиль апоплексическій ударъ въ слёдствіе претерпённыхъ имъ пытокъ. Отсюда больной и увѣчный онъ перевезенъ былъ въ казарму петербургской крѣпости, гдѣ оставался цѣлые два года въ душной тъсной комнаткъ до кончины Анны Іоанновны Й и до паденія Бирона. Въ концъ 1740 года Лопатинскій, по повеленію правительницы Анны Леопольдовны, быль освобождень изъ заключенія, съ возвращеніемъ ему святительскаго сана. Хилый, изувъченный вступилъ Ософилакть въ то священное

мѣсто, въ которомъ нѣкогда и самъ онъ вице-президенствовалъ; всѣ члены синодальные залились слезами, увидѣвъ страдальца, и сами облекли его въ святительскія ризы: но *Θеофилакть* уже не могъ слѣдовать въ свою епархію, и претерпѣвъ »отъ лукавыхъ человѣкъ до кончины жизни несносное гоненіе и страданіе«<sup>(444)</sup>, умеръ 6 мая 1741 года на своемъ подворьѣ и погребенъ со всѣми почестями въ Александро-невской Лаврѣ. Передъ кончиною своею онъ имѣлъ счастіе удостоиться посѣщенія Государыни Елисаветы Петровны, бывшей тогда еще Великой Княжною<sup>(445)</sup>.

Мигура Иларіонъ, уроженецъ кіевскій, знаменитый художникъ сьоего времени. Нельзя съ полной втроятностію утверждать, чтобы начальныя науки онъ проходилъ въ Академія: но то несомньнно, что Мигура выслушаль полный курсь реторики, философіи и богословія. Въ одной своей картинѣ, посвященной Стефану Яворскому, въ ламять пребыванія въ Кіевъ Петра I, онъ самъ называетъ себя olim in Rhetoricis, philosophicis et theologicis per septennium Almae Kiiovianae discipulus. По окончанія воспитанія, Мигура, еще въ школъ обратившій на себя внимание искуствомъ рисования, приглашенъ былъ Иларіемъ, намъстникомъ Софійскаго монастыря для производства нъкоторыхъ работъ въ древнъйшемъ храмъ Ярослава. Проходя сіе послушаніе, или какъ онъ выражается, obsequia, Мигура принялъ монашество, сохранивъ впрочемъ прежнее имя свое Іоанна, и 1704 года возведенъ былъ въ званіе архидіакона; черезъ два года послѣ сего, въ честь и память своего благодътеля Иларія, Мигура принялъ имя Иларіона. Въ 1710 году онъ назначенъ былъ игуменомъ батуринскаго Крупицко-Николаевскаго монастыря, - но что потомъ съ нимъ сталось. и гдъ онъ скончался — неизвъстно. Изъ уцълъвшихъ рисунковъ Мигуры открывается дивный, художественный талантъ, подобнаго которому не было тогда во всей Россіи. Не говоря уже объ

изобрѣтенія, показывающемъ въ художникѣ огромную начитанность и самое блестящее воображение, не говоря о богатствъ вымысла, всегда смълаго, и при всемъ томъ скромно-христіанекаго, — самое исполнение глубоко задуманныхъ имъ картинъ поражаеть онытнаго знатока необыкновенною легкостію, върностію и отчетливостью въ самыхъ мелкихъ подробностяхъ. Одно только роняетъ нѣсколько высокое достоинство ихъ: это отсутствіе строгой перспективы, но и то не на столько, чтобъ фигуры казались нагроможденными одна на другую. Murypa, кромѣ сего, былъ и поэтомъ своего времени; къ каждой картинѣ онъ присоединыть надписи, которыя хоть и не такъ художественны, какъ его картины: но все же далеко выше твхъ стиховъ, которые читала Русь черезъ десятки лѣтъ<sup>(440)</sup>. За то посвященія, писанныя имъ на языкъ латинскомъ, превосходны какъ по мыслямъ, такъ и по слогу, и быть не можетъ, чтобы такой человъкъ въ пору своего игуменства не былъ отличнымъ проповъдникомъ! Изъ приводимыхъ имъ въ безчисленномъ множествъ текстовъ, приспособительно къ тому или другому положенію лицъ, изображаемыхъ на картинахъ, можно видѣть, какъ хорошо зналъ онъ Свящ. Писаніе, какъ тепла была душа его, и какъ умълъ онъ пользоваться словомъ божественнымъ къ назиданію и вразумленію тёхъ, кому подносиль свои созданія. Искуство, какъ видно, было задушевною страстію Мигуры; всякое событіе, выходившее изъ ряда обыкновенныхъ, возбуждало его художняческій таланть; всякая знаменитость являлась у него въ картинъ, окруженная многозначительными аттрибутами. Можно сказать, что сь этой стороны рисунки Мигуры есть оживленная лётопись временъ давно-минувшихъ(447).

Прилупкій Іеровей родился 1682 года въ городъ Немировъ подольской губерній и принадлежаль къ дворянской фамиліи. При крещеніи онъ быль нареченъ Димитріемъ; поступивъ въ кіевскую коллегію и окончивъ въ ней полный курсъ наукъ, Прилуцкій отправился вмёстъ съ благодътелемъ и по-

- 39

кровителемъ своимъ Варлаамомъ Косовскимъ въ Сибирь, гдѣ 1707 года принялъ монашество въ городѣ Тюменѣ и переименованъ въ Дамаскина, а при посвящении въ санъ іеромонаха, по желанію своего благодѣтеля Косовскаго, бывшаго тогда епископомъ иркутскимъ, наре іенъ *Геровеемъ*. Въ 1718 году онъ былъ назначенъ флотскимъ іеромонахомъ, и черезъ три года, по возвращении изъ экспедиции, пожалованъ въ совѣтники св. Синода и архимандритомъ Новоспасскаго московскаго монастыря. Прилуцкий скончался 28 октября 1728 года<sup>(446)</sup>.

Прокоповичь Өсофань II, явившійся уже передь нами, какъ учитель той Академіи, гдѣ такъ недавно самъ былъ ученикомъ. Удивительна вообще быстрота въ перемънъ судьбы его. Прокоповичь роднися 8 іюня 1681 года отъ кіевскаго мъщанина, и при крешении нареченъ былъ Елеазаромъ. Въ дътствъ лишившись родителя, онъ поступилъ на воспитание къ родному своему дядъ іеромонаху Өеофану Прокоповичу, бывшему тогда ректоромъ коллегіи. Елеазару было всего три года: но съ каждымъ мѣсяцемъ показывались въ немъ отпрыски того могучаго ума и несокрушимой воли, которыми въ послъдствіи изумляль онъ всѣхъ своихъ современниковъ. Достигнувъ отрочества, онъ поступилъ въ низшіе классы училища, и еще разъ остался сиротой, лишившись, на осьмомъ году своего возраста, благодъ-Какой-то кіевскій м'вщанинъ, имя котораго остеля — дяди. тастся, къ сожальнію, неизвъстнымъ, взялъ мальчика къ себъ на воспитаніе, и далъ ему возможность продолжать начатое ученіе. Семнадцати лътъ отъ роду Елеазаръ Прокоповичъ уже окончиль полный курсь академическихь наукь: но жажда къ познаніямъ только что разгорѣлась въ немъ. Въ 1698 году онъ потхалъ въ Литву, и встрътивъ препятствіе въ исповъдуемой имъ греческой въръ, назвался уніатомъ, и дажо вступилъ въ братство витебскаго базиліанскаго монастыря, подъ имененъ Елисея, — все это для того, чтобъ имъть возможность еще разъ выслушать курсъ высшихъ наукъ. Настоятель отправилъ его

въ волынское владимірское училище, находившееся при каеедральномъ монастыръ уніатскаго епископа. Блистательные успъхи въ наукахъ скоро обратили на него вниманіе всего училищнаго начальства, и Елисей изъ ученика сдълался учителемъ поэзін и реторики. Черезъ нѣсколько времени провинпіалъ базиліанскаго ордена отправилъ Прокоповича вмъстъ съ другими канониками въ римскую академію для изученія философскихъ и богословскихъ наукъ. Три года пробыль онъ тамъ, исполняя всъ обязанности, сопряженныя съ принятымъ имъ званіемъ: но иылкость характера Прокоповича была причиною того, что секреть его обнаружился, и мнимый Елисей долженъ былъ бъжать черезъ Венецію и Австрію въ Польшу. Прибывъ въ православный почаевскій монастырь, онъ принялъ монашество съ переименованиемъ въ Самуила. Спустя нъсколько времени, Прокоповичь быль приглашень въ Кіевъ митрополитомъ Варлаамомъ, который лично зналъ необыкновенныя его способности, и 1704 года опредълилъ его въ Академію учителемъ ціитики. Въ слъдующемъ году Прокоповиче принялъ имя Өеофана, въ память своего покойнаго дяди, и съ тѣмъ уже остался до своей смерти. Возведенный въ 1707 году въ званіе префекта Академіи, Прокоповичь, сверхъ своего предмета, преподавалъ еще геометрію. Рвчь, произнесенная имъ Петру I, и похвальное слово всемогупему любимцу царя Меньшикову довершили возвышение Өеофана. Въ 1711 году онъ сопутствовалъ Государю въ Молдавію, и былъ свидътелемъ достопамятныхъ событий, произшедшихъ при р. Прутѣ; тотчасъ же послѣ этого Прокоповиче былъ наименованъ игуменомъ кіево-братскаго монастыря, и вмѣстѣ съ твиъ ректоромъ Академіи.

Но преобразователю Россіи скучно стало безъ своего любимца. Въ 1716 году *Θеофанъ* уже былъ снова въ Петербургѣ, гдѣ во все время путешествія Государя занимался проповѣданіемъ, и черезъ два года нареченъ былъ епископомъ псковскимъ и нарвскимъ съ правомъ носить саккосъ, что тогда почиталось

особеннымъ монаршимъ благоволеніемъ, ибо еписконы облачались въ священническія ризы только съ омофоромъ<sup>(449)</sup>. Съ этой поры Прокоповиче становится болье министромъ, чъмъ святителемъ Церкви. Въ 1719 году онъ составляетъ Духовный Регламенть; въ 1721 садится вице президентомъ св. Синода; въ 1722 сочиняетъ Уставе о монахахе и училищахе, также о новомя распоряжении всей Российской Іерархіи, — и все это Петръ I скрѣпляетъ и утверждаетъ своимъ подписомъ. Въ 1724 году выходить Высочайшій указъ о распоряженія монастырскихъ доходовъ; Прокоповиче составляетъ по этому случаю іерархвческіе штаты, и пріобрѣтаетъ такое довѣріе государя, что Петръ Великій, не смотря на то, что Прокоповиче быль моложе многихъ іерарховъ въ Россія, повелѣваетъ ему совершить священный обрядъ коронованія Екатерины І. Но съ кончиною Великаго рушились многіе изъ общирныхъ плановъ и предначертаній Прокоповича. Действительно, не могъ после этого не вырваться изъ души его тотъ вопль, которымъ такъ поразилъ онъ всёхъ при отпѣваніи Державнаго благодътеля своего: »что се есть? »До чего мы дожили, о Россіяне? Что мы видимъ? Что дъ-»лаемъ? Петра Великаго погребаемъ«!...

Наступили часы томительнаго ожиданія: кто приметь державу, бывшую въ такихъ мощныхъ рукахъ? *Θеофанъ* бывшій при послёднихъ минутахъ императора, рёшилъ дёло: Екатерина I взошла на престолъ, а Прокоповичъ въ томъ же году возведенъ на мёсто *Θеодосія* въ степень архіепископа новгородскаго и первенствующаго члена св. Синода. Дёйствуя за одно съ Меньшиковымъ, управлявшимъ тогда кормиломъ государства, *Θеофанъ* двигалъ тайныя пружины государственной политики. Кон чина императрицы Екатерины I (1727 г.) еще болёв запутала Прокоповича въ придворныя интриги; согласно завѣщанію, представленному Меньшиковымъ отъ имени Императрицы, *Θеофанъ* обручилъ наслёдника престола Петра II съ дочерью Меньшикова: но черезъ пять мёсяцевъ онъ же самъ, сидя въ своемъ

кабинеть, съ нетерпъніемъ ожидалъ развязки великой драмы паденія Меньшикова. Трудно было выпутаться изъ такихъ сътей, какими самъ себя окружилъ Прокоповичь: но трудно для другаго, а не для него. Сразу постигнувъ характеръ Петра II и уступивъ могушеству новыхъ пъстуновъ его Долгоруковыхъ, **Ософань** пышнымъ прісмомъ и забавами, устроенными для юнаго императора, заставиль его забыть все прежнее, и въ 1729 году. снова совершалъ обручение его съ княжною Долгоруковою. Неожиданная кончина Петра II разрушила всё планы его пестуновъ, и Өеофану предстали заботы большія прежнихъ. Онъ уже удаленъ былъ Долгоруковыми отъ совъщаний; слъдовательно. тутъ искать было нечего. Попробовавъ явно оказать свое усердіе къ избранной Верховнымъ Совътомъ императрипъ Аннъ Іоанновнъ совершеніемъ торжественнаго молебствія, имъ самимъ сочиненнаго, и получивъ на это запрещение, Ософани тайно отправилъ въ Митаву нарочнаго съ увѣдомленіемъ о дерзкихъ замыслахъ вельможъ, и спокойно сталъ ожядать развязки этого государственнаго переворота. Онъ даже согласился на прибавку вь присять къ слову: Государынь, другаго слова: и отечеству. Анна Іоанновна прибыла; актъ былъ уничтоженъ; крамольные честолюбцы истреблены, а *Θеофань*, короновавший Государыню, пріобрѣлъ такую отъ нея довъренность, какой еще не имълъ никогда отъ вънценосныхъ своихъ покровителей... Но пришелъ конецъ и его многомятежной жизни; въ устрашающихъ образахъ проходиля предъ нимъ минувшія событія, и готовясь предстать суду Божію, онъ, приставивъ указательный палецъ ко лбу, произнесъ: »о главо, главо! разума упившись, куда ся прикло-8 сентября 1736 года Өеофань Прокоповичь сконвишь«?... чался. Прахъ его поконтся въ новгородскомъ Софійскомъ соборѣ въ рязничной палатв(440).

Опустимъ завѣсу на дѣйствія · Θеофана противъ благородно · твердаго и нельстиваго Стефана Яворскаго, противъ добраго и благодушнаго Өеодосія Яновскаго<sup>(44)</sup>, противъ нетрепетнаго ревнителя православія Θеофилакта Лопатинскаго и другихъ многихъ невинныхъ страдальцевъ... Прокоповиих хитрый и дальновидный, умѣлъ устоять и удержать все вліяніе въ такую эпоху, когда знатнѣйшіе дѣятели на поприщѣ политическомъ кончали жизнь свою въ снѣгахъ Сибири; когда отъ пытокъ и тѣлесныхъ наказаній не избавляли ни личныя достоинства, ни высокій санъ. Постигнувъ своимъ многообъемлющимъ умомъ всю ткань преобразованій Петра, онъ содѣйствовалъ ему во всемъ, какъ ближайшій министръ, и приносилъ въ жертву даже то, что обязанъ былъ хранить и оберегать, какъ служитель алтаря Господня<sup>(452)</sup>. За всѣ дальнѣйшія свои д1йствія въ томъ мірѣ, въ какомъ *Θеофанъ* вращался, онъ самъ себѣ произнесъ приговоръ въ послѣднія минуты своей бурной жизни<sup>(453)</sup>.

Пуцекъ-Григоровичъ Веніаминъ одинъ изъ первыхъ учителей казанской школы, и потомъ знаменитый іерархъ Церкви русской. Онъ родился въ Кіевѣ и въ мірѣ назывался Василіемь. Въ 1733 году, по требованію Иларіона, архіепископа казанскаго, выслано было несколько отличнейшахъ воспитанииковъ Академіи, въ числѣ которыхъ первое мѣсто принадлежало Григоровичу, давно уже состоявшему на училишной службѣ при Академіи, въ званіи іеромонаха. По прибытія въ Казань, онъ нашелъ училище только что устроиваемымъ, а науки еще вовсе не введенными. Сод вйствуя своими трудами и заботами скоръйшему образованію школы. Григоровичь имълъ удовольствіе видёть успёхъ своихъ неутомимыхъ хлоп(тъ, Ø училищнаго когда въ отстроенный нижній этажъ зданія переведены были ученики изъ Зилантова монастыря, MOлодой профессоръ открылъ 1739 года философскія лекціи<sup>(454)</sup>. 1744 году Григоровичь опредъленъ ректоромъ Bъ И apхимандритомъ Спасо-преображенскаго монастыря, а черезъ четыре года рукоположенъ въ епископа нижегородскаго. Βъ 1753 году переведенъ въ тверскую епархію; черезъ пять льтъ во псковскую, черезъ три года пожалованъ архіепископомъ с.-

петербургскимъ, а въ 1762 году казанскимъ. Двадцать лътъ управляль онь той спархіей, которой нёкогда принесь первые плоды своего высокаго образованія, в имя Веніамина для казанской академии пребудетъ въчно памятнымъ, точно также, какъ имена Могилы и Рафаила Заборовскаго для Кіевской. Его заботливости она обязана вслмъ темъ благосостояниемъ, которымъ пользовалась и пользуется досель. И на одръ смертномъ не забыль онь своего училища, отказавь ему всю свою библіотеку. Сей пастырь, върою и правдою служившій Церкви и отечеству, имълъ однакожъ несчастие быть оклеветаннымъ предъ Государыней во время бунта пугачевскаго. По доносу сообщника самозванцева, Ильи Аристова, къ Веніамину приставлена была стража, два члена слъдственной тайной коммисіи неотлучно находились при немъ, не допуская никого, и даже не позволяя ему ни съ къмъ переписываться. Параличный ударъ едва не прекратилъ его жизнь. Къ счастію Веніамина, слъдователи надъ нимъ были люди разумные и осторожные; они донесли Государынъ, что архіепископъ казанскій не причастенъ постыдной измѣнѣ, »обнесенъ и страждетъ невинно, двадцать »пять лётъ неусыпно пасетъ стадо свое, являя оному примёръ »добродътели, въры и върности«. Императрица тотчасъ же успокоила встревоженнаго пастыря, пожаловавъ его 1775 года »Къ крайнему удовольствію моему, писала митрополитомъ. »Екатерина въ своемъ рескриптѣ: узнала я, что невинность »вашего преосвященства совершенно открылась. Покройте по-»чтенную главу вашу симъ отличнымъ знакомъ чести; да бу-»детъ оный для всякаго всегдашнимъ напоминаніемъ торжест-»вующей добродътели вашей; позабудьте прискорбіе и печаль, »кои васъ уязвляли; припишите сіе судьбѣ Божіей, благоволив-»шей васъ прославить по несчастнымъ и смутнымъ обстоятель-»ствамъ тамошняго края; принесите молитвы Господу Богу, а »я сь отмѣннымъ доброжелательствомъ есмь и проч.« Митрополить Веніамина Пуцека - Григоровича, обремененный латами и пятидесятитрехлётней службой, въ 1782 году уволенъ на по-

311

кой, и отпелъ въ седмиезерную казанскую пустынь, гдѣ въ скоромъ времени и скончался<sup>(455)</sup>.

Радышевскій Маркеллъ, первый ректоръ новгородской семинаріи. Въ 1741 году онъ принялъ въ полное свое расноряженіе училище, изключенное епископомъ Амвросіемъ Юшкевичемъ изь въдомства Розряда и Казеннаго Приказа новгородскаго архіерейскаго дома, а въ следующемъ году былъ пожалованъ епископомъ корельскимъ и ладожскимъ, коадьюторомъ новгородскаго архіепископа: но чрезъ нѣсколько мѣсяцевъ скончался и погребенъ въ Юрьевскомъ монастырѣ въ паперти соборной церкви<sup>(456)</sup>.

Рогалевскій Мларіонъ. До 1728 года онъ былъ нгуменомъ лубенскаго Мгарскаго монастыря и потомъ назначенъ архимандритомъ московскаго Донскаго. Апрѣля 1732 года Роналевский былъ хиротонисанъ въ архіепископа казанскаго, и по прибытіи въ епархію въ слѣдующемъ же году занялся образованіемъ правильной школы. Имъ положена основа тому заведонію, которое нынѣ извѣстно подъ именемъ академіи казанской. На первый разъ Иларіонъ открылъ славяно-латинскія школы въ Зилантовѣ монастырѣ, гдѣ первыми учителями были вызванные имъ студенты Кіевской Академіи Василій Пуцекъ-Григоровичъ и Стефанъ Гловацкій. Въ 1735 году архіепископъ Иларіонъ былъ переведенъ въ Черниговъ: но по трехлѣтнемъ управленіи сею епархіей отошелъ на пребываніе въ Кіево-печерскую Лавру, и кончилъ тамъ послѣдніе дни свои<sup>(457)</sup>.

Сморжевскій Феодосій. Въ 1743 году онъ, въ званія іеромонаха Кіево-михайловскаго монастыря, былъ посланъ въ пеквнскую миссію, и по прошествія нъсколькихъ лътъ возвратился оттуда въ Петербургъ виъстъ съ Гервасіемъ Линцевскимъ.

За труды свои Сморжевскій быль пожаловань архимандритомь свокаго Троицкаго (нынв женскаго) монастыря, гдв въ 1758 году и скончался. Будучи еще въ Пекинв, Сморжевскій составиль обстоятельную исторію россійской пекинской миссіи и всвхь бывшихь тамъ нашихъ миссіонеровъ: но къ сожалвнію, это въ высшей степени любопытное сочиненіе не было напечатано<sup>(458)</sup>.

Тихорскій Епифаній, ув'вков'в и вшій свое имя основаніемъ харьковскаго коллегіума. Рукоположенный въ 1722 году изъ архимандритовъ Благовъщенскаго нъжинскаго монастыря въ епископа курскаго и бългородскаго, Епифаний въ томъ же году открылъ въ Бългородъ училище: но упрошенный генералъфельдмаршаломъ княземъ М. М. Голицынымъ и бывшимъ генералъ-губернаторомъ Украйны генералъ-майоромъ тогла **Θ. В. Шидловскимъ, и не желая терять такихъ сильныхъ по**собниковъ себъ, онъ перенесъ свою школу въ Харьковъ. Голицынъ на первый разъ снабдилъ вновь открытое училище вотчинами, подаривъ ему село Песочки со всѣми хуторами, а Шидловскій уступиль каменный, недостроенный впрочемъ домъ свой, который потомъ уже докончилъ самъ Епифаній, пристроивъ къ нему нъкоторыя необходимыя для училища службы, и сверхъ того приписать къ училищу бывшую приходскую о двухъ престолахъ Покровскую церковь. Въ 1731 году Государыня Анна Іоанновна утвердила коллегіумъ высочайшею граматою, повелъвая »учить въ немъ всякаго народа и званія дътей право-»славныхъ не только пінтикъ, реторикъ, но и философіи и бо-»гословіи, славено-греческимъ и латинскимъ языки; такожде »стараться, чтобъ такія науки вводить на собственномъ россій-»скомъ языкѣ и преподавать ученіе съ усерднымъ тщаніемъ, »ревиостію и радъніємъ, отнюдь не отлучаясь ни въ чемъ св. »восточныя Церкви исповъданія«. Высочайше утвержденный въ звани протектора новоустроенной школы. »яко первый строитель оной«, Enuфаній, выписавъ изъ Кіева студентовъ на учи-

40

тельскія должности, немедленно открылъ классы, и не далёе какъ черезъ четыре года въ коллегіумѣ были уже преподаваемы не только языки — славянскій, греческій и латинскій, но и піитика и реторика и философія; а въ 1731 году открытъ и классъ богословія. Къ великому сожалѣнію, въ семъ же самомъ году іюля 2 Епифаній скончался, оставивъ по себѣ вѣчную память, какъ ревностный покровитель просвѣщенія, »особливымъ попеченіемъ и тщаніемъ« обратившій на себя Высочайшее вниманіе самой Императрицы<sup>(459)</sup>.

• Туробойскій Іосифъ, бывшій первымъ префектомъ московской академія. Въ 1704 году онъ принималъ участіе въ торжественной встрѣчѣ Петра Великаго, возвращавшагося въ Москву, по завоеваніи Лифляндіи, для чего составилъ особенный церемоніалъ съ разными привѣтствіями. Тоже самое сдѣлалъ Туробойскій въ честь вѣнценоснаго побѣдителя послѣ полтавской битвы. Для объясненія картинъ, эмблемъ и надписей на латинскомъ, греческомъ и русскомъ языкахъ онъ составилъ пѣлую книгу. Въ 1708 году Туробойскій былъ назначенъ архимандритомъ Симонова московскаго монастыря; дальнѣйшая же судьба его неизвѣстна<sup>(460)</sup>.

Шпаковский Савва въ 1739 году изъ архимандритовъ нѣжинскаго Благовѣщенскаго монастыря былъ посвященъ въ архіепископы архангелогородскіе, а черезъ годъ переведенъ въ Коломну, гдѣ по девятилѣтнемъ управленіи епархіей 29 іюля 1749 года скончался<sup>(461)</sup>.

Юшкевичъ Амвросій первоначальное воспитаніе получилъ въ польскихъ школахъ, и потомъ для усовершенствованія себя въ высшихъ наукахъ поступилъ въ Кіевскую Академію. По окончаніи курса, Юшкевичъ вступилъ въ монашество

и проходилъ въ низшихъ школахъ звание учителя синтаксимы; за тѣмъ былъ опредѣленъ въ старшіе виленскаго Святодухова монастыря, а въ 1734 переведенъ въ московский Симоновъ. Черезъ два года онъ былъ рукоположенъ въ епископа вологодскаго, а 29 мая 1740 года назначенъ въ Новгородъ. Къ прибытію Амеросія въ епархію состоялся Высочайше утвержденный 24 мая того же года штать для новгородской семинарія. Амеросий ревностно принялся за исполнение того, что такъ согласно было съ его собственными желаніями. Немедленно отдалъ онъ приказъ выбрать изъ бывшей до того времени при архіерейскомъ домѣ школы понятнѣйшихъ и успѣшнѣйшихъ учениковъ, и составить изъ нихъ первый семинарскій курсъ. Хотя же въ регламентъ и предположено было завести училище въ хутынскомъ монастырѣ: но поелику онъ слишкомъ удаленъ отъ города, то Амеросій ръшился открыть семинарію въ ближайшемъ Антоніевѣ монастырѣ и префектомъ оной опредѣлилъ Иннокентія Мигалевича(462). Это тоже былъ воспитанникомъ Кіевской Академіи, и высланъ сюда Өеофаномъ Прокоповичемъ. Мигалевичь быль однимь и единственнымь учителемь вновь образовавшейся школы и вмёстё съ этимъ публичнымъ катихизаторомъ. Но Амеросій самъ бодрствовалъ надъ любимымъ своимъ училищемъ; онъ вызвалъ изъ Кіевской Академіи на учительскую должность двухъ студентовъ: Ямницкаго и Миткевича и началъ въ тоже время постройку семинаріи, примъняясь къ образцу родныхъ ему, по воспитанію, школъ кіевскихъ, и кромѣ того принялъ на свой счетъ содержаніе нъсколькихъ бъднъйшихъ учениковъ. Въ одинъ годъ Амвросій поставиль свое училище на надлежащую степень, и радовался всей душой, когда питомцы его представляли, въ присутствія Государыни Елисаветы Петровны, драму, сочиненную префектомъ семинарія Иннокентіемъ Миткебичемъ. Недолго однакожъ блаженствовало училище подъ начальствомъ своего основателя, покровителя и благодътеля. Амеросій Юшкевичь скончался 17 мая 1745 года. Но и по смерти своей онъ не

Digitized by Google

захотѣлъ разстаться съ залогомъ своихъ просвѣщенныхъ трудовъ и заботъ: вмѣсто того, чтобъ почить въ Софійскомъ соборѣ, гдѣ обыкновенно погребаются святители новгородскіе, *Амеросій* завѣщалъ похоронить себя въ паперти соборной церкви Антоніева училищнаго монастыря, гдѣ почиваетъ и нынѣ къ вѣчному воспоминанію воспитываемаго въ заведенномъ имъ училищѣ юношества<sup>(463)</sup>.

## конецъ

mepboù Caepm.

316



НРИМ БЧАНІЯ.





1. Лътопись, изд. 1767 г. въ С.-Петербургъ, стр. 21.

2. Степен. кн. 1 глав. 40.

3. Math. Stryikowski Chronicon Polono – Lithano – Moscoviticum, издан. на польскомъ языкъ въ Кенигсбергъ 1582 г.

4. Лѣтопись Нестора стр. 106.

5. Ростовск. Льтоп. Спис. Новгор. Владык.

6. Столповое пѣніе, названное римскою церковію cantus planus, было пѣніе единогласное, речитативное, безъ кадансовъ или тактовъ, а только по однимъ акцентамъ и удареніямъ въ одну ноту, и чрезъ всю піэсу, какъ это можно слышать и до нынѣ въ греческихъ монастыряхъ на Востокѣ. Почти таковожъ было и пѣніе *демественное*, только въ немъ допускалось подпѣваніе другихъ пѣвцовъ или даже всѣхъ предстоящихъ въ церкви, либо въ тотъ же голосъ, либо одною только квинтою или басомъ (basse-continue) въ одинъ тонъ чрезъ всю исполняемую пьесу, или съ перемѣною не болѣе трехъ нотъ.

7. Осмогласное пвніе разумвется здвсь не симфоническое, а единогласное, съ различіенъ только напвовъ, изъ которыхъ четыре у Грековъ называются прамыми (toni recti), а другіе четыре косвенными или побочными (toni obliqui). Трисоставное, то есть трехголосное (trio) есть уже симфоническое, которое съ твхъ поръ долго употреблялось въ Россіи, подъ названіенъ троестрочнаго, пока не ввелось четырехголосное, осмиголосное, дввнадцати и даже двадцатиголосное.

8. Татищева Росс. Истор. томъ П. стр. 181.

9. Истор. Госуд. Россійск. томъ IV. стр. 10. изд. 1833 г.

10. Histor. Polon. Lib. IV. p. 649.

11. На эту льтопись ссылается и Карашзинъ въ Ист. Госуд. Рос. Томъ V. примъч. 220.

12. Церковь эта называлась Успенскою Богородицкою; она была

на Подолв на такъ называемой Гнилой улицв, тамъ гдв нынв колокольня Покровской церкви. Опис. Кіевософ. соб. стр. 106.

13. Cromer. Lib. XX.

14. Dzieje królewstwa Polskiego. Tom. II. 168.

15. Въ выпискъ Лосицкаго сказано, что Кириллъ Терлецкій былъ двоеженецъ, не соблюдалъ монашескихъ постовъ, убилъ маляра Филиппа, велъ преступную жизнь съ женою брата своего, давалъ у себя пристанище ворамъ, приносившимъ къ нему краденое, поддълывалъ монету. Князь Константинъ Константиновичъ Острожскій во всемъ этомъ обличилъ его: но Кириллъ за то поссорилъ его съ однимъ знатнымъ вельможею.

16. Митрополитъ Евгеній полагаетъ, что это былъ Ипатій Поцви. См. Опис. Кіевософ. собора стр. 137.

17. Памятники Времен. Компис. въ Кіевъ 1845 г. Томъ 1. стр. 224. См. Совътъ о благочестии.

18. Кіевлянинъ 1840 г. стран. 90.

19. Опис. Кіевософ. собора стр. 151.

20. Памятники Томъ III. стр. 1.

21. Тамже стр. 28 и 29.

22. Тамже стр. 40.

23. Тамже стр. 87.

24. Тамже стр. 60.

25. Лѣтопись Зубрицкаго стр. 150.

26. Истор. Рос. Іерархін. Част. III, стр. 538.

27. Тамже стр. 441.

28. Описан. Кіевософ. собора стр. 151.

29. Изъ пригласительнаго посланія короля Казиміра Іоанна на люблинскій сеймъ видно, что это братство было въ цвѣтущемъ состояніи и въ 1679 году. Памятн. томъ 1. стр. 201.

30. Тамже стр. 212.

1. Franks

34. Подъ этимъ листомъ подписались слѣдующія лица, искони принадлежавшія православной Церкви: Димитрій Балобанз; Андрей изъ Баража Воронецкій; Александръ Зубцевскій; Іезекінль Курцевичз, архимандритъ трехтемировскій; іеромонахъ Исаакій, Григорій Ушакъ-Куликовскій; Константинъ Хорошко; Христофоръ Еловицкій; Филонъ Еловицкій; Ивавъ Марковскій; Иванъ Виговскій; Александръ Пузина; Андрей

Пузина; Лаврентій Древинскій; Абрамъ Грабовецкій; Михаилъ Гулевича-Воютинскій; Христофоръ Кольчицкій; Юрій Кульчицкій; Павелъ Вышборскій; Шавелъ Друцкій; Оома Гуляницкій; Иванъ Исайковскій; Яковъ Гулевича-Воютинскій; Иванъ Банковскій; Иванъ Исайковскій; Александръ Немпърича; Александръ Волковскій; Семенъ Гулевича-Воютинскій; Иванъ Гулевича; Оедоръ Гулевича-Воютинскій; Иванъ Волковскій; Григорій Черникъ; Романъ Гулевича; Петръ Гулевича; Григорій Баковецкій; Михайло Мышка-Холоневскій; Григорій Забокржицкій; Адамъ Свищовскій; Петръ Суринъ; Шавелъ Щолгень; Богданъ Братковскій; Андрей Завадскій; Григорій Сенницкій; Федоръ Кузмича. Нѣкоторые изъ этихъ лицъ подписались по польски и съ означеніемъ своихъ должностей. Тамже стр. 12.

32. Тамже стр. 13.
33. Тамже стр. 22.
34. Тамже стр. 28.
35. Тамже стр. 36.

- 36. Тамже стр. 123.
- 37. Тамже стр. 135.
- 38. Тамже стр. 149.
- 39. Тамже стр. 175.
- 40. Tanke crp. 178.
- 41. Тамже стр. 133.
- 42. Тамже стр. 139.
- 43. Триста злотыхъ Тамже стр. 146.
- 44 Таиже стр. 204.

45. Истор. Росс. Іерарх. Част. IV. стр. 883.

46. Тамже. Часть Ш. стр. 440.

47. Pisma rozmaite Jana Śniadeckiego Tom. I str. 1-121.

48. Опис. Кіевософ. собора стр. 119.

49. Tamme.

50. Тамже стр. 161 и Лътопись Зубрицкаго стр. 54 и 68.

51. Онъ посвященъ въ митрополиты 1577 года. Польскіе историки пишутъ, что Илія Куча, не пробывъ и года, самъ отказался отъ митрополіи. Опис. Кіевософ. соб. стр. 119.

52. Панятн. Тонъ П. стр. 291 и 292.

322

53. См. въ Опис. Кіевософ. соб. прибавл. *№* 14. стр. 65. собственное письмо М. Рагозы къ кіевскому воеводъ князю Константину Константиновичу Острожскому.

54. Опис. Кіевософ. собора стр. 127.

55. Тамже стр. 128.

56. Тамже стр. 145.

57. Тамже стр. 146.

58. Тамже стр. 150.

59. Въ Исторіи Русск. Церкви (Пер. Патр. стр. 104) Карповича названъ воспитанникомъ острожскихъ училищъ. На чемъ основано такое свъдъніе — неизвъстно. Въ цитованной тамъ граматъ короля Владислава нътъ на это ни малъйшаго указанія. Напротивъ, іеродіаконство Карцовича въ Кіево-печерской Лавръ скоръй можетъ привести къ тому заключенію, что и мъстомъ воспитанія его былъ Кіевъ.

60. Мпетоsyne stanu, pracy i trudów Piotra Mohiły. Остались только двѣ проповѣди *Карповича*: на Преображеніе Господне, и на Успеніе Пресв. Богородицы. Оба эти поученія составляютъ цѣлую книгу въ пятдесятъ четвертныхъ листовъ. Словарь историч Часть II. стр. 8

61. Тамже стр. 7. Неизвѣстно, почему Карповича не упомянутъ въ спискѣ епископовъ владимірскихъ авторомъ Исторіи Росс Іерархіи.

62. Памятникомъ этого служатъ 1) Казанье на честномъ погребъ блажсеннаго мужа и превелебнаго отца Киръ Елиссея (Плетенецкаго) и 2) Омилія (слово) на годичное поминовеніе его. Омилія эта есть цѣлый ученый трактатъ, изъясняющій а) что воспоминаніе и молитвы объ усопшихъ установлены въ Церкви со временъ апостольскихъ; b) что такое годовое поминовеніе, третины, девятины и сорочины; и с) какія побужденія къ сокрушенію и умиленію о усопшихъ и къ памятованію смерти и суда.

63. Исторія Русск. Церкви. Періодъ патріярш. стр. 108. Пришѣч. 182.

64. Словарь Историч. Часть І. стр. 187.

65. Преосв Амвросій въ своей Исторіи Росс. iepapx. Томъ. II. стр. 47, относитъ это къ 1617 году. Почему мы не принимаемъ этого мнѣнія, можно будетъ видѣть изъ послѣдующаго.

66. Въ исторіи Кіевской Академіи на стр. 29 сказано, что неизвѣстно, гдѣ обучался Саковича. Мы утверждаемъ, что онъ воспиты-

вался въ кіевскомъ училищъ, во первыхъ на томъ основаніи, что, по свидътельству Мацѣіовскаго, онъ былъ первоначально домашнимъ учителемъ у Адама Кисѣля, почти постоянно проживавшаго въ Кіевѣ (См. Москвитянинъ за 1854 годъ № 2. Отдъл. Смѣси стр. 199); во вторыхъ, что онъ написалъ вирши на смерть Сагайдачнаго, извѣстнаго благодѣтеля и покровителя кіевской школы. Опис. Кіевопеч. Лавры стр. 68.

67. Въ сочиненіяхъ Транквилліона, точно также какъ и въ другихъ книгахъ, печатанныхъ въ Кіевъ и вообще въ малороссійскихъ типографіяхъ, найдено нѣчто сходное съ ученіемъ папистическимъ о пресуществленіи Евхаристіи. Споръ объ этомъ, особенно возбужденный Лихудани, произвелъ въ Москвъ великое смущеніе. (См. Словарь историч Част 1 стр. 237—240). По этому-то случаю св. Димитрій Ростовскій написалъ тогда: »оставляя въ Москвъ мудрствовать гречес-»кихъ или греко-латинскихъ учителей, мы, якоже научихомся отъ отецъ »нашихъ, тако исповъдуемъ«. Истор Русск Церкви Періодъ патріарш. стр. 140. Примъч. 247.

68. Словарь историч. Часть І. стр. 335.

69. Исторія Малороссіи Н. Маркевича Томъ І. стр. 151.

70. Тамже Томъ II стр. 72 и 75.

71. Pamiętniki o dziejach, piśmienictwie i prawodawstwie Słowian. Maciejowski Tom. III. 455.

72. Тамже.

73. Книга эта хранится въ библютекъ Кіевософійскаго собора.

74. Каталогъ кіевскихъ митрополитовъ, напечат. въ Московскомъ Любопытномъ Мъсяцословъ на 1776 годъ.

75. Описаніе Кіевософ. собора стр. 154.

76. Такъ ограничивается это мѣсто въ записи Гулевичевой: »одною стороною къ улицѣ, которая ведетъ отъ рынка къ Днѣпру, мимо двора пана Василія Ходики Креницкаго, кіевскаго скарбнаго (казначея); другою также къ улицѣ, которая ведетъ отъ рынка къ Днѣпру, мимо двора мѣщанъ кіевскихъ, Христофора Золотаря и Петра Нечая; третьею стороною со входу отъ рынка ко двору Соленика; а четвертою заднею стороною къ огорожѣ двора покойнаго Федора Миткевича, бывшаго бургомистра кіевскаго«. Это есть то самое мѣсто, гдѣ нынѣ существуетъ Академія.

77. Памятник. Томъ II. стр. 1.

78. Церковь эта была на томъ мъстъ, гдъ нывъ новый академическій корпусъ. Исторія Кіевск. Академін стр. 18.

79. Приятник Том П. стр 36.

80. Въ этой подписи ученъйшаго мужа того времени слышенъ намекъ на введение новаго календаря, называемаго Грегоріанскимъ, отринутаго православными еще при интрополить кіевскомъ Онисифоръ Дъвочкъ и запрещеннаго тремя увъщательными граматами константинонольскаго патріарха. Опис. Кіевософ. собора стр. 121.

81. Камень воску — двадцать четыре фунта.

82. . Памятник. Томъ II. стр. 42.

83. Тапже стр. 54 и 55.

84. Тамже стр. 58.

85. Тамже стр. 59.

86. Tamme

87. Тамже стр. 61.

88. Tanze.

89. Тамже стр. 62.

90. Танже стр. 63.

91. Тамже стр. 67.

92. Тамже стр. 68.

93. Tamme Tom. III. crp. 7.

94. Tamme.

95. Танже.

96. Tanke Ton. II. crp. 71.

97. Тамже Томъ Ш. стр. 11.

98. Tamme.

99. Тамже Томъ I. стр. 74.

100. Тамже стр. 76.

101. Тамже стр. 78.

102. Тамже стр. 116.

103. Тамже стр. 83 и 94.

104. Въроятно, дидаскала: но опиской или опечаткой этого принять нельзя, потому что слово даскаля упоминается не одинъ разъ

105. Пенитархомъ назывался кассиръ, который собиралъ сумиу отъ бѣдныхъ учениковъ, поступавшихъ въ школу; названіе это произошло отъ словъ: πένης, бѣдный и ἄρχαν начальникъ.

325

106. Намятник. Том. І. стр. 103.

107. Тамже стр. 114.

108. Тамже стр. 85.

109. Тамже стр. 115.

110. Тамже стр. 106.

111. Истор. Кіевск. Акад. стр. 129.

112. Бопланъ, состоявщій на службѣ королей польскихъ Сигизмунда III, Владислава IV и Яна Казиміра, въ своемъ описаніи Кіева говоритъ, что подъ горою на Подолѣ, между бернардинскимъ монастыремъ и рѣкою, до 1646 года стоялъ костелъ іезуитскій, училище котораго было подъ горою Уздыхальницею, пониже нынѣшней Андреевской церквн. См. Опис. Кіевософ. собора стр. 179.

113. Такъ по крайней изръ объясняетъ поступокъ іезуитовъ Петръ Могила въ своихъ запискахъ.

114. Опис Кіевософ собора стр. 154

115. Памятники Томъ II. стр. 51.

116. Тамже стр. 65.

117. Подъ симъ названіемъ, конечно, разумъются низшія, приготовительныя школы. Опис. Кіевософ. собора стр. 155.

118. Описаніе этого креста можно видѣть въ Воскресномъ Чтеніи на 1840—41 годъ.

119. Памятникъ Томъ II. стр. 74.

120. Въ концѣ Уписа кіевскаго братства отъ 1616 по 1631 годъ сказано: »и прочіихъ въ братство безчисленныхъ вписавшихся«. Таиже стр. 48.

121. Сочинение Мелетія Смотрицкаго называется Werificacya niewinności, а книга Ioba Justificacya niewinności.

122. Исторія Малороссіи Н. Маркевича Тонъ І. стр. 114. Кронъ попеченій и заботъ объ устройствъ Кіевобратскаго училища, Сагайдачный въ завъщаніи своемъ, 1622 года, отказалъ на луцкую школу 250 талеровъ. Лътопись Зубрицкаго стр. 69. Битый талеръ стоилъ 91 грошъ, а такъ называемый талеръ левковый 81 грошъ.

123. Исторія объ Уніи Соч. Бантышъ-Каменскаго стр. 77.

124. Къ сожалѣнію, могила Сагайдачнаго остается неизвѣстною. Вѣроятно, онъ былъ похорененъ близъ созданной имъ деревянной цар-

кви Богоявленія Господня: во когда строилась нынъшняя каменная, то могила его вошла въ средину храма.

125. Козаки утопили въ Днѣпрѣ Выдубицкаго игумена Антонія Грековича, бывшаго генеральнымъ намѣстникомъ въ Кіевѣ и шпіономъ уніатскаго митрополита Велямина Рутскаго.

126. Описаніе Кіевософ собора стр. 160.

127. Сочиненія Смотрицкаго, кромѣ его граматики, относятся къ тремъ разнымъ эпохамъ; въ однѣхъ онъ является ревностнымъ защитникомъ восточной Церкви; въ другихъ хитрецомъ, желающимъ скрыть свое отступничество, а въ остальныхъ открытымъ противникомъ въры истинной. Къ переому разряду принадлежатъ а)  $\Theta o \eta' \nu o c$ , to iest lament jedynéy i Powszechnéy Apostolskiej Wschodniey Cerkwi, z obiaśnieniem Dogmat wiary. Wilno. 1610 (90 ήνος, то есть плачъ единой Вселенской Апостольской Восточной Церкви, съ объясненіемъ догматовъ Вѣры); b) Werificacya niewinności y omylnych po wszystkiey Litwie y Białey Rusi rozsianych żywot uczciwe cnego narodu Ruskiego o upad przyprawić zrądzonych Nowin chrześciańskie uprzątnienie (оправдание невинности и христіанское опроверженіе мнѣній, разсѣянныхъ по всей Литвѣ и Бѣлоруссіи съ цѣлію унизить бытъ и честность добраго русскаго народа); с) Obrona Werificaciey (Защита Оправданія) 1621 г; d) Appendix na Examen Obrony Werificaciey (Прибавление къ разбору Защиты Оправданія) и е) Elenchus piśm uszczypliwych, 1628 г. (Обличение вдкихъ сочинений). Ко второму разряду относятся a) Apologia peregrinaciey do kraiow wschodnich 1618 r. (Оправдание путешествія по землямъ восточнымъ); b) Consideratiae abo uważania szeżciu różnic mędzy cerkwią wschodnią y zachodnią, strony wiary zasłych (Разсмотрвніе или разборъ шести отличій, произшедшихъ въ религіозномъ отношении между восточною и западною церквами. 1629 г.); с) Listy do oyca Boreckiego i innych (Письма къ отцу Борецкому и къ другимъ 1628 г.); d) Protestatia przeciw Soborowi w tym roku 1628 we dni Augusta miesiąca w Kiiowie monasteru Pieczerskim obchodzonemu, uczyniona pzez ukrzywdzonego na nim (Протестъ противъ Собора, состоявшагося въ августь мысяцы сего 1628 года въ Кіевопечерскомъ монастыры, написанный оскорбленной имъ особой. Къ третьему разряду принадлежитъ одно сочинение, въ которомъ Смотрицкий выступилъ противъ прежнихъ своихъ единовърцевъ со всею яростію и повторилъ все, что только высказаль прежде, только съ большинъ уже ослѣпленіенъ страсти. Оно

называется Exenthesis albo expostulatia to iest rosprawa mędzy Apologią i Antidotem o ustanek blędów heresyi y kłamstw Zyzaniowych, Philaletowych, Orthologowych y klerykow uczyniona do oboiey strony narodu ruskiego. 1629. (Разсужденіе или показаніе остальныхъ заблужденій, ереси и клеветъ Зизаніевыхъ, Филалетовыхъ, Ортологовыхъ и Клериковыхъ, составленное для объихъ сторонъ народа русскаго).

128. Важное въ этомъ отношеніи свидѣтельство находимъ въ современной брошюрѣ Рутскаго, подъ заглавіемъ: Sowita wina (Сугубая вина), гдѣ пишется: »о Смотрицкомъ многое знаю и кое-что скажу, »остальное сохранивъ въ тайнѣ Онъ долго сносился съ нашими (уні-»атскими) начальниками, при чемъ свидѣтелями были и нѣкоторые свѣт-»скіе люди; обѣщался и самъ перейти къ намъ и паству свою тоже при-»вести къ согласію съ нами«.

129. Въ описаніи отступничества Мелетія Смотрицкаго здѣсь есть значительная разность съ тѣмъ, что говоритъ объ этомъ митрополитъ Евгеній въ своемъ Словарѣ Томъ II. стр. 48 и въ Описаніи Кіевософ. собора стр. 161: но мы въ этомъ случаѣ предпочитаемъ держаться позднѣйшихъ разысканій, сдѣланныхъ г. Мацѣіовскимъ и основанныхъ на вѣрнѣйшихъ документахъ.

130. Москвитянинъ за 1854 годъ. Отд. Смъси стр. 199.

131. Лѣтопись Зубрицкаго стр. 68.

132. Описаніе Кіевософ. собора стр. 159.

133. Исторія Малороссіи Томъ І. стр. 122 и 123.

134. Памятники Томъ II. стр. 91.

135. Сочиненіе это называется  $\Lambda \dot{\upsilon} \partial \sigma \varsigma$  allo Kamien z pracy prawdy Cerkwie swętey prawosławnéy ruskiey. Изд въ Кіевопеч Лавръ 1644 г. Оно имъется въ печати и на русскомъ языкъ (Опис. рукописей графа Толстаго 1. 323). Мацъіовскій утверждаетъ, что авторъ этого сочиненія былъ нъкто Евсевій Пименъ, православный іерей (Москвитян. 1854 г.  $\mathcal{N}$  20 въ отдъл. Смъси стр. 193) а митрополитъ Евгеній говоритъ, что оно написано Петромъ Могилой, избравшимъ себъ такой псевдонимъ. (Словарь историч. Часть II. стр. 164). Кажется, что Мацъіовскій тутъ не съвсъмъ правъ: сдълавъ върное заключеніе по духу самаго сочиненія объ авторъ, какъ о лицъ православномъ и принадлежащемъ къ чину духовному, онъ ошибочно принялъ имена нарицательное и прилагательное за собственноличныя; отъ того у него изъ словъ:  $\dot{\varepsilon} υ \sigma \varepsilon \beta \eta \varsigma$ 

поїму», означающихъ благочестивый пастырь, вышелъ Евсевій Пининъ. По этому ны за лучшее считаемъ въ этомъ случав держаться инвиія интрополита Евгенія

136. А тотъ дворъ лежитъ въ Кіевѣ подъ горою в Скольникахъ противъ церкви Рождества Христова Памяти. Томъ II. стр. 292.

137. Тамже стр. 293.

138. Описаніе Кіевософ. собора стр. 165.

139. Исаія Купинскій управляль училищемь всего одинь годь.

140. Словарь Историч. Ч. II. стр. 205.

141. Надпись эта составлена по польски; здъсь представляется она сполна:

W księgi sławy wieczystey drukarzie drukuycie, Żałobnę epigraphę Tarasemu kuycie; Żyli wy nim, gdy ou żył, godna rzecz on wami, Zmarły by żył z godnemi swoimi sprawami, Księgi, ktory was obmioł z smieciska wnętrznego, Przywrócił do ozdoby y szczęscia pierwszego: Pozyteczne y z tymi bądzcie Tarasemu, Ktorzy was dziś wartuie k pożytkowi swemu: Mówcie: niech pozdrowiona ta będzie mogiła, Która tak, zacną w sobie osobę zakryła.

См. также Кіевлянинъ на 1840 г. стр. 159.

142. Авторъ Исторіи Русской Церкви (Періодъ патріарш. стр. 140) отдавъ справедливость Копыстенскому, Галятовскому и нѣкоторымъ другимъ, по его мнѣнію, большею частію воспитанникамъ не кіевскаго а другихъ училищъ, говоритъ: »далеко бѣднѣе этихъ даровитыхъ воспи-»танниковъ той же кіевской школы: Тарасій Земка, Иннокентій Гизель«. Позволяемъ себѣ вѣрить въ этомъ случаѣ больше Петру Могилѣ, избравшему ихъ для посылки за границу, какъ даровитѣйшихъ воспитанниковъ, и потомъ, какъ »старшихъ изъ ученыхъ« опредѣлившему ихъ на почетное мѣсто проповѣдниковъ Лавры и за тѣмъ ректорами училище. Наконецъ и отзывы митрополита Евгеніа намъ кажутся стоющими большей довѣренности.

143. Авторъ Исторіи Русской Церкви (танже стр. 106 примѣч. 178) говоритъ, что Трофимовичъ и Коссовъ въ 1631 году вызваны были Петромъ Могилою изъ львовскаго братства въ кіевское. На чемъ ос-

новано такое показание, - неизвъстно, но крайней мъръ, въ цитованной авторомъ записи, находящейся въ примъч къ описанію Кіевософ. собора отъ стр 15 до 31 нътъ ни малъйшаго на то намека. Всъ поименованныя лица посыланы были за границу Петронъ Могилою еще до полученія имъ сана кіевопечерскаго архимандрита, значить до 1631 года. Митрополить Евгеній ясно говорить (Опис. Кіевософ. собора стр. 172) что Могила »избравъ съ согласія всего кіевскаго духовенства ивсколько »молодыхъ нонаховъ и бъльцовъ, отправняъ въ разныя иностранныя »училища, для обученія словеснымъ и высшимъ науканъ«. А гдт онъ ногъ найти достаточно приготовленныхъ къ тому? Конечно, въ какомъ либо училища, и всего върнъе-въ Кіевобратскомъ: ибо ему не за чъмъ было обращаться въ другія, когда свое было туть же. Кроив того, извъстно, что въ львовскомъ училищъ кончилъ свое воспитание только одинъ изъ посланныхъ Могилою, именно Иннокентій Гизель, а прочіе, какъ собственно русскіе уроженцы, вздили далье за границу. Словарь историч. Часть І. стр. 198.

144. Памятник. Томъ II. стр. 17. Впрочемъ это не быдо непремвннымъ закономъ, какъ это видно изъ актовъ, данныхъ въ последствии Петру Могилв, въ коихъ между прочимъ сказано, что преемникомъ ему, по управлению училищемъ, можетъ быть избираемъ и изъ »свещкаго стану и кондиции«. Тамже стр. 111.

145. Тамже стр. 13.

146. Отъ глагола олябано, studeo: учусь; отсюда студенты.

147. Исторія Малорос. Част. І. стр. 131.

148. Полное заглавіе сочиненія Исаіи Купинскаго слѣдующее: »Лѣствица духовнаго по Бозѣ иноческаго жительства, содержащая въ »себѣ тридцать три главы, тридцать три степени, трудолюбнѣ состав-»лена въ пользу душевную усердствующимъ и внимающимъ постниче-»скому жительству«. Есть и другое его сочиненіе называемое Алфаешть духовный. Словарь историч. Часть І. стр. 212.

149. Мацвіовскій говорить, что Петръ Могила былъ сынъ Валашскаго воеводы Іереміи Москвитянинъ 1854 г. Nº 20 въ Сивси стр. 196.

150. Летопись Зубрицкаго стр. 24.

151. Описаніе Кіевософ. собора стр. 166.

152. Тамже стр. 172.

153. Москвитянинъ тавже стр. 196.

154. Стефанз Зизаній, братъ извѣстнаго Лаврентія Зизанія, написалъ: »Изложеніе о православной вѣрѣ короткимъ пытаньемъ и отповѣданьемъ для латвейшаго (удобнѣйшаго) выразумѣня христіанскимъ дѣтямъ«. См. о немъ Словарь историч. Часть II. стр. 3.

155. Этимъ ортологомъ былъ самъ же Смотрицкій, писавшій нѣкогда подъ этимъ псевдонимомъ. На одномъ польскомъ экземплярѣ Смотрицкаго сочиненія Θρήνος, находящемся въ библіотекѣ львовскаго университета, при имени автора Theophil. Ortholog. написано: verum nomen: Meletius Smotricki. Библіограф. Іохера Томъ III. стр. 554.

156. Памятник. Топъ II. стр. 93 и далее.

157. Объ этомъ упомянуто и въ актъ Кіево-Богоявленскаго Братства. Тамже стр. 103.

158. Не далѣе, какъ въ прошедшемъ столѣтіи, все пространство отъ Кіево-Подола до Лавры было покрыто густымъ лѣсомъ, изъ остатковъ котораго образовался нынѣ Царскій садъ; а Липки и теперь помнятъ старожилы, какъ непроходимую чащу.

159. И объ этомъ есть намекъ тамже.

160. Что они входили сначала съ словеснымъ представленіемъ, это видно изъ самаго акта, въ послѣдствій ими даннаго.

161. На что намекали здъсь актодатели — не совсъмъ понятно. Върнъе всего, на ставропигію, какъ неприкосновенную собственность Братской Богоявленской церкви. См. граматы патріарха Өеофана Памятн. Томъ II.

162. Памятник. Томъ II. стр. 100-112.

163. Подъ сею граматою подписался собственноручно Исаія Купинскій митрополитомъ. Замѣчаемъ это для того, что нѣкоторые утверждаютъ, и между прочими преосвящ. Евгеній (Опис. Кіевософ собора стр. 171) что Купинскій не былъ митрополитомъ. Этимъ они хотятъ оправдать поступокъ Петра Могилы, который и безъ того не имѣетъ въ себѣ ничего предосудительнаго, какъ увидимъ въ послѣдствіи.

164. Памятники Томъ II. стр. 113,

165. Тамже стр. 141.

166. Въ Исторіи Кіевской Академіи акты эти названы просительными листами стр. 37.

167. Памятник. Томъ II. стр. 143.

168. Тамже стр. 40.

169. Тамъ гдѣ нынѣ монастырская трапеза. См. Описаніе Кіевософ. собора стр. 173.

170. Она стояла рядомъ съ церковію св. Анны на томъ мѣстѣ, гдѣ нынѣ новый академическій корпусъ. Тамже.

171. Ostrowski. Dzieje i prawa Kościoła Polskiego Tom. III. 466.

172. Описаніе Кіевософ. собора стр. 168—170.

173. Къ Братству Луцкому Могила писалъ пригласительную грамату, утверждая свое избраніе королевскою привиллегіей и волею патріарха константинопольскаго. Памятн. Томъ І. стр. 135.

174. Тамже стр. 137.

175. Впрочемъ въ граматъ Владислава IV, данной по сему случаю Петру Могилъ, сказано то њко: szkoły, seminaria, drukarnie, których oni byli in possessione, ztwerdzamy.

176. Ostrowski. ibidem. Tom. III. 485.

177. Описаніе Кіевософ. собора стр. 171.

178. Русская Истор. Устрялова Часть І. стр. 292 изд. 1849 г.

179 Описаніе Кіевософ. собора стр 35.

180. Этотъ поступокъ Петра Могилы нимало не нарушалъ права ставропигіи, даннаго патріархомъ Өеофаномъ: ибо ставропигія принад– лежала не монастырю, а только церкви, существовавшей въ то время.

181. Она была деревянная, двухъэтажная. См. Прибавл. къ описанію Кіевософ. собора стр. 213.

182. »Которое лежитъ, какъ сказано въ записи, противъ церкви Добраго Николы«. Памятник Томъ II. стр. 293

183. Тамже стр. 294.

184. Книжка эта называется такъ: Exegesis, to iest, Danie sprawy o szkołach Kiiowskich y Winnickych, w których uczą zakonnicy Religiey Greckiey, przez Wielebn. Oyca Sylwestra Kossowa, Elekta, episkopa Mscisławskiego, Mohilowskiego, przed wiekiem teraznieyszym w tychże szkołach przez trzy lata Professora napisane съ девизомъ изъ псалма CXVII: Libera me a calumniis hominum, ut custodiam mandata tua. Drukow. w Ławrze Pieczarskiey R. P. 1653.

185. Никольскій монастырь Доминикановъ послѣ переименованъ въ Петропавловскій. Это нынѣшияя Петропавловская церковь, при которой состоитъ и Духовная Семинарія.

186. Chodykiewicz in Commentario de rebus gestis in provincia Russiae ordinis Praedicatorum pag. 142, 143.

187. Древияя Крестовоздвиженская церковь стояла на площадкъ, между нынъшними Андреевской и Десятинной церквани и мъстонъ, гдъ домъ Анненкова. См. Чертежъ Стараго Кіева, врилож. къ Кіевлянину за 1840 годъ.

188. Панятник. Том. Ш. стр. 144.

189. Король Владиславъ IV издавалъ четыре раза конституціонныя граматы въ защиту православныхъ: въ 1635, 1638, 1641 и 1647 годахъ Си. Опис-Кіевософ. собора стр. 178.

190. Ciekawe opisanie Ukrainy Polskiey i rzeki Dniepru od Kiewa aż do mieysca, gdzie rzeka ta wrzuca się w morze, przez P. Beauplan, Indzyniera w službie Królow Polskich Żygm. III. Wład. IV. Jana Kazimierza.

191. Рукописный подлинникъ этого руководства хранится донынѣ въ бібліотекѣ Кіевософійскаго собора. Вотъ настоящее его оглавленіе: Liber artis Poëticae, anno Domini 1637. Capita: I) De origine, dignitate et nomine poëtarum. II) Quae materiae poëtae, et quomodo dividitur poëma. III) De aepopaeia et ejus partibus. IV) De comedia et trahicomedia. V) De tragedia. VI) De bucolica et elegiaca poësi. VII) De linea poësi VIII) De jambea et satirica poësi. IX) De epigrammate ejusque speciebus, nempe a) emblemmate, b) symbolis c) aenigmate d) logogriphis e) echone f) anagramatismo g) epitaphio, epicaedio, naenia h) colosso, pyramide, inscriptione vexillorum obelisco.

192. Отъ этого не свободны самые знаменитые наши проповѣдники и богословы, получившіе воспитаніе въ древней кіевской коллегіи. Такъ напримѣръ Сильвестръ Коссовъ на 10 страницѣ своего Патерика (1635 г.) желая возвеличить Кіевъ, говоритъ: mów Stentorea voce: Кіоvia nostra coelum est, и вслѣдъ за тѣмъ пускается въ объясненія, сравнивая Печерскихъ угодниковъ съ Сатурномъ, Юпитеромъ, Марсомъ и проч

193. Всѣ руководства по части реторики принадлежатъ эпохѣ послѣ-могилинской: но это нисколько не мѣшаетъ признать ихъ ближайшими, по характеру, къ тѣмъ, которыми пользовались воспитанники Могилы. Такимъ образомъ древнѣйшее изъ уцѣлѣвшихъ носитъ слѣдующее названіе: Subsidium Rhetoricum, variis refertum notatis, Roxolano Rhetori ad rostra Kiiovo-Mohilana oblatum, anno in subsidium generi humano oblati Oratoris Dei 1670. Руководство это состоитъ изъ трехъ частей: въ первой говорится о изобрѣтеніи (de inventione), во второй о расположеніи (de

dispositione) въ третьей о изложении (de elocutione). »Двъ остальныя обыкновенныя части реторикъ, о ваняти (de memoria) и о произношения (de pronunciatione) ны, говорить авторъ, оставляемъ, потому что память и произношение зависять болье отъ природы, чъмъ отъ искуства«. Учебникъ этотъ наполненъ примърами, большею частію на латинскомъ, и индъ на польскомъ языкахъ --- Второй, по времени, учебникъ озаглавливается такъ: Penuarium Tullianae Eloquentiae, ad usus politicos Roxolanae iuventuti in Collegio Kiiovo-Mohilano a reverendo Patre et Professore Rhetorices Ioasaph Krokowsky accommodatum, anno status humani restavrati 1683. Онъ раздъляется на три части; въ первой предлагаются нъкоторыя правила. объ изражении; во второй показывается, какъ сочинять похвельныя ричи, а въ последней, какъ располагаются всякаго рода сочинения. Реторика эта, вся написанная на языкъ латинскомъ, содержитъ въ себъ множество примвровъ и между прочимъ благодарственныхъ и похвальныхъ рвчей Петру Могиль. Третье руководство называется: Rhetor Roxolauus ad mentem suae patriae eruditus, nobili iuventuti in Collegio Kiioviensi ad usum productus per fratrem Ioannicium Volanski anno 1683. Въ этомъ руководствѣ только двѣ части, въ которыхъ совитащено тоже, что и въ прежнихъ учебникахъ. См. Исторію Кіевск. Академіи стр. 63 и д.

194. Одинъ изъ такихъ учебниковъ, относящійся впроченъ къ 1692 году, озаглавливается такъ: Tractatus praeternumerarius, hoc est, promptuarium Dialecticum, referens elementa Logices, resolutus in Collegio Kiiovo-Mohileano. 1692.

195. Памятник. Топъ І. стр. 248.

196. Что науки эти были преподаваемы въ древней коллегін, это видно изъ печатной оды, поднесенной въ день Воскресенія Христова 1632 года Петру Могилѣ учениками Лаврской школы, по соединеніи ся съ Богоивленскимъ училищемъ. Эта ода озаглавлена такъ: »Геликонъ, то есть, »садъ умѣетности (просвѣщенія) осмъ кореній вызволеныхъ (свободныхъ) »наукъ въ себѣ маючій, презъ пречестнѣйшаго его милости госнодина »отца Киръ Петра Могилу въ Россіи новофундованый и проч. За тѣмъ изчисляются эти коренія: »корень умѣетности першій — граматика, вто-»рый реторика, третій діалектика; четвертый — ариеметика; пятый — му-»зыка; шестый — геометрія; седьвый – астрономія, восьмый корень и верхъ »всѣхъ наукъ умѣетности — ееологія«.

197. Исторія Уніи Б. Каменскаго стр. 69.

198. Въ Кіевософійской библіотекѣ находится уче́бникъ, по богословію, относящійся ко времени Петра Могилы. Онъ составленъ, безъ малѣйшаго измѣненія въ порядкѣ, по руководству Өомы Аквината, и былъ прочитанъ между 1642 и 46 годами.

199. Памятник. Томъ II. стр. 190.

200. Отмѣтки эти бывали слѣдующія: s. то есть scit — знаетъ; ns — nescit — не знаетъ; er — errabat — ошибался; nt — non totam, не весь урокъ; pns — prorsus nescit, вовсе не знаетъ; nr — non recitabat, не сдавалъ урока.

201. Учитель подписывалъ сверхъ этого на оккупаціи одобреніе или неодобреніе на языкѣ латинскомъ. Общеупотребительныя для этого слова были: bene, op'ime, elegantissime, или напротивъ: non male, male, pessime и проч.

202. Памятник. Томъ І. стр. 115.

203. См. предисловіе къ граматикѣ Зизанія. Словарь Истор. Част. II. стр. 2, а также Учебная книга Росс. Словесн. Греча Том. IV. стр. 648.

204. Что Смотрицкій быль въ кіевской школь учителемь, объ этомъ сказано въ Апологіи Коссова, хоть и неопредълено. Впрочемъ навѣрное можно положить, что время учительства Мелетія Смотрицкаго относится къ концу перваго десятилѣтія XVII вѣка: ибо въ 1615 году онъ жилъ въ Виленскомъ манастырѣ, а въ 1620 былъ уже архіепископомъ полоцкимъ.

205. Таково прибавленіе не бывалаго дотолѣ предложнаго падежа; установленіе двухъ глагольныхъ спряженій, основанныхъ на окончаніи втораго лица настоящаго времени изъявительнаго наклоненія. Въ этомъ послѣднемъ случаѣ слѣдовалъ Смотрицкому и Ломоносовъ, не измѣнилъ и Соколовъ, удержался частію и Востоковъ; за то Гречъ, увлеченный страстію къ преобразованію, совершенно спуталъ и затемнилъ эту важвѣйшую часть граматики.

206. Онъ приложенъ къ граматикъ его, изданной въ Вильнъ 1596 года.

207. Описаніе книгъ графа Толстаго  $\mathcal{N}$  60.

208. Авторъ Исторіи Русской Церкви (періодъ патріарш. стр. 106), утверждаетъ, что Памва Берында образовался во Львовъ, какъ это показываютъ его собственныя слова: »пребывая иногда въ дому пресвът-

»ломъ благочестиваго пана Өеодора Болобана« и проч. (Строева опис. книгъ, издан М. 1841 г. стр. 16); а митрополитъ Евгеній въ своемъ Словарѣ историческомъ (часть II стр. 150) пишетъ, что Берында постриженъ въ монашество въ Іерусалимъ, гдъ и провелъ нъсколько лътъ въ разныхъ должностяхъ, что онъ прівхалъ оттуда въ Кіевъ въ началь XVII вѣка и опредѣленъ надзирателемъ въ лаврскую типографію. Митрополитъ Евгеній не говоритъ здъсь ни слова о мъстъ воспитанія Берынды. Всего въроятнъе, что Берында школьнымъ образомъ не воспитывался ни въ Кіевѣ ни въ Львовѣ. Онъ прибылъ въ Россію, конечно, уже не въ такихъ лвтахъ, чтобъ поступить въ первоначальныя школы, ибо, какъ замѣчаетъ Евгеній, Берында, достигнувъ сана іеросхимонашескаго (на что, конечно, требуется время), провелъ въ Іерусалимѣ нѣсколько лѣтъ въ разныхъ должностяхъ; а что онъ »пребывалъ иногда въ дому Болобана«, то изъ этого отнюдъ не слъдуетъ, что Берында и воспитывался во львовскомъ училищѣ. На пути къ Кіеву онъ останавливался во Львовъ, былъ принятъ благочестивымъ и просвъщеннымъ защитникомъ православія, какъ странникъ, и притомъ человѣкъ образованный, — вотъ и все, что можно вывести изъ собственнаго показанія Берынды. Да и нечему учиться ему было ни въ кіевскихъ, ни въ львовскихъ тогдашнихъ школахъ. Онъ и безъ того былъ высоко образованъ, ибо тотчасъ же по опредълении своемъ въ Печерскую Лавру получилъ въ управление типографию — постъ, довольно важный по тому времени. Составленный имъ Словарь показываетъ, что Берында изучалъ языкъ русскій не за школьной скамьей, а дома, въ своей кельѣ надъ книгами свящ. Писанія и существовавшихъ тогда переводовъ отеческихъ твореній, да еще тамъ, гдъ слышалось живое слово, простая молвь, обогатившая синонимическими выраженіями его лексиконъ.

209. Памятник. Томъ II. стр. 190.

210. Это самое подтверждено и граматою Петра Великаго, данною 1701 года 26 сентября. См. Памятник. Томъ II. стр. 330, 331.

211. Отъ глагодовъ caleo, calesco: горячу и facio дллаю. Впрочемъ, какъ увидимъ въ послъдствіи, названіе калефакторовъ присвояемо было и надзирателямъ въ болъе облагороженномъ смыслъ.

212. .... które oddałem na Congregacią studentów Collegium mego. Памятник. Топъ II. стр. 166.

213. Летописи Зубрицкаго стр. 81.

214. Исторія Малороссія Маркевича. Часть І. стр. 156.

215. Тамже стр. 162.

Завѣщаніе это скрѣплено собственноручными подписями: са-216. наго Петра Могилы, Адама Кисвля, каштеляна кіевскаго; печатниковъ: Андрея Солтана, Андрея Ставицкаго, Даніила Голуби и Мелетія Красносельскаго; Василія Дворецкаго, полковника войска Запорожскаго, Филарета Губиневича, уставника печерскаго; Ананіи Куликовскаго, эконова Лавры; Өеодосія Оранскаго, соборнаго старца. Подъ этимъ завѣщаніемъ въ послъдствіи подписался гетманъ Юрій Хитььницкій слъдующимъ образомъ: »не уймуючи того права съ подписомъ рукъ и съ печатьми ихъ »милостей положенныхъ, еще ствержаю власною рукою Юрій Хмель-»пицкій гетманъ войска Его Царскаго Величества Запорожскаго«. Душеприкащиками своими Могила назначилъ слѣдующихъ лицъ, издревле принадлежавшихъ къ православію: Александра Огинскаго, воеводу Минскаго; Адама Кисвля, каштеляна кіевскаго; Богдана Стеткевича, каштеляна новгородскаго; другаго Огинскаго, бывшаго хорунжимъ великаго княжества Литовскаго; Өедора Проскуру-Сущанскаго, кіевскаго земскаго писаря, князя Николая Четвертинскаго и четырехъ другихъ лицъ, подписавшихъ только имена свои безъ прозванія. См. Памятник. Томъ II. стр. 149-181.

217. Превосходный примъръ для всъхъ нашихъ духовныхъ училищъ! Каждое изъ нихъ имъетъ основателемъ своимъ какого либо архипастыря; каждому посылалъ Богъ благотворителей; въ каждомъ есть наставники, которымъ свыше суждено было in cathedra mori: чъиъ же отблагодарить этихъ людей, какъ не молитвой о упокоении ихъ въ царствіи небесномъ? Пусть бы потомки стали предъ престоломъ Божінмъ съ возглашеніемъ вѣчной памяти тѣмъ, которые учили и питали отцовъ и дъдовъ ихъ. День кончины іерарха, основателя училища, долженъ быть днемъ совокупнаго поленія воспитанниковъ о всвхъ усопшихъ пастыряхъ, благодътеляхъ и наставникахъ училища. Тогда живые будутъ подвизаться еще съ большимъ рвеніемъ въ той отрадной увѣренности, что имена ихъ, какъ тружениковъ просвѣщенія, передадутся дальнему потомству, и молитвы Церкви, которой они были истинными служителями, не умолкнутъ о нихъ до конца въка. Какъ желательно, чтобъ мысль эта осуществилась самымъ дёломъ во всёхъ духовныхъ училищахъ православной Россия!...

218. Впрочемъ Іерличъ въ дальнъйшихъ своихъ разсказахъ представляетъ Могилу въ самомъ мрачномъ видъ: но показанія его больше походятъ на клеветы, невъроятны по своей крайней нелъпости и не стоютъ никакого опроверженія.

219. См. примъч. 215.

220. Памятник Томъ II. стр. 153.

221. См. Труды Высочайше утвержд. Вольнаго Общества Любителей Русской Словесности. Часть VII стр. 117.

222. Словарь Историч Часть II. стр. 159 и 160. Описаніе Кіевософ. собора стр. 175 и 176.

223. Описаніе Кіевософ. собора стр. 172.

224. Изъ проповъдей Оксеновича уцълъла только одпа: »Казане »погръбовое надъ тъломъ ясне освъчоного князя Иліи Святополка на »четвертнъ Четвертенскаго, ротмистра войска Кварцяного, Его Коро-»левской вилости презъ велебнаго господина отца и игумена монастыря »Братскаго, отправованное въ Тишоновче 1641 года«.

225. Митрополить Евгеній (Описаніе Кіевософ. собора прим. стр. 226) пишеть, что Оксеновича определень ректоромь коллегія 13 мая 1642 года и въ томъ же году переведень въ Выдубицкій монастырь. Это ошибка. Оксеновича приняль ректорство въ 1640 году, ибо въ эту пору (7 іюня 1640 г.) на имя его, какъ игумена Кіево-Богоявленскаго, последовала грамата короля Владислава IV. (Памятник. Томъ II. стр. 144). И опять въ вышеприведенной проповеди своей, относящейся къ 1641 году, онъ ясно названъ Братскимъ игуменомъ, а известно, что игумены эти были вместь съ темъ и ректорами коллегіи.

226. Сказаніе патріарха Нектарія, напечат. при книгѣ: »православное исповѣданіе вѣры«.

227. У митрополита Евгенія (Описаніе Кіевософ собора стр. 226) сказано, что Кононовича ректорствоваль съ 1643 по 1648 годъ. И это ошнока. Промежутка между ректорствоить Оксеновича и Кононовича не могло быть такого значительнаго, и еще при самомъ Могилѣ; а что онъ въ 1647 и 48 году не былъ ректоромъ, это видно изъ самаго завѣщанія Могилина, въ которомъ ректоромъ наименованъ Иннокентій Гизель. См. Памятник. Томъ II. стр. 176.

228. Сочиненія св. Димитрія Ростовскаго. Ч. Ш. стр. 580,581,599. 229. Танже стран. 578.

43

Digitized by Google

230. На счетъ времени кончины Иннокентія Гизеля есть значительное разногласіе. Въ надгробіи его ясно сказано: »здъ опочиваетъ »яснепревелебный господинъ отецъ Иннокентій Гизель, трудолюбивый и »благоразумной, правленіе свое чрезъ двадесять семь леть и полчварта »итсяца, въ сей обители святой печерской интвший архимандритъ, къ »вѣчнымъ же обителемъ преставившійся року 1683 мѣсяца ноемврія 18 »дня«. Соображая даже время служенія его, означенное въ семъ надгробіи, выходить, что показаніе кончины Гизеля туть върно. Между тъмъ митрополитъ Евгеній въ Описаніи Кіевософ. собора стр. 227 и въ своемъ Словаръ Историч. Часть І. стр. 198, а также и Амвросій въ Исторія Росс. Іерархія Часть II. стр. 49 относять кончину его къ 24 февраля 1684 года. Конечно, въ основание этого они взяли то, что св. Димитрій Ростовскій 24 февраля 1685 года сочиниль и говориль на годичное поминовение Гизеля похвальное ему слово: но оно было сказано въ годъ по погребении, а не по кончинѣ, не по упокоени его (Соч. св. Димитрія Часть III. стр. 574). Ничего нѣтъ мудренаго, что и этого знаменитаго человѣка отпѣвали окончательно также точно, какъ и Цетра Могилу, съ торжественнымъ и полнымъ собраніемъ игуменовъ и архимандритовъ окрестныхъ монастырей, слишкомъ черезъ три мѣсяца. Точно въ такой же срокъ похороненъ и Могила, и однакожъ это не помѣшало автору Словаря отнести кончину его къ 31 декабря. На основания всего этого мы признаемъ надгробное означение времени смерти Иннокентія Гизеля болѣе правильнымъ.

231. Словарь Историч. Часть І. стр. 198.

232. Гизелю приписывается также: Наука о тайнь св. покаянія, сирьчь о правдивой и сакраментальной исповьди и Истинная Въра (Prawdziwa Wiara), написанная противъ iesyuta Ilabла Боймы.

233. Сочиненія Галятовскаго суть слѣдующія: 1) Ключа разумљнія, гдѣ собраны поученія на всѣ господскіе и праздничные дни. 2) Бесьда Бълоцерковская или разговоръ, бывшій 1663 года между Галятовскимъ и іезуитомъ Адріаномъ Пѣкарскимъ о церковномъ священноначаліи. 3) Небо новое, са новыми звъздами сотворенное, или сказаніе о чудесахъ Пресв Богородицы. 4) Мессія правдивый, или разговоръ христіанина съ евреемъ о Мессіи. 5) Скарбница (сокровищница) похвалы чудотворной иконы Богородицы Елецкой Черниговской. 6) Стирая Церковь новой Церкви Римской исхожденіе Св. Духа ото Отца

единаго показуеть. Сочиненіе это написано инъ противъ іезуита Боймы, написавшаго книгу: »Старая въра о власти папы римскаго и о исхожденіи Св. Духа«. 7) Алфавить различныхь еретиковъ для наученія ихъ въръ православной. 8) Отвъть Грекороссійской Церкви Римляпомь на книгу ихъ: Фундаментъ въры. Это послъднее сочиненіе принадлежало извъстному своей ученостью и красноръчіемъ іезуиту Петру Скаргъ, нашедшему наконецъ въ Галятовскомъ достойнъйшаго себъ соперника. 9) Алкоранъ Магометовъ, отъ Когелета Христова разрушеннай и ни во что обращенный. 10) Боги поганскіе или о языческихъ богахъ. 11) Души людей умерлыхъ или Трактатъ о троякомъ состояніи душъ по смерти — на небеси, въ адъ и въ мытарствахъ. 12) Лебедьсочиненіе, въ которомъ раскрываются причины появленія и быстраго распространенія въры магометанской. Подробнъе обо всемъ этомъ см. въ Словаръ историч. Часть І. стр. 229 — 232.

234. Словарь Историч. Часть І. стр. 178.

Собственные переводы Славеницкаго суть следующие: 235. 1) Житіе св. Іоанна Златоуста. 2) Шесть слово о священство-его-же. 3) Пятдесять различных словь св. Григорія Назіанзена. 4) Шестоднево св. Василія Великаго. 5) Четыре слова св. Аванасія Александрійскаго на Аріанз. 6) Небеса, или Изложеніе Православныя Впры препод. Іоанна Дамаскина. 7) Матеея Властаря Сокращеніе по алфавиту правиля св. соборовя и отеця. 8) Правила св. Апостоля и Климентовых в апостольских завъщаній, Соборов Вселенских и Помъстныхо и правило св. Отецо, пріемлемыхъ Восточною Церковію, съ Фотіевымъ Номоканономъ и толкованіемъ на оный Вальсамоновымъ. Это есть полнъйшая славянская Коричая Книга. 9) Константина Арменопула Сокращение Божественных и священных правило и Градскихь законовъ. Эту книгу Славеницкій переводилъ въ другой разъ, по повелънію патріарха Никона, такъ какъ первый переводъ его погибъ во время свирилствовавшей въ Москви 1653 и 1654 г. моровой язвы. 10) Космографія часть первая, а вторая переведена Сатановскимъ Арсені-1) Предисловіе скрижали, изданной 1655 г. патріархомъ Никоемъ. номъ. Онъ же перевелъ и многія статьи этой книги. Изъ собственныхъ сочиненій Славеницкаго, кром'я упомянутаго Греко-Славено-Латинскаго лексикона, извъстны: 1) Филологический Лексиконъ, или сводъ разныхъ мъстъ изъ св. Отцевъ Греческихъ, объясняющій и опредъляющій смыслъ

словъ и выраженій свящ. Писанія. 2) Небольшая книжка, въ вопросахъ и отвѣтахъ, о томъ, »достоитъ ди о святыхъ, сущихъ уже на небеси, »политися намъ, да оставится имъ грѣхъ, или да упокоются со святыми »въ мѣстѣхъ свѣтлыхъ и зрятъ лице Божіе, и о насъ да молятся«. 3) Граматическія примъчанія на Символъ Вѣры, самимъ Епифаніемъ буквально переведенный съ греческаго. 4) Разсужденіе о ученіи греческаго языка и 5) множество бесѣдъ, поученій, каноновъ и проч.

236. Сотрудниками Славеницкаго въ дѣлѣ перевода и исправленія свящ. книгъ, кромѣ прибывшихъ съ нимъ изъ Кіева монаховъ, были: Сергій, игуменъ Путивльскаго Молчанскаго монастыря; Евфимій, монахъ Чудовскій; іерей Никифоръ, справщикъ печатнаго дѣла; Моисей, іеродіаконъ Чудова монастыря, Михаилъ Родостамовъ и Флоръ Герасимовъ книгописцы. »Симеону же Полоцкому, говоритъ старинная запись, не »изволи отецъ Епифаній у дѣла сего быти того ради, зане аще и ученъ »бѣ и знаяше нѣчто, но латински точію; гречески же ниже малѣйше »что либо знаяше«. Главнымъ предсѣдателемъ этого общества самимъ Государемъ назначенъ былъ Павелъ, митрополитъ Сарскій и Подонскій. Словарь историч. Часть І. стр. 180.

237. Надъ могилою Славеницкаго положена слѣдующая надпись: Проходяй человѣче! здѣ ставъ, да взираеши,

Дондеже въ мірѣ семъ обитаеши.

Здв бо лежить мудръйшій отець Епифаній,

Претолковникъ изящный священныхъ писаній,

Философъ и іерей въ монасъхъ честный,

Его же да вселить Господь и въ рай небесный,

За множайшіи его труды въ писаніихъ,

Тщанно-мудрословные въ претолкованияхъ

На память ему да будетъ Въчно и не отбудетъ.

238. Первая книга, переведенная Сатановскимо съ латинскаго на славянскій была: о градь Царскомо или описаніе Константинополя. 2) О чинахо царства Греческаго и великія церкви Константинопольскія соч. Георгія Кодина. Въ Анвологіонь си есть Цвътословіц помъщены слѣдующія переводныя статьи Сатановскаго: а) Житія: св. великомученицы Екатерины, Өеодора Стратилата и Алексѣя, человѣка Божія. b) Главизна Максима исповѣдника. с) Четверостроче Григорія Богослова и d) Молитва къ Богородицъ, стихотвореніе Димитрія Кантакузена.

Сочиненія Лазаря Барановича относятся къ тремъ разрядамъ: 239. гомилетическому, историческому и стихотворному. Къ первому разряду принадлежатъ: 1). Трубы Словест или поученія на праздники Господскіе, Богородичные в различныхъ святыхъ цълаго года. 2) Мечь духовный, иже есть глаголо Божій, также собраніе разныхъ бесвдъ и поученій 3) Слово благодарственное Господу Інсусу Христу. 4) Новая мпра старой въры 5) Благодать и истина Христова, или похвальное слово царямъ Іоанну и Петру Алексъевичамъ. Къ историческимъ сочиненіямъ относятся: 1) Животы или житія святыхо и 2) Разговоры о въръ и житіи святыхъ. Изъ стихотворныхъ мы имвемъ: 1) Плача о преставлении Великаго Государя Царя Алексвя Михайловича и привътствие царю **Өеодору** Алексвевичу 2) О случайностяхо жизни человъческой. Кромв сего много стихотвореній Барановича приложено къ собранію его бесъдъ, и къ книгъ Руно орошенное, напечатанной въ Черниговъ. Барановичъ писалъ на малороссійскомъ и на польскомъ языкахъ. Послѣдній избралъ онъ потому, что онъ былъ общеупотребителенъ.

240 Описаніе Кіевософ собора стр. 174.

241. Исторія Русск. Церкви (Пер. Патр.) стр. 195. Примѣч. 338.

242. Словарь Историч Часть I. стр. 240.

243. Исторія Росс. іерархіи Часть VI. стр. 809.

244. Словарь Историч. Часть I стр 194 и Исторія Рос. іерархіи Часть III. стр. 441—455.

245. Извѣстны двѣ книги Радивиловскаго: 1) Огородокъ Маріи Богородицы или поученія на праздничные богородичные дни и нѣкоторыхъ святыхъ 2) Вънецъ Христовъ, съ проповѣдій недѣльныхъ, »аки зъ цвѣ-»товъ рожаныхъ, на украшеніе православно-каволической святой Вос-»точной Церкви исплетенный, или казанья недѣльныи на вѣнецъ всего ълѣта изъ писма святаго и съ разныхъ учителей на пользу душевную »собранный«

246. Патріархъ крѣпко не любилъ иностранцевъ, и даже въ духовномъ завѣщаніи своемъ просилъ Государя изгнать всѣхъ ихъ изъ Россіи, какъ презрителей Церкви, отринуть ихъ услуги и не вводить чужеземлыхъ обычаевъ. Полнѣйшее извѣстіе о жизни и дѣяніахъ Іоакима Савелова см. въ сочиненіи: Московскіе Патріархи. А. Н. А. стран. 87—100.

247. Вотъ полное изчисление творений патріарха Іоакима: 1) Из-

Digitized by Google

въщеніе чудесе о сложеніи тріехъ первыхъ перстовъ въ знаменіе креста. 1677 г. 2) Слово увъщательное къ раскольникамъ о соединеніи ихъ къ православной святой Церкви. 3) Слово на суздальскаго попа Никиту Пустосвята 1684 г. 4) Увътъ духовный 1682 г. 5) Слово поучительное и благодарственное ко Господу Богу за Его великую милость, яко благоволилъ чудеснымъ Промысломъ избавить Церковь свою святую отъ тъхъ отступниковъ и злыхъ навътниковъ, чтенное всему священному чину 1682 г. 6) Поученіе о благоговъйномъ стояніи въ храмѣ Божіемъ. 7) Поученіе іереямъ. 8) Поученіе отъ іереевъ кълюдемъ, чтобы не пъли бъсовскихъ пѣсенъ, не творити игръ, не ходити къ волхвомъ и не призывати ихъ въ домы. 9) Поученіе въ нашествіе варваровъ. Подъ его же редакціей составлено Лихудами сочиненіе: Остенъ, состроенный изъ »духовѣщанія св. Отецъ, низвергающій напирающіяся къ нему«.

248. Полное заглавіе Хроники Сафоновича слѣдующее: Хроника зъ Льтописцовъ стародавныхъ, зъ святого Нестора Печерскего и иншихъ, также зъ хроникъ польскихъ о Русіи, отколь Русь почалася и о первыхъ князехъ Русскыхъ и по нихъ далшихъ наступуючихъ князехъ и о ихъ дълахъ, собраная працою іеромонаха Өеодосія Сафоновича, игумена монастыря Михайловскаго, Золотоверхаго Кіевского, року отъ сотворенія свъта 7180 а отъ Рождества Христова 1672.

249. См. Словарь историч. Часть II. стр. 286-290.

250. Тамже стр. 294.

251. Исторія Малороссіи стр. 244—248. Описаніе Кіевософ. собора стр. 181.

252. Памятник Томъ II. стр. 182, 183. Напрасно по этому, митрополитъ Евгеній въ Описаніи Кіевософійскаго собора (Примѣч. стран. 213) говоритъ, что »Лавра данныя на нихъ (на учепиковъ коллегіи) во-»лости отобрала назадъ, хотя онъ (Петръ Могила) въ духовномъ завѣ-»щаніи своемъ и просилъ преемника своего оставить ихъ еще хотя на »три года«. Если онѣ въ послѣдствіи времени и взяты Лаврою обратно: то это сдѣлано въ силу записи, въ которой между прочимъ было сказано: »а по истеченіи назначеннаго срока они (отцы Братства) должны »будутъ уступить и отдать въ цѣлости то имѣніе Печерскому монас-. »тырю, какъ его собственное« (i te majętność, iako własną Pieczarską, po wyściu naznaczonego terminu w całości ustąpić i oddać mają). Тамже стр. 185. 343

253. Тамже стр. 186—195.

254. Тамже.

255. Исторія Малороссій Часть І. стр. 261.

256. Описаніе Кіевософ собора стр. 182.

257. Памятник. Томъ II. стр. 210 и 224.

258. Описаніе Кіевософ. собора примѣч. стр. 211.

259. Тамже стр. 180.

260. Братство училищное, какъ извѣстно, съ дворовыхъ мѣстъ своихъ получало доходы отдачею ихъ мѣщанамъ и другимъ частнымъ лицамъ на поселеніе.

261. Памятник. Томъ II. стр. 198.

262. Тамже стр. 204.

263. Описаніе Кіевософ. собора стр. 211. Всѣ эти пожертвованія были сдѣланы въ 1650 году.

264. Памятн. Томъ II. стр. 205 и д.

265. Молодикъ 1844 г. стр. 230-232.

266. Въ этой граматъ Іосифъ поименованъ уже не Михайловскимъ, а Кіево-Богоявленскимъ игуменомъ. Во всъхъ каталогахъ ректоровъ коллегіи за Иннокентіемъ непосредственно слъдуетъ Барановичъ: но изъ сказанной граматы открывается, что между ректурою того и другаго былъ небольшой промежутокъ, и что коллегіею управлялъ нъкто Јосифъ. Ктожъ онъ такой? Кромъ Кононовича-Горбацкаго и Тризны, Кіево-Печерскаго архимандрита, другаго Іосифа въ Кіевъ тогда не было.

267. Такъ названъ онъ св. Димитріемъ Ростовскимъ въ Дневныхъ его запискахъ. См. Словарь историч. Часть II. стр. 7.

268. Исторія Росс. іерархія Часть І. стр. 133, 180, 246.

269. Въ уніатскихъ каталогахъ говорится, что по случаю военныхъ и другихъ замѣшательствъ, послѣ Сильвестра Коссова, не было будтобы въ теченіи шести лѣтъ православнаго митрополита кіевскаго, и что самый Діонисій посвященъ уже около 1663 года. Показаніе это легко опровергается во первыхъ какъ самымъ, избраніемъ его, совершившимся оффиціально и возбудившимъ нѣкоторыя особенности, такъ и граматою, данною царемъ Алексѣемъ Михайловичемъ 1665 года, въ которой подъ 1657 годомъ Діонисій Балобанъ названъ митрополитомъ. Что касается до свидѣтельства митрополита Гедеона, который въ одной граматъ своей къ князю В. В. Голицыну (1688 г.) говоритъ, что Діо-



нисій »едва по однолѣтнемъ строеніи своемъ остави престоль митрополитанскій« (Описан. Кіевософ собора стр. 187), то это не то значитъ, чтобы онъ отказался отъ митрополитства, а то, что онъ, по смутнымъ обстоятельствамъ того времени, выѣхалъ изъ Кіева въ Корсунь. Въ послѣдствіи Діонисій принималъ во всемъ участіе, какъ законный митрополитъ кіевскій. Можетъ быть, и неблаговидныя дѣйствія его въ современной политикѣ были причиною того, что преемнику Діонисія по первосватительской каведрѣ не хотѣлось считать его въ числѣ достойныхъ своихъ предшественниковъ: но исторія должна быть безпристрастна, и говорить все, что было.

270. Исторія Малоросс. Часть II. стр. 35.

271. Описание Киевософ. собора стр. 187.

272. Діонисій даже избранъ былъ Виговскимъ въ посредники между имъ и полковникомъ Пушкаремъ, не желавшимъ измънять присягъ Царю. Исторія Малорос. Ч II. стр. 20.

273. См. грамату царя Алексвя Михайловича въ Памятник. Томъ II. стр. 224.

274. Памятник. Томъ II. стр. 213-222.

275. Тамже стр. 225.

276. Описание Киевософ. собора стр. 211

277. Островскій въ книгѣ своей: Dzieje i prawa kościoła Polskiego Tom. III. 223 говоритъ, что подписавшіе этотъ трактакъ вскорѣ раскаа– лись и ожидали только случая уничтожить оный.

278 Исторія Малоросс Часть II. стр. 88.

279. Исторія Малой Россіи Б. Каменскаго Томъ II стр. 201.

280 Тамже стр. 91.

281. Исторія Малороссія Часть III. стр. 135.

282. Тамже стр. 147.

283. Тамже стр. 181.

284. Тамже стр. 151, 152.

285. Исторія Малой Россіи Томъ II. стр. 106

286. Исторія Малороссіи Часть II. стр. 164, 165.

287. Памятник Томъ II. стр. 227.

288. Грамата эта прислана митрополитомъ Іосифомъ изъ Канева. Тамже стр. 232 и д.

289. Танже стр. 238 — 247.

290. Тамже стр. 256.

291. На все это есть указанія въ жалобной грамать самаго Ясинскаго.

292. Шафаръ-бухгалтеръ, счетчикъ, строитель, собиравшій также доходы съ оброчныхъ статей.

293. Памятник. Томъ II. стр. 257-266.

294. Исторія Малоросс. Томъ II. стр. 187.

295. Исторія Росс. ісрарх. Часть II. стр. 34.

296. Вотъ что пишетъ Георгій Конисскій: «Султанъ вошелъ въ «Чигиринъ торжественпо и все предъ нимъ падало и ползало по азі-»атски. Церковные колокола замолкли, самыя церкви были заперты и «запечатаны; не смѣлъ никто пошевельнуться ни по богослуженію, ни »по жительству, не считая себя ни живымъ, ни мертвымъ. Турки же »дѣлали съ мужчинами и женщинами, что только вздумали«... Дѣвицы, продолжаетъ г. Маркевичъ, были размѣщены по сералямъ. Повсюду были поставлены паши и кадіи, которые старались отуречить Украйну. Нѣсколько тысячъ мальчиковъ, денежныя суммы и награбленные пожитки были повержены Дорошенкомъ къ стопамъ Магомета IV, который немедленно велѣлъ обратить (дѣтей) въ исламизмъ. Исторія Малороссіи Томъ II. стр. 229.

297. Въ 1668 году и львовское ставропигіальное братство получило отъ патріарха Меводія грамату, для объявленія всенародно, что онъ утвердилъ Іосифа Тукальскаго митрополитомъ кіевскимъ и своимъ экзархомъ по всей Россіи. Латопись Зубрицкаго стр. 113.

298. Объ этомъ пишетъ Стребельскій въ книгѣ своей: »Жизнеописанія Евфросиніи и Параскевіи «Полотскихъ игуменій«. Томъ Ш. стр. 232. См. Описаніе Кіевософ. собора стр. 194 и т. д.

299. Исторія Малоросс. Томъ II. стр. 155.

300. Тамже стр. 180.

301. Тамже стр. 194, 195. Г. Маркевичъ приводитъ здѣсь воззваніе къ народу какого-то *кіевскаго митрополита Сильвестра*. Что это за митрополитъ? Ужъ, конечно, не Сильвестръ Коссовъ, который, какъ извѣстно, скончался въ 1657 году; другаго же въ эту пору не было даже и между претендентами на кіевскую митрополію.

302. Памятник. Томъ II. стр. 267-275.

303. Описаніе Кіевософ. собора стр. 211.

345

304. Памятник. Томъ II. стр. 297.

305. Исторія Мал. Россіи Томъ II. Примѣч. 61.

306. Исторія Русской Церкви (Пер. патр.) стр. 57.

307. Сначала и Іосифъ и Антоній носили названіе нареченныхо: (Описаніе Кіевософ. собора стр. 191) но когда первый изъ нихъ получилъ утвержденіе отъ константинопольскаго патріарха, то собственно нареченнымъ остался уже одинъ Антоній Винницкій.

308. Въ Альбонъ Академическомъ сохраняется древнъйшій рисунокъ этой иконы, сдъланный въ 1706 году Иларіономъ Мигурою. Подъ иконою находится следующая, весьма замечательная надпись: »Истинное »изображение чудотворнаго образа Пресвятыя Богородицы Братской Кі-»евской, иже прежде въ Вышгородъ въ церквъ св. страстотерпецъкня-»зей Россійскихъ Романа и Давида бѣ намѣстнымъ. Въ лѣто же 1662, »егда Татаре чрезъ Вышгородъ за Диъпръ на плъненіе Христіанъ ити »хотвша: сотворше же плити (плоты), яшася плаванію, и сію убо икону »единъ вземъ Татаринъ, плы на ней. Божіимъ же изволеніемъ буря воз-»ставши всѣхъ истопи Агарянъ, сему токио живу сущу, его же та бо-»жественная икона, волнамъ шумящимъ, невредимо принесе и ста про-»тиво монастира Братского чудовић. Стояше же доселћ, донелѣже иноци »братстія, пришедше, честно взяша ю отъ воды и поставиша такожде »во церквѣ святыхъ страстотерпецъ князей Россійскихъ. Сицевое чудо »видя Татаринъ, върова и крестися. Чудотворная же икона доднесь не »престаеть въ обители Братской чудодъйствовати«. Каждую субботу въ Кіевобратскомъ училищномъ монастыръ соборнъ отправляется акаеисть предъ сею чудотворною иконою Заступницы міра.

309. Словарь историч. Часть І. стр. 116.

310. Тамже стр. 228.

311. Смотри письмо Дзика къ св. Димитрію Ростовскому въ сочиненіяхъ сего святителя Часть І. стр. 461.

312. Изъ сочиненій Ясинскаго осталась одна только соборная книга, подъ названіемъ: »Икона или изображеніе двлъ Московскаго патріаршаго престола«: но она хранится доселѣ рукописною въ патріаршей библіотекѣ.

313. Сочиненія св. Димитрія. Часть І. стр. 480.

314. Исторія Русск. Церкви (Пер. Патр.) стр. 111. Примѣч. 186. 315. Годиковъ приписываетъ Максимовичу еще одну книгу: Со-

браніе чужестранных словь, употребительных во русскомо языки: но она не издана и неизвѣстно гдѣ находится. Словарь истор. Часть I. стр. 288.

316. Исторія Росс. Іерархін. Часть І. стр. 421.

317. Словарь историч. Часть І. стр. 59.

318. Исторія Росс. Іерарх. Часть II. стр. 449, 450 и 487.

319. Словарь историч. Часть І. стр. 42.

320. Исторія Росс ісрарх. Часть І. стр. 171.

321. Тамже стр. 153, 164, 554.

322. Тамже стр. 122.

323. Тамже Часть II. стр. 449.

324. Словарь достопамяти людей Русской земли. Бантыше-Каменскаго. Часть III стр. 219. Исторія Росс. іерархіи Часть І. стр. 411. 325. Словарь историч Часть І. стр. 59.

326. Истор. Росс. іерарх. Часть І. стр. 247. Часть II. стр. 377.

327. Одиновичъ былъ однимъ изъ вкладчиковъ при сооружения большаго Евангелія въ богатой серебряной оправѣ, присланнаго изъ Москвы воспитанниками коллегіи. Оно донынѣ находится въ конгрегаціонной академической церкви. При концѣ Евангелія припечатанъ полный списокъ всѣхъ жертвователей.

328. Нынѣ мѣстечко Макаровъ кіевскаго уѣзда.

329. Авторъ Исторіи Русской Церкви (Періодъ Патріарш стран. 128) »благодаритъ Провидѣніе, что оно не допустило Димитрія докон-»чить уроки въ кіевской коллегіи; иначе, продолжаетъ онъ, св. Дими-»трій говорилъ бы намъ въ Минеяхъ языкомъ Иннокентія Гизеля или »Галятовскаго, то есть, странною смѣсью русскаго съ польскимъ и ла-»тинскимъ« Едва ли умѣстно такое замѣчаніе Во первыхъ нельзя такъ аподиктически утверждать, что св. Димитрій говорилъ бы непремѣнно такъ, какъ утверждаетъ авторъ: это дѣло темное. Во вторыхъ, для такого необыкновеннаго таланта, какимъ обладалъ воспитанникъ Галятовскаго и Дзика, не стоило ровно никакого труда создать себѣ новый языкъ, какъ и создалъ онъ потомъ, при помощи школьнаго образованія. Если онъ не сдѣлался по слогу подражателемъ Гизеля и Галятовскаго въ пору юности, когда въ человѣкѣ такъ сильно развивается всякая пріимчивость, то тѣмъ болѣе не могъ онъ сдѣлаться рабомъ ихъ въ пору сознательнаго принятія всего, что ему говорилось. Самъ же авторъ

Исторія Русской Церкви говорить вслѣдъ за тѣмъ, что »языкъ св. Дя-»интрія образовался по образцамъ древней славянской словесности, ко »торые были предъ его глазами въ древнихъ памятникахъ«. Почему же онъ полагаетъ, что того не могло быть, еслибъ св. Димитрій окончилъ курсъ высшихъ наукъ въ коллегіи? Словесность онъ вѣдь ужъ прошелъ; оставались философія и богословіе, которыя, бывъ преподаваемы на языкѣ латинскомъ, едва ли могли бы испортить то, что уже сложилось въ умѣ юнаго и талантливаго питомца. Не отрицаемъ, что св. Димитрій усовершилъ рѣчь свою вниканіемъ въ древніе памятники нашей словесности: но это было довольно поздо, — и за чтожъ оскорблать коллегію, которая приготовила его къ тому?

330. Значить, св. Димитрій на двадцать четвертомъ году отъ рожденія уже былъ іеромонахомъ, уже успѣлъ обратить на себя вниманіе Барановича, какъ проповѣдникъ: когдажъ это онъ усмѣлъ усовершить свой талантъ изученіемъ намятниковъ древней Россіи? Какъ это такъ скоро образовалъ онъ себѣ слогъ, если, какъ говоритъ авторъ Исторіи Русской Церкви, онъ не былъ одолженъ этимъ ни Кіеву, ни коллегіи? Ни откуда не видно, чтобъ до сей поры св. Димитрій занимался изученіемъ памятниковъ древней Россіи.

331. Такъ говоритъ самъ св. Димитрій въ своихъ Дневныхъ Заинскахъ.

332. Сочиненія св. Димитрія Ростовскаго. Часть І. стр. 468.

333. Въ большой Успенской церкви Кіево-печерской Лавры показывають мѣсто, гдѣ св. Димитрій всегда становился въ эту пору при Богослуженін. Оно находится съ лѣвой стороны отъ входа близъ памятника князя Константина Острожскаго; тамъ теперь и икона Святителя, богато украшениая серебряною вызолоченною одеждою.

334. Исторія Русск. Церкви (Пер. патр.) стр. 126.

335. И это сдѣлалъ человѣкъ, ничѣмъ не обязанный коллегіи! Откудажъ онъ могъ научиться латинскому и греческому языкамъ, такъ необходимымъ при чтеніи сочиненій, принадлежащихъ древнимъ писателямъ Церкви восточной и западной? Не понятно!...

336. Прибавл къ Творен св. Отецъ 1845 г. стр. 150 и д.

337. Полное и обстоятельное показаніе многочисленныхъ сочиненій св. Димитрія можно видіть въ Словаріз историч. Часть І. стран. 125---134.

338. Св. Димитрій и Стефанъ Яворскій условились между собою, чтобы тотъ, кто первый изъ нихъ умретъ, былъ погребенъ другинъ. Разанскій митрополитъ сдержалъ данное слово: онъ явился въ Ростовъ на погребеніе своего друга, оросилъ слезами священные останки его, произнесъ усопшему надгробное слово и сочинилъ ему надгробную надпись въ стихахъ. Словарь достоп. людей Рус. Земли Часть I. стр. 532.

339. Исторія Росс. іерархія. Часть І. сгр. 153.

340. Словарь достопаняти людей Русской земли. Часть III. стр. 609. Полное собрание Законовъ Росс. Имперіи изд. 1830 г. Nº 4717.

341. Только авторъ Исторіи Русской Церкви находить, что кіевская »коллегія въ продолженіе своего столѣтія не столько принесла »зрѣлыхъ плодовъ, сколько можно было ожидать по времени« Періодъ патріарш. стр. 100.

342. Посполитыми людьми въ Малороссіи назывались простолюдины, земледѣльцы, принадлежащіе тому или другому владѣльцу. Си. Опытъ повѣств о древностяхъ Русскихъ изд. 1818 г. стр. 725.

343. Юрію Хмѣльницкому выкололи глаза, повѣсили за ребра, мучили другими разными муками и налили олова въ ротъ. Изъ Польскихъ Дѣлъ, хранящихся въ Колл. Архивъ. Исторія Малороссіи. Часть І. стр. 269.

344. Книга Русскаго Посольства въ Польшѣ, въ 1673—77 годахъ А. Попова.

345. Исторія Малорос. Часть І. стр. 291 и д.

346. Тамже стр. 292.

347. Сосуды эти сохраняются донынѣ въ ризницѣ Кіевософійскаго собора.

348. Описание Киевософ собора прибавл. № 19 стр. 87.

349. Тамже № 20 стр. 95

350. Тавже № 21 стр. 103.

351. Тамже стр. 108.

352. Тамже стр. 205.

353 Найдено сходное съ папистами мивніе о пресуществленіи въ Евхаристіи хлібов и вина словами Христовыми во многихъ даже книгахъ, печатанныхъ въ Кіевѣ и другихъ малороссійскихъ типографіяхъ, какъ то: въ Служсебникахъ кіевскихъ, виленскихъ и стратинскихъ, и Толковани Евантелій, въ Большомъ Кіевскомъ Требликъ, въ Богословіи Кирилла Транк-

видіона, въ его же Перль многоцьнномь, въ обоихъ налыхъ Катихизисахъ Петра Могилы, въ книгахъ: Камени, Трубь, Мирь съ Богомь, Мечь, Ключь разумьнія, Дидаскаліи о седми тайнахъ, Мессів и другихъ. Патріархъ тогда же запретилъ читать эти книги въ церквахъ и народъ, а православное исповъданіе о времени пресуществленія включилъ въ обрядъ православія и въ архіерейскую присягу. См. Словарь историч. Часть І. стр. 232—241.

354. Граматы сін въ спискахъ находятся между малороссійскими дълами Московскаго иностранныхъ дълъ архива, а также и въ библіотекъ Кіевософійскаго собора.

355. Описаніе Кіевософ собора прибавл № 23. стр. 116.

356. См. Гранату патріарха въ прибавл къ описанію Кіевософ. собора стр. 100.

357. Памятник. Томъ II. стр. 297.

358. Тамже стр. 276.

359. »Въ нижнемъ городъ Кіевъ, близъ ограды того монастыря«. Тамже стр. 298

360. Tamme.

361. Танже. Въ Лутавъ однакожъ оставался небольшой хуторокъ во владъніи Братства, какъ это видно изъ послъдовавшаго за тъмъ гетманскаго универсала.

362. Тамже стр. 299.

363. Tamme.

364. Описаніе Кіевософ. собора. Прибавл. Л. 19 стр. 93.

365. До насъ дошла и система философіи, 1679 года, озаглавленная такъ: Cursus philosophicus, doctrinam Aristotelis ea methodo, qua traditur in scholis, complectens.

366. Описание Киевософ. собора прибавл. стр. 228.

367. Учебники Кроковскаго и Волянскаго показаны и разобраны въ 193 примъч къ сей книгъ, на стран. 332.

368. Авторъ Исторіи Кіевской Акаденіи на стран. 86 говорить: »не знаемъ, много ли содъйствовали ему (Кроковскому) другіе наста-»вники, его сотоварищи, каковы были три бывшіе за Прокоповичемъ »ректоры: Іезекіиль Филиповичъ, Өеодосій и Пахомій Подлузскій, его »предшественникъ, и были ли между ними люди, подобно ему, образо-»ванные и дъятельные«. На такое замъчаніе почтеннаго автора и мы

замѣтимъ, что содлйствуетъ обыкновенно младшій старшему, а Кроковскій при Филиповичѣ и Гугуревичѣ былъ только учителемъ, — стало быть онъ имъ содѣйствовалъ, а не они ему. Что они были образованы, это доказывается ихъ выборомъ отъ Лазаря Барановича; что они были дѣятельны, это видно изъ состоянія коллегіи, доведенной ими до значительнаго совершенства: »отъ плодъ ихъ познаете ихъ«.

369. Сочинен Димитрія Ростовск. Часть І. стр. 488. Неизвѣстно, на какомъ основаніи митрополитъ Евгеній время кончины Гугуревича относитъ къ 3 апрѣля 1689 года Свидѣтельство святителя Ростовскаго, современника Гугуревича, безъ всякаго спора, вѣрнѣе.

370. Митрополитъ Гедеонъ Святополкъ почиваетъ въ алтаръ, гдъ памятникъ Ярослава, какъ разъ противъ него на лъвой сторонъ.

371. Описание Киевософ. собора прибавл. Me 20 стр. 97.

372. Тамже стр. 113.

373. Танже стр. 117.

374. Льтопись Зубрицкаго стр. 132.

375. Митрополитъ Евгеній въ своемъ Словарѣ историч. Часть II. стр. 253, говоритъ, что Стефанъ Яворскій *первый* получилъ въ кіевской коллегіи званіе префекта. Это не совсѣмъ вѣрно: Сильвестръ Коссовъ въ 1632, а Силуанъ Озерскій въ 1690 году также назывались префектами.

376. Жалованье это было распредълено слъдующимъ образомъ: ректору и учителямъ — каждому по 100 рублей, да на учениковъ по 15 р. съ копейками Учителей полагалось отъ осми до девяти человъкъ, а учениковъ отъ двухъ до трехъ сотъ съ половиною. См. Исторію Рос. iepapx. Часть I. стр. 547.

377. Сочиненіе Стефана Яворскаго: Камень Въры сділалось въ послідствіи времени поводомъ ко многимъ неудовольствіямъ не столько самому автору, сколько почитателямъ его, со стороны важнійшихъ въ то время сановниковъ — лютеранъ и кальвинистовъ, находившихся въ русской службъ. При Петрѣ, который изъ своихъ рукъ билъ палкою Татищева за превратное толкованіе свящ. Писанія, и вообще не любилъ тѣхъ иностранцевъ, которые осмѣливались распространять свое вѣроученіе, Яворскому опасаться было нечего. При всемъ томъ, сочиненіе его не было пропущено цензурою; въ послѣдствіи времени, когда оно вышло въ свѣтъ, (1728 г.) русскіе и заграничные протестанты подняли

противъ него ожесточенную войну. Въ самой Москвѣ появилось отъ имени какого-то Буддея посланіе къ другу противъ Стефана Яворскаго, а въ Лейпцигскихъ ученыхъ запискахъ напечатана была бранчивая критика на Камень Выры. Изъ брошюры: Stephani Javorscii genius видно, что протестанты писали противъ него иного бранчивыхъ статей, а когда членъ Петербургской Академіи Наукъ Бильфингеръ сообщилъ въ латинскомъ переводѣ послѣднюю главу Камня Въры лютеранскому богослову Мозгейну, то онъ въ 1731 году издалъ противъ нее целую диссертацію подъ заглавіень: de poenis haereticorum cum Stephano Javorscio disputatio. Полемическія состязанія такимъ образомъ разгорались болѣе и болѣе. Бернардъ Рибейра доминиканецъ и извѣстный своимъ просвѣщеніемъ и несчастіями Өеофилактъ Лопатинскій въ свою очередь издавали сочиненія въ защиту Яворскаго. Противъ перваго изъ этихъ защитниковъ вооружился, къ стыду и сожалънію, кто-то изъ русскихъ, написавшій Млать, разбивающій Камень Впры. Авторъ этого сочиненія, оспоривая книгу Яворскаго, по лютеранскому уиствованію, не пощадиль ученія и преданій Церкви Восточной, но что всего постыдние. — коснулся мелочныхъ обстоятельствъ жизни и службы Стефана, выставляя ихъ въ черномъ цвътъ. Биронъ, управлявшій всъмъ въ царствованіе Анны Іоанновны, запретилъ сочинение Яворскаго, подвергнувъ въ тоже время жестокимъ истязаніямъ друга и защитника его Өеофилакта Лопатинскаго: но при Елизаветъ Петровнъ книга Камень Впры была разръшена къ печатанію.

378. Памятниковъ проповъдническаго таланта Стефана Яворскаго остались Поученія его, подробно изчисленныя въ Словаръ историческ. Часть II. стр. 299.

379. Исторія Росс. іерархія стр. 167. Часть II. стр. 180. Часть VI. Том. II. стран. 808.

380. Тамже Часть І. стр. 113, 139, 165.

381. Исторія Моск. Акад. стр. 80 и 193.

382. Св. Димитрій Ростовскій въ Дневныхъ Запискахъ своихъ упоминаетъ о Ософанѣ Леонтовичѣ въ двухъ мѣстахъ Подъ 1684 годомъ значится: »былъ у меня въ Печерскомъ монастырѣ братъ Ософанъ »пзъ Батуринскаго монастыря мой постриженецъ, который отправился »въ дальнія страны, Богъ вѣсть, съ какимъ намѣреніемъ«, а подъ 5 генваря 1691 года записано: »въ навечеріи Богоявленія возвратился въ

»донъ свой, въ нонастырь Батуринскій брать Феофанъ понахъ, ной по-»стрижененъ, который вышель изъ своего монастыря въ 1684 году, ходиль »по разнымъ землямъ въ Парижъ и Римъ, философіи и богословіи учился и »проч.« Въ изданіи сочиненій св. Димитрія, вышедшемъ 1837 года въ Кіево-печерской Лавръ, въ подстрочномъ примъчаніи сдълана выноска, чте этотъ Феофанъ былъ »уповательно Прокоповичъ, бывшій потомъ архіенископъ Новгородскій«. Замътка неправильная: ибо въ 1691 году Прокоповичу было только десять лътъ, а слъдовательно въ 1684 всего три года, такъ какъ извъстно, что онъ родился въ 1681 году.

383. Исторія Росс. ісрархія Часть І. стр. 111, 153, 442.

384. Тамже Часть Ш. стр. 625. Исторія Русся. Церкви (Синод. Управл.) стр. 138.

385. Въ Москвъ тогда уже было Занконоспасское училище.

386 Панятник. Томъ II. стр. 281.

- 387. Танже стр. 300-303.
- 388. Также стр. 303 310.
- 389. Также стр. 310-312.
- 390. Тамже стр. 316 324.

391. Тамже стр. 335.

392. Описаніе Кіевософ. собора прибавл. стр. 217.

393. Памятник. Томъ II. стр. 338 — 345.

394. Танже и Описан. Кіевософ. собора прибавл. стр. 211 и 212.

395. Впроченъ пожертвованное Евангеліе и само по себѣ довольно цённо. Кромѣ превосходной работы, въ немъ одного серебра, употребленнаго на оправу съ позолотою 10 сунтовъ съ четвертью. На оборотной доскѣ вырѣзана слѣдующая надпись: »Благоволеніемъ Бога Отца, »благодатію же, Имже благодать дана бысть, Бога Сына, и дѣйствонъ »Всесвятаго животворящаго и всеосвящающаго Духа, ходатайствонъ »Всесвятаго животворящаго и всеосвящающаго Духа, ходатайствонъ »Пречистыя Богоматере, при державѣ Благочестивѣйшаго Государя наиего Царя и Великаго Князя Петра Алексіевича, всея Великія и Малии »и Бѣлыя Россіи Самодержна, при Благороднѣйшемъ Государѣ нашемъ »Цесаревичѣ и Великомъ Князѣ Алексіи Петровичѣ, въ лѣто отъ во-»площенія Госнодня 1705 мѣсяца сентемврія дня 26, въ царствующемъ »великомъ градѣ Москвѣ, сооружися сіе Божественное Евангеліе, въ »храмъ преславно и всемірно радостнаго праздника Благовѣщенія Пре-»святыя Богородицы и Приско-Дѣвы Маріи, иже обрѣтается въ Свято-

45

Digitized by Google

»Богоявленскомъ монастырѣ Братскомъ Кіевскомъ при училищахъ; по-»даяніемъ доброхотныхъ дателей, духовнаго и мірскаго чина, наипаче »же клевретовъ собранія Маріина, ихже имена въ сей Богодухновенной »книзѣ при концѣ написана. Тщаніемъ же недостойнаго іеромонаха Ан-»тонія Стрешовскаго, смиреннаго послушника выше реченныя обители »въ то время во училищахъ царствующаго града Москвы съ послушанія »святаго пребывающаго учителя риторики. Вся же сія да будутъ въ »славу Божію и Богородичну. Аминь«.

> Корень честенъ Іесей честнъйшій жезлъ родитъ Марію, иже скиптры Царей превосходитъ, Отъ жезла же прозябе цвътъ неувядаемъ, Его же благовонія вси ся наслаждаемъ.

Въ 1834 году найдена была на академическомъ дворѣ, во время копанія земли, серебряная медаль, осыпанная разноцвѣтными камнями, во многихъ мѣстахъ выпавшими, а въ иныхъ потертыми; на одной сторонѣ медали изображены буквы І. Х. С. а на другой находится надянсь, изъ которой видно, что медаль эту 2 іюля 1705 года пожертвовалъ іеромонахъ Антоній Стрешевскій въ конгрегаціонную церковь для укращенія образа Благовѣщенія.

-396. Памятник. Томъ II. стр. 325 - 334.

397. Тамже стр. 335. Описаніе Кіевософ. собора стр. 211.

**398.** Тамже. Прибавл. Л. 28 стр. 148.

399. Датопись Зубрицкаго стр. 121.

400. Двойница равняется четверику.

401. Изъ, приходораслодной книги старокіевской Георгіевской церкви видно, что 23 апрыл 1751 года уплачено за всенощную дьячку, пономарю и школьпикато сець копъекъ; 1 октября 1756 года здано эшколярамъ праздниковаго на Покровъ двъ копейки«. Въ 1757 году 30 марта (т. е. въ первый день Пасхи) эдано въ школу школьникамъ ради праздника двъ копейки«.

402. Вотъ образчикъ такого пасиорта: »объявители сего Академіи »Кіевскія студенты *такіе-то*, по прежнему обыкновенію, яко неимъющіе »ни откуду въ ученій своемъ снабдвнія, отпущены для испрошенія ии-»лостыни за Днвпръ въ Малороссійскіе и Слободскіе полки по 4-число »сентября мвсяца *тожого-то* года, а далье кромъ упомянутыхъ полковъ »съ симъ пашепортомъ не ходить, а будебъ кто изъ прописанныхъ уче-

»никовъ сверхъ означеннаго числа еще ходить куда дерзнулъ, съ та-»ковымъ чинить по силъ законовъ; имъ же (студентамъ), испрашивая »ради снабдвнія своего милостыню, поступать вездъ добропорядочно, »безъ всякаго вымагательства и подозрѣнія; такожъ ни у кого, какъ изъ »духовнаго, такъ и мірскаго чина людей ради наученія въ дому дѣтей »ни подъ какимъ видомъ не оставаться подъ жестокимъ за то наказа-»ніемъ, но при окончаніи прописаннаго сроку прямо слѣдовать въ Кі-•овъ, куда за возвращеніемъ отдать сей въ Академію пашепортъ не-»премѣнно«.

403. Самый мотивъ этой пѣсни переданъ инѣ однимъ престарѣлымъ кіевляниномъ по фамиліи Середою, учившимся нѣкогда въ Академіи. Тогда же, именно въ 1836 году, съ голосу моего разскащика, я положилъ ее на ноты, аранжировавъ потомъ для фортепіана:







Цослѣдній стихъ бывалъ уже заключительнымъ, когда миркачи получали какое либо подаяніе. Въ этой пѣсни встрѣчаются два полонизма: за молитуез, по старопольски за modlitów—молитвами, и еашеци сокращенно waszej mości — вашей милости. Либретто это находится и у митрополита Евгенія въ его Описаніи Кіевософ. собора (прибавл.  $\mathcal{N}$  41. стр. 215, впрочемъ нѣсколько въ измѣненномъ видѣ.

404. Въ книгѣ, называемой Богогласникъ, изданной въ Почаевѣ 1776 года собрано множество такого рода гимновъ и положено на ноты.

405. Сочиненія Гоголя Томъ II. стр. 313, 314. Вообще Гоголь и особенно Наръжный, не смотря на юмористическій тонъ и нъкоторую каррикатурность своихъ картинъ довольно върно очертили бъдственное состояніе воспитанниковъ Академіи послъднихъ годовъ XVII и первыхъ XVIII въка.

406. Памятник. Томъ І. стр. 114.

407. Гречъ въ своей Учебной книгъ Россійск. Словесн. изд. 1822 г. Часть IV. на стр. 327 говоритъ, что эти представленія сопровождались разными шутовствами и кривляньями. Съ голоса его повторяютъ тоже самое и другіе историки Русской Литературы и писатели разныхъ повъстей. Но откудажъ это видно? Кто бы ръшился, да и кто бы позволилъ кривляться и шутить особенно въ тъ времена и предъ тогдашнимъ народомъ, незнакомымъ ни съ модной цивилизаціей, ни съ извъстнымъ прогрессомъ и благоговъвшимъ къ самой обрядности священной, при представленіи такихъ событій, какія служили предметомъ древньйшимъ драмамъ?...

408. Зубрицкій въ льтописи Львовскаго Братства пишеть: около »1688—89 года перешель отъ іезуитовъ къ ученикамъ Братской (Львов-»ской) школы обычай разыгрывать діалоги (священныя драматическія »представленія) въ церкви. Въ 1689 году дано такое представленіе съ »великою пышностію при многочисленномъ стеченіи зрителей« стр. 131. Замѣтимъ, что подобныя представленія въ Кіевѣ никогда не давались въ церкви, а въ конгрегаціонной академической залѣ или подъ открытымъ небомъ во время рекреацій.

409. Драматическія сочиненія св. Димитрія суть слѣдующія: 1) Грашникъ кающійся; 2) Драма Успенская. 3) Драма Дмитріевская. 4) Есоирь и Агасферъ н 5) Воскресеніе Христово. Всѣ онѣ написаны рифмованными стихами по силлабическому размѣру. Въ нѣкоторыхъ изъ

нихъ, для представленія достопокланяемыхъ лицъ Господа Інсуса Христа и Пресв. Богородицы были выставляемы иконы. См. Словарь историч. Часть І. стр. 143.

410. Такія представленія вибств съ кіевскими учеными перешли и въ Москву, гдв обыкновенно разыгрывались драмы Симеона Полоцкаго, Прокоповича, св. Димитрія Ростовскаго, и другихъ. Такниъ образомъ въ 1701 году воспитанниками Московскаго славено-греко-латинскаго училища сыграна была комедія: Ужасная измъна сластолюбиваго житія съ прискорбнымъ и нищетнымъ, въ евангельскомъ пиролюбиъ и Лазаръ изображенная.

411. Объ этомъ упомянуто и въ универсалѣ гетмана Самойловича. Памятник. Томъ II стр. 270.

412. Въ послѣдствіи времени въ поминальный синодикъ вошли и другіе митрополиты, особенно благодътельствовавшіе Академіи. Описаніе Кіевософ. собора прибавл. *М*. 41. стр. 223.

413. По возсозданіи церкви св. Георгія, студенты и ученики собирались туда, и съ вербой въ рукахъ вступали потомъ въ ограду Соойскаго собора нынѣ закладенными вратами, носившими названіе церомоніальныхъ.

414. Указатель святыни Кіева изд. 1853 г. стр. 189.

415. Всѣ эти хронологическія отмѣтки находятся въ рукописи одного, какъ видно по почерку, изъ слушателей Іоасафа Кроковскаго. Само собою разумѣется, что лекціи эти писаны на языкѣ латинскомъ.

416. Ісзекімль Х. ст. 9—15

417. Подлинникъ хранится въ библіотекъ Кіево-печерской Лавры.

418. Сочинен. Гоголя. Томъ II. стр. 81. Онъ даже говоритъ, что »самые тогдашніе ученые болье другихъ были невъжды, потому что »вовсе были удалены отъ опыта«.

419. Исторія Русской Церкви (Синод. Управл.) стр. 49 и 50.

420. Тамже (Періодъ патріарш.) стр. 100

421. См. конспектъ одного изъ руководствъ, читаннаго въ 1686 п 1687 годахъ, помъщенный въ Исторіи Кіевск. Академіи стр. 67, 68.

422. Тамже стр. 68.

423. Періодъ патріарш. стр. 100.

424. Всѣ наши романисты и разскащики страхъ какъ охочи глумиться надъ этими диспутами единственно для остраго словца и для того, чтобъ позабавить читателя. Таково, напримѣръ, изображено кies-

Digitized by Google

скихъ диспутовъ въ романъ К. Полеваго: Михайло Васильевиче Ломопосовъ. Часть І. стр. 105—111. Надо отдать справедливость автору, что онъ ловко схватилъ наружные пріемы этихъ состязаній: но заставивъ дъйствующія лица держаться голыхъ силлогистическихъ формулъ, онъ окаррикатурилъ чрезъ это состязанія, для которыхъ намъренно выдуналъ и тему странную, включивъ въ нее Фаларидова быка. Вироченъ авторъ хотълъ лишь поситашить, и разумъется достигъ своей цъли.

425. Въ Исторіи Кіевск. Академіи на стр. 144 показано нъсколько учебниковъ, относящихся къ первымъ тремъ десятильтіямъ XVIII въка.

426. Оглавленіе реторическаго конспекта Өеофана Прокоповича можно видъть въ Исторіи Кіевск. Академіи стр. 148.

427. Исторія Малороссіи Часть II. стр. 551.

428. Исторія Росс. іерарх. Часть V. стр. 637.

429. Слова эти взяты изъ слѣдующей надписи, сочиненной Гаврінлу однимъ изъ нашихъ прежнихъ поэтовъ:

> На стогнахъ городскихъ, въ святилищѣ церквеё, Въ поляхъ среди полковъ и средь морскихъ зыбеё, Бужинскій истины вѣщая гласъ народу, Храмъ, грады и полки и съ жителями воду, Съ восторгомъ радостнымъ внимающими зрѣлъ, Когда величіе гласилъ Петровыхъ дѣлъ.

430. Исторія Росс. іерарх. Часть І. стр. 424.

431. Полное свѣдѣніе о сочиненіяхъ Бужинскаго си. въ Словарѣ историч Часть І. стр. 78—81.

432. Исторія Росс. іерархія Часть І. стр. 194, 426

433. Тамже стр. 182 и 580.

434. Тамже стр. 153. Описаніе Кіевософ. собора стр. 217.

435. Исторія Росс. ісрархів стр. 430.

436. Тамже стр. 102, 253, 443, 577. Часть II. стр. 364.

437. Измайлову даны были въ Пекинъ сто сургучныхъ печатей для прикладыванія ихъ къ паспортамъ о свободномъ пропускъ купцовъ Русскихъ. Тамже Часть II. стр. 461.

438. Тамже Часть І. стр. 428.

439. Тавже стр. 428. Часть Ш. стр. 452—466. Часть Ш. стр. 580 в Словарь историч. о святыхъ, прославленныхъ въ Росс. церкви стран.

120 — 122. Полное собрание законовъ Росс. Имперіи Тонъ XXVIII. Л. 21, 540. стр. 724.

440. Исторія Росс ісрархін Часть І. стр. 431, 439.

441. Съ его-то пленянниковъ знавенитый нашъ туристъ Барсий началъ свое путешествіе. См. Описаніе путешествій его.

442 Исторія Росс Іерархія Часть І. стран. 211. Часть II стран. 477—480.

443. Любопытные могутъ прочитать объ этонъ подробиве въ Словаръ достопаняти. людей Русск земли. Бантышъ-Каменскаго, въ статъъ о Ософилактъ Лопатинскомъ.

444. См. Предисловіе св. Синода къкнигъ *Феофилакта: Обличение* пеправды раскольническія.

445. Сочиненія Лопатинскаго показаны въ Словаръ историч. Тон. П. стр. 329.

446. Для примъра приводниъ слъдующую наднись на картинъ, посвященной Мигурою генеральному писарю Симеому Савичу въ день его ангала. Напередъ замътимъ, что подъ изображеніемъ св. Симеона Богопрімица находится гербъ, какъ можно полагать, Савича; на щитъ герба изображенъ крестъ, подъ крестомъ луна, а подъ ними мечъ и стръла, положенныя крестообразно.

> Виждь образъ Симеона, зрителя первенца! Старъ сый, Духовъ водниый, подъемдетъ Младенца, Нуждив смотрить на Его, мира испращаеть, Увривши спасоніе, умріти желаеть. Духовъ бъ объщанно порвъ Хріста зрити, Таже въкъ свой старческій радостно вершити. О, да удостонши тезониенита Синсона, зерцаяй Хріста, драга свита! Радуйся, ивстунствуяй вия то но Возы Мочъ, стръла, кростъ и луча сіяютъ на инозъ. Кресть съ луною будеть ти путь, ведущь къ небу, Стріля, нечь возъненолнить Марсову потребу. Твое благородід тынъ днесь привѣствую, Написавши сой образъ, усердно дарствую. Прінин отъ богонольна даръ Іларіона, Приносящаго тобъ зъ любви Синеона.

Въ этой картинѣ особеннаго вниманія заслуживаеть ликъ старца Симеона. Это морщиноватое, старческое лицо, этотъ согбенный станъ и между тѣмъ какое-то благородство въ постановкѣ, эта голова съ едва уцѣлевшими и рѣдкими волосами, эта волнистая до пояса борода, наконецъ какое-то благоговѣйно-радостное выраженіе въ лицѣ, невольно бросаются въ глаза всякому. За то изображеніе Божественнаго Младенца очень неудачно.

447. Къ сожалѣнію, картинъ Мигуры уцѣлѣло немного. Мнѣ удалось собрать ихъ, и то въ самыхъ плохихъ оттискахъ, всего 13. Всѣ онѣ подарены мною Кіевской Академіи, и вошли въ составъ академическаго Альбома.

448. Исторія Росс. іерархія Часть II. стр. 301.

449. Тамже Часть І. стр. 352.

450. Подробнъйшія свъдънія о жизни и дъяніяхъ Өеофана Прокоповича. См. въ Словаръ достопамятн. людей Русск. земли Часть III. стр. 604—627. Изд. 1847 г.

451. Бантышъ-Каменскій въ своемъ же Словарѣ (тамже стр. 613) называетъ Өеодосія »честолюбивымъ, дерзкимъ, самонадѣяннымъ«, совершенно не подоврѣвая того, что самъ же послѣдующимъ своимъ разсказомъ опровергаетъ несправедливый свой отзывъ о несчастномъ архипастырѣ новгородскомъ, — человѣкѣ образованномъ, пользовавшемся уваженіемъ Великаго Петра и независимо отъ того, что Θеофанъ »умомъ и дѣломъ (дѣлами?) бралъ верхъ надъ нимъ«, отличавшемся строгою правственностью. Что касается до анекдота, взятаго изъ Вейдемейера, то кромѣ вопіющей нелѣпости его, никого не удивитъ то, что иностранецъ такъ мараетъ честь и достоинство русскаго архіерея, точно также какъ никто не повѣритъ такому злонамѣренно составленному разсказу. Иностранцамъ естественно было держать во всемъ сторону Өеофана: ибо онъ былъ ихъ покровителемъ См. тамже стр. 608.

452 См. Свверн. Пчелу ва 1833 годъ № 70 стр. 280. Похороны Карлика.

453. Полнъйшее показаніе многочисленныхъ сочиненій Феофана Прокоповича см. въ Словаръ историч. Часть II.• стр. 303—322.

454. Исторія Росс. ісрархів Часть І. стр 577.

455. Тамже стр. 129, 140, 582. Словарь достонамятныхъ людей Русской земли стран. 263—267.

456. Исторія Росс. іерархін Часть VI. Тонъ П. стр. 811.

457. Тамже Часть І. стр. 154 и 577. Часть II. стр. 378.

458. Тамже Часть II. стр. 478 и 480.

459. Тамже Часть І. стр. 171 и 632.

560. Словарь историч. Часть І. стр. 37.

461. Tanke crp. 195, 248.

462. Онъ скончался архимандритомъ Новгородскаго Антоніева монастыря 1744 года и погребенъ въ паперти Большой церкви. Тамже Часть III. стр. 253.

463. Тамже Часть І. стр. 82, 186, 591, 607 и Часть II. стр. 363. Словарь достопаняти. людей Русск. Часть І. стр. 42-44.

46



# оглавление.

## ГЛАВА І.

### ГЛАВА Ц.

Бъдствія Кіева отъ междоусобія князей. Батый разоряетъ Кіевъ. Галицкіе князья дълаются владыками Кіева. Появленіе католиковъ на юго-западъ Россіи. Распространеніе латинскихъ школъ. Миссіонеры доминиканскіе въ Кіевъ. Виды папы Иннокентія IV на кіевскую митрополію. Societas Peregrinantium. Католическая епиеконія въ Кіевъ. Говеніе на православныхъ при Ольгердъ, Болеславъ, Казиміръ IV и при Людовикъ, поролъ Венгерскомъ. Дъйствія папъ Григорія XII и Урбана VI. Дъйствія Societatis Peregrinantium. Кіевскій митрополитъ Кипріанъ Сербяникъ. Ягайло, великій князь литовскій. Доминиканцы хозяйничаютъ въ Кіевъ. Владиславъ Ягеалю и дъйствія его. Князья и знатиъйние дворянскіе роды—защитники православія. Два въ одно время ніевскихъ митрополита. Митроиолитъ Григорій въ Римъ. Учретаденіе ностоянной католической епископія въ Кіевъ. Армяне въ Кіевъ. Гоненія въ Литвъ

# ГЛАВА Ш.

# ГЛАВА IV.

Появленіе православныхъ училищъ. Училища: Острожское, Львовское, Виленское, Полопкое, Стрятинское, Луцкое, Кутеннское. Братская школа въ Могилевъ. Сравненіе ихъ съ училищами католическими. Изчисленіе сихъ послѣднихъ. 35-42.

### ГЛАВА У.

Основаніе краковской академіи. Внутреннее ся устройство Раздѣленіе на •акультеты и коллегіи. Бурсы. Училищный порядокъ въ бурсахъ. Академическія степени. Обязанности членовъ •акультета. Призваніе (vocatio). Содержаніе коллегіатовъ. Полученіе ученыхъ степеней. Persona promota. Patres Universitatis. In cathedra mori. Фундуши коллегіальные. Приходъ и расходъ академическихъ сумиъ. Запасная сумма. Жалованье профессоранъ. Денежныя награды ученикамъ. Права академін. Вгорженіе іезунтовъ. Борьба краковскихъ ученыхъ съ іезунтами. Вліяніе іезунтовъ на академію.

# - ГЛАВА УІ.

Основаніе кіевскаго училища. Митрополить Іона IV. Королевская привиллегія. Братство. Ослабленіе власти и вліянія католическаго духовенства. Предметы, преподаваемые въ православныхъ училищахъ. Состояніе кіевскаго училища въ пер вую епоху его существованія. Уписъ. Гоненія отъ уніатовъ на православныя училища. Причины бъдствія кіевской школы. Іезунты и Доминиканы основываютъ въ Кіевъ свои училища. Войны—причина упадка кіевской школы. Воспитанники первобытнаго кіевскаго училища: Карповичъ Леонтій. Копыстенскій Захарія. Плетенецкій Елисей. Саковичъ Кассіанъ-Каллистъ. Транквилліонъ-Ставровенкій Кириллъ. Хиъльницкій Богданъ. Наставенки: Мелетій Сиотрицкій. Іовъ Борецкій . 57—68.

### ГЛАВА VII.

Королевская привиллегія. Лавра возвращаеть свои помъстья. [Богоявленское училище начинаетъ возрождаться. Анна Гулевичева. Запись Гулевичевой. Исаія Купинскій, фундаторъ кіевской школы. Действія кіево-богоявленскаго братства. Братскія засѣданія. Обязанности дидаскала Порядокъ поступленія учениковъ въ школу Старшіе. Обязанности учениковъ, по отношенію къ Церкви Божіей. Занятія въ школь. Домашия занятія учениковъ. Частныя обязавности школьниковъ. Поведеніе учениковъ виз училища. Лица, имъвшія право поступать въ кіевскую школу. Раздъление учениковъ по разряданъ. Науки, преподаваемыя въ киевской школъ. Іезунты. Прибытіе въ Кіевъ патріарха Өеофана. Обозрѣніе училищнаго порядка. Граматы Өеофана братству и училищу. Стечение народа къ 15 августа. Посвященіе Іова Борецкаго въ митрополиты. Клеветы уніатовъ. Гоненіе на православныхъ отъ Сигизмунда III. Сочинение Мелетія Смотрицкаго. Посланіе Іова Борецкаго. Ужасы уніатскаго гоненія. Разореніе кіево-братской школы. Гетманъ Конашевичъ-Сагайдачный. Сочинение его въ защиту православия и кончина. Слъдствие, произведенное Сигизмундомъ III о патріархѣ Өеофанѣ. Дѣйствія по сему случаю іезуитовъ. Козаки—гроза гонителей православія . . 71-92

# ГЛАВА УШ.

#### Іовъ Борецкій.

#### 1620 - 1631.

#### 386

# **ΓΑΑΒΑ IX**.

# **Nсаія Купинскій.**

#### 1631 - 1688.

# ГЛАВА Х.

# Петръ Могила.

#### 1633 - 1647.

Война между Польшею и Великой Россіей. Уніаты снова поднимаются противъ православныхъ. Могила возвращаетъ и возобновляетъ Софійскій соборъ. Завятія его по училищу. Преобразованіе школы. Пожертвованія Могилы и прочаго братства. Интриги језуитовъ. Возстанје кјевлянъ на братскую школу. Апологія Коссова. Кіевлане успокосны. Костелъ доминиканскій. Уніатскій митронолить Раениль Корсань. Граната Владислава IV богоявленскому училищу. Угнътение Малороссів. Козацьія войны. Новые происки ісучитовъ. Безиятежность кіско-братокаго училища. Обезпечение его въ содержания. Распредъление классовъ. Классы низшів. Классы средвів. Пінтика и реторика. Ліялектика. Любовь воспитанниковъ нъ словеснымъ наукамъ. Классы высщіе. Философія. Холодность воспитанниковъ въ этой наукв. Другія науки, входнація въ классъ очлософскій. Богословіе. Причины инвтунцаго его состояния. Руководства по богословію. Гомилетика. Великая и малая инструкція. Преподаваніе языка латинскаго. Авдиторы. Нотаты. Субботки. Экаерциців в оккудація. Соревнованіе учевцковъ. Calculum. Языкъ славянскій. Белность преволаванія его въ коллегіи. Теоретическое цаученіе и филологическая разработка русскаго слова. Граматика львовская. Граматика Зизанія. Граматика Сио-

трициато. Словарь Зизанія. Панва Берында и словарь его. Предодаваніе греческаго явына. Польскій азыкъ. Начальствующія лица въ коллегія. Ректоръ и обязанности его. Префектъ. Суперъ-интендентъ. Визитаторы. Сеніоры. Директоръ. Цензоры. Magistri sodalium. Инспекторы. Калефакторы. Студенты и ученики. Наименованіе кіевскаго училища коллегіей. Патріотическое слово Петра Могилы и слъдствіе того для коллегія. Завъщаніе Петра Могилы. Его пожертвованія въ пользу коллегія. З1 декабря. Послъднее слово о Могилъ. Состояніе коллегіи послъ Петра Могилы. Ректоры коллегія: Трофимовичъ Исаія. Початскій Софроній. Оксеновичъ Игнатій. Кононовичъ Іосифъ. Гивель Иннокентій. Наставники: Галятовскій Іоанникій. Славеницкій Епифавій. Сатановскій Арсеній. Замѣчательные воспитанники: Барановичъ Лазарь. Домецкій Гавріялъ. Іовлевичъ Игнатій. Радивиловскій Антоній. Савеловъ Іоакимъ. Софоновичъ Өеодосій.

#### ГЛАВА XI.

#### Сильвестръ Коссовъ.

#### 1647 - 1657.

Избраніе Сильвестра въ митрополиты. Подвиги Хмѣльницкаго. Зборовскій договоръ. Хмѣльницкій въ Кіевѣ. Зацись кіево-печерскаго архимандрита Іосифа Тризны. Посѣщеніе коллегія патріарховъ Пансіемъ. Отзывъ его объ училищѣ. Замѣтма его о бѣдствіяхъ Церкви. Сильвестръ на варшавсковъ сеймѣ Утвержденіе Зборовскаго договора. Универсалъ Хмѣльницкаго. Вѣродомство полаковъ. Битва подъ Берестечковъ. Бѣлоцерковскій трактатъ. Бѣдствія коллегія. Пожертвованія въ польау са. Ддѣ граматы цара Алексія Михайдовича кіево-богоявленскому братству. Урадовъ кіевской коллегія. Малороссія поступаетъ въ подданство Царю Всероссійсному. Присаго кіевлявъ. Завоеванія Русскихъ. Кончина митрополита Сильвестра и гетмана Хмѣльницкаго. Сочиненія Коссова. Ректоры кодлегія: Иннокецтій Гизель, Іосифъ Кононовичъ, Лазарь Барановичъ. Замѣчательвѣйшіе воспитанники: Ясинскій Варлававъ, Максимовичъ Іоаннъ, Моравскій Паве.1ъ, Самойловичъ Иванъ. 169—180

# ГААВА ХІІ

# Діонисій Балобанъ.

#### 1657 - 1663.

Избраніе Діонисія аз митрополиты. Гетман'з Виговскій. Гадячскій договорув. Присяга Виговскаго и Діонисія на подданство королю польскому. Коллегія не принимаетъ титла академіи. Битва подъ Кіевомъ. Коллегія истреблена померонъ. Универсадъ полковника Дворецкаго. Его пожертвованія въ пользу коллегія. Юрій

#### ГЛАВА XIII.

# Іоснеъ Нелюбовичъ-Тукальскій

#### Π.

# Антоній Винницкій.

#### 1663 - 1676.

Свъдънія о жизни Іосифа. Онъ пзбранъ въ митрополиты восточной украйной. Антоній Винницкій избранъ западной сторовой и Поляками. Іосноъ въ загоченія. Антоній управляеть интрополіей. Гетианъ Дорошенко. Іосифъ освобожденъ изъ заточенія и увзжаеть въ Чигиринъ. Меводій, блюститель митрополитскаго престола. Онъ возмущаетъ Малороссию. Тукальский противится подчинению Кіева Царю русскому. Доносъ Меводія на гетмана Брюховецкаго. Измѣна его. Меводій умирасть подъ стражею. Лазарь Барановичъ. Его первоначальныя дъйствія. Глуховскій договоръ. Іосифъ Тукальскій даритъ коллегіи село Стайки. Грамата Михаила Корнбута коллегін. Другая его граната. Заботы о коллегін. Варлаанъ Ясинскій возстановляетъ коллегию. Нападеніе на братскій фундушъ. Жалобная грамата Яснискаго. Состояние Малороссии. Киевъ присоединенъ къ державъ русской. Выгода сего для митрополіи и училища. Іосифъ Шумлянскій. Причины, лишившія патріаршій константинопольскій престолъ вліянія на церковь малороссійскую. Универсалъ гетиана Самойловича коллегін. Другія пожертвованія. Кончина Іосифа Тукальскаго. Місто его погребенія. Эксъ-митрополить Антоній. Возстановленіе коллегін. Икона пресв. Богородицы, наряцаемой братской. Ректоры и профессоры: Іоанникій Галятовскій, Мелетій Дзикъ, Варлаамъ Ясинскій, Сильвестръ Головчичъ, Өеофанъ Прокоповичъ І, Іоанвъ Максимовичъ. Воспитанники извъствъйшіе: Антоній іеромонахъ, Базилевичъ Іустинъ, Голенковскій Варлаань, Коринловичъ Захарія, Крайскій Сильвестръ, Кроковский Іоасафъ, Лазаревичъ Іосифъ, Лежайский Иларіонъ, Лещинский Филовей, Милославскій Аванасій, Одиновичъ Антоній, Туптало св. Димитрій, Углипкій Өсодосій, Яворскій Стефанъ, Янковскій Өсодосій. Стольтіс кол-Jerin . . 193-299 . . .

# ГЛАВА ХІУ.,

#### Гелеонъ Святополкъ,

369

князь четвертенский.

#### 1686 - 1690.

Состояние Украйны, Юрій Хмъльницкій Кіевъ. Внутреннія смятенія ославъваютъ. Миръ Россіи съ Польшею. Въроломство іезунтовъ. Привытіє Гедеона въ Чигиринъ. Сиротство кіевской митрополіи. Нареченіе Гедеона митрополитомъ. Посвященів ві о. Права, вму предоставленныя. Граматы царская и патріаршая. Прибытіе Гедеона въ Кіевъ. Протестъ Барановича и Кіево-печерской Лавры. Переписка съ восточными патріархами. Они отказываются отъ правъ своихъ на кіевскую митрополію. Дзйствія уніатовъ. Жаловы Гедвона. Еретическія мизнія, посъбавныя івзунтами и уніатами. Запросъ патріарха Іоакима. Заботы Гедеона о своей паствъ и объ училищъ. Разныя пожертвования въ пользу коллегии. Состояние ея. Сформирование полнаго учевнаго курса. Ректоры коллеги: Івзекинль Филипповичъ, Өводосій Гугуревичъ, Пахоній Подлузскій, Кириллъ Филимоновичъ. Кончина Гедеона. Характеръ его и духовное завъщание. Экзаменъ Стефану Яворскопу, привывшему изъ-заграницы. Остальная вюграфія Яворскаго. Воспитанники коллегін: Боволинскій Леонтій, Волынскій Сильвестръ, Косовский Варлаамъ, Краснопольский Рафанлъ, Лвонтовичъ Оеофанъ, Стаховский Антоний. Денисовъ Андрей въ киевской коллегия.... 233-252

#### ГЛАВА ХУ.

#### Варлаамъ Ясинскій.

#### 1690 - 1707.

Избраніе Варлаама Ясинскаго въ митрополиты. Грамата Мазепы. Ревизія коллегіальныхъ имъній. Пожертвованія училищу. Царское жалованье коллегін. Грамата царская. Стеченіе воспитанниковъ въ коллегію. Просьба Варлаама. Грамата Петра і. Мазепины постройки въ братскомъ монастыръ Универсалъ Мазепы. Разныя пожертвованія въ пользу коллегіи. Коллегія получаегъ отъ Петра і названіе Академіи. Права ея. Іезунты изгнаны изъ Кіева. Петръ Великій въ Кіевъ. Закладка печерской кръпости. О доходахъ академіи. Академическия конгрегаціи. Обряды при выборъ конгрегаціонныхъ членовъ. Обязанности ихъ. Расходъ конгрегаціонныхъ сумиъ. Школы приходския. Своръ подаяній. Кондиціи. Миркачи. Спъваен. Ид-

струментальная музыка. Любовь акадейистовъ къ музыкъ. Вертепы. Драматическия представления въ академии. Драматическия сочинения. Мъсто представлений. Рекрелции Праздники академическіе. Панихида З1 декабря. Вербная субвота. Погребеніе усопшихъ, принадлежавшихъ къ академии. Богословские уроки Кроковскаго. Нъчто объ упрекахъ академии за схоластицизиъ. Экзамены. Диспуты еженедъльные. Годич-Состояніе философокнахъ наукъ въ эту эпоху. яые. Лвухъ-голичные. Реторика. Поэзія. Геометрія. Библіотека академическая. Ректоры академии. Воспитанники сего времени: Берутовичъ Германъ, Бужинскій Гавріилъ, Волатковскій Варнава, Гловацкій Сильвестръ, Жураковскій Иродіонъ, Заборовскій Рафаилъ, Конашевичъ Лука, Кульчицкій Иннокентій, Леницкій Варлаамъ, Линцевскій Гервасій, Лопатинскій Фео-ФИЛАКТЪ, МИГУРА ИЛАРІОНЪ, ПРИЛУЦКІЙ ІЕРОВЕЙ, ПРОКОПОВИЧЪ ӨЕОФАНЪ, ПУЦЕКЪ-ГРИгоровичъ Венілминъ, Радышевскій Маркеллъ, Рогалевскій Иларіонъ, Сморжевскій Өеодосій, Тихорскій Епифаній, Туровойскій Іосифъ, Шпаковскій Савва, Юшкевичъ Ан-254-316 вросій