
IV
иЫ

Избранные

венгерских
мыслителей

4



АКАДЕМИЯ НАУК СССР

ИНСТИТУТ ФИЛОСОФИИ

Избранные
произведения
венгерских
мыслителей

*

Коней XVIII—
середина XIX века

ИЗДАТЕЛЬСТВО «НАУКА»

Москва 1 965



Под общей редакцией академика

Венгерской академии наук ЛАСЛО М А Т Р А И

и кандидата философских наук

М. А. ХЕВЕШИ

Составитель и автор вводной статьи
М. А. ХЕВЕШИ



Идеология общественного прогресса
и национального освобождения

Мыслитель не может не задумываться над тем, как отнесутся к его эпохе,
его творчеству будущие поколения. Молодой венгерский историк Пал Вашвари
писал: «Кто знает, не придет ли более могучее столетие, принципы которого
будут чище, величественнее, чем наши? И приятно ли будет нам, если, взирая
на XIX столетие, будут говорить: они занимались пустяками, штопали и чини¬
ли. Принципы их в большинстве ошибочны, они не так рассуждали, как мы: так
пусть они канут в вечность, они не заслуживают даже нашего внимания. Не
восстанут ли тогда наши призраки, услышав подобный суд, не подойдут ли они
к правосудию, чтобы оправдаться в своих ошибках, чтобы засвидетельствовать
свои благие намерения, свои искренние стремления? Не крикнут ли они из мо¬
гилы, что этот век несправедлив, жесток к ним и не учитывает тех условий, в
которых они жили?»

Далекий от идеализации прошлого, марксизм всегда высоко ценил передо¬
вые идеи и передовых деятелей в истории и призывал к бережному отноше¬
нию и внимательному изучению всего прогрессивного в идейном наследии про¬
шлого.

Творчество мыслителей прошлого, в частности история передовой мысли
социалистических стран, стало, особенно после образования мировой системы
социализма, предметом внимательного изучения марксистов.

Идеологи буржуазно-помещичьей Венгрии стремились вытеснить из памяти
народа имена наиболее прогрессивных венгерских мыслителей или, исказив их
наследие, поставить его на службу реакционным интересам правящих классов.
Например, широкое распространение получила «теория», согласно которой Вен¬
грия вообще не имела своей истории философии, так как философия, мол, чужда
«трезвому рассудку» венгерского народа. Изучение наследия передовых вен¬
герских мыслителей стало возможным только в народно-демократической
Венгрии.

В социалистической Венгрии изданы произведения наиболее известны*,
мыслителей прошлого и опубликованы исследования, посвященные изучению
истории венгерской философской мысли. Несомненный интерес представляет
вышедший в свет подготовленный академиком А. Матраи сборник «Венгерские
философы прошлого. XV—XVII вв.»

3



* * *

История Венгрии — это история многовековой борьбы за национальную
независимость страны. Длительное национальное порабощение и связанная
с этим социально-экономическая отсталость страны создавали крайне небла¬
гоприятные условия для развития передовых философских и общественно-
политических учений Это не означает, что в Венгрии не было прогрессивных
учений — они были, но в результате политики национального угнетения эти
традиции были придавлены, преданы забвению.

Первым представителем передовой мысли в Венгрии был поэт-гуманист
XV в. Янус Паннониус. Создатель светской поэзии в Венгрии, он выражает
в ней восхищение природой, миром, окружающим человека. В противополож¬
ность религиозным взглядам, рассматривающим мир как «юдоль плача и стра¬

даний», воззрения Януса Паннониуса проникнуты светлой любовью к жизни,
жизнеутверждающим оптимизмом. С необычайной для своего времени смело¬
стью он заявлял, что «верующий человек не может быть поэтом», и призы¬
вал следовать идеям Протагора и Эпикура.

Ценное, хотя и противоречивое идейное наследство оставил Янош Апацаи
Чере (XVII в.) — педагог и философ, автор первой венгерской энциклопедии.
Получив образование в Голландии, Чере становится последователем Декарта,
чья философия была в то время весьма влиятельной среди венгерских мысли¬
телей. Однако Апацаи Чере, в отличие от большинства венгерских картезиан¬
цев, не пытался примирить Декарта с Аристотелем или с протестантской
теологией. Распространение картезианства в Венгрии не было случайным:
если для материалистической философии здесь еще не было подходящей
почвы, то рационализм философии Декарта, противостоявший схоластике
господствующей идеологии, был весьма приемлемым для передовых венгер¬
ских мыслителей, в том числе и для Апацаи Чере. С другой стороны, идеали¬
стическая метафизика Декарта соответствовала и религиозному мировоззре¬
нию Апацаи Чере и столь распространенной в Венгрии протестантской вере.

Сложное переплетение национальных и социальных противоречий находи¬
ло на этом историческом этапе конкретное выражение в борьбе венгров-проте-
стантов против католиков Габсбургов. В соответствии с этим передовая фи¬
лософская мысль была направлена против господствовавшей феодальной
идеологии, в первую очередь против католической схоластики. Именно по¬
этому здесь получает распространение атомистика, провозглашавшая вслед за

Декартом, что тело состоит из неразделимых атомов; именно в связи с этим
среди передовых умов пользуется таким влиянием декартовский рационализм,
Однако эта борьба была далеко не равной, она окончилась победой Габсбур¬
гов, которая ограничила и затруднила связи венгров с передовой Западно¬
европейской философией.

Только к концу XVIII в. (в 80—90-е годы) в Венгрии вновь начинают
распространяться передовые идеи, идеи гуманизма и просветительства, давно

уже утвердившиеся в передовых странах Европы.
Конец XVIII — первая половина XIX в.— один из интереснейших перио¬

дов в истории Венгрии, характеризующийся бурным ростом национального
самосознания и нарастанием антифеодальных настроений в стране. Венгрия
этого времени — часть Австро-Венгерской империи, отсталая, аграрная страна

4



с почти безраздельным господством феодально-крепостнических отношений
и полной зависимостью от монархии Габсбургов.

С постепенным развитием новых, капиталистических отношений проблема

национальной независимости приобретает к концу XVIII столетия особенно
острый характер. Габсбурги всячески препятствовали созданию внутреннего
рынка, тормозили капиталистическое развитие страны. Национальный гнет
сказывался на всех областях хозяйственной и культурной жизни Венгрии.
В завоевании независимости оказались заинтересованными все слои венгер¬
ского общества, за исключением аристократии и высшего духовенства, тесно

связанных с династией Габсбургов.

Особенностью развития капиталистических отношений в стране являлось

то, что они развивались прежде всего в сельском хозяйстве. Национальное

угнетение тормозило промышленное развитие Венгрии. Буржуазия в этот

период была весьма немногочисленным классом, еще не завоевавшим себе
политической самостоятельности. В Венгрии исторически сложилось такое

положение, когда в развитии капиталистических отношений наиболее заинте¬

ресованной оказалась та часть дворянства, и прежде всего среднего дворян¬
ства, хозяйство которой было втянуто в товарно-денежные отношения.

Однако среднее ^дворянство как руководящая сила в борьбе против наци¬

онального угнетения за буржуазные преобразования в силу своего положения

проводило нерешительную и половинчатую политику. Заинтересованное в на¬

циональной независимости, оно, вместе с тем, было против радикальной лик¬

видации старых, феодальных отношений.

Эта своеобразная позиция среднего дворянства отразилась на мировоззре¬

нии многих передовых венгерских мыслителей. И лишь наиболее радикальные

из них выступили в своем творчестве за интересы широких народных маюс.

Представленные в книге произведения венгерских мыслителей наиболее

ярко выражают три этапа в развитии передовой венгерской мысли: венгерское

просвещение, идеологию периода реформ и мировоззрение венгерских револю¬

ционных демократов.

* * *

Период просвещения в Венгрии наступил в конце XVIII в. в связи с кри¬
зисом феодальных отношений и влиянием идей французской революции. Вен¬
герские просветители выступили прежде всего как сторонники развития на¬

циональной культуры.
Это было время «просвещенного абсолютизма». Австрийский двор пони¬

мал, что развитие культуры способствует пробуждению национального само¬
сознания. При Иосифе II резко ограничивается число учебных заведений, в
которых разрешалось преподавание философии. Вводится запрет на изучение
философии Канта, которая признается опасной, вызывающей у молодежи сом¬
нение в привычных истинах. Немецкий язык вводится как обязательный для
обучения, он становится официальным языком Венгрии. Не случайно поэтому
развитие национального языка и национальной литературы становится одной
из центральных проблем для венгерской интеллигенции, в которой отразилась
борьба за национальную независимость страны. В соответствии 'С принципом
просвещенного абсолютизма при венском дворе был создан кружок писателей.

5



в который вошли многие венгерские дворяне, служившие в лейб-гвардии им¬
ператорского двора. Этот кружок становится одним из центров борьбы за
развитие венгерской национальной культуры.

Выдающимся венгерским просветителем был Дьердь Бешеньеи — осново¬
положник новой венгерской литературы, поэт и автор философских сочинений.
Его мечта — просвещенная Венгрия, освобожденная от оков невежества и суе¬
верия. Бешеньеи понимал, что «бедность и неграмотность неразлучны». Он,
как и французские просветители, все свои надежды возлагал на распростране¬
ние просвещения, был глубоко уверен, что «если бы науки могли получить
широкое развитие, вывести человечество к свету ясного солнца, познакомить
народ с законами природы..., то чрез 200 лет не было бы в Европе ни жестоких
правителей, ни вооруженных мятежей». Одним из первых условий развития
науки Бешеньеи считает развитие родного языка, являющегося, по его мнению,
признаком зрелости нации.

Излагая свои философские взгляды, Бешеньеи не претендовал на особую
оригинальность, а стремился изложить свое понимание некоторых философских
теорий, известных уже в Европе. Он писал: «Кто может выдумать такое, чего
до него еще не было? Кто может извлечь из скрипки звук, неизвестный музы¬

кантам? И все же можно сыграть на ней новую мелодию, звуки которой в таком
сочетании никогда не доходили до твоего слуха. То же самое можно сказать
о рассуждениях и о смысле их».

Бешеньеи впервые попытался изложить философию на венгерском языке.
Обращаясь к читателю, он писал: «...И пусть не смущает тебя то, что это на¬
писано по-венгерски, не думай, что на нашем родном языке стоит читать лишь
то, что переведено...».

Основное философское произведение Бешеньеи — трактат «Поиски смысла
в существующем мире и границы его познаваемости» (1804). В этой работе он
выступает как материалист. «Все, что ты знаешь,— пишет он,— проникло в
твою душу через тело. Нет ни одной мысли, которая... существовала бы вне
связи с телом и окружающими предметами». «Душа» создается в теле самим
телом. В условиях господства религиозного мировоззрения Бешеньеи свои ма¬
териалистические взгляды выражает в форме сомнений в существовании поту¬
стороннего мира, в возможности бессмертия души. Окружающий человека
материальный мир, по его мнению, бесконечно разнообразен и вечен во вре¬
мени. «Проявление материального мира,— пишет он,— бесконечно, подобно
тому, как вечно течение времени». В своих материалистических воззрениях
Бешеньеи опирается на Гольбаха, чью «Систему природы» он переводил на
венгерский язык.

В романе «Путешествие Таримэна» Бешеньеи изложил свое критическое

отношение к феодальному строю. Герой романа — дворянский сын Таримэн
отправляется в мистическую страну с тем, чтобы познать науки и тайны жизни.
Там он встречается с дикарем, который так же, как и он, стремится постичь
премудрость жизни. В уста этого человека, не связанного с предрассудками
современного ему общества, Бешеньеи вложил критику феодальных порядков
и религии. Однако в своих политических взглядах Бешеньеи не был столь же

прогрессивным: он выступал за просвещенную монархию, за конституционное
королевство.

6



Все мировоззрение Бешеньеи чуждо религиозности, резко антиклерикаль¬
но. Он скептически относился к религии, считал ее неразумной и противоре¬
чащей логике, а духовенство ненужным и опасным. В резких выражениях
осуждал он власть духовенства, выступал против фанатизма католиков, за

религиозную веротерпимость.

Бешеньеи бросил вызов всему современному ему обществу и оказал зна¬

чительное влияние не только на своих современников, но и на целую плеяду

передовых мыслителей Венгрии XIX в.

Венгерская интеллигенция, находившаяся ,под влиянием идей французского
просвещения, постепенно убеждалась, что просвещенный абсолютизм не может
осуществить ее идеалы: дать независимость стране и изменить общественные
отношения. Яркий свет французской революции, вспыхнувший в это время, с
особой силой оттенил всю неприглядность положения венгров. К тому же, после
смерти Иосифа II, политика Габсбургов в Венгрии стала открыто реакционной.
Это усилило недовольство среди передовой интеллигенции, жившей теперь
идеалами французской революции.

По образцу якобинцев в Венгрии стали создаваться тайные общества; их
организатором был аббат, профессор университета Игнац Мартинович. В «Об¬
щество реформаторов» объединились представители оппозиционного среднего
дворянства. Программой общества было завоевание национальной независимо¬
сти и проведение некоторых весьма умеренных социальных реформ.

Мартинович был также организатором «Общества Свободы и Равенства»,

которое объединяло более радикально настроенных демократов, венгерских

якобинцев, чья программа предусматривала не только борьбу за национальную

независимость страны, но и ее буржуазное преобразование. Данную программу

было намечено осуществить посредством вооруженного заговора против коро¬

ля и его сторонников. Но венгерские якобинцы исходили не из реального уче¬

та соотношения сил, а из своих добрых побуждений и искренних намерений.

Их представления о республике, за которую они ратовали, были довольно рас¬
плывчатыми и весьма общими, да иначе и не могло быть: в Венгрии в конце
XVIII в. с ее национальной зависимостью и экономической отсталостью еще
невозможно было выработать конкретную программу буржуазных преобразо¬
ваний.

Движение венгерских якобинцев, оказавшее большое влияние на все пере¬
довые силы страны, не могло получить широкого размаха: оно не искало связи

с основной потенциальной силой революции — крестьянством, а большая часть

дворянства, даже наиболее заинтересованные в национальной независимости

слои его, были напуганы французской революцией и не поддерживали венгер¬

ских якобинцев. Тайное общество Мартиновича объединяло относительно не¬
большой круг венгерской интеллигенции, его практическая деятельность была
обречена на провал, а сама его история и в своих положительных сторонах, и в
своих ошибках во многом напоминает развернувшуюся позже деятельность
декабристов в России.

Игнац Мартинович известен в истории Венгрии как сложная и противоре¬
чивая фигура. Подобно большинству просветителей, он считал возможным
убедить короля в необходимости социальных изменений, в важности проведе¬
ния реформ. По некоторым сведениям, Мартинович был тайным осведомителем

7



венгерской королевской полиции. Уверившись, что убедить короля невоз¬
можно, Мартинович становится на путь организации тайных обществ, на путь
борьбы за революционное свержение короля. Но даже и после этого он не теря¬
ет надежды уговорить короля и предает полиции им же созданное общество.
Позицию Мартиновича нельзя рассматривать просто как вероломство, оно
отразило все его колебания, неуверенность и нерешительность в выборе путей
изменения общественного строя; колебания были свойственны многим пере¬
довым людям его эпохи, не видевшим реальной силы, которая была бы спо¬
собной возглавить борьбу против феодализма.

По своим философским взглядам Мартинович был последователем фран¬
цузских просветителей. Каждая его строка проникнута материализмом и анти¬
клерикализмом. В своем основном произведении «Философские записки» он
выступает как механистический материалист. Но, в отличие от Гольбаха, при¬
знававшего лишь материю и движение, Мартинович вводит понятие «жизнен¬
ной силы». С помощью этого понятия он пытается соединить материю и
движение, объяснить сущность живой природы. Мартинович, видимо, не
удовлетворялся чисто механистическим решением этих вопросов.

Свои социологические и общественно-политические взгляды Мартинович
изложил в «Поучительной книжечке для людей и граждан». Эта небольшая
работа написана для «Общества Свободы и Равенства» по примеру француз¬
ской Декларации 1789 г. В ней излагается революционная программа низвер¬
жения феодального строя, королевской власти и провозглашается создание
республики, осуществляющей свободу, равенство и братство, которые так же
священны и неприкосновенны, как право собственности. Он гневно клеймит
двор, короля, дворянство и духовенство, олицетворяющих и несущих с со¬

бой невежество и слепую веру.

Однако идеям венгерских якобинцев не суждено было осуществиться: наи¬
более активные члены «Общества Свободы и Равенства» были арестованы.
20 мая 1795 г. пять руководителей этого движения, во главе с Мартиновичем,
были казнены, все написанное якобинцами сожжено; была введена строжайшая
цензура, подавлявшая любые проблески свободомыслия. Реакция делала все
возможное, чтобы воспрепятствовать распространению передовых идей в
стране.

Один из крупнейших венгерских поэтов-просветителей Михай Чоконаи
писал в 1798 г.: «Мы едва освободились от гнетущего сна, как снова впали
в дремоту... Наши типографии теперь опять печатают одни молитвенники.
Наш театр скончался еще в колыбели. Наши лучшие литераторы или погибли,
или попали в беду...» В творчестве Чоконаи (1773—1805) нашли свое выра¬
жение наиболее передовые идеи венгерского просвещения. Поэт мечтал о вре¬
мени, «когда про все кругом могли сказать мы: «наше», ... законом бедняки
не презирались, все были равными, все в равенстве рождались».

Политическая борьба венгерских просветителей на некоторое время
затихла. Идеи просвещения теперь находили себе единственный выход в худо¬
жественной литературе. Процесс национального пробуждения вызвал особенно
большой интерес к вопросам культуры и литературы. Литература у народа,
не имеющего свободы, говорил А. И. Герцен, единственная трибуна, с высоты
которой он может заставить услышать крик своего негодования и своей
совести. Несмотря на строгие цензурные ограничения, многие представители
8



передовой венгерской интеллигенции устремились в литературу, занялись
проблемами национального языка.

В начале XIX в, в венгерской литературе начинается движение за разви¬
тие и чистоту венгерского языка, за его обновление. Во главе этого движения
стал литератор Ферени, Казинии (1759—1831). Участник заговора Мартино¬
вича, приговоренный к смертной казни, замененной пожизненным заключением,
Казинци после своего освобождения отошел от политических взглядов про¬
светителей. Его деятельность в области развития венгерского языка не была
связана с проблемами политической борьбы и носила чисто академический ха¬
рактер.

* * *

С 1825 по 1848 г. в истории Венгрии наступает так называемый период
реформ. Политика реформ была направлена на то, чтобы решить задачи капи¬
талистического развития путем постепенных безболезненных для дворянства
преобразований. В эти годы весьма активизировалась политическая жизнь
в стране, были проведены некоторые социальные реформы, в частности
крепостные получили право откупаться на волю; венгерский язык был признан
государственным и т. д.

Процесс национального пробуждения, характерный для «периода реформ»,
особенно ярко проявлялся в области литературы и искусства. В венгерской
литературе возникает течение, стремящееся создать поэзию, неразрывно свя¬

занную с национальными традициями. Поэтому не случайно то, что передовая
общественная мысль этого времени особое внимание уделяет проблемам эсте¬
тики, и в первую очередь, вопросу о народности искусства.

В творчестве известного поэта, литературного критика, философа и поли¬
тического деятеля Ференца Кельчеи мы встречаемся с интересным решением
ряда эстетических проблем. Примкнув в молодости к движению «обновителей
языка», он не отошел, подобно Казинци, от политической деятельности и
рассматривал борьбу за развитие родного языка как часть общей борьбы за
национальное освобождение, за становление новых отношений в обществе. «Не
потому ли вы боитесь возвысить родной язык, что опасаетесь демократии?» —
спрашивал он у венгерской аристократии. Кельчеи провозгласил следующие ос¬
новные принципы: свобода, прогресс, любовь к родине, гуманизм. Он говорит
о необходимости создания единой венгерской национальности, для чего прежде
всего считает необходимым освободить крестьянство. Венгрия станет родиной
для народа лишь тогда, когда в ней будут жить свободные люди. Однако Кель¬
чеи еще не видел иной силы, кроме самого дворянства, которая смогла бы осу¬
ществить выдвинутые им идеалы.

Кельчеи высоко ценил философию и противопоставлял ее религии. Если
религия, писал он, «устанавливает определенную границу человеческому знанию

и в этих пределах требует допущения самосозерцания, т. е. признания веры, то

вторая раздвигает границы познания до бесконечности и предоставляет чело¬

веческий разум самому себе...»

Как поэт и литературный критик Кельчеи высоко ценил народные песнн,
народное творчество. Но его произведения еще не были народными, он огра¬
ничивался лишь подражанием народной форме. Тем не менее заслуга Кельчеи

9



состоит в том, что он понял значение народной поэзии; он искал источники на¬
циональной поэзии в народном творчестве, рассматривал его как живительный

источник подлинной литературы. «Я так представляю себе, что истинный источ¬

ник национальной поэзии надо искать в народных песнях. Не очевидно ли, что

истинная поэзия обретает крылья лишь в самой нации. Свет, зажженный у чу¬
жого огня, будет лишь туманным отблеском для нации», пишет Кельчеи в своей
работе «Национальные традиции». Особенно важно, что поэт увидел связь

между национальной поэзией и национальными традициями. «Национальная

поэзия начинает свой путь,— пишет он,— в самой национальной истории».

В связи с этим он говорил о том, что величие греческой поэзии коренится в
величин ее истории, ее неразрывной связи с нацией.

Ставя наравне материализм и идеализм в истории философии, Кельчеи,
считал, что идеализм не смог выдвинуть более убедительной теории по срав¬
нению с материализмом.

Крупнейшим общественным деятелем периода реформы был граф Иштван

Сечени. Период реформ ведет свое летоисчисление со времени созыва, после

длительного перерыва, в 1825 г. Венгерского Государственного собрания, * на

котором впервые в выступлении Сечени прозвучала венгерская речь.
В своих социологических воззрениях Сечени исходил из того, что обществу

присуще непрестанное движение и развитие; несогласие с этим он сравнивал

с попытками остановить при помощи плотины течение Дуная. Будучи чело¬

веком глубоко религиозным, он, тем не менее, искал весьма земные средства

для осуществления прогресса.

Выражая интересы крупных земельных магнатов, стоявших за капитали¬

стическое развитие, Сечени выступил против раздробленности крупных лати¬
фундий, за предоставление кредита крупным земельным собственникам. Изла¬

гая в своих работах программу буржуазного развития страны, он надеется

убедить помещиков в выгодности новых отношений. Барщина и десятина пре¬

пятствуют экономическому расцвету страны. Улучшение положения крестьянст¬

ва, заверяет Сечени, «это не столько христианское дело, сколько расчет». Он

заявляет, что помочь стране могут «твердые законы, деньги, инженеры».

Сечени был наиболее дальновидным представителем своего класса: он вы¬

ступил с целой программой практических мероприятий, необходимых для раз¬

вития Венгрии. Сущностью этой программы был такой путь буржуазного раз¬

вития страны, при котором экономическое могущество и политическое гоапод-

ство по-прежнему оставалось бы в руках дворянства. Именно этим объясняет¬

ся непоследовательность его программы: стремясь наделить крестьян правами,
он в то же время не хотел затрагивать интересы крупных землевладельцев;

а сами реформы для него были не самоцелью, а скорее средством предотвра¬

щения революции. Французскую и английскую революции он рассматривал
как устрашающий исторический пример и призывал сделать все возможное,

чтобы его избежать. Мечтая о процветании родины, Сечени в то же время не
хотел и не мог понять, что основным тормозом в развитии страны был гнет со

стороны Австрии; будущее страны он мыслил себе в рамках Габсбургской мо¬
нархии.

Но когда революция стала реальностью, Сечени как истинный патриот
становится на ее сторону, и лишь серьезное заболевание кладет конец его по¬

10



литической деятельности. В историю общественной мысли страны он вошел как
страстный борец за новую, процветающую Венгрию.

В 1838 г. на страницах журнала «Атенеум» разгорелся спор о философии
Гегеля. Сторонники реакционно-клерикальных сил видели большую опасность
в распространении идей диалектики, они считали, что диалектика неизбежно
ведет к атеизму, сен-симонизму, к идее «социальной республики» без христи¬
анства и т. д. Но венгерские гегельянцы не доходили до атеистических выводов:
выражая идеологию «партии реформ», они сами боялись революционных вы¬
водов, которые можно было сделать из философии Гегеля; поэтому, по мере
нарастания революционной ситуации в стране, их голоса слышатся все слабее
и реже.

Первым венгерским литературным критиком, который в своей работе
сознательно опирался на цельную философскую концепцию, был Янош Эрдейи.
Выходец из крестьян, он начал свою деятельность как собиратель народных
песен, доказывая, сколь необходимо литературе использовать фольклор. Осо¬
бая заслуга Эрдейи в том, что он ратовал за объединение народной и наци¬
ональной поэзии.

Говоря о величии самого народа, он считал, что всякая поэзия должна
служить народу. Не будучи революционером, он надеялся, что народ прибли¬
зится к политике через литературу.

Эрдейи был хорошо знаком с философией Гегеля, с работами немецких ле-
вогегельянцев, с идеями «Молодой Германии», он признавал революционное
значение диалектики Гегеля и использовал ее в своих работах. Но в дореволю¬
ционный период он оспаривал реакционные выводы, делаемые из гегелевской
философии.

Так, Эрдейи не разделял неверного гегелевского вывода о том, что чело¬
вечество достигло высшей ступени развития. Однако, будучи идеалистом, он
исходит из того, что идеология определяет общественные отношения . Тот
факт, что борьба против феодализма началась именно на идеологическом фрон¬
те, создавал иллюзию правильности тажих воззрений.

Особый интерес представляет работа Эрдейи «Индивидуальное и идеаль¬
ное» (1847), в которой интересно трактуется понятие типического в искусстве.
Он выступает против сторонников Шиллера, считавших, что назначение искус¬
ства в изображении общей идеи, что человек предстает в искусстве лишь как
форма проявлений этой идеи. В противовес этому, Эрдейи считает, что в ис¬
кусстве всегда должно исходить из конкретного, единичного, в котором про¬

является особенное и общее. По его мнению, общее не должно быть навязано
искусству извне, оно должно логически вытекать из данного образа.

Эрдейи начинал диалектически подходить к проблеме связи формы и
содержания в искусстве. Противники народного направления в искусстве
презрительно отзывались о народной поэзии, считая ее язык низменным,
а ее формы примитивными. В противовес этому взгляду, Эрдейи подчеркивает
первостепенное значение содержания по отношению к форме. Он утверждает,
что искусство лишь тогда представляет собой новую ступень, когда оно несет
в себе более высокое содержание: «Свежую жизнь в искусство может внести
лишь новый предмет, новая любовь». Подчеркивая неразрывную зависимость
формы от содержания, Эрдейи пишет: «Чем совершеннее произведение, тем
глубже его содержание и определяющие его мысли».

11



После подавления революции 1848—1849 годов, в период общей реакции,.
Эрдейи начинает все больше увлекаться идеалистической системой Гегеля,
теоретический уровень его работ становится гораздо ниже. К этому времени
относится ряд его работ по истории отечественной философии.

Эрдейи был представителем нового, плебейского направления в идеологи*
ческой жизни Венгрии, нашедшего свое дальнейшее развитие в творчестве
венгерских революционных демократов.

ч» н* н*

15 марта 1848 г. в Венгрии вспыхнула революция, переросшая в наци¬
онально-освободительную войну. Это была буржуазно-демократическая рево¬
люция, призванная ликвидировать феодально-крепостнические отношения и

завоевать национальную независимость. Руководящей силой революции было

среднее дворянство, двойственное по своему положению и по проводимой им

политике. Однако сама революция произошла вопреки воле среднего дво¬

рянства, ее фактическими организаторами оказались руководители радикаль¬

ного лагеря.

С самого начала в венгерской революции проявились две тенденции: одна,

выражаемая средним дворянством, заключалась в компромиссе с господствую¬

щими реакционными силами; вторая была связана со стремлением радикаль¬

ного лагеря, защищавшим интересы народа. Оба эти направления объединяла

общая борьба за национальное освобождение страны. Защита родины от ино¬

странного нашествия наряду с недостаточно развитыми буржуазными отно¬

шениями в стране создавали возможность единого фронта этих двух направле¬

ний в венгерской революции.

Радикальный лагерь состоял, в основном, из «плебейской» интеллигенции,

выходцев из мелкопоместных дворян. Идейными вдохновителями его были

крупнейший поэт Венгрии — Шандор Петефи и сын крепостного крестьянина,

всю жизнь боровшийся за освобождение крестьянства, Михай Танчич.

Лагерь радикальной оппозиции формировался по мере нарастания недо¬

вольства политикой реформ, проводимой представителями среднего дворянст¬

ва. Радикальный лагерь, состоявший в основном из молодежи («мартовская

молодежь»), явился подлинным вдохновителем венгерской революции 15 мар¬

та 1848 г<

Радикальный лагерь был весьма разнороден и по своему составу-и по воз¬

зрениям его участников. В ходе развития революции наступает раскол. Часть

«мартовской молодежи» была удовлетворена переходом власти в руки либе¬

рального дворянства, другая, не удовлетворенная двойственной политикой пер¬

вого независимого венгерского правительства, перешла на позицию буржуаз¬

ного демократизма, и лишь некоторые из них стали подлинными выразителя¬

ми интересов широких масс крестьянства, стали революционными демо¬

кратами.

Одним из наиболее передовых представителей среднего дворянства а пе¬

риод революции был Лайош Кошут. Еще в период реформ Кошут выступил

с программой буржуазного преобразования страны, выдвигавшей требование

освобождения путем выкупа крестьянства и всеобщего налогового обложения.

12



Рьяный сторонник развития отечественной промышленности, Кошут понимал
всю необходимость борьбы за национальную независимость страны. В противо¬
положность Сечени, он выступал с требованием государственной автономии
Венгрии в рамках Габсбургской монархии. Программа Кошута отражала ин¬
тересы среднего и мелкого дворянства, заинтересованного в капиталистическом

ттути развития страны.

Кошут и Сечени, представлявшие разные слои венгерского дворянства,

придерживались разных взглядов на путь развития Венгрии. Но несмотря на
все разногласия, их объединяли стремление сохранить политическое господ¬
ство в руках дворянства, боязнь крестьянской революции.

Кошут вошел в историю Венгрии как руководитель и организатор нацио¬
нально-освободительной борьбы венгров 1848—1849 годов; в отличие от боль¬
шинства представителей среднего дворянства, в решающие дни венгерской
революции он понял необходимость союза >с народом, с радикальным лагерем,
не иопугался этого союза.

К. Маркс высоко ценил смелость и революционность вождя венгерской
революции. «Впервые за долгое время мы встречаем истинно революционный
характер, человека, который отваживается от имени своего народа принять
вызов на отчаянную борьбу, который воплощает для своей нации в одном лице
Дантона и Карно,— Людвига Кошута... Массовое восстание, националь¬
ное производство оружия, выпуск ассигнаций, быстрая расправа со всяким,
кто препятствует революционному движению, непрерывная революция,—

словом, все основные черты славного 1793 года находим мы снова в Венгрии,
вооруженной, организованной и воодушевленной Кошутом» 1.

Мировоззрение Кошута формировалось под воздействием идей французско¬
го просвещения, английской политэкономии, а также немецкого и французско¬
го либерализма. Кошут не писал специальных теоретических трактатов. Это
был политический деятель. Его статьи в редактируемой им газете «Пешти Хир-
лап», его страстные, не оставлявшие никого равнодушным речи, в которых он

призывал венгров к сопротивлению и борьбе до последней капли крови, оказа¬

ли огромное воздействие на идеологическую жизнь Венгрии в период, пред¬
шествовавший революции, и в ходе самой революции.

Если наиболее передовым представителем среднего дворянства в период
революции был Кошут, то наиболее последовательными и прогрессивными
мыслителями радикального лагеря революции были венгерские революционные
демократы.

Революционно-демократическая мысль весьма существенно отличается не
только от идеологии среднего дворянства, но и от воззрений революционной
буржуазии. Выражая интересы революционного крестьянства, городского
плебса, мелкой буржуазии в период распада феодально-крепостнических отно¬
шений, революционные демократы выступают гораздо решительнее и последо¬
вательнее в борьбе с феодализмом. Не ограничивая цели революции уничтоже¬
нием феодальных форм эксплуатации, революционные демократы стремились
к ликвидации всяческой эксплуатации. И средства, выдвигаемые в этой борьбе,
у них самые радикальные.

1 К. Маркс и Ф. Энгельс. Сочинения, т. 6, стр. 175—176.

13



Венгерские революционные демократы обосновали революцию как неиз¬
бежное средство изменения общественного строя, и непосредственно сами уча¬
ствовали в революции. Более того, они подготавливали ее, организовывали ее,
стремились воздействовать на руководителей среднего дворянства, заставить
их осуществить на деле задачи революции.

Они весьма глубоко для своего времени осветили проблемы общественного
развития своей родины, ее (социальные противоречия. Их творчество относит¬
ся к лучшим достижениям домарксистской общественной, философской, социо¬
логической мысли в Венгрии. Однако революционные демократы не вышли за
рамки своей эпохи.

Для идеологии венгерских революционных демократов характерны общие
черты: острая критика и резкое осуждение феодального общества, глубокая
неудовлетворенность существующим строем, ненависть к эксплуатации, кри¬
тика королевской власти, в которой для венгров водлощалось и национальное
и феодальное угнетение, резко отрицательное отношение к церкви и религии,,
стоявших на страже отживших общественных отношений.

Венгерские революционные демократы ставили борьбу за независимость
страны в тесную связь с освобождением крестьянства. «Любой свободомысля¬
щий человек понимает, что барщина и национальная гвардия несовместимы
друг с другом,— писал М. Танчич.— Тот, кого еще нынче принуждают ходить
на барщину,— не свободный гражданин, он не возьмется за оружие». В отли¬
чие от идеологов среднего дворянства, венгерские революционные демократы

понимали, что национальное освобождение страны возможно лишь в союзе

венгров с другими народностями, населяющими страну.

Основной стимул деятельности венгерских революционных демократов —
это глубокая любовь к народу. Они видели в народе решающую силу общест¬
венного развития и считали себя глашатаями народа, защитниками его инте¬
ресов.

Поэтому и историю они рассматривали не как собрание биографий вы¬
дающихся личностей. Они сумели понять, что великая личность лишь отра¬
жает требования эпохи, народа.

Свои прогрессивные идеи они применяли к конкретному анализу полити¬
ческой жизни и борьбы венгерского общества, стремясь преодолеть в извест¬
ной мере созерцательный характер философских систем прошлого.

Мировоззрение венгерских революционных демократов имеет много об¬
щих черт, но в то же время каждый из них обладает своей неповторимой ин¬
дивидуальностью.

Одной из самых ярких и интересных фигур в истории Венгрии, ее пе¬
редовой общественной мысли является Шандор Петефи — борец революции
1848 года, крупнейший ,поэт Венгрии. Творчество Петефи — это своеобразная
поэтическая летопись революции, в которой отразилась его жгучая ненависть
к венгерским дворянам и его светлая мечта о новой Венгрии, в которой вос¬
торжествует равенство и справедливость. Петефи провозглашает: «...Я рес¬
публиканец душой и телом. Стал им с тех пор, как мыслю и останусь да
последнего вздоха» 2.

2 Ш. Петефи. Собрание сочинений, т. 4. Гослитиздат, 1952, стр. 149—

14



Глубоко веря в силу просвещения и
в общественную роль литературы, он
писал: «если народ будет господство¬
вать в поэзии, он приблизится и к
господству в политике, а в этом за¬
дача века, осуществить ее — цель каж¬
дой благородной души, которой не¬
втерпеж стало видеть, как страдают
миллионы ради того, чтобы несколько
тысяч могли нежиться и наслаждать¬

ся жизнью. В небо — народ, в ад —
аристократию!» 3.

Петефи, как и все венгерские ре¬
волюционные демократы, интересовал¬

ся проблемами общественного разви¬

тия. Находясь под влиянием гегелев¬

ской философии, он считает, что, в

основе общественно-исторического про¬

цесса лежит развитие мирового духа.

Творчество Петефи проникнуто идеей
развития, которая является для него

теоретическим обоснованием прогрес¬

са. «Я верю в то, что мировой дух Шандор Петефи
развивается по ступеням, вижу путь, по которому он следует. Он идет медлен¬
но... сейчас он снова поднимает ногу, чтобы сделать один шаг: от монархии к
республике» 4.

В своем поэтическом творчестве Петефи выступает как основоположник
новой революционно-демократической эстетики. Его основные эстетические
принципы: народность, реализм, простота. Истинное назначение поэта в об¬
ществе, по убеждению Петефи, заключено в служении народу, в том, чтобм
освещать факелом передовых идей дорогу к будущему: поэзия — не создана
для салонов, она — могучее оружие в борьбе.

...Бой идет. Не штык, не пушка —
Идеи бьются в наши дни.

И я участвую в сраженьи.
Я — командир, а мой отряд —
Мои стихи: в них, что ни рифма
И что ни слово, то солдат!

Пускай в дерюге, а герои,—
Они дерутся до конца!
Ведь не мундиры, а отвага
Есть украшение бойца...5

3 Там же, стр. 165.
4 Там же, стр. 149.

5 Ш. Петефи. Собрание сочинений, т. 2, стр. 71.

15



Искусство может быть боевым оружием современности лишь в том случае,
■если оно отображает действительность такой, какова она есть. И Петефи про¬
возглашает: «То, что правдиво — то естественно, а что естественно, то и хоро¬
шо, и, по-моему, красиво. Вот моя эстетика»6.

Поэт выдвигает требование — учиться у народа, всемерно использовать бо¬
гатейшие сокровища народного языка. «Что бы там ни говорили, а истинная
поэзия — поэзия народная. Согласимся на том, что ее надо сделать господ¬
ствующей» 1.

Ближайшим другом и соратником Петефи был один из руководителей
мартовской революции 1848 года, Пал Вашвари. Большой интерес представляют
его взгляды в области философии и истории. Вашвари занимается такими
проблемами, как происхождение общества и его отличие от природы, источники
общественного прогресса, роль народа и личности в истории.

Придерживаясь в своих исторических исследованиях определенной фило¬
софской концепции, Вашвари придает большое значение мировоззрению, помо¬
гающему исследователю подняться над морем фактов к глубоким обобщениям:
«правильность основных идей имеет для человека то же значение, что для
птиц крылья».

Человек, природа и общество находятся в процессе постоянного движения
и самообновления. Человеческое общество Вашвари рассматривает как резуль¬
тат развития природы, поэтому оно также подчиняется ее законам. Но человек
покинул лоно природы для того, чтобы господствовать над ней. «С тех пор, как
природа пустила человека по темной тропе жизни, она дала ему факел-разум,
чтобы при его свете двигаться вперед». Он особенно подчеркивает, что чело¬
век — творец своей судьбы и не должен пассивно ждать изменений, а сам дол¬
жен воздействовать на ход исторических событий. Человечество в своем по¬
ступательном движении идет все время вперед. Вашвари считает нелепой
попытку доказать, что человечество вращается в вечном круге. Развитие обще¬
ства, как и природы, имеет закономерный' поступательный характер: «то, что
перестало быть необходимым, в свое время было необходимым и неизбежным».

Человеку присуще естественное стремление к счастью, которое не может
осуществиться из-за злой воли тиранов-правителей. Эта известная, в конеч¬
ном счете, идеалистическая точка зрения присуща и Вашвари. Вместе с тем
он говорит, что причину бед человеческих надо искать в «противоестественных
общественных отношениях».

Но эти высказывания содержали лишь отдельные догадки. Основное
средство избавления от оков социального гнета Вашвари видел в просвеще¬
нии, которое он неразрывно связывал с революцией. Просвещенный народ,
ознакомившись с правами человека, неизбежно перейдет к революционным
действиям. Вашвари мечтает о том времени, когда «будут распространены
порядки Руссо или Кабэ». Если у Кабэ его привлекает идеал Икарии как
образец будущего общества, то у Руссо он ценит теорию естественного
состояния и общественного договора, при помощи которых он обосновывает
необходимость революционных действий масс. Только революция может

6 Ш. Петефи. Собрание сочинений, т. 2, стр. 247.
7 Там же, стр. 241.

16



уничтожить противоречие между бесправным положением народа в обществе
и его решающей ролью как творца истории. Вашвари выступал против всякого
угнетения и считал, что «просвещенный народ не закончит революции унич¬
тожением угнетения, а уничтожит и учреждения угнетения и сделает невозмож¬

ным и новое угнетение».

К плеяде революционных демократов относится и другой выдающийся
деятель венгерской революции — Михай Танчич.

Танчич прошел большой и сложный жизненный путь. Простой крестьян¬
ский парень, впервые переступивший в 24 года порог начальной школы, постиг
все то, что дали передовые умы Европы и стал одним из образованнейших
людей Венгрии того времени. Если в начале своей деятельности он еще уповает
на короля, то в дни революции он говорит о народе как высшем судье; пред¬

ставления о королях как посланцах бога, которым надо слепо подчиняться, он

называет заблуждением.

В обществе, считает Танчич, происходит процесс постоянного преобразо¬
вания.

Танчич подчеркивал, что производство всего необходимого для человека —
пищи, одежды жилищ и т. д.— с неизбежностью воздействует на развитие
общества. «Ведение хозяйства будет самой важной наукой до тех пор, пока не
войдет в моду питание дуновением ветра или воздухом».

Человеку необходимы права. Они так же естественны, как голод, жажда
ь им подобное. Танчич считает, что естественные права и здравый смысл —
вот единственные критерии, определяющие законы развития общества и нормы
поведения людей. Поэтому самое большое преступление — это лишить человека
его естественных прав. Обращаясь к дворянству, он говорит: «Глас народа —
глас божий! И кто не пожелает прислушаться к нашим призывам, тот будет
и помимо своей воли вынужден выслушать строгий приговор справедливости».

Дворянство стремится одурманить народ, держать его в невежестве, что¬
бы он не мог осознать свои законные права. Одним из средств одурманивания
народа Танчич считал религию. Свое отношение к религии и духовенству он
высказал вполне определенно: «для счастья человека нужны совесть и здоро¬

вье. Совесть же существует не в религии, а в хороших поступках». В новом
обществе «...духовенство будет подчиняться общему воспитанию, особой роли
играть не будет».

Танчич ясно видел две борющиеся между собой социальные силы общест-
ва: с одной стороны, дворянство и представляющее его интересы правитель¬
ство и, с другой стороны, народ, крестьянство. Крестьянство составляет основу
нации, ее жизненную силу. Не имея никаких прав, оно несет на себе все
тяготы. Народ должен изменить и изменит это несправедливое положение.
Только ликвидировав общественное неравенство, можно добиться столь необ¬
ходимого для общества единства нации. «Если дворянство упустит случай
собрать нас всех воедино, то отечество не будет защищено должным обра¬
зом».

Друг и единомышленник Танчича, революционный демократ Янош Хора¬
рик — отрекшийся от религии аббат философ, пламенный атеист, посвятивший
свою жизнь борьбе с религией и церковью. Начав с выступлений против духо¬
венства, Хорарик в ходе этой борьбы приходит к отрицанию религии вообще.

17



В церкви он видит источник неравенства, врага прогресса. В своих фило¬
софских воззрениях Хорарик выступал как сторонник Фейербаха. Вслед за
Фейербахом он утверждает, что не бог создал человека, а человек создал бога
по своему образу и подобию. Выступая против религиозных догм, Хорарик
черпает свою аргументацию из истории материалистической философии. Уже
Спиноза, пишет он, оспаривал существование бога, а французские материа¬
листы низвергли бога с трона, возведя на его место разум. Для Хорарика
признание бога — признак невежества и тупости.

Религия и церковь противостоят принципам гуманизма. Они внушают на¬
роду покорность и долготерпение, используют невежество народа для его угне¬

тения и порабощения. Но помимо религии и церкви источником зла в обществе
являются отношения купли и продажи, всесильная власть денег. В обществе
будущего, по Хорарику, все люди будут равноправными и продукты труда
будут равномерно распределены между ними. Духовенство должно быть от¬
странено от общественных дел или использовано в целях просвещения и обу¬
чения народа.

Под влиянием философии Фейербаха Хорарик призывает поклоняться
человеку и его разуму. «Пусть человек будет нашим господом, судьей, отчиз¬
ной, началом и концом наших законов, мерилом наших гражданских и мораль¬
ных норм нашей официальной и личной жизни и деятельности. Нет спасения
вне человека».

Таковы основные идеи представителей передовой философской и общест¬
венно-политической мысли Венгрии. В них отражен важный этап духовного
развития венгерского народа, сумевшего впоследствии найти путь от рево¬
люционного демократизма к марксизму, научному социализму и воплотить

его идеи в жизнь.

н* н* н*

В настоящем сборнике впервые на русском языке публикуются социально-
политические, философские, эстетические произведения и отрывки из них
передовых венгерских мыслителей конца XVIII — первой половины XIX в.

В сборник не включены произведения Ш. Петефи, так как они уже изданы
на русском языке.

Тексты переводов сделаны по современным венгерским изданиям, за ис¬
ключением работы Я. Хорарика «Борьба Яноша Хорарика против иерархии
я церкви», публикуемой с первого издания 1847 г.

В подготовке данного издания принял участие | Д. Тордаи' , посвятивший
себя исследованию истории философии Венгрии.

М. А. Хевеши



Дьёрдь Бешеньеи
(1747—1811)

Дьёрдь Бешеньеи (Вез5епуе1 Суог§у) — один из наиболее видных предста¬
вителей раннего венгерского просвещения, философ, писатель.

Родился в семье среднего дворянина. В 1765—1782 гг. служил в импера¬
торской лейб-гвардии в Вене.

Все свободное от службы время Бешеньеи посвящал изучению произведе¬
ний французских и английских просветителей, истории венгерской литературы.

С 1773 по 1778 г. Бешеньеи представляет в Вене венгерскую протестант¬
скую церковь. Но после того, как попытался организовать венгерское патрио¬
тическое общество, его снимают с этого поста.

Материальные затруднения заставляют Бешеньеи покинуть Вену и посе¬
литься в комитате Бихар (Венгрия), где он прожил в уединении до конца своих
дней. Поэтому его часто называли «бихарским отшельником». Похоронен
Бешеньеи, согласно его желанию, в своем саду без соблюдения церковных
обрядов.

Д. Бешеньеи написал свыше сорока работ, значительная часть которых
из-за цензурного запрета была опубликована лишь посмертно. Первые из них,
положившие начало новой венгерской литературе, вышли в свет в 1772 г.

Основные работы: «Венгерский учитель» (1877), «Венгры» (1778), «Вещи»
(1779), «Путь законов» (1778), «Мир природы» (1799), «Бихарский
отшельник» (1803—1808), «Путешествие Таримэна» (1804), «Поиски смысла
в существующем мире и граница его познаваемости» (1804).

2*



Поиски смысла в существующем мире
и граница его познаваемости *

Читатель! Тебе известны английские, французские, немецкие
мыслители, высоко поднявшиеся над людским морем. Наряду с их
трудами я кладу перед тобой эти небольшие рассуждения на
родном языке. Поразмысли над ними и сделай выводы... И пусть не
смущает тебя, что написано это по-венгерски, не думай, что на
пашем родном языке читать стоит лишь то, что переведено с гре¬

ческого, французского, немецкого, с латыни и, наконец, с англий¬
ского. Что ж, начинай! Уединись для чтения в тихую обитель,
а после выскажи свое мнение. И если ты укажешь, что такие же
краткие рассуждения есть на другом европейском языке в том же
порядке и последовательности, и доведешь их до моего сведения, то

я устыжусь.

Я не говорю, что никто другой в своей жизни не рассуждал о
подобных предметах. Кто может выдумать такое, чего до него еще
не было? Кто может извлечь из скрипки звук, неизвестный музы¬
кантам? И все же ты можешь услышать сыгранную на ней новую
мелодию, звуки которой в таком сочетании никогда не доходили до
твоего слуха. То же самое можно сказать о рассуждениях и о
смысле их. Может, конечно, и так случиться, что человеку мало
начитанному мои рассуждения покажутся новыми и против него

направленными. Но, прошу тебя, не спеши! Отложи в сторону все
рассуждения, привитые тебе от рождения воспитанием, обычаями,
религией, и суди о моем труде одним лишь трезвым человеческим
разумом, я уверен, что ты поймешь его до конца. А если ты возра¬
зишь мне, скажешь, что написанное мною неправда, дескать тебя
этому не учили, то не читай его, так как ты не принадлежишь к
числу ученых людей. Мой же труд ни в коем случае не написан
для невежд.

20



В поступках человека видна его душа,
а в его чувствах — лишь тело

Вселенная распадается на четыре составные части: небо, земля,
огонь и вода. Сама по себе, не сознавая этого, существует; не рас¬
суждая и не чувствуя, она представляет собой лишь нечто телес¬
ное. Вселенная как таковая не имеет ни души, ни мысли, но такие
ее проявления, как люди или животные, обладают чувствами, по¬
знанием, мыслями.

Как могла вселенная, не обладающая мышлением, породить
мысль? Но может ли мысль рождаться от мысли, как ребенок от
матери? Может быть, мысль рождается слабой, а потом растет и
крепнет? Или, может быть, она проявляется сразу во всей своей
силе? Откуда в теле берется бестелесный разум, способность рас¬
суждать? И эта способность, питаемая телом, живущая в нем
самом с его радостями и горестями, все же призвана противо¬

стоять телу? Это и есть душа: в ней обретают боль и горе, радость
и веселье, и она живет этими чувствами, потому что всякое изме¬

нение связано с чувствами. Эта сила, существующая исключитель¬
но как мышление, не является ни телесной, ни чувственной, и, ка¬
залось бы, ничто телесное не может на нее влиять, и тем не менее,
влияет.

Далее, откуда в моем разуме рождается мышление и познание
различных свойств вещей, размышление и суждение об их причи¬
нах? Приобретает ли душа сама по себе опыт, смысл, разум, неза¬
висимо от тела, заложено ли это в ее природе, или всякое познание
заключено в самом теле?

Бросимся же в море неизвестного, но не для того, чтобы перей¬
ти его вброд, а чтобы испытать свои силы, выяснить, как долго
мы можем плыть по его поверхности, пока не затянет нас его

глубина. Много есть таких вещей, познать которые заранее боится
слабый человеческий разум, по отношению к которым человек обре¬
кает себя на вечное непроходимое невежество, не отваживаясь даже
коснуться их. Но все-таки человеческий разум может различать,
какие из этих вещей могут быть все же познаны к поняты, в отли¬
чие от непознаваемых, чтобы человечество не обрекало себя на без¬
думное существование.

И ты, читатель, не торопись говорить, что я занимаюсь пусты¬
ми вещами, когда ищу мысль в теле: я прослеживаю ее там, где она

находится, а значит в этом смысле я не заблуждаюсь. Разве мне
не дозволено задать вопрос, что такое я сам и какова природа мое¬

го духовного и телесного существования?
Ты, говоришь, что душа непознаваема. Кто знает? А может

быть, мы лишь потому не пытаемся в этом разобраться, что наше
сонное воображение сделало некоторые выводы из ее природы,
знать которую полагалось бы гораздо лучше, и наделило душу
такими свойствами, которых она в действительности не имеет?

21



Никогда ты не докажешь даже самому себе, что хоть одна из
мыслей, возникающих в ходе отождествления или разграничения,
или зарождающихся в твоей душе при мышлении, есть плод души
твоей, возникший независимо от тела, что эта мысль не приобрете¬
на душой через телесное зрение, осязание, слух и другие челове¬
ческие чувства. Все, это ты знаешь, проникло в твою душу через
тело. Нет ни одной мысли, поясняющей или объясняющей что-либо,
которая была бы независимой, существовала бы вне связи с телом
и окружающими предметами.

Из этого следует, что невозможны никакие рассуждения и
умствования о душе в отрыве от тела, о душе, мыслимой самой по
себе. Поэтому было смехотворным и неразумным возводить в науку
наши бесконечно невежественные знания о свойствах души. Воз¬
можно ли, спрашиваем мы, предположить, что душа без помощи
тела в состоянии что-либо познать о самой себе. Очисти душу от
всех знаний, приобретенных через телесные чувства: зрение, слух
и т. д., а потом спроси себя, что она может знать и что она знает,
и о чем она судит; когда она права, когда нет. Бьюсь об заклад —
тысяча против одного, что ответа на это ты не получишь *.

Если твоя душа создана богом и спускается с высоты, чтобы
одухотворить твое тело, находящееся еще в чреве твоей матери, то
этой душе надобно было бы все знать о боге и принести эти знания
с собой в мир. Но приходилось ли тебе слышать, чтоб люди хоть
самую малость знали о боге, какой он формы, как ведет себя, како¬
го он цвета и где проживает? Помнишь ли, что ты думал, когда
появлялся на свет или первый раз присосался к материнской гру¬
ди? Но как только ты окреп телом, начал ходить и говорить, так
появилась у тебя и память, ты спрашивал и запоминал. Чем же
была занята обитавшая в тебе полная сил бестелесная душа, пока
твое слабое тело не наделило ее чувствительностью? Как можно,
не зная этого, установить, обладает ли твоя душа силой мышления,
способностями? Или, может быть, я должен знать это вместо тебя?
Я должен знать, что твоя душа обладала большой силой уже и
тогда, когда ты сам еще не проявлял никаких способностей? Ты
сам ничего не знаешь о младенческом периоде твоей жизни, хотя
в твоем слабом теле и тогда уже жила зрелая душа. Я тоже ни-

1 В детстве и юношестве я всегда представлял себе ран в виде огромного
храма с золотыми стульями и креслами, брильянтовыми колоннами, полного
света, блеска и сверкания золота. И бог-отец был для меня, конечно, стариком,
восседающим на золотых облаках, а рядом с ним бог-сын — смуглый брюнет,
и бог-дух святой в виде голубя. А ты как представляешь себе небеса? Ответь
мне.

Способность к идеям б^1ла провозглашена еще в древности многими му¬
дрецами рождающейся посредством человеческой науки и познания бога. При¬
чину они считали следствием, как если бы ты считал рассуждения и пись¬
менность следствием существования бумаги, запечатлевающей их и хранящей
навек. Но если существует «1с1еа тпа1а», ты это должен знать, как только
появишься на свет. К чему же утверждать, что бог-отец твой может спросить:
«Кто создал тебя, сын мой?». Этим ты ничего не докажешь.

22



чего не знаю. А кто это знает? Кто и что может доказать? Ник-
го и ничего.

Душа время от времени проявляет свои способности, которые
растут вместе с телом. Разве можно не заметить, что с самого
раннего возраста развитие души не опережает развития тела?
А если ты мне скажешь, что душа по слабости тела, до тех пор,
пока тело полностью не созреет, не может воспринять науку, свя¬

занную с телесным опытом, то я обращу твое внимание на то, что

ты тем самым провозглашаешь двоякую истину о душе. Ты при¬
знаешь существование души без мысли. Но разве может существо¬
вать сильная человеческая душа без мысли и памяти? А о чем
может раздумывать душа, пока она ничего не знает? Пока ничего
не испытала? Тогда надо было бы назвать это мышлением без
мысли.

Ты говоришь, что при рождении в тебе уже есть душа. Так
почему же ты ничего не знаешь о том времени, которое ты провел

в материнской утробе? Может быть, потому, что душа во всем
связана со слабым кровообращением, еще и нет памяти, за которую
могли бы цепляться чувства, так как нет еще ни вещей, ни событий,
нуждающихся в памяти, или в которых память нуждается. Памяти
не может быть там, где нет ничего достойного запоминания. Воспо¬
минания рождаются событиями. О чем ты можешь помнить, если
ни о чем не знаешь?

На основании всех этих причин и опыта, увиденного собствен¬
ными глазами, можно заключить, что человеческая душа, мыслимая

вне всяких человеческих чувств, не может никоим образом познать

ни самое себя, ни окружающую ее действительность. Тут на помощь
не знающей самой себя душе спешит вера, утверждающая суще¬
ствование души помимо тела, ее бессмертие и вечное существова¬
ние. Но об этом она сама ровным счетом ничего не знает2.

Мыслящая сила

Считают, что тело не обладает способностью мыслить. Тело
не думает, не мыслит. Мыслю и думаю я. А кладезем премудрости
для такой небесной работы является душа. Следовательно, в ней
нет телесного. А если она не тело, то и не может исчезнуть. От чего

2 По законам природы и трезвого ума, верить в вечность существования
чего-либо, имеющего начало, совершенно невозможно. Конца нет лишь у того,
чему никогда не было начала. Всякая бесконечность, не имеющая начала, ука¬
зывает на вечную истину. Все, что в какое-то время произошло, стало, нача¬
лось, несомненно, будет иметь и конец. Сама природа учит этому. Но религия
и «божье слово» становится выше этого и признает вечную жизнь. Нет в этом
мире разума, который мог бы на основании причин, существующих в природе,
утверждать бесконечность чувственной жизни, ее вечное существование после
того, как она была создана. Все такие утверждения могут быть опровергнуты
доказательствами от противного. И если ты отбросишь религию, то и вера
в бессмертие души исчезнет из твоей головы или зародится в тебе сомнение,
•которое ты н будешь носить в себе до смерти.

23



могут поседеть мысли, думы? Как время может повлиять на пред¬
мет, к которому оно не может прикоснуться? Как потеря крови
может привести к смерти то, в чем нет крови? Исходя из этого,
душа, следовательно, существует вечно. Все на этом и держится,
да как держится — одним пальцем! Так как нельзя привести ясные
доказательства постарения разума, его убывания, потери, как это
бывает у тела, то и считают доказанным противное, что существует
вечная жизнь. Ну что ж? Если уж им так хочется, пусть...

Давайте посмотрим с другой стороны и поставим иначе вопрос:
если творец всевластен над телесным миром, т. е. над природой, то
может ли он пожелать, а если пожелает, то и дать способность и

силу к мышлению? Как может существовать тело мира без всякого
разума?

Но как могут мыслить трава, дерево и т. п.? Правда, что холм
и скала не мыслят. Но правда и то, что бог и природа наделили
мир столь различными, противоречащими друг другу изменениями,

и вещи, происходящие из этого большого тела, появляющиеся

прямо на твоих глазах, во всех своих свойствах противоречат одни
другим.

Действительность одна, но изменения природы заставляют нас
видеть в ней две противоположные вещи.

Человеку знать того не дано, сколько миллионов видоизменений
присуще телесному миру. А если кто-нибудь захочет доказать,
основываясь на самой природе, что телесному миру со всеми его
природными изменениями свойственно мышление, то для этого ему
надо познать природу со всеми ее ступенями, познать ее на всем

ее протяжении. Но кто это может? Обратимся к опыту.
Возьми сначала кусок угля, воду, грязь и рассмотри их, поню¬

хай. Потом поднеси к носу красную розу. Поразмысли над опытом.
Исходить мы можем только из тела, потому что из души исходить
я не умею. Холод, тепло, небо, земля, куст розы со всеми их раз¬
личными свойствами указывают на такое различие творений при¬
роды, что вполне возможно предположить появление такого живот¬

ного, о котором мы ничего не можем знать; более того, все его

свойства могут быть противоречивыми.
Возьмем самые различные и противоречивые способы взаимо¬

действия соков и влаги земли. В одном плоде сок кислый, в другом
сладкий, здесь он такого цвета, вкуса, там совсем другого, и все
эти соки создают растения согласно своей природе. Посмотри,
с каким искусством виноградная лоза превращает земную влагу в

вино, в огонь (спирт), а в ^ом же месте, совсем рядом сливовое
дерево эту же влагу превращает во вкус сливы. Черешни, вишни,
рябины — почему они все такие разные? Почему сливовое дерево
производит именно сливы, а не черешни или рябины? Ты скажешь,
что каменная скала — это не земля и на ней не могут произрастать
сливы, рябины, черешни. Ты можешь мне сказать, мир не размы¬
шляет о своих вкусах, ведь холм не говорит и не мыслит. Я согла¬

24



сен, что дерево не мыслит. Но когда лиса копает себе под корнями
дерева нору, старательно и умно выбрав себе для этого место, что¬
бы детенышей не тронул человек, не выследил охотничий пес,
должен же ты будешь признать, что существует огромная разница
между жизнью, телом, кровью, мозгом лисы и живым деревом.

И ведь нет в лисе ничего такого, что продолжало бы жить в норе
и тогда, когда с самой лисы сдерут шкуру. Мы не можем признать
необходимость души без телесной жизни потому, что душа суще¬
ствует лишь для того, чтобы заботиться о жизни и существовании
тела.

Из всего выше сказанного ясно, что огромное вечное Тело пре¬
терпевает само по себе бесчисленное множество преобразований,
что в нем находится и память, и разум, и мышление — все те свой¬
ства, отрицать которые в животных может лишь безумец. Речь
может идти лишь о том, что все эти свойства бывают в большей
или меньшей степени. Способности к мышлению у животных стоят
на более низкой ступени и относятся к более низкому классу, чем
у человека. Но можно найти и такие два смертные существа, раз¬
ница между которыми такая же, как между ученой обезьяной и
диким невежественным человеком. Я сам видел людей, не имеющих
способности к мышлению, к суждению, более глупых, чем дресси¬
рованная собака. В таком человеке невозможно было заметить спо¬
собности к мышлению и суждению. Всем ясно, что Бербете Истра-
ти * так же далеко до Цицерона, как пуделю до него самого. Тысячи
примеров доказывают, что человек, не имеющий ни воспитания, ни
образования, всего лишь неразумное животное своего вида, как и
все другие дикие звери...

Разве всевластный бог не может свершить все, чего он только
ни пожелает? А ведь большая часть людей на нашей земле живет
в язычестве и слепоте. И господь не просвещает их, хоть и мог бы,
если б захотел. А ведь он создает в великом количестве для них
души, очевидно, чтобы ввергнуть их потом в вечные муки, так как
заниматься ими он не желает. Значит, милостивый и справедливый
господь-бог наш создает тысячи миллионов душ, чтоб подвергнуть
их адским мучениям на веки веков? Злых душ творить он не мо¬
жет, потому что он справедлив, свят и совершенен. Если бог на¬
деляет кого-то злой душой, то тем самым он осуждает его на грех?
А если он создает невинную душу, то как же может он осуждать
ее на адские муки? Значит, он волен делать, что ему вздумает¬
ся? Он обрушивает на тебя эту действительность, потому что
он бог.

Таким образом, все эти доводы показывают, что «душа» созда¬
ется в теле самим телом. По этому поводу великий англичанин
Локк, которого европейские ученые называют «Мудрым мастером
человеческого рода», поставил перед всем миром следующий воп¬
рос: надо ли ссылаться на всемогущество господне, чтоб доказать
возникновение мыслящей силы в мире? Я не могу поверить, отве¬

25



чает Локку Руссо, чтобы гело могло думать и чтоб в дереве могла
существовать мысль. Но Руссо говорит о другом, он только отходит
от вопроса. Кто утверждает, что дерево может мыслить? Об этом
можно думать тогда, когда смотришь на волка, готовящего себе с
людской сообразительностью нору, и который не льстится на до¬
бычу, подложенную ему к самой норе. Действует ли этот волк поми¬
мо разума, когда, чувствуя муки голода, не бросается на пищу и
без внимания оставляет добычу? Следует ли из этого, что умный
человек со всем своим большим разумом не может перехитрить
животное, не умеющее мыслить?

И все-таки из предпосылок Локка нельзя сделать вывода о
смертности души. Бог может сделать преходящими созданные им
предметы. Душа тоже создана им, но святое писание объявляет ее
бессмертной. Мир был создан богом раньше, но он нетлен. Тебе
известно, что пророк Илья тоже был бессмертен?

Рассуждая далее, мы придем к выводу, что для творца наделить
природу мыслящей силой — меньший труд, чем сотворить мир из
ничего. Можешь ли ты доказать, что кровообращение без присут¬
ствия бессмертной души не может ни в одном живом существе
вызвать память и воспоминания? Ты смог бы только тогда познать
зверей, если бы они заговорили человеческим голосом и ты бы их
понимал и с ними беседовал. А ты всего лишь видишь, что можешь
научить собаку понимать твои слова, повиноваться тебе и делать
приказанное. И наоборот, сколько людей знаешь ты, которые под
мудрым руководством бессмертной души спустились гораздо ниже
скотского состояния. Когда неразумное животное чувствует при¬
ближение опасности, то все свои силы и возможности обращает на
избежание этой опасности, а человек с твердой волей и неуемной
жестокостью, потеряв голову, несется стремглав к гибели. Сколько
наемных слуг и крестьян знавал я, которые без всякого размышле¬
ния беспрестанно трудились над тем, чтоб как можно скорее поте¬
рять свободу и жизнь; они не слушались ни просьб, ни убеждений,
ни добрых советов, не понимали, что именно приведет их к ги¬
бели.

Таким образом, человеческая судьба сделала их неразумными
зверьми в обществе; хуже того, дикий зверь никогда не стремится
к своей погибели. Они же стали преднамеренной и безумной при¬
чиной своей собственной гибели 4\

Среди людей душу свою могут проявить лишь те, у кого она
есть. Ты можешь сказать о ком-нибудь, что он не умен, но не ска¬
жешь о нем, что он не человек; можешь сказать, что не воспитали

3 Пора было бы серьезно заняться нравственными и умственными свойст¬
вами животных. Но это значило бы слишком расширить объем этого труда.
Особенно в Индии можно найти среди зверей чудеса. Да и в Европе ты уже,
верно, видел собак, танцующих на канате, кружащихся в менуэте по всем
правилам искусства, или одетых в солдатские мундиры, берущих крепость,
и т. д.

26



его в религиозном духе, в познании бога, что не внушили ему ниче¬
го о рае и аде, что он и не помышляет отрицать все это и не разду¬
мывает о них. Человек верит в бога, в спасение души, в рок, а жи¬
вет отбросив от себя и страх божий и человечность, живет во¬
преки этому, сам гонит от себя свое счастье, губит свою судьбу,
топит здоровье в вине и сам себя хоронит.

Примером того как растаптывается в пыли человеческое досто¬
инство является то, что для некоторых плоть и дерзкое безумие
имеет больше преимуществ по сравнению с мудростью телесной
души; этих людей нисколько не интересует бессмертие, они предпо¬
читают всему плоть, безумие. Наблюдать за такими людскими ско¬
тами, воспитанными в религии, но свирепствующими, как звери,
против других и себя, плачевно и унизительно для нашей челове¬
ческой гордости и ангельского ранга,, и погружает нас в такой по¬
зор, которого мы никогда не сможем стряхнуть с себя, даже с по¬
мощью святых и светских ученых теологии и философии. А когда
ты видишь, что человек 4 в глазах бога может даже ангелов прев¬
зойти, показать такое совершенство, которое трудно сравнить с
небесными свойствами, а мудростью превосходит почти самого бога,
невозможно, жалея его, не рассмеяться или не расплакаться. А на¬
ряду с такой святостью, совершенством и мудростью очень многие
люди злы, безнравственны, несовершенны, жизнь их полна всячес¬
кой бедности и безумия, и они со стоном влачат этот мучительный
груз.

Святое писание гораздо уважительнее говорит о людях пред
ликом господнем, чем об ангелах. С людьми бог находится в связи,
даже в браке, а ангелы всего лишь прислуживают господу-богу.
А с другой стороны, блаженство души так тесно связано с телом,
что душа без тела не может вкушать даже вечное блаженство.
В день страшного суда придется душе спуститься с небес на землю,
чтоб возродить свои телесные останки к новой жизни и вместе с
ними вернуться в блаженную обитель. Если ты должен верить, что
каждый человек после смерти или блаженствует или страдает, то
ты веришь, что каждая душа, покидая тело, следует своему пред¬

назначению: или будет она в раю и вечном блаженстве ожидать дня
страшного суда, или ожидать того же дня в аду. Из этого совер¬
шенно непреложно следует, что в день страшного суда лишь одни
живые предстанут перед богом со своим телом, но они будут зара¬
нее знать свою судьбу и со своими телами пойдут на предназначен¬
ные им места, не очень беспокоясь о своей дальнейшей судьбе, ко¬
торая не изменит настоящего.

4 Ты не найдешь и следа в святом писании, чтобы бог удостоил ангелов
биться с ним, а с Иаковым бог чуть не до рассвета бился, да еще, по-видимо¬
му, человек победил бога. Ведь если человек даже всего один момент мог

противостоять богу, он уже был победоносным. (Следуют цитаты из Биб¬
лии).

27



Душа и ум в поведении человека

Душа не может иметь ни мысли, ни воли, ни внутренней борь¬
бы, которые не были бы связаны с телом и его потребностями.
Какой смысл может иметь бестелесное блаженство потустороннего
мира? Поскольку тело должно блаженствовать и страдать вместе с
душой, постольку оно испытывает и райское блаженство и муки
ада вместе с душой. Гы сам видишь, что невозможно причинить
душе, которая отделена от тела, ни страданий, ни блаженства. Ты,
телесный человек, не можешь вообразить себе или представить ни
блаженства, ни муки в той жизни, которая лишена плоти, или
каких-либо чувств. Поэтому тело и должно следовать повсюду с
душой. Поэтому ад и наделен всякими зловонными озерами, кам¬
нями, дымом, огнем, тьмой, чтоб тело боялось тех мучений, ужасы
которых оно познало, испытало и перечувствовало на этом свете.

На каком огне может гореть душа, у которой нет тела? Как дым
может разъедать глаза, щекотать нос, вызывать глубокий и силь¬
ный кашель в организме, которого нет? Это так же нелепо и смеш¬
но, как если бы кто-нибудь утверждал, что у души нет телесного
существования, и тут же добавлял, что она может гореть на телес¬
ном огне.

Пока душа живет в чувстве и через чувство, ты можешь бла¬
женствовать и можешь страдать. Но как только душа отделяется
от тела, она лишается чувств, и как она может без чувств испыты¬
вать радость или мучение? Как можно страдать без чувств? Не
обладая никакой чувствительностью? Как может наказать господь
тс, что не обладает никакой чувствительностью? Бич божий и гром
небесный поражают всегда лишь чувствующее тело, а наказующая
сила, направленная на нечто бесчувственное, превращается в дым.
Невозможно вообразить в душе, не обладающей телом, какую-либо
чувствительность. Поэтому единственное наказание, которое может
применить бог по отношению к отделенной от тела душе, перестав¬
шей жить земной жизнью, это не допускать ее лицезрения божест¬
венного лика. Но пока душа находится в теле и может испытывать
другого рода блаженство, подобное наказание, как мы о том знаем,
не может доставить больших страданий. Возможно, что у отделен¬
ной от тела души и возникает непреодолимое желание узреть лик
божий. И все-таки такое наказание нельзя признать слишком боль¬
шим. Душа, не будучи телом, должна страдать в самом теле, чтобы
испытывать муки через страдания тела. Состояние души опреде¬
ляется телом, хотя она сама и не есть тело.

И далее, проявление разума без слов и письма невидимо и нео¬
щутимо; судить о нем мы можем лишь по поступкам живущего в

этом мире тела. И вот возникает вопрос: поступки порождаются
душой или они являются средством проявления тела?

Ощупаем себя. Спустимся в тайные и тихие глубины сердца,
где огонь, питающий живое тело, порождает в темноте инстинкты,

28



доводит их до кипения, смешивает пылкие желания с кровью и

рассылает по жилам нашего тела, чтобы каждое наше дыхание и

биение сердца, каждая наша мысль проявлялась через телесные
желания.

Берегись! Будем говорит шопотом, чтоб не услышали нас
израильские старцы.

Мы уже сказали выше, что так как душа не телесна, то она
должна находиться вне всякого телесного желания и потребности.
Когда душа размышляет, судит, обдумывает причины, то действует
она никогда не для самой себя, а для тела, в котором она обитает.
Почему это так, задам я тебе вопрос? Что может душа без тела
сделать для самой себя? У нее не может быть никакой деятельно¬
сти, у нее в этом нет ни потребности, ни желания. Она не управля¬
ет живым телом, ни к чему хорошему не побуждает. У нее не может
быть желаний, так как она не может получить удовольствия от их
выполнения. Поэтому душа, рассматриваемая сама по себе, не мо¬
жет быть мыслящей, ибо нет никаких причин для ее существования.
Ничем она не живет, ничего не боится, никаких страданий не
испытывает, значит поэтому она должна бы существовать лишь
одной мыслью, но и мысли витают в ней без всякой причины и
пользы. Таким образом, человеческая душа, отделенная от тела,
вообще, по-видимому, не нужна и бесполезна, она и сама себе
не нужна до тех пор, пока не соединится с телом. А отдель¬
но нет ее ни для других, ни для себя. Находясь вне всякого
действия, не делая ничего полезного, душа, действительно, ка¬
жется ничем. И если бы душе не было нужно снова соединиться
с телом при его воскресении, то никакое наказание, зловонная

грязь, пламя, тьма и т. д. не оказывали бы на нее воздействие, так
как ни жар, ни холод, ни зловоние не могут что-либо представлять
для души. И наоборот, если в душе нет никакой телесной действи¬
тельности, то почему же телесные муки заставляют ее содрогаться?
Как может она почувствовать страдания, не обладая чувствитель¬
ностью? Все, что не тело, не может чувствовать! Но ведь мы чув¬
ствуем огорчение, когда мучается наше тело, а из этого следует,

что душа у нас чувствует.

Из всего этого, наконец, следует, что все мысли души направ¬
лены на удовлетворение потребностей тела, а это и определяет ее
волю и устремления, значит, любое действие человека, возникаю¬
щее из воли и устремления, направлено на удовлетворение потреб¬
ностей живого тела. Вся цепь умозаключений приводит к тому, что
как будто бы всеми поступками человека на этом свете управляет
лишь его тело, а душа при этом является лишь вспомогательным

средством, так как сама она без тела вообще ничего не представ¬

ляет и сама для себя ничем не является.

В чем же тогда особая заслуга души? Дума о хороших деяниях,
совершаемых ею через посредство тела, когда берет, например, че¬
ловек какую-то часть из принадлежащего ему имущества, чтобы

61



отдать эту часть своему ближнему. Так как человека на такие по¬
ступки толкает, по-видимому, обдумывание его обязанностей, то это
и принадлежит к достоинствам души и может быть названо здра¬
вым смыслом. Давайте же рассмотрим источник такого деяния и
толчок, его вызвавший.

Действие заключается в помощи или благодеянии ближнему,
в служении ему. Невежественный, глупый и бедный Петр оказывает
благодеяние, а Павел, имеющий большие владения, обладающий
большой ученостью,— скряга, скупец и никогда не дает, а старается,,
наоборот, содрать с других, приобрести для себя. Но делает он все
это тайно, в тени и подпольно, чтобы дела его остались неизвест¬
ными и невидимыми, а сам бы он своей религиозностью мог вво¬
дить людей в заблуждение.

Но если добро делается не из врожденной или инстинктивной
склонности, а по размышлению, во исполнение обязанностей к
ближнему, то единственным выводом из этого может быть, что да¬
ющим всегда будет человек ученый, а невежественный будет разбра¬
сывать деньги и оставаться в бедности. Но если кто-нибудь будет
внимательно наблюдать человеческие деяния и делать из этого на¬

блюдения, суждения, то ему обязательно бросится в глаза, что бла¬

годетелями и раздающими милостыню являются отнюдь не те, кто
совершает это по размышлению или в исполнение своих обязанно¬

стей к ближнему, а лишь люди, от рождения обладающие чувстви¬
тельным, нежным, жалостливым сердцем; от этого исходит их ми¬
лость, это толкает их на благодеяния и поддерживает их.

Человек, совершающий хорошее деяние, на которое толкают его»
врожденные склонности, считает настоящей причиной своего дей¬
ствия мудрость и совесть. Тем самым он присваивает себе честь,
победы над самим собой.

Прости меня, читатель! Мой смертный товарищ юдоли слез!
Листая эти страницы, ты будешь вынужден сделать открытие,
очень для себя печальное, что хороший человек хорош не по своей
мудрости или учености, а по своей природе. Ни у кого на этом
свете нет такого таланта, который мог бы излечить от последствий
дурной природы или утраченной нравственности, а значит, и при¬
родная склонность делать добро не зависит от большого ума или
учености, благодарить за это надо природу, любовная рука кото¬
рой нянчила человека при его рождении. Напрасно будешь ты пы¬
таться вложить в голову человека, родившегося скупцом и отврати¬

тельным скрягой, науку всего огромного мира; получив эту воз¬
можность, он превратит свою голову в ярмарочную палатку, пре¬
вратит в деньги все, чем набита его голова, предпочтет быть
невеждой, безумцем с тугой мошной, чем бедным, зато благоде¬
тельным и умным.

Видишь ли, человека, у которого жестокость в крови, не укро¬
тят ни наука, ни размышления о собственных ошибках. Ты можешь
убедиться и в том, что человек, родившийся с испорченной нравст-

30



венностыо и хитрым, если он будет учиться, обратит всю свою
ученость на то, чтобы с большей выгодой для себя обманывать
ближнего. Значит, не наука влечет за собой нравственность, а
нравственность обращает ученность на службу собственным пре¬
ступлениям. Ты не в силах своим умом изменить свою природу, но
ты можешь честно вести свои дела, изменить свои привычки, забо¬
титься о поддержании своей жизни и чести, что для твоего ума
вполне достаточно.

Но если ты был слаб от рождения, то просмотри все свои мо¬
ральные качества, они бесповоротно остались при тебе. Напрасно
ты борешься с ними, они все снова и снова навечно возвращаются
к тебе.

Нельзя понять больших грехов и ужасных преступлений, кото¬
рые были бы заложены уже при нормальном рождении. Речь мо¬
жет идти лишь о маленьких ошибках. Ты был при своем рождении
наделен не только высоким ростом и красотой лица, но и добрым
сердцем; и тем, и другим наделила тебя природа, хотя ты у нее ни¬
чего не просил и перед ней не ходатайствовал. И из всего этого сле¬
дует нечто чрезвычайно унизительное для твоего возвышенного мо¬
рального достоинства; ценность твоя не в твоем уме и проделанной
над собой работе, а в том, что слепая природа заложила в тебя в мо¬
мент зачатия. Все это находится в такой глубине и темноте, куда
не проникнет ни взгляд, ни свет, ничто, кроме взора великой при¬
роды. Почему твои силы и твое тело стали именно такими, а не
другими, скажи мне, ответь? Ты родился на свет просто так,
потому что родился, ответишь ты. И ты именно такой, какой ты
есть, потому, что все люди видят тебя таким и говорят тебе об
этом. Нет на свете такого трезвого ума, который смог бы ответить
на этот вопрос иначе, умнее. То же самое относится к твоему серд¬
цу и душе. Почему ты бываешь сердитым, резким? Просто так.
Почему ты бываешь уступчивым, мягким, предпочитаешь простить
обиду, чем отомстить за нее? Просто так. Почему ты ленив? Поче¬
му ты прогулял, не выполнил свои обязанности, сам себе причинил
ущерб? Просто так. А если у тебя оказываются деньги, зачем ты
соришь ими, мечешься беспокойно, пока не растратишь всего, а по¬
том до самой смерти бьешься в нужде, как тонущее в воде живот¬
ное? Просто так. И наоборот: почему ты голодаешь, если у тебя
уже отложены и припрятаны многие тысячи? Почему не осмели¬
ваешься лучше питаться, тратя на это излишки своего имущества?
Просто так. Когда человек совершает непоправимое безумие или
прегрешение, исправить которые он никогда не сможет, спроси у

него, зачем он эго сделал, другого ответа кроме «просто так», ты от

него не услышишь. Большая часть причин твоих поступков и рас-
суждений состоит вот из таких «просто так».

Человек любит рядить свои дела в пышное одеяние причин,
как если бы каждое его действие совершалось после глубоких раз¬
мышлений и обдумывания. В действительности же, бредет он слепо,

31'



повинуясь инстинктам. Во все стороны влекут его желания, любовь,
ненависть, стремление к наживе, ярость, жажда чинов и известно¬

сти, зависть, мстительность, голод, жажда, наслаждения, огорчения,

честь и унижения.

Человеческий ум, бредущий среди этого шквала и пены, захле¬
бывается и тонет, ибо не знает, куда идти ему, чтоб избежать
опасностей и где остановиться. И на самые безумные поступки при¬
ходится ему решаться против самого себя, к этому влекут его
собственное тело и текущая в жилах кровь, и он сам устремляется
навстречу им как будто его тянут за чуб. Почему ты так посту¬
пил?— спрашивают его в час расплаты. Он пожимает плечами,
отвечает, что не мог иначе, как бы говоря этим, что телесные же¬
лания и жар крови не подчиняются трезвому рассудку. Из этого
мы делаем вывод, что во многих действиях совершенно отсутствуют
и смысл, и разум и получается, что люди часто ведут себя, как не¬
разумные животные. И еще это значит, что вспыхнувшая страсть
не имеет ни глаз, ни разума, пока она сама по себе не успокоится
и не остынет. Человек — это животное, в котором больше чувств,
чем ума; поэтому он и совершает многое, повинуясь не душе, а телу,

ведя себя, как безумец.

Проследим дальше душу в теле и разум в действии. Есть ли
такой человеческий поступок, против которого ничего не мог бы
возразить трезвый разум? Чем и как можем мы доказать действи¬
тельное и неоспоримое достоинство какого-либо поступка? Что
может служить пробным камнем? Может быть то, насколько это
согласуется с человеческим счастьем: является ли поступок дейст¬
вительно верным средством обретения счастья? Но в нашем мире
найдется больше таких, кто ищет счастье в безумствах, чем людей,
старающихся обресть его в труде на полях, поэтому надо прежде
всего решить, что приносит человеку настоящую пользу на земле.

Посмотрим!
Всякий поступок, устраняющий беспокойство ума, огорчение

чувств или. иначе говоря, удовлетворяющий потребности твоей
жизни, твоего характера, принадлежит к тем, что успокаивают тебя
и удовлетворяют. Только то может сделать жизнь удачливой, что
доставляет человеку питание, обеспечивает его и дает наслаждение
его чувствам, если он при всем при этом может жить в мире, а иму¬

ществом своим владеть по закону. Но мы взяли тут лишь то, что
удовлетворяет только чувства и телесные желания человека, ни о

чем другом мы не подумали. Если же какой-либо поступок направ¬
лен не только на достойное и удовлетворительное поддержание
жизни, то этот поступок не принадлежит к тем, которые служат для

достижения действительного счастья, так как он уже выходит за

границу удовлетворения необходимых и естественных потребностей
и в мире воображения блуждает среди его безграничных просторов,
носится из стороны в сторону, не будучи в силах ни остановиться,
ни найти удовлетворения*

32



Человеческие поступки совершаются во имя разнообразных це¬
лей. В бедности каждое стремление человека направлено на получе¬
ние хлеба, одежды, что и есть первый шаг к жизни. А тот, кто имеет
хлеб, уже цепляется за чины и почет, так как у него нет нужды
добиваться самого необходимого. Достигнув среднего состояния,
многие опускаются ниже своих первоначальных потребностей, ибо
чины достались им дорогой ценой, а пышные титулы не удовлетво¬
ряют их голода. До сих пор человек жил в действительности, теперь
же он променял действительность на благородные титулы и живет,
подстегиваемый неудовлетворенными потребностями своего тела,
в чаду тщеславия, который не может набить желудок, но питает
мечты. В таком поступке мы не можем усмотреть разума.

Имея чин и имущество, человек, добившийся их равномерного
соотношения, стремится к известности, хочет стать знаменитым.

Когда у человека имеется все, что ему надо, он больше не удовле¬
творяется этим, так как природа никогда не желает большо того, что
у нее есть, а стремится поймать уносящееся от нее в даль. Желание
прославиться, жажда известности овладевает нами до удушья, сосет

сердце, втайне грызет нас, и каждый смертный доводит себя до
исступления. Этот огонь, пылающий и текущий по жилам, растека¬
ющийся по всему телу, пристает к человеческому телу, подобно
тому, как отравленные одежды, подаренные Геркулесу Нессусом
через жену, прилипали к телу Геркулеса. Ни теология, ни филосо¬
фия не могут снасти человека от таких желаний. Это такал опасная
вещь, в достижении которой человек сталкивается с трудностями,
огорчением, смертью, преследованием, от которых он должен защи¬

щать свою жизнь. Слава — опасный и злой враг жизни, потому что
возбуждает к себе большую зависть, и все-таки ни за чем так
упорно, страстно и яростно не гоняются люди, как за славой. Чем
же поддерживает нашу жизнь слава, ответь мне? Ничем, скорей,
угрожает ей. Кого не преследовала, не мучила, не подвергала жиз¬
ненной опасности с таким трудом завоеванная и приобретенная сла¬
ва и даже воспоминание о ней?

Слава — лишь слова, но груз ее причиняет много мук чувствам,
таящимся в нашем теле. Все знаменитые и известные люди,
сколько их ни было на свете, все до одного провели жизнь в оже¬
сточенных битвах и среди опасностей, иногда доживали до старо¬
сти, но часто падали под тяжестью взваленного на них груза.

Начиная от Нинуса, Геркулеса, Самсона, кончая Наполеоном,
я могу перечислить целый ряд властителей и витязей, чьи судьбы
тебе известны. Можно ли найти среди них такого, кому счастье и
слава хоть немного возместили бесчисленные мучения? Ни
одного имени не назовешь ты, которое опровергло бы мои рассуж¬
дения. А так как стремление к мировой славе доставляет лишь
огорчения, то бесспорно, что это удел безумцев. Погоня за славой
требует огромных сил. В том или другом — мудростью, геройством,

3 Заказ № 1557 33



ученостью или ремеслом ты должен в глазах всего мира быть выше
миллионов и миллионов других людей. Какого упорства и напря¬
жения требует это от смертного, даже одаренного от рождения са¬
мыми счастливыми качествами, любимца природы! Цезарь захотел
прославиться и для того, чтобы достичь этой цели, опустошил свое
тело и душу, а когда он этой цели достиг, то счастье его вознагра¬
дило кровавой смертью. Самая большая слава теперь у Бонапарта,
но хотел бы ты стать на его место, если у тебя есть разум, если ты
хочешь искать счастья в храбрости, покое, мире, вне которых сча¬
стья в земной жизни быть не может?

Совершенно справедливо, что вечная память о славе и стремле¬
ние к ней никогда не принадлежали к действительному чувствен¬
ному счастью жизни, как раз наоборот, человек должен это свое
счастье принести в жертву. Слава разнесет твое имя и погубит твое
тело. Следовательно, в неутомимой деятельности провозглашения
своего имени по свету скрывается не действительное счастье, на¬
правленное на благо жизни, а тщеславие, и. в большинстве случаев
безумие. Поэтому стремление к славе, лишающее нас покоя, можно
считать лишь жаждой роскоши, безумием смертных, но никак нель¬
зя назвать счастьем. Человек рождается вовсе не для того, чтобы
из-за пустого звука своего имени, из-за славы давать себя вешать,
мучить, убивать. Он рожден для того, чтобы жить столько дней,
сколько ему отпущено природой.

В противовес всем этим доказательствам можно предположить,
что стремление к славе живет в нас не для самих себя, а как жела¬
ние осчастливить человечество. Рыцарь стремится к славе и венча¬
ет победой отечество, спасая его от недруга, желающего покорить
его. Мудрец оставляет свое имя в вечной памяти, открывая и выяс¬
няя таившееся в тени, учит опознавать счастье и избегать того, что
ведет к гибели. Мы выделяем подобные случаи потому, что защита
отечества верными его сынами совершается не во имя славы, а во
исполнение строгого долга. И если к тому же они вернутся с побе¬
дой, то слава сама, непрошенная сойдет на их чело, и это будет
заслуженная слава, без всякого тщеславия.

Так вот, если человек действует лишь во имя долга, и это при¬
носит ему славу, то в этом таится большая мудрость и человеч¬
ность. Но если кто-нибудь ставит себе целью лишь прославление
своего имени и возвышение над другими, то действует он без
человечности, разума и доброго намерения, так как берется за дело,
не думая о благе и пользе других, не думая ни о чем, попирая даже
родину, лишь бы достичь своей цели. Подобный человек совер¬
шает двойной грех, так как он и зол, и неразумен. С опасностью
для себя губит он других и вместо вечной славы прославляет себя
лишь, как безумца.

Существуют разумно задуманные поступки, которые незаметно
совершаются среди массы праздно шатающихся людей. Такие по¬
ступки не выделяются, не сверкают, они незаметны. Много таких,
34



уже истлевших хороших поступков увенчивают человеческий разум
и они остаются неизвестными, поскольку о них не кричали. Но эта
неизвестность касается не заслуг, которые невозможно недооце¬
нить, а лишь общества, которое ничего не знает об этих заслугах.

Все совершенное на благо другим указывает на заслугу и трез¬
вый ум, хотя и происходит из качеств, заложенных в природе чело¬
века от рождения. Большее или меньшее количество ума или глупо¬
сти рождается вместе с самим человеком, как и все остальное. Если
у кого-нибудь от природы слабая душа, то его напрасно учить быть
сильным, до самой смерти не научится он.

Кроме этого, существуют еще поступки, связанные с религией,
совершенные по ее собственным законам и понятиям. Но эти по¬
ступки в некотором роде выпадают из естественного порядка ве¬
щей. Новый завет христианской веры повелевает всем смертным
сознавать свои обязанности к другим. Религия проповедует взаимо¬
помощь, любовь к ближнему, справедливость, внушает это всем и
каждому. Таким образом, в христианской религии, по понятию
Мессии, заключаются небесная мудрость, душа, трезвый разум и
рассудок. Однако, как только все это касается обыкновенных люд¬
ских дел или даже судеб нации, всего этого нет: религия распада¬
ется на различные вероисповедания.

Когда половина жителей одной страны считает всех других
смертными врагами; когда властители страны, поддерживаемые ре¬

лигией, преследуют, мучают, убивают свой народ, опустошают
страну; когда народ восстает против господствующей власти, опи¬
раясь на религию и ссылаясь на бога, подымает оружие на короля,
ломает, рушит, губит, жжет, то тут можно задать себе только один
вопрос: откуда и почему происходят такие ужасные напасти? Ведь
если во всех европейских странах исповедуют христианскую рели¬
гию и следуют заветам Христа и его апостолов, го на земле должен
быть мир и «в человецех благоволение», по крайней мере, в Евро¬
пе. Но так как не бог с его апостолами, а люди раздирают мир на
части, каждый в свою сторону, то и вопрос должен стоять иначе.
Каждое вероисповедание предает анафеме все остальные. Таким
путем весь род человеческий может подвергнуть себя проклятию.
Каждая религия вызывает в мире столько возражений, сколько
несогласных с нею. Уж если в Европе нам приходится принимать
за истинную религию христианство, эту раздираемую раздорами,

несущую разрушение и убийственные войны религию, то не найти
среди всех народов мира любых времен религии, более опасной для
всеобщего блага, чем христианская. Приводить примеры для под¬
тверждения сказанного нет необходимости.

Содрогается природа и ужасается душа, а трезвый ум немеет,
когда перечисляются все опасности, которым подвергают друг дру¬

га христиане на этом свете. Вот и сейчас религия выступает с угро¬
зой и ненавистью, и лишь один господь-бог знает, когда люди смо¬
гут освободиться от их тайных ядовитых укусов.

3* 35



Так как каждое вероисповедание видит в другом вероисповеда¬
нии врага бога, сосуд зла, то и считает себя обязанным ненавидеть,
преследовать, губить этих своих врагов, во славу бога громить
врага и этим выслуживаться перед богом. Ведь если я думаю о ка¬
ких-либо людях, что они насмехаются над моим господом-богом,

вместо того, чтоб воздавать ему почести, глумятся над ним, то не
могу я не питать к ним ненависти и выполнять по отношению
к ним мои человеческие обязанности. Но кто сознательно и по

собственному решению станет при совместном молении богу вместо
молитв и просьб обращаться к нему с глумлением? Возможно, это
делается лишь по людской слепоте, последней степени пьяного не¬
вежества, способного превзойти самые дикие мысли и глупости.
Кто из смертных захочет сердить бога во время молитвы, когда
просит у него благословения? Но ведь если он и заблуждается, то
делает это невольно, так почему же он заслуживает наказание,

презрение и ненависть? Но люди, разделившие христианскую ре¬
лигию на множество вероисповеданий, ни о чем подобном не думали
и внесли опустошение в мир. Следовательно, христианская религия,
будучи по своему происхождению и существу, как говорят о том
апостольские послания, оплотом мира, покоя и человеколюбия,
если ее разделить на различные вероисповедания, несет с собой
самое великое зло для рода человеческого — войну, гибель, опас¬
ность. И в этом смысле и теперь она не представляет ничего иного.

Если человек смотрит на своих ближних, как на дьяволов, а они
тоже смотрят на него, как на нечестивого, то как могут существо¬

вать между ними любовь, справедливость, взаимная помощь и че¬

ловечность? Весь род человеческий становится друг для друга
дьяволом, а божий мир адом, в котором люди, желая больше уго¬
дить богам, лишают себя всякой человечности и мучают друг друга,
считая подобную жестокость жертвой перед алтарем святых отцов.
Кто сможет узреть в подобном поведении здравый смысл? Всякая
религия ненавидит все остальные религии мира, кроме самой себя,
и призывает на них гнев божий или старается всех завоевать для
своей религии. Страна, считающая всех живущих за ее пределами,
врагами, неизбежно погибнет. Нет такой силы, кроме милосердия
божьего, которая поддержала бы эту страну, если она в своем безу¬
мии захотела бы восстать против всего мира.

Несмотря на особые награды, благословения и видимое бла¬
говоление господа бога, все другие нации жили и процветали на
земле, а среди них и царивший в Вавилоне враг израильского бога,
его хулитель и ослушник, который даже решился на такую дер¬
зость, что расхитил все сокровища из господнего храма в Иеруса¬
лиме, а избранный богом народ весь оказался в плену и унижении
в Вавилоне. И вот этот народ, считающий себя единственным на¬
стоящим Израилем и называющий всех нас хивеями, хиттеями,
аммонитами, филистимлянами и т. д., был разбросан по множеству
стран, стал скитальцем и посмешищем всех других народов мира.

36



По своему отношению к другим религиям люди и до настояще¬
го времени остались все евреями. Все остальные-де неправы, лишь
они одни правы. Каждый считает, что путь людей, принадлежащих
к иному вероисповеданию, ведет прямо в ад. И если нам слушать
все приговоры других, то мы и в самом деле все окажемся в аду.

И ни один человек во всем мире не попадет в рай.
Посмотрим, наконец, что в религии по отдельности является

смыслом, действием и душой.
Что касается этой статьи, то я не буду в ней больше занимать¬

ся вопросами религии, так как не надеюсь больше на сочувствие и
краснею от стыда. Но как же можно настолько извратить истин¬
ный смысл христианской религии, желая следовать ей? Я этого не
знаю. Но вижу, что кровавый вихрь, кружащий нас вот уже мно¬
гие сотни лет и угрожающий нам смертью, возник из Библии, пра¬
вильнее сказать, из Старого завета, который вообще лучше было
бы совсем не читать, за исключением книг о сотворении мира.

Как мы можем разобраться в нем своим рассудком? О чем бы
мы ни задумывались, нас поражает глубина неисчерпаемых тайн
божества. Хроника этих тайн, противная природе, непостижима
человеческому разуму. Это труд, в котором говорится, что любовь,
благословение, милость бога и всеобщего отца принадлежат одной
лишь нации, которая отрицает общающегося, разговаривающего с
ней бога, впадает в идолопоклонство и, наконец, убивает, распина¬
ет бога; это труд, который утверждает, что бог любит и защищает
одних лишь евреев среди всех остальных наций, живущих на земле,
а в то же время отдает евреев вместе с цыганами на посмешище

всего мира; это труд, превращающий обычное течение истории в чу¬
деса, совершающиеся сами по себе, но показанные вовсе не как
чудеса, а как закон природы, но закон, выходящий за природные
границы, например говорится о Самсоне, длинные волосы которого
давали ему сверхъестественную силу над природой с самого его
рождения, а он ходил и бегал по лесам и полям, схватил за
хвосты триста лисиц и связал их вместе, но никакого чуда из
этого не произошло. И другие описанные в этом труде чуде¬
са, если они вообще происходили, то человеческий разум мнит их
ненужными. Этот труд показывает бога, свершающего всякие чу¬
деса, но свершающего их на благо Израиля, то есть тех, кого мы
еще и сегодня считаем язычниками. И этот труд противопоставляет
одну нацию всем остальным и дает ей возможность оправдывать
божьей волей все насилия, обманы, жестокости; но одновременно
допускает, чтобы бог благославлял все народы, истребляющие ев¬
реев и содержащие их в рабстве. И в этом труде написано, что все
нации должны быть под властью евреев, а на деле получается сов¬
сем наоборот, потому что именно евреи служат всем другим нациям,
а им никто. Это обещание было дано Аврааму самим Иеговой, но
до сих пор людям неизвестно, чтобы оно было выполнено. И еще в
этом труде написано, что невинные ангелы, полные совершенства,

37



спускаются на землю с небес, чтобы вооружить людей и вместе с
ними участвовать в кровопролитных битвах, служа тем самым гос-
поду-богу, одной лишь воли которого достаточно, чтоб погубить
всех, и которому вовсе не нужны подобные служки.

Рядом со всемогущим, следовательно, существует войско, солда¬
ты которого и не люди, и не боги.

С великим почтением и преклонением я склоняю свою голову
перед всеми этими чудесами. Я не для того перечислял их, чтоб
возражать против них, а всего лишь хотел показать тебе, что чело¬
веческий разум бессилен разобраться в небесных делах, проникнуть
в тайны бога; я уважаю их, как святыни, но по-человечески понять
их не могу. Я и не надеюсь, что когда-либо достигну такой мудрости
и глубокой учености, которые позволят мне проникнуть в смысл
этих чудес и в их тайны.



Размышления о судьбах родины *

Движение

Все существующее в этом мире, о живом ли, о мертвом ли идет
речь, находится в вечном движении. Между четырьмя несущими
жизнь элементами существует какая-то необъяснимая сила, кото¬
рая каждое мгновение либо соединяет, либо расщепляет их. При
этом, если бы жизнь не находилась в вечном движении, мы
должны были бы допустить, что во всем мироздании нет ничего
мертвого.

Каждому элементу присуща своя собственная жизнь в соответ¬
ствии с его свойствами, не только внешняя жизнь, когда ходят,
встают, думают; не только жизнь, которую ведем мы и, в некото¬
рой степени, неразумные животные. Живут и зародыши, и ростки,
и травы, и деревья. И присутствие в них живительного элемента
не удивляет нас; гораздо большего внимания заслуживают явле¬
ния, о жизни которых мы и не подразумеваем и все же убеж¬
даемся в том, что они находятся в движении, а, следовательно,

живут.

Возьмем книгу, кажется, что в ней нет ничего такого, что бы
могло жить, из чего бы она ни была бы сделана и в каком перепле¬
те ни была бы эта книга: кожаном или деревянном. Дерево, ис¬
пользованное на изготовление бумаги и переплета, уже больше
никогда не зазеленеет, не расцветет, не сделает ни одного этапа в

своем развитии; это верно, однако, книга разрушается и постепен¬

но тлеет. В ней живет сила, подтачивающая и разлагающая ее изну¬
три. Это и есть движение. В противном случае, как можно что-то
уничтожить, если не в процессе работы? А там, где мы сталкиваем¬
ся с работой, должно быть и движение.

Так, во мне может прекратиться жизнь Дьердя Бешеньеи, но
вместе с жизнью не может исчезнуть энергия и вещество, поддер¬

живающие сейчас мою жизнь. Если я умру, тепло, согревающее
сейчас мое тело, останется на земле и будет вдыхать жизнь в дру¬
гие тела. Отдайте мой труп на съедение готтентотам или брезили-

39



там, питающимся человечьим мясом, у них выработается новая
кровь, из которой появится на свет новый человек.

После того, как я сгнию, удобрите моим прахом землю, чтобы
скорее зазеленели посевы и насытились овцы, молоком, сыром и мя¬

сом которых питаются люди. Что за сила все это проделывает? Та
живительная влага, которую получают из земли зародыши. Следо¬
вательно, видоизменилась лишь моя жизнь; на этой земле ты уже
не встретишь никого с моим лицом, со свойственными мне поступ¬
ками, с моим голосом, т. е. ты не встретишь Дьердя Бешеньеи, но
можешь встретить холод и тепло, воду и землю, бывшие в теле
Бешеньеи когда-то, а теперь разъединенные, и даже, если ты не
сможешь убедиться воочию в их существовании, верь: они здесь,
живут и здравствуют где-то в природе.

Испарившуюся из моего тела влагу может притянуть к себе и
солнце; и ею, как водами и росой, оросить хлеба и капусту, кото¬
рые ты с удовольствием поглощаешь. Этой влаги не на многое
хватит, но даже если ее хватит на один кочан капусты, то и этого

достаточно, ибо речь идет не о количестве. Но, если всю влагу,
образовавшуюся из тел людей, которых уже нет на этом свете,
собрать воедино, в одно место, уверен ли ты, что смог бы перейти
это маленькое море?

Если бы природе каждый раз приходилось бы заново отпускать
вещества, т. е. землю, воду, огонь, воздух, необходимые для форми¬
рования и поддержания жизни на земле, она бы в конце концов ис¬
сякла: но куда может-вытечь из природы капелька воды? Пригля¬
дись: сама природа — одно огромное, находящееся в постоянном

движении тело, в ней самой нет ни смерти, ни тления, а есть лишь
процессы воссоединения, разложения и образования все новых и
новых форм.

(«Вещи») *

За расцвет венгерского языка

Признаться, понятие «венгерского» сейчас очень сузилось, хотя,
по правде говоря, обширным оно никогда и не было. Я удивляюсь
нашей великой нации, которая, обычно выступая с такой благород¬
ной, огромной и стойкой страстностью за сохранение своих ценно¬
стей, спокойно предает свой родной язык забвению; и это в то
время, когда каждая нация развивается, стремится учиться, торго¬

вать, вести судебные дела, разговаривать и управлять хозяйством
на своем родном языке.

Некоторые венгры унижают себя достойной сожаления, а, вме¬
сте с тем, и презрения чушью, считая, что на венгерском языке
нельзя ни красиво писать, ни умно выражаться, так как венгерский
язык якобы не обладает ни теми силами, ни теми возможностями,
благодаря которым можно было бы выразить красоту и глубину

40



наук. Я это воспринимаю так же, как если бы ты сказал огромной
горе, что она ничего не стоит, поскольку на ней нет ни шахты, ни
шахтеров. Чем виновата полная богатств гора, если эти богатства
не добывают; чем виноват венгерский язык, если его сыны не хотят
ни украсить, ни обогатить, ни возвысить его? Ни один язык на
земном шаре не родился совершенным, тем не менее, среди них

есть уже немало могучих и великих языков. Если бы англичане
никогда не начали писать на своем языке лишь потому, что он

неразвит, их язык не был бы ни таким ярким, ни таким богатым,
как сейчас, когда с ним не может сравниться ни один язык в мире.
А ведь английский был тогда намного беднее, чем сейчас венгер¬
ский...

Запомни одну великую истину: ни одна нация на земном шаре
не могла выработать своего зерна мудрости, достичь глубин, до
тех пор, пока она не стала изучать науки на своем родном языке.

Все на,ции стали образованными лишь благодаря своему родному
языку и ни одна — благодаря чужому.

* * *

Что должна сделать нация, желающая возвыситься благодаря
наукам; каковы ее обязанности в этом отношении? Либо нужно
сделать родным какой-нибудь иностранный язык и проститься со
своим, либо познать глубины наук на своем родном языке. Но раз¬
ве может целая нация выучить в совершенстве иностранный язык
и забыть свой? Ведь крестьяне, с которыми мы вынуждены общать¬
ся, не учат ни греческий, ни еврейский, не знают латыни; крестья¬
нам необходимо разговаривать со своими женами, а можно ли
вообразить, что крестьянки изучают иностранные языки? Следова¬
тельно, наш язык вымрет лишь тогда, когда крестьянки выучат

латынь, греческий, французский или немецкий и перестанут гово¬
рить по-венгерски. Но пока венгерские крестьянки будут гово¬
рить по-венгерски, до тех пор и крестьяне будут говорить по-
венгерски. *

Подобно этому, пока крестьяне будут говорить по-венгерски,
господам тоже нельзя его забывать. Но если уж мы вынуждены со¬
хранить свой язык, очистим и обработаем его, по крайней мере.
Каждая нация лучше всего узнается по ее языку. Как бы ты назвал
нацию, у которой нет своего языка? Никак. Какой печальной,
презренной и унизительной была бы судьба нации, не имею¬
щей своего родного языка и живущей среди других народов,
имеющих свой родной язык; прятаться меж домов и стыдиться,
когда тебя постоянно спрашивают: что ты за нация, откуда при¬
шла? А та нация, язык которой ты принял за родной, словно ми¬
лостыню, всегда будет обращаться с тобою, как со своим слугой
или рабом.

41



* * *

У какого языка может быть больше сладости, достоинства, глу¬
бины и легкости выражений, чем у венгерского? Латинский, немец¬
кий и французский более шероховат. Ни один язык не может быть
более подходящим для высокой поэзии, песен, для изложения древ¬
них сказаний, похвальных слов.

(«Венгры») *

Патриотизм

Само слово «патриотизм» возлагает такие обязанности, от ко¬
торых на этом свете не могут освободить никакие дела, причины,
время, способность. Как можно отказаться от обязанностей по от¬
ношению к своей родине, как можно отказаться от родины, где ты
впервые увидел свет сияющего солнца, плодами и молоком которой
ты питался, законам которой ты следовал всю свою жизнь, под за¬
щитой которой ты жил с детских лет до глубокой старости. Если
ты способен утверждать, что своим человеческим существованием
обязан не родине, то ты способен и изменить ей. Но как можно
согласиться рожать и воспитывать не там, где родили и воспитали

тебя самого? Одно маленькое напоминание, мой друг читатель:
если твой род древний, значит тебе известны могилы твоих слав¬
ных предков 300—400-летней давности? Святые останки твоих
великих предков, которые доблестно проливали кровь, добывая и
отстаивая для тебя место, где ты родился, покоятся в земле твоей
отчизны. И если уж ты хочешь изменить своей родине, ты должен
осквернить и развеять по миру прах своих отцов, мирно спящих в

земле; ты должен ненавидеть их заслуги, которых они добились;

верно служа своей родине, ты должен презирать их за их происхо¬
ждение. Ах, мой друг, если ты способен на это, то наведешь на них
такой ужас и страх, когда соединишься с ними. Уважай как святы¬
ни героические поступки, совершенные твоими предками во имя

родины; чти законы своей страны, которые охраняют твою свобо¬
ду. Знай: на каждый параграф закона, защищающего и отстаиваю¬
щего твои дворянские права и блага, приходится по 50 ако * крови,
пролитой твоими далекими предками в борьбе за твою нацию: мог
бы ты осквернить столько крови изменой своей родине? Скажи,
если посмеешь, может ли человек изменить своей родине?

* * *

Если ты хочешь выработать и сохранить свою индивидуальность,
храни и береги свое лицо, свое имя, свою мораль, свой род, свой
язык, свою одежду, свои способности, ибо без них ты погрузишься
в огромное море человеческого рода и у тебя не будет ни своих
взглядов, ни счастья, ни имени, ни славы. Каждый человек, как
видишь, только человек, но каждый, чтобы сохранить свое индиви¬
дуальное лицо, должен иметь свое имя, свои особые черты, свои

42



внешние и внутренние качества, свое состояние, свои формы, свою

мораль, свой ум. Если бы для всех существовало одно обращение:
«господин человек», никто никогда бы не знал, о ком идет речь.
А вообще, это обращение верно, ибо все мы люди; во взглядах на
мир произошел бы переворот, если бы на вопросы: кому это при¬
надлежит, кто это сделал,— отвечали: человеку, человек. Так об¬
стоит дело и с нацией. Как только она попадает под влияние зако¬
нов и обычаев всех наций, начинает говорить на их языках, носить
их одежды, следовать их законам, она перестает быть сама собой и,
превратившись просто в нацию людей, потеряет свое лицо, как на¬
родности в Римской империи.

* * *

Гуманность и наука настолько сплотили нас в этой части света,
что когда речь заходит о родине и патриотизме, мы должны иметь

в виду Европу...
До сих пор ка,ждая нация старалась обособиться, но с того вре¬

мени, как по воле событий этого мира, под властью одного трона
иногда оказывается до 10 наций, огромная империя превращается
в родину для всех, а все нации становятся одинаковыми и говорят

на всех языках, и носят всякую одежду. И если в некоторых мест¬
ностях не встречаются признаки патриотизма, то причиной того
являемся не мы, а стремительные вихри событий, которые легко,
словно перышко, раскидывают и разбрасывают нас по всему свету.

(«Деяния Рима») *
* * *

Тот, кто призывает ко всеобщему благу и счастью своей роди¬
ны лишь постольку, поскольку его обязывает к этому служебное
положение и вынуждает личная заинтересованность, не заслужи¬
вает звания человека.

(«Путешествие Таримэна») **
* * *

Мне кажется, умным человеком можно считать лишь того, кто не
только выказывает готовность, но и не упускает случая делать все

от него зависящее для блага своей родины, равно как и для своего
блага, ибо в этом мире нет большего идиотизма, чем то положение,
когда чей-то ум или знания не приносят пользы ни родине, ни от¬
дельным людям.

(«Научное Общество)» ***
* * *

Неизменная обязанность каждого гражданина или патриота —
из тяжести налогов, идущих на защиту общих благ, взять на себя
столько, сколько он способен нести без ущерба или вреда для
своей собственной нормальной жизни.

(«Пути законов») ****
43



Колдуньи и колдуны

Часто приходится слышать, что раньше люди были умнее нас.
Когда и в какой стране они были умнее? В Египте, Вавилонии,
Афинах или Риме? Тогда почему древние так поклонялись метал¬
лическим и деревянным идолам; почему у них для каждого явле¬

ния и чувства существовало отдельное божество? Ты ответишь на
это: так было в народе, образованные в них не верили. Хорошо,
оставим в покое древность, рассмотрим силы нашего христианского

мира в прошлом и настоящем.

Нет ни творца и ни бога и, однако, все живое и мертвое кто-то
сотворил, будь-то ангел, черт, человек, скотина и т. д. К однажды
уже созданной живности и вещам невозможно ни прибавить ни¬
чего, пусть даже самое крохотное, ни изменить их природу.

Как мог поверить древний христианский мир, что дородная
женщина 40 лет, даже если ее и называют ведьмой и знахаркой,
может, подобно жучку, червячку или мухе, пролезть сквозь замоч¬
ную скважину и проникнуть ко мне в комнату, двери и окна кото¬

рой закрыты? Если ты можешь совершить подобное, приказывай
природе и что бы ты ей ни приказывал, твои действия будет на¬
правлять сам бог.

Во всей Европе не было ни одной нации, ни одной страны, на
которой не сказалось бы это вопиющее невежество. Повсюду вво¬
дились законы, по которым сжигали бедных старых крестьянок.
И заметь, светские женщины не занимались подобным ремеслом,
ибо они получили хорошее воспитание.

Где невежество особенно сильно, а его корни достаточно вели¬
ки и глубоки, там ты сплошь и рядом встречаешься с чудесами,
чертями, ведьмами, знахарками, оборотнями, совсем как в сказ¬
ках, полных двуглавыми драконами, золотыми, серебряными и мед¬
ными вертящимися избушками на курьих ножках, золотогривыми
конями, говорящими волками и мышами, бабой-ягой, русалками.
И, наоборот, чем сильнее преобладают знания людей, трезвый че¬
ловеческий рассудок, тем меньше разных чудес встречается. Ни
один образованный человек никогда не напишет, что его где-нибудь
сопровождали ведьмы или черти. Как видно, в образованного че¬
ловека никогда не осмелится вселиться ни один бес. Преследовали
ли когда-нибудь нечистые Платонов, аристотелей, зенонов, фалесов,
эпикуров, сенек и др.? Приходилось ли тебе когда-нибудь слы¬
шать, чтобы ведьмы носились верхом на главном ишпане, вице-иш-
пане, палатинусе * или епископе Венгрии? Хотя тебе, вероятно, ты¬
сячи раз приходилось слышать, что на деревенском свинопасе или

пастухе они носились верхом. Сколько же ведьм, колдунов было
раньше? А сейчас?

Богачи ввели законы, направленные против ведьм и колдунов,
и крестьяне уверовали как в ведьм, так и в колдунов. Крестьяне
спрашивали, как выглядят эти мерзкие подонки, как узнать их,

44



если придется встретиться с ними. Богачи и попы отвечали:
«О, сын мой, это гнусные, дряхлые, сморщенные старухи: они
страшно вращают глазами, одиноко бродят по дорогам и тропам,
рыскают по газонам и паркам, выискивая свою жертву; у них чер¬
ный глаз, а по ночам они носятся верхом на ступе, забираются к
спящим, наваливаются на них, давят, душат их, сворачивают им
шею; то вдруг исчезнут, то невероятно вырастут на глазах, то сно¬
ва станут крохотными, превращаются в собак, кошек, свиней и в

таком виде по ночам (и при свете луны, и в темень), преследуют
всех: насылают порчу на скотину и на людей».

Невежественному бедняку большего и не нужно, и как только
темнело, деревня тотчас же наполнялась ведьмами, превративши¬

мися в собак и кошек; ведь чего-чего, а кошек да собак в деревне

хватает. И стоило теперь увидеть старую женщину, одиноко бро¬
дившую по лесам или полям, как все тут же решали, что это ведьма,

и с наступлением темноты все начинали бояться ее.

Под воздействием страха ее образ не выходил из головы чело¬
века, отсюда и пошло: стоило ребенку или взрослому испугаться
чего-то вечером, как он сразу же убегал, в страхе, выкрикивая имя
дряхлой старухи; и все трусы повсюду, во всех щелях и углах ви¬
дели ее дряблое, морщинистое лицо.

Человек шел к соседу, а ему перебежала дорогу черная кошка.
Значит это колдунья. Если ночью кому-нибудь делалось плохо,
кровь приливала к сердцу, человек начинал стонать, задыхаться

и испуганно кричать, что это колдунья навалилась на него. Если
у кого-то от неудобного лежания начинала болеть шея, то и это
колдунья вывернула ее. Если корова бодалась при доении, значит
старая ведьма напустила на нее порчу. Если заболевал молодой
человек, старая колдунья тому причиной, она наслала на него бо¬
лезнь, ибо в воскресенье, проходя мимо ее дома, где она сидела на
завалинке, он не поздоровался с нею. Если кобыла не жеребилась,
курица не несла яиц, а свинья пожирала своих поросят — всему

причиной была дряхлая старуха.
В конце концов, дело доходило до сельского старосты; подбад¬

ривая друг друга, все указывали на старуху, утверждая, что она

ведьма, наконец, и сама старуха начинала подумывать, а может

быть, она и в самом деле ведьма. Мы знаем, что простой народ
всегда очень суеверен в обыденных мелочах. Простодушной и суе¬
верной была и эта старуха-бедняжка; видя, как односельчане, ста¬
роста, хозяин утверждают, что она ведьма, она сама уверовав, при¬

знавала это. Затем ее публично сжигали, обвиняя в том, что она но¬
силась повсюду, летала верхом на ступе, пролезала сквозь замоч¬

ные скважины, продала душу черту. Почему не были ведьмами мо¬
лодые и красивые женщины? Или, может быть, черти не любят
красивых и молодых и им нравятся лишь дряхлые и старые?

Колдунам, как и ведьмам, тоже приписывали способность за¬
правлять делами бога и людей. В чертей большей частью произво¬

45



дили старых солдат. Народ рассуждал так: нельзя быть длительное
время солдатом, иметь при себе оружие и не убить или не прикон¬
чить человека. Состарившись с оружием в руках и поселившись
где-нибудь давным-давно, старый служака не ходил на деревен¬
ские собрания, церковь не посещал, целыми днями сидел на зава¬
линке (старые служаки обычно не очень-то усердны), греясь на
солнышке, покуривал трубку да водил белой тросточкой по песку,
раздумывая о своих бесчисленных бедах.

В конце концов по всем этим верным и точным признакам его
зачисляли в нечистые. А если в довершение ко всему долго не
было дождей и посевы погибали от засухи, деревенский совет на¬
чинал поговаривать: «ну, это дело рук Петера Като». А если еще
вдобавок налетали вихри, ураганы и срывали крыши домов (да
не дай бог мазанке Петера Като не причиняли никакого вреда),
значит, и это было делом рук Петера Като. Если на коров нахо¬
дила напасть, а бычок Петера Като оставался живым, то причина
несчастья — Петер Като. В конечном счете, бедного старика схва¬
тывали,— как капитана, служившего у Плутона, который якобы
угнал тучи из своей страны в Турцию, вызвал засуху, наслал мор
на коров, нагнал ураганы — и сжигали. И раньше вся Европа,
к стыду нашего христианского мира, была во власти этих невежест¬
венных, глупых и преступных кощунств.

В нашей стране недавно сожгли человека по фамилии Рожа,
обвиненного в колдовстве. Вот обвинение, выдвинутое против него:
Рожа, капитан «Плутона» в течение 20 лет, ворочая земными и не¬
бесными делами, продал тучи нашей страны Турции и т. д.; приго¬
ворен к сожжению. Как же Рожа мог совершать какие-то чудеса,
если он не смог даже порвать жалкую веревку, которой его привя¬
зали к виселице над костром! Нам должно быть стыдно из-за этих
глупых преступлений, вынуждающих нас совершать подлости, во¬
преки законам бога, природы, трезвого рассудка; подлости, уни¬
жающей наше человеческое достоинство до уровня зверей. Мы
должны радоваться, что можем, наконец, просветиться.

(«Вещи»)
* * *

Бесчеловечное усердие насаждать религию среди людей не свой¬
ственно людям ни по природе, ни по рождению. Повинен тот, кто
ослепляет, а не тот, кого ослепляют.

* * *

Только сумасшедший может пожелать, чтобы у всех живущих
на земле были одинаковые умы, религия, вера.

(«Путешествие Таримэна»)

46



* * *

Кто хорошо поступает, у того легко на душе.
(«Бихарский отшельник») *

* * *

Аврелий велик и без своего Евангелия.
* * *

У язычников никогда не было столь разящих орудий для раз¬
личия религии, как у нас.

* * *

Если тебя ударяют по левой щеке, хочешь, подставь правую...
Доведись мне, я бы не подставил.

Мы не можем отказаться от своего отношения к человеку как
к своему ближнему, только потому, что он придерживается других
вероисповеданий и правил. Только сумасшедший, потерявший рас¬
судок и обозлившийся на природу, может сказать, что человек, не
придерживающийся его религии,— не ближний ему. Разве бог на¬
делил человеческие нации самыми различными воззрениями лишь с

той целью, чтобы из-за них люди убивали друг друга, находя в
этом райское наслаждение? Тонущего еврея я бы вытащил из беды
так же, как и попа, случись такое. Дай бог во всем поступать так
же. Человеческие обязанности — вот религия мира, все догмы — че¬
пуха, противопоставленная этому.

Наука о Мессии представляется мне божественной, но не пото¬
му, что он обратил воду в вино на свадьбе в Кане, а потому, что в
его словах: «люби своего бога, люби своего ближнего» — заключе¬
ны чаяния неба и земли, залог счастья человечества. Вспомни, маги

фараонов тоже совершали чудеса.

* * *

Сколько бы взглядов на жизнь «и существовало, сколько бы
чудес не совершалось на моих глазах, если даже их будет столько,
сколько туч на небе, для меня останется вечной истиной, что, если
какая-то догма противоречит спокойствию человеческой нации, ее
счастью, значит, она неверна. Человек, не считающий соседа своим
ближним лишь потому, что не ладит с ним, опасен для общества.

* * *

...Уже теперь, если отбросить все чудеса, оказывается, что все
явления совершаются по законам природы. По крайней мере, так
кажется. Я не берусь утверждать, что если так пожелает твой бог,
то он не сотворит для тебя плодородное поле, даже на сыпучих
песках. В таком случае во всех особых провидениях должно быть
чудо, которое уже ни в каком другом явлении не встречается, т. е.

47



не наблюдается. Но если и существует какое-то особое провидение,
оно так сливается с природой, что его работу ты не сможешь отли¬
чить от природной. Ты никогда не окажешься в таком положе¬
нии, как желчные, всем недовольные вдовы. По всей вероятности все
явления происходят по законам природы.

(«Скорбь Дебрецена») *

Скромное намерение в отношении
одного венгерского общества **

Одно из самых важнейших средств для достижения счастья ро¬
дины — наука. И чем шире распространяется она в народе, тем
счастливее страна.

Ключом к науке является язык, и, прежде всего, поскольку ос¬
новное большинство не имеет возможности изучать другие языки,
родной язык своей страны. Следовательно, основательное изучение
родного языка должно стать делом первостепенной важности для
каждой нации, желающей преподнести науки своему народу, что¬
бы добиться его же собственного счастья.

Постепенно, как науки, так и язык усовершенствовались до
настоящего уровня. Многочисленные потребности человеческой на¬
ции, обеспокоенность, порожденная окружающей природой, иссле¬
дования наблюдения, опыт, приобретенный нашей чувствитель¬
ностью, постоянно приводили к все новым и новым открытиям, о ко¬

торых до сего времени мир не имел ни малейшего представле¬
ния.

Всем этим новым открытиям, физическим и умственным положе¬
ниям, необходимо было находить новые средства, новые примене¬
ния, а тем в свою очередь — новые обозначения. Так язык устаре¬
вал вместе с наукой, и эти два компонента взаимосвязаны для
большинства каждой нации.

Я допускаю, что меньшинство, изучая иностранные языки,
может в то же время совершенствоваться и в науках, особенно,
в том случае, если их родной язык несовершенен. Однако это не
может принести пользы для всех, ибо они не могут донести свои
знания большинству людей, которые не имеют возможности изу¬
чать иностранные языки. Следовательно, для любой страны отли¬
чительным признаком развития наук и ручных ремесел является

состояние родного языка. Так, у французов, англичан, немцев, как
только сложился язык, тотчас же науки получили успешное разви¬

тие. И, наоборот, наша нация, родной язык которой скорее прихо¬
дит в упадок, чем развивается, мало чем может похвастаться в об¬
ласти процветания наук.

Я далек от того, чтобы сетовать на мудрые распоряжения высо¬
кого двора и уважаемой родины, касающиеся наук, мастерских и

48



учителей. Все это отличные, правильные, великолепные, проведен¬
ные с большим умом, работы. Я хочу лишь сказать, что даже все
эти разумные и неоценимые нововведения без усовершенствования
венгерского языка недостаточны для того, чтобы науки могли при¬
нести пользу всем и стали доступными в нашей стране для жителей
всех рангов и сословий.... Я бы еще хотел упомянуть о самых об¬
щих достижениях Венгерского Общества, о которых до сих пор
умалчивалось:

I. Самым важным достижением успешного развития языка яв¬
ляется то, что во все слои населения страны проникает и наука.

Я отнюдь не хочу, чтобы каждый патриот стал ученым; я лишь
хочу, чтобы люди даже самых низших рангов и слоев обратили свои
умственные способности на благо человеческого общества. О, сколь
много у нас скрытых талантов, и если бы их обладатели могли
познать в совершенстве свой родной язык, они бы приумножили
счастье своей родины.

Политиканы говорят, что счастье страны зависит от числен¬
ности людей. Но какая польза от этой численности, если все люди
или бедны, или большей частью неграмотны? Бедность и негра¬
мотность неразлучны. Чаще всего они неотделимы друг от друга.
Одна из них калечит тело, другая — душу: обе же одинаково реа¬
гируют как на хорошее, так и на плохое. Непросвещенный народ
так же несчастен, как и бедный народ. Неграмотный народ не имеет
возможности познать на своем родном языке вещи, необходи¬
мые для его собственного блага. И в то же время их невозмож¬
но познать на языке, намного отставшем в своем развитии от

наук.

Большую пользу, непосредственно связанную с расцветом
наук, могло бы принести развитие индустрии — основы процвета¬
ния любой нации. Все бесчисленное множество дремлющих умов
стало бы неутомимо трудиться, как муравьи при постройке мура¬
вейников, во имя общего блага. Пчела без улея и усердна, и пор¬
хает повсюду, но ни сот не строит, ни меда не приносит; и хоть она

и трудится, весь ее труд сплошная суета. Но стоит человеку по¬
строить для нее улей, тотчас же закипит работа: появляются и соты,
и мед. На таких бездомных пчел и были похожи до сих пор венгер¬
ские писатели, именно такой была их работа. Но стоило стране по¬
строить им улей, создать Венгерское Общество, направляющее их
работу, как тотчас у них появились и усердие, и порядок, и ожи¬
даемые результаты.

II. Другую существенную пользу королю и стране принесло бы
следующее: каждый человек должен иметь возможность попробо¬
вать свои силы в издаваемых венгерских трудах, и тем самым по¬

казать королю и родине, на что он более всего способен, благода¬
ря этому, на различные должности можно было бы всегда подо¬
брать самые подходящие кандидатуры. Этот верный и правильный
подбор лиц избавил бы страну от многих нахлебников или, по

4 Заказ № 1557 49



крайней мере, привел бы к тому, что люди, трудившиеся до сих
пор на общее благо не в полную силу, сами постарались бы стать
более полезными для общества.

Мораль

Вольтер считает Александра Македонского великим за то, что
тот основал Александрию, желая посредством торговли осчастли¬
вить нации. Я же в этом его поступке ничего не усматриваю, так
как он совершил его не во имя общего блага. Даже и здесь прежде
всего он думал о том, как бы увековечить свое имя. Трудно пред¬
ставить, чтобы такой человек, для которого не существует никаких
истин, который всех всего лишал, мог, кроме прославления своей
личности, заботиться еще и о счастье тех, кого уничтожал. Ни
один из людей, пытающихся прославиться благодаря (насильствен¬
ному уничтожению своих ближних, не заслуживает уважения, ибо
он несправедлив и жесток.

Монтескье говорит, что за свою жизнь Александр Великий со¬
вершил две ошибки: приказал сжечь Персеполис и убил Клита.
Однако, каким бы авторитетом не было для меня имя Монтескье,
я осмеливаюсь считать ошибочной всю жизнь Александра Вели¬
кого. Что за огромная блажь подчинить себе весь мир и господство¬
вать над ним? Объединить под своей властью все народы и стре¬
миться создать такую империю, управлять которой человек не в си¬
лах? Напрашивается вывод, что Александр Великий всю свою
жизнь проливал кровь лишь ради того, чтобы она была пролита.
Или, может быть, после его смерти в его империи уничтожили сле¬
ды его злодеяний? Ничуть ни бывало. Где же здесь величие и
мудрость?

Сжечь красивый, сверкающий, людный богатый город лишь
ради удовольствия! И этот поступок Монтескье называет ошибкой!
Даже самые высоконравственные и умудренные опытом смертные
могут ошибиться в жизни, но они не делают глупостей и не дают
выхода самодурству. Сжечь город ради забавы — больше, чем ошиб¬
ка. Это необузданность и маразм.

Собственными руками убить Клита! Кому придет в голову на¬
зывать намеренное и нечестное убийство ошибкой? В таком случае
как расценивать поступки, совершенные в силу человеческой сла¬
бости? Нет, это больше, чем ошибка!

Издавна для человечества представлял опасность тот факт, что
историки возвеличивали низкие поступки жаждущих кровопроли¬

тий полководцев, а их преступлениям придавали мало значения и
не принимали всерьез их проступки. Жаждущие славы, скучающие
потомки берут с них пример и, желая следовать по их стопам, пла¬
тят кровью писателям, прославляющим их победы и вписывающим
их нечестные поступки в летопись мира.

50



Какая польза от того, что один человек истребит четвертую
часть земного шара и умрет, а тебя с твоими злоключениями оста¬
вит здесь, на этой земле? Хочешь жить, зарабатывай на хлеб, не
хочешь — можешь повеситься.

Не подумай, будто я утверждаю, что деньги могут тлетворно*
подействовать на любую мораль и истину. Однако они не смогли
пагубно повлиять на Аристида, Тита, Ферона, Антония и других,,
следовательно богатство давлеет не над любой моралью, хотя гос¬
подствует над многим. Не стоит удивляться, что с тех пор, как
человеческая нация переводит на деньги все мирские блага, какие
существуют, многие смертные забывают о своей нравственности.
Ну, скажи, чего стоит человек в этом мире, если у него нет ни де¬
нег, ни скота? Человеку, которому из-за постоянной пустоты в же¬
лудке, из-за лохмотьев, висящих на его теле, приходится переносить

вечные унижения и страдания, и в голову не придет мысль о нрав¬
ственном возвышении. Пока ты беден, для тебя и белое будет
черным. У некоторых богатств хватает на все: и содержать себя,
и поддерживать свои нравственные устои. В то же время существо¬
вало немало великих людей, которые за свои убеждения жертво¬
вали богатством и жизнью. Следовательно, утешением человечеству
может послужить то, что деньги все же не совсем довлеют над его

нравственностью и заслугами.

(«Мир природы») *

Развитие мира

Если бег времени, обычаи, возможности направят развитие на¬
строений и разума мира к какому-то объекту, нет такой силы во
всем мироздании, которая заставила бы свернуть их со стремитель¬
ного пути. Напрасно тормозить, прерывать и препятствовать рабо¬
там, которые имеют глубокий смысл и свершаются по законам при¬
роды. Попытка помешать развитию мировых идей — то же самое,
что с помощью кукурузного зернышка, брошенного в Дунай, пы¬
таться остановить его течение. Возможно, что сейчас многим мои
рассуждения покажутся бесполезными. Но лет через 50 их при¬
знают верными. Или, может быть, ты хочешь приостановить бег
времени и развитие человеческих понятий, чтобы навсегда оставить ,
их на современной точке развития или повернуть их назад? Ты мо¬
жешь ответить, что мировые понятия изменяют подобные мне писа¬
ки. Ну, а потом? Какой тебе вред от того, что они меняются? Разве
человечество пострадало потому, что они изменились, и потому, что
за идеи люди больше не сжигают друг друга? Или ты призываешь
вернуться к старым, добрым и действительно набожным временам?
И это в то время, когда Европа утопает в собственной крови на этом
свете, чтобы узнать, где будет ее место на том?

В силах ли ты сделать такое, чтобы никто никогда не умирал
и никто никогда не рождался? Или ты стремишься к тому, чтобы

4* 51



понятия, науки, привычки и т. д. живущих на земле никогда не из¬
менялись? Можешь ли ты приостановить время? Разумеется. Точ¬
но так же, как тот герой из сказки, который, желая оттянуть рас¬
свет до того времени, пока он со своей любимой не убежит доста¬
точно далеко, привязал ночь к дереву. Знаешь ли ты, что понятия
мира изменяют и обновляют вновь и вновь появляющиеся поколе¬
ния людей? В каждое столетие с лица земли стирается живущее
поколение и на его место появляется новое. Кто знает, что останется
от наших верований, привычек, понятий, законов через 500 лет?

(«Законное положение Венгрии») *
* * *

Если бы науки могли получить широкое развитие, вывести че¬
ловечество к свету ясного солнца, познакомить народ с законами

природы, я уверен, что через 200 лет в Европе не было бы ни же¬
стоких правителей, ни вооруженных мятежей.

Раньше мы носили котелки на голове, теперь — парики; вместо
булавы, у нас теперь тросточки с набалдашниками из рыбьей че¬
шуи. Наши женщины, вместо коротких юбок, носят платья со
шлейфами из тафты, а подушки кладутся теперь не под головы, а на
головы. Раньше носили сапожки, теперь — атласные башмачки.
Все это может навести на мысль, что мир стал хуже. Не верь этому
никогда. Пусть наши женщины носят все что угодно и кладут на
головы хоть целые кровати, только бы не было в нашей стране
кровопролитий, грабежей, пожаров, насилий. Если подобные мелоч¬
ные отклонения от нормы вызывают лишь насмешки и указывают

на несерьезную, ребячливую сторону человечества, то дикие зако¬

ны морали убивают, уничтожают. Мы созданы для мирной жизни,
а нации, живущие в мире, должны развлекаться подобными мелки¬
ми безделушками и игрушками. Поэтому смирись с этим. Но не
верь, что кроткая, просвещенная нация, мужчины которой повя¬
зывают на шею салфетки, а женщины купаются в благовонных во¬
дах, не может быть храброй. Ведь могли же французы времен Лю¬
довика XIV не только смеяться над комедиями Мольера, веселить¬
ся в Версале, но и доблестно сражаться со всей Европой.

Каждая нация ради себя самой же должна стремиться к измене¬
ниям в самой себе, именно по этой причине никогда не было и не
будет нации, которая отказалась бы развиваться.

(«Венгерский зритель») **

В защиту народа

Не следует сетовать на судьбу из-за того, что мы должны вер¬
нуться туда, откуда пришли.

* * *

Знаешь, за кого ты должен принимать народ среди прочих со¬
словий? За море среди проточных рек. Все проточные реки выте¬

52



кают из моря, питаются его водами и в него же возвращаются. По¬
добно им все дворянские семьи поднялись из крестьян, благодаря
им поддерживают свое господство и рано или поздно вновь возвра¬
щаются к ним.

* * *

Презренный господин, живущий на средства своего отца, кто
бы ты ни был, знаешь ли ты, что бедняк, в поте лица работающий
на благо своей родины, на короля, помещика, судью, священника и
воспитывающий детей, стоит во сто крат больше тебя, хоть ты и
ведешь свою ветвь от Ромула? И, если ты едва заслуживаешь
краюхи хлеба, он заслуживает лаврового венка.

* * *

Я не могу без возмущения слушать, как светские дамы с не¬
навистью и издевками судачат о судьбе крестьян, что те, мол, ходят
в холсте и лаптях и не поливают себя благовониями. Эти почтенные
дамы, раболепствующие перед заграницей,— выродки, заслужи¬
вающие презрения, и ничто их так не украсит, ничто так не облаго¬
родит, как сострадание к ни в чем не повинным беднякам. Если уж
так повелось в мире, что ты должен жить потом и кровью крестьян

и не можешь обеспечить ему лучшую долю, бери у него, что поло¬

жено по закону; наказывай, если он провинится, но, по крайней
мере, оставь ему хоть маленькое утешение: не насмехайся над ним,
не презирай его, не будь с ним надменным и жестоким, ибо тебя в
бархате и шелках закопают в землю так же, как и его в армяке и
лаптях.

(«Вещи»)

Простой народ можно сравнить с землей, чем лучше ее вспахи¬
вают, тем обильнее она плодоносит.

* * *

Несправедливо, что землю человека, высасывающего из своей
отчизны по 300 тыс. форинтов годового дохода, мы обязаны защи¬
щать с теми же затратами и потерями, как и землю того, чей до¬
ход — голод, нищета или в лучшем случае 200—300 форинтов.

(«Путешествие Таримэна»)
* * *

Если ты прежде не накормишь голодного и тем самым не рас¬
положишь его к себе, напрасно разглагольствовать перед ним.

* * *

Неиссякаемые доходы, безграничная власть и подобострастное
раболепие убивают человека в человеке.

(«Деяния Рима»)

53



Игнац Мартинович
(1755—1795)

Игнац Мартинович (Маг1тстс5 1§пас) — организатор первого республи¬
канского движения в Венгрии, философ.

В начале своей деятельности Мартинович был аббатом ордена францискан¬
цев в Будапеште. С 1783 г. он преподает в Львовском университете и в это
время создает свои естественнонаучные работы.

В 1792 г. Мартинович приступает к организации тайного общества и пи¬
шет «Открытое письмо императору Францу I», в котором излагает свои рево¬
люционные идеи. В июле 1794 г. Мартинович и его единомышленники были
арестованы. В мае 1795 г. Мартинович был казнен.

Мартинович написал три философские работы: «Рассуждение о естествен¬
ной гармонии между божественной добротой и земным злом» (вышла в свет
в 1783 г.), «Философские записки» (анонимно изданы небольшим тиражом в
1788 г. на французском языке) и «Физиологические заметки о человеке»
<1789).



Философские записки *

Вступление

Эти философские записки содержат чрезвычайно интересный
материал и их влияние на счастье человеческого рода совершенно
очевидно.

В то время, когда я писал их, т. е. в течение семнадцати лет,
я не занимался ничем другим, как только наблюдением за природ¬
ными явлениями и изучением важнейших из них; я перевел совер¬
шающиеся в природе изменения на язык математики, рассмотрел

без всякой предвзятости различные виды религий и их природу,
а также степень их необходимости, трезво подумал я и об обще¬
стве, о процветании и упадке торговли и, наконец, сравнил цель

тайных сообществ с твердо установленными философскими прин¬
ципами.

Из всего этого я взял лишь самое для меня достоверное, совер¬
шенно не принимая во внимание мнения об этом различных школ,
где слабое юношество заражается ложными идеями об обществе или
о разных религиях. Не заботился я и о том, как мыслят при дворах
властителей в Европе, Азии или Африке, а также в Ватикане.
Творческие принципы, положенные в основу моего труда, отнюдь
не походят на те, из-за которых наш организм обречен на слепо¬
ту и находится в рабстве у религии; мой труд не усладит тех, в чьей
душе глубоко укоренились предрассудки, занесенные туда совре¬
менным воспитанием.

Я рекомендую эти мудрые записки лишь тем, кого природа ода¬
рила возвышенным умом и крепкой нервной системой, короче го¬
воря, тем, кого природа по мере возможности хочет сделать счаст¬

ливыми с помощью одной лишь философии, а не ложных идей, при¬
нятых по злобе или глупости. Именно таким людям я и предла¬
гаю прочитать мой труд, сравнить все его положения с каждоднев¬
ными природными изменениями и убедиться, что люди Живут по
самым ложным идеям; одновременно они увидят еще, что настоя¬

щая философия позволит человеку избежать беспорядочной жиз¬
ни, уменьшит убедительными доводами его страдания, утешит его
горе, и все это без какой бы то ни было необходимости в религии.

55



Властелины и священнослужители глубоко ошибаются, когда
смешивают беспринципных людей, называемых людьми свободной
морали, с теми, кто согласует свои поступки с изложенными в моем

труде принципами. Людей свободной морали необходимо порицать,
следить, чтобы они не внесли сумятицы среди слепо верующих лю¬
дей, но настоящих философов, живущих тихой жизнью, надо почи¬
тать, даже обращаться к ним за советом, когда речь идет о трудных
вещах, таких, например, как улучшение форм правления в любом
обществе, усовершенствование торговли или борьба с опасным ядом,
распространяемым священниками.

Лишь они одни познали силы природы, законы изменения, че¬
ловеческие страдания и т. д., так как долго наблюдали за всем этим
без всякой предвзятости; они ничего не страшатся, ни на что не
надеятся и в любом случае принимают лишь то, что им кажется са¬
мым правдоподобным. Во всяком случае, автора этого труда не
слишком интересует мнение широкого общества, живет он в спо¬
койствии и неизвестности, и наградой за литературные труды
будет для него признание немногих избранных, которые пожелают
исследовать истины природы.

Глава 1

Поиски истины

1

Каждый может на своем опыте познать, что истины, открывае¬
мые нами путем суждений и выводов, возникают из понятий. Шко¬
лы логики едины в мнении, что вывод происходит от суждения, а

суждение от понятия. Не стану пока останавливаться на таком
важном вопросе, как происхождение понятий; рождаются ли они от
действительно существующих особых движений наших нервов,
или это картины, рисуемые умственным фактором, управляющим
механизмом нашего тела и согласующим его с вышеупомянутым

движением нервов. Займемся вопросом о том, какие из понятий,
сложившихся о самых различных вещах, мы можем считать досто¬

верными, следовательно, какие суждения и выводы мы можем счи¬
тать очевидными и несомненными.

2

Опыт показывает, что наш разум гораздо легче схватывает
предметы, обладающие меньшим количеством признаков, если эти
предметы находятся от нас на соответствующем расстоянии, и все

наши чувства в нормальном состоянии. Таким образом, нам очень
легко себе представить, как выглядит прямая линия, так как у нее

56



всего два конца или, говоря другими словами, она определяет вза¬
имное положение двух точек в пространстве. Также легко вообра¬
зить себе треугольник, состоящий из шести частей, т. е. трех углов
и трех линий, ограничивающих определенную плоскость.

Но если нашему взору представится картина множества кри¬
вых линий, то нам уже трудно различить их специфические свой¬
ства, так как число их велико, что с полной ясностью следует из
математики. Когда кто-нибудь знакомится с устройством сложной
машины, то только взглянув на нее, он не сможет получить о ней
точного представления, не зная законов механики, не изучив в те¬

чение долгого времени самой машины, и не сможет отличить одни
особенности от других. Разве много на свете людей, которые имеют
ясное представление о карманных часах или могут различить рас¬

тения, причисленные Линнеем к одной категории? Как трудно раз¬
личать минералы даже тем, кто знаком с минералогией; и с такими
же трудностями мы сталкиваемся, когда речь идет о животных, на¬

секомых или ракушках.

В действительности, мы встречаемся в жизни лишь с немногими
предметами, о которых имеем точное и правильное понятие. На
первый взгляд кажется, что мы поняли тот или иной предмет, хотя
из всех его особенностей лишь некоторые предстали нашему взо¬
ру или познаны нами через какие-то органы чувств. Например,
солнце мы воспринимаем круглым плоским огненным телом диа¬

метром около фута, но разве найдется такой оптик, физик или ма¬
тематик, который отважился бы утверждать, что действительный
образ солнца может быть описан лишь этими немногими чертами?

3

В жизни каждое понятие возникает от изучения предметов, на¬
ходящихся вне нас. Даже понятия, играющие самую важную роль
и человеческой жизни и морали, зависят от окружающего на,с мира.
Если, например, нянька накажет ребенка за шалости, а потом бу¬
дет постоянно говорить ему, что, мол, отец тебя побьет, то ребенок,
воспринимая на слух одновременно два понятия: отец и наказание,

скоро настолько ассоциирует их, что понятие «отец» будет казать¬

ся ему таким же страшным, как наказание. Старые женщины часто
рассказывают детям сказки про души умерших: если человек при

жизни грешил, то душа его блуждает по свету в белом одеянии или

в образе теленка, собаки и т. п.

С какого бы времени мы ни считали возникновение человеческо¬
го общества, мы можем быть уверены, что в древние времена, когда
человеческие понятия еще только формировались, впечатления на
людей производили лишь предметы, сильно действовавшие на их
чувства, проверять такие понятия было невозможно, и они, безус¬
ловно, были очень искаженными. Еще более неправильными долж¬

57



ны были становиться понятия, возникшие из комбинации других и
становившиеся в свою очередь источником бесчисленных ошибок,
так как порождали совершенно неправильные мнения в очень важ¬

ных вопросах. Люди постоянно передавали все эти суеверия своим
потомкам, так что они очень крепко запечатлевались в человече¬

ском мозгу. Поэтому и случилось, что некоторые ложные идеи смог¬
ли заразить все человечество.

4

Ложные идеи существуют у всех наций, где бы они ни жили,
независимо от широты, климата, страны, религии, формы правле¬
ния, у каждой нации они носят особый характер, но везде возникли
одинаковым путем. Поэтому каждая нация считает свои ложные
идеи истинными, думает, что ее взгляды лучше, чем у остальных

народов. Турки строго придерживаются унаследованных от пред¬
ков предписаний, то же делают евреи, христиане, язычники. В наши
дни мы стали свидетелями, как уважаемый философ нашего века
Мендельсон защищал еврейство против Лаватера, неразумно счи¬
тающего христианство менее абсурдным, чем еврейство. Так же
мы должны относиться и к истинам разных наук.

Возьмем, например, соотношение сил двух твердых тел, назы¬
ваемых упругими; мы часто можем наблюдать столкновение двух
движущихся твердых тел и изменения в связи с этим скорости дви¬

жения обоих тел. Свяжем это понятие с понятием двух упругих
тел и из механики узнаем, какое понятие мы приобрели от их
столкновения. Так вот, все это истина постольку, поскольку истин¬
ным было первое понятие. Я хочу этим сказать, что основой исти¬
ны является совпадение первого понятия с предметом; даже в мате¬

матике, если бы первые количественные понятия не соответствова¬

ли истине, то перестала бы существовать любая истина и нельзя
было бы доказать ни одной теоремы. Все астрономические расчеты
напрасны, если в наблюдение вкрадывается малейшая ошибка,
а большая часть физических истин целиком зависит от опыта, на
котором они построены.

5

Все положения религии тоже зависят от находящихся вне нас
предметов.

Простое зрительное восприятие предметов толкает человека на
исследование причин, так как он с детства имеет возможность убе¬
диться в том, что определенные явления вызываются определенными
причинами. Человек своими глазами видит, как растение произрас¬
тает из зерна при наличии тепла, земли и находящейся в ней вла¬
ги; видит, что тепло происходит от огня, свет от солнца и т. д.



Люди привыкли к такому методу наблюдения и хотят знать
объяснения даже таких явлений, которые настолько сложно связа¬
ны с природой вселенной, что даже частично нельзя ответить на
этот вопрос без предварительного исследования множества других
явлений. А так как люди не в состоянии сделать этого — или по
слабости своего мышления, или из-за образа жизни, на который об¬
речено большинство людей, и который не оставляет им времени для
занятия теоретическими вопросами — то они постепенно сами вы¬

думывают причины следствий, наблюдаемых ими, пока, наконец, не
начинают сами верить в истину выдуманных ими причин. Множе¬
ство таких причин приписывают природе не только невежды, но и

большая часть философов, если они заслуживают чести так назы¬

ваться, об этом свидетельствует опыт.

Всевозможные следствия выводились из потусторонних причин,
а бывает, что и обычные явления, с которыми мы каждый день
встречаемся, объясняются совершенно неизвестными всеобщими
причинами. Любознательные пришли к выводу, что природные яв¬
ления гораздо запутаннее и сложнее любого результата, которо¬
го может достигнуть человек ценой большого прилежания в любом
виде ремесла, поэтому они и стараются протащить за кулисы вели¬

ких достижений природы более благородные причины, объясняю¬
щие эти явления. А причину эту изобрели таким образом: взяли
большое количество человеческих черт, таких, как самопожертвова¬
ние, любовь и искупление грехов и т. д. И чтобы в этих причинах
и свойствах превзойти все существующее, объявили, что ими в бес¬
конечной степени владеет бог. Понятие о высшем существе рас¬
пространилось среди людей, как о чем-то, кого мы боимся в минуту
опасности, любим, когда счастливы, за кого цепляемся, ища спасе¬
ния, и т. д. Священники и те, кто стоит во главе человеческого об¬
щества, очень скоро стали извлекать пользу из этого понятия, и не
упускали ни одного случая, чтобы покрепче вбить его в головы лю¬
дей, делая это до тех пор, пока понятие о боге засело в людских
сердцах так прочно, что человечеству было бы легче освободиться
от чумы, чем вытравить из сердец эту идею.

6

Много случайных и особых обстоятельств должны воздейство¬
вать на человека, чтобы он мог освободиться от понятия о -боге,
впитанного им вместе с молоком матери. Для этого нужен глубокий
разум и такой образ жизни, который позволял бы заниматься ли¬
тературой, культивировать строгую математическую науку, усо¬
вершенствуя тем самым те особенности, которые метафизики при¬
писывают душе, потому что разум только таким образом может
привыкнуть верить лишь доказанным истинам. Еще он должен
серьезно заняться естественными науками и понять, что все явле¬

59



ния зависят от законов движения, а сама природа — продукт зако¬
на движения.

А если вы хотите избрать более легкую дорогу к конечной цели,
к истинной философии, то углубитесь в изучение истории, позна¬
комьтесь с древними и более современными философами, с Сокра¬
том, Платоном, Аристотелем, Пифагором, изучите Лукреция, Эпи¬
кура, Левкиппа, Анаксагора, перелистайте от начала до конца кни¬
ги Оцеллуса Лукануса, Тимея Локрейского, Секста Эмпирика, а еще
вы должны подружиться с трудами Локка, Мальбранша, Кларка,
Гельвеция, Спинозы, Мирабо, Болингброка, Тиндалла и др.

Зрелым умом вы должны проверить все системы, ближе других
подходящие к истине, и ни в какой расчет не принимать рели¬
гию. Наконец, изучите теологию, в которой, как в зеркале, вы смо¬
жете увидеть нищенскую основу приписываемой Моисею истории,
познакомиться с рассуждениями этого человека, как и с рассужде¬

ниями других основателей религий и властителей, как магометан,
так и христиан, узнайте, какие противоречия возникли между
князьями церкви на вселенских соборах, ознакомьтесь с ветрен-
ностью римских пап, с изменениями, внесенными Лютером, Каль¬
вином, Цвингли и другими и еще с тысячами подобных абсурдов.

А если вы еще немножко займетесь политикой, то быстро пой¬
мете, как относятся самые умные из властителей к делу религии:
если представляется им выгодный брак, они меняют религию, как
рубашку, а если папские законы не выгодны для них, они уничто¬
жают эти законы и вместе со своими адвокатами вводят во всеоб¬
щее право такие решения и разделы, которые опираются на ту или

другую часть святого писания, всегда достаточно туманного и дву¬

смысленного, хорошо приспособленного к тому, чтобы из него мож¬

но было извлечь все желаемое. А если чего-нибудь нельзя принять
дословно, всегда остается возможность аллегорических или мисти¬
ческих объяснений, основой же для подобных измышлений всегда

служит человеческая глупость и невежество.

Если нормальный человек будет продолжать в течение многих
лет заниматься такими исследованиями, и телесно он здоров, то он

постепенно потеряет всю свою фанатичность и сможет наплевать

на братство розовых четок *, на святую троицу, святого Ференца,
святую Елизавету, на письма апостола Луки, отпущение грехов,
и он станет потешаться над человеческой глупостью, откажется ис¬
поведоваться на ухо священнику, перестанет верить, что хлеб и
вино превращаются в бога, и вообще в возможность делать бога и
есть его, занимаясь таким образом поглощением бога.

А если вы потом сравните религию Иисуса Христа с религией
Магомета и Моисея, то убедитесь, что все они достаточно лживы,
и все это будет вам небезразлично, а вы станете высмеивать все
го, что рассказывали вам старухи в детских сказках.

Освободившись же от этого ига, вы начнете исследовать естест¬

венную религию, полагаясь при этом не на авторитеты, а на твер¬

60



дые принципы, и убедитесь, что в природе нет и следа божествен¬
ного провидения, и вообще невероятно, чтобы можно было доказать
его существование, как нельзя доказать и бестелесность души. Та¬
ким образом, вы незаметно для себя станете деистом, но когда вы
здраво разберетесь и в идеях деизма, то откроете, что и эта систе¬
ма ни в малейшей степени не объясняет природные явления, проис¬
ходящие от такой движущей силы, которая неотделима от природы
и органически с нею связана. Но если вы уже дойдете до этого,
то откинете от себя и деизм, а если ваша нервная система все еще
недостаточно крепка, то вы все же начнете по крайней мере скеп¬
тически относиться к существованию высшего существа, а призна¬
ние атеизма станет для вас весьма возможным.

Человек может освободиться от понятия бога, которое было
вложено в него еще в детстве, только следуя вот таким долгим пу¬

тем. И только тогда он сможет жить спокойно и внимательно сле¬

дить за всем, что необходимо для поддержания жизни, только тог¬
да станет счастливым и будет наблюдать из своего одиночества бе¬
зумие других людей, не боясь от них заразиться, не боясь, что они
ему помешают. Он не будет никого преследовать, а изучать приро¬
ду и делать открытия, так как ничто не будет стоять на пути его
открытий, никакие предвзятые мнения, иначе говоря, он будет
жить истинным мудрецом.

7

Все это с полной ясностью показывает, как трудно освободить¬
ся от понятия бога, которое было заложено в нас с самого детства,
и что лишь в жизни немногих людей возникают все те обстоятель¬
ства, о которых речь шла выше.

Многие люди достаточно одарены разумом, но по глупости или
бедности родителей одни с детства вынуждены своими руками зара¬
батывать на пропитание, другие занимаются торговлей, третьи
становятся на путь священнослужителя и т. д. Очень часто бывает
и так, что родители навязывают ребенку свой образ жизни: чув¬
ствуя себя в определенных условиях хорошо, они считают, что их
образ жизни подходит и их детям. Многие занимаются политикой,
работают в конторах, на государственной службе и т. д. Подобные
люди не могут проводить свою жизнь в разборе столь важных
истин; они под влиянием своих фанатичных духовных отцов стано¬
вятся сами фанатиками и преследуют людей других вероисповеда¬
ний, или же, прочитав несколько легкомысленных тетрадей, ста¬
нут невежественно насмехаться над религией.

Случается и так, что люди с горячей кровью находят неудобны¬
ми законы религии, нарушают их, занимаются придворными интри¬
гами, с ловкостью придворных вельмож пролезают в милость к
властителю, совершают множество всевозможных грехов, похваля¬

61



ются своим неверием и распутной жизнью; все это до тех пор, пока
какая-нибудь опасная болезнь не вынуждает их прибегнуть к ис¬
поведи, после чего они попадают в руки иезуитов или капуцинов *,
оставляют им часть неправедным путем нажитых денег, чтобы свя¬
щенники служили святые мессы во отпущение грехов таких, с поз¬
воления сказать, мудрецов. Это и есть действительные причины
того, что лишь немногие достигают высшей ступени действитель¬
ной мудрости.

8

После того, как мы доказали, что под влиянием внешних пред¬
метов в человеческом мозгу рождается множество представлений,
а из них складывается понятие высшего существа, мы еще должны

остановиться на двух понятиях огромной важности, лежащих в ос¬
нове любой религии: вопросе существования человеческой души и
происхождения мира. Первое из этих понятий проникло в челове¬
ческое мышление примерно следующим образом. Древние филосо¬
фы, рассматривая природные явления, заметили, например, что
частицы некоторых минералов непрерывно возникают из соедине¬

ния частиц, а наблюдая за жизнью растений, они пришли к заклю¬
чению, что им нужна влага земли или какие-нибудь другие пита¬
тельные соки, проникающие к зерну, нужно определенное тепло

и т. д. Но ни в одном из проявлений мира растений и минералов
ученые не обнаружили характерных признаков мира животных,
я говорю о движении и другой деятельности животных. Те же са¬
мые философы, обычно в поисках причин для объяснения след¬
ствий, наблюдаемых ими в явлениях мира растений и минералов,
беспрестанно искали причины движения в животном мире, считая
это движение произвольным, так как недостаточно глубоко проник¬
ли в законы природы и лишь туманно представляли себе причины
наблюдаемых явлений.

Поэтому они и пришли к убеждению, что причины эти недоста¬
точны, и придумали более благородную причину, во всем противо¬
речащую материи, которую и назвали духом. Они без конца упо¬
требляли это слово, за которым не скрывалось никакого понятия,
и воображаемое существование души так глубоко укоренилось, что
философы предпочли признать целый ряд всевозможных абсур-
дов, таких, например, как теория взаимодействия тела и души *, сво¬
бода воли, разница между душами людей и животных, бессмертие
души и т. д., чем отказаться от бессмысленной идеи существования
души.

Люди видели, что для всех следствий есть причины: дети про¬
исходят от родителей, растения из семян и т. д., и стали следо¬
вать такому же методу в поисках истины. А пришли они к утвер¬
ждению, что мир создан из ничего. Сколько в этом утверждении
абсурдного, лживого, грубо невежественного! Сделать что-нибудь

62



из ничего, представить себе такую причину, которая существует
сама по себе, существовала еще до появления мира в своей собст¬
венной божественности, ведь все это пустая болтовня, не выражаю¬
щая никакого понятия. Разве, что кто-нибудь станет утверждать:
самые важные понятия — бог, душа, мир и все, что из этого сле¬
дует, родились вместе с нами, это явное противоречие. И тот, кто
хочет это противоречие защищать, тот должен признать, что все

эти понятия являются плодом туманных и недостаточных мыслей,

в чем нет ничего удивительного. Какие же мысли о природных яв¬
лениях могли быть у первых людей, если по прошествии многих
веков перед нами все еще так туманна природа мироздания, не¬

смотря на то, что мы при помощи многих средств изучали природу

и в меру возможностей развивали на^уки: химию, физику, астроно¬
мию, металлургию, математику и т. д.

9

Значит, мы ни в коем случае не можем признать справедли¬
вость трех следующих утверждений: существование бога, сущест¬
вование бессмертной человеческой души и сотворение богом мира
из ничего. Поэтому и все выводы, которые делаются из этих утверж¬
дений, на которых построена теория души и теология *, уводят нас
еще дальше от истины. Иначе говоря, жизнь не оправдывает ни
одного из этих утверждений. Если мы, сравнивая предметы, в од¬
ном из них находим много характерных черт, которые потом

встречаются и в другом, то один из этих предметов мы знаем

лучше другого и имеем право сделать вывод, что хотя мы и

не можем всегда доказать наши утверждения, то по крайней мере
знаем, которые из них возможны. Таким образом, в поисках исти¬
ны мы должны следовать одному правилу, а именно: приступая к

расследованию происхождения истин, мы должны отбросить вся¬
кую предвзятость. Далее, постигнув понятия, на которых воздвиг¬
нуты истины, мы должны изучить и сами понятия; соответствуют

ли они действительности или могут ли ей соответствовать, получив
ответ на этот вопрос, мы должны отдать предпочтение той истине,
которая основывается на таком понятии.

Следуя таким принципам и занимаясь проблемой существова¬
ния бога и подобными вопросами, о которых речь пойдет позже,
я буду в дальнейшем говорить об истинах, полностью освобожден¬
ных от религиозных предрассудков.

10

Некоторые ученые уверены в том, что из созерцания видимой
природы нельзя прийти к истине, поэтому и надо опираться на ав¬
торитет написанного, так как такой авторитет может сделать не¬

63



сомненной любую истину. Но всякий свободный, очищенный от
предрассудков разум согласится со мной, что подобный путь по¬
исков истины абсолютно неправилен. Ведь если кто-нибудь в наши
времена придет к нам и скажет, что бог открыл ему целую кучу
истин, от которых зависит счастье человеческое, но мы эти истины

уразуметь не можем, как не могли их уразуметь и наши предки, то

мы прежде всего захотим узнать, может ли бог говорить с людьми,
сообщать им свои мнения, затем мы еще захотим узнать, по каким
причинам бог пренебрег остальными людьми, а избрал именно это¬
го одного своим посланником?

Потом мы еще поинтересуемся, не рассчитывает ли такой упол¬
номоченный господа-бога получить для себя выгоду от распростра¬
нения истин, не мечтает ли о славе, почете, богатстве или какой
другой выгоде? Наконец, мы потребуем у этого человека вери¬
тельную грамоту, подтверждающую, что он, действительно, божий
посол и облечен соответствующими полномочиями, и спросим у
него, почему бог не высказался прямо перед людьми, не запечат¬
лел в их сердцах своих истин, как запечатлены природные истины
в сердце самой природы. Потом мы еще спросим, собирается ли
господин посол быть аккредитованным и в других нациях, незави¬
симо от географического положения страны, от воспитания, формы
государственного устройства и языка. И если посол на все сможет
ответить удовлетворительно, то все ему поверят, как будто были
личными свидетелями его беседы с богом, и убедятся в достовер¬
ности его слов. Каждый справедливый судья требует подобной про¬
цедуры даже в случаях, гораздо менее значительных, а когда речь
идет о вере, которую люди должны принять, то тем более после¬
довательно должны они идти указанным путем, так как речь идет

о делах первостепенной важности, в противном же случае, нам
всегда будет грозить опасность воспринять легкомысленность в ка¬
честве действительных законов.

11

Если мудрец на несколько мгновений отвратит свой взгляд от
религии или от человеческого общества, чтобы рассмотреть, какой
метод применяли другие для объяснения самых важных истин, на¬
ходящихся за пределом человеческого мышления и погруженных в
сплошную мглу, то он убедится, что эти утверждения не заслужи¬
вают ни малейшей веры. Моисей первым возвысил себя над своими
соплеменниками и, как это всем известно, записал подсказанные

ему богом законы. Но как, какими свидетельскими показаниями
сможет он нам доказать, что законы эти продиктованы ему богом,
как сможет он убедить нас, что не он сам выдумал их? Некоторые,
правда, утверждают, что Моисей в оправдание своего учения со¬
вершил чудеса. Но откуда им об этих чудесах известно, как не из

64



книг, написанных самим Моисеем? Какое убедительное доказа¬
тельство! Совершающий подобное исследование в конце концов на¬
талкивается на следующий по-детски глупый вопрос: кто написал,
что бог существует и в шесть дней сотворил мир, вылепив человека
из глины и т. п.? —Моисей. Кто утверждает, что беседовал с бо¬
гом? — Моисей!

Почему мы должны верить этим утверждениям Моисея? Пото¬
му, что он совершал чудеса. А кто рассказал нам об этих чуде¬
сах? — Моисей! Значит, Моисей сам утверждает истины, сам дает
нам подтверждение их правильности, но подтверждения основаны

на том же принципе, что и истины.

12

Ну, а если мы оставим в покое Моисея, Иисуса Христа, Маго¬
мета и всех остальных, имевших дерзость называть себя божьими
сыновьями или божьими посланцами, то будет излишним добав¬
лять к уже высказанным мыслям, что истины, даже если они про¬
исходят из самого лучшего источника, со временем меняются, ис¬
кажаются в зависимости от того, как их истолковывают в даль¬
нейшем, пока не станут совсем иными. И если кто-нибудь, движи¬
мый самыми благородными и патриотическими чувствами к свое¬
му народу, создаст превосходные законы, предложит наилучшие
способы свержения ига деспотического властителя, то после его
смерти фанатические сектанты тотчас примутся объяснять его мыс¬
ли, придадут различное толкование его законам, чтобы таким об¬
разом урвать для себя часть славы своего учителя.

Первоначальный смысл законов, когда их начинают объяснять,
претерпевает тем большие изменения, чем большее количество лю¬
дей занимается этими объяснениями, и часто случается, что конеч¬
ный результат прямо противоположен первоначальному смыслу.
Так называемая книга святого писания прошла через многие пере-
питии и изменялась, согласно духу ее толкователей. Кому не из¬
вестно, что Иисус Христос был хорошим патриотом, хотел освобо¬
дить своих соплеменников от ига римлян и иудейского Ирода, от¬
воевать для них скипетр? Но сектанты видели, что обычно бунта¬
ри кончают плохо, печален был конец и их учителя, поэтому они
взяли да и отказались от царства земного, считая лучшим под¬

черкнуть, что искали они лишь царства небесного, дескать, как и

их учитель. Было ли это гак, а может быть и иначе, но философу
хорошо известно, что такие важные истины должны быть ясны,
как день, и ни в коем случае не приниматься на основе жалкой
правдоподобности. Кто ищет истину, должен опасаться всего, что
с первого взгляда кажется очевидным и доказанным. После трез¬
вого размышления надо сравнить предметы, и вытекающим из та¬

кого сравнения понятиям должно быть отдано предпочтение перед

5 Заказ № 1557 65



теми, которые наиболее трудно понять. Все, что туманно, что
оскорбляет здравый смысл и изощренный разум даже после долго¬
го размышления и ведет к абсурду, не имеет ценности, являясь ре¬
зультатом человеческого невежества и слабости, не может никогда
осуществиться, не может существовать для рода человеческого.

Глава 2

О бытии божьем

13

Кларк и многие другие философы из существования случай¬
ной субстанции сделали заключение о существовании необходимой
субстанции, считая при этом, что нельзя найти достаточной при¬
чины случайной субстанции ни в каждой из них по отдельности,
ни собрав их всех воедино. Если мы подробно рассмотрим природу
всего случайного и меняющегося, то должны будем признать, что
подобные рассуждения не соответствуют ни трезвому разуму, ни
свободной от предрассудков философии. Но для ясности доказа¬
тельства надо прежде всего рассмотреть необходимые условия, на
основании которых мы имеем право назвать субстанцию случай¬
ной и меняющейся.

14

Случайным мы называем все, что может существовать наряду
со своей противоположностью; меняющимся — все, не настолько
постоянное, чтобы оно не могло измениться или даже исчезнуть.
Но так как понятия необходимости и неизменности почти тожде¬
ственны, то и понятия случайного и меняющегося соответствуют
одно другому, и доказанное нами в отношении одного может счи¬

таться доказанным и в отношении другого. В нашем распоряжении
имеются многочисленные примеры, с полной очевидностью доказы¬
вающие, что изменения случайной субстанции предполагают дви¬
жение. Далее мы приведем наиболее достойные внимания примеры
из различных областей природы.

15

Ежегодно мы наблюдаем изменение количества тепла, получае¬
мого от солнечного света, и чувствуем, что летом жарче, а зимой
холоднее. Причиной этого, если верить астрономии, является по¬
ложение Солнца, которое летом находится в зените и шлет на

66



землю отвесные лучи, в то время как зимой атмосфера земли распы¬
ляет косые лучи солнца. Такое явление, соответствующее самым
обычным законам физики, производит на нас впечатление, что
лучи менее плотны. Кто осмелится утверждать, что подобное изме¬
нение происходит не от движения? Ведь подобного явления не
было бы вовсе, если бы Солнце, вследствие периодического движе¬
ния Земли, не оказывалось бы от нее то на большем, то на мень¬
шем расстоянии. Если бы неподвижные звезды, придя в движение,
приблизились бы к нам, то они явились бы причиной невероят¬
ного нагревания Земли, ведь нам известно, что влияние световых
лучей, кроме всего прочего, зависит от их отвесности и обратно
пропорционально квадрату расстояния между источником света и
освещаемым телом. Полное затмение бывает в природе тогда, ког¬
да два небесных тела, вращающихся вокруг одной и той же плане¬
ты, двигаются так, что их орбиты пересекаются и т. д. Любой
философ может привести сколько угодно примеров и доказать, что
всякое изменение, которое мы можем наблюдать среди тел вселен¬
ной, зависит от движения.

16

Минералы и растения тоже претерпевают изменения через дви¬
жение. От чего может зависеть переход горьких солей в слож¬
ные соли, как не от того, что в растворе они приближаются к ал-
колоидам, которые с большей силой притягивают их к себе. Таким
образом возникает любая составная соль: чудодейственная глаубе¬
рова соль, купорос, селитры и соли и т. д.; так же рождаются и

сложные соединения, как сернистое железо, сульфат цинка, никеля,

меди, азотнокислое золото и серебро и т. д.; так чистые металлы

превращаются в сплавы, воздействующая сила мышьяка, по всей ве¬
роятности, происходит от большого количества флогистона, притя¬
гивающего к себе радикальную соль мышьяка, так из тяжелого ме¬
талла и молибдена получилась известь сидерум, и, по-видимому, все
земные металлы. Наконец, несомненно, что любые изменения в мире
минералов происходят от взаимного сближения их составных частей,
а значит, от движения. Растения тоже произрастают из зерна путем
движения. Короче говоря: нельзя себе представить, чтобы любое
изменение тела могло произойти без движения.

17

Теперь рассмотрим живые тела. Прежде всего, мы останавли¬
ваем свой взор на человеке, который, как мы считаем, соединяет
в себе две бесконечно разные субстанции; подразумевается суб¬
станция телесная и субстанция духовная. Мы утверждаем это с та¬
кой уверенностью, что можно подумать: мы в этом совершенно
убеждены. К тому же мы еще утверждаем, что между этими двумя
субстанциями нет телесного сродства, а существует какая-то таин¬

5* 67



ственная связь, уразуметь которую никто не может, хоть и была она
создана физическим влиянием, как об этом учат в школе. Посмот¬
рим теперь, возможно ли в человеке какое-либо изменение, причиной
которого явилось бы движение. Решить это мы можем, лишь пред¬
положив, что первые поступки человека носят чисто механический
характер, что доказано, к тому же, и опытом.

Тело новорожденного младенца подобно машине, которая при
одинаковых обстоятельствах действует одинаково: под влиянием
голода или жажды начинает сосать материнскую грудь и момен¬
тально засыпает, если чувствует в том потребность. Если же в
какой-то части этого механизма нарушаются привычные связи, то
нервы тут же напрягаются, воздух с силой выталкивается из лег¬
ких, производя звук, который мы называем плачем. Другими сло¬
вами, когда человек пребывает в таком состоянии, его внешние ор¬
ганы чувств не передают никакого движения духовной субстанции,
которая со своей стороны не может пробудить в теле никакой дея¬
тельности, хотя, по мнению метафизиков, оно в состоянии это
делать.

Так как с течением времени органы крепнут, и ребенок уже в
состоянии совершать гораздо более сложные поступки, чем раньше,
начинает различать некоторые предметы, формулировать их поня¬
тия, совершенно так же, как в более зрелом возрасте станет форму¬
лировать и абстрактные понятия. И все-таки все эти понятия в
разных вариантах зависят от других, рожденных первыми движе¬
ниями тела.

Если кто-нибудь будет внимательно наблюдать за собой, то за¬
метит, что все движения тела -зависят от движений разных его
частей, и далее, что взаимодействия влияния между телом и так на¬
зываемым духовным началом, безусловно осуществляются через
движение, приводящее к изменению, независимо от того, исходит

оно от души или от тела. В первом случае возбуждение вырвало
из души сложное понятие, которого раньше не существовало. Но
частями этого сложного понятия всегда являются уже имеющиеся

у нас понятия о предметах, познанных надои движением органои

чувств. При создании отдельных сложных понятий, если это необ¬
ходимо, участвуют все органы чувств человека. Совершенно неваж¬
но, как происходит данное действие, так как участие разных органов
в создании их немыслимо без движения, что совершенно ясно каж¬
дому мыслящему человеку. А во втором случае, когда сначала про¬
исходит движение и уже только потом соответствующее ему душев¬

ное состояние, то тут изменения вытекают непосредственно из дви¬
жения.

18

Мы все время слышим бесчисленные протесты метафизиков, ко¬
торые утверждают, что существуют чисто интеллектуальные

понятия, совершенно не зависящие от чувств. Но достаточно рас¬

68



смотреть явления природы так, как они предстают перед нами, чтобы
понять несостоятельность такого утверждения.

Скажите мне, как мы создаем понятие о боге, духе, добродетели,
грехе и т. п.? Мы отнимаем у какого-нибудь предмета все его от¬
рицательные физические и метафизические качества, о существовании
которых нам сообщают наши чувства. Таким же образом отбрасы¬
ваем все морально плохое из каждого имеющего нравственное зна¬
чение поступка, и этот плод нашей фантазии провозглашаем дей¬
ствительностью или, лучше сказать, совершенством. Таким путем
создается самая совершенная субстанция, которую мы и называем
богом. Если б в субстанциях нашего мира не было несоответствия,
мы не могли бы иметь представления об ошибках или положитель¬
ных свойствах, о добре и зле. Но так как мы постоянно восприни¬
маем нашими органами чувств все несоответствия, встречающиеся

в природе, то мы имеем возможность отличать одну субстанцию от

другой, соглашаться с некоторыми, отбрасывать другие, и так в
нас зарождается понятие греха и добродетели. Мы сравниваем
различные понятия, создаем другие, новые и таким образом под¬
ходим к понятиям; которые нам кажутся чисто интеллектуального

происхождения.

Например, мы могли создать понятие духа только благодаря
тому, что до этого с помощью органов чувств уже создали понятие

тела. Если подобным же образом рассмотреть бесконечное количе¬
ство фактов природы, то свободная от предрассудков философия
сделает из этого вывод, что существует единственное абсолютное
понятие — субстанция вселенной, и что все изменения, совершаю¬
щиеся в мире, происходят от движения.

19

Понятия изменения и случайности условны. Каждый раз, когда
мы наблюдаем изменения в субстанции, то каким-то образом отме¬
чаем в ней и свойства неизменной субстанции. И таким образом мы
получаем понятие о том, что меняется, о сущности изменения.
А если мы создаем понятие о неменяющейся субстанции, то отде¬

ляем от нее свойства меняющейся субстанции, хотя свойства неиз¬
менной субстанции находятся за пределами человеческого разума
и могут быть получены только при помощи мышления.

20

Имеются в природе субстанции, которые не склонны ни к каким
изменениям. Телесные элементы, безусловно, принадлежат к таким
субстанциям. Если, исходя из опыта, мы подвергнем строгому ана¬
лизу все изменения, совершающиеся в природе, то увидим, что ни¬
что не в состоянии изменить элементов тел, так как если благодаря
деятельности элементов в телах все может измениться, то сами эле¬

менты не могут изменить ни своей природы, ни образа действия,
о чем бы ни шла речь — притяжении или отталкивании. Мы не най¬

69



дем в природе ни одного случая, который доказал бы нам, что эле¬
менты могут вдруг превратиться в конечные элементы. Флогис¬
тон — гипотетическая материя тепла по Краффорду, Лавуазье и
другим — никогда не сможет превратиться в более тонкую смесь,
а еще менее может быть подвержена дальнейшему дроблению до тех
пор, пока его частицы не превратятся в конечные элементы. Значит,
существуют такие тонкие субстанции, которые обладают способ¬
ностью создавать различные изменения или различные тела, сами

оставаясь неизменными. Приходится признать, если мы хотим
остаться на почве опыта, что конечные элементы существуют лишь

у нас в мозгу. Доказательство конечности элементов может быть
осуществлено только в том случае, если можно было бы раздробить
атом на простейшие частицы, но это невозможно, что и будет мною
доказано во второй части моего труда *.

21

Причиной всякого движения в природе является та самая сила,
которую принято называть жизненной силой *.

Мы тщательно исследовали разницу между различными телами
по отношению к движению и можем с чистой совестью утверждать,
что каждое тело по своей природе может находиться в одном из
двух состояний: или в движении, или в относительном покое. И так
как у каждой вещи имеется своя достаточная причина, благодаря
которой вещь или существует, или не существует, и существует
именно таким, а не другим образом, то, конечно, есть и причина
тому, почему одно тело движется быстрее или медленнее, и почему
оно же иногда находится в состоянии полного видимого покоя.

Предположив существование движения и относительного покоя,
мы должны быть полностью и безоговорочно уверены, что такая
причина необходимо существует. Попробуем привести в движение
теле, находящееся в состоянии покоя, и мы заметим, что тело об¬
ладает сопротивлением, пропорциональным его массе, и чтобы сдви¬
нуть тело с места, надо побороть это сопротивление. Мы называем
силой то, что может в природе побороть такое сопротивление, а так
как эта сила вызывает в теле нечто, наблюдаемое нами и у живот¬
ных, то мы и можем назвать ее жизненной силой.

22

Никакое телесное изменение не может уничтожить жизненную
силу. Мы уже доказали, что любые движения в природе зависят
от движения, порождаемого жизненной силой, так что если бы эти
изменения уничтожили жизненную силу, то она сначала уменьши¬
лась бы и только потом полностью исчезла. Но какими бы частыми

70



ни были изменения, жизненная сила не уменьшается, а скорее уве¬
личивается; действие ее замедленно, когда мы растворяем железо
в купоросе; стремительнее действует жизненная сила, когда мы
подмешиваем в ту же кислоту алкалоиды, вследствие чего жидкость
начинает пениться; иначе говоря, движение становится более бур¬
ным, если жизненная сила действует активнее.

Одна и та же жизненная сила беспрестанно действует во всех
телах. Например, если мы наблюдаем в телах сцепление частиц,
вызванное притяжением, или наоборот, если действие растяжения,
одинаково известное и в физике, и в химии, мешает частицам тела
проникать друг в друга.

Наконец, в каждом теле таится естественная склонность к из¬
вестным движениям, например, семя растения не показывает ни¬
какого заметного признака жизненной силы, а она в нем таится,
и если бросить зерно в землю, то из него появляется такое же
растение, прокладывающее себе путь из глубины земли на сво¬
боду.

Таким образом проявляет себя перед нами жизненная сила.
В человеке жизненная сила проявляется на самом высоком уровне,
вызывая в его теле удивительные движения и деятельность, превос¬
ходящие все остальное, созданное природой. Поэтому подавляющее
большинство философов и пришло к заключению, что действующая
в человеке жизненная сила коренным образом отличается от всякой
другой жизненной силы.

До тех пор, пока тело человека не претерпит своеобразное изме¬
нение, называемое смертью, в нем всегда находится жизненная
сила. Когда же в теле по какой-то внешней причине прекращается
кровообращение, не происходит никакого трения, ни дыхания,
а значит не может образовываться и тепла *, и весь организм осты¬
вает, то достаточно самого небольшого количества теплоты, и тело

переходит в состояние брожения, характерное для животных суб¬
станций, иначе говоря, начинает гнить. В подобном состоянии воз¬
никает движение, свидетельствующее о наличии жизненной силы,
и это движение приводит не только к гниению, но и вызывает к жиз¬

ни червей, организм которых снабжен внутренними органами и нер¬
вами. После гниения все еще остается материя, содержащая щелоч¬
ную соль, шлак человеческого тела с жировыми кислотами и ог¬

ромное количество тел, глубоко под землей соединяющихся между
собой по законам природы и вызывающих различные движения,
свидетельствующие о присутствии жизненной силы. И если эти зем¬
ные останки смешаются с другими телами, например, с зернами

растений, то могут превратиться в растения, деревья, плоды и т. д.
Если животное употребит их себе в пищу, то в его желудке, вслед¬
ствие сильных движений, растения перевариваются, а их жизнен¬
ная сила превращается главным образом в кровь, которая в живот¬
ном или, например, в человеке вызывает деятельность очень высо¬

кого порядка, подобную той, которой занимался другой человек,

71



хотя их деятельность не может быть полностью тождественна, по¬

тому что частички претерпели столько изменения, что их жизнен¬
ная сила перешла в новое тело уже в другом составе.

23

Свойства жизненной силы могут быть определены на основании
опыта. Мы видим, что жизненная сила пронизывает всю природу,
что она — источник всякого движения, что ею объясняется любое

изменение, а мы из этого изменения создали понятие случайной суб¬
станции. Система требует, чтобы мы проанализировали свойства и
самой жизненной силы. Самым верным путем для этого является
опыт.

Если мы внимательно рассмотрим природу тела, то обнаружим,
что оно состоит из частиц, которые не могут ни распылиться, ни

соединиться, и не могут этого сделать ни естественным, ни искус¬

ственным путем. Значит, в нас необходимо должна существовать
какая-то сила, противящаяся и тому, и другому, и проявляющаяся

во всех явлениях природы и в таких химических процессах, как

растворение, выпадение осадка, кристаллизация или сила, химиче¬

ское существование которой не вызывает сомнения.
Астрономические наблюдения, чудесно совпадающие с матема¬

тическими расчетами, доказывают нам, что жизненная сила распро¬

страняется и на тела, находящиеся от нас на огромных расстояниях.

А если мы рассмотрим ту же силу в атомах, то сможем заметить,
что природа регистрирует лишь их сближение и удаление. Но про¬
должая определенным образом комбинировать атомы, мы полу¬
чаем из них целый ряд таких тел сложного состава, как воздух,
материю тепла — флогистон, от которого, очевидно, происходит и
свет и, наконец, материю электричества.

Из других разновидностей этих сложных по составу тел проис¬
ходят минеральные, растительные и животные соли, алкалоиды и

другие субстанции, о которых мы уже упоминали. Подобные тела
показывают свою силу и в других формах, производя не только
простые вещи, но и предметы, граничащие с чудесами.

В наши дни в физической химии уже известен закон общности
между различными солями, щелочами, различными типами земли,

между флогистоном и другими телами. С помощью закона общности
составляется целый ряд лекарств, хорошо вылечивающих всевоз¬
можные заболевания.

Во всех этих случаях проявляются различные стороны и каче¬
ства жизненной силы. Наконец, если смешать много тел, например,
воздух, воду, землю, тепло и флогистон, соблюдая при этом необ¬
ходимую пропорцию, и бросить в эту смесь зерно растения, кото¬
рое само по себе является не чем иным, как особой смесью сложных
тел, то появляется жизнь растения, т. е. само растение растет, цве¬

72



тет, а иной раз его цветы превращаются в плоды. И сущностью-
всех этих изменений в природе являются не что иное, как неизмен¬
ные атомы и таящаяся в них жизненная сила. Кроме того, при¬
рода кроющейся в атомах силы такова, что ее влияние менее
совершенно в простых телах и тем совершеннее, чем сложнее тело,
несомненным доказательством чему являются перечисленные нами
примеры.

24

Из некоторых совершенно очевидных свойств жизненной силы
следует, что движение в природе зависит от состава тел, и что все

движения во всех телах подчиняются постоянным законам. Жиз¬

ненная сила в неживой природе может создавать лишь некоторые
сложные тела, соединяющиеся между собой притяжением, поэтому
и не существует в природе однородных металлов или камней и т. п.;
металлы мы можем очистить лишь искусственным путем, но никог¬

да не добьемся их полной чистоты. В растениях жизненная сила вы¬
зывает лишь вегетацию и ничего другого. Растение рождается из
зерна, развивает свои части, полностью преобразовывается в тело
растения, производящее плоды, в которых снова воспроизводятся

семена, каждое из которых уже заключает в себе эмбрион точно та¬

кого же растения.

Жизненная сила в животном мире не только поддерживает ин¬
стинкт размножения, но и является движущим началом деятель¬

ности высшего порядка, самой главной из которых является дея¬
тельность человека. Наконец, жизненная сила подчиняется постоян¬
ному закону, иначе говоря, одни и те же составы вызывают одни и

те же движения, что очень убедительно можно показать на приме¬

ре двух людей: если они оба в одинаковой степени склонны к ипо¬
хондрии, к меланхолии, радости или к определенным болезням, то
оба эти человека претерпевают одинаковые изменения, т. е. мы ви¬
дим в таких случаях, что разница между следствиями вызывается

разницей между причинами.

25

Мы рассмотрели весь мир природы и пришли к выводу, что вся¬
кое изменение субстанций производится движением; еще мы с пол¬
ной ясностью доказали, что движение, в соответствии с законами
природы, зависит от одной силы, которую мы назвали жизненной
силой; ни на одно мгновение не прекращается в природе изменение,
и существования любой субстанции мы не можем себе представить
без движения. Небесные тела, несомненно, влияют друг на друга
взаимным притяжением, одновременно подчиняясь постоянным за¬

7>



конам; из земли, вследствие внутреннего движения, беспрестанно
поднимаются гейзеры; растения при необходимых для них усло¬
виях постоянно живут своей жизнью, а части тела животных тоже
находятся в постоянном движении. А так как все это, как было уже
сказано, подтверждено ежедневно на практике, то мы можем без
всякого колебания утверждать, что сущность жизненной силы — в
деятельности, что она даже немыслима без деятельности. Этим и
объясняется неисчерпаемое разнообразие изменений в природе,
а убедившись, что природа никогда не повторяется, мы уже легко
приходим к выводу, что изменения природы, подчиняющиеся дея¬
тельности вселенной, можно сравнить с бесконечной прогрессией
чисел.

26

Из всего вышесказанного с полной очевидностью следует, что
все тела вселенной состоят из атомов и жизненной силы, и что ато¬
мы, пробужденные к жизни движением, сохраняют свою природу
при любом изменении, иначе говоря: сохраняют способность к дея¬
тельности и бесконечному созданию самых различных тел. Кроме
того, обладающие деятельной силой атомы и являются единствен¬
ными неизменными субстанциями, живой силой всех изменений,
а все эти изменения есть не что иное, как различные комбинации
тел из одних и тех же атомов, созданные под различным влиянием
одних и тех же притягательных сил. И вот такие изменения назы¬
ваются в школах случайными субстанциями, потому что не доста¬
точно исследовалась природа вселенной, не до такой степени, как
это надо, поэтому и пришли к заключению, что тела вселенной не
что иное, как нагромождение случайных субстанций, вызванное вто¬
ростепенными причинами, и существование которых не основыва¬
ется на веских причинах. Вот и получилось, что природа оказалась
перевернута вниз головой и подчинена невидимой воображаемой
причине, которая, якобы, и вдохнула жизнь во вселенную.

27

Обратим же большее внимание на опыт, который поможет нам
глубже проникнуть в святая святых природы и разогнать туман не¬
вежества. Разве мы не наблюдаем во всех изменениях, что жизнен¬
ная сила беспрестанно препятствует исчезновению атомов и слож¬
ных тел, которые они составляют? Не доказано ли такое сохране¬
ние тел тем фактом, что одна и та же сила проявляется двояко:
в притяжении и отталкивании? Благодаря этой форме деятельности
самые сложные тела и химические элементы никогда не приходят к

конечному распаду, который привел бы к изменению всей природы,
к полному смешению всех атомов, а так как природа никогда не

74



придет к такому состоянию, значит она в таком состоянии никогда
и не была, что бы ни утверждал Эпикур.

Не следует ли из этого, что в природе не может существовать
никакой конечной субстанции, о которой воображают, что она дол¬
жна происходить из конечного разложения тел. На основании чего
мы можем утверждать, что тела — скопление элементов или конеч¬

ных субстанций? Не правильнее .было бы считать, что они пред¬
ставляют собой комбинацию сложных соединений или химических
элементов? И если так, то окончательное разложение тел искус¬
ственным или естественным образом невозможно. И наконец, убе¬
дившись на многочисленных опытах, что тела, которые мы считаем

химическими элементами, резко отличаются друг от друга, другими

словами, что элементы земли иначе соединяются между собой, чем,
например, элементы воздуха или воды, мы должны признать, что
химические элементы, принятые физикой, способны на любые из¬
менения. Это с такой ясностью доказывает совершенство жизнен¬
ной силы, как зеркало показывает изображение какого-либо пред¬
мета.

А если меня спросят, в чем это совершенство, я отвечу вывода¬
ми из наблюдений над явлениями вселенной: жизненная сила, ко¬
торая вместе с атомами или неделимыми частями химических эле¬

ментов создает неизменную субстанцию, предполагает постоянное

пропорциональное движение всех химических элементов, и если мас¬

са какого-либо химического элемента отличается от массы другого

элемента, то и движения этих элементов должны быть различными,

значит, различная скорость движения и есть то, благодаря чему
тело не теряет движения даже после соединения с другими тела¬
ми. Тела притягивают друг друга сильнее или слабее, из чего и
следует своеобразное родство между телами, появляются тела
жидкие, твердые, упругие и т. д., и все вместе они и составляют все¬
ленную. Разве вы не видите в этом совершеннейшую гармонию хи¬
мических элементов и различных способов движения, которые и
предполагают существование неизменной субстанции, составляю¬
щей природу и одновременно претерпевающей бесконечное коли¬
чество изменений? А такая гармония не является ли тем самым на¬
стоящим совершенством, о котором нам говорят школы?

28

После того, как мы доказали существование в природе неизмен¬
ной субстанции и ее совершенство, ина,че говоря, способность со¬
хранения тел в той же природе, нам осталось заняться содержанием
этой субстанции.

Если спокойно, трезвым умом мы станем наблюдать за измене¬
ниями, производимыми жизненной силой в атомах, то прежде всего
заметим, что эта сила каждое мгновение вызывает новые переме¬

75



ны, которые так часто следуют одна за другой, что конца им быт1>
не может; иначе говоря, им нет начала во времени и нет конца, так
как изменения не увеличиваются, но и не уменьшаются, как ряды

чисел: один, два, три, четыре, пять, шесть... или шесть, пять, четы¬
ре, три, два, один. Единственно, что мы знаем о числе изменений —
его бесконечный рост. Таким образом, природа в своем развитии не
показывает никаких следов приближения к концу и вовсе не нуж¬
дается в новых химических элементах для постоянного изменения

лица вселенной; природа решает эту задачу таким образом, что де¬
лит на части уже существующие тела и из этих частей составляет
новые тела. Количество химических элементов в природе очень не¬
велико, и если бы мир произошел из этого небольшого количества
химических элементов, то природа уже давно закончила бы свое
существование, т. е. свои изменения, а это противоречит нашему

опыту.

Из всего этого надо сделать вывод, что ни атомы, составляющие
химические элементы, ни сами химические элементы не существо¬

вали с вечных времен самостоятельно, а находились в разных те¬

лах, с которыми они связаны. И значит, содержание природы не
имеет ни начала, ни конца — оно вечно. Сущность деятельности
скрытой в природе силы направлена на поддержание процесса из--
менений и препятствование исчезновению материи, и в этой своей
деятельности сила никогда не ослабевает и не иссякает. Эта сила
содержит в себе все присущие ей совершенства, а так как они про¬
исходят из бесконечности и проявление их непрерывно, то и число
их бесконечно, а значит, что и совершенство, и деятельность этой
жизненной силы в этом смысле тоже бесконечны.

29

Нам осталось еще выяснить один вопрос: можно ли считать
жизненную силу достаточной причиной всех человеческих поступ¬
ков? Ведь если жизненная сила ни в чем другом не проявляется,,
кроме как в том, чтобы препятствовать элементам проникать друг
в друга и распадаться, то как же возможно, чтобы такая простая
механическая деятельность жизненной силы в более сложных сое¬

динениях элементов вызывала особую деятельность, которую мы
можем наблюдать в мире растений, животных и, наконец, у чело¬
века? Объяснить это — дело непростое, хотя у растений это сде¬
лать легче, так как в их теле имеются капилляры и необходимая
для роста растений влага впитывается по капиллярам, и растение
таким путем создает свое тело, так оно живет. Но что касается
животных и особенно человека, то дело обстоит далеко не так про¬
сто. Опыт показывает, что даже самая отвлеченная мысль не может
родиться в мозгу человека, если до этого — полностью или частич¬

но — та же мысль не появилась в его органах чувств. А так как
восприятие предметов через органы чувств совершенно очевидно

76



происходит посредством движения, которое, в свою очередь, зави¬
сит от жизненной силы, становится ясным, что каждая мысль имеет

своим источником жизненную силу. Этим только можно объяснить

ту быстроту, с которой у нас из комбинации многих понятий воз¬
никает суждение, а из суждений умозаключение. Мы не в состоя¬
нии понять, как это происходит. Человек, не сведущий в механике,
никогда не поймет, как действует механизм карманных часов; вот
и мы, не зная всех естественных законов человеческого тела, ни¬

как не можем сказать, как все это происходит. Причина, по кото¬
рой мы не можем понять эти законы, ясна: наши понятия, сужде¬
ния и умозаключения, как я уже сказал, являются следствиями

жизненной силы, так как их источник кроется в впечатлениях наших
органов чувств, а естественные законы человеческого тела не под¬

даются восприятию органов чувств, благодаря чему мы и не мо¬
жем судить или делать правильные выводы относительно того, чем
эти законы являются.

30

Существует веский довод, основанный на аналогиях природы, что
все понятия, суждения и выводы, а также и то, что мы называем

свободой воли, все это происходит из жизненной силы. Нам из¬
вестно, что все изменения и последствия в природе происходят ис¬

ключительно из одной лишь жизненной силы; известно нам и то,

что эта сила действует совершеннее в более совершенных телах. Мы
не хотим лишить природу ее простоты и, когда мы при изучении

вселенной рассматриваем мир животных, то мы не считаем, что
именно здесь кончается действие жизненной силы, а на ее месте
начинает действовать какая-то совершенно иная сила, о которой
говорят схоласты. Мы не хотим мудрствовать лукаво лишь пото¬
му, что нам неизвестны до конца природные законы, которым под¬

чиняются тела, имеющие души, а эти законы полностью видоизме¬

няют жизненную силу вселенной. Без всякого колебания мы мо¬
жем утверждать, что дикие животные и люди в своей деятельности
подчиняются лишь одной жизненной силе, и с таким же успехом
мы можем сделать вывод о многих особенностях тел, ведь вслед за

Ньютоном никто и не придерживается другой системы выводов.
Наконец, в третьей главе я рассмотрю человека, чтобы все убеди¬
лись, что материализм дает достаточное основание для объяснения
любой человеческой деятельности как следствия деятельности уни¬
версальной жизненной силы.

31

Что касается свободы воли, то опыт подсказывает нам, что она

полностью зависит от внешних предметов, существующих теперь
или существовавших раньше, так как обязательно должна быть

77



причина, почему мы принимаем или отказываемся принимать какой-
либо предмет. От этих же причин зависит наше представление а
хорошем и плохом. Добро и зло — телесные тяготения, ведь мы не
могли бы иметь о них никаких представлений, если бы не пережи¬
вали того, что называем блаженством чувств, и другого, противопо¬
ложного этому блаженству, состояния. Один и тот же предмет мо¬
жет показаться хорошим человеку темпераментному, и соответство¬
вать заложенным в этом человеке с детства принципам и потребно¬
стям данного мгновения. Тот же предмет может показаться плохим
в глазах менее темпераментного человека.

32

Из всего вышесказанного мы можем сделать о природе вселен¬
ной следующие выводы:

1. Существуют неделимые элементы, из которых жизненная сила
составляет субстанции, называемые телами.

2. Жизненная сила — основа всей деятельности тела.
3. Атомы вместе с этой силой или движением составляют мате¬

рию вселенной, иначе говоря, ту необходимую субстанцию, кото¬
рая непрерывно создает различные изменения.

4. Любая деятельность животных и человека происходит отсю¬
да же.

Если найдется кто-нибудь, не желающий признать справедли¬
вым это последнее утверждение, то пусть он наделит чудесную

жизненную силу, таящуюся в человеческом организме, всеми свой¬
ствами, которыми наделяют в школе человеческую душу. И если
кто-нибудь так и поступит, то это будет сделано не без основания,
так как он сохраняет простоту природы, не совершает беспричин¬
ных усложнений. Если наоборот он откажется признавать жизнен¬
ную силу и вместо нее при объяснении человеческой деятельности
начнет говорить о выдуманной в школах душе, то тем самым он
вместо фактов будет преподносить нам выдумки. А это является
привычкой лишь никчемных болтунов.

5. Достаточной причиной существования каждого существа,
иначе говоря, любого сочетания атомов и самой вселенной является
сама жизненная сила и атомы, т. е. неизменная субстанция вселен¬
ной.

33

Изучая различные живые существа и чудесные творения приро¬
ды, мы должны прийти к заключению, что во всей природе сущест¬
вует благородная сила, которая совместно с атомами и создает
субстанцию, принимающую самые разнообразные формы и никогда
не исчезающую. Если же встанет вопрос, является ли жизненная

78



сила субстанцией или только одним из свойств субстанции и отли¬
чается ли она от природы всего мира, то надо ответить, что это

важная составная часть материи и не может быть отделена от ато¬
мов.

Мы даем такой ответ, основываясь на опыте, и при этом долж¬
ны еще добавить, что эта благородная сила — это основа движения;
жизненная сила отнюдь не отличается от всей остальной природы,
а внутренне связана с частицами тел и соответственно природе под¬
держивает их движение.

Если мы хотим с еще большей уверенностью идти по избранно¬
му нами пути, но еще не знаем законов, по которым жизненная сила

видоизменяется в различных телах, то мы можем утверждать с пол¬

ной уверенностью, что, очевидно, в природе таятся достаточные
причины существования каждого живого существа, и что чудесное

устройство мира не дает нам никакой возможности предполагать
существование высшей, отдельной от природы субстанции. А это*
в конечном счете, означает еще, что доказательства существования

бога, физические или метафизические, вообще ничего не доказы¬
вают.

34

Если мы возьмем, наконец, верования различных народов и фи¬
лософов, то прежде всего увидим, что лишь очень немногие дикие
народы поклоняются высшей субстанции, отделенной от природы.
Некоторые из них возносят молитвы солнцу, месяцу, звездам,
другие поклоняются огню, третьи быку, псу, кошке, теленку и т. д.

Можно предположить, что народы, опираясь на одинаковую для
себя веру, почувствовали необходимость в высшей субстанции, но
не менее верно и то, что народы никогда не приходили к единому

мнению о том, отличается ли бог от природы или жизненная сила,

органически принадлежащая природе, и есть то, что люди боготво¬
рят, представляют себе как силу, распределяющую кары и милости.

35

Я знаю, что многие отказываются от такого метода при разборе
вопроса о существовании бога, по единственной причине: ведь если
мы скажем, что бог — жизненная сила природы, то как возник мир
во времени? Ведь жизненная сила — вечна. И еще один вопрос: как
может наступить конец света, как можно будет отличить человечес¬
кие души от частиц божественной субстанции, что будет со свобо¬
дой воли и что станется с законами, обществами и религиями без
этой свободы? Если кто-нибудь уже убежден в справедливости на¬
ших объяснений, но не хочет принимать этих выводов из них, то
такой человек не заслуживает звания философа, так как в против¬

79



ном случае он должен был бы все это согласовать с доказательства¬
ми существования бога и орудовать этими доказательствами, а не
заниматься попросту болтовней о боге. А вообще, все может остать¬
ся так, как было до сих пор, если мы скажем, что жизненная сила
и атомы создают в природе ту самую субстанцию, которую назы¬
вают богом.

Глава 3

О происхождении мира

36

Все философы за немногими исключениями, занимаясь вопро¬
сом о происхождении мира, берут какую-то начальную точку, до
которой, согласно их представлениям, не существовало ничего,
кроме крайних причин, ничего общего не имеющих с природой ми¬
ра. Подобное мнение царило повсеместно и только потому, что еще
раньше было создано понятие конечного, применявшегося к дей¬
ствительно существующим вещам. Люди видели, как рождаются,
дряхлеют, распадаются тела, что у каждого тела есть свой предел,
и сделали из этого вывод, что весь мир заключен в рамки, а по¬
явился он внезапно из ничего по велению какого-то самого высшего,

господствующего начала, подумали даже, что мир в его теперешней
•форме сотворен ловким мастером, создавшим его за несколько дней.

37

Если мы несколько внимательнее проанализируем понятие ко¬
нечного, то мы увидим всю его несостоятельнесть. Конечным мы
называем тело, так как оно по своей форме ограничено в простран¬
стве. Нет ни одного тела в природе, за пределами которого не было
бы еще чего-нибудь. В таком смысле в природе нет ничего конечно¬
го; мы даже должны сказать, что материя распространяется непре¬

рывно, из огромного количества элементов и сложных соединений
образуются различные, но совершенно определенные массы, кото¬
рые. в то же время являются не чем другим, как непрерывным про¬
должением все той же материи... Что касается однородных тел,
то даже самые большие из них имеют границы, за каждой такой
массой следует другая масса, различная по своей плотности. Земля
в своей твердой части имеет неровную форму, океан заполняет ее
впадины, а в конечном счете получается шар, за пределами которого

следуют океанические массы воздуха; между земной атмосферой и
Солнцем находится материя света, которая, по всей вероятности,
происходит из Солнца; вокруг Земли вращается Луна, а вокруг

80



Солнца остальные планеты и кометы, а звезды, свет которых дохо¬
дит до нас, показывают нам свой образ, из чего мы должны сделать
вывод, что все пространство между неподвижными звездами запол¬

нено каким-то жидким световым веществом.

Следовательно, материя вселенной нигде не кончается, а тела
различной плотности непрерывно следуют одно за другим, и ни у
одного из них нет такой границы, за пределами которой не может
существовать другое тело. Значит, во всей вселенной нет такого
тела, о котором мы можем сказать, что оно конечное, поэтому и само
понятие конечности не имеет никакого основания. Каждый с боль¬

шой легкостью может, таким образом, понять, насколько неправи¬
лен вывод, сделанный на основании протащенного контрабандой по¬
нятия конечности, и понятия о существовании природных границ
мира.

Но если мы возьмем понятие конечности в другом смысле, то
можем рассуждать лишь на основе следующей аналогии: каждое
тело, каждая однородная масса ограничена в пространстве, но не¬

посредственно за его пределами начинаются другие тела различной
плотности; значит мир сам является жидким и твердым, и его огра¬

ничивают другие тела различной плотности, а если мы с этой же
точки зрения подойдем к другим телам, то станет совершенно ясно,
что мир бесконечен.

38

Если мы задумаемся над природой действительного простран¬
ства, то нам нетрудно будет понять и пространство вселенной.
Предположим, например, что вселенная ограничена огромным ша¬
ром (такое предположение несостоятельно), представим себе еще
пространство до конечной поверхности этого шара, предположим,
что в нем находятся тела различной формы, размера и плот¬
ности. Не ясно ли в таком случае, что тела, касающиеся вогнутой
поверхности шара, находятся внутри него? Представим теперь себе
другие пространства вне этого гипотетического ограниченного мира.

Не ясно ли, что эти воображаемые пространства также касаются
поверхности шара, иначе говоря, их границы совпадают с граница¬

ми действительного пространства, а значит, тела, находящиеся
внутри него и касающиеся его внешних границ, одновременно су¬
ществуют и в воображении, находясь на основании нашей гипотезы
в нем самом, что уже совершенно невозможно, так как, будучи дей¬
ствительными телами, они не могут находиться в воображаемом
пространстве, а значит, это пространство и вообще не существует.
А из этого, в свою очередь, следует, что действительное простран¬
ство бесконечно и включает в себя бесчисленное множество тел.

6 Заказ № 1557 81



39

Бесконечное количество существующих тел не противоречит
понятию пространства; более того, бесконечность тел следует из
этого понятия, тела могут комбинироваться между собой тысячами
и тысячами способов, если внутри их действует постоянная актив¬
ная сила; я говорю о той самой силе, существование которой было
уже доказано во второй главе, в которой мы увидели, что она-то и
является причиной всякого изменения. Составляющие вселенную
тела, в которых заключена эта деятельная сила, могут соединяться

между собой самыми различными образами и никогда не бывает,

чтобы один и тот же состав повторялся дважды, как тысячи и ты¬

сячи комбинаций бесконечных чисел дают каждый раз иной резуль¬
тат и никогда не повторяются, что и доказано математикой. Мы не
должны считать, что у вселенной есть конец, потому что некоторые
ее части ограничены; математика учит нас, что из бесконечного ря¬
да конечных величин могут быть созданы бесконечные количества.

40

Покончив с разбором основных понятий, посмотрим, какому за¬
кону следует природа в бесконечных комбинациях тел, а после рас¬
смотрения и определения этого закона любой человек с легкостью
поймет, что надо думать о происхождении мира. Основанная на
здоровых и твердых основал философия требует, чтобы при разбо¬
ре и изучении этих законов мы шли от малых величин к большим.
Ведь человек рождается ребенком, и его детские поступки не имеют
значения и никоем образом не связаны с обществом; ребенок рас¬
тет с каждым телесным изменением; в зрелом возрасте поведение

человека становится более совершенным, механизм его тела полно¬

ценнее, наконец, к старости деятельность человека совершает круг,

и он опять превращается в ребенка; изменения его тела ясно пока¬

зывают, что организм близок к распаду, и человек, после оконча¬

ния своего жизненного срока, умирает.

Такой же круговорот проходят животные и растения. Хотя
жизненные сроки этих субстанций различны, каждая из них после
определенного времени приходит к концу. Человек иногда доживает
и до 100 лет; животные не живут так долго, а насекомые еще мень¬
ше; жизнь некоторых растений бывает даже короче, чем у насеко¬
мых.

Астрономия показывает нам, что для затмения Солнца и Луны,
для обращения Луны вокруг Земли, а Земли и других планет во¬
круг Солнца — для всего этого нужно необходимое время. Морские
приливы и отливы происходят в известные часы дня в зависимости

от дней и времени года. На основании наблюдений и подсчетов
Ньютона и известного Галле нам стало известно, что кометы через
определенное время возвращаются, а конец и начало четырех времен
года происходит в определенные периоды.

82



41

Наблюдая звездную систему, мы убеждаемся, что, когда изме¬

нения тел зависят от многих причин, они происходят очень редко,
а когда эти изменения связаны с немногими причинами, то они
повторяются чаще. Каждая фаза Луны длится 19 лет, каждый
цикл Солнца — 28 лет, длительность всех ночей в году всегда оди¬
накова, Солнце каждый день встает и заходит и т. д. Из всего
этого бросается в глаза, что все наблюдаемые в природе изменения
могут быть разбиты на две группы: изменения, совершающиеся за
время земного существования человека, и другие, о начале которых
мы знаем, видим их продолжение, но мы еще не дошли до их конца
и даже не можем сказать, повторяются ли эти изменения или нет.

Ко второй группе могут быть отнесены многие явления, например,
эклиптика постоянно меняет свой наклон к экватору, но нам еще
не известно, закончилось ли это изменение.

Мы знаем, что во многих горных пластах происходит изменение
ископаемых, но нам не известно ни об одном случае, когда бы же¬
лезная руда там превратилась в золото или серебро. Наконец,
к этим двум примерам мы должны добавить еще третий, изменения,
связанные с наличием бесконечного количества тел, существующих
во вселенной.

Предположим, что вследствие сочетания нескольких тел из бес¬
конечного числа существующих, получается новое тело; назовем его
А, потом также получаются и другие тела, назовем их Б, С и т. д.
По причине бесконечности таких образований число их тоже будет
бесконечным, а это значит, что первый случай повториться никог¬
да не может. В этом и кроегся объяснение, что вселенная ни в ка¬
кое время, ни при какой деятельности жизненной силы не может
вернуться к тому, что уже когда-то было, так как всякое измене¬
ние есть следствие движения, а само движение, состоящее из сум¬
мы движений многочисленнейших тел, притягивает к себе и дви¬
жение других тел, что совершенно ясно вытекает из законов
механики. Приходится сказать, что в нашей вселенной изменения
чередуются без конца все в новых и новых формах, и это будет про¬
должаться до тех пор, пока не окончится деятельность жизненной
силы, вещь невозможная, так как жизненная сила по своей природе
деятельна.

42

Если мы будем внимательнее наблюдать такие изменения, то
путем сравнения мы можем понять некоторые важные явления при¬
роды, например, происхождение земли, животных, растений и ми¬
нералов, а также нашей солнечной системы и т. д.

Но прежде всего надо говорить о происхождении вселенной. В
связи с этим вопросом мы должны сослаться на вторую главу, в

6* 83



которой мы убедительно доказали, что на основании опыта мы не
можем обнаружить существования в нашей вселенной никакого выс¬
шего, отличного от других существа, так как сама вселенная суще¬

ствует, движется и меняется, вследствие деятельности жизненной

силы, органически связанной с внутренней природой тел.
Если мы согласимся с этим принципом, то не можем никаким об¬

разом представить себе существование какой-то причины до су¬
ществования вселенной. Еще менее мы можем допустить происхож¬
дение чего-то из ничего; в природе нет никаких следов такой воз¬
можности, так как все образуется путем создания новых комбина¬
ций из уже существовавших ранее. Самые знаменитые философы:
Демокрит, Левкипп, Эпикур, Лукреций, Анаксагор и все древние
мыслители считали абсурдным, смешным тезис о происхождении
чего-то из ничего; ни один из философов, ложно мыслящих из люб¬
ви к вере, не смог никогда доказать противного.

Во второй главе мы показали, что достаточная причина всего
существующего находится в жизненной силе, которой проникнута
вся вселенная, иначе говоря, в неизменной субстанции, создающей
материю, а так как вселенная действительно состоит из таких суще¬
ствований, то из этого следует, что она существовала с вечных
времен, как существует и теперь благодаря деятельной силе, свя¬
занной с атомами. Значит, как нами это доказано во второй главе,
все качества вечного существа объединяет в себе эта неизменная
субстанция, а это, в свою очередь, убедительно доказывает и веч¬
ность существования мира. Подобное мнение только укрепляется
абсурдными выводами сторонников противоположной точки зрения.

43

Из основной связи между телами и жизненной силой явствует,
что всякое большое тело — такое, например, как Земля — состоит
из конечных элементов. Для разрыва связей между отдельными час¬
тями такого тела понадобилась бы совершенно новая сила, которая
могла бы притянуть друг к другу разбросанные в пространстве на
небольшом расстоянии элементы для того, чтобы жизненная сила
могла соединить их и сотворить из них новые тела. До образования
тел их элементы были изолированно разбросаны в бесконечном
пространстве на больших или на малых расстояниях друг от друга.
Так как многочисленные явления свидетельствуют о том, что жиз¬
ненная сила может притягивать лишь на малых расстояниях, то в
предыдущем примере мы никак не могли понять, как соединяются
в теле элементы под воздействием этой силы. Поэтому мы и пред¬
ставили себе иную, отдельную силу, никаких следов которой, од¬
нако, мы не обнаруживаем в природе. В последнем случае элемен¬
ты, находящиеся друг от друга на небольшом расстоянии, образова¬
ли бы во всей вселенной лишь одно единородное тело, из которого

84



не могли бы происходить тела различной плотности, если мы при¬
мем предположение, что никакой особой внешней силы не сущест¬
вует.

Значит, мы должны прийти к выводу, что Земля, Луна, Солн¬
це и т. д. с вечных времен образовывали массы такого же состава,
что и в наши дни. К этому надо еще добавить, что эти тела, вслед¬
ствие многочисленных изменений, имели различный вид, в зависи¬
мости от действия жизненной силы, составляющей сущность любого
тела. В наши дни мы еще можем увидеть на земном шаре изменения,
происходящие под влиянием жизненной силы, и трезвый разум не
найдет ничего противоречивого в том, что после огромного количе¬
ства больших и маленьких изменений земной шар достиг такого
состояния, когда на нем появились определенные виды животных,

растений и минералов. Разве нам самим не приходится наблюдать,
как в сыре, если его оставить на воздухе, под влиянием тепла и сы¬

рости может появиться червяк? Рождаются такие маленькие суще¬
ства с поразительной системой организма, мышцами и нервной си¬
стемой, а ведь всем известно, что на трупах животных появляются
и гораздо большие по размеру черви.

44

Каждый легко поймет, что значительные изменения на таком
большом теле, как, например, Земля, могут осуществляться лишь
при совокупной деятельности многих активных тел или под влия¬
нием одного большого тела. Люди, знакомые с основными законами
астрономии, скажут нам, что совершающиеся на Земле изменения
были бы совсем другими, если бы Луна перестала быть ее спутни¬
ком или, наоборот, появилось бы вместо одной несколько лун. В
последнем случае изменения воздуха и морей стали бы так велики,
что данное тело перестало бы соответствовать условиям, годным
для жизни животных, воздух стал бы таким редким, что животные
не смогли бы дышать, а реки, выйдя из своих русел, все разрушили
бы и снесли.

Посмотрим теперь, под влиянием каких тел солнечной системы
на нашей Земле создалась возможность для существования живот¬
ных, человека и растений, и в какое время могло произойти
такое изменение? Решить такие проблемы трудно. Мы могли бы
ответить на этот вопрос, лишь точно зная число вращающихся во¬

круг Солнца планет, зная о том, какие солнечные системы еще су¬
ществуют, и какова их связь с нашей системой, а также зная, не бы¬
вало ли и раньше на земле таких изменений, т. е. не возникали ли
на Земле уже в давние времена растения, животные, люди, которые
со временем погибли. Таких важных сведений у нас совершенно
нет, поэтому нас удивляют дерзость таких исследователей, как Бур¬
не, Вудворд, Линней, Декарт, Уитстон, Лейбниц, де Мейе, Рай,

85



Хук и Бюффон, которые объясняют, основываясь на одних лишь
догадках, как образовалась Земля. Все эти господа говорят так,
как будто они сами видели, как это происходило, может быть носясь
верхом на хвосте кометы. Рассказы Моисея о сотворении мира боль¬
ше походят на детскую сказочку, чем на систему мудрости.

45

Мы можем убедиться в том, что на Земле произошли такие зна¬
чительные изменения, потому что она находилась под влиянием

другой планеты солнечной системы, появились люди, животные,
растения и минералы, если мы вспомним, что неизменная субстан¬
ция, атомы, проникнутые жизненной силой, никогда не развивают
никакой другой деятельности, кроме распада и образования тел, и
что, вследствие этих двух диаметрально противоположных родов

деятельности, совершаются постоянные столкновения как между

некоторыми телами, встречающимися на Земле, так и между боль¬
шими телами нашей системы. Когда в 1680 г. на пути Луны поя¬
вилась комета, то было просто смешно слушать, как религиозные
астрономы объявили, что Земле не грозит разрушение, потому что
божественное провидение так мудро расположило небесные тела в
нашей системе, что они никогда не столкнутся. Разве не видят эти
фанатически религиозные сектанты, что подобные столкновения,
борьба между телами и элементами ежедневно происходят на Зем¬
ле и вопреки даже божественному провидению?

Достаточно подумать, что может случиться, если к Земле при¬
близится комета, путь следования которой нам так же неизвестен,
как и пути следования пяти миллионов других комет, принадлежа¬

щих, по словам известного ученого Даламбера, к нашей солнечной
системе. Так вот, если подобная комета приблизится к нашей Зем¬
ле, то Земля или приблизится или удалится от Солнца, из чего
легко сделать выводы: в первом случае повысится температура и

брожение в земле пойдет сильнее, во втором случае понизится тем¬
пература, но и в том, и в другом случае облик Земли изменится.

Земля находится в процессе непрерывного брожения, а это не
что иное, как непрерывное внутреннее движение. Самое ясное дока¬
зательство этого дано воздухом, освобождающимся из телесной
темницы и заменяемого другим воздухом. Для того, чтобы Земля
могла обеспечить размножение животных, рост цветов, возникнове¬
ние минералов, необходима известная степень тепла, теперешняя
плотность окружающего воздуха, но все эти условия должны изме¬
ниться, чтобы на Земле мог возникнуть вулкан. Разве не тот же
процесс мы видим в жизни червей, в их размножении и гниении?
Природа одинаково ведет себя со всеми своими существами: соеди¬
няет отдельные части, разъединяет уже соединенное.

86



Глава 4

О природе человеческой души

46

Еще в древности душой называли импульс совершающейся в
нас деятельности, но природу души правильно определили лишь
очень немногие философы, многие говорили о душе туманные вещи,
а громадное большинство несло абсурд. Я считаю самым верным
для ответа на этот вопрос метод, Полностью основанный на строгих
принципах анатомии, физиологии и механики, и намеренно избегаю
заниматься трудными сторонами вопроса, доступными пониманию

лишь немногих ученых. Поэтому я и приведу здесь лишь несколь¬
ко общепонятных доказательств.

47

Мне кажется, что я убедительно доказал во второй главе, что
жизненная сила является причиной всех движений, происходящих
в главных телах, значит, в том числе и причиной движения Солн¬
ца, Луны, Земли, а также тел, находящихся в земле, минералов и
растений. Значит никто не может подвергнуть сомнению, что лю¬
бая деятельность этих тел зависит и происходит от жизненной си¬
лы. Тезис о том, что одна и та же жизненная сила является источ¬
ником деятельности животных и человека, разобран нами во второй
главе, и в обоснование его приведены серьезные доказательства пу¬
тем сравнения одних явлений с другими. Еще яснее мы можем до¬
казать, что душа, иначе говоря, импульс деятельности некоторых
животных и особенно человека — ничем не отличается от жизнен¬

ной силы, принадлежащей, по существу, к природе. Для этого надо
только внимательнее разобраться в некоторых действиях или свой¬
ствах так называемой души.

48

Человеческое тело, неоспоримо, состоит из твердых частей:
костей, мышц, нервов; последние в некотором роде и управляют
массой, называемой мясом. Среди мясных частей разветвляются
жилы, наполненные кровью, которая вытекает из сердца и цирку¬

лирует, а животное тепло, получаемое при дыхании, поддерживает

ее в жидком состоянии; наконец, человеческое тело соединяется во¬

едино хрящами.

В полости механизма как у животных, так и у человека нахо¬
дятся соответствующие органы, без которых животное не может
жить. У каждого животного имеется очень тонкий нервный
флюид * — его можно найти в любой части тела — он проникает в

87



мышцы, к нервам, которые постоянно возбуждаются внешними
предметами. Таким образом, нервы становятся чувствительными,
и эту чувствительность, возникающую в одном из нервных узлов,
мы называем чувством. Проникновение нервного флюида, иначе го¬
воря, тепла — флогистона — в нервы, уже возбужденные внешними
влияниями, происходит по законам гидравлики, а именно, по закону
капиллярных сосудов, из чего всякий мыслящий человек прекрасно
поймет, что все чувства подчиняются тем же законам.

Но тут перед нами встает другой, гораздо более трудный во¬
прос: как внешние влияния могут воздействовать на мышцы и нер¬
вы, как проникает в них нервный флюид, который одновременно и
увеличивает их и укорачивает расстояния от одного до другого кон¬

ца? Для разрешения этого вопроса надо знать, что все нервы жи¬
вотного механизма представляют собой очень тонкие и длинные
нити, в которых до сих пор ни один микроскоп не обнаржил пу¬
стот. Опыт нам подсказывает, что такие нити должны быть очень
крепкими и эластичными. Но если мы анатомическим путем расще¬
пим такую нить, то окажется, что каждая из них состоит из цилин¬

дрических волокон, и мы приходим к выводу, что форма нерва ци¬

линдрическая. Если мы возьмем, например, три цилиндрических
тела и приложим их одно к другому, чтобы они представляли собой
пучок, то каждое из них будет соприкасаться с двумя другими, точ¬
но так же, как могут соприкасаться две окружности. Значит, в сере¬
дине пучка из трех нервных волокон имеется трехугольное пустое

пространство, куда с легкостью может проникнуть нервный флюид,
а если нервы эластично напрягаются или сжимаются под воздей¬
ствием внешней силы, то форма полости изменяется, и нервный
флюид, находившийся в ней до начала внешних событий и поддер¬
живавший равновесие с другими частями тела, собирается в более
широкой части полости и мешает нервам вернуться в первоначаль¬
ное состояние, нервы напрягаются, происходит спазма, которая и

рождает чувство. Из всего этого следует, что первое из свойств,
приписываемых душе, может быть объяснено законом гидравлики,
а также механическим устройством тела, благодаря которым жиз¬
ненная сила действует во всей природе одинаково.

49

С какой бы стороны мы ни принялись исследовать устройство
тела животного, замечаем, что равновесие в нем поддерживается
давлением внешнего воздуха и обратных давлений воздуха, нахо¬
дящегося в легких, который и противостоит давлению внешнего
воздуха.

Из этого нам легко понять, что равновесие между частями тела
животного может быть легко нарушено самым маленьким внешним
влиянием, заставляющим приводить в движение жидкие части ор¬
ганизма. Это происходит, когда, материя света проникает в наш
глаз и вызывает в нем чувство зримости предметов, то же самое

88



случается, когда при любом прикосновении или звуке многие нервы
тотчас напрягаются, так как нервный флюид стремится восста¬
новить нарушенное равновесие. Вследствие всего этого, в человече¬
ском теле непрерывно рождаются и погибают чувства, что должно
быть легко понято каждым мыслящим человеком. Так вот, каждое
из этих чувств нарушает равновесие в тонком организме животно¬
го, некоторые части, например, подвергаются такому сильному вли¬

янию, что жизненная сила вынуждена дать отпор, не то в природе

могло бы произойти математическое взаимное проникновение.
Борьба между давлением на части тела животного и давлением

внешних предметов может быть названа физическим сознанием,
благодаря которому мы и осознаем свое существование. Вследствие
различных влияний, которым подвергаются нервы, возникают раз¬
личные чувства, а с их помощью мы можем различать находящиеся

вне нас предметы, а также свое тело от других предметов. Из этого
видно, что у животных есть сознание, и нам нет необходимости
притягивать за волосы какую-то духовную субстанцию. Вообра¬
жение и память — суть не что иное, как производные чувства.

Если, например, повторяется движение нервного флюида, вызы¬
вающее чувство, то оно напрягает нервы совершенно так же, как если

бы присутствовал предмет, вызвавший это чувство; это проис¬
ходит в любом случае, когда испытываемое чувство было сильным.
Опыт показывает нам, что мы с большей легкостью можем вызвать
сильное или резкое чувство. Это происходит таким образом: нерв¬
ный флюид при быстрых приливах и отливах к нервам сосредото¬
чивается, а если это происходит с известной частотой, напрягает
нервы так же и в том же направлении, что и раньше, хотя сам
предмет отсутствует, но чувство, вызванное этим предметом, пов¬

торяется. Этот процесс очень похож на поведение реки, встретив¬
шей на своем пути препятствие, которое она обходит и продолжает
свой путь в том же направлении. Такими или подобными способами
мы можем вызывать давние чувства, потому что опыт показывает

нам возможность возвращения чувства воспринимавшихся предме¬

тов, хотя бы в том случае, когда человек подвергается впечатле¬

ниям, похожим на первое чувство, чему мы можем привести беско¬
нечное количество примеров. Этим и объясняется тот факт, что мно¬
гие метафизические школы утверждают существование значительно¬
го родства между памятью и воображением, считая, что путем ассо¬
циаций идей можно легко вызвать прежние мысли. Из всего этого
можно заключить, что чувства не приходят нам на память, если в

данный момент организм не подвергается никакому подобному влия¬

нию, вследствие чего в организме животного и человека может воз¬

никнуть состояние, которое мы называем забвением. Из этих не¬
скольких замечаний мы можем увидеть, что люди и животные имеют
одно общее свойство и способность чувствовать, воображение и
память зависят в них единственно от строения нервов и от деятель¬

ности нервного флюида. Значит, философы, считавшие животных
автоматами, говорили вовсе не абсурд.



50

Зная, что люди обладают свойством воспроизводить образы
предметов, иметь о них суждения и делать выводы, мы должны за¬

дать себе вопрос, не объясняют ли все это механическими пиробо-

лическими и гидравлическими свойствами животного организма,
которые и поддерживают животное тепло, творящее человеческую
жизнь и происходящее от вдыхания воздуха, или уж нам все-таки
необходимо признавать существование нематериальной субстанции,
именуемой духом?

Сперва найдем природу представлений, порождаемых нашими
ощущениями. Прежде, чем ответить на этот вопрос, мы должны от¬
метить, что воображение — это не что иное, как изображение пред¬
мета, находящегося вне нас. Это изображение в совершенстве объяс¬
няется движением нервов, так как в этом и выражается способность
чувствовать. Пример тому зрение. Как только свет, отраженный
всеми поверхностями существующего вне нас предмета, проникает

в наш зрачок и преломляется в жидкости глаза, он вызывает коле¬

бания в точке, расположенной таким же образом на сетчатке, как и
внешний предмет, который поэтому отражается в ней в переверну¬
том виде. Происходит то же самое, что и с пучком света, проекти¬
руемым через две линзы телескопа на темную камеру; пучок изо¬

бражает на белой бумаге предметы, помещенные напротив.
Таким же образом рождается в ухе представление о звуке, на

небе рта — вкус, и все эти образы, как о том свидетельствует опыт,
передаются мозгу, где начинает колебаться особый нервный флю¬
ид, напрягая самые тонкие нервы мозга и вызывая в них гораздо

более тонкие чувства, чем в любой другой части тела. Этот необык¬
новенно тонкий материальный процесс философские школы назы¬
вают духовным представлением. Но как может движение нервов
создать изображение в душе, не имеющей материи? Эти господа
никогда не смогут дать ответа на такой вопрос.

Что касается нас, то нам надо преодолеть всего лишь две труд¬
ности. Первая из них связана с вопросом: вызывается ли обособле¬
ние нервного флюида мозга животным теплом или флогистоном?
А вторая: состоит ли масса мозга из нервов, сходных со всеми дру¬
гими нервами?

Что касается первого вопроса, то мы должны обратить внима¬
ние лишь на то, что возникающее от дыхания тепло постепенно

распределяется между всеми частями тела, следуя при этом извест¬

ным законам, от этого и зависит эластичность нервов, сокращение

или удлинение мышц. Что касается второго вопроса, то на него
может ответить любой человек, обладающий способностью мы¬
слить, а именно, что материю мозга составляют гораздо более
тонкие нервы, чем те, которые находятся в других частях тела,
и хотя мы не можем их увидеть ни под каким микроскопом, было

бы абсурдным отрицать их существование. Кто осмелился бы,

90



например, отрицать, что в яйце таится маленький тонкий организм,
невидимые глазом нервы? Ведь при соответствующем тепле эти
нервы напрягутся и из яйца появится животное с уже развивши¬
мися органами и гораздо более крупными нервами. Подобное
сравнение говорит о том, что в мозгу существует большое количе¬
ство крохотных нервов. Если предположить, что мозг пуст, зна¬
чит— даже по заявлению представителей школ — он не способен к
движению и к управлению другими частями тела, а образы и пред¬
ставления передаются душе не им. Это должно быть ясно каждому
мыслящему человеку.

51

Теперь мы рассмотрим происхождение суждений. Мы высказы¬
ваем суждение тогда, когда составляем или разграничиваем поня¬

тия или, согласно принятому в школах выражению, когда мы ска¬

зуемым утверждаем или отрицаем подлежащее.

Таким образом, суждения отнюдь не являются образами нахо¬
дящихся вне нас предметов. Суждение вне нас не существует, во
всяком случае, в форме суждения; во внешнем мире существует два
предмета, и как только их изображение рождается в нашем мозгу,
суждение о них появляется в виде результата движения нервов и

вслед за ним. Самые тонкие нервы в мозгу, существование которых
мы уже доказали, состоят из очень сложной материи, чем и объ¬
ясняется невозможность увидеть их даже под микроскопом: точно

так же, как отдельные волокна не видны в связке, особенно, если

таких волокон очень много и они очень тонки, так и нервы мозга

уже не являются даже волокнами, они очень сложны по своему

строению.

Таким образом, в теле, вследствие движения нервов, рождают¬
ся чувства, которые и доходят до самых тонких нервов мозга и

приносят с собой или одновременное, или последовательное изо¬
бражение предмета. Эти образы, в зависимости от остроты ощуще¬
ния и вследствие сложности материи мозговых нервов, попадают в

мозг следующими тремя путями: движение, или, правильнее ска¬

зать, пучок ощущений, передается примерно, как пуля, на которую

одновременно действуют в одном направлении две силы; движение
чувств сосредоточивается лишь в одной точке; наконец, силы, вы¬
зывающие движение, могут напрячь нервы в противоположном на¬

правлении. В первом случае суждение о результате очевидно, во
втором — менее очевидно, в зависимости от большего или меньше¬
го согласования чувств; в третьем случае мы должны выразить

свое вероятное суждение сомнением, если сила чувств одинакова,

но направление их противоположно, тогда одно понятие не может

соответствовать другому, но и не отличается от него; иначе говоря,

в таком случае возникает сомнение, и как только в нервах мозга

прекращается это противоположное движение, то вместе с ним и

91



прекращается весь процесс. Но если одна из сил противоположных
чувств превышает другую, движение нервов под влиянием нервно¬

го флюида склоняется на ту или на другую сторону, и в результате
появляется более или менее вероятное суждение.

52

Следующее явление понять легко. Под влиянием нервов в моз¬
гу появляется два образа, назовем их А и В, а вслед за ними два
других образа, из которых один В, другой С, и если В отличается
от первого образа лишь численно, то одно и то же чувство повто¬
ряется два раза, и напряжение нервов В будет больше, чем А и С.
Но так как В может создавать суждение на основании совместного
действия чувств, как с А, так и с С, то и чувство А может совмест¬
но действовать с чувством С, иначе говоря, в этом случае одно
понятие примыкает к другому потому, что они оба связаны с тре¬
тьим. В школах это называется следствием.

Все это ясно показывает, что понятия, суждения, следствия
могут существовать в нашем теле без духовной сущности, отличной
от природы. Нет ничего удивительного, что подобные сложные чув¬
ства постоянно возникают в жизни, а нервы тела напрягаются, сле¬
дуя такому порядку, и тонкие нервы мозга получают импульс по
трем указанным направлениям и на основании этого высказывают
суждение.

Но так как подобные сложные связи не могут быть поняты во
всей нашей нервной системе, то приведем сравнение, способное до
некоторой степени осветить факты: если в воздухе возникает музы¬
кальная гармония, то сам воздух — материя довольно твердая по

сравнению с нервным флюидом — воспринимает огромное количе¬

ство различных звуков и передает их без всякой помехи нашему
уху. Так почему же раздувание нервного флюида, вызывающего
напряжение нервов, не может вызвать в нервной системе гораздо
более систематические движения?

53

Несмотря на то, что многие из затронутых мною вопросов не
могут быть без знания физиологии полностью поняты, все-таки
сделаем из них некоторые выводы, показывающие, что любая дея¬
тельность организма человека и остальных животных зависит
лишь от механизма тела.

Природа, создав обычным половым путем механизм человечес¬
кого тела, тут же принимается растить его. При этом, на тело вли¬
яют самые различные окружающие предметы, уши воспринимают
человеческие голоса, орган зрения подвергается постоянным
впечатлениям, человек познает множество предметов своими органа¬

92



ми чувств. Отдельные части механизма, таким образом, постепенно
укрепляются, человек становится активным, может заниматься
любой деятельностью в зависимости от того, каким образом он

воспринимает своими чувствами предметы, соответственно влияни¬
ям внутренней структуры своего организма.

Стимулы возникающей таким образом деятельности, в свою
очередь, порождают новую жизненную деятельность, это и есть
причина поступков человека, которые он совершает с раннего воз¬
раста по повелению природы, и законов, свойственных механизму
тела. В любом случае ясно, что во избежание последствий со¬
вершенного действия деятельность должна быть совершенно сво¬
бодной. Но даже из этого краткого обзора видно, что челове¬
ческая деятельность в том смысле, как это понимают философские
школы, отнюдь не свободна. Пусть никто не думает, что трудно
понять, как рождаются в человеке бесконечные по числу и своему
разнообразию поступки. Человеческий механизм находится в веч¬
ном движении, животное тепло непрерывно приводит в движение

части этого механизма, кровь обращается, легкие выдыхают флоги-

стированный воздух и вдыхают чистый, внутренние органы ста¬
раются поддержать равновесие с внешним миром.

Человеческий механизм работает в соответствии с давлением
атмосферы, он отзывается легкими движениями на любое внеш¬
нее влияние, нервы получают стимулы; в зависимости от различ¬

ных внешних влияний механизм выполняет огромное количество
действий, подчиняется другим действиям, из этого и возникает
многообразная деятельность человека и животных. Человеческий
организм гораздо более развит; мозг человека, по-видимому, состо¬
ит из гораздо более тонких нервов, вследствие чего жизненная сила
в человеке действует более совершенным образом, чем в животных,
или, уточняя, мы должны признать, что у каждого животного

имеется свое устройство, отчего и зависит различие в деятельно¬
сти, жизни, половых отношениях и т. д. у различных животных.

В природе все одинаково совершенно, потому что все создано
согласно с неизменным законом природы. До сих пор мы зани¬
мались лишь тем, что наблюдали явления, сравнивали их, вы¬
являли действительные и достаточные причины этих явлений. Это
было нам гораздо легче делать на основании нашей строгой систе¬
мы, не наделяя человека благородной душой, а животных чем-то
подобным, лишь более низкого уровня. Мы занимались деятель¬
ностью людей и животных, не ссылаясь на причины, о которых
никто до сих пор не имеет действительного представления. Чванли¬
вый смертный! Освободись от всех предрассудков, которые были
заложены в тебя со времен твоего нежного детства, выброси из
головы порожденные невежеством воображаемые причины и ужасы,
познакомься с источниками и природой твоей жизни: законы этой
жизни так же обязательны для тебя, как для животных, растений
и минералов. Природа в своей деятельности создала тебя, природа

93



и несет тебе разложение, чтобы создать червя и тем самым
продлить свою созидательную деятельность. Не утверждай, что
все животные, растения и минералы созданы для тебя. Лишь
большей хитростью тебе удалось подчинить себе других живот¬
ных, которых ты убиваешь, в которых ты отрицаешь существова¬
ние бессмертной души и т. д. Источник и причина всего зла таится
в человеческом обществе, в разделении этого общества по чинам
и сословиям...

Глава 8

О необходимости общества

87

Опыт показывает нам, что ни одно животное не обуревают
такие многочисленные страсти, как человека. Животные лишь в
определенные периоды года чувствуют необходимость в совокуп¬
лении для воспроизведения себе подобных, а человек живет в пос¬
тоянном беспокойстве. Животные относятся друг к другу очень
спокойно: самка некоторое время кормит свое потомство, а как
только малыши научатся заботиться о себе, она без всякого огор¬
чения расстается с ними; мать беззаботно воспитывает малышей,
они не причиняют ей никаких хлопот, любят ее, охотно и радостно
играют с ней.

Род же людской склонен к чрезвычайной необузданности. Муж
мучает жену, она же вдвойне воздает ему за все свои мучения:
ненавидит и изменяет ему, родители плохо обращаются с детьми,
а дети так же ведут себя по отношению к родителям. Животные
берут из окружающей природы лишь необходимое для жизни,
а люди охотятся не только за пищей, но с озверением бросаются
на любое богатство природы даже совсем им не нужное, и не могут
никогда ничем насытиться. Все вышесказанное действительно для
человеческого рода вообще, но существуют отдельные лица, пред¬
ставляющие собой исключение: например те, кто достиг высшей
ступени философии, не подвластны яду подобных мучительных
страстей. Из этого каждый легко может сообразить, что люди, не
обуреваемые бесчисленными страстями, пребывают в лоне приро¬
ды, подобно животным. Ведь жизненная сила по своей природе
вызывает в теле движения, являющиеся причинами многих след¬

ствий, а это значит, что в результате движений в живых существах
появляются некоторые свойства, различные между собой и проти¬
воположные. Таким образом, деятельность жизненной силы создает
господствующих животных, наделенных большими или меньшими
страстями, и еще таких животных, чьи страсти совершенно противо¬
положны между собой. Поэтому люди, наделенные от природы

94



большим количеством страстей, чем остальные животные, страсти
которых, так сказать, умеренные, уже с момента своего рождения
господствуют над остальными животными. Люди хитростью пора¬
ботили животных, загнали их в горы и в леса. Но одержанная над
животными победа не успокоила людские страсти. Мужчины стали
требовать, чтобы жены и дети уважали, любили, почитали их,
одобряли каждый их поступок. От родителей и мужей эти стремле¬
ния были восприняты женами и детьми; жены стали любить, но
бояться мужей, а дети с такими же чувствами относятся к роди¬
телям. Любовь и страх заставляли женщин и детей выполнять все
обязанности по отношению к мужьям и родителям. Так возникло
первое общество людей, которое мы и назовем супружеским обще¬
ством.

88

Страсти, возникающие в супружестве, скоро поработили не
только животных, но и людей.

Таким образом, человеческое общество стало тем, что в шко¬
лам называют племенем. Когда же племена постепенно заметили,
что в некоторых краях находятся многочисленные жизненно важ¬

ные природные богатства, более или менее ценные, что некоторые
страны имеют в изобилии продукты питания, а в других их не хва¬
тает, страсти толкнули людей к поискам лучших земель, богатых
лесов, удобнейших мест для жилья.

Жажда приобретения плодородных земель привела к столкно¬
вениям между различными племенами. В те времена наука еще не
была на высоком уровне, и племена, ставшие жертвой безудержных
страстей, до такой степени захирели, что стали прибегать к хитро¬
стям: несколько племен договаривались между собой, чтобы на¬
пасть на одно какое-либо племя, которое, в свою очередь, обраща¬
лось к другим племенам за помощью. Таким образом, получилось,
что все эти бандиты, способные употребить всю свою силу и волю
на совершение любых преступлений, договаривались между собой
с целью захвата плодородной или удобной местности, делая это
совершенно так же, как разбойники договариваются для соверше¬
ния какого-либо набега, как будто данная местность лишь для того
и предназначена, чтобы принадлежать им. И эту несправедливость
в наши дни в школе называют общественным интересом, а шайку
ненасытных бандитов гражданским обществом.

Как только это общество уяснило, что в его интересах сохра¬
нить согласие, составляющее основу его существования, тут же
были придуманы некоторые средства для укрепления этого согла¬
сия. Корни этих законов, как и гражданского общества в целом,
питаются самыми порочными человеческими страстями. А для
того, чтобы заставить уважать эти законы и подавлять внутри
общества любую попытку смуты или бунта, понадобилась высшая
власть, которую назвали королевской властью. В разных цивили¬

95



зованных странах, в зависимости от характера подданных этой
страны, власть была захвачена или одним человеком, или разделе¬
на между несколькими, или же оказалась в руках всего народа.

В первом случае образовывалась монархия, во втором—ари¬
стократия, в третьем — демократия.

Первый же монарх, чтобы смыть с себя клеймо первого пре¬
ступника и с большей смелостью и безнаказанностью обкрадывать
своих подданных и соседей, в качестве ширмы придумал красивые
титулы и стал требовать, чтобы его называли святым, великим,
христианнейшим королем.

Король Давид, игравший на арфе и певший псалмы, прославил¬
ся как человек святой и праведной жизни, а в действительности
был страшным деспотом и безжалостным грабителем; Александр
за свои несправедливые, захватнические походы получил прозви¬

ще Великого и т. д.
Историки и знатоки права много спорят о том, какой из спосо¬

бов правления надо считать более древним, и какой самым луч¬
шим; мнения их по этому поводу сильно расходятся. Что касается
первого вопроса, то я считаю монархическую форму правления
самой древней. Серьезные науки тогда еще не были развиты и
народы не заметили, что единоличная власть лишает их природной
свободы, не заметили, что интересы народные чудодейственным
образом подменились интересами королевского дома Бурбонов
или Австрийской монархии.

Таким образом, люди слепо подчинились ничтожной личности,
монархия воспользовалась людским невежеством, уподобляющим
человека животному, чтобы утвердиться в человеческом обществе,
даже в самой своей жестокой форме: деспотизме, который все еще
процветает у невежественных турков. Что касается второго вопро¬
са, то я считаю лучшей формой правления монархическую, но толь¬
ко в том случае, если правитель заботится о благоденствии своих
подданных и облагает их податями лишь в случаях исключитель¬
ной необходимости, живет в мире с другими правителями, поощря¬
ет развитие промышленности и торговли, награждает достойных
своих подданных, наказывает злодеев. На тех же условиях поддан¬
ным подходит и аристократическая форма правления, если прави¬
тели республики уважают вышеперечисленные для правителей
законы. Но если правитель становится тираном, а знать не забо¬
тится об общественном благе, то обществу угрожает ужасающая
опасность. Опыт подтверждает, что монархическая форма правле¬
ния самая устойчивая, а в самое последнее время это становится
все очевиднее. Легко убедиться, что аристократическая форма
правления хуже монархической, а опасность деспотизма угрожает
монархии не больше, чем любой другой форме правления, так как
она зависит от взрыва таящихся в людях природных страстей.
Любой перегиб в ту или другую сторону причиняет несчастья под¬
данным, угрожает им неизбежными бедствиями.

96



89

Все это может убедить, что общества возникают из самых пре¬
зренных страстей человеческих, подобно тому, как в наши дни
объединяются в шайки бандиты. Человек может освободиться от

своих страстей, только постигнув высшую ступень философии.
С самого начала человечество не могло к этому прийти или потому,
что у него не было необходимых для просвещения способностей,
или потому что в начале своей истории человечеству были извест¬
ны лишь немногие явления природы.

Только долгое изучение этих явлений может подвести к прин¬
ципам философии, а для этого даже в наши дни лишь немногие
имеют достаточные способности. Люди непрестанно раздираемы
желаниями и завистью, они терзают и преследуют друг друга, де¬
лая это или открыто, или тайно; один человек обманывает другого;
все хотят командовать. Есть еще много страстей, непрестанно опу¬
стошающих нашу жизнь до такой степени, что человечеству грозит
гибель, и оно вынуждено искать убежища в гражданском обществе.
Из двух зол — последнее все же меньшее, особенно если общество
имеет хороших вождей и хорошие законы. Таким образом, обще¬
ство становится необходимым для всех (как необходимое зло)
для сохранения и поддержания жизни, и в этом смысле граждан¬

ские законы святы, а значит, мы должны боготворить, страшиться,

любить и уважать королевскую власть.

Но если человек одарен от природы превосходным телесным
механизмом, позволяющим ему наблюдать и понимать все то, что
показывает ему природа, то он должен преодолеть немногие труд¬

ности, чтобы подчинить себе некоторые терзающие его страсти,

восторжествовать над ними, и тогда ему нет необходимости быть

привязанным к обществу, он может жить, как ему хочется. Если
бы теперешние правители и министры приняли такую философию,
отказались от власти, предоставили людям одинаковые права и

возможности и мирно пользовались бы тем немногим, что дает им

природа, то тем самым пришел бы конец жестоким войнам, по¬
стыдным заговорам министров и королевских дворов и еще мно¬

гим бедам, необходимо вытекающим из создания общества. Но
таких философов пока еще очень мало. Основным естественным
законом природы является ее непрерывная деятельность, и она

беспрестанно и без разбора производит на свет дураков в любом
сословии, среди мещан, знати, королей, наделяя их той или иной
долей глупости. Предположим, что этих глупцов еще заразят
иезуитизмом или враждебными человечеству религиозными уче¬
ниями, то правитель из таких глупцов будет хуже самого крово¬
жадного тирана. Под предлогом общественного блага он будет со¬
вершать самые утонченные преступления, делать все противореча¬
щее здравой философии. Если бы природа могла создавать людей,
наделенных одними лишь добрыми свойствами, обладающих пре-

7 Заказ № 1557 97



восходными способностями и лишенных всяких вредных страстей,
то такие люди могли бы превосходно жить и без общества. Но
общая для всех вещей мать-природа не способна к этому; поэтому
и невозможна среди людей действительно философская жизнь.
Лишь немногие, одаренные природой превосходными способностя¬
ми и научившиеся путем долгой практики властвовать над собст¬
венными страстями, понимают необходимость общества. Но таких
людей мало и они разбросаны по всему земному шару; они знают,
что существование вне общества невозможно, терпеливо переносят
любые законы общества, учат других подчиняться справедливости
и сами они уважают законы того общества, в котором живут, что¬
бы не быть соучастниками беззакония, чтобы их не считали ни
забегающими вперед, ни отстающими.

90

В истории человечества было много обществ, но ни одно из них
не может считаться необходимым. Если гражданское общество
хорошо организовано, иначе говоря, если правитель во всех слу¬

чаях справедливыми законами заботится о благополучии своих
подданных, а они аккуратно выполняют законы, то ни к каким

особым средствам прибегать нет надобности. Но зло, таящееся в
человеке, то самое зло, которое и привело к созданию общества,
непрерывно препятствует миру и порядку: правители превышают

власть, подданные проявляют непослушание, и хотя законодатели

могли бы на одних лишь политических принципах возвести креп¬

кую плотину против зла, они предпочли подпереть свою власть

идеями божества. Цель этого — запугать мстительным божеством
нарушающий законы народ. Как ни нелепа эта выдумка, успех ее
был велик, больше, чем многих других подобных измышлений. Им
даже удалось убедить народ, что власть правителям дана от бога;
более того, основатели религии не постеснялись заявить, что один
лишь бог может быть судьей их поступков, что сам бог предстал
перед ними и через них творит чудеса, через них бог велит народу
слушаться правителей, а ослушникам на том свете суждены за их
неповиновение самые ужасные муки.

Так, основатели религии вступили на путь коварства, наполни¬
ли душу народную страхом перед божеством лишь для того, чтобы
самим возбуждать ужас в других и спокойно удовлетворять свои
властолюбивые желания. Но основатели религии, чтобы предстать
еще более святыми перед народом, создали еще и папу, дав ему чин
представителя бога на земле. Это нужно было для того, чтобы так
называемые святые отцы могли совершать во все времена любые
грехи. Моисей выдумал для своего народа безжалостное божество;
другие основатели религий грешны иными прогрешениями; так,
контрабандным путем было введено понятие святого общества,

98



если вообще можно это назвать обществом, ведь они ничуть не за¬
ботятся о народном благополучии, а лишь о бездумном существо¬
вании самих законодателей.

И еще смеют утверждать, что религия полезна гражданскому
обществу, так как она внушает народу — а он-то и составляет
огромную часть этого общества,— что нарушителей гражданских
законов ждут на том свете вечные муки. Так удается держать на¬
род в страхе, считая, что страх воспитывает хороших подданных.
Однако, опыт нам показывает, что страх перед вечными муками
способен лишь очень немногих заставить выполнять обязанности.
Посмотрим лучше, сколько бед причинила людям религия.

За короткое время на религиозной почве вспыхнули ужасаю¬
щие споры; религия породила враждебные друг другу системы,
секты, взаимно извергающие на головы друг друга самые ужасные

проклятия и беды, вплоть до угрозы исчезновения с лица земли;

и это продолжается даже в наши дни! Наши предки испытали на
себе весь ужас жестоких войн и кровопролитных сражений, причи¬
ной которых является все тот же источник религиозной заразы.
И у нас имеются все причины бояться, что и в наш век могут по¬
вториться подобные несчастья.

Если мы серьезно поразмыслим над этими вопросами, то сразу
же поймем, что религия не только не приносит пользы граждан¬
скому обществу, а наоборот, мешает миру и взаимопониманию меж¬
ду людьми. Человеку, знакомому с принципами здравой филосо¬
фии, не нужна никакая религия. Религия в народных массах часто
вырождается в фанатизм. Считающие себя божьими избранниками
фанатики ненавидят все, что не совпадает с их учениями, презира¬
ют всех, кто не принадлежит к их кругу, живут по выдуманным
священниками законам, оставляя без всякого внимания действи¬
тельные законы природы, хотя и притворяются, что верят в них;
они во всем подражают своим учителям, которые носят маску свя¬
тости и религиозной добродетели, как враги рода человеческого —
иезуиты и монахи; все это — прямой путь к тому, чтобы превра¬
титься в отбросы человечества. Против всего этого имеется лишь
одно лекарство: вместо религии надо установить твердый порядок:
на место духовных отцов о города и села надо назначить политиче¬

ских отцов, что могло бы действительно помешать преступности,

так как иначе подданные лишились бы физической возможности
нарушать гражданские и природные законы, а люди стали бы
бояться вовсе не каких-то там религиозных кошмаров.

91

Кроме гражданского и религиозного общества люди объединя¬
ются и в многочисленные другие общества. Деспотические прави¬
тели считают их вредными, преследуют их, называя тайными об¬
ществами.

7* 99



Я не стану заниматься здесь вопросом о происхождении этих
обществ, их историей и всеми перипетиями их существования; ог¬
раничусь лишь разбором их деятельности, из чего каждый, поже¬
лавший узнать о цели существования этих обществ, сможет соста¬
вить себе о них представление. Цели этих обществ различны, ме¬
тоды борьбы тоже. Я имел возможность познакомиться с такими
обществами и считаю, что цель у них может быть лишь одна:
несколько способнейших людей, приверженцев здравой философии,
убедившись в нелепости гражданского и религиозного общества,
втайне, совместными усилиями начинают распространять учение
этой здравой философии. Они занимаются алхимией, не для обога¬
щения и бичуют деспотизм правителей и стараются улучшить
судьбу хотя бы тех, кто наделен от природы лучшим телес¬
ным механизмом. А если мы еще подумаем о том, с какой легко¬
стью властители предаются упоению власти, жадности и другим

нездоровым страстям, с какой легкой душой терзают своих подчи¬
ненных; если мы разберемся, как легко они находят возможность
обирать под предлогом общественного блага народ и наживать
себе огромные состояния, пускаются в несправедливейшие походы
и завоевания, то мы не можем прийти к иному выводу, кроме того,
что тайные общества полезны, так как ни один из их членов не
служит правителям, а сами общества дают прекрасную возмож¬
ность находить противоядие, спасать народное достояние от жадно¬

сти правителей, от их деспотизма и от зла, причиняемого духовен¬
ством.

92

Много условий необходимо для плодотворной деятельности та¬
ких обществ. Прежде всего, членами обществ достойны быть лишь
люди способные и образованные, хорошо разбирающиеся в серьез¬
ных науках, обладающие врожденным человеколюбием, постоянно
заставляющим их помогать в нужде ближним.

Из обществ должно быть изгнано властолюбие, их члены не
должны различаться ни по знатности происхождения, ни по чи¬

нам; единственной связывающей нитью между ними служит спра¬
ведливая философия. Члены общества должны приспособиться,
как к неизбежному злу, к существующим законам, служащим
общественным интересам, и с осторожностью противостоять зако¬
нам, вредным для общего блага. Для этого они должны давать пра¬
вителям советы, противоречащие вредным законам, увлекая их на

путь более полезной деятельности. Таким образом, удастся спасти
ближних от тяжести налогов и от других бед — следствий необду¬
манных законов правителей. Иначе говоря, члены обществ долж¬
ны, не покладая рук, трудиться на благо своих ближних. Что ка¬
сается религии, члены обществ должны проповедовать терпимость,
хорошо зная, что одна религия стоит другой, и человек вовсе не
повинен, что принадлежит от рождения к какой-то секте. Действо¬

100



вать надо осторожно, не поносить гражданские и религиозные

законы перед теми, чьи способности и воспитание не достаточно
известны, потому что может вполне статься, что люди, еще не

постигшие прочных и величественных учений философии, избавив¬
шись от оков религии и гражданского общества, станут жить, по¬
добно диким зверям, и превратятся в самых вредных членов обще¬
ства. Будет гораздо правильнее, чтобы люди, рожденные под
ярмом тирании, продолжали жить по привычным законам, и не
нарушали без причины и смысла покой своих близких. Что каса¬
ется религии, то перед тайными обществами стоит одна лишь
задача: защищать людей от злобы священнослужителей, мешать
представителям религии устанавливать тесные связи с правителем

и тушить пламя фанатизма. Если тайные общества будут пресле¬
довать указанные цели, то они смогут стать панацеей от всех бед,
причиненных обществу.

93

Но если легко убедиться в пользе тайных обществ, то также
легко понять, что для создания таких обществ надо преодолевать
невероятные трудности. Прежде всего, в гражданском обществе
найдется мало людей — приверженцев истинной философии. Ми¬
нистрам и придворным вообще нет никакого дела до философских
учений; как раз наоборот, они занимаются всевозможными интри¬
гами, так как их интересы непрестанно сталкиваются с интересами

или их правителей, или народа. Они вечно охотятся за чинами, бо¬
гатством, превыше всего ставят свои цели, обманывают и своих
правителей; и за все это им еще иной раз после смерти воздвигают
памятники. Священнослужители по шею увязли в разврате, они
вовсе не желают заниматься истинной философией, ведя борьбу с
другими сектами и защищая свою собственную теологическими
вымыслами, в конечном счете они живут несознательностью народ¬

ных масс. Что же касается манахов, этих червей человечества, они
все свои силы кладут служению Венере и Вакху, живут, подобно
животным, и лишь по внешнему виду напоминают люден. Немно¬
гие мудрецы, объединенные тайными обществами, могут принести
лишь очень небольшую пользу, они чрезвычайно редко занимают
ответственные посты, которые позволили бы им несколько чаще
противостоять вредным законам слабых или злых правителей.
А если дела обстоят именно так, то маленькому отряду философов
лучше воздержаться от каких-либо тайных обществ, все равно они
не смогут создать такого общества, которое могло бы развивать
плодотворную деятельность. Существует еще одна большая труд¬
ность в организации тайных обществ. Как бы ни были разумны
руководители общества, они не могут на практике обладать спо¬
собностью, которая позволила бы им с полной уверенностью уста¬
новить, кого из людей можно без риска принять в братство тай¬

101



ного общества. Ведь может легко статься, что человек наденет на
себя маску философа и нравственного человека, а в действитель¬
ности хочет проникнуть в общество для обмана и измены.

94

По этим и подобным им причинам вряд ли можно себе пред¬
ставить, чтобы когда-нибудь могло существовать тайное общество,
преодолевшее все трудности и обладавшее выше перечисленными
хорошими качествами. Существовало, правда, когда-то несколько
обществ, от которых человечество получило довольно большую по¬
мощь, да и в наши дни в Англии, Франции и Америке име¬
ются еще подобные источники благодеяний для человечества.
Но все же все эти общества не имеют и половины необходимых им
хороших качеств, многие из них постепенно перерождаются и не

только не служат на пользу роду человеческому, но как раз наобо¬
рот — распространению самых опасных заблуждений и отврати¬
тельных преступлений. Переодетые монахами иезуиты исподтишка
протащили и осуществили многие мероприятия, которые служат

на пользу лишь им самим и во вред всему остальному человече¬

ству. Нет на свете другого тайного общества, яд которого был бы
опаснее отравы иезуитов, злоупотребляющих всеми видами рели¬
гиозной деятельности. Члены четвертого ордена, как они сами себя
называют, использовали тайну исповеди, чтобы узнать тайны пра¬
вителей и государственных мужей и обратить себе на пользу полу¬
ченные таким образом сведения. Без конца побуждали они католи¬
ков к фанатизму и слепой вере, развращали народ и знать, а себя
заставляли считать святыми, чтобы убедить правителей и минист¬
ров ничего не скрывать перед ними на исповеди.

Миссионерами отправлялись они в Америку, чтобы показать
миру, с каким рвением распространяют они истинную веру, хотя в

действительности преследовали цель обогащения, что им и удава¬
лось. Сами они занимались науками, оставляя своих ближних в
полном невежестве, чтоб с большей легкостью получить от глупцов
то, что им казалось необходимым для их собственного счастья.
Вообще же «Общество Иисуса» было действительно тайным и пре¬
восходно организованным для осуществления поставленных перед

ним целей, в нем царила строжайшая дисциплина. Иезуиты препо¬
давали и в публичных школах, что давало им возможность знако¬
миться с молодыми талантами и выбирать среди них тех, кто пода¬
вал наилучшие надежды, вербовать из них членов своего общества.
Юношей подвергали достаточно длительным испытаниям, чтобы
они успели достигнуть результатов в усвоении науки и научились

обуздывать страсти, ненужные для иезуитов. В четвертый орден до¬
пускались лишь наилучшие и самые благонадежные. Солидарность
между иезуитами так сильна, что ничто не сможет ее нарушить,
пока существуют на земном шаре хоть два иезуита. Иезуиты гордят¬
ся своей солидарностью, а всем остальным обществам надо стыдить¬
ся отсутствия оной...



Ференц Кёльчеи

(1790—1838)

Ференц Кельчеи (Ко1сзеу Регепс)—поэт и выдающийся политический де¬
ятель эпохи реформ, оратор, основоположник и первый крупный критик вен¬
герской литературы. Кельчеи происходил из дворянской семьи; образование
получил в Дебрецене и Будапеште. В молодые годы он примкнул к движению
«обновителей языка» и продолжительное время состоял в переписке с орга¬
низатором этого движения Ф. Казинци. С 1812 г. и до конца своей жизни
Кельчеи жил в своем имении. В 1829 г. он был избран нотариусом комитата
Сатмар, а в 1832 г.— депутатом Национального собрания. В своих выступле¬
ниях Кельчеи неизменно отстаивал принципы общественного прогресса.
В «Дневниках Национального собрания» (1832—1833) он изложил програм¬
му реформ. Кельчеи стал одним из признанных руководителей либерального
дворянства. Не желая защищать неприемлемые для него консервативные
взгляды, он в 1834 г. отказывается от депутатства. После победы реакции
он отошел от политической деятельности, но в своих работах продолжал
бороться за осуществление буржуазных реформ. В это время он написал ряд
работ: «Политические записки» (1836—1837), «Исторические очерки» (1838),
«Защита Вешелени» (1838).

Кельчеи оставил большое поэтическое наследие — стихотворения «Ракош»,
«Ванитатум Ванитас», «Тиран» и др. Стихотворение «Гимн», музыка к кото¬
рому написана выдающимся венгерским композитором Ф. Эркелем, с 1847 г.
является Национальным гимном Венгрии.

В 1826 г. Кельчеи вместе с П. Семере основал литературно-критический
журнал «Элет эш Иродолом» («Жизнь и литература»).

В 20-е годы XIX в. Кельчеи создал и свои лучшие труды по философии,
эстетике, литературной критике и педагогике: «Греческая философия» (1823),
«Письма о месмеризме» (1833), «Национальные традиции» (1826), «Школа
и мир» (1826), «О комедии Кишфалуди «Охранитель девушек»» (1827) и др.



Греческая философия *

Фрагмент

Предметом философии является человеческая душа. Душа
мыслит и желает, через мышление приходит к познанию; воля же

побуждает к действию. В соответствии с этим, философия охваты¬
вает две области: человеческое познание и человеческую деятель¬
ность, т. е. пытается установить границы человеческого познания

и стимул человеческой деятельности.

Мы можем подразделить все то, что служит неисчерпаемым
источником, побуждающим человеческие души к исследованию, на
две части. Одну из них составляет сама душа, а вторую — все то,
что находится вне ее и дано ей через чувства, либо предполагается
разумом. Человек не довольствовался тем, что дано ему непосред¬
ственно в чувственном восприятии, а превратил его в ступеньку

для проникновения в сущность возможного. Смелый прыжок, не
имевший, однако, иного последствия, кроме вечного блуждания,
вечной внутренней борьбы и сомнения.

Человек не в состоянии, даже в душевной деятельности своей,
освободиться от телесной оболочки. Случилось так, что прежде
всего он обратил внимание на внешние предметы, а не на самого
себя, ибо это последнее могло служить предметом мысли, первое
же могло интересовать чувства. Философ видел великое, бесконеч¬
ное, находящееся вне его и вопрошал: из чего, как и каким путем

возникло это? Так начал он размышлять о мире, о происхождении
материи, породившей его, и о причинах этого. Позднее он прибли¬
зился к самому себе и стал выяснять ту тайную силу, с помощью
которой в нем неведомым путем осуществляется мышление и чув¬
ствование. И, наконец, он обратил свой взор на повседневную жизнь
и, прослеживая деятельность человека, попытался постигнуть добро
и зло, вскрыть конечную цель индивидуального и общественного
бытия.

Становится очевидным, что предмет философии определенным
образом сходен с предметом религии. Бог, мир, душа, мораль,
счастье — вот те моменты, вокруг которых вечно вращается беспо¬

104



койный ум, и, опираясь на которые, религия пытается дать нам
успокоение, а философия — удовлетворение.

Видимо, еще во мраке самой отдаленной древности человече¬
ство, находившееся в начале своего развития, пыталось выяснить
эти вопросы, и с тех пор как помнит человечество, в течение столе¬
тий, передавались от поколения к поколению традиции, в которых
религия нашла свои основы. Для философии же эти традиции по¬
служили лишь факелом, освещавшим дальнейшую дорогу вперед.
Этим объясняется, что первая — устанавливает определенную гра¬
ницу человеческому познанию и в этих пределах допускает самопо¬

знание, т. е. требует признания веры; вторая — раздвигает грани¬
цы познания до бесконечности и предоставляет человеческий разум
самому себе, давая ему возможность самому устанавливать предел
познания этой бесконечности, и постигать все то, к чему он стремит¬
ся. Именно в этом и состоит различие этих двух пастырей чело¬
веческого сердца и разума; первая повелевала и вела к цели, вто¬
рая же предоставляла свободу и не мешала заблуждаться.

Путь исследования был тернист, каждый шаг приносил все
новые трудности. Трудности вызывали борьбу, поиски и раздумья;
размышление приводило к сомнению, а сомнение заставляло на¬

стойчиво искать. И вот тут предмет философии и религии расхо¬
дится, ибо настойчиво ищущий, одолеваемый многочисленными
сомнениями и не нашедший удовлетворительного ответа философ
вновь возвращался к основам чувств и знания: есть ли абсолютно
достоверное знание, существуют ли вещи, в которых можно его

искать, имеется ли путь, чтобы найти его?
В ответах на поставленные вопросы заключается своеобразие

любой самостоятельной философии, в зависимости от того, считал
ли философ возможным познать истину либо нет. И каким путем
он предполагал найти пути этого познания, различались и учения
о душе и ее чувствах, а также о результатах, данных этими чувст¬
вами и знаниями.

Имеется два пути для постижения истины, объявляемой Пла¬
тоном конечной целью философии: опыт, приобретенный посред¬
ством чувств, и мышление, основанное на врожденных идеях. Фи¬
лософия опыта (эмпиризм) связана с чувством и тем самым при¬
вязана к телесному, однако телесное обладает узкими рамками,
философа же интересует душа. И очевидно переход от физического
к душе, т. е. от телесных предметов к духовным, от ощущающей
природы к только мыслящей — крайне труден. Едва разум исследо¬
вателя покидает пределы опыта, как перед ним возникают тысячи

сомнений, неясностей, кажущиеся и действительные противоре¬
чия.

Хотим ли мы, подобно Сократу, снова ограничить себя узкими
рамками? Дух исследователя редко смиряется настолько, чтобы
стерпеть ограничение. Он занят поиском ключа, нити, светильника,
создает гипотезы, предпринимает смертельные скачки, и если не

105



добивается ничего, готов скорее предаться упорному сомнению,
.нежели довольствоваться незначительной степенью достоверности.
Такое сомнение и наступило, едва лишь философия занялась ис¬
следованиями. Философам стало ясно, что опыт не ведет к опреде¬
ленным знаниям. Физическое обманчиво, источник знания заклю¬
чен в самой душе, заявляли они. Так, на руинах эмпиризма воз¬
ник идеализм. Не естественно ли, что душа, позволив себе раз
усомниться в опыте, теперь все подвергает сомнению.

Идеализм бесчисленное множество раз приходил в противоре¬
чие с чувственным опытом. И все же, ему за пределами опыта ни¬
когда не удавалось выдвинуть более веские и более убедительные
гипотезы, по сравнению с эмпиризмом. И разве не естественно
было объявить оба принципа ложными? И поэтому в истории фи¬
лософии скепсис, сомнение исследователя — неизбежно. Оно поя¬
вилось в двух разновидностях. В одном случае утверждалось, что
ничего нельзя никаким путем познать, постигнуть, понять (аката-
лепсия); в другом случае скромно заявлялось, что, поскольку с
одинаковой убедительностью можно доказать реальность и нере¬
альность всего на свете, то люди никогда не смогут с полной опре¬
деленностью утверждать или отрицать какие-либо положения
(пирронизм).

Можно заметить две вещи. Во-первых, что в философию неиз¬
бежно должно было проникнуть сомнение; во-вторых, что с прони¬
кновением сомнения в философию, последняя утратила свое высо¬
кое назначение, ибо теперь основным, главным вопросом стала не
разгадка вещей, которая волновала человеческие сердца, а попыт¬
ка установить, способна ли человеческая душа познать нечто, вер¬
нее даже, имеется ли нечто в человеческой душе либо вне ее, что
мыслит или исследует. Это вопрос, с которым приходится сталки¬
ваться каждому философу, каким бы путем он ни думал идти и ко¬
торый вот уже сколько веков остается нерешенным и всплывает
вновь и вновь с появлением любой философской школы. Он поверг
в вечную неопределенность теоретические положения философии и
более того, оказал пагубное влияние на ее практическую сторону.
Принцип, приведший к сомнению в познании, внес путаницу и в
понимание действия. Споры о добре и зле, о прекрасном и безо-
образном, о счастье и несчастье привели к развитию опасного ин¬
дифферентизма. Все это явилось следствием поиска, без поиска же
нельзя представить себе философию. До тех пор пока по традиции
либо без нее отдельными лицами устанавливались некоторые мо¬
ральные либо понятийные категории типа закона или утверждения,
все это было далеко от философии. Первым философом был тот, кто
впервые отважился опереться на свой, человеческий разум и попы¬
тался в его пределах отыскать в природе причины, на основании
которых можно возвести или низвергнуть принципы. Наиболее
зримые следы философии, соответствующие такому определению,
можно найти у греческого народа.

106



Стоит ли вопрос о том, что есть То, оу «От** ап 81сЬ», идет ли
речь о вселенной, боге, душе, о человеческой деятельности, об ин¬
дивидуальном и общественном, перед ограниченным человеческим
разумом непременно открывается определенное число путей, из
которых он может выбирать по своему усмотрению, открыть же
иные, кроме имеющихся, ему не дано. Все возможные пути были в
разное время исхожены греческими философами. Именно поэтому
греческую философию следует рассматривать как школу, из кото¬
рой вышли все более поздние философские течения. Все те прин¬
ципы, на которых основаны замечательные теории Декарта, Спи¬
нозы, Локка, Лейбница, Канта и прочих философов, были вновь
извлечены на свет из доставшегося нам от греков наследства.

И разве не достойно нашего внимания тщательное изучение столь
важного наследия?

Патриархи греческой философии олицетворяют традицию, став¬
шую святой. И здесь, к^к и повсюду, выступили на первый план те
предметы, которые скрыты от нас в окружающей природе и кото¬
рые человечество, задумываясь над своей судьбой и будущим, с са¬
мого начала считало важными: происхождение мира, божества и
загробной жизни. В соответствии с греческим представлением
(объединенным в орфическую систему, передаваемым из поколе¬
ния в поколение мистериями и воспетым поэтами с теми или дру¬

гими изменениями)—мир вечен, он берет начало в беспорядочном
перемещении, содержащем в себе зародыш всех вещей, в так назы¬
ваемом хаосе. Где впервые родилась эта мысль?—тщетно было
бы гадать.

И если человечество на самой ранней ступени своего существо¬
вания располагало более или менее точными сведениями относи¬
тельно происхождения своих предков и их места проживания, оно

передало их последующим поколениям. Очевидно, это древнее пре¬
дание намного проще, чем учение о хаосе. По всей вероятности,
в первоначальном представлении в основе вещей признавалось не¬
кое однородное начало, например, вода, которая, по Моисею, не¬
когда заливала всю землю. Ведь наивные предположения старины
естественно приводили к тому, что началом всех вещей следует
считать то, от существования которого зависит и место жительства

человека и урожай. Со временем некто, размышляя, должен был
поставить вопрос: каким образом могло случиться, что из однород¬
ного начала произошли не только различные, но и противополож¬
ные вещи?

В результате этого ставший на путь исследования человеческий
род пришел к понятию «хаос». И поэтому наверняка мы не можем
исключить из области философии это понятие, как будоражившее
человеческий разум или по крайней мере стремившееся будора¬
жить его.

И поскольку мы занялись историей философии, оно заслуживает
нашего пристального внимания.

107



Всем известны знаменитые стихи Овидия, в которых в самом
начале «Метаморфоз» этот хаос изображается следующим обра¬
зом:

Некогда море, земля и над всем распростертое небо,
Лик был природы един на всем пространстве вселенной,—
Хаосом звали его. Нечлененной и грубой громадой,
Бременем косным он был,— и только,— где собраны были
Худо скрепленных вещей семена разнородные вместе.
Миру Титан никакой тогда не давал еще света,
Не возрождала рогов, назревая, и новая Феба.
В воздухе легком земля, обтекаема им в равновесье
Не повисала еще, и над длинным земным океаном
Рук в то время своих не простерла еще Амфитрида.
Там, где суша была, находились и море, и воздух,—
И ни на суше стоять, ни по водам нельзя было плавать.
Воздух был света лишен. Постоянными не были виды.
Все пребывало в борьбе, затем, что в теле едином
Холод сражался с теплом, сражались с сыростью сухость.
С мягкостью твердость, и то, что весомо, с тем, что без веса.
Бог или природа, верней, конец положила раздору.
Небо она от земли и землю от вод отрешила,
Воздух густой отделила она от прозрачного неба.
После же, их разобрав и из груды слепой их извлекши,
Бывшее в разных местах — связала согласием мирным *

Бейль отмечает особо в этом повествовании четыре ошибки и
решительно выступает против них. Во-первых, он утверждает, чта
невозможно представить хаос как целое, заключающее в себе раз¬
личные и противоположные друг другу элементы, считая в то же
самое время его однородным (гомогенным). Во-вторых, говорит
он, невозможно, чтобы противоборствующие друг с другом различ¬
ные силы и тяжести частиц могли бесконечно пребывать в смешан¬
ном состоянии, ибо тела различного веса через короткое время
должны обязательно занять различное положение и таким обра¬
зом разделиться. А в-третьих, продолжает он, поскольку, по толь¬
ко что упомянутой причине, материя, обладающая движением, в
силу необходимости должна сама но себе развиваться, постольку
нельзя утверждать, что подобная работа происходит с помощью
божества. И в заключение он отмечает, что утверждение, будто бо¬
жественная сила усмирила враждующие стихии, несостоятельно,
так как последние и до сего дня неустанно продолжают противо¬
борствовать во всей природе, как вне человека, так и в нем самом.

Первое и особенно последнее возражение, относящиеся к поэ¬
тическим образам, не требуют, чтобы на них задерживались, тем
более, что единый облик, приписываемый природе, не однороден,
ибо представляется совершенно естественным, что в смешении не
могут выделяться различные формы. А наступивший покой среди

108



стихий значит лишь, что выделившиеся вещи не мешают больше
проявлению своей формы и деятельности. Два средних возраже¬
ния, касающиеся самой природы хаоса, заслуживают более деталь¬
ного рассмотрения.

По-видимому, универсальным принципом философии греков
было положение: из ничего ничто не возникает. Поэтому, говоря о
происхождении мира, они всякий раз признавали материю вечно
существующей.

Хотя несовершенным разумом, собственно говоря, невозможно
представить вечное существование, тем не менее, вещи, представ¬
ляющиеся нашему взору, легче предположить вечно существующи¬
ми в своей материальной субстанции, чем, опираясь на законы че¬
ловеческого разума, предположить совершенно не связанную с
миром идею или силу, которая самостоятельно, лишь благодаря
своей воле, создает нечто такое, чего ранее не существовало.
В действительности, можно сомневаться, если во всем проявлении
человеческого разума все же имеется хоть одна ступень, на кото¬
рой становится возможным подняться до подобной мысли, до соб¬
ственной идеи сотворения. Бесспорно лишь, что ни один философ
не поднимался до такого уровня без [помощи] вдохновения. Правда,
Гераклит утверждал, что если материя не создана богом, то он не
мог придать ей форму, и что Платон действительно считал мате¬
рию сотворенной богом. Однако следует сделать два замечания.
Первое — у Гераклита была тысяча возможностей познакомиться
с учением христианских авторов, а через них с идеей сотворения
мира. Второе — приписываемое им Платону полностью опроверга¬
ется рукописями последнего, а также свидетельством всего древне¬
го мира. Неоспоримо, что идея сотворения из ничего не стояла на
пути греческой философии, и можно было бы задать вопрос: вооб¬
ще, была ли философия, которая столкнулась бы с этим вопросом.
Разве не очевидно, что сами христианские философы, разгадавшие
тайну происхождения мира — например Декарт — исходили из
того, что вначале была бесформенная материя, из которой под
действием заключенных в ней сил закономерно развивалась сле¬
дующая форма.

Ежели человеческий разум, направляющий философа, может
дойти до утверждения, что материя возникла из ничего, то почему
ему не предположить, что материя, возникшая по мановению па¬

лочки из ничего, с первого же мгновенья не появилась в совершен¬

ном виде? Можно сказать, что подобная трактовка свела бы на
нет любую философию, которой нужно оперировать естественными
силами и избегать ссылок на сверхъестественное божественное вме¬
шательство подобно тому, как это требовал Гораций. Однако при¬
знаемся, что если материя призвана облачиться в определенную
форму, не было бы более последовательным, размышляя по-чело-
вечески, облачить ее с самого начала в то, что с трудом достигается
химическими процессами, путем тысяч вариантов разложения и

109



соединения в течение столетий и тысячелетий? Для чего пона¬
добились всемогущему духу, пожелавшему создать мир, атомы
Картезиуса? Для чего нужны были монады Лейбница? Разве
всемогущему было бы труднее создать сразу готовый мир, чем
единственный атом, либо одну монаду? Нет, это понадобилось-
не всемогущему, а философии. А поскольку философия вначале не
может обойтись без материи, то что же может быть более правиль¬
ного, что лучше всего согласуется с наукой, которая стремится идти
вперед при свете человеческого разума? Разве этому соответствует
желание возложить половину дела на всемогущего? Или же пред¬
положить существование материи вечно? В первом случае, могу¬
ществу творца приписывается меньше, чем предполагает его идея,

а во втором — непостижимость извечного бытия уравновешивается
сознанием того, что оно сейчас существует, а раз так, то мож¬
но предположить его существование в бесконечно отдаленное
время.

И таким образом, несовершенный ум через аппроксимации по¬
знает вечность, по крайней мере ему это так представляется в та
время, как примыслить себе возникновение из ничего он никак не
в состоянии, подобно тому, как не может себе представить, что было-
время, когда ничего не существовало: ни пустоты, ни пространства,

словом, ничего такого, что могло бы служить предметом возможных:

чувств либо мыслей.

Совершенно естественно, что человеческий разум наделил ма¬
терию вечным существованием и, поскольку замечал, как изо дня

в день разрушались формы, естественно заключил, что было время,

когда нынешние формы не существовали. Эта вера получила твер¬
дую поддержку также в древнейших преданиях. Таким образом, не
пришла ли она непроизвольно? И можно спросить, не пришла ли
она закономерно, чтобы предположить, как и мысль о хаосе, веч¬
ность материи и далекое начало форм в качестве двух основных
истин.

Гипотеза о том, что в первоначальной субстанции были смеша¬
ны элементы различного веса, неизбежно предполагала насильст¬
венное смешение, беспорядок и возникающие отсюда брожение и
внутреннюю борьбу. Самый кратчайший покой привел бы навер¬
няка все частицы на свои места, в соответствии с их весом, и как

следствие этого возникли бы формы в своей полноте, а мир пред¬
стал бы в готовом виде. Итак, если бы с самого начала покой, по¬
добно материи, был бы вечен, то наверняка формы также находи¬
лись бы в извечном состоянии. Так как человек из опыта знает, что
не может существовать форма, не имеющая начала, то в идее хаоса,
даже не будучи ясно выраженной, неизбежно заключена некая
мыслящая сила. Эта сила заставляет соединиться в круг части¬
цы, которые, вследствие различия в весе, стремятся на различные
места. Это можно сравнить с тем, что происходит в еще не пере¬
бродившем вине, содержащем частицы, которые потом должны

110



быть отделены. Отсюда следует, что вечно наблюдающееся смете-
ние элементов находит прекрасное обоснование в гипотезе о
хаосе.

Однако, как замечает Бейль, из этой структуры с неизбежно¬
стью вытекает, что материя, состоящая из частиц различного веса,

находящихся с самого начала в движении, развивается без бо¬

жественной помощи, благодаря своему собственному движению.
Вопрос лишь в том, считать ли этого бога и эту природу, которые
упоминаются у Овидия, внешней по отношению к материи силой,
либо под этим разуметь силу, действующую внутри материи, т. е.
понимать под этим борьбу элементов, скрытых в материи, движе¬
ние самой материи, стремящейся к развитию?

Именуемая Овидием «добрая природа» не была одним из тех
богов, что почитались народом. Сами эти народные божества бе¬
рут начало в недрах хаоса, ибо оттуда вышли море, земля и небо,
породившие их. Не это ли подсказывается мыслью, что божество
и природа, упорядочившие хаос и именуемые в мистериях Демиур¬
гом, были не чем иным, как универсальной силой, пронизывающей
всю материю, и что всюду почитаемых богов, собственно говоря,
можно рассматривать лишь в качестве индивидуализированных

проявлений этой универсальной силы. Этим объясняется и дан¬
ное одному из богов имя Пан, что значит «все», т. е. всю природу,
подразумевая при этом природу, в недрах которой бурлит энергия.
О Пан, поется в одном из древних гимнов, призываю тебя на по¬
мощь! О могучий бог! О вся природа! И небо, и море, и вскормив¬
шая всех земля, и вечный огонь, ибо они частица тебя, о всемогу¬
щий Пан!

Греческие божества не только никогда не выступают в роли
творцов вселенной, но и ни в одном из преданий они не изобра¬
жаются в качестве полных властителей мира. Даже у Гомера сам
Зевс, могущественнейший из богов, открыто признает над собою
власть, полную таинства, неизменной силы, именуемую судьбой,
роком. Эта судьба, этот рок неумолимо господствует всюду, как
об этом говорится во всех греческих преданиях, завещанных потом¬
кам. Что иное может означать эта, держащая даже богов в своем
повиновении, сила, как не вечный порядок, на который с самого
начала опирается природа, с непоколебимой верностью следующая
своим закономерным движением. Извечный порядок возникает из
движения элементов, составляющих материю, которые движутся

каждый в своем направлении. А сила, что создает это движение
и направляет его к цели, которая, по-видимому, заключена и бур¬
лит в самой материи, именуемая богом, упорядочивающим хаос.
И вот тут и обнаруживается источник, из которого возник в столь
многочисленных философских системах и представляется в столь
многообразных формах, пантеизм — учение, согласно которому
весь материальный мир создается полностью божественным
началом.

1П



Многобожие (политеизм) по своему характеру также есть не
что иное, как пантеизм, ибо сила, охватывающая всю природу,
получила, в соответствии со своей разнообразной деятельностью,
наименование различных богов.

Совершенно естественно, что начавший уже присматриваться,
но все еще впотьмах, ощупью пробирающийся человеческий разум,
созерцая бьющую отовсюду ключом жизнь, вечное произраста¬
ние (несмотря на тленность и преходящий характер), видя вели¬
кие надземные и подземные преобразования, проявляющиеся с уди¬
вительным великолепием либо с потрясающим насилием, задумы¬
вался над могучей силой, превосходящей человеческие возмож¬
ности. Но разве было бы естественным сразу же искать эту силу
где-то вне материи? Какая причина могла бы заставить его пред¬
полагать наличие внешних импульсов там. где ему приходилось

наблюдать лишь движение, развитие, идущее изнутри наружу?
Прежде, ему предстояло глубоко проникнуть в универсальные цели
простого движения, соразмерить материю с заключенными в ней
силами и их следствием, чтобы ясно уловить целесообразный смысл
в деятельной силе и прийти к сомнению, нельзя ли, не нужно ли
этот целенаправленный смысл отделить от материи? Подобная
концепция не могла сразу же возникнуть даже в период, когда

философский анализ получил уже широкое применение. Тем более
это верно по отношению к преданиям, большей частью основан¬
ным лишь на предположениях. Именно поэтому упоминающихся
как в легендах, так и в древнейших философских системах богов,
никогда не выступающих как нечто самостоятельно существующее

от материи, всегда надо воспринимать как реальную материальную

силу.

Всякий раз, когда человек начинал задумываться над проис¬
хождением мира и божества, он, хотя и смутно и неосознанно, ис¬
ходил из самого себя.

Занимаясь исследованием происхождения вселенной, он пыта¬
ется найти в нем объяснение своего происхождения. Желая по¬
знать божество, он стремится сделать возможным в нем поклоне¬
ние властителю своей судьбы. Что же могло быть более необходи¬
мым, чем соединение этих двух положений с третьим, несущим че¬
ловечеству успокоение относительно его будущего? Любовь к
жизни в любом живом существе совершенно естественна. Именно
эта причина делает жизнь милой, а смерть — ужасной. Но как бы
ни была мила первая и ужасна вторая, судьба неизбежно сменит
первую второй. Неизбежный рок делает невыполнимым всякое же¬
лание добиться вечной жизни. Но разве человек не видел, что
в земной обители, кроме него, другие вещи так же преходящи, и при
этом действующие в этих вещах силы не превращаются в ничто?

Так, некое тело, существовавшее и двигавшееся в определен¬
ной форме, утрачивает свой прежний облик, и заключенные ранее
в нем активные силы обретают новые, иные формы и продолжают

112



свою деятельность в более или менее измененном виде. Разве че¬
ловек не чувствовал и в своем теле подобные силы?

И его наблюдения о сохранении сил соединялись с неугасимой
жаждой жизни. Не достаточно ли это было для того, чтобы он мог
представить себе возможность потусторонней, загробной жизни?
Но что должна была бы представлять собою жизнь в другой фор¬
ме, по сравнению с теперешней? Человеческие желания привяза¬
ны лишь к прежним, и в те далекие времена не могло бы быть и
речи о внутренней силе как о духовном существе, полностью отли¬
чающемся от телесной оболочки, которое могло бы сохраниться
само в себе. Таким образом, примитивность мышления переноси¬
ла формы здешней, земной жизни в ту, иную жизнь. Так воз¬
никла вера в бессмертие: легенды о счастливых островах и елисей-
ских полях. Смертный, побывавший в могиле, сохранял затем в
этих местах не только свой облик, но свои наклонности и надежду
на возвращение к земной жизни через некоторое время, подобно
тому цветку, который осенью увядает, а весной снова распускает¬
ся. Мысль об этом возможном возвращении в каком-то смысле на¬
поминает учение о переселении душ, которое впервые было пе¬
ренесено из Египта в Грецию Ферекидом. Несомненно, что он
имел в виду переселение душ, а ведь именно ему первому приписы¬
вается провозглашение бессмертия. Последнее находит отражение
в мистериях древнейших времен, что наиболее ярко сделано Гоме¬
ром в описаниях подземных странствий Одиссея.

Греческая философия не содержит, правда, ничего о происхож¬
дении противоположных друг другу физических и моральных на¬
чал — добра и зла, о которых упоминается в мифах многих древ¬
них народов. Человечество очень рано начало задумываться над
этим предметом. И в ходе рассуждения по этому вопросу у
древнеперсидских теологов было разработано учение о двух на¬
чалах, согласно которому одно из начал может порождать лишь
добро, а второе — одно зло, так как им представлялось невероят¬
ным свести к одному и тому же источнику вещи, находившиеся в

таком противоречии друг к другу.

В заповедях Моисея доброе начало заключено в самом божест¬
ве, сотворившем весь мир; что же касается творца зла, то послед¬

ний объявляется хотя и могущественным, но все же сотворенным

существом.

Этот и многие другие примеры подобного рода свидетельствуют
о глубине желания человеческого сердца, направленного на реше¬
ние этого вопроса. Они заслуживают упоминания, поскольку об
этом в столь обширном наследии, которое оставили нам греческие
философы, ничего нет.

Хотя почитание многих богов вызывали у них сомнения своими
внутренними противоречиями, однако подобного объяснения не да¬
ется, поскольку божественные силы сводятся к единому источни¬
ку. Как видим, в данном случае имеется указание на то, что, как

Заказ -V» 1557 113



нами утверждалось выше, описываемая в мистериях сила, создав¬
шая мир, является не чем иным, как полной деятельности приро¬

дой, рядом с которой невозможно поставить никакую другую силу,
поскольку она уже однажды утверждена как самостоятельное
начало.

Таким образом, добро и зло также должны неизбежно происте¬
кать из одного источника. И человек, вследствие вытекающей от¬
сюда необходимости, должен был слепо подчиниться вечному по¬
рядку, изменить который он не в состоянии.

Итак, мы снова приходим к идее фатальной неизбежности, ко¬
торая находится в тесной взаимосвязи с единством начал и кото¬
рая пронизывает собою с незапамятных времен многие философ¬
ские системы.



Заметки о религии *

Религия с первых же своих шагов призывает к счастью, даже
делает людей счастливыми, а где благодаря условиям человеческой
жизни это невозможно, она утешает и внушает надежду. Надежду,
утешение и счастье могут нам дать лишь те, кого мы считаем спра¬

ведливым, настоящим, непогрешимым, именно это мы чтим; идея

справедливого, настоящего, непогрешимого и почитается нами как

священная.

Таким образом и религия должна быть для нас священной,
если мы хотим найти в ней покой и счастье. Но религия должна
быть перед нами завуалированной, сдернуть покров с нее нельзя,
а когда философия стремится к этому, то обнаруживает либо дур¬
ман, либо обман. Совершенно понятно, что настоящий философ,
к каким бы результатам ни привели его рассуждения, не может
оставаться спокойным. Но ведь здесь речь идет о счастье того
большого народа, который мы называем человечеством, а если даже
предположить, что философия может привести к более верным и
разумным результатам, чем религия и вера, то приходится задать

себе вопрос: какая часть рода человеческого обладает достаточной
силой для анализа и самоуспокоения, а также для того, чтобы вы¬
нести просвещение? Нет ничего легче, как отнять у кого-нибудь
веру, но и нет ничего тяжелее, как успокоить сомневающегося. Ведь
вера, если ею охвачено сердце, не жаждет расследований, а сомне¬
ние может быть успокоено только через уверенность.

Без исследования нет науки, а без науки — культуры. Но вы
хорошо знаете, что настоящая наука доходит лишь до одного че¬
ловека из многих тысяч, а ее благодеяния делаются достоянием

миллионов лишь через обратное отражение. А ведь эти миллионы
ни в чем так настойчиво не нуждаются, как в религии, и в такой
религии, за которую они могут цепляться, которая может взять их

за сердце, привести к кротости и нравственности, а затем и к сча¬
стью.

Правильно говорит Монтескье, религия заставляет поклонять¬
ся тому, что нужно душе, для того, чтобы верующие еще сильнее

8* 115



к ней привязывались. Народ, творящий себе божество из мрамо¬
ра, дерева или соломы, видит в нем лик божий, но когда знания
народа расширятся и он поднимется выше по ступеням культуры,

то заметит бессилие созданных им богов и сделает, как Диоген:
когда боги не снизойдут к его мольбе и не дадут ему огня, он раз¬
рубит на куски деревянных идолов и согреется у костра, на кото¬
ром они будут гореть. Поклонение духовному идеалу есть следст¬
вие повышения культуры, доступное пониманию лишь философски
углубленному мышлению и не имеющее никакой привлекатель¬
ности для среднего человека.

Идея теизма могла зародиться лишь в мозгу философа, и даже
смысл, обобщающий эту идею, недоступен среднему человеку.
Поэт гораздо ближе народу, чем философ, иначе говоря, чувство
доступнее размышления. Значит, идея — бог, бестелесное сущест¬
во, причина, из которой вытекают все следствия, освежающий,
оплодотворяющий и поддерживающий дух, свойства которого объ¬
ясняются многими тысячами явлений видимой природы, но инди¬
видуальность его не может быть никем определена, потому что
никто не может подумать о ней, представить себе ее. Скажите же,
мудрецы всего мира, существовал ли когда-либо народ, которого
вот такая идея заставляла переступать порог храма, преклонять

колени? В мозгу каждого философа, каждого теолога эта идея ас¬
симилируется ио-иному, так как же вы хотите, чтобы народ усвоил
себе так или иначе дух ваших поучений?

Если вам известны, как это надобно, движения человеческого
сердца, то вам будет легко понять, что даже самую ясную рели¬
гию невозможно свести к философской простоте.

Разве сыны Израиля не отвлекались бесчисленное количество
раз от преклонения перед невидимым богом, так как их разум
был слишком слаб, чтобы найти успокоение в этой простой и чистой
идее? Ноев ковчег, блистательный Иерусалимский храм, херувим
в святом убежище, в высоте сооруженные алтари (эксцельса),
жертвоприношения, все это нужно было для того, чтобы сделать
осязаемыми для народа высокие духовные и религиозные учения

о божестве, чтобы привлечь на помощь слабому разуму сердеч¬

ный пыл и воображение.
Иисус опутал свою простую религию таинственностью, чтобы

в исследования духа вовлечь сердце, а через него фантазию. Разве
не сюда относятся тайна искупления, святая троица, понятие пер¬
вородного греха, обещания и угрозы о наградах и наказаниях и все
то богатство картин, в которое Иисус облек самую чистую и про¬
стую мораль?

Сама природа подсказала Монтескье замечание: религия долж¬
на связать свою духовную сущность с такими идеями, которые по¬

могли бы перекинуть мост между духовным и чувственным миром.

Человеческая душа нуждалась в ступенях, по которым она могла бы
подняться с самого низу до выспренних высот. Вот поэтому святое

116



писание и говорит об ангелах. Поэтому за века христианства небо
так густо заселилось святыми.

Существуют еще две вещи, посредством которых религия укреп¬
ляет свои путы: церемониал и чистая нравственность. Церемониал
не что иное, как форма, без которой религия превратилась бы в
философскую секту, провалилась бы в холодный мрак. Церемониал
своими обрядами выделяет религиозные предметы, привлекая не¬
понятные разуму вещи, завораживает сердца, раскрывая перед
фантазией такие богатые возможности, среди которых не сумеет
найти для себя счастья лишь тот, кто достаточно жесток, чтобы
мучить себя холодными анализами и упреками. Само собой разу¬
меется, что из всех подпорок, которыми окружила себя религия,
подпорки церемониала самые крепкие. И еще они самые устойчи¬
вые. Вспомним о народе, которому Моисей дал законы, и пусть это
будет самым лучшим доказательством.

Если существует религия, в основы которой проникла безнрав¬
ственность, то такая религия рано или поздно упадет в глазах про¬
свещенного человечества. Законодатель и философ, мысль, про¬
буждающаяся от добра и зла, и всеобщая смелость откроют глаза
народу. Так исчезли из истории человеческие жертвоприношения,
проституция. Так покончили еще в древнем мире с вакханалиями.
Но религия, основанная на чистой морали, стоит выше всяческого*
презрения. Напрасно беспокойный человеческий разум зажигает
свой факел, напрасно высказывает свои сомнения, здание стоит
непоколебимо: оно выполнило поставленную перед ним цель; рево¬
люции приходят и уходят, но законодатель, и философ, и народ бу¬
дут вынуждены вернуться туда, в то единственное место, где душа
и сердце, общественное творчество и общественное счастье могут
найти себе верную точку опоры.

Религия — божественная река, протекающая через весь неоте¬
санный род человеческий; талисман, заменяющий для многих на¬
родов и во многих случаях всякую науку, гражданскую деятель¬
ность и законы; краеугольный камень, на котором все законодате¬
ли и основатели государств строят свои принципы, так как только
опираясь на него, они могут быть долговечными; убежище, где
впервые нашли защиту человеческие природные слабости, а из него
вышли первые зачатки наций; сила, которая наидейственнейшим
образом может положить предел насилию и преступлениям, так как
она находится за пределами человеческих законов и кар, показы¬
вает надежду и страх перед будущим.

Моисей основал свою религию на первоначальных традициях,
а прекрасное здание христианства высится на построенном Мои¬
сеем фундаменте. Да и всякая религия, простая или сложная, яс¬
ная или туманная, берет свои истоки за пределами любой науки, до
начала любого исследования, где-то в древнейших', чрезвычайно
далеких, выступающих из тумана веков, о существовании которых
мы можем лишь делать выводы. Даже сам арабский пророк был

117



вынужден закрепить свою сеть с одной стороны за учение Моисея,
с другой — за национальные традиции, и сделал он это для того,
чтобы эта сеть не распалась.

Все это показывает, что религии в том, что в них есть творче¬
ского, не придуманы людьми. Религии — полотно, на котором че¬
ловеческая рука начертала многокрасочные узоры, но само полот¬
но и под наложенными на него тысячами красок, пусть пройдут
тысячелетия, останется все тем же и никогда не скроется от пыт¬

ливого взора наблюдателя.

Человечество в начале своего существования лучше помнило о
происхождении тех традиций, которые существуют и до сих пор
относительно первоначального вида нашей планеты, происхождения
человечества, первых мест, где жили люди, и того, какими они были,
в каком состоянии пребывали. Теперь эти традиции опутаны ту¬
манными идеями о божестве, и эти идеи так естественно хранятся
в человеческих душах, что приходится их признать следствием ско¬

рей чувства, чем размышления. Эти традиции, передаваясь из по¬
коления в поколение, видоизменялись и с течением времени порож¬

дали сотни различных религий. Поэтому религии развиваются из
традиций, и из традиций же берет свои истоки фолософия- И вот
так эти две сестры, такие разные по духу, провели свое детство

вместе, из одного источника брали свои познания, но мерили их

разными мерилами и искали объяснения вещей с различных точек
зрения...



Иштван Сечени

(1791 — 1860)

\
Иштван Сечени (5гёсЬепу1 15|;уап) — выдающийся государственный дея¬

тель эпохи реформ.

Граф Сечени принадлежал к одной из крупнейших аристократических
фамилий Венгрии. С 1808 г. был офицером австро-венгерской армии и участ¬
вовал в войне против Наполеона. После наполеоновских войн путешествует по
-Западной Европе и знакомится с культурой и бытом разных стран.

На Государственном собрании 1825 г. Сечени потребовал от австрийского
императора соблюдать венгерскую конституцию, и объявить венгерский язык
официальным языком. Он предложил также создать Венгерскую академию на¬
ук, на нужды которой ассигновал свой годовой доход.

В 30—40-е годы Сечени организует несколько финансовых и промышлен¬
ных обществ; руководит работами по развитию судоходства на нижнем Дунае
и строительством Цепного моста в Будапеште.

В начале революции 1848 г. Сечени становится министром транспорта
п труда в первом Независимом венгерском правительстве Батьяни. Однако
тяжелое психическое заболевание прерывает его политическую деятельность.

Первая работа Сечени «О лошадях» опубликована в 1828 г. В 1830 и
1831 гг. он издает свои основные произведения «Кредит» и «Мир», в которых
анализирует причины разорения венгерского дворянства и излагает программу

преобразований в сельском хозяйстве. В 1836 г. в работе «Стадиум» Сечени
предлагает ряд мероприятий по развитию хозяйства страны. В1841 г. выходит
его книга «Народ Востока», в которой высказываются опасения по поводу уг¬
лубляющихся противоречий в стране. В 1857 г. он пишет свои «Мемуары», в
которых подводит итог своей деятельности.



Кредит *

Венгерский помещик
не использует своих возможностей землевладельца

Деньги, земля и все остальное может приносить максимальный
доход только в том случае, если я имею возможность использовать

их там, где нахожу для себя более выгодным.

Чем быстрее я могу получить свои деньги или распорядиться
своей землей, тем короче время, необходимое для превращения
земли в деньги и для обмена их на иные жизненные блага, тем
больший доход получу я с 100 или с 1 млн. форинтов своего ка¬
питала, с 10 или 100 тыс. хольдов земли. И наоборот, доход с них
может быть равен нулю, так как любая цена зависит от спроса.
Освежающий напиток жаждущему, постель уставшему, огонь за¬
мерзшему, берег потерпевшему кораблекрушение, крепостные сте¬
ны или склон холма боязливому кажутся дороже любого сокрови¬
ща, когда они в этом нуждаются.

Поэтому мы и видим, что человек может быть зажиточным, вла¬
дея небольшим имуществом, а владелец больших имений — жить
в бедности; небольшое имение при правильном использовании мо¬
жет производить множество земных благ, но все богатства Креза
окажутся недостаточными, даже если они будут приумножены,
если ими не распорядиться смело и как то необходимо.

Уже и это немногое объясняет почему венгерский капиталист
и помещик бедны, владея такими деньгами и земельными угодьями.
Первый из них не может вложить деньги в выгодное дело, ибо хо¬
чет держать их в сундуке, а не получать с них приличный
доход.

Второй же, владеющий обширными плодородными пашнями, не
может честным путем получить ни одного форинта, несмотря на все
свои хлопоты и домогания. Могут у него, конечно, и быть честно
заработанные тысячи, но дело здесь не в этом.

Не беднее ли, значит, у нас честный капиталист, чем полагалось
бы ему по его природе? В стране есть все, что дает право на кре¬
дит: земли, дома, скот, хлеб, вино и т. д. Но он не может стать
богатым на этой основе, а вынужден строить свое благополучие

120



на песке или, лучше сказать, на воздухе. Даже люди очень осторож¬
ные и осмотрительные, долгие годы державшие свой капитал в сун¬
дуке, где он, конечно, не мог увеличиваться, даже такие люди,

передавая деньги в другие руки, делают это с чувством, подобным
тому, как когда-то Монгольфье, отправивший корабль в опасное
воздушное путешествие, был уверен в том, что увидит его еще ког¬
да-нибудь, или хоть услышит что-то о нем!

Когда же, наконец, после многих размышлений, таких сложных,
что можно было бы найти за это время квадратуру круга, капита¬
лист вложит деньги в так называемое стоящее дело, то часто уже

года через два убеждается, что никогда больше не увидит ни ка¬
питала, ни процентов.

Но его продолжают считать крупным капиталистом, а если он
не хочет прослыть скрягой, то должен тратить деньги, которые,
собственно говоря, ему уже не принадлежат, и которые он никогда
больше не увидит, помогать ближним и вносить лепту на осущест¬
вление общественных дел. А если мы еще примем в расчет всю его
злость и досаду,- деньги, которые он потратит на судебные издерж¬
ки, то мне, лично; вполне серьезно кажется, что в десять раз счаст¬

ливее тот, у кого нет никакого капитала, чем владелец отданных

денег, от которых у него осталось лишь одно воспоминание. Я даже
не знаю большей танталовой муки.

А если человек денежный не слишком брезглив в средствах, то
разве в наших условиях не легче ему сделаться ростовщиком, чем

в любом другом месте? Любого человека, который жаждет полу¬
чить процент выше законного, я считаю ростовщиком, как бы ни
приукрашивали его деяния. У нас многие с охотой стали бы да¬
вать деньги, получая за них 5—6%, но чтобы дело имело реаль¬
ную основу, а не повисло бы в воздухе, чтобы оно было основано
на ипотеке, а не на гипотезе, лучше иметь эти 5—6%, чем 10—20%,
но без всякой гарантии и кредита. Ну, а если кто-либо предпочи¬
тает последнее, утешая свою совесть тем, что законы этого не за¬

прещают, то он уподобляется солдату, который, став однажды по
необходимости мародером, превратил мародерство в систему. Так,
став на этот путь, некоторые превращаются в самых настоящих

ростовщиков, которые даже краснеть разучились. Вот к чему при¬
водят недостаточно хорошие законы, которые должны были бы
направлять и толкать человека на совсем другой путь.

Венгерский хозяин не может поднять
свое хозяйство на должную высоту

Часть наших хозяев идет впереди своего века, и ведут они себя
гак, как если бы жили уже в 1901 г. Другая же часть ведет хо¬
зяйство, как во времена Андраша П.* У одних поля такие, как буд¬
то их перетащили сюда из Бельгии, а у других таковы, что человек
не удивился бы, встретив там верблюда.

121



Передовые или отсталые методы не всегда зависят от внешних
обстоятельств, чаще всего в них отражается способ мышления по¬
мещиков. Одни хвалят мекленбургскую и всякие иные системы
и подражают им, другие превозносят старые венгерские или тран¬
сильванские обычаи и пашут землю так, как это делали предки,

а бывает, что и совсем не пашут! Некоторые покрывают хозяй¬
ственные постройки черепицей и даже медью, другие и камыша не
кладут и т. д.

Если бы хозяева комитатов Хевеш или Бачкаи * вздумали бы
вести хозяйство по-английски, то ничего бы у них из этого не по¬
лучилось: здесь часто бывают засухи и различные злаки не могут
произрастать так хорошо и густо, как на острове Альбиона, где так
много тумана и влаги. Но неправ и тот, кто считает, что за грани¬
цей нет ничего, что подошло бы для нашей страны и мы не сможем
сделать ни шагу вперед. Если бы это было так, нам пришлось бы
перестать есть и говядину, которая почти что каждый день бывает
у нас на столе, ведь нечего таить, что наши предки когда-то пита¬

лись лишь одной кониной. Но если они тогда, следуя за модой, пе¬
решли на говядину и сделали шаг вперед, так почему же нам нель¬

зя заимствовать то, что правильно и здраво? Почему это должно
быть нам запрещено? А ведь много и таких, кого каждое новшест¬
во выводит из себя точно так же, как три-четыре века назад выво¬
дило из себя ему подобных то, что теперь ставится в пример как
мудрость предков. Купа * и его люди, гарцуя верхом, возмущались
при виде деревянных повозок точно так же, как некоторые у нас

тридцать лет назад возмущались колясками, а теперь каретами.

Подобные люди всегда и во всем остаются позади: тридцать лет
назад, когда все уже ездили в колясках, они упорно сидели на те¬

легах; теперь же, когда многие предпочитая чистоту, приятное об¬

щество других людей, а если дорога позволяет, то и чтение, от¬
правляются в путь в карете, меняют телегу на коляску. Но можете
быть уверены, если человеческий ум со временем изобретет что-
нибудь еще более удобное для передвижения с одного места на
другое, и станем мы передвигаться с помощью пара или со ско¬

ростью ветра летать по воздуху, то эти упрямцы сменят коляску

на карету.

Многие хозяева сначала яростно протестовали против испан¬
ских овец, а когда лучшее время для их разведения истекло, те же

хозяева привязались к ним безмерно. Теперь с такой же страстью
протестуют против английских лошадей, конопли, шелковичных
червей и т. д., а пройдет время и станут возмущаться еще каким-
нибудь нововведением. Я более трезво и положительно вижу ту
середину, которую надо выбирать между стремлением забегать
вперед и во что бы то ни стало оставаться позади, эту границу
определяет хладнокровие и разум.

122



* * *

Все вышесказанное не заслуживало бы такого большого вни¬
мания, если бы не касалось недостатков или избытков, делающих
земледельца или совершенно беспомощным, или тормозящим все
его начинания. Каковы же эти недостатки или излишки? Это не¬

достаток взаимопонимания и кредита, неделимость пастбищ, лесов
и имений, цеха, твердые цены и существование барщины и де¬
сятины.

* * *

Отсутствие взаимопонимания, которое можно было бы объяс¬
нить и тем, что «у тебя ничего нет, и у меня ничего нет, ибо мы не
понимаем друг друга», безусловно служит причиной того, что доб¬
рая часть нашей земли залита водой, покрыта болотами, и что
часто, как эго всем известно, какая-нибудь захудалая мельница
препятствует процветанию целой провинции!

Если мы по-настоящему и без самообмана захотим подсчитать,
какую большую прибыль в будущем мы могли бы иметь в некото¬
рых провинциях и не получаем ее лишь потому, что сегодняшние

крохотные доходы препятствуют завтрашнему гигантскому разви¬

тию, то будет достаточно перечислить лишь самые вопиющие при¬

меры: заросли Кёрёша, разливы Тиссы, Дравы, Бодрога, Ханшаг *,
т. е. все те земли, на которых тысячи семей могли бы безбедно
жить, тех самых семей, которые теперь может быть прозябают в
нужде; а может быть впоследствии появились бы и совсем новые
поколения, с помощью которых страна, возможно, обрела бы силу
и славу. Какие чудесные владения завоевали бы мы для нашей
родины, и без единой капли крови!

И насколько милее стала бы наша родная земля, приятнее даже
ее воздух, если бы на месте камышей и кочек, царства лисиц и вол¬
ков, появились бы пышные нивы, радующие глаз поселки!

Отсутствие взаимопонимания влечет за собой и то, что самые
большие сокровища недр земли: железо и каменный уголь добы¬
ваются лишь в очень незначительных количествах; часть наших

соотечественников голодает, а другая часть утопает в роскоши, и

родина похожа на тело, в котором более не циркулирует кровь; в не¬
которых местах мы задыхаемся от изобилия продуктов, не стоя¬
щих ни гроша у нас дома, но которые могли стать для нас кладом
на синем хрустале Амфитриды.

Но почему же мы не понимаем друг друга? Потому что каж¬
дый определяет для себя и своих трудов разные сроки. Одни жи¬
вут только собой и для себя, для них сегодняшний доход, хоть и
небольшой, важнее всего; другие же посвящают свои дни своим
близким и потомкам и не плачут из-за сегодняшнего убытка, кото¬
рый может завтра стать прибылью, и спокойно переносят его.
И тут мы опять приходим к скорейшей необходимости создания

123



товариществ, ибо каждый намечает свои планы заранее на долгое
или короткое время, и если взять, например, таких, кто рассчиты¬
вает вперед на два — пять лет, и тех, у кого планы задуманы впе¬

ред на 15—30 лет, то между ними никогда не может быть согла¬
сия; исправить это может исключительно лишь общий дух товари¬
щества.

* * *

Отсутствие кредита приводит к тому, что никто не возделывает
свои земли в такой степени, чтоб извлечь все природные возмож¬
ности. Сильный конь по обычной дороге не потянет воз вмести¬
мостью в 200 центнеров, и это совершенно естественно; но если
конь не потянет более двух или трех центнеров, так это естеству
противно и это каждому бросится в глаза. Что сегодня в Венгрии
поместье в 50 тыс. хольдов не может приносить дохода в 500 тыс.
пенгё *, это тоже естественно, но что такие поместья не приносят
дохода более 30—40 тыс.—такое положение противоестественно,
хотя дело именно так и обстоит.

* * *

Какую отрицательную роль, вернее, какой убыток приносят
не подлежащие разделу пастбища, леса и поместья, об этом уже
знает и в этом, хвала небу, убеждено большинство. А если во мно¬
гих местах до сих пор еще не было раздела, в этом нет ничего уди¬
вительного, ибо или из двух сторон одна не хочет обмануть дру¬
гую (сделать ато гораздо легче сильнейшему, чем слабейшему),
или осуществление самого принципа очень затруднительно и
сложно.

Чем выше образование, тем на большее количество отраслей
делится каждая наука, каждое ремесло, и чем больше таких отрас¬
лей, тем выше ступень, на которую эта наука поднимается, так как
отдельные люди, занимающиеся какой-либо наукой или ремеслом,
могут поднять их на высший уровень совершенства. И земля толь¬
ко тогда вознаградит за пролитый на нее пот, когда земледелец
один и сам для себя трудится на ней, когда лишь его скот на ней
пасется, а не чей угодно заходит и вытаптывает траву.

* * *

Всяким изменениям, даже самым благоразумным, обязательно
и всегда сопутствует некоторый беспорядок или кризис. Далеко не
все хотят или могут выдержать это, а ведь нет никакого сомне¬

ния, что в переломный период порядок нарушается, поэтому те,
для кого это неожиданно, пугаются, жалеют о старом добром по¬

рядке, с самого начала отходят от перемен и еще крепче привязы¬

124



ваются к своим старым местам. Те же, кто с самого начала пере¬
мен страдает от них, возвращаясь к жизни, чувствуют себя еще
хуже или по крайней мере еще болезненней, чем раньше. Поместья,
которые перестраиваются на лучший лад, в период изменений поч¬
ти не приносят дохода, но если у их владельцев будет достаточно
терпения и материальных средств, то за короткое время они с лих¬
вой вернут свои убытки.

* * *

Еще большего внимания заслуживает барщина или, как ее еще
называют, отработка и тот вред, который от нее происходит; это
ясно как дважды два — четыре. 60 тыс. крепостных за одно лето
выполняют такую же работу, какую могут выполнить 20 тыс. по¬
денных наемных рабочих. Каждый, кто обрабатывал свои земли
разными способами — барщинным трудом крепостных и наемных
рабочих (особенно по договору), обязательно должен заметить, что
ту же самую работу, которую может выполнить добросовестный
крепостной, пользуясь своей плохой сохой, расшатанной телегой,
тощей коровой за 52 дня,— или, если взять целую семью с малы¬
ми детьми, то за 104 дня — сам земледелец с наемными рабочими,
хорошим скотом может выполнить за третью часть этого вре¬
мени!

Земледелец, пользующийся барщинным трудом крепостных, ни¬
когда не может правильно определить необходимость в рабочей
силе: привлекает к работе то слишком много, то слишком мало кре¬
стьян, а если ему и удается найти пропорцию, то по непредвиден¬
ным обстоятельствам может оказаться, что работников слишком
много или слишком мало и дело, в зависимости от характера по¬

мещика, кончается смехом или слезами. И хорошо еще, когда успе¬
вают, бездельничая и теряя много драгоценного времени, все-таки
вовремя собрать урожай, а крестьяне, которые составляют самую
многочисленную, а значит, и самую значительную часть народа,

кровавым потом поливают землю, над которой трудятся, и резуль¬
тат их труда кажется даже порой удовлетворительным. Правда,
судьба нерадивого и ленивого хозяина, если и кажется со сторо¬
ны веселой и приятной, часто похожа на жизнь стрекозы, летом
поющей, а зимой голодающей и отнюдь не является мерилом сча¬
стья. Ни палка, ни кнут никогда еще не приводили к процветанию
страну; руки же, работающие по принуждению, выращивают лишь
бледные и слабо пахнущие цветы. Что бы ни говорили, только об¬
щественная свобода, при которой права и обязанности соответ¬
ствуют положению человека, может создать всеобщее процветание,
а если кого судьба поставила на нижней ступени общественной
лестницы и принудила его зарабатывать себе на жизнь физическим
трудом, так пусть он не теряет времени зря, занимается упорным
трудом, но получает за этот труд и вознаграждение, и поощрение.

125



* * *

Пусть землепашцы трудятся еще упорнее, чем это было до сих
пор, но за свои груды они должны иметь большее или лучшее воз¬
награждение. Причина лени венгерского крестьянина, той самой
лени, за которую мы его так часто укоряем, если смотреть по су¬

ществу, связана большей частью с неуверенностью и глубочайшим
отчаянием, выступающим под самыми разными личинами.

Это совершенно так же, как с работающим в хозяйстве. Ни¬
когда не будет он одинаково прилежным, если вознаграждение его
останется одинаковым, независимо от того, трудится ли он или

бездельничает; не будет он так работать, как тот, кто за лучший
труд получает больший доход. Что касается потерь при таком тру¬
де, то они ужасающе велики каждый год!

Я допускаю, что в мои подсчеты могла вкрасться ошибка, что
не 2/з барщинной работы пропадают впустую, так как на барщину
ходят и несовершеннолетние, а мы им противопоставляем взрослых

наемных рабочих. Поэтому будем считать, что потеря составляет
лишь Уз, а против этого не сможет возразить даже тот, кто при¬
думал барщинный труд; учтем 52 воскресенья в году, многочислен¬
ные праздники, проводы, ярмарки, плохую погоду, силы, растра¬

ченные на солдат и т. д., и мы тут же придем к выводу, что беда

не в малочисленном населении, а в порочной системе: болота и су¬
хие степи не потому уродуют нашу родину, что не хватает у нас

людей, рабочих рук, а потому, что так много работы пропадает
впустую.

А еще бесплатная работа по прокладке дорог, на которую часто
сгоняют народ издалека за четыре — пять миль, добавим, что
иногда приходится переносить камни, находящиеся тоже в четы¬

рех— пяти милях от места работы; сколько на это уходит време¬

ни! При осушении топких берегов выяснилось, что наемные рабо¬
чие, получавшие сдельно за выкопанные канавы, сделали в 13 раз
больше, чем подневольные крестьяне, вынужденные делать ту же
работу бесплатно.

Никто не желает того, чтобы работающий человек не отдыхал,
ведь он и трудится для того, чтобы иметь за свой труд отдых душе
и телу; и никто не хочет упразднять воскресенья и праздники, по¬

тому что по совести надо отдать богу божье; никто не говорит, что

крестьянам нельзя повеселиться на проводах, на ярмарке и т. д.,

но природа и трезвый взгляд на вещи требуют того, чтобы чело¬
век, взявшись за дело, честно и по-человечески доводил его до кон¬

ца. Если мы будем считать, что всего Уз барщинной работы те¬
ряется впустую, то из 30 млн. дней, которые должны по всей стра¬
не отработать на барщине крестьяне, это составляет 10 млн. поте¬
рянных дней! Подумать только, как много всего можно было бы
сделать за какие-нибудь 30 лет, если бы все это не пропадало впу¬
стую и было бы направлено на улучшение нашего благополучия.

126



* * *

А мы, не желающие требовать от других выполнения таких
обязательств, которые мы сами не можем выполнить, что если бы
мы были крестьянами, стали бы мы работать на барщине с таким
усердием, не отвлекаясь ни на минуту, как на хорошо оплачивае¬

мой работе, которую мы, по своему желанию, могли бы выполнить
за шесть или шестнадцать дней? Стали бы мы для других проли¬
вать пот, как для себя? Поставим себя на место другого, только
так мы можем судить справедливо и трезво, и не надо думать, что

люди грешат лишь по своей природе и несовершенству.

* * *

Что надо делать и с чего начинать?
Отсутствие кредита я считаю причиной того, что венгерский

помещик беднее, чем ему следовало бы быть, обладая такими по¬
местьями, что живет он вовсе не так хорошо, как позволяли ему

обстоятельства; хороший хозяин не может сделать свои поля таки¬
ми цветущими, какими они могли бы быть; и наконец, что Венгрия
не имеет торговли. Я думаю о кредите, о вексельно-коммерческом
законе и считаю его фундаментом, на котором может быть воз¬
ведено наше сельскохозяйственное и торговое благосостояние или,
иначе говоря, наше дальнейшее возвышение и счастье. Но еще важ¬
нее такого кредита кредит в широком смысле слова, по которому

мы могли бы верить и доверять друг другу.

* * *

Такой кредит — святость слова, способная рассудить господ с
народом, и если ее не будет, то и закон ни к чему, придет конец
общественному порядку и удаче. Верность слову у господина то же
самое, что святое совершенство в боге: вечная и самая главная
истина, религия и вера, приобщающая даже самого дикого чело¬
века к вездесущему, и точно так же верность и покорность привя¬

жут гражданина к справедливому властителю. А разве счастье
между супругами не зиждется на настоящем слове? Разве ценна
верность, которую надо беречь. И разве не истина связывает вме¬
сте и нераздельно друзей и соотечественников, независимо от того,
какие места они занимают, высокие или низкие?

Но разве нет у всех этих прекрасных качеств еще более глубо¬
кого источника, их порождающего?

Гражданская добродетель

Вот мы добрались до еще более глубоких корней! Действитель¬
ная сила и мужество нашей родины зиждется не на отвесах гор, не
в глубине рек, не в морских просторах и не в крепости бастионов.

127



И конституции не делают людей свободнее или зависимее, все это
теперь зависит лишь от людей, которые населяют страну.

8 каком бы несчастном положении ни находилась страна, ка¬
кими бы цепями ни была скована нация, рано или поздно она все
же добьется более свободного существования, если в жилах насе¬
ляющих ее людей течет чистая кровь гражданской добродетели.
И наоборот, в каком бы счастливом положении ни находилась стра¬
на, какой бы свободой ни пользовались ее жители, она постепенно
согнется под игом рабства, если исчезнет чистая нравственность
и угаснет свет гражданской добродетели!

* * *

Но для того, чтобы человек мог возвыситься и увеличить свою
собственность, гражданская или национальная добродетель пустить
глубокие корни, надо прежде всего, чтобы существовала нация.

Сначала должна быть нация, и только потом можно воспиты¬
вать ее в добре и правде, в добродетели. Точно так же, как в без¬
брежной вселенной все ее большие и малые части существуют сами
по себе, а вместе с тем составляют одно целое: солнце, планеты и
то, чего мы не видим, на земле все тоже делится на еще более мел¬
кие части и все же остается единым: капли, плоды, самый малый
червь составляют единое целое. Это и есть закон природы...

Любовь к отечеству и защита его для нации имеют такое же
значение, как притяжение и отталкивание для неодушевленных

тел. Сладостная душе забота о родине, привязывающая нас к ней,
заставляющая нас обожествлять и незначительную песчинку ее,
лежит гораздо глубже в нас, чем многие думают, и гнилая душа у
того, кому не присущ этот святой закон природы.

И подобно тому, как комета блуждает и мечется в бесконечной
вселенной, не соблюдая ни границ, ни дорог и, потрясая солнечные
системы, изводит саму себя, так и человек без родины бродит
без цели и закона, соблазняя и зовя за собой крепостных, вы¬
зывая беспокойную неуверенность у прежде довольных сограж¬
дан и впадая в отчаяние, нередко сам кладет конец своей безра¬
достной жизни. А ведь еще и такие находятся, что кичливо
называют себя космополитами!!! Слабость неотделима от склон¬
ности к ошибкам, но бахвалиться ими — самая низшая ступень ис¬
порченности; где исчезает чувство стыда, кончается все очарование
жизни. К счастью такие люди говорят о том, чего и сами не по¬
нимают, хвастают тем, чего надо стыдиться. Космополит считает,
что у него душа шире, а значит, что он лучше других. Он носит в
своем сердце всех людей земли, а патриот главным образом своих
соотечественников. Он воображает себя умнее, потому что не счи¬
тается со всеми древними обычаями и представлениями, он может
быть одновременно и христианином, и турком, а может быть и
атеистом, с ловкостью хамелеона приспосабливается он к окружаю¬
щему, к тому, что ему выгодно.

128



* * *

Наша родина теперь не в моде; это правда; за границей часто
не знают о том, что мы существуем. Как будто мы помещаемся на
дне колодца, ни наше духовное, ни материальное производство не
известно. Правда и то, что чрезмерная похвальба, безграничное
громкое восхваление даже с самыми хорошими намерениями при¬
чинило нам больше вреда, чем при всей своей ловкости самый злой
враг. Правда и то, что к нашему национальному духу пристало
так много запахов — капусты, овчины, трубочного табака и тому
подобного — что более слабые какое-то время даже стыдились
признавать себя венграми и считали хорошим тоном выдавать
себя за иностранцев. Мне это кажется совершенно естественным,
но я вновь советую искать причину в самих себе.

При всем нашем патриотизме, не станем же мы аплодировать,
скажем, при виде грязи Сегеда, землям Хортобадя *, будапешт¬
ской мостовой, дунайским набережным, грязным театрам, беско¬
нечным отвратительным бродячим нищим и т. д. А так как мы хо¬
тели изо всей силы любить подобное и самих себя убеждали, что
любим, то это и явилось главнейшей причиной того, что Венгрия
вышла из моды. Но пусть космополит не ищет себе оправдания в
моих словах, если даже в своих путешествиях он видел много гораз¬
до более красивого, и не считает, что когда-нибудь я могу с ним со¬
гласиться. «Где мне хорошо, там моя и родина,— умствует он лука¬
во,— хотя я и венгр, но в то же время я могу быть англичанином и
французом и кем еще захочу, отовсюду я возьму лучшее, а худшее
оставлю, и так весь земной шар будет мне родиной».

Другими словами это можно сказать так: «Я жену свою предан¬
но люблю, но и других жен люблю, родина мне дорога, но и чужие
родины тоже дороги; и если жена мне надоест, то я покину ее,
особенно если найду красивее; а во время войны я всегда буду
держаться за сильнейшего; если родина моя победит, то я буду
верным патриотом, а если проиграет войну, то я без всяких пред¬
рассудков стану гражданином мира». Подобное поведение, надо
признать, для преуспевания в жизни может быть очень полезным
и ловким, но благородным его никак не назовешь.

Я смотрю на это иначе и думаю, что человек может быть удов¬
летворен только среди своих соотечественников после того, как
поездил по свету и находится в зените своей жизни. И чем более
отсталая его родина, тем больше он должен трудиться для ее бла¬
гополучия, как хороший родич остается дома тогда, когда его при¬
сутствие там наиболее необходимо и близка опасность. Нет такой
уловки, которая нашла бы прощение для тех, кто всегда уезжает,
только потому, чтобы привезти дорогие подарки; покинуть отече¬
ство то же самое, как изменить ему. Наконец, пройдя всю школу
жизни, мы чувствуем, что ничто не утолит нашей жажды удовлетво¬
рения, как уважение нескольких живущих соотечественников и бла¬
гословение наших потомков.

9 Заказ Ха 1557 129



* * *

У здоровой нации прежде всего должен быть национальный
язык, пока существует язык, нация жива, несмотря порой на все
свои страдания — тому есть многочисленные примеры — но если

случится вдруг, что она онемеет, то и земля наша опустеет, одни
лишь плакучие ивы будут расти на ней, грустно клониться к зем¬
ле унылыми кронами и вспоминать о тех, кто когда-то тут жил.

Но каким путем возникает нация, как может она развиться,
стать сильнее, вознестись выше? Путем объединения, обмена мыс¬
лями, а значит, для нации необходимо еще и объединение.

* * *

Чем лучше люди будут знать друг друга, тем быстрее исчезнет
их боязнь друг друга, и они поймут, что если и не сразу, то когда-
нибудь непременно каждый найдет свое благополучие и счастье,
а вместе с ними и великую решимость пожертвовать часть своей
естественной свободы для завоевания свободы общественной. Так
возникают общества, государства и сила нации в них или иссякает,
как это бывает даже в семьях, где царили смута и распри, или
наоборот — вся нация поднимается на высшую ступень общения,
а общественная свобода развивается до совершенства. Это и есть
крайние пределы.

* * *

Но достаточно ли одного желания сблизиться, стать едиными,
лучше познать друг друга, если нет центра, вокруг которого это

сближение может произойти? Можем ли мы похвалиться, что у
нас есть духовная сила, понимание, наука для того, чтобы совер¬
шенно одним, без чьей-либо помощи совершить нечто великое и
непреходящее на земле? Ведь даже в наших самых обычных за¬
нятиях, в строительстве, хозяйстве, в повседневной жизни и т. д.,
так ужасно необходимо сотрудничество; для того, чтобы выпить
чашку кофе и то необходимы продукты обоих земных полушарий!
В наше время уже всем ясно — и только приходится удивляться,
что столько времени понадобилось для познания столь простой
истины: один человек — ничто, и лишь общество может долго су¬
ществовать и иметь подлинный вес.

* * *

Искусственное объединение, концентрация, может быть или
случайным, недолговечным, или плодом человеческой мудрости,
длительным. Следовательно, самой глубокой основой всякого раз¬
вития, успеха, силы, ценности и счастья является образованный
человек.

Глубже этого мы не можем спуститься. Из этого маленького
корня происходит счастье и проклятье для человечества. Первое

130



длится веками и обычно сверкает ярче тогда, когда его создатель
уже покоится в земле, а проклятье, по большей части, исчезает бес¬
следно.

Ум — это сила, следовательно, ум — это счастье.

* * *

Количество образованных людей составляет истинное могуще¬
ство нации. Статистика этого ценна и интересна для государства.
Общественная сила состоит не из плодородных земель, гор, иско¬
паемых или климата, ее составляет ум, умеющий все это правиль¬
но использовать. Ничто не обладает большей весомостью и силой,
чем человеческий ум. И от его наличия зависит большее или мень¬
шее счастье нации.

* * *

Большое счастье, что у нас в Венгрии много умных людей, толь¬
ко не везде имеются возможности для их развития, и если бы су¬
ществовал обычай разыскивать и привлекать мудрых людей, то
нам не пришлось бы за ними далеко ходить.

Чтобы нарисовать картину, сделать часы или двигатель, надо
иметь не столь много рук, сколько рук умелых. Даже землю копать,
а косить и тем более, хуже сумеют 100 неловких рук, чем 50 при¬
вычных к этому. А из этого следует необходимость разделения
труда, которое, всем известно, подымает человеческие способности
до самого высокого совершенства. Естественно, что человек, зани¬
мающийся всегда одним и тем же, может выполнять свою работу
искуснее, чем тот, у кого 20 ремесел. Возьмем 20 человек и станем
их учить всему понемножку, чтобы каждый из них за д^нь мог
сшить по одному башмаку, переписать половину печатного листа,
наточить две бритвы, дать урок танцев, полчаса проработать на
металлургическом заводе, ухаживать за двумя больными и-^ делать
еще многое другое. Может ли трезвый разум представить, что эти
20 человек будут делать все с таким же совершенством, как если:
бы каждый из них знал одно свое ремесло: один был бы часовщи¬
ком, другой литейщиком или учителем танцев и т. д. Применение
этой прогрессивной научной истины даст больший доход, чем лю¬
бая мануфактура, а совершенство труда покоится на возможно
большем его разделении. Поэтому идеальный архаичный способ
жизни, при котором все изготовляют у себя дома, не подходит для
нашего века, а человек, знающий обо всем понемногу, ничего не
знает.

* * *

Мы, выяснили вопрос об основах общественного здания, которые
я изложил перед вами в следующем порядке: прежде всего — чело¬

век, за ним — коллектив, потом нация, затем гражданская доброде¬

тель и лишь после этого Кредит в широком смысле слова. На этой

9* 131



основе покоится то, что составляет предмет настоящей моей ра¬
боты,— основа земледелия, искусств, мануфактур, заводов, фаб¬
рик и коммерции, т. е. кредит в более узком значении этого слова.

* * *

Кредит в узком смысле слова может быть осуществлен при¬
нятием вексельно-коммерческого закона и стать основой всех де¬
нежных операций. Отсутствие кредита, я это утверждаю, являет¬
ся не только физически противоестественным и не позволяет с уве¬
ренностью ни взять, ни дать денег, но и представляет собой еще
и главный источник моральной испорченности.

Я рассмотрел все вредные последствия, происходящие из-за от¬
сутствия кредита, и его акцию (влияние), а затем и распростра¬
нение и возвращение назад как реакцию (обратное влияние), и
должен настаивать на своем мнении. Покружившись, словно муха,
долгое время вокруг света, я ставлю вопрос практически и вовсе

не для того, чтобы я сам, как слепец, опалился или сгорел на огне

безумия, а для того, чтобы мир мог быть использован на общее
благо, как я его вижу глазами своей души, и стал для всех видя¬
щих и просящих самым благодетельным даром природы!

* * *

Если правительство предоставит помещику возможность, будет
доверять ему и предоставит поле деятельности, а помещик даст

и некоторую собственность крепостным, то некому будет жало¬
ваться, и придется ему признать, что во всякой отсталости вино¬
ват он сам, как бы ему ни хотелось свалить вину на другого. А так
как милостивый господь сотворил меня венгерским помещиком, то
мне и хочется разъяснить перед всеми свои обязанности, обращая
речь, главным образом, к тем, кто находится со мной в одном по¬
ложении. И я прямо говорю: главным препятствием для прогрес¬
са и процветания нашей родины являемся мы, состоятельные по¬
мещики.

* * *

Если бы самые крупные и состоятельные помещики нашей стра¬
ны договорились между собой в осуществлении той или иной об¬
щеполезной цели и совместной волей и силой стремились бы осу¬
ществить ее на благо отечества, то, как расцвела бы наша страна
всего лишь через несколько лет или через полстолетия! Что было
бы нам не под силу? Что было бы неосуществимо?

Только таким образом и таким путем может вознестись наша
родина, Венгрия...

Самые свободные люди платят налоги, имеют те или другие
обязанности, лишь венгерское дворянство ничего не платит, прово¬

132



дит свои дни, как ему заблагорассудится. У нас дело обстоит со¬
вершенно по-иному, чем в других странах, поэтому мои размыш¬
ления об обязанностях имеют совершенно другой оттенок и дру¬
гой смысл, чем это было известно до сих пор, и в них нет ничего

развращающего, как это может показаться на первый взгляд...
Человек благородной души самую большую радость для себя,

после того, как остынет в нем первый пыл юности, находит в слу¬
жении отечеству, и душа его не найдет покоя до тех пор, пока он
говорит себе: «Тебе родина дала все, а ты ей никогда ничего».

* * *

Одержим же сами над собой блестящую победу, осмелимся
быть по-настоящему великими и благородными и скажем без ого¬
ворок: тот, кто находясь в нашем счастливом положении, не делает
всего возможного, используя свои лучшие способности для обще¬

го блага и счастья своей родины, вовсе не человек, а позор для
своей страны. Но не надо забывать, что тот, кто берет на свои
плечи более того, чем может выдержать, кто всегда мечтает про¬
лить кровь и всем пожертвовать на алтарь отечества, безумен и
достоин помещения в тот дом, которого еще в Венгрии нет. Чело¬
век лишь тогда может принести пользу родине, если он не прояв¬

ляет ни чрезмерной горячности, ни хладнокровия, если он живет,
борясь, а не кладет голову на пла*у. Богатство же его ценно лишь
тогда, когда человек обладает им, когда оно дает ему возможность
жить самостоятельно и претворять свои намерения в жизнь.

Было бы мудрее сознательно и благородно сделать сейчас то,
к чему неизбежно принудит нас рано или поздно время и мировой
дух. Кто бы и что бы ни говорил, для каждого человека, который
в нашем мире умеет видеть, размышлять и ставить вопрос ребром,
ясно, как божий день, что не может быть прочным такой порядок,
при котором часть общества, возрастая изо дня в день, берет все
блага страны и в то же время не несет никаких тягот.

* * *

Я мог бы привести еще многое в подкрепление своих утвержде¬
ний, например, что венгерский помещик может быть действитель¬
но счастливым, если будет называть крепостного крепостным в са¬
мом прямом значении этого слова, а сам станет большим патрио¬
том, но рассуждения мои затянулись бы до бесконечности. Поэто¬
му посмотрим кратко, что могут сказать по вопросу об изложенных
мною обязанностях, и какие голоса в столь часто меня преследую¬
щем шуме и сумятице раздадутся в дальнейшем за мои выска¬
зывания.

Как может говорить такое прирожденный венгерский магнат?
Как может он выставлять себе равных на посмешище и делать их

133



предметом ненависти нации. Чего он хочет? Нарушить своими
опасными принципами старинный святой порядок, создать хаос?
И так далее.

Истины, хотя бы и горькие, высказать в конце концов не толь¬
ко полезно, не и необходимо; ибо самопознание всегда является

предпосылкой и началом всякого улучшения; выслушивать такое
неприятно, но лучше уж выслушать от соотечественников, родст¬
венников, чем ждать, когда это скажут чужие, или когда у нас в
стране появится опасный голос предупреждения и порицания.

* * *

Галилею никто не поручал сделать открытие, что Земля вра¬
щается вокруг своей оси. И Ньютону никто не давал поручения
открыть закон притяжения. Франклина никто не уполномочивал
делать то, что сохранило для потомства память о нем и сделало

славной его биографию, он похитил молнию с небес и жезл у вла¬
стителей. Но все они пошли своим бессмертным путем, не имея на
то никакого полномочия, титулов, привилегий, оплаты и тому по¬
добного, но они прошли этот путь, потому что были призваны
просветить человечество, и прославились этим и заняли самые до¬

стойные места, какие только есть на земле. Итак, уважаемые про¬
тивники,— ведь речь здесь не идет о тех, кто ошибки видит лишь
у других, а за собой никогда ничего не замечает — не ждите нико¬
го, идите вперед, мудрые мужи, а я охотно пойду за вами, дайте
хороший совет, учите нас мудрости, подкрепляйте свое учение лич¬
ным примером и делами, с которых другие будут брать пример,
и вашим самым верным учеником буду я. А если я ошибся, ис¬
правьте меня, и давайте пойдем одной дорогой. Я не желаю ниче¬
го другого, как при вашей помощи убедиться в своем патриотиз¬
ме, и ничего лучшего, как в исполнении своих патриотических обя¬
занностей остаться далеко позади вас, ибо таким путем, и я это
заявляю с гордостью, наша страна в очень скором времени выгля¬
дела, бы совсем иначе!

Последнее слово пусть скажет читатель. Поразмыслить ему бу¬
дет над чем, а я в конце своих рассуждений хочу дать ему друже¬
ский и испытанный краткий совет.

И совет мой заключается всего лишь в следующем: «Пусть
у нас в стране ни у кого или почти ни у кого не будет пустого же¬
лудка, головы и кошелька, более того, пусть каждый старается
приобрести себе как можно больше жизненных благ и удобств, пусть
трудится и добивается этого, а добившись, спокойно пользуется
ими».

Чем больше народ ест мяса, пьет вина, носит суконной одеж¬
ды и т. д., тем тверже стоит на ногах производитель, и нечего ему

бояться колебаний рынка, запретов на ввоз и вывоз товаров из
страны, банкротства из-за вялой торговли, так как каждый его

134



продукт будет продан еще на корню. И чем больше будет он поку¬
пать мебели, красивой посуды для кухни и стола и всяких других
жизненных удобств, всего в изобилии, тем больше будет выгоды
для мастерового и для купца, а чем больше потребление внутри
страны и желания получать вещи еще и из-за границы, тем пыш¬
нее расцветает торговля.

Таким образом, может быть достигнуто хорошее земледелие,
увеличение промышленности, цветущая торговля, словом, лучшее
хозяйство в стране, что является преддверием обеспеченной жиз¬
ни. И в этой основной истине заключается, если можно будет так

выразиться, сокровищница помещиков, «создание для большей
ча*:ти населения таких условий, чтобы люди могли есть не только

говядину, но и телятину, пить не только кислое, но и хорошее

вино, носить не только суконную одежду, но и узорчатые ткани

и т. д.» Еще скажу коротко и как можно яснее; надо сделать так,
чтобы платящий налоги народ постепенно поднялся до высшей
нравственности, чтобы усталое тело за свои труды и ум, за свои
устремления получало определенную и обнадеживающую награду,
без которой, кто бы и что бы ни говорил, не может возвыситься
страна, освободиться от серости и от печальной участи пребыва¬
ния на низком уровне!



Лайош К о шут
(1802—1894)

Лайош Кошут (КоззтЬ Ьаз'оз) — крупнейший общественный и политиче¬
ский деятель, руководитель и организатор национально-освободительной борь¬
бы венгров 1848—1849 гг. Родился в семье обедневшего дворянина. Получил
юридическое образование и до 1832 г. занимался адвокатской практикой.

С 1832 по 1836 г. Кошут пишет «Корреспонденции Государственных собра¬
ний», в которых пропагандирует политику либеральной оппозиции. После окон¬
чания работы Государственного собрания он приступает к изданию «Корреспон¬
денций городского самоуправления». В 1837 г. Кошут был обвинен в государ¬
ственной измене и осужден на четыре года тюремного заключения.

В 1841 г. Кошут приступает к изданию газеты «Пешти Хирлап», ставшей
воинствующим пропагандистом идей либеральной оппозиции. За три года
Кошут опубликовал в газете свыше 200 своих статей, заложивших прочные
основы политической публицистики в Венгрии. В 1842 г. он организует пер¬
вую промышленную выставку, а в 1844 г. создает «Общество по охране
национальной промышленности». В 1847 г. по инициативе Л. Кошута была
организована «Оппозиционная партия», лидером которой он стал. В октябре
1847 г. он был избран депутатом Государственного собрания.

Во время революции 1848 г., когда было создано первое Независимое пра¬
вительство Батьяни, Кошут стал министром финансов. В сентябре 1848 г. он
возглавил Комитет обороны и за короткий срок организовал революционную
армию. Кошут возглавил национально-освободительную борьбу венгерского
народа. 14 апреля 1849 г. он становится во главе революционного правитель¬
ства Венгрии.

После подавления революции до конца своей жизни Кошут был вынуж¬
ден находиться в эмиграции.



Важнейшая задача *

Подобно тому, как приближение бури заставляет путника ос¬
мотреться, чтобы найти укрытие от ливня, так и события, о кото¬
рых пойдет речь в нашей статье, неизбежно заставляют каждого
мыслящего венгра прийти к выводу, одинаковому с моим. Я уве¬
рен, что мы, т. е. те, кто видит в этом вопросе важнейшую задачу,
не одиноки, совсем не одиноки.

Выражая такие же чувства, руководствуясь теми же убежде¬
ниями, я уже не раз обращался к вопросам, в связи с которыми,
мои выступления звучали в унисон с развитием общественной
мысли, именно потому, что предмет своих рассуждений я считаю
необходимым избирать не произвольно, а в соответствии с обстоя¬
тельствами. Так будет, и я хочу, чтобы так было и в данном случае.
Пусть будет только так; удалось бы лишь воспроизвести те раз¬
личные мнения, которые существуют по избранному нами вопросу,
и цель будет достигнута. Не льщу себе надеждой, что обладаю*
достаточным кругозором, чтобы распутать узел, который не могли
развязать на протяжении многих столетий. Верю, что моя нация
обладает достаточным разумом, чтобы найти правильное решение,
что у нее достаточно сил для осуществления решения, в котором

должны слиться воедино национальный разум и добрая воля пра¬
вительства.

Итак, перейдем к сути дела. Речь пойдет о ликвидации барщин¬
ных отношений, потому что это и есть та проблема, разрешение ко¬
торой является, на мой взгляд, самой главной задачей. Я уже об¬
ращал внимание на важность вопроса в 51 номере «Хирлап». Я уже
говорил, что эта проблема не является исключительным предме¬
том частного права, а принадлежит главным образом к сфере об¬
щественного права и еще нигде в мире не удавалось окончательно
разрешить ее при помощи частного права. Не удастся это и у нас.
Неизбежно вмешательство административных органов.

Ныне мы имеем закон, допускающий выкуп при согласии обеих
сторон (землевладельца и крепостного). Этот закон основан на

137/



частном праве. Спрашивается, найдется ли у нас человек, который
верил бы, что на основании такого закона наша страна может ос¬
вободиться от барщинных отношений, хотя бы через несколько сто¬
летий?

Но пойдем далее.

Пусть будет издан закон, который обяжет землевладельца не
чинить препятствий крепостному, пожелавшему выкупиться. Спра¬
шивается, найдется ли у нас человек, который поверит, что с по¬
мощью такого закона наша родина сможет полностью освободить¬
ся от отношений барщины за одно столетие? Осмелюсь утверж¬
дать, что тот, кто верит в это, знает, может быть, положение в
своей деревне, расположенной в благодатном крае, но он не знаком
с обстановкой во всей стране, с жизнью всего народа.

л * *

Теперь спрашивается, если бы даже надежды на возможность
подобной развязки не были беспредметной фантазией, не являет¬
ся ли опасным самообманом вера в то, что мы можем ждать не¬
сколько столетий, пока эта проблема будет разрешена столь мед¬
лительными средствами. Не возвращаемся ли мы к старой ситуа¬
ции, напоминающей древние истории Сибиллы, когда слишком
медлительный покупатель платит за три вещи сумму, на которую,
будь он порасторопнее, мог бы купить девять таких же вещей.

Закон о барщине 1836 г. * это минимум, который могли дать
миллионам венгров законодательство и гуманизм XIX столетия;
вернее это меньше минимума. И все же спрашивается, найдется ли
у нас землевладелец, который после принятия закона 1836 г. был
бы доволен отношениями барщины? Подобного «редкого зверя»,
если такой имеется, можно было бы показывать за деньги.

Стоит ли говорить о неисчислимых бедствиях, которые влечет
за собой подобное положение с точки зрения ведения хозяйства
в государственном масштабе?

Не придется ли мне макать перо свое в раскаленную лаву, что¬
бы доподлинно передать всю ту враждебность, неисчерпаемым ис¬
точником которой является барщина? Стоит ли перечислять весь
тот страшный ущерб, который причиняет нашему государству,
землевладельцам и всему народу эта адская школа барщины и
оброка, препятствующая развитию промышленности и порождаю¬
щая лень, воровство, сознательный обман и всякого рода безнрав¬
ственность? Стоит ли говорить о том разочаровании, которое не¬
прерывно усиливается и с той и с другой стороны, и о являющемся
следствием этого изнурительном бессилии, в которое мы впадаем?
Смешон тот, кто стал бы доказывать, что солнце светит, а огонь
обжигает. Я обращаюсь к разуму нации, к тем седобородым стар¬
цам, которые мнят себя авраамскими патриархами по отношению
к своим крепостным; представьте себе все дни года от весенней па¬
хоты до подснежной уборки гречихи в горных долинах и признай-

т



тесь, могут ли патриархальные сердца восторгаться отношениями

барщины.

Если не могут, если это невозможно, то прислушайтесь к тому,
что нашептывает вам, патриотам своего народа, ваша любовь к ро¬
дине! Священное чувство нашей души! Ты не можешь погаснуть
в груди сынов Венгрии. Хотя бури партийных страстей толкают
нас, братьев по гражданству, во враждующие между собой лагери,
хотя эгоизм обессиливает биение патриотических чувств, возмож¬
ны и такие мгновения, когда те, кто верен чувству любви к роди¬
не, молятся, подобно покинутым нищим в опустевшем храме пат¬
риотизма. Господь, покровитель этого храма, существует, хотя его
обитель иногда и пустует: искра великого мгновения вновь зажи¬
гает в нас пламя полета и воины враждебной армии, рабы минут¬
ных страстей, жадно припадут к подножью алтаря, исторгнув из
глубины своего сердца: «Живи, о Отечество! Будь превыше все¬
го, даже если мы падем жертвами во имя твое!»

Я обращаюсь к этому священному чувству моих сограждан,
потому что я уже говорил о горечи разочарования, которое постиг
класс землевладельцев из-за барщины. Пятнадцать лет мы сочиня¬
ли невообразимо пестрые планы обеспечения будущего нашей ро¬
дины; мы хотим того, хотим этого, рассчитываем свои поступки,
как шахматные ходы; но ведь если судьба нации и имеет что-либо
общее с шахматной игрой, то только с такой, при которой могуче
врывается ураган истории и расчетливые игроки вдруг обнаружи¬
вают, что фигуры сметены ветром. Зачем мы заговорили здесь
об азарте шахматной игры? Разве мы рассчитываем спасти роди¬
ну с помощью реформ, напоминающих заплаты? Разве мы рассчи¬
тываем обеспечить завтрашний день нации, не заложив прочный
фундамент будущего здания? И что может послужить таким фун¬
даментом, как не сплочение воедино всего народа, для чего и необ¬
ходимо создание здорового национального организма?

Но как мы можем мечтать об этом, пока нас разделяет непрео¬
долимая стена ненависти, создаваемая отношениями барщины, сте¬
на, деморализующее воздействие которой настолько велико, что
в стране получило широкое распространение невероятное латин¬

ское изречение, согласно которому самый снисходительный земле¬

владелец терпит наибольший ущерб от барщинных отношений.
Все мы принадлежим к одному народу, населяющему нашу ро¬

дину, и если правительство существует не для народа, то я не знаю,

для чего оно вообще существует. Конечно, я понимаю, что каждое
доброе стремление для обеспечения будущего нашей страны по¬
добно «меди звенящей и цимбалам бряцающим», если это стрем¬
ление не покоится на моральной основе единства народа.

Таким образом, даже философии обычного понимания повсе¬
дневных отношений было бы достаточно, чтобы признать, что сей¬
час, в 1846 г., нет более необходимого шага, чем ликвидация
барщинных отношений. Зная, однако, что непоследовательность

139



также имеет свою логику, я не хотел бы сеять сомнения, если бы не

произошли события, в которых виден указующий перст господен.
Вероятно, можно было бы терпеть и дальше подобное состояние,
ограничиваясь отдельными заплатами, которые наложило бы На¬
циональное собрание, хотя все это означало бы ущерб для класса
землевладельцев, поскольку книги Сибиллы приносили бы все
меньше пользы, а плата оставалась бы все той же. Но вдруг произо¬
шло неожиданное, не входившее ни в какие расчеты чрезвычайное
событие, которое безусловно выдвинуло этот вопрос в разряд пер¬
воочередных задач и сделало нетерпимым всякое отлагательство.

В 51-м номере еженедельника «Хирлап», коротко характери¬
зуя позицию Австрии по финансовым вопросам *, я уже упоминал,
что вследствие беспорядков, произошедших в Галиции*, там стала
очевидной необходимость ликвидации барщинных отношений адми¬
нистративным путем. Иностранные и отечественные газеты сооб¬
щали, что государственные советники его императорского величе¬

ства изучают планы общего изменения барщины в Галиции. Эта
окрыляющая новость бесспорно поучительна и для нас, но посколь¬
ку точно ничего не известно, все это не может служить предметом

научного исследования. Очевидно, и я уже говорил об этом, что
каждый мыслящий человек в Европе чувствует и знает-' там, в со¬
седней с нами стране, развитие не может остановиться на струк¬
туре, исключающей обмен товарами на большие расстояния и окон¬
чательная ликвидация барщинных отношений становится неиз¬
бежной необходимостью.

Если же это происходит в Галиции, то тем более вероятно, что
то же самое может произойти и в других провинциях Австрийской
империи, где еще сохраняется барщина. Противного не могут до¬
пустить ни господствующие повсюду настроения, ни сила связан¬
ных с этим отношений.

Если же это так, то я представляю каждому мыслящему венгру
самостоятельно решить, можно ли поверить, что подобные неиз¬
бежные преобразования, проводимые по соседству с нами, могут
не затронуть нас, связанных общим повелителем с районом, где
происходят столь важные события? Это невозможно, а если так,
не является ли естественным постулатом нашей конституционной
деятельности, если конечно мы не хотим пережить второе издание

эпохи Марии-Терезии*, то, чтобы эта неизбежная проблема не за¬
стала бы нас врасплох. Путем открытого и лояльного обмена мне¬
ниями мы должны вырабатывать общественное мнение в отноше¬
нии способов, с помощью которых эта проблема может быть реше¬
на без нанесения ущерба классу землевладельцев, причем реше¬
нием этой проблемы мы можем заложить основы будущего нашей
родины, уничтожив ненависть, порождаемую непреодолимой пре¬
градой между аристократией и народом.

Я беседовал по этому вопросу с самыми различными людьми и
могу сказать, что каких бы политических взглядов ни придержи¬

140



вались люди, с которыми я разговаривал, я не встретил никого, кто

«бы восторгался барщинными отношениями, кто не хотел бы изба¬
виться от них подобающим для этого образом. Я интересовался
настроением компетентных лиц в особенности из северо-западных
областей Венгрии, интересовался тем, какое мнение господствует
среди них в связи с данным вопросом. Выяснилось, что они, есте¬
ственно, не являются сторонниками идей ликвидации барщины без
возмещения ущерба, но что представители класса землевладельцев
повсеместно положительно относятся к проведению реформы в мас¬
штабах Есей страны при условии возмещения убытков, поскольку
они повседневно чувствуют вред и ненависть к барщинным отно¬
шениям, а запоздание с установлением равноправия чревато если не
опасностью, то по крайней мере все увеличивающимися жертвами.

Думаю, что подобное мнение имеет свои причины. Никто не
осмеливается отрицать, что самая лучшая система частичного вы¬

купа не дала бы ничего, поскольку она не означала бы решения

проблемы, а этот вопрос должен быть решен окончательно, иначе

мы ничего не сделали, ничего не устранили. Было бы величайшей
глупостью, если бы нас захотели усыпить безрезультатными заяв¬
лениями или разговорами об исторической необходимости. Нам сле¬
дует подойти к этому вопросу с мужественной прямотой, следует
изучить обстановку и с учетом существующих взаимоотношений
выяснить пути и средства решения этого большого и жизненно
важного вопроса государственного управления, привлечь админи¬

стративный аппарат, решить таким образом, чтобы от этого выигра¬
ла вся страна, чтобы выиграл как класс землевладельцев, так и
народ. Это возможно, надо только желать этого, надо уметь ис¬
пользовать момент, когда события в силу божьей мудрости скла¬
дываются так, что становится возможным окончательно решить
проблему, в том числе и в интересах землевладельцев, восприни¬
мающих как патриоты общественные интересы в самом высоком
смысле этого слова.

Я хотел, соблюдая необходимую осторожность, повторить то,
о чем уже говорилось, но только с меньшей горячностью, в цити¬
ровавшемся выше номере «Хирлап»: «Общая, осуществляемая в
рамках всей страны ликвидация барщинных отношений является
■самой важной и самой необходимой задачей».

О нашей конституции *

Безгранично мое уважение к конституции, которая несмотря
на тысячи опасностей, восемь столетий поддерживала венгров, ко¬
торая не позволила им утратить свое существование как нации, не¬

смотря на грубое насилие и железную десницу власти, несмотря
на смертоносный яд сознательно планируемого вырождения. Сам
бог не может вернуть прошлое, а потому не будем углубляться в
вопрос о том, что могло бы стать с венгерским народом, если бы он

141



или сохранил свою гражданскую конституцию в первоначальной
чистоте, или с самого начала построил ее на более широкой основе.

Уважение не позволяет поднять вопрос о том, насколько совер¬
шенна конституция, основанная на предоставлении привилегий од*
ному немногочисленному классу. Возможно, что свободы, которы¬
ми мы, венгры, гордимся, как раз противоречат свободе, посколь¬
ку свобода одна, обычная, не имеющая множественного числа; воз¬
можно, что те, кто пользуется свободами, как раз лишены свобо¬
ды; возможно что там, где на одном полюсе существуют прерога¬
тивы и привилегии (поскольку привилегии являются исключением
из закона), на другом полюсе можно встретить рабство и беззако¬
ние. Все это я не хочу затрагивать. Но все же позволительно спро¬
сить: можно ли, не будучи предубежденным, утверждать в XIX в.,
что конституция, которая в десятимиллионном народе признает в

качестве нации только 600 тыс. человек, которая именует народ
«Ш18ега р1еЬз соп1пЬиеп8» * и не распространяет на него свое дей¬
ствие, которая исходит из того, что бедный, страждущий народ, со¬
гласно формуле закона, может существовать и только существовать,
что такая конституция не нуждается в изменении при условии по¬
стоянного сохранения неприкосновенности права собственности и
уважения к древним традициям.

Я допускаю, что в мрачное столетие произвола, когда законы
диктовались с помощью кулака и сила определяла право собствен¬
ности, когда только сила могла защитить от насилия, и существо¬

вать с некоторой уверенностью можно было только под покрови¬
тельством более могущественного суверена, когда мигающий ноч¬
ник закона не обеспечивал защиту невиновному, поддержку
бессильному, наказание преступнику, возможно, и были хороши нор¬
мы, мирившие с произволом могущественного покровителя тех,

кто пользовался его покровительством.

И хотя я признаю подобные принципы общественной жизни*
вполне естественными для условий тех времен, поскольку тогда,
можно было сказать, мир находился в состоянии беспрерывных
войн, и должны были господствовать законы войны, согласно ко¬
торым вождю предоставлялось право произвола в отношении тех,

кто был ему подвластен, а эти подвластные служили слепым ору¬

дием воли своих вождей, теперь же времена изменились, а вместе
с ними утратили силу и старые учреждения. Общественные отно¬
шения шли вперед гигантскими шагами, особенно в течение послед¬
них пятидесяти лет. Политическая жизнь нации представляется
теперь в совершенно ином свете, новая эпоха создает новые потреб¬
ности, а те соответственно и новые учреждения, и тот, кто намерен¬
но не закрывает глаза на действительность, кто, выходя за рамкет
узкого эгоизма, рассматривает себя как составную часть единой
нации, тот может подняться более высоко, чем те, кто безразличен
ко всему, что касается общественных интересов и ограничивается
удобствами сегодняшнего дня. Он вынужден признать, что время

142



неумолимо торопит с движением вперед, что продолжать цеплять¬

ся за старое так же невозможно, как желать, чтобы воды Дуная
остановились или потекли вспять...

Когда заходит речь о более широком распространении граж¬
данских прав или о том, чтобы законные, конституционные блага
распространялись не только на 600 тысяч членов венгерской на¬
ции, кое-кто возражает: мол, венгерский народ еще недостаточно
созрел для свободы. Но что такое свобода? Свобода есть повино¬
вение закону. Таким образом, упомянутое возражение, говоря ины¬
ми словами, означает, что венгерский народ недостаточно созрел
для того, чтобы над ним господствовал закон, а не произвол.
И есть ли человеческое существо, в отношении которого можно
было бы по праву утверждать подобное? Может ли кто-нибудь
быть недостаточно созревшим для того, чтобы иметь возможность
пользоваться свободой личности, т. е. считать себя зависимым

только от закона, пользоваться правом собственности на свое иму¬
щество, причем чтобы все это гарантировалось защитой со сторо¬
ны закона в одинаковой мере как для богатых, так и для бедных.
Можно ли повергать в вечную зависимость целые будущие поколе¬
ния, ограничивая их возможности заранее определенными узкими
рамками? и т. д. и т. п.

Но хотя я и допускаю, что среди подлинных национальных
прав возможны такие, для осуществления которых желателен опре¬
деленный уровень образования, очевидно, что одинаковая для всех
человеческая природа наделяет каждого умом и душевными каче¬
ствами вне всякой зависимости от классовых различий в обществе:
может быть, я и ошибаюсь, но мой слабый разум не может прими¬
риться с тем, что человек за несколько столетий до его рождения
получает право пользоваться определенными национальными пра¬
вами или признается безусловным обладателем определенных ду¬
шевных и умственных качеств только на основании того, что он
родился от знатного отца, а другой, в то же время, несмотря на
все его добродетели и гениальность, объявляется навеки недостой¬
ным этих национальных прав только потому, что он родился в иной
семье. К этому необходимо также добавить, что, на мой взгляд,
свобода, основывающаяся на справедливых законах, стремится как
можно скорее подготовить людей для пользования этой свободой,
а потому я не верю, что есть люди, которые недостаточно зрелы,
для того чтобы пользоваться благами основанной на законе сво¬

боды. А чтобы и впрямь не было таких людей, мы должны спешно
заняться целенаправленным гражданским воспитанием. Если для
того чтобы восстановить, я повторяю, восстановить осуществление
народом его поистине вечных и неотъемлемых прав не хватает лишь
образования, то это ложится на нас тяжелым грузом ошибок, по¬
скольку с тех пор, как выдвинуто данное возражение, прошло до¬
статочно времени для восполнения этого недостатка, более чем
достаточно времени, чтобы вложить в сердце выросшего поколе¬

143



ния чувство человеческого достоинства, которое делает человека

способным быть человеком, общество — способным быть нацией.

Но позвольте спросить с укоризной, почему же мы так долго
пренебрегали выполнением этого высокого долга, благоприятные
последствия которого послужили бы источником безграничной бла¬
годарности наших потомков. Может быть, не следует вносить
ясность в этот вопрос?

Холод ужаса охватывает все мое существо, и я не хочу верить,
что венгр, гордый своей свободой, должен насаждать невежество
в интересах сохранения своей свободы. Воистину, это было бы са¬
мым несчастным заблуждением. Только турецкий деспотизм может
бояться того, что просвещение народа подорвет шаткие основы его
произвола; он вынужден насаждать невежество, обречен бояться
просвещения, потому что повелевает рабами, а власть, попирающая
человечность и общественные начала жизни, не знает другого
закона, кроме грубого произвола. Венгерское конституционное пра¬
вительство, свободная венгерская нация не нуждаются в насажде¬
нии мрака, и я молю бога венгров, чтобы этого никогда не было.
Лучше мне умереть, чем когда-либо увидеть подобное. Или, может
быть, мы не делали этого потому, что нас не принуждало к этому
правительство? Я знаю, очень хорошо знаю, что обладающее всей
полнотой власти правительство может дать могучий толчок всему
хорошему, если оно этого захочет; но неужели мы будем пребывать
в вечном бездействии только потому, что правительство этого не
сделало? Когда же перестанем мы постоянно ждать всего от дру¬
гих, когда же начнем мы сознавать, что в нас достаточно силы,

чтобы стремительно продвигаться вперед по пути создания счастья
своей нации? Когда же мы создадим планы нашим разумом, обре¬
тем волю в нашей груди, ощутим жажду деятельности в наших
руках? Ведь для этого не так уж необходимо содействие прави¬
тельства, это зависит от доброй воли каждого землевладельца,
каждого поселения, каждого комитата.

Приводят и другие возражения. Обычно говорят, что основ¬
ные законы, обеспечивающие дворянские привилегии, не могут
быть подвергнуты изменениям, поскольку они являются основой
нашей гражданской конституции, больше того, что даже говорить
об этом не следует... Охотно согласен, что было бы вредно изме¬
нять существующие законы легкомысленно, без всестороннего
взвешивания, без крайней на то необходимости. Но признаюсь, что
при всей моей серьезности, у меня невольно возникает улыбка
всякий раз, когда я слышу, как в нашем законодательном собрании
в качестве возражения против какого-либо предложения заявляют:
все это верно, но такой-то и такой-то закон Вербеци * предусматри¬
вает иное, а следовательно предложение не может быть принято. Ка¬
кая божественная сила придала древнему сборнику Вербе¬
ци силу вечной истины, присущую лишь вечной книге вечной
Природы?

144



Повиновение закону! Это неуклонная обязанность каждого от¬
дельного гражданина, но с точки зрения законодателя, любые
сборники законов минувших столетий могут рассматриваться как
цветы, из которых трудолюбивая пчела тщательно выбирает лишь
то, что может стать медом. Да будет позволено мне рассмотреть
это возражение и с другой стороны. Я тоже считаю не подлежащей
изменению девятую главу первой части тройственного сборника
Вербеци н относящиеся к этой главе законы, поскольку дворян
нельзя лишить предоставляемых им этими законами личных и иму¬
щественных прав и свобод; при этом, я имею в виду именно смысл
этих прав, а не слепое преклоненне перед законом, порожденное
пояснениями, искажающими смысл самого закона.

Например, венгерский дворянин является членом Святой Ко¬
роны — этого признака национального величия, а потому венгер¬

ский дворянин является членом законодательного органа и пользу¬
ется правами землевладения. Даже король не может покушаться на
личность и имущество венгерского дворянина за исключением слу¬

чаев, предусмотренных законом; дворянин свободен распоряжаться

своей собственностью и т. д. Все эти права опираются на основы
национального величия, органически слившиеся с первоначальной
структурой общественной жизни, а потому они священны, неиз¬
менны, вечны. Но спрашивается, что потеряет из всех этих прав
венгерский дворянин, если будет провозглашено, что личность и
имущество венгерского крестьянина могут быть затронуты лишь
на основании закона, что крестьянин тоже пользуется правом соб¬
ственности на землю, тоже является членом нации и принадлежит

к Святой Короне, что потеряет от этого дворянин? Разве его лич¬
ность будет от этого менее свободной, а право собственности менее
надежным? Ведь ценность всех этих законных прав состоит не в
том, что ими может пользоваться только дворянин, а в том, что он
может ими пользоваться.

Я могу наслаждаться свежим воздухом, радоваться живитель¬
ному теплу солнца и теряю ли я что-нибудь от того, что пользуюсь
этим правом, наряду со всеми живыми существами, наряду с са¬

мым последним червяком? Таковы и блага гражданских свобод.
Свобода — это настолько неисчерпаемое сокровище, что она не
оскудеет и не ослабеет от того, что ее разделят многие, больше
того, от этого она только возрастет и укрепится. Кто осмелится
требовать, чтобы венгерский дворянин отказался от своих консти¬
туционных прав, чтобы он опустился до того уровня, на котором
пребывает простой народ? И я первым открыто обвиню каждого,
кто выдвигает подобные требования, каким бы могуществом он ни
располагал, в преступлении против национального величия. Речь
идет совсем не о том, чтобы мы, дворяне, опустились до уровня
народа, а о том, чтобы поднять народ до нашего уровня. Против
раздела между десятью миллионами сограждан такого богатства,
которое от этого нисколько не иссякнет, может выступать лишь

Ю Заказ № 1557 145



зависть. Но разве на этом гнусном грехе основана наша свобода?
Я уже говорил, что справедливы только те интересы, которые раз¬
деляют многие и соблюдение которых многие принимают близко к
сердцу. Это значит, что если мы распространим права венгерского
дворянина на весь венгерский народ, то это окажет на венгерского
короля и дворянина лишь благоприятное воздействие. Сейчас на
страже конституции, соблюдение которой в одинаковой мере отве¬
чает интересам как короля, так и каждого гражданина, стоит лишь

600 тыс. человек, тогда конституцию оберегали бы десять миллио¬
нов и единая венгерская нация имела бы на политических весах
Европы вес в 16 раз больший, чем сейчас. Желать этого, горячо и
искренне стремиться к этому — не только дело национальной чести,
а это уже само по себе является не только выражением творческих
начал внутренней жизни, не стремиться к которым было бы грешно,
но и необходимое требование в интересах самостоятельности и неза¬
висимости нашей родины, прочности нашего королевского пре¬
стола.

Некоторые утверждают, что с помощью так называемых усту¬
пок (I) предпринимается попытка нарушить право собственности,
которое должно быть священным и неприкосновенным. Возражая
на это, я хочу прежде всего заметить, что не принадлежу к числу

сторонников термина «уступки», поскольку считаю, что отдать

кому-нибудь то, на что тот имеет подлинное и неоспоримое право —
это не уступка, а долг и непременная обязанность; дать больше —
это милость, требовать больше — это необузданность, но то и дру¬
гое я хотел бы полностью искоренить в обществе вместе с произво¬
лом. Первое я ненавижу, о втором мне и думать страшно, но точно
так же я ненавижу мрак деспотизма и произвола, осуществляются

ли они отдельным лицом, особым классом или большой группой
людей. Я хочу жить только под сенью одинаково всех защищаю¬
щего и одинаково всех карающего закона, который являлся бы вы¬
ражением свободной национальной воли, высказанной большинст¬
вом. Подлинная собственность, а не собственность, являющаяся пло¬
дом вымогательства, должна быть действительно священна и на¬
веки неприкосновенна, ибо если общество объединилось не для
того, чтобы обеспечить неприкосновенность личности и имущества,
то тогда я не понимаю, что же такое — общество. В то же время,
я, признаться, не понимаю, каким образом могут перечисленные
выше личные и имущественные права нарушить чье-либо право
собственности? Я, а вместе со мной и многие другие не могут этого
понять...

А ведь мои намерения, мои горячие стремления относятся толь¬
ко к этим правам и к тому, что естественно из них вытекает; все

другие так называемые уступки, есть не что иное, как заплаты,

как цветы, утратившие утреннюю свежесть и увядшие в полуден¬

ном зное. Однако в ряде случаев, уступки, по-видимому, до какой-
то степени затрагивают право собственности, это относится, на¬

146



пример, к барщине, десятине, девятой доле, выкупу участка. В от¬
ношении этих вопросов мое политическое кредо состоит в том, что

административные органы, исходя из соображений общественной
пользы, имеют все же право, если не отбирать собственность неко¬
торых, то производить определенную замену с выплатой соответ¬
ствующего возмещения, или так регулировать пользование ею,

чтобы это не наносило ущерба трудолюбию и благосостоянию дру¬
гих. Это не новое утверждение и вовсе не теоретическое измышле¬
ние, поскольку наши законы демонстрируют немало примеров
практического осуществления административным аппаратом тако¬

го права...

Так разлетадотся, подобно легкому дыму, все возражения, и
если мы исследуем вопрос, руководствуясь чистыми намерениями,

мы должны признать, что согласно закону поднятие так называе¬

мого «гшзега р1еЬз соп1пЬиепз» из его нынешнего низменного
■положения не встречает иных препятствий, кроме предрассудков..



Воззвание к венгерскому народу *

Земляки! Единокровные братья! Соотечественники! Во имя
всемогущего бога, вступающегося за правду и карающего за изме¬
ну, призываю нацию к оружию, к защите нашей многострадальной
венгерской родины.

Сколько мучений выпало на долю венгерской нации за послед¬
ние 300 лет. Турки и татары бесчинствовали на земле нашей роди¬
мой отчизны; ее несчастный народ коварно предавали чужеземные
советники королей и те неблагодарные, которых он считал своими
сынами. Но с самого сотворения мира люди не знали еще столь
гнусного предательства, которое готовят сейчас против нашей
страны вероломные изменники.

Обездоленный венгерский народ! Если сейчас каждый твой
сын, способный держать оружие в руках, не станет на защиту
своего отечества, тебя истребят на твоей родной земле. Страну,
которую твои предки обрели своей кровью, хотят предательски
расчленить. Венгерскую землю, обильно политую потом и кровью
народа и ставшую благодаря дворянству и вопреки проискам ко¬
варных советников короля свободной, намереваются поделить
между сербскими захватчиками и иллирийскими раскольниками,
а тебя, горемычный венгерский народ, предать, уничтожить, сте¬
реть с лица земли, чтобы даже памяти не сохранилось о твоей
несчастной родине.

Нет! Всевышний не допустит этого. Венгерская нация, которой
за ее преданность, за ее долготерпение и неимоверные страдания

платят ныне таким подлым вероломством, такой черной неблаго¬
дарностью, не окажется настолько малодушной, чтобы покорно
склонить свою голову перед убийцами, не позволит погубить свою
несчастную родину, отдав ее на позор и разграбление презренным
изменникам.

Даже ничтожная тварь готова постоять за себя, если ее попи¬
рают ногами. Неужели венгерский народ трусливее ничтожнейшей
твари? Кто не хочет стать бездомным бродягой, лишенным роди¬
ны; в чьем сердце теплится хоть малейшая искорка чести; кто не

148



согласен носить тяжкие цепи рабства; у кого есть жена, дети; кто
не хочет, чтобы на его глазах осквернили могилы его предков и
чтобы собственные дети прокляли его; кому дороги свобода на
земле и блаженство на небе, тот поднимется во имя всего святого
и отчизны, дабы развеять в прах захватчиков и раскольников,
свершить акт возмездия за вероломство, отстоять независимость
Венгрии и законное право венгерского народа быть свободным.

Соотечественники! Прислушайтесь к моим словам. Я жил и
страдал вместе с народом, и целью всех моих действий было благо
народа. Это сущая правда, я говорю вам, как на духу.

Триста лет назад венгерский народ избрал короля с тем усло¬
вием, чтобы он и его наследники, царствующие в Венгрии и поны¬
не, правили ею как свободным и суверенным государством, в соот¬
ветствии с ее собственными законами.

Только при соблюдении этого условия венгерский народ дал
свое согласие на то, чтобы королевская власть переходила по на¬
следству от отца к сыну.

Именно благодаря этому обладателем короны стал и ныне
правящий король.

Один за другим 14 королей перед лицом всемогущего бога кля¬
лись оберегать свободу и свято блюсти законы страны. Но нам
от этих клятв не становилось легче.

Ведь короли, вопреки многочисленным торжественным обеща¬
ниям, всегда обитали за границей, окружали там себя чужеземны¬
ми советниками, которые, не питая особой любви к нашей родине,
терзали народ, попирали наши законы, права и свободы.

Народ изнывал под тяжестью обременительных налогов, содер¬
жал чужеземных солдат, бесчинства которых усугубляли его не¬
счастья, лишая покоя даже в собственном доме.

Но ни одного филлера * из огромной суммы взимаемых налогов
казна ни разу не обратила на пользу народа. Король не считал
нужным давать отчет в расходовании народных средств. Боль¬
шую часть из них поглощала чужеземная солдатня, содержащаяся

для угнетения народа; остававшиеся деньги переправляли в Вену
и там транжирили, а народ был обречен на прозябание и безыс¬
ходную нищету.

Ваших сыновей, братьев угоняли в солдатчину; но не для защи¬
ты нашей родины от врагов, а для того чтобы с помощью штыков
венгерских солдат, оторванных от родных очагов, угнетать и

держать в рабстве другие народы, точно так же, как опираясь на

штыки чужеземных солдат, удерживали в ярме рабства и угнетали
вас самих.

И никто никогда не давал себе труда объяснить нации, во имя
чего проливалась кровь доблестных венгерских солдат, ваших сы¬
новей.

Подавляющее большинство их погибло на чужбине, причем в
последний путь их провожали проклятия народов стран, подверг-

149



Шихся нападению; те же, кому через многие годы посчастливится

вернуться на родину, возвратятся домой нищими, и некому будет
вознаградить их за пережитые страдания, протянуть им хотя бы
кусок черствого хлеба.

В поте лица вы отбывали барщину, платили разорительный
оброк и десятину, терпели судебный произвол феодалов; у вас
отняли все блага и гражданские права; плодами земли, обильно
политой вашим потом, пользовались другие; будучи подневольны¬
ми крепостными, вы, как и возделываемая вами земля, принадле¬
жали феодалам.

Я, вместе с другими патриотами, на протяжении многих лет
боролся за ваше раскрепощение.

Но коварные чужеземные советники короля противодействова¬
ли нашим стремлениям, препятствовали вашему освобождению,
больше того: многих из нас преследовали, притесняли, бросали в
темницы только за то, что мы не побоялись открыто и смело всту¬
питься за народ.

И поскольку сам народ был несвободен, мы не располагали си¬
лами, достаточными для того, чтобы отстоять независимость пора¬
бощенной родины.

И наша угнетенная, преданная изменниками отчизна лишилась
всех своих прав. Алчные чужеземные угнетатели превратили ее в
дойную корову и руками предателей родины безжалостно, до кро¬
ви выдаивали ее.

Многострадальная Венгрия стала страной бедствий, нищеты и
рабства.

Вот какая, мои соотечественники, гнетущая обстановка сложи^
лась в прошлом в нашей стране.

Наконец, всевышний, сочтя ваши страдания чрезмерными, сжа¬
лился над исстрадавшейся родиной венгров.

На прошлой сессии Государственного собрания * принятие зако¬
нов всецело зависело от дворянства, но среди депутатов-дворян,

в том числе и магнатов, было немало истинных друзей венгерского
народа.

Лучше умереть, сказали мы, чем допустить, чтобы венгерский
народ и впредь стонал под чужеземным игом.

Мы решили во что бы го ни стало вернуть нашей угнетенной
родине свободу, причем сделать свободным не только дворянство,
но и весь народ.

Дворянство великодушно решило поделить с народом все пра¬
ва, равно как и все тяготы и невзгоды.

И взамен оно не требует от венгерского народа ничего, кроме
любви к своей родине и помощи в борьбе против ее предателей и
угнетателей, за ее независимость.

И всевышний благословил нашу справедливую борьбу.
Мы вернули свободу народам Венгрии, Трансильвании, Хорва¬

тии и Словакии.

150



Мы отменили барщину, оброк и десятину.
Мы в равной мере распределили на всех бремя налогов и обя¬

занности по защите родины. Мы предоставили народу все консти¬
туционные права и свободы.

И чтобы чужеземные поработители не лишили народ его прав,
а родину — независимости, мы учредили ответственное, подлинно

национальное правительство, состоящее из людей, облеченных до¬

верием большинства нации, истинных друзей народа, преисполнен¬
ных решимости бескорыстно, от всего сердца способствовать бла¬
гу и свободе народа.

Мы возложили на это национальное правительство обязанность
свято оберегать права народа и независимость родины и ответст¬
венность за расходование народных средств с тем, чтобы поступле¬
ния от налогов обратить на благо самого народа.

И чтобы национальное правительство не уклонилось от выпол¬
нения своего патриотического долга, мы предоставили народу пра¬

во избирать в Государственное собрание своих депутатов. Они будут
требовать от правительства отчета и принимать в интересах народа
законы, в соответствии с которыми правительство должно управ¬

лять страной.
Все это мы провозгласили на прошлой сессии Государственно¬

го собрания и разработали соответствующие законы. Мы пред¬
ставили их королю, и король утвердил их, торжественно пообещав
всегда следовать им.

Король сделал это по доброй воле. Поступить именно так его
обязывал взятый им на себя торжественный обет.

Удовлетворению наших законных требований благоприятство¬
вало то счастливое обстоятельство, что в ту пору в окружении
короля не было, как прежде, коварных советников, ибо их прогнал
восставший народ Вены.

Но едва минуло несколько недель, как заклятые враги Венг¬
рии, словно шипящие змеи, снова опутали короля и стали плести

тайные интриги против нашей многострадальной родины, ополчи¬
лись против законных прав венгерского народа. И заговор ковар¬
ных предателей увенчался успехом.

Заболевший нынешним летом король стал настолько беспомощ¬
ным, что вероломные советники, прикрываясь его именем, привели

нашу несчастную родину на край гибели.
Соотечественники! Вы должны знать в какие страшные бед¬

ствия уже повергло нашу родину предательство.

Ловко действуя от имени короля, изменники подстрекали к
мятежу лютых рацов * и сербских захватчиков.

И те истребляют венгерский народ, убивают мужчин, женщин,
детей. Они сжигают дотла венгерские деревни и хотят захватить
исконные земли венгерского народа.

Прикрываясь именем короля, против нас выступили размещен¬
ные е нашей стране чужеземные солдаты, содержание которых

151



оплачивали вы же сами, трудясь денно и нощно в поте лица
своего.

От имени короля изменники выдвинули Елашича полковод¬
цем в истребительной войне, развязанной против несчастного
венгерского народа.

Орудуя все тем же именем короля, изменники вызвали мятеж
хорватов, которые восстали против нашей страны, хотя пользова¬
лись у нас равными правами с венграми, которые приняли их как

братьев и предоставили такие широкие права, какими не облада¬

ют сами. Хорваты платят вдвое меньший налог, чем венгры; они
не содержат солдат; из населенного ими края, словно прокаженная,

изгнана кальвинистская и лютеранская вера наших предков; у них

даже есть свое Законодательное собрание и они свободно решают
свои дела, пользуясь родным языком.

Однако в ответ на все эти благодеяния, хорваты, предводитель¬
ствуемые отщепенцем Елашичем, словно злые вороги, напали на
нашу страну и грабят, убивают венгров. Прикрываясь именем ко¬
роля, хорваты подбили к мятежу против венгров румын, и, осенив
себя именем короля, в северные районы нашей страны вторглись
вооруженные чешские захватчики, чтобы поднять против нас
словаков.

Одним словом, прикрываясь именем короля, в пределы нашей
страны со всех сторон вторглись враги, в результате вся она охва¬

чена огнем и залита кровью.

Полчища вооруженных захватчиков, своры предателей-отщепен-
цев отовсюду хлынули на нашу землю и, устремившись в глубь
страны, хотят стереть с лица земли венгерский народ.

Конечная цель этой истребительной войны — восстановить
прежнее тяжелое положение, силой оружия лишить Венгрию неза¬
висимости, а тех из нас, кто не будет убит, снова ввергнуть в раб¬
ство и нищету, снова надеть на нас ненавистное ярмо.

Мы в огненном кольце врагов.
Если мы не постоим за себя, нас истребят, уничтожат; наш

народ перестанет существовать.

Встань же на свою защиту, многострадальный, любящий роди¬
ну народ! Защити себя, свой очаг, своих детей, жену с такой же
решимостью и бесстрашием, как ты поступил бы, если бы на тебя
напали разбойники с большой дороги.

Если ты будешь защищаться, тебе нечего бояться, ибо на твоей
стороне святая правда.

Но если ты не окажешь отпор врагам, сам господь-бог не по¬
может тебе.

К оружию же, страждующий, преданный изменниками, му¬
жественный венгерский народ!

Вооружайся косой, мотыгой, всем, что есть под рукой!
Пусть дружно, как один человек, поднимется весь венгерский

народ и спасет себя, спасет свое стонущее отечество.

152



Но если ты спасуешь и трусливо отречешься от своей жизни и
достояния, от родины своей, то я, всю свою жизнь боровшийся за
народ, прежде чем сердце мое разорвется при виде гибели моей
родины, прокляну тебя и каждое слово моего проклятия будет
вещим.

Слово «венгр» станет постыдным на этой земле и равнознач¬
ным слову «позор»; если венгерский народ не постоит за себя и
тем осквернит священную память предков своих, всевышний пока¬
рает его и изречет: «Сгинь, пропади пропадом, я раскаиваюсь, что
сотворил тебя»; бог проклянет этот народ, сделает воздух, кото¬
рым он дышит, ядовитым, землю, которую он обрабатывает,—
неплодородной, и она не будет родить ничего, кроме чертополоха;
родник, к которому он припадает устами, чтобы утолить жажду,
будет источать зловоние; бог предаст его анафеме, и сколько бы
венгр ни скитался по земле, подобно бродяге без роду и племени,
ему никто не подаст милостыни, наоборот, вместо милостыни чуже¬
земцы будут хлестать его по щекам; даже в своем бывшем отече¬
стве он станет бродячим нищим, которого безнаказанно, как без¬
домную собаку, может прибить любой негодяй; на него будут
натравливать цепных псов, и он уподобится прокаженному, кото¬
рого обходит каждый встречный. Напрасно он будет уповать на
бога! Вера не принесет ему утешения. Бог, чье творение он осквер¬
нил своей трусостью, не простит ему грехопадения ни на этом, ни
на том свете; девушка, на которую он взглянет, прогонит его с

порога метлой, как паршивую тварь; его супруга презрительно
плюнет ему в трусливые глаза; и первое слово, которое произнесет

его дитя, будет проклятием своему отцу; его мертвое тело будет
валяться непогребенным, пока его не сожрут дикие звери или
хищные птицы.

Да, избавь нас, милосердный бог, от такого проклятия! Но мы
избежим его лишь в том случае, если дружно и смело, твердой
рукой защитим многострадальную, преданную изменниками ро¬
дину — Венгрию.



Речь на массовом митинге
в Сегеде *

Жители Сегеда, я с благоговением склоняю свою голову перед
вашим городом, которым гордится вся нация и который моя мно¬
гострадальная, поруганная изменниками родина, считает своей
цитаделью.

Подъезжая к Сегеду, я опасался, что не найду нужных слов, но,
увидев вас, убедился, что мои опасения напрасны, ибо вас не
нужно ни в чем убеждать и, что мне не остается ничего другого,
как преклониться перед вашим воодушевлением.

Если я как полномочный комиссар страны, один из членов Ко¬
митета обороны родины и организатор народного ополчения, заез¬
жал по пути в тот или иной населенный пункт, чтобы пробудить
в людях героические чувства, то в Сегед я прибыл лишь за тем,
чтобы стать свидетелем вашего невиданного патриотизма.

Я не могу умолчать о том, что радость, с которой я взираю на
воодушевление жителей Сегеда, омрачена опасностью, нависшей
над нашей несчастной, преданной изменниками родиной, такой
опасностью, какой не знают наши летописи. Она настолько серьез¬
на, что некоторые столичные маловеры утверждают, будто дни вен¬
герской нации сочтены. Но я категорически заявляю: это ложь!

Маловеры намереваются вступить в сговор с Елашичем, этим
гнусным предателем, которого изменники избрали орудием осуще¬
ствления своих коварных целей, надеясь с его помощью вырвать
из наших рук недавно завоеванную свободу и независимость и
снова надеть на шею народа ярмо рабства. Но я заявил: прежде
чем я поступлюсь хоть малейшей крупицей свободы нации, завое¬
ванной в упорной борьбе неимоверно дорогой ценой, я отправляюсь
по стране и встречусь с народом.

И теперь, взирая на вас, жители Сегеда, видя ваши пламенные
взоры, я не премину написать в столицу, что население Сегеда
гневно протестует против какого бы то ни было сговора с преда¬
телем. Могу ли я написать об этом? (Единодушные возгла¬
сы народа: «Да!»)

Хорошо, я напишу, что, увидев какой подъем вызвала любовь

154



к родине у тысяч жителей Сегеда, я обрел твердую, непоколебимую
уверенность, что эта страна будет спасена, даже в том случае, если
заговорщики вступят в союз хоть с самим дьяволом.

Христос, основавший царство небесное на земле, сказал одному
из своих апостолов: на сем камне я воздвигну свой храм; я, подоб¬
но ему, тоже говорю: свобода зиждется на энтузиазме народа Се¬
геда, на его воодушевлении, и силам ада не одолеть ее.

Народ представляется мне таким всесильным, что если он под¬
нимется в едином порыве, то своими могучими руками способен
удержать даже с грохотом обрушивающийся небосвод.

Соотечественники! Я обращаюсь к вам в исключительно ответ¬
ственный момент; возможно, именно в эти минуты вступили в бой
наши доблестные полки с полчищами предателей. Кто знает, что
ждет нас: победа или поражение? Но что бы там ни было, я рас¬
считываю на вас, жители Сегеда. И в том и в другом случае мы
будем нуждаться в поддержке народа: если победим — чтобы
развить успех и добиться полной победы, если потерпим пораже¬
ние — чтобы продолжать борьбу до нашей окончательной победы.

Итак, я спрашиваю в столь грозный час, в исключительно от¬
ветственный момент: найдется ли хоть один сын своей отчизны,
хоть один житель города, который не выразит готовность сражать¬
ся за счастье горячо любимой родины, не щадя своей крови и
самой жизни? (Народ единодушно заверил: «Нет! Не
найдется!»)

Клянусь всемогущим богом, стоящим за правду и карающим
вероломных предателей, клянусь, что до последней капли крови
буду бороться, дабы не допустить малейшего ущемления свободы
своей родины: клянусь, что буду защищать свою отчизну, пока
способен поднять руку. Да поможет мне и благословит меня бог
венгров! (Народ, сняв шапки и высоко подняв руки,
повторяет вслед за оратором слова клятвы.)

В былые времена, когда родине угрожала опасность, наши ге¬
роические предки обходили страну с окровавленным мечом, и при
виде его на поле брани, как орлы, слетались доблестные венгры.
Я же, в грозный час опасности, нависшей над родиной, высоко
поднял знамя и поклялся не успокаиваться и не склонять своей
мятежной головы до тех пор, пока не соберу под свое знамя всех
сынов своей преданной изменниками родины, чтобы отстоять ее
независимость в борьбе против предателей. И вот теперь, взирая
на мужество народа Сегеда, я без колебаний передаю свое знамя
Сегеду и сам становлюсь под него. Уповая на бога венгров и во¬
одушевление народа Сегеда, я заверяю вас: близок час спасения
родины. Если же на поле брани счастье нам не улыбнется, если
исполнительная власть будет вынуждена покинуть столицу вслед-^
ствие козней врага, в этом случае Сегед станет тем бастионом,
опираясь на который — я в этом твердо уверен!—удастся отстоять
национальную независимость и свободу нашей родины.

155



Жители Сегеда! Нас объединяет чувство товарищества! Среди
нас нет больше знатных и незнатных, мы все сыны, граждане,
братья одной страны. Следовательно, тесно, по-братски сплотив¬
шись, возьмемся за оружие и обратим его против предателей, бу¬
дем готовы к защите своей родины.

Братья! Если бы я, направляясь в ваш город, вез с собой ка¬
кую-нибудь необычайно радостную весть, способную вызвать
всеобщее ликование, то гирлянды цветов были бы вполне заслу¬
жены мною. Но поскольку, я прибыл к вам для того, чтобы приз¬
вать вас к оружию, к спасению страны, то те букеты цветов, кото¬
рыми усеяли мой путь ваши преисполненные воодушевления жен¬
щины, я не могу оценить иначе, как знамение грядущей победы,
которую мы вскоре одержим над заклятыми врагами нашей ро¬
дины.

Вся моя жизнь — непрерывная борьба и страдания; но в эту
минуту я чувствую себя вознагражденным за все невзгоды. Однако
сейчас не время почивать на лаврах. Я не преклоню усталой голо¬
вы до тех пор, пока не смогу произнести слов писания: «Отпусти,
господи, с миром слугу, ибо мои глаза узрели свободу и счастье
моей родины спасенными».

Мою грудь распирают переполнившие ее чувства, многое еще
я хотел бы сказать вам, но чувства мешают собраться с мыслями,
найти нужные слова. Впрочем, я намерен остаться у вас на не¬
сколько дней, и еще представится возможность побеседовать с вами.
Вот смотрите — со мной никогда не случалось ничего подобно¬
го!— слезы застилают мне глаза сейчас, и я не стыжусь их.



Янош Эрдейи

(1814—1868)

Янош Эрдейи (Егс1ё1у1 ]апоз) известен своими трудами в области эсте¬
тики, литературной критики, философии и поэзии.

Родился в семье крепостного/ крестьянина. В 1839 г. его избирают в Вен¬
герскую академию наук. В 1843 г. Эрдейи становится секретарем крупнейшего
литературного общества им. Кишфалуди. В 40-е годы он редактировал круп¬
нейшие литературные журналы «Пешти Диватлап»'и «Мадьяр Сепи-родалми
Семле».

В годы революции Эрдейи руководит Национальным театром и редакти¬
рует газету «Республика». После поражения революции он в течение трех лет
скрывается от ареста.

В 1851 г, Я. Эрдейи был приглашен на должность профессора литературы
в город Шарошпатак. В 1857 — 1859 и 1864—1866 гг. издавал журнал «Шаро-
шпатаки Фюзетек» («Тетради из Шарошпатака»).

Главные произведения: «О народной поэзии» (1842), «Индивидуальное
и идеальное» (1843), «Четверть века венгерской литературы» (1859), «Вен¬
герская лирика» (1859 и 1863), «Я, проза и форма» (1858), «Настоящее оте¬
чественной философии» (1857), «Философия в Венгрии» (опубликовано в
1885) и др.



О народной поэзии *

Там, где историография становится бессильной что-либо ска-
зать, а исследования тех, кто приподнимает перед нами завесу

древности, теряются во мраке веков, там еще не окончательно вы¬

падает из наших рук путеводная нить, гам еще горит светоч, оза¬

ряющий и за пределами, казалось бы, недоступного, жизнь и дух

того времени. Здесь слово принадлежит не историографии, а самой
серьезной музе — истории; и подтверждением здесь являются не
предположения, а сама жизнь в ее самом сокровенном проявле¬

нии — в поэзии, которая, подобно волшебному зеркальцу, верно

отражает жизнь, даже тогда, когда она миновала. Значит, каждый
народ прежде всего имеет свою поэзию, а потом уже историю, ина¬

че говоря, поэзия — это и есть всякая история, передающаяся как

святое наследие из уст в уста, из поколения в поколение в форме

традиций, напевов и песен.
Через какие изменения проходит народ, прежде чем сразу или

постепенно стать монолитной массой с едиными интересами, за¬
нять подобающее ему место в мировой истории, лишь провидению
известно. Ответить на этот вопрос нелегко, поскольку о своем дет¬
стве никто ничего не знает, а некоторые народы начинают заме¬

чать соседей лишь тогда, когда они порой ценой мучений добива¬
ются или уже добились многого. Итак, история не может выдавать
свидетельств о рождении народов. Да и редко встречается такой
народ, который умирает на той земле, где он родился. Но что тол¬
кает его в поисках счастья по белу свету? Что это за тайные грезы,
которые подсознательно связывают людей, единых в своих чувст¬
вах, и без явного согласия на то их воли влекут их, подобно тому,
как инстинкт направляет птицу странствовать, а недуг — лунати¬
ка к волшебному сиянию луны. Пускаются они в дорогу по зову
всевышнего, являющегося им то в виде туманного столба, то в
свете молнии, оставляя четкие следы своих могучих дланей. И верю
я в то, что немалая причина и сила сплачивает отдельных людей
в народы или способна вырвать их из объединений, к которым

158



примкнули они волею судеб. Но сдается мне, что и удача порой
оказывает влияние на то, жить им дальше или нет.

Воистину, ничто не удивляет больше, чем происхождение на¬
родов. Нет большего сюрприза, чем тот, который преподносит нам
история, когда новый народ, не будучи ранее никем замеченным,
вдруг предстает нежданно-негаданно перед лицом мира и начина¬
ет говорить на совершенно неведомом языке. Но нет ничего отрад¬
нее для сердца, отраднее и для ума, чем сознание того, что мы мо¬

жем шаг за шагом проследить его развитие, уловить ту точку,

когда зародыш государственной жизни еще сокрыт глубоко в жиз¬
ни семьи; когда природа и культура нераздельно выражены в
нравах, пока каждая из сил этих не вырвется на свой собственный
путь; а потом из рук провидения попадает народ во власть граж¬

данских контрактов, ничем не прикрытого торга и законов; и куль¬

тура начинает облагораживать природу, она подобна няньке,

оставшейся при доме и продолжающей ревностно охранять уже
взрослую, расцветшую в своей красе деву, имя которой — поэзия
божья.

Еще в предысторические времена обретает народ свои харак¬
терные черты. В плоть и кровь свою впитывает он атмосферу,
окружающую его, и влияние среды; он обретает основной свой тон,
который проходит по нему, словно звук по струне; появляется у
него и основное чувство, в котором едины отдельные люди, в ко¬

тором открывают, находят они свою внутреннюю человеческую

суть или то, что столь любо их сердцам, то, во имя чего они живут
и умирают, то, что потом становится их характерной чертой и со¬
храняется навеки как своеобразие народа.

В те времена все хорошее было слито воедино с массой, и хоте¬
лось бы сказать: все, что находится с массой — это добро, ибо это
и есть своеобразие, оригинальное. Страсти тогда еще голы и грубы,
как музыкальный инструмент, не обретший еще своего подлинного
звучания; справедливость еще ищется во вдохновении, главную
гарантию ее находят в материальной силе, и коль скоро жизнь иль
смерть зависимы от переменчивости удачи ратных дел, кровь и
есть та цена, какую приносит народ на суд истории, чтоб быть су¬
веренным.

Как в сумерках любой предмет выступает перед нами в гигант¬
ских формах, а в полумраке — различные явления сливаются в
огромную картину, так и в народе, живущем во цвете юности своей,
происходит приятное заблуждение, вершителей судеб своих, вож¬
дей он возвеличивает над собой в полубожество, сосредоточивая
силу многих в небольшом количестве своих избранников, иначе
говоря, он открывает своим героям Пантеон памяти — в поэзии
своей.

Не ради пустого красноречия столь расширяю я рамки своего
изложения. Но поскольку я буду вести речь о народной поэзии,
мне хотелось наметить такой момент в ходе истории, в котором

159



можно найти идею во всей ее шири. И делаю я это потому, что по-
моему, из наших времен мы можем почерпнуть о народной поэзии
лишь узкие и весьма неопределенные понятия, которые исказили

идею народа как в жизни, так и в эстетике, и народную поэзию спо¬
собны показать лишь отрывочно. Вот почему ныне многие не очень-
то высоко чтят народную поэзию, исходя из ее сегодняшнего со¬

стояния; а под этим названием, пожалуй, лишь мало кто из людей
подразумевает нечто большее, чем те немногочисленные народные
песни, которые поэт пишет тогда, когда ему на ум приходят два-
три выражения в народном стиле или когда случается, что драмы
или роман он писать не имеет возможности. Если бы народные
песни можно было бы творить, не выходя из дома, и все, что писа¬
тели так называют, действительно было бы песней народной, то я
бы успокоился, ведь в этом случае так или иначе, пусть по крохам,
но все же обогащалась бы народная поэзия.

Но летопись развития человечества глаголет нам иное: пора
расцвета подлинной народной поэзии без исключения, как прави¬
ло, опережает появление книгопечатания и приходится на эпоху,

когда литературы еще нет. С другой стороны, по мере роста книж¬
ного дела у каждого народа звезда его поэзии закатывается все

ниже; прогресс культуры постоянно сужает пути ее развития,

пока, наконец, вовсе не вытеснит ее из жизни, как это и случилось

у голландского народа, совсем предавшего забвению свои песни,

за исключением уличных напевов; или искажает их, как это было

в райских землях*, где поэзия, по новейшим данным, стала заня¬
тием лишь девушек, чтобы дурачить парней, а у персов преврати¬
лась в придворного шута.

Из сказанного выше, даже на первый взгляд, становится оче¬
видным, что не каждая эпоха способна показать нам народную
поэзию в ее жизненном величии и полноте, вследствие этого ее

понятия в обиходе нет, оно утрачено из жизни, как древние замки,
как герои, как полубоги, ведь над ними сомкнулось время, а жизнь
разгладила в такую ровную поверхность, как ширь земная, как
полотно, на котором горы и равнины изображены в одинаковой
плоскости.

Не располагая понятием народной поэзии в такой его полноте,
чтобы оно само могло бы дать себе же объяснение, мы должны

посему шагнуть назад на несколько столетий, в глубь истории,
когда поэзия, как озеро Балатон, как море, не осушалась, а была
центром всех проявлений разума, откуда черпал народ свои зако¬
ны, религию, историю, нравственность. И время это есть предэпо-
ха, юность наций.

Нет сомнения, что времена, столь древние, не многим могут
похвалиться, помимо даров, даваемых природой. Культуры, прав¬
да, еще нет, но тем могущественнее страсть, тем больше кипение
чувств, ибо, как говорит один немецкий писатель, «вместо крови у
людей расплавленное железо текло по жилам» *. Язык и поэзия без

160



всякого притворства, без собственных и внешних влияний являли
собой неподдельную чистоту. Отсюда и все, что произведено на
языке неграмотного народа и с помощью его на языке, таково, что

возразить нельзя; ни грамматика, ни наука о прекрасном не кри¬

тикуют этого, а принимают как готовое сокровище, следуют ему,

как божественному изъявлению гения народа. Так нашел у гре¬
ческого народа свои творения, или их большую часть, Гомер, а
Фердоуси — персидские традиции в готовом виде. Так же произо¬
шло и у более поздних наций, особенно у англичан — Перси *, у нем¬
цев главным образом Гримм, у датчан — историограф Андре Ве-
дель Сёфренсон. Так собрал известные ныне по всему миру серб¬
ские песни и былины Вук Стефанович Карадсити *; а у финнов за
последний десяток лет Илья Д. Лённрот * записал замечательную
поэму из уст самого народа, и это — «Калевала» в тридцати двух
песнях; при этом, они прислушивались к голосу других европей¬
ских наций, прислушивались к тому, что добыто было ценой тру¬
дов и внимания путешественников и миссионеров, которые изучали

и раскрывали характеры даже самых отдаленных и диких народов
по их поэзии.

Если бы меня спросили, что за особенности, преимущества или
недостатки имеет данный народ, я отнюдь не стал бы ссылаться
на историю его, которая научит нас, по утверждению Хердера,
как правило, тому, как позволял народ сей править собой и уби¬
вать себя; я сослался бы на остатки, дошедшие до нас в целом иль
обрывочном состоянии, поэзии народа, в которые вотканы и вдо¬
хнуты не только свежесть, прелесть и упорство языка, но, так ска¬

зать, каждое биение сердца народа, его любимые идеи, чаяния,

вера, предрассудки, суеверия, вся сфера способности воображения,

иначе говоря, целое миросозерцание.

В определение народной поэзии больше всего неясности вносит
толкование слова «народ», и некоторые подобные понятия. Пожа¬
луй, с тех пор, как в Риме записали «сенатус популюск романус»,
народ превращает свой низший слой — во что? вы спросите, в соб¬
ственно народ. Итак, слово отныне берется в более широком и бо¬
лее прямом смысле. Однако здесь нет никакой надобности в такой
классификации, она под стать статистике, если не считать за народ
тех простоватых людей, которые землю обрабатывают, одевают чи¬
стое по воскресеньям и раз в неделю идут в храм божий. Это — про¬
столюдины, «простой народ».

Более широкий и более прямой смысл охватывает и то, что уже
упоминалось, а именно: культура, условия развития и потребности
формирующихся буржуазных отношений сужают народную поэ¬
зию, но не ее понятие. После установления государств рано или
поздно жизнь нации выходит за рамки жизни семьи, а некоторые
представители нации становятся одни судьями, другие — воинами,
третьи — священниками, учеными и прочее; а затем и простолюди¬
ны все больше получают воспитание, ходят в школу, доступной

11 Заказ № 1557 161



становится им книга, и народ читает, наслаждаясь благами куль¬
туры, раз и навсегда теряет веру в традиции, в чудо, в сказочное;
отсюда и вывод: в более открытую эпоху буржуазного прогресса
эпос — поистине народная поэма — не пользуется большим успе¬
хом; религия не столь уж безупречна,.

Народная поэзия всегда навевает воспоминания о семейной
жизни у данной нации, иначе говоря, о тех временах, когда госу¬
дарственная жизнь таилась еще в жизни семейной; привилегиро¬
ванных сословий не было, а если и были, то были они венцом,
цветом народа; иначе откуда взяться в старинных романах и бал¬
ладах сведениям о том, что люди благородных званий смешивались
с народом, как неразрывная часть его; более того: сколько раз прин¬
цесса и пастушок находятся друг с дружкой в любовной связи?
И будь мы, венгры, нацией, ну, скажем, вдвое большей, чем те¬
перь, разве не было бы среди отдельных людей отношений, под
стать тем, что существуют между членами одной большой семьи?
Ведь «самый первый средь венгров есть король» *.

Народную поэзию следует отличать от той дикой и природной
поэзии, с которой сталкивались путешественники у неизвестных
новых народов, особенно сопровождаемую танцами.

Это напоминает мне формирование языков, где части человече¬
ского тела, прежде всего мимика лица, играют главную роль,
и язык жестов (СеЬагс1еп8ргасЬе) закономерно заменяет язык зву¬
ков, напоминающих лепет младенца, более того, в некотором отно¬
шении он даже предшествует им. Танец сопровождает поэзию,
однако важной роли он в ней не играет: никакой определенности,
никакой чистоты форм; лирический элемент мог бы господствовать
здесь, но и он обрывочен, как радости момента; вспышки же его —
пустое восклицание, и эстетика занимается им лишь постольку,
поскольку для начала он хорош. И все, что следует затем в разви¬
тии духа,— есть продукт времен, тех самых времен, когда народ
уже имеет историю, героев, испытал превратности судьбы, которые
потрясают человека природы, однообразно живущего день за днем,
изменяя, преобразуя жизненные отношения. Сдается, что природ¬
ная поэзия всегда сохраняется, особенно у низших слоев народа,
в скабрезных и грязных стишках, в языке шутов и разбойников;
они, стишки сии — безвкусица; они — непристойность, и, будучи
таковыми, принадлежат к поэзии точно так же, как к золоту —
шлак.

Легче всего смешать народную поэзию с национальной. Разли¬
чие здесь создают те основные черты, которые народный характер
приобретает тогда, когда народ превращается в нацию. Какие бы
договоры, конституции и формы правления ни были бы записаны
в скрижалях нации, им не изменить духа народа, они всего лишь

придают ему новые черты. Так получает нация некоторые особен¬
ности во внешних признаках, как-то: знамя, герб, национальные
цвета, одежда и народные одеяния, но и они бесспорно обретут

162



такие форму и характер, идеи которых коренятся в самом нраве
народа. Отсюда и происходит чарующая любовь к цветам нацио¬
нальным и к боевым знаменам в битвах; отсюда даже не пристра¬
стие к костюмам и одеждам, а исконная склонность.

С этой точки зрения и национальная поэзия есть не что иное,
как канал, через который изливается мир страстей народа, но раз¬
личие между ними двумя очевидно. Народная поэзия уже имеет
сваи эстетические идеи, которые принес с собой в жизнь народ, ко¬
гда выделился из общего понятия человечества, но, с другой сторо¬
ны, они, эти идеи, связывают народ с человечеством. Суть этих
идей — вера, любовь, геройство. На этих чувствах зиждется поэзия.
Нет такого народа, даже наполовину пробудившегося, который не
воспевал бы эти чувства за исключением, если верить путешествен¬
никам, бедных ирокезов, которые пьют лишь воду и даже песнь за¬
стольную доселе не сложили и воспевать любовь ни одному из них
на ум не приходит.

Характер национальной поэзии зависит от времени. Ее идеи
в большинстве своем формируются и утверждаются современ¬
ностью; но дух времени меняется, и что до сих пор было современ¬
ным, ныне уже перестает быть таковым. Так появляются и в на¬
циональной поэзии взгляды и мечты, занимающие господствующее
положение и полностью захватывающие душу целой эпохи; они
распространяются чуть ли не на все области жизни нации, как на¬
пример, воспевание самых сильных патриотических чувств, происхо¬

дящее у нас вот уже несколько лет. Таким образом, национальная
поэзия под определенным углом может рассматриваться и как

нечто случайное, которому время настает именно сейчас. Но случай
этот — не день рождения или именин кого-либо, а, как правило,
национальный праздник, возрождение; и поэтому среди всех вет¬
вей и видов поэзии самое сильное влияние на наши страсти, подчас
становящееся насильственным, имеет родное национальное, родное

наше. Народная же поэзия всегда направлена к чисто человеческо¬
му, свой мир она находит в семейной жизни, отношения которой на
всей земле одни и те же; и по этой же причине и чисто человеческое
должно обнаруживаться в семейной жизни; и поскольку здесь есть
и страсть и более развитое чувство, то человек здесь проявляется
человеком без всякой лжи; точно так же древнее искусство брало
свои шедевры именно отсюда.

Для меня не имеет никакого значения, что в старинных англий¬
ских народных поэмах, положенных в основу и прославленных тра¬

гедий Шекспира, встречаются имена Лира и Корделии, а не Эдвар¬
да и Кунигунды; мне все равно, где происходит действие, ведь
событие должно было где-то там или здесь произойти; это — все
внешнее и не что иное, как слияние с жизнью; но стоит рассмот¬

реть внутреннее, зерно мыслей, силу эмоций, и сразу предо мной
человеческое, т. е. изображение неблагодарности. Человечна особен¬
но одна датская баллада, где говорится, как мать встает из могилы,

11* 163



чтобы проведать детей своих, оставшихся на попечении мачехи. Бал¬
лада, хотя и противоречит законам природы, не является абсурдом,
поскольку в ней воплощена вечная истина, реальность материнской
любви.

То, что утверждаю я о двух видах поэзии, вкратце может быть
сформулировано так: объект поэзии народной есть чисто челове¬
ческое; национальное же — любовь к родине. На обеих поэзиях
эмалевый блеск характерных особенностей народа, причем следует
заметить, что национальная поэзия со временем распространяется
в народе, становясь народной песней, как английская националь¬
ная песнь, и это ее, поэзии национальной — наипрекраснейший
триумф. Кстати, национальная поэзия в более широком смысле
есть совокупность всех тех произведений, которые написаны на
языке той или иной нации, но если и не написаны,— понимая это
дословно, живут, летая на крыльях песен у народа или передаваясь

из уст в уста, в понятие свое включая немецкую, венгерскую, анг¬

лийскую литературу.
Говоря о том, что давало на протяжении долгого времени ду¬

ховную пищу для чувств народа, мы отличаем наш предмет от свя¬

щенной или культовой поэзии. Итак, царство поэзии словно рас¬
кололось на две страны: на светскую и на ту, что происходит не

из этого мира. С первого же взгляда различие между ними очевид¬
но. Достаточно сказать, что там, где в делах религии все происхо¬
дит своим постепенным путем, как у древних греков или древних

евреев, культовая поэзия тоже выходит из народа, в нем она берет

начало, она родственна ему, а иногда даже составляет одно целое

с ним; если же народу навязана данная религия, то после длитель¬

ной борьбы и уговоров он хоть и воспримет ее, но воспринимает,
приспособив к нравам и своему характеру, придав ей своеобразие.
Так распространилось в Европе христианское вероучение, а в соче¬
тании с особенностями отдельных народов и наций, породило то
знаменательное явление, которое навеки разделило искусство древ¬

него и нового времени; перед нами предстал романтизм.

Было сказано: культура наносит ущерб народной поэзии, и это
справедливо, но зачем проклинать солнце за то, что оно согнало
с небес зарю. Мать худеет, ребенок мужает; первая умирает, вто¬
рой живет и сохраняет себя в роде своем. Согласно вечному поряд¬
ку природы идет и развитие духа. Как бог, по преданию, создал че¬
ловека по своему образу и подобию, так и развивающаяся поэзия
должна отражать народное, иначе говоря, приобрести народный
элемент; в противном случае она не истинна, а уродец, незаконно¬
рожденна, безродна.

В чем же состоит сила народной поэзии? Прежде всего в языке,
в кристально чистом, благородном способе преподнесения материа¬
ла, причем способ сей понятен всякому человеку чистого ума и
здравого мышления, приносит ему радость и наслаждение. Итак,
пусть воспримет просвещенная поэзия чистоту народа, все смелое

164



словотворчество народное, независимое от всякого закона, пого¬

ворки, жизненные черты народа, которые никогда не обосновыва¬

ются ни грамматикой, ни синтаксисом; перевести же их дословно

на другой язык — нелепость, а с другой стороны — невозможно.
Такими выражениями и оооротами насыщен каждый язык, причем
тем в большей мере, чем целее и здоровее по своей структуре орга¬
низм его. Это не образы, не тропы, а неподвижные звезды языка,
и, если хотите, жемчужины его, особенности, которые известны
школе под названиями «граэцизмы», «галлицизмы» и т. д. В них
и заложен народный элемент. Поэтом может быть тот, кто сможет
пользоваться ими, выкладывая из них мозаику; по этой причине
поэт может писать по-настоящему лишь на одном языке, который
он впитал в себя с материнским молоком.

Без языка нет поэта, а посему язык и есть предмет, который
вечно изучался всеми великими поэтами; и я думаю, что сама

мысль в глубине души подобна голому ребенку, она не более, не

менее, как пустое сновидение и не стоит больших трудов, как вся¬

кая игривая идея, поскольку приходит она сама по себе. А вот
сохранить ее для жизни, вдохнуть в нее плоть и кровь и называть

дитя по имени его — это уже заслуга слова, заслуга языка. Язык
для поэта, что земля для Прометея, чтоб создать человека для
принятия искры божьей.

А теперь о форме. Здесь к месту отметить, что она — одна из
характерных черт народной поэзии, она неразрывна с песней.
Взгляд сей ошибочен, если, не дай бог, понимать под песней то, что
исполняет одна итальянская примадонна в новейшей опере, кото¬
рую сочинили для нее, в соответствии с особенностями ее данных.
Возьмем шестисложный греческий размер. Поистине, греческий на*
род пел так, и сам Фидий, как это описано, заимствовал идею о ста¬
туе Юпитера у уличного певца, исполнявшего песню на стихи
Гомера; но правда и то, что народная поэзия, вещая о делах, до¬
стойных знания и памяти, разгадывая тайны господни, должна
быть понятна, и не будучи написанной, народу манерой изложения
материала и быть назидательной.

Вот так, по всей вероятности, песня, если даже и означала боль¬
ше, чем декламация, не выходила за рамки торжественного повы¬

шения, взлета голоса, пожалуй, напоминающих нынешний речита¬
тив. Здесь было бы целесообразным показать, что те старинные
баллады, в которых история излагается с помощью участников
действия, т. е. в диалоге, драматически, не только приятнее, но и
лучше тех, которые подобны хронике и носят только повествователь¬
ный характер.

Причина кроется в том. что в них настолько больше изменений
тона, а посему и вокальности, насколько больше действующих лиц
участвует в балладе. Я точно не знаю, но думается: это является
и причиной того, что, как утверждает Талвьи, даже лучшие древ¬
неанглийские, скандинавские и германские баллады сложены в

165



такой же манере: они заимствованы из больших и длинных эпосов,
которые монотонным повествованием убивали душу.

Пение потребовало необходимость ритма: через столько слогов
должна последовать новая строка, где понизиться, где повыситься

голосу, мотиву, словно волна за волной, словно нива, колышущаяся
на ветру — все это строго обозначено и точно определено ритмом,
который создается и устанавливается бессознательным искусством
народа с помощью мастера, величаемого ухом. Так, в греческом
гекзаметре первый слог третьей стопы должен кончать слово, рав¬
но как и в пятистопном ямбе. В сербских трохеях слово кончается
во второй стопе; и сербы во всех своих формах весьма строго при¬
держиваются этого правила, правила цезуры. А в отношении строк
без цезуры, согласно утверждению венгерского переводчика серб¬
ских песен, даже простой серб — и тот сказал бы: этого спеть
нельзя! Поэтому и не годятся для пения такие стихи: «Зинге, вэн
ге-занг гегебен» (Уланд) или

Ты родине своей навеки
Будь верен, о мадьяр!
Она и колыбель, потом — могила:
Взрастит тебя, затем укроет.

(Верешмарти) *

Такое тождество, в определенном месте и через некоторое
время появляющееся вновь и вновь, и порождает целое мастерство
стихосложения. Оно словно дыхание, словно биение сердца, словно
звук прибоя, т. е. самое натуральное; точно так же, как и научить¬
ся ему человек может не у кого иного, а только у природы. Слог,
рифма, стопы, рефрен — все это основано на идее повторения, и яв¬
ляется условиями мелодичности; отсюда самым музыкальным язы¬

ком является такой, который может объединить все эти качества
в своих творениях.

А для этого я утверждаю: каждый народ имеет свою форму,
подходящую для его настроения и темперамента, даже и в том слу¬

чае, если форму сию он заимствует и берет не у себя. Шестистопный
размер струится, берет начало из бодрой греческой души и гибко¬
го языка; напротив, европейская культура распространила различ¬
ные формы рифмы, в то время как сербская сохранила свою форму
без рифмы, но с присущим ей размером. И если все народы пусть
даже не имеют столь самобытной формы, как сербы, греки, тем не
менее, нетрудно узнать, какую из форм они любят больше, узнать,
в какой форме народ сочиняет и поет песни и баллады больше всего
и краше всего.

Весьма естественно, что просвещенная поэзия и в этом отноше¬
нии будет прислушиваться к духу народному. Поэтому никому не
совершить более разумного, чем сделал Беранже, который стихи
свои, за небольшим исключением, писал в соответствии с песенны¬

166



ми формами, бытующими у французского народа, указывая перед
каждым из них, на мотив какой народной песни они поются. Тем
самым он добился того, что народ, зная мелодию, тотчас же пел ее
со свежим текстом, и произведения Беранже прочно вошли в быт
и быстро распространились по всей Франции.

Все можно легко измерить, только не ту сферу идей, в которой
живет народная поэзия. Она, эта сфера — самый широкий мир
приключений, являющийся плодом воображения. Какие образы,
понятия, миросозерцание вкладывает в нее сила фантазии; она
формирует эстетические идеи народной поэзии, ее объекты. Здесь
разграничивающее действие или скорее разделяющее влияние ока¬
зывает климат, образ жизни людей. Такое явление наблюдается в
поэзии южных и северных народов, находя при этом доступное и

понятное объяснение. Однако не следует думать, что из-за различ¬
ных климатических условий, способа правления, законодательства
или каких-либо иных влияний, круг идей одного народа исключа¬
ет другой, или даже они пересекают друг друга и сливаются, как
круги на воде, как райская музыка на площади, которая слышалась
Платону в небесах, идущая от звезд, и которая приводит к той
истине, что поэзия народов есть лишь вариация тонов природы.

Я уже говорил о том, какие три идеи общи для всякой народной
поэзии, причем на этих идеях зиждется стройная народная поэзия.
Крайности сферы идей находятся во власти определенных видений,
чрезвычайно фантастических, сказочных воображений. К таким
относится блуждание души и та вера, согласно которой мертвецы
не могут успокоиться в могилах, если их кто-нибудь обидел или
они сделали это с другим. Покойный влюбленный наведывается
к оставшейся в живых любимой, мать — к своему дитяти и наобо¬
рот. Такой верой является плач ребенка-уродца, похороненного
без святой воды или потерянного, и он слышится до тех пор, пока
душа его не избавится от мук после свершения церемоний, которы¬
ми раньше пренебрегли. Бьет час духов; единожды, дважды, триж¬
ды пропоет петух, из недр земных послышится звон колоколов и в

темноте над могилами начинает бродить призрак; человек погру¬

жается в гнетущий сон, ему видится, что он хочет бежать, но не
может, а вот летать — да, может! Душа трепещет, волосы стано¬
вятся дыбом, а подходящее волшебное словцо, осенение крестом и
помощь божья превращают призрачное видение в ничто; утратив
все чары, гигантская фигура, растворяясь в воздухе, исчезает,
грудь освобождается от давящего груза, и дышать становится лег¬
че. К таким явлениям относятся и воображаемые феи и бог знает
какие еще заманивающие водяные, воздушные, горные, и равнин¬

ные духи, а также те крайние мысли о превращении, которые кар¬
ликов превращают в героев, влюбленных — в птиц и т. д.

Но какими бы странными ни были такого рода поверья, ны¬
нешнее христианство встречает их с радостью, поскольку на них

лежит печать его самого. Это же можно сказать и про восток и про

167



древних греков. Поэтому сплошная нелепость мифологизировать
их нам, да еще ныне, когда религия стоит совсем на иных устоях,

проделав путь древнего мира сказок. Но греческая и римская куль¬
тура была могуча, она сообщалась с христианской жизнью, как
Италия, Греция — с морями; и есть пример тому, что в новой
Европе, особенно в Голландии, да и в других землях, в том числе
и у нас, крепостной и бюргер, влюбившись, воспевали слепого
Амура, Купидона со стрелами, словно хотели воссоздать именно
мифологию; но постепенно время научило народы чтить свои осо¬
бенности, и в новое время не было более удачного поворота, чем
тот, когда внимание обращают на ревностно хранимые сокровища
каждой нации, на язык и литературу, когда люди стремятся по¬
знать себя духовно и физически.

Для этой цели выпускаются словари, большие и малые, куда
ученые собирают богатства языка, спорят о том, что принадле¬
жит ему, а что нет, учат народ, эту великую живую книгу, буквы
в которой суть люди; и пусть не столь броско, как это делается на
картах, когда обозначают границы стран цветными линиями, но
стараются как можно вернее наметить их духовные владения.
И, если отдельные слова в такой огромной мере могут завладевать
вниманием ученых, то насколько больше получит национальное
самопознание ценностей народной поэзии, где слова уже сплавле¬
ны в порядок и гармонию, а она, поэзия, не только филологическое,
но и эстетическое богатство, выросшее, словно чертоги, среди руин
Пальмиры.

Да, она — сокровище эстетическое, даже без знания Аристотеля
или Горация. Ведь кто пишет народные песни? Народ. Или, со¬
гласно Гримму, они сами пишут себя. Это положение требует объя¬
снения. Народная поэма часто сама подтверждает себя. В конце
немецких народных песен в таких случаях ставится вопрос: «Вер
ист, дер Ойх дизе Лидляйн занг?», т. е. некоторые пели эти слова
в конце песни. Известно, что многие английские баллады написаны
неизвестными поэтами по народным мотивам и продавались за гро¬

ши и там и сям. И в сербских песнях есть некоторые указания на
старых слепых певцов, как это делал и Шебештьен Тиноди*:

«Есть тому запись в Коложваре добром,
В книгопечатании Шебештьена Тиноди».

Об авторах протурецких, персидских и турецких песен зача¬
стую можно догадаться; это напоминает средневековую живопись,

в композицию которой включены портреты герцогов и графов, на¬
писанные художником. В большинстве же случаев известен лишь
пол автора, особенно когда речь идет о любовных песнях. Однако
пришлось убедиться, что у нашего народа одну и ту же песню в
разных районах страны поют по-разному, или, если она исходит
первоначально от одного, то при передаче из уст в уста легко до-

168



лолняется, делается краше, лучше или наоборот. В конечном счете
она не остается в той девственной чистоте, как это думал автор.
Вот в этом и объяснение.

Кто бы ни сочинял народные поэтические произведения, среди
них есть весьма красивые, как иначе слились бы они с языком
народа настолько, что народ столетиями распевает их. Если любов¬
но относиться к запорошенным пылью записям, более того, даже
к конским подковам времен наших праотцов, то мы бы увидели,
как золотом сияет глагол каждый во всякой песне доставившей
сердцам наших предков радость. Но время обрело материальный
дух и угрожает растоптать традиции. Посему тем бдительнее долж¬
ны быть те, кого господь-бог, вдохнув в них душу от духа своего,
произвел на свет славить сердца народов, чтобы уберечь все сохра¬
ненное доселе народом — чистый и настоящий язык, а также па¬
мятники его. Забота с языке возлагается на поэтов. Итак, мы по¬
дошли к тому, что зарю сказок согнало с небосвобода солнце
серьезного разума, и о поэзии народной, достоянии бардов, мечтать
уже нельзя. Да и к чему? Облака над морем никогда не иссякнут,
сколько бы ни шел из них дождь.

Такое море — народ, жизнь. Если поэт черпает из него, будет
кому и слушать поэта; будет находить он всегда открытые сердца
всякий раз, пока нация не почувствует приближающейся кончины.
Итак, учить народ, учить жизнь, идти в море, как Иисус, приняв
милость души, в Иордан. Таково призвание, благородный долг
поэта ныне.



Индивидуальное и идеальное *

Когда мы говорим, что искусство творит по законам природы, мы
понимаем под этим лишь аналогию с деятельностью природы. В этом
смысле естествоиспытатели могли бы нас поправить, и, сославшись
на авторитет своей науки, преподать урок того, как в каждом
мельчайшем творении животворящая сила природы стремится
вновь выразить свою специфику и тем самым отличить одно творе¬
ние от другого. Мы видим это в так называемом царстве живой
природы, где род проявляется не только посредством видовых

признаков, но и среди последних имеется множество разновидно¬

стей, отличающихся, например, цветовыми оттенками.
Если мы признаем, что древнейшие закономерности искусств —

ритмика в поэзии, ритм в музыке, изобразительность в живописи,
монументальность в скульптуре и т. п. прежде всего проявляются в

природе и только потом становятся известными в искусстве, как

следствие того, что природа сама подсказывает эти законы,— то

почему бы в таком случае не исследовать законы природы, по ко¬

торым она творит. В этом случае мы узнали бы закономерности
самого организма природы и сказали бы: все живое имеет свои
основы и собственную целесообразность, даже в том случае, если
мы не находим в нем ничего иного, как те же самые составные эле¬

менты природы, смешанные в различных пропорциях.

Ограничиваясь областью искусства, можно утверждать, что че¬
ловеческая сущность и, в особенности составляющие ее основу
четыре вида темперамента, проявляется в стольких сочетаниях,
сколько есть людей на земле, и таким образом представляет беско¬

нечное множество разновидностей. Поскольку человека как суще¬
ство, наделенное моралью, характеризуют более высокие качества,
чем, скажем, животных или растений, то видовые признаки в чело¬
веке тоже проявляются через индивидуальность.

Понять и изобразить человека в этой его особенности и свое¬
образии является, по нашему убеждению, задачей искусства, неза¬
170



висимо от того, использует ли оно слово или изображение. Неко¬
торые, рассуждая почти диаметрально противоположно вышеизло¬

женному, не позволяют искусству дойти до последней, неделимой,
живой единицы, до единичного и останавливаются на видовых или

родовых признаках, заявляя, что целью искусства является показ

в индивидуальном родового и называют затем этот метод идеали¬

зацией или идеализированием.
На основе этих принципов ученые обоих направлений создали

свои системы, проводя резкую грань между ними, так что одну

систему нельзя согласовать с другой без чреватого гибельными
последствиями риска, ибо, как принято говорить, достаточно вы¬
нуть один камень из здания, как оно рухнет целиком. Эти эстети¬
ческие системы, конечно, еще никого не сделали поэтом, но они

воздействуют на творчество того, кто родился им. Большего ждать
от них было бы глупо, поскольку ни одна из этих систем не имеет
преимуществ перед другой. Речь, таким образом, идет не о том.
как создавать поэтов, а о том, какой путь должны избрать для
себя поэты, чтобы Их искусство было жизнеспособным. Таким
образом, мы рассматриваем систему как необходимое проявление
законов разума, ибо если расшифровать содержание обеих систем,
мы можем согласиться с той или другой только в том случае, когда
наши посылки, начиная с самого простого и до самого сложного,

пронизывают все ее части, связаны в одно неразрывное целое, но их

взаимосвязь только тогда будет представлять какую-либо цен¬

ность, когда будет реализована на практике или, на счастье, будет

воплощена в творчестве наиболее крупных поэтов.

Итак, два принципа, две системы выражены понятиями: инди¬
видуализация и идеализация. В основе индивидуализации лежит
знание предмета; к изобразительной способности художника при¬
соединяется еще и другая сила — знание, необходимым условием
которого является самое тесное знакомство поэта с предметом своего

изображения с целью выяснения его постоянных и преходящих

черт, необходимых и случайных признаков.
Благодаря этому автор приобретает возможность получить пра¬

вильное представление о предмете, постигнуть природу предмета,

его внутренние свойства, отличающие его от других предметов,
характерные только для него. Когда это своеобразие, особенность
предстает перед нами в картине, скульптуре или поэзии, мы можем

сказать и говорим, что схвачено индивидуальное, и, вместе с тем,

мы верим в его характерность, подлинность, ибо жизнь не может

проявиться в иной форме, кроме индивидуального. Таким образом,
мы хотим раскрыть предмет искусства из него самого, из его внут¬

ренней природы и судить о поэте не по выдвинутому строгому
принципу, который можно якобы без всяких исключений приме¬
нить к любому понятию, стоит лишь его познать, мы стремимся к
тому, чтобы при суждении о каждом предмете искусства проводить
серьезное исследование, ибо только таким образом возможно

171



выявить своеобразие идеи или индивидуальность предмета; каким
образом, например, Шекспир добился того, что создал галерею
злодеев, в которой ни один даже отдаленно не напоминает друго¬
го: Ричард III, Эгмонд и Яго не похожи друг на друга. Итак, надо
проводить различие между качествами, присущими тому или ино¬
му предмету или явлению, и качествами понятий, рожденных в на¬
шей голове, ибо понятие, скажем, злодея сложилось таким обра¬
зом, что может относиться к любому из злодеев.

В жизни, в каждом отдельном случае, каждый злодей имеет
свои отличительные признаки, которые и отличают его от ему по¬

добных, в то время как понятие злодея предполагает всех их рав¬
ными и одинаковыми, исходя из одного единственного мерила.

Тем не менее ошибаются те, кто понятие индивидуального рас¬
сматривает как сугубо материальное, ибо мы не желаем ничего ино¬
го, как придать данной идее, только ей и исключительно ей прису¬
щее облачение, в котором она может предстать на свет; наше утверж¬
дение в этом смысле согласуется с тем положением естествоиспыта¬

телей, согласно которому каждое тело настолько велико, насколь¬
ко позволяют его объемы (уо1итеп).

Мы утверждаем, со своей стороны, что ценность художествен¬
ной идеи зависит от ее способности охватывать и выражать мате¬
риальный мир. Таким образом, суть наших рассуждений сводится
к сочетанию и согласованию духовного и материального, и ни одно

из этих двух понятий не может первенствовать, подобно тому, как
физическое тело не может выйти за пределы своего объема, но в то
же время и не может быть меньше последнего.

Упрек в доминанте материального был правомерным лишь тог¬
да, когда, по утверждению старой школы *, главным принципом
творчества являлось подражание природе, поскольку подражание

распространяется лишь на внешние, т. е. на материальные свойства
вещей. В противоположность этому, мы считаем более правомер¬
ным обвинение нас в идеализме, в примате духовного начала, по¬
скольку утверждаем, что человек творит в соответствии с понятия¬

ми, выработанными его мышлением. Именно ради того, чтобы из¬
бежать этих двух крайних и потому ложных мнений, мы стоим за
принцип единства, при котором, как мы уже говорили, не будет
предпочтения одному над другим (духовному над материальным
или наоборот), а напротив все усилия будут направляться на со¬
единение этих двух начал в тесном единстве тела и его духовных

качеств на взаимозависимость формы и содержания.

Здесь следует сразу сказать, что мы не полагаем жизнеспособ¬
ной в искусстве никакую абстракцию, не считаем, что в индивиду¬
альном должно проявиться отвлеченное, не верим в то, что поэзии
приносит пользу тип человека-принципа, выставленного в качест¬

ве образца. Мы не верим в это потому, что рано или поздно такое
творчество, лишенное разнообразия, превратится в манерничанье*
в штамп, художественный образ в этом случае изготовляется как

172



башмак, по одной колодке. Это сразу замечается в творчестве поэ¬
тов и художников, вступивших на сию стезю и обрекших тем самым
свое искусство на вечное следование шаблону, на господство все¬
общего, никого и ничего не выделяющего мерила, которое порож¬
дает однообразие и всех повергает в скуку и уныние.

Учитывая главный аргумент наших противников, обвиняющих
нас в материализме, мы зададим лишь один вопрос: является ли

материализмом наше требование выявлять сущность каждого пред¬

мета, в том числе и при передаче внешнего его облика? С поня¬
тием камня мы, например, всегда связываем понятие твердости,

а потому в каждом изображении камня, выходящем из-под кисти

художника, желаем видеть это присущее ему качество.

Так же обстоит дело с портретной живописью; мы требуем от
нее передачи внутренних качеств изображаемого лица; в равной
мере мы хотим увидеть внутренний мир человека, узнать его душу
в словах поэта, который раскрывает перед нами самого себя, за¬
ветные тайники своего сердца. Понятие индивидуального мы пере¬
носим не только на слово, но и на вытекающее из него действие,
и желаем, чтобы поступки героев в драме проявлялись исключи¬
тельно лишь в тех условиях и при тех обстоятельствах, которые
продиктованы объективной необходимостью и психологическим со¬
стоянием персонажа. Более того, мы надеемся благодаря такому
изображению получить от спектакля то высокое эстетическое на¬
слаждение, за которое Шиллер так глубоко ценил Шекспира.

«АХ^аз ег \уе!8е уег8сЬ\\ге18*, тк с!еп Ме18*ег с!ез 51у1з» *. Ибо
то, что подразумевал поэт, станет понятным лишь тогда, когда зри¬

тель будет поставлен в те индивидуальные обстоятельства, при ко¬

торых он сможет воспринять не только то, что сказано, но и то,

о чем умолчал поэт.

Это подход не материалиста, подражающего природе, и не идеа¬
листа, исходящего из мира идеального. В данном случае мы имеем
в виду проявление в материальном духовного и в духовном мате¬

риального, когда одно поясняет другое, и каждый предмет в искус¬
стве, любое изображение в нем проявляется так, как в природе,
как в жизни; следовательно, не просто наблюдение природы и под¬
ражание ей, а раскрытие единства тела и души, соответствующее
жизни, свободное от крайнего увлечения тем или другим, подоб¬
но тому, как живой человек, являющийся перед нами, состоит не из
тела и души, взятых по отдельности, а из их единства.

Из сказанного вытекает, что принцип индивидуального не толь¬
ко ничего не исключает из поэзии, но благодаря своей всеобщности,
позволяющей применить его без промедления во всех случаях, яв¬
ляется свидетельством жизненной правды искусства: в этом его
главное достоинство. Однако путь, следуя которому мы достигнем
такой цели, весьма долог. Идеалист придет к этой цели путем при¬
украшивания некоторых облюбованных им (красивых) явлений,
предметов жизни и природы, человек и природа изображается им

173



не в своих особых проявлениях, а в соответствии с отвлеченной аб¬
страктной идеей. Натуралист довольствуется тем, что видит глаз,
и то, что для глаза красиво, он возводит в принцип подражания в
искусстве или литературе. Сторонник принципа индивидуализа¬
ции не делает различия между явлениями природы и жизни, не
признает отдельно безобразное и прекрасное, поскольку и то и
другое дано нам лишь в чувственном восприятии, а это лишь на¬
чало осмысливания. Он подходит к каждому предмету, как садов¬
ник к растению, стремится ближе узнать его, познакомиться с ним
поглубже и на основе этого внутреннего, подробного, глубокого
познания, т. е. на основе истины, пытается охватить явление цели¬
ком.

Как ботаник не делает различий между растениями с точки
зрения своей науки, и последний подорожник, в его глазах, стре¬
мится к своей цели и выполняет свое предназначение так же, как
и самый могучий кедр, так и сторонники эстетической доктрины
индивидуального оценивают предметы изображения, исходя из
них самих. Они далеки от того, чтобы одно провозгласить пре¬
красным, другое безобразным, поскольку различные по своей при¬
роде, по функции, по образу жизни предметы не могут сравнивать¬
ся друг с другом, а должны быть оценены и рассмотрены сами
по себе.

Прекрасное не есть нечто постоянное для всех времен и наро¬
дов, это не понятие, построенное на неизменном принципе, а поня¬

тие, зависящее от субъекта. Если найдется эстетик, который сочтет
возможным выбросить слово «прекрасное» из той науки, которая
скорее по привычке, чем по глубокому размышлению, называется
«наукой о прекрасном», то это не будет с его стороны непоследова¬
тельностью, а явится мудрым утверждением, указывающим на то,

что законы эстетики следует формулировать не по подсказке ис¬

ключительно внешних органов чувств (глаз, ухо), а необходимо
строить на вечных основах, которые выдержали бы могучее здание
науки. Поэтому мы вынуждены признать, что понятия прекрас¬
ного и безобразного, в силу своей случайности, нам кажутся непод¬
ходящими для науки, в противовес же им поиски в искусстве ха¬

рактерного, индивидуального, поиски внутренней природы предме¬
тов и явлений, на наш взгляд, не могут вызвать серьезных возра¬
жений.

Разумеется, мы изложили свои принципы в упрощенно доступ¬
ной форме... мы не сможем ничего иного сказать о наших против¬
никах, обвинявших нас в узости взглядов, кроме того, что они, бу¬
дучи идеалистами, всего-навсего исповедуют принцип идеальности,

провозглашенный Винкельманом и Шиллером, первым в качестве
теоретика, вторым в качестве практика. Признаемся самим себе,
что до сих пор отечественные эстетики в своих высказываниях
об идеале неизменно варьируют положение «жизнь — облагоро¬

174



женная природа», которое, возможно, они сами и уяснили, но ни

разу не изложили нам в доступной пониманию форме.
Прежде чем перейти к нашим дальнейшим рассуждениям, позна¬

комимся теперь с представлениями и теориями некоторых ученых
об идеальном.

Взгляды Винкельмана: «Высшая красота в божестве и понятие
о человеческой красоте совершенствуется по мере приближения и
согласования ее с идеей верховного существа». «...Понятие о высшей
красоте кажется вещью самой простой, самой легкой, не требую¬
щей ни философского знания человека, ни изучения душевных
страстей и их внешнего проявления...; ...но чистая красота не мо¬
жет быть единственным предметом нашего изучения: нам надо
придать ей положение действия и страстей, т. е. то, что в искус¬
стве мы понимаем под выражением».

«Образование красоты может быть или индивидуальным, т. е.
направленным на единичное, или собирательным, т. е. состоять из
прекраснейших частей, избранных от многих отдельных лиц и сое¬
диненных в одно целое, которое мы называем идеальным...» (Наря¬
ду с этим нельзя забывать, что идеальное может и не быть кра¬
сивым)».

«...греки стремились соединить прекрасное из многих прекрас¬

ных тел. Они очищали свои образы от всех личных склонностей,
отвлекающих наше сознание от истинно прекрасного».

«Греческим художникам, начавшим изучение красоты, были
также известны примеры как бы двуполой молодости, которую со¬
здавало сладострастие азиатских народов, кастрируя красивых

мальчиков, чтобы задержать быстрый бег ускользающей молодо¬
сти» *.

Таковы рассуждения Винкельмана о прекрасном. Уже с первых
его слов о том, что высшая красота заключена в божестве, он вы¬
ключает нас не только из мира нашей интуиции и чувств, но и из
мира нашего разума и фантазии, выдвигая критерием то, о чем
мы не имеем ни малейшего понятия.

Если самое прекрасное — это бог, божественное, почему в та¬
ком случае, мы вынуждены в искусстве изображать бога в образе
человека, а не человека в образе бога! Это происходит потому, что
так называемая высшая красота, сверхпрекрасное не может явиться

предметом нашего изучения и наблюдения, мы не в силе изобра¬

зить его в состоянии действия или страдания иначе, чем поместив
его в человеческую среду. Ведь даже древнегреческое искусство,
из которого выводит свои правила Винкельман, не смогло осущест¬
вить свои идеалы и не осуществило их, создав вместо них лишь

типы и типические формы, которые запечатляли исключительно

данный жизненный момент, живость и естественность настоящего.
Позже произведения древних греков воспринимались как хо¬

лодные и застывшие внешние образы, в которых отсутствуют жиз¬
ненное выражение и внутреннее чувство, благодаря чему их

175



рассматривали как воплощение покоя. Нельзя, однако, отрицать,
что уже в древнегреческом искусстве мы находим заметные следы

представлений об идеале и отказ от типических форм. Как ни знаме¬
нито изображение Аполлона Бельведерского, все же непредубеж¬
денный наблюдатель отдает предпочтение скульптуре Ниобеи,
в которой заключено гораздо больше от жизни и природы, или
Геркулесу из дворца Фарнезе, который, хотя и изображен отдыхаю¬
щим после подвига, но его взбухшие вены, еще напряженные после
тяжелой работы мышцы, прекрасно передают в нем состояние уста¬
лости и борьбы, в которое его повергли поиски золотых яблок Гес-
периды.

Мы не говорим о голове Геркулеса, которая в данном случае
изображена нежизненно и нетипично. То, что греки стремились вы¬
разить и обобщить представления об идеале прекрасного именно
через изображение человеческого тела, а не лица, видно на всей
древнегреческой скульптуре, в которой чрезвычайно редки произ¬
ведения, где изображение лица стояло на том же уровне искусства,
что и изображение тела. Вот почему у них отсутствовало внутрен¬
нее содержание искусства, художественное развитие, утвержда¬

лась противоестественность, которая увенчивалась кажущимся

идеальным изображением скопцов и кентавров, ибо в них находи¬

ла выражение изуродованная жизнь; и в то же время, мы не на¬

ходим изображений Гермафродита, в котором равным образом
было бы выражено развитие двух начал без постоянного домини¬
рования одного либо другого. Вот почему мы не считаем возмож¬
ным отвергнуть, подобно Винкельману, суждение Бернини, кото¬
рый полагал неразумным решение Зевксиса: последний, получив
задание написать Юнону в Кротоне, выбрал для этого пять рим¬
ских красавиц, заимствуя у каждой лучшие черты. Это являлось
таким же насильственным сочетанием личных по своему роду эле¬

ментов, как голова человека и шея лошади, как ипсН^ие со11ес1а
шетЬга у Горация; прекрасные сами по себе, они безгранично да¬
леки друг от друга по своим пропорциям; смягчение же резких

диспропорций и разницы между ними, стремление сочетать и при¬
мирить непримиримое является для любого искусства самой небла¬
годарной задачей. Если вместо изобразительного искусства взять
примеры из литературы, ведь большинство из наших читателей
лучше знает поэзию, чем скульптуру, то можно сослаться на тех

плохих поэтов, которые сегодня берут слова и образы отсюда,
завтра оттуда, или на драматургов, искусственно нанизывающих
явления и сцены. В их произведениях отсутствует оригинальная це¬
лостная природа, для изображения которой необходимо иметь вкус
и способность к мышлению, она не может вовсе отсутствовать, ибо
в противном случае обнаруживается несостоятельность художника.

Исходя из подобных принципов, говорит Винкельман, самые
мудрые из древних художников стремились избежать бесформен¬

176



ности и предпочитали отойти скорее от правды искусства, чем от
красоты; с этой точки зрения и следует рассматривать облик Ме¬
деи, изображенной на кувшине, где она выглядит не старше своей
дочери. Пусть упоминание об этих нескольких положениях, взятых
из учения Винкельмана, послужит отправным пунктом наших рас-
суждений об идеальном.

Свои эстетические взгляды Шиллер изложил прежде всего в
работе под названием «ОЬег сНе аз^еизсЬе ЕтсЬип§ с!ез МепзсЬеп»,
в которой Шиллер использует эпистолярную форму для изложения
своих взглядов на искусство. Он решительно заявляет, что «искусст¬
во должно оторваться от действительности и с достойной смелостью
подняться над бедностью (потребностью), ибо искусство — дитя
свободы и выводит свои законы из духовных требований, а не из
материальных потребностей». Мы, сторонники индивидуализации,
не считаем материю столь неполноценной, ограниченной и бедной,
как Шиллер, и рассуждаем иным образом: материя или то, что слу¬
жит предметом искусства, как таковая не произошла от самой себя,
а следовательно, и присущие ей качества и внутренние свойства тоже
не сами по ссбе вселились в нее, а дарованы ей с большей или мень¬
шей щедростью высшей силой, созидательным духом. И в этом,
дарованном ей состоянии, мы и воспринимаем материю как предмет
искусства, воспринимаем со всеми ес качествами, которые под влия¬

нием духа художника претерпевают новые преобразования. Материя
вновь рождается в искусстве, отлнчная от первоначального своего

значения в природе.

Таким образом, материя как предмет не имеет влияния на свою
судьбу в искусстве, ибо один и тот же предмет, ставший объектом
искусства, приобретает различные свойства и эстетическое содер¬
жание, в зависимости от воли и способности творца, или, проще
говоря, из хорошего можно сделать плохое. С другой стороны,
предмет искусства, а еще точнее созидательная идея, господствует
над нами с помощью заложенных в данном предмете свойств и ка¬
честв. Поэтому отрицать их силу или вовсе не замечать ее. как это
делает Шиллер, неверно по существу и создает одностороннее
представление. Мы не видим в этом факте, как он, деспотического
ярма материализма, которое-де надело на себя сгибающееся под его
тяжестью человечество. Оставляя за материей все то, что ей свой¬
ственно, мы утверждаем важность подхода к ней, и таким обра¬
зом, представляем власть духу над материей; потому мы признаем
за искусством возможность влиять на материю, воссоздавая или
перерабатывая ее. Жизнь того и другого — искусства и материи —
переплетена и слита воедино, и необходимо, чтобы одно не подчи¬
няло себе другого и одно не приносило бы себя в жертву другому
(у идеалистов материя — духу, а у натуралистов дух — материи).

Шиллер, будучи идеалистом, впал именно в эту ошибку, когда
«индивидуальное возвысил до родового», отказавшись от требова¬

1 2 Заказ № 1557 177



ний жизни, хотя сам учил в своем четвертом письме, что человека
следует рассматривать как человека, не забывая за внешним обли¬
ком о содержании, ибо живое чувство тоже имеет право голоса.
В этом же смысле Шиллер высказывается и в двадцать втором
письме, но то, что он говорит там в заключении, противоречит и

ему самому и нашему взгляду.

«В истинно прекрасном произведении искусства,— заявляет
он,— все должно зависеть от формы, и ничто — от содержания,
ибо только форма действует на всего человека в целом, содержа¬
ние же — лишь на отдельные силы. Содержание, как бы ни было
оно возвышенно и всеобъемлюще, вседа действует на дух ограни¬
чивающим образом, и истинной эстетической свободы можно ожи¬
дать только от формы. Итак, настоящая тайна искусства мастера
заключается в том, чтобы формою уничтожить содержание». Как
достичь этого, он советует ниже, доходя до утверждения, что в ху¬

дожественном образе человека следует уничтожить все индивиду¬
альное и сохранить только понятие; т. е. в искусстве нужно таким

образом, создать философскую схему человека — 1идеи, а не жи¬
вую личность. В противовес этому тезису, мы утверждаем прямо
противоположное и тем самым не только не убиваем содержание,
а напротив именно в эстетических целях ставим его на службу
духу.

Борьба Шиллера с философскими и эстетическими категория¬
ми, стремление отождествить первые со вторыми, со всей очевид¬
ностью проявляется в десятом письме, в котором он пишет: «Это
чистое, разумное понятие красоты (гетег 'У’егпип^ЬевпМ с!ег
ЗсЬопЬеН), если вообще может быть найдено такое понятие, долж¬
но искать путем отвлечения, и оно может быть выведено из воз¬
можности чувственно разумной природы (ибо почерпнуть его из
действительного факта нельзя, так как это понятие само опреде¬
ляет наше суждение относительно каждого действительного факта
и руководит им): одним словом, красоту чужно понять как необ¬
ходимое условие существа человечества. Итак, мы должны теперь
подняться до понятия человечности, и так как в опыте даны от¬

дельные люди в том или ином состоянии и никогда не дано чело¬

вечество как таковое, то нам приходится выявлять общее и непре¬
ходящее (неизменное) из отдельных и изменчивых явлений,
и отклонив все случайное, иметь в виду необходимые условия его
существования. Правда, этот внеопытный (трансцендентальный)
путь отдалит нас на время от близкого нашему сердцу круга яв¬
лений и от живой сущности предметов и поведет нас по путям от¬
влеченных понятий; однако мы ведь стремимся к твердым основам
познания, и тот, кто недостаточно смел, чтобы перейти границы
действительности, тот никогда не завоюет истины».

Таковы посылки Шиллера, являющиеся вполне философскими,
но от того, что они философские, становятся ли они одновременно
эстетическими?

178



Мы не можем согласиться с Шиллером, особенно со следую¬
щим его положением, вытекающим из пятнадцатого письма: «Пред¬
мет чувственного побуждения, выраженный общим понятием, на¬
зывается жизнью в самом обширном значении этого слова; пред¬
мет побуждения к форме (Рогт1пеЬ), выраженный общим поня¬
тием, называется формой» *.

Мы никак не можем подписаться под таким определением, ибо
сколько ни рассуждай таким образом, неминуемо впадешь в край¬
ность; мы полагаем другое: существует предмет и он обладает той
или другой формой, ибо он живет, и наоборот, нет жизни без фор¬
мы; искусство поэзии и живописи потому и возвышается над дру¬

гими видами культуры и претендует на название живой и животво¬
рящей науки, что господствует благодаря своей форме, охватывал
в самой себе все условия существования, удовлетворяя самое себя.

«Красота в идее,— говорит Шиллер в шестнадцатом письме,—
вечна, едина и неделима». На это мы заметим, что именно так и
возникает трафаретное искусство, подобное картинам Льюини, в ко¬
торых, увидя одну женщину, ты узнаешь всех остальных!

Идеал сообщает величественность живой форме — так может
думать про себя художник, создавая для себя любые цельные и
благородные образы, но если, приняв эти образы и идеи, он будет
копировать их, если он все жизненное приноравливает к идеалу, на¬

тягивает на раму возведенной им идеи, он лишает произведение
искусства жизни, создает штамп и шаблонный тии.

Мы верим не в идеал, а в идею, не в идеальное, а в идейное,
г. е. стремимся до конца проникнуть в любую идею, придающую
жизненность любому предмету или явлению, будь то цветок или
человек. Таким образом, мы желаем познать жизненную основу
существования любого предмета с целью преобразования его и
введения его в круг искусства. Чтобы не быть голословным, со¬
шлемся опять на самого Шиллера, не потому, что он не отличался
от других, а потому, что он, за исключением «Лагеря Валленштей¬
на», никогда не изменял самому себе в подходе к характерам пер¬
сонажей в драме. К этому же подходу в драме, дабы расширить
круг примеров, можно причислить всю новую французскую драма¬
тургию, уже не говоря о классиках, ибо, начиная с того, как Вик¬
тор Гюго по-солдатски поставил свои произведения на пять основ¬
ных принципов, ни одна французская пьеса не посмела или не смо¬
гла превзойти их и расширить свои рамки. Поэтому и нет во всей
мировой литературе явления, подобного Гюго. Мы встречаемся все
время с одними и теми же образами, и то, что у Гюго было
оригинальным и новаторским, сегодня является шаблонным и
фальшивым.

Таким образом, каким бы благородным ни был идеал в мораль¬
но-этическом или эстетическом отношении, со временем он ис¬

кажается, как Венера, которая поначалу олицетворяла собой чис¬
тую любовь, а позднее пала до олицетворения грубой чувственной

12* 179



похоти. В противовес этому, жизненную свежесть искусству может
придать интерес к новому.

Те бледные доктрины об идеале не могли быть порождены не
чем иным, как пристрастием к абстрактному, ибо и эстетику неко¬
торые хотят разрабатывать не только с точки зрения ее самой,
но и в философском и моральном аспекте, объединяя в идеале хо¬
рошее, прекрасное и правдивое. Но природа не сдается и не остав¬
ляет себя неотомщенной. Действительность жизни или жизнь ка¬
кова она есть в такой же степени отвечает эстетической истине, как
в этике учение о том, что если вы хотите, чтобы люди пошли за
вами, вы тоже должны идти с ними, или, как знаменитое «со§11о,
ег^о вит» (я мыслю, следовательно, я существую) в декартовской
«философии, как дважды два четыре в математике.

Таким образом, если философ полагает, что понятие рода выше
понятия вида и на этом основании считает должным перенести его

в эстетику, он тем самым лишь принижает его, ибо убивает в нем
сгусток содержания (<1а8 КегЬа51е), движение жизни, ибо чем
выше понятие, тем меньше в нем содержания, подобно атмосфере,
окружающей нашу планету: чем выше поднимаешься, тем она раз-
ряженнее, и в конце концов становится неуловимой и неощутимой
для наших органов чувств. Ведь в математической науке наиболь¬
шее содержание заключено в единице, ибо любое число есть лишь
результат, совокупность единиц — множество, а все, что меньше
ее,— лишь частица единицы; так же обстоит дело и с единичным,
индивидуальным в эстетике. В нем раскрываются не только все
условия жизни, но и обнаруживается самостоятельная цельность,
т. е. мы можем видеть жизнь в достойной самое себя полноте; толь¬
ко с помощью индивидуального мы с наибольшим успехом и пра¬
вом защитим принцип простоты, не желая творить красоту из кра¬
соты, а стремясь к тому, чтобы воссоздать жизнь, следуя за идеей,
как величайшие поэты, чей пример лишь подтверждает правоту
высказанных нами тезисов.

* * *

В нашей литературе объяснение идеализации как приукраши¬
вания или поэтизации первым дал Казинци * во многих местах
своих прозаических и непрозаических произведений. И он же, одер¬
жав победу в борьбе за неологизмы, авторитетно ввел это понятие в
эстетику, что явилось у него не результатом его научных исследо¬

ваний, а просто отзвуком знакомства с зарубежной и прежде всего
немецкой эстетикой. И это неудивительно, ибо даже такие большие
поэты и критики, как Лессинг и Гете, не были едины в своей тео¬
рии и практике, и сами писали иначе, чем учили других. Как ни
прославляет Гете актрису Филие в «Ме181ег \Л1то8», считая, что
она исчерпывающе выражает собой весь род актрис, тем не менее
она создала индивидуальные образы, которые скорее представляют

180



самих себя, чем родовые признаки философской системы. Кроме
того, Гете достаточно часто высказывал свои эстетические взгля¬
ды и то, что он назвал «поэтическим правдоподобием», есть не что
иное, как склонность к явно намеченной определенной индивиду¬
альности. Казинци, как мы знаем, находился под его влиянием и

был большим ценителем прекрасного, точнее приукрашенного, о чем
свидетельствует его оценка бюста Чоконаи*; «Это не Чоконаи, да
и в том нет необходимости. Пластические искусства имеют своей
целью не сходство, а поэтизацию». Или о скульптуре Ференца *.
«Лицо Ференца идеализировано, приукрашено, однако, верно,
как и подобает пластическому искусству».

Высказывая такие суждения, он исходил из своих принципов.
А между тем, кто поймет такое искусство, которое вместо Чоко¬
наи показывает не Чоконаи, как совместить идеализацию с жиз¬
ненной достоверностью, если это два противоречащих друг другу
понятия? Казинци как эстетик был очень разборчивым и даже под¬
час привередливым критиком и больше полагался на свои глаза,
чем следовало бы, не идя, таким образом, дальше внешнего. Кель¬
чеи же, как и он, тоже был приверженцем идеализации и это он
показал в начале своей критической работы о творчестве Берже-
ни. Но в то же время он упрекал Шиллера за то, что тот в своем
реферате «О комическом» не идеализированную природу ставит
за рамки поэзии, и приводит ему в пример Бюргера, доказывая,
«сколько прекрасного света разлито на лоне невозвышенной (не-
приукрашенной, необлагороженной) природы». В этом Кельчеи
безусловно отклоняется от застывшего идеала, что весьма похваль¬
но для его самостоятельного, оригинального образа мышления, но
это еще не дает основания говорить, что здесь имеет место отступ¬

ление от самого принципа идеализации. Если бы Кельчеи лучше
и больше знал изобразительные искусства, он наверняка разоча¬
ровался бы в своих представлениях об идеале, и, спустившись хотя
бы на одну ступеньку ближе к земле, мог бы стать у нас основопо¬
ложником новейшей критики — ведь он и теперь придерживается
и старой и новой доктрины.

Более сильное влияние оказал принцип идеализации на Бер-
жени *, чьи взгляды, в своей основе, мы считаем, правда, опроверг¬
нутыми рядом критических статей о нем; принцип идеализации он
низвел к словам. В антикритике, написанной против Кёльчеи, за¬
щищая неологизмы венгерского языка, он утверждает: «чем выиг¬

рает мое стихотворение, если вместо ,,эфирное“ я скажу ,,небес-
ное‘\ вместо ,,нивы“ — ,,луга“? Наверное только потеряет, ибо
вместо идеальных слов получит обыденные, самая большая польза
которых сводится к тому, что они не так бросаются в глаза, как
те; с точки зрения холодного исследователя, это выигрыш, но в
глазах идеального критика идеальное выражение во многом бы сни¬
зилось, тогда как существо дела осталось бы таким же, как и
было». Это утверждение обнаруживает школярские взгляды нашего

181



поэта, доведенное до наивности манерничанье понятием идеали¬
зации. Выяснения существа дела достаточно, на наш взгляд, это
и есть водораздел, разделяющий нас от эстетиков, проповедующих
приукрашивание и облагораживание.

Еще дальше заходит Бержени, когда, подвергая критическому
разбору поэму М. Верешмарти «Две соседние крепости», это, на
наш взгляд, лучшее его эпическое произведение, упрекает ее ге¬
роев в каннибализме. Бержени, исходя из критерия христианской
философии, согласно которому предметом поэзии может служить
лишь «идеалистический идеал», заявляет: весьма противоестествен¬
но выглядит, когда герой, плача, ест и пьет, и делает вывод, что
,в душевном мире поэзии вообще не может быть изображения еды
и питья. И далее: «признаюсь, что в моих глазах... изображение
стакана вина в произведениях литературы — это прозаизм, точно
такой, как винная фляга на боку храброго и гордого витязя!».
Пожалуй, довольно! Сегодня Бержени, пожалуй, лишился бы
чувств, прочитай он «Цыган из Надьиды» * или «Хари Яноша»
Гараи * или, увидя многочисленные отступления от идеализации в
произведениях М. Верешмарти, например, такие строки: «Вино
игриво, как цыганка», или у Петефи — «козлятина», «наелся доот-
вала» и бесчегное множество других характерно венгерских выра¬
жений, благодаря которым многие считают его плохим поэтом,
хотя, к счастью, мы перешли уже за этот рубикон. Такие слова,
как «Олимп, эфир, мирт» и подобные «идеальные» слова, сла¬
ва господу-богу, искореняются из нашей поэзии, чему радуются
все люди здравого чувства и вкуса, несущие в себе понятие непри¬
крашенной действительности, характерности и правды. Шатобриан
как-то сказал: «Прекрасно только то, что правдиво». Мы разде¬
ляем этот взгляд.

Байза * еще решительнее, чем Кельчеи, и не так подробно, как
Бержени, писал об идеале: «Как известно, одной из главных обя¬
занностей поэта является идеализация предметов, а это не что
иное, как возможно более совершенное и возвышенное облагоражи¬
вание картин природы, действий и чувств человека. Подлинный
поэт воспринимает этот постулат таким образом, что стремится из¬
бавиться от всего низкого, пошлого, повседневного в предметах,
явившихся объектом для своего произведения, и, собрав воедино
рассеянные лучи совершенной жизни, гармонически сочетать их в
известной точке». Более подробное изложение этого взгляда наш
знаменитый писатель дает несколько позднее: «Для любого ху¬
дожника... единственным предметом изображения является эстети¬
чески прекрасное, и это эстетически прекрасное он переносит из
природы в мир искусства, причем в атмосфере искусства эстети¬
чески прекрасное природы должно подвергнуться изменению и оно
действительно изменяется, приобретая качество идеального; эта
идеализация разливает и отделяет красоты материального мира от
художественно прекрасного: без этого вмешательства художествен¬

182



ность искусства и повседневность природы выполняло бы, собст¬
венно одну и ту же функцию, и я не вижу причин в этом случае
заниматься искусствами, если все то, чего мы ждем от искусства
само по себе есть в материальном мире и может быть нами обнару¬
жено в прозаичной природе.

Конечно, прекрасное существует в природе и может быть там
обнаружено даже тогда, когда оно возведено в идеал, ибо идеал
есть не что иное, как облагороженная природа, но в голом виде,
как продукт материальной природы оно не может быть перенесено
в мир искусства».

Из этих рассуждений явствует, что Байза был эклектиком, пы¬
тавшимся отобрать и соединить совершенства, рассеянные в при¬
роде. Однако мы не можем не заметить, что таким методом, таким
путем искусство никогда не сможет достичь органичного творче¬

ского единства, не говоря уже о том, что гармоническое соединение

различных компонентов природы — задача непосильная. Никто не
стал великим, находясь на почве эклектизма; того, кто ради внеш¬

него жертвовал душой, обычно захлестывала манерность, пестро¬
та. Великие творцы создали произведения однородные, самостоя¬
тельные, новые, и не смешанные искусственно из разных материа¬

лов; более того: именно через них передавалась преемственность
от цельных произведений одной эпохи к другой, тогда как худож-
ники-эклектики в период междуцарствования, когда отсутствовали

подлинные мастера искусства, создавали произведения посред-

* ственного вкуса, находящиеся на грани ремесленничества и искус¬
ства. Кроме того, Байза, сам видя прекрасное в природе, пытает¬
ся выйти за рамки окаменелой доктрины об идеале, однако его
ошибка заключается в том, что он воспринимает природу только
лишь как чисто материальное, тогда как в ней повсюду видны сле¬
ды идеи, творческой души, духовности; доказательство тому, поми¬
мо всего прочего — все возрастающее наслаждение, которое ис¬

пытывает, наблюдая природу, человек по мере того, как узнает ее.

Все, что имеет свои законы, наделено духом; а природа имеет свои
постоянные законы.

Среди приверженцев идеала последним прозвучал голос Густа¬
ва Сонтага * во втором выпуске шестого тома трудов «Общества
Кишфалуди». Анализируя «образный мир прекрасного» на основе
наших знаний, полученных от зрения и слуха, он преимущественно
не выходит за рамки внешнего. Как ни сильно влияют эти два ор¬
гана чувств на формирование нашего опыта и знаний о мире, тем
не менее, это еще не все. Примером могут послужить живот¬
ные, чьи слух и зрение значительно острее нашего, а между тем

они не могут воспринимать искусство. Впрочем взяв за отправное
знание, а не голос воображения, Сонтаг лишь на йоту отошел от
принципа, который мы считаем единственно истинным, а в той
части, в которой он ошибся, это произошло, как мы думаем, пото¬
му, что он не смог до конца освободиться от влияния авторитетов.

183



Эти авторитеты и заставили его дать противоречивое толкование
прекрасного и безобразного, а также сослаться на идеальную «выс¬
шую ступень», несмотря на то, что он утверждает: «мы отделяем
искусство от философии, рассматриваем высшим призванием и
целью искусства единственно — украшение жизни, а целью фило¬

софии — просвещение и облагораживающее влияние».

Таким образом, Сонтаг, с одной стороны, сам себе противоре¬
чит, ибо считает высшей ступенью именно философию и прямо за¬
являет это, несмотря на то, что отделяет философию от искусства;
с другой стороны, он отступает от доктрины об идеале, требуя
облагораживающего влияния не от эстетики, а от философии. Од¬
нако все, что проповедует Сонтаг, станет яснее после приводимых
им примеров, один из которых — случай с И. Г. Жоке, который
считал идеалом красоты свою жену, даже тогда, когда она поста¬

рела. По этому поводу Сонтаг замечает, что Жоке не желает от¬
ступиться ни на йоту от своих взглядов, и нам якобы не остается
ничего иного, как капитулировать перед его доктриной идеала.
Этот пример не подходит нам потому, что субъективен от начала
до конца; мы тоже верим в идеалы, например, в области морали:
таков в данном случае и идеал Жоке, который не имеет никакого
отношения к эстетике. Мы допускаем, что для Жоке его жена всег¬
да остается идеалом; но какой она представляется нам — другой
вопрос. В науке, если она принимает в качестве принципа идеал
женщины, требуется такой объект, который соответствовал бы дей¬
ствительности не только в глазах мужа, но и в глазах других

людей.

Высказав некоторые соображения по поводу специфики инди¬
видуального и идеального, мы, собственно говоря, только едва
коснулись самого предмета, величие которого в глазах тех, кто

понимает и способен рассуждать, и так уж очевидно, но подлинное

значение и ценность его можно охватить лишь благодаря системати¬

ческому изучению и критическому анализу. У нас эстетика до по¬
следнего времени напоминала забытую целину, ибо мы едва рас¬
полагали тремя-четырьмя мыслящими умами, занимающимися ею

по убеждению. Да и они писали по эстетике от случая к случаю,
по частным ее проблемам, тогда как к подлинному пониманию
предмета следовало искать иной подход, и, в первую очередь, позна¬
комиться с зарубежными работами по эстетике, чтобы забить в
одну из эстетических систем собственные сваи из покуда разроз¬
ненных наших взглядов. Вступить у нас на столь неподготов¬
ленное, заброшенное поле с совершенно новой наукой — поистине
не малая дерзость.

В этом смысле все наши теоретические рассуждения, возмож¬
но, ждет судьба принца Ахмеда из «Тысячи и одной ночи», кото¬
рый, состязаясь со своими братьями в стрельбе из лука на даль¬
нее расстояние, запустил свою стрелу так далеко, что вовсе поте¬

рял ее. Все это так, но не стоит забывать и о том, что эту стрелу

184



подобрала одна прекрасная фея, которая заманила отправившегося
на поиски стреЯы принца к себе и принц от этого нисколько не
проиграл, скорее, наоборот, так как обрел вместо кажущейся поте¬
ри прекрасную реальную награду — любовь сказочной феи. Так и
у нашей науки, мы верим, есть будущее, даже если и нет настоя¬
щего; причиной последнего является единственно то обстоятель¬
ство, что нет настоящего у всей эстетики.

Чтобы подкрепить примерами наши утверждения, мы везде
ссылаемся прежде всего на народную поэзию там, где она хоть в
малейшей степени развита и сохранена. Интересно увидеть, каким
образом включают народную поэзию в свою эстетику и поэзию сто¬
ронники идеализации, провозглашающие принцип обобщения, если
они называют безобразным, низким и пошлым то, что является та¬
ковым лишь с позиций их сверхутонченного, подчиненного прави¬
лам этикета вкуса. Подобные эстеты найдут много безобразного,
неподобающего, «грязного» и обыденного в творчестве величайших
поэтов мира, как нашел это, к примеру, наш Бержени, который до
предела сузил границы прекрасного, расположив направо прекрас¬
ное и налево — безобразное.

С наступлением новых времен, трактовка поэзии как «празд¬
ничной», а не «будничной» все более не выдерживает критики, ибо
поэзия должна стать общим достоянием и выражать художествен¬
ный вкус народа и эпохи; вот почему, обнаружив в Шекспире или
Гете открыто грубое, мы не должны немедленно применить теорию
безобразного, а должны подумать о том, что кажущееся не принад¬
лежит искусству на самом деле, благодаря вмешательству худож¬
ника, принадлежит ему, и наоборот; ибо, если и существует в оби¬
ходе безобразное, то все зависит от того, как оно преподносится,
в этом заключается искусство и из безобразного предмета мате¬
риального мира точно так же может быть создано произведение
искусства, как и из предмета, приятного для глаза. Если Гейне был
в чем-то прав, то прежде всего в том, что утверждал: легче изобра¬
зить ангела, чем цирюльника, так как изъяны при изображении
последнего может заметить любой смертный человек.

Аналогичным образом сторонники идеализма впадают в ошиб¬
ки при толковании национального своеобразия, поскольку оно так
же отходит от общего понятия прекрасного, как и народная поэзия
в узком значении этого слова. Свидетельствами тому в нашей ли¬
тературе являются прежде всего те представленные на конкурсы
критические работы, которые посвящены народной и национальной
поэзии. Авторы этих работ оказались бессильными перекинуть
мост между поэзией идеально прекрасной и поэзией национальной
и вынуждены были покинуть почву пустых и бессодержательных
общих рассуждений о прекрасном, как только речь заходила о под¬
линной поэзии, дающей изображение плоти и крови, поэзии, вы¬
раженной формулой «жизнь, как она есть», и, исходя из этого, не
требуют появления на сцене ни ангела, ни дьявола, а исключи¬

185



тельно только взятого из жизни живого человека. Встает вопрос:
благодаря какому принципу можно достичь этого5 наикратчайшим
путем, идя по линии индивидуализации или идеализации? На этот
вопрос, нам кажется, не может быть иного ответа, чем тот, который
напрашивается сам собой и подсказывается любому мыслителю
самой правдой жизни.

Рассматривая эти два принципа с точки зрения практики, опи¬
раясь, с одной стороны, на наши собственные доводы, с другой,—
на пример некоторых великих художников, мы видим расцвет на¬
шего искусства только в осуществлении принципа индивидуали¬

зации и характерности. Разницу между Шиллером и Шекспиром
заметит каждый, кто читает с умом. Он сразу поймет, что, идя раз¬
ными путями, оба они были великими, но не могут быть объедине¬
ны под одно эстетическое знамя; но выбор здесь не труден. Надо
только найти и раскрыть ту жизненную силу, которая их вела за
собой.

Шиллер прежде всего был идеалистом. Какой англичанин,
француз или венгр, находясь под влиянием Шекспира, не будет
завидовать его славе? Англичанам же из-за Шекспира завидуют
все, любая нация. Вот он, плод эстетических принципов и убежде¬
ний! Можем ли мы дать лучшую рекомендацию нашей поэзии, па¬
рящей в облаках на крылатом Пегасе, которая вместо того, чтобы
изучать жизнь и человека, поклоняется холодным идеалам? Здесь
нам приходит на ум то, что мы знаем о Казинци, который, читая
одно стихотворение Кельчеи («Девушка при свете луны»), заме¬
тил: «Кельчеи не помешало бы научиться покрепче обнимать де¬
вушек».

Это замечание мы перефразируем так: да, не мешало бы нашим
поэтам лучше узнать жизнь, душу своей родины, ибо только зная
жизнь своего народа, можно создать вдохновляющие, жизненные,

самобытные произведения, живущие в вечности.

Если бы мы считали необходимым продолжить и дальше нить
своих рассуждений, мы отправились бы на родину эстетики — Гер¬
манию и процитировали бы ее новейших поэтов, которые, спустив¬
шись с высот старых идеалов, стали ближе к жизни, за что мы мо¬
жем быть только благодарны, ибо они принесли нам новые дока¬
зательства нашей правоты оттуда, где идеализм был развит до
такого предела, что вынужден был спуститься с облаков на греш¬
ную землю, на поле практики и подлинной поэзии. Показав путь,
по которому нам следует идти, мы заключаем свои размышления

тем, что призываем эстетическую науку встать на уровень совре¬
менной стадии развития. Это ее долг по отношению к нашей лите¬
ратуре.



Настоящее
отечественной философии *

Сдается по крайней мере мне, что та возвышенная наука, кото¬
рую, согласно легендам, со времен Пифагора ученый мир величает
философией, в наши дни уже утвердилась. Возможно, настали иные
времена, времена так называемых практических умов, но более ве¬
роятно, что в жизни науки произошло какое-то великое событие,
из-за которого (или потому, что оно или помеха или же важный
шаг вперед) наука больше не могла оставаться в неустановившем-
ся состоянии: в первом случае — чтобы устранить помехи; во вто¬
ром — чтобы идти в ногу с эпохой и вести за собой умы. Я верю
во второе.

По этой части слава принадлежит германскому духу. Признать
это — значит воздать должное истине. Раз и навсегда можно
утверждать: философия вступила в зрелый возраст, или по край¬
ней мере оставила позади муки становления. Этим заявлением,
скажу по чести, хотелось бы доставить радость тем нашим ученым,
которые в философских движениях в Германии, произошедших со
времен Канта, осуждающе отнеслись к стремительному — одна за
другой — возникновению различных систем. Но этим же ученым
нашим, с другой стороны, доставлю огорчение, утверждая, что
этой концепцией и возражениями они невольно отстают или идут
неправильным путем, а может даже и окончательно порывают с

современной философской наукой.
Ныне уже не является великой та философия, которая руковод¬

ствуется опытом, сомнением, критикой и прочими такого рода звон¬
кими словечками. Наука завоевала на свою сторону вот уже все¬
возможные институты и приняла из их элементов все то, что было
в них жизнеспособно, что усваивалось, что можно было использо¬
вать в своих интересах.

Аналогичным образом прошли весенние деньки эклектической
философии; запоздалыми вещами кажутся искаженно видимые фор¬
мирования национальной философии: аспекты английского и шот¬
ландского национального чувства, французского просвещения, не¬
мецкого субъективизма.

187



На здании науки воздвигнут еще один этаж: его нужно об¬
жить, укрепить, чтобы строить дальше. Дух, по-видимому, утомил¬
ся от трудов великих и удалился на покой до тех пор, пока не об¬
ретет нового направления. Правда, заметны и сейчас некоторые
следы, но далеко не с новым, а лишь с обновленным началом. Идеа¬
лизму удалось слиться в систему, обрести научную форму, в то
время как другая сторона — материализм тщетно борется за то,
чтобы стать самостоятельным организмом, иметь форму, быть жиз¬
неспособным. Итак, ныне этот последний вновь начинает борьбу \
подобно Макбет Макреди, когда он еще раз поднимается на смерт¬
ном одре, в последний раз пытаясь собраться с силами.

Ведь с тех пор, как природа, материальный мир одухотвори¬
лись, т. е. в своих явлениях имеют нечто более высокое, более бла¬
городное, чем они сами, никто не окажется столь наивным, чтобы
привести идею духа на судилище естественных наук. А ведь это был
правильный способ. Природа как царство фактов — вот что было
судилищем, верховным судом. Сколько раз оказывались друг перед
другом разум и материя, дух и природа. Ныне именно крупней¬
шие исследователи природы Либих, Гумбольдт и другие свиде¬
тельствуют в пользу духа.

Итак, если обновлен древний вопрос о материи и духе, то после
этого можно ожидать приблизительно столько, сколько произошло
и до сих пор, а именно: идея вновь постоит за себя, предполагая,
что найдется кто-то, у кого хватит пыла продолжать битву за
проигранное дело.

Об этом я уже думал, когда высказывался о стабилизации раз¬
вития философии. Главное, что за этот период мы получаем воз¬
можность догнать литературу, ушедшую вперед, и подняться с ней
на один уровень. Вопрос лишь в том, как использовать данное нам
время. Ведь и это можно сделать несколькими способами. У нас до
сих пор было принято, что философские или вообще научные яв¬
ления надо было сначала усваивать за рубежом, а потом с боль¬
шим трудом пересаживать и внедрять у себя. При этом ученые
наши, уцепившись за какую-нибудь заграничную фигуру, несли ее
имя в науку с усердием, достойным удивления, сквозь огонь и воду,
стараясь больше, чем ее соотечественники на родине. Никогда до¬
селе не любили Коккея, Вотия, Петера Рамо свои народы больше,
чем это делаем мы.

Но так же обстояло дело и с противниками, с ненавистными.
Никогда не преследовали Гегеля на родине так, как у нас. Однако
любить было так же грешно, как и ненавидеть. И то и другое шло
ь ущерб авторитету и характерно для той позиции, которую мы
занимаем в отношении философии как науки тогда и сейчас. По¬
этому и теперь у нас распространены многие разновидности фило¬
софии. О Руссо и Вольтере, если угодно, мы только сейчас начи-

1 Фейербах, Фогт, Молешотт.

188



наем рассуждать, внося ясность в вопрос о них. Есть такие сторон¬
ники философии прошлого века, которые считают все последующие
учения неоправданными. Вот так мы портим себе жизнь излиш¬
ними сведениями, которые давно бы следовало забыть, оставив из
них лишь столько, сколько, скажем, желудку нужно пищи, т. е.

сколько необходимо для питания. Тем не менее, заслугой венгров
является то, что не было такого всплеска в философских движениях
в Европе, который бы не дошел до нас. Всякий раз, когда мы ока¬
зывались в сфере такого движения, расширялся наш духовный
кругозор, как от солнца проясняется свет. Это большое счастье,
и именно этим и не чем иным можно объяснить, что мы не выпали

из сита времени, подобно народу, развитие которого протекает

изолированно.

Но наше проявление любви или ненависти было до сих пор
естественным явлением. Народы творят друг друга. Один учится
у другого, и не сыскать на земле такой нации, которая не имела бы
своих мастеров. Бывает, правда, что грубые формы отшлифовы¬
ваются под воздействием образования и в процессе этого нации об¬
ретают родство одна с другой. Но было бы преждевременно утра¬
тить пыл к работе, ведь наука наша не может похвастаться пло¬
дотворным прошлым, да это и выглядело бы не по-мужски, ведь
можно подумать, что мы утратили свои силы и боимся труда.

Давайте же изучать другие народы, их литературу, и мы уви¬
дим: то, что не подходит нам, не привьется у нас и путем насилия.

Только бы нас не покидала способность размышлять, способность
думать о себе. Для того чтобы оставаться самобытными в науке,
чтобы быть самостоятельными, не с голь необходимо национальное
своеобразие, сколь познание человеческого разума. Судьба у фи¬
лософа в этой части благоприятнее, чем у поэта, поскольку для
него не столь существен язык и форма, сокрытая в нем, как для
поэта. Но если даже для поэзии, воспитывающей себя на чужих
формах, не закрыта дорога к самобытности, то насколько меньше
причин у нас сомневаться в возможности самостоятельной филосо¬
фии, в развитии на свой собственный лад и возражать против вся¬
кой возможной национальной философии, основанной на какой-то
собственной смеси, соотношении интеллектуального и эмоциональ¬
ного, исходящей из каких-то климатических условий, как этого хо¬
чет автор «Пропилей».

Однако самостоятельность философии придает не заново по¬
догретые способы и принципы, рассуждения со стороны, надоевшие
чудачества мыслителей, а объективная оценка всего того, что
было сказано у нас в ходе истории в пользу и в интересах идеи.
Это было бы тем вторым полезным способом занятий, которым я
хотел бы предложить нашей нации и литературе воспользоваться,
чтобы заполнить время. Итак, следует принять одну историче¬
скую точку зрения и с этой точки зрения окинуть взглядом раз¬
витие венгерской духовной мысли.

189



Не я первый, кто настаивает на этом. Первенство по этой части
принадлежит Венгерской академии *, ведь сразу после основания
в 1831 г. она сочла нужным вынести на конкурс вопросы: что говорит
история нашего научного просвещения в отдельные периоды о со¬

стоянии философии; в чем и по каким причинам отстаем мы от

некоторых наций в развитии философии. И именно то, что не я
первый, а академия подняла эти вопросы, показывает, что речь идет
об уровне национальной науки. Поступившие на конкурс работы,
возможно, ответили на поставленный вопрос, но они вовсе не сдела¬
ли лишним и дальнейшие поиски. Признавая ценность конкурсных
работ Пала Балога и Хетеньи *, поскольку они были соперниками,
тем не менее у обоих можно найти недостатки: первый скорей опи¬
рается на авторов философии, при этом связывая свои рассуждения
с заграницей, а второй — на историю философии, не рассказывая
подробно о писателях. И если у обоих и показаны определенные
нити истории науки, тем не менее первый довольствуется лишь на¬
громождением их, перечислением одного за другим имен; второй,
приводя записки наших старых философов, излагает даже опреде¬
ленное содержание, но всего лишь в немногих местах, а в боль¬
шинстве случаев оставляет непонятным, откуда и почему он берет
свои положения. По этой причине его работа не дает нам гаран¬
тий того, что мы находимся на правильном пути; историческая
основа словно шатается у нас под ногами. Например, нам понятно,
каким образом следует тот или иной наш философ Аристотелю или
Декарту, но не больше; и не остается ничего иного, как верить им
на слово, не вникая в суть.

* * *

С этой стороны, желательно каждого отдельного философа изу¬
чить еще и еще раз, публикуя отрывки из его произведений и тем
самым отдавая его на суд других, чтобы ожило то, что находится
под спудом, в душах наших. Я имею все основания надеяться на то,
что как бы ни было невспаханным поле нашей древней научной
жизни, оно тем не менее наше и вызовет к себе именно поэтому
интерес не одного пытливого ума.

Но если все же после того, как мы затронем историческую точ¬
ку зрения, возникнет опасение, что сведения наши приведут нас

назад к скудному прошлому, к бесславному началу, то сие не имеет

бы под собой никаких оснований или было бы как раз противопо¬
ложно исторической точке зрения.

Дело в том, что история должна показывать как раз то, что
случилось, что произошло; и признаюсь, я не стал бы столько раз¬
глагольствовать, как обычно делают историографы, о том, что
наши предки, преклоняясь огню, как раз не очень-то имели пред¬
ставление о боге. Более того, для меня вообще сомнительно всякое
большое начало, а если после такого большого начала потомки к
тому же еще и деградировали, то оно смешно. Никогда не прихо¬
дилось гению греков, особенно Ионической школе, стыдиться за

190



то, что началом вещей Фалес считает воду, Анаксимен — воздух,
Анаксимандр — воду и воздух, Гераклит — огонь, Эмпедокл —
хаотическое соединение элементов, в то время как Левкипп и Де¬
мокрит — атомы.

Кто может упрекнуть Итальянскую школу, основанную Пифа¬
гором, в том, что она, считая началом бога вместе с материей,
объясняет возникновение мира гармонией их взаимодействия? Так
же обстоит дело и с другими школами. А почему бы не относиться
аналогичным образом и впредь ко всякому отдельному народу и их
ученым? Нам, венграм в конечном итоге только самим нужно по¬
нять, познать себя. И нужно ли с опаской подходить к философии
Петера Чокаша Лаской *, поскольку он считает, что после смерти
тела все души находятся вместе, в каком-то большом обществе в
совершенно своеобразном, подобающем им месте, а это едва ли
может быть известно философу. Краснеть ли нам из-за того, что
для Пошахази * не казалось именно смешным вращение земли во¬
круг солнца, в то время как Бернат Шартори * даже столетием
позже считал эту истину небылицей?

Привыкнем замечать мелочи, и тогда увидим и большое.
В ошибках, заблуждениях хорошее может быть лишь тогда, когда
их немного. Историческая точка зрения самым надежным обра¬
зом приводит нас к этому хорошему, которому не следует завидо¬

вать. Но если лучшего нет, то это уже больше, чем ничто. И если
вдруг увидим, что этот великий философский вывод и в других ме¬
стах есть результат больших трудов, времени и стремлений, не
появится ли у нас настроение и пыл заняться наукой в большей
мере, чем это принято у наших философов, которые, усвоив глав¬
ные идеи ученых зарубежных стран, преподносят их нам в качестве
чего-то совершенно нового с тем, чтобы мы ломали голову над
ними и ссорились из-за них, как в эпоху Пошахази * — над Декар¬
том, во времена Розгоньи *—над Кантом, в годы Густава Сонта-
га — над Гегелем ?

Кто был свидетелем тех обстоятельств и условий, при ко¬
торых, с помощью которых и среди которых учения упомянутых

философов как раз оказались не уродцами или неудачными пло-

дами рассуждений человека, а предстают перед нами творением,

созданным естественным, нормальным, собственным путем? Никто!
Хотя, по мнению наших ученых, на это должна быть какая-то
внутренняя причина. Нельзя же сказать, что наука эта досталась
нам случайно. Размышлениями о таких методах и хотел я занять
на некоторое время нашу философскую литературу. Но поскольку
до сих пор мы пренебрегали развитием философии по такому пути,
то обнаружились обрывочные знания вместо непрерывного изуче¬
ния этой науки. Мы начинали заниматься и прекращали занимать¬
ся предметом, словно на судебном процессе, а коль наука не полу¬
чает ничего свежего от души нашей, то даже самое прекрасное новое
быстро старится, дряхлеет, пока наконец, словно позор, не пристанет

191



к нам, как бесполезный груз. Иначе говоря, нам не хватает органи¬
ческого труда, развития.

Все это было бы само по себе не страшно, если бы не происхо¬
дило некоторым образом на принципиальной основе. Пожалуй, без
всякой злобы я мог бы утверждать, что мы между собой создали
теорию немышления. В недобрый час кто-то не выдержал и крик¬
нул, что венгерский дух близок к закату, и тут-то мы начали быть
■практицистами, людьми, умудренными жизнью и врагами всяких

рассуждений.
Необходимость в усилении практики испытывал Хетени, кото¬

рый стремился доказать, что венгры принадлежат к «восточной
расе» и что «они практичные по натуре». Утверждая это, он поднял
бурю против комнатных ученых. Вообще звание «ученый» акаде¬
мики стали употреблять в ироническом смысле, точно так же, как
говорят, скажем, о журналистах, причем делали это до Хетени,
и после него, без всякого исключения. Потом они обратили вни-.
мание на умы наши и стали мерить соотношение эмоциональной
и интеллектуальной природы. Откуда берутся утверждения такого
рода? Разве удавалось кому-либо показать в чем суть духа вен¬
гров, их мышления с момента возникновения их до наших дней?
История нашего просвещения начинается лишь сейчас, когда не¬
которые умы заговорили о литературе и науке, но мы еще не по¬
дошли к точке познания самих себя.

Пусть будет сказано без злого умысла, но все сказано прямо
и откровенно, что для венгерского народа, придающего столь боль¬
шое значение своей жизни в истории, вовсе будет непохвальным
тот полугорячий, полухолодный пыл, с каким он принимает истори¬
ческое направление новейшей венгерской литературы, если даже и
в наши дни писателю нужно заниматься наукой, жертвуя собой и
не имея перспектив моральной и материальной выгоды. Чего толь¬
ко не совершает литература, чтобы возбудить достойное отношение
к подобной инициативе, проявленной Салаи, Телеки, Толди? *
Сколь искусствен тот восторг, проявленный к «национальной
библиотеке»! Перспективы «Трансильванского исторического сбор¬
ника» и «Венгерских исторических памятников» *, издаваемых уче¬
ным обществом — аналогичны. Хочется не говорить о них, но это
необходимо, хотя до боли мучительно. Но молчание все же еще му¬
чительней.

Никто не читал с большей добросовестностью историографии,
чем это делал я. Но где же тот венгерский исторический труд, ко¬
торый меня бы удовлетворил? О наших ратных делах, о военных
подвигах я слышал вдоволь. Кроме этого, я присутствовал не раз
на заседаниях нации в Ракоше или Буде.

Я внимательно относился к прошлому промышленности, цехо¬
вой и крепостной системам, и из меня чуть-чуть не получился исто¬
риограф, но я никак не мог увидеть, обнаружить той сущности,
или скорее древней основы, которая могла бы стать центром моей

192



философско-исторической работы. Художник, создавая портрет,
в первую очередь рисует глаза, чтобы, так сказать, иметь возмож¬
ность постоянно заглядывать в душу лица, с которого пишется
портрет, вот так и я искал те глаза, через которые я мог увидеть
отражение духовной жизни венгерского народа, и их я не нашел.

Кое-кто может понять, что мой взгляд и мое томление можно
объяснить жаждой внутренней истории страны, знание которой дает
литература. Но не всякая область литературы может оказать в этом
помощь, ибо одно дело история какой-либо науки в литературе на¬
ции, и другое дело — история такой науки, которая есть внутренняя
история самой науки и относится к ее основной сущности. Как от¬
дельная личность как-то функционирует, создает что-то, что-то пор¬
тит в жизни, не имея полного знания и понятия об этом, так посту¬
пает и нация. И тщетно объявлять подобные проявления духа у от¬
дельной личности юношеской несообразительностью, а у нации —
начальной эпохой, когда отсутствует культура. Оба явления сами
все объясняют и совершенно ясны. Не без причины стал я зани¬
маться такими движениями в духовной жизни венгерской нации, не
без причины собирал я песни нашего народа, поговорки, сказки,
а теперь хотел бы знать и философию. Гражданская или мировая
история не открывает передо мной своих основных черт. Сложность
гражданской жизни, зависимость ее от близких и далеких влия¬
ний — все это раскрывает передо мной самые неожиданные события
военного и мирного времени. Но сама гражданская жизнь такова,
«то в ней многие делают одно. Кто из многих подлинный творец,
я не могу определить, ведь часто и вождем руководят. Дух зависим,
его можно определить. Как играют душой человека всевозможные
возбудители. Славолюбие еще самое безобидное явление, хотя и са¬
мое определенное. А внешние и насильственные явления! Если мы
и замечаем во многих индивидуумах национальную душу, тем не

менее гораздо чаще мы видим присутствие духа в истине, когда

она свои мысли и чувства открывает нашему разуму, сердцу в про¬

изведениях религиозных, философских, а затем художественных.

И я думаю, что знание этих вещей и есть те глаза, в которых мож¬
но увидеть душу нации.

Итак, не меньше и мое желание узнать, убедиться, какую сте¬
пень мышления выдержит наш дух и что представляет собой
внутренний мир венгра как человека, если судить по его мышле¬
нию; выявляется все это в истории философии. Мне бы все это
разгадать, объяснить!

Если бы мне представилась возможность не ставить на ноги
униженное до земли философское просвещение, а оградить его от
глубокого падения! Если даже сотню раз золотом озарить солнце,
ведь материальные интересы со времен господства силы и жажды

наживы вошли в моду, то и тогда не будут падать с высот своих

небесные светила, путеводные звезды для великих первооткрывате¬

лей мира. Ими являются и высокие метафизические идеи —

13 Заказ № 1557 193



светочи духовного мира. И если все же призадуматься и попробо¬
вать решить в чем состоит наша ничтожность как нации, народа,

что руководило нашей судьбой до сих пор в религии и граждан¬
ском развитии, во имя чего столько и столько раз формировались
мы заново в эти тысячу лет, то окажется, что все это происходило

всегда и без исключения во имя разумного, измененного убежде¬

ния, концепции, более достойной человечества, во имя разумной ос¬
новы и в интересах этого. И хотя историограф даже наделит мате¬
риальное особым наименованием и отметит время, когда внешнее
благополучие, имущество особенно развивалось, все же факторы,
решающие судьбы большой жизни, всегда порождаются силой
идеи, истины более высокого мышления; более того, сама материя
начинает пользоваться большим почетом по той причине, что ею
занимается более высокая концепция, тогда как без прогресса в
умах, без опыта в подходе к идеям можно оказаться в таком поло¬
жении, что материя убивает идею.

Поскольку же у нас спешат оторвать друг от друга живые ис¬
тины, например, утверждая, что нет материи без духа и наоборот,
я предостерегаю, что всякая односторонняя, оборонительная кон¬
цепция, которая способна познавать истину только на основе про¬
тиворечий, в раздвоенном состоянии и утверждать, что материю и
дух следует воспринимать в совокупности, совместно, вообще не
состоятельно и посему заслуживает сожаления. Против такой кон¬
цепции я и предостерегаю и вновь заявляю: те великие перемены,

которые сохранили венгерскую стихию, чуждую европейским наро¬
дам, вели ее вперед от эпохи к эпохе, всегда происходили под ло¬

зунгом идей. Разве не интересно знать более глубокие причины
этих перемен, иначе говоря, познать смысл, заключенный в духе
времени, понять убеждение, ведь трудно представить, будто хри¬
стианство, вассальные отношения, новая вера, либерализм приста¬
ли к нам лишь поверхностно, а не проникли в убеждение, обретя
там себе основу. История, правда, намечает место влияний — гер¬
манское и византийское, затем славянское и смешанное по своей
природе. Она же и вовлекает нас в поток движений философской
мысли в Европе новейшего времени, но объяснить все это, разга¬
дать причину до сих пор ей или не представлялось возможным
или не отвечало ее интересам. Этому способствовало и безразлич¬
ное холодное отношение людей к этим вопросам. Таким, например,
было убеждение в том, что венгров никогда не занимали отвлечен¬
ные идеи, они не были им свойственны: раз наши предки не очень-
то заботились о них, зачем нам быть иными?

Это очень важная мысль, стоящая перед некоторой односторон¬
ней просвещенностью в истории, но, с другой стороны, она не со¬
ответствует истине. И наряду с ней совершенно очевидно положе¬
ние, согласно которому, кто ищет историю вне человеческого разу¬

ма или выхолащивает из эпизодов истории само сознание, мысль,

рано или поздно и сам выпадает из истории со всем своим скар¬

194



бом. Детализация, выхватывание обрывочных фактов никогда не
сохраняются долго. Призналось, в этом пункте меня интересуют от¬
дельные фразы ири общении людей, и даже непроизвольно обро¬
ненные слова из уст порядочных людей. Здесь нет необходимости
указывать, кто должен быть таким господином, а это и ныне здрав¬
ствующий венгерский писатель, от которого я слышал такое кате¬
горическое, прямое заявление: «Ближайшее изменение наук, их со¬
вершенствование будет определяться тем, что метафизика потеряет
среди них свое значение». Такал фраза, как бы ни звучала она оди¬
ноко, тем не менее далеко не единична. Допустим, что из перечня
наук исчезнет всякая метафизика — разве будет после этого луч¬
ше? Но фраза и сама по себе неправильна вообще. Чтобы это про¬
изошло, человеку, собственно говоря, нужно отказаться — ни мало,
ни много — от разума. Однако возникает вопрос, может ли он от¬
казаться от разума? Крот роет землю, потому что ему надо ее
рыть; человек мыслит, поскольку и потому, что он человек. Но со¬
всем не лишний и другой вопрос: что иное останется в этом случае
от науки, если не будет метафизики? Разве что бесплодный, пустой
взгляд во внешний мир, как взирают на него животные. Не оста¬
лось бы у нас; и перспектив даже на геральдику.

Справедливо, правда, и то, что великие люди, и даже целые уче¬
ные общества, сторонились метафизики. Конкретно — Ньютон, но
только в естествознании. И вместе с тем, нет ничего определен¬
ного в отношении того, что он действительно делал это, хотя и го¬
ворил такое. Так или иначе, но после таких речей о том, что он
побаивается метафизики, имя этого ученого стало известно и авто¬
ритетно. Бог знает, сколько раз люди могут обронить слово, как и
он, иной раз не понимая его. Аналогичным образом противится ме¬
тафизике философ — сторонник материи и опыта, но нет ни еди¬
ного, а может быть и найдется, всего лишь один, кто смог бы убе¬
речь себя от влияния умов, начиная от Локка вплоть до Моле-
шотта. Ни природа, ни духовный мир не познаны и не изучены
должным образом до тех пор, пока они не станут видны насквозь
благодаря пытливому изучению. Как природу в наши дни мы видим
уже не пустым бессодержательным событием, так же хорошо дол¬
жны мы ориентироваться в истории духа, которая в масштабах все¬
го человечества или отдельных этнографических групп становится
зеркалом духовного мира всего человечества или нации. Иначе и
быть не может, ведь история — это не только множество фактов,
их регистрация; скорее всего и сами факторы суть операции воли,
решимости, убеждения. Согласно этому, все, что у нас с течением
времени становилось фактом раз и навсегда ретроспективно ука¬
зывает на душу, на то, в чем существуют убеждения. Только стро¬
гое соединение фактов и убеждений может ускорить наш культур¬
ный рост, дать нам познание своего существования, национального
достоинства, нас самих и человечества, национального самосо¬
знания.

13* 195



Вот все, что я хотел сказать; вот все, что я рекомендую учесть
деятелям венгерской науки в период, когда философия уже устано¬
вилась как наука или по крайней мере кажется установившейся.
С особым почтением я обращаюсь к тем, кто ведет вперед отече¬
ственную философию. Я напоминаю им о тех бесплодных до сих
пор попытках на пути философии, которые, будучи, как правило,
отголосками зарубежных мыслей, являются лишь приложениями
иностранного творчества, бесплодной тратой сил. Дух никогда
не будет развиваться вне своей природы. Жизнь духа есть мыш¬
ление, которому присуще движение вперед, и уж коль скоро
дух играет столь большую роль и в материальном мире, то как ве¬
лика его роль в мире культуры. Более того, органичность есть ис¬
тина духа, есть его целое. Вне этого он лишь обрывок, несвязан¬
ная деталь. Мое желание, исходя из этого, вернуться и в филосо¬
фии назад к тем самым временам, где еще можно найти ее следы,
т. е. к памятникам старины. Итак, давайте и в области философии
встанем на историческую позицию, как это делали до сих пор в
поэзии. А желая этого, я уже не говорю о какой-то никогда не по¬
дозреваемой самобытности, а буду вести разговор о мышлении, та¬
ком, какое оно есть. В этом и будет заключена самобытность.
Ведь для самобытности не нужно иного, кроме исследования, позна¬
ния человеческого духа.

На этом пути ни перед кем не закрыты возможности для такой
деятельности. Поэтому я заодно с теми, кто сторонится философ¬
ских движений за рубежом. Но делаю это далеко не из националь¬
ного эгоизма, а лишь потому, что люблю, когда и мы мыслим во имя
того, чтобы не погиб в нас человек. Далее, я заодно с теми, кем ма¬
териально руководит страсть соревнования с заграничным. Но
меня бросает в дрожь от того духовного рабства, в котором мы нахо¬
дились до сего времени, когда мы, листая чужую книгу, не имели
своих идей. Это такое завоевание, ради которого мы трудились не
сами; это такая слава, которая унижает нас перед собой, это такой
прогресс, в котором еще много отставания; это такой выигрыш,
который под стать проигрышу.

Мне известно, что мышление ведет к общему: оно связывает
нацию с человечеством. Знаю я, что всякая река спешит к морю,
но не море дает пищу рекам, а реки дают морю жизнь. Взаимно
влияют друг на друга нация и человечество, точно так же, как реки

и море. Знаю я, что природа капли воды всюду одинакова, будь
то капля из Тиссы или Рейна; однако Тисса течет на юг, Рейн
на север. Может, таково и то, что я подразумеваю под именем оте¬
чественной философии? Да, именно таково! Все сказанное не что
иное, как сравнение. А истина заключается в следующем: река, об¬
разуемая из событий нашего прошлого, сольется с движением, жи¬
вым потоком духовной жизни; и здесь проявится та часть труда,
которую произведет венгерский разум на трудной стезе мышле¬
ния, та часть, которой нация наша сослужит службу делу челсвече-

196



ства. Часть эта — долг наш, возложенный на нас, как нацию, как
одну из семей человечества, она — наш долг, как граждан мира.

О, если бы никто не считал себя столь великим, чтобы видеть
слишком мало и видеть недостойное себя! О, если б предрассудки
утратили почву на просторах философии, и, наоборот, возникла бы
опора для самопознания и национального сознания благодаря тому,
что в ходе истории дух наш всегда обладал способностью жить,
причем так, чтобы в случае необходимости, он мог постоять за себя
достойно на тяжелом, но славном пути разума, мышления. Пять-
шесть столетий — вот время, когда мы можем говорить о нашей
философии; и то, что мы можем говорить о ней, это и есть дух
и философия венгерской нации, и это безусловно.



Пал Вашвари

(1827—1849)

Пал Вашвари (Уазуап Ра1) — друг и соратник Шандора Петефи, один из
организаторов и руководителей мартовской революции 1848 года.

Родился в семье католического священника. Окончил Пештский универси¬
тет, после чего преподавал историю в первом венгерском заведении для деву¬

шек.

Когда началась венгерская революция 1848 г., Вашвари первый обратил¬
ся с речью к восставшему народу и призвал его объединить свои усилия
в борьбе за свободу. Осенью 1848 г., когда развернулась национально-осво¬
бодительная борьба венгерского народа, он проводит большую работу по
организации армии.

Вашвари возглавил один из организованных им отрядов и погиб в сраже¬
ниях последних дней революции.

Основные работы: «Поэт Зриньи Миклош» (1848), «Историческое собра¬
ние жизнеописаний» (1848У



Историческое собрание жизнеописаний *

Природа и история*

В душе человека горит неугасимая жажда счастья. Речь идет
о земном счастье. Каждый хочет быть счастливым, но каждый по-
своему. Жажду счастья вселила в душу человека природа, и приро¬
да побуждает человека искать счастья на извилистых дорогах
земли. И в его поисках люди тысячелетиями скитаются по доро¬
гам жизни.

Прочитаем книгу мировой истории: большая часть человечества
со дня своего существования несчастна, она прозябает в нищете,
и страшно подумать, прозябает лучшая, более добродетельная часть
человечества.

Природа не потому вселила в наши души жажду счастья, что¬
бы никогда не утолить ее: настанут дни торжества справедливости.

Человек жаждет счастья и все-таки несчастен. В чем же при¬
чина этого? Может быть, в природе? Но может ли мать быть же¬
стокой по отношению к своим детям? Присмотримся к природе.
Препятствует ли она нам в достижении своего счастья? Возможно,
когда-то препятствовала; теперь эти препятствия преодолены.

Огнедышащие лавы вулканов больше не засыпают города, наводне¬
ния больше не заливают земли, молнии больше не поражают лю¬
дей, а холод и жара больше не губят их: против всего этого челове¬
ческий ум изобрел средства защиты.

Откуда же в таком случае эти преграды и препятствия на пути
человечества? Кто мешает смертному в достижении своего сча¬
стья? Ни небо, ни земля и ни природа, а злая воля отдельных
людей мешает свободному развитию мирового духа. С преграда¬
ми, которые ставит природа, мы можем бороться и преодолевать их,
ибо они всегда неизменны, всегда одни и те же.

Ужасы же, порожденные злой волей отдельных людей, лучшие
представители человечества не могут преодолеть и до сегодняшне¬

го дня: ибо в то время, как человечество побеждает одно зло, умы
злоумышленников порождают новое, и лучшая часть человечества
тысячелетиями вынуждена бороться со злодеями...

'199



Борьба еще не окончена, но мы уверены в том, что справедли¬
вость восторжествует; все препятствия будут преодолены, наступят
дни благоденствия! И чтобы народы могли оградить себя от все
новых и новых препятствий и напастей, они должны знать, что про¬
исходило на Земле в прошлом. В каких условиях приходилось бо¬
роться прежним поколениям? Каким образом наши предки добива¬
лись счастья и почему не смогли достичь его? Главная задача исто¬
рика — исследовать события отшумевших столетий и извлечь уроки
из событий и ошибок тех времен.

История составлена из коротких, но поучительных событий; их
поучительность — это тот трофей, который мы унаследовали из
битв и борьбы прошлого. Эзоп писал пространные басни, в конце
в нескольких словах помещал мораль; и эти несколько слов заклю¬

чали суть всего повествования. У нас же речь идет не о баснях,
а о действительных фактах, из которых следует вывод; люди долж¬
ны учиться на примере других. Прежде чем мы смогли преодолеть
препятствия, поставленные природой на пути человечества к про¬
грессу, мы должны были познать ее тайны, исследовать ее движу¬
щие силы, ее мощь. Мы победили могучую природную стихию и
преодолеем и препятствия, чинимые на нашем пути злой человече¬
ской волей, но прежде необходимо изучить их природу, силу и
действие. Этому учит нас книга истории. Нужно читать ее, а про¬
читав, подняться над фактами.

Процесс развития исторических событий

Не следует забывать, что человечество не родилось мудрым:
камень мудрости пришлось приобрести ценой горького опыта мно¬
гих столетий.

В ходе исторических событий есть явления, учреждения, кото¬
рые для своей эпохи необходимы, целесообразны и неизбежны;
в дальнейшем они перестают быть таковыми. Многие учреждения
присущи своей эпохе, с окончанием которой они изживают себя.
Ведь для достижений высоких целей человечества необходимы мо¬
гучие средства; годы, десятилетия, столетия служили лишь сред¬
ством к достижению более счастливого будущего. Отсюда сле¬
дует, что те идеи, перед которыми преклонялись в одно столетие,

в более просвещенный век ниспровергаются, кумир низводится с
пьедестала, и новая эпоха поклоняется новому божеству. И дейст¬
вительно новая эпоха просвещеннее предыдущей, послужившей
ступенькой, по которой новое столетие сумело подняться еще выше.
Нужен ствол дерева, который пустил бы ветви, нужны ветви, что¬
бы на них появились почки, нужны почки, чтобы расцвели цветы,
нужны цветы, чтобы выросли плоды. И если плод уже созрел, нет
больше надобности в почках, ветвях и стволе, ибо вся их суть со¬
держится в плоде; но кто, наблюдая созревание плода, осмелится

200



утверждать, что время, пока поднимался ствол, появлялись ветви,

распускались цветы, было лишним и ненужным? В природе нет
скачков. То, что впоследствии перестает быть необходимым, в свое
время было необходимым и неизбежным. И все, что произошло на
огромной мировой арене со дня сотворения мира, ведет к одной
цели, все это способствует просвещению человечества. Глаза смерт¬
ных столетиями взирают на попирающий человеческое право дес¬
потизм, и могло показаться, будто они уже привыкли к многовеко¬
вому угнетению. Однако это не так. Едва ли могут прийтись по
душе кровавые картины деспотизма, они могут лишь вызвать нена¬

висть к нему. Оказавшийся в нищете учится на своей беде и слу¬
жит примером предостережения для других поколений. Все, что уже
произошло, хорошее или плохое, способствует просвещению чело¬
вечества. С начала мировой истории уже произошло столько собы¬
тий, что недалеко то время, когда люди не будут вынуждены учить¬
ся и дальше на своем горьком опыте.

Венский Конгресс принес мир Европе. Главным приобретением
народов за это мирное время является то, что они могут спокойно
думать и размышлять, их не беспокоит шум битв. Большинство ра¬
зумных народов все яснее отдает себе отчет во всем, заботится об
обеспечении своего будущего. «Конечное не должно служить поме¬
хой бесконечному»,— так поет Селештеи... *

Это верная точка зрения, исходя из которой мы и должны рас¬
сматривать события прошедших столетий... Если люди прошлого
ошибались, заблуждались, спотыкались, не всегда нужно преда¬
вать их анафеме: нас с полным правом можно упрекнуть, если мы не
сделаем выводов из заблуждений и ошибок наших предков.

Когда я говорю о становлении наций, я всегда стараюсь поста¬
вить себя в одну эпоху с ними, ибо лишь в этом случае можно
справедливо судить о фактах.

Если садовник хочет постичь эволюцию природы, он должен
знать как развивается дерево. Садовник испытывает радость, ког¬
да прорастает посеянное им семя дерева, когда из ростка появляют¬
ся листочки, из листочков вытягивается слабый побег, когда впо¬

следствии из стебля появляются новые ветви, когда ветви покры¬

ваются цветами, но самую большую радость испытывает он, когда

из завязей образуются плоды.
Точно такое же чувство испытываю я, когда исследую жизнь

народов. Я знаю историю развития жизненного древа народов.
И поэтому появление даже самого крохотного ростка нового вы¬
зывает чувство радости, ибо я заранее знаю, что разовьется из
этого ростка в дальнейшем.

В природе не может быть скачкообразного развития. Точно так
же один народ может подниматься по ступеням своего развития
быстрее, чем другой, но ни один из них не может перескочить через
ступень.

Именно этому закону учит нас природа.

201



И если бы его знали все те, кто осмеливается судить о жизни
народов, не зная закономерностей их развития!

Либо они недовольны развитием народов, либо считают это раз¬
витие преждевременным.

Не смешон ли садовник, который ожидает появление плода
прежде, чем зацветет дерево.

И не смешон ли садовник, который пытается распустившиеся
цветы втиснуть снова в бутон.

Было бы преступлением задерживать развитие народа, так же
как и принуждать неразвившийся саженец к преждевременному
цветению.

Где задерживают свободное развитие, там уничтожают плод
еще в зародыше.

Где принуждают дерево к преждевременному цветению, там
внезапно распустившиеся цветы на мгновение порадуют глаз, но

плодов не принесут.

Прочтем священную книгу мировой истории.
Из нее можно узнать обычаи из жизни наций.
И согласно этим обычаям надо рассматривать историю соб¬

ственной нации.
Зная это, мы будем радоваться даже малейшему прогрессу на¬

шей нации. И еще не раз мы одобрим исторические события пред¬
шествующих веков, хотя они и не соответствуют требованиям на¬
стоящего времени. Ибо все эти факты служили ступенями, по
которым мы смогли подняться на высоты XIX столетия.

Цель направляющих идей

Нам необходимо мировоззрение.
Для человека правильные идеи, которыми он руководствуется,

то же самое, что для птицы крылья.

Мировоззрение придает человеку крылья, паруса, при помощи
которых он может грести на гребне самых высоких волн.

Эти крылья помогут нам оторваться от земли.
В мгновение ока мы охватим взором большую часть земли
Кто не имеет мировоззрения, тот прикован к пещере горною

ущелья и может наблюдать мир лишь в узкий просвет, ибо не спо¬
собен, не может подняться выше, чтобы окинуть взором весь гори¬
зонт.

Такой человек, словно неоперившийся птенец, которого прико¬
вывает к гнезду его собственная беспомощность, и дальше своего
гнезда он ничего не видит. Поглядывая же вверх, единственно, что
он может увидеть, это кусочек неба сквозь ветви деревьев.

Но у птенца вырастают крылья, он вылетает из гнездышка и
парит в высоких воздушных пространствах. Распростершееся над
ним бескрайнее небо предстает тогда в полном великолепии и взор
его охватывает темнеющие внизу широкие просторы земли.

202



Крылья мировоззрения особенно необходимы при странствии
по царству теней истории.

Кто способен подняться ввысь, кто не прикован к многообраз¬
ным изменениям событий, тот может сверху взирать на многооб¬
разие фактов и обосноваться на более высокой точке.

Пусть бушует внизу поток событий, он не позволит их волнам
увлечь себя. Он не принимает во внимание пену на гребне волн,
а судит о течении на основании всего потока событий.

Кто не может, подобно жаворонку, подняться ввысь, тот вы¬
нужден цепляться за отдельные факты.

Эней плыл из Трои в Италию, но нам необязательно плыть в
его челне и вместе с ним садиться на мель, если мы на своих

крыльях способны витать над его челном.
Эта сила мировоззрения избавляет нас от неприятных мелочей

прошлого.
Кто, идя по дорогам памяти, среди цветов отшумевших событий,

хочет с каждого кустика сорвать на память лепесток, тот легко мо¬
жет стать жертвой чрезмерной чувствительности.

Среди редких цветов радости много увядших цветов печали,
горести, страданий. Их аромат приятен страдающим, но это яд, не¬
сущий в себе медленную смерть.

Если мы будем проливать слезы над всеми мучениками миро¬
вой истории, у нас не останется ни слезинки, чтобы оплакивать
собственную судьбу.

Если мы всем невинно пострадавшим будем расточать хотя бы
по одному вздоху жалости и сострадания, то в нашей душе не оста¬
нется ни одного вздоха для своих собственных страданий. А ведь
этот вздох — голубиная почта страдающей души. Он уносит с собой
письма наших горестей, и эти немые жалобы облегчают душевные
муки.

Не задерживайтесь у каждого факта прошлого, не срывайте с
каждого кустика цветы печали.

Поднимемся же ввысь и мы увидим, как расстилается под нами
ковер прошлого.

Если мы пронесемся над полем, покрытым пестрыми цветами
событий минувших времен, мы словно испытаем сочувствие к блед¬
неющим под «ами лилиям печали.

Но по крайней мере мы не будем срывать их. Не будем прятать
на вечную память в свои сердца темные цветы горестей. С высоты
нашего полета цвета сольются воедино, цветы печали сольются с

розами радости.

И мы воспримем в единстве страдания и радости челове¬
чества.

Это в основном целесообразно делать при изучении мировой
истории, с которой мы должны соотносить события из истории
нашего отечества. И зачастую события целых столетий, а иногда
и тысячелетий мы будем наблюдать в миниатюре.

203



Твердость воли историка, его способность к самостоятельному
суждению проявляются в том, что он, поднимаясь над изменчивы¬

ми картинами прошлого, движется в определенном направлении,

что исследуя разнообразные факты, многие столетия, он не утонет

в этих фактах, никогда не заблудится в сумрачных долинах прош¬
лого.

Исследователь истории, словно рудокоп, который ищет в нед¬
рах веков руду благородных металлов. Но эту руду нужно сначала
извлечь из темных глубин подземелья и внимательно исследовать
при дневном свете.

Историк должен судить о фактах прошлого в свете современ¬
ной эпохи.

Поток событий низвергается с горных высот и растекается по
скалистым ущельям. Если мы не сможем подняться над волнами
отдельных фактов, мы никогда не выясним основное направление
всего потока. Мы заметим лишь ущелье и через узкий просвет
не увидим всего горизонта. Поэтому нам нужно подняться на более
высокую скалу, лишь при этом мы сможем обозреть все течение
бушующего под нами потока, и только тогда можно будет судить
о его направлении.

Следовательно, нам необходимо выработать мировоззрение, ко¬
торое направляло бы наш путь среди волн событий. И это миро¬
воззрение поможет нам ориентироваться в бушующем море фактов.

Эпоха воздействует на человека

Существуют люди, которые знаменитых деятелей нашего наро¬
да, живших в прошлых столетиях, не признают лишь потому, что

те в своих поступках не всегда могли помнить о самых святых инте¬

ресах человечества. Такое пренебрежение говорит о несправедливо¬
сти и предвзятости.

Осуждать людей отшумевших столетий лишь за то, что они
рассуждали о священных интересах человечества не так, как в

XIX веке — несправедливость по отношению к усопшим, неуваже¬
ние по отношению к предкам, жившим столетия назад.

Вправе ли мы требовать от людей прошедших столетий, чтобы
они поднялись над своей эпохой? Можно ли их упрекать в том,
что они не опередили эпоху, в которой жили, на столетия?

Надо удивляться и поражаться тем людям, которые сумели
выйти за круг идей своего столетия и высоко подняться над своей
невежественной эпохой. Это действительно чудо, которому мы впра¬
ве удивляться. Но на это способны лишь отдельные гении, свобод¬
ный дух которых вырвался за пределы сумрачного круга своего
покрытого туманами столетия. Они страстно желают прекрасного
будущего и убеждены в его наступлении, но у них нет надежд на
то, что оно наступит при тогдашних неблагоприятных обстоятель¬
ствах.

204



Человек господствует над природой, но над человеком довлеет
дух времени. Принципы, понятия, идеи эпохи управляют поступ¬
ками людей. Господствующие принципы, идеи и понятия — паруса
на челноке человеческой жизни, и если эти идеи темны, принципы
искажены, понятия туманны, то причиной тому учителя, которые
привили своему столетию фальшивые принципы и провозгласили
лжеидеи. Часто дух всей эпохи зависит от предыдущих столетий;
ибо они рассыпали семена принципов, которые проросли к несчастью
последующих столетий.

Поэтому, если встречаются люди, которые поднимаются выше
круга идей своего темного столетия, то это достойно восхищения,
но если человек не может, не в состоянии освободиться от пут гос¬
подствующих идей, то и тогда мы не вправе осуждать его, и было
бы несправедливо осыпать его проклятиями.

Поток господствующих идей бурно несется над миром, и его
огромные волны увлекают за собой людей. И мы не можем упре¬
кать тех, кто действовал в соответствии с идеями своей эпохи.
Мы осудим их поступки, если они были ошибочными, но мы долж¬
ны уважать их благие намерения, если не убедились в обратном.
Обрушимся лучше на тех, кто определял дух времени, кто давал
направление духу столетия. Наше неодобрение распространится
лишь на тех, в действиях которых проглядывал злой умысел, кото¬
рые распространяли мрак, чтоб уподобиться филину в темной
ночи и стать единственными обладателями света. Мы еще не раз
встретимся с людьми, вызывающими у нас восхищение своими

хорошими поступками, их дела принесли много пользы,— но не

будем торопиться с оценкой их деятельности. Необходимо глубже
исследовать источники их поступков, и если в основе их будут
лежать личные интересы и ядовитые змеи корыстолюбия, это надо
выявить без всякого приукрашения с тем, чтобы разграничить
поступки, совершенные в личных интересах, от добродетельных
действий, совершенных во имя добродетели.

О великих личностях

Человеческая жизнь столь коротка, что большинство людей
справедливо считает свою жизнь очень недолговечной. В этом
кроется причина того часто неосуществимого, но величественного

стремления, когда люди хотят остаться жить и после своей смер¬
ти — в памяти потомков. Это прекрасное стремление — одна из
основ нравственности. Каждый стремится сделать для своих ближ¬
них нечто такое, что вызвало бы к нему душевную признательность.
Если земледелец на закате своей жизни строит дом, и вдруг забо¬
левает, из его груди вырываются искренние слова: «Только бы
достроить этот домик, чтобы хоть внуки помнили обо мне». Вот
именно! Он рассчитывает на память потомков и, хотя он знает

205



и чувствует, как ничтожен человек, все же он хочет остаться в па¬

мяти хотя бы своих немногих родственников.

Потомство вспоминает с благодарностью лучших из умерших,
дети и внуки сажают цветы на могилах своих отцов; брат и друг
проливают слезы над своими любимыми, вспоминая о них. И эта
относительная слабость, эти священные узы, связывающие живых
и мертвых, отнюдь не изобретение нашего чрезвычайно цивилизо¬
ванного мира, это чувства неиспорченной человеческой души, основа
которых является сладостной тайной смертных. Эти чувства прису¬
щи не только людям благородного воспитания, но и простолюдинам,
в которых человеческая природа сохраняется в нетронутом виде.
Народ десятилетиями помнит высоконравственных людей, и сирот¬
ливой человеческой душе приятно, если он обнаруживает в своем
кругу людей, достойных его памяти. Именно этим можно объяснить,
что если в народе нет великих людей — или они есть, но народ не
знает их — он воспевает разбойников и, пренебрегая правилами мо¬
рали, прославляет их смелость и мужество, и обещает бессмертие
Шобри * и его товарищам.

«Герои, ваши имена останутся,
Потому что вы храбро сражались», и т. д.

Те, кого капризная судьба поставила в более благоприятные
условия, пытались увековечить свои имена свершением великих
дел. Древние завоеватели в битвах, сотрясавших земли, низверга¬
ли троны, стирали с лица земли целые народы, погружали в мрак
целые страны и причиной всего этого была жажда славы и извест¬
ности. Они предполагали, что потомки будут их считать самыми
великими людьми мира, ибо они выигрывали самые кровавые
битвы и преобразовывали мир. Они ошибались. Они порабощали
независимые народы, отнимали независимость у самостоятельных
государств, попирали права народов, непрерывно убивали направо
и налево; потомки с ужасом будут вспоминать сотрясавшие землю
битвы, но никогда не будут гордиться. На их могилах лежит про¬
клятие— тяжелое проклятие порабощенных народов — и для по¬
томков это лишь пример ужасающих действий. Народ под бре¬
менем гнета время от времени восставал. Но слушая слова недо¬
вольства, тираны не хотели понять, что против них восстает уни¬
женное человеческое достоинство, и они обрушивали на народы
еще большее угнетение и в душах их не было никакого уважения к
правам человека.

Были правители, особенно в ужасающие времена деспотизма,
которые отгораживались от угнетенного народа и, поскольку они
не могли рассчитывать на его благодарность, приближали к себе
льстецов, чтобы слушать из их продажных уст сладостно звучавшие
слова восхваления. Но эта похвала, этот фимиам исходили не из
источников всенародной благодарности, а носили на себе явную

206



печать принуждения, и тираны сами не верили тому, что им шеп¬
тали наемные льстецы.

Даже Нерон признавал чрезмерной подлую лесть толпы окру¬
жавших его наемных льстецов, и однажды, видя, как слепо испол¬

няются его приказы, а каждое его слово принимается за истину, он

воскликнул: «О, человек, как ты низок в своем раболепии!». По¬
хвалы подобных льстецов живут лишь до гроба. У могилы уста
лести смолкают: здесь вступает во власть серьезная муза истории.

Были могущественные правители, которые хотели увековечить
свои имена огромными сооружениями. На просторах Египта и
Нубии, выдерживая все грозы и бури, стоят, соперничающие с
вечностью, пирамиды и обелиски. На этих пирамидах — мох четы¬
рехтысячелетней давности, а у проходящего мимо странника при
взгляде на них от мечты кружится голова; именно перед этими

огромными памятниками Наполеон сказал своим генералам: «Эти
каменные громады уже четыре тысячи лет смотрят на вас и выжи¬

дают, на что же способны французы!»
Мерис, Озимандиас и другие фараоны, провозглашая свое ве¬

личие, высекли на этих памятниках свои имена буквами, сохра¬
нившимися на вечные времена, и были уверены, что все потомки,
все столетия будут восхищаться их колоссальными творениями,
а память об их именах останется навеки. Они страшно обманулись,
Если уж они хотели быть достойными имени великих фараонов,
они должны были постараться завоевать доверие и любовь своих
народов, ибо бессмертен лишь тот памятник, который воздвигнут
чувством всенародной благодарности и признательности. Не вели¬
чина памятника делает человека бессмертным, а благодарность на¬
ции, признательность народа, воздвигшего этот памятник.

Кто осмелится сегодня сказать, что каменные громады Египта
возвещают о величии египетских фараонов? Разве эти громадные
памятники, воздвигнуты народом из чувства благодарности и
признательности? Может быть, это признаки общенародного ува¬
жения и признания? Отнюдь нет. Гордые фараоны Египта силой
пытались вырвать из рук судьбы венок бессмертия, они хотели
увековечить свои имена, но они страшно ошиблись в выборе
средств, ведущих к цели, они забыли, что только благодар¬
ность нации и доверие народа способны создать величие правителя.
Они были угнетателями народа и, если бы камни могли говорить,
они бы поведали о страданиях миллионов, которые были вынужде¬
ны воздвигать эти памятники, они поведали бы об изможденных

тяжелой работой людях, невинная кровь которых призывала к
мести за попранное человеческое достоинство. На этих камнях
можно прочитать не о величии фараонов, а о проклятии целых
народов, которые, сгибаясь под игом деспотизма, служили не¬
мым орудием достижения честолюбивых замыслов одного пра¬
вителя.

Так судит о людях прошлого наше столетие; и по современным,

207



ясным для нас понятиям, мы делим всех великих деятелей на три
категории.

К первой категории относятся те немногие люди, в душе кото¬
рых живет величественная идея — сделать человечество счастли¬
вым, и они совершают великие дела во имя свободы и счастья всего

человечества. Они готовы обнять весь мир, их сердца стучат во имя
счастья всех народов, они, подобно творцу, парят над смертными
и хотят обновить мир, превращенный человеческим злом и деспо¬
тизмом в долину скорби.

Таких людей очень немного, ибо здесь речь идет не только о
человеке, осененном великой идеей счастья человечества, не только
о сердце, которое неустанно бьется во имя этого человеческого
счастья: здесь нужна огромная сила, чтобы освободить мир от бре¬
мени его испорченных нравов и разорвать оковы, стонущего под
игом рабства человечества. Эти люди всемогущи.

Судьба такого человека тяжела. Когда уверенный в своем успе¬
хе, он смело мчится вперед, желая опередить время, природа вы¬
ступает против него, и все его помыслы идут прахом. Если он хочет
подняться до небес, завистливые руки людей сбрасывают его на
землю, ибо они считают, что он оскорбил человеческое достоинст¬
во. Если он советуется с людьми, то все, что он строит, несовершен¬
но; если он опирается на милость неба, рано или поздно его уве¬
ренность пошатнется. В один прекрасный день начинает он свой
жизненный путь, уверенный, что гак будет продолжаться вечно, но
день проходит, наступает ночь сомнений, и вот он стоит в темной
ночи, держа в руках тлеющую лучину, свет которой придает лишь
призрачность темноте, но не рассеивает мрачные тучи сомнений.

Такие люди должны заключить союз со своим счастьем, со
стихией: но это невозможно. Что же делать человеку такого высо¬
кого призвания? Он принимает своим советчиком бессмертную
чистоту вечной истины, и тогда его покровителем становится небо,
ибо оно породило эту чистоту; его советчиком становится время,
ибо оно сродни вечной истины; его советчиками становятся люди,
ведь они столетиями жаждут истины. Эти великие люди постоянно
идут вперед по святой тропе истины. И если они хотят быть
истинно великими, они должны ясно осознавать, что вступают на

стезю осуществления идей, которые сделают мир счастливым. Их
мысли и дела, желания и поступки должны находиться в прекрас¬

ной гармонии. Они должны ясно осознавать свои цели, а в выборе
средств должны быть последовательными. Многие вступали на
путь поиска истины, но мало примеров тому, что они остаются
последовательными в достижении своих целей. Слава тем немно¬
гим, у которых не закружилась голова от высокого назначения.
Вот первая категория великих людей.

К первой категории никоим образом нельзя относить так назы¬
ваемых космополитов, которые любят называть себя гражданами
мира, апостолами человечества. Они хотят убедить нас, что все,

208



что они делают, делается для святого блага человечества, если они

хлопочут о чем-либо, то это делается в интересах всего мира. В кон¬
це концов они доходят до утверждения, что даже то, что они гуля¬

ют и едят, тоже делается в высоких интересах всего человечества.

Я всегда избегал таких людей. Такие могут спокойно взирать на
цепи рабства, опутывающие его соотечественников, и в то же время
хладнокровно рассуждать о том, в каком соотношении находится

давление, оказываемое в настоящее время этими цепями, и то дав¬

ление, которое способны оказывать цепи, будучи в два с полови¬

ной раза тяжелее, за тот же промежуток времени. Разглагольствуя
об этом и твердя, что дважды два четыре, он уверен, что действует
в интересах всего человечества. Сердца таких людей из камня, ум
из проржавленного железа. Иногда они забывают даже о себе; не
знаю, правда ли это, но говорят, что если над космополитом заго¬

рается крыша, он может намеренно не спастись, и, когда соседи

вытаскивают его из огня и спрашивают, почему он не покинул

горящий дом сразу, он отвечает, что благодаря пожару, у него есть
возможность совершить научное открытие, и он терпеливо сидел

в горящей комнате для того, чтобы определить, какую температу¬
ру может выдержать человек в такой комнате и в каком соотно¬
шении находится температура человеческого тела и воздуха в ком¬

нате. Он считает, что это открытие тоже делается им в интересах
человечества. Можно смело утверждать, что космополит считает
себя апостолом человечества и гражданином мира лишь затем, что¬
бы не делать ничего хорошего для окружающих его несчастных
соотечественников; и он отказывается от своей родины лишь, чтобы
освободить себя от обязанностей по отношению к ней. Он во что
бы то ни стало хочет осчастливить весь мир, хотя едва ли он прине¬
сет ему пользу, но о своей отчизне забывает; поскольку быть полез¬
ным всему человечеству он не способен, а своей отчизне он не скло¬
нен и не хочет приносить пользу, то в конечном счете жизнь его про¬
ходит бесследно. О подобных людях венгры говорят: у них нет
ни роду, ни племени.

Ко второй категории великих людей относятся те, кто хотя бы
некоторое время утешает в страданиях плачущий народ, чтобы
он по крайней мере на это время забыл свои муки.

Они знают, что все человечество состоит из семьи народов, и,
если они принесут пользу одному народу, то тем самым принесут
пользу всему человечеству. В их груди пылает благородный огонь
во имя священных интересов человечества, их сердца стучат во имя
великих идей, но успешно бороться за эти великие идеи у них не
хватает сил. Многих людей подобного рода эпоха, в которой они
жили, не признала, не поняла. Большое удовлетворение приносит
то, что хотя бы потомки признают их стремления и справедливо
оценивают их поступки. Многие из них истекли кровью в борьбе,
не признавать их заслуги лишь потому, что их стремления не
увенчались блестящим успехом, было бы несправедливостью.

14 Заказ № 1557 209



Главное — это намерения, а они были благородными, успех же за¬
висит в основном от обстоятельств.

Были и такие люди, которые оплакивали свою родину, проли¬
вали слезы над страдающим человечеством, но их современники не

понимали причины этих слез. И хотя иногда слова певца печали
вызывали минутную жалость, и окружающие возлагали на его го¬

лову венок сочувствия и сострадания... этот венок не смягчал боль,

а наоборот, жег чело певца, не уменьшая, а удваивая его страда¬

ния. Их прах ждет признания потомков, имеющих более ясное ми¬
ровоззрение, и мы протягиваем им руки в знак примирения, в знак

того, что мы хотим исправить ошибки наших жестокосердных пред¬
ков и примириться с оскорбленной тенью певца, покоящегося в
глубокой могиле. К этой категории относятся и писатели-патрио¬
ты, в одиночестве творившие для блага своего народа, сюда же
относятся все те, которые трудились для блага своей родины, ибо
тот, кто трудится для блага своей родины, трудится для блага все¬
го человечества, состоящего из семьи народов.

Приносить пользу всему человечеству способно мало людей,
своей родине — каждый. Быть патриотом нетрудно. Некоторые
мужи, принадлежащие к этой же категории, своими поступками
иногда противоречили своим жизненным принципам, но их единич¬

ные заблуждения не портят общей картины. Были и такие, которые
сделали для своей родины много хорошего, ибо в их сердцах жил
великий дух патриотизма, их дела характеризуют их как истинных
патриотов, но и они иногда спотыкались и ошибались. В их оправ¬
дание можно сказать: будучи большим патриотом, он был и просто
человеком.

К третьей категории великих деятелей относятся те, в сердцах
которых заложена большая любовь к миру и дружелюбие, но эти
чувства не проявляются и не становятся целью жизни. У них есть
склонность к красивому, благородному, хорошему, но эта склон¬
ность не получает нужного развития. У них есть стремление к дей¬
ствию, но они не могут найти арену для своих действий. Однако у
них нет высокого идеала, который бы руководил всеми их действия¬
ми, в их поступках нет целеустремленности, которая направляла

бы всю жизнь их и носила бы на себе благородную печать гуман¬

ности, стремления к равноправию во всем мире. Дремлющие в их
душе благородные чувства воспламеняются временами, и в такие
минуты они готовы к великим делам и жертвам.

Так, прочитав страницу из исторической книги, где герой пред¬
ставлен во всем своем величии, один человек закроет книгу и тут

же, схватив меч в руки, готов бороться со всей решительностью.
Другой прочтет о прекрасном времени, когда народ был счастли¬
вым, и в его душе поднимется желание восстановить эти прекрас¬

ные времена; создав себе огромные планы и потрясая святым зна¬

менем свободы и равенства, он мнит себя спасителем народа; но

луч света, светивший ему, вскоре рассеивается, миг вдохновения

210



проходит, и он снова возвращается в мир обыденности; восхище¬
ние, пробудившее в нем желание подвига, исчезает; величие, ка¬
завшееся таким прочным, сокрушается; ибо его побудило на этот
шаг не внутреннее убеждение, не выношенная им идея свободы,
а минутный порыв. Порыв, который внешне выглядит таким бла¬
городным, не длится долго, ибо он основывался на плодах вообра¬
жения, на видении, которое неожиданно исчезло; он не может
остановиться на середине своего пути и не может продолжить нача¬
тое им великое дело, ибо причина его поступков не внутреннее
убеждение, не потребность души в вечной истине, а достойный вос¬
хищения пример, минутное вдохновение, которое очень быстро про¬
ходит. Такой человек не борется за великие идеи. То, что он вер¬
шит для блага своей отчизны, он делает инстинктивно, то, что он
делает для блага человечества, он совершает потому, что так по¬
ступают и другие, а он, будучи по своей природе положительным
человеком, не хочет быть хуже других.

Бывают времена, когда подобные люди могут принести огром¬
ную пользу своей родине. Там, где дело решает минутное вдохно¬
вение, где все зависит от одной минуты, где от одного часа зависит
освооождение или гибель целой страны, там нужны такие люди,
ибо если найдется человек, который вдохновит их в нужные мину¬
ты, они в состоянии проделать огромную работу. Таких людей
обычно много у народов-патриотов. Они с достоинством выдержи¬
вают роль самых великих, и все их благородные стремления лишь
потому не находят выхода, что дремлющие в их груди силы не по¬

лучили нужного развития, их природные силы не были развиты

соответствующим воспитанием. Это воспитанные дети доброй при¬
роды, и, хотя в их действиях нет целенаправленности, они способ¬
ны нести во имя народа великую службу.

До сих пор речь в основном шла о мужчинах, точно так же
обстоит дело и с женщинами, только в более слабом проявлении.
У нас были женщины, имена которых золотыми буквами вписаны
в книгу истории нашей родины; мы не позволим их именам погру¬
зиться в темное море забвения. Определить злодеев по категориям
было бы затруднительно — ведь они порождение ада. Воображе¬
ние рисует нам ад мрачным. Определить там ранги очень трудно.
Они палачи человечества: их жизнь мы будем вспоминать лишь для
устрашения других, чтобы показать, как управляет делами человече¬
скими обладающая тайным могуществом рука, которая не оставляет
ни одного преступления на земле неотомщенным.

Если мы будем иметь в виду эту классификацию, то мы увидим,
что наиболее великим деятелем является не тот, кто выиграл самые

блестящие сражения, и не тот, кому курили фимиам миллионы.
Историку не следует восторгаться блестящими победами, нельзя
опускаться до уровня зеваки, который восхищается внешним блес¬
ком; всегда и везде нужно выискивать исторические причины по¬

ступков; мотив поступков важнее, чем их моральная ценность.

14* 211



Чтобы понять характер великих деятелей всех трех категорий,
справедливо оценить их достоинства, необходимо перенестись в ту
эпоху, к которой они принадлежали. Когда мы вспоминаем Бодог
Зача *, презиравшего безнравственность венгра, мы вспоминаем
его стоящим над обломками своей чести как патриота, оплакиваю¬
щего родину, как отца опозоренной дочери, который хотел уничто¬
жить королевскую семью за поруганную женскую добродетель; мы
говорим, как Банк Бан * от имени возмущенной отчизны и опо¬
зоренной жены клянется отомстить королеве, которая жестоко при¬
тесняла права венгров и, оттеснив мужа, взяла бразды правления
в свои капризные руки; когда речь идет о Секеи, Чаке, Ракоци *,
недостаточно судить о них как о наших современниках, нам самим

нужно перенестись в ту эпоху и обстоятельства, которые их окру¬
жали, и если мы будем иметь представление об их делах и не будем
знать духа времени, отличавшее это столетие, то это все равно, что

обрисовать моряка без моря, без описания шторма...
Еще не раз мы столкнемся с личностями сегодня, возможно,

потерявшими свое величие, ибо их действия не соответствовали
принципам нашего столетия. Но тем не менее, мы должны быть
справедливыми по отношению к ним: они действовали в интересах
человечества, согласно духу своего времени; все, что они делали,

они делали из чистых побуждений, и последний вздох их исстра¬
давшихся душ был вздохом о счастье родины.

Если мы будем судить о деятелях прошлого, исходя из высоких
принципов нашего времени, то мы зачеркнем своеобразие минув¬
ших столетий; прошлое лишится своей характерной особенности,
заслуги столетия назад жившего деятеля потускнеют в свете новой
эпохи. Конечно, они претерпели меньше, чем во времена могущест¬
венного духа нового времени, но не следует забывать, что в свое
время они с честью выполняли обязанности истинных патриотов
и проложили дорогу вперед будущим поколениям.

Жизненный путь человечества бесконечен, кто знает, чего оно
достигнет через тысячелетие? Хорошо бы провозгласить принципы
современности как самые лучшие, как самые справедливые, и ска¬

зать: кто не следовал этим принципам, тот не был патриотом, тот

не был другом человечества.

Кто знает, не придет ли более могучее столетие, принципы ко¬
торого будут чище, величественнее, чем наши? И приятно ли будет
нам, если, взирая на XIX столетие, будут говорить: они занима¬
лись пустяками, штопали и чинили. Принципы их в большинстве
ошибочны, они не так рассуждали, как мы; так пусть они канут
в вечность, они не заслуживают даже нашего внимания. Не восста¬
нут ли тогда наши призраки, услышав подобный суд, не подойдут
ли они к правосудию, чтобы оправдаться в своих ошибках, чтобы
засвидетельствовать свои благие намерения, свои искренние стре¬
мления? Не крикнут ли они из могилы, что этот век несправедлив,
жесток к ним и не учитывает тех условий, в которых они жили?



Направляющие идеи*

I

Миром управляют принципы, мнения, идеи. Они определяют
дух времени, который реет над отчизной и окутывает горизонт
своим покрывалом.

Общественное мнение часто ошибочно, но оно правит миром и
руководит действиями миллионов.

Именно поэтому столетия средневековья были мрачными в жиз¬
ни народов. Темный дух невежества опутывал людей своими чер¬
ными крыльями и застилал от взора народов лучи истины.

Народ чувствовал себя одиноким в борьбе, и в отчаянии отда¬
вался в жестокие руки судьбы.

Мрачные века средневековья показывают, как долго дух вре¬
мени, основанный даже на ошибочных взглядах, может господство¬
вать над миллионами.

А кто управляет толпой? Тот, кто из громоздящихся на гори¬
зонте туч смог высечь разящие молнии, кто утверждает, что его

устами глаголет сам господь-бог.

Самое страшное использование силы авторитета это, когда
толпой понукают от имени бога. И размышлять при этом не дозво¬
лено: нужно лишь слепо подчиняться. Ибо, «кто изведал дороги
его мудрости, кто был его доверенным, кто был посвящен в его
тайны?!», так говорит апостол о боге.

Кто осмелится противиться приказу, который ниспосылает не¬
бесный гром?..

В древности Моисей от имени могучих богов мести отдавал свои
приказы при громе и молнии.

И кто осмеливался противоречить ему? Кто смел сомневаться
в его словах?

Толпа даже не смеет задумываться о правильности или непра¬
вильности законов.

Народ становится рабом авторитета. Величественное сознание
индивидуальности умирает в его душе. Он не узнает могущества
своей собственной воли. В руках авторитета он превратится в ма¬
шину.

213



Человеческое убито в нем, он остается на земле лишь в каче¬
стве живого орудия.

Следовательно, принцип правления Моисея можно оправдать,
но лишь на короткое время как неизбежное зло, как средство для
достижения более высокой цели.

Во времена египетского рабства угнетенные народы не имели
чувства собственного достоинства и тем более определенных стрем¬
лений.

И лишь исключительные события могли вывести толпу из сос¬
тояния глубокого покоя.

И поэтому Моисей обращался к ним при свете молнии, натрав¬
ливая на них змей, заставляя землю поглощать недовольных.

Горе народу, который находился постоянно под таким правле¬
нием.

Тиран олицетворяет верховную власть в ее самом отвратитель¬
ном состоянии.

Лишь в руках Моисея верховная власть не переродилась в
угнетение.

Если верховная власть попадает в руки человека, рассматриваю¬
щего ее как средство для укрепления собственного могущества, он
использует алтарь народной веры как фундамент своего деспо¬
тизма.

И, возможно, этот фундамент никогда не рухнет, ибо он зиж¬
дется на вере народа.

Следовательно, там, где гражданская верховная власть исполь¬
зовала религию в своих целях, светский и поповский деспотизм,
объединившись навеки, представляют собой двойной гнет для
народа.

II

Власть авторитета довольно легко вырождается.
Она пригодна лишь до тех пор, пока народ — младенец, пока

еще не выявилось его самосознание.

Правителю нравится положение, в котором он находится.
Народ принимает его слова за пророчестве божье, доброволь¬

но выполняет его приказы...

Как легко подобному правителю может прийти на ум мысль,
что хорошо было бы закрепить свое верховное положение навечно.
И он задумывается о способах для претворения этой мысли в
жизнь.

И чтобы народ беспрекословно повиновался и в дальнейшем,
необходимо сохранить его в состоянии вечного младенчества. Если
у правителя плохие намерения, то его интересы подавляют интере¬
сы миллионов.

До сих пор правитель был предводителем народа, теперь он
захотел стать его господином, повелителем.

214



Чтобы сохранить власть учителя, нужны ученики.
Правитель издает для народа такие законы, которые удержи¬

вали бы его в вечном детстве.

Страна превращается в школу, где все зависит от приказа учи¬
теля, где дети должны повиноваться, хотят они того или нет.

Может ли так продолжаться вечно?
Не вырастет ли народ из школьного возраста?
Не осудит ли он своего учителя? Не задумается ли? Не захо¬

чет ли из узких стен вырваться на свободу?
Народ невозможно обречь на вечное детство.
Придет время, когда он перестанет повиноваться своему учите¬

лю! Цепи авторитета порвутся, и возмужавший юноша больше не
позволит слепо управлять собой!

III

Эпоха авторитета длится лишь до тех пор, пока не наступит
время просвещения.

Авторитет подобен луне, которая светит лишь до тех пор, пока
не взойдет солнце.

Эпоха авторитета так же призрачна, как полная лунного света
ночь. Толпа ничего не видит ясно и в то же время при воображае¬
мом свете надежды видит очень много.

Кричит филин на колокольне, а нам слышится крик смерти.
В воздухе носится летучая мышь, а воображение рисует нам

витающих в сумерках духов.

На кладбище светится блуждающий огонек, а толпа видит там
привидения.

Днем всего этого нет. Время призраков и привидений проходит.
Мы видим все в ясном свете.

Мы видим лишь то, что есть, что существует. Мы порываем с
воображаемыми несчастьями. Мы рвем рабские цепи предрассуд¬
ков. На смену предчувствий, предположений приходят наука, опыт.
Мы не только жаждем счастья, но и ищем его. Мы учимся опирать¬
ся на собственные силы. Мы не ждем милостей, не нуждаемся в
чудесах. До сих пор нас вели по тропе жизни какие-то неясные
желания, необъяснимый инстинкт, теперь мы вступили в пору яс¬
ного сознания. Мы не только живем, но и думаем. Мы возвращены
самим себе. У нас нет больше надобности в костылях. Мы можем
ходить и на своих собственных ногах. Мы помним прошлое, знаем
настоящее, заглядываем в тайны будущего. У нас есть крылья, на
которых мы можем перелететь в царство прошлого. У нас есть
глаза, которые ясно видят настоящее. У нас есть ум, способный
угадать даже тайны будущего. Наша вера превратилась в науку.
Из безвольных машин мы превратились в свободных людей.

Такова разница между эпохой авторитета и эпохой просве¬
щения...

215



XXVIII

История средневековья — печальная галерея жертв. Каждое
явление достойно траура! Если просвещенный ум просмотрит все
эти темные картины, ему откроются великие истины.

История европейских народов горька и поучительна: кровь на¬
ших отцов часто невинно лилась из-за мрачных идей, которые,
подобно черным тучам, закрывали полмира.

Но если разыскать исторические причины тысячелетних бедст¬
вий народов, то наряду с печальными событиями, перед нами пред¬
станут и великие истины.

И среди многих горестей нас утешит радостное чувство убежде¬
ния, что даже самый сильный гнет не способен сделать вечными
страдания народа.

Ибо угнетатель стремится лишь к угнетению народа и не скры¬
вает своих намерений.

Подобный угнетатель хочет попирать ногами права народа и
прибегает к насилию.

Но разве мы не знаем, что насилие всегда вызывает противо¬
действие?

Чем сильнее угнетение, тем большее противодействие оно вызы¬
вает.

И если сталкиваются две силы, более слабая будет сломлена,
побеждена.

Угнетение — это лишь временное состояние, положение: народ
вечен, как и сама земля. Он не может погибнуть. Уничтожить его
не в силах человеческих.

Как бы холодна ни была зима, земля перенесет ее, наступит
весенняя пора...

XXIX

Самовластье, выступающее с открытым забралом, не сможет
уничтожить народ.

Но если приказы самовластья излагаются в законной форме,
если его коварные планы глубоко скрыты, у народа нет повода к
недовольству.

Непросвещенная толпа судит обо всем по внешнему виду: она
неспособна вникнуть в суть дела.

Сладкие, как мед, слова служат ярким покрывалом, представ¬
ляющее даже самовластье в сверкающем образе.

Многие ли разгадают лживую змею, шипящую под этим покры¬
валом?!

Правитель — тиран лишь в том случае может угнетать народ,
если он сильнее его: коварными путями лицемерия обходит он волю
народа, и основа его могущества не в силе, а в кознях, ядах, ло¬
вушках, интригах...

216



Лицемер, ластясь, прижимается к тебе и в то время, как правой
рукой он обнимает тебя, левой рукой он плетет интригу, поражаю¬
щую тебя в сердце...

Если суждено умереть, то пусть народ погибнет от удара льва,
ибо лев даже убивать привык с величием, приличествующим его
достоинству...

Может ли быть чувство мучительнее, чем, когда пригретая на
собственной груди змея ужалит нас?.. Так поступает лицемер,
злоупотребляющий доверием народа и предающий дело родины.

XXX

Тот поддерживает деспотизм, кто укореняет его в сознании
народа.

Он вдалбливает в голову народа, что тот должен повиноваться
законам самовластья, ибо «от этого зависит его будущее, его бла¬
го, его счастье — все»...

В таких случаях угнетение не открытое, не насильственное,
и поэтому оно не вызывает ответной реакции.

Народ начинает верить, что единственное спасение от всех
притеснений — холодное спокойствие.

Величественного сознания индивидуальности больше не суще-
ствует. Чувство человеческого достоинства умерло.

И тогда человек не ищет цели жизни в самом себе. Человек
превращается в покорную машину.

Вольтер, говоря о холодящих душу ужасах средневековья, во¬
прошал: «Что же послужило причиной всего этого?»

И властитель дум XVIII столетия, воздвигнутое на пьедестал
полубожество — новая философия, ищет исторические причины
всего этого в невежестве народа.

Если народ просвещен, он не останется покорным рабом слепо¬
го авторитета.

Авторитет деспотизма подобен призраку.
Могущество его основано не на собственных силах, а в тех

чертах, которыми наделяет его народ.

Привидение бессильно, оно не способно убивать, уничтожать:
оно пугает, однако, народ, ибо он приписывает ему сверхъестествен¬
ные силы, бороться с которыми человеку нельзя, победить кото¬
рые человеку не дано.

Но если темный человек просветится, привидение в его глазах
потеряет всякую силу!

Следовательно, основа деспотизма — заблуждение, невежество»
душевная темнота.

Прогоним же с горизонта тучи, и мрак рассеется.

217



XXXI

Пробудившиеся ото сна средневековья народы пришли в движе¬
ние, ибо они хотели жить.

Они знали, что холодное спокойствие, застой, окаменелость —
верные признаки медленной смерти.

Каждый способный к жизни народ пришел в движение. Из
потревоженной долины можно было выйти на свободу только по
узкой тропе.

Но на спасительной тропе стояли враги народа. Они хотели за¬
ставить народ вернуться в безжизненную долину сна.

Однако возмужавшего юношу невозможно вернуть в страша¬
щуюся всего пору несовершеннолетия. Он волком смотрит на свое¬
го врага и с чувством полного достоинства гордо противостоит ему.

Но повернуться назад, снова погрузиться в сон, превратиться в
ребенка он не хочет. Он пытается идти вперед: на его пути стоит
противник и толкает его назад.

Может ли это не привести к насильственной борьбе?
Два врага сцепились друг с другом. Начался поединок. Побеж¬

дает то один, то другой. Обойти узкую тропу было невозможно.
Столетия прошли в борьбе, но народ не сделал ни шага вперед.

Два врага стоят друг против друга, словно два быка на поле
боя. Толкая друг друга, каждый видит свое торжество в победе
над врагом, и жаждет его крови.

Но это не движение вперед!
Оба растрачивают силы, жаждут кровопролития, смертельной

борьбы.
Подобное состояние нужно отличать от прогресса!

Смысл существования человечества
и развитие мирового духа *

Вопрос о конечной цели человечества на земле очень важен.
Человек блуждает по таинственному саду великой природы,

и даже один из тысячи не смог бы ответить на вопрос, для чего он
живет, к чему он должен стремиться?

Напрасно спрашивать об этом природу, она не даст ответа.
Напрасно идти к журчащему ручейку, прислушиваться к загадоч¬
ному шепоту ласкового вечернего ветерка — природа не сможет

дать ответа на вопрос о конечной цели, о назначении человечества
на земле.

Кто же произнесет высокие слова о цели человека на земле, кто
удовлетворит его любознательность, кто поможет навести ясность
в его мыслях?

Обратитесь к разуму, прислушайтесь к его словам.
Отправляя человека на темную тропу жизни, природа дала ему

в руки факел,— разум, чтобы при его свете он мог идти вперед.

213



Но природа дала факел-разум незажженным. Факел лишь
приспособлен для горения и может быть зажжен двумя спосо¬
бами.

Либо он должен воспламениться от трения, от внутреннего
огня, либо от соприкосновения с другим горящим факелом, от кото¬
рого можно позаимствовать огонь.

Думайте глубоко, серьезно, и факел разума засветится сам, или
же соприкасайтесь с пламенем уже горящего факела, и ваш разум
обретет свет и ясность.

У некоторых избранных факел разума горит, поднимаясь ввысь
ярким пламенем. И пусть другие сами зажгут от этого пламени
свой факел, и свет их разума изо дня в день будет все сильнее и
сильнее.

Факел, зажигающий другие, не уменьшается. Пламя горящей
свечи не уменьшится, если от ее пламени зажечь другую свечу.

Но людей губит недоверие.
Человек, факел разума которого горит в замкнутом одиночестве,

старается сохранить свет для себя, он не хочет смешиваться с тол¬
пой, не хочет зажигать факелы разума других, ибо он не уверен,
что другие затмят его.

Подобные просвещенные люди не заслуживают щедрого ду¬
ховного дара, которым, в отличие от других , их наделила при¬

рода.

С другой стороны, большая ошибка кроется и в самой толпе.
Она не хочет доверять просвещенным людям, и это недоверие
объясняется тем историческим фактом, что некоторые люди для
достижения своих честолюбивых целей, часто злоупотребляли
доверием толпы; с тех пор толпа перестала доверять отдельному

человеку.

Взаимное недоверие приводит к тому, что человечество распа¬
дается на два лагеря.

К первому из них относятся немногие люди просвещенного ума,
но фактически не обладающие большой силой.

Ко второму лагерю относится большинство со своей духовной
темнотой. Со скрытым недоверием смотрят они на представителей
первого лагеря и часто видят в них своих врагов.

Мыслящих людей очень мало, и остальные, чаще всего, счита¬
ют их лентяями, ибо они не трудятся на одном поприще с ними.
Те же, которые работают, не размышляют.

Отсюда недоверие двух лагерей друг к другу.
И до тех пор, пока люди разума не вступят в союз с народом,

дело человечества будет постоянно находиться под угрозой.
Разум слаб без силы, сила не направлена без разума.
Следовательно, если мы хотим узнать конечную цель челове¬

чества, мы должны слушать великих деятелей, которые оторвались
от мира и, замкнувшись в одиночестве, размышляли над разреше¬
нием этой великой задачи.

219



Но, даже говоря об очень серьезных делах, я не хочу, подобна
кабинетному ученому, разбирать их с мелочной щепетильностью
и чрезмерной сухостью.

Читатель убедится на опыте, что, при рассмотрении по крайней
мере очень важных вопросов, я избегаю метода школьных препо¬
давателей, ибо моим твердым убеждением является то, что чрез¬
мерные умничанья оторвали науку от жизни. Я стараюсь обычно
преподносить сухие истины в приятном облачении, чтобы их не¬
принужденная внешняя форма вызывала симпатию и к самой,
пусть маленькой, но способной осчастливить мир, истине.

Целесообразность этого метода подтвердили и великие писате¬
ли нашего столетия, они доступно излагали самые высокие истины,

так как они не хотели окружить себя нимбом неясности, отрываться
от толпы, которая бы их не поиимала, наоборот, они стремились
преподнести науку широкой публике, которую лишили науки
мрачные столетия прошлого. Следовательно, вместо того чтобы пе¬
речислять различные положения мыслителей и лжемыслителей мира
о конечной цели человека, я лишь коротко напомню о конечном ре¬
зультате этих тысячелетних споров.

Ученые новейшего времени признают конечной целью челове¬
чества совершенство. Но алтарь совершенства стоит так высоко,
что тысячи людей на раненых крыльях своих мыслей даже не могут
долететь до него. Значит, перед человечеством стоит бесконечно
высокая цель, и, если мы мысленно пронесемся над неизмеримым

пространством, которое нужно преодолеть человечеству, то, пока

наши мысли долетят до алтаря совершенства, наши души устанут,

крылья нашего воображения опустятся, и, утомленная, надломлен¬

ная душа упадет обратно в наше будничное настоящее.

Мне кажется, что такая недостижимо высокая цель поставлена
перед человечеством, для того, чтобы оно никогда не отдыхало,
никогда не удовольствовалось совершённым прогрессом, чтобы оно
постоянно видело перед собой бесконечное пространство, которое
отделяет его от алтаря совершенства, и старалось как можно бы¬
стрее пройти по негладким дорогам, чтобы достичь его.

Чем ближе мы будем подходить к алтарю совершенства, тем
легче движение вперед, тем притягательнее действует на борюще¬
еся человечество маячащий вдали алтарь совершенства, у кото¬
рого с чувством выполненной перед природой обязанностью, воз¬
ложат венок победы на головы долго боровшихся людей.

Будет ли когда-нибудь такое счастливое поколение, которое
после бесконечной борьбы все-таки достигнет алтаря совершен¬
ства?

Или, может быть, эта цель так высока, что человек сможет
лишь бесконечно приблизиться к ней, но достичь ее не сможет
никогда?!

Разгадка этих смелых вопросов находится в черной книге
таинств природы, куда человеческий глаз заглянуть не может.

220



Однако достаточно знать, что алтарь совершенства маячит вда¬
леке перед человечеством, и приблизиться к нему наша моральная
обязанность.

Но есть люди, которые просто отрицают это высокое назначе¬
ние человечества и хотят уверить нас в том, что развитие чело¬

вечества идет по вечному кругу и что человечество не имеет

прав даже на надежду когда-нибудь достичь алтаря совершен¬
ства.

По этому вопросу мне довелось спорить с одним из способней¬
ших учеников данной школы мировых мыслителей. Духовно бога¬
тый противник привел следующее шутливое сравнение: Люди дол¬
го трудились над усовершенствованием часового механизма. Нако¬
нец, было обнаружено, что стрелка часов будет точно вращаться по
кругу лишь в том случае, если часовой механизм будет сделан из
различных металлов.

Если первая часть механизма сжимается от понижения темпе¬
ратуры, то вторая часть удерживает нужное положение механизма,

но, если весь механизм будет подобен первой части, то каждое сле¬

дующее круговое движение стрелки будет не похоже на предыду¬

щее. Если вторая часть механизма расширяется в тепле, то первая
препятствует расширению и не дает ей поломаться, форма меха¬
низма в тепле и холоде остается неизменной, и только в таком слу¬
чае круговое движение может быть постоянным, подтверждением
чему служит стрелка.

С этой интересной картиной и сравнивал мой находчивый про¬
тивник жизнь человечества. По его мнению, машинный механизм
человечества состоит из двух движущихся элементов: нравственно¬

сти и внешней культуры.
Вдруг он неожиданно спросил: действительно ли эти два дви¬

жущих элемента развиваются одновременно, в зависимости друг

от друга, или, может быть, иногда они уравновешивают, взаимно

дополняют друг друга и, подобно часовому механизму, они дви¬

жутся по вечному кругу?
Я придерживаюсь точки зрения вечного прогресса человече¬

ства.

Тогда он сослался на события мировой истории вплоть до сред¬
невековья, где, по его мнению, стрелка человеческого развития до¬

стигла 12, и нужно было начинать сначала. Следовательно, чело¬
вечество заново начало свой жизненный путь.

Услышав об этой удивительной картине, он спросил, думаю ли
я, что возвращение назад происходит по причине органической
структуры человечества, или же по чему-либо другому.

При этом каверзном вопросе мне нужно было или объяснить
причины, ввиду которых, по моему мнению, в период великого пе¬

реселения народов человечество вновь оказалось в младенческом

возрасте, или же нужно было согласиться, что возврат назад про¬

изошел из-за природы органической структуры человека.

221



Из этого непременно должно было следовать, что возврат чело¬
вечества назад должен происходить снова и снова, ибо это вечные
законы природы, ибо это неизлечимая болезнь человечества.

Из двух положений я придерживаюсь первого, так как я знаком
с учением о знаменитых триадах и считаю их прекрасными поэти¬
ческими идеями, но, по моему убеждению, они будут ниспровергну¬

ты так же, как были ниспровергнуты знаменитые триады Канта в
его «Критике практического разума».

Я считаю древние добродетели людей, живущих в окружении
первозданной природы, приемлемыми даже в просвещенном мире,
и поэтому зародыши добродетелей, канувших в прошлое народов,
могут быть обнаружены повсюду, в душе всех народов.

До сих пор народы губила односторонность.
Греки погружались в фантастический мир искусства, они полю¬

били идеал свободы, но не позаботились о средствах, чтобы защи¬
тить его. Изнеженные руки неспособны защитить свободу от силь¬
ных внешних бурь.

Римляне, подобно самоубийцам, сами в себя вонзили нож, ибо
они позволили возвыситься некоторым гордым сыновьям над рес¬

публикой и с молчаливой покорностью одели на себя ярмо рабства.
Я ненавижу идеи, подавляющие в человеке волю к свободе. Че¬

ловека я не считаю машиной в руках природы. Не удручает ли,
не подавляет ли душу мысль, что индусы терпят кастовые отноше¬

ния лишь потому, что те обусловлены климатом, что народ Индии
по собственной воле наложил на себя цепи рабства?! Значит, че¬
ловек должен быть рабом климата? Климат влияет на склонности
людей, влияет на его поступки,— но он не довлеет над духом. При¬
мер этому дает история. Так, на территории Италии патриархаль¬
ные народы через короткое время оказываются под властью

королей. Позднее римляне создали свободную республику, а еще
позднее тот же народ становится угнетателем всего мира, потом

угнетателем самого себя и, наконец, он попадает в рабство, и миро¬
вая империя рушится от одного толчка. Судьбы народов не зависят
от климата. Нельзя привязать человечество к груде бездушных
математических законов!

Мой противник сравнил далее культуру человечества с летя¬
щим орлом, который парит над миром, и там, где он пролетел, по¬
всюду по земле тянется его тень. Начались длинные исторические
размышления о том, как поднялся этот орел в Индии, как приле¬
тел в Финикию, Грецию, а оттуда в Рим.

Я согласился с образом летящего орла, только заметил, что он
взлетел в небо в молодом возрасте, в пути его крылья все росли,
становились все больше. И по его тени мы видим, что культура
охватывает все больше пространства. Поскольку, крылья бросают
свою тень, слабую тень культуры на все части света, то почему бы
нам не надеяться, что когда-нибудь тень этих крыльев покроет весь
земной шар.

222



Мой противник хотел в конце концов убедить меня, что челове¬
чество может соответствовать своему назначению даже и в том слу¬

чае, если оно будет идти по вечному кругу, то вперед, то назад.
И он хотел вновь подтвердить спасительный довод гениальным
сравнением. Охотник, начал он, где-то останавливается и выпускает
гончую. Гончая бежит то вперед, то назад, но она выполняет же¬
лание охотника, поскольку преследует зайца. Охотник — природа,
а человечество — его гончая.

Это сногсшибательное сравнение, на первый взгляд, может лег¬
ко убедить нас, но я обернул кинжал против его владельца — он
преподнес мне его рукояткой вперед — подчеркнув, что задача гон¬
чей — обнаружить зайца, преследует ли она его по прямой доро¬
ге, или окольными путями, она все же постоянно преследует его.

Конечная цель человечества — совершенство, придет ли оно к
нему прямой дорогой, или же после долгих блужданий, придет ли
окольными путями — оно постоянно идет к своей цели. Человечество
старается достичь своей цели и, если оно заблуждается, спотыка¬
ется, то будет лишь учиться на своих ошибках и заблуждениях,
подобно гончей, шедшей сначала по неверному следу.

Тисса течет с северо-востока на юг, но много раз на своем пути
она поворачивает то на север, то на запад — но все ее течение это

течение вперед. Подтверждением этому служит само стремление,
сама жизнь. Тисса течет к юго-западу, чтобы после утомительной
дороги отдохнуть на груди спокойного Дуная, но на своем пути она
встречает холмы и горы, и чтобы миновать их, ей приходится
поворачивать то на север, то на запад. Подобные преграды стояли
и на пути человечества к прогрессу, но они не смогли окончательно

помешать ему в его движении вперед. Поток, минуя все преграды,
снося все на своем пути, спешит к своей конечной цели.

Так закончился случайно возникший, но интересный спор.
Скромный противник признал законченным обсуждение дан¬

ного вопроса, потому что мои единомышленники указали на то, что

в нравственных понятиях человечества наблюдается постоянный
прогресс, очищение; что здесь дело обстоит не так, как в часовом
механизме, ведь, по его мнению, два элемента — нравственность и

культура — лишь уравновешивают друг друга, зависят друг от

друга, и развитие их идет по вечному кругу. Здесь было целесо¬
образным уточнить понятие свободы. Когда-то даже самые просве¬
щенные народы называли свободой уже то, что они поднимались
над своими ближними !. Рим был монополистом мировой свободы.
А сейчас разве иначе обстоит дело с очищением нравственных идей?!

Могущественные народы больше не хотят быть монополистами
свободы и признают всех жителей земли своими братьями; и на-

1 Греция н Рим могли породить в лучшем случае лишь выдающихся гре¬
ков и римлян, но нация даже в эпоху расцвета не имела массы выдающихся
людей.

223



родам, которые до сих пор могли свободно пользоваться лишь
воздухом, они хотят дать и другие живительные силы, чтобы сол¬
нечный свет свободы впитывали в себя люди во всех уголках зем¬
ли, чтобы они были не только «смертными», но и «счастливыми».

Этого хочет судьба, покровительница человечества. Во имя этой
цели работает она своими невидимыми руками.

Точно так же обстоит дело и с другими идеями нравственности.
Рим пересадил все деревья культуры в свой город и в этом ми¬

ровом центре свалил все молодые греческие саженцы друг на друга.
Рим хотел владеть монополией мировой культуры точно так же,

как владел когда-то монополией свободы.

Но природа во имя спасения будущего человечества отомстила
ему.

Большая часть пересаженных деревцев погибла в огромном саду
Рима. Нежным саженцам культуры пришлась не по душе земля,
которую жестокие римляне привыкли поливать кровью своих

граждан.

В этой кровоточащей земле корни нежных саженцев культуры
одичали, огрубели и вместо того чтобы питать высокие ветви живи¬
тельной влагой, они поили их кровью жестокости.

Раздобревшие на крови ветви стремительно разрослись, и рим¬
ляне радовались. Они думали, что в тени этой листвы они насла¬
дятся свободой Греции.

Но не этого хотела природа.
Высокие ветви разросшихся со стремительной быстротой де¬

ревьев культуры простерлись до дальних владений Рима и броси¬
ли и на них некоторую тень.

Рим хотел быть монополистом мировой культуры, поэтому он
пересадил ее корни в Рим, но покровительница человечества пере¬
хитрила угнетателя мира. Внезапно выросшие ветви бросили свою
тень даже на самые далекие уголки римских владений.

Пришла пора вынужденного цветения, и выросшие на крови
деревья вместо «нежных греческих плодов» принесли плоды «же¬

стокой просвещенности». Во все уголки земли к угнетенным наро¬
дам упало по несколько яблок, и плоды знаний раскрыли глаза
народам.

Они начали чувствовать свое угнетенное положение и постепен¬
но стали приходить в сознание от одурманившей их дремоты. Про¬
свещение привело порабощенные народы в бешенство, и они по¬
вернули свое окровавленное оружие против Рима, который держал
их до сих пор в невежестве, рассчитывая использовать их в каче¬
стве слепого орудия достижения своих целей. Они неистовство¬
вали с такой жестокостью, что с корнями вырывали даже деревья
культуры, плоды которых римляне использовали лишь для того, что¬
бы, благодаря превосходству своего ума, угнетать миллионы людей.

Но культура уже не могла погибнуть. Семена ее плодов, упав¬
ших в провинциях, развеялись по всему существующему миру.

224



Рассыпанные по земле семена нужно было закопать, чтобы они
проросли в лучшие времена и зацвели на всей земле. Эту черную
работу выполнил наш праотец Этел * и его современники, устра¬
шавшие мир.

Они засеяли всю Европу, чтобы когда-нибудь повсюду пророс¬
ли посеянные зерна культуры.

Следовательно, развитие человеческой культуры не приостано¬
вилось в средневековье, в столь часто упоминаемое средневековье,

оно лишь временно спало и ждало, пока посеянные по всей Европе
семена прорастут. Оно ждало, когда культура, бывшая когда-то ис¬
ключительной принадлежностью Рима, станет достоянием всего
мира.

1 На мой взгляд, человеческая культура развивается по параболе.
И хотя всякое сравнение односторонне — это признавал и мой
противник, автор бесчисленных сравнений,— но я ради сравнения
не поступаюсь истиной, а лишь одухотворяю ее.

Мировая история тоже подтверждает мои мысли. В грозные
времена великого переселения народов культура спряталась в мо¬

гилы, чтобы переждать, пока дикий ураган свирепствующих на¬
родных орд пронесется над ее гробом. Ураган пронесся, и она снова
воскресла. Это подобно действию каравана в пустынях Сахары.
Когда приближается опасность, разумные путешественники падают
ниц на землю, чтобы несущий смерть ураган не коснулся их.
Грозный ураган проносится над пустыней, уничтожая все живу¬
щее. Лежащих на земле людей дух смерти не затрагивает, ибо он
уверен, что те и так уже мертвы. Ураган проносится, и притворив¬
шиеся мертвыми люди воскресают к новой жизни. Подобное слу¬
чилось и с мировой цивилизацией. Она притихла, пережидая пока
опасность пронесется над ее головой.

Подобный ураган лишь однажды мог свирепствовать над миро¬
вой культурой, и она уже пережила его.

Большой ошибкой было бы считать мнимую смерть римской
культуры гибелью всей мировой культуры. Да и в самой Римской
империи причиной гибели нравственности служили надменные пре¬
ступления народа, губившего самого себя. Народ Италии с жесто¬
кой последовательностью шел навстречу собственной гибели. Дела
Рима свидетельствуют не о мировом прогрессе, а о мировом гнете,
не сумевшем осчастливить даже самого угнетателя.

Римляне своим жизненным путем прошли через все перипетии
плохого и хорошего в судьбе человечества, и история этого народа
самая поучительная во всем мире. Поэтому опыт исторического
развития римлян мы должны учитывать и использовать во всех

формах. Бразды правления народами земли один только раз скон¬
центрировались в руках одного государства, и этот единственный
случай служит народам грозным предостережением: люди земли
никогда не должны отдавать судьбы народов мира в руки одного
государства. Картина жизни римского народа стоит перед нами, как
15 Заказ Ха 1557 225



пирамида, подобно давалагирской вершине, гордой вершине гор
над возвышенностями Азии. У ее ног расстилаются прекрасные
долины с богатой южной растительностью. Мы поднимаемся выше,
и богатая растительность исчезает. Склоны гор покрывают хвой¬
ные и карликовые деревья. Потом встречается только мох. Вокруг
нас возвышаются горные скалы. Мы поднимаемся еще выше и по¬
падаем в холодное царство вечного снега; мы начинаем мерзнугь,
дрожать от холода, нам не хочется подниматься выше, ибо над со¬
бой мы видим лишь цепь голых скал, вершины которых, покрытые
снегом, разрывают плывущие под ними облака.

Такова же судьба римского народа.
Выбравшись из своей цветущей долины, он отправился по доро¬

ге прогресса и чем выше он поднимался, тем несчастнее становил¬

ся. Ибо он шел не по цветущей долине, а взбирался вверх, на
горную вершину, чтобы оттуда управлять далекими странами и
отдавать свои приказы половине человечества. Он искал счастья
в господстве над миром. Но это неправильное представление
о счастье скорее сделало несчастным большинство человечества и
самих римлян.

Жажда власти отправила римлян на тропу угнетения. Бо\ь-
шинство погибло в пути. Однако многие преодолевали трудности во
имя того, чтобы когда-нибудь подняться на вершину человече¬
ства. И они уже мечтали о том, как оттуда будут править всем
миром.

Они смешали понятие счастья с преступной идеей мирового
господства.

Появлялись все новые и новые полководцы, которые призыва¬
ли народ к смелости и единодушию, а сами вели войну между со¬
бой, завидуя друг другу.

Народ верил прекрасным словам и, жертвуя собой, преодоле¬
вал все препятствия во имя достижения вершины мира. Братья
Гракхи родились поздно. Поздно предостерегли они народ, что не
это дорога счастья. Вернуться назад было уже невозможно.

Враждовавшие друг с другом полководцы, чтобы осилить своего
врага, вступали в союз с народом, и после пятивековых кровопро¬
литий и смертельной борьбы последний отпрыск римлян все же до¬
стиг сияющей вершины обещанного.

Но полководец, который стоял во главе их, стал лживым и же¬
стоким тираном.

И поскольку он взобрался на вершину первым, он стал властно
приказывать обессиленной, утомленной, поредевшей группе людей.

И когда народ взывал к его величеству, угнетатель устрашал
толпу тем, что он в союзе с богами, и здесь, в стране молний, ни¬
кто не смел ослушаться его.

Народ увидел плывущие под ним облака, в которых сверкали
крохотные молнии. Он смотрел с головокружительной высоты вниз,
на далекий огромный мир и на всей земле он не видел никого не¬

226



счастнее себя. Другие ндроды боролись против угнетения, и слезы
сочувствия падали на могилы их бойцов. Но римляне были ору¬
дием угнетения всего мира, и другие народы не могли жалеть об их
гибели.

И римляне начали завидовать судьбе жителей долин, которые
проводят в своих жилищах жизнь более счастливую, чем они. В те
времена Гораций пел о счастье простых землепашцев, Виргилий
воспевал идиллическую жизнь пастухов.

Но отступать было невозможно.
Песни поэтов взволновали душу воинствующей толпы, и она по¬

чувствовала алчные желания жестоких кровопролитий, желания,
которые влекли их назад, к более счастливому прошлому.

И суровый приказ тирана пробудил жаждущий лучшей судьбы
народ от его сладких снов. Этот приказ, словно эхо, возвестил не¬
ожиданный гром неба. Молнии ударили в толпу, и народ в ужасе,
дрожа от страха, упал к ногам тирана. Народ думал, что сам Юпи¬
тер вложил молнии в руки угнетателя, и что истина и добродетель
только иллюзия. Народ борется напрасно: он обречен на вечные
страдания.

Такова история римлян.
Наконец, сотряслась земля, пошатнула подобную давалагир-

ской вершине пирамиду римской империи, и тиран вместе со свои¬
ми рабами упал с головокружительной высоты мирового господ¬
ства.

Закончим статью этой картиной, простым линиям параболы не
нужны длинные объяснения.

Я хочу попросить прощения за подобный способ изложения, но
я уверен, что даже о самых серьезных истинах иногда целесооб¬
разно говорить именно в такой форме. Когда я размышляю над
мировыми событиями, в моей душе одна картина вызывает
другую.

Сравнения — единственное оружие моего противника, которо¬
го я уважал после первой же нашей встречи, и знаком моего ува¬
жения пусть послужит то, что я запомнил идеи его ошеломляющих

сравнений и, благодаря этим строчкам, спас их от сумерек забве¬
ния и сохранил их для духовной истории людей.

Я считаю, что выполнил свое обещание, и после всего сказан¬
ного мы можем быть уверены, что мировой дух развивается в по¬
стоянном движении вперед и доказывает на практике, что конечная

цель человечества — совершенство, приблизить которое как можно

скорее — святая обязанность человечества.

Совершенство — выпуклое стекло, в фокусе которого должна
сконцентрироваться вся деятельность человечества. Собранные на
кристально чистом стекле совершенства лучи этой деятельности,
засверкав прекрасными цветами, рассеятся снова, и, отображаясь
на стене в увеличенном виде, рисуют все то, что красиво, величе¬

ственно, похвально, все то, что приносит счастье.

15* 227



Лучи удовлетворения и радости, истины и победной доброде¬
тели, переплетаясь друг с другом, образуют величественную кар¬
тину счастья.

Чем дальше мы будем идти, тем больше таких лучей мы смо¬
жем собрать в фокусе совершенства, тем в более прекрасной, ве¬
личественной форме предстанет перед нами прекрасная картина
счастья.

Роль народа в государстве

Человек, изучающий государство поверхностно, не может со
знанием дела судить о его действительной основе.

Мы видим дерево. Его ветви, покрытые густой листвой, тянут¬
ся к небу. Его могучий ствол прочен. Дерево гордо возносит свою
коронованную голову в воздушное царство вихрей, его зеленые
кудри треплет мчащийся ураган..

Мы видим дерево. Мы славим его живучесть. Мы гордимся его
величием.

Но, глядя на дерево, кто думает о скрытых в земле корнях, ко¬
торые питают это дерево, дают ему жизненную силу? Корни дере¬
ва не бросаются в глаза зеленой листвой, они не украшены цвета¬
ми, они не поднимаются горделиво к небу, чтобы ими могли любо¬
ваться, но тем не менее, корни — живительная основа всего дерева.

Таков и народ.
Из-за своей простоты он не заметен, скромно трудится в уеди¬

нении и легкомысленные люди даже не замечают его.

Но глубоко мыслящий человек, говоря о родине, никогда не за¬
будет о народе и, глядя на дерево, вспомнит и о корнях, этой осно¬
ве всего.

Народное движение *

Народное движение подобно землетрясению.
Никто не знает ни часа, ни минуты, когда оно начнется.
Кто знает, где начнется землетрясение? Где оно зарождается?
Город величаво стоит со своими башнями, люди уверенно ходят

по шумным улицам. Они не видят силы, которая восстанет против
них, не подозревают об опасности, не дрожат от страха.

И вдруг под землей послышался шум, задрожала земля, зака¬
чались дома, начали рушиться стены.

Скопившиеся в темном подземельи силы прорываются наружу,
разверзшаяся земля, словно огромная пасть, загробным голосом
произносит внятные, но ужасные слова.

В писании говорится, что придет время, когда даже мертвые
воскреснут... Как бы не поднялись мнимо умершие и все заживо
погребенные?

228



Представления первобытных людей
о религии *

Человек рождается и живет. Он присматривается к огромной
природе. Он взирает на небеса. Он видит восходящее на востоке
солнце, плывущие по небу облака, меркнущие и вновь зажигаю¬
щиеся звезды, огромный небосвод.

Эти великолепные зрелища заставляют человека задуматься.
Он видит движения, действия и не видит руки, направляющей все
это. Человек начинает думать. Он удивленно спрашивает себя, кто
сотворил такой правильной формы небосклон? Кто усеял синее
небо сверкающими звездами? Человек начинает думать, что дол¬
жен быть творец всего этого; так зарождается мысль о религии.

Человек начинает думать, что только могущественная сила мо¬
гла так искусно сделать небесную арку, лишь рука необыкновен¬
ного существа могла так красиво окрасить небосвод в синий цвет...

Простодушный смертный, поднимая свои удивленные глаза к
небу, наивно размышляет о великом мгновении сотворения мира,
в то время как горизонт темнеет, солнце скрывается за темные
тучи, и черная тень траурным покрывалом затягивает землю, тя¬
желые галеры туч проплывают по воздушным волнам и останав¬
ливаются друг против друга, словно вражеские полки.

Человек смотрит на эти превращения, но все эти явления пред¬
ставляются ему вечной загадкой. Он видит галеры туч, но не ви¬
дит гребцов, сидящих на галерах. Он видит уходящее на запад
солнце, но не видит коней, запряженных в солнечную колесницу...

Видя все эти явления, процессы, простой смертный начинает
подозревать, что за всем этим кроется тайная рука, узреть которую
ему не дано.

Сгромоздившиеся на небе тучи сталкиваются, по всему небу
прокатываются потрясающие землю громы. Змеи молний, пресле¬
дуя друг друга, бегут по черным тучам. Горизонт темнеет. Время
от времени сверкающие молнии ослепительным потоком света за¬

ливают пространство. Мир на мгновение освещается и снова тем¬
неет. Неясные подозрения человека сменяются тревожной думой.
Он видит, что природа разгневана, и гнев ее страшен: от него дро¬
жат земля и небо.

Человек трепещет и робко спрашивает себя, не на него ли гне¬
вается природа? Не он ли разгневал могущественного повелителя
туч?

Все живое спасается от гнева природы. Хлещет ливень, бьет
град, с горных вершин потоком катятся камни, ураган с корнями

вырывает гордые деревья со склонов и бросает их в глубокие до¬
лины. Страшна природа в своем гневе. При виде всего этого ужас
охватывает живые существа.

Лев перестает реветь, тигр уходит в свое жилище, более крот¬
кие животные в страхе ищут убежища, где бы они могли укрыться

229



от сурового гнева природы. Даже самые маленькие насекомые
уползают в свои норки. Самые свободные создания неба — птицы
прячутся в дупла деревьев, в трещины скал; крыльями укрывают
своих птенцов, стараясь уберечь их от страшного гнева природы.

Все живое на земле напугано. Дрожит от страха и сам человек.
Он ищет спасения от гнева неба. Он идет к своим ближним, желая
в минуты опасности обрести друзей, он торопливо скрывается в
своем жилище или же останавливается под развесистым деревом,

чтобы ливень не обрушивался на него так безжалостно...

Тучи по-прежнему набегают друг на друга. Горизонт темен. Мо¬
гущественный повелитель бурь, словно кнутом, страшно щелкает
молниями.

Человек боится, человек дрожит от страха.
Двое стоят под стройным деревом, они вопрошающе смотрят

друг на друга, и каждый читает в глазах другого горькую боль от¬
чаяния. В это время слышится треск.

Молния ударяет в дерево, и один из них, сраженный, падает.
Другой, видя, что его товарищ замертво упал к стволу дерева,
боится, что такая же судьба постигнет и его. Человек не видит
руки, поразившей его товарища, но он боится ее, дрожит от страха,
чувствует ужас перед ней, содрогается от отвращения, ненавидит
ее...

В отчаянии человек бросается на колени. Он хочет умилости¬
вить всемогущего, поражающего своей рукой жителей земли. Он
прижимает к груди холодеющие руки, поднимает молящие глаза к

нему и его дрожащие губы выговаривают молитву.

Так зарождаются религиозные понятия. Этому учит история.
Человек боится существа могущественнее себя и, если он видит

его гнев, то пытается смягчить его.

Открыватель Нового Света — Христофор Колумб встретился на
своем пути с дикарями, которые, уверенные в своем численном пре¬

восходстве, хотели прогнать его с открытых им земель. Колумб
выстрелил из ружья, несколько человек упали навзничь, остальные

же испуганно смотрели на Колумба, думая, что сами повелители
туч пришли навестить смертных.

Так невежественны были понятия о религии, так нелепы были
неверные представления о природе у первобытных людей.

Мы знаем, откуда берется ливень, знаем, как вращается солн¬
це, знаем причины небесных войн, а энергию молний мы исполь¬
зуем так, как нам нужно...

Разум помог разобраться нам и в более сложных законах при¬
роды: в грозе и сверкании молний, в землетрясении и морском
шторме мы усматриваем не гнев природы, а лишь результаты дей¬
ствий ее вечных законов.

Но мы не должны судить о людях древних времен с позиций на¬
шего времени. Перенесемся в то время, когда люди совсем не зна¬
ли законов природы, и мы поймем, каким огромным должно было

230



быть влияние этих понятий на человеческую душу. Люди сопри¬
касались с невидимой могущественной силой, действовавшей в при¬
роде, и с ней связывали они свои судьбы, от нее ждали они бла¬
гословения и проклятия.

Просмотрим бегло историю человечества и мы увидим, какое
огромное влияние оказывали религиозные понятия на человеческую

душу, на весь мировой дух. У некоторых народов из чувства благо¬
дарности развился культ божества.

Природа наделила индийский народ огромными дарами. Доб¬
росердечный народ воспылал к ней чувством благодарности за эти
щедрые дары. Сначала люди просто любили воды Ганга, принося¬
щие земле плодородие, потом их стали почитать и, наконец, их
обожествили и начали считать Ганг источником всех благ. Снача¬

ла любили зверей, как себе подобных созданий, но потом и это
чувство перешло в поклонение. В грустных глазах животных люди
читали немые проявления чувств, они были уверены, что бессловес¬
ные существа лишь потому не жалуются на свою судьбу, лишь
потому не высказывают своих внутренних чувств, что не умеют го¬

ворить; отсюда родилось сострадание, жалость, переродившиеся
впоследствии в поклонение.

У непросвещенных людей даже самые прекрасные душевные ка¬
чества вырождаются и унижают человеческое достоинство. У не¬
развитых народов даже самое невинное чувство подобно кинжалу,
который злая воля людей может повернуть против них же самих.

Дух средневековья*

Средневековье по отношению к нашему столетию составляет
младенческий период в жизни человечества.

Неокрепшему младенцу нужны были няньки. Ими были прави¬
тели. Правители-няньки злоупотребляли доверчивостью народов-
младенцев. Они запугивали эти мароды ужасными картинами.

Целая армия запуганных детей-народов не могла освободиться
из-под власти своих нянек, которые властвовали над душами детей,
благодаря величию своего духа.

Что может сделать малый ребенок с няней, произносящей
страшные слова, сомневаться в которых ребенок не осмеливается?

Если дети начинают сомневаться, обманщица няня еще серьез¬
нее начинает рассказывать о семиголовом драконе, о злом духе
и т. д., и очень убедительно говорит; если надо будет, позовут

страшного дракона. С холодным спокойствием она говорит довер¬
чивым детям: открой дверь и вызванный дух войдет.

Найдется ли ребенок, который осмелится распахнуть дверь?
Наемные проповедники правителей обещают народам ад и веч¬

ное проклятие, если те будут восставать против тирании. Вспомни¬
те письма-проклятия римского чапы...

231



Народные возмущения не раз усмирялись с помощью прокля¬
тий церкви.

Почему так происходило?
Потому что народ-младенец не был просвещен.
Чтобы народ развивался, необходимы два решающих элемен¬

та: физическая сила и духовное могущество.

Пока народ не просвещен, не может быть речи о прогрессе.
Народ подобен птенцу, сидящему в своем гнезде, если мать не

покормит его, он будет голодным, ибо прокормить себя собствен¬
ными силами он не способен до тех пор, пока не вырастут крылья.

Пока народ не просветится, его удел — быть узником в своем
тесном гнезде.

Духовная сила придает крылья, с помощью которых народ мо¬
жет идти вперед. Пока не вырастут крылья, он не сможет сдвинуть¬
ся с места, а если сдвинется, упадет после первого же шага.

Движение вперед всего народа можно сравнить с движением
вперед одного человека.

Чтобы идти вперед, нужны две опоры — физическая и духовная
сила.

Чтобы добиться настоящего прогресса, обе ноги должны сту¬
пать одновременно.

В противном случае мы делаем лишь один шаг. Вторая, застряв¬
шая нога увязает так в земле, что ее и не вытащишь.

Г ибели народов-младенцев средневековья способствовали и
остатки прежней культуры.

По крайней мере так кажется на первый взгляд.
Провозглашаемое Христом учение всеобщей любви, способной

осчастливить мир, из-за греха вероломных служителей церкви низ¬
ведено до настоящего фетишизма. Ибо человек, олицетворяющий
бога в каждом насекомом, в каждой деревяшке, унижает себя, счи¬
тает себя ничтожнее насекомого, деревяшки. Где же возвышенное
чувство человеческого достоинства?..

В руках народа-младенца все превращается в игрушки.
Ибо младенец не может использовать что-нибудь по его назна¬

чению.

Если нож, обычно полезный предмет, дать младенцу, он поре¬
жет этим ножом самого себя. Безусловно, огонь необходим для
практического применения, но если горящее полено дать в руки ре¬

бенку, он будет играть с ним, пока не обожжется.

Невежественные люди средневековья не могли подняться до ве¬
ликих идей.

Чем выше поднимается бумажный змей, тем сильнее он тянет
нитку, которую ребенок держит в своих руках.

Бумажный змей не может поднять за собой сына земли, кото¬
рый также не хочет выпустить парящего в небесах змея.

Заоблачная птица с высоты спускается на будничную землю,
где она теряет всю красоту, всю свою притягательную силу.

232



Парившая в облаках воздушная птица снова превращается в
намалеванный кусок бумаги, который больше не вызывает восхи¬
щения и не привлекает.

То же самое сделал непросвещенный народ средневековья с не¬
бесными птицами великих идей христианства.

Он спустил звезды на землю.
Он хотел, чтобы над головой смертных светились лучи божест¬

венного ореола.

Он усматривал чудо во всех случайных явлениях.
«Могилы открылись. Мертвые воскресли. Ангелы поднялись

против Юлиана Апостата. Самого Юлиана убил из-за угла ангел-
убийца». Что может быть лучше для убийцы, чем скрываться за
спиной ангела? Ангела никто никогда не обвинит, не привлечет
к ответу. Из подобных обманов наемники деспотизма создавали
историю... «При крещении Клодвига чашу с водой держал ангел».
Такими историческими данными дурачили невежественный народ...

Нетленность тела считалась признаком бессмертия. В Италии
существуют целые могильные склепы, где тела умерших сохраня¬

ются неизменными, будь то Нерон, Людовик или Шобри.
Дети любят все удивительное, все необычное.

Двойной гнет *

В первобытные времена культура народов была тесно связана
с религиозными представлениями. Поэтому изучение древних ре¬
лигий очень важно. Темные религиозные понятия на вечные вре¬
мена калечат душу человека. Ясные, правильные религиозные по¬
нятия являются вожаками человечества в его младенческом воз¬

расте.

Религия зародилась в Азии, колыбели человечества, а потом
распространилась по всему миру. Человеческая культура в обним¬
ку с религией облетала земной шар. Куда бы ни переселялся народ,
повсюду его сопровождал дух религии, он витал над островами,

где жили люди, над морями, по которым они плавали. В древности
человек и религиозные понятия тесно смыкались друг с другом.

Даже самые дикие народы имели свою религию.
От религиозных понятий зависела жизнь, будущее, счастье на¬

родов. Проповедники говорили о религии, о ее высоких идеях за¬
гадочными словами и пробуждали воображение толпы. Люди слу¬
шали и верили их словам.

Если проповедники хотели пробудить в народе самолюбие, са¬
моуверенность они направляли разбуженное воображение толпы к
свету истины. Если же они хотели использовать религиозные поня¬
тия для обманов, для увлечения толпы, они легко могли сделать
это. Простодушная толпа восхищалась ими, дрожала в страхе от
их пугающих слов. Так по-разному воздействовали на психику
толпы.

233



На опыте мировой истории мы с печалью убеждаемся в том,
что народные вожди древнего мира часто сильно злоупотребляли
слепой верой простодушной толпы. Они пугали народ потусторон¬
ними ужасами, засоряли его сознание непонятными учениями,

использовали неокрепший народ для поддержания собственной
мощи. Итак, мы видим, как обманывали народ его вожди, как бла¬
годаря ему удовлетворялось честолюбие отдельных людей.

Чтобы одурманивать народ, они создают касты и говорят, что
главное назначение народа — нищенствовать, страдать и работать
для их блага. И такое надругание над природой происходило еще
в древности! Миллионы подавлялись одиночками, а церковники ста¬
новились угнетателями большей части человечества.

Китай и Индия служат ужасным примером, подтверждающим
нищету и страдания народов тогдашней Азии. Эти два государ¬
ства, подобно живым мумиям, сохранились без всяких изменений
с древних времен, чтобы показать, во что может превратиться на¬
род, если при его воспитании религиозный и светский деспотизм
объединятся. Если эти две силы отделены друг от друга, то обречь
народ на вечный застой невозможно. Если даже обе силы стремятся
к самовластью, угнетению и подавлению народа, то и тогда дело
миллионов нельзя считать погибшим навсегда.

Некоторое время над ним может тяготеть груз деспотизма, но
над ним стоят два деспота; эти два палача не придут к соглаше¬

нию. Они оба стремятся к неограниченной власти и хотят, чтобы
никто не препятствовал им; в таких случаях то один, то другой вы¬
нужден быть в союзе с народом для свержения своего врага. Эта
борьба рано или поздно приведет к освобождению народа! Деспо¬
тизм изживет себя, народ — никогда. Деспота можно убить, на¬
род — нельзя. Деспотизм не может удержаться без поддержки
народа, народ может существовать и без деспотизма.

Но если светский и поповский гнет объединятся, то прогресс
народа в корне подрублен, и мечтать о прекрасном будущем не так
просто. Если народ находится под гнетом только светского деспо¬
тизма, религия и воспитание могут порвать рабские оковы. Но если
светский деспотизм поддерживают люди, занимающиеся религией
и воспитанием, в душе народа пробуждается какое-то боязливое
уважение по отношению к угнетателю. Воспитатели настолько уро¬
дуют душу народа, что тот даже не смеет думать об улучшении
своей судьбы. Если в униженной толпе подавляют даже мысль, то
она привыкает к мукам угнетения.

В этом смысле ужасным примером служат Китай и Индия.
Миллионы людей стонут под игом тысячелетнего рабства, а вос¬

питатели народа вместо того, чтобы просветить их, скорее подав¬
ляют их и лживыми словами религии провозглашают оковы дес¬

потизма священными.

Народ страдает, нищенствует, горюет и задумывается о своей
судьбе. Он спрашивает себя, действительно ли воля природы, бога

234



проявляется в том, чтобы миллионы были рабами отдельных каст
людей. Неужели бог — угнетатель, наслаждающийся муками, стра¬
даниями миллионов?

В эти минуты сомнения перед народом выступают проповедники
деспотизма и пытаются успокоить бунтующую толпу придуманны¬
ми религиозными учениями. Народ говорит, что ему надоели стра¬
дания и он хочет лучшей судьбы. Обманщики-проповедники гово¬
рят ему, что таков неизбежный приказ самого всевышнего, он
окончательный и бесповоротный. Терпение народа иссякает. Про¬
поведник пытается доказать, что страдания народа законны, что

избежать или отдалить их невозможно. Народ ссылается на свою
невиновность, на свою добродетель. Но лживого проповедника это
не смущает. Он не может обвинить людей в том, ч^о они грешны
и обречены на страдания из-за своих собственных грехов, поэто¬
му он ссылается на предков, которые были грешными, и потомки
должны расплачиваться за их грехи.

Эти слова, словно молнией, поражают народ. Останавливается
мысль, замирает сердце, смолкают уста. Проповедники клевещут
на предков и называют страдания невинных потомков законным

наказанием. Так в человеке убивают личность, волю. Народ смол¬
кает. Он понуро опускает голову и тянет дальше свою лямку.

Светский гнет уродует только тело, религиозный — и душу,
низводит человека до уровня живой машины. На долю таких наро¬
дов улучшение судьбы выпадает лишь в том случае, если религия и
воспитание будут отделены друг от друга. Если найдутся истинные
друзья народа, которые просветят массы, будет и надежда на уни¬
чтожение двойного гнета, в противном случае такой надежды нет.
Народ будет восставать, бить, уб/ивать, но улучшить свое положение
он не сможет.

Примером этому служит Китай. Сколько народных революций
уже начиналось в этой огромной империи? Как велика сила народа
там, где все охвачены единой волей, единым желанием — свергнуть
угнетателя — и все же как безрезультатны все попытки китайского
народа. Он борется лишь против угнетателя, а не против угнетения.
Он чувствует свое угнетенное положение, свое рабское состояние,
и его терпение иссякает. Миллионы, объединенные общим угнете¬
нием и страданиями, берутся за оружие. Они, подобно буре, нале¬
тают на угнетателя и сметают его. Но дальше в своих действиях они
не идут. Они свергают одного тирана-правителя, чтобы на его ме¬
сто поставить другого. Угнетатель меняется, а угнетение остается.
И все потому, что народ не просвещен. Он не знает, с чего начать,
как преградить дорогу самовластью.

Для народной революции необходимы два условия: свержение
монарха и просвещение. Угнетение вызывает революцию, просве¬
щение обычно делает ее успешной. Просвещенный народ не закон¬
чит революцию свержением угнетателя, он уничтожит и учрежде¬
ния угнетения и сделает невозможным новое угнетение.

235



Михай Танчич

(1799—1884)

Михай Танчич (Тапсз1сз М1Ьа1у)— выдающийся венгерский революцион¬
ный демократ, участник революции 1848 г., публицист и автор многочислен¬
ных научных и политических трудов. Родился в семье крепостного крестьянина
и прожил большую, полную лишений и невзгод жизнь. Поздно окончив латин¬
скую школу, он начинает слушать курс лекций по философии. Много внимания
уделяет проблемам развития венгерского языка, пишет учебные пособия.
Летом 1846 г. Танчич отправляется в путешествие, надеясь издать свои
работы за границей без надзора цензуры. По возвращении на родину, он вы¬
нужден скрываться, так как правительство приняло решение о его аресте.

В 1847 г. он был арестован и пробыл в тюрьме вплоть до революции.
После освобождения Танчич активно включается в политическую жизнь

страны, приступает к изданию еженедельной газеты «Мункашок уйшага». Тан¬
чич был единственным представителем народа в Национальном собрании,
где он выступил с предложением об отмене десятины с урожая винограда.

После подавления революции Танчич в течение восьми лет вынужден был
скрываться. После амнистии 1857 г. он вновь включается в борьбу, прини¬
мает участие в движении «красных республиканцев», представляет план нового
восстания. В 1860 г. Танчич был вновь арестован и просидел в тюрьме семь
лет. Больным, слепым и старым он сохраняет волю к борьбе за интересы на¬
рода. В 1869 г. он основывает газету «Арань тромбита», в которой горячо при¬
ветствует венгерский рабочий класс. Танчич был избран председателем «Все¬
общей рабочей организации».

Основные произведения: «Взгляды раба на свободу печати» (1843), «Не¬
зависимость Гуний» (1845), «Глас народа — глас божий» (1846), «Что такое
социализм и что такое коммунизм» (1857), «Союз семи национальностей»,
«Кто такие красные республиканцы и чего они хотят», «Мой жизненный путь»
(1873-1878).



Взгляды раба на свободу печати *

Вступление

В нынешние времена на повестке дня почти везде стоит поли¬
тика, все остальное отодвигается на задний план. Так и должно
быть: мы переживаем самый чудесный период в жизни нашего на¬
рода, когда он встал на борьбу, чтобы вновь обрести утерянную
свободу. Но это свидетельствует и о том, что теперь у нас еще
нет свободы, что она только будет, если вообще будет.

Говорят, что борьба за свободу прекрасна, что она приносит
славу (мы этого еще не испытали: мы не боролись, нельзя же на¬
звать борьбой беспорядки *, во время которых наряду с другими
словами прозвучало и слово «свобода»?), но наслаждаться сво¬
бодой еще почетнее (и этого мы не испытали, поэтому и не мо¬
жем судить).

Будет уместно обратить внимание на то, что мы подразумеваем
под словом «политика» *. Когда мы не смеем высказать свои мысли,
свою уверенность, то мы ссылаемся на политику; если мы не ре¬

шаемся или, скажем прямо, если мы трусим защищать с открытым

забралом свои права, то мы опять ссылаемся на политику, и т. д.

Даже из этого немногого с полной очевидностью следует, что поли¬
тика заменяет у нас истину. Опасные времена! А если и отыщется
кто-нибудь, не боящийся резать правду-матку в глаза, так его счи¬
тают недотепой, говорят: неспособен он заниматься политически¬
ми, государственными делами. Потеряв по трусости права и свобо¬
ду, кто посмеет сегодня сказать: ничто, созданное человеком, не

может лишить нас полученного от природы. Говорить так, рассуж¬
дать не политично. По закону разума и стяжательства у нас были
отобраны и права, и свобода, нам же было оставлено лишь одно
право: бить земные поклоны, благодарить с рабской покорностью.
А если кто-нибудь из нас осмелится сказать, что те самые права
и свобода, малую толику которых мы обрели снова, когда-то были
нашими, что наши предки по трусости потеряли их, а мы требуем
их целиком обратно и не обязаны никого за них благодарить, если,
говорю я, кто-нибудь осмелился сказать такое, то у него отнимут

237



право заниматься политикой и даже сочтут опасным подстрекате¬
лем. Вот это и есть политика.

Присвоившие себе права и свободу народа поступили умно: уж
если скотина сама подставляет шею, почему бы не надеть на нее
ярмо? Такой поступок, конечно, некрасив, христиане так не посту¬
пают, это несправедливо, ведь* образованный человек даже скотину
мучить не станет, но кому нужна справедливость, если ее столь

прекрасно заменяет политика? Второй стих XV псалтыря гласит:
«Пребывающий в совершенстве действует по истине, голос истины
звучит в его сердце», а в наши дни разве кто-нибудь совершенен?
Теперь люди заботятся не о совершенстве, а о политике. Автор
псалтыря был, должно быть, стар и написал этот стих, когда уже
осушил чашу мирских наслаждений, а до этого он и сам поступал
часто несовершенно.

Нашу эпоху принято называть эпохой преобразований, как буд¬
то бы человек, словно шелковичный червь, способен вылупиться
вдруг из кокона. Начиная с первого человека и до наших дней
происходит процесс постоянного преобразования, и он будет про¬
должаться до тех пор, пока с земли не исчезнет последний человек.
Творец создал человека таким, чтоб род человеческий находился
в постоянном развитии. А те, кто считает, что преобразования со¬
вершаются лишь в нашу эпоху, глубоко ошибаются, совсем не знают
человека, а значит и самих себя. В природе все развивается и со¬
вершенствуется постепенно, поэтому и народы, в том числе и вен¬

герский, должны развиваться постепенно. Иногда возникают пре¬
пятствия для развития, но само развитие не останавливается, лишь

меняет направление. Так случилось и с венгерским народом. Ни
один мыслящий человек не усомнится в истине, что большая сила
побеждает меньшую, и сильный в своих интересах может помешать
развитию слабого, но, с другой стороны, и помочь ему, если на то
будет его воля и желание. Случается, однако, что помощь становит¬
ся препятствием, приносит больше вреда, чем пользы. У нас так
и хотят сделать, но пока это еще не удается.

Возьмем для примера какое-либо растение. Ему нужна земля,
влага, тепло и свет. Если растение получает все это от природы, то
оно растет ввысь и красуется во всей своей красе, надо только по¬
заботиться, чтобы его не задушили сорняки. Но достаточно отнять
у него что-нибудь одно, тепло, влагу или землю, растение начинает
хиреть и скоро увядает. Напрасно будем мы поливать растение,
если оно не в земле или охвачено морозом, оно погибнет. Возьмем
теперь человека еще молодого или совсем ребенка... Для того что¬
бы ребенок развивался и стал тем, кем ему и полагается быть, кем
ему предназначено быть от природы, мы не должны его лишать
прав и свободы. Но если какая-либо превосходящая ребенка сила
все же лишит его этих прав, то из него никогда на вырастет до¬
стойный муж, каким он мог бы стать, если б обладал своими есте¬
ственными правами и свободой; он точно так же поблекнет, завянет

238



и пропадет, как растение, лишенное необходимого ему тепла или
влаги. То.же самое происходит и с целыми народами. Если народ
лишен своих естественных прав и свободы, то что бы мы с ним ни
делали, он никогда не станет тем, чем должен бы быть. Напрасно
строить народу самые комфортабельные тюрьмы, создавать самое
либеральное законодательство *, одевать его в шелк и парчу, а го-
лову набивать всяческими науками, словом, что бы мы для него ни
сделали, народ останется лишь стадом рабов...

Нет на свете такого человека, который осмелился бы сказать
своему ближнему: ты не имеешь права расти так, как хочешь, не
смеешь испытывать голод, а жажда может охватывать тебя только
с моего дозволения. Нет такого человека, говорю я вам, который
одобрил бы такие безумные мысли. И все же существуют безумцы,
провозглашающие: ты не имеешь права мыслить и говорить, т. е.
сообщать другим свои мысли.

Точно так же, как голод утоляется пищей, а жажда питьем, как
воля побуждает к действию и т. д., так и мысли должны быть пе¬
реданы словами. Значит, если человека лишают права говорить, его
делают таким же рабом, отнимают у него свободу, как у тех, кому
не дают есть, пить, спать и т. д. Из всего этого, как мне кажется,
совершенно ясно следует: мы не свободны, если цензура мешает
нам говорить. Пусть венгерская знать считает себя вольной, «бла¬
женны нищие духом!» — говорит святое писание...

Пока существует цензура, и там, где она существует, не может
быть полной свободы. А если кто-нибудь думает, что она все-таки
есть, то он просто понятия не имеет о свободе.

История цензуры

В древние времена цензуры не было. Человеческий род сво¬
бодно выражал свои масли, чувства, делился опытом. Так продол¬
жалось вплоть до начала XV в. Цензуру выдумал римский па,па
Александр VI в 1496 г., а в 1515 г. другой папа Лев X усилил ее.
Из светских властителей первым ввел у себя цензуру испанский
король Филипп II. Я не знаю точно, когда цензура появилась в
Венгрии, но когда бы это зло ни произошло, именно с этого вре¬
мени благородная венгерская свобода перестала быть настоящей
свободой, сделалась унизительной привилегией. Но если б даже
цензура была изобретена самим Адамом и существовала с тех пор
до сегодняшнего дня, я все равно считал бы ее самым большим без¬
законием. А у нас в Венгрии лишь в самое последнее время можно
услышать протесты против цензуры...

Я не собираюсь рассказывать о том, как обстоит дело с цензу¬
рой у других наций, где печать пользуется большей свободой, и ка¬
кие по этому поводу существуют законы. Скажу лишь одно: сво¬
бодной печати в полном смысле этого слова нет нигде, а это

239



значит, что все нации в большей или меньшей степени лишены
своих прав и свободы...

Но ведь народы, лишенные прав и свободы, не развиваются,
как надо, не становятся большой нацией в моральном смысле,
а превращаются в жалких торгашей, не ведающих ни красоты, ни
славы, заботящихся лишь о своей выгоде. Это и есть дух политики
и нашей развратной эпохи.

Будут ли когда-нибудь у наций права и свобода, это еще не
известно, будущее покажет. Я лично живу надеждой и желанием,
что когда-нибудь это случится...

Есть два пути, по которым современные люди смогли бы обра¬
зовать славные, достойные нации: или правительства добровольно
откажутся от прав и свободы, похищенных ими у народов (но по¬
литика не даст им этого сделать, и нельзя себе представить, что¬
бы справедливость сосуществовала рядом с политикой), или наро¬
ды сами отберут у правительства свои права и свободу. Для этого
необходимо лишь одно — воля. Но вся беда и состоит в том, что
народы, лишенные прав и свободы, становятся неспособны даже
желать.

Человек по природе своей общителен

Те, кто препятствуют человеческому общению, совершают пре¬
ступление по отношению к природе. Без общения не может быть
развития, не может быть общества, и человек никогда не смог бы
подняться над уровнем животного... Каждый здравомыслящий
человек не может даже сомневаться в этом...

Речь — это своеобразное средство общения людей... Речь
неотделима от природы самого человека. Посмотрите на совсем ма¬
ленького ребенка: увидев нечто необычное, он бросается к своим
сверстникам, рассказывает им о виденном... А юноша, чье вооб¬
ражение поражено чем-то новым... Он не успокоится до тех пор,
пока не сможет поделиться с друзьями, родителями, с кем угод¬

но... И возьмем взрослого мужа, открывшего что-то до сих пор не¬
известное, он сделает все возможное, чтобы обнародовать свое от¬
крытие. Для этого и существует печать. Пусть людей толкает к
общению желание получить вознаграждение или любое другое же¬
лание — все равно, людям по природе своей присуще общение.
Люди высказывают свои мнения, говорят о своих убеждениях даже
тогда, когда заранее знают, что это может быть опасно и принесет
им вред. Нам известны писатели (хоть их и не так много), кото¬
рые совершенно бескорыстно делают все возможное, даже прино¬
сят жертвы, чтобы опубликовать свои труды, потому что не могут
подазить в себе желания это сделать. Но стоит ли обо всем этом
распространяться дальше? Разве каждый человек сам не чувствует
полную невозможность жить без общения?

240



Одним словом, невозможно себе представить ни государства,
ни общества без человеческого общения. Для того чтобы первые
четыре, пять или десять человек могли для самосохранения объ¬
единиться в общество, им надо было сперва обменяться по этому
поводу мыслями... Если б они не могли общаться, то и общества
между ними никогда не возникло бы; я, во всяком случае, не могу
себе этого представить, но, может быть, противники печати умеют
создавать общество и другим путем. Любая коллективная работа,
законы, религия могут быть созданы и осуществлены только через
взаимное общение. О том, что человек по своей природе инстинк¬
тивно тянется к общению, свидетельствуют и эти строки, рожден¬
ные вопреки всякой и всяческой цензуре, скажем даже больше:
если бы вместо цензуры существовала свобода печати, то этих
строк, вероятно, и не было бы.

Человек должен совершенствоваться

Собственный опыт в достаточной степени подтверждает, что че¬
ловек должен совершенствоваться. Другими словами: человек дол¬
жен развиваться.

Совершенствование происходит согласно вечным законам при¬
роды, по по каким-то непостижимым причинам в человеке взяло

верх несовершенство, и некоторые хитрецы сумели выдать себя за

вождей, властителей этих несовершенных людей и присвоить себе
их свободу, а народы опустились морально и стали развиваться не
в том направлении, как это было нужно, поэтому и совершенствова¬
ние их происходило лишь частично...

Я показал, что людям по их природе необходимо общаться, об¬
мениваться мыслями, доказал, что человек создан для того, чтобы
беспрерывно совершенствоваться. Препятствовать в этих его
стремлениях, значит лишать его свободы...

Цензура — самое большое преступление

В чьих бы руках ни была цензура, у отдельных лиц или у на¬
родных вождей, результат будет один и тот же. Нет ничего дру¬
гого, что так явно противоречило бы как природе, так и христиан¬
ской религии, как цензура...

Цензура убивает не отдельных людей, она убивает или стре¬
мится убить душу всего человечества. Но и физически она уничто¬
жает миллионы людей. Кто может подсчитать, сколько человек по¬
давлено цензурой, лишилось прав и свободы и стало жертвами ни¬
щеты?! Я истинно говорю, что трудно себе представить, когда
подумаешь, как пали народы, поставляющие солдат и деньги своим
угнетателям, чтобы они могли еще больше угнетать их.

163акаэ X» 1557 241



Но как вы думаете, читатель, кого я виню в этом — угнетателя
или сам народ? Виноват сам народ, угнетатель не может
осуществить своих намерений там, где нет рабских душ. Нет и
еще раз нет. Целью правительства является не стремление привить
веру и мораль при помощи цензуры, а то, чтобы народ не просве¬
тился, чтобы с ним можно было обращаться, как со скотиной... Нет
у них религии, иначе не могли бы они действовать против законов
бога и природы и препятствовать цензурой совершенствованию
человека...

Думаю, что из сказанного ясно, что цензура — величайшее пре¬
ступление, но если б и не было ясно, так ведь каждый мыслящий
человек и сам это знает. Вы, стоящие у кормила правительства и
управляющие машиной цензуры, вы считаете преступлением, если
кто-нибудь не соблюдает постов или пьянствует, хотя этим он не
вредит никому, ни богу, ни людям. Но сколь больше преступление
подавлять при помощи цензуры свободу и права народов, и тем
самым вынуждать миллионы людей жить в бедности. Вы утвер¬
ждаете, что неповиновение родителям и вышестоящим преступно.

Я согласен с вами, но лишь в том случае, если они руководствуют¬
ся законами здравого смысла. Но как это преступление незначи¬
тельно по сравнению с тем, когда самовольно введенной цензурой
попираются законы! Вы считаете, и я считаю, что грех напасть на
кого-нибудь и похитить его имущество, но что это за грех, по срав¬
нению с тем, что вы похищаете всякое счастье у целых народов.

Разве есть без свободы и прав счастье?
Истинно говорю вам, что та нация, которая не способна испра¬

вить такое положение вещей, оскверняет святое слово свобода.
И если какой-либо народ не стремится прежде всего и всеми свои¬
ми силами стать полностью свободным, а хочет во что бы то ни

стало поклоняться лишь золотому тельцу, такой народ не призван
играть роли в истории человечества.

Воззвания о свободе печати

и против цензуры

Много прекрасных слов прозвучало впустую и может прозву¬
чать еще больше, а цензура существует и будет продолжать суще¬
ствовать. Чтобы покончить с ней, не слова нужны, а решимость к
действию. Мужи, способные на прекрасные поступки, рождаются
только в лоне свободы, но иногда могут появиться на свет и при
большом угнетении. Сколько людей отшатываются в ужасе, если
на них прикрикнут сверху. Но кое-где все же встречаются люди
с крепкими нервами, готовые до конца дней своих бороться за
свободу...

242



Может ли цензура
когда-нибудь быть полезной?

Я не могу себе этого представить, значит, и сказать мне об
атом нечего.

Даже если кажется, что на деле или, лучше сказать, в мире по¬
литики самые либерально настроенные люди допускают, чтобы то
или иное мнение было подавлено, из этого еще не следует, что цен¬
зура в данном случае благотворна. Допустим, что это мнение, если
его не подавить, причинит какую-либо беду, но ведь и это послу¬
жило бы наукой, а от каждой науки, несомненно, больше пользы,
чем от избегнутой беды. Если один свободный человек и грешит в
печати, то другой свободный человек в той же печати его грех ис¬
правляет. Мнения одного плохи, вредны, а у другого хороши, что
и создает равновесие. Цензуры еще и потому не должно быть, что
она завтра или послезавтра разрешает запрещенное сегодня, зна¬
чит, нет у нее правдивой основы. А если уж и допускать пользу
цензуры, то цензорами должны быть самые ученые и мыслящие
люди страны, которые могли бы справедливо судить о любом тру¬
де. Но как можно без помощи печати узнать, кто именно самый
ученый человек? Все люди свободны, но проявлять свою свободу
человек может только через свою деятельность и высказывания,
а если цензура ставит ему в этом препоны, то он не может считать
себя свободным. Ни для земного, ни для небесного счастья не
нужна нам цензура...

Что говорит здравый смысл о печати
Настоящий здравый смысл всегда и везде говорит одно: чело¬

век не имеет права отбирать у другого человека то, что дано ему
самой природой. Но ведь и цензоры претендуют на здравый смысл;
давайте поэтому сначала разберемся получше в этом вопросе. Если
человек могущественный отбирает у слабого свободу, значит, это
ему выгодно, ведь и здравый смысл говорит, что каждый действует
в своих интересах — утверждает власть имущий, угнетая слабого.
Уже из одного этого видно, что каждый объясняет понятие здраво¬
го смысла, как ему это выгоднее, и таких объяснений могут быть
тысячи. Но можно ли назвать здравым смыслом, если кто-нибудь
рассуждает примерно так: вы для того и существуете, чтоб носить
ярмо и трудиться на меня в поте лица своего, нет у вас никаких
прав, одни лишь обязанности. Я господин, а вы слуги, это подска¬
зывает мне здравый смысл, так как никто не станет отрицать, что
легче господствовать, чем тянуть ярмо раба. Но такие рассужде¬
ния противоречат здравому смыслу, потому что это произвол угне¬
тателя.

Можно без конца приводить такие примеры, но каждый раз без
всякого колебания я отвечу на них: это не здравый смысл. Значит,

16* 243



надо найти нечто такое, с чем каждый вынужден согласиться. Ни¬
кто, например, не станет отрицать, что дважды два четыре, потому

что отрицать это было бы бессмысленно. Так же обстоит дело и со
здравым смыслом, но зачем осложнять вопрос? Здравый смысл —
самая вечная истина. И имекно поэтому он не дает нам возможно¬
сти сказать, что дважды два не четыре, а пять...

Поэтому, если я буду употреблять то одно, то другое слово,
пусть читатели воспринимают здравый смысл и истину как сино¬
нимы, ведь и я сам не могу провести между ними различия. Здра¬
вый смысл говорит нам, что один человек сотворен богом совер¬
шенно таким же, как другой. Никто из людей не имеет привилегий,
так как бог создал всего одного человека. Каким бог сотворил пер¬
вого человека, таким же и всех остальных, от этого человека про¬

исшедших. И пока кто-нибудь не докажет мне, что бог оделил одно¬
го человека большей свободой, чем другого, я останусь при своем
мнении: все люди имеют одинаковое право на свободу.

Значит, здравый смысл говорит нам, что человек имеет право
любым доступным ему способом общаться с другими людьми, го¬
ворить с ними, писать, обнародовать свои мысли, мнения, убежде¬
ния, а таких людей, которым от природы дано право мешать ему
в этом, просто не существует...

Вы скажете, что мои доводы дерзки, некоторые сочтут их аб¬
сурдными, но придет время, обязательно придет, когда сама жизнь
осуществит их. Не напрасно бог заронил в умы людей семена здра¬
вого смысла, когда-нибудь они взойдут, расцветут, принесут пло¬
ды. Когда нынешнее испорченное поколение постепенно сойдет в
могилу, то все же останутся отдельные личности, которые будут
представлять это племя спервоначала, служить будущим более
благородным поколениям.

Опасность я вижу не в тех, кто подавляет печать, а в самих
теперешних трусливых народах. Если б даже врагам печати уда¬
лось каким-нибудь образом истребить не только всю печать, но и
стереть с лица земли каждую букву, написанную или напечатан¬
ную, то род человеческий не потерпел бы еще непоправимой беды,
потому что остался бы еще разум, который нельзя уничтожить,
и если он уже один раз изобрел бы печать, то изобретет ее снова.
А если к тому же исчезли бы все законы и религиозные предписа¬
ния, изложенные на бумаге, то я не могу это назвать уроном, я даже
глубоко убежден, что человечество от этого только выиграло бы,
так как лишь немногие из этих законов и предписаний выдержали
бы испытание здравым смыслом. Нынешний человек еще не может
освободиться от своих привычек, и если бы исчезли законы и пред¬
писания, то здравый смысл, безусловно, сотворил бы новые и луч¬
шие. Все существующие до сих пор законы подсказаны не здравым
смыслом, а различными интересами, так же как большая часть поло¬
жений религии происходит не от бога и не от здравого смысла, а от
ханжества, фанатизма и своекорыстия.

244



Мы нигде не найдем и следа того, чтоб бог где-либо указал:
только такие-то, мол, и такие люди имеют права и свободу. До тех
пор пока кто-нибудь не обнаружит такое указание божье, каждый
человек должен иметь право сообщать свои мысли через печать.
И запрещают это, противятся этому только тираны. Но назвать их
тиранами слишком мало. Они хуже тиранов. Не знаю, как и на¬
звать, трудно придумать другое слово.

Вижу, что сотни людей, а может быть и больше, станут возра¬
жать мне, говоря, что люди, объединившись в общество, потеряли
свою природную свободу, передали все свои права государству.
Такие утверждения попросту смешны, говорящие так не знают ни
людей, ни себя. Каждый отдельный человек уже рождается с полу¬
ченными от природы правами, свободой, и именно потому, что они
составляют его природу, он не может их с себя сбросить, иначе он
перестанет быть человеком. Что такое, по вашему, государство?
Может быть, это группа людей, стоящая вне общества? А я счи¬
таю, что государство — это сумма отдельных граждан, объединен¬
ных в общество. А вы как считаете? Вы, вероятно, думаете, что
государство — это правитель или, самое большее, группа людей,
вместе с ним управляющая. Я же всегда обращаюсь к здравому
смыслу, и он мне говорит, что государство — это сумма отдельных
людей, объединенных в общество...

Я спрашиваю, куда девает человек, вступающий в любое об¬
щество, свои природные права и свободу? Мне ничего не известно
о существовании какого-либо рва за крепостной стеной общества,
куда можно их сбросить. Или, может быть, у ворот общества стоят
некие стражи, отбирающие права у входящих?..

Друзья мои, глубоко ошибается тот, кто осмеливается утвер¬
ждать такую нелепость, что человек, вступая в общество, теряет
свою природную свободу. Если человек так сотворен, что ему над»
говершенствоваться — а оно именно так и есть — то он не только
не теряет ничего, имеющегося у него в момент рождения, но и в про¬
цессе совершенствования приобретает еще и другие качества...

Но если общество вовсе не такое, если один отбирает у друго¬
го, у третьего, у сотен и тысяч им принадлежащее, то оно не может
называться обществом. Принцип общества в том и заключается,
что его члены объединяются по доброй воле, а человек, если он не
безумен, не жертвует по доброй воле своими правами и свободой.
Каждый человек ищет в обществе свою выгоду, иначе никто и не
вступал бы в него.

Бывает и так, что как только кто-нибудь заговорит о природ¬
ных правах и свободе, так сейчас же садится на своего любимого
конька и принимается толковать о первобытном состоянии человека.
Считаю поэтому необходимым сказать еще несколько слов об этом
важнейшем предмете. Человек рожден жить в обществе, так как
он должен бесконечно совершенствоваться, а без общества он не
может развиваться. Человек не обязан иметь владения, прости¬

245



рающиеся на многие тысячи миль, но в обществе человек быть
должен. Первое общество было, по-видимому, основано первым
человеком и его детьми. Появились внуки, некоторые из них
отделились от прародителя, но большинство осталось вместе, такова
уж природа человека, чтобы жить в обществе. Дети этих отделив¬
шихся и рассеянных по свету внуков опять-таки образовали свое
общество; ведь было бы нелепо предполагать, что как только дети
и внуки достигают 20—25-летиего возраста, то сейчас же отде¬
ляются от своих родителей и братьев.

Если я буду утверждать, что люди с самого начала жили в
обществе, то на моей стороне будут гораздо более убедительные до¬
воды, чем на стороне тех, кто утверждает противное и говорит:
как только дети подрастали, они разбредались куда глаза глядят,
никакие родственные узы не связывали их с семьей, и они одиноко
бродили по земле. И если окажется, что люди сразу объединились
в большие или меньшие общества,— что, как я уже сказал, гораздо
правдоподобнее, чем противное утверждение,— то не существовало
и того натурального состояния, когда человек одиноко бродил среди
зверей девственного леса, за исключением, конечно, немногих от¬
дельных лиц. Если бы несколько самых первых людей на земле,
тотчас же разъединившись, стали бы ждать, чтоб им попался кто-
нибудь, у кого можно отнять все его добро, чтобы потом самим на
это добро беспечно существовать, то такие люди, безусловно, по¬
гибли бы голодной смертью. Поэтому я и говорю, что люди, по
всей вероятности, оставались вместе, питались плодами и мясом
пойманных животных и не мечтали о том, что им попадется кто-то,
кого можно ограбить и жить на его добро.

Таким образом, люди и в природном состоянии, даже помимо
своего сознания, объединялись в общества, и значит, им не надо
было оставлять где-то за крепостными стенами свою природную
свободу и права. С прибавлением семьи росло и общество. Так
оно увеличивалось вплоть до сегодняшнего дня. В какое же время
члены этих медленно разраставшихся обществ отказались от своей
природной свободы и прав, передали их некоему фантому, находя¬
щемуся вне общества и именуемому государством?

Людям не свойственно желание присвоить себе весь мир (хотя
и встречаются в виде (исключения такие ненасытные натуры). Чело¬
век может прокормиться плодами небольшого куска земли. Опять-
таки здравый смысл подсказывает ему, что если он будет браться
за многое, разевать рот на все, что содержать окажется не в состоя¬
нии, то может потерять и свое первоначальное имущество. Не воз¬
ражайте мне, что человеческая натура свидетельствует как раз об
обратном: всякий старается приобрести побольше имущества, стать
побогаче, круглые сутки трудится, чтоб было у него побольше доб¬
ра. Это результат нашей испорченности, вытекающей из абсурд¬
ных и противных здравому смыслу действий. Сначала человек дол¬
жен обливаться потом, чтобы прожить, так как его потом кормит¬

246



ся еще много бездельников; затем он опять должен обливаться
потом, чтоб выдержать тяжесть всего, что на него наваливается;
поэтому, если в его судьбе иногда и наступает облегчение, то он
уже потеет по привычке.

Если бы человек не стремился изо всех сил добыть себе неко¬
торые материальные блага, то множество голодных волков прогло¬
тило бы и то немногое, что у него есть, и он впал бы в полную ни¬
щету. Рабочий видит, что много таких, кто не работает, а за счет
его труда жиреет, и удваивает свои старания. Почему он это де¬
лает? Для того, чтоб самому вознестись до положения, когда мож¬
но, не работая, жить по-господски. Это и толкает его трудиться
сверх своих сил. Но на чрезмерное старание толкает его еще тру¬
сость, слепота, скудоумие. Почитание всевозможных чинов, гос¬
под, вплоть до самого правителя, так велико, что уже граничит с

поклонением. Можно ли поэтому удивляться, что ослепленный чело¬
век забывает о своем собственном природном предназначении, не ви¬
дит цели и стремится приблизиться к ослепительному источнику
света? Но если вы мне скажете, что это, мол, в природе человече¬
ской так биться и толочься, то почему же не делают этого те, кто
живет, никогда не работая, все тунеядцы, живущие за счет нашего
общества? Если б действительно жажда чрезмерной наживы и стя¬
жательства была бы свойственна человеку по природе, как мы это
с грустью отмечаем, то можно было бы заключить, что бог ошиб¬
ся в своем творении, так как для стяжательства человека зем¬

ной шар скоро оказался бы мал...
Разве можно себе представить общество, члены которого,

объединяясь, сказали бы: с этого дня мы не будем свободны, у нас
не будет прав, мы выберем среди нас одного и пусть он решает,
когда и как нам работать, когда голодать, когда спать, о чем раз¬
мышлять, что нам есть, что думать и т. д. Говорю я вам, что такое
общество совершенно невозможно. Где бы мы ни увидели, что сво¬
бода и права принадлежат лишь одному или немногим, это везде
произошло путем насилия, обмана, подвоха...

Такое ненормальное положение за сотни и тысячи лет настоль¬
ко окрепло, что стало считаться почти естественным, когда одному
человеку из всего человеческого общества принадлежат права и
свобода, а все остальные рождены, чтоб повиноваться. Вот так и
вошло в моду говорить: я оделяю вас свободой и правами. Но это
вовсе не такая уж нелепость, если такими словами не возмущаются

даже те, у кого нет ни прав, ни свободы. А вот когда они за¬
дают вопрос: можно ли давать народу права и свободу? Это
можно услышать бесчисленное множество раз на комитатских со¬
браниях; просто смешно, если б у благодушных людей было бы
желание смеяться в таких условиях.

Мне кажется, что я высказался вполне ясно: каждый человек
по своей природе имеет полную свободу сообщать, иначе говоря,
опубликовывать свои мысли. Творец не создал никаких привиле¬

2



гий, значит, и в природе их быть не должно. А там, где для
издания книг требуются привилегии, где я должен сообщать свои
мысли другому человеку, прося разрешения напечатать свою книгу,

там нет человеческого общества, есть только людское стадо, мало

чем отличающееся от стада животных. Так говорит здравый смысл.
Люди еще не созрели для того, чтобы дать им в руки права

и свободу, они бы стали злоупотреблять ими. Мы заботимся о них
по-отцовски и поэтому отбираем у них свободу, как нож у ребенка.
Пусть созревают они, и мы великодушно дадим им права. Тогда и
мысли свои они смогут обнародовать свободно — вот так, или при¬
близительно так, говорят отцы народа. Когда я слышу или читаю
нечто подобное, это меня так возмущает, что я боюсь, как бы меня
не хватил удар. Вот и сейчас, когда я писал эти строки, пришлось
остановиться, у меня перепутались мысли, и я действительно не
знал, что ответить.

Успокоившись немного, продолжаю писать. Неужели вы не по¬
нимаете, что оскорбляете господа-бога, когда говорите: человек еще
не созрел, чтоб дать ему в руки свободу, оделить его правами?
А если он и не созрел, так не вы ли помешали ему в этом вашей
цензурой? И не ту ли цель преследуете вы, не потому ли настаи¬
ваете на сохранении цензуры, чтоб он никогда не созрел? Вы
обманываете природу да еще и приукрашиваете ваши действия сло¬
вами об отеческой заботливости. Это ужасно, это чудовищно! Как
это можно назвать? Грехом или преступлением не назовешь, эти
слова определяют слишком мелкие преступления, а тут надо при¬

думать какое-то новое слово.

Значит, народ еще не созрел? Каковы же признаки того, созрел
он или нет? Платить налоги, трудиться, нести на себе бремя всего
общества — для этого он уже несколько тысячелетий созревает.
Но, спрашиваю я, не легче ли тратить готовое, чем добывать его
заново? Жить на готовом, наживаться на кровавом поте других
людей, такое ли это совершенство, до которого народ в течение
тысячелетий не мог созреть? А уж если вы, не стесняясь в сред¬
ствах, захватили в свои руки права, и свободу народа, так хоть не
старайтесь придать этому вид добродетели, скажите прямо: мы
были умнее, а значит, и сильнее трусливого народа. Мы извлекли
для себя выгоду из народной доверчивости. Это, во всяком случае,
было бы более по-рыцарски, такой ответ не унижает. Я уже сказал,
что понимаю это и с точки зрения разума, и с точки зрения личного

интереса, но считаю подлостью желание придать этому моральную

окраску, внушить народу, заставить его поверить силой, что все это
сотворено богом, что вас вылепил он из особой глины и предназ¬
начил быть правителями, а народ сотворил для вечного рабства.

Правьте трусливым народом, пока вам это дано, но признайте,
что это в ваших интересах и не рядитесь в тогу религиозности.

Придет время, когда религия растеряет все красивые слова, и вам
придется за это жестоко поплатиться.

243



Вы утверждаете, что как только народ созреет, вы великодушно
предоставите ему права и свободу. Мир, вероятно, существовал
еще задолго до надиего летоисчисления, потому что потребовалось
много времени, чтобы человек пал так низко. Я могу простить все,
даже самому большому тирану, но только не таких обещаний:
«Когда ты созреешь, народ, я дам тебе права и свободу!» Откуда
возьмете вы лишнюю свободу и права, кроме тех, которые у вас
самих имеются, чтоб так легко раздавать их? Вам принадлежит не
больше свободы и прав, чем самому маленькому человеку из наро¬
да, но у вас есть самовластие; природа же, распределяя права и

свободу, оделила всех в равной мере. Но как только вы опомнитесь,
и в. груди у вас пробудится хоть сколько-нибудь человеческое чув¬
ство, и прекратится ваша тирания, народ сам обретет свои права
и свободу, не ожидая, пока вы их передадите ему.

Вы по-отечески заботитесь, чтоб народ не злоупотреблял свобо¬
дой и не наделал этим себе бед. Так почему же ваши отеческие за¬
боты не простираются дальше? Надо бы связать народ по рукам
и ногам, отрезать ему язык, чтоб он не повредил себе, даже при
существовании цензуры. А еще надо запретить людям зажигать
огонь, от которого тоже часто бывает беда. Может быть, надо при¬
казать и солнцу, чтоб оно не светило и не жгло так сильно, не дай
бог, повредит своими жаркими лучами вашему любимому детищу-
народу. Да воздаст вам бог в полной мере за всю вашу любовь к
ребенку, дорогие отцы!

Самая главная, даже, можно сказать, единственная ваша нау¬
ка — политика, а она говорит вам, если вы поглубже в нее вникни¬
те, что лучше дать (если это только от вас будет зависеть) народу
права и свободу хоть сейчас, хоть сегодня, а не ждать пока он
созреет, чем раньше, тем лучше. Когда же народ созреет, он не
будет просить вас. Народ станет свободным на деле и претворит
свою свободу на практике. И тогда некоторым из вас не сдобро-
вать!

Вообще говоря, ваша беда в том, что вы не можете знать, какой
степени зрелости уже достиг народ. Показываются ли на нем лишь
теперь бутоны, расцвели ли они, а может быть, он уже и достиг
полной зрелости? А вероятно это было бы неплохо, чтоб не запо¬
здали вы с вашей милостью, чтоб не была она, как зонтик после
дождя...

— Что бы там ни говорили, но свободная печать причинила бы
много бед, отрицать это невозможно,— говорят многие, и большин¬
ство совершенно убеждено в этом.

Они правы. Если б печать всего лишь на двадцать лет стала
свободной, но только совершенно, полностью свободной (пока еще
на всем земном шаре не существует полностью свободной печати),
то это изменило бы весь теперешний строй, камня на камне не
осталось бы или, лучше сказать, ни одного чиновника не осталось
бы на прежнем месте. Большая часть из них ушла бы по старости,

249



другие перешли бы на иные должности. А это для многих было
бы, действительно, большой бедой...

Не бесполезно, пожалуй, заранее перечислить свойства печати,
вернее, свободной печати, хоть и знаю я ее не по опыту, а как под¬
сказывает мне здравый смысл. Этим я надеюсь оказать услугу
врагам печати, чтоб могли ойи познакомиться с этим страшным
чудовищем и заранее принять меры и не допустить к нам в дом ни

одной главы стоглавого дракона...

Властитель

О тебе, государь, свободная печать будет отзываться с полным
уважением, но никогда не склонит перед тобой головы, потому что
свободная печать стоит над законами, а ты им подчиняешься.
И еще свободная печать до конца своего существования станет
отрицать, что у твоего величества якобы больше прав, чем у всех
остальных твоих сограждан. Твое величество не слушал, да никог¬
да и не услышит от своих советников всей той правды, которую
будет сообщать свободная печать.

Если ты, государь, будешь править справедливо, то нечего тебе
бояться свободной печати: она нападает только на несправедливо¬
сти. Но если твои намерения противоположны, то у тебя, конечно,
имеются все причины издавать самые строгие распоряжения, чтоб
свобода печати была задушена в самом зародыше. Но если свобод¬
ная печать, преодолев все препятствия, рано или поздно все же

появится (а я в это твердо верю), то она обратится к твоему вели¬
честву с такими примерно словами: государь мой король, если до
этого дня ты был величеством, то с сегодняшнего дня я признаю
лишь одно величество — Народ, кроме него других величеств быть
не может. Ты, как и я, считаешь абсурдным, чтоб один человек
был господином всей нации. Властелином может быть лишь весь
народ, которому и ты принадлежишь, и этот народ не признает ни¬

какой земной власти, кроме закона, им самим созданного, да и его

признает лишь до той поры, пока считает это нужным.
А я буду следить за соблюдением законов, стану указывать,

когда, где и в чем их надо изменить. А если понадобится, то я буду
сообщать о том, нужны ли еще законы. На место устаревшего зако¬
на я буду предлагать новый, более соответствующий степени усо¬
вершенствования человеческого разума. Все это войдет в мои обя¬
занности. Ты же должен будешь следить, чтоб законы, созданные
Его Величеством Народом, строго соблюдались, пока они остаются
в силе, пока по моей инициативе Его Величество Народ не вынесет
вместо них новые законы.

Твое величество будет освобождено от всяких других обязанно¬
стей, руководящие учреждения будут установлены Его Величеством
Народом, он же создаст законы и избирать будет открытым боль¬

250



шинством. Постоянное войско станет излишним, о сохранении мира
будет заботиться Его Величество Народ: было бы нелепым счи¬
тать, что наемники могут быть лучшей охраной родины, чем сама
нация. Твое величество не будет никогда больше обладать приви¬
легиями, ибо в свободном отечестве не может быть привилегий.
Из языка нации будет навеки вычеркнуто слово: привилегия. И я
буду стоять на страже, чтоб нация никогда не пала так низко, и не
позволила снова возникнуть привилегиям. Вопросы воспитания
тоже будут решаться самим народом, я в этих вопросах хорошо
разбираюсь и буду оказывать на них самое большое давление, ведь
без меня нельзя себе даже представить воспитание, сообразное
целям человечества. Именно поэтому у твоего величества не будет
больше права назначать профессоров. Духовенство будет подчи¬
няться общему воспитанию и особой роли играть не будет; Его
Величество Народ освобождает тебя от обязанности назначать
епископов. А если кто-нибудь из священнослужителей пожелает
проповедовать слово божие, то пусть он проповедует учение хри¬
стово, шествуя по стране босиком и с непокрытой головой, как это
делал когда-то спаситель, ибо только так может оно дойти до сер¬
дец человеческих; проповеди божьего слова из коляски, запряжен¬
ной четверкой или шестеркой лошадей, только одурачивают чело¬
веческие души. Уважаемое духовное сословие до сих пор не просве¬
щало людей, а повергало их в слепоту, проповедовало, что покор¬
ность— высшая добродетель (сами они были горды и чванливы),
в то время как покорность ведет к рабству.

Прежде твое величество считало духовенство опорой трона,
теперь этого не будет: там, где существую я, трон не будет шатать¬
ся, и его не надо будет подпирать, я сама буду его опорой. А вооб-
ще-то я и трон построю иначе, он будет ниже и на более широкой
основе, что помешает ему рухнуть, и не будет этот трон слишком
выделяться, лишь в мелочах станет отличаться от самых обычных

кресел.
Твое величество, государь мой король, будет символом народа.

Даже если будет создано такое совершенное общество, не зарож¬
давшееся до сих пор ни в одном уме человеческом — и только сво¬
бодная печать будет способна вообразить себе его — ты, государь,

будешь стрелкой, показывающей центр этого общества, так как у
нас имеются отношения с соседними обществами, и нам нужен чело¬

век, который будет принимать послов из этих стран. Если, напри¬
мер, соседняя страна, будь то Россия или Франция, хочет вести
с нами переговоры и посылает для этого своих представителей, то
не могут же они ходить по городам и селам, объяснять всем граж¬
данам цель и причину своего прибытия. Поэтому и будет в центре
нашей страны уполномоченный на то человек, король, но никаких
решений принимать самолично он не будет иметь права. А как мы
будем называть этого человека: король, князь, император, султан
или еще как, особого значения иметь не будет.

251



Двум господам одновременно служить нельзя, поэтому ты,
государь мой король, и будешь только венгерским королем *. Его
Величество Народ прикажет тебе жить в Будапеште. И если у тебя
при дворе будет проводиться здравая политика, то тебе посове¬
туют отказаться от императорского звания. Это вполне возможно.
В Риме, Константинополе и Париже было уничтожено уже много
императорских званий. Некоторые обломки крохотной Австрии,
уже стоящей на краю гибели, сольются с Германией, с которой у
тебя, государь, не может быть никакого будущего.

Если же твое величество сможет остаться венгерским власти¬
телем и соблюдать интересы Венгрии, то перед тобой откроется
будущее, может быть, самое лучшее из всего, что ждет ныне царст¬
вующих в Европе властителей. Вот уже триста лет, как Австрия
стремится превратить венгров в австрийцев, но этого ей до сих пор
не удалось, да и не удастся. При особо неблагоприятных условиях
венгерский народ, если не возьмется за ум, то, пожалуй, дойдет до
самоуничтожения, но надеяться, что венгры станут австрийцами,
именно австрийцами, совершенно невозможно. Если бы твое вели¬
чество решилось превратиться из отчима, каким ты был до сих пор,
в отца родного венгров и протянул бы им руку, обменялся бы с
ними рукопожатием, то это стало бы фактом такого политического
значения, до которого не додумалась да,же седая голова Меттерни-
ха, а венгры оценили бы это на вечные времена. Мы, венгры, по
своей природе народ благодарный, умеем ценить даже мелочи,
а такой шаг при данных условиях был бы великим событием.

Вот как примерно обратилась бы к твоему величеству свобод¬
ная печать. Но она сказала бы тебе не только это, у нее язык луч¬
ше моего, и она сама за себя постоит, если сможет занять подобаю¬
щее положение...

Многие испугаются такого тона, обвинят меня в недостаточном
уважении к твоему величеству, но наступит время, обязательно на¬
ступит, когда придут люди, которые не найдут в моих речах ничего
крамольного. Некоторые считают королевскую особу священной
и неприкосновенной, но это всего лишь лесть. Я считаю, что среди
людей нет святых, спят лишь бог в небесах. Отрицаю я и королев^
скую неприкосновенность, король такой же человек, и были уже
примеры, когда короли платились своей жизнью. Королевское зва¬
ние не в силах изменить человеческой природы. Каждый власти¬
тель— или тиран, или блюститель законов. Если он тиран, а зна¬
чит, последний из злодеев, так почему же он должен быть в таком
случае неприкосновенен? Если же он блюдет законы и сам подчи¬
няется им, то разве не бессмысленно считать его неприкосновен¬
ным? Как только закон объявляет короля неприкосновенным, так
он сразу становится тираном, да и как он может не стать им, если

его неприкосновенность позволяет ему нарушать любые законы.



Глас народа — глас божий *

Лайошу Кошуту

Посвящаю тебе эту маленькую книжку. Тебя изберут депута¬
том в Национальное собрание, где ты сможешь высказывать тре¬
бования моих братьев крестьян и ратовать за бедствующий народ.

Тебе самому достаточно известно, что человек полон несовер¬
шенств. Мы знаем по опыту, что люди, для которых судьба угото¬
вила удобную городскую жизнь, не только несовершенны, что свой¬
ственно человеческой природе, но еще и бездеятельны и изнежены.
Все они до такой степени заняты своими мелкими делишками, что
не могут хоть сколько-нибудь из своего времени посвятить делам
общественным.

Искать поддержки среди таких людей не приходится. Поэтому,
повторяю я, и предлагаю тебе и всем, кто разделяет твои мысли и
чувства, это воззвание моих братьев-крестьян.

Я не знаю, много ли таких, на кого мы можем рассчитывать, кто
поставил перед собой цель служения общему делу. Но все равно,
если ты даже в единственном числе, опираясь на законность, будешь
представлять интересы всего народа, воздействие твоих речей бу¬
дет необыкновенным, потому что каждому твоему слову, и без того
обладающему волшебными чарами, мы, крестьяне, будем придавать
особый вес и значение.

Почему называю я тебя глашатаем моих братьев-крестьян?
Тому есть две простых причины: во-первых, у нас нет возможности
устным или печатным словом бороться за свои интересы; во-вто-
рых, согласно существующим обычаям и законам, мы лишены из¬
бирательного права и не можем посылать своего представителя
в Национальное собрание, чтоб он выступил там в защиту
наших прав.

Люди обычно говорят, например, про подвал или источник:
зимой он теплый, а летом холодный: а ведь это нелепость, гигант¬
ский обман. Летом, при большой жаре подвал или источник ка¬
жутся прохладными, а зимой, когда внешний воздух ледяной и
морозный, то вырывающийся из-под земли родник или подвал
дома кажутся нам теплыми.

253



Много в жизни таких обманов, но мы привыкли к ним и счита¬
ем их естественными. Наши гражданские мероприятия как раз и
основаны на подобных обманах.

Говорят, что барщина и освобождение господ от налогов полез¬
ны в нашей стране, что к этому привыкли и в этом усматривают
свободу венгерской знати. Это грандиозный обман, и о том сви
детельствует нищенское положение страны.

И еще говорят: дадим народу права! Какой обман! Как может
маленькая группа людей оделить огромное множество, весь народ
правами? У народа и так оно есть, право большинства, надо толь¬
ко, чтоб он сумел им воспользоваться и применить на деле.

А потом говорят еще: загоним народ в окоп конституции!
Ужасающий обман! Как будто эта маленькая часть могла бы вклю¬
чить в свои узкие рвы многомиллионный народ? В них сидит
знать, изнеженные аристократы, но кто угодно может и их выки¬

нуть оттуда, лишь бы было желание и решимость. Что это за глу¬
пости? Как поместится в вырытом для немногих окопе весь боль¬
шой народ?

Не старайтесь нарушить законы природы. Разве вздорная
мысль вылить в крохотную бутылочку бочку вина может кому-
нибудь прийти в голову? Как раз наоборот, говорят у нас, в бочку
можно вылить и содержимое бутылки. Какой же это грандиозный
обман утверждать, что маленькая часть согласна включить в клад¬
бище своих окопов многомиллионный народ!

Национальное собрание созывается, чтобы что-то предпринять
для подъема общественного благосостояния. Свершить это может
только нация, а нас нацией назвать еще нельзя.

В нашей стране живет 14 миллионов человек. Было бы нелепым
утверждать, что около 800 тысяч человек, освобожденных от упла¬
ты налога, и есть нация, а остальные 13 миллионов 200 тысяч чело¬
век ничто. Но и утверждать противное, т. е. что эти 13 миллионов
200 тысяч рабов и есть нация, тоже было бы абсурдным: у них нет
права голоса, они не устанавливают законов, только ждут, что при¬

кажут им власть имущие, и покорно выполняют приказанное.

Значит, если кто-нибудь хочет нам добра, он должен прежде
всего желать, чтоб мы стали нацией. А если наш благожелатель не
хочет этого, то он сам не знает, чего хочет. Некоторые стараются
забиться под крылышко правительства, под его опеку, будучи по
своей природе нежизнеспособны, они и просят, как милости, жало¬
ванья, синекуры. Разве можно назвать это волей к действию?
Попрошайничество и нахальство — вот как это называется.

Кто понимает причину такого плачевного состояния, должен
понимать и то, что такое положение должно измениться к лучше¬

му. Там, где нет нации, ничего нет, а значит, нет и благосостояния,
некому создавать его. Из этого совершенно ясно следует, что
необходимо сначала стать нацией, а потом уже и о другом забо¬
титься.

254



Пусть предлагают многие сотни других спешных дел, ты дол¬
жен знать, что в первую очередь надо требовать: «Давайте станем
нацией!» До тех пор, пока мы не нация, нет у нас и родины, в ко¬
торой что-то может или должно произойти.

Как можем мы стать нацией? Ты это прекрасно и сам понима¬
ешь, мы слышали, что ты говорил об этом: через отмену барщины
и всеобщее несение налоговой повинности. Это та домна, тот котел,
в которых мы сольемся воедино.

Чтобы стать нацией, надо поднять народ до себя, говорят неко¬
торые. Но если наша знать катится в пропасть, то не поднять на¬
род, а лишь увлечь его за собой может она. Какой обман, что
меньший может поднять большего, даже если допустить, что этот
меньший находится не на дне пропасти, а на крутом и безопасном
берегу. Горстка знати не может растворить в себе многомиллион¬
ный народ, скорей наоборот.

Мои братья-крестьяне не просят у Государственного собрания
либо у кого другого прав для себя, они требуют, чтобы привилеги¬
рованный класс, отказавшись от самовластно присвоенного себе
права не платить налоги, был справедливым. Лишь в таком случае
народ обретет свои права, станет пользоваться ими, а не ждать,
когда привилегированый класс скажет ему: «дарую тебе права,
народ!»

Ужасная ошибка, говорю я, заявлять: мы даем вам права.
Поскольку каждый человек, наравне с другими, обладает пра¬

вами, то любые привилегии в действительности есть лишь неспра¬
ведливость и насилие.

Общественное мнение считает, а народ во всеуслышанье гово¬
рит, что повинности должны нести все, а барщину и десятину за
некоторую государственную компенсацию надо отменить. Венгер¬
ское экономическое объединение *, в которое входят все землевла¬
дельцы, создало комитет, долженствующий обсудить книгу «Бар¬
щина и десятина» *. Венгерское экономическое объединение соглас¬
но с этой книгой, в которой сказано, что барщина и десятина убы¬
точны и для самих помещиков. Значит, пришло время всеми силами
бороться за их прекращение. Почему же тебе не надеяться на ус¬
пех? Ведь говоря о правительстве, мы думаем, что именно Кошут
в нем по-отечески заботится о народе, и если ему до сих пор ниче¬
го не удалось сделать, пусть совершит хоть это, иначе не будет
правдой, что он принадлежит к партии народа...

В каждом государстве и во все времена главной обязанностью
законодателя, если он действительно достоин этого имени, было
выявление стремлений и желаний всего народа или громадного его
большинства, следовательно, и наше государство должно желать
отмены налогов и барщины.

Законодательство является главнейшим делом в каждом госу¬
дарстве и вполне естественно, что всякий законодатель, принима¬

255



ясь за работу, должен поставить перед собой вопрос: что надо воз¬
водить в закон — желание небольшой кучки людей, принадлежа¬
щих к одному классу, или волю большинства, всего народа? На
такой вопрос не только ученый муж, но и малый ребенок может
ответить лишь одно: законом должно быть признано лишь жела¬
ние народное. А у нас весь народ хочет, чтоб была отменена бар¬
щина и десятина, а налоги платили бы все без исключения.

После того как законодатель уяснит все это должным образом,
ему следует еще по совести поразмыслить справедливо ли, свое¬
временно ли то, что желает народ, нет ли в этом ошибки? Невоз¬

можно представить себе, что среди наших законодателей найдется

хоть одна пустая голова, которая признает несправедливым всеоб¬

щее несение налоговой повинности и отмену барщины с десятиной,
хотя бы за некоторое материальное возмещение. Таким образом,
можно надеяться на полный успех.

У нас есть обычай давать депутатам наказ. Но если найдется в
Венгрии хоть один комитат, который даст своему депутату наказ
стоять за сохранение барщины, десятины, воспротивиться несению
знатью повинностей, то ни один человек, в котором имеется хоть
капля совести, чести, справедливости и разума, не согласится быть
представителем такого комитата. А если кто-нибудь согласился бы,
то тем самым унизил бы святое звание законодателя, предал бы на¬
род. Нет, пока общественное мнение требует отмены барщины и
десятины, не может найтись человека, который согласился бы за¬
пятнать себя таким позором, восстать против общественного мне¬
ния. Значит, и тут у нас имеются веские основания надеяться на
успех...

Нельзя даже подумать, что среди венгерских законодателей
найдется человек здравого ума, который посмеет открыто заявлять
и отстаивать необходимость закона, прямо противоположного стре¬
млениям всего народа. Разве что кто-нибудь схитрит, задаст во¬
прос: а правда ли, что весь народ желает отмены барщины и деся¬
тины, требует несения для всех равных повинностей? Если кто-ни¬
будь сомневается, что это желание всеобщее, то пусть попытается
соответствующим образом выяснить это. Если он твердо хочет
создать справедливый закон, то его прямая обязанность употре¬
бить все средства для выявления общественного мнения и устра¬
нить все препятствия с пути свободного высказывания этого мне¬
ния. Главное препятствие — цензура, а самое мощное средство, как
и в других случаях,— свободная печать. А если кто-нибудь сомне¬
вается, действительно ли общественное мнение — мнение всеоб¬
щее, и для выяснения этого не только не стремится всеми силами

применить самое верное средство — свободную печать, но даже

высказывается против нее, такой человек — обманщик, более того,
враг народа...

Все необходимые для законодателя качества могут быть выра¬
жены всего двумя словами: добродетель и ум. Добродетель нужна

256



ему, чтобы желать хороших законов, ум,— чтобы в действительно¬
сти создавать их.

Самая великая добродетель: не надеяться на других, не ума¬
лять их возможности, верить в свои силы, опираться на них и
действовать самостоятельно. На последнем Государственном собра¬
нии * законодатели хотели вынести хороший закон, было у них для
этого и самообладание, и способности, а значит, и добродетель.
Но если у законодателей нет достаточной силы, чтобы быть уве¬
ренными в себе, то пусть они пораскинут умом, как им приобрести
эту самостоятельность. Разум подскажет знати, что она должна
слиться с нами, ибо только в слиянии с нами сможет она обрести
самостоятельную добродетель. На последнем Государственном собра¬
нии законодатели показали признаки такого ума именно в связи с

упомянутым уже законом. Так почему же нам тогда не надеяться
на успех?

Напоследок мне хочется упомянуть об одной вещи, на которую
не удостоились обратить внимания законодатели других европей¬
ских государств. Было бы чудесно, если бы мы впервые ввели у
себя такой закон, это обеспечило бы нам вечную славу.

Самые бедные люди, которые ничем не могут способствовать
несению общих повинностей, лишены некоторых прав. Но закон,
основанный на чистой человечности и братской любви, не делает
никакой разницы между людьми, несущими большие повинности,
и теми, кто их вовсе не несет по бедности. Такой закон считает
всех людей равноправными гражданами, никто не сгибается под
грузом ответственности, никого не мучает совесть за то, что видит

вокруг себя бедность и нищету. Никто ни в чем не виноват, так как
перед законом все граждане стра,ны совершенно равноправны. Если
кто-нибудь даже умрет с голоду, то и в этом никто не виноват,
ведь ни закон, ни люди ничем не ущемляли этого бедняка.

Ты не нуждаешься в моих поощрениях. Твой внутренний бог,
как ты это сам любишь говорить, дает тебе знать, как ты должен
поступать. Я говорю тебе лишь одно: не надо колебаний, успех
должен прийти, а сам я, насколько позволяют мои способности,
буду помогать тебе, можешь на меня рассчитывать.

1

Иногда говорят: глас народа — глас божий! Это выражение и
послужит основой этого моего маленького труда.

На первом этапе самым главным будет, конечно, определить,
что мы понимаем под словом «народ».

Здраво рассуждая, под этим словом надо подразумевать всех
людей нашего отечества вместе взятых, но у нас уже сложилась
привычка называть народом одних лишь крепостных или крестьян.
А свод законов в понятие народ включает еще и мелкопоместных
дворян.

17 Заказ Л» 1Гм7 257



Благородный господин с «собачьей кожей» * (я хочу сказать, что
у него есть одно из тех свидетельств о благородном происхожде¬
нии, которые у нас в Венгрии печатаются на лайке) называет му¬
жиками всех тех, у кого этой самой собачьей кожи нет. Для этих
господ и жители вольных королевских городов, и даже городские

власти, советники — всего лишь мужики.

Вот и я, следуя общей привычке, под словом народ подразуме¬
ваю одних лишь крестьян, сельских жителей. Интересно, что горо¬
жанин, как только наденет на себя платье из синего или другого
цвета сукна, уже не относит себя к народу. Для него народ — те,
которые в земле копаются. Так ли уж достоин презрения обраба¬
тывающий землю народ?

Я много раз замечал, что среди моих братьев-крестьян некото¬
рые протестуют, когда их называют крестьянами. А жаль, наиме¬
нование это достойно почета. И если сейчас оно еще и не почетно,
но обязательно станет таковым, потому что мы сами хотим при¬
дать ему большое значение. Я лично никогда в жизни не стыдился,
что я крестьянин, сын деревенского мужика. Пусть стыдятся те,
кто не выполняет священных обязанностей по отношению к своей
родине, кто лодырничает и живет трудом своих сограждан.

Хороший и правильный человек не может желать, чтоб другие
вместо него трудились в поте лица своего, а он бы лишь растра¬
чивал заработанное другими.

Как устыдился бы любой из наших благородных господ, если
б вдруг к нему подошел крестьянин в овчине и захотел бы упла¬
тить вместо него за билет в театр. А то, что мы вместо него платим
налоги, это ему не стыдно? Какие же превратные умы у тех, кто
дозволяет, чтобы все так и продолжалось, или, лучше сказать,
какая безмозглость находить з этом последовательность! Когда
строят железную дорогу, то наши благородные дворяне считают
естественным, что за проезд по ней платит не тот, кто ее строил,
а тот, кто по ней едет. А когда мы, крестьяне, прокладываем про¬
езжую дорогу, то платит не тот, кто по ней ездит, а сам крестьянин,
который ее делал. Что за превратная логика, какой изощренный ум
может находить это естественным?

Пусть вас не волнует, братья-крестьяне, как вас называют.
Разве не знаете вы, что бог сотворил не короля, не князя, не графа,
не барона, не дворянина, не мещанина. Бог сотворил человека, ко¬
торый и начал обрабатывать землю, значит, бог сотворил крестья¬
нина. Мы не виноваты, что некоторые находят для нас другие
странные названия. Не завидуйте им, пусть забавляются безделка¬
ми, лишь бы не связывали они с этим несправедливые претензии,
не поступали бы с нами беззаконно.

Все отлично понимают, что самый достойный среди людей тот,
кто больше всех работает для общества, больше всех платит, сло¬
вом, больше других служит обществу. А для всей страны кто дела¬
ет больше всех и больше всего, чем мы, крестьяне? Мы платим

258



налоги, мы делаем дороги, мы поставляем войско, словом, на нас
зиждется все. Так разве, называясь мужиками, мы не достойней
тех, кто носит дворянские, графские да баронские титулы, но жи¬
вут не плодами своего труда, а тем, что мы работаем в поте лица?

И если мы под званием крестьянина понимаем настоящего ра¬
бочего человека, то разве это звание не самое почетное? Мы, кре¬
стьяне, можем прожить без графов и дворян, а они без нас не
могут, если только не займутся работой вроде нашей, т. е. не ста¬
нут крестьянами.

Поверьте мне, братья-крестьяне, придет время, когда наши
сограждане — графы и другие титулованные особы — откажутся от
своих побрякушек, и все их титулы выйдут из моды. Тогда они
станут жалеть не о том, что называются, как мы, крестьянами,
а скорей о том, что стремились стать выше других не благодаря
нравственному и умственному превосходству, а подобными мело¬
чами.

Во многих странах Европы или совсем нет, или гораздо меньше,
чем у нас, людей, которые живут своими графскими или другими
дворянскими титулами. Такие страны процветают не в пример
Венгрии...

Достойно удивления, что еще и теперь, когда люди стали гораз¬
до образованней и просвещенней, многие из моих братьев-'крестьян,
овладев малой толикой научных знаний, надев на себя суконное
платье синего или другого цвета, в первую очередь стараются по¬

лучить право дворянства, а от своих братьев-крестьян окончатель¬

но отворачиваются. Такие люди подлы и ничтожны.
Я представляю себе, что некоторые из вас скажут: они вовсе

не стремятся чваниться дворянским титулом, им важно избавиться
от повинностей, не платить налогов!

Ну уж если они стремятся к такой цели, то тем хуже! Неужто
вся наука, которой они овладели за годы учения, не позволяет им
понять, что их желание освободиться от повинностей таким путем
несправедливо? Они считают себя людьми образованными и вос¬
питанными, а в действительности переплыли через годы учения,
как пес через реку, и весь плод их учености заключается в том, что
они хотят переложить свои повинности на плечи других, бедней¬
ших. А мы считаем, чем образованней человек, тем справедливее
должен он поступать по отношению к другим людям. Тем более
должен он считать подлостью стремление жить плодами труда дру¬
гих людей.

Бедные родители-крестьяне все делают для своего сына, часто
лишают себя куска хлеба, чтоб только дать ему возможность учить¬
ся. Они трудятся денно и нощно, постоянно недоедают, живут на¬
деждой, что сын выучится и поможет им, а он платит родителям
черной неблагодарностью. А если такой студент, надев кунтуш *
и, выучив несколько десятков латинских слов, уже возомнил себя
господским сыном, то, получив дворянскую грамоту и став «свет¬

17* 259



лостью», он и вовсе будет стыдиться своих родителей, когда они’
захотят навестить его, стыдиться тех самых родителей, которые
проводили в беспокойстве о нем сотни и тысячи ночей; говорю
вам, что он устыдится тех самых родителей, из которых он сам
всю кровь выпил каплю за .каплей. Некоторые из таких сыновей
изредка посылает родителям нищенскую милостыню, лишь бы не
беспокоили его своими посещениями. Среди епископов много таких,
а ведь Христос не тому учил своих последователей...

Народ, крестьянский народ изо дня в день все больше впадает
в нищету, сгибается под невыносимым бременем, целиком лежащим
на его плечах, а его собственные сыны не хотят заботиться о нем.

Но не отчаивайтесь, есть у вас и благодарные родственники, я уже
многих знаю таких. Что касается меня, то я до самой смерти буду
с вами. Свое возмущение я присоединяю к вашему, и будьте уве¬
рены, этот призыв будет иметь успех, так как мы просим справед¬
ливости. Ведь глас народа — это глас божий. И кто не пожелает
прислушаться к нашим призывам, тот будет вынужден и помимо
своей воли выслушать строгий приговор справедливости.

Если вы возразите нам, что это не есть глас всего народа, мы
согласимся с вами, ибо большая часть народа, наших братьев-кре-
стьян низведена на уровень скотины. Но мы, подымающие голос
за провозглашение чувств народных, выражаем и всеобщие жела¬
ния. Даже самый невежественный из людей способен чувствовать
ужасающий гнет, и самый забитый поймет, что есть справедли¬
вость, сам бог вложил в него это понятие.

2

Так чего же вам надо? Может быть, спросите вы у нас. Пода¬
рите нам минуточку внимания и мы вам объясним это.

На последнем Государственном собрании законодатели объявили,
что и мы, крестьяне, можем иметь земельную собственность. Будь
у нас шутливое настроение, мы спросили бы у законодателей, не
издевательство ли с их стороны принимать подобные решения о
предоставлении нам права на земельную собственность. Как же,
именно мы, нищие, сможем покупать землю! Несчастный калека с
изувеченными руками и ногами сидит на краю дороги под вишне¬
вым деревом, приходит человек, которому захотелось захватить
вишневое дерево в свою собственность, хоть это дерево и выросло
у обочины дороги, посаженное великим садовником-природой, и за
ним не ухаживала рука человеческая. Приходит этот человек и го¬
ворит калеке: разрешаю тебе влезть на дерево и есть вишни. Разве
это не издевательство? И разве не нечто подобное предложили нам
законодатели?

Решение о предоставлении крестьянам права на приобретение
земельной собственности останется насмешкой в своде венгерских

260



законов до тех пор, пока законодатели не покажут нам, каким же
образом нищий может приобрести в свое владение землю.

Но у нас есть еще в запасе и другой вопрос: когда, где и от кого
получило венгерское дворянство право на земельную собствен¬
ность? Почему оно воображает, что может разрешить нам поку¬
пать землю, платить за нее нашими деньгами? Мы, крестьяне, ни¬
когда в жизни не признаем, что бог дал дворянам больше благ
или особые права, из которых они могут уделять или не уделять и
нам большую или меньшую толику... Дворянство было сильнее нас
или казалось лишь сильнее нас, пока мы умом не пораскинули, но
прав у них, больших, чем у нас, никогда не было.

Мы еле-еле сводим концы с концами, с трудом выплачиваем на¬
логи, а иногда нам и не удается до конца выплатить их, питаемся
мы недостаточно, мясо едим только зимой, а ведь оно-то и дает
силу для работы, наша одежда — неоспоримое свидетельство нашей
бедности. Скот наш совсем отощал с голоду, запаршивел, все го¬
ворит о нищете, бедности нашей, у нас даже на соль не хватает
для приправы — сжуем и так! Но это все не беда, раз законода¬
тели сказали, что мы можем приобрести землю в свою собствен¬
ность!! !

Нам же кажется, что вся наша родина беспризорна, что она на
краю гибели, что нет у нее хозяина.

Разноязычные люди живут у нас, но и только — нации у
нас нет.

Вы, избранная знать, вас насчитывается 800 тысяч, и вы счита¬
ете себя нацией, но это заблуждение, суеверие, ошибка. Мы назы¬
ваем нацией тех, кто на Государственном собрании, не умоляя никого
о помощи, выносит законы и занимает подобающее ему место в
ряду других наций. Можете вы о себе такое сказать? Значит, вы
не нация, но и мы, крестьяне, не нация, и наша страна, такая кра¬

сивая, большая, благословенная природой страна, не имеет своей
нации.

Нет у нее ни своего короля, ни правительства, ни великих лю¬
дей, вот она и беспризорная.

И собственности в нашей стране почти ни у кого уж нет *. Суще¬
ствуют владения короны*, но это нелепость, корона — вещь неоду-
шевленная, и не может быть у нее собственности; есть еще пала¬
та — темная нежилая комната с четырьмя стенами, и у нее собст¬
венности быть не может; есть еще и дворянская собственность, но
последние отпрыски дворянства уже не могут назвать ее своей,
и скоро она отойдет к короне; есть еще владения священнослужи¬
телей *, но и им эта земля не принадлежит, только кормятся ею
попы, вытягивают из нее все соки.

Есть собственность и у королевских городов, но ведь сами горо¬
да со всей их собственностью принадлежат королю; и есть еще
барщинная земля крепостных, но она никому не принадлежит, лишь
слепой случай играет ею.

261



Вот так у нас и обстоят дела. А те, кому удается вытянуть из
истощенной земли возможно больше денег, сорят ими по заграни¬
цам, вместо того, чтобы вложить их обратно в хозяйство, помочь
новому расцвету земли, а мы, бедные крестьяне, не можем собрать
денег достаточно, чтобы хоть малую толику из них обратить на
процветание Родины, ведь мы платим налоги, но большая часть их
опять-таки идет за границу, потому что наш король, наше прави¬
тельство и наша армия находятся за пределами нашей страны.
И вся страна страдает от этого. Многообразные интересы, власти,
языки борются между собой...

И наши законодатели, которым все это прекрасно известно,
сочли достаточным объявить, что мы, крестьяне, т. е. нищие, имеем
право приобретать землю!!!

Сам по себе закон, дозволяющий нам, крестьянам, приобрете¬
ние имений*, очень хорош, но кому он приносит пользу? Ходит
слух, что иноземные банкиры уже приобрели Янковац *, а король
саксов — владения Палини Херцберг Речицу неподалеку от Ка-
ройвароша *, хотя в законе право приобретения земли дается лишь
рожденным в нашей стране. Но комитаты смотрят на это благо¬
склонно. Когда отечество находится в опасности, как теперь, не та¬
кие законы выносить надо, как вот этот, разрешающий нам приобре¬
тение земли. Ведь закон этот можно понять и так: у тебя, мужик,
нет денег, и пока не наступит коренное улучшение вещей, денег у
тебя и впредь не будет, поэтому мы и разрешаем тебе приобретение
земельной собственности.

Мы совершенно уверены, что этот закон сам по себе ничему не
поможет, не исцелит нас от ужасающих бед, как и все остальные
устаревшие законы, словом, что закон этот не спасет от краха ка¬

тящуюся в пропасть отечественную конституцию...

Мы же считаем, что единственное возможное, в корне целитель¬
ное и устраняющее угрожающую опасность, заключается в следую¬

щих двух коротких фразах:

«Все, кто живет в нашем отечестве, должны быть равноправны¬
ми и едиными». «Наш король должен жить в нашей стране».

Только тогда государство станет таким, каким и быть должно,
а до этого не было никогда...

Мы в этом совершенно уверены.
Захотят ли законодатели осуществить это, нам не известно, но

хотелось бы верить, что захотят.

3

Среди благородных патриотов многие стараются помочь нашей
беде, хотят сделать, чтобы и нам, крестьянам, стало лучше, да и
другим беднякам в нашей стране жизнь стала бы легче, но встреча¬
ются и другие, старающиеся воспротивиться этому... Надо ли го¬
ворить, почему все происходит не так, как они этого хотят.

262



Говорить об этом мы считаем, необходимым не потому, что вы
этого якобы не знаете, а чтобы показать вам, что и мы, крестьяне,
разбираемся, что к чему, раздумываем над этим...

Пока наши свобода и права не одинаковые, пока существуют
привилегии и различные интересы, до тех пор мы никогда не смо¬
жем быть едиными. Привилегированные лица хотят не того, что
хотим мы, крестьяне, а мы не хотим того, что хотят они. Отсюда
вечное недоверие, ссоры, неравенство. Мы, крестьяне, выполняем
возложенные на нас обязанности, но сердце у нас к этому лежать
не может, потому что обязанности устанавливаются не по нашему
мнению и убеждению, а возлагает их на нас знать, делая это без
нашего вмешательства и неспразедливо возлагая на нас и свои соб¬
ственные обязанности. И пока это будет так, мы, дети одной стра¬
ны, никогда не будем жить в мире, а наше отечество возродится
заново лишь тогда, когда все его жители будут равны перед зако¬
ном, и права у нас будут одинаковые, и только тогда. Человек по
своей природе охотнее всего выполняет то, в чем он убежден, что это
так надо, в принятии чего он и сам принимал участие.

Вы, благородные патриоты, мудро понимаете, что самый луч¬
ший закон тот, которого должны честно придерживаться все жите¬
ли страны, с которым согласны все справедливые люди.

Все это так, но до сих пор вряд ли были у нас законы, которые
могли бы удовлетворить людей со справедливой душой.

Предположим, что вы вынесете такой закон: в Венгрии все
люди пользуются одинаковой свободой и равными правами.

Невозможно себе представить, что во всей стране найдется хоть
один человек, который посмел бы считать такой закон несправедли¬
вым. Значит, этот единственный закон примирит всех нас, утешит,
сольет в одно — знать и крестьян, упразднит всякую ненависть
и неприязнь, сделает нас всех родственниками, братьями, положит
конец всевозможной розни, устранит всякую опасность. Он сольет
в одну нацию всех людей, живущих в нашей стране, разных по
обычаям и языку, словом, этот единственный закон прославит нашу
страну, навеки укрепит ее национальное величие.

Так примите же этот закон, благородные патриоты, если вы
желаете прекрасного будущего для своей родины. Не теряйте вре¬
мени на мелочные законы, даже если они и кажутся хорошими, но
никогда не станут настоящими законами, так и останутся заплат¬
ками...

8

На конец мы оставили то, что вы, благородные патриоты, по
обычаю и по природе вещей можете достойно выставить против
нас, а именно:

Мы, знать, завоевали дорогую нам Венгрию нашей кровью и
оружием, и она целиком принадлежит нам, знати, а та земля, ко¬

263



торую со временем и постепенно мы давали крепостным крестья¬
нам, чтобы они пользовались ею, тоже была нашею, и мы не обя¬

заны отдавать ее даром крестьянам. Так и теперь мы не считаем
себя обязанными отказаться от барщины и десятины без соответ¬
ствующего выкупа.

Мы люди не ученые и не смеем вступать с вами в спор по этому
вопросу, нам надо было работать и учиться не было возможности,
но мнение свое мы все-таки выскажем и выступим против вас, во¬
оруженные одним лишь здравым смыслом, и пусть победит тот, на

чьей стороне правда...
Мы, венгерские крестьяне, не упали с неба, не переселились

сюда из других стран или краев, а пришли вместе с вами, благо¬
родные патриоты, из Азии, с востока, а если вам известно что-то
другое, то просветите и нас. Когда наши предки заняли вот эту
землю, то они были равноправными, свободными людьми, ни у
кого из них не было документа о дворянстве, а значит, такой вот
знати, как вы — теперешние, среди них не было. Наши предки
были неграмотные, им была не нужна собачья кожа, в которой для
современной знати заключается вся честь и благородство, в те
времена в ходу было оружие, храбрость, сила, а не свидетель¬
ства...

Но короли заметили, что людей можно удовлетворить такой
мелочью, как кусок исписанной кожи, которая и стала очень це¬
ниться, и решили воспользоваться своим открытием, как золотыми

россыпями, сделать из него неиссякаемый клад, а так как собачьей
кожи у них было сколько угодно, то и распределяли они ее, не
экономя.

Теперешняя знать — потомки эпохи собачьей кожи, мы же,
венгерские крестьяне, происходим от первых равноправных настоя¬

щих древних венгров, которым ничего об этой собачьей коже не
было известно, и они в ней не нуждались. Еще раз повторяю, что
мы — потомки древних венгров, а не выродков, владеющих со¬

бачьей кожей, у нас нет документов о дворянстве, нам они ни к
чему, как не нужны были нашим предкам.

Когда наши прародители пришли с востока через Карпаты
и заняли эти плодородные земли, они были не знатью, а венграми,
как мы крестьянами, а слово «благородство» употребляли постоль¬
ку, поскольку храбро и мужественно сражались, в том смысле, как
мы называем всякий хороший поступок или действие благородным
поступком, благородным действием.

Если кто-нибудь поступает очень хорошо, совершает достойные
прекрасные дела, мы говорим о нем: он поступает благородно, но
было бы нелепостью утверждать, что начиная с этого времени,
всякое его действие или поступок будет таким же прекрасным и
достойным; жизнь и опыт показывают нам, что человек, будучи
несовершенным, поступает то хорошо и добродетельно, то веролом¬
но, преступно, а иногда его поведение нельзя назвать ни доброде¬

264



тельным, ни преступным, а скорее всего обычным. Вся жизнь вооб¬
ще, и жизнь большинства людей состоит из таких обычных
поступков, ни добродетельных, ни преступных. Абсурдно поэтому
давать титул благородства тому, кто один раз в жизни поступил
благородно, но еще большая нелепость считать благородными де¬
тей и внуков такого человека, если даже они за всю свою жизнь
не только не совершили ни одного благородного поступка, а наобо¬
рот, проводят свое время в совершении низменных поступков.

Мы, венгерские крестьяне, считаем слишком дорогой комедией
эти детские игры с документами о знатном происхождении и ду¬
маем, что каждый здравомыслящий венгр согласен с нами...

Наше отечество — самая благословенная из всех стран, самая
богатая по своей природе, а ведь именно жителям этой страны по¬
стоянно угрожает голод и нужда! Самой главной, даже единствен¬
ной причиной такого положения вещей мы считаем, что здесь и
только здесь у нас существует знать, свидетельства о благород¬
стве которой освобождают ее от налогов.

И вы, благородные патриоты, признаете ли вы такое положе¬
ние неестественным и несправедливым или не признаете?

Но как бы там ни было, подобное положение прекратится.
С ним покончите или вы, благородные патриоты, или мы, крестьяне,
или вместе, но прекратиться оно должно.

Вы проповедуете (ведь духовенство, а тем паче высшее духо¬
венство, тоже принадлежит к вам), что человек должен быть доб¬
родетельным, моральным, а разве можно назвать добродетелью и
хорошим поступком, когда вы перекладываете на наши плечи свои
повинности, заставляете платить вместо себя, причиняя тем самым
вред, такие поступки можно назвать лишь плохими и безнравствен¬
ными. Но мы, крестьяне, будем впредь считать своей нравственной
и святой обязанностью делать все от нас зависящее, чтобы покон¬
чить с этой безнравственностью и несправедливостью, и поступать
так, как обязывает нас христианская религия и сам бог, а собствен¬
ная выгода и природный инстинкт торопят нас в этом.

Когда человека вводят в заблуждение, то это равносильно об¬
ману, но ведь обман — грех, преступление. А вы, благородные пат¬
риоты, вводите нас в заблуждение, обманываете нас, поскольку хо¬
тите внушить нам, что такое положение вещей наилучшее и изме¬
нять его не надо, тогда как наш здравый смысл говорит обратное...

Если вам, благородные патриоты, дозволено говорить, что вы
не желаете нести всеобщие повинности или, лучше сказать, свою
часть этих повинностей, то почему же нам не дозволено сказать,
что мы не желаем нести чужие, т. е. ваши повинности? Поймите
как следует, великое слово сказали мы: мы не желаем нести чу¬
жие, т. е. ваши повинности, потому что считаем несправедливым,
а значит и безнравственным ваш закон, по которому вы валите на
нас свои собственные обязанности, и не хотим быть соучастника¬
ми такой безнравственности.

265



Такой закон до сих пор существует, но 12 миллионов громо¬
гласно заявляют о том, что этот закон несправедлив, а несправед¬
ливые законы должны быть отменены. Но если разобраться со
здравым смыслом, так этот закон и законом-то нельзя назвать,

а лишь принудительным распоряжением, выдуманным одним клас¬

сом для своей пользы и в ущерб всему народу.
Мы уже говорили выше, что наша барщинная земля составляет

лишь третью часть всей обрабатываемой земли, остальные две тре¬
ти — родовые поместья дворян. В «Статистике» Феньеша *, том пер¬
вый, пятая страница, сказано, что Венгрия имеет 46 796 428 холь-
дов обрабатываемой земли, а по подсчетам Габора Клаузала *, нам,
крестьянам, из этой земли принадлежит всего лишь 10 миллионов
хольдов, значит, даже не одна третья, а менее одной четверти, но
пусть будет так, что нам принадлежит одна треть.

Итак, по справедливости на нас, крестьян, приходится одна
треть всеобщих повинностей, а на знать — две трети...

А теперь несколько слов о другом, а именно о выкупе.
Если вы думаете черпать суммы для выкупа из государствен¬

ного источника, то нам на это нечего сказать, каким бы ни был
выкуп, высоким или низким. Но и тогда нельзя его устанавливать
слишком высоким, так как большую часть государственных средств
даем опять же мы, весь народ...

Бог создал нас помимо нашего желания и не извещая нас об
этом, а поместил он нас на земле, а не где-то в воздухе. Значит,
самой природой нам предназначен такой кусок земли, который не¬
обходим нам, чтобы прокормиться, это наша законная собствен¬
ность, и мы вовсе не должны платить за эту землю кому-то деньги,

а ведь вам хорошо известно, что ни у кого из нас нет земли боль¬
ше того, чем это совершенно необходимо...

Мы должны жить на этой земле, кормиться ее плодами, как
рыба живет в воде, а птица в воздухе, и не надо нам на это ни у
кого просить разрешения...

Разве птица должна платить выкуп за воздух и землю, где она
живет? И платит ли рыба выкуп за ту часть воды, которая ей
нужна для жизни?

С каких пор земной шар стал собственностью немногих лю¬
дей, а остальные люди и все живые существа должны им платить
выкуп, чтобы иметь необходимое для жизни?

Правда и то, что люди считают птиц, рыб, животных, а в том
числе и скот, созданными лишь для пользы человека, чтобы делать
с ними что угодно, и питаться их мясом, но мы, крестьяне, не скот,

из которого такие же, как мы, люди, принадлежащие к высшему

и богатому классу, могли бы высасывать кровь.
Если вы скажете нам, что более крупная и сильная рыба гло¬

тает маленьких рыб. питается ими, что крупная и сильная птица
охотится за маленькой, поэтому и вы, если можете, сосете нашу
кровь, питаетесь нашим телом, то нам, пожалуй, нечего будет ска¬

266



зать в нашу защиту, останется лишь утешать себя пословицей: «кто
смел, тот и съел». Но есть и другая пословица: «гуси, если их мно¬
го, и свинью заклюют», и в самом худшем случае, если уж дело
до этого дойдет, мы победим.

Все это так, но ведь мы — люди, наделенные нравственностью,
разумом, умом с тем, чтобы всем этим отличаться от животных и
ке вести себя, как животные. Скот не понимает, что такое спра¬
ведливость. А если из людей кто-нибудь этого не понимает, то
он тоже подобен скоту, а если кто-то понимает и не следует этому,
то такой человек хуже скотины.

Если более сильный человек обращается со слабым, подобно
тому, как крупная рыба с мелкой, то уж пусть он не рассчитывает,
чтобы его считали человеком, и не претендует на образованность, не
обижается, что его за скотину принимают, хотя и ходит он не на
четырех ногах...

А так как земля не наша, а богова, то по справедливости никто
не может владеть ею, иметь больше того, чем это крайне необхо¬
димо. Но ведь нам, крестьянам, совершенно необходима та земля,
которую мы имеем, плодами которой живем за еще и государствен¬
ные расходы оплачиваем, а у многих помещиков земли в сто
раз и в тысячу раз больше того, чем им надобно. Надо было бы
сделать так, чтобы никто не имел более сорока хольдов, по край¬
ней мере до той поры, пока у каждой семьи, живущей земледелием,
не было бы такого же земельного участка. А если после такого
раздела земли останется еще что-нибудь, пусть пользуется
ею помещик, это уж не будет такой большой несправедливостью

Поверьте мне, благородные патриоты и, в особенности, круп¬
ные помещики, я вам говорю это не для угрозы, каждый честный
человек, если призадумается над правами землевладения, признает
за чистую истину мною сказанное. И вы, благородные патриоты,
владеющие крупными поместьями, коль есть в вас хоть искра
справедливости, то и вы должны признать, что это именно так и
есть.

Но если вы упрямо цепляетесь за свои старые принципы, не же¬
лая нести с нами общие повинности, не стараясь найти государ¬
ственный источник для уплаты выкупа и, не желая оказать нам по¬
сильную помощь (если все же выкуп придется платить нам), чтоб
мы могли как-нибудь осилить его, то мы будем вынуждены за¬
явить вам: нужда не признает закона, и мы вынуждены провозгла¬
сить, что выкупа платить мы не станем, потому что нуждаемся в

таком земельном наделе и имеем на него право и по справедливости,
и по естественным законам...

Значит, мы имеем полное право на ту самую землю, которую
теперь обрабатываем, потому что по крайней мере столько земли
нам и нужно...

Сейчас мы живем в 1847 г., а некоторые считают число 7 счаст¬
ливым.

267



У нас есть не только семь смертных грехов, но еще и семь свя¬
тых таинств, а за семью годами голода следуют семь лет изобилия.

У наших предков, когда они пришли, чтобы занять эту стра¬
ну, было семь вождей, а в 1847 г. наши теперешние отцы заново
создадут нашу родину...

Под конец хочется мне сказать еще об одной семерке.
Святое писание говорит, что бог послал египтянам семь наказа¬

ний за то, что они терзали евреев, говоря другими словами, богом
избранный народ. Так перестаньте же и вы в 1847 г. терзать бед¬
ных крестьян, не то, истину говорю вам, бог пошлет вам не семь,
а семьдесят семь казней...

И еще в самый последний раз повторим вам, что мы желаем:
все повинности вы должны нести совместно с нами; откажитесь

раз и навсегда от выкупа за барщину, а если желаете получить
какое-то возмещение ущерба, найдите для этого государственный
источник; довольствуйтесь лишь теми правами, которыми все люди
наделены в равной мере и по чистой справедливости, чтоб и мы
могли быть, подобно вам, свободными гражданами. И тогда мы
будем все одинаково любить и благословлять свою родину... сло¬
вом, только тогда будет из нашей родины славное государство,
когда мы все вместе сольемся воедино...

Самым главным и единственным утверждением права собствен¬
ности на землю должен быть труд на этой земле, лишь тот, кто ра¬
ботает, трудится на своей земле, может по справедливости назвать
ее своей (а значит, земля, на которой мы трудимся, наша, и мы,
по справедливости, не должны платить за нее никакого выкупа.

И если вы не хотите заявить об этом в справедливом законе, то мы
будем вынуждены провозгласить это по необходимости). Когда
родине угрожает большая опасность, как теперь нашей (положение
у нас теперь в сто раз хуже, чем если бы внешний враг устремлялся
к границам нашей страны), и когда мы увидим, что государствен¬
ное собрание хочет исправить это положение незначительными за¬
конами, которые, как маленькая заплата на большой дыре, ничему
уже не могут помочь, то каждый гражданин обязан выступить и
предложить самые лучшие и обдуманные способы для спасения
родины.

А мы совершенно уверены, что единственный успешный спо¬
соб — полное уничтожение барщины и выкупов, как мы уже об этом
говорили. Мудрые законодатели сделают это добровольно, а если
не сделают, сделаем мы, если все же необходимость заставит нас.

нарушить закон...



Революция *

Родичи мои, братья-рабочие! В Будапеште 15 числа прошлого
месяца марта за один день и одну ночь произошли такие большие
и знаменательные события, подобных которым не было уже много
столетий.

А так как среди нас может быть много таких, кто, живя вдале¬
ке, в провинции, ничего еще об этом не слышали или были плохо
информированы, то я и хочу в нескольких строках коротко расска¬
зать о причине этой революции, или восстания, как и почему она
произошла.

Вникните внимательно в эти несколько слов: нет больше господ
и крестьян, нет крепостных, людей больше не бьют; все мы рав¬
ноправные граждане, братья.

Такое положение, когда мы, рабочие-крестьяне, несли все го¬
сударственные тяготы, платили налоги, отдавали наших сынов в

солдаты для защиты отечества, было несправедливым: собранные
налоги не употреблялись на то, что нужно, на пользу отечества,
солдаты — наши сыны не оставались в нашей стране, получали ору¬
жие не для защиты родины, а по большей части их посылали и
другие страны.

И все-таки распоряжались нами те, кто с 1800 г. не служил, не
нес повинностей; распоряжалась нами знать. Но теперь все изме
нилось.

Само дворянство признало несправедливость такого положе¬
ния, ибо когда что-то до такой степени несправедливо, то всякий
вынужден признать это. Итак, большая часть дворянства поста¬
ралась изменить такое положение, жалея, что мы, ее братья-кре¬
стьяне, находимся в таком плачевном состоянии, вследствие чего

вся страна пришла в упадок, хотя от природы богата и благо¬
словенна так, что могли бы мы стать самой мощной нацией в
Европе.

Но были среди дворян и такие, которые считали, что нель¬
зя ничего изменить, потому что так уж вошло в привычку — гово¬

26?



рили они; а другие еще говорили, что менять ничего и не надо: если

изменить хоть один из старых законов, вся страна распадется.

Кроме того, Австрия, со своей стороны, считала выгодным для
себя наше бедственное положение, потому что до сих пор нам при¬
ходилось за дорогую цену покупать у Австрии то, что мы могли
бы изготовить у себя дома гораздо дешевле. Кроме того, наши бо¬
гатые земляки: крупные помещики, магнаты, графы растрачивали
в Вене свои огромные состояния. Этими двумя путями, помимо
обычных налогов, в Вену уходило множество наших денег. Не бу¬
дет преувеличением, если я скажу, что ежегодно из страны утека¬

ло 100 миллионов серебряных форинтов, и большая часть шла в
Вену, в Австрию. Вполне естественно, что Австрии все это очень
нравилось, и ее правительство всячески стремилось к тому, чтобы
так оставалось навечно. А так как мы, венгры, люди очень довер¬
чивые и легковерные, то и соглашались, когда нам говорили, что

все обстоит самым лучшим образом. А почему мы с этим соглаша¬
лись? Потому что сами мы не раздумывали, не учились, а значит,
ничего не знали, только верили на слово.

Но, наконец, глаза у нас открылись и, вместо того, чтоб толь¬
ко верить, мы принялись еще раздумывать. Г нет, в котором мы
пребывали, убедил нас, что если это положение будет еще долго
продолжаться, то нам совсем придет конец, и из-за множества ино¬

странцев в нашей стране венгерская нация будет стерта с лица
земли.

Когда несколько лет назад мы взялись за ум, и на Государствен¬
ном собрании 1844 г. наши законодатели провозгласили о желании
нашей страны, тогда австрийское правительство стало смотреть
на нас подозрительно, чего мы, мол, хотим, и не пожелало дозво¬

лить нам быть счастливыми в нашей плодородной стране. Но так
как прямого сопротивления оказать этому было, конечно, нельзя,
то они и постарались убедить наше правительство, чтоб оно выно¬
сило такие законы, которые способствовали бы благополучию Ав¬
стрии. Поэтому на место прежних наместников стали королевским
приказом назначаться администраторы или заместители намест¬

ников, им было положено большое жалованье, и они были призва¬

ны лить воду на австрийскую мельницу.
Но мы уже больше не верили, потому что к тому времени про¬

зрели.

Так получилось у нас две партии. Одна из них поддерживала
покорное Австрии правительство, другая отдавала свои силы для
создания благополучия отечества.

Эти две партии столкнулись в борьбе на теперешнем государст¬
венном собрании. Поэтому и нельзя было успешно создать зако¬
ны, одинаково удовлетворявшие всех.

Пока представители двух партий спорили между собой, во
Франции разразилась революция, и через Германию в одно мгно¬
вение она дошла до нас. Но правительственная партия и тогда не

270



оставила свои вредоносные действия, направленные против нас,
и продолжала придерживаться своих прежних взглядов.

Внезапно дело приняло совсем другой оборот. А случилось
это так.

Многие из крестьянских детей, окончив школу, обосновываются
в столице, некоторые просто перебираются в столицу, а которые об¬
ладают большими умственными способностями, посвящают свою
жизнь науке, пишут книги, трудятся на благо родине.

Среди них в первые ряды выдвинулись Шандор Петефи, Мор
Йокаи * и Пал Вашвари. Петефи продекламировал известную пат¬
риотическую песню, с которой все принесли присягу, так что эта
песня повсюду сопутствует им.

Выступая и до этого за равноправие и свободу, они заготовили
12 пунктов, которые тут же отпечатали в типографии, не спраши¬
вая на то разрешения правительства и тем самым презрев незакон¬

ное учреждение (цензуру), согласно которому не разрешалось напе¬
чатать ни одной строчки без разрешения книжного цензора,
назначенного правительством.

Это произошло 15 числа прошлого месяца марта, и этот день
мы и в будущем будем праздновать как национальный праздник,
как славный день завоевания свободы.

Мастеровые **

Трудно поверить, что есть люди (а ведь такие, действительно,
есть), которые считают, что «Мункашок Уйшага» («Рабочая газе¬
та») лишь тем и занимается, что высчитывает, сколько дней дол¬
жен работать рабочий, каков его недельный или месячный зара¬
боток.

Действительно, в конечном счете, все наши стремления направ¬
лены на то, чтобы каждый получал за свои труды ежедневно или
понедельно справедливое вознаграждение, иначе говоря, чтоб
каждый рабочий человек получал за свою работу в соответствии со
своим трудом. И все же газета не ставит своей целью указывать,
кто и сколько должен работать, пусть этим занимаются компетент¬
ные лица с обеих сторон на основании взаимной договоренности
о заработной плате. Пусть никто не берет на себя заботу о том,
сколько я должен трудиться и какое получать за это вознагражде¬
ние, этим они посягнули бы на мою свободу. Газета ставит перед
собой иную цель, и я сейчас вам о ней расскажу, хотя это совер¬
шенно бесполезно: ведь если кто читает газету, он и так понимает

мои намерения, а если не читает, все равно ничего не узнает. Но я
все-таки хочу вам рассказать о них.

Встречаются и такие люди, которые считают, что газета наша
годится только для деревенщины, т. е. для живущих в деревнях

земледельцев. Только близорукие люди считают рабочими одних

271



лишь земледельцев, я же думаю, что рабочими надо считать всех
гех, кто живет на собственные заработки, на го, что получают за
свой труд, а значит, что и мастеровые составляют значительную
часть большого класса рабочих. Сюда же принадлежат и те, кто
обладает большим искусством производить великие творения и
кого называют художниками.

Мне хочется сказать хотя бы об одном из самых выдающихся
среди них несколько слов. Его имя Клиегель *. Им может гордиться
Венгрия, потому что он создает такие произведения искусства, ко¬
торые никому и не снились в целой Европе. За произведения этого
человека .правительства других стран заплатили бы большие день1
ги да и его самого зовут к себе, обещают высоко ценить за его пре¬
восходный ум, сулят, что не придется ему больше бояться жив*
ненных трудностей. Но в его груди пылает любовь к отчизне, ни
за что не покинет он своей милой родины, предпочитает терпеть
всевозможные лишения, чтоб служить своими чудесными творе¬
ниями славе нашей нации.

А наши отечественные богачи уделяют ему всего лишь нищен¬
ские подачки, но чего не делают они, сделаем мы, рабочие, все
вместе, потому что везде уже становится ясным, что именно в рабо¬
чем классе и таится сила, пусть мало у него денег, но зато много

трудолюбия и решительности, которыми он и направляет великие
мировые события.

Среди наших правителей некоторые не хотят верить, что и
венгры что-то умеют, считают «ас за каких-то обезьян, способных
всего лишь подражать другим нациям. Но мы еще заставим их
устыдиться, потому что венгры способны на более великие и чудес¬
ные дела, а наши хозяева не обладают способностями даже настоль¬
ко, чтоб распознать в рабочем своего беднейшего брата.

Предварительно мы предлагаем нашего мастера Клиегеля пре¬
подавателем в политехникум, который будет создан в казарме на
улице Юллеи, чтобы основать у себя в стране машиностроение и
развить его до совершенства.



Янош Хорарик

(1808—1864)

Янош Хорарик (Ногапк ]апоз) — философ и публицист, страстный борец
против церкви и религии, революционный демократ, принимавший непосред¬
ственное участие в революции.

Происходил из бедной словацкой семьи. После окончания гимназии был
отдан в духовную семинарию.

Хорарик прошел сложный путь — от католического священника до воин¬
ствующего атеиста. Еще будучи священником, он вступил в столкновение с
церковью. В 1841 г. Хорарик принимал участие в дискуссии о смешанных бра¬
ках. Его речь прозвучала как вызов церкви и высшему духовенству.

Летом 1845 г. Хорарик уезжает в Германию. Узнав о венгерской револю¬
ции, он тут же возвращается на родину и становится одним из наиболее ак¬
тивных участников «Оппозиционного клуба».

После поражения революции Хорарик был вынужден скрываться. В это
время он написал большой философский труд, в котором выступил как после¬
дователь Гольбаха.

Хорарик завещал похоронить его без церковных обрядов, а тело отдать в
медицинское учебное заведение.

Основные произведения (написаны на немецком языке): «Брак в духе
Христа и смешанные браки» (1843) и «Борьба Яноша Хорарика против иерар¬
хии и церкви» (1847).

18 Заказ № 1557



Борьба Иоганна Хорарика
с римско-католической иерархией

и церковью
в 1841—1845 гг.*

Некоторые наблюдения
священнослужителя Хорарика

Можно сказать, к счастью для Хорарика, >в N. местный священ¬
ник сломал ногу и Хорарик был направлен туда в качестве его
помощника. Здесь Хорарик впервые ощутил, что он священник,
т. е. духовник, наставник в вере. Всем своим существом он отдался
религии. Неудачи, которые выпали на его долю, способствовали
тому, что он искал уединения, целиком погруженный в размышле¬
ния над догматами христианского вероучения, в мечты о своем свя¬

щенническом поприще. Вдохновленный идеалами христианства, он
проповедовал народу основополагающие истины католической ре¬
лигии: необходимость веры, учение о несовершенстве грешной при¬
роды, о божественном откровении, разъясняя людям, каковы отли¬
чительные черты католичества, его орудия, доказательства истин¬

ности; говорил о старом и новом откровении, об учении, деяниях

и обряде Христа, об учреждении, которому он доверил свое уче¬
ние, т. е. о церкви, разумеется, только римско-католической, вне ко¬
торой нет подлинного христианства и т. д.

Книги и природа заменяли Хорарику общество. В Сенеке видел
он своего учителя, в Христе — свой идеал. Его рвение не знало
границ.

Три вещи наблюдал он в то время:
1) Безбедную, беззаботную, проходящую в удовольствиях, без-

делии, карточной игре жизнь священников. Если по своей натуре
священник был склонен к такой жизни, он мог прожить ее без ма¬
лейшего напряжения, не утруждая себя занятиями, в полном ниче¬
гонеделании, имея все права взимать мзду без малейшего усилия со
своей стороны. Бесплатно он не делал ничего.

2) Невежество народа. Во всей деревне только два крестьянина
умели кое-как писать, читать тоже почти никто не умел.

3) Вымогательство духовенством денег у народа, особенно при
погребениях. Сердце Хорарика обливалось кровью, когда он дол¬
жен был забирать у бедняка последний пенге для священника или
274



когда ему отказывали в немедленной уплате со словами: «надо
будет продать что-нибудь из платья или постельного белья, а тогда
уж заплатим священнику и ректору». Самое печальное, что свя¬
щенники вынуждены высасывать деньги из нищего народа, чтобы
иметь возможность жить как приличествует их званию. И это из-
за гнусного стремления римской иерархии к блеску и богатству,
а тем самым к могуществу и силе.

Не прошло и шести недель, как Хорарик получил письмо от
епископа. Он должен был направиться в В. на место помощника та¬
мошнего духовника и считать себя в составе его причта на полных
правах, как Хорарик того и заслуживает.

Итак, епископская игра была кончена. В В. Хорарик жил, как
отшельник. У священника в В. он провел 16 месяцев, проявляя в
меру своих способностей такт и пунктуально соблюдая свои служеб¬
ные обязанности. Он был в подавленном состоянии, сторонился
людей, целиком погруженный в размышления о боге, о христиан¬
стве. В церви, у алтаря, на кафедре, во всех своих действиях он
чувствовал и вел себя как существо, отрешенное ото всего окру¬
жающего, пребывающее в небесных сферах. Жестокие удары судь¬
бы и любовь привели к тому, что его душа замкнулась в самой себе.

Его убежищем были книги. В этот период он наслаждался, сре¬
ди прочего, «Всемирной историей» Роттека, мудрой «Республикой»
Цицерона, штурмующими мир пророчествами Ламенне и принад¬
лежащими перу венгра Фаркаша * чудесными описаниями американ¬
ской свободы. Во всех этих книгах провозглашаются вдохновляю¬
щие лозунги свободы, всюду речь идет о человечестве, достойном
уважения, и одновременно оно предстает порабощенным, закован¬
ным в цепи, попираемым, жалким. И ниоткуда не слышно призы¬
ва к освобождению всех людей земли, вплоть до пребывающей во
прахе черни.

В прославленной Северной Америке — свобода и рабство! Кто
мог это предположить? Лишь один Ламенне поднял знамя с изоб¬
ражением креста и Христа и призвал весь мир бесправных, пора¬
бощенных пробудиться ото сна, чтобы разбить цепи и вновь обрести
человеческое достоинство.

Однако и этот пророк свободы подмешал слишком много воды в
вино: бедному люду он указал на небо и там обещал ему полную
свободу, полный покой и благоденствие. Таким образом, народу
оставалось до гробовой доски уповать на небесное блаженство, не
слишком тревожась о земных делах, о своей нищете и рабстве.

Однажды на пасху Хорарик осмелился рассказать прихожанам
с церковной кафедры о страданиях Христа так, как об этом гово¬
рится в священном писании, вместо того, чтобы прочитать латин¬
ский текст самому или дать пропеть его нестройному церковному
хору. Люди, не имеющие Библии и, следовательно, никогда не чи¬
тавшие о страданиях Христа и нигде не слышавшие всего расска¬
за целиком, были необычайно растроганы проповедью, целовали

18* 275



Хорарику руки, благодарили его от своего имени и от имени своих
детей. Зато священник сделал ему суровый выговор за новшество.
Чтение Библии, оказывается, может стать пагубным для кое-кого
из римской иерархии.

От ученых занятий надо перейти к описанию жизни. Окружав¬
шее Хорарика духовенство находило развлечение главным образом
в безобидных еде и питье, болтовне и, часто ночи напролет, в кар¬
точной игре.

По прошествии года Хорарик получил от капитула (епископ
был в то время в сейме) приказ без промедления направиться в N.
и там под руководством эрцдекана потрудиться в винограднике гос¬

поднем. Эрцдекан * и хозяйка дома приняли Хорарика как отец
и мать. Лишь трижды принципал счел необходимым вспомнить
о своих менторских по отношению к Хорарику обязанностях.

В первый раз Хорарик проповедовал, что царство божие — это,
бесспорно, все человечество. А посему не следует никого, к какой
бы части этого царства он ни принадлежал, высмеивать, презирать,
проклинать, ненавидеть, будь то лютеранин, кальвинист, турок,
язычник, как это было обычным для священника и жителей N.
Христианин и, следовательно, католик, должен быть рад, что, бла¬
годарение богу, он, каков он есть, находится на верном пути к спа¬
сению; остальная часть человечества должна быть предоставлена
суду всеблагого отца и судии на небесах. Принципал отругал Хо¬
рарика, сказав, что, хотя он и прав, но истина эта не для народа.

Итак, по католическим представлениям, простой люд нужно учить,
что только католическая церковь — его единственная спаситель¬

ница. Следствием этого учения является разобщенность, расчленен¬
ность, отчужденность церквей, как это мы видим в исторг 1ародов.
в том числе христианских.

Во второй раз, когда Хорарик проповедовал, ч\о верующий,
который исповедался и получил отпущение грехов, не должен боль¬
ше пребывать в страхе, поскольку вся ответственность возлагает-
ся теперь на священника как на судью. Грехи погашаются, как
только патер дает их отпущение, ибо в этом именно проявляется
власть священника, данная от бога, о чем сказано еще в Еван¬
гелии.

Вся строгость вечного судии направлена, следовательно, только
на замещающего его земного судью, которому дано божественное
право. Эти принципы возмутили доброго старика, так как он вос¬
принял их как отсутствие сожаления о совершенном грехе, раская¬

ния, как удовлетворение. Хорарик возражал, говоря, что в этом и за¬
ключается чудодейственная божественная сущность власти католи¬
ческого священника, его права отпускать грехи, в которых ему ис¬

поведуются, лишь называя и перечисляя их. В противном случае это
была бы не божественная, не чудодейственная власть, ибо для осво¬
бождения от грехов, в которых раскаиваются, о которых сокру¬
шаются, не нужно было бы отпускающего грехи человека, это делал

276



бы сам бог, читающий в душах людей и дающий прощение раскаяв¬
шимся.

В третий раз — по поводу одного политического события. Тут
надо вернуться несколько назад.

Мы, венгры, переживали тогда времена, когда в стране разда¬
вались смелые речи против правительства. Штурмующие небо ги¬
ганты пробуждали во всех сердцах неугодные властителям идеи
всеобщей свободы. Дух свободы бушевал во всех комитатах, и затем
на сейме в Пожоньи * извергся, как лава вулкана, распространяя
пламя везде и всюду.

Граф Иштван Сечени, который по своему происхождению, по
положению, опыту, богатству мыслей был не только способен, но
и прямо-таки создан для реформаторской деятельности, с неудер¬
жимой силой ощутил в себе свое призвание. Он взялся за перо
и не только вскрыл все язвы нации, но и предложил средства к
их излечению и столь многочисленные, что избавил большинство

своих читателей от необходимости мыслить — это было, пожалуй,
самое полезное, ведь мышление для многих — дело обременитель¬
ное и неприятное. Сечени высказал то, что созрело уже в умах бла¬
городных людей, но о чем умалчивали из страха. Когда же на при¬
мере графа увидели, что сокровенные мысли могут быть произне¬
сены вслух, тысячи мертвых воскресли, немые стали превосходны¬

ми ораторами; чувство свободы побуждало к громогласному про¬
возглашению истины. Люди требовали себе прав. Даже о крестья¬
нах пеклись как о носимых на руках возлюбленных детях, ратуя
за то, чтобы дать им жизнь, достойную людей и граждан. Первым
результатом всеобщего упоения было обожествление Сечени.

После этих оваций, однако, появились другие герои. Они предо¬
ставили рассудительному графу рассуждать и, вдохнув новую
жизнь в идею свободы, с французским мужеством, при ликовании
народа бросились под ее знаменем на штурм установленного свыше
порядка. Во главе их стоял венгерский Геркулес барон Николай
Вешелени * с его унаследованным от предков, низвергавших троны,
бесстрашием, с его аристократически-демократическими притяза¬
ниями, со всеми чарами демагога, с голосом Дантона, с его защи¬
щавшей интересы народа книгой «О предрассудках», с его
ораторским искусством, разящим, как меч.

Вторым был Янош Балог * из Барша, чьи восхитительные речи,
язвительное остроумие, демократические теории, полное достоин¬

ства мужество вдохновляли и привлекали на сторону свободы все
сердца. Третий — и сегодня продолжающий энергичную деятель¬
ность герой — Лайош Кошут, сын неприметного дворянина, но сам
человек гениальный, творческий, красноречивый, смелый, упор¬
ный, оригинальный, изобретательный, способный, как никто дру¬
гой, возродить страну. Ее судьбы пробудили этого человека к дея¬
тельности, к тому, чтобы спасти от преждевременной смерти Сечени
и его дело, чтобы разделить с ним славу или стать на его путь.

277



Этот благородный борец и пламенный трибун разбудил нацию
ото сна. Пострадавший за народ, он после своего освобождения из
тюрьмы проникновенно разъяснял и доводил до сознания народа,

в чем заключаются его нужды и грозящие ему опасности, указывал,

кто его враги, каковы задачи. С удивительной настойчивостью он,
в противовес придерживающейся новых взглядов аристократии,
призывал в своем журнале народ к бдительности, поддерживал и
укреплял разрозненные силы страны, чудесным образом сплотив
их, наконец, в Союз защиты отечественной промышленности, мож¬
но сказать, вызвал к жизни материальные факторы и самосознание
народа и тем самым навсегда вписал свое имя в историю Венгрии.

Кошут, в чьих речах обнаруживалась близость к социализму,
чьи идеи захватили всю молодежь Венгрии, внес на Государственном
собрании 1836 г. предложение: выпускать рукописную газету, по-
сколько печатное ее издание не было дозволено, в которой публи¬
ковались бы речи депутатов и их мысли, и распространять эту газе¬
ту по всей стране, пробуждая таким образом сознание народа, без
чего невозможно национальное возрождение. Эта огромная задача
была по плечу Кошуту: он обладал силой духа, способной вобрать
в себя все высказанные на сейме идеи и, сделав их еще более яркими
и отчетливыми, разнести, сообразно своему предложению, по всем
артериям нации, во все уголки страны, направить все усилия на до¬

стижение общей цели.

Тем временем предшественники и соратники Кошута подверг¬
лись преследованиям. Прославленный Вешелени был схвачен
стражниками, принявшими меры и против возросшего влияния Ба¬
лога; земное провидение укрыло от взоров и целую кучу менее за¬

метных демиургов свободы. Звезда же Кошута сияла по-прежнему.
По окончании Государственного собрания он продолжал выпускать
свою газету в Пеште, уже как орган не Государственного собрания,
а всех комитатов страны. Газета стала зеркалом настроений, намере¬
ний, событий, заявлений всех наших муниципалитетов, и все это, то
там, то тут сдобренное мыслями Кошута, заостренное, превраща¬
лось в опасное для власти единое целое. Правительство было недо¬
вольно, оно сделало дерзкому журналисту предупреждение; а так

как тот не смирился, то по распоряжению палатината * он был тай¬
но ночью пойман, как опасный зверь, и арестован.

Вся страна издала вопль ужаса и негодования. Комитаты по¬
дали апелляции, и среди них одним из первых Барский комитат,
где, по предложению Балога, было принято решение обратиться к
многоуважаемому эрцгерцогу-палатину с письмом и почтительнс
просить: да соизволит его милость разъяснить, что послужило ос*

нованием для распоряжения об аресте дворянина за его переписку.
Состоялось голосование. Все были за: нужно писать. Но обер-
ишпан переменил тактику и, решив нагнать страху, потребовал
составить список голосующих. Тогда многие повели себя, как трус¬

278



ливые овцы. Хорарик присутствовал при этой сцене и встал на
сторону либеральной партии, он не уклонился от голосования и сме¬
ло назвал свое имя оберишпану, который четырежды осторожно
переспросил его.

Несколько дней спустя принципал узнал о дерзости бедного ка-
пелана; и в третий раз он не одобрил поведения Хорарика и сде¬
лал ему выговор. Он пригрозил ему даже, что больше никогда не
будет отпускать его на собрание комитата в А. На этом дело не
кончилось. Последовал также удар с епископского Олимпа,; осно¬
вательная головомойка отбила у Хорарика желание когда-либо
снова вмешиваться в политику.

Так, под давлением иерархической олигархии урезывается даже
то скромное право голоса, которое предоставлено низшему духовен¬

ству государством, коль скоро это право используется вразрез с

желаниями епископа. Это еще раз доказывает, что низшее духо¬
венство, как было сказано, находится душой и телом в рабском
подчинении у епископов. Но это же безобразие, которому должны
противодействовать все сословия, если они хотят, чтобы низшее ду¬
ховенство действительно участвовало в политической жизни.

О народе и о нищете народной

Жизнь Хорарика в N. походила на существование монаха в
келье — так замкнуто он жил, посвящая все свое время книгам.

Он изучал остроумные описания греческих свобод провидца Бос-
сюэ, труды славослова католицизма Шатобриана, религиозно¬
романтического мечтателя Ламартина, возвышенного моралиста
Сенеки.

Навещать приходилось ему едва ли не одних больных. И вовсе
не потому, что люди привыкли обращаться к священникам всякий
раз, как у них заболит голова, а потому, что в N. в том году с новой
силой вспыхнула эпидемия холеры. При той нищете, при той гря¬
зи, в которых жил простой народ, смерть могла собирать обильный
урожай. И она собирала его! Хорарику приходилось бывать в до¬
мах, где одновременно лежали по три-четыре мертвеца, а рядом с

ними еще несколько человек боролись со смертью и болезнью. Это
было страшное зрелище, особенно для сына народа, каким был Хо¬
рарик, видевший в бедном люде кормильца, защитника, хранителя
человечества.

Народ — источник благополучия всех состоятельных. Без наро¬
да римские аристократы стали бы пролетариями и наша родовая и
денежная аристократия также должна была бы взять в руки если
не нищенский посох, то рукоятки плуга. Бедный народ платит зем¬
левладельцу деньги, отдает ему свои силы, свое время. Он платит
налоги и работает на комитет, платит и работает на общину, платит
и работает на священников, платит налоги и работает на государ¬

279



ство, платит и служит королю; за его счет выплачивают жалование

и кормят солдат, он уступает все гражданские и некоторые человече¬

ские права дворянству: отказывается в пользу дворян от всех зва¬

ний, государственных должностей, преимуществ и привилегий. Он
отказывается в пользу духовного сословия от своего разума и своей
воли, он отдает своих сыновей на кровавую службу военщине, за¬
щищая господство своих хозяев от самого себя и сохраняя таким
образом собственное рабство.

Народ, глупый, добрый народ валит лес, добывает нам хлеб и
одежду, строит и отапливает наши дома, его потом создается рос¬
кошь богачей; короче говоря, он жертвует собой для общего блага,
а в награду за все это он одет в тряпье, плохо есть и пьет, спит вме¬
сте со скотиной, все (ибо все стоят над ним) обращаются с ним,
как с чем-то недостойным звания человека: его угнетают, им пону¬
кают, из него сосут соки, надевают на него шоры, стригут и в кон¬

це концов, чтобы он не разгневался, утешают обещаниями блажен¬
ства на небе после смерти. И так как нет в народе единства духа,
которое могло бы сплотить его и сделать сильным, он переносит
свои тяготы с религиозным смирением или с покорством отчаяния.

А давно пришло время привлечь несправедливо лишенный вся¬
ких прав народ к участию в высокой политике, обратить свои
сердца к самым низшим его слоям, проникнуться сочувствием к

страданиям и горестям народа, не мысля без него общества, госу¬
дарства,, человечества.

Свобода, которая не распространяется на народ и не облагора¬
живает его, должна внушать только отвращение; любая реформа,
проведенная в обход народа, ненавистна, и ее следует отвергнуть;
каждая власть, которая покоится на бесправии народа, должна
быть разоблачена как бесчеловечная и уничтожена; человек, кото¬
рый больше печется о своем собственном благе, чем о благе наро¬
да, или заявляет о своих особых претензиях, не может считаться
гуманным, его нужно признать бесчеловечным. И пришло время,
наконец, пожертвовать мелочным и низким эгоизмом во имя все¬

охватывающей гуманности. «С привилегиями, должно быть, будет
покончено, ибо только народ вечен» (Мирабо).

Беден народ, беден и его капеллан. Годовое жалование Хора-
рика состояло из 24 форинтов, т. е. на четверть года приходилось
6 форинтов. После первых четырех месяцев службы жизнь пред¬
ставлялась ему чудовищной, он должен был вступить с ней в борь¬
бу. Нужда — вещь относительная. Наполеону после жарких дней
Ватерлоо недоставало армии в 300—500 тысяч человек. Хорарика
мучила другая забота: как раздобыть белья, взамен износившегося,
и немного денег.

У каждого человека есть свой мир, который для него важнее
всего. Только в этом мире он в состоянии ощутить и оценить себя,
обрести свои честь и счастье. И только в этом мире имеют для него
значение бесчестье и несчастье.

280



Когда друзья из Пожьоньи порекомендовали Хорарику купить
философские сочинения Гегеля, он ответил, что рубашки для
него важнее, чем все философии мира, особенно если они стоят де¬
нег. Когда человек нуждается в самом необходимом, ему кажется,
что рушится весь мир, и он ощущает это как крушение самых глу¬
боких основ своей жизни. Он готов отважиться на все великое,

ухватиться за всякую малость, лишь бы суметь по меньшей мере
честно прожить свою жизнь. Так и Хорарик был готов на все. Но
сан — эта гарпия — сковывал его, обрекал на нужду и одновремен¬
но возлагал обязанности, на выполнение которых не давалось ни¬
каких средств! Он проклинал поэтому духовный сан, который одних
превращает в расточительных рабов, а ему не дает даже возмож¬
ности прилично одеться, который осыпает своих высокопоставлен¬
ных представителей, этих бездельников, золотом и богатством, в то
время как тех, на чью долю падает больше всего трудов, кто дол¬
жен работать до изнеможения, обрекает на жалкое существование,
вынуждая их к тому же носить дорогое платье; им живется хуже,
чем лошадям прелатов, не говоря уже о кучерах.

Нет в жизни людской нужды большей, чем нужда бедных свя¬
щенников. Хорарик, который не получал из родительского дома
никакой помощи, был фактически нищим. Обратиться за помощью
к епископу он не мог, так как он слишком хорошо знал этого вол¬

ка из волков; не мог без золота получить деньги в долг. Он поде¬
лился своими заботами с одним из друзей. Тот рассказал о бед¬
ственном положении Хорарика другим таким же неимущим
братьям; они сделали все, что смогли, и на время Хорарик был
спасен. Но все это позволило ему понять: католическая иерархия
держит в рабском, исполненном страха послушании своих членов
также и потому, что в ее власти сделать их бедными или бога¬
тыми.

Бедность и богатство — два полюса, вокруг которых вращают¬
ся судьбы людей, свобода и рабство; тысячи, более того, миллионы
становятся наемниками тирании, деспотизма, теократии, иезуитов
и богачей только потому, что иными путями не могут добыть себе

две или четыре сотни талеров ежегодно. Ради этих жалких денег
продаются чудеснейшие способности изобретателей, предприимчи¬
вость, мужественнейшая смелость, гениальнейшее искусство, сво¬
боднейшая наука, даже сами мысли! Эти немногие форинты в год —
вот тот чудесный ключ, который позволяет нам открыть и со всей
отчетливостью рассмотреть глубочайшие основы, сокровеннейшие
тайны современной цивилизации, чести и бесчестья народов.

К концу года жалование капеллана в N. было повышено до
60 форинтов, но спустя шесть месяцев Хорарик был переведен в
О., где ему снова платили только 24 форинта. Его положение ста¬
новилось изо дня в день все затруднительнее; при всей своей бе¬
режливости он не был в состоянии приобрести себе сутаны. Про¬
шлогодние мучения возобновились, изнуряя его тело и мрачную,

281



ожесточенную душу. Спасение могло прийти только с неба, ибо
другой надежды у Хорарика не оставалось; но небо молчало, пре¬
доставляя червю извиваться в мучениях. Тогда над страдальцем
сжалился брат Дьердь, бедный бестерцебанский * суконщик. Он об¬
менял кусок грубого сукна на тонкое и одел своего брата, влачаще¬
го дни в позорном ,рубище, которого любил уже из-за одного его
священнического сана, как самого себя. Он не понимал, каким про¬
клятием для Хорарика был его сан, ибо набожному человеку посвя¬
щение в этот сан представляется безграничным блаженством. Как
часто бедные люди являются великодушными благодетелями, как
умеют они спасать своих ближних!

Хорарик не мог больше выносить этого гнетущего прозябания
и безнадежного будущего, которое сулила ему карьера духовника,
поскольку от епископа ждать было нечего. Он решил вступить на
другое жизненное поприще, а именно стать воспитателем в какой-
либо дворянской семье. Об этом он написал письмо другу я Пешт
и с нетерпением ждал ответа.

Между тем, летом он совершил поездку в N.. чтобы повидать
знакомых и насладиться дружеской беседой с ними. С этой поезд¬
кой были связаны впечатления, которые дали ему пищу для раз¬
мышлений и побудили написать следующее письмо.

Мысли о возможности народного счастья

Наблюдая поверженный наземь подобно самаритянину народ,
обреченный на бесчестье и болезни, и возвышающихся над ним
уже тысячелетия домового и вампира, первый из которых доводит
народ до изнеможения, а второй высасывает из него все жизнен¬
ные соки, Хорарик пришел к выводу: долгом всех разумных поли¬
тических и религиозных эскулапов должно быть заботливое лече¬
ние больного, оказываемое ог чистого сердца и с самыми честными
намерениями. Просвещение, освобождение и счастье народа созда¬
ли бы подлинное благоденствие и достоинство человечества. И все
это может быть достигнуто, коль скоро руководители народа и
власть имущие займутся этим всерьез. Когда Хорарик был духов¬
ником, он держал прихожан в своих руках, он знал, что народ вни¬

мает ему, затаив дыхание, во всем ему послушен: Хорарик знал,
что может повернуть его, куда захочет. Он понял, что масса подат¬
лива, как воск, что хороший руководитель может облагородить ее,
неразумный — испортить.

Народ Индии и ныне верит в Ману, что следует поклоняться
животным и браминам; повинуясь Заратустре, он обожествляет
огонь. Первый законодатель Нильской долины превратил египет¬
ский народ в живущего после смерти и умирающего при жизни.
Благодаря Гомеру греки стали творцами прекрасного греческого
мира; Ромул сделал Рим воинственным, Нума — суеверным; Маго¬
мет задушил разум мусульман шнуром своей судьбы. Проповед¬

282



ники учения Христа, наконец, воспитали народ как граждан цар¬
ствия небесного и как терпеливых овец, покорных земным властям.
Одним словом: совершенно ясно, что бедный народ охотно подчи¬
няется своим руководителям и учителям и изменяется по их воле.

Он верит им во всем, верит в тайны богов, в непостижимость веры,
в призрачные картины будущей потусторонней жизни. Он посе¬
щает богослужения, всей душой верит, что вкушает тело христово;
более того, добрый послушный народ жертвует самым необходи¬
мым, оплачивает церковную службу, платит за рождение, за обру¬
чение, за погребение; он перебирает четки, носит амулеты, постит¬
ся, предпринимает разорительные, развращающие нравы утоми¬

тельные паломничества к чудотворным иконам и изваяниям, и все

это делал и делает послушный народ, следуя внушениям своих па¬
стырей.

Если бы этот же народ учить чему-нибудь лучшему, то он был
бы бесконечно более способен находить и постигать добро, чем по¬
читать, как до сих пор, глупость и зло. Если бы руководители на¬
рода, особенно святые отцы, обратились к подлинно разумным
подлинно человеческим истинам, воспитывали бы народ в духе под¬
линной гуманности, вели бы его к действительному блаженству,
если бы власть имущие, живущие потом и кровью народной, соиз¬
волили бы стать людьми, дали бы народу родину и права и тем
самым помогли бы учителям народа, тогда бы весь народ вместе
со своими вождями и правителями возродился бы к подлинно чело¬
веческой жизни и каждый удивился бы и возрадовался скорому
духовному и материальному процветанию рода людского.

Гуманность
Гуманность1 — всеобъемлюща и всемилостива, она — любовь

человечества к самому себе, она — разум рода людского, зовущий
к дружбе, равенству, равноправию, его сердце, любящее всех и
преданное всем без исключения. Гуманность не признает никаких
привилегий, никаких различий, ни господства, ни рабства и тем
более осуждает все сектантское, все индивидуалистское, все обосаб¬
ливающееся, в том числе семейные и кастовые, а также националь¬
ные чувства, коль скоро они не дают людям ощутить, осознать,
сохранить себя как часть единого целого — человечества. Гуман¬
ность есть великое орудие всеобщего возрождения, примирения и
спасения, ибо она по самой своей сути универсальна, ее принципы
и ее интересы безграничны. Гуманность выступала до настоящего
времени в двух формах — с богом во главе и без бога.

Гуманность существовала в истории человечества и добивалась
победы под различными именами, проявлялась в разных действиях

1 Протестантизм — это также одна из форм гуманности, но не достигшая
завершенности, поскольку остается церковной {прим. автора).

283



и институтах. Ее господство принимало форму золотого века, века
счастливой жизни людей; она находила выражение и в восточном
гостеприимстве и в некоторых законах основателей древних рели¬
гий; она побуждала массы людей к переселению из бесчеловечного
древнего Египта в Грецию, а затем оттуда в Малую Азию и другие
страны, где распространяла свет и сеяла семена свободы. Ее ду¬
хом веет со страниц книг древних мыслителей, ее душа — в деяниях
Пифагора, Миноса, Ликурга, Солона, Публиколы, древних этрус¬
ков. Ее порождением была политика Перикла, Александра Вели¬
кого; принципы любой и всякой свободы суть не что иное, как
искры и ростки гуманности. Только она могла породить демокра¬
тические республики в Греции, общность имущества, полное ра¬
венство у мелких дохристианских народов, Но самым великолепным
образом она проявилась в Стое, давшей миру поистине чудесные
принципы и настоящих чудо-мужей.

Когда половине мира суждено было подпасть под власть Рима
и мировой город попирал все человеческое, порабощенному и уни¬
женному человечеству стало представляться, что тирания незыб¬
лема, что мир, человеческое достоинство ничтожны. В этот пово¬
ротный момент дух гуманности пробудился и воплотился в иудей¬
стве (вероятно в секте эссеев, у которой существовала общность
имущества), распространился под именем «Христос» как любовь
человека к человеку по всей империи и за ее пределами, взорвал
весь древний мир, похоронил его богов, оборвал его историю и по¬
ложил начало новому, именно — христианскому миру и христиан¬

ской истории. Отныне провозглашалось: Христос, братство, лю¬
бовь к человеку, полное равенство; нет господина, кроме Христа,
нет ничего более великого, чем служение своему ближнему.

Казалось, гуманность восторжествовала

Однако со временем подлость и низость овладели высшим ду¬
ховенством, которое все исказило и извратило. Истинная святость
и свобода были превращены церковной олигархией и ее покрови¬
телями в рабство и развращенность, предстали в обедненном, ка¬
рикатурном обличье антигуманности. Бог христианской любви
погиб в лапах тройного деспотизма — рясы, меча, мамоны. Изгнан¬
ная из христианского мира гуманность могла теперь лишь залететь

в его пределы с Востока на древнегреческих крыльях. С помощью
бежавших оттуда и рассеявшихся по свету писателей идеи класси¬
ческой Эллады и с ними гуманность распространились на Западе;
они оживили, освежили, очистили принцип гуманности, утрачен¬

ный и оскверненный выродившимся христианством. Этот принцип
избрал своими орудиями школу, прессу, врагов папства; затем он
одним могучим ударом разбил всевластие Рима. После того, как
христианские эстеты — апостолы этого принципа истрепали его>

284



а французские философы XVIII в. очистили его до такой степе*
ни, что отбросили христианство, а вместе с ним и представление
о «высшем существе», стало ясно, что человечество, несмотря на

различие его богов и церквей,— одна кровь, одно сердце, одна
семья. Спасенный таким удивительным образом принцип гуман¬
ности выдержал испытание в Америке: хартия свободы в своей
первой статье торжественно провозгласила и освятила его.

Дух гуманности сделал попытку во время Французской рево¬
люции возродить человечество, осуществить братство и свободу
всех народов, принятием конституции 1793 г. избавить государ¬
ство от тира,нии, развенчанием бога освободить людей от власти
неба; в коммунистическом заговоре Бабефа сказалось стремление
сбросить с человеческой личности оковы собственности. Властолю¬
бию, духовенству, богатству удалось почти полностью ликвидиро¬
вать последствия этой вылазки истории и вернуть человечество на
старые позиции. Тогда гуманность перекочевала в теории Сен-Си-
мона, в проекты устройства мира Фурье, пока не потерпела пора¬
жение и здесь, найдя своего Иеремию в Ламенне.

В наши дни гуманность живет в сердцах всех образованных,
всех не испорченных церковью людей; и их Евангелием являет¬
ся: «Все люди братья... Миллионы, обнимитесь и облобызайтесь!
Братья, над небесным шатром обитает добрый отец». Подобное
чувство постепенно охватывает народы, побуждая аде стоять друг
за друга, один за всех, все за одного. Благодаря этому чувству
всем причинила боль гибель Польши; благодаря ему все разде¬
ляли муки Греции, ощущали страдания Испании; поэтому в наших
сердцах отзывались стенания Кандии*; поэтому, наконец, всех нас
возмущает позор и унижение рабства негров, как наши собствен¬
ные унижения и позор. Гуманность распространяется в обществе
через потоки книг, брошюр, газет, посредством многообразных, не
поддающихся учету способов общения наций и людей, распростра-*
няется со сцены, с университетских и даже с церковных кафедр.
Гигантскими шагами движется она вперед и рано или поздно либо
взорвет крепость, воздвигнутую властью, насилием и деньгами,

либо обойдет ее с флангов и принудит к капитуляции на милость
победителя.

Ч еловечностъ

Гуманность без бога — это, попросту говоря, человечность. Дух
гуманности этого рода, даже по мифическим преданиям Библии,
был первым революционером, организовавшим заговор против бога
и вступившим с ним в бой под предводительством бессмертного Лю¬
цифера; исходом этого боя было низвержение Люцифера (хотя он
от рождения — Носитель света) в царство тьмы и адского пламе¬
ни. Люцифер, Носитель света, живущий в пламени даже среди
тьмы, этот исконный разум, отец гуманности, поклялся отомстить

285



своему победителю и изощрялся в выдумках, дабы освободить лю¬
дей от власти бога, сулившей людскому племени лишь разобщен¬
ность и одиночество, лишь ненависть, но не любовь. Исполняя
клятву, он метнул свой огонь и осветил небо, на котором, верил
человек, обитали боги, и человек прозрел. И вот Греция отвергла
богов Египта, а вскоре так же поступил с греческими богами Рим,
создавший целую коллекцию богов, словно коллекцию насеко¬
мых. Носитель света снова метнул огонь и блеснули два луча:
Стоя и христианство.

Стоя создала Евангелие самой возвышенной и самой глубокой,
истинно человеческой, без какого-либо бога религии, и оно гласи¬
ло: «Зегуаге шос!ит, гесШтдие 1епеге, Ыа1игатдие зедш, ра1паедие
1трепс1еге укат; Ыес 51Ы, зес! 1оИ §ет1ит зе сгес!еге типс1о. 1п сот-
типе Ьопиз» (Ьисаш «РЬагзаНа»). Или: Соблюдай меру, будь
справедлив, следуй природе, посвяти жизнь отечеству, полагай, что
ты рожден не для себя самого, а для мира, будь добр во всем —
и в великом и в малом.

В христианстве бог Моисей, который, как и языческие божества
Гомера и Нумы, был злым богом, превратился в доброго отца,
а его сын Христос — в брата и спасителя людей, сына человека;
тем самым человек стал богом.

Рухнули небеса, и свергнуты были боги классической древности,
сохранившись лишь как образы вечной поэзии. Но под властью бо¬
гов христиан, бога Израиля и бога Ислама в человечестве вспых¬
нула взаимная ненависть, бушевавшая в самом его чреве. Вероуче¬
ния раскололи мир. Каждое гордилось своим богом, похвалялось
его милосердием и его беспредельным могуществом. Любая же¬
стокая несправедливость, любая бесчеловечность находила оправда¬
ние в хламе священных книг или у их толкователей, кровь лилась
рекой. Каждое поколение, вплоть до новейших времен, истребляло
миллионы детей своих. Любовь исчезла, потому что люди поклоня¬
лись чувственно представляемому богу; ненависть стала второй на¬
турой церкви и целой банды пророков, потому что люди молились
этому богу; величайшая несправедливость и всяческий деспотизм
приобретали вид освещенной свыше справедливости, потому что
люди молились этому богу; наконец, человечеству угрожало веч¬
ное рабство духа и тела, потому что люди молились этому
богу.

Весь этот печальный опыт пробудил к действию гуманность без
богов, и ее отец, Носитель света, бросил в мир громкий клич:
человечество может прийти и придет к миру и единению только на
своей собственной основе, без внешней по отношению к нему сущ¬
ности, т. е. в самом себе, а не вне себя, только в своем собствен¬
ном разуме, а не в боге; на земле, а не на небе; при жизни, а не
после смерти может прийти и придет человечество к единению и
к примирению. Для нашей жизни и наших действий бог ничего не
значит, значение имеем лишь мы сами!

286



Издав этот клич, Люцифер одолел прежнего бога и с помощью
философии Спинозы, еврея по происхождению, переплавил его в
Природу, что означало отрицание бога как личности, отрицание
его прежней сущности и бытия. Затем — в натурализме и материа¬
лизме XVIII столетия — он уничтожил теологического творца
мира. Наконец, в вихре Французской революции он сбросил тра¬
диционного бога с трона, перечеркнул все его милости и возвел на
трон Разум, т. е. самого себя. И хотя впоследствии снова наступи¬
ли времена волков и овец, Носитель света — возведенный в ранг
бога Разум — уже никогда больше не забывал истории, не забы¬
вал этого торжественного свержения бога. Да, именно он нашел
свое выражение в величественном «Я» Фихте, он поднялся в фило¬
софии Гегеля до абсолютного духа, который растворил все божест¬
венное; он очистил в критических трудах Штрауса личность Хри¬
ста от мифических наслоений, низведя Христа-бога до гениального
человека; в трудах Бруно Бауэра — уничтожил Христа как истори¬
ческую личность; с помощью неотразимого Людвига Фейербаха
разоблачил сущность христианства и бога, безвозвратно сбросив их
в пустоту и небытие. Но и на этом он не остановился. Устами Эдга¬
ра-Бауэра он открыто проклинает современную церковь и современ¬
ное государство и уничтожает их обоих; в трудах Прудона он бес¬
страшно атакует святыню частного землевладения и клеймит ее как
ограбление трудящегося человечества; он воплотился, наконец, в из¬
вестном всему миру Галльском и Немецком ежегодниках, а также
в популярных брошюрах Фридриха Фейербаха, во всей атеистиче¬
ской гегельянской и левогегельянской литературе.

И так как в ней он требует справедливости, счастья, достоин¬
ства, свободы и равенства для всех людей, и именно в этой жизни,
и не надеется на удовлетворение требований современными инсти¬
тутами, то прилагает все усилия, чтобы с помощью этой литера¬
туры расшатать и подточить все божественное, все на нем основан¬
ные формы, все устои существующего порядка и подготовить их

полный крах.
И в самом деле, просвещенная молодежь уже более или менее

вступила на путь служения Разуму; в его стихии живут большей
частью имущие классы и высокопоставленные лица, а также уче¬

ные; законодательные органы цивилизованной Европы не в состоя¬
нии изгнать его из политической жизни; ему принадлежат и дипло¬
маты, хотя они принуждены еще воздвигать против него плотины...
В многочисленном пролетариате индустриального мира, как и во
всех классах народа, которые мало соприкасаются с попами и с

церковью, отнюдь не пылают религиозные чувства, но человечеству

преданны все неиспорченные сердца. Все горят желанием прийти на
помощь друг другу в общем деле, уничтожить (В человеческих отно¬
шениях несправедливость, нужду и бесчестье. Люди ощущают свое
единство. Удары, направленные против бедного люда или против бо¬
рющихся за свободу народа, направлены в сердце каждого из нас;

287



мировая история сегодня — это история наших сердец; она сплачи¬
вает нас.

Дух человечности проявляется с огромной силой. Он побуждает
сегодня школу к борьбе против влияния небесных учителей; госу¬
дарство — к борьбе против церкви; разум — к борьбе против веры;
подлинно человеческая жизнь вступает в борьбу с религиозной,
наука — с теологией, инстинкт свободы — с иезуитством, человече¬
ское самосознание — с божественной волей, философия — с рели¬
гией, революция — с троном; короче говоря, народная сущность
против бесчинства* против всякой бесчеловечности. Вот почему и
ныне клокочет в груди человечества, подобно пожирающей самое
себя в кратере вулкана лаве, готовой вырваться наружу, негодова¬
ние против христианских божеств и всех кичащихся ими.

После такой характеристики основ происходящей борьбы не
трудно представить и понять самую борьбу и рассмотреть ее со
всей глубиной.

Протест католиков-мирян
против притязаний высшей иерархии

Итак, католическая иерархия всегда была враждебна всем и
вызывала всеобщее возмущение. Ее олигархические притязания
проявились прежде всего по отношению к низшему католическому

духовенству и к католической пастве.
Среди низшего духовенства имеются сотни таких его предста¬

вителей, которые бы думали, говорили и действовали по-другому,
если бы над их головами не висел меч, занесенный этими деспо¬
тами.

Однако, так как никто не хочет лишаться своего духовного
звания, своего легкого куска хлеба, подвергать опасности свою
карьеру, все они стали молчаливыми рабами и лицемерами. Вся по¬
повская братия безропотно несет на себе цепи, надетые на нее
епископами, не отваживаясь против них ни на какое действие, не
решаясь расстаться со своими должностями, своими приходами,

своей привольной жизнью. Но именно это трудящееся в виноград¬
нике господнем священство и составляет духовное сословие, они,

а не господствующие и бездельничающие епископы, являются под¬

линными руководителями христианско-католической церкви. Каза¬
лось бы, что митроносцы должны были — так как они намерева¬
лись изменить одно из дисциплинарных правил, имеющее жизнен¬

но важное значение,— посоветоваться со всем духовным сословием,

т. е. со всеми священниками. С другой стороны, непривлечение свя¬
щенников для совета должно было бы рассматриваться ими как
оскорбительная несправедливость и пренебрежение. Однако ни
того, ни другого не случилось, и люди с горькой усмешкой взира¬
ли, как продолжает существовать иерархия, эта система утончен¬

288



нейшего рабства, каждая вышестоящая ступень которой угнетает
расположенную ниже ее.

Католическая паства вела себя смелей, чем трусливые попы. Со
справедливым возмущением и благородным достоинством миряне
бросали упрек духовенству и папе: католическая держава, говорили
они, имеет ведь свою конституцию, и в соответствии с ней право
голоса принадлежит и мирянам; без этого права не было бы церк¬
ви, без него она превратилась бы в деспотию: папа не является
самодержцем. Он никоим образом не в праве изменять существую¬
щую в церкви дисциплину, тем более, что она затрагивает даже
частную, семейную жизнь, просто так, вместе со своими присными,
только с не избираемыми народом епископами, 1о 1р5о, без согла¬
сия паствы. И поскольку он все же имеет наглость поступать таким
образом, то в глазах цивилизованного человечества на всю като¬
лическую церковь ложится клеймо варварства и бессердечия, ве¬
дущих к раздорам и несчастью. Поэтому миряне используют свое
насущное право — право голоса, они становятся в оппозицию к
церкви, голосуют против безрассудства, против узурпации, против
энциклик епископов, против брани, которую навлекают на цер¬
ковь действия высшего духовенства, и торжественно отрекаются от
них на все времена. Наконец, говорили они, время священническо¬
го произвола ушло в прошлое, и они, католики-миряне, вместе со

своими свободно избранными ими священниками составляют, соб¬
ственно, истинную католическую церковь.

Простые люди, исповедовавшие римско-католическую веру, не
отличались долготерпением. Лишь очень незначительная их часть
оставалась немой и слепой. Даже крестьянин со своей женой да¬
вали волю языку. Во всей массе католиков нарастали острая нена¬
висть к католическому духовенству и неудержимое стремление к

переходу в протестантство. Тысячи семейств изрекали проклятья,
жаловались, что из-за произвола католического духовенства лиша¬

лись благословения, а тем самым и милости спасителя.

Действия епископата — тирания по отношению тс людям, наглая
узурпация по отношению к церкви!

Голос человечности

Наконец, против иерархии подняла голос отказывающаяся
признавать бога, еще неокрепшая, в самой своей основе человеч¬
ная гуманность, человечность, но ее голос звучал лишь тайно, лишь
в душах людей или в кругу самых близких лиц. Человечность вы¬
ступила примерно так: гнусное предательство человечества! Эти
умники из церковной иерархии считают ниже своего достоинства
благословлять смешанные браки? * Хорошо, но тогда в их грудине
бьется человеческое сердце, священник убил в нем человека. Они
ссылаются на запрет природы, природы, от которой они отреклись

19 Заказ № 1557 289



и которую во имя бога прокляли и ославили как источник всех гре¬
хов, как царство дьявола! Природа любит всех своих детей равной
любовью. Иерархия указывает на божий запрет? Хорошо! Но
бог — это не католик и вообще не христианин, он самое большее —
сын человека или по крайней мере человек, каким был Христос;
он должен, следовательно, благословить всякий брак, или он не яв¬
ляется ни богом, ни человеком. Если же у иерархии нет такого бла¬
гословляющего бога, значит, у нее нет никакого истинного бога,
более того, ее богом и Христом стали теократический произвол,
теократический фанатизм, собственная алчность и жажда власти.
Да, да, каков человек, таков и его бог и его Христос. Что воля
папы, что обычай церкви? Я в них не вижу ничего, кроме вар¬
варства. Бог, вера в бога, спаситель, Евангелие, небо, любовь к
ближнему, родина, скипетр — все это у иерархии общее с некато-
ликами, и все же, и все же от нее не исходит ничего, кроме разъеди¬

нения и сектантской злобы, она отдаляет христианина от христиа¬
нина, гражданина от гражданина, человека от человека! Даже
самые святые и самые могущественные узы — для нее лишь объект
раскола, вражды и зла.

А вы, враждующие, отвращающиеся друг от друга народы!
Где ваш разум, где сердце? Вы должны знать и любить друг дру¬
га, но вы не знаете и не любите друг друга! Вы лишь христиане,
иудеи, магометане и т. д., но вы еще не люди, вы не что иное, как

лишенные человеческих чувств верующие, вы составляете извра¬

щенный, испорченный, а не истинный людской род. Откажитесь
поэтому от всего, что вас разделяет, что мешает вам быть истин¬
ными людьми, а именно: вас разделяют и вам мешают священни¬

ки? Откажитесь от священников или превратите их в истинно че¬
ловечных наставников народа!

Вас разделяет и вам мешает церковь? Объедините ее с госу¬
дарством в одно учреждение, которое бы просвещало народ во имя
жизни на земле!

Вас разделяет и вам мешает Библия? Бросьте ее в огонь!
Вас разделяет и вам мешает вера в бога? Выкиньте ее навсе¬

гда из головы!
Вас разделяет и вам мешает христианская любовь? Гоните ее

прочь! Обратитесь к истинной, неразъединяющей человеческой
любви!

Вас разделяет и вам мешает Христос или какой-либо другой
обожествленный религией гений? Освободитесь от очарования
имен, которые лишают вас разума и сердца!

Вас разделяет бог? Хорошо! Из-за своего Иеговы и его священ¬
нослужителей Израиль истреблял мечом племена и народности;
из-за богов и их священнослужителей разделяются на чистых и не¬
чистых, ненавидят и убивают друг друга народы Востока; из-за
бога Христа и его служителей христианство пылает гневом против
всего нехристианского мира; уже тысячелетие оно обращает не¬

290



нависть против своих собственных детей, а следовательно, против
самого себя; из-за богов и их священнослужителей человечество
раскололось на враждующие части и каждая часть его полна взаим¬
ной ненависти; из^за бога и его служителей, и снова, и снова из-за
бога и духовенства история превратилась в арену ненависти и кро¬
вопролития. Не было бы у вас бога и священнослужителей — и
человечество, человек стал бы вашим богом, а единственной рели¬
гией— любовь к человеку, ваши сердца наполнились бы, нравы об¬
лагородились, жизнь стала бы счастливой, страдания смягчились,
ваши деяния и ваша история были бы прославлены.

Бог молчал всегда, всегда молчит и будет всегда молчать. Бог
никогда не говорил, никогда не говорит и никогда не заговорит.
Бога никогда никто не видел, никогда никто не видит и никогда ни¬
кто не увидит. Бог никогда не действовал, никогда не действует и
не будет действовать. Человек есть для человека все. Человек —
дитя мира, его кровь и плоть; его жизнь и чувства — жизнь и чув¬
ства мира. Да! И желания и мысли человека — желания и мысли
мира так же, как его смерть и вечная жизнь его лишь частичная

смерть и всеобщая, вечная жизнь мира. Человек — творец своего
мира.

Человек выдумал богов и небеса, придумал все культы и
церкви, он, а не бог; человек построил государства, создал законы,
он, а не бог; человек прял и прядет нить своей жизни и судьбы,
а не бог; человек, а не бог, породил мир идей в искусстве и нау¬
ках; человек, наконец, постоянно творит свое счастье и несчастье

и все события всемирной истории, а не бог...

О рационализме

Даже с рационализмом, с этим отцом всех зол, который так
страшен и ненавистен духовенству, епископы должны познако¬

миться и оценить его по достоинству. Он — единственное дитя
древнего Ка1ю, что значит «разум», и, следовательно, в нем ключ
к нашей внутренней сущности. Он играл, играет и будет всегда
играть роль реформатора, разум, природу и сущность которого
нельзя рассматривать как нечто определенное, ограниченное и
замкнутое в себе, а нужно видеть в них нечто неопределенное, не¬
ограниченное, вечно и бесконечно текущее, развивающееся и совер¬
шенствующееся.

Каждой эпохе свойствен свой рационализм, и этот рационализм
всегда являлся ее высшим достижением, выступал как судья и

как разрушитель по отношению к прежде существовавшей неразум¬
ности и одновременно был исходным пунктом, направляющей си¬
лой и создателем более разумного будущего. Его призвание и его
смысл состоят в том, чтобы на каждом этапе истории достигать
наивысших вершин и указывать истории путь дальнейшего разви¬

19* 291



тия, чтобы приводить в систему всю проделанную человеческим ду¬
хом работу и выдвигать новые идеи в качестве задач его дальней¬
шей работы.

Но рационализм, который встречает такое неодобрение еписко¬
пов,— это мысль, отбрасывающая все авторитеты, исходящая из
себя самой, опирающаяся на самое себя и себя самое развивающая.
Иерархия не без основания страшится рационализма, ибо история
свидетельствует против нее, ибо после того, как стало ясно, что
совершалось под знаком креста, что проделывалось во имя веры,
права, религии, после того как увидели, что под знаком креста по¬
беждали ложь и обман, что под этим знаком коснели в подлости
все общественные институты и что его роль низведена до обозна¬
чения причины и совокупности всяческого зла,— «именно тогда,—

восклицает старик Гегель,— и именно рационализм поднял мысль
в качестве знамени народов и сказал человеку: под этим знаменем
ты победишь!».

О любви к людям

Последнее, о чем еще следует сказать прелату,— это о любви к
людям. Самое высокое и самое сокровенное для Хорарика чувство,
единственный залог будущего братства и счастья людей посмели
поставить под сомнение и изобразить как чувство ложное, опасное,
даже порочное. О таком бесстыдстве прелатов нельзя говорить без
боли и возмущения! Хорарик взывал к высшему духовенству как
к христианам: проявите любовь к протестанту-жениху, вступающе¬
му в смешанный брак, епископат не проявил ее; Хорарик взывал к
высшему духовенству как к священникам: проявить любовь к като-
личке-невесте, епископат не проявил ее; Хорарик взывал к высшему
духовенству как к священникам: проявить любовь к нему самому,
епископат отказал ему и в этом.

Все это служит неопровержимым доказательством того, что у
наших епископов нет ни к чему любви, кроме любви к духовному
порабощению своей паствы и любви прелатов к своей божествен¬
ности. Вот против этого как раз и выступает любовь к людям,
которая не хочет быть ни папистской, ни церковной, ни римско-ка¬
толической, ни христианской. Она торжественно выступает против
лишенных любви епископов и против христианской любви, кото¬
рая их предшественниками была уже превращена в противоестест¬
венную, любящую в человеке не человека, а лишь христианина.

Любовь к людям выступает против их так называемой христи¬
анской любви, которая разделяет по церквам братьев по вере, вос¬
питывая в людях взаимное недоверие, выступает против так на¬

зываемой христианской любви, которая устанавливает и сохраняет
в христианском мире всяческое неравенство — имущественное, пра¬
вовое, неравенство происхождения и воспитания — и таким образом

292



вызывает к жизни и утверждает в мире неприязнь во всех ее
видах.

Любовь к людям выступает против так называемой христиан¬
ской любви, которая истребляет американских индейцев, поливает
землю человеческой кровью, благословляет всемогущество денег,
освещает и увековечивает эгоизм в государстве и в церкви, заковы¬
вает в цепи свободу духа, свободу мысли, свободу слова и которая,
наконец, под разными именами — иезуитства, ультрамонтанства,
пиетизма — как вампир, гложет человечество и пьет его кровь. Так,
истинная любовь к людям оборачивается против так называемой
христианской любви. Она, только она правомерна, потому что
идентична разуму, потому что любит человека во имя его человече¬
ской природы, его человеческой сущности и бытия. Она — инстинкт
человечества, которое вынуждено было так долго страдать, му¬
читься, пребывать в позоре, терзать себя и ненавидеть и которое
еще шесть тысяч лет останется таким же, если не будет следовать
этому инстинкту. Церковь превратила христианскую любовь в ни¬
что и из-за своего эгоизма не оставила места для другой, более
высокой и благородной любви. Вот почему человеческий дух вынес
приговор христианской любви, отбросил ее и возвел в философии
нового времени любовь к человеку в религию будущего, которая
вместо двойственной заповеди христианской любви провозглашает
простую и непосредственную любовь: уважай и люби в себе и в
других превыше всего человека и человеческую сущность как истин¬
ного освободителя людей от зла, как источник человеческого бла¬
женства. Только Человек — наш отец, наш судья, наша родина,
наши закон и мера, начало и конец нашей гражданской и нравст¬
венной, общественной и семейной жизни. Нет спасения помимо Че¬
ловека!

Посвящение в сан — это или тиранический
и ничтожный акт или бессмыслица

Посвящение римско-католического духовенства в сан и прин¬
цип, согласно которому оно придает индивидууму сверхчеловече¬
ские свойства и дает сверхчеловеческую власть, представляют со¬
бой чудовищный, злонамеренный, гнусный обман человечества.

Служители древних, ныне уже исчезнувших богов были свя¬
щенны и неприкосновенны. Такими были жрецы Ваала у вавило¬
нян, Бэла у финикиян, Молоха у аммонитов и главные боги у гре¬
ков, а также священнослужители почти у всех азиатских и евро¬

пейских варваров.
Наивысшей степенью святости обладали жрецы древнего Егип¬

та. Они считались происходящими от богов, составляли особую
касту, исключительное сословие и были святыми от рождения.

По образу и подобию египетского жречества Моисей создал
израильское. Род Арона был родом священников, принадлежав¬

293



шие к нему были святыми от рождения, избранниками бога, пер¬
восвященник — даже гласом самого Иеговы.

И у нынешнего человечества есть свои жрецы, т. е. почитаемые
священники, обожествляемые индивиды и классы. В Китае и се¬
годня император — святой бог, предназначенный к этой роли бла¬
годаря своему происхождению, мудрости и справедливости.

Монголы и их единоверцы считают святыми лам, в которых
вселяется дух богочеловека Будды.

У современных индусов мы находим и ныне подобную египет¬
ской касту жрецов. Да еще в наши дни брахманы Индии состав¬
ляют род ставшего человеком бога Брахмы, который, как верят
в Индостане, продолжает существовать во плоти в виде касты
брахманов и неустанно трудиться над спасением людей. Брахманы
поэтому рассматриваются и почитаются как обожествленные люди.

Еще древние мыслители с презрением высмеяли такую святость,
такое обожествление духовенства. Христиане не находили ничего
более бессмысленного, ничего более предосудительного, чем много¬
божие, когда каждый жрец рассматривался как сверхчеловек. И все
же само христианство поддалось тому же обману. Первоначальные
старейшины христианской церкви стали вскоре жрецами, священ¬
ными, божественными, неприкосновенными, сверхлюдьми. О ки¬
тайском сыне неба, о монгольских ламах, индийских брахманах
повсюду в христианском мире судят ныне со снисходительной
усмешкой, и, кажется, более всего наши католические священники.
И однако они принадлежат к тому 'же роду, к тому же разряду
освящаемых, получивших от бога особые полномочия сверхлюдей.

Но надо же принять в расчет разницу в условиях появления
и в сущности языческого и нынешнего католического духовенства.

В те далекие времена народ не составлял никакой ценности, он
не сознавал даже своей принадлежности к человечеству. Такими
были рабы, создавшие удивительные сооружения Египта и Вавило¬
на, таковы рабы Индии, которые в своем фанатизме презирают и
убивают самих себя. Над такими народами могла и может, есте¬
ственно, возвыситься благородная раса как некая сверхчеловече¬
ская.

У народов тех времен не было даже никакого достоинства, по¬
тому что они не имели ни образования и права, ни воли, ни само¬
сознания и чувства чести. Над такими народами могла и может
стоять каста жрецов-сверхлюдей, вобравшая в себя, сообразно
существовавшим условиям, все человеческое достоинство.

Народы тех времен жили во тьме, не обладали интеллектом, не¬
обходимым для организации общественной жизни, для того, чтобы
образовать государство, управлять им, обеспечить его всем необ¬
ходимым, охранять. Поэтому им нужна была каста жренов-сверх-
людей, которая обладала интеллектом.

Наконец, народы тех времен жили целиком и полностью стрем¬
лением вырваться, хотя бы после смерти, из земного рабства и

294



достичь неземной свободы и блаженства. Наместники бога, жрецы,
были необходимы рабам, ибо они открывали перспективы прият¬
ной жизни по ту сторону могилы и утешали униженных, измучен¬
ных рабов божественными иллюзиями. В соответствии с этим лож¬
ная святость духовенства приобретала видимость естественности,
права справедливости.

Но в наше время, в XIX в., каждый нормальный человек соз¬
нает свою бесспорную, неотъемлемую ценность как человека, ко¬
торая состоит в человеческом бытии, в рождении для свободной
жизни, сознает свои способности, свою полезность для других лю¬
дей и для всего общества в целом. И предательством по отношению
к человеку, бессмыслицей является стремление принизить ценность
человека и поставить над ней некую сверхчеловеческую священни¬
ческую ценность.

Теперь у людей достаточно достоинства, ибо они обладают при¬
вилегиями и правами, являются частицами самостоятельного госу¬
дарства, основой конституции, своего рода творцами создаваемых
законов или, по меньшей мере, отцами семейств, ревнителями все¬
общего блага, защитниками отечества. В таких условиях было бы
предательством по отношению к человеческому достоинству ущем¬
лять его или заменять каким-либо священническим достоинством.

Теперь достаточно света и интеллекта, чтобы добиться блага
для человечества, чтобы реорганизовать общество в государство, за¬
ложить основы гражданской жизни и свободы, руководить государ¬
ственной жизнью, осознать высокую цель народного воспитания
и осуществлять ее. И было бы лишь предательством по отноше¬
нию к современному человеческому интеллекту, нетерпимой поме¬
хой в государственных и общественных делах противопоставлять
или навязывать ему авторитет сверхчеловеческого священнического

интеллекта, не являющегося более человеческим.

Наконец, теперь, когда жизнь освобождена от цепей рабства и
приобрела более мягкие, свободные, тонкие и дружелюбные фор¬
мы, когда все смертные, включая священников, так привязаны ко

всему светскому и человеческому, к радостям, которые дают нам

наш интеллект и наши собственные занятия, что люди уже не столь

горячо вздыхают по небесному блаженству или вообще перестали
нуждаться в божественных руководителях, обожествляющее себя
духовенство и его вознесение над людьми полностью превращается
и уже превратилось в нечто, достойное сожаления и осмеяния.

У язычников обожествляемые люди становились таковыми либо
вследствие своего происхождения, как в Египте, Индии, Израиле
и Китае, либо в результате всеобщего признания их исключитель¬
ности, как ламы буддистов и китайский император, либо, наконец,
благодаря увлекательным, полным таинственности церемоний, как
жрецы Молоха, Ваала, греческих богов, друиды и т. д.

Христианское римско-католическое духовенство, напротив, при¬
обретает святость и возвышается над людьми не в результате своего

295



происхождения или всеобщего признания, не посредством упо¬
мянутых церемоний, а благодаря чуду из чудес — так называемому
посвящению в сан, или, иными словами, благодаря: 1) святому
помазанию; 2) епископскому рукоположению; 3) епископской мо¬
литве; 4) клятве, которую дает посвящаемый «богу, епископу, пре¬
бывающему вне страстей духовенству»; наконец, 5) противоесте¬
ственному обету безбрачия — целибату, неизвестному языческим
жрецам. Помазание, рукоположение и молитву христианское духо¬
венство унаследовало от евреев, клятву, целибат — от служителей
Будды, от эссено-израильских и раннехристианских отшельников и
аскетов. Преимущество католических священников перед языче¬
скими жрецами классической древности состоит не в чем ином, как
в безбрачии, но именно это-то и снижает их ценность, ибо язы¬
ческие жрецы были отцами по закону, а следовательно, представ¬
ляли собой большую ценность.

Итак, благодаря заклинаниям и ужимкам епископа масло ста¬
новится священным, приобретает чудесную силу освящения, способ¬
ность вбирать в себя святой дух и переносить его на того, над кем
совершается помазание, способность преисполняться божеской ми¬
лости и передавать ее посвящаемому, возвышая человека над людь¬

ми и приобщая его навечно к самому высокому служению богу!
И все это благодаря маслу!

Рукоположение и молитва епископа, посвящающего в сан, так¬
же чудесным образом делают грешного человека вместилищем бо¬
жественной власти, отделяют его от остальных людей, уподобляют
его ангелу, наполняют его святым духом, прославляют и превра¬

щают священника в отпускающего греха, во властителя чистили¬

ща, во владеющего телом и кровью Христа, в открывающего врата
небес.

Венчает посвящение клятва. Тот, над кем свершается помаза¬
ние, клянется богу и Христу содействовать лишь их делу, заботить¬
ся лишь об их царстве и лишь о его расширении. Он клянется да¬
лее церкви и ее главе — папе — всем своим существом оставаться

преданным только им; клянется епископу лишь ему повиноваться,
клянется епископству только ему служить; клянется духовной касте
принадлежать только ей, жить только ее жизнью, посвящать себя
лишь ее задачам, любить только ее друзей, вести лишь ее борьбу.
Следовательно, он не дает клятвы человечеству содействовать его
благу, его счастью, не присягает государству уважать его автори¬
тет и посвящать себя его задачам, не присягает конституции, обе¬
щая соблюдать ее и тем помогать ее укреплению, не присягает го¬
сударственным законам, обещая повиноваться им и не предпочи¬
тать никаких других, не клянется родине жить и умереть за нее
и вместе с ней.

От всего этого он благодаря своей клятве послушания и обету

безбрачия отрекается, изменяя интересам человечества и становясь

принципиальным противником его земного спасения. Он — прин¬
296



ципиальный противник и душитель мирской истины, он враждебен
светской мудрости, враждебен обществу; враждебен человеческой
природе, враждебен науке, враждебен человеческой свободе, семье,
враждебен государству, его учреждениям, его процветанию, враж¬
дебен мысли, враждебен разуму, враждебен духу; одним словом,
он враждебен всему мирскому, которое он в силу своей профессии
учит ненавидеть и призывает побороть, разрушить и по его разва¬
линам перейти в царствие небесное.

Посвящение в сан дает ему право и налагает обязанность свер¬
шать таинства, провозглашать единственной истиной непостижи¬
мое, ложное учение о небесном блаженстве, а светлые человеческие
истины ставить под сомнение, опровергать и отбрасывать; он обре¬
тает право и обязанность надзирать над семьями, опекать их со¬
весть и мешать их счастью, подчинять себе разум и души их детей
с самого младенчества, воспитывать в народе унизительную покор¬

ность и слепое послушание, т. е. то, что является главнейшей пред¬
посылкой всякого рабства; его правом и обязанностью становится
выпытывать на исповеди настроения и чувства верующих, не до¬

пускать какого-либо пробуждения мысли, подавлять всякое дви¬

жение разума, предавать всякую свободу, давать ей отпор или до¬
носить о любом ее проявлении, наконец, наблюдать за школой и
опекать человеческий дух.

Связанный с посвящением обет безбрачия превращает священ¬
ника в чудовище, а все таинство посвящения — в противоестест¬

венный акт, воспринимавшийся и воспринимаемый в любом чело¬
веческом обществе, в любом кругу граждан как нечто чуждое,
стоящее вне человечества, противное человеку, зловещее, оскорб¬
ляющее самые глубокие основы человеческой личности.

Таковы неизменно характерные черты т с1е1еЫНз римско-като¬
лического посвящения, которое, как мы показали выше, является
величайшим обманом и ложью.

Выступление Хорарика в защиту
полной свободы совести

Наше время предъявляет к государству следующие требова¬
ния.

Оно должно, наконец, завершить законодательство, касающееся
церкви. Другими словами, государство должно давать право не
только исповедовать любую религию, но и не исповедовать ника¬
кой, предоставить гражданам полную свободу в вопросах веры.
Таково именно веление времени. Ибо эта «новая свобода» — свобо¬
да совести, свобода от догм — уже существует фактически, хотя она
еще не окрепла, хотя ей еще грозят опасности. Правда, эти опас¬
ности не слишком пугают ее. В сердцах тех, кого она завоевывает
на свою сторону, она зажигает вечное пламя, которое наверняка

20 Зак. 1557 297



охватит весь цивилизованный мир и испепелит в нем все накопив¬
шееся зло. Опасностью для авторитета государственной власти яв¬
ляется поэтому ее неспособность дать дорогу новому духу этой
новой свободы и использовать его в своих интересах, вместо того,
чтобы ртталкивать его и тем самым восстанавливать против себя
в качестве враждебной силы.

Одобренный Хорариком венгерский закон удовлетворил, ко¬
нечно, чувство собственного достоинства народа, но не полностью,
так как существуют тысячи людей, которые ушли дальше этого
закона, тысячи уже не принадлежат к церкви, тысячи даже не яв¬

ляются христианами, очень многие вообще не веруют в бога.

Всех их закон не удовлетворил, все они духовно несвободны и
вынуждены лицемерить или, может быть, невольно стать той сре¬
дой, в которой начнется опасное для государства брожение. От
этого страдают все страны христианского мира. Абсолютная власть
государства в области духовной жизни, чудовищный произвол цен¬
зуры, мракобесие многоликого иезуитизма, заигрывание короны с
тиарой — все это дает представление, что приходится претерпе¬
вать человеческому духу. К чему еще слова? Согласно за,кону, ко¬
торый лежит в основе существовавших до сих пор у нас конститу¬
ций, тому, кто не признает церкви и не верует в бога, мет места в
стране, где он родился, провел детство и юность, делил со своей
родиной радость и горе. Здесь государственное правосознание ис¬
пытало на себе дурное влияние церкви, которая стремится подчи¬
нить себе школу, эту искусственно сдерживаемую, но теперь уже
несомненно возросшую силу человеческого общества. Посмотрим
теперь, как представляется нашему взору церковь и школа в

истории человечества.

Критика церкви в историческом аспекте

Церковь появилась на свет как своего рода коммунизм, руко¬
водствуясь следующими принципами:

1) Жизнь в боге и во Христе ради небесного блаженства.
2) Отказ от познания мира, которое ничтожно и бессмысленно
перед лицом бога. 3) Братство, равенство, мир на земле. 4) Долго¬
терпение до самой смерти. 5) Объявление войны плоти и ее вожде¬
лениям. 6) Объявление войны суетности мира. 7) Любовь к ближ¬
нему. 8) Изгнание раскольников. 9) Отделение от нехристиан.
10) Неучастие в политике. 11) Полная покорность по отношению
к государственной власти. 12) Кесарю кесарево.

Воплощая в жизнь эти принципы, развиваясь, церковь достиг¬
ла своего совершенства в самой строгой нравственности монтанья¬
ров, в презрении к жизненным благам со стороны мучеников, в це¬
ломудрии и отказе от счастья на земле восточного монашества,

в самоистязании отшельников, в невежестве средневековья и в го¬

сударстве рабов в Парагвае.

298



Дальнейшая история церкви представляет собой неприглядную
картину вырождения упомянутых принципов.

Первый и двенадцатый принципы породили, естественно, пол¬
нейшее рабство перед богом и перед императором. Второй — нена¬
висть к мыслящим или желающим мыслить. Третий превратился
в возмутительное неравенство и вечные раздоры. Четвертый стал
источником неслыханной злобы и мести. Вопреки пятому прин¬
ципу почитание плоти было доведено до поклонения разврату. Ше¬
стой был побежден себялюбием и корыстолюбием. Седьмой свел¬
ся к черствому сектантству. Восьмой был смыт человеческой
кровью. Девятый проявлял себя не раз в истреблении народов.
Десятый принцип стал поводом для того, чтобы причинять госу¬
дарству беспокойства, и породил стремление к разрушению госу¬
дарства. Одиннадцатый принцип валил наземь то князей, то на¬
роды.

Так все принципы церкви сами себя опровергли, превратясь в
ложь, и, изгнанные из жизни, сохранились до наших дней лишь ка,к
теория, как окаменевшие догмы, как бич человечества. Первона¬
чально демократическое устройство церкви очень скоро стало ари¬
стократическим из-за обособившегося духовенства. Над этой ари¬
стократией вознесся скипетр епископской олигархии, над этой
олигархией, наконец,— деспотия папы. И устрашающая иерархиче¬
ская пирамида была воздвигнута. Народ стал лишь пассивной мас¬
сой. Церковь попала в руки так называемого духовного сословия,
которому были подчинены люди, их мысли, их воля, их внутренняя
жизнь. Так в ходе истории человеческий дух попал в неволю к
христианской церкви, где сверху вниз распространялись произ¬
вол и гнет. Исчезновение равенства и образование духовенства,
высокомерие, властолюбие, алчность олигархов, раздоры между
ними — все это привело ко всякого рода испорченности. Весьма
многие отвернулись от церкви, как обесчещенной и недостойной.
Другие вступили с ней в спор о смысле различных положений
вероучения, так что вся история церкви превратилась в брань и
раздоры между духовенством, в брань и раздоры с учеными, в брань
и борьбу с раскольниками и еретиками, в брань и борьбу церквей
друг с другом до тех пор, пока их ярость не остывала или не зады¬

халась в кровопролитии.

С I по III столетие на сцене действовали: ереси Фелициссима,
Новатиана, Мелетия, гностики и манихеи, иудействующие, фана¬
тическо-аскетические и рационалистические секты; в IV—VI столе¬
тиях: ариане и донатисты, на смену которым пришли антицерков-

ные секты присциллиан, аудиан и хипсистариев; VII—IX века про¬
будили павликиан; с ними перекликались в IX—XI столетиях
западные секты и греческие раскольники. В XI—XIII веках неудер¬
жимо распространялась секта богомилов, одновременно с ними воз¬
никли реформаторские секты; апостольские братья, вальденсы,
альбигойцы. В XIV—XVI зародились братья свободного духа

20* 299



(Рга1ге$ ПЬеп 5рш1из), самобичевальщики (флагеланты), наконец,
наводящие ужас гуситы. В XVI—XIX столетиях вступили в бой
лютеране, кальвинисты, антитринитарии, унитарии, перекрещенцы,
квакеры, индепенденты, пресвитериане, епископалы, моравские
братья и др. В наше время появились немцы-католики.

Рядом с образованием сект шли споры о вероучении: в I—III
столетиях с евреями, с язычниками и с раскольниками; в IV—
VI столетиях разгорелись споры: арианский, оригенистический, не-
сторианский, евтихианский, монофизитский, пелагианский; в VII—
IX столетиях — монофелитский, адоптианистский и вызывающий
ужас иконоборческий; IX—XI века породили споры о предопре¬
делении о причастии. К XI—XIII вв. относятся споры схоластов,
подавление бюргерской ереси Арнольда Брешианского, наряду с
церковно-политическими распрями восточного и западного высшего
духовенства. В XIV—XVI вв. шло движение против чрезмерной
власти папы и неупорядоченной церковной дисциплины. В XVI в.
разгорелась борьба вокруг отпущения грехов и началась рефор¬
мация.

Из адского пламени этой внешней и внутренней борьбы вышли
на свет все чудовища — недоверие, гордыня, стеснение свободы со¬
вести, жажда власти, мстительность, кровожадность, жажда истреб¬
ления. Церковная олигархия разжигала вражду, втягивала в борь¬
бу князей, составляла военные планы, возглавляла борющихся и
превратила арену истории в поле битвы. Под влиянием епископа¬
та были созданы тысячи судов, были построены папские, епис¬
копские, княжеские тюрьмы, виселицы, эшафоты, содержалось бес¬
численное множество палачей. В ход были пущены миллионы
орудий пыток, мечей, костров. И надо всем этим возвышалась крова¬
вая инквизиция. И все это, освещенное великим множеством кост¬
ров, представляло собой импозантное и жуткое зрелище. Там ле¬
жат останки Присциллиана, Готшалька, Арнольда Брешианского,
Генриха Лозаннского, Кампанеллы, Петра Рамуса, там пепел Да¬
вида Динантского, Петра Брузинского, героического Гуса и его
друга из Праги, а также Савонаролы и мыслителей Бруно и Ва-
нини; там гниют кости изгнанников вместе с бесчисленными тру¬
пами негров — жертв христианской работорговли. И все это, вле¬
комое временем, несется в потоке крови. Это кровь византийских
иконоборцев, кровь ариан, донатистов и павликиан, кровь сара-
цинов, альбигойцев и храмовников, кровь реформации, кровь гу¬
генотских войн, кровь Нидерландов, кровь американцев, кровь бра¬
тоубийственной Тридцатилетней войны. Тот, кто наблюдает это,
удивлен, потрясен, огорчен и возмущен до глубины души. Черный
ангел христианской ненависти парит, торжествуя, над скопищем
ужасов и спрашивает с насмешливой улыбкой: и это есть восем¬
надцативековое царство твоего бога? И христианин краснеет от
стыда.

300



Школа не желает подчиняться и,еркви9
признавая лишь власть государства

В соответствии с природой вещей мы чтим государство и его гла¬
ву, свято чтим гражданские права и законы и не нуждаемся для это¬
го ни в каком церковном или священническом поучении, воспитании,
равно как не нуждаемся ни в какой церковной опеке, в церковной
дисциплине и выучке ради царства небесного. Более того, мы тре¬
буем вычеркнуть наши имена из списка тех, кому уготовано возне¬
сение на небеса. Нам многое надо сделать в этой жизни, в этом
мире, для нас самих, для наших семей, для наших общин, для на¬
шей родины, для человечества.

Государство и его бесконечно совершенствующиеся институты
предоставляют нам достаточно возможностей для приложения на¬
ших способностей, необходимое поприще для нашей деятельности,
они рьяно охраняют нашу честь, предоставляют немало средств для
нашего совершенствования, достаточно благ, чтобы удовлетворить
нас; наконец, в государственной жизни хватает места для своего
рода бессмертия. Мы не хотим больше бездушно посвящать себя
нашему единственному Я, заниматься нашими грехами, нашим ни¬
чтожеством перед богом, нашими отношениями к нему или к его
сыну или к мнимым его служителям, не хотим ни бесславного сми¬
рения, раскаяния и самоуничтожения, ни страха перед потусто¬
ронним будущим. Наш долг перед обществом, перед человечеством
состоит в другом, нам нужны другие и гораздо более благородные
чувства, другие добродетели, другие обеты, другие задачи, другие
дела, другие стремления, а не подобное убожество. У нас есть свои
собственные судьи, и нам не пристало ждать небесного суда.

Наших детей не должны принуждать к посещению церковной
школы, подвергать их впредь церковному воспитанию, мы хотим
отныне, чтобы наших детей обучали и воспитывали во имя общече¬
ловеческого. Так пусть же государство создаст школы, полностью
свободные от церковного влияния, и организует таким образом
свободное народное образование, воздвигнет другие храмы, а имен¬
но храмы жизни, науки, искусства, храмы подлинной человечности,
человеческого величия, человеческой красоты и предоставит всем
гражданам выбор — какими пользоваться школами: этими светски-
государственными или церковно-государственными.

Мы выступаем против церкви как школы ненависти, но тем
самым мы никоим образом не переходим, как это предусмотрено
государственным законом, в какую-либо другую церковь; мы пере¬
ходим к государству и с самого начала обращаемся к нему с прось¬
бой защитить от клеветы церковников наш разум, мысли, нашу лич¬
ность, наши неотъемлемые человеческие права и, со своей сторо¬
ны, не отдавать нас под власть какой-либо церкви. Государство
должно быть впредь нашей единственной опорой, нашим господом
и нашим небом...

301



Но в соответствии со всем этим государственная власть должна
со всей последовательностью быть не государственным насилием,
не государственным авторитетом или государственным благоразу¬
мием, а государственным разумом. Государство должно, если оно
хочет, приносить счастье, а не угнетать, находиться на вершине

истории и современности, не быть привязано к Ватикану, к вере,
к небу, но, постепенно взяв инициативу в свои руки, обратиться к
философии и направить государственный корабль по течению, ко¬
торое соответствует духу времени. Оно должно уже теперь избрать
иную цель, стать на иную почву, чем та, которая свойственна (ре¬
лигии, должно стремиться к воспитанию людей и граждан, а не
будущих жителей небес, обратить в закон устно и письменно вы¬
раженное сознание нации и осуществить его при помощи новых

учреждений, должно превратить служителей бога в служителей
человечества и поборников народного просвещения, а церковь —
в грандиознейшее учреждение, осуществляющее это просвещение.

Уже раньше существовали люди, бывшие в ссоре с церковью
и небом. В наше время таких людей не перечесть. Возьмет ли го¬
сударство на себя роль судьи там, где небо не может судить, где
церковь уже давно потеряла всякие права, и прижмет ли оно к

своей груди отпавших от церкви, упоенных любовью и вдохновлен¬
ных желанием служить всеобщему благу? Сможет ли государство
в этом случае признать достоинство за гонимыми? Признать их
в качестве полноправных граждан? Оградить их от всякой не¬
справедливости и от всяких несчастий, доверять им так же, как
принадлежащим к церкви? Открыть им доступ к государственным
должностям? Разве государственная власть могла бы решиться
на то, чтобы отнять у них гражданские права, подвергнуть их на¬
казанию, бесчестью, лишить их куска хлеба? Разве была бы власть
справедливой, гуманной, если бы она действовала таким образом?
Ни в коем случае!..

Мы видим, что около восседающей на троне государственной
власти располагаются: справа — церковь, слева — школа; или:

справа — священники, слева — мыслители; справа — вера; слева —

разум; справа — религия, слева — мораль; справа — теология,

слева — философия; справа — Библия, догматы, молитвенники,
книги песнопений и проповедей и все прочие средства одурманива¬
ния людей, слева — фаланги искусств и наук — освободителей че*
ловека и его духа; наконец, справа — пустая химера небесного бла¬
женства, слева — полная содержания картина земного счастья.

Государственная власть должна решить, должна выбрать из
них соратников и претендентов. Человечество ждет этого реше¬
ния с великим нетерпением, и гуманность широко раскрыла объя¬
тия цивилизованному христианству.



Примечани я

Стр. 10. В некоторые периоды называлось Национальное собрание.
Стр. 20. А2 ег1е1етпек кегезезе е V^^а§пак 1ез1еЪеп ез Ьа1аза аппак 1зтеге1еЬеп.

Написаны в 1804 г. 'Впервые опубликованы в венгерском философском
журнале «Вестник философии» («РПохоПае Ег1е8кб»), № 1, 1955 и № 2,
1956. Данный перевод сделан по этому журналу.

Стр. 25. Бербете Истрати — крепостной крестьянин.
Стр. 39. Так озаглавлены составителем отрывки из различных работ Бешеньеи,

опубликованных в «Избранных произведениях» (Будапешт, 1961). Перевод
на русский язык, как и все последующие отрывки, сделан ло этому изданию.

Стр. 40. Впервые изданы в Бене в 1779 г.
Стр. 42. Издана в Вене в 1778 г. В этой работе автор выдвинул план развития

венгерского языка и литературы.

Стр. 42. Ако — мера емкости (50, 80 л).
Стр. 43. * Неизданное произведение, написанное в 1802 г. Содержит система¬

тическое изложение истории Древнего Рима и размышлений о политиче¬
ской и общественной жизни римского народа.
** Написано в 1804 г., впервые издано в 1930 г. по инициативе
преподавателей средних школ на средства родителей учащихся. В романе
критикуются религия и церковь.

*** Написано в 1777 г., впервые издано в 1930 г.
**** Неоконченная работа по теории государства и права (1778 г.). Впервые

издана в 1930 г.
Стр. 44. Главный ишпан — глава комитата во времена феодализма и буржу-

азно-помещичьего строя в Венгрии.
Палатинус — должностное лицо, наместник венгерского короля, обладав¬
ший военной судебной и фискальной властью.

Стр. 47. Автобиографическое произведение, написанное в 1803—1808 гг. и
впервые опубликованное в 1894 г.

Стр. 48. * Философская поэма, написанная в 1802 г. по случаю большого
пожара в городе Дебрецене. Издана в 1823 г.
** Написано в 1781 г. и издано в 1790 г.

Стр. 51. Дидактическая поэма Бешеньеи (1794—1801). Опубликованы лишь
отдельные отрывки.

Стр. 52. * Работа /Бешеньеи по философии истории (1804).
** Одна из первых работ Бешеньеи, посвященная вопросам культуры.
Издана в Вене в 1777 г.



Стр. 55. 5. РПо2о}1а1 лазок. Впервые опубликованы анонимно на французском
языке в 1788 г.; на венгерском языке впервые изданы в 1956 г. (вступи*
тельная статья и комментарии акад. Ласло Матраи). I, II, III, IV и VIII
главы, помещенные в данной книге, переведены на русский язык с послед¬
него издания.

Стр. 60. Братство розовых четок — религиозное конгрегационное общество.
Стр. 62. Капуцины — монашеский орден, основанный в 1525 г. Капуцины

оказывали большое влияние на Габсбургов.
Стр. 63. Теория души и теологии — реакционная схоластическая теория;

Мартинович критикует спекулятивное идеалистическое учение о душе
и «естественную теологию» (1Ьёо1о§1 паШгеПе).

Стр. 70. Мартинович часто ссылается на вторую часть своего философского
труда, которая, по его утверждению, вышла одновременно с первой частью,
но до сих пор не обнаружена.
Жизненная сила — термин особенно часто упоминающийся в философских

работах Мартиновича, который в отличие от своего учителя Гольбаха, считал,
что чисто механистическое понимание силы не может объяснить высших форм
движения. В объяснении явлений жизни и нервной деятельности Мартино¬
вичу не удалось подняться до диалектического понимания, однако он дал им

более точное определение, чем многие его современники.

Стр. 71. Вслед за Гольбахом Мартинович тоже принимает теорию самозарож-
дения, согласно которой из смеси органических веществ стихийно могут
возникнуть живые существа.

Стр. 87. Нервный флюид (Ншс1шп пепгозит)—понятие, применявшееся в ме¬
дицине XVIII в. В объяснении природы нервного флюида Мартинович
уступает Гольбаху, который сравнивает это вещество с электрическим
флюидом и не считает его родственным с флогистоном.

Стр. 104. Сбгд§ {НогоНа. Неоконченная работа (1823 г.). Впервые опубликована
в четвертом томе первого издания собрания его сочинений в 1842 г. Пере¬
вод фрагмента из названной работы сделан по трехтомному собранию сочи¬
нений (Будапешт, 1960).

Стр. 108. Цит. по кн.: Овидий Назон. Метаморфозы. Изд-во Асас1е1ша,
1937, стр. 3—4.

Стр. 115. Тбгес1ёкек а уа11азго1. Написана в 1815—1816 гг. Отдельные части
были опубликованы в журнале «Жизнь и литература» (Ё1е1 ез ШегаШга)
в 1827 г. Перевод сделан по трехтомному изданию. Будапешт, 1960 г.

Стр. 120. НИИ Работа написана в 1830 г., когда один из венских банков отка¬
зал И. Сечени в незначительной ссуде. Либеральные идеи, высказанные
в этой работе, вызвали резкий протест консервативного дворянства. Свой
ответ на выступления консерваторов И. Сечени изложил в работе Мир
:(1831), которую можно считать прямым продолжением и дополнением
Кредита. Работа Кредит напечатана в собрании «Трудов Иштвана Сечени»
(1884—1905), затем в «Полном собрании трудов Иштвана Сечени»
(1921 —1939) и в отдельных изданиях. Данный перевод отрывков сделан
по «Избранным произведениям Иштвана Сечени» (Будапешт, 1960).

Стр. 121. Андраш II (1175—1235) — король Венгрии, организатор кресто¬
вого похода 1204—1235 гг.

304



Стр. 122. Комитат Хевеш—область в северной части Венгрии; административ¬
ный центр — г. Эгер. Комитат Цачкаи — область в северо-восточной части
Югославии, между Дунаем и Тиссой.
Купа (XI в.) — один из вождей язычников, отказавшихся признать

христианство'и королевскую власть в Венгрии.
Стр. 123. Кёрёш, Бодрог — притоки Тиссы. Ханшаг — северо-западный район

Венгрии, в прошлом болотистая местность.
«...на синем хрустале Амфитриды»—(миф. супруга Посейдона — бога

морей). Сечени здесь намекает на неиспользованную возможность вывоза
венгерских сельскохозяйственных продуктов морским путем.
Стр. 124. Пенге — денежная единица Венгрии в первой половине XIX в.
Стр. 129. Сегед — крупнейший город на юге Венгрии, на берегу Тиссы.

Хортобадъ — степь на востоке Венгрии, в бассейне Тиссы.
Стр. 137. Статья, напечатанная в газете «Хирлап» (НЫар), >( 1846). Поме¬

щена в XIII томе «Полного собрания сочинений Лайоша Кошута» (Буда¬
пешт, 1911). Перевод статьи сделан по этому изданию.

Стр. 138. ...закон о барщине 1836 г.—внес лишь незначительные, изменения
в старые законы; по старым законам участок крепостного был определен
в зависимости от качества земли, в размере от 25 до 52 хольдов
(хольд — Уг га). По этому закону для крестьянина устанавливались бар¬
щина: 52 дня с тягой и 104 дня без тяги, отменена была лишь «малая»
(девятая) доля от сбора овощей и от вторичного посева; кроме того,
закон обязал дворян, живущих на крепостных участках, платить налоги.

Стр. 140. ...позицию Австрии по финансовым вопросам...— Австрия хотела
включить Венгрию в свою таможенную унию, но отказала ей в участии
в прибылях от пошлин; Кошут разгадал стремления Австрии задушить
слабую венгерскую промышленность, которая не выдержала бы конкурен¬
ции с австрийской; поэтому он предложил создать самостоятельную тамо¬
женную систему и такие финансовые организации, которые способствовали
бы развитию отечественной промышленности.
...беспорядки, произошедшие в Галиции...— Л. Кошут ссылается на

крестьянское восстание в Галиции и на оккупацию (Кракова Австрией в фев¬
рале 1846 г.

...второе издание эпохи Марии-Терезии — имеется в виду возможность
повторения так называемого «просвещенного абсолютизма» (вторая половина
XVIII в.).

Стр. 141. Введение Л. Кошута к его работе О Государственном собрании 1832 г.,
которая была лишь недавно обнаружена старшим научным сотрудником
Института истории Венгерской академии наук Иштваном Барта.

Стр. 142. Мгзега р1еЪз соп1т(Ъиеп$ — несчастный народ-налогоплательщик.

Стр. 144. Вербеци Иштван (1458—1541)—венгерский политический деятель
и правовед, идеолог венгерского дворянства. Вербеци составил свод зако¬
нов («трипартитум»), согласно которым крестьяне были лишены всяких
прав на землю и отданы на полный произвол помещиков.

Стр. 148. Речь Кошута, произнесенная 24 сентября 1848 г. Как известно,
руководитель Венгерской революции Кошут ездил по городам Венгрии,
чтобы поднять народ на борьбу с контрреволюцией, возглавляемой хор-



вагским баном Елашичем. Данный перевод сделан по «Полному собра¬
нию сочинений Лайоша Кошута» (Будапешт, 1911, т. XIII).

Стр, 149. Филлер — мелкая разменная монета в Венгрии, равная !/юо форинта.
Стр. 150. На прошлой сессии Национального собрания...— последнее собрание

в Пожоньи (12 ноября 1847 г.—11 апреля 1848 г.), принявшее решение
о всеобщем налогообложении и отменившее в Венгрии барщинные
отношения.

Стр. 151. Рацы — народность южных славян в Югославии, участвовавшая
в контрреволюции против Венгрии в армиях Елашича.

Стр. 154. Речь, произнесенная 4 октября 1848 г. Впервые опубликована
15 октября 1848 г. в газете «Хирлап». Перевод сделан по упомянутому
выше изданию.

Стр. 158. Nерко11е$2.е1тЫ. Вступительный доклад при избрании Эрдейи в Обще¬
ство имени Кишфалуди — литературное общество, названное по имени Кароя
Кишфалуди (1788—1830), венгерского драматурга, создателя венгерской
социальной комедии и романтической драмы. Доклад (1842) впервые опуб¬
ликован в «Ежегодниках Общества имени Кишфалуди», 1842—1843 гг.
Данный перевод сделан по «Избранным произведениям» Я. Эрдейи (Буда¬
пешт, 1961).

Стр. 160. Райские земли — в XIX в. так часто называли древний Китай.
Вместо крови у людей расплавленное железо текло по жилам — слова

немецкого писателя, по-видимому, Гердера.
Стр. 161. Перси, Томас (1728—1811)—собиратель и издатель древних

английских и шотландских баллад.
Карадсити, Стефанович Бук (1787—1864)—крупный представитель серб¬

ской литературы; разработал программу реформы сербского языка, издавал
сборники народного творчества.

Леннрот, Илья (1802—1884) — финский литературовед, собиратель народ¬
ных песен; И. Леннрот придал законченную форму финскому народному эпосу
«Калевала».

Стр. 162. Самый первый среди венгров есть король — дворянский лозунг эпохи
феодализма.

Стр. 166. Из стихотворения Верешмарти (1800—1855) Воззвание.
Верешмарти Михай (1800—1855) — выдающийся венгерский поэт периода

реформ и борьбы за независимость Венгрии, сторонник Кошута. В первый
период своего творчества в исторических поэмах и драмах стремился пробуж¬
дать национальное самосознание. В поэме Дее соседние крепости критикует
феодальный мир, жестокие отношения между людьми.
Стр. 168. Т иноди Шебештьян (XVI)—известный венгерский сказитель;

воспевал борьбу венгров против турок.
Стр. 170. Е§уёш ёз ез2тёпу1. Написана в 1847 г. Впервые опубликована в «Вен¬

герском литературном обозрении», июль — декабрь 1847 г. Перевод сделан
по «Избранным произведениям» Эрдейи (Будапешт, 1961). В середине
XIX в. философская терминология в Венгрии еще только формировалась,
поэтому некоторые термины еще не были четко дифференцированы. Термин
«езгтёпу!» Эрдейи употребляет в смысле «идеальное» и в смысле «идеа¬

306



лизированное». Термин «едуёш» трактовался им как «индивидуальное» и
«индивидуализированное».

Стр. 172. Старая школа — Эрдейи имел в виду эстетические взгляды фран¬
цузских материалистов XVIII в.

Стр. 173. То, о чем он мудро умалчивает, он делает мастерски.
Стр. 175. Цит. по кн.: И. Винкельман. История искусств древности.

Гослитиздат, 1933, стр. 133—136.
Стр. 179. Эрдейи дает здесь упрощенный смысловой перевод. По Шиллеру

дословно так: «Предмет побуждения к форме, выраженный общим поня¬
тием, называется образом как в прямом, так и в переносном значении
слова; это понятие, охватывающее все формальные свойства предметов и
все отношение их к мышлению». (Ш и л л е р И. Ф. Собрание сочинений,
т. 6. М., 1957, стр. 298).

Стр. 180. Казинци Ференц (1759—1831) — венгерский филолог, критик и
поэт, участник тайного общества «Венгерских якобинцев». С 1794 но
1801 г. Казинци провел в австрийской тюрьме. Он известен как руково¬
дитель движения за обновление венгерского языка.

Стр. 181. Бюст Чоконаи — работа крупного венгерского скульптора Иштвана
Ференца (1792—1856). Чоконаи Витез Михай (1773—1805) — выдаю¬
щийся венгерский поэт, сторонник идей просвещения и национального
возрождения.

Скульптура Ференца — Речь идет о бюсте императора Франца II работы
И. Клиебера.

Бержени Даниел (1776—1836) — выдающийся венгерский поэт. В своих
ранних стихотворениях подражал античным поэтам и воспевал прелести сель¬

ской жизни. Д. Бержени написал также патриотические стихи, в которых
призывал к просвещению народа и критиковал дворянство, ведущее страну

к гибели.

Антикритика против Келъчеи — речь идет об ответе Даниела Бержени на
критику его стихотворений Кельчеи в 1817 г., который обвинял Бержени
в убожестве мыслей и провинциализме.
Стр. 182. Цыгане из Надъиды — сатирическая поэма венгерского поэта-класси*

ка, друга и соратника Петефи — Яноша Араня (1817—1882).
Хари Янош — комическая поэма венгерского поэта Яноша Гараи (1812—

1853) об отставном солдате, бескорыстном врале и фантазере, рассказываю¬
щем с народным юмором о представителях высшего света.

Байза Йожеф (1804—1858) — венгерский поэт критик, сотрудник и редак¬
тор прогрессивных журналов и газет. Известен как крупный теоретик прогрес¬
сивного романтизма в Венгрии; отличался превосходным полемическим талан¬
том и высокой приниципиальностью.
Стр. 183. Сонтаг> Густав (1793—1858) — представитель так называемой фило¬

софии соглашения; отрицал противоположность между материализмом и

идеализмом.

Стр. 187. А Нагаг Ъо1с$е$2е1 ]е1епе. Первые восемь глав данного очерка были
опубликованы в газете «Пештский Дневник» (Рез11 пар1о) с 22 марта по
10 мая 1856 г. Полный текст очерка (16 глав) вышел в 1857 г. в городе
Шарошпатаке. В работе критикуются представители «философии соглаше¬
ния» — С. Сонтаг и Я. Хетеньи. В книге дан перевод последней шестнад¬



цатой главы, сделанной по «Избранным произведениям» Я. Эрдейи (Буда~
пешт, 1961).

Стр. 190. Венгерская академия наук была основана в 1826 г. по инициативе
руководителя дворянского реформистского движения Иштвана Сечени.
Балог Пал Алъмаши (1794—1867) — венгерский врач, автор научных,

произведений; написал историю венгерской философии.
Хетеньи Янош (1786—1853) — историк, автор книги по истории венгер¬

ской философии.
Стр. 191. Чокаш Петер Лаской (вторая половина XVI в.) — реформатский

священник и директор школы, автор труда по философии «О человеке»
(1583).
Пошахази Янош (XVII в.) — профессор в городе Шарошпатаке, противник

учения Декарта.
Шартори Бернат (1735—1801) — священник-минорист, написал книгу «Фи¬

лософия на венгерском языке» (1772).
Розгонъи Йожеф (1756—1823) — профессор философии в городе Шарош¬

патаке; автор ряда работ, направленных против философии Канта.
Стр. 192. Салаи Ласло (1813—1864)—венгерский историк, писатель и лите¬

ратуровед, автор большого труда по истории Венгрии. Т елеки Ласло
(1810—1861) — венгерский историк и политик, сторонник Кошута. Толди
Ферени, (1805—1875) — венгерский литературовед и историк литературы.
Трансилъванский исторический сборник, Венгерские исторические памят¬

ники — периодические издания в Венгрии в первой половине XIX в.
Стр. 199. ТоНепеИ ЫШаг. Работа написана в 1847, вышла из печати накануне

венгерской буржуазной революции в начале 1848 г. Содержит теоретиче¬
ские очерки и жизнеописания исторических личностей. Второй раз сборник
увидел свет лишь сто лет спустя под названием «Избранные политические
произведения Пала Вашвари». В 1956 г. вышло из печати наиболее полное
издание избранных произведений П. Вашвари, по которому сделан перевод
на русский язык.

Стр. 201. Селештеи Ласло (1821 —1875)—венгерский поэт, один из эпигонов
Ш. Петефи; подражал народному творчеству.

Стр. 206. Шобри Йожеф—разбойник, живший в первой половине XIX в.
в лесах Баконь, на западе Венгрии. О Шобри и его товарищах народ сла¬
гал стихи и песни, которые долго сохранялись среди простого народа.

Стр. 212. Зач Бодог — образ литературного героя.
Банк Бан — воевода Венгрии в XIII в.; образ Банка, олицетворяющий

беззаветное служение родине, отражен в национальной венгерской драме выда¬
ющегося венгерского драматурга Йожефа Катона (1792—1830).

Секей Дожа Дьердь (1474—1514) — руководитель крупного крестьянского
восстания в Венгрии в 1514 г.; его казнили, посадив на раскаленный желез¬
ный трон. Чак Мате (1260—1321) — аристократ, ненавистный народу деспот.

Ракоци Ферени, II (1676—1735) — князь Венгрии, организатор и руково¬
дитель так называемых куруцских войн (1703—1711) против Австрии за не¬
зависимость Венгрии.
Стр. 213. 1гапуе82тпек. Незаконченная Вашвари серия очерков, опубликованных

впервые в 1848 г. в журнале «Картины жизни» (№№ 7, 10, 13, 14, 16 и

308



17). Полный текст очерков был включен в «Избранные произведения»
(Будапешт, 1956). В данной книге дается перевод отдельных отрывков.

Стр. 218. Неизданная в 1848 г. часть Направляющих идей. Этот очерк Вашва
ри впервые был опубликован в «Избранных произведениях».

Стр. 225. Этел (Этеле) — венгерский синоним имени Аттила, вождя племени
гуннов (V в. н. э.). В венгерской историографии существовало направле¬
ние, утверждавшее, что венгры — потомки гуннов.

Стр. 228. Очерки Вишвари, которые также относятся к неизданной в 1848 г.
части Направляющих идей. Впервые были опубликованы в «Избранных
произведениях».

Стр. 229. Впервые опубликовано в «Избранных произведениях».
Стр. 231. Впервые опубликовано в 1948 г.; включено в «Избранные произве¬

дения».

Стр. 233. Впервые опубликовано в «Избранных произведениях».
Стр. 237. 5аЦо52аЪас15а§гб1 пегеЫ е§у таЪпак. Вышли анонимно на венгерском

языке в 1844 г. в Лейпциге. Второе издание брошюры появилось в 1845 г.
в Лондоне, без ведома и разрешения автора. В 1876 г. работа была вклю¬
чена в «Собрание сочинений» Танчича. Данный перевод, как и других
его произведений, сделан по последнему изданию «Избранных произве¬
дений» Танчича, выпущенных издательством «Танчич» в 1954 г.
Имеются в виду беспорядки, обычно предшествующие предвыборным кам¬

паниям. Кандидаты в депутаты Государственного собрания, как правило, дво¬
ряне, добивались своего избрания любым способом и любой ценой.

Политика — т. е. официальная политика дворянства, которую осудил Тан¬
чич. Политика, в его понимании, должна проводиться в интересах народа. Свои
социально-политические идеи Танчич отчасти заимствовал у Ж.-Ж. Руссо и
французских энциклопедистов.

Стр. 239. Ссылка Танчича на самые комфортабельные тюрьмы и на самое ли¬
беральное законодательство касается тех законопроектов, за которые либе¬
ралы выступили еще на Национальном собрании 1840 г. За исключением
коммерческих законов 1844 г., эти законопроекты не были утверждены.
Они были подготовлены в 1841 —1843 гг. Ференцем Деаком.

Стр. 252. ...и будешь только венгерским королем — требование народа о том,
чтобы венгерский король не был государем другой страны и жил постоянно
в Будапеште. Как известно, с 1526 г. наследственным венгерским королем
был император Австрии.

Стр. 253. ./Уер 82аVа — Ыеп 82аVа. Написана в 1847, впервые опубликована
в 1848 г. Второе издание работы вышло в 1873 г. Полный текст работы
включен в «Избранные произведения» (Будапешт, 1954). В нашем сбор¬
нике публикуются отрывки из этой работы.

Стр. 255. Венгерское экономическое объединение — существовало с 1835 г. Его
деятельность была направлена на повышение рентабельности сельскохо¬
зяйственного производства; постепенно объединение превратилось в пред¬
ставительство владельцев крупных латифундий.
Барщина и десятина — работа известного венгерского политика и публи¬

циста Пала Кирайи (1821—1892), критиковавшего феодальные порядки в Венг¬
рии с позиций буржуазного реформизма.



Стр. 257. Государственное собрание 1844 г.— собрание, утвердившее законы
о возможности приобретения собственности и замещения должностей в го¬
сударственных учреждениях лицами не дворянского происхождения. Законы
эти остались только на бумаге.

Стр. 259. Кунтуш (или кентеш)—верхняя одежда, распространенная у поляков
и венгров в XVI и XVIII вв.

Стр. 261. Танчич ссылается здесь на так называемую древность владений,
препятствовавшую отчуждению, закладыванию и разделу феодальной зе¬
мельной собственности. Он перечисляет все основные разновидности
феодальной земельной собственности, показывая как она тормозит общест¬
венный прогресс. Владения короны — собственность, принадлежащая ко¬
ролю или императору. Из этих владений король мог дарить (с!опаНо)
дворянам или городам земли для хозяйственного пользования. Такие вла¬
дения, в случае измены королю или из-за отсутствия наследников-мужчин,

были возвращены во владения короны. Владения священнослужителей —
существовали в Венгрии до 1945 г. Танчич был, главным образом, про¬
тивником латифундий священнослужителей, которые назывались владе-
«иями «мертвой руки» (шапиз шогШа), так как их нельзя было отчуждать,
закладывать и разделять.

Стр. 262. Речь идет о законах 1844 г. Танчич имеет в виду то, что эти законы
не разрешили вопроса о приобретении земель крестьянами, а давали лишь-
возможность иностранным капиталистам приобретать владения обременен¬
ных долгами венгерских дворян.

Янковаи, (или Яношхальма) — село на севере Венгрии. Каройварош (или
Карловец) — город в Югославии, недалеко от Загреба.
Стр. 266. Феньеш Элек (1807—1876) — венгерский экономист. Его книга

Статистика Венгрии (1843) — первая отечественная работа, в которой
автор на основе неопровержимых экономических фактов, показал тяжелое

экономическое состояние страны и бедственное положение трудового народа.

Клаузал Габор (1804—1866) — венгерский политик. Принадлежал к дво¬
рянским оппозиционерам; в правительстве 1848 г. был министром сельского
хозяйства.

Стр. 269. Статья, опубликованная 2 апреля 1848 г. в первом номере газеты
«Рабочей газеты» (Мипказок У]за§а), главным редактором которой был
он. Газета просуществовала с 2 апреля по 29 декабря 1848 г.

Стр. 271. * Йокаи Мор (1825—1904)—крупный венгерский писатель, участ¬
ник революции 1848 г. Вместе с Петефи и Вашвари организовал союз
«Мартовской молодежи». Впоследствии Йокаи выступил за компромисс
венгерской буржуазии с правительством Австрии.
** Статья, опубликованная 4 июня 1848 г. в «Рабочей газете».

Стр. 272. Клиегелъ Йожеф (1795—1870)—изобретатель особой полиграфи¬
ческой наборной машины.

Стр. 274. /о/шпп Ногапкз Катр/ тН ШегагЫе ип<1 КлгсЪе т <1еп ]актетг 1841—
1845. Написана на немецком языке и издана в Лейпциге в 1847 г. Впер¬
вые на венгерском языке издана в 1956 г. В настоящем сборнике публи¬
куются отрывки из этой работы. Перевод сделан по упомянутому немец¬
кому изданию.

310



Стр. 275. Фаркаш Шандор Белены (1795—1842)—путешественник, писатель,
член Венгерской академии наук. Хорарик ссылается на книгу Фаркаша
Путешествие по Северной Америке (1834), в которой автор описывает
североамериканские общины, организованные по принципам утопического
социализма.

Стр. 276. Эридекан—старшее духовное лицо (свящеш’ик) католической церкви.
Стр. 277. Пожонъ — ныне Братислава (столица Словакии). До революции

1848 г. в Пожоньи происходили заседания Государственного собрания.
Стр. 277. Вешелени Миклош (1796—1850) — барон, крупный помещик, поли¬

тик-реформист. В книге О предрассудках (1833) выступил с программой
буржуазных преобразований в Венгрии. Балог Янош (1796—1872)—вице-
ишпан комитата Барша, выступал с предложением реформ в Государствен¬
ном собрании в 1832—1836 гг.

Стр. 278. Палатинат (раЫШшв)— название государственного учреждения,
во главе которого стоял наместник венгерского короля.

Стр. 282. Бестерцебаня — город в Словакии, ныне Банска-Бистрица.
Стр. 285. Кандия — город на острове Кипре; Хорарик имеет в виду притес¬

нения греческого населения турками.

Стр. 289. ...смешанные браки...— браки между лицами различных религиозных
исповеданий. Римская католическая церковь решительно выступала против
смешанных браков, хотя запретить их не могла. Этот вопрос был урегу¬
лирован религиозным правом лишь в 1896 г., но католицизм до наших
дней настивает на том, чтобы дети от смешанных браков становились ка¬
толиками.



Содержание

Идеология общественного прогресса и национального освобождения.
М. А. Хевещи   * . . . 3

Дьердь Бешеньеи.
Поиски смысла в существующем мире и граница его позна¬
ваемости. Перевод Е. А. Бочарниковой  20
Размышления о судьбах родины. Перевод Н. А. Федосенко 39

Игнац Мартинович.
Философские записки. Перевод Е. А. Бочарниковой .... 5^

Ференц Кельчеи.
Греческая философия. Перевод В. И. Клепко  -|04
Заметки о религии. Перевод Е. А. Бочарниковой

Иштван Сечени.

Кредит. Перевод Е. А. Бочарниковой  120

Лайош Кошу т.

Важнейшая задача. Перевод Л. С. Сергеева  137

О нашей конституции. Перевод Л. С. Сергеева

Воззвание к венгерскому народу. Перевод Б. Я. Гейгер . . . ^43
Речь на массовом митинге в Сегеде. Перевод В. Я. Гейгер . . ^54

Янош Эрдэйи.
О народной поэзии. Перевод В. Г. Гусева  158
Индивидуальное и идеальное. Перевод А. А. Гершковича . . 170
Настоящее отечественной философии. Перевод В. Г. Гусева . . 187

Пал Вашвари.
Историческое собрание жизнеописаний. Перевод Н. А. Федо¬
сенко   199

Михай Танчич.

Взгляды раба на свободу печати. Перевод Е. А. Бочарниковой 237
Глас народа — глас божий. Перевод Е. А. Бочарниковой . . 253
Революция. Перевод Е. А. Бочарниковой  269
Мастеровые. Перевод Е. А. Бочарниковой  271

Янош Хорарик.
Борьба Иоганна Хорарика с римско-католической иерархией
и церковью в 1841 —1845 гг. Перевод М. Л. Хаскелис . . . 274

Примечания. А. А. Шорбан . . *  303

Избранные произведения венгерских мыслителей
Утверждено к печати Институтом философии Академии наук СССР

Редактор издательства И. А. Мораф. Технический редактор В. В. Волкова

Сдано в набор 12/ХИ 1964 г. Т-05131. Подписано к печати 27/1II 1965 г.
Формат 60 X 90716. Печ. л. 19,5. Уч.-изд. л. 19,2. Тираж 1500 экз.

Т-05131. Изд. № 4429/64. Тип. зак. № 1557. Темплан 1964 г. № 159.

Цена 1 р. 38 к.

Издательство «Наука*. Москва, К-62, Подсосенский пер., 21

2-я типография издательства «Наука». Москва, Г-99, Шубинский пер., 10




	Идеология общественного прогресса и национального освобождения (М.А. Хевещи) 
	Дьердь Бешеньеи 
	Поиски смысла в существующем мире и граница его познаваемости 
	Размышления о судьбах родины 

	Игнац Мартинович 
	Философские записки 

	Ференц Кельчеи 
	Греческая философия 

	Иштван Сечени 
	Кредит 

	Лайош Кошут 
	Важнейшая задача 
	О нашей конституции 
	Воззвание к венгерскому народу 
	Речь на массовом митинге в Сегеде 

	Янош Эрдэйи 
	О народной поэзии 
	Индивидуальное и идеальное 
	Настоящее отечественной философии 

	Пал Вашвари 
	Историческое собрание жизнеописаний 

	Михай Танчич 
	Взгляды раба на свободу печати 
	Глас народа — глас божий 
	Революция 
	Мастеровые 

	Янош Хорарик 
	Борьба Иоганна Хорарика с римско-католической иерархией и церковью в 1841 —1845 гг 

	Примечания 
	Содержание 

