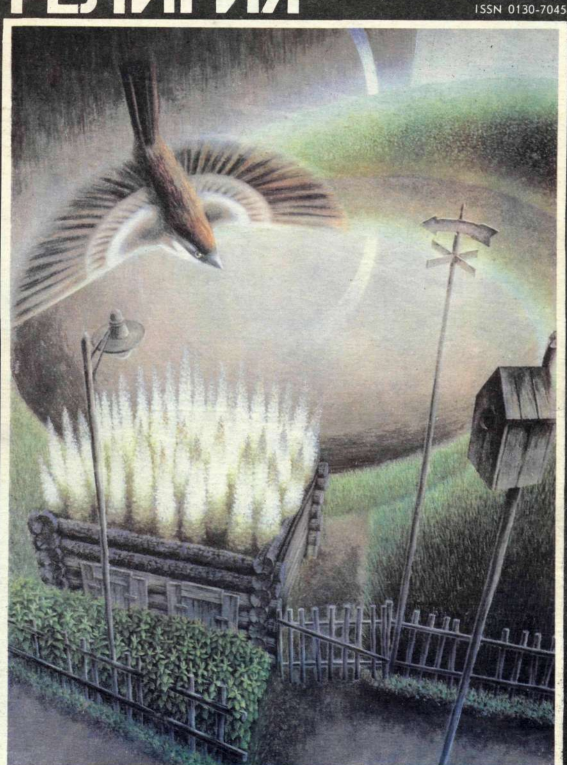
# НАУКА РЕЛИГИЯ





В номере:

Новое слово о князе Игоре

Возвращение Серафима Саровского

Медицинская астрология

а также тексты Артура Конан Дойля, Карлсона Кастанеды и других



То, что вы видите на представленных здесь фотографиях, - не изображение ауры. Светящиеся фигуры сигнатуры — возникают в результате взаимодействия возбужденного биополя человека (или другого объекта) с окружающим миром. Это взаимодействие носит макроквантовый характер. Между субъектом и Космосом происходит своего рода «диалог», а сигнатуры ставшие зримыми слова или тексты этого диалога. Конкретная форма сигнатур зависит от типа психотехники, которую использует

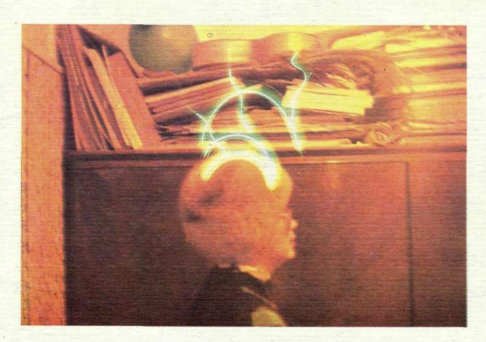
На фото:

В лаборатории фирмы «Энитон». Ростов-на-Дону (вверху)

Заключительное заседание III Федоровских чтений. Июнь 1990 г. Москва

Экстрасенс-профессионал в процессе работы. Москва





оператор для возбуждения своего биополя. Коллективное возбуждение, вызванное в аудитории оратором, также порождает светящиеся фигуры. Их можно фиксировать. Как? Об этом рассказано в статье А. Солодилова (с. 4). Современная техническая цивилизация «обездушивает» человека. Правильно освоенная психофизика открывает перспективу одушевления, очеловечения самой техники.

Об этом читайте на с. 4-8.

### в номере

#### СВОБОДА СОВЕСТИ: ЗАКОН И ЖИЗНЬ

- М. Олинцов
- Хождение по мукам
- В. Лапшин
  - В главном единство, в спорном свобода и во всем любовь
  - ВСТРЕЧА
  - А. Солодилов
  - Психофизическая технология будущего...
  - - Концепция вакуумного «сверхмозга» не противоречит научной картине мира
- Л. Регельсон
  - Время диалога
- ЗАКОН, ЕЩЕ ЗАКОН
- А. Кублинцкис
  - Свобода совести на латвийской земле
- ТАЙНОВЕДЕНИЕ
- Е. Лазарев
- Священные камни Небесного Града. Топаз. Продолжение
- Г. Кваша
  - У вас есть «хозяин», у вас есть и «слуга»
  - из истории отечества
- А. Никитин
  - Князь Игорь: «волк в овцах»
- мифология, РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ
- М. Пиотровский
  - Легенды и сказания в Коране. Беседа 4-я
- САМОСОХРАНЕНИЕ
- - Сколько раз прощать брату моему...
- **ДИАЛОГИ**
- 32 П. Седов
  - Могут ли быть грехи у святого?
- В. Сорокин
  - Нужно ли выискивать пятна на солнце?
- СТРАНИЦЫ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ КУЛЬТУРЫ
- 36 Л. Рыбакин
  - Забытый шедевр
- ОБЫЧАЙ И СУДЬБА
- И. Караванов
  - Смерть после смерти
- по вашей просьбе
- Рафаэль
  - Медицинская астрология. Продолжение
- возвращаясь к напечатанному
- 45 Н. Косолапов
  - Есть ли ритмы у истории?
- В ЗЕМЛЕ РОССИЙСКОЙ ПРОСИЯВШИЙ
- Н. Мотовилов
- Одеяние Духа
- О. Кузнецов,
- В. Лебедев
- Исповедники и советодатели
- Л. Регельсон
  - Жанна д'Арк и ее вера
- ЛИТЕРАТУРА, ИСКУССТВО
- А. Конан Дойль
  - Маракотова бездна
- сорок сороков
- А. Шамаро
- На Швивой горке

ЕЖЕМЕСЯЧНЫЙ НАУЧНО-ПОПУЛЯРНЫЙ ЖУРНАЛ

Учредитель -Всесоюзное общество «Знание»

Зарегистрирован Госу дарственным комитетом СССР по печати 3a Nº 732

Издается с сентября 1959 года

#### В. Ф. ПРАВОТОРОВ На первой

обложке картина А. ФЕДОРОВА «Избушка».

О нем читайте на с. 12

#### РЕДАКЦИОННАЯ КОЛЛЕГИЯ:

- И. Ш. Алискеров,
- О. Т. Брушлинская

Главный редактор

- (ответственный секретарь),
- В. И. Гараджа,
- Н. А. Ковальский,
- Э. И. Лисавцев,
- Б. М. Марьянов,
- В. П. Маслин,
- В. П. Новиков,
- В. П. Пазилова (зав. отделом),
- И. К. Пантин,
- В. Е. Рожнов.

#### РЕДАКЦИЯ:

- В. П. Ахрамович,
- Э. В. Геворкян,
- Н. К. Гирина,
- Г. В. Дремова,
- В. С. Колесникова,
- Ю. М. Кузьмин,
- Е. С. Лазарев,
- Е. Н. Латышева, Р. В. Маркина,
- Л. А. Немира,
- И. В. Потемина,
- Л. Л. Регельсон,
- С. Н. Родина,
- А. А. Романов,
- А. В. Саломатов,
- И. Б. Чистякова.

#### Художественный редактор

В. Н. Коновалова.

Технический редактор

Н. М. Романова.

Зав. редакцией А. П. Ромашкина.

#### **ИЗДАТЕЛЬСТВО** «ЗНАНИЕ»

**©** Журнал «Наука и религия»



Адрес редакции: 109004, Москва, Товарищеский пер., 8



Телефоны 272-25-57 272-49-86

#### Сдано в набор 30.04.91. Подписано к печати 04.07.91. Формат 60 × 90/8

Бумага офсетная № 2. Офсетная печать. Усл. печ. л. 8,0. Усл. кр.-отт. 9,75.

Уч.-изд. л. 11,19 Тираж 774810 экз

Заказ 01070071 Цена 1 р. (по подписке 60 к.) Журнальный комплекс издательства «Радянська Україна» 252146, Киев-146, Ул. Героев Космоса, 6,



1954—1960 годы<sup>1</sup>

Первые годы после смерти И. Сталина государственно-церковная политика шла как бы по наезженной колее. Продолжались встречи возглавлявших правительство СССР Г. М. Маленкова (1953—1955) и Н. А. Булганина (1955—1958) с руководителями церкви, расширялись деловые связи местных Советов и религиозных организаций. Давал о себе знать авторитет церкви, значительно усилившийся в период Великой Отечественной войны.

Вместе с тем в этот период наметилась и другая тенденция. Если для И. Сталина и В. Молотова, определявших в предшествующее десятилетие государственную политику в «религиозном вопросе», не требовалось «санкции» партийных органов и, больше того, они подчеркнуто выступали от имени Советского государства, то с 1954 года вопросы государственноцерковных отношений постепенно перемещаются в сферу партийной деятельности и все теснее увязываются с целями и задачами «антирелигиозной работы». Эта тенденция отчетливо прослеживается уже в постановлениях ЦК КПСС «О крупных недостатках в научно-атеистической пропаганде и мерах ее улучшения» (7.07. 1954).

Сам факт нормализации государственно-церковных отношений в этом документе характеризуется как явление негативное, вызывающее тревогу. Вновь зазвучали знакомые мотивы воинствующего атеизма 30-х годов: «...церковь и различные религиозные секты значительно оживили свою деятельность, укрепили свои кадры и, гибко приспосабливаясь к современным условиям, усиленно распространяют религиозную идеологию среди отсталых слоев населения. Церковники и сектанты изыскивают различные приемы для отравления сознания людей религиозным дурманом, обращая внимание на привлечение к церкви молодежи и женщин»<sup>2</sup>.

Как видим, опять противостояние: по одну сторону — религиозные организации, распространяющие «предрассудки и суеверия», по другую — «сознательно и активно» строящие коммунизм граждане, чью активность сдерживают религиозные предрассудки. В соответствии с этой концепцией ставилась задача всячески противодействовать влиянию религии на людей, «решительно покончить с пассивностью в отношении к религии, разоблачать реакционную сущность религии и тот вред, который она приносит».

«Разоблачением», нередко переходящим в откровенную брань в адрес духовенства и верующих, дело не кончалось. Участились попытки решать идеологические и мировоззренческие проблемы административным путем. Уже через четыре месяца ЦК КПСС принимает новое постановление «Об ошибках в ведении научно-атеистической пропаганды среди населения» (10.11. 1954). Можно выделить три положения, касающихся государственно-церковной политики. Во-первых, религиозные организации рассматриваются и признаются политически лояльными, а потому объявляются недопустимыми попытки ставить под «политическое сомнение» и выражать «политическое недоверие» духовенству и верующим. Вовторых, указывается на определенное различие в «церковной политике» государства и партии: государство должно исходить из принципа отделения церкви от государства, конституционного положения о свободе совести, обеспечивая и защищая интересы и верующих, и неверующих граждан; за партией же признается право на ведение научно-атеистической пропаганды, но в рамках закона. В-третьих, характеризуется собственно «антирелигиозная работа». Она должна быть освобождена от какой-либо политизации и не переходить рамки борьбы материалистического и религиозного мировоззрений. Недопустимо привнесение в идеологическую борьбу административных мер, оскорбления религиозных чувств верующих граждан, ограничения прав религиозных организаций и верующих.

Эти установки были встречены руководителями религиозных организаций как подтверждение верности тем принципам взаимоотношений между государством и церковью, которые сложились в годы войны. В целом постановление обнадеживало верующих.

Действительно, на некоторое время ситуация стабилизировалась. Больше того, казалось, что в условиях общего процесса демократизации, начавшегося в 1956-1958 годах, последуют новые шаги на пути утверждения свободы совести. Возросло количество заявлений граждан о регистрации вновь образуемых обществ. К примеру, в Украинской ССР, Белорусской ССР и РСФСР их число увеличилось только в 1956 году в 1,5— 2 раза. Это были всего лишь первые ростки свободы. На начало 1957 года насчитывалось более 4 тыс. незарегистрированных, но фактически действующих религиозных обществ. Начали возвращаться из

Количество зарегистрированных религиозных обществ (на 1 января)

| Год  | Bcero  | В том числе<br>православных |
|------|--------|-----------------------------|
| 1955 | 18 452 | 13 376                      |
| 1956 | 18 563 | 13 416                      |
| 1957 | 18 611 | 13 430                      |
| 1958 | 18 564 | 13 414                      |
| 1959 | 18 352 | 13 324                      |
| 1960 | 16 438 | 13 008                      |
| 1961 | 16 050 | 11 572                      |
|      |        |                             |

м. ОДИНЦОВ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Продолжаем публикацию очерков, посвященных истории государственно-церковных отношений в советском обществе. Предыдущие очерки опубликованы в № 5—8 за 1990 г. <sup>2</sup> Законодательство о религиозных культах. М., 1971. С. 34.

заключения священнослужители. На начало 1960 года среди священнослужителей Латвии и Литвы отбывшие срок наказания или освобожденные досрочно составляли 30 процентов, Белоруссии — 45, Украины — 80, среди руководителей «сектантских» объединений они составляли 20 процентов.

Отношение к заметному «возрождению» религиозно-церковной жизни со стороны государственных и партийных органов было неоднозначным. Вот лишь некоторые примеры официальных обращений Советов делам религий в государственно-партийные инстанции: об открытии церквей в Армянской ССР; о строительстве новых и восстановлении разрушенных в годы войны костелов: об открытии католических настырей в Литве; о передаче в ведение религиозных центров типографии; о предоставлении религиозным обществам прав юридического лица; о передаче Московской патриархии Донского монастыря; об учреждении новых религиозных центров; об открытии дополнительных духовных учебных заведений и увеличении числа обучающихся в них.

К сожалению, такие обращения далеко не всегда встречали понимание и поддержку. Уже действовать установка - не допустить «активизации» религиозной жизни; от Советов требуют активного содействия «угасанию» религиозных чувств населения; при регистрации религиозных обществ им рекомендуют руководствоваться не столько положениями закона, сколько «идеологическими соображениями»; определяются те религиозные o6щества, регистрация которых вообще нежелательна. К ним отнесены, по терминологии тех лет, «секты изуверческого и антигосударственного характера», которых насчитывалось более полутора тысяч. Среди них пятидесятники, адвентисты-реформисты, иеговисты, меннониты, духоборы. В то же время Советам рекомендуется при информировании зарубежной общественности давать «благополучную» статистику. Так рождалась двойная бухгалтерия, которая порой увеличивала число действующих обществ по различным конфессиям от 2 до 20 раз.

В условиях жесткой административно-командной системы управления такой политике противостоять было нелегко. И все же руководители Советов не раз пытались противоправной против подобной противоправной практики. Еще в мае 1957 года председатель Совета по делам Русской Православной Церкви СМ СССР Г. Карпов на совещании уполномоченных, вступая в полемику с навязываемым ему порядком действий, подчеркивал, что главная задача республиканских Советов — не допус-

тить, чтобы в результате неправильных, непродуманных и спешных действий властей испортились бы отношения между церковью и государством, чтобы не произошел возврат к временам конфронтации между ними. Г. Карпов не раз протестовал против того, чтобы вопрос об открытии или закрытии того или иного храма решался проведением митингов или сходов, ему казались неприемлемыми и такие предложения, как использование партийных работников и «активистов» для «работы среди верующих»; посещение коммунистами и учителями церквей и молитвенных домов с целью «выявления» присутствующих там детей и проведения с их родителями впоследствии соответствующей «воспитательной» работы; увеличение налогов на производимые в церковных мастерских свечи и предметы культа; ограничение экономической деятельности монастырей и волевое их сокращение и т. д.

Постепенно назревал конфликт, который и разразился к концу 1958 года. В октябре отдел пропаганды и агитации ЦК КПСС по союзным республикам в записке «О недостатках научноатеистической пропаганды» дал резко негативную оценку деятельности Советов. В частности, там были и такие слова:

«...Многие факты из деятельности Советов по делам Русской православной церкви и религиозных культов при СМ СССР и их уполномоченных на местах свидетельствуют о том, что ОНИ плохо осуществляют СВОИ функции, иногда идут на поводу духовенства, поддерживают их необоснованные требования, своевременно не информируют партийные и советские органы о деятельности служителей церкви, религиозных сект и общин».

Обсуждение записки было вынесено на всесоюзные совещания уполномоченных Советов в ноябре 1958 года и январе 1959-го. В докладах А. Пузина<sup>3</sup> и И. Сивенкова<sup>4</sup> все то положительное, что было достигнуто в государственно-церковных отношениях начиная с 1943 года, объявлялось деформацией «церковной политики» социалистического государства, «неправильной политической и тактической линией», приведшей к «укреплению» религии и церкви, созданию благоприятных условий для пропаганды «реакционной» идеологии, для деятельности многочисленных «явных и тайных врагов Советской власти» среди духовенства. Особо подчеркивалось, что вместо того, чтобы добиваться всемерного ограничения деятельности религиозных организаций. активно способствовать сокращению религиозной сети, Советы шли на «уступки» различным их «домогательствам», «кокетничая с церковью в угоду загранице». Такой курс в

«церковной политике» обличался как проявление «сталинизма». Выправлять его предполагалось возвращаясь, по определению докладчиков, «к Ленину», к «незыблемым положениям» декрета об отделении церкви от государства и школы от церкви, к практике регулирования деятельности религиозных организаций, характерной для конца 20-х — 30-х годов. По сути дела, речь шла о лишении религиозных обществ прав юридического лица и владения собственностью, ограничении их деятельности исключительно «культовой практикой», о запрещении «особой работы» среди детей, молодежи и женщин, запрете на «свободу религиозной пропаганды», а также о благотворительной и общественной деятельности религиозных организаций, монастырей.

Все это вело к возрождению авторитарных традиций 30-х годов, лишая религиозные организации и верующих возможности пользоваться элементарными общепридаже нятыми нормами «буржуазной свободы совести». Именно в этот период, на наш взгляд, положено начало «растворению» собственно дарственной церковной политики в политике партийной, направленной на формирование безрелигиозного сознания, негативного отношения церкви и религии, на подчинение государственно-церковной политики идеологическим, атеистическим установкам партии.

Год 1960-й для Советов открыл череду долгих лет «исправления ошибок» прежнего их руководства, «ликвидации нарушений» (в большей части мнимых) духовенством законодательства о культах. Характерна в этом отношении речь нового председателя Совета по делам Русской православной церкви В. Куроедова на Всесоюзсовещании уполномоченных Советов в апреле 1960 года: «Давайте, товарищи, будем откровенно говорить, у нас в ряде республик и областей имеется слишком густая сеть церковных учреждений, не вызываемая никакой практической необходимостью». И после такого вступления предложил перейти к плановому сокращению «сети церковных учреждений» — церквей и монастырей, духовных учебных заведений и духовенства, епархий и епархиальных центров.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Председатель Совета по делам религиозных культов при СМ СССР, Назначен на должность летом 1957 года вместо скончавшегося И. Полянского.

Член Совета по делам Русской православной церкви при СМ СССР. В конце 1958 года Г. Карпов, будучи неудобной и неугодной фигурой, был, по существу, отстранен от должности, а весной 1959 года снят с должности. Одним из формальных доводов стало предъявленное ему в разгар «борьбы со сталинизмом» обвинение в нарушении законов в 30-х годах во время работы в органах НКВД.



#### Может ли духовная практика стать фактором широкомасштабного преобразования?

Вопрос чисто теоретический, скажут многие читатели, ответ пока неизвестен. Автор первой из предлагаемых на эту тему статей Александр Солодилов рассказывает о том, как это уже делается его группой, то есть отвечает на него положительно, приводя в доказательство эксперименты и начинающуюся уже практику на объектах народного хозяйства. Ученый А. Березин рассматривает проблему с точки зрения его науки. Православный верующий размышляет на эту тему с позиций своей религии.

Ждем ваших откликов на эти, с нашей точки зрения, весьма необычные статьи. Прорыв в неведомое - разве это обычно?

А. СОЛОДИЛОВ, кандидат

#### ПСИХОФИЗИЧЕСКАЯ ТЕХНОЛОГИЯ философских БУДУЩЕГО НЕ ОБОЙДЕТСЯ БЕЗ ЧЕЛОВЕКА

В наше прагматичное, кризисное время хорошим теориям предпочитают посредственную практику. Именно поэтому практической деятельностью занялось наше ние, которое можно с одинаковым успехом (и одинаково неточно!) назвать научной группой, технологической лабораторией или духовной школой.

Для того чтобы избежать крайностей как материализма, так и идеализма, мы сформулировали концепции, теоретические модели психофизического понимания реальности, в которых психическое изначально выступает как фактор, определяющий и, следовательно, управля-

ющий физическими параметрами реальности.

Естественно, что практическая эффективность нашего подхода в первую очередь была продемонстрирована в той сфере явлений, где с точки зрения дуалистического сознания психическое и физическое начала пересекаются наиболее очевидным образом. Я имею в виду взаимодействие человеческой психики с физическими приборами и техническими устройствами. Исследование этих явлений областью особой науки, которую называют психотроникой.

В психотронике мы имеем дело с вполне «мертвым» физико-техническим прибором или объектом, все свойства которого, казалось бы, детально и достоверно изучены. Но обнаружилось, что в результате психического воздействия человека-оператора физико-технические характеристики устройства существенно меняются. Более того, устройство приобретает новые функциональные возможности, которых оно до того не имело.

Мы выделили три группы приборов и объектов, чувствительных к прямому воздействию психики.

Первая группа:

механические и электрические устройства, способные накапливать слабые воздействия (кулоновские весы);

сверхточные хронометры;

 хорошо сбалансированные гироскопы, в том числе маховики Козырева;

электросхемы с накоплением заряда;

- нелинейные генераторы электромагнитного излучения.

Вторая группа:

 устройства, работающие на макроскопических квантовых эффектах, реагирующих на малейшие фазовые сдвиги основного поля (магнитометры Джозефсона и кольцевые лазеры).

Третья группа:

физико-химические объекты типа эмульсий, коллоипересыщенных растворов.

Одним из важнейших сверхчувствительных объектов является обыкновенная вода. Напомним, что водаосновная внутренняя среда всех биологических структур.

Исследовательскими группами в разных странах за последние десятилетия накоплен обширный фактический материал, касающийся подобных объектов и устройств. При всей ценности этих исследований большая часть из них отличается односторонностью. Интерес концентрируется лишь на самом приборе, устройстве или объекте. Меньше внимания уделяется человеку-оператору, от которого, как правило, требуется, чтобы он умел лишь производить достаточно сильное и стабильно повторяемое воздействие объект. Содержание, информационная структура, целевая направленность этого воздействия оставались на втором плане. Между тем все богатство возможностей психотронных устройств заключено не столько в самом устройстве, сколько в глубине сознания оператора. Именно на этом мы сконцентрировали свои усилия - и результаты не заставили себя ждать.

Думаю, нет нужды рассказывать о том, что такое Тюменский нефтегазовый район. Но при всем его ключевом значении для нашей экономики кризисные явления назрели и здесь. Изношенное оборудование, устаревшая технология, запущенная инфраструктура, необеспеченность вспомогательными химикатами... Отсюда огромные потери в качестве продукции, недопустимое загрязнение среды.

Но при чем здесь психотронные устройства, спросит нетерпеливый читатель? А вот при чем! Наши генераторы, модулированные психическим воздействием оператора, были испробованы для улучшения технологии водоочистки. После обработки загрязненной воды излучением генератора процесс очистки воды шел быстрее и глубже. Затем попробовали решить обратную задачу: отделить из водонефтяной эмульсии воду. А это одна из самых трудоемких и дорогостоящих операций во всем цикле подготовки нефти. Конечно, для этого пришлось задать генератору новую психофизическую программу. И уменьшился расход импортируемого деэмульгатора. Удалось также понизить температуру подогрева водонефтяной эмульсии (а это процедура, связанная с огромными энергозатратами).

Кроме того, мы получили обнадеживающие результаты

по улучшению свойств цементных растворов, появилась возможность управления свойствами коллоидных и эмульсионных сред. Интересны результаты и в сфере сельского хозяйства...

Что ж, остается запатентовать генератор и начать массовое производство? Нет, существеннейшим моментом технологии «ноу хау» в генераторах является работа специально подготовленного оператора: без той программы, которую он вносит в психотронное устройство, оно своих функций выполнять не будет. После же соответствующего программирования одно и то же устройство может оказывать самые разнообразные, иногда противоположные по своему характеру воздействия на технологический объект. После программирования устройство работает без оператора, однако оно сохраняет дистанционную психофизическую связь с оператором.

Важным условием эффективности разработок является обратная связь, а именно: возможность контроля и коррекции работы генераторов. Мы освоили один из самых удобных способов такого контроля — объективную визуализацию психофизических программ в форме подвижных структур (мы их называем «сигнатурами», то есть знаками, или указателями). Такие сигнатуры возникают при фотои киносъемках операторов или других лиц, находящихся в состоянии повышенной духовной активности, а также запрограммированных психотронных устройств. Непосредственно видят сигнатуры в пространстве вблизи объекта лишь сенситивы, но после воздействия оператора число лиц, видящих сигнатуру, в несколько раз возрастает. Оператор как бы выявляет, усиливает, под определенным аспектом высвечивает сигнатуру, делает ее воспринимаемой светочувствительным слоем фотопленки. Зарисовки сенситивов — цвет, форма сигнатур — в общих чертах совпадают с фотоизображениями. В то же время замечено, что какието еще не вполне понятные физические процессы происходят в момент съемки внутри фотокамеры. Возможно, именно эти процессы влияют на формирование первичного изображения на фотопленке: в таком случае сам фотоаппарат нужно рассматривать как промежуточный психотронный прибор.

Выяснилось, что между состоянием сознания оператора, функциональной программой психотронного устройства и динамическим рисунком сигнатуры имеется близкое соответствие. Так, оператор может стереть программу с устройства, если сочтет это необходимым (расстояние здесь роли не играет). Кроме того, такое распрограммиро-

вание происходит самопроизвольно при некоторых стрессовых установках его сознания. У нас как бы возрождается основной принцип средневековой алхимии: необходимым условием достижения успеха было духовное очищение и совершенствование самого алхимика. Корыстный алхимик, согласно этим установкам, в принципе не мог синтезировать «философский камень».

Это чрезвычайно важный момент. Именно отсюда возникают контуры психофизической технологии будущего, из которой человек принципиально не может быть изъят. Причем человек участвует в технологическом процессе не как робот, но всей цельностью своего существа. Если современная техническая цивилизация «обездушивает» человека, то правильно освоенная психофизика открывает перспективу одушевления, очеловечения самой техники. Не менее важен и социальный аспект психофизической технологии: принуждение и подавление личности становится почти невозможным — оператор со сломленной или ложно ориентированной психикой будет просто неэффективен.

Увы, и в этой области возможны злоупотребления или тупиковые пути развития. В наше время опасности такого рода приобретают критический характер.

Мы переживаем сейчас бурный рост неоязычества, которое переходит от поклонения отдельным стихиям и местным духам к культам космического масштаба, поверхностно ассимилируя язык и методы науки и техники, оккультизма, магии. Демонстрация всяческих необыкновенных способностей, исцелений и чудес, как правило, служит в конечном счете глубоко реакционным целям, сохранению власти старого над новым, мертвого над живым. Поражает здесь могущество средств при внутренней ничтожности, а порой и вредоносности целей.

Многие втягиваются в серьезные психоэнергетические акции из тщеславия, любопытства, ложных надежд, втягиваются слепо, безответственно, не понимая опасности того, что они делают.

Мы сталкиваемся с грубым нарушением психофизической экологии. Когда массы людей молятся в традиционных храмах, они точно знают, кому и о чем они молятся: позитивные результаты этих действий подтверждены опытом веков. Когда проводятся заново придуманные массовые медитации с неясными целями, то это может привести к тяжелым последствиям планетного масштаба.

Но здоровые силы человеческой души в конечном счете

пооедят

А. БЕРЕЗИН, кандидат биологических наук

#### КОНЦЕПЦИЯ ВАКУУМНОГО «СВЕХМОЗГА» НЕ ПРОТИВОРЕЧИТ НАУЧНОЙ КАРТИНЕ МИРА

может ли современная наука если не объяснить, то хотя бы дать надежду на объяснение того круга необычных психофизических феноменов, о которых рассказывает А. Солодилов?

Сторонники жесткого научного рационализма утверждают: раз эти явления не вписываются в научную картину мира, значит они и не существуют вообще.

. Исследователи же с интуитивномистическим складом ума полагают, что науке с ее экспериментальноматематическим методом попросту нечего делать в этой сфере реальности, где царят иные законы и для описания которой нужны принципиально иные подходы.

Сигнатуры в пространстве вблизи изучаемого объекта



Наиболее плодотворным представляется не упорное отстаивание сложившейся картины мира и не безоговорочное ее отрицание, но творческое и конструктивное расширение. Это расширение открывает новые возможности теоретического объяснения психофизических явлений.

Вот некоторые из них.

Лет десять назад американский физик Роберт Джан провел серию экспериментов по взаимодействию человеческой психики с различными типами генераторов случайных чисел. В многократных и разнообразных опытах обнаруживалось, что последовательность чисел переставала быть случайной: воля человека-оператора вносила в нее определенный порядок. Либо — что, пожалуй, еще более поразительно - последовательность оставалась случайной, но вероятность прекогниции (предузнавания) оператором последующего числа, которое выдаст генератор, превосходила все мыслимые возможности.

Р. Джан создал концепцию квантово-механического взаимодействия сознания с физическими системами. Используя математический аппарат квантовой механики, он представил взаимодействие двух индивидов или индивида с физической системой, обобщив способ описания взаимодействия атомов в теории ковалентных химических связей.

На протяжении многих лет я участвовал в разработке математической теории солитонов — теории нелинейных уравнений особого типа, бурно развивающейся в последние 20—30 лет. Открытия Р. Джана придали новый импульс моим исследованиям.

Солитон — это обычная волна, или, более широко, волновая структура (волновой пакет), внешняя устойчи-(точнее сказать - самотождественность) которой обусловлена ее внутренней подвижностью. Двигаясь как целое, солитон сопротивляется разрушению, пульсирует, «дышит», взаимодействует с окружающей средой: его динамика во многом напоминает поведение простейшего живого существа. Характерная черта динамики солитона — «гибкое» сочетание закономерности и случайности, или, говоря на математическом языке, детерминизма и стохастичности, а на языке психологическом - необходимости и свободы. Детерминистический аспект солитона образует логическую программу его структуры, так сказать, его «генотип»; стохастический аспект — его «плазму», позволяющую обогащать генотип новой информацией, воспринятой из среды, и наоборот, передавать в среду информацию с генотипа.

Солитоновая теория оказалась очень плодотворной в объяснении ряда микрофизиологических явлений. В моих работах речь шла о законах формирования и движения нервного

импульса, о механизме «считывания» информации с молекулы РНК, о резонансной модели молекулы ДНК, об изменениях колебательных спектров компонентов раковых клеток. Представление о солитонах помогло продвинуться в теории взаимодействия объектов, связь между которыми чрезвычайно слаба, а это, в частности, сфера космической физики, основы которой заложил наш великий соотечественник А. Чижевский. Сюда же относится и воздействие биологических объектов на эмульсии и коллоидные растворы, а также на сверхчувствительные приборы — такие, как крутильные весы или джозефсоновские магнитометры.

Теоретические исследования имели и практический выход. Мне удалось сконструировать серию лечебных аппаратов. Они являются генераторами электростатических и магнитных полей особой конфигурации. Речь идет как раз о том классе сверхчувствительных психотронных приборов, о которых говорит А. Солодилов. Интересная подробность: в контур генератора мы вводили специальные минералы, срезы роговой оболочки и капсулы с тканевыми жидкостями пациента — в этом контексте вполне оправдали себя некоторые рецепты средневековой медицины. В многолетних клинических исследованиях была также установлена достоверная корреляция терапевтического эффекта с такими показателями, как фазы Луны, уровень солнечной активности и расположение некоторых планет. Но ведь именно с этими параметрами ближнего космоса имеет дело традиционная астрология!

Но помогут ли нам новые подходы солитонной физики в объяснении таких впечатляющих явлений, как предсказание случайных чисел операторами Р. Джана, перемещение предметов волевым усилием (Н. Кулагина) или плазменные светящиеся фигуры («сигнатуры»), представленные на фотоснимках А. Солодилова?

Ключевым здесь становится понятие физического пространства или вакуума, способного воспринимать информацию, вносимую человеческим сознанием. Но возникла необходимость дополнить современную физическую модель вакуума новой гипотезой: «виртуальные» (т. е. непрестанно каждой точке возникающие и исчезающие) электронно-позитронные пары вместе с сопутствующим электромагнитным полем могут в силу нелинейных эффектов образовывать солитонные состояния. Конечно, эти солитоны тоже «виртуальные», иначе их совокупность образовала бы особое, наблюдаемое обычными методами, физическое поле. Но можно предположить, что в процессе вакуумных флуктуаций меняется, условно говоря, «материальный субстрат» солитона, а его «генотип», то есть информационное содержание, при этом не разрушается. Выражаясь математически, флуктуационное изменение носителя информации относится к стохастическому аспекту вакуумного солитона.

Если гипотеза верна, то вакуум является поистине неисчерпаемым

хранилищем информации.

Чем меньше размер солитона, тем выше составляющие его частоты и соответственно больше информационная емкость вакуумной солитоновой ячейки. Оценить размер этой ячейки мы пока не можем, но ясно, что он на много порядков меньше размеров нейрона головного мозга человека, а емкость такого нейрона составляет (оценка X. Хидена)  $10^{12} \div 10^{14}$  бит. Нет ничего невозможного и в том, что вакуумные солитоны образуют, подобно нейронам, информационные цепи.

Неужели вакуум представляет собой нечто вроде невидимого гигантского мозга?

Мысль немного пугающая, но... почему бы и нет?

Если это действительно так, то многое становится понятным.

Например, предузнавание случайных чисел.

То что для нас случайность, для этого «космического мозга» - вычисляемое событие; все что выдает генератор случайных чисел, есть в конечном счете результат физических процессов в электронных схемах. Вакуумный «мозг» может эти процессы полностью охватить и во всех вариантах смоделировать их ход задолго до того, как они совершились в реальности (уточним: в нашей обычной физической реальности). В процессе подготовки оператор (если он не прирожденный талант) по существу учится входить в контакт с этим мировым «мозгом» и затем считывает с него Можно предсказания результата. предположить, что такие предузнавания возможны не только в отношении случайных чисел... Вспомним Нострадамуса и других великих предсказате-

Интересный факт: даже самые удачные предсказания всегда носят несколько размытый и неоднозначный характер. Но, согласно солитоновой концепции, именно так и должно быть.

Далее — телекинез.

Здесь мы, по-видимому, вступаем в противоречие с первым законом термодинамики: каких бы нервно-физических затрат ни требовали от Н. Кулагиной ее демонстрации, выделяемая ею при этом электромагнитная энергия (а о какой еще может идти речь?) все же несоизмеримо мала, чтобы поднять в воздух двухсотграммовую гирьку. Но, может быть, тут имеет место совсем иной механизм перемещения предмета?

Согласно квантовой механике, любой материальный предмет есть в конечном счете большой волновой пакет (солитон), точнее, связанная

совокупность таких солитонов (атомов). Чтобы заставить солитон двигаться, нужно согласованным образом изменить фазовые соотношения составляющих его волн (затраты энергии могут быть при этом ничтожно малы) — именно к этому сводится всякое воздействие на предмет. И тогда ни один закон не нарушается, а чудо - налицо!

Наконец, светящиеся «сигнатуры», создаваемые операторами А. Солодилова. Необходимы, конечно, более детальные исследования этих светящихся объектов: их спектра, локализации в пространстве, механизмов свечения. Но в целом их психофизический

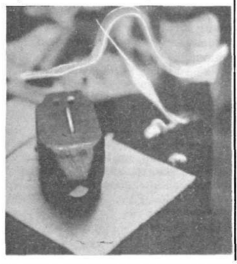
характер очевиден.

В этом случае структура информационного возбуждения близлежащего вакуума определяется типом сознания и состоянием психики оператора. Влияние возбужденного вакуума на физическую среду выражается в данном случае, например, в легкой ионизации воздуха, сопровождаемой слабым свечением, или в воздействии на светофотопленки. чувствительный слой

Пока рано говорить о целостной теории, но нет ничего невозможного в том, что будет найдено достаточно полное физико-математическое описание связи между основными звеньями информационной цепи: человек — ва-

куум — объект.

Такое описание, не входя в принципиальное противоречие с естественнонаучным подходом, откроет возможность для конструктивного диалога физики с психологическими, мистическими и религиозными учениями. Например, Карл Юнг в своей знаменитой теории архетипов объяснил ряд явлений человеческой психики существованием коллективной бессознательной памяти, которая иногда прорывается в индивидуальное сознание. В рамках развиваемой нами концепции хранилищем такой коллективной памяти человечества как раз и выступает «космический разум», или «умный вакуум», информационные ячейки которого носят вполне физический характер.



Л. РЕГЕЛЬСОН

### ВРЕМЯ ДИАЛОГА

а сегодняшний день, с известной а сегодняшния дель, с под долей условности, можно провести такое разделение «сфер влияния»: наука исследует материальный аспект мироздания; мистические учения устремлены к духовной сущности мира; религия же концентрирует внимание на связи между миром и Богом.

Трагический факт, глубоко противоречащий исконному стремлению человека к целостной истине, заключается в том, что эти три огромные сферы опыта отделены друг от друга, говорят на разных языках, порой непримиримы. Все попытки их искусственного сочетания до сих пор оказывались нежизнеспособными. Но если их органическое соединение пока невозможно, то глубокий и серьезный диалог совершенно необходим.

Однако даже сам выход на такой диалог требует от каждой из сторон немалых усилий. Надежду на успех здесь дает прежде всего расширяющийся круг людей, в той или иной степени переживших в своем личном опыте все три подхода, но отдавших предпочтение одному из них или так и не сделавших выбора. Я думаю, что самым значительным опытом такого диалога была русская религиозная философия начала века. Хотя ни одной из поставленных проблем она решить не успела, зато обнаружила необычайную глубину и плодотворность вопросов, возникающих на «стыках» принципиально разных мировоззрений. Психофизика является, по-видимому, той областью, где встреча разных подходов необходима в первую очередь и где эта встреча имеет шанс на положительные результаты. В работах группы А. Солодилова мне, как физику, неясен ряд вопросов. Но меня здесь интересует прежде всего не физика, а мировоззрение.

В свое время я сделал решительный выбор в пользу христианства, притом конкретной форме — Восточного Православия. Поэтому хотелось бы высказать несколько соображений о том, какие усилия могут потребоваться с этой стороны для того, чтобы сделать возможным участие в диалоге, не изменяя при этом самому правосла-

Прежде всего попытаюсь сформулировать те основы христианского сознания, от которых оно отказаться не может ни при каких обстоятельствах, не отказавшись при этом от самого себя.

Первое: мир, как материальный, так и духовный, сотворен Богом.

Верить в это невероятно трудно идея творения так «горяча», что разум, решившийся принять ее всерьез, как бы переплавляется, преображается в ней, приобретая при этом совершенно новые качества. Но если не верить в акт творения, религия исчезает и остаются только мистицизм и наука.

Уже первые выводы из догмата творения полярны: мир сотворен Богом - следовательно, мир Богу сообразен и в конечном счете принадлежит Ему; мир сотворен Богом следовательно, мир Богу иноприроден и никогда не сможет до конца слиться с Ним. Христианская мысль о мире движется между этими двумя полюсами, и в принципе он не содержит ничего, что она не могла бы в себя вместить.

Второе: Бог есть Личность.

Суть религиозной веры в том, что для каждого человека открыта возможность вступить с Богом в личные, духовно-интимные отношения. Христианское сознание буквально пронизано персонализмом. Даже происхождение зла имеет глубоко личный характер: корень зла — зависть. Конечные судьбы мира также определяются этим: Антихрист — самозванец, выдающий себя за Бога, и все зависит от правильного личного выбора.

Третье: Бог стал человеком, и этот

Человек воскрес из мертвых.

Победа над смертью есть преодоление разрыва между материей и духом, и тот пафос, с которым А. Солодилов протестует против этого разрыва, носит глубоко христианский характер. Смерть человека — результат греха, а грех есть отказ от свободного единства с Богом. Все эти «вертикальные» разрывы бытия преодолеваются Иисусом Христом.

Я ограничусь этими основами, полагая, что все другое - догмат, таинства, культ Богородицы, иконопочитание, соборность - органически из них вырастает.

Верность основам оставляет простор для широчайшей свободы мысли и возможность открытого и доброжелательного подхода к любому нецерковному

учению.

В качестве примеров такого подхода в истории Русского Православия укажу на два имени: преподобный Максим Грек и святитель Феофан Затворник - оба, кстати, канонизированы Собором 1988 года. Первый глубоко освоил научно-мистические учения своего времени, в особенности астрологию, и учил русскую интеллигенцию XVI века разумному пользованию этими знаниями. Но при этом он с огромной энергией отстаивал христианский персонализм: свободу Бога



Моление преп. Серафима на камне. Икона начала XX века.

и человека по отношению к року, предопределению, судьбе. Эти идеи Максима Грека актуальны и сегодня. Феофан Затворник в конце XIX века с исключительным вниманием относился к достижениям таких наук, как психология и химия. Первую он использовал в построении христианского учения о человеке, вторую — в учении о природе. Феофан высказывал мысли о всеобщей одушевленности материи, о том, что природа стоит на пороге какой-то великой трансформации, «готовится родить в себе свое новое состояние».

К сожалению, примеры эти единичны. К тому же Максим Грек большую часть жизни провел в заточении, да и к Феофану Затворнику отношение церковной власти было очень подозрительным.

Специфика исторических судеб Восточного православия в том, что оно только в наше время начинает приходить в себя после той духовной катастрофы, какой была для него гибель Византии в середине XV века. Византия эпохи Григория Паламы подготовила высшие в истории достижения христианской культуры: о ее потенциях можно судить по таким ее плодам на русской почве, как Сергий Радонежский и Андрей Рублев. XV век был не завершением, но лишь началом культуры нового типа; гибель Византии, а затем жестокий разгром «нестяжателей» — носителей паламитской традиции на Руси — привели к ее насильственному пресечению. Характерные черты этой традиции: уникальная в церковной истории свобода христианской личности, вселенская широта кругозора, готовность к диалогу с инакомыслящими и в основе всего - стремление к синергизму, то есть к совместному с Богом мышлению,

чувствованию, хотению и действованию. Традиция синергизма имеет древние и глубокие корни — библейские, апостольские и святоотеческие.

Итак, условие для плодотворного участия в диалоге - развитие собственной коренной традиции Православия. За несколько веков, пока эта традиция не работала, не развивалась, мир ушел далеко вперед, и сегодня именно чувство собственной интеллектуальной и творческой беспомощности вынуждает многих наших православных современников занимать позицию «глухой защиты». О каком уж тут диалоге может идти речь? Реакция на достижения науки или на откровения мистиков может при этом быть однозначно негативной — навесить ярлык, заклеймить очередного «беса» и отгородиться глухой стеной отчуждения. Все это — не от хорошей жизни.

Конечно, силы преисподней продолжают действовать, и бесы никуда не исчезли, но достойно ли учеников Христа уступать Его противникам весь огромный Божий мир? Состязание идет прежде всего за души людей, и победит тот, кто явит превосходящую творческую мощь. Сама по себесила, если она не обнаруживает способности к созиданию, никого ни в чем не убеждает.

Что касается психофизических явлений, о которых мы ведем разговор на страницах журнала, то для верующего нет сомнений, что в эту область часто вторгаются могущественные духи, отпавшие от Бога. Возможно, они даже считают эту область своей законной «вотчиной». Но мы не обязаны с'ними соглашаться: эта сфера бытия также сотворена Богом и по праву творения принадлежит Ему. Но Бог царствует в мире через человека, а не через духов, и потому очеловечивание психофизического космоса для христианина — вполне достойная задача, если не сказать — обязанность. Безусловно, дело это трудное и опасное. Но еще опаснее во время битвы прятать голову под крыло под видом благочестия или, наоборот, в слепом гневе хватать дубину и крушить, не глядя, чужих и своих. Когда речь идет о столкновении с явным и могущественным злом, следует ли отталкивать союзников в этом деле, даже если наши исходные установки и конечные цели не вполне совпадают? С союзниками необходим диалог.

Конечно, вследствие того провала в развитии христианства, о котором я говорил, соотношение сил в этом диалоге и мирном состязании с «союзниками-конкурентами» далеко не всегда будет в пользу православия. Но к этому можно относиться без обиды и паники, рассматривая свою временную слабость как творческий вызов, в надежде на всемогущего Бога, который и поражения умеет обращать в победу. Но как Он сможет содействовать тому, кто уже заранее согласился

с торжеством зла на земле, у кого не болит душа за гибнущее Божие творение? Или тому, кто уже не стремится к расширению и просвещению своего ума, самодовольно полагая, что все необходимое ему известно?

Может быть, именно честный диалог с сильными оппонентами пробудит в христианских душах ту ревность о Боге и Божьем творении, которая необходима, чтобы упущенное за несколько веков восполнить в короткие исторические сроки. Синергизм требует, чтобы наша активность совпадала с Божьими планами. Если мы ошибаемся, то Он даст нам возможность осознать ошибку и исправить ее. Но если мы вообще откажемся от активности, то так никогда и не узнаем, чего Бог ожидал от нас. Это может быть не обязательно активность действия, но активность молитвы и вопрошания, лишь бы не равнодушие, не уныние, не озлобленность, не самоудовлетворенность. Свобода мысли не может страшить христианина: ведь он верит, что честный поиск истины рано или поздно, но непременно приведет к Тому, Кто сказал о Себе: «Я есть путь, истина и жизнь». И христианин не будет видеть врага в каждом, кто еще не встретился с Христом, или понимает Христа по-другому, или пока что имеет другие ориентиры.

Сейчас время диалога: для конечного выбора надо еще созреть.

#### ИТАК, СВЕРШИЛОСЬ?!

Неужели? Идеализм на службе народного хозяйства! Платон, Гегель, и Беркли могут торжествовать. Сбылась вековая мечта угнетенного духа — отныне не только холодным металлом и хитрым электричеством будет создаваться материальная культура, но и психическими импульсами нашего мозга. Вековечный спор о примате материи и сознании благополучно разрешился, окончившись на конвейере.

А теперь шутки в сторону. Даже если допустить, что все, что рассказывает нашим читателям А. Солодилов. — правда, только правда и ничего, кроме правды, возникает одна методологическая несуразность. Технология, - неважно какая, — прошлая, настоящая или будущая, стремится к тому, чтобы освободить человека от грязной, утомительной, нетворческой работы. Это во-первых. Во-вторых же, основное требование к любому технологическому процессу, любому производству - гарантия стабильности, воспроизводимости продукции в жестко заданных

параметрах. Ну, и самое главное, - свойства механических устройств не зависят от личных качеств и уникальных способностей. Все, что может одна машина, могут и другие ей подобные. Конечно, это звучит привлекательно - несколько оживить бездушные производства и поместить станки и процессы по эту сторону добра и зла. Облагородить, так сказать, металл активным воздействием человеческой психики. Но как это будет осуществлено практически?.. Здесь большого оптимизма проявлять, возможно, не следует. История самых различных обществ показывает неутомимое стремление властей превратить человека в винтик, а не наоборот. Хоть это и звучит цинично, винтик удобнее и безотказнее, человек же со своими капризами и эмоциями непредсказуем.

Что же касается концепции солитонного «бога» — назовем вещь своим именем, то она достаточно безумна, как говорил Нильс Бор, чтобы быть истинной. Самоорганизация материи, - проблема исключительно любопытная, и. возможно, истина и заключена в древнем выражении: «В начале было слово...» Если означенное «слово» понимать как солитоновый пакет, достаточно сложный, чтобы информации, заключенной в нем, хватило бы для первотолчка эволюции - то почему бы и нет?..

Правда, здесь возникает масса этических проблем. Такое хранилище ответов на все вопросы делает бессмысленным любые движения человеческой мысли. Зачем, если ответ на все можно получить, подключившись к солитонному суперсознанию?!

Утешает одно. Религия, иля на диалог не только с представителями научного мировоззрения, но даже и с теми, кто пока находится если не за пределами науки, то на самом фронтире, пытается преломить все эти идеи через зеркало этики. Конечно, противостояние религии и науки в некоторых аспектах человеческого бытия неизбежно. Ибо хороший пастырь предпочтет, чтобы его овечка паслась пусть и на худосочной траве, но под присмотром. А там, далеко. хоть и трава сочнее, но и волк может задрать...

Человек, к счастью ли, к сожалению ли, волков боится, но в лес ходит...

#### БЕРЕЧЬ ПРИРОДУ

Как сохранить многообразие животного и растительного мира планеты! Над этим вопросом все чаще задумываются ученые. По оценкам специалистов, сегодня один вид исчезает в среднем в пределах от одного часа до одного дня. С 1600 года исчезло 311 отдельных видов, в том числе — 96 видов беспозвоночных, 24 вида рыб, 20 видов рептилий, 117 видов птиц и 54 вида млекопитающих. К этому следует добавить, что уже не встречаются в дикой природе еще 13 видов, в том числе — лошадь Пржевальского, арабская антилопа — бейза, полинезийские утки, американский чернолапчатый хорек. Глобальные темпы исчезновения видов требуют активных действий по сохранению биологического многообразия планеты. Ведь от этого зависит выживаемость, стойкость к неожиданным изменениям всего живого.

#### ДЕЛЬФИН — ДРУГ ЧЕЛОВЕКУ, НО ДРУГ ЛИ ЧЕЛОВЕК ДЕЛЬФИНУ!

Вопрос этот невольно возникает, когда знакомишься с практикой использования дельфинов в военных целях. О ней рассказал в прошлом году один из американских журналов. Эксперимент начался в ВМС США в начале 60-х годов.

Специалисты по конструкциям подводных лодок, изучив гидродинамику дельфинов, использовали их в войне во Вьетнаме, в частности, для нападения на водолазов противника и для обнаружения и обезвреживания мин. Предварительные итоги такой практики сенатский комитет по делам разведки заслушал в 1972 году. Согласно показаниям бывшего ученого ВМС Майкла Гринвуда, дельфинов специально дрессировали для нападения на водолазов противника.

Когда специалисты ВМС США обнаружили новые возможности использования необыкновенного интеллекта дельфинов и их больших гидролокационных способностей, на этих животных все чаще стали смотреть как на «системы биологического оружия».

Недавно ВМС США завершили строительство 16 загонов для дельфинов на базе подводных лодок в Бангоре (шт. Вашингтон). Именно там дислоцируются подводные лодки «Трайдент» — морской компонент стратегических ядерных сил США. По мнению специалистов ВМС, дельфины обеспечат безопасность базы по периметру, охраняя окружающие воды.

ВМС США считает выгодным подготовку дельфинов к защите чрезвычайно дорогостоящих подводных лодок от подводных диверсантов. Рик Траут, проработавший с дельфинами 19 лет, осенью 1988 года отказался от такой работы, обвинив ВМС в использовании жестоких методов дрессировки, включавших пинки, побои, утопление и лишение пищи. По его мнению, реакция животных на их дрессировку выражается очень странно, совершенно нетипично для поведения дельфинов в природе, они иногда даже нападают на своих дрессировщиков и совершают самоубийства, кидаясь на твердые

Один из пунктов программы дрессиновки дельфинов — использование авноматического стреляющего механизма калибра 0,45, который прикрепляется к носу дельфина. Спусковой механизм должен срабатывать, когда дельфины ударяются твердым выступающим концом насадки о нарушителя. «Специалисты» опасаются, что взрывная волна может убить или оглушить дельфинов, а по мнению еще одного дрессировщика, Руса Ректора, «глухой дельфин — это все равно что мертвый дельфин. Дельфина с поврежденной локационной системой можно сравнить с человеком, который показался на шоссе в час пик с завязанными глазами и заткнутыми ушами». По мнению специалистов, то, что заставляют делать дельфинов, является полным извращением природы этих животных.

#### ...ОРЯЧО.,

Исследования, ведущиеся в Институте микробиологии АН СССР под руководством академика Иванова и членакорреспондента Заварзина, позволяют сделать еще один шаг в познании границ распространения жизни на Земле. Ученые открыли новые виды микроорганизмов, среди которых анаэробные, галофильные, термофильные микробы. Эти самые маленькие живые существа в нашем мире способны существовать буквально в кипятке: при температуре, превышающей 100 градусов по Цельсию.

#### ОДИН РОГ — ХОРОШО, А ДВА — ЛУЧШЕ

Так, верно, подумали жители североугандийского города Аруа, когда узнали о том, что у обычной коровы родился теленок с ярко выраженными наследственными признаками носорога и бегемота. У него всего один глаз, изпод которого растет длинный носорожий рог. Задняя часть тела чуда природы в точности как у гиппопотама. Главный городской ветеринар Фрэнк Алума, осмотрев теленка, заявил: «Подобные генетические отклонения нередки у животных. Медики называют их «циклопоподобными уродцами».

Когда необычное животное было выставлено на обозрение местной публике, многие горожане подтвердили, что появление таких уродцев в Аруа не редкость. В 1989 и 1990 годах на местном базаре продавали... четвероногих кур.

После принятия союзного Закона «О свободе совести и религиозных организаций в СССР» аналогичные законы были приняты в ряде союзных республик. Под рубрикой «Закон, еще закон» мы познакомили читателей с российским Законом «О свободе вероисповеданий». Предлагаем беседу нашего корреспондента В. Колесниковой с руководителем Департамента по делам религий при Совете Министров Латвийской Республики Арнолдом Алфредовичем КУБЛИНСКИСОМ. Речь идет о республиканском Законе «О религиозных организациях».

## СВОБОДА СОВЕСТИ на латвийской земле

— Известно, что в отличие от многих республиканских законов латвийский Закон «О религиозных организациях» был принят еще до принятия союзного Закона, 11 сентября 1990 года. Существуют ли принципиальные различия между этими документами?

 Принципиальных нет, но есть целый ряд нюансов, отражающих национальные, культурные и религиозные особенности республики. Например, мы считаем целесообразным, чтобы у нас вопросами регистрации уставов религиозных организаций занимался не исполком районного или городского Совета народных депутатов, как предлагает союзный Закон, а Департамент по делам религий. Это исключает многоступенчатое соподчинение и неизбежно порождаемую им чиновничью волокиту. Статья 5 республиканского Закона закрепляет эти основоположения: «Заявление о регистрации устава (основного закона, положения) религиозной общины, религиозного центра или другой религиозной организации ее основатель подает в Департамент по делам религий. В уставе (основном положении) должно быть указано: отношение соответствующей религиозной организации к Конституции и законам республики, порядок образования организации, структура и место деятельности, цель и задачи, основное учение, права и обязанности организации и ее членов, средства организации, порядок ликвидации и использование имущества, оставшегося в результате ликвидации. Уставом организация может регулировать и другие вопросы. Департамент в течение месяца обязан рассмотреть заявление и принять соответствующее решение». Или возьмем статью 3 — «Образование и религиозные организации»: «Закон божий может быть освоен индивидуально или совместно с другими в школах рели-



организаций, воскресных школах, кружках, летних лагерях, а также в государственных и частных учреждениях на принципах добровольности во внеклассных занятиях. Учащимся государственных и частных школ в ходе учебного процесса обеспечивается возможность ознакомиться с содержанием, характером и историей различных религий. Государственные органы местного самоуправления по просьбе религиозных организаций или родителей должны по возможности создать им необходимые материальные условия для изучения Закона божьего».

Дискуссия о религиозном образовании в школах была у нас долгой и бурной — из-за этого даже несколько раз откладывалось принятие Закона. Думаю, что компромиссное решение о внеклассном изучении Закона божьего в школах, закрепленное 3-й статьей, удовлетворило и верующих, и атеистов, и индифферентных к религии людей. Статья 7 предусматривает взаимную ответственность церкви и государства (в данном случае Министерства культуры) за сохранность культовых зданий, являющихся памятниками истории и культуры. Закон обязывает обе стороны заключить договоры «об обоюдных обязательствах по содержанию, хранению и использованию этих объектов в интересах общества».

— Арнолд Алфредович, ведомство, которое Вы возглавляете, называется Департамент по делам религий. Прежде оно именовалось аппаратом Уполномоченного Совета по делам религий при Совете Министров СССР по Латвийской ССР. В связи с чем изменено название и означает ли оно изменение статуса, структуры, функций вашего учреждения?

— Наш Департамент был создан в декабре 1989 года. Принятая 4 мая 1990 г. Декларация о независимости внесла радикальные изменения в жизнь Латвийской республики, в том числе существенные изменения структуры управленческого аппарата и республиканских учреждений. Начался также процесс демократизации религиозной жизни, лояльными стали отношения государства и церкви. Все это потребовало существенных изменений статуса, структуры, функций и как следствие — названия прежнего аппарата Уполномоченного.

Статус нашего учреждения определен в статье 2 республиканского закона. Департамент обладает довольно большой независимостью от так называемого центра, фактически ликвидирован скрипучий механизм бюрократических согласований. Но и цель нашей работы не та, что была прежде: это не контроль и не надзор за деятельностью религиозных организаций, а оказание им помощи, без какихлибо вмешательств во внутренние дела церкви. Именно для того, чтобы помощь эта была более действенной,

оперативной, Департаменту придан более высокий статус и права, нежели были у его предшественника. Он несет всю ответственность за состояние дел

в своей сфере деятельности.

Обратите внимание на такую формулировку в республиканском Законе: Департамент «по просьбе религиозных организаций оказывает им необходимую помощь в решении организационных, юридических, социальных, хозяйственных и других вопросов, а также по поручению Совета Министров представляет правительство в отношениях с религиозными организациями и их представителями».

Конечно, дело не только в формулировках Закона, но прежде всего в том, как они выполняются. Здесь нужны новый стиль взаимоотношений, новое мышление, новые люди — ведь перед нами стоит сложная задача в полном объеме восстановить права церкви и верующих, устранить беззаконие и исправить допущенные несправедливости и ошибки. Мы стремились, чтобы такие отношения утверждались в республике еще до принятия Закона. Думаю, нам в значительной мере этого удалось добиться. Я говорю так потому, что, когда решался вопрос, быть или не быть Департаменту — а вы знаете, что в ряде республик Советы по делам религий были упразднены,все религиозные организации заявили: Департамент нужен.

— Чем структурно Департамент отличается от аппарата Уполномоченного Совета по делам религий?

- Мы работаем, я бы сказал, намного демократичнее. В Департаменте всего лишь шесть ответственных работников. Нагрузка на каждого из них, разумеется, увеличилась. Но ее нельзя назвать непосильной. Многие вопросы мы решаем совместно с Министерствами социального обеспечения и финансов, экономики и юстиции, обращаемся в постоянные комиссии Верховного Совета республики, в районные и городские исполкомы. В случаях необходимости, когда решаются вопросы о возвращении церкви культовых зданий и материальных ценностей, предоставлении жилья священнослужителям и т.п., организуем встречи представителей конфессий и других учреждений республики с руководством Совета Министров.

Однако всегда остается возможность превращения любого государственного учреждения в средство бюрократического давления. Дабы свести ее к минимуму, Закон «О религиозных организациях» предусмотрел создание Консультативного Совета по делам религий Верховного Совета Латвийской Республики. Он имеет право законодательной инициативы. Перед ним ответствен и Департамент. Все имеющиеся в Латвии конфессии, устав которых зарегистрирован в установленном Законом порядке, могут делегировать своих представителей в Консультативный Совет.

 Какие проблемы в связи с принятием Закона о религиозных организациях стали наиболее актуальными, сложными?

Прежде всего вопрос о налогах. Известно, что еще недавно священники облагались в несколько раз большим, чем другие граждане, подоходным налогом, хотя и не получали государственной зарплаты, пенсии и больничных, жили на пожертвования прихожан. Социальный же налог с других работников церкви равнялся 14 процентам и намного превышал социальный налог с других групп населения и организаций. С принятием Закона нам удалось утвердить принцип равенства, добиться ликвидации несправедливого отношения к религиозным организациям. Статьей 9 Закона равноправие было закреплено следующим образом: «Работники, работающие в религиозных организациях (также духовный персонал), имеют такие же трудовые права, как рабочие и служащие государственных и общественных предприятий, учреждений и организаций. Налогообложение их заработной платы осуществляется в таких же размерах, как рабочих и служащих». Однако это справедливое положение на деле сказалось на церкви отрицательно, так как социальный налог в республике сейчас повысился и составляет 38 процентов. Увеличение налога автоматически уменьшает возможности церкви в благотворительной деятельности, в строительстве и реставрации храмов. Департамент совместно с Консультативным Советом обратился в Верховный Совет и Совет Министров республики с просьбой снизить налог с религиозных организаций.

Мы понимаем, что решить этот вопрос при остром дефиците бюджета республики чрезвыйно сложно, и все же надеемся на положительное или на какое-либо компромиссное решение. Религиозные организации к кризисной ситуации в экономике относятся с пониманием. Вместе с этим, закон республики о пенсиях уже сегодня позволяет священникам в пенсионном возрасте получать государственную пенсию. Стаж работы в религиозных организациях включается в общий стаж работы. Много сложностей с передачей религиозным организациям церковных и приходских зданий, земли. По инициативе Департамента правительство создало рабочую группу по выработке законопроекта о порядке возвращения религиозным организаотчужденной собственности.

Сейчас Департамент занят гистрацией или перерегистрацией уставов религиозных организаций, которые им дадут права юридического лица. За последние два года количество приходов выросло на 90, созданы многие приходы новых конфес-

сий. В том числе общество сознания Кришны, два буддийских прихода, приход реформатской церкви, диевтуры (древнелатышская религия). Регистрация уставов - это лишь начало, вслед за нею у новых приходов возникает проблема возвращения или строительства культовых зланий. предоставления помещений. И если в сельской местности это решается сравнительно просто (мы помогли вернуть более 20 церковных зданий), то в городах, особенно в Риге, это долгий и прямо-таки мучительный процесс. В зданиях, принадлежащих церкви, разместились учреждения, дома культуры, театр, планетарий, спортзал, телерадиоцентр и т. п. Всем понятно, что требования церкви законны и справедливы, но куда переселить нынешних «постояльцев»?

Для нас нередко становятся проблемой вопросы таможни и приезда зарубежных религиозных деятелей. Религиозная литература, типографская бумага и другие материалы из-за рубежа, адресованные нашим организациям, религиозным раются к нам многие месяцы, так как Латвийская таможня подчинена Главному управлению таможен и многие вопросы решаются через Москву. Просьбы Департамента разрешить Латвийской таможне самостоятельно выдавать присылаемое остаются без ответа. Правда, в последнее время таможня эти вопросы решает легче. МИД СССР так и не выдал въездную визу американскому священнику Юрису Цалитису, которого лютеранская церковь пригласила прочитать цикл лекций на теологическом факультете Латвийского университета. Грустным курьезом стала и прошлогодняя история с господином Фелдманисом из Германии. Он изготовил кресты для Рижского кафедрального собора (в нем ныне планетарий, но в ближайшее время собор опять станет храмом) и привез эти кресты в дар православной церкви Латвии. Более трех месяцев Департамент рассылал прошения в самые разные инстанции, чтобы этот бесценный дар господина Фелдманиса освободить от огромной пошлины, которую требовала от мецената тамож-

– Как приняла закон «О религиозных организациях» общественность Латвии? Какие перемены произошли после принятия закона?

 Трудно найти более точное определение, нежели привычное: с большим удовлетворением. Принятие закона стало событием в социальной, политической, культурной, но более всего в нравственной жизни Латвии. И это понятно. В наши трудные дни церковь для большинства людей стала символом нравственности. Я уверен, время все поставит на свои места, и нынешняя тенденция к клерикализации обретет четкие и конкретные формы. Опасность видится в другом —

в потере чувства меры. В том, что мы бросаемся из крайности в крайность, и религия может стать модой, какой-то разновидностью массовой культуры, и тогда снова могут деформироваться нравственные критерии и ориентиры. Мы — за уравновешенное, взвешенное и этически выдержанное отношение всех членов общества к религии и церкви.

Я должен сказать, что в соответствии с законом уже подготовлен ряд поправок в существующее законодательство. Например, в новом проекте кодекса законов о семье и браке предусмотрено дать право религиозным организациям, устав которых зарегистрирован в соответствии с законом, заключать брак, который признается государством. Но пока по этому вопросу идут острые дебаты, поскольку священники еще не готовы взять на себя эту ответственность.

Поправки в уголовном кодексе предусматривают снять такую меру наказания, как тюремное заключение. В этом и в административном кодексе основная мера наказания — денежный штраф.

Жители Латвии глубоко благодарны церкви за создание ею миссий милосердия (их сейчас семь). Они ведут большую работу в больницах, домах престарелых и инвалидов, школах-интернатах, детских домах и местах лишения свободы.

В Латвии восстановлена Армия Спасения, возвращен к жизни Союз Христианской молодежи, вновь создано существовавшее до войны Библейское общество. Жители республики понимают, что во всех этих позитивных сдвигах большую роль сыграл закон «О религиозных организациях». Широкий общественный резонанс в республике имеют теле- и радиопередачи. Значительным явлением общественной и культурной жизни стало возобновление работы теологического факультета Латвийского университета, на двух курсах которого обучается 85 студентов. Это будущие священники, теологи, преподаватели истории религий в общеобразовательных школах, возглавят они и воскресные школы. При Гребенщиковской общине духовную школу создали старообрядцы. Открыл духовную семинарию и Союз баптистских общин. Уже многие годы действует Римскокатолическая духовная семинария Рижской митрополии.

В последние два-три года построены или строятся костелы, молитвенные дома в Елгаве, Лудзе, Резекненском районе и других местах. Уже реставрированы и реставрируются более десяти церквей.

Активизировалась издательская деятельность религиозных организаций. Увеличились тиражи лютеранской газеты «Светдиенас ритс» («Воскресное утро») — газету можно выписать в отделениях Союзпечати, католического журнала «Католю дзейве» («Жизнь католиков»), начато издание газеты «Православная жизнь», старообрядческого журнала «Златоструй», баптистского журнала «Лаба вестс» («Благая весть»), появились издания и других конфессий. Все издания бесцензурные — мы доверяем религиозным организациям. Департамент по мере возможности помогает им бумагой, другими материалами.

Мы строим свои отношения с религиозными организациями на принципах равноправия, взаимного доверия, уважения и невмешательства во внутренние дела церкви. Нас объединяет общая цель — нравственное оздоровление общества, развитие националь-

ной культуры.



первое впечатление от полотен Александра Федорова — они красивы. Иногда кажется, что даже чересчур, хотя вкус не позволяет художнику переступить грань, отделяющую подлинную красоту от слащавости. Картинами Федорова хочется любоваться, разглядывать «братьев наших меньших» — зверье, птиц, рептилий, а также деревья, цветы, травы — все огромное разнообразие природы, изображенное с несомненной любовью.

#### музей современной живописи

### ЖРЕЦ В ХРАМЕ ПРИРОДЫ

Но пока любуешься, начинаешь постепенно понимать, что все эти зайцы, муравьи и птички — не просто красивые картинки. Из отдельных полотен, как из кубиков, составляющих мозаику, складывается единая стройная концепция, выросшая из древней мудрости. Я бы назвал, ее своего рода трактующей натурфилософией, окружающий нас мир как единое целое, как великий соразмерный Храм Природы, где кирпичиками служат на равных основаниях и незаметный муравьишка, и уверенный в своих силах человек, и лесная зверушка, и скромный полевой цветок. Нет различимых граней между живой и неживой природой, все на свете взаимосвязано, взаимопроникающе. Невзрачная избушка, срубленная человеком, может прорасти невиданным, волшебным серебристым лесом (эта картина воспроизведена на нашей обложке).

Для Александра Федорова Природа — мерило мудрости и красоты, в ней нет хорошего и плохого, красивого и безобразного. Он любуется диковинными рыбками, золотистой ряской, затянувшей болото, затейливым узором на спине огромного крокодила и отчаянной петушиной схваткой и старым зайцем, сидящим под старым деревом. Он с любовью выписывает узор, оставленный морской пеной на песке, брызги волны, застигнувшей врасплох маленького краба. И лишь в одном полотне в гармонию Природы вторгается нечто чужое, холодное, злое - стальные решетки зоопарка, перекрывшие путь на свободу грустному пушистому медведю. Рядом с клеткой художник изобразил себя, как бы принимая всю вину за людскую жестокость.

О. ТОРЧИНСКИЙ

### Священные камни Небесного града

Е. ЛАЗАРЕВ

#### СТУПЕНЬ ДЕВЯТАЯ. ТОПАЗ

Девятая ступень основания Небесного Иерусалима в описании Иоанна Богослова (ей соответствует золиакальное созвездие Рака) отмечена топазом. В традиционных календарях камней топаз обычно называют талисманом ноября. Возможно, корни этого соотнесения - в библейских описаниях ризы первосвященника. Топаз там соответствует ноябрьскому знаку Скорпиона (см. начало публикации « Науке религии», № 1,1991).

По химическому составу топаз — фторосиликат алюминия. По твердости уступает только таким самоцветам, как алмаз, корунд и хризоберилл. Однако он не столь редок, как названные камни, и встречается на всех континентах.

В чистом виде топаз бесцветен, как прозрачная вода, но примеси окислов металлов часто придают ему разнообразные оттенки желтого, розового, вишневого, зеленого и голубого цветов. Особо ценится золотистый топаз. Возможно, из-за тысячелетней традиции: топазами издревле называли все прозрачные камни желтого (иногда зеленого) цвета. От длительного пребывания на солнце топаз обесцвечивается.

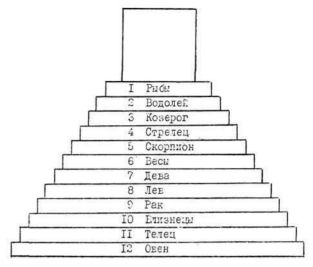
Считается, что топаз символизирует честность, верную любовь. Элифас Леви сообщает, что этот самоцвет освобождает от опасных, необузданных страстей, позволяя человеку безмятежно наслаждаться жизнью, и обостряет вкусовые ощущения. Носимый на шее, он облегчает приступы астмы. Однако благотворное магическое воздействие топаза, по словам Элифаса Леви, особенно заметно для тех, кто родился в ноябре. На тех же, кто рожден в мае, топаз влияет противоположным образом, возбуждая в них гнев и буйную фантазию. Это, впрочем, не мешает считать топаз камнем внутреннего просветления, которое защищает любого человека от безумия, бессонницы и дурного глаза.

В древнерусской литературе есть сведения о таинственных свойствах топаза. В одном «Травнике» XVII века сказано, что топаз защищает посевы от градобития и «от вредости звериныя». Тот, кто носит его на левой руке, неподвластен смущению. «Азбуковник» того же столетия сохранил описание совсем уж сказочных особенностей топаза: он испускает сок «аки млеко», которым наполняют множество сосудов, и камень при этом «не оскудевает ни мерою, ни телом». Этот сок лечит глазные болезни и «водныя труды, и иж неистовуют от вина морскаго» (морской болезни?).

Представления о топазе на Руси нередко связывались с Индией. В «Сказании об Индийском царстве» топаз, горящий «аки огнь», упоминается среди самоцветов, которые озаряют самую высокую золотую палату дворца Пресвитера Иоанна.

Откуда же пошло название топаза? Греческое слово topadzos, topadzion связывают с глаголом topadzo — «ставить на место», в переносном смысле: «нашупывать, догадываться». Вот что рассказывает об этимологии слова «топаз» Плиний Старший:

«Топаз — камень, который все еще высоко ценится из-за его зеленой окраски. И впрямь, когда его впервые открыли, то предпочитали всем другим видам драго-



ценных камней. Случилось так, что пираты из некоего дикого племени, страдая от бури и голода, высадились на остров у берегов Аравии, известный под названием Цитис. Они стали выкапывать для пропитания корни диких трав и открыли этот драгоценный камень. Таково, по крайней мере, мнение Архелая. Юба говорит, что в Красном море, на расстоянии трехсот стадий от материка, есть остров по имени Топазос. Этот остров часто бывает скрыт туманом, так что моряки вынуждены разыскивать его. Поэтому-то он и получил свое современное название - слово «топазин» на языке троглодитов означает «искать».

Вряд ли можно сомневаться в том, что это вторичная этимология, что греки подобрали в своем языке слово, звучащее примерно так же, как неизвестное нам название топаза на одном из восточных языков. Можно ли реконструировать если не само это название, то хотя бы его смысл?

Слово «топаз» иногда солижают с санскритским «тапас», переводя его как «тепло» и не стремясь установить смысловую связь названия камня с санскритским термином. Попробуем же это сделать.

«Тапас» (или «тапасья», что еще больше похоже на греческий «топазион» древнерусский «топазий») одно из сложнейших понятий религиозно-философской традиции Индии. Тапас определяют как составную часть духовной практики в индуизме, терпеливое перенесение различных тягот, которые аскет принимает добровольно, возогревая, «раскаляя» себя духовно и физически. Академик Б. Л Смирнов приводит примеры тапаса, которые можно расценить как само-

истязание: аскет стоит «у пяти огней» (четыре костра по сторонам света и жар солнца) или на пальцах одной ноги, переносит холод и т.д. При этом подвижник-индуист не ищет сближения с богами. Более того, боги часто стараются ему помешать, но все же в конце концов вознаграждают преуспевшего в тапасе, вопреки своим интересам и здравому смыслу. Б. Л. Смирнов на этом основании приходит к выводу, что тапас не религиозен, а самоцелен. Но в таком случае почему же его принимают боги? Вероятно, правы те исследователи, которые отмечают, что тапас направлен на достижение цели более высокой, чем интересы бесчисленных индуистских богов (во многом подобных людям),обретение путем подвижничества пламенной духовной энергии, служащей высшему благу.

Имеет ли все это какое-либо отношение к нашему повествованию о топазе? Да. Зодиакальный знак Рака, которому соответствует топаз, отмечает тот рубеж в годичном круговороте, когда день становится короче и мир начинает погружаться в холод и темноту. Но эти тяготы не вечны, им на смену вновь придет свет. Не правда ли, это похоже на тапас по самой своей сути? Создается впечатление. что человек, давший имя топазу, не только знал смысл санскритского тапаса, но и связывал топаз именно с летним солнцеворотом, со знаком Рака. Пожалуй, это можно считать и косвенным подтверждением предложенной нами расшифровки образа Небесного Иерусалима в «Откровении» Иоанна Богослова.

> Продолжение следует.

Продолжение. Начало в № 1—6 за 1991 год.

### KHRISL HFOPS:

#### «ВОЛК В ОВЦАХ»

#### Андрей НИКИТИН

Реальность Игоря, мужа княгини Ольги и отца Святослава, в отличие от Олега «Вещего», не вызывает сомнений у историков. Его поход на Константинополь в 941 году отмечен «Повестью временных лет», упоминается и в византийских историографических сочинениях-продолжениях хроник Феофана и Георгия Амартола, в хрониках Льва Грамматика и так

столь же нереально, как и сорокалетнее (!) бесплодие Ольги. У нас нет никаких оснований верить тому, что Игорь женился на Ольге в 903 году и в течение 39 лет не имел детей, как и тому, что он взял ее в преклонные годы не первым для себя браком. Скорее всего, к моменту рождения Святослава оба они, Ольга и Игорь, были молоды и полны сил. Другими и дипломатических отношениях. А потом оба они живут в Киеве, «имея мир ко всем народам», но тут следует роковая фраза, что «приспе осень...». Наступившая осень, как мы знаем, навела Олега на мысль поинтересоваться судьбой своего коня, и любопытство это привело его к смерти. Для Игоря наступившая осень 944 года оказалась роковой, потому что он ре-

МИНИАТЮРЫ РАДЗИВИЛОВСКОЙ ЛЕТОПИСИ





называемого Псевдо-Симеона Логофета. Упоминание о смерти Игоря, кроме «Повести...», содержится в «Истории» Льва Диакона.

И все же мы знаем о нем слишком мало, а несколько известных фактов его биографии порождают лавину вопросов. Путаницу вносит, как ни странно, хронология «Повести...», и именно из-за указания «точного» года того или иного события.

Мне уже приходилось говорить, что о времени, месте рождения и происхождении Игоря нам ничего с достоверностью не известно. Занятая Олегом летопись как бы «приписывает» к нему Игоря, при этом последний остается в тени, а жизнь его растягивается совершенно неправдоподобно. Младенчество Святослава к моменту смерти Игоря и появление имени Святослава в договоре 941 года, о котором я еще буду говорить, — вот единственные факты, дающие исследователю наиболее вероятные точки отсчета всего предыдущего и последующего.

Рождение исторического Игоря в Новгороде на Волхове около 879 года словами, в момент похода Игоря на Константинополь, в 941 году, ему должно было быть от 20 до 25 лет.

Вероятность подобных расчетов подтверждается практикой браков того времени и сходной ситуацией в конце 60-х годов X века, когда у Святослава, родившегося скорее всего в 942 году, ко времени осады Киева печенегами (в 968 году) было уже три сына. Другими словами, время рождения Игоря приходится на начало 20-х годов X века — то самое время, когда, по хронологии Новгородской Первой летописи, Олег, посланный Игорем, ходил на греков, вернулся в Киев и ушел «за море».

Структура рассказа об Игоре в «Повести...» столь схожа с повествованием об Олеге, что рождает и подозрение в использовании одной схемы или зависимости одного от другого. И тот, и другой князь начинают свою деятельность войной с древлянами и уличами (угличами), возлагают на них дань, после чего отправляются на греков, чтобы спустя четыре-пять лет заключить с ними договор о торговле

Игорь идет на греков. Русы опустошают страну.

шил взять двойную (тройную?) дань с древлян.

Согласно «Повести временных лет», Игорь начал свою государственную деятельность с древлян и ими же ее закончил. Они оказались основной проблемой его правления. В судьбе же Олега войны с древлянами, будучи «общим местом», не играли никакой роли. Можно заключить, что они были перенесены летописцем на него из биографии реального Игоря.

Однако прежде чем заняться древлянами, надо рассмотреть поход Игоря на Царьград, о котором почему-то молчит Новгородская Первая летопись, не упоминающая, впрочем, и договора 944 года.

Все это не так уж и странно. Рассказ о походе Игоря в «Повести...» целиком основан на иностранных источниках, причем самого запутанного про-

См.: «Повесть временных лет», «В лето 6476» (968). М., Л., 1950. Т.І. (Ярополк, Олег, Владимир—сыновья Святослава.)

исхождения (мы оставляем в стороне текст договора; его история не до конца ясна, поскольку и в южнорусских летописных сводах у него отсутствует заключительная часть с датой подписания).

В. М. Истрин, специально изучавший хронику Георгия Амартола, пришел к выводу, что для составления рассказа о походе Игоря автор «Повести...» пользовался даже не болгаро-русским переводом хроники, а его переработкой, вошедшей в «Хронограф по великому изложению», причем в его второй редакции. В результате из одного похода Игоря сначала было сделано три, потом из трех два, где подробности рассказа были переставлены, и этот текст стал исходным для текста «Повести...», в него было добавлено имя Игоря, поскольку указывалась только «русь».

Что же произошло в 941 году? Как рассказывает Продолжатель

руки и вбивали посреди головы железные гвозди. Сожгли много святых церквей. Так русь разбойничала до осени, когда 15 сентября они тайно перешли к Фракийским берегам, где их обнаружил опять патрикий Феофан и потопил много лодей, а остальные бежали».

Несколько больше подробностей передает об этом набеге житие святого Василия Нового, использованное в «Повести временных лет» наряду с заимствованиями из Амартола. Но все сходится на том, что в отличие от похода Олега Игорь потерпел сокрушительное поражение. Поэтому нет никаких оснований верить, автору «Повести...», что, вернувшись домой, Игорь начал собирать новое войско идти «мстить» грекам. Во-первых, спаслись, как видно, немногие. Во-вторых, погром был сокрушителен, но самое страшное впечатление на русь произвел так называ-

племянниками Игоря — Игорем Акуном. Текст, по-видимому, испорчен, поэтому, названный за первым племянником «Улеб» был скорее всего не послом не известного нам по своему положению Володислава, входящего в число ближайших родственников Игоря, а таким же родственником, стоящим на достаточно высокой степени иерархии, поскольку его жену, поименованную ниже, представлял некий Шихберн.

То же можно предположить и в отношении Предславы, имевшей своего посла и стоявшей в списке за несколько человек до посла племянника князя Игоря, Акуна. Однако в преамбуле договора почему-то отсутствуют имена людей, обладавших властью и значением при Игоре, а позднее — при Ольге и Святославе: в ней не упомянут Свенельд, военачальник Игоря, получивший еще при жизни князя право взимания дани





Игорь с русью приносит присягу.

Древляне убивают Игоря.

хроники Амартола, «месяца июня в 18 день, 14 индикта, русь приплыла на Константинов град десятью тысячами людей, пришедших «от рода варяжского». Против них в триерах и дромонах был послан патрикий Феофан... Русь же в лодьях ожидала, когда зажжется свет на башне, называемой Форос, где зажигается огонь для входящих ночью в Босфор. Наутро Феофан разбил строй русских лодей, сжег многие огнем, многие потопил, а те, кто остались, бежали на восток. За ними берегом был послан полководец Варда Фока, который многих уничтожил. На бежавших от Варды напал с восточной армией доместик схол Иоанн Магистр и не дал им пройти дальше. Однако до подхода греческих войск русь натворила много бед. Они сожгли предместья города по берегам Золотого Рога (Суд), одних пленных порубили, других распинали, третьих расстреливали из луков; схваченным воинам связывали

греческий огонь, о котором, как свидетельствует Лев Диакон, с ужасом вспоминали еще сподвижники Святослава. Воины Игоря бросались в воду, чтобы утонуть, но не сгореть.

Таким образом, фактически ничем не может быть подтвержден поход Игоря на греков в 944 году, который, согласно «Повести...», закончился встречей византийских послов на Дунае, доставивших Игорю «отступное». Вряд ли его подтверждает и так называемая «Добруджанская надпись» — камень с остатками славянской надписи, открытый неподалеку от Добруджи, на котором читаются слова «греках», «Дмитрии жупане» и дата «6451», то есть 943 год. «Повесть...» именно с окончанием этого малореального похода связывает начало мирных переговоров, в результате которых был подписан договор 944 года.

Документ этот черезвычайно любопытен. Мы впервые знакомимся здесь с членами княжеской семьи, представленной Игорем, его сыном Святославом, княгиней Ольгой, двумя с уличей и древлян, нет и Асмуда, воспитателя Святослава, хотя он в силу своего положения находился в каких-то особенно тесных отношениях с княжеской семьей.

За тридцать лет, прошедших со времени договора Олега, в «роде русском», как можно видеть, произошли большие изменения. Наряду с массой германских имен послов и купцов русов, в договоре Игоря впервые появляются имена славянские, среди которых можно заподозрить и собственно болгарские— Володислав, Прастен, Войко, Истр, Олеб, — и некоторые другие, менее определенные.

Русь начинала ославяниваться, причем процесс этот захватывал все общество, начиная с княжеской семьи

и распространяясь книзу.

Возникает резонный вопрос: какое отношение имеет эта русь со своими германскими именами к восточнославянскому государству на берегах Днепра? Никакая «норманнская теория» не может объяснить тот факт, что на протяжении полувека (а то и больше) весь высший «административный аппарат» на Руси, все военное дело, а главное — вся торговля были сосредоточены, если верить текстам договоров Игоря и Олега, исключительно в руках варягов. А ведь это так. Но так никогда и нигде не было. Значит, этого не могло быть.

Князь-иноземец мог захватить власть в стране, но закрепиться он мог только в контакте с местной земельной знатью — именно она была естественной и надежной опорой его трона. Он мог набирать свою личную гвардию (дружину) исключительно из иноземцев (варяги), но войско должно было быть туземным. И уже совершенно невероятно, чтобы иноземцам принадлежала вся торговля в стране!

Между тем именно такую картину нам предлагали историки, отечественные и зарубежные, апеллирующие к текстам договоров. Должен ли исследователь смириться с исторической фантастикой, освященной авторитетами? Или он вправе предположить, что и сюжеты, и документы, использованные «Повестью временных лет», изначально относились не к Поднепровью, а к какой-то иной территории, на которой русь (варяги) составляли хотя и пришлый, но достаточно единый этносоциальный массив, историками «потерянный».

Впрочем, здесь не место вдаваться в этот сложный и требующий специ-

ального рассмотрения вопрос, который предельно четко сформулировал некогда С. Лесной (Парамонов), поставив его названием одной из своих книг — «Русь, откуда ты? ». Но следует помнить об этом вопиющем несоответствии фактов и последующего их осмысления историками. Помнить тем более, что договор Игоря с Византией представляет для нас чрезвычайный интерес и с точки зрения историкогеографической. Он впервые говорит о территориальных притязаниях руси и об ограничении их другой договаривающейся стороной — греками.

Большинство статей, определяющих порядок выдачи беглых рабов, выкупа пленных, защиты имущества терпящих кораблекрушение, спорные вопросы между обидчиком и обиженным, «русином» и «гречином», в целом следует духу и букве предшествующего договора 911 года. Действительно, новыми оказываются статьи о «Корсунской стране», то есть о территории Херсонеса Таврического, а более широко — о разграничении «сфер влияния» в Северном Причерноморье.

Так, мы узнаем, что русский князь должен «не пускать» в Крым «черных болгар», а в случае нужды может просить у императора помощь, которую тот обязан ему предоставить. Вместе с тем власть его не распространяется на крымские города, «ско-

лько их там ни есть». Русь не имеет права зимовать в устье Днепра, на острове святого Елферия (ныне—остров Березань) и в Белобережье, как именовалась территория, примыкавшая к устью Днестра. Если же русские отряды или караваны застанет там осень, они должны немедленно вернуться «в Русь».

Ситуация очерчена интересная, хотя й не совсем понятная. Вторжения в пределы Крымского полуострова «черных болгар», обитающих, насколько известно, на северном побережье Азовского моря, могли происходить через два пункта — Перекоп и Керченский пролив (в то время Боспор Киммерийский). Договором закреплялось, что русь может пропускать, а может и не пропускать «черных болгар». Из чего следует, что русь занимала Керченские берега, север и северо-запад Крыма, где генуэзские карты-портоланы указывают залив «Варанголимен» — «бухту варягов» (сейчас здесь город Черноморск). Об ограничении руси в восточном направлении, где обитали племена, подчиненные Хазарскому каганату, договор ничего не говорит, зато резко ограничивает свободу ее продвижения на запад и северозапад, в сторону «нашей» Руси.

Все это заставляет вспомнить о «черноморской руси» и о собственно «России», находившейся в X-XI веке

#### ИЗ «ПОВЕСТИ ВРЕМЕННЫХ ЛЕТ»

В лето 6453 (945 г.). Прислал Роман, и Константин, и Стефан послов к Игорю восстановить прежний мир. Игорь же говорил с ними о мире. Послал Игорь своих людей к Роману. Роман же созвал бояр и вельмож. Пришли руские послы, разрешили им говорить и стали писать речи обеих (сторон) на пергаменте.

«Точная копия договора, заключенного при царях Романе, Константине и Стефане, богопомазанных государях. Мы от народа руского послы и купцы. Ивар, посол Игоря, великого князя руского, и остальные послы: Вуефаст (от) Святослава, сына Игоря; Искусеви (от) Ольги княгини; Слуды (от) Игоря, племянника Игоря; Улеб (от) Володислава; Каницар (от) Предславы; Шихберн (от) Сфандры, жены Улеба; Прастен (от) Турды; Либиар (от) Фаста; Грим (от) Сфирьки; Прастен (от) Акуна, племянника Игоря; Кары (от) Туды; Каршев (от) Турды; Егри (от) Евлиска; Воист (от) Войки; Истр (от) Аминода; Прастен (от) Берна; Ятвяг (от) Гунара; Шибрид (от) Алдана; Кол (от) Клека; Стегги (от) Етона; Сфирка (от) ......; Алвад (от) Гуды; Фудри (от) Туада; Мутур (от) Уты; купцы — Адунь, Адулб, Иггивлад, Олеб, Фрутан, Гомол, Куци, Емиг, Турбид, Фурстен, Бруны, Роалд, Гунастр, Фрастен, Игелд, Турберн, Моны, Руалд, Свен, Стир, Алдан, Тилен, Апубексарь, Вузлев, Синко (?), Борич (?), посланные от Игоря, великого князя рускаго, и от всех князей и от всех людей Руской земли. И от тех (нам) поручено восстановить прежний мир, уже много лет как разрушенный ненавидящим добро и любящим вражду дьяволом, и установить дружбу между греками и русью.

И наш великий князь Игорь, и князи, и бояре его, и все руские люди послали нас к Роману, Константину и Стефану, к великим царям греческим, заключить дружбу с самими царями, со всем боярством и со всеми людьми греческими на все время, пока светит солнце и стоит земля. И если кто от руской стороны подумает разрушить такую дружбу, сколько их будет крещеных, да отомстит им Бог Вседержитель, осудив их навеки в жизни будущей; а сколько их не крещено, да не получат (никогда) помощи от Бога и от Перуна, не закроются щитами своими, посечены будут мечами своими, (поражены будут) стрелами и иным оружием своим, и станут рабами в жизни будущей.

А великий князь руский и его бояре (могут) посылать в Греки, к великим царям греческим, корабли, сколько захотят, с послами и с купцами, как то установлено. (Если прежде) послы приносили печати золотые, а купцы - серебряные, то теперь князь ваш решил посылать к нам грамоты. Как будут приезжать послы и купцы, пусть приносят грамоту, (в которой) написано: вот послал (к вам) кораблей столько-то и по этому мы будем знать, что вы с миром пришли. Если же кто придет без грамоты, и их схватят, то мы будем их держать за караулом до тех пор, пока не снесемся с вашим князем. А если они не станут даваться и начнут сопротивляться, то будут убиты и смерть их не будет взыскана (с нас) вашим князем. Если же, убежав, они придут в Русь, мы напишем о них вашему князю, и пусть он с ними поступает, как захочет.

Если же придет русь без торговли, то месячного (содержания) она не получит. И пусть запретит князь послам своим и русн, приходящей сюда, творить бесчинства в нашей стране, (в городах) и в селах. А пришедшим (следует) жить у святого Мамы, и когда наши чиновники перепишут ваши имена, тогда каждый возьмет то, что ему положено: послы — посольское,

на Керченском полуострове, о которой нам до сих пор известно очень мало, разве только что ее князья имели византийский титул «архонта». Судя по всему, на берегах Керченского пролива и в самой Керчи в это время существовал оплот морских разбойников, известных своими набегами на хазар вверх по Дону, перетаскивавших свои суда с Дона на Волгу, спускавшихся в Каспий и доходивших до Абесгуна и Шемахи. Они торговали, грабили, захватывали города, гибли под объединенными ударами хазар и мусульман и потому не могли закрепиться на побережье Каспия. Восточные историки и географы сообщают об их кровавых набегах, оставляя в недоумении относительно того, откуда они появились и куда

Существование в Северо-Восточном Причерноморье подобного центра (сравнимого, быть может, со знаменитой Биркой в Швеции, одним из центров викингов), носившего имя Росия,— то же, что и восточнославянское государство на Днепре (а возможно и на Дунае!), давно мешает историкам установить место многих событий той эпохи и выяснить значение самого слова «русь» в применении как к народу, так и к государству.

Какую роль мог играть в черноморской Росии киевский князь? В каком случае «Повесть...» говорит о руси

днепровской, а в каком — о черноморской? Как сообщались между собой государственные образования славян на Днепре и росов в Керчи? Ведь между ними пролегли тысячи километров степей, непроходимых из-за кочевников, пересеченных к тому же многими реками и речками... Ответить на все эти вопросы крайне сложно. Между тем уже следующее за Игорем поколение византийцев, к которому принадлежал историк Лев Диакон, нисколько не сомневалось, что русский флот в 941 году отправился на Константинополь именно из Боспора Киммерийского. Вот почему в цитируемом этим историком послании Иоанна Цимисхия Святославу говорится: «Полагаю, что ты не забыл о поражении отца твоего Ингоря, который, презрев клятвенный договор, приплыл к столице нашей с огромным войском на 10 тысячах судов, а к Киммерийскому Боспору прибыл едва лишь с десятком лодок, сам став вестником своеи беды...»

Если это действительно так, становится понятным и замечание «Повести...» о херсонеситах, которые могли увидеть флот русов и упредить Константинополь о его движении. Русы с Боспора Киммерийского неминуемо должны были идти мимо Херсонеса. Они следовали западной ветви течения, которое зарождается возле Синопа и идет на север, к мысу Фиолент,

чтобы у берегов Крыма разделиться на две ветви — восточную и западную, а те, в свою очередь, обойдя берега Черного моря, вновь соединяются у северной точки побережья Анатолии. Именно этими двумя течениями во многом определялись и плавания древних греков, их торговые пути, военные экспедиции и основание городов и колоний в Северном Причерноморье.

Однако вернемся к Игорю.

Свидетельство Льва Диакона, которое многие историки пытаются игнорировать, как «ошибку» (почему-то никто из его современников и последователей не обратил на нее внимания!), заставляет крайне осторожно оценивать и многие другие факты, сообщаемые «Повестью...» об Игоре. В ней, как я уже говорил, договор 944 года лишен даты, и это позволяет предположить, следуя указанию Иоанна Цимисхия о «клятвенном договоре», что набег состоялся уже после его заключения. В его тексте, приведенном в «Повести...», подробно зафиксирован церемониал взаимных клятв, в том числе и языческой клятвы оружием, после чего живописуется принесение клятвы самим Игорем:

«Утром Игорь позвал послов, пришел на холм, где стоял Перун,

<sup>2</sup>Диакон Лев. История. М., 1988. С. 57.

а купцы — месячное (содержание), сначала (приехавшие) из Киева, затем из Чернигова и из Переяславля, а там из прочих городов. А в город входить им через одни (только) ворота с царским приставом, без оружия, 50 человек, и могут покупать, что им нужно, а после этого пусть уходят. И наш пристав должен следить за ними, и если кто из руси или из греков начнет плутовать, то он должен исправить это... (Далее идут остальные статьи договора, после чего следует процедурная часть).

Мы же договор этот написали на двух пергаментах, и один пергамент остался у чиновников наших, на нем стоит крест и имена наши написаны, а на другом (расписались) послы ваши и купцы ваши. А отправляющихся послов наших (т. е. императорских — А. Н.) пусть проводят к великому рускому князю Игорю и к его людям; и те, получив пергамент (с договором), пойдут присягать, как мы договаривались, написав (все это) на

пергаменте, где (уже) стоят наши имена.

Мы же (русь), сколько нас крещеных, клялись церковью святого Ильи в соборной церкви и лежавшим перед нами честным крестом, и договором этим, хранить все, что в нем написано, и ничего не преступать. А если нарушит его кто-либо с нашей стороны, князь или еще кто-нибудь, крещеный или не крещеный, да не получит он (никогда) помощи от Бога, будет рабом до скончания века в жизни будущей и да будет убит своим же оружием.

А некрещеная русь кладут свои щиты и свои обнаженные мечи, свои обручи и всякое другое оружие, и клянутся обо всем, что написано в этом договоре, хранить его Игорю и всем боярам, и всем людям земли Руской на все будущие времена.

Если же кто, будучи князем или человеком руским, христианин или не христианин, нарушит эту (клятву), нарушит то, что написано в этой грамоте, подлежит (он) смерти от своего оружия, и пусть будет проклят от Бога и от Перуна, как нарушивший свою клятву.

Так пусть будет крепок мир, восстановленный великим князем Игорем, да сохранит он эту верную дружбу, да не будет он нарушен, пока светит солнце и стоит земля—

сейчас и во веки веков».

Посланные же Игорем послы пришли к Игорю с греческими послами и пересказали все сказанное царем Романом. Игорь же призвал греческих послов и сказал им: «Говорите, что вам говорил царь». И сказали царские послы: «Вот послал нас царь, радуется миру, хочет заключить с князем руским мир и дружбу. Твои послы приводили наших царей к присяге, и нас послали привести тебя и твоих людей». Игорь обещал это слелать.

Утром позвал Игорь послов, пришел на холм, где стоял Перун, и положив оружие свое, и щиты, и золото, присягали Игорь и люди его все, сколько было языческой руси; а крещеную русь приводили к присяге в церкви святого Ильи, которая стоит над ручьем: это была соборная церковь, поскольку много было христиан среди варягов. Игорь же, утвердив мир с греками, отпустил послов, одарив их мехами, рабами и воском, и отпустил их. Послы же, придя к царям, передали им все речи Игоря и его дружбу к грекам.

Игорь же стал княжить в Киеве, мир имея со всеми народами. И наступила осень, и стал он думать пойти на древлян, чтобы собрать еще большую дань...

Перевод Андрея НИКИТИНА

положил оружие свое, щиты и золото, и он и его люди принесли присягу — все, сколько у него было язычников; христианская же русь ходила присягать в церковь святого Ильи, что над ручьем...»

Так что же было раньше — поход или договор? Скорее всего, договоров было несколько, но текст предыдущих до нас не дошел, и нам приходится принять вариант, указанный «Повестью...». Если переносить дату заключения этого договора на время, предшествующее походу, то мы вынуждены будем увеличивать возраст Святослава и разрушать согласованную в целом хронологию последующих событий, относящихся к правлению Ольги. Я не утверждаю, что подобное невозможно, однако прямой необходимости в этом нет. Единственным поводом мог послужить лишь роковой рефрен «Повести...» - «и приспе осень...», - как если бы за данью с древлян Игорь отправился сразу после возвращения из набега.

Древляне были данниками русов, но сохраняли свою княжескую династию. Имя их тогдашнего князя — Мал — привело в замешательство позднейших летописцев, посчитавших нужным в ряде списков пояснить, что имеется в виду не возраст князя, а его имя — «так, мол, его звали». Но нет ли в этом имени действительно какойлибо тайны?

Полагают общеизвестным, что славянское племя древлян жило на Правобережной Украине, на территории Полесья, западнее полян, а их главный город Искростень стоял северо-западнее Киева, на реке Уж, где археологи обнаружили группу городищ того времени. Автор «Повести...» сообщает, что именно туда и ходили наши первые князья, усмиряя и грабя древлян. Последний раз дань с них собирал Свенельд, воевода Игоря, и столь успешно, что княжеские дружинники позавидовали его «отрокам» и стали уговаривать князя самому «пойти по дань», поскольку, как они говорили, «и ты добудешь и мы».

Послушавшись, Игорь отправился в древлянскую землю и силой взял вторую дань. Однако и этого ему показалось мало. Остановившись на полпути к дому, он отправил добытое с войском, а сам с небольшим отрядом решил вернуться и «походить еще». Такое решение вызвало страх и негодование древлян. Они послали к Игорю послов с просьбой одуматься, в противном случае решив князя убить: «Если повадится волк к овцам, то перетаскает все стадо!» Игорь «не послушал», попал в засаду у Искростеня и погиб.

На первый взгляд никаких загадок в этом повествовании нет, тем более что археологическое тождество Искростеня и современного Коростеня вроде бы доказательств не требует. Однако мы не вправе игнорировать того же Льва Диакона, согласно которому Иоанн Цимисхий продолжил в обращении к сыну Игоря Святославу напоминание о судьбе отца: «Не упоминаю я уж о его дальнейшей жалкой судьбе (т.е. после бегства изпод Константинополя. — А. Н.), когда, отправившись в поход на германцев, он был взят ими в плен, привязан к стволам деревьев и разорван надвое...»

«Причем здесь германцы?» — вправе спросить читатель. Охотно отвечу: дело в том, что древляне и поляне, по традиции считающиеся славянскими племенами, оказываются «двойниками» другой, более древней пары этнонимов: «тервингов» и «грейтунгов» — двух ветвей германоязычного племени готов, обитавших в Северном и Западном Причерноморье делившихся на лесных и степных. III века нашей эры готы жили в Крыму, и последнее их государство, занимавшее центральную часть лесистого горного Крыма и южный берег, погибло только в середине XV века. Менее известна судьба готов в Подунавье, откуда, как принято считать, все они двинулись в поход на Рим и далее на запад. Однако из Подунавья ушли далеко не все готы, как это обычно и бывает. Они продолжали жить в прибрежных городах, в предгорной зоне, все более смешиваясь с местным населением. Роль их в событиях X века еще ожидает своих исследователей. Так мы снова возвращаемся к проблеме черноморской руси в Крыму, которая оказалась в состоянии войны с остатком государства тервингов.

«Германоязычные» имена русов еще не свидетельствуют о том, что носившие их послы и купцы Игоря и Олега говорили на германских диалектах. Даже то, что Константин-Кирилл нашел в Корсуни «русские письмена» и перевод текстов договоров именно на русский язык с греческого, а не на какой-то из германских языков, свидетельствует, что русь говорила «по-русски», то есть на одном из наречий славянства. Иное дело — их противники. В первую очередь здесь привлекает имя древлянского князя, которое историки напрасно пытались поставить в ряд славянских имен. Гораздо вероятнее в нем видеть слегка искаженное имя знаменитого готского рода Амалов. ранней истории этой династии рассказывает готский историк Иордан<sup>3</sup>. Потомки Амалов вне сомнения остались и в Причерноморье, властвуя над своими соплеменниками и после того, как основная масса готов двинулась на запад, а меньшая частьна восток вдоль Кавказского побережья.

Где жили те древляне—тервинги, с которыми вел войну Игорь? В Кры-

му, там, где находилась Росия? Или в Полесье, где находят Коростень? А может, в Подунавье, где со склонов Трансильванских Альп берет начало река Искрь, так напоминающая название стольного города князя Мала (Амала)-Искръстень? И то, и другое, и третье оказывается в достаточной степени вероятным и объяснимым, но пока — увы! — недостоверным. исключением разве только истинного имени князя древлян, которому, если верить «Повести...», суждено было сыграть решающую роль в истории русов: его внук, ставший русским князем, окончательно крестил Русскую землю. Но это случится через полвека. А сейчас, завершая свой рассказ временем, когда закончился жизненный путь Игоря, то есть осенью 944 или 945 года, мы вынуждены подвести неутешительные итоги.

Достоверно о князе, который в XI веке признан подлинным родоначальником киевской династии, можно сказать лишь следующее. Он воевал с древлянами, потерпел сокрушительное поражение в набеге на Константинополь и погиб от руки готов. Какимто образом Игорь ухитрился бывать в Киеве на Днепре и на Боспоре Киммерийском. Главной его заслугой перед русской историей осталась женитьба на Ольге, с которой он успел прожить всего несколько лет, оставив сына, стяжавшего славу гораздо большую, нежели отец, но погибшего столь же нелепой смертью.

И все же, прежде чем поставить точку, вернемся еще раз к загадке происхождения Игоря.

Кто был его отцом? Во всяком случае не Рюрик. Но хотя «Сказание о первых князьях», вошедшее в «Повесть временных лет», и сопрягает их имена, произведенный выше расчет лет, опирающийся к тому же на двойную датировку договора Олега с греками — календарную и по именам императоров-соправителей, — заставляет решительно отказаться от такой мысли.

Как ни странно это выглядит поначалу, наиболее реальным претендентом на роль отца Игоря оказывается... Одд «со стрелами», не легендарный, а вполне реальный человек, чьи родители владели островом Рафниста в Хельгаланде (не отсюда ли и Олег — Хелег?) и который после долгих приключений женился в «Хунналанде» на «Шелковой деве», дочери какого-то местного властителя. В пользу такого предположения свидетельствуют как общие черты саги и предания, так и имя побратима Одда — Асмунд.

Совпадение поистине удивительное. О судьбе Асмунда, сына Ингиальда, мы ничего не знаем, кроме

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>См: Иордан. О происхождении и деяниях готов. М.: 1960.

того, что он не разлучался с Оддом. Сага не объясняет, почему Одд назвал своих сыновей Герраудом и Асмундом, полагая, что это и так понятно: Герраудом звали отца его супруги, а Асмундом — его побратима. В третий раз с именем Асмунд мы сталкиваемся уже в «Повести временных лет», но уже в искаженной форме — Асмуд-Асмолд, где его носитель оказывается «кормильцем», то есть опекуном Святослава, в полном соответствии со стоими родственными полномочиями.

В таком случае сын Одда, Геррауд, кроме скандинавского имени имел еще и русское — Игорь. Он — первенец (что подтверждает и сага), а потому имеет безусловное право не только на престол, но и на передачу

его своему сыну Святославу.

Серьезным возражением против такой версии является перечень послов и пославших их в договоре Игоря с греками. В самом деле, трудно допустить, что никто не представлял интересы брата великого князя. Но, во-первых, этот перечень в ряде мест сохранил следы порчи текста, а вовторых, в нем мы не находим имени другого, ближайшего к Игорю человека — Свенельда. Наконец, можно предположить, что Асмунд, сын Одда (в саге), на самом деле не его сын, а тот самый побратим, который сделался «кормильцем» сначала Игоря, а потом и Святослава. Столь же логично предположить и другое: после вступления Игоря на престол его младший брат (Асмунд) в полном

соответствии с обычаями того времени отправился искать свое счастье на стороне. Поэтому он не участвовал в походе на Константинополь и не мог иметь своей «части» на Руси.

Не было бы ничего удивительного, если бы он во время осады Игорем Константинополя нес во дворце службу в корпусе варягов или же сражался за империю на Средиземном море с арабами и только после смерти брата поспешил на Русь.

Вот почему, продолжая собирать все возможные сведения о самой Ольге и ее семье, мы должны познакомиться с ее сыном Святославом, возле которого, как я уже сказал, после смерти Игоря появляется Асмунд. Об этом разговор пойдет в следующем очерке.

#### возвращаясь к напечатанному

#### СКОЛЬКО ЛЕТ РОДУ РОМАНОВЫХ?

К. ВОРОТНОЙ, историк

В журнале «Наука и религия» (№ 4, 1991) опубликована статья А. Никитина «Первый Рюрик — миф или реальность?». Статья заставила меня о многом задуматься.

Давно занимаюсь проблемами становления древнерусского государства и этногенеза восточных славян. Наша древняя история до сей поры хранит немало загадок, и одна из них — «кто первее нача княжити» на Руси — так и остается неразгаданной. Неумолимое время и крутые повороты истории нашего Отечества лишили нас многочисленных письменных и материальных свидетельств того далекого времени. До нас не дошла ни одна русская летопись в ее первоначальном варианте — мы обладаем лишь списками с этих произведений XIV—XVII веков. А переписчики — вольно или невольно - но все же исправили некоторые места летописей. Я допускаю, что первоначально ни о каком Рюрике — фрисландском конунге, жившем в середине IX века, и речи не было. Скорее всего, в оригинале летописи было написано: «Князь-ререг (ререк) с его домом и верной дружиной». Лишь спустя несколько веков «ререг (ререк)» превратился в «Рюрика», тем более, что память о переселении с южного берега Балтики в земли новгородские и киевские и какие-то отголоски исторических известий о жизни фрисландского конунга Рюрика (Рорика), видимо, сохранились (и сохранялись) у представителей русской великокняжеской династии.

Рюрик не случайно «всплыл» именно в XIII—XV веках: вооруженное противостояние татаро-монгольскому нашествию нуждалось в идеологическом подкреплении— не зря многие княжеские и боярские фамилии стали вести свою родословную от древних знатных западноевропейских родов, зачастую легендарных или вовсе мифических. Происхождение правящей на Руси великокняжеской династии тоже требовало обоснования. Традиция, у истоков которой стоял еще митрополит Иларион, ведет род Игоревичей от императоров Великого Рима. Традиция была продолжена и подкреплена

воспоминаниями о Рюрике - родоначальнике великокняжеской династии на Руси. В результате выстраивается линия: Константин Великий (сделавший христианство государственной религией Рима) — Рюрик (вышедший из знатного европейского рода — возможный потомок римских императоров, положивший начало великому княжению на Руси)— и великий князь Владимир, крестивший Русь. Такая генеалогическая цепочка давала право обожествить великокняжескую власть: на Руси были еще очень сильны традиции и идеология язычества, отрицавшего не только обожествление какой бы то ни было власти, но и самое верховную власть и угнетение человека человеком. Эта генеалогия также давала право преемственности Русскому государству и Русской Православной церкви на государственное управление и «делание церковное» от самого древнего - императорского Рима. Идеологические изыскания привели в конце концов к идее «Москва — Третий Рим» (после падения Рима Второго — Константинополя).

Кстати, пришедшие к власти в 1613 году Романовы тоже вели свою родословную из Западной Европы — от князя Гландала Камбила Дивоновича, происходившего от древнейших языческих прусско-литовско-самогитских князей. Родоначальником всего рода считается король пруссов Вейдевуд (305—379), которому в 305 году уступил престол старший брат его, король Прутено. Сам Прутено удалился в древнюю столицу пруссов город Романов и стал верховным жрецом при священном дубе, изображение которого находится в гербе Дома Романовых.

Устойчивый образ гордого и храброго князя-сокола, проходящий через всю древнерусскую поэтику, говорит не только о князе-воине, но и напоминает, откуда идут корни княжеской династии: князь-сокол — это князьререг, русич, ободрит. С эсобой силой это выражено в «Слове о полку Игореве», которое имеет, помимо балтийско-русского исторического слоя, еще один, значительно более древний и легендарный слой — Троянский... Но об этом разговор впереди.

Мы уже знакомили наших читателей с работами Григория Кваши (см. «Науку и религию», № 12, 1990, № 1 и 3, 1991) и его коллег, создавших теорию структурного гороскопа. Она основана на законе 12-летней периодичности, открытой в далекие времена восточными мудрецами, которые дали каждому году двенадцатилетия зоологическое название и обозначили таким образом 12 типов людей. Каждый из этих типов удивительным образом схож со «своим» животным — повадкой, пристрастиями, психологией. В этом создатели структур гороскопа увидели ключ к открытию закономерностей, позволяющих осмыслить феномен человека, если принять, что существует 12 типов мышления. Обнаружены структуры, в которых каждый знак занимает определенное место как в периодической таблице элементов — и находится в определенных взаимоотношениях с другими знаками. Структуры эти достоверно говорят о наличии у того или иного типа людей воли, логики, мистических свойств, новаторства, завершительства и т. д. и в них заложены надежные рекомендации для каждого типа людей по выбору профессии, партнеров в жизненных делах, стиля поведения... В этом номере Григорий Кваша рассказывает о самой, по его мнению, таинственной структуре гороскопа, которая получила название «векторное кольцо». Почему именно такое? Надеемся, это станет ясно по ходу его рассказа.

Все открытия структурного гороскопа суть продолжение и развитие уже существовавших до него классификаций: социологическая структура развивает юнговское разделение людей на интровертов — экстравертов, однако Юнг «проглядел» третий тип — ортодоксов; идеологическая структура — продолжение давно существующей классификации типов мышления: логический, интуиционный, волевой типы, но наш гороскоп показал, что есть еще тип мистического мышления. А вот структура векторного кольца аналогов в европейских классификациях не имеет, слишком уж она далека от западного мышления. Восток, напротив, очень близко подошел к обнаружению этой структуры, но дело до конца не довел.

Структурный гороскоп создавался как антиоккультная система, противолежащая мистицизму.<sup>2</sup> Так же, как периодическая система Менделеева положила конец мистицизму в химии, так и структурный гороскоп должен был покончить с эмпирико-мистическими формулировками восточного гороскопа и неверием в существование элементарных составляющих в любом психологическом типе. И все-таки точно так же, как периодическая система не лишила мистицизма химию вовсе (достаточно вспомнить о магии органического синтеза), так и структурный гороскоп не смог полностью рационализировать своего восточного предшественника, ибо обнаружился целый остров мистичности — векторное кольцо. Впрочем, бояться мистицизма и твердить, что его нет, не следует. Лучше обрисовать его границы и признать его право на существование в этих границах. Чёрта можно обезопасить крестным знамением, а мистицизм — объяснением. Векторное кольцо можно описывать и даже понимать, однако познать его до конца, как и всяческое мистическое явление, не удается. Однако — к сути дела. Другие структуры гороскопа группируют знаки по сходству знаковых свойств (психологическая, идеологическая, социальная и др.).



Григорий КВАША

Векторное кольцо — это одна группа, и в группе — не знаки, а 12 пар, 12 связей. Все 12 пар, несмотря на все различия составивших их знаков, характеризуются одним и тем же типом отношений, которые заслоняют, уничтожают то, что между этими знаками «было» в других структурах: в каждой паре один знак «слуга», другой — «хозяин».

Обычно отношения между знаками (людьми) имеют маятниковый характер. Достигнув своего предела, упершись в тупик, они обязательно качнутся в другую сторону — наступит спад, возврат. В отношениях слуги и хозяина таких спадов нет, они идут бесконечно в одну сторону, по кольцу, перекачивание энергии в паре начинается мгновенно и идет, не прекращаясь, в одном направлении. Пары «хозяин» — «слуга» запомнить легко, тут помогают зоологические названия знаков. Обезьяны легко расправляются с Крысами; Змеи завораживают Обезьян; а Козам Змеи не страшны, они их затаптывают; Тигры — гроза Коз; Быки бодают Тигров, прокалывают их рогами; Собаки преследуют и кусают Быков; Петухи (птицы) заклевывают Собак; Коты гоняют и поедают Петухов (птиц); Драконы гипнотизируют Котов; Кабаны наводят ужас на Драконов; Лошади копытами побивают Кабанов, но они цепенеют при появлении Крыс, которых не страшат лошадиные копыта, они их спокойно грызут.

Если вы зрительно запомните описанные 12 действий, «кольцо» уже не уйдет из вашей памяти. А помнить о нем надо. Кто в какой паре слуга, а кто — хозяин, думаю, объяснять нет нужды. Ясно также, что у каждого знака лишь один знак — слуга и один знак — хозяин.

Тем, кто знаком с физикой, известен принцип неопределенности. Он имеет всеобщее значение и в применении к структурному гороскопу означает, что, чем более мощна структура по своей энергии и своей неизбежности, тем менее предсказуемы конкретные ее проявления. Векторное кольцо — самая мощная по выделяемой энергии и абсолютно неизбежная структура (слуга и хозяин не могут не вступить в бурную реакцию между собой), а потому она и самая разнообразная, и самая неожиданная в своих проявлениях. Встречаясь в жизни с векторной парой «хозяин — слуга», не надейтесь предугадать ход событий.

Всякий раз убеждаюсь: лучше всего что-то объяснить на примере любви. Так вот, когда это чувство возникает в векторной паре, любовь оказывается роковой.

<sup>1</sup> Сегодня уже трудно представить, что кому-то неизвестны эти названия. Но все же напомним их. Первый год из 12 называется годом Крысы, в XX веке это 1912-й, 1924, ... 1960 ... 1984 и т. д. За ним следуют годы: Быка, Тигра, Кота, Дракона, Змеи, Лошади, Козы, Обезьяны, Петуха, Собаки, Кабана. Все эти годы легко вычислить, прибавляя к изначальным соответствующее число 12-леток.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>В целом работу по обнаружению и описанию этой структуры провели Юрий Поремский, Александр Кутинов и автор статьи.

Самые проницательные, встречаясь с такой парой чувствуют, что дело не чисто, и любовь здесь — не совсем любовь...

Писательница Нина Берберова (Бык) пишет о своих отношениях с Владиславом Ходасевичем (Собака): «Обыкновенные мерки «мужа» и «жены», «брата» и «сестры» были бы к нам неприложимы. Счастье мое было не совсем того свойства, какое принято определять словами: радость, свет, блаженство, благополучие, удовольствие, покой. Оно состояло в другом: в том, что я сильнее ощущала жизнь рядом с ним... горела жизнью в ее контрастах... «интенсивность» заряда было иногда таковой, что любое чудо казалось возможным.»

Слово «чудо» порядком подызносилось, но в данном случае оно употреблено в прямом своем значении, ибо именно в любви «хозяина» и «слуги» происходят настоящие чудеса.

Ну разве не чудо, например, то, что произошло за два года между Жорж Санд (Крыса) и Альфредом де Мюссе (Лошадь). «Интенсивность» заряда, о которой писала Н. Берберова, и «открытость» этих знаков<sup>3</sup> сделала их двухлетнюю любовь предметом внимания поистине всей Франции. Истории их любви посвящены десятки книг и статей; было время, когда критики и историки литературы разделились на «мюссеистов» и «сандистов», и между ними шли ожесточенные споры о том, кто же виноват в безрадостном финале этого «романа» — он или она.

Разумеется, одними исследованиями дело не ограничилось. «Роман» мимолетный воплощался в романы вечные. Альфред де Мюссе написал об этом «Исповедь сына века», Жорж Санд ответила романом «Она и он», брат Мюссе Поль де Мюссе ответил ей романом «Он и она» и, наконец, Луиза Коле всем им — романом «Они». Чувствуете масштаб явления? Сколько должно было выделиться энергии, чтобы так долго будоражить умы человечества? С кольцом всегда так. Но энергия эта имеет странную направленность. Словно взметнулся вихрь, смерч, поднял всех, но кружит на одном месте. Один роман, другой, третий... бесконечное топтание на месте. Та же самая любовь. Что в ее понимании изменилось со времен «Песни песней» Соломона?, шекспировских шедевров, толстовских увещеваний? Сегодня вряд ли кто-то надеется, что сексуальная революция, отгремевшая на Западе, со всеми своими книгами и фильмами, хоть что-то добавила в эту проблему. То же и с кольцом. Один лишь метод есть в его познании -- описывать все новые и новые случаи векторных взаимодействий. Но зато и не надоест это никогда, как не наскучивают романы про любовь: одни их все пишут и пишут, а другие все читают и читают.

И все же хочется объяснений, хоть немного рационального. Обратимся снова к Мюссе и Жорж Санд. Их разрыв так потряс всех еще и потому, что уж больно идеальной парой они казались. Векторное кольцо всегда создает такие. Они воспринимаются как единое существо. Современница (Л. Е. Белозерская-Булгакова) писала о браке А. Н. Толстого (Лошадь) и Н. В. Крандиевской-Толстой (Крысой): «Они с Алексеем Николаевичем производили впечатление удивительно спаянной пары. Казалось, что у них общее кровообращение... Впечатление какой-то необыкновенной семейной слаженности... Оба друг для друга обладают притягательной и отталкивающей силой.» Их роман называли несчастливо-счастливым. Он и не мог быть другим. То же говорилось о Сергее Есенине (Коза) и Айседоре Дункан (Тигр): «Они мазаны одним миром, похожи друг на друга, скроены на один образ, оба талантливы сверх меры, оба эмоциональны, безудержны, бесшабашны...»

Внешне — полный восторг и божественная гармония, а внутри такой пары бушуют губительные страсти, настолько неоднозначные, что разобраться в них не дано и самим героям.

Жорж Санд писала Мюссе: «Прощай, прощай, я не хочу тебя покидать и не хочу брать тебя снова. Я не хочу ничего, ничего... Я не люблю тебя больше — и обожаю навеки. Я не хочу тебя больше, но не могу без тебя обойтись. Кажется, только одна небесная молния могла бы излечить меня, уничтожив. Прощай, оставайся, уезжай, но только не говори, что я не страдаю. Только это одно может заставить меня еще больше страдать, моя любовь, моя жизнь, мое сердце, мой брат, моя кровь, уходи, но убей меня, уходя.»

Так и хочется усомниться в полной искренности писанного — писательница все же, — вдруг все это ее фантазия, все эти небесные молнии, вся эта кровь и любовь одновременно с нелюбовью. Но, как человек, множество раз беседовавший с людьми, побывавшими в векторной «переделке», свидетельствую: это удивительно точное — писательница все же! — описание ужаса и одновременного блаженства ситуации. Мюссе, кстати, сказал очень короткую, тихую фразу, но по магической силе она превосходит тираду Жорж Санд: «В твоих объятиях был момент, воспоминание о котором мешает мне до сих пор, и еще долго будет мешать приблизиться к другой женщине.» Тут тайна большая, чем даже тайна любви...

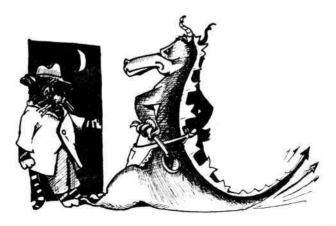
Разумеется, в любви векторные отношения достигают своего апофеоза не в один день. Эмпирически ясно, что степень воздействия пропорциональна времени общения. Незаметно для себя люди попадают в ловушку, они сливаются, становятся единым целым, покидают свои оболочки. Вот им и кажется невозможным расставанье, ведь они стали единым целым, но и жить без знака, без собственного «я», согласитесь, дело непростое, по крайней мере на длительное время невозможно.

Ответственно говорю, что отношения векторного кольца для семейной жизни не рекомендуются. Такая семья живет на пороховой бочке. Взрыв обязательно произойдет. Когда — никто не знает.

Н. Гумилев (Собака) и А. Ахматова (Бык) не прожили и двух лет, их отношения сам Гумилев назвал «любовной войной», с мучениями и терзаниями. Расстались Жорж Санд и Мюссе. После 20 лет совместной жизни развелись А. Н. Толстой и Н. В. Крандиевская; распался брак Н. Берберовой и В. Ходасевича. Горьким был роман С. Есенина и А. Дункан.

Еще наблюдение: люди, вступившие в кольцевой брак, чаще болеют, они как бы лишаются дополнительной защиты.

Возможно, что самой точной моделью кольцевых взаимодействий является представление о том, что при контакте соседних персонажей кольца происходит растворение защитной оболочки человека — это и иммунная система, и инстинкт самосохранения, и просто психологический барьер. Встречаясь с векторным собратом, человек, не чувствуя никаких психологических барьеров, воспринимает его как старого знакомого, родственника, давно разыскиваемый идеал. Не удивительно, что такая ситуация приводит



<sup>3</sup> Люди, родившиеся в годы Лошади, Крысы, Петуха, живут открыто, на виду, они способны привлекать внимание масс людей, чувствуют их настроение, находят общий язык с народом. Таково их место в социологической структуре нашего гороскопа.

к роковой любви или вечной дружбе. Вспомните Курта Воннегута: «Если вы обнаружите, что ваша жизнь переплелась с жизнью чужого человека без особых на то причин, этот человек скорее всего член вашего карасса». Карасс на двоих называется дюпрассом. «Настоящий дюпрасс, — учит нас Боконон, — никто не может нарушить, даже дети, родившиеся от такого союза». Конечно, векторная пара не настоящий дюпрасс, она не может для настоящего дюпрасса обрести стабильности. Но стремление к замыканию в паре идет, особенно если пара не супружеская, а дружеская. Слуге хорошо с хозяином, как ни с кем другим, ну а хозяина вполне устраивает преданность слуги и выгоды хозяйского положения. Впрочем, не торопитесь осуждать, может быть, векторные карассы — самое неподдельное, что есть в мире людей.

#### СОАВТОРСТВО, ТВОРЧЕСКОЕ СОДРУЖЕСТВО

Елена Булгакова рассказывала: «Пришел человек и сказал — «Я хочу быть вашим биографом.» Булгаков был поражен и тронут столь неожиданно ранним и полным признанием. Человек этот Павел Сергеевич Попов родился в год Дракона, Михаил Афанасьевич Булгаков родился в год Кота. Их дальнейшая жизнь прошла в единстве. «Я все время думаю о тебе»,— писал Попов Булгакову. Он не бросит своего «слугу», ну а Булгаков напишет роман, в котором учеником Мастера будет Иванушка Бездомный, чей прототип — Попов.

Кстати, в дружбе учителя и ученика обычно слуга — учитель, а хозяин — ученик. Такая ситуация уравнивает шансы в дружбе и соавторстве. Об этом можно, конечно, спорить, но думается, что в парах Немирович-Данченко (Лошадь) — Станиславский (Кабан), Вильмонт (Бык) — Пастернак (Тигр), Петров (Кот) — Ильф (Петух) уровень слуги достаточно сильно превышает уровень хозяина.

Обычно и в браке финансовое, интеллектуальное, преимущество слуги способно стабилизировать брак. Только надо помнить: векторные отношения неравновесны, и любое преимущество слуги рано или поздно растает.

Часто векторное содружество — тормоз для карьеры. Дружба Грибоедова (Собака) и Ермолова (Петух) поразила многих в России. Но быть может, еще больше удивила резкая размолвка неразлучных друзей. А вот чему не придали значения, и зря, так это тому, что после разрыва Грибоедов очень быстро сделал головокружительную карьеру. В практике это очень частый случай — как птица, вырвавшаяся из клетки, — высокий полет того, кто казался вечным пешеходом...

Аналогичный случай произошел с двумя детскими писателями — Самуилом Маршаком (Кабан) и Борисом Житковым (Лошадь). Их отношения описал Евгений Шварц. «Всюду появлялись они вместе, оба коротенькие, решительные и разительно непохожие друг на друга.» Но векторная любовь меняется на векторную ненависть, начинаются капризы Маршака и обиды Житкова. Окружающие ошеломлены. Шварц пишет: «Их взаимоотношения легко объяснить, если допустить существование черта (!). Без него события тех дней выглядят просто загадочными. Что им было делить? Зачем расходиться? Зачем поносить друг друга усердно, истово, не сдаваясь ни на какие убеждения?»

«Слава Петуху!» — воскликнул М. Булгаков, а мы воскликнем — слава Обезьяне Евгению Шварцу, учуявшему в отношениях Житкова и Маршака черта. Разумеется, это не черт с хвостом и копытами, а попросту мистицизм векторного кольца, но суть та же, и мистик Шварц это понял.

Но у каждой эпохи свои че́рти. В одной сенсационной статье в «Огоньке» (№ 49, 1990) описывается дружба 1-го секретаря Курского обкома А.Ф.Гудкова (Лошадь) с предателем и полицаем В.И.Полесковым (Крыса). Дьявола в этой истории заменили на американскую разведку, а вот степень мистичности осталась та же. («По-

раженный загадочной силой этой дружбы партийный Курск утвердился в мысли, что Полесков является... американским резидентом и по заданию заокеанской разведки разлагает их секретаря.

#### ПОЛИТИКА

Власть, даже не самая высокая, всегда сплетена с кольцом. И дело даже не в том, что власть развращает (развращает она далеко не всех) и полна губительных соблазнов, а в том, что кольцо дает чрезвычайно высокую скорость общения, а в политике это большой плюс. Практически вся история политики это история векторных союзов и векторных противостояний, разумеется, облеченных в высокоидейные формулировки. И в этом есть большой парадокс. Казалось бы, облеченный огромной ответственностью политик должен за версту обходить все, что связано со страстями, все, что снижает значение разума. Но в том-то и дело, что свой уход от знака человек не ощущает. Ситуация, со стороны воспринимаемая как абсурд и нелепость, ему самому кажется нормальной и естественной.

В такую историю попал, например, Николай Булганин (Коза), начав ухаживания, а вернее преследование Галины Вишневской (Тигр) именно в тот момент, когда она стала женой Мстислава Ростроповича. «Чуть ли не ежедневные приглашения — то к нему на дачу, то в его московскую квартиру. И конечно бесконечные возлияния». Давил на мужа: «Эх ты, мальчишка! Разве ты можешь понимать, что такое любовь! Вот я ее люблю это моя лебединая песня...» В конечном счете дело чуть не дошло до трагедии, но, слава Богу, Вишневская почувствовала, что хозяйка в этой ситуации все же она, и первое лицо государства получило мощный отпор. Представьте себе, как всего лишь года два спустя после смерти Сталина (еще никакой «оттепели» нет) молодая певица кричит на главу правительства СССР: «Что вы валяете дурака? Я не хочу петь на ваших приемах, потому что мне противно! Я не желаю во время пения видеть ваши жующие физиономии...»

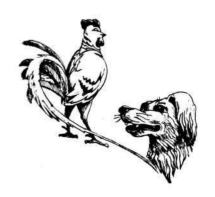
И в соответствии с канонами векторного кольца Булганин все это, как говорится, «проглотил» и даже просил извинения, а вскоре и оставил Вишневскую в покое.

Куда же девается гордость властителя и откуда берется смелость певицы? Все — вращение того же кольца...

В соавторстве кольцо, все-таки, — благо, а в политике? Можно ли приветствовать политическое соавторство? Есть мнение, что желание окружить себя слугами свидетельствует о слабости политика, а обилие хозяев свидетельство своеволия.

И все-таки необходимо признать, что кольцо в политике — неизбежность. Ведь скорость обмена информацией между слугой и хозяином намного превышает скорость обмена в других парах. Слуга и хозяин не знают барьеров общения, они подобны близким родственникам, давно знающим друг друга.

У Рузвельта Ф. Д. (Лошадь) составителем речей был Коркоран (Крыса), у Дж. Кеннеди (Змея) составителем речей был Гудвин (Коза). Известно, как неравнодушен был Ленин (Лошадь) к Бухарину (Крыса) («золотое дитя







революции»). Не миновали кольца ни Сталин, ни Хрущев, но особенно отличился нынешний президент СССР — Горбачев (Коза). В его ближайшем окружении слуги появлялись в избыточном количестве — Слюньков, Рыжков, Бирюкова, Талызин, Никонов, Медведев и, наконец, Примаков. Все 1929 года рождения.

Существует мнение (знакомая формулировочка), что содружество слуги и хозяина лишает морали обоих (речь идет о политике). Мнение это подтверждает правление четы Чаушеску (Лошадь и Кабан). Адвокат Теодореску заявил, что они «настолько сочетались, что подобны были

двухглавому монстру»).

Еще одно мнение гласит, что по-настоящему разоблачить политика может лишь его хозяин и разоблачение политика Кота лучше доверить Дракону, а Дракона — Кабану. Одним из первых разоблачителей Сталина (Кот) был Раскольников (Дракон), разоблачителем Броз Тито (Дракон) стал Милован Джилас (Кабан), который, кстати, признавал, что в годы войны его отношения с Тито напоминали отношения между отцом и сыном. Разоблачение Кабана лучше доверить Лошади, что и проделал блестяще Хрущев, до него делали Капица и Довженко по отношению к Берии (Кабан) и т. д., и т. п.

Что касается самого Сталина (Кот), то ему тоже досталось от козяев. Влияние Максима Горького, панибратство Чкалова, разоблачительное письмо Раскольникова. И после смерти Сталина Драконы остаются лучшими его знатоками. Генерал Волкогонов (Дракон) написал о нем большой и подробный труд. Кстати, разобравшись с одним Котом, Волкогонов принялся за другого — Троц-

кого.

Но возможно ли, что самая физиологическая и иррационная структура гороскопа работает на уровне чисто мыслительном, без всякого намека на контакт? И тут мы вплотную подходим к самому главному смыслу кольца — его чистой атрибутивности, что должно нам продемонстрировать, насколько наш ум еще немощен и несамостоятелен.

#### **АТРИБУТИКА**

Рассказывая в начале статьи об инстанциях, проверяющих мышление человека, мы затронули проблему соотношения в человеке собственно человеческого и того, что в нем имеет аналогию в животном мире, аналогию для его знака. Так вот — эти инстанции практически единственное собственно человеческое, мы называем это сутью. Остальные же его качества носят языковой (атрибутивный) характер. И векторное кольцо, со всей его неподвластностью разуму, полностью входит в языковую (атрибутивную) часть человека. Потому его действие проявляется не только при контакте физическом или визуальном, но и через язык жизни — в поступках, образе поведения, в языке литературном (в прозе и особенно — в поэзии).

Принято считать, что мышление принадлежит своему носителю. Но как тогда расценить такой, скажем, пассаж, который мы находим у Валерия Брюсова (Петух). Он пишет Илье Эренбургу (Кот): «Я искренне люблю Вас, то

есть как поэта, ибо как человека не знаю. Это, однако, не значит, что я люблю Ваши стихи. Напротив. Говорю это откровенно по тому самому, что люблю в Вас поэта...» Фантастические, если вдуматься, слова: стихи не нравятся, человека не знает, зато как поэта уже полюбил. В этой ситуации разум Брюсова, в данном случае логическая инстанция (поскольку он Петух), стоял навытяжку перед чисто языковым векторным кольцом (кольцо разуму неподвластно), а попросту говоря, был отключен (ведь Кот хозяин Петуха).

В свою очередь, уже Гумилев (Собака), как слуга Брюсова, ревнует того к Эренбургу и пишет: «Меня смутил только Ваш отзыв об Эренбурге. Сколько я его ни читал, я не нашел в нем ничего, кроме безграмотности и непри-

ятного снобизма».

Во многом, конечно, Гумилев был прав, учуяв необъективный подход Брюсова к Эренбургу, но сам перед кольцом так же беспомощен, проглядел талант у своей жены Анны Ахматовой (Бык): «Мне тогда и в голову не приходило, что она талантлива. Ведь все барышни играют на рояле и пишут стихи...»

Конечно, вектор, идущий через прозу, стихи, историю, культуру, не так трагичен, как в прямом контакте, но разве не трагичен сам факт, что нам не дано объективное восприятие именно тех авторов, которые наиболее нам близки,— кольцевых соседей. Разве не трагично было для Бунина (Лошадь), всю жизнь молившегося на Льва Толстого (Крыса), читать беспомощную и дурацкую критику Толстого Сувориным (Лошадь). Разумеется, что необъективны оба — один в своей безграничной любви, другой в бессильной злобе.

Великий Набоков (Кабан) остался в литературе с целым сонмом уничижительных характеристик, полученных им от Лошадей. Куприн: «Талантливый пустопляс», Бунин: «Блеск, сверкание и отсутствие полное души», Бабель: «Писать умеет, только писать ему не о чем», Георгий Адамович: «Но есть что-то леденящее, мертвящее в его

даровании».

Сам же Набоков приложил и ум и сердце, дабы разоблачить своего слугу, достаточно великого, хоть и небезгрешного Зигмунда Фрейда (Дракон), которого называл не иначе, как «венский шаман», в чем, кстати, был очень близок к истине, ведь шаманство дело весьма мистическое, а Фрейд был близок к мистицизму как никто.

Истории эти можно продолжать бесконечно. Ничтожный Владимир Соллогуб (Петух) высмеивает великого Лермонтова (Собака) («Большой свет»), Валентин Катаев (Петух) издевается над Гумилевым (Собака). Историям этим несть числа. И дело не только в том, чтобы благодаря исследованиям по векторному кольцу объяснить необъяснимые явления в истории человечества. Благодаря векторному кольцу, мы проникаем в мир мистики, мир явлений, не подвластных разуму, своего рода антимир. Векторное кольцо дает шанс изучить этот мир максимально подробно и, научившись с ним взаимодействовать, перенести это умение на другие неподвластные разуму сферы.

С другой стороны, векторное кольцо наглядно показывает, что иррациональные сферы чрезвычайно мощны и очень опасно их недооценивать. Словом, не война с мистицизмом, а мирное сосуществование и взаимное уважение должны

стать нашим девизом.

И все-таки равновесие невозможно. Если мы считаем, что мы — дети Европы и наш девиз — движение вперед, то мы так или иначе должны теснить мистические сферы, ибо тот Восток, где главенствовала мистика, — это Восток стабильности и застоя. Ну а если наш путь — это особый путь, путь слияния мистического и рационального, прогресса и духовности, то единственное, чего нам можно пожелать, так это объективности, ведь свойства сплава будут зависеть от того, в какой степени нам удастся угадать волшебные пропорции. Не переборщить бы нам с мистической духовностью, ну а с разумом, думаю, мы не переборщим.

### ЛЕГЕНДЫ И СКАЗАНИЯ В КОРАНЕ

Михаил ПИОТРОВСКИЙ, доктор исторических наук



Беседа 4-я

#### Иса, сын Марйам

Есть в Коране истории, в которых за высокими идеями и глубокими нравоучениями и параллелями явно проглядывает простая человеческая симпатия к героям. Это прежде всего рассказы о Исе — Иисусе. Говорят, когда группа мусульман, бежавших из Мекки от преследований язычников, прибыла ко двору эфиопского царя, которы «Марйам», посвяшенную рождеству Иисуса. Негус увидел, что эти люди близки ему по вере, и дал им убежище в своей стране. В Коране три рассказа об Исе.

В мекканской суре «Марйам» («Мария», 19) перечисляются древние пророки и праведники. Упоминание о каждом из них вводится рефреном — «вспомни!». Начинается список с Закарии и Марии. Закария, послушный «раб Аллаха», обратился к богу, моля даровать ему наследника. Аллах смилостивился над ним и сообщил, что у него родится мальчик по имени Йахья (Иоанн), который будет первым человеком, носящим такое имя. Закария не мог сначала поверить, что у него, старика, и у его бесплодной жены может быть ребенок, и попросил подтвердить это знамением. Оно было даровано: «Ты не будешь говорить с людьми три ночи, будучи здоровым» (19:10/11)1. Родился мальчик. Он вырос благочестивым и богобоязненным. А далее сказано: «И вспомни в писании Марйам» (Марию; 19:16/16). Она удалилась от семьи своей в «восточное место» (то есть в восточную часть храма) и укрылась там за завесой. Тут к ней явился в обличии человека «наш дух» («дух Аллаха», то есть ангел Джибрил, он же — архангел Гавриил. $-M.\Pi$ .). Она испугалась, но он объяснил, что послан Господом, чтобы объявить ей о будущем рождении «мальчика чистого» (19:19).

Она не верила: «Меня не касался

человек, и не была я распутницей!» (20:20/20). Посланец ответил, что Аллах может сделать все, что только пожелает. Марйам забеременела, ушла в «далекое место». Родовые схватки начались у нее возле пальмы. Муки ее были велики. Но вот с ней заговорил только что родившийся ребенок, он успокаивал мать. Рядом, по воле Аллаха, забил ручей с прохладной водой, а на пальме появились свежие плоды, чтобы Марйам могла отдохнуть и подкрепиться.

Младенец сказал ей, чтобы при встрече с людьми она не разговаривала, словно дав обет молчания. Когда родственники стали обвинять ее в распутстве, из колыбели послышался голос ребенка. Он объявил людям, что он — пророк, которому дарованы Писание и благословение Аллаха; «Мирмне в тот день, когда буду воскрешен живым!» (19:33/34).

И сразу же за этим неспешным и умилительным рассказом следует фраза в ином ритме, с другой рифмой и совсем другого тона: «Это — Иса, сын Марйам, по слову истины, в котором они сомневаются. Не подобает Аллаху брать Себе детей, хвала Ему! Когда Он решит какое-нибудьдело, то лишь скажет ему «Будь!» — и оно бывает» (19:34/35). Это не что иное, как резкая полемика с христианским представлением о «сыне божьем».

В мединской суре «Семейство Имрана» тот же сюжет следует после указаний на то, что потомки Ибрахима и Имрана (отца Мусы) «избраны над мирами». Затем рассказано, что жена Имрана посвятила Аллаху ребенка, который должен был у нее родиться. Родилась девочка, названная Марйам. Господь принял ее, она была поселена в храме. Служители храма бросали жребий, кому быть опекуном Марйам. Выбор пал на Закарию. Каждый раз, входя в ее комнату, он находил там свежую пищу, которую чудесным образом дарил девочке Аллах.

Вдохновленный этим чудом, Закария и воззвал к Господу, прося у него потомства. Во время одной из молитв ангелы возвестили ему о будущем рождении Йахьи (Иоанна), который подтвердит истинность «слова от Аллаха», будет «пророком из праведни-

ков» (3:34). Закария не поверил, и в качестве знамения он был на три дня лишен речи и объяснялся только знаками.

Потом ангелы пришли к Марйам и сказали, что Господь избрал ее «пред женщинами миров» (3:37), что у нее родится «слово от Аллаха», «имя которого Мессия, Иса, сын Марйам». Она не верила, а ангелы увещевали ее, говоря, что все, чему Аллах скажет «Будь!», обязательно будет. Они предрекли, что Аллах обучит мальчика мудрости и священным текстам, сделает его посланником к сынам Исраила. Они рассказали, как мальчик будет пророчествовать из колыбели о своем будущем: «Я пришел к вам со знамением. от

вашего Господа. Я сотворю вам из глины по образу птицы и подую в нее, и станет это птицей по изволению Аллаха. Я исцелю слепого, прокаженного и оживлю мертвых с дозволения Аллаха. Я сообщу вам, что вы едите и сохраняете в ваших домах. Поистине в этом — знамение для вас. если вы верующие!» (3:48/43). После этого двойного предсказания (ангелы предсказывают то, что будет предсказывать о себе сам Иса) рассказано, что уже взрослый Иса, «почувствовав» в людях неверие, попросил у Аллаха помощников. Ими стали «собеседники» — апостолы. Затем Аллах обращается к Исе:

«О Иса! Я упокою тебя и вознесу тебя ко Мне, и очищу тебя от тех, которые не веровали, и сделаю тех, которые последовали за тобой, выше тех, которые не веровали, до дня воскресения» (3:55/48).

Это звучит как обращение не только к Исе, но и к Мухаммеду. Аллах утешает как бы сразу двух своих пророков. А в конце рассказа говорится: «Поистине Иса перед Аллахом подобен Адаму: Он создал его из праха, потом сказал ему: «Будь!» — и он стал» (3:52 59). Здесь снова полемика с идеей «сына божьего». Третий рассказ об Исе — в мединской, самой последней по времени

ской, самой последней по времени «ниспослания» суре «Трапеза». Там идет речь о конце света и дне Суда, когда Аллах соберет к себе всех пророков. Первым он обратился к Исе, сыну Марйам. Он напомнит ему,

Беседа 1-я опубликована в № 11, 1990, 2-я — в № 1, 3-я — в № 4, 1991.

Здесь и далее Коран цитируется по изданию: Коран. В пер. И. Ю. Крачковского. М., 1986. Первая цифра— номер суры, после двоеточия аятов.



как благоволил и к нему, и к его матери. И теперь уже не в пророчестве ангелов, а как бы в воспоминании (но помещенном внутри предсказания ведь Суд еще только будет) перечисляются те же эпизоды: явление к Марйам ангела; говорящий в колыбели ребенок; оживление глиняных птичек; исцеление слепого и прокаженного; воскрешение мертвых. Аллах напоминает, что он защитил Ису от сынов Исраила, объявлявших его «знамения» колдовством, что он дал ему в помощь «собеседников» — апостолов. Далее Аллах расскажет, как те попросили у Мухаммеда чуда — трапезу, спущенную с небес. Аллах даровал это знамение Исе, пригрозив наслать страшное наказание, «которым не наказываю никого из миров» (5:115), тем, кто и после этого не

уверует.

А затем начинается спор о христианском понятии троицы. Аллах спросит у Исы: неужели правда, что он потребовал у людей считать его самого и его мать божествами наряду с Аллахом? Иса решительно отвергает это кощунственное обвинение, упрекая тех своих последователей, кто мог придумать такое после его смерти. Заметим, что троица здесь не совсем та, что в христианстве, ибо третий элемент ее — Марйам.

Есть в Коране беглые намеки на путешествие в Египет, на второе пришествие, упоминания о вознесении Исы. Гибель Исы упоминается в знаменитом аяте, отрицающем его смерть. Коран перечисляет грехи «людей Писания». Среди них названы их враждебность по отношению к Ма-



Иисус и мертвая собака. Миниатюра из рукописи «Хамза» Низами. XVII в. Увидев мертвую собаку, ученики Иисуса с отвращением отвернулись, Учитель же сказал: «Зубы ее белее жемчуга». Эту притчу Гете включил в «Западно-восточный диван», и она стала широко известна в Европе.

Казнь Исы (Иисуса). Персидская миниатюра из собрания Народной библиотеки имени Кирилла и Мефодия в Софии. XVI в. Редкий сюжет в исламском искусстве. Художник изобразил не распятие, а повешение.

рии и их утверждения о гибели Исы: «Мы ведь убили Мессию, Ису, сына Марйам, посланника Аллаха». А они не убили его и не распяли, но это только представилось им, и, поистине, те, которые разногласят об этом,в сомнении о нем; нет у них никакого знания, кроме следования за предложением. Они не убивали его, - наверное. Нет, Аллах вознес его к Себе: ведь **А**ллах велик, мудр» (4:157/156). Иса для Мухаммеда совершенно особый предшественник, это — последний пророк перед ним. Как и все пророки, он лишь человек, что и подчеркивается с неизменной настойчивостью в полемике с христианами. Однако он особо приближен к Богу, более того, он -«речение истины», он — «слово Аллаха». Подобно Адаму, он создан Богом, он вознесен на небо, он будет «признаком» Судного дня. Это он предрек появление Мухаммеда:

«О сыны Исраила! Я — посланник Аллаха к вам, подтверждающий истинность того, что ниспослано до меня в Торе, и благовествующий о посланнике, который придёт после меня, имя которому Ахмад» (61:6).

То, что рассказано о жизни Исы, мало похоже на жизнь Мухаммеда, но при внимательном рассмотрении и в Исе мы обнаружим черты «двойника».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Разделение фраз и пунктуация — автора (прим.

Ису объявляют колдуном, а его помощники однажды названы «ансар», как называли мединских сторонников Мухаммеда, поддерживавших его в труднейший момент проповеди. Одна черта роднит Мухаммеда именно с Исой. У Мухаммеда есть помощник святой дух: «И подкрепили его духом святым» (2:87/81; 253/254). Для христиан это один из компонентов троицы. Для мусульман же это было созвучно обращению к Мухаммеду: «Ниспослал его (Коран) дух святой от твоего Господа» (16:102/104). Дух святой рух аль-кудус — это Джибрил (архангел Гавриил), который передавал Мухаммеду Коран.

С образом Исы связана, как и у других пророков, катастрофа. Но она ещё не произошла, а случится. Иса станет «признаком» разрушения всего мира накануне Судного дня. Этот мотив получил большое развитие в посткоранических преданиях. Для мусульманской эсхатологии Иса — одна из главных фигур. Спустившись с небес, он сразится со страшным антихристом» ад-Даджжалем, установит вместе с аль-Махди царство справедливости на земле, а затем умрёт и будет похоронен рядом с Мухаммедом в мединской мечети.

Ису хорошо знали в Аравии — на полуострове жило много христиан: монахи-отшельники, священники, свои и чужие торговцы, бедуины-кочевники, жители оазисов, цари и князья. Евангельские сюжеты часто встречались в аравийской поэзии. Ими, к примеру, изобилует творчество многих поэтовхристиан, живших в разных частях Аравии в V-VI веках. Известно было в Аравии и само Священное писание христиан, его называли Инджиль. Однако в отличие от сказаний о других пророках рассказы об Исе едва ли могли быть оторваны от их религиозной принадлежности. Христиане, не в пример иудеям, деятельно занимались миссионерством, и их религиозные наставления, видимо всегда сопровождались интересным рассказом. Впрочем, об этом косвенно свидетельствует и текст Корана. После каждой истории, хотя она и внутри достатачно «исламизирована», следует специальное «примечание», осуждающее основные «ошибочные» концепции христианства.

В коранических рассказах об Иисусе есть несколько специфических деталей, поначалу удивляющих читателя и слушателя. Их не раз относили за счёт того, что Мухаммед плохо знал то, о чём он рассказывал, потому ошибался. Как и во многих других случаях, такие обвинения продиктованы больше намерением уязвить, чем беспристрастным анализом. Между тем эти «несуразности» предоставляют нам редкую возможность проникнуть в реальную религиозную обстановку доисламской Аравии, в сложное сочетание различных представлений и ас-

социаций, существовавших в умах аравийцев.

Иронию исследователей всегда вызывали два места, связанных с Марйам-Марией. В суре «Марйам» сородичи обращаются к ней: «О сестра Харуна» (19:29/28). Харун — это Аарон, брат Моисея. У них была сестра, пророчица Мириам (Марйам). Соответственно из этой фразы Корана делался вывод, что Мухаммед попросту перепутал одну Марйам с другой. Это хорошо вписывается в теорию о Коране, как плохо отредактированном нагромождении плохо отредактированных обрывков Библии. Теория эта, однако, весьма далека от реальности.

Невозможно представить, чтобы Мухаммед, так подробно рассказывавший об Исе и Марйам, о Харуне и Мусе (Моисее) и об их сестре (она следила за судьбой младенца Мусы), не понимал разницу между двумя Мариями, их несовпадение в реальном и легендарном времени. Кроме того, сведения о Марии в Коране явно связаны с традицией, воплощённой в Протоевангелии Иакова, где особо подробно рассказано о родителях Марии и её рождении. Потому простой ошибкой нельзя объяснить и то, что в мединской суре «Семейство Имрана» (в христианском и тоже связанном кругом Протоевангелия Иакова рассказе о посвящении Марии ещё до рождения в храм) матерью девочки названа «жена Имрана», то есть мать Мусы и Харуна. Значит, опять «сестра Харуна».

В Медине Мухаммед уже никак не мог ошибиться в столь очевидных вещах, ему бы на это не раз указали иудеи. Скорее всего тут специфическим образом выражено представление о типологическом и генетическом родстве двух пророков — Мусы и Исы. Недаром в «Семействе Имрана» перед рассказом о Марии сказано: «Поистине Аллах избрал Адама и Нуха и род Ибрахима и род Имрана пред мирами, как потомство одних от других» (3:30/33). Сестра же в суре «Марйам» может означать не прямую сестру, соплеменницу. Вспомним: «брат адитов Худ», «брат самудян Салих» и т.д. тоже ведь не кровные братья. Таким образом, оба эти выражения метафорически говорят о родстве Мусы и Исы. Такое представление вполне могло родиться из содержащейся в Коране концепции о «цепи пророков». Или же оно могло отражать взгляды какой-либо иудео-христианской секты, каких было много в Аравии. Прямое сочетание хронологически разнящихся вещей вполне соответствует стилю Корана и не должно нас удивлять. Времена в Коране переплетаются; разновременные пророки говорят и получают в ответ одинаковые фразы, а Мухаммед почти идентифицируется со многими древними пророками.

Кораническое утверждение о том, что Иисус Христос предрёк появление Мухаммеда, — тоже не грубая ошибка, как часто объясняют, но отражение определённых представлений. «Посланник, который придёт после меня, имя которому Ахмад... » Ахмад — одно из имён Мухаммеда. Грамматически это превосходная или сравнительная степень от прилагательного «славный» и означает «самый славный», «более славный».

В Коране изначально шла, видимо, речь именно о «более славном», более великом пророке. Это вполне естественно для среды, в которой бытовали и иудейские ожидания мессии, и христианские идеи о втором пришествии. Мы знаем, что надежды Мухаммеда на успех среди приверженцев монотеистических религий зиждились в значительной мере на том, что его признают ожидаемым давно мессией, или «утешителем».

В Евангелии от Иоанна Иисус, беседуя с апостолами, говорит: «И Я умолю отца, и даст вам другого Утешителя (выделено мной.— М. П.) да пребудет с вами вовек» (14:16). Или: «Когда же придёт Утешитель, Которого Я пошлю вам от Отца, Дух истины, Который от Отца исходит, Он будет свидетельствовать о Мне» (15:26). Это и есть те идеи, из которых у Мухаммеда родилось убеждение, что о нем сказано в Писании христиан.

«Утешитель» — по-гречески «параклетос». Ученые предполагали сначала, что слово неправильно передали в виде «переклитос», что значит «преславный», а это и есть по-арабски «ахмад», или Ахмад. Однако возможность такой путаницы не подтверждается историей передачи текста Евангелия, а также тем, что слово «переклитос» в современном Мухаммеду греческом языке не употреблялось. Скорее всего была усвоена просто идея, ее общий характер. Арабское же выражение связано скорее с другим местом Евангелия от Иоанна: «Дела, которые творю Я, и он сотворит, и больше сих сотворит» (14:12). Речь идет о том же «Утешителе», и здесь действительно наличествует сравнительная степень. Нет нужды видеть в Коране прямую или даже искаженную цитату Евангелия. Он воспринимал идею и дух текста, дошедшего без сомнения в устной передаче. Коранический образ христианства отразил обилие христианских течений и направлений мысли, представители которых жили проповедовали в Аравии, этой труднодоступной и ничему не подвластной области мира. Она стала убежишем для многих еретиков и инакомыслящих. Здесь словно законсервировалось состояние христианства первых веков нашей эры, причем христианства бытового, среднего уровня, которое было далеко не во всем созвучно высокому церковному богословию.

Считается, что представление об Иисусе Христе как о величайшем пророке, но не сыне божьем, связано с воззрениями иудео-христиан-эвионигов. Фраза о том, что Христос не был распят, а вместо него распяли другого, возводится к учению гностиков христиан-докетов. Они считали, что распят был не Иисус, а Симон из Кирены, принявший образ Иисуса. Сам же Иисус, приняв образ Симона. находился поблизости. Есть предположение, что эта же фраза отражает воззрения крайнего монофизитского течения юлианитов, считавших, что смерти неподвластна не только божественная сущность, но и телесная оболочка Христа. Есть, впрочем, предположение, что образ этот восходит к манихеям.

Еще одной «ошибкой» Мухаммеда исследователи считают то, как в полемике с христианами описывается троица. В Судный день Аллах осуждает людей за то, что они приписали Исе слова: «Примите меня и мою мать двумя богами, кроме Аллаха» (5:116). Элементом троицы оказывается Марйам. И это никакая не ошибка. Все что

рассказано об Иисусе в Коране, связано с историей Марйам. Возможно, тут отразились взгляды, восходящие к ранним этапам формирования представления о троице, к особому выделению образа Марии. К примеру, в апокрифическом Евангелии от евреев есть выражение: «Мать моя, Святой Дух». При желании в этом можно усмотреть отождествление Марии и Святого Духа.

Пересказывая различные воззрения христиан и полемизируя с ними, Коран особо отмечает разделенность христианства на множество враждующих группировок: «И разногласят партии

среди них» (19:37/38).

Коранические сказания о Христе обнаруживают связь и с конкретными христианскими памятниками. Это, конечно, не означает, что Мухаммеду были известны именно они. До него все доходило в устных пересказах, в разных вариантах, в отрывках. Да и сами эти известные нам письменные памятники отражают лишь часть множества устных преданий, составлявших раннехристианскую словесность, раннехристианское популярное богосло-

История рождения и воспитания Марии слагается в Коране из плохо связанных мотивов, среди которых обет матери, бросание жребия воспитателями, завеса в храме. Смысл этих деталей становится понятным при обращении к апокрифическому Протоевангелию Иакова.

Дважды упомянутое чудо с оживлением глиняных фигурок птиц встречается в апокрифических Евангелиях детства. Видимо, они были широко распространены в Аравии — известно множество их арабских вариантов. Эпизод «роды под пальмой» перекликается, с описанием бегства в Египет из апокрифического же Евангелия Псевдоматфея. Наконец, самый рассказ о Закарии, Йахйе — Иоанне Крестителе и Марии во многом перекликается с начальными главами канонического Евангелия от Луки.

Обилие христианских мотивов, «источников» и «точек зрения», отразившихся в Коране, показывает нам, в частности, и то, в какой живой атмосфере религиозных споров и религиозного брожения рождался ислам.

#### МУСУЛЬМАНСКИЙ КАЛЕНДАРЬ

#### новый год

13 июля наступает новый год по хиджре — мусульманскому летосчислению — 1412-й. Начало хиджры — 16 июля 622 года. Мусульманский год короче григорианского, он наступает каждый раз на 11 дней раньше предыдущего. Первые десять дней мухаррема — первого мусульманского месяца года считаются у мусульман благословенными. Это месяц усиленной раздачи милостыни, а в некоторых исламских странах он считается особенно благоприятным для заключения брачных союзов.

#### АШУРА — 10 МУХАРРАМА

Это главная дата шинтского религиозного календаря, день поминовения имама Хусейна, сына Али и Фатимы племянника пророка и его дочери. Он был убит 10 мухаррама 61 года (10 октября 680 г.) у местечка Кербела, когда с небольшим отрядом, состоявшим в основном из родственников и близких, выступил против халифа Язида, захватившего, с точки зрения шиитов, не принадлежавшую ему по закону власть в халифате. Отряд был перебит, а сам Хусейн получил десятки колотых и рубленых ран. Трагедия в Кербеле произвела сильное впечатление на современников, Хусейн был признан величайшим мучеником, а Кербела стала местом поклонения мусульман. В течение 10 дней мухаррама продолжается траур по имаму-мученику. А на десятый день — ашура — проводятся траурные шествия, участники которых нередко истязают себя до крови, в знак непроходящей скорби по убненному Хусейну. Идущие в процессии громко оплакивают его и его брата Хасана, чаще всего повторяют «Шах, Хусейн, вах, Хусейн!», отчего ашура получила еще одно название — шахсей-вахсей.

#### ЕЩЕ О САЛМАНЕ РУШДИ

Всем еще помнится нашумевшее «дело Рушди», автора романа «Сатанинские стихи», в котором он, с точки зрения мусульман, оскорбил пророка Мухаммеда, а значит — весь мир ислама. Тогда, в 1989 году, аятолла Хомейни издал фетву (указ), которой Салман Рушди был приговорен к смерти. После долгих месяцев добровольного заточения в тайном месте, где его, как сообщалось в прессе, охраняла полиция, Рушди сделал публичное сообщение о том, что принимает ислам. К тому же он — из семьи индийских мусульман и оторвался от мира ислама, поселившись в Европе.

В присутствии авторитетных представителей исламской культуры в Великобритании Салман Рушди произнес шахаду — формулу веры: «Нет Бога, кроме Аллаха, и Мухаммед — посланник его...», а также заявил, что не согласен ни с одним заявлением персонажей его книги, если они оскорбляют пророка или выражают сомнение в подлинности Корана. Он сказал также, что не желает массового распространения своего романа, а потому будет возражать против его издания в мягкой обложке (то есть — массовым тиражом; в твердой обложке, как правило, издаются академические издания) и против новых его переводов. И наконец, он сказал, что будет «по-прежнему добиваться лучшего понимания исламского мира».

Трудно судить о происходящем в душе человека, осужденного на смерть. Мнения расходятся. Иные считают, что подобное отречение от своих взглядов достойно уважения; другие же, напротив, говорят, что если обращение его в ислам истинное, то «тем хуже для Рушди — ведь он продолжает получать гонорары за свою книгу». Кто-то видит в происшедшем просто уловку во имя спасения жизни. Но возможно допустить и такое: человек, оказавшийся в экстремальной ситуации, ощутивший, как говорится, дыхание смерти, по-иному увидел мир и ему открылось нечто, скрытое ранее. Мнений много. Может быть, время покажет, что же произошло на самом деле.



### «Сколько раз

### ПРОЩАТЬ

### брату моему...»

Обида, ревность, зависть, неудовлетворенное тщеславие, чувство вины, досада... Все эти отрицательные эмоции обладают огромной разрушающей силой. Они порождают не только неврозы, но и множество иных заболеваний.

Может ли современный человек — обидчивый, вспыльчивый, ревнивый, отчаявшийся — избежать пагубных переживаний или, раз уж они его настигли, оградить себя от их последствий? Специалисты утверждают, что может. На кафедре педагогики и медицинской психологии Московской медицинской академии имени И. М. Сеченова около восьми лет занимаются изучением отрицательных эмоций. Под руководством заведующего кафедрой — доктора психологических наук профессора Юрия Михайловича Орлова разработан и предложен ряд методик, способствующих оздоровлению, улучшению психического благополучия, снижению напряженности, снятию стресса. На кафедре созданы группы для практических занятий с теми, кто, находясь во власти стресса, не может избавиться от тяжких дум, не видит выхода из сложившихся обстоятельств, отчаивается и — страдает. Не избранные супермены, а любой из нас способен освободиться от гнета отрицательных эмоций, от их разрушающих последствий, не прибегая к помощи медицины и, что очень важно, лекарств. Уже через несколько занятий человек может здраво размышлять о трудностях, с которыми сталкивается в семье, на работе, в обществе. В результате смягчаются и угасают обиды, исчезают страхи, а вместе с ними снимаются и комплексы, под тяжестью которых страдала душа и развивались болезни.

Оказывается, можно обучиться и оздоровляющему мышлению. Оно названо саногенным. На той же кафедре обучают искусству контролировать свой ум в сложных

жизненных ситуациях.

В беседе с нашим корреспондентом профессор Ю. М. Орлов рассказывает о некоторых аспектах саногенного мышления и методах оздоровления психики.

Мы полагаем, что эта тема заинтересует читателей. В этом случае Ю. М. Орлов проведет на страницах нашего журнала несколько практических занятий. Это будут рекомендации специалиста о том, как управлять своими мыслями, как справиться с негативными эмоциями, с ревностью, раздражением, страхом, унынием, злобой — с этими бесами, сидящими в нас и ежедневно, ежечасно терзающими нашу душу...



Будда говорил, что причина человеческих страданий — в наших потребностях, в привязанности к каким-либо сторонам жизни, однако все это — от нашего невежества. Иисус Христос считал, что главное — оздоровление человеческой души. Прошли тысячелетия, но современный человек так же подвержен страданиям, как и его далекие предки, и душа его так же нуждается во врачевании.

Мы можем оказаться в состоянии стресса в любой момент. Достаточно что-то вспомнить — и мысль начинает идти в определенном направлении. Например, вас обидели год назад, а сегодня вы «зарабатываете» инфаркт, потому что не смогли прогнать мысль об этом и целый год усугубляли страдания. А разве не жертва своих эмоций ревнивый муж, который не в состоянии противостоять мощному импульсу мстительности, комплексу неполноценности и агрессии? Состояние эндокринной и иммунной систем ревнивца плачевно, оно свидетельствует о сильном эмоциональном стрессе.

Эмоции — продукт работы нашего ума. У человека же умственное поведение может быть разным. Оно может способствовать оздоровлению. Такое поведение мы называем с ан о г е н н ы м, то есть оздоравливающим, вызывающим чистоту, свежесть. Но есть и мышление патогенное. Оно усугубляет стресс, напряженность и увеличивает вероятность заболевания. Источник патогенного мышления — раздумья, связанные с обидой, стыдом, завистью, неудачей, вообще с отрицательными эмоциями.

Мы занялись изучением эмоций и обнаружили, что их не так уж много и что они — продукт ума, так как проявляют себя в результате его работы, стереотипной, автоматической. Свершается она помимо воли человеческой. Обычно ум очень быстро выполняет определенный набор операций, в зависимости от чего и возникают те или иные эмоции. Например, для возникновения зависти достаточно себя сравнивать с кемто. Как, скажем, Каин сравнил себя с Авелем. Или когда я могу признать другого таким же, как я. Тогда на схожем фоне и проявляется определенная эмоция. Я сравниваю. Результаты этого сравнения для меня невыносимы, и я испытываю сильное отрицательное переживание, которое и названо завистью. Это весьма разрушительная эмоция, отдающая человека во власть стресса. Чтобы освободиться от зависти, достаточно отказаться от сравнения себя с другими.

Любая эмоция пагубна, если она управляет поведением человека, владеет им. Тогда все психические силы уходят на ее реализацию. Про такого говорят: «Бес вселился».

Психосоматическая медицина усматривает зависимость между психическим состоянием человека, то есть настроем его души, и тем, как реагирует на это его организм. Медицина избрала для себя путь наиболее короткий, выгодный и легкий. Она пытается свести все лечение к лекарствам. А чтобы лечить человеческую, надо обладать особыми способностями, какие пока что ни в одном медицинском институте не разовьешь. Вот почему проще пользоваться услугами современной химии, фармакологии, не думая о последствиях. Но в конце концов они-то и завели человечество в тупик.

Положим, против какой-то болезни у нас есть вакцина. Есть она и против второй болезни, третьей, четвертой... десятой. Против ста болезней есть вакцина. А что делает вакцина? Искусственно подстегивает иммунитет. Поэтому если мы пользуемся вакцинами против ста болезней, то мы истощаем иммунную систему. Думаю, что СПИД — не случайное явление. И уж во всяком случае причина его возникновения сложна. Наприастрологи считают: мер, СПИДа наступило потому, что Плутон находится в Скорпионе. Не знаю, эта ли причина, ведь Плутон последний раз в Скорпионе был 256 лет назад, была ли такая болезнь в то время, об этом информация до нас не дошла. Но точно известно, что в наши дни к этому приложила руку медицина, используя наиболее эффективные и истощающие иммунную систему средства.

Человек не может стать по-настоящему здоровым, если сам не включится в процесс оздоровления, не научится управлять состоянием своей души, направлением своих мыслей. Это намного труднее, чем, имея деньги, купить лекарство. Зато как расширяется арсенал целительных средств у того, кто обратил свой взор ко всему богатству оригинальных оздоровительных методик, накопленных человечеством! Из каждой можно извлечь пользу, будь то йога, или правила «Детки» Порфирия Иванова, или древняя, как мир, интуиция — изумительное и загадочное свойство человеческой души. Не зря интуицию так высоко ценил Пифагор. Ради ее пробуждения он велел своим ученикам в течение длительного времени голодать и не произносить ни слова, чтобы с ее помощью, отрешившись от суеты, прорваться в новые сферы знаний, в неведомое.

Можно черпать и из духовных источников христианства. Если человек руководствуется в своем поведении заповедями Ветхого и Нового Заветов, то он достигает Царства Божьего — так сказали бы верующие. Авторы же методик по обучению саногенному мышлению в этом случае выражают свою оценку несколько иными словами — они говорят: человек обрел равновесие в себе.

Что значит, например, для современного человека следовать заповеди: «Не судите и не судимы будете»? Применима ли она к нашей жизни и какое сулит благополучие? С детства нас, как правило, обучают тому, что мы должны всех сравнивать, оценивать, судить. Нас оценивают в школе, нас оценивают родители, говорят: ты хороший, ты плохой... И вот мы выходим в жизнь, натренированные для того, чтобы всех судить. Мы, например, уверены, что вот этот человек должен вести себя так-то так-то. Но он ведет себя подругому. И от этого мы впадаем в ярость, возмущение и тем самым вгоняем себя и других в стресс.

На занятиях в лечебных группах я предупреждаю: это не твое дело — судить другого. На это есть суд, начальники, учителя. Пусть судят по должности. Ты-то что судишь своих детей? Ты должен их любить, помогать им жить, а не судить. А ты? Вот ты осудил свою жену, говоришь: она плохая. И что теперь? У тебя конфликт, напряженность в доме. В таких семьях дети становятся невротиками. Что тут хорошего? Ведь в заповеди не зря сказано, что ты должен простить. Над этим стоит поразмыслить.

Религия просто указывает: учитель сказал — делай так. В отличие от этих твердых установок саногенное мышление приглашает к раздумьям. Становится понятным, почему, когда я прошу прощения, снимается стресс, что именно при этом происходит в голове человека, какие идут умственные операции. Человек смотрит на себя как бы со стороны, и происходит чудо — нежелательные эмоции отступают.

Разумеется, в отличие от истинно верующего современный человек ничего на веру не принимает. «Ну, интересно — подставь щеку! Тебя ударили, а ты подставь другую... Интересно... Я так не могу!»

И в самом деле, это трудно принять. Но ведь это просто означает: зло не искоренить злом. Вот так! Глубинный смысл этой заповеди подтверждается современной наукой. Эксперименты убеждают: зло победить злом невозможно. С помощью отрицательного эмоционального подкрепления ни одному психологу не удалось выработать новый вид поведения. Оказывается, наказуемое поведение никогда не способствует развитию новых, более совершенных форм приспособления.

Многие свято верят, что наказание выполняет определенную воспитательную роль. Ничего подобного! Тысячелетиями практикуется наказание, а преступность все растет.

Убежден, что можно научиться ненасильственно управлять поведением человека, вот тогда преступность постепенно будет уменьшаться.

Вернемся к заповеди. Как сегодня ее воспринимать? Современный человек, как правило, не бьет по щеке. Он оскорбляет. Он «дает пощечины» другим способом. Скажем, тебя обидели. Должен ли ты ответить обидчику тем же? Правила саногенного, оздоравливающего мышления запрещают это. Но нет правила без исключения. Так и здесь. Если тебя втянули в драку, дерись на здоровье! Только не обдумывай потом планы мести. Не терзай других и свою душу, тогда и обиды не будет. Организм не станет расточать запасы иммунитета, и сам ты нравственно поднимешься на более высокую ступень духовности: ты понял и простил, то есть сделал благородное дело, не придав ему при этом никакого значения.

Что же такое духовность с позиций саногенного мышления?

Помню книгу одного нашего философа «О духовных потребностях советского человека». Автор подсчитал, сколько среднестатистический герой смотрит телевизор, читает газеты, ходит в театр... Да разве в этом духовная жизнь? Главное — что именно он смотрит, что читает, над чем размышляет. Сейчас многие считают, что духовная жизнь — когда человек думает о Космосе, о Боге. Но

и это само по себе еще не духовная жизнь

Духовная жизнь — это процесс деяния добра, процесс, когда человек во взаимодействии с другим становится более совершенным. Духовность — это способность понимать другого, способность спокойно смотреть в будущее, это отрешенность от мелочей. Первое проявление духовности — принятие другого. Это терпимость. У духовного человека более широкий контекст восприятия мира. Духовность управляет фундаментальным человеческим поведением. Скажем так: духовность и мудрость схожи.

Есть еще и такое понятие: духовность народа. Часто говорят: «загадочная русская душа». Всякая душа, и русская, и любая другая, загадочна и до конца не постижима, но как часто это понятие подменяют другим. Например, в рассуждениях о национальной уникальности. Чем больше мы сосредоточиваемся на этом, тем больше зла происходит в мире. Человек, живущий по нравственному закону, не думает, какой он национальности, не противопоставляет себя другим нациям. Другое дело, если государство само заставляет об этом думать, придавать этому значение. Заполняешь анкету и пишешь, что ты татарин, русский... «Оказывается, меня классифицируют...» А это уже противоречит тому, чему учил Иисус, то есть «не суди их», не оценивай. Духовно неразвитый человек считал врагами жителей другой деревни, да и всех остальных. Дальше процесс усложняется, он перерастает в национальную сегрегацию. Придумали еще и классовую сегрегацию... И посеяли зубы дракона. В то время как духовное развитие человечества идет по пути уменьшения сегрегации людей.

Как вести себя в условиях трудного времени? Мы боимся голода, гражданской войны. Нас раздражают очереди, угнетает страх, и не только за себя. За детей прежде всего. За судьбу страны и судьбу земли в целом.

Трудно давать «рецепты». Да и на каждый конкретный случай должны быть индивидуальными для того или иного человека. И все же можно дать один «рецепт»: вести себя разумно. Во всяком случае не поддаваться страху. Чувство страха одно из самых гнетущих и непредсказуемых по последствиям. Недаром говорят: «У страха глаза велики». Лучше уж никак себя не вести, чем что-то делать из страха. Надо поразмыслить, понять, что происходит, зачем это делается, с какой целью. Нам поможет не только научное, но и обыденное познание. Поможет интуиция. За ответом следует время от времени обращаться к высказываниям учителей человечества, обладавших глубочайшей интуицией и огромными знаниями.

Люди должны с пониманием относиться друг к другу и жить в соответствии с высшими принципами. Способность человека простить другого даже тогда, когда тот виноват, в этом высшая мудрость.

«Господи! Сколько раз прощать брату моему, согрешающему против меня?»... «До семижды семидесяти раз». Такой должна быть человеческая мораль. Тогда многое в мире уладится. И в отношениях друг с другом. В семье. В стране. И на всей планете.

Саногенное мышление необходимо каждому и, зная это, я выполняю долг ученого, организую обучение саногенному мышлению, чтобы люди могли самостоятельно осмысливать собственные ситуации и эмоции, контролировать их. Фирма «Апкс интернешнл» Лиги содействия и развития молодых талантов и творческой интеллигенции Союза Обществ Красного Креста и Красного Полумесяца любезно согласилась финансировать эти курсы. Те, кто захочет усвоить основы саногенного мышления, могут написать по адресу 117321, Москва, аб/ящ. 67, и они получат уведомление о месте, длительности и дате начала курсов.

> Беседу вела Н. КРЮКОВА.

#### KOHTAKT

### **ЕДИНЕНИЕ**И БРАТСТВО

Много в мире ненависти, злобы, непримиримости. И потому всегда приятно говорить о тех ситуациях, когда согласие и дружба устанавливаются между теми, кого веками разделяли предрассудки и недоверие.

В Кхулдабаде (Индия, штат Махараштра) находятся могила императора Дурангзеба, мечеть Шаха Ганджевара Сохарвади. Для жителей Кхулдабада и остальной Индии они символизируют единение между индусами и мусульманами. Тамизуддин, руководитель мусульманской общины, говорит: «Самое главное — это вера, доверие. Не играет роли бедный ты или богатый, мусульманин, индуист или буддист. Что особенно важно, во времена, когда индусы и мусульмане убивают друг друга из-за неспособности найти компромисс в вопросе о принадлежности храма в Дйодхье, у нас совершают молитву последователи обеих религий».

Городок Ширди просыпается рано. Служба в известном индуистском храме Шри Сай Баба Санстхан начинается в 5 часов утра. В течение дня его посещают тысячи паломников, в иные дни до 60 тысяч человек. Пришлось местным властям даже транслировать по телевидению службу для тех, кому не удалось найти место в храме. Ширди считается одним из мест, которое привлекает последователей различных религий.

В нынешние неспокойные для Индии времена эти храмы — символы терпимости, сострадания и гуманизма. Не менее известна в этом отношении церковь Здоровья нашей Богини в Вейланканни (штат Тамилнад). Порой там бывает больше индуистов, чем христиан. Исключительно привлекательна для последователей различных религий и гробница Муина-уд-дина-Чисти в Аджмере. Церковь Святого Михаила в Бомбее вселяет покой в души парсов и мусульман, христиан и индусов.

Что же делает все эти храмы межрелигиозными? На этот вопрос теологи отвечают так: они обещают всем чудо, вселяют надежды во всех моля-

щихся, будь то школьник, мечтающий получить высокую оценку, или прихожанин, молящий подарить ему сына.

По мнению верующих, в храмах и вокруг них царит какая-то особая атмосфера единения и братства. В Кхулдабаде с населением в 20 тысяч человек никогда не было столкновений на религиознообщинной почве. Тикарам, житель штата Раджастхан, рассказал следующее: «Когда я впервые пришел в Кхулдабад три года назад, то очень боялся, что меня прогонят отсюда. Однако люди отнеслись ко мне исключительно доброжелательно». Один из настоятелей храма пояснил: «Для нас все религии равны. В конце концов Бог один, и даже он, возможно, испытывает смущение, видя, как индусы и мусульмане убивают друг друга».



#### 21 марта-День весеннего равноденствия

Мощная и величественная сила людей дуба коренится в тайне равноденствия. 21 марта все полярные силы возбуждены и противостоят друг другу в равносилии. День равен ночи, свет — тьме, влажность — сухости, смирение — мятежности. Силы равны. Основательность и могутность на сутки уравновесили игру и драматизм борьбы внешних и внутренних противополож-







### Какое вы дерево?

Напоминаем смысл гороскопа древних жрецов Северной Европы — друидов: люди и растения родственны. Дерево или кустарник могут быть покровителями человека, а через свойства растений можно определить глубинные свойства людей. Начало публикации в № 1-6, 1991.



«Дубовики» чаще всего крепки, полны сил, величия и достоинства. Они предусмотрительны и неуступчивы, потому что в них живет неизбывное чувство меры. Великодушие и твердость компенсируют отсутствие дипломатичности и приспособляемости. Как правило, «люди дуба» консервативны и независимы. Мудрость их не лукава. Они всегда радушные хозяева, щедрые друзья, цельные в любви. «Дубовики» не могут позволить себе обманывать себя или других. Честность и прямолинейность охраняют их от суеты и дарят им долголетие.

Некоторая склонность к деспотичности и консервативности сочетается у «дубовиков» с практичностью. Их мало тревожат чужие судьбы, свои проб-



лемы поглощают все их внимание. И решают эти проблемы они целенаправленно, настойчиво, сосредоточенно. С пользой для всех. Это деловые люди, мыслящие ясно, предрасположенные к решению конкретных целей и задач.

Дружба с ними затруднена из-за склонности покровительствовать. Любовь их избирательна, но равна, хотя нельзя сказать, что измен не будет.

Во всяком случае, достаток и довольство сопровождают, как правило, «людей дуба».

В. АХРАМОВИЧ

### Ответ тем,

### кто заинтересовался искусством

После публикации в журнале интервью о боевом стиле ВИН ЧУН мы получили множество писем. На основные содержащиеся в них вопросы отвечает мастер — Александр ПОЛОВИНКИН.

Многие начинающие заниматься боевыми искусствами Востока или интересующиеся литературой на эту тему сталкиваются с делением всех стилей и единоборств на внешние и внутренние. Читатели спрашивают: к какому же из них относится ВИН ЧУН? Сначала разберемся, что такое стиль внешний и стиль внутренний.

Внешними называют те стили, техника которых основана на мускульной силе, выносливости, скорости. Считается, что те, кто занимается внешним стилем, должны все свое внимание уделять развитию этих качеств. А это означает многократное повторение предписываемых движений до безупречного их выполнения.

Движения группируются в комплексы, характерные для каждого стиля. В китайских источниках их называют тао (а в каратэ — каты). Последовательность движений в тао тщательно продумана, чтобы занимающийся мог наилучшим образом проработать те или иные техники. С ростом мастерства возрастает сложность изучаемых тао.

Представление о внутренних стилях, как правило, сводится к тому, что они направлены на развитие и использование ци внутренней энергии человека. Они тоже имеют свои комплексы тао. Но исполняются они в более медленном темпе, с преобладанием мягких, округлых движений. Сложилось мнение, что внутренние стили направлены в основном на укрепление здоровья, и для того, чтобы использовать такую технику в бою, требуются годы или даже десятки лет. Но категоричное деление стилей на внутренний и внешний не совсем правомерно, если только цель занятий — не демонстрация комплексов тао на сцене, а овладение навыками боя. Оказывается, что любой внешний стиль является в определенной степени внутренним, а внутренний — внешним. Например, широко известный ШАОЛИНЬСКИЙ стиль считается внешним. Но представьте, какими способностями должен был обладать монах, прошедший серьезную школу монастыря: он мог мгновенно отреагировать на нападение со спины, даже не взглянув на нападающего; мог вести бой в темноте с несколькими противниками, а если все-таки пропускал удар, то, сконцентрировавшись, обращал энергию этого удара себе на пользу, как бы для подзарядки.

А внутренний стиль? Наблюдая мягкие движения одиночной формы стиля ТАЙ ЦЗИ-ЮАНЬ, можно подумать, что они не содержат в себе никакой силы. Но при неожиданном нападении мастер использует эти движения, отбрасывая противника на несколько метров назад. Тот, кто ощутит на себе этот толчок, скажет, что движение было жесткое, потрясшее все его тело как бы изнутри. Развивая большую энергию во время толчка, тело мастера, конечно же, сильно напрягается, как и положено по законам физики.

Но секрет внешней легкости движения в том, что эти напряжения как бы волной пробегают по телу, начинаясь в ступнях ног и заканчиваясь в ладонях. Из этого следует, что тренировки в ТАЙ ЦЗИ-ЮАНЬ, основанные на внутренней работе, приводят к хорошему внешнему развитию человека: укрепляются мышцы, связки, исправляется осанка, нормализуется вес.

Что же касается ВИН ЧУН, то по традиции его относят к внешним стилям, однако из вышесказанного, я думаю, ясно, что добиться высоких результатов, опираясь только на внешнюю работу, невозможно.

Многие читатели спрашивают, как записаться в секцию ВИН ЧУН. Они могут позвонить в Центр по развитию эйдопамяти по телефону 494-22-90.



Патриарх Иов

первый патриарх Русской православной церкви Иов. Комиссия Священного Синода, уполномоченная решать, достоин ли кандидат быть причисленным к лику святых, без колебаний признала патриарха Иова таковым. Однако за пределами церкви сомнения возникают. Свою точку зрения изложил в полемических заметках историк П. В. СЕДОВ. В истории церкви известны такие случаи, когда канонизированные исторические фигуры по прошествии времени исключались из числа святых. Похоже, наш автор составил подобное же мнение о святости первого российского патриарха. Свою позицию он обосновывает ссылками на труды известных историков, знакомых достаточно широкому читателю. Естественно, что сомнения могут возникнуть у многих. Мы попросили ответить П. Седову ректора Ленинградской духовной академии

и семинарии протоиерея Владимира Сорокина.

Предлагаем вашему вниманию их заочный диалог.

В год 400-летия патриаршества на Руси был канонизирован

### Могут ли быть грехи у святого?

Причисление к лику святых (канонизация) при всех недосягаемых для нас таинствах — процедура все-таки мирская. Собор, утверждающий кандидатуру, состоит не из богов, а из людей — служителей Бога. Потому позволю себе высказать некоторые сомнения в связи с канонизацией первого русского патриарха Иова, современника Ивана Грозного и Годунова.

В сообщении комиссии по канонизации отмечалось, что Иов имел немалые заслуги в сохранении единства русской церкви, развитии просвещения и культуры, сыграл большую роль в укреплении государства. В частности, именно он обличал Лжедимитрия I, несмотря на то что многие архиереи, видные бояре, даже родная мать погибшего в Угличе царевича «признали» в самозванце царя. Преподнесено это было читателю торжественно, но, на наш взгляд, увы, бездоказательно.

Свое восхождение по служебной лестнице Иов начал в царствование Грозного, «благорассмотрением» которого он был удостоен первого сана. Шел свирепый разгул опричнины. В Старице — городке на Верхней Волге, где жил Иов, — царь устроил временную свою резиденцию, предварительно изрядно «перебрав людишек», отчего многие вакансии оказались свободными. Чем привлек взоры государя безвестный молодой посадский, неизвестно. Знаем только: славился Иов тем, что длиннейшие молитвы читал наизусть, «аки труба дивная, всех веселя и услаждая».

Так или иначе, он становится игуменом Старицкого Успенского монастыря. Велика ли должность, судить трудно, ибо по лицу тогдашней Руси монастырей было разбросано великое множество — от богатых, вроде Чудова или Троице-Сергиева, до самых захудалых, походивших скорее на приют убогих нищих. Но должность есть должность. Она позволяла чаще других бывать на виду у царя. В чертогах Ивана Грозного Иов встретился с боярином Борисом Годуновым. В чем-то два эти человека нашли общий язык. Проходили месяцы, годы, и вот Иов епископ в Коломне. После кончины царя он становится митрополитом Московским. Карьера крепла и набирала скорость. Сам иерарх не уставал объяснять свои успехи «превеликой к себе, смиренному, милостию Бориса Федоровича», который, став правителем при восшедшем на престол сыне Грозного «слабоумном» Федоре, принялся вершить большую политику. Одним из направлений ее и было учреждение на Руси патриаршества — акта, возвеличившего Москву в глазах православного мира.

Вспомним угличскую трагедию. В июне 1591-го из Углича докатилась до Москвы страшная весть о гибели царевича Димитрия. Не будем выяснять здесь, сам ли, играя «в тычки», зарезал себя мальчик или пал от рук злодеев, подосланных Годуновым. Об этом написаны горы литературы. Отметим лишь, что по логике вещей дело вырисовывалось отнюдь не в пользу Годунова, успевшего уже за-

рекомендовать себя неумолимым и жестоким истребителем влиятельных фамилий, состоявших в близком родстве с царским домом. Уже отдали Богу душу многие из князей Милославских, Романовых — Захарьиных — Юрьевых, Глинских, других. Люди видели, что Борис упорно расчищает себе путь к трону и не останавливается перед самыми гнусными и предательскими способами. Земля стонала от доносов и пыток. Заподозренных ссылали в медвежьи углы, где потом, как правило, рубили им головы, топили, удавливали. Обычным делом стали насильственное пострижение в монахи или заточение в дальние монастыри. Подобной участи не избежал, например, предшественник Иова на митрополичьей кафедре «мудрый грамматик» Дионисий, открыто выступавший против Годунова. Страх перед властью, поутихший было после смерти Грозного, пригибал головы, опустошал души. А перед Борисом, устроившим в стране повсеместное кровавое бесчинство, среди копоти, крови и смертей заманчиво покачивался московский трон, занятый пока тихо угасавшим Федором. Серьезного препятствия он уже не представлял. Зато в Угличе подрастал волчонок, судя по нраву, обещавший стать в зрелости почище своего венценосного батюш-

Казалось бы, сам ход событий подталкивал Бориса на злодейское убийство. Может, так оно и было. В этом убежден был, к примеру, вслед за Карамзиным советский исто-

рик А. А. Зимин. Но прямых доказательств тому нет и до сих пор. Есть, правда, косвенные. Так, в комиссию по расследованию «угличского дела» входили исключительно сторонники Годунова, что не избавляло их от тенденциозности в ведении следствия. Надзор за работой этой «компании» осуществлял «лукавый» (так называл его Карамзин) митрополит Геласий — сотоварищ, а затем послушный слуга патриарха Иова. Можно предположить, что, еще не выехав из Москвы, комиссия уже была настроена на нужный Годунову лад. Во всяком случае, выводы ее были тверды и однозначны. О них говорилось в докладе, утвержденном Иовом: «Да будет воля Государева! Мы же удостоверились несомнительно, что жизнь Царевича прекратилась судом Божиим... что граждане Углицкие достойны казни за свою измену и беззакония...» Горестным для церкви воспоминанием назвал этот доклад Карамзин.

После такого доклада жестоким разгулом прошло царево войско по городу. Мало кого щадили. Сотни ни в чем не повинных горожан по вырывании языка отправили в ссылку, сотни бросили в тюрьмы. Сам Углич после зверской «акции» захирел и на долгие годы превратился в Богом забытую провинцию.

Знал ли Иов, представляя доклад царю, что ожидает угличан? Даже если допустить, что комиссия установила истину и выводы ее абсолютно верны, зачем же было устраивать массовые казни и истязания неповинных? Возразят: дескать, устраивали люди Годунова. Но ведь бесчинства эти они творили при явном попустительстве высшего церковного сановника, призванного самим Богом заботиться о своей пастве, умиротворять ее, защищать от неправедных, противных Богу нападок и мучений, на что самоотверженно и мужественно шел, например, митрополит Филипп Колы-

В заслугу канонизированному патриарху ставятся его гневные обличения Лжедимитрия I. В январе 1605 года, после выступления самозванца из Польши, он приказал всему русскому духовенству читать в церквах народу о том, что «литовский король Жигимонт (Сигизмунд III.— П. С.) преступил крестное целование и, умысля с панами радными, назвал странника, вора, беглого чернеца, расстригу Гришку Отрепьева князем Димитрием Углицким для того, чтоб им бесовским умышлением своим в Российском государстве церкви божии разорить... веру христианскую попрать и православных христиан в латинскую и люторскую веру привести и погубить...»

Читали. Слушали. А самозванец медленно и верно приближался к Москве. Причины его успехов были разные. Для нас же в данном случае наиболее интересна одна, о которой почему-то говорят, так сказать, вполголоса, вроде бы и неохотно. Дело в том, что ко времени лжедимитриева нашествия народу доподлинно было известно, что Гришка Отрепьев, или, как его еще называть, выпорхнул из гнезда... патриарха Иова, куда ранее, много претерпев, залетел несчастным и обездоленным монашком.

Оправдываясь впоследствии, Иов писал, что взял Гришку в услужение лишь «для книжного письма». Однако ранее сам же не единожды заверял, что и он, святейший патриарх, и епископы, и весь Собор знают Григория как исправного служителя и Богом одаренного человека.

Только после того, как началось дерзкое восхождение самозванца на московский престол, патриарх открыл кампанию по его изобличению. Можно вообразить, какие тревожные думы родились в его голове. Пуще всего он боялся, конечно, кары со стороны Годунова за допущенную оплошность, вылившуюся не в незначительный инцидент, устранить который можно было бы малыми усилиями, а в войну, охватившую, в сущности, все государство. Спасла патриарха скоропостижная смерть Бориса в апреле 1605 года. Но окончательно сникший Иов уже не был могущественным владыкой: его обуяло смятение духа, дни и ночи он проводил в слезных молениях и, как пишет Карамзин, «не мыслил явиться на лобное место в ризах Святительских, с крестом в деснице, с благословением для верных, с клятвою для изменников: он только плакал...».

Когда Лжедимитрий подошел к Туле, в Москве вспыхнуло восстание и началась расправа над сторонниками Годунова. Одной из первых жертв оказался Иов. «Слабодушным участием своим в кознях Борисовых,—писал Карамзин,—лишив себя доверенности народной, не имев мужества умереть за истину... онемев от страха... надеялся ли Иов... снискать срамную милость? »

Справедливости ради надо сказать, что когда в Успенском соборе озверевшая толпа стала «таскать и позорить» патриарха, он, может быть, в первый раз вместе с подобающим смирением проявил и твердость. Сняв с себя панагию и положив ее к иконе Владимирской богоматери, он громогласно заявил: «Здесь, пред Святою иконою, я был удостоен Архиерейского сана и 19 лет хранил целость веры. Ныне вижу бедствие Церкви, торжество обмана и ереси. Матерь Божия! Спаси православие!»

Прямо в соборе его облекли в простую чернецкую рясу, выволокли на крыльцо, бросили в простую телегу и увезли в монастырь, в Старицу, где когда-то начиналась его блистательная карьера. Вернули поверженного патриарха в Москву, когда утихло димитриево «позорище», во время

недолгого царствования Василия Шуйского. Умер он в июне 1607 года.

Таков нарисованный историей портрет Иова. Надо признать, есть и другие, положительные оценки, в частности в трудах историка русской церкви Е. Е. Голубинского. Возможно, это обстоятельство и послужило толчком к канонизации. Однако оценки Е. Е. Голубинского находятся в явном противоречии с оценками автора «Истории государства Российского» Н. М. Карамзина или «Лекций по русской истории» В. О. Ключевского.

В материалах комиссии по канонизации Иова сказано: сыграл большую роль в укреплении государства. Известно, однако, что на стыке XVI и XVII веков, то есть как раз во время, когда Иов был вторым лицом после царя, страну разъедала Смута — одно из самых трагических бедствий, что достались на долю народа. Судите сами. «Великий глад», унесший в могилу почти треть населения, волнения казачества, бунты, пожары, разбой, толпы бездомных бродяг, эпидемии, наконец, нашествие на Москву интервенмоте ви и онжом — возяклоп-вот фоне товорить об укреплении государства! Далеко не благополучно обстояли дела с единством еще и потому, что церковь раздиралась различного рода ересями. Завершилось это брожение расколом при патриархе Никоне...

За какие же заслуги возвели Иова в святые? Не повлияла ли здесь односторонность, не раз приводившая к тенденциозным и далеким от истины оценкам исторических личностей?

Конечно, кононизация и почитание святых — дело церкви. Однако сегодня немало мыслящих людей, желающих и в вопросах религии опираться на устойчивое и аргументированное мнение обо всем, особенно о том, что связано с нашей историей. Народ, которому десятилетиями морочили голову сотворенными, а потом и с позором низвергнутыми кумирами, вряд ли удовлетворится пусть традиционной, но неубедительной односторонностью.



# ужно ли выискивать пятна на солнце?

Автор полемических заметок П. В. Седов, подписавшийся как историк, обильно цитирует своих коллег, от Карамзина до Скрынникова.

«Страх перед властью, — уже от себя пишет автор, — поутихший было после смерти Ивана Грозного, пригибал головы, опустошал души. А перед Борисом, устроившим в стране повсеместное кровавое бесчинство, среди копоти, крови и смертей заманчиво покачивался московский трон, занятый пока тихо угасавшим Федором».

Вот, оказывается, какому чудовищу служил верой и правдой святитель Иов.

Между тем Р.Г. Скрынников в своей книге «Борис Годунов» уже во вступлении ссылается на мнение Н. М. Карамзина, утверждавшего, что Годунов мог бы заслужить славу одного из лучших правителей мира, если бы родился на троне. В глазах Карамзина носителями государственного порядка могут быть лишь законные наследники престола. Профессор Скрынников считает, что суждения дворянского историографа о Годуноотличались глубиной что А. С. Пушкин понимал историческое прошлое несравненно лучше: истоки трагедии Годунова он усматривал в отношении народа к власти. Р. Г. Скрынников опирается на суждение В. О. Ключевского, который писал: «Мнение об установлении крепостной неволи крестьян Борисом Годуновым принадлежит к числу наших исторических сказок». Обвинения Годунова во многих кровавых преступлениях Ключевский отмел, как клевету; яркими красками нарисовал наш знаменитый историк портрет человека, наделенного умом и талантом, но всегда подозреваемого в двуличии, коварстве и бессердечии.

• Далее Скрынников знакомит читателя с мнением С. Ф. Платонова, чья книга о Годунове не утратила значения до наших дней. Он также не считал Бориса инициатором закрепощения крестьян. Платонов был убежден, что в своей политике Годунов выступал как поборник общегосударственной пользы, связавший свою судьбу с интересами среднего класса. Многочисленные обвинения против Бориса никем не доказаны. Но они запятнали правителя в глазах потомков. Прямой долг историков, писал Платонов, морально реабилитировать его.

Такова система взглядов выдающихся историков. Честный, знающий, ищущий ученый вовсе не должен, подобно Макбету, фатально восклицать: «Пятно! Проклятое пятно!» Историю, какие бы горькие страницы она ни содержала, запятнать нельзя.

После восшествия Иова на патриарший стол, пишет Скрынников в той же книге, власти составили так называемую утвержденную грамоту о его избрании. Она заключала в себе указание на историческую роль Русского государства как оплота великой православной церкви. Современники расценивали реформу церкви как первый крупный успех Бориса Годунова. Скрынников приводит слова дьяка Тимофеева: «Устроение ее бысть начало гордыни его». Учреждение патриаршества действительно стало важной вехой в правлении Бориса. Политика возвышения национальной церкви удовлетворяла тщеславию подданных и доставила Годунову некоторую популярность. Раздача вновь учрежденных церковных постов склонила на его сторону высших иерархов церкви.

Столь обширные цитаты понадобились и мне, ибо именно с «исторических сказок», говоря словами Ключевского, начались полемические заметки П. В. Седова.

Изданные к 400-летию установления патриаршества на Руси документы гласят, что 23 января 1589 года при участии патриарха Константинопольского Иеремии II состоялось наречение, а 26 января — торжественное поставление митрополита Иова в патриарха Московского и всея Руси. «Во дни его не обретеся человек подобен ему, ни образом, ни нравом, ни гласом, ни чином, ни похождением, ни вопросом, ни ответом»,— говорится в одном из этих документов.

В связи с учреждением патриаршества по инициативе святителя Иова было произведено возвышение достоинства архиерейских кафедр: митрополиями признаны кафедры Новгородская, Ростовская, Казанская и Крутицкая (прежняя Сарско-Подонская); архиепископиями — Вологодская, Суздальская, Рязанская, Тверская, Смоленская. Возникли новые епископские кафедры: Псковская, Карельская, Астраханская.

При патриархе Иове канонизировали новых русских святых: Василия Блаженного (1588), преподобного Иосифа Волоцкого (1591), святителей казанских Гурия и Варсонофия (1595), преподобного Антонина Римлянина (1598), преподобного Корнелия Комельского (1600), других. Издано было девять богослужебных книг, в том числе Триоди Постная и Цветная, Октоих, Минея Общая, Чиновник, Служебник. Написанная Иовом «Повесть о честном житии царя Феодора Ивановича» вошла в Никоновскую летопись.

По благословению патриарха возрождались монастыри и храмы в Сибири и на русском Севере, в столице был основан Донской монастырь. По просьбе царя Кахетии Александра II (единоверная Грузия уже в то время искала союза с Россией и просила о протекторате) патриарх Иов отправил туда нескольких священнослужителей и иконописцев.

В январе 1605 года патриарх предал анафеме Лжедимитрия. Когда после смерти Бориса Годунова Москву сдали самозванцу и полякам, патриарх отказался присягнуть новой власти. Слуги Лжедимитрия ворвались в Успенский собор Кремля, чтобы убить патриарха. Святитель молился в это время перед Владимирской иконой Божией Матери. Сторонники самозванца сорвали с него святительское облачение и не дали окончить литургию. Он претерпел множество поношений, был сослан в Старицкий монастырь, где по прошествии двух лет, 19 июня 1607 года, скончался.

«Справедливости ради,— не может не признать автор полемических заметок, — надо сказать, что когда в Успенском соборе озверевшая толпа стала «таскать и позорить» патриарха, он, может быть, в первый раз вместе с подобающим смирением проявил и твердость. Сняв с себя панагию и положив ее к иконе Владимирской богоматери, он громогласно заявил: «Здесь, пред Святою иконою, я был удостоен Архиерейского сана и 19 лет хранил целость веры. Ныне вижу бедствие Церкви, торжество обмана и ереси. Матерь Божия! Спаси православие!» Цитирую далее заметки: «Прямо в соборе его облекли в простую чернецкую рясу, выволокли на крыльцо, бросили в простую телегу и увезли в монастырь, в Старицу, где когда-то начиналась его блистательная карьера».

Один такой эпизод поднимает первого патриарха на недосягаемую высоту, делает ненужными домыслы и наветы, составившие полемические заметки.

Заметки напомнили мне книгу Н. Гордиенко «Православные свя-

тые — кто они?», вышедшую лет 12 назад. Помню, читая ее, я был поражен неистребимым, всесокрушающим желанием автора во что бы то ни стало очернить, оплевать, запятнать тех, кто для каждого нового поколения верующих является святым. Любому непредвзятому человеку ясно, что если хотят непременно очернить преподобного Сергия Радонежского или Иосифа Волоцкого, то у такого очернителя не только нет ничего святого, но и отсутствует само понятие святости. Церковь учит: лючеловек - личность, которая имеет свой путь, свою жизнь, свой факел веры. Он может тлеть, гореть или пылать неугасимым огнем. Главное — быть человеком в любых обстоятельствах.

Вот патриарх Иов, якобы с подобающим смирением проявивший и твердость! Смирение — это прежде всего молитва. Но для христианина молитва — самое активное действие. Именно благодаря молитве Господь и спас тогда Россию.

При канонизации церковь отметает все наносное, суетное, случайное, выделяя самые чистые, светлые стороны личности, ее достоинства, которым следует подражать, которые могут вдохновлять, преобразовывать, воспитывать, могут быть преумножены, получить новую жизнь в каждом последующем поколении. У любого есть слабости, недостатки. Но Иисус Христос пришел для того, чтобы показать всем: в человеке надо видеть прежде всего доброе, радостное, созидающее. Каждый святой прожил свою, конкретную, только ему одному присущую жизнь. Верующий, христианин слушает голос церкви, ищет светлые стороны, старается подражать именно им, не забывая, однако, ошибок, промахов, неизбежных в любые времена противоречий.

Иов был первым русским патриархом. Нужно ли распространяться, какое бремя на том, кто делает первые шаги?

В речи к Собору 1593 года патриарх Александрийский Мелетий Пигас объяснил. что вопрос о русском патриаршестве решается ясно и непререкаемо на основании правил Вселенских соборов. Так, в свое время отцы IV Халкидонского собора установили, в частности, что Римская кафедра обязана своим возвышением столичному положению города. То же преимущество имела и Константинопольская кафедра. Удостоилась этой чести и Москва. Русское патриаршество утверждалось не в отношении только к Иову, но как вечное право Русской церкви.

Что же привнесло патриаршество в русскую жизнь? Сошлюсь на изданный к его 400-летию буклет «Под патриаршим омофором». Оно не увеличило собственно церковной власти первосвятителя, поскольку и



власть других патриархов, согласно канонам, была отнюдь не более той, какой обладал русский митрополит — предстоятель самостоятельной Церкви. Власть эта всегда ограничивалась соборной властью. Но патриаршество возвысило перед лицом всего христианского мира Русскую церковь и ее

предстоятеля: он взошел на такую

ступень, выше которой нет в право-

славной иерархии.

Надо заметить, что церковное восприятие патриаршества на Руси имело свои особенности: в сознании наших предков патриарх являлся носителем особого, наивысшего священного сана. Помимо церковно-канонических прав патриарх имел еще особый, иерархический авторитет, поскольку в его лице воплощалось единство Поместной церкви. Патриарший авторитет был связан с самим саном, а не с личными только качествами его носителя, но личные достоинства могли еще возвысить этот авторитет.

Историку легче чем кому бы то ни было представить, каково приходилось Иову в те долгие годы, когда он вел Церковь при непредсказуемых сумасбродствах Ивана Грозного, а позднее — через бурные всполохи Смутного времени! Мог ли, имел ли право первосвятитель не быть дипломатом, конформистом — называйте, как угодно! Церковь имеет четкую внутреннюю и внешнюю структуру, определенные ценности расставлены на свои места — ни власть, ни богатство не может их подвинуть, изменить. И патриарх, и царь — всегонавсего служители у Бога. Но далеко не все попадавшие на трон соглашались ходить под Богом. Некоторым хотелось оказаться наравне.

Господь зажег Церковь как вечный светильник. И во все времена ветры мрака, злобы, зависти пытались и пытаются его погасить. Так уж устроен мир.

«Народ, которому десятилетиями морочили голову сотворенными, а потом и с позором низвергнутыми кумирами, вряд ли удовлетворится пусть традиционной, но неубедительной односторонностью» — так пишет автор полемических заметок уже о нашем времени, о возможной оценке канонизации Иова. Здесь с ним трудно не согласиться, тем более что можно провести прямую параллель между патриархами Иовом и, скажем, Тихоном. Да, патриарху Тихону не раз приходилось в чем-то отступать, идти на вынужденные компромиссы, теряя часть ради сохранения целого. Страшные двадцатые годы сменились не менее страшными тридцатыми — и уже митрополит, а затем и патриарх Сергий делал все возможное и невозможное, чтобы сохранить Церковь.

Канонизация — процесс чрезвычайно сложный, глубокий, неспешный. Это медленное выявление, выход на мир внутреннего света того или иного человека. Словно алмаз, в любое время сверкает каждому и всем Евангелие, но не всегда и не любому дано блеск этот воспринимать.

В святом благовествовании от Луки сказано, как, «наблюдая за Ним, подослали лукавых людей, которые, притворившись благочестивыми, уловили бы Его в каком-либо слове, чтоб предать Его начальству и власти правителя. И они спросили Его: Учитель! Мы знаем, что Ты правдиво говоришь и учишь. Позволительно ли нам давать подать кесарю или нет? Он же, уразумев лукавство их, сказал им: что вы Меня искушаете? Покажите Мне динарий, чье на нем изображение и надпись? Они отвечали: кесаревы. Он сказал им: итак, отдавайте кесарево кесарю, а Божие Богу».

В числе человеческих прописей не последняя — «и на солнце есть пятна». Только нужно ли выискивать их, когда всему сущему солнце вечно несет тепло, свет, жизнь?

Записал Александр РОМАНОВ



Имя архитектора А. В. Щусева прочно связано в нашем сознании с рядом общественных сооружений, в первую очередь с мавзолеем В. И. Ленина на Красной площади в Москве. И немногие знают, что Щусев в предреволюционные годы построил несколько замечательных храмов в России и на Украине. Об одном из них рассказ нашего корреспондента из Киева.

# Забытый шедевр

Леонид РЫБАКИН

«... Заложен храм сей во имя всемилостивейшего Спаса в знак милости Божией, явленой роду Харитоненко.

Строитель храма академик Алексей Щусев, помощник архитектор Алексей Рухлядев.

Освящен храм сей лета 1913-го месяца июля в 7 день».

С трудом читается надпись. От времени утратили очертания, искрошились старославянские буквы, вырезанные на массивной каменной плите. Спрятанный в гуще вековых дубов и сосен так, что и в ста метрах не виден, сохранился до наших дней почти в первозданной своей красоте небольшой этот храм.

Сведения о нем скупо рассеяны в немногих книгах. Собрать воедино считанные строки заставило меня желание рассказать о чуде гармонии, сотворенном трудом нескольких созидателей.

Павел Иванович Харитоненко, сын крупнейшего сахарозаводчика, удостоившегося даже очерка в 73-м томе энциклопедии Брокгауза и Эфрона, сам сахарозаводчик и меценат, выбрал для своей будущей усадьбы удаленный от города и дорог западный лесистый угол Харьковской губернии, на берегах исчезающей реки Мерчик. Усадьба, названная в честь младшей дочери Натальевкой, создавалась в гармоничном сочетании архитектуры с огромным пейзажным парком, сохранявшим вид заповедного леса, где свободно обитали олени, дикие козы, белки фазаны.

В храме Харитоненко хотел разместить свою ценную коллекцию древнерусских икон. Проект храма он заказал 35-летнему А.В. Щусеву. К тому времени уже прославленный архитектор, он был загружен до предела: выполнял научную реставрацию храма святого Василия в Овруче,

лежавшего в руинах со времен Батыя, завершал строительство Троицкого собора в Почаевской лавре, работал над проектом Марфо-Мариинской обители в Москве. Но заказ Харитоненко Щусев принял и не счел создание храмамузея чем-то второстепенным в сравнении с перечисленными выше поистине грандиозными работами.

Архитектор избрал для храма излюбленные мотивы русского Севера, в частности псковской архитектуры, сочетающей монументальность с теплом ручной работы, и остановился на идее небольшого однокупольного храма. Однако лаконизм, присущий храмам Пскова, он усложнил затейливой отделкой стен и окон, прильнувшей с севера небольшой ризницей и оригинальной звонницей, соединенной с храмом переходом с южной стороны.

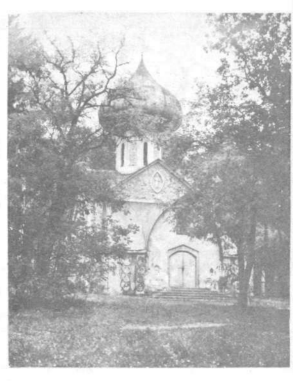
Облицовка из бледно-желтого, хорошо поддающегося обработке известняка как бы сама собой подразумевала наличие резного декора, традиционного в древнерусском зодчестве. Эту работу П. И. Харитоненко заказал талантливым скульпторам А. Т. Матвееву и С. Т. Коненкову.

Матвеев к этому времени уже был известен как автор великолепного ансамбля садово-парковой скульптуры на территории виллы известного мецената Я. Е. Жуковского в Крыму, а выполненное им надгробие рано ушедшему из жизни художнику Борисову-Мусатову в Тарусе оценивалось как один из шедевров отечественной скульптуры начала века.

Великолепно разнообразие резного убранства, выполненного Матвеевым для храма в Натальевке. На западном фронтоне это монументальное «Преображение», оплетенное растительным орнаментом; 24 розетки с изображениями святых — покровителей рода Харитоненко — украшают пилястры у входа; на стенах — многочисленные резные вставки и два небольших горельефных изображения Иисуса Христа.









С. Т. Коненков, избегавший по складу своей натуры всякого общения с меценатством, тем не менее принял заказ на эскиз мраморного распятия для южной стены храма. Прибыв в усадьбу, чтобы посмотреть работу мраморщиков, он остался недоволен воплощением своего замысла и сам выполнил весь двухметровый барельеф заново.

Место ему было определено идеально: там, где стена храма и выступившая к югу звонница образуют полузамкнутое пространство. Отъединенность от внешнего мира, 
низкая каменная скамья подле распятия — все располагает к сосредоточенному созерцанию уникального творения 
мастера. Высеченная в мраморе надпись «1913 г. Сергей 
Коненков» удостоверяет авторство. Но не всякой душе 
в наше время что-то говорит это имя. И изображение 
Христа тоже. Совсем недавно кто-то отбил ноги у этой 
бесценной скульптуры. Вокруг лес. Меценатов, отда-

вавших свои деньги на сохранение творений духа, теперь не наблюдается.

Об этом еще раз заставляет задуматься судьба фресок, выполненных художником круга «Мира искусства» — А. И. Савиновым. На три года он поселился в Натальевке, кропотливо трудясь над росписями стен, возрождая старинную технику фрески, постигая, по его собственному признанию, «значение баланса масс, гармонию линий, место для цвета и значение его чередования, а во всем этом заложенный пафос». Так были созданы композиции «Рождество», «Крещение», «Жены-мироносицы», «Не рыдай мене, мати». Их забелили наши современники, и судить об этих произведениях мы можем лишь по чернобелым фотографиям и рисункам.

Не сохранились интерьеры храма, ведь он служил последние десятилетия то биллиардной, то библиотекой, а то и котельной. Исчезли из звонницы колокола и куранты, снесены кресты, повреждены стены... И все-таки шедевр этот сохранился лучше других, безвозвратно утраченных. Найдись сегодня не созерцатель, а исследователь и умелый реставратор — и многим поколениям будет светить эта нетленная красота, затаившаяся в чаще заветного леса. Неужели не отыщется?...



# Смерть ПОСЛЕ смерти

И. КАРАВАНОВ

В лето 1723 от рождества Христова не было в торговых рядах Китай-города события, более нашумевшего, чем поспешное отбытие индийских купцов, ввиду «великой обиды», учиненной служилыми людьми Петра І. Желание вдовы индуса, прибыльно торговавшего на Москве диковинными каменьями и внезапно скончавшегося, сжечь себя вместе с телом умершего мужа встретило твердое сопротивление российских властей. Подобная история повторилась почти полвека спустя, в 1767 году.

Невероятные по российским меркам жертвоприношения в Индии и сегодня не редкость. Только в феврале 1986 года было зафиксировано 144 случая самосожжения вдов в Индоре, 147—в Мадрасе, 80— в Хайдарабаде, 50—в Бомбее...

Передо мной индийская газета «Телеграф», крупным планом лицо молодой красивой женщины и надпись: «Сати... 4 сентября 1987 года сожжена заживо вместе с умершим мужем восемнадцатилетняя Руп Канвар».

Что это за таинственное, трагически обрывающее жизнь женщин сати?

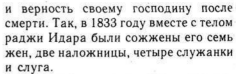
Индусы говорят: сати — многовековый национальный обычай. В переводе с санскрита — преданная, или праведная, жена. Согласно преданию, одна из жен бога Шивы, не выдержав обиды, нанесенной мужу ее отцом, царем Джакшараджапати, бросилась в огонь и сгорела.

Самосожжения женщин известны в Индии с древнейших времен. Уже в древнейшем сборнике индуистских гимнов Ригведе мы находим указания вдовам — ложиться в погребальный костер рядом с телом мужа. Такой смерти вдова может избежать только в том случае, если брат покойного берет ее в жены. Примеры самосожжения содержатся в эпических поэмах

«Махабхарата» (II тыс. до н. э.— I тыс. н. э.) и «Рамаяна» (II в. н. э.).

Когда-то сати считалось своего рода привилегией избранных. Его совершали лишь вдовы правителей и военачальников. В гигантском погребальном костре махараджи Виджаянагара одновременно нашли смерть три тысячи его жен и наложниц. С телом последнего раджи Танджора сгорели две его жены. Их обугленные кости были измельчены в порошок, смешаны с вареным рисом и съедены 12 жрецами одного из храмов во искупление грехов умерших. Постепенно самосожжения распространились на представителей высших каст и начали означать не только выражение преданной любви и супружеского долга, но

> Руп Канвар. Сати

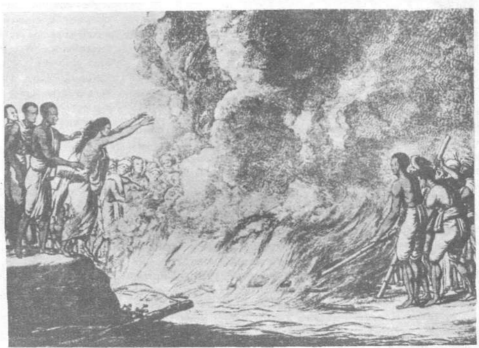


В настоящее время в Индии ежегодно регистрируется несколько тысяч случаев сати.

Различают два вида самосожжения женщин: «саха-марана» (смерть вместе), когда вдова сжигает себя одновременно с трупом мужа, и «ану-марана» (смерть в одиночку), когда вдова погибает в огне уже после кремации тела супруга, во время которой она была не «чиста».

Обычно сати происходит на берегу реки или какого-нибудь водоема. Перед обрядом вдова совершает омовение, распускает волосы и надевает





свои лучшие наряды и украшения. Отрешенная, приготовившаяся к смерти, она медленно направляется к месту кремации в сопровождении родственников и знакомых. Взявшись за руки, они образуют вокруг женщины живую цепь, которая символизирует невозможность возвращения ее к прежней жизни. Согласно традиции, каждый, кто встретит на своем пути траурную процессию, должен присоединиться к ней.

Носилки с покойным устанавливают на погребальном костре, устроенном наподобие ложа. Поверх него набрасывается покрывало, расшитое ритуальным узором.

У костра вдова снимает все украшения и раздает их близким. А те угощают ее засахаренными фруктами и передают устные сообщения для усолших родственников. Женшину трижды обводят вокруг умершего, поддерживая ее под руки. В последний момент силы часто оставляют вдову, и она беспомощно повисает на руках сопровождающих. Жрец быстро произносит траурные мантры и окропляет. ее водой из Ганга. Вдове помогают подняться на костер. Она садится с левой стороны от мужа и кладет его голову себе на колени.

Кто-нибудь из родственников поджигает поленья пучком джутовой соломы. Сооружение охватывает жаркое пламя. Чтобы женщина не выбросилась из костра, ее ноги приковывают к тяжелым плахам железными цепями. Раньше бывало, что брахман дубинкой оглушал обезумевшую от боли женщину, если она выскакивала из костра. Чтобы притупить боль, вдовы перед самосожжением часто принимают особый наркотический напиток. Во время кремации вокруг костра разбрызгивают благовония.

Когда угли остынут, пепел и останки умерших собирают в медную или бронзовую урну и высыпают их в реку. Мечта каждого индуса — быть кремированным иа берегу Ганга, чтобы его прах унесли в океан священные воды великой реки.

О совершивших сати брахманы слагают гимны, в их честь у индуистских храмов ставят особые камни с изображением солнца, луны и правой руки с раскрытой ладонью. Рука согнута в локте, и на запястье обозначены браслеты, олицетворяющие супружескую верность.

Обряд сати связан с философией индуизма, идеей перевоплощения душ — сансарой. Для индуса реальный мир — лишь иллюзия, а потустороннее существование — реальность. У каждого своя карма, но ее можно

улучшить или ухудшить своей жизнью. Потому достойное завершение жизненного пути воспринимается скорее как духовное возвышение, чем трагедия.

Индусы верят, что смертью мужа боги наказывают женщину за ее грехи, причем грехи эти могли быть совершены ею как в нынешнем рождении, так и в одном из прежних. В таком случае сати является искуплением.

Но при всей «заманчивости» перспектив желающих совершить сати немного. Возможно, этот обычай остался бы лишь в исторической памяти народа, если бы не усердие индусских фундаменталистов, активно пропагандирующих сати. Специальные общества их помогают идущим на костер вдовам не только духовно, но и материально: финансируют расходы по сооружению погребального костра.

И если корни сати — в философии индуизма, то живучесть обряда объясняется и продолжающимися проповедями его приверженцев, и приниженным положением женщин в современном индийском обществе, особенно вдов. После смерти мужа вдова, оставшаяся жить в доме его близких родственников, по закону имеет право претендовать лишь на часть его имущества. В новый брак она вступить не может. Образ жизни и поведение вдовы строго регламентированы. Они носят длинное белое сари и не имеют права находиться в обществе мужчин (в том числе и своих сыновей). смотреться в зеркало и пользоваться благовониями. Им предписывается вести уединенный образ жизни, питаться лишь мучной похлебкой и спать на голом полу. В Раджастхане, например, вдовам обривают головы. На праздничные церемонии их не допускают. Случайная встреча со вдовой на улице — плохая примета.

Такая вот судьба ожидала бы и упомянутую Руп Канвар, которая окончила жизнь самосожжением. Местные жители полагают, что она не вынесла оскорблений и нападок родственников умершего мужа, обвинивших ее в том, что из-за ее кармы их сын умер таким молодым. Ее собственная семья не взяла бы ее в дом из опасения навлечь на дом позор и несчастье. Руп оставался выбор между «смертью при жизни» — унизительным существованием вечно попрекаемой вдовы и единовременной смертью на погребальном костре мужа. Она выбрала последнее. Можно ли считать этот выбор добровольным?

Руп, вероятно, приходилось наблюдать традиционное приготовление женщины и к «уходу из жизни», и к совершению обряда сати.

Вот, к примеру, характерная картина. Дело происходило в штате Мадрас, в семье среднего достатка.

Группа мужчин сидит у дома, в зале которого в полном молчании собираются женщины. В центре сидит вдова. На ней все, что полагается носить замужней женщине: драгоценные запястья, разноцветное сари, ноздри проколоты дорогими кольцами. Десять дней душа умершего мужа витает в доме, поэтому женщина еще не считается вдовой. Обряд посвящения во вдовство, который проходят большинство индусских женщин, совершается на десятый день. Вдова надевает новое сари самых ярких расцветок. которое ей дарит брат или дядя, украшает себя множеством цветов и разноцветными браслетами и обязательно, в последний раз, надевает мангалсутру (принадлежность замужней женщины). А со следующего дня начинается горестная реальность ее одинокого вдовства. В этот день ее запирают в комнате, в которой тщательно закрывают не только двери, но и окна, и пять или шесть вдов методично разбивают ее стеклянные украшения, снимают с нее цветы и драгоценности, срывают пояс и одежду, являющуюся принадлежностью только замужней женщины и предохраняющую ее от грехопадения, а главное - развязывают ее мангалсутру. Телерь она пария, прокаженная, приносящая несчастье.

И это лишь начало долгого пути тяжких мытарств. Идти по этому пути или уйти из жизни сразу — вот и весь ее выбор, как и для многих-многих вдов Индии.

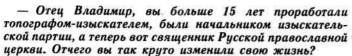
Учитывая остроту проблемы, в декабре 1987 года индийский парламент принял специальный закон, запрещающий сати. Согласно закону, женщина, попытавшаяся соверщить акт самосожжения, несет наказание: тюремное заключение сроком до одного года или штраф, или то и другое вместе. Те, кто подстрекает вдову к совершению сати или чинит ей препятствия во время попытки покинуть погребальный костер, привлекаются к уголовной ответственности, им грозит длительное тюремное заключение и крупный штраф. И все-таки сати продолжают совершаться, правда, добровольность обряда фиксируется присутствующими полицейскими чинами.

Как решить эту проблему? Во всяком случае, здесь необходимо объединение усилий всех членов индийского общества, направленных на устранение социального неравенства женщин.

К теме «Церков» и перестройка» наш журнал обращался не раз Полагаем, однако, что и наши публикации, и все, что до сих пор сказано об этом в прессе, - лишь начало осмысления сложных, порой драматических проблем, которые снова и снова возникают в этой сфере в наше динамичное перестроечное время. О них беседует наш корреспондент Юрий Табак с настоятелем Троицкой церкви в деревне Ваулово Чеховского района Московской области отцом ВЛАДИМИРОМ (ЛАПШИНЫМ).

# В ГЛАВНОМ — ЕДИНСТВО,

# В СПОРНОМ — СВОБОДА



- Жизнь топографа-изыскателя очень располагает к раздумьям: о смысле нашего пребывания на земле, о добре, зле, о справедливости. Я постоянно задавался вопросом: что же за существо такое человек,почему там, где он проходит, вместо прекрасной и чистой природы остается грязь и разруха? И хотя я любил свою профессию, да и сейчас тепло вспоминаю о ней, я понимал, что невольно и сам принимаю в этом участие - после наших изысканий обязательно строили какой-нибудь завод, газопровод или водохранилище и все на гибель природе.

Ну и, конечно, в бытность мою изыскателем приходилось встречаться с самыми разными людьми — были среди них и зэки, и бичи, и просто отчаявшиеся люди. Чего я только не насмотрелся в экспедициях! В судьбах людей, в их взаимоотношениях, в их взглядах на жизнь я искал ответ на мучившие меня вопросы.

 И в итоге пришли к религии?
 В 30 лет, это был 1978 год, я познакомился с духовными чадами протоиерея Александра Меня, а потом и с ним самим. Благодаря ему стал изучать основы христианского вероучения. К 1982 году у меня окончательно созрело решение стать священнослужителем, и с благословения отца Александра в 1984 году, со второй попытки, я поступил в семинарию. Осенью 1987-го меня рукоположили в священники, с тех пор я служу в деревенском храме под Москвой.

– Таким образом, вы начали служение уже в «перестроечное» время, когда отношения церкви и государства стали меняться к лучшему. Застали ли вы «ужасы застойных времен» — вмешательство «компетентных» органов в жизнь церкви, самоуправство уполномоченных Совета по делам религий, преследования за веру, гонение на инакомыслящих священников?

С этим мне пришлось столкнуться еще при поступлении в семинарию, да и позже, во время учебы. В первый раз я в семинарию не поступил, хотя сдал все экзамены. -видимо, человек «государственный», начальник изыскагельской партии, не очень устраивал в новом качестве и церковные, и светские власти. Надо было стать «лишним человеком» для общества. Я ушел с работы, год провел



чтецом в храме, и после этого наконец был принят в семинарию.

Потом, уже во время учебы, были и попытки вербовки в «компетентные» органы, не слишком навязчивые, но достаточно твердые.

— Как складывались ваши отношения с уполномоченным местного Совета, со старостой? Для священников, насколько мне известно, это вопрос непростой.

- Мне в этом смысле повезло: люди в «двадцатке» верующие, приход маленький, дела до нас особенно никому нет. Трудности главным образом хозяйственные: с реставрацией, ремонтом храма, текущими расходами. Средства на все это добываются с большим трудом. Основной источник церковных доходов - пожертвования верующих, а благосостояние наших граждан, тем более пожилых людей (а именно они составляют большинство верующих) незавидное.

Стройматериалы, краски — все это стоит сейчас немалых денег, ведь мы все это покупаем через кооперативы. Я не имею ничего против рынка, но он безусловно вызовет дальнейшее повышение цен, значит, нам будет еще труднее.

 Должны ли вы и сегодня, как прежде, «добровольно» вносить значительные суммы в Фонд мира?

- Сейчас ситуация другая. Раньше мы делали взносы и не знали дальнейшей их судьбы. Теперь при епархиальном управлении создан благотворительный фонд, но мы и сами можем выбирать, на что тратить деньги. Какие-то суммы необходимо отчислять и на нужды епархиального управления, нас призывают быть тут «пощедрее», но особого давления мы не чувствуем. Но это, правда, у нас. В других епархиях, как я знаю, правила жестче, у священников бывают неприятности, если эти суммы, по мнению руководства, недостаточно велики.

Командно-административные методы управления еще действуют и в церковной жизни, но организационные новшества, гарантируемые нам Законом о свободе совести, для нас крайне важны. Раньше даже приходское собрание нельзя было провести без разрешения, покупку угля для церкви приходилось оформлять на других лиц. Теперь же приход, получив статус юридического лица, стал намного свободнее — в финансах, в отчетности, в проведении церковных мероприятий.

— Вы выделили слово «организационные». Но ведь Закон о свободе совести, его реализация, предполагает кардинальные изменения и в духовной жизни. Теперь Церковь может активно ичаствовать в жизни общества. в укреплении его нравственных основ, вести религиознопросветительскую деятельность. Стала ли богаче, разнообразнее духовная жизнь прихожан? Больше ли стало народу приходить в храм, много ли молодежи?

Молодежи, конечно, прибавилось, но не слишком. Люди уже не боятся приходить в храм, но еще как бы стесняются. У нас тут в округе все друг друга знают, поэтому если кто-то и приезжает поговорить, то не во время службы, а так, чтобы никто не видел. Годы потребуются, чтобы выдавить из себя закомплексованность, въевшееся

с детства неприятие религии.

От свобод, гарантируемых нам законом, до их претворения в жизнь — путь долгий, мы только в его начале. Закон законом, но все решают, все делают люди, мы сами, церковнослужители, с разной степенью ответственности

и активности.

Что сегодня могут молодые люди найти для себя в церкви? Можно ли сказать с уверенностью, что они обретут там духовную поддержку? Десятилетия репрессий и административных гонений выработали у священнослужителей правило - «не высовываться», ограничивать свою работу церковными службами и исполнением треб. Ведь долгие годы было так, что любое проявление активности приводило, за редким исключением, к крупным неприятностям. К сожалению, пока сознание большинства священнослужителей, по сути, не изменилось. Оно по-прежнему ориентировано на что, что человек сам должен прийти в церковь, совершив духовный подвиг. Спору нет, человек должен совершить этот духовный подвиг, но ведь и церковь должна здесь помогать ему. Разве Христос сидел в Назарете и ждал, когда к Нему придут люди? Апостолы проповедовали не только в Иерусалиме, но шли по свету. Не ждали святые Кирилл и Мефодий, когда к ним явятся славяне. Нам надо повсюду нести Слово Божие. Не прибегая при этом, естественно, к насилию или другим недостойным христианства методам, чего в нашей истории тоже хватало.

 А какие же средства можно счесть сегодня достойными?

В первую очередь воскресные катехизические школы. К сожалению, московские храмы не спешат их открывать, поэтому есть священники, среди них и я, которые идут с лекциями, беседами в дома культуры, в библиотеки, клубы. Современному человеку нужны книги по религии, написанные с современных позиций, рассказывающие о роли Церкви в нашем мире, с учетом достижений науки, культуры, многообразного духовного опыта, накопленного человечеством. К сожалению, таких книг явно недостает. Впрочем, сегодня все в дефиците — не хватает Библий, церковных календарей. И религиозной литературы для детей. Крайне необходима реформа богослужебного языка. Наверное, речь не идет о полном переходе богослужения на русский язык, но вот Евангелия и Апостол, как и основные молитвы, надо, на мой взгляд, читать на русском.

— Вы затронули вопрос о реформах. Читатели «Науки и религии» спрашивают: почему в то время, когда весь мир отмечает Рождество и Пасху, мы в эти дни постимся? Не пора ли провести и реформу календаря?

Тут двоякая проблема. С одной стороны, сам григорианский календарь, по которому живут западные христиане, должен быть скорректирован, говорят, что на сей счет вынесет решение Всемирная комиссия, созданная специально по этому поводу. С другой стороны, важно учесть, что миллионы пожилых людей привыкли отмечать престольные праздники в определенные дни и числа — как они отнесутся к изменению вековой традиции, к ломке привычного уклада жизни? Это серьезный вопрос.

- В средствах массовой информации насаждается мысль, что, поскольку нравственность наша подпорчена, все



идеологические постулаты рассыпались, то «исправить» нравы можно лишь вернувшись к православию. Не кажется ли вам, что подобные призывы, как и нынешняя «мода» на религию, оказывают плохую услугу Церкви?

- Попытки представить христианство как разновидность некой социальной доктрины, возводя к тому же его в ранг «государственной» религии, мне представляются пагубными для Церкви. О чем свидетельствует отечественный и зарубежный опыт.

Вообще людей глубоко, искренне верующих на свете

всегда было немного.

Мне кажется, в христианстве, и на Руси в частности, всегда бытовало три уровня веры. Первый носит как бы этнографический характер — восхищение красотой икон, благолепием храма, великолепным голосом батюшки; человек такой веры приходит в храм отдохнуть душой,

отдать дань привычному укладу жизни.

Второй уровень, до сих пор наиболее распространенный, — когда христианство воспринимается как ветхозаветная законническая религия, обрядоверие. Это как раз то, что обличал Господь. Тут главное для верующих — «истовый» батюшка, чтобы скрупулезно, по всем канонам исполнял требы, строго спрашивал с паствы, налагая епитимьи. Во всем первенствует авторитет священника, но авторитет ложно понятый, когда священник приобретает как бы черты мага, колдуна: он, дескать, может превращать хлеб и вино в Тело и Кровь, простую воду — в святую.

И наконец, третий, высший уровень веры — когда люди понимают, что священник — не волшебник, а таинства осуществляются по их вере, их молитве. Красота пения, золоченость риз здесь уже не имеют решающего значения, и на первый план выдвигаются подлинная вера и любовь, харизматические дары, присущие общине. Авторитет священника по-прежнему высок, но он уже наполняется новым смыслом предстояния перед Богом, выражения веры всей общины.

Движение к третьему, высшему уровню я бы назвал его движением к истинно духовному возрождению, началось у нас в первые десятилетия ХХ века. К сожалению, оно было подавлено силой. Сегодня многие наши священники сами

мыслят в категориях второго уровня веры и поощряют, насаждают их среди верующих. Им так удобно, да и выгодно, поскольку закрепляется их исключительность, привилегированное положение. И жить проще — не надо заботиться о подлинном духовном окормлении паствы, принимать близко к сердцу человеческие заботы, печься об

укреплении веры.

— В последние годы мы видим, что в ряде мест обострились межконфессиональные отношения. Высказываются предположения о неизбежности конфронтации христианства и ислама. Заметно усилились нападки на католицизм в православной среде. Никак не кончается конфликт между греко-католиками и православными в Западной Украине. Провоцируют межнациональную и межрелигиозную вражду антисемитские шествия с крестами и хоругвями. Неужели люди обречены на конфронтацию в таких жизненно важных сферах?

 Крестившись 1000 лет назад, Русь стала ветвью единого древа Вселенской Церкви. И всякое отделение от него, противопоставление себя другим его ветвям грозит тем, что ветвь наша может повиснуть в воздухе. Напомню слова митрополита Филарета (Дроздова), сказанные им в прошлом веке о различиях в христианских направлениях: «Наши перегородки не достигают неба».

Ни в коем случае не собираюсь оправдывать украинских греко-католиков, насильственно захватывающих православные храмы, но должен сказать, что в нагнетании межцерковных распрей повинны и некоторые наши иерархи.

Что касается крестов и хоругвей в антисемитских шествиях, то идет это от дикости и невежества и ничего общего с православием не имеет. Спаситель, Богоматерь, первые апостолы были по плоти евреями, и христиане знают, что Ветхий и Новый Заветы нераздельны и составляют единую Священную Историю. А религиозная нетерпимость, любые формы расизма и национализма глубоко чужды истинному духу христианства.

Наш долг — стремиться к взаимопониманию. Ведь все мы — дети Христовы, и нам надо любить друг друга. А все наши разногласия преходящи, они исторического характера и не столь существенны. Как сказал Блаженный Августин, в главном — единство, в спорном — свобода и во

всем — любовь.

## по вашей просьбе

# Медицинская астрология, или Действие планет и знаков на тело человека

РАФАЭЛЬ

# Глава XI Болезни Венеры

Венера, хотя и благоприятная по своей природе и действию, является тем не менее причиной многочисленных мелких болезней, особенно среди прекрасного пола. Она имеет питательную и расслабляющую природу, но ее вредное воздействие видно в основном в общем расслаблении и слабости системы, в заболеваниях глотки, венозной системы и почек. Основные болезни — изжоги, увеличение миндалин, кисты, опухоли, болезни почек и болезни из-за невоздержанности в диете и привычках.

Общее влияние Венеры в шестом доме — защита здоровья, но при сильном поражении или плохом аспекте с Луной или асцендентом дает болезни в соответствии с положением планеты в знаках.

ОВЕН — экзема, болезни кожи, желтизна лица и раздражения от косметики.

ТЕЛЕЦ — трудности с горлом, свинка, зоб, ангина и абсцессы.

БЛИЗНЕЦЫ — плохое дыхание из - за небрежности в одежде и плохой шнуровки.

РАК — несварение, перекармливание, тошнота, киста груди. Если сильно поражена, нерегулярности в менструации.

ЛЕВ — болезни сердца, обмороки, сердцебиения из - за тугой шнуровки.

ДЕВА — расстройства кишечника, слизь, глисты, кишечные неполадки из-за неправильной диеты и плохих привычек в еде.

ВЕСЫ — почки, диабет, уремия, экзема.

Продолжение. Начало в N 8-12, 1990 и N 4, 6, 1991. В N 12 была пропущена глава XI. Публикуем ее и приносим извинения читателям.

СКОРПИОН — венерические болезни, слабость мочевого пузыря, заболевания матки, яичников и вагины, болезненные менструации.

СТРЕЛЕЦ — подагра и болезни легких.

КОЗЕРОГ — болезни коленей, запоры, кожные болезни, глисты, тошнота.

ВОДОЛЕЙ — малокровие, анемия, истерия.

РЫБЫ — слабые ступни, обморожение, опухоли, при сильном поражении — болезни из-за невоздержанности.

# ЧАСТЬ II Введение

Рассмотрев в некотором объеме астрологические причины болезней, планетарное и зодиакальное управление человеческим телом и все разнообразие влияний, относящихся к диагностике болезней по гороскопу рождения, мы должны теперь обратить наше внимание на другую сторону вопроса — как, опираясь на изучение законов жизни и в соответствии с нашим собственным индивидуальным гороскопом, вести правильный образ жизни и сохранять и поддерживать здоровье.

Лично я очень верю в старый афоризм «Предотвратить легче, чем излечить», а также в то, что, изучая астрологию в соединении с правилами гигиены и рационального образа жизни, можно жить здоровой жизнью и сделать себя менее подверженным болезням. Я также верю в эффективность лечения травами, основанного на астрологических принципах.

В первую очередь мы рассмотрим превентивные методы и правила здоровой жизни в соответствии с различными влияниями гороскопа, а также кратко остановимся на астрологических свойствах растений и их применении.

# Глава I Здоровье и гороскоп

Первый и наиболее важный шаг — изучение собственного гороскопа для определения силы или слабости организма, особенностей конституции его и правильного функционирования, а также для диагностики различных расстройств и заболеваний. Ниже анализируются различные зодиакальные и планетарные влияния и даются простые и надежные правила для сохранения здоровья и защиты от болезней. Прежде всего, рассматриваются влияния знаков зодиака в тех случаях, когда он восходит или содержит Солнце или Луну, и показывается, каким образом можно использовать его специфическое воздействие, а также простейшими методами предотвратить его плохое влияние.

### OBEH

Это умственный знак, его влияние затрагивают в первую очередь голову. Необходимо иметь достаточно длительный сон, причем естественный, а не вызываемый искусственно, телесный и умственный отдых, мирное и гармоничное окружение. Сильнее всего расстраивают здоровье ссоры, тревоги, перенапряжение мозга; любое возбуждение быстро выводит ум из равновесия и потому особенно вредно. Те, кто имеет это влияние в своем гороскопе, должны всегда внимательно следить за собой, чтобы не переутомляться ни физически, ни умственно, соблюдать регулярное чередование работы н отдыха, избегать ссор и волнений, а если чувства неуравновешены, искать гармоничного окружения.

Что касается диеты, то следует выбирать пищу, поддерживающую мозг, малое количество животной пищи и отказываться от спиртных напитков. Наиболее желателен свежий воздух и ежедневные прогулки.

### ТЕЛЕЦ

Это витальный знак, затрагивает в основном сердце и горло. В этом случае более всего важна регулярность привычек и, так как имеется склонность к лени, следует делать физические упражнения. Это влияние часто располагает к полноте и обычно дает большой аппетит, поэтому надо очень внимательно следить за диетой и избегать всякой жирной и очень острой пищи. Обязательна умеренность в еде и питье. Необходимо избегать всех волнений, спешки и резких движений, так как сердце в случае этого знака имеет склонность к заболеваниям. Никогда не спешите вскочить в поезд. При переутомлении и депрессии развлечения и компании будут действовать стимулирующе, в особенности музыка будет оказывать гармонизирующее влияние на систему. Пищи и питья солодовой природы (пиво и т.п.) следует избегать, но спиртные напитки как стимуляторы сердечной деятельности могут быть использованы в качестве лечебного средства.

### БЛИЗНЕЦЫ

Это подвижный знак, его витальность скорее умственная, чем физическая. Поражает в основном легкие и нервную систему. Наилучшее для людей с таким влиянием — дыхательные упражнения, поддерживающие органы дыхания в хорошем состоянии. Всякая излишняя активность и волнения ума губительны для нервной системы, но длительные прогулки, гантельная гимнастика и т.п. очень желательны. Такая натура, очень ментальная по природе, требует осторожности при обучении, так как переутомление может вызывать заболевание нервной системы. Особенно необходимо удерживать себя от расточения жизненных флюидов. Для защиты легких важно тепло одеваться, диета требует особенной заботы, основная пища умственная и нервная, животная пища необходима лишь в малом количестве.

### PAK

Это слабый знак, очень восприимчивый к внешним условиям. Желудок особенно подвержен заболеваниям, необходимо есть только чистую, хорошо приготовленную пишу, избегая всего, что

вызывает брожение. Спиртные напитки следует исключить. Все волнения и беспокойства, перенапрягая ум, будут нарушать деятельность пищеварительных органов, поэтому необходимо следить за спокойствием ума. Нужно оберегать себя от холода и простуды. При переутомлении очень благоприятна перемена обстановки или морское путешествие. Большой недостаток этого знака — неорганизованное воображение, при котором человек склонен воображать себя страдающим от всех видов недуга, в то время как на самом деле он почти или даже совсем здоров. Особенно необходимо избегать всех видов лекарств.

#### ЛЕВ

Это витальный знак, управляет сердцем. Важно вести умеренный образ жизни, так как стоит однажды впасть в дисгармоническое состояние или в крайность, как могут тут же возникнуть болезни. Нельзя допускать свою жизнь до разлада и беспорядка, необходимо культивировать умеренные привычки и гармоничное окружение. Большое внимание следует уделить диете, избегать острой и возбуждающей пищи и питья, хотя абсолютно необходимо употребление пищи, усиливающей кровообращение. Волнений и спешки надо избегать, все делать спокойно, медленно и упорядоченно. Очень важно поддерживать чистоту крови и равновесие в системе, тогда любые лихорадочные явления быстро проходят.

### ДЕВА

Это отчасти умственный знак, и состояние ума тесно связано с общим состоянием здоровья. Наиболее подвержен заболеваниям кишечник, и тревоги, беспокойства, изменения состояния, погода и т.п. могут вывести систему из равновесия. Особенно важна диета, и регулярные привычки следует соблюдать во всех вещах, особенно в еде. Лекарств необходимо избегать и прилагать все усилия к тому, чтобы жить спокойно и естественно. Общее состояние дел на работе также сказывается на здоровье, потому что люди этого знака будут страдать здоровьем, если их материальные дела расстроены или идут плохо, в то время как при успешном течении дел здоровье будет хорошим и человек будет наслаждаться «здоровым умом в здоровом теле».

## весы

Этот знак умственный и утонченной природы. В основном поражаются почки. Очень важно гармоничное окружение, много свежего воздуха, легкие физические упражнения и уравновешенность ума. Для хорошего самочувствия следует избегать всяческих излишеств, как в удовольствиях, так и в еде. Прекрасному полу необходимо отказаться от использования косметики, учитывая склонность этого знака к аллергическим заболеваниям. Для Весов очень важна чистота питьевой воды, так как они могут заболеть брюшным тифом или воспалением кишечника. Они также должны держать в тепле поясничную область, чтобы не застудить ее. Почечные заболевания могут скоро дать себя почувствовать болью в нижней части спины, и на них следует немедленно обратить внимание.

## СКОРПИОН

Это витальный знак, управляет выделительной системой, влияет на сердце и глотку. Основная беда этого знака — чрезмерная распущенность, и многих болезней можно полностью избежать, соблюдая умеренность в еде, питье и сексуальных отношениях. Этот знак дает большую восприимчивость к инфекциям, и когда надвигаются эпидемии, требуется особая осторожность, так как изза магнетической природы Скорпиона имеет место подверженность таким заболеваниям. Всякой острой и возбуждающей пищи следует избегать. Мяса есть как можно меньше, а опьяняющих напитков всех видов не касаться вообще, разве что по медицинским показаниям. Сохранение жизненной силы и изучение законов магнетизма наиболее важны для хорошего здоровья, в то время как регулярные обливания холодной водой — замечательное тонизирующее средство, помогающее поддерживать выделительную систему в хорошем состоянии.

Это подвижный знак, управляет бедрами и нервной системой. Упражнения для укрепления здоровья, активный отдых, верховая езда, велосипед и любые виды спорта в умеренном количестве — лучшее средство для поддержания системы в порядке. Умеренность очень важна, так как этот знак всегда дает склонность к излишней активности, все делается слишком поспешно и в действия вкладывается слишком много усилия. Это заведомо ослабляет систему. Все должно делаться спокойно, сверхусилий надо избегать. Если здоровые нарушено, хорошие длительные прогумки помогут больше, чем лекарства, в то время как литература возвышенного и философского характера будет благоприятна для ума. Люди с этим знаком должны соблюдать осторожность, чтобы избежать несчастных случаев, ранений и повреждений, а также укусов и ударов копытами от животных, особенно лошадей. Кровь необходимо держать чистой.

### **КОЗЕРОГ**

Этот слабый знак управляет коленями и кожей. Дает большую опасность депрессии и меланхолни: следует усиленно избегать упадка духа, уныния, недовольства, подозрительности, болезненной впечатлительности и т.п. Следует соблюдать осторожность и не допускать переохлаждений и простуды. Так как есть склонность к запорам, иногда следует принимать легкое слабительное. Требуется острая и возбуждающая еда и солодовые напитки (пиво и т.п.) в умеренном количестве. Веселые компании, яркое и близкое по духу окружение, большое количество физических упражнений — все это необходимо для поддержания системы в хорошем состоянии. Нужно соблюдать осторожность с кожей и избегать косметики, так как возможны повреждения, а также раздражения кожи аллергического характера.

### водолея

Это витальный знак, управляет кровью и лодыжками. Он также сильно связан с жизненной силой ума, поэтому очень важно, чтобы ум был свободен от гревог и беспокойства. Кровь необходимо содержать в хорошем состоянии, немедленно обращая внимание на первые признаки ее нечистоты. Много свежего воздуха, упражнения, гармоничное окружение, регулярные, но умеренные умственные упражнения— вот что необходимо для поддержания системы в хорошем состоянии. Диета требует внимания: пища мозговой и кровотворящей природы, но ии в коем случае не острая и возбуждающая. Необходимо гщательно следить за состоянием зрения, так как глаза очень чувствительны и их необходимо сразу же проверять при любом заболевании, поскольку болезни этого знака бывают, как правило, затяжными и, возможно, хроническими.

### РЫБЫ

Это подвижный знак, управляет ступнями и флюидной системой. Чрезмерные волнения и беспокойства часто ослабляют конституцию и приводят к функциональным заболеваниям; особенно необходимо избегать простуды через ноги. Умеренность и личная чистота — самое главное для этого знака. Требуется осторожность в диете, так как могут быть осложнения от употребления излишнего количества жидкостей, следует упорно избегать опьяняющих и возбуждающих напитков. Этот знак также дает склонность к инфекционным заболеваниям, поэтому при эпидемиях необходимо особенно внимательно следить за состоянием крови и всей системы в целом. Главный недостаток этого знака — забывчивость и беспечность при склонности заботиться о личном комфорте, и это тоже может послужить причиной заболеваний.

# Глава II

# Диета и гороскоп

Это предмет особой важности, и все изучающие медицинскую астрологию должны с ним ознакомиться, так как основной

причиной плохого здоровья является неправильное питание и нерегулярность жизненных привычек. Поэтому инже рассматриваются последовательно каждый знак и даются рекомендации относительно диеты в соответствии с астрологическими принципа-

ОВЕН — это умственный знак, управляет головой. Наилучшая пища мозговая: элаки, пища из пшеницы, очень мало мяса, но рыба в достаточном количестве. Возбудители не требуются, и все возбуждающие напитки должны быть исключены. Последний прием пищи должен быть по крайней мере за два часа до сна.

ТЕЛЕЦ — этот знак дает хороший аппетит, но не следует употреблять острой и способствующей ожирению пищи. Крахмалистая и мучная пища также не рекомендуется. Спиртиые напитки могут употребляться в умеренном количестве, за исключением пива. Питье из лимона полезно для горла.

БЛИЗНЕЦЫ — это еще один умственный знак, которому необходима всяческая мозговая пища, способствующая построению нервных клеток и увеличивающая гемоглобин. Животную пищу можно принимать один раз в день, но в умеренном количестве. Желательны фрукты, молоко, перед отходом ко сну избегать тяжелой пищи.

РАК — люди Рака должны быть особенно розборчивы в диете. Следует избегать любой еды, вызывающей брожение или жжение в желудке. Спиртное и пиво нежелательны. Стакан холодной воды натощак и перед сном — прекрасная вещь. Животная пища не рекомендуется, наилучшая диета — рыба, злаки, молоко. Наибольший вред приносят кондитерские изделия.

ЛЕВ — это витальный знак, и наилучшая диета та, которая омолаживает кровь и увеличивает число красных кровяных шариков. Необходимо избегать острой, возбуждающей и способствующей ожирению пищи и твердо держаться регулярных и гармоничных привычек. Рекомендуется вегетарианская днета.

ДЕВА — диета для этого знака очень важна, приемы лищи должны быть регулярны и еда хорошо приготовлена. Нужно употреблять молоко, фрукты и всякую пищу, регулирующую работу кишечника, но в умеренном количестве. Пищи, раздражающей кишечник, следует избегать, и есть только простую, хорошо приготовленную еду.

BECЫ — людям Весов требуется легкая днета: рыба, дичь, молоко. Всякой пищи, содержащей сахар, крахмал и солод, следует избегать, так как они действуют на почки. Хороши яйца и злаки, а употребление спиртных напитков следует исключить. Холодная вода — великолепное питье при пробуждении утром и вечером перед сном.

СКОРПИОН — этому знаку необходимо избегать острой, возбуждающей и способствующей ожирению пищи. Наилучшая диета — та, которая способствует кроветворению: молоко, злаки, но ни в коем случае не животная пища или спиртные напитки и пиво. Ничто не расстраивает так сильно функции воспроизведения, как животная пища и выпивка, и чем их меньше, тем лучше.

СТРЕЛЕЦ — этому знаку требуется диета, укрепляющая нервную и кроветворную системы. Допустимо некоторое количество животной пищи, но спиртное не рекомендуется. Легкие завтраки в середние дня лучше обычных обедов. Очень полезна прогулка после ужина, но последний прием пищи должен быть задолго до отхода ко сну.

КОЗЕРОГ — вследствие холодной природы этого знака рекомендуется мясная днета, а также пища, которая действует на кровы и увеличивает число красных кровяных шариков. Пиво можно пить в умеренном количестве, и необходимы различная еда и напитки, истимулирующие естественные функции тела.

ВОДОЛЕЙ — этому знаку требуется диета, поддерживающая мозг и нервы, а также пища, способствующая циркуляции крови. Животная пища может употребляться один раз в день, и для общего здоровья полезны рыба, молоко и злаки.

PЫБЫ — этому знаку требуется крайняя осторожность и умеренность, так как многие виды пиши вредны. Спиртного следует избегать, умеренность в еде и питье необходима. Нужно употреблять рыбу, молоко, пищу из пшеницы и всякую пищу, укрепляющую кровь.

Эти правила применимы в тех случаях, когда знак является восходящим или в нем находятся Солнце или Луна.



В № 1 вашего журнала за этот год прочел, правда, с большим опозданием, статью Г. Кваши, В. Лапкина и В. Пантина «Ритмы истории». Спорить с ее положениями можно и по принципиальным вопросам, и по многим деталям. Но в самой постановке темы действительно «что-то есть».

О. Коновалова

Сама идея о возможности ритмов истории представляется правомерной. По крайней мере, в ней нет ничего невероятного. Разным проявлениям материального мира, в том числе и жизни, свойственна собственная цикличность. Угадывается она и в общественно-исторических процессах. Более того, существование больших циклов признает экономическая теория, были попытки нащупать определенные циклы и применительно к российской истории (работы А. Янова).

Ключевой вопрос, как представляется, — найти источник (-ки) таких ритмов. Полагаю, что могут быть два класса таких источников.

- Внешние по отношению к истории (а значит, и человеку, обществу) например, геологические, космические факторы, которые действуют как в масштабах всего человечества, так и локально, действительно определяя ритм истории в глобальном или регионально-континентальном масшта-Se.

Особый вопрос — возможность внешних (космических) волевых воздействий, задающих ритм истории. Они могут идти от воли Божьей; от внеземных цивилизаций; или от нашей объективной включенности в какие-то общекосмические процессы ществования, о которых мы пока не имеем ни малейшего понятия. В двух первых случаях возможно избирательное воздействие на отдельные страны, народы; и тогда вероятнее представляется не ритм, но аритмия.

- Внутренние по отношению к истории источники ритма. Те, что могут корениться в человеке, в социуме, в природе каких-то социальных, экономических, психологических, ховных процессов, в их взаимодействии. Но насколько зависит такой источник ритмов истории от воли и действий человека, от его разума или невежества, морали либо безнравственности?

Конечно, возможен — а на наш взгляд, и наиболее вероятен — самый сложный случай: какое-то сочетание внешних и внутренних источников, факторов ритма истории.

Включает ли объективный, вне человека существующий ритм его собственную волю и поведение? Или же, напротив, воля и предпринятое в соответствии с ней действие человека включают «механику» ритма? Теоретически допустимы оба варианта. Принципиальное различие между ними в том, что в первом случае источник ритма расположен вне человека. Это значит, что личные качества человека несущественны для истории, то есть что она развивается независимо от того, кто и как ее вершит. Не только личное нравственное чувство, но и весь опыт цивилизации восстают против такого вывода, по сути означающего, что все духовное наследие человечества - ничего не значащие отходы его жизнедеятельности.

Если же ритмы истории включаются по воле человека, то их непосредственный источник — внутри него, и тогда все качества личности обретают первостепенное значение. И хотя качества эти, направленность его мысли и воли зачастую зависят от предшествовавших социальных условий, воля всегда принадлежит человеку, всегда несет в себе социогенетический код его личности, со всеми ее плюсами и минусами, сильными и слабыми сторонами.

Авторы «Ритмов истории» не дают ответа, что же первично - ритм или воля. 1917 год, по их мнению, «был полностью предопределен» и оправдан теорией цикличности. Однако начало «петровского» цикла в 1653 году, и «индустриализационного» в 1881-м они объясняют «глубоким разочарованием в демократических механизмах правления», то есть фактором субъективным — волей и выбором человека. Отвлечемся от вопроса, были ли демократическими «механизмы правления» первой половины XVII и середины XIX веков. Предположим, что в 1653 году «разочарования» не было, а было «глубокое удовлетворение» существовавшими порядками. Имели бы место тогда оба названных цикла?

Иными словами, не происходит ли непроизвольная подмена понятий «ритма» и «цикла», использование их как синонимов? Между ними много общего: где цикл, там и ритм. Но всегда ли ритм предполагает цикличность?

Человек родился. Стихийное бедствие, болезнь, злая воля могут в любой момент прервать его жизнь. Но если ничего трагического не произойдет, ему суждено пройти через все возрастные стадии. Налицо определенный жизненный цикл, начинающийся не с рождения, но с зачатия. Цикл, каждый из этапов которого может колебаться по продолжительности и содержанию, причем в очень широких пределах. Цикл, который сам по себе мало влияет на то, какую судьбу выберет человек, чего сумеет добиться на избранном пути.

Не вправе ли мы предположить нечто подобное и на социальноисторическом уровне? Общество делает выбор в пользу тех или иных глубоких реформ. Неважно, каких, но коль скоро выбор сделан, должен пройти определенный цикл всех общественных процессов — в экономике, политике, духовной сфере, социальном сознании - прежде чем итоги выбора оформятся практически, будут осознаны обществом и либо приняты, либо отвергнуты им. Это цикл, со своей внутренней логикой последовательностью. Каждый

предыдущий его этап во многом программирует последующий, но не задает его с железной неотвратимостью. Каждый этап по многим причинам может сжиматься или растягиваться. Каждый последующий может быть абортирован. Например, случайное начало ядерной войны положило бы конец перестройке. То есть налицо цикл. Но вот образует ли он часть каких-то более крупных ритмов истории?

Очевидно, мы подходим к необходимости как-то определить «стартовую точку» подобного ритма. В ритме относительно простом за стартовый можно принять любой его момент. Календарный год начинается у нас не со сменой сезона. Но если мы имеем дело со сложными циклами и ритмами — а ритм истории не может быть внутренне простым, — то вольный выбор точки отсчета грозит не только неудобствами. Считать началом жизненного цикла человека момент его рождения или зачатия? Или же момент начала мозговой деятельности у плода? Считаться ли с тем, произошло данное зачатие преднамеренно или же оно случайно и даже нежеланно? Существенно ли то, что речь идет о зачатии и рождении данного конкретного ребенка или же некоего абстрактного, среднестатистического «человека вообще»?

Попытаемся представить, как могло бы выглядеть графическое изображение такого ритма. Пример наиболее ясного по простоте и регулярности ритма — синусоида. Более сложный ритм — изломанная линия, но с определенной периодичностью и логикой изломов. Оба рисунка, однако, механистичны и не оставляют выбора

предмету ритма, делают историю безальтернативной. Именно поэтому «образ» ритма историй должен быть принципиально иным.

Если ритмы истории действительно существуют — а мне эта точка зрения представляется привлекательной и продуктивной, -- то в их графическом изображении, скорее всего, сочеталось бы большое число ритмических линий. Нечто сродни электрокардиоили энцефалограмме; или же одновременной и параллельной записи десятков параметров какого-то сложного процесса, когда каждая линия имеет свою логику и свой ритм. Каждая может рассматриваться, анализироваться как нечто самостоятельное и обнаруживать собственные смысл и значение. Но при этом вместе они составляют единое, целостное качество, не присущее ни одной из них по отдельности, ни сочетанию неполного их числа.

Причем это именно ритмы истории, а не ее ритм. Концерт, в котором есть место и полифонии, и соло, который зависит от дирижера, но и дает каждому исполнителю определенную свободу творчества. Концерт, но никак не лязг бездушного механизма, для которого люди лишь перерабатываемый материал.

История альтернативна. Она открыта нашему творчеству, развитию нашего разума, нашему нравственному самосовершенствованию. Как, впрочем, и возможности нашей деградации. И убеждает в этом не только желание верить в лучшее, но и четкое указание множества авторов на разную продолжительность ритмов и циклов. Об этом говорят астрологи всех направле-

ний — можно не верить их предсказаниям, но нельзя отбросить их коренную мысль, что космос так или иначе влияет на земную жизнь.

Экономисты дают свои цифры, политологи — свои. Авторы статьи «Ритмы истории» называют периоды в 4, 12, 36 лет и 144 года, причем из содержания статьи следует, что продолжительность периодов — это не просто «четыре, умноженное на икс».

Наконец, между «петровским» и «индустриализационным» циклами — 84 года (с 1797 по 1881). Разделив эту цифру на 12 и на 36, получаем соответственно 7 и 2,3(3) — то есть две целых, три десятых в периоде. Цифры, слишком не случайные со всех точек зрения — от математики до богословия, — чтобы не задуматься.

Мой вывод: до открытия ритмов истории нам еще далеко. И если когда-нибудь мы к такому открытию придем, это будут не готовые ноты, но понимание принципов и правил сочинения музыки истории.

Наверное, психологически мы все еще в плену классического комплекса естественных наук, в которых теория выражается в ясных и строгих формулах. Но ничто в природе не лишнее, и способность к творению не может быть дана человеку «просто так». Высшая теория в общественных науках — это не механистичность формул и не ретроспективно-описательное социологизирование. Это понимание природы и законов творения, его моральных императивов и нравственных табу. Поиски «ритмов истории» свидетельствуют, что мы начинаем осознавать этот плен и стремимся вырваться из него.

# ЗЕМНОЙ ЛИК БОГИНИ

В кругу знаменитых женщин Древнего Востока особое место занимает китайская принцесса Вэнь Чэн. Она не столь известна широкому читателю, как Нефертити и Клеонатра, как Семирамида и царица Савская, но ее имя знает каждый, кому близка буддийская культура.

Предание гласит, что Вэнь Чэн стала вдохновительницей своего супруга — тибетского царя Сонцзэнгампо, когда он отверг древнюю шаманскую веру Тибета и сделал буддизм государственной религией в своей стране. Происходило это в середине VII века. Свадебное посольство тибетского царя вместе с принцессой Вэнь Чэн вернулось в Тибет, в Лхасу из тогдашней столицы китайской империи города Чанъань в 641 году (по некоторым источникам — тремя или пятью годами позже).

У Вэнь Чэн была предшественница, тоже супруга царя и последовательница буддийского учения — Бхрикути, дочь непальского правителя. И та, и другая принцессы привезли с собою в Тибет священные изображения Будды Шакьямуни, которые были помещены в специально для них построенные храмы. Однако именно китайская принцесса до сих пор особо почитается в Центральной Азии, хотя минуло уже полтора тысячелетия. Более того, легенды противопоставляют Вэнь Чэн и Бхрикути. Ревнивая непальская принцесса оскорбляет новую жену, отводит ей роль своей служанки. Однако Вэнь Чэн своей кротостью, мягкой

и исполненной достоинства речью побеждает соперницу, и та добровольно признает ее главной супругой царя<sup>2</sup>.

Бесспорно, были и политические мотивы брака тибетского царя и Вэнь Чэн. Но в представлениях буддистов «прекрасный царь Сонцзэнгампо» стал воплощением милосердного бодхисаттвы Авалокитешвары, а царские жены — воплощением женских ипостасей этого бодхисаттвы. Вэнь Чэн олицетворяет Белую Тару,

а Бхрикути — Зеленую.

Чтобы яснее стало значение образа Вэнь Чэн, вспомним, какое место занимает Белая Тара в буддийском пантеоне. Тара — в любой ее ипостаси — рождается из слезы Авалокитешвары; сострадая людям, она помогает им в кругу перерождений<sup>3</sup>. Однако Зеленая Тара — только «борец со злом», а Белая Тара у буддистов Центральной Азии считается верховной богиней милосердия, «Великой Матерью Мира»<sup>4</sup>. А Вэнь Чэн — воплощение этой буддийской Царицы Небесной — для тибетцев, монголов и бурят имеет примерно то же значение, что княгиня Ольга для православных христиан России.

#### Примечания

- <sup>1</sup> Кычанов Е. И., Савицкий Л. С. Люди и боги Страны снегов. М., 1975. С. 36—37
- <sup>2</sup> Дылыкова В. С. О сюжете одного тибетского предания. В кн.: Индийская культура и буддизм. М., 1972. С. 209.
- "Дылыкова В. С. Тибетская литература. М., 1986. С. 9.
- <sup>4</sup> Тюляев С. И. Комментарий в кн.: Рерих Ю. Н. По тропам Срединной Азии. Хабаровск, 1982. С. 302.

# Луна, сад и огород

Публикация в журнале статьи «Луна, сад и огород» (по книге профессора С. ВРОНСКОГО «Астрология: суеверие или наука!») вызвала большой интерес читателей. В многочисленных письмах содержится просьба: напечатать календарь движения Луны по знакам Зодиака на 1991 год. Информацию об этом мы получили у сотрудника бюллетеня «Астролог» Анны С п и р о в о й.

Вначале — самые общие пояснения для тех читателей, кто не имеет базовой подготовки по астрономии и астрологии.

Наше главное светило Солнце проходит весь небесный круг — двенадцать знаков Зодиака за один астрономический год. По тому же зодиакальному кругу и в том же направлении, с востока на запад, движется наше ночное светило, Луна, и все большие и малые планеты. Но идут они по небу с разной скоростью, и ритм их движения зачастую неравномерен.

Юпитер, неторопливый гигант, проходит зодиакальный круг за 12 лет. Луна же в своем быстром движении вокруг Земли совершает полный оборот менее чем за месяц, возвращаясь в исходную точку

Зодиака.

Луна — ближайшее к Земле небесное тело, и ее влияние на природу, на все живое очень велико.

О том, что означает Луна для астролога, можно говорить бесконечно. Она символизирует жизненность организма — не только человека, но и всякой живой твари. Положение Луны в гороскопе рождения укажет на ваше здоровье и защитные силы. Несомненна связь Луны с материнскими функциями и питанием тела, с плодородием почвы и развитием растений.

В астрологии есть понятие «плодородные» и «бесплодные» знаки Зодиака.

К плодородным относятся знаки ТЕЛЕЦ, РАК и ВЕСЫ (они управляются Луной и Венерой), а также СКОРПИОН и РЫБЫ. К бесплодным — ВОДОЛЕЙ, ЛЕВ и ДЕВА. Знаки КОЗЕРОГ, ОВЕН, СТРЕЛЕЦ и БЛИЗНЕЦЫ называют полуплодородными. Следует знать, что время прохождения

(12.36); 4 октября (19.46).

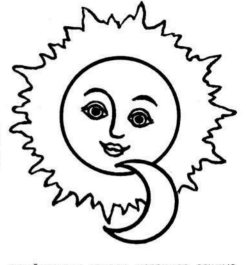
Луной знака Зодиака составляет в среднем от двух до двух с половиной суток.

В дни, когда Луна находится в какомлибо из плодородных знаков, улучшается рост и питание растений, а сельскохозяйственные животные быстрее прибавляют в весе, так как пища и вода в это время лучше и полнее усваиваются. Напротив, в дни, когда Луна в бесплодных знаках, рост и питание тканей замедляется, жизненные процессы в них как бы «свернуты». Замечено, что если стричь волосы, ногти, обрезать ветви деревьев и кустарников в период пребывания Луны в плодородном знаке, они растут гораздо быстрее: если же Луна в это время в бесплодном знаке, рост их замедляется. Опытные садоводы и огородники не станут сажать растения, когда Луна в Водолее, Льве или Деве. Надо дождаться периода, когда она будет в Тельце, Раке или Весах.

При прочих равных условиях, во время пребывания Луны в плодородных знаках повышается вероятность зачатия у людей и животных и питание плода будет лучше. Можно говорить и о качественной специфике «плодородности» того или иного

зодиакального знака.

Например, когда Луна в знаке Овен, рекомендуется сажать и сеять то, что быстро растет и сразу же идет в пищу: салат, укроп, петрушка. Этот знак благоприятен для сбора уражая плодов и злаков. При Луне в Близнецах, Деве, Весах лучше всего сажать и сеять декоративные растения, не дающие плодов; в Козероге сажайте деревья, кустарники с твердой. крепкой корой, растения с твердой оболочкой луковиц, корневищ или семян,



устойчивые к холоду, например озимые сорта пшеницы и ржи; Луна в Тельце благоприятно влияет на картофель, корнеплоды, лук, словом, сажайте в этот период все, что развивается под землей и должно потом долго храниться. То, что посажено при Луне в Раке, вырастет сочным и мясистым, особенно хороши огурцы, кабачки, бахчевые культуры. Посаженное в период Луны в знаке Рыб растет хорошо, но хранится недолго. Знак Льва хорош для сбора плодов, но не для посадок. Внимание: когда Луна в Водолее, не следует ничего сажать и пересаживать, Водолей для растений словно мертвая вода. А вот пропалывать и прореживать грядки в эти дни очень хорошо: вырванные и срезанные растения уже более не прорастут.

Не касаюсь здесь рекомендации по фазам лунного цикла, это совершенно самостоятельная область исследования. Доподлинно известно, что одни виды работ лучше выполнять при растущей, другие — при убывающей Луне. Все это описано в «Лунном календаре садовода и огородника на 1991 год», составленном мною в соавторстве с главным редактором бюллетеня «Астролог» Еленой Копыловой. Сейчас мы готовим аналогичное издание на 1992 год.

В заключение — сокращенная таблица движения Луны по Зодиаку на ближайшие четыре месяца. Указана дата, в скобках точное время (часы, минуты) перехода Луны в названный знак Зодиака.

### ИЮЛЬ — ОКТЯБРЬ 1991 ГОДА

ОВЕН. 4 июля (06.34); 31 июля (12.21); 27 августа (18.02); 24 сентября (00.57); 21 октября (08.34). **ТЕЛЕЦ.** 6 июля (12.53); 2 августа (19.33); 26 сентября (07.00); 23 октября (13.56). БЛИЗНЕЦЫ. 8 июля (15.43); 4 августа (23.55); 1 сентября (06.03); 28 сентября (11.26); 25 октября (17.10). РАК. 10 июля (16.04); 4 августа (23.55); 3 сентября (09.20); 30 сентября (13.59); 27 октября (19.38). ЛЕВ. 12 июля (15.36); 9 августа (02.10); 5 сентября (11.14); 2 октября (16.59). ДЕВА. 14 июля (16.13); 11 августа (02.36); 7 сентября

ВЕСЫ. 16 июля (19.35); 13 августа (04.53); 9 сентября (14.52); 6 октября (23.01).

СКОРПИОН. 19 июля (02.42); 15 августа (10.35); 11 сентября (19.43); 9 октября (04.01).

СТРЕЛЕЦ. 21 июля (13.17); 17 августа (20.12); 14 сентября

(04.15); 11 октября (11.59). КОЗЕРОГ. 24 июля (01.56); 20 августа (08.35); 16 сентября (16.05); 13 октября (23.11).

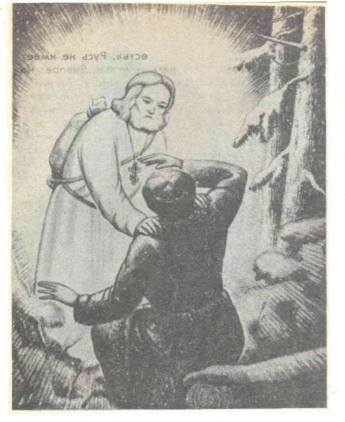
ВОДОЛЕЙ. 26 июля (14.50); 22 августа (21.28); 19 сентября (04.59); 16 октября (12.05).

РЫБЫ. 29 июля (02.36); 25 августа (08. 52); 21 сентября (16.21); 18 октября (23.54).

# В земле российской просиявший

В январе этого года в Москву были доставлены мощи знаменитого российского святого — Серафима Саровского. 70 лет Русская православная церковь не знала, где находится эта ее святыня — мощи затерялись в неспокойные 20-е годы, когда разрушилось нормальное течение религиозной жизни. В прошлом году при описи Казанского собора в Ленинграде, где почти 60 лет располагался Музей религии и атеизма, мощи были обнаружены. Специальная патриаршая комиссия удостоверила их подлинность. На несколько дней они были поставлены в Александро-Невской лавре, а затем — торжественная их встреча в Москве, с участием патриарха. Мощи поместили в Патриаршем Богоявленском соборе, чтобы к летнему дню памяти святого (1 августа) с крестным ходом доставить их в Дивеево близ Сарова, где всю свою долгую монашескую жизнь прожил старец Серафим. Преподобный Серафим Саровский почитается верующими Русской православной церкви наряду с Сергием Радонежским. Во время богослужения их имена поминают рядом как «всея России чудотворцев». Мирское имя этого святого — Прохор Исидорович Мошнин, Родился он в Кирске 19 июля (1 августа н. с.) 1754 года. Отец его, состоятельный коммерсант, оставил по себе добрую славу, построив собор в родном городе. В юности Прохор помогал ему в торговом деле, но избрал для себя монашеский путь. Двадцати четырех лет он стал послушником Саровской пустыни и в 1786 году был пострижен в монашеский чин с именем Серафим, что означает «пламенный». Еще через 12 лет был рукоположен во иеромонаха. После этого началась его отшельническая жизнь. Он построил себе в глухом лесу небольшой домик, где провел в одиночестве 30 лет. Лишь после этого он открыл дверь своей кельи для многочисленных посетителей со всех концов России, приходивших к нему за советом и утешением. Традиция такого духовного служения («старчества»), принесенная на Русь из поздней Византии, особенно расцвела в период от Сергия Радонежского (ум. 1392) до «великого старца» Нила Сорского (ум. 1508). Прерванная на два с половиной столетия, эта практика возродилась трудами Паисия Величковского (ум. 1794), воспитавшего в одном из монастырей в Молдавии более 1000 учеников, в основном русского происхождения. В Саровской пустыни, как и в Оптиной, жила и развивалась эта традиция. Серафим был не единственным святым старцем в России XIX века, но безусловно самым известным и почитаемым. Любимая его заповедь была: «Обрети мир в собственной душе, и вокруг тебя спасутся тысячи». В конце жизни Серафим много внимания уделял духовному окормлению женского монастыря в Дивеево, близ Сарова. Он основал там особую трудовую общину (ее называли мельничной) для девушек-сирот. Именно Дивеевская община в наибольшей степени сохранила предания о жизни и подвигах святого старца. Скончался преподобный Серафим 2 (15) января 1833 года, стоя на коленях перед иконой Богородицы «Умиление». Канонизация Серафима в июле 1903 года сопровождалась грандиозными торжествами в Сарове. После этого мужской Саровский и женский Дивеевский монастыри очень выросли (в Дивеевском перед революцией было около тысячи насельниц). Наши читатели задают вопросы о личности святого Серафима и о преданиях, связанных с его именем. Мы публикуем материалы, с разных сторон освещающие эти проблемы. Тема, конечно, не исчерпана, мы продолжим ее обсуждение в последующих номерах

и ответим на конкретные вопросы читателей.



Беседа преп. Серафима с Н. А. Мотовиловым. Книжная иллюстрация начала XX в.

# **ОДЕЯНИЕ ДУХА**

Николай Александрович Мотовилов (1809—1879) — симбирский помещик и юрист, был одним из ближайших учеников преподобного Серафима. Жена Николая Александровича, Елена Ивановна Мотовилова, передала в 1903 году писателю Сергею Александровичу Нилусу бумаги своего покойного мужа. Среди них и была обнаружена рукопись Н. А. Мотовилова о беседе с преподобным, с которой мы знакомим читателей. Публикация рукописи С. А. Нилусом вызвала в русской печати начала XX века негативные отклики, обвинения в сектантстве и «прелести».

осподь открыл мне,—
сказал великий старец,—что в ребячестве
вашем вы усердно желали знать, в чем состоит цель жизни нашей
христианской, и у многих великих духовных
особ вы о том неоднократно спрашивали.

Я должен сказать тут, что с 12-летнего возраста меня эта мысль неотступно тревожила и я, действительно, ко многим из духовных лиц обращался с этим вопросом, но ответы их меня не удовлетворяли. Старцу это было неизвестно.

— Но никто, — продолжал отец Серафим, — не сказал вам о том определительно. Говорили вам: ходи в церковь, молись Богу, твори заповеди Божии, твори добро — вот тебе и цель жизни христианской. А некоторые даже негодовали на вас за то, что вы заняты небогоугодным любопытством. Но они не так говорили, как бы следовало...

Истинная же цель жизни нашей христианской состоит в стяжании Духа Святого Божьего. Пост же и бдение, и молитва, и милостыня, и всякое Христа ради делаемое доброе дело суть средства для стяжания Святого Духа Божьего. Заметьте, батюшка, что лишь только ради Христа делаемое доброе дело приносит нам плоды Святого Духа. Все же, не ради Христа делаемое, хотя и доброе, но мзды в жизни будущего века нам не представляет, да и в здешней жизни благодати Божией тоже не дает...

— Батюшка,— сказал я,— вот вы все изволите говорить о стяжании благодати Духа Святого как о цели христианской жизни, но как же и где я могу ее видеть? Добрые дела видны, а разве Дух Святой может быть виден? Как же я буду знать, со мной Он или нет?

 Мы в настоящее время, — отвечал старец, -- по нашей почти всеобщей холодности к святой вере в Господа нашего Иисуса Христа и по невнимательности нашей к действиям Его Божественного о нас Промысла и общения человека с Богом до того дошли, что, можно сказать, почти вовсе удалились от истинно христианской жизни. Нам теперь кажутся странными слова Священного писания, когда Дух Божий устами Моисея говорит: «И виде Адам Господа, ходящего в раи» — или когда читаем у апостола Павла: «идохом во Ахаию, и Дух Божий не иде с нами, обратихомся в Македонию, и Дух Божий иде с нами». Неоднократно и в других местах Священного писания говорится о явлении Бога человекам. Вот некоторые и говорят: «Неужели люди так очевидно могли видеть Бога?» А непонятного тут ничего нет. Произошло это непонимание оттого, что мы удалились от простоты первоначального христианского ведения и под предлогом просвещения зашли в такую тьму неведения, что нам уже кажется неудобопостижимым то, о чем древние до того ясно разумели, что им и в обыкновенных разговорах понятие о явлении Бога между людьми не казалось странным.

...Бога и благодать Духа Его Святого люди не во сне видели, и не в мечтании, и не в исступлении воображения расстроенного, а истинно въя-

Господь неоднократно проявлял

для многих свидетелей действие благодати Духа Святого на тех людях, которых Он освящал и просвещал великими наитиями Его. Вспомните про Моисея после беседы его с Богом на горе Синайской. Люди не могли смотреть на него - так сиял он необыкновенным светом, окружавшим лице его. Он даже принужден был являться народу не иначе, как под покрывалом. Вспомните Преображение Господне на Фаворе. Великий свет объял Его и «быша ризы Его, блещущия яко снег, и ученицы Его от страха падоша на землю». Когда же Моисей и Илия явились к нему в том же свете, то, чтобы скрыть сияние света Божественной благодати, ослеплявшей глаза учеников, «облак», сказано, «осени их». Таким вот образом благодать Всесвятого Духа Божия является в неизреченном свете для всех, которым Бог являет действие ее...

Я отвечал:

— Все-таки я не понимаю, почему я могу быть твердо уверенным, что я в духе Божием. Как мне самому в себе распознавать истинное Его явление?

Батюшка отец Серафим отвечал:

— Я уж, ваше Боголюбие, сказал вам, что это очень просто, и подробно рассказал вам, как люди бывают в Духе Божием и как должно разуметь Его явление в нас. Что же вам, батюшка, надобно?

— Надобно, — сказал я, — чтобы я понял это хорошенько!

Тогда отец Серафим взял меня весьма крепко за плечи и сказал мне:

— Мы оба теперь, батюшка, в Духе Божием с тобою! Что же ты не смотришь на меня?

Я отвечал:

# В земле российской просиявший

— Не могу, батюшка, смотреть, потому что из глаз ваших молнии сыпятся. Лицо ваше сделалось светлее солнца, и у меня глаза ломит от боли!

Отец Серафим сказал:

— Не устрашайтесь, ваше Боголюбие! И вы теперь сами так же светлы стали, как и я сам. Вы сами теперь в полноте Духа Божьего, иначе вам нельзя было бы и меня таким видеть.

И приклонив ко мне свою голову, он тихонько на ухо сказал мне:

— Благодарите же Господа Бога за неизреченную к вам милость Его. Вы видели, что я и не перекрестился даже, а только в сердце моем мысленно помолился Господу Богу и внутри себя сказал: «Господи! удостой его ясно и телесными глазами видеть то сошествие Духа Твоего, которым Ты удостаиваешь рабов Своих, когда благоволишь являться во свете великолепной славы Твоей!» И вот, батюшка, Господь и исполнил мгновенно смиренную просьбу убогого Серафима. Как же нам не благодарить Его за этот неизреченный дар нам обоим! Этак, батюшка, не всегда и великим пустынникам являет Господь Бог милость Свою. Это благодать Божия благоволила утешить сокрушенное сердце ваше, как мать чадолюбивая, по предстательству Самой Матери Божией.

Что ж, батюшка, не смотрите мне в глаза? Смотрите просто и не убойтесь — Господь с нами!

Я взглянул после этих слов в лицо его, и напал на меня еще больший благоговейный ужас. Представьте себе в середине солнца, в самой блистательной яркости его полуденных лучей, лицо человека, с вами разговаривающего. Вы видите движение уст его, меняющееся выражение его глаз, слышите его голос, чувствуете, что кто-то вас руками держит за плечи, но не только рук этих не видите — не видите ни самих себя, ни фигуры его, а только один свет ослепительный, простирающийся далеко, на несколько сажень кругом, и озаряющий ярким блеском своим и снежную пелену, покрывающую поляну. и снежную крупу, осыпающую сверху и меня, и великого старца. Возможно ли представить себе то положение, в котором я находился тогда?

- Что же чувствуете вы теперь? спросил меня отец Серафим.
- Необыкновенно хорошо! сказал я.
- Да как же хорошо? Что именно? Я отвечал:
- Чувствую я такую тишину и мир в душе моей, что никакими словами выразить не могу!
- Это, ваше Боголюбие,— сказал батюшка отец Серафим,— тот мир, про который Господь сказал ученикам Своим: «Мир Мой даю вам, не якоже

мир дает, Аз даю вам...» Никакое временное земное благополучие не может дать его сердцу человеческому: он свыше даруется от Самого Господа Бога, почему и называется миром Божиим.

— Что же еще чувствуете вы? спросил меня отец Серафим.

 Необыкновенную сладость! отвечал я.

И он продолжал:

- Это та сладость, про которую говорится в Священном Писании: «От тука дома Твоего упиюся и потоком сладости Твоея напоиши я». Вот эта-то теперь сладость преисполняет сердца наши и разливается по всем жилам нашим неизреченным услаждением. От этой-то сладости наши сердца как будто тают, и мы оба исполнены такого блаженства, какое никаким языком выражено быть не может.
- Что же еще вы чувствуете?
  Необыкновенную радость во

всем моем сердце!

И батюшка отец Серафим продол-

 Когда Дух Божий снисходит к человеку и осеняет его полнотою Своего наития, тогда душа человеческая преисполняется неизреченною радостью, ибо Дух Божий радостотворит все, к чему бы Он ни прикоснулся. Это та самая радость, про которую Господь говорит в Евангелии Своем: «Жена егда рождает, скорбь имать, яко прииде год ея; егда же родит отроча, к тому не помнит скорби за радость, яко человек родися в мир. В мире скорбни будете, но егда узрю вы, возрадуется сердце ваше, и радости вашея никтоже возмет от вас». Но как бы ни была утешительна радость эта, которую вы теперь чувствуете в сердце своем, все-таки она ничтожна в сравнении с тою, про которую Сам Господь устами Своего апостола сказал, что радости той «ни око не виде, ни ухо не слыша, ни на сердце человеку не взыдоша благая, яже уготова Бог любящим Его». Предзадатки этой радости даются нам теперь, и если от них так сладко, хорошо и весело в душах наших, то что сказать о той радости, которая уготована там, на небесах, плачущим здесь на земле!? Вот и вы, батюшка, довольно-таки поплакали в жизни вашей на земле, и смотрите-ка, какою радостью утешает вас Господь еще в здешней жизни...

— Что же еще вы чувствуете, ваше Боголюбие?

Я отвечал:

— Теплоту необыкновенную!

— Как, батюшка, теплоту? Да ведь мы в лесу сидим. Теперь зима на дворе, и под ногами снег, и на вас более вершка снегу, и сверху крупа падает. Какая же может быть тут теплота?!



Н. А. Мотовилов

 — А такая, какая бывает в бане, когда поддадут на каменку и когда из нее столбом пар валит.

— И запах, — спросил он меня, такой же, как из бани?

— Нет,— отвечал я,— на земле нет ничего подобного этому благоуханию. Когда еще при жизни матушки моей я любил танцевать и ездил на балы и танцевальные вечера, то матушка моя опрыснет меня, бывало, духами, которые покупала в лучших модных магазинах Казани, но те духи не издают такого благоухания.

И батюшка отец Серафим, приятно улыбнувшись, сказал:

— И сам я, батюшка, знаю это точно так же, как и вы, да нарочно спрашиваю у вас — так ли вы это чувствуете? Сущая правда, ваше Боголюбие! Никакая приятность земного благоухания не может быть сравнена с тем благоуханием, которое мы теперь ощущаем, потому что нас теперь окружает благоухание Святого Духа Божия. Что же земное может быть подобно ему! Заметьте же ваше Боголюбие, ведь вы сказали мне, что кругом нас тепло, как в бане, а посмотрите-ка, ведь ни на вас, ни на мне снег не тает и под нами также. Стало быть, теплота эта не в воздухе, а в нас самих. Она-то и есть именно та самая теплота, про которую Дух Святой словами молитвы заставляет нас вопиять ко Господу: «Теплотою Духа Святого согрей мя!» Ею-то согреваемые пустынники и пустынницы не боялись зимнего мороза, будучи одеваемы, как в теплые шубы, в благодатную одежду, от Святого Духа истканную. Так ведь и должно быть на самом деле, потому что благодать Божия должна обитать внутри нас, в сердце нашем...

Будете ли вы помнить теперешнее явление неизреченной милости Божией, посетившей нас? — Не знаю, батюшка, — сказал я, — удостоит ли меня Господь навсегда помнить так живо и явственно, как я теперь чувствую, эту милость Божию.

— А я мню, — отвечал мне отец Серафим, — что Господь поможет вам навсегда удержать это в памяти вашей, ибо иначе благость Его не преклонилась бы так мгновенно к смиренному молению моему и не предварила бы так скоро послушать убогого Серафима, тем более что и не для вас одних дано вам уразуметь это, а через вас для целого мира, чтобы вы сами, утвердившись в деле Божием, и другим могли быть полезными. Что же касается того, батюшка, что я монах, а вы мирской человек, то об этом думать нечего: у Бога взыскуется правая вера в Него и Сына Его Единородного. За это и подается обильно свыше благодать Духа Святого. Господь ищет сердца, преисполненные любовью к Богу и ближнему, - вот престол, на котором Он любит восседать и на котором Он является в полноте Своей пренебесной славы. «Сыне, даждь Ми сердце твое! - говорит Он. - А все прочее Я Сам приложу тебе», ибо в сердце человеческом может вмещаться Царствие Божие. Господь заповедует ученикам Своим: «Ищите прежде Царствия Божия и правды Его, и сия вся приложатся вам. Весть бо Отец ваш Небесный, яко всех сих требуете». Не укоряет Господь Бог за пользование благами земными, ибо и Сам говорит, что, по положению нашему в жизни земной, мы всех сих требуем, т. е. всего, что успокаивает на земле нашу человеческую жизнь и делает удобным и более легким путь наш к Отечеству Небесному. На это опираясь, св. апостол Петр сказал. что, по его мнению, нет ничего лучше на свете, как благочестие, соединенное с довольством. И Церковь святая молится о том, чтобы это было нам даровано Господом Богом; и хотя прискорбия, несчастия и разнообразные нужды и неразлучны с нашей жизнью на земле, однако же Господь Бог не хотел и не хочет, чтобы мы были только в одних скорбях и напа-

стях, почему и заповедует нам через апостолов носить тяготы друг друга и тем исполнить закон Христов... Такто, ваше Боголюбие, все, о чем бы вы ни попросили у Господа Бога, все восприимете, лишь бы только то было во славу Божию, или на пользу ближнего, потому что и пользу ближнего Он же к славе Своей относит, почему и говорит: «Вся, яже единому от меньших сих сотвористе, Мне сотвористе». Так не имейте никакого сомнения, чтобы Господь Бог не исполнил ваших прошений, лишь бы только они или к славе Божией, или к пользам и назиданию ближних относились. Но если бы даже и для собственной вашей нужды или пользы, или выгоды вам что-либо было нужно, и это даже все столь же скоро и благопослушливо Господь Бог изволит послать вам, только бы в том крайняя нужда и необходимость настояла, ибо любит Господь любящих Его... Однако опасайтесь, ваше Боголюбие, чтобы не просить у Господа того, в чем не будете иметь крайней нужды. Не откажет Господь вам и в том за вашу православную веру во Христа Спасителя, ибо не предает Господь жезла праведных на жребий грешных и волю раба своего Давида сотворит неукоснительно, однако взыщет с него, зачем он тревожил Его без особой нужды, просил у Него того, без чего мог бы весьма удобно обойтись.

Так-то, ваше Боголюбие, все я вам сказал теперь и на деле показал, что Господь и Божия Матерь через меня, убогого Серафима, вам сказать и показать соблаговолили. Грядите же с миром. Господь и Божия Матерь с вами да будут всегда, ныне и присно и во веки веков. Аминь. Грядите же с миром!

И во время беседы этой с того самого времени, как лицо отца Серафима просветилось, видение это не переставало, и все с начала рассказа и доселе сказанное говорил он мне, находясь в одном и том же положении. Исходившее же от него неизреченное блистание света видел я сам, своими собственными глазами, что готов подтвердить и присягаю.

Соборные храмы Саровской обители: в честь Божией Матери — «Живоносный Источник» и Успенский (справа). В Успенском соборе находилисьфима. Фото начала XX в.



Отец Павел Флоренский:

«ДЕЙСТВИТЕЛЬНОСТЬ СВЕТА СВИДЕТЕЛЬСТВУЕТСЯ...»

Приводя в своей книге «Столп и утверждение истины» (1914) выдержки из беседы Н. А. Мотовилова с преподобным Серафимом, Павел Флоренский пишет: «Только что приведенный рассказ, как почти современный нам, и написанный, притом, человеком умелым, полон многозначительных частностей и жизненных черт. В этом отношении он неизмеримо ценен и, пожалуй, почти исключителен. Но самая действительность света свидетельствуется бесчисленным рядом житий и сказаний о святых, так что нужно быть без ума, чтобы решиться отвергать достоверность этих явлений благодатного света. Они подтверждаются еще и тем, что венчик на иконах, -- будь то нимб или ореол, или слава в их различных много-образных видах представляющий именно этот, истекающий из духо-носцев свет благодатный, что венчик не мог бы ни возникнуть, ни держаться в иконописи и других изобразительных искусствах, если бы был, - как это нередко полагаусловностью, ют, - просто условным атрибутом святости. Едва ли может столь упорное и столь широко распространенное явление возникнуть «без огня», не выражая собою никакой действительности, лежащей в его основе.

Но является вопрос: не бывало ли созерцания этого же света у мистиков вне-христианских, ну хотя бы например у неоплатоников? Ведь несомненно то, что и они видели какой-то свет; несомненно, что и они блаженствовали о своем-ведении. Да, видели; и блаженствовали. Возможно даже, что они видели свет Божества. Говорю лишь «возможно», ибо видение внутреннего света может быть и «прелестью», то есть явлением чисто субъективного и психофизиологического значения, иногда, - а быть может, и всегда, - не без соучастия темных сил, принимающих вид ангела светла...»

# ПСИХОЛОГИЯ СВЯТОСТИ

М. МЕНЬШИКОВ

Статья, отрывок из которой мы публикуем, была напечатана в газете «Новое Время» в 1903 году (№ 8) в связи с канонизацией Серафима Саровского.

вятость — одна из форм духа, известная с глубокой древности и среди всех народов. Всюду употреблялись одни и те же способы для достижения святости. За тысячу лет до нашей эры монашество процветало в Индии и Египте. Следы неподражаемых по высоте нравственных настроений остались в буддийских священных книгах.

Нет сомнения, что внешний подвиг святых главным образом состоит в подготовлении плоти к новому состоянию — «укрощении плоти». Но что такое — это укрощение? Человеку, стремящемуся к святости, нужно особое, укрепленное тело. Укрепленное не гимнастикой, которая сводится к потере органического равновесия, к нарастанию грубых тканей за счет более нежных, а способом более естественным — воздержанием. Это тоже, если хотите, гимнастика, только через дух. Разросшиеся органы упражняются в неделании и непитании, пока не атрофируются до своей естественной формы.

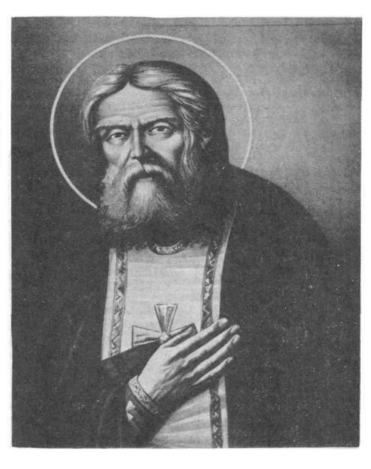
Почитание мощей, мне кажется, коренится в этом отношении плоти к духу. Весь строй святого тела уравновешен и подчинен основному тону — служению мысли. Облагороженная плоть, как материальный корень духа, достойна быть предметом поклонения - как все совершенное, чего бы мы хотели достичь в себе. Древние поклонялись прекрасным

статуям: это были языческие мощи, только мраморные, напоминавшие о богоподобных людях. Праведники, насколько это от них зависит, возвращают себя к свежести ранних лет. Довольствуясь ничтожным, они достигают самого значительного. Они и дети, и мудрецы вместе. Именно о таких сказано, что им доступно царство Божие.

Что же является окончательным результатом этого блаженного состояния? — Любовь ко всему.

Великая историческая святых - освящать народ, делать его счастье благородным. Вы согласитесь, что нет на земле большей радости, как быть вблизи хороших людей. Насколько оскорбляет, когда ближний ваш выказывает несуществующее превосходство, настолько восхищает заслуженное. Перед вами некто лучший — и вы счастливы лучшим счастьем какое возможно. Нужна ли аристократия народу? Да, вот такая, истинная, — она нужна и составляет самое высокое учреждение в государстве, не будучи им установлено, ни поддержано. Необходимо, чтобы был передан глазам всех живой образец неизмятого, свободного духа, живущего естественной жизнью. знать никаких ограничений, никаких обязательств, кроме внутренних, самим собою наложенных, это состояние более чем царственное.

В тот день, когда я пишу эти строки, сотни тысяч народа стекаются к костям святого Серафима. Людям узким и суеверным доступ-



Икона преп. Серафима. XX век.

но облекать все высокое волшебством И вводить свою темноту в область света. Но это действительно область света и не нуждается в темноте. Христос исцелял больных и передал этот дар апостолам. Дар целения принадлежит всему, что внушает веру, что развязывает связанную болезнью энергию жизни. Но и Христос, и апостолы приходили не затем, чтобы исцелять тела. Их главное призвание было — исцеление души, спасение чего-то высшего и более первоначального, чем тело.

По древнему воззрению, разделяемому многими современными учеными, источник тела у нас духовный. Существует непостижимое начало, некая монада, вокруг которой завивается материя, как кокон около гусеницы. Все физические болезни происходят от повреждения этого творящего начала. Пока оно бьет из тайников природы неудержимо, - все физические порчи мгновенно заделываются, все заразы парализуются. Душа здоровая предостерегает и защищает свое тело, но стоит ей поколебаться в своей связи с Богом, уснуть, омрачиться, погибнуть, — тотчас, как в плохо защищаемую крепость, врываются разрушительные силы.

Восстановить человеческую душу во всей ее Богоподобной чистоте, вернуть ей первозданную энергию — вот для чего приходил Христос, вот для чего проповедовали апостолы и страдали мученики. Мне кажется, призвание теперешних святых осталось то же самое: восстановить прежде всего души, а через них и тела.

Кто знает, какое потрясение, какой внутренний переворот совершается в больном уже при одной надежде исцеление? Надежда предполагает вспыхнувшую веру, предполагает любовь к святому. Этот мгновенный порыв к совершенству не освежает ли прежде всего больную душу? Не поднимает ли он шлюзы для тех всегда присутствующих целительных сил, которые Бог заложил в своей жизни? Какова бы ни была тайна восстанавливающей силы, она драгоценна для человечества, около оживляется корень духа.

# НАСТАВЛЕНИЯ ПРЕПОДОБНОГО СЕРАФИМА

### О ПОСТЕ

... Истинный пост состоит не в одном изнурении плоти, но и в том, чтобы ту часть хлеба, которую ты сам хотел бы съесть, отдать алчущему...

### О ХРАНЕНИИ СЕРДЦА

... Что есть лучшего в сердце, того мы без надобности не должны обнаруживать; ибо тогда только собранное останется в безопасности от видимых и невидимых врагов, когда оно, как сокровище, хранится во внутренности сердца. Не всем открывай тайны сердца своего.

### о многословии

Одного многословия с теми, которые противных с нами нравов, довольно расстроить внутренность внимательного человека. Но всего жалостнее то, что от сего может погаснуть тот огонь, который Господь наш Иисис Христос пришел воврещи на землю сердец человеческих... А потому для сохранения внутреннего человека надобно удер-... пиналогалогония то мися стаж Не выслушав прежде другого отвечать не должно: иже отвечает слово прежде слышания, безумие ему есть и поношение (Притч. 18, 13).

# О ТЕРПЕНИИ СМИРЕНИИ

Как воск, не разогретый и не размягченный, не может принять налагаемой на него печати, так и душа, не искушенная трудами и немощами, не может принять на себя печати добродетели Божией. Когда диавол оставил Господа, тогда приступили Ангелы и служили Ему (Мф. 4, 11). Так, если во время искушений несколько отходят от нас Ангелы Божии, то недалеко, и скоро приступают и служат нам Божественными помышлениями, умилением, услаждением, терпением...

# **ИСПОВЕДНИКИ**И СОВЕТОДАТЕЛИ

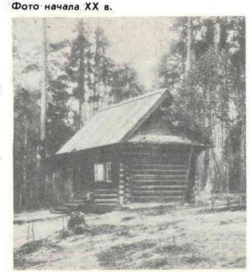
О. КУЗНЕЦОВ, кандидат медицинских наук

В. ЛЕБЕДЕВ, доктор психологических, кандидат медицинских наук



У источника преп. Серафима. Дивеево. Современная фотография.

Ближняя пустынька преп. Серафима в Саровской обители.



реподобный Серафим Саровский — самый почитаемый, но не единственный русский православный старец (старец в православии — руководитель совести). В тод 1000-летия крещения Руси был канонизирован старец Амвросий (в миру А. М. Гренков) из знаменитой Оптиной пустыни.

Как нам представляется, взгляды Ф. М. Достоевского на старчество многое могут прояснить для понимания святости и притягательности этих людей для тех, кто входил с ними в общение.

Старчество весьма привлекало Достоевского. «Жизнеописание Оптинского старца иеромонаха Леонида (в схиме Льва)», «История описания Козельской Введенской Оптиной пустыни» — эти книги были в его личной библиотеке.

Жена Достоевского Анна Григорьевна вспоминала: «16 мая 1878 года нашу семью поразило страшное несчастие: скончался наш младший сын Леша... Чтобы хоть несколько успокоить Федора Михайловича и отвлечь его от грустных дум, я упросила Вл. С. Соловьева... уговорить Федора Михайловича поехать с ним в Оптину пустынь... Вернулся Федор Михайлович из Оптиной пустыни как бы умиротворенный и значительно успокоившийся и много рассказывал мне про обычаи Пустыни, где ему привелось пробыть двое суток. С тогдашним знаменитым «старцем», о. Амвросием, Федор Михайлович виделся три раза: раз в толпе ири народе и два раза наедине...»!

Достоевский пришел к выводу, что «нужны исповедники и советодатели», — для оказания помощи людям в состоянии душевного кризиса, умеющие понять страдания и дать совет. Таких увидел он среди старцев: «... На Руси, по монастырям, есть, говорят, и теперь иные схимники, монахинсповедники и советодатели... Эти монахи-советодатели бывают иногда будто бы великого образования и ума. Так, по крайней мере, повествуют о них... Говорят, что встречаются некоторые с удивительным будто бы

Достоевская А. Г. Воспоминания. М., 1987. С. 344, 346. 347

даром проникновения в душу человеческую и умения совладать с нею. Несколько таких лиц известны, говорят, всей России, то есть, в сущности, тем, кому надо. Живет такой старец, положим, в Херсонской губернии, а к нему едут или даже идут пешком из Петербурга, из Архангельска, с Кавказа и из Сибири. Идут, разумеется, с раздавленной отчаянием душою, которая уже и не ждет исцеления... А прослышит вдруг про какого-нибудь такого монаха-советодателя и пойдет к нему...» (Дневник писателя)<sup>2</sup>.

Образ такого исповедника и советодателя — старца Зосимы — он создает в своем последнем романе «Братья Карамазовы». Современники были согласны в том, что его прототипом был старец Амвросий. По нашему же мнению, образ этот — синтетический. В нем обобщено явление, так что видятся в Зосиме черты других старцев и, конечно, преподобного Серафима Саровского тоже.

«Про старца Зосиму говорили многие, - пишет Достоевский, - что он, допуская к себе столь многие годы всех приходивших к нему «исповедовать сердце свое» и жаждавших от него совета и врачебного слова. - до того много принял в душу свою откровений, сокрушений, сознаний, что под конец приобрел прозорливость уже столь тонкую, что с первого взгляда на лицо незнакомого, приходившего к нему, мог угадывать: с чем тот пришел, чего тому нужно, и даже какого рода мучение терзает его совесть, и удивлял, смущал и почти пугал иногда пришедшего таким знанием тайны его, прежде чем тот молвил слово»3,

Слова «исповедовать сердце свое» мы заключили в скобки своей волей. Если их не читать, то все остальное можно отнести не только религиозному деятелю, священнику, старцу и др., но и психотерапевту, не обязательно верующему. Зосима в романе — человековед, в совершенстве владеющий методами психотерапевтического воздействия на личность, гибко меняющий тактику этого воздействия в зависимости от особенностей личности того, кто обратился к нему в состоянии душевного кризиса. В главах «Верующие бабы» и «Маловерная дама» можно увидеть, что Зосима пользуется психотерапией, которая только в наши дни стала достоянием врачебной практики в связи с открытиями наукой социально-психологических мерностей, действующих в группах. Так, в эпизоде «прекращения сотрясения всего организма кликуши» внушающим воздействием — отчетливо можно увидеть, что старец влияет не только на страдающую истерическим неврозом женщину, но, в силу психичесской заражаемости, подражания и индукции, влияет и на окружающих. «Многие из теснившихся к немуженщин заливались слезами умиления и восторга, вызванного эффектом минуты; другие рвались облобызать хоть край одежды его, иные что-то причитали. Он благословлял всех, а с иными разговаривал» (44).

С позиций современной психотерапии представляют интерес претензии ортодоксальной религии к старчеству. Ф. М. Достоевский пишет, что к старцам стекались не только простолюдины, но и самые знатные люди, «с тем, чтобы повергаясь пред ними, исповедовать им свои сомнения, свои грехи, свои страдания и испросить совета и наставления. Видя это, противники старцев кричали, вместе с прочими обвинениями, что здесь самовластно и легкомысленно унижается таинство исповеди...» (27).

В отличие от канонического таинства исповеди в православии, общение со старцем происходит в присутствии многих людей. Это диалоги, совместное решение проблемы и передача опыта жизни не одному, а сразу целой группе людей. Причем только в меру необходимости старец обращается к мистически-религиозным представлениям человека, пришедшего за советом.

Разнообразие форм психологического воздействия Зосимы на тех, кто пришел к нему за помощью, можно иллюстрировать лишь двумя наблюдениями. Простую крестьянку в состоянии душевного кризиса он спрашивает: «О чем плачешь-то? — Сыночка жаль, батюшка, трехлеточек был... По сыночку мечусь, отец, по сыночку... Вот точно он тут предо мной стоит, не отходит. Душу мне иссушил... Говорю Никитушке, мужу-то моему: отпусти ты меня, хозяин... Зашибаться он стал без меня, Никитушка-то мой, это наверно что так, да и прежде того: чуть я отвернусь, а уж он и ослабеет. А теперь и о нем не думаю. Вот уж третий месяц из дому. Забыла я, обо всем забыла и помнить не хочу; а и что я с ним теперь буду? Кончила я с ним, кончила, со всеми покончила».

Не утешает ее и картина иллюзорного рая, нарисованного Зосимой, в которой потерянный ею ребенок радуется и веселится в «сонме ангелов» и за нее бога модит. «Тем самым и Никитушка меня утешал, — ответила она старцу, — в одно слово, как ты, говорил: «Неразумная ты, говорит, чего плачешь, сыночек наш наверно теперь у господа бога вместе с ангелами воспевает»... «Знаю я, говорю, Никитушка, где ж ему и быть, коль не у господа бога, только здесь-то, с нами-то его теперь, Никитушка, нет, подле-то, вот как прежде сидел!» (46).

Но истинным откровением, достойным психотерапевта высокого класса, является способ, с помощью которого он переориентирует ее отношение к сложившейся кризисной ситуации. Зосима говорит: «А младенчика твоего помяну за упокой... и супруга твоего за здравие помяну. Только его тебе грех оставлять. Ступай к мужу и береги его» (47).

Религиозно-мистическая мотивация этого совета в значительной степени, на наш взгляд, носит притчево-апокрифический характер, доступный пониманию этой женщиной ее морально-нравственного долга. Он как бы глазами утраченного, но вечно дорогого образа сына, заставляет ее увидеть всю ситуацию и обрести цель в реальной, настоящей, а не в загробной жизни: «Увидит оттуда твой мальчик, что бросила ты его отца, и заплачет по вас; зачем же ты блаженство-то его нарушаешь?.. Как же он в дом придет, коль ты говоришь, что возненавидела дом свой? К кому ж он придет, коль вас вместе, отца с матерью, не найдет? Вот он снится теперь тебе и ты мучаешься, а тогда он тебе кроткие сны пошлет. Ступай к мужу, мать, сего же дня ступай»

О том, что произошло разрешение душевного кризиса путем переосмысливания ситуации, перестройки отношения к ней, что появилась реальная жизненная цель, можно увидеть по ответу крестьянки: «Пойду, родной, по твоему слову пойду. Сердце ты мое разобрал. Никитушка, ты мой Никитушка, ждешь ты меня, голубчик, ждешь!» (47).

Представляется необходимым остановиться на таких крайне важных, на наш взгляд, особенностях. Примечательна способность Зосимы верно учесть всю информацию о сложившейся ситуации и найти в ней реальные возможности для переориентирования (страдающий муж, сохранившаяся любовь и сочувствие к нему, общее горе и сопереживание друг другу). Пассивную, внутреннюю, не

Достоевский Ф. М. Соч. М., 1980. Т. 21.С. 33.
 Там же. Т. 14. С. 28. Далее при цитировании в скобках указывается страница этого тома.

способную реализоваться в поведении (мечтательную) любовь старец переводит в деятельную — любовь к реальному мужу.

Взаимоотношение «деятельной» и «мечтательной» любви разъясняется при крайне любопытном диалоге старца с Хохлаковой, в котором Зосима переходит от образного воздействия к взаимному обсуждению идей, сохраняя направленность беседы на переориентировку морально-нравственных ценностей.

В отличие от неграмотных баб, госпожа Хохлакова оперирует современными ей разнообразными теориями, правда, они отразились в ней, как в кривом зеркале, выявляющем скрытые дефекты идей. «Я страдаю... неверием... будущая жизнь -- это такая загадка! -- жалуется она старцу. — И никто-то, ведь никто на нее не отвечает! Послушайте, вы целитель, вы знаток души человеческой... мысль эта о будущей загробной жизни до страдания волнует меня, до ужаса и испуга... А тут уверяют, что все это взялось сначала от страха пред грозными явлениями природы и что всего этого нет. Ну что, думаю, я всю жизнь верила — умру, и вдруг инчего нет... Чем же доказать, чем убедиться? О, мне несчастие! Я стою и кругом вижу, что всем все равно, почти всем, никто об этом теперь не заботится, а я одна только переносить этого не могу. Это убийственно, убийственно!» (51-52).

«Без сомнения, убийственно. Но доказать тут нельзя ничего, убедиться же возможно», — отвечает Зосима. И на вопрос «Как?» объясняет ей: «Опытом деятельной любви. Постарайтесь любить ваших близких деятельно и неустанно. По мере того как будете преуспевать в любви, будете убеждаться... и в бессмертии души вашей. Если же дойдете до полного самоотвержения в любви к ближнему, тогда уж несомненно уверуете, и никакое сомнение даже и не возможет зайти в вашу душу. Это испытано, это точно» (52).

Казалось бы, идет сугубо религиозный разговор о вере, бессмертии души, но тема деятельной любви сразу ставит общие нравственные проблемы, не утратившие актуальность и в наши дни. На модели социально-психологических взаимоотношений больных и медиков Достоевский поднимает один из самых болевых аспектов ее. Чтобы увидеть эту проблему, вновь обратимся к дналогу старца и Хохлаковой. «Я так люблю человечество,— говорит она, что, верите ли, мечтаю иногда бросить все, все, что имею... и идти в сестры милосердия. Я закрываю глаза, думаю и мечтаю, и в эти минуты я чувствую в себе непреодолимую силу. Никакие раны, никакие гнойные язвы не могли бы меня испугать. Я бы перевязывала обмывала собственными руками. я была бы сиделкой у этих страдальцев, я готова целовать эти язвы... но долго ли бы я могла выжить в такой жизни?.. Вот главнейший вопрос! Это самый мой мучительный из вопросов... и спращиваю сама себя; долго ли бы ты выдержала на этом пути? И если больной, язвы которого ты обмываещь. не ответит тебе тогчас же благодарностью, а напротив, станет тебя же мучить капризами, не ценя и не замечая твоего человеколюбивого служения, станет кричать на тебя, грубо требовать, даже жаловаться какомунибудь начальству (как часто и случается с очень страдающими. -- Авт.) -что тогда? Продолжится твоя любовь или нет? И вот - представьте, я с содроганием это уже решила: если есть что-нибудь, что могло бы расхолодить мою «деятельную» любовь к человечеству тотчас же, то это единственно неблагодарность. Одним словом, я работница за плату, я требую тотчас же платы, то есть похвалы себе и платы за любовь любовью. Иначе я никого не способна любить!» (53).

Зосима продолжает психотерапевтическую беседу, опираясь на поднятую Хохлаковой социально-медицинскую проблему, но переводит ее на более общий, абстрактный уровень, позволяющий ∢маловерной осознать суть своего морально-иравственного дефекта. С этой целью старец приводит скорбный парадокс пожилого доктора, который жаловался ему: «Я... люблю человечество. но дивлюсь на себя самого: чем больше я люблю человечество вообще, тем меньше я люблю людей в частности, то есть порознь, как отдельных лиц. В мечтах я нередко... доходил до страстных помыслов о служении человечеству и, может быть, действительно пошел бы на крест за людей, если б это вдруг как-нибудь потребовалось, а между тем я двух дней не в состоянии прожить ни с кем в одной комнате, о чем знаю из опыта... В одни сутки я могу даже лучшего человека возненавидеть: одного за то, что он долго ест за обедом, другого за то, что у него насморк и он беспрерывно сморкается... Я... становлюсь врагом людей, чутьчуть лишь те ко мне прикоснутся. Зато всегда так происходило, что чем более я ненавидел людей в частности, тем пламеннее становилась любовь моя к человечеству вообще» (53).

Интересно, что в своих комментари-

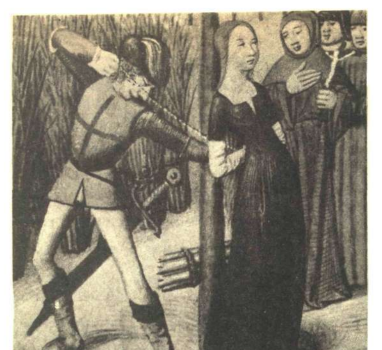
ях к высказываниям Хохлаковой Зосима указывает ей на двусмысленность. неоднозначность ее откровенности, которая может послужить источником ее самосовершенствования и преодоления нравственных недостатков, но может и укрепить отрицательные, а в определенной степени и болезненные стороны ее личности. Положительно, с точки зрения старца, то, что она сокрушается: «У вас же много уже сделано, ибо вы могли столь глубоко и искренне сознать себя сами». Но в то же время, если искренность была для получения похвалы за правдивость, все это может приобрести крайне отрицательное значение. Тогда, говорит он ей, вы «ни до чего не дойдетев подвигах деятельной любви: так все и останется лишь в мечтах ваших, и вся жизнь мелькиет как призрак. Тут, понятно, и о будущей жизни забудете, и сами собой под конец какнибудь успокоитесь» (53).

Деятельная любовь, по Достоевскому, дело значительно более трудное, жесткое и устрашающее, нежели любовь мечтательная, она требует от человека максимальной активности. Нравственные правила Зосимы, которыми он пытался «вооружить» Хохлакову, таковы: избегать лжи, особенно по отношению к себе; сохранить доброжелательность ко всем людям, даже к тем, кто вызывает брезгливость; не пугаться оценки своих недостойных поступков; идти выбранным праведным путем, несмотря на нравственные падения и различные жизненные коллизии... (54).

Эти заветы не носят сугубо религиозного характера. Они общенравственны и могут помочь современному человеку в его душевном совершенствовании.

Мы далеки от того, чтобы не понимать, что Зосима, как и сам Достоевский, были глубоко религиозными людьми и были уверены в силе религиозной аргументации. Но их психологическая проницательность и умение индивидуализировать психологические воздействия, были связаны с особенностями их личности, богатым жизненным и нравственным опытом.

Психотерапевтический талант «советодателя», утешителя, способности педагога-человековеда, проницательность, эмоциональная гармония и развитый в этих направлениях глубокий ум Зосимы, связан прежде всего с его личным, преимущественно нравственным опытом. В этих свойствах нам видится нравственная сила и преподобного Серафима, один из секретов его огромного влияния на людей, его необычайной притягательности.



Палач готовит Жанну к сожжению. Миниатюра из рукописи «Vigiles de Charles VII»

# Жанна д'Арк и ее вера

детства знакомо нам овеянное легендами имя девушки, вставшей во главе освободительного войска и закончившей жизнь на костре по обвинению в колдовстве и ереси.

Но что мы знаем о том, чем она привлекла сердца соотечественников.— о ее вере?

По существу первый серьезный труд на русском языке, посвященный этой теме, вышел в свет только в наши дни. Это книга С.С. Оболенского «Жанна — Божья Дева» (Париж, 1988).

То, что мы узнаем о Жанне из этой книги, представляется почти откровением. Как известно, в 1920 году ее канонизировали, но и для западных христиан образ Жанны остается нераскрытым. Знаменитый католический писатель Леон Блуа пишет: «Изумление, вызванное Жанной у всех ее современников, ничто по сравнению с тем изумлением, которое христианский мир, так долго не желавший ее знать, переживет тогда, когда ему откроется, наконец, вся сверхъестественность этой невероятной судьбы».

Скрупулезно изучив все имеющиеся свидетельства о Жанне, С. С Оболенский приходит к выводу, что ее религиозность, уникальная для Запада, глубоко созвучна тому типу духовности, который в XIV—XV веках возобладал на православном Востоке, а в Новое время проявился наиболее ярко в жизни и духовном подвиге Серафима Саровского.

Богословским выражением этого духовного опыта стало учение архиепископа Григория Паламы (Византия, XIV в.). Согласно паламизму, Божественная сущность, принципиально непостижимая для человека, извечно изливается «вовне» в виде Энергий, которые человек воспринимает как душой, так и телом. Стяжание этих Божественных Энергий (или Духа Божия) становилось основной целью христианской жизни. Вероятно, самое глубокое расхождение между христианскими культурами Запада и Востока было вызвано тем, что католическая Церковь в свое время отвергла и этот опыт, и это учение как ересь. Однако струя этой древней традиции, восходящей к раннему христианству, сохранилась и в западном христианстве.

Канцлер Парижского Университета Жерсон на соборе в Констанце в 1414 году выступил за примат соборного

## РАЗМЫНЫЛЯЯ НАД КНИТОЙ

начала в Церкви и добивался избрания в папы своего единомышленника архиепископа Желю. Именно Жерсон оказался первым крупным деятелем Церкви, признавшим подлинность духовного призвания Жанны. Его поразила глубина и точность, с какой это неграмотная девятнадцатилетняя девушка отвечала на самые сложные богословские вопросы, а «экзамены» ей устраивали суровые!

Несмотря на различия времени, возраста, образа жизни, сущность ее мистического опыта очень близка к тому, что

мы знаем о преподобном Серафиме Саровском.

Известны рассказы очевидцев об исходившем от нее «свете». Удивительно, что свидетели эти говорили почти теми же словами, что Мотовилов о Серафиме Саровском.

Жанна была очень сдержанна в рассказах о своих откровениях, однако считала себя обязанной отвечать на вопросы высоких церковных руководителей. Она «проговаривается», что постоянно «советуется» со святыми, в особенности с Екатериной и Маргаритой, что к воинскому служению ее призвал архангел Михаил, он и руководит ею. Она очень часто причащалась, пропустить обедню было для нее большой потерей. Она обычно подолгу в одиночестве молилась перед Распятием. Характерно, что во время своих видений она никогда не впадала в «экстаз». Порывистая и непосредственная по натуре, она всегда сохраняла ясность мысли, женственную мягкость, доброжелательность, естественность поведения в самой непривычной обстановке. Несмотря на ее привлекательность и беззащитность, неизвестно ни одного случая, чтобы кто-то покушался на ее честь — а нравы в армии того времени были очень грубые. Исходившая от нее Божественная сила покоряла всех, а в бою наполняла мужеством сердца воинов. «Когда с нами Жанна, каждый из нас стоит сотни» — это слова одного из солдат.

Она запрещала королю мстить своим политическим противникам, требовала милосердия к пленным — и в этом тоже была причина ее успехов. Когда Жанна, подобно светлому ангелу, мчалась во главе войска на приступ крепости, сердца врагов (они ведь тоже были христиане!) охватывало чувство смущения и неправоты их дела.

В первой личной беседе с наследником престола Карлом VII она ответила ему на вопрос, с которым тот за несколько лет до этого обратился в тайной молитве к Богу. Тогда он поверил ей и пошел за ней к трону и к победе. Однако Жанна настойчиво внушала ему, что он — только слуга Божий, а настоящий «король Франции» — сам Иисус Христос. Конечной целью своего призвания она считала защиту Константинополя от «сарацин» силами объединенной Франции. В этом светлом эсхатологизме, устремленном не к мрачным ожиданиям, но к позитивным целям, снова можно увидеть родство духа Жанны и преподобного Серафима. История могла сложиться иначе, если бы короля и его окружения достало мужества и веры. Труднее всего им было выполнять требования Жанны о примирении с бывшими противниками и союзе с другими патриотическими вождями — в них король видел прежде всего соперников. Приказы Жанны перестали выполняться, наступательный порыв иссяк...

Костер, на котором сгорела святая Жанна, снова воспламенил сердца патриотов, и они довели дело освобождения Франции до конца. Но Жанна была

призвана спасти весь христианский мир...

Подводя итог своему исследованию духовного подвига Жанны, С. С. Оболенский пишет: «То, что разделилось в нашем мире и преступно восстало друг против друга,—самозабвение в Боге и творчество на земле, утверждение реальности Духа и правда светского дела, монархическая этика служения и героический порыв к свободе, величие национального подвига и жажда вселенской справедливости — все это дано как единое целое в серафической святости Жанны д'Арк».

Лев РЕГЕЛЬСОН

# MARGMOBA 58311

Казалось бы, творчество Артура КОНАН ДОЙЛЯ (1859—1930) более чем хорошо известно нашему читателю. С детства мы знаем не только о приключениях Холмса и Ватсона, но и о фантастических путешествиях героев «Затерянного мира», «Маракотовой бездны»... Но, оказывается, «Маракотову бездну» мы читали не до конца. Кульминационная часть этой повести не вошла в издания советского периода. Редакции журнала «Наука и религия» сообщил об этом московский

книголюб Игорь Николаевич Введенский. За свою долгую жизнь он

собрал сведения о тысячах и тысячах изданий. Он указал, что последние главы «Маракотовой бездны» начали печатать в 1929 году в журнале «Всемирный следопыт» — и прервали публикацию, сочтя ее несоответствующей идеологическим установкам тех лет. В оригинале повесть Конан Дойля состоит из семи глав. В первых пяти (которые у нас многократно переиздавались в переводе Е. Толкачева, без разбивки на главы) рассказывается о погружении трех акванавтов в батисфере на дно Атлантики. Трос обрывается, они — на грани гибели, но приходит спасение: на дне глубокой впадины (Маракотовой бездны) до сих пор живут уцелевшие потомки тех, кто населял затонувшую Атлантиду. Следует ряд приключений в подводном царстве, а потом всем троим удается выбраться на поверхность в шарах из особого стекла. С ними — прекрасная дочь царя атлантов. Предварительно один из акванавтов, Сайрес Хедли, отправляет наверх записи о подводных странствиях. Эти записи и составляют основу повести.

Но где же здесь «чуждая идеология»? Она — в последних двух главах. Дело в том, что в 20-е годы (повесть написана в 1927 году) многих занимала проблема жизни в Атлантиде после ее гибели. Понятно, что тут раздолье для мыслителей оккультного толка. Весьма интересны спиритуалистические мотивы в творчестве А. Конан Дойля. Они проявились и в «Маракотовой бездне». В последних главах писатель (устами того же Сайреса Хедли) уточняет мотивацию гибели Атлантиды и подводит читателя к главной сюжетной коллизии — действительно, спиритуалистической. Не раскрывая заранее содержание, скажем только, что суть этой коллизии и сейчас не потеряла смысл, поскольку речь идет о победе над злом.

### ΓΛΑΒΑ VI

осле нашего замечательного путешествия на дно Атлантического океана в 200 милях к юго-западу от Канарского архипелага, где нам удалось осуществить погружение на подводной лодке и не только пересмотреть наши взгляды на жизнь и давление воды в глубинах моря, но и установить, что древняя цивилизация выжила там в невероятно трудных условиях, очень многие писали нам — как мне, Сайресу Хедли, воспитаннику Оксфорда, так и профессору Маракоту и даже Биллу Сканлэну. В письмах нас постоянно просили подробнее рассказать о пережитом. Конечно, первоначальное мое повествование было очень поверхностным, но оно, тем не менее, охватывает большинство событий. И все же кое-что я утаил, и прежде всего — потрясающий эпизод с Владыкой Темного Лика. Некоторые события и наши умозаключения о них были столь крайне необычны, что все мы пришли к выводу: в настоящее время лучше всего полностью сохранить их в тайне. Однако теперь, когда наука признала наши выводы, — и я могу добавить, что Общество признало мою невесту, — теперь наша искренность в целом подтверждена и мы, наверное, можем рискнуть рассказать о том, что сперва, пожалуй, не



вызовет симпатии у людей. Но к повествованию о самом потрясающем происшествии мне следует подвести читателя, напомнив ему о тех чудесных месяцах в погребенном жилище атлантов, которые могут благодаря своим стеклянным кислородным колоколам ходить по дну океана с той же легкостью, с какой прогуливаются среди цветочных клумб те лондонцы, которых я вижу сейчас из окна Гайд-Парк Отеля.

Когда эти люди впервые ввели нас внутрь после страшного падения с поверхности океана, мы были скорее в положении заключенных, нежели гостей. Сейчас я хочу написать, как все это переменилось и как благодаря великолепию д-ра Маракота мы создали себе такую репутацию, что память о нашем визите отложится в их анналах как повесть о некоем небесном посещении. Они ничего не знали о нашем отбытии, которому они наверняка бы воспрепятствовали, если бы смогли, так что несомненно уже родилась легенда о том, как мы вернулись в какую-то небесную сферу, взяв с собою самый душистый, самый отборный цветок с их полей.

Сейчас мне хотелось бы последовательно доверить бумаге некоторые странные вещи этого чудесного мира, а также некоторые приключения, происшедшие с нами, пока я не дойду до важнейшего из всех приключений — того, которое навеки наложит печать на каждого из нас — до пришествия Владыки Темного Лика. В известном смысле мне хотелось бы, чтобы мы дольше пробыли в Маракотовой бездне, так как там было много тайн и до самого конца оставались вещи, которых мы не могли постичь. Кроме того, мы быстро продвигались в изучении их языка, так что вскоре смогли бы получить гораздо больше информации.

Опыт научил этих людей и тому, что ужасно, и тому, что невинно. Я помню, как однажды была объявлена внезапная тревога и все мы выбежали в кислородных колоколах на дно океана, хотя для нас оставалось загадкой, почему мы бежали и что нам предстоит сделать. Однако что касается ужаса и отчаяния на лицах окружающих — тут не могло быть ошибки. Когда мы выбрались на равнину, нам встретились несколько греков, работавших на добыче угля, которые спешили к нашей Колонии. Они бежали с такой скоростью и были так измучены, что падали в ил, и стало ясно, что мы, по сути дела — спасательная экспедиция, которая должна подобрать этих калек и поторопить отставших. Мы не видели никаких признаков оружия, не видели, чтобы кто-то оказывал сопротивление надвигающейся опасности. Вскоре углекопы, толпясь, обогнали нас, и когда последний из них протиснулся в дверь, мы оглянулись в том направлении, откуда они прибежали. Все, что мы смогли увидеть — это пару зеленоватых рваных облаков, со светящимся центром и неровными краями, которые скорее дрейфовали, нежели двигались в нашу сторону. Когда их стало ясно видно — хотя до них еще оставалось почти полмили — моих спутников охватила паника, они колотили в дверь, как бы стремясь быстрее попасть внутрь. Это было поистине нервное занятие — наблюдать, как приближались эти таинственные источники беспокойства, но насосы работали быстро и вскоре мы опять оказались в безопасности. Над перемычкой двери находился огромный блок из прозрачного хрусталя, десяти футов в длину и двух футов в ширину. Возле него были укреплены прожекторы, которые отбрасывали наружу яркий свет. Кое-кто из нас, включая меня, выглянул через это немудреное окно, взобравшись на приспособленные для этого лестницы. Я увидел, как странные мерцающие круги зеленого света остановились перед дверью. Когда они это сделали, атланты возле меня прямо-таки затараторили от испуга. Затем одно из призрачных созданий, вздрагивая, двинулось сквозь воду и направилось к нашему хрустальному окну. Тотчас мои спутники потянули меня вниз, ниже уровня окна, но, вероятно, из-за моей неосторожности часть моих волос не удалось предохранить от зловредного воздействия, которое посылали перед собой эти странные создания. На голове образовалось пятно, которое по сей

день остается поблекшим и седым.

Долгое время атланты не решались открыть двери, а когда наконец был выслан разведчик, он отправился, провожаемый рукопожатиями и дружеским похлопыванием по спине, как человек, идущий на доблестное дело. От сообщил, что путь свободен, и вскоре в общину вернулась радость, а странное посещение как будто было забыто. Только по слову «Пракса»», которое с ужасом повторялось в разнообразных оттенках, мы поняли, что так называют это создание. Единственным человеком, который получил истинную радость от происшествия, был профессор Маракот. Его едва удалось удержать от вылазки в океан с небольшой сетью и стеклянной вазой. «Новая форма жизни — частично органическая, частично газообразная, но определенно разумная», — так он прокомментировал все это. «Уродец из ада», — не столь научно выразился Сканлэн.

Два дня спустя, когда мы бродили среди глубоководной листвы и ловили ручными сетками образчики мелких рыб, мы внезапно наткнулись на тело одного из углекопов, который, вне сомнения, был настигнут этими странными созданиями. Стеклянный колокол был разбит — а для этого требовалась огромная сила, так как его стекловидное вещество исключительно прочно, как вы уже поняли, когда пытались добраться до моих первых записей. Глаза покойного были вырваны, но других повреждений не оказалось.

— Разборчивый едок! — сказал по возвращении профессор. — В Новой Зеландии есть хищный попугай, который убивает ягненка, чтобы добраться до особого кусочка жира над почками. Так и это создание убивает человека ради его глаз. Наверху, в небесах, и внизу, в водах Природа знает лишь один закон, и это — увы! — беспощадная жестокость.

Там, в глубинах океана, мы видели много примеров действия этого страшного закона. Я могу вспомнить, скажем, что мы часто наблюдали непонятные желобки на поверхности мягкого глубоководного ила, как будто по нему прокатился бочонок. Мы показывали их своим спутникам-атлантам, а когда смогли их расспрашивать, попытались добиться объяснения — какое существо могло оставить подобный след. Что касается его названия, то наши друзья издали несколько этих особых щелкающих звуков, которые вошли в речь атлантов, но не могут воспроизводиться ни языком европейца, ни европейским алфавитом. Пожалуй, это звучит примерно как «криксчок». Что же касается его внешнего вида, то в таких случаях мы всегда могли воспользоваться «зеркалом мысли», посредством которого наши друзья-атланты умели очень ясно воспроизводить все, о чем они думали. С его помощью они показали нам изображение в высшей мере странного морского существа, которое профессор смог классифицировать только как гигантского водяного слизня. Повидимому он был очень велик, похож по форме на сосиску, имел глаза на стебельках и был покрыт толстым слоем грубых волос или щетины. Показывая этого призрака, наши друзья жестами выражали величайший ужас и отвращение.

Однако, как мог предугадать каждый, кто знал Маракота, это лишь распалило его ученую страсть и он еще более страстно возжелал определить точный вид и подвид неизвестного чудовища. Поэтому я не удивился, когда во время очередной экскурсии он остановился в том месте, где ясно был виден на иле след животного, и не спеша направился к нагромождению водорослей и базальтовых глыб, куда как будто вел след. В тот миг, когда мы покинули равнину, след пропал, но нам казалось, что естественная лощина среди скал наверняка приведет к логову чудовища. Мы все трое были вооружены пиками, с которыми обычно ходили атланты, но они представлялись мне слишком непрочными для встречи с неведомыми опасностями. Тем не менее профессор, хотя и с трудом, но продвигался вперед, и мы едва поспевали следом.

Скалистое ущелье уходило вверх, его стены были сложены колоссальными нагромождениями обломков вулканических пород и щедро украшены длинными



красными и черными ламеллариями, которые характерны для предельных океанских глубин. Тысячи прекрасных асцидий и иглокожих причудливой формы, окрашенных в радостные цвета, выглядывали из этого травяного покрова, который кишел странными ракообразными и низшими формами ползучих существ. Двигались мы медленно, так как идти на глубине всегда нелегко, да и склон, по которому мы тащились, был крут. Однако внезапно мы увидели создание, за которым охотились, и вид его не внушал доверия.

Оно наполовину высунулось из берлоги — полости в груде базальтовых глыб. Было видно около пяти футов волосатого тела. Мы различили глаза — желтые, огромные, как блюдца, и блестящие, как агаты; они медленно двигались на стебельках, так как существо услышало нас. Затем оно стало не торопясь вывинчиваться из норы, извиваясь тяжелым телом, как гусеница. Был момент, когда оно приподняло голову над скалами фута на четыре, чтобы получше разглядеть нас, и я заметил тогда с обеих сторон его шеи нечто похожее на рифленые подошвы туфель для тенниса — такого же размера и цвета. Я не мог догадаться, что это означает, но нам предстояло вскоре получить наглядный урок об использовании этих предметов.

Профессор укрепил себя простертой вперед пикой и крайне решительным выражением лица. Было ясно, что надежда на редкий образец вымела из его сознания всякий страх. Сканлэн и я были не столь уверены в себе, но мы не могли покинуть старика, поэтому заняли позиции у него на флангах. Существо же, после того долгого взгляда, стало медленно и неуклюже прокладывать себе путь вниз по склону, извиваясь среди скал и поднимая временами свои глаза на стебельках, чтобы видеть, где мы находимся. Оно двигалось так медленно, что мы не чувствовали опасности, ибо в любой момент могли отступить. И однако, если бы мы знали, как близко от смерти стоим!

Определенно, это Провидение предупредило нас. Животное еще продолжало неуклюже двигаться и было, пожалуй, в шестидесяти ярдах, когда очень большая рыба, глубоководный морской окунь, выскочила из гущи водорослей на нашей стороне ущелья и не спеша поплыла через него. Она достигла середины и была примерно на полпути между чудовищем и нами, когда вдруг конвульсивно подпрыгнула, перевернулась брюхом кверху и опустилась мертвой на дно ущелья. В тот же миг каждый из нас ощутил, как необычное и чрезвычайно неприятное покалывание прошло по всему телу, а наши колени, казалось, вот-вот подогнутся. Старик Маракот был так же осторожен, как и смел, он мгновенно оценил ситуацию и понял, что игра окончена. Мы столкнулись с чудовищем, которое испускало электрические волны, чтобы убить жертву, и наши пики были здесь не полезнее, чем против пулемета. Если бы не счастливый случай с рыбой, которая вызвала огонь на себя, мы дождались бы, когда оно приблизится настолько, что выстрелит своей батареей, а это неминуемо уничтожило бы нас. Мы заковыляли прочь так быстро, как только могли, решив на будущее оставить в покое гигантского электрического червя.

Таковы примеры самых страшных опасностей подводного мира. Еще одной опасностью был маленький черный «гидропс ферокс», как назвал его профессор. Это красная рыба немного больше сельди, с большим ртом и грозным рядом зубов. Гидропс был безвреден в обычных условиях, но пролитая кровь — даже в самом малом количестве мгновенно его привлекала, и уже не было спасения для жертвы, которую разрывали на куски целые стаи атакующих. Однажды на угольных шахтах мы стали свидетелями ужасного зрелища, когда раб имел несчастье порезать руку. Мгновенно тысячи этих рыб устремились к нему со всех сторон. Тщетно он боролся, бросившись на землю; тщетно его испуганные товарищи отбивали атаки пиками и лопатами. Нижняя часть его тела, не прикрытая колоколом, у нас на глазах растворилась в облаке трепещущей живой плоти, которая его окружала. Только что мы видели неловека. Через мгновение ато быда красная масса с белыми выступающими костями. А минутой позже ниже талии остались только кости, и на морском дне лежала половина обглоданного скелета. Зрелище было столь устрашающим, что нам стало плохо; даже видавший виды Сканлэн упал в обморок, и нам пришлось потрудиться, чтобы доставить его домой.

Но необычные зрелища, увиденные нами, не всегда ужасали. Я помню один случай, который никогда не сотрется из моей памяти. Это произошло на одной из экскурсий, которые мы любили организовывать, иногда с гидом-атлантом, а иногда сами — когда наши хозяева поняли, что за нами не нужно постоянно наблюдать и ухаживать. Мы проходили по той части равнины, с которой были хорошо знакомы, когда с удивлением заметили, что за время, прошедшее с нашего последнего посещения, каким-то образом возникло больщое, примерно в полакра, пятно светло-желтого песка. Мы удивленно стояли, гадая, какое подводное течение или сейсмическое движение могло его сюда принести, когда, к нашему крайнему изумлению, вся эта штука поднялась и поплыла, слегка изгибаясь, прямо над нашими головами. Огромный полог был столь велик, что двигался над нами довольно долго — минуту или две. Это была гигантская плоская рыба, не отличающаяся, насколько мог заметить профессор, от наших маленьких ершоваток, но выросшая до таких противоестественных размеров на питательном корме, который обеспечивали глубоководные осадки. Она исчезла в темноте над нами — огромное, мерцающее, колышущееся желто-белое поле — и больше мы ее не видели.

Было и еще одно явление, совершенно неожиданное для морских глубин — частые торнадо. По-видимому, они порождаются периодическим приближением бурных подводных течений, которые возникают внезапно и достигают ужасающей силы, принося такой же беспорядок и разрушение, как самыи мощный ураган на земле. Нет сомнения, что без этих посещений процессы застоя и гниения на дне достигли бы той степени, к которой приводит полная неподвижность, так что здесь, как везде в Природе, был прекрасный объект наблюдения; тем не менее личное восприятие таких явлений приводит в смятение.

В первый раз, когда я был застигнут этим водяным циклоном, я вышел на прогулку вместе с той прелестной дамой, о которой я уже упоминал,— с Моной, дочерью Манды. Примерно в миле от Колонии находился очень красивый вал, где в изобилии росли морские водоросли разнообразнейших оттенков. Это был самый любимый сад Моны, где сплетались розовые серпулярии, пурпурные офиуриды и красные голотурии. В тот день она взяла меня с собой, чтобы показать сад, и как раз тогда, когда мы перед ним стояли, разразился ураган. Столь сильным был поток, который внезапно заструился вокруг нас, что только держась друг за друга и укрывшись за скалами, мы могли обезопасить себя от того, чтобы нас не смыло. Я заметил, что несущийся поток воды был очень теплым, почти таким теплым, как только можно было выдержать; это могло указывать на вулканическое происхождение этих катаклизмов, порожденных какими-то нарушениями в удаленной области океанского дна. Ил на огромной равнине поднялся вихрем под напором потока, и свет затмила густая туча, насытившая воду вокруг нас. Найти дорогу назад было невозможно, так как мы потеряли всякое предствление о направлении, да и вообще едва могли передвигаться против напора воды. Кроме всего прочего медленно растущая тяжесть в груди и затрудненное дыхание предупредили меня, что запаса кислорода нам уже не хватает.

Именно в такие моменты, когда мы находимся в непосредственном присутствии смерти, на поверхность души всплывают простые, сильные страсти и топят все детальные, не столь могучие чувства. Только в этот миг я понял, что люблю свою нежную спутницу, люблю всем сердцем и душой, люблю любовью, которая пустила глубокие корни и стала частью моего существа. Как необычна такая лю-

бовь, кактона недоступна анализу! Причина не в ее лице и не в фигуре, хотя они прекрасны. Причина не в ее голосе, хотя он музыкальнее любого другого, слышанного мною; причина и не в общении умов, так как я мог узнавать ее мысли лишь по изменчивому выражению ее чувствительного лица. Нет, в ее темных мечтательных глазах, в самой глубине ее души было нечто родственное мне, что навсегда сочетало нас браком. Я сжал ее руку, читая на ее лице, что нет такой моей мысли или чувства, которые не хлынули бы в ее восприимчивый ум и не заставили бы вспыхнуть ее прекрасные щеки. Смерть рядом со мной была ей не страшна, мое же сердце трепетало от мысли об этом.

Однако этому не суждено было случиться. Читатель может подумать, что наше стеклянное покрытие не пропускало звуки, но на деле некоторые звуковые волны легко сквозь него проникали или возбуждали своим воздействием сходные вибрации внутри. Были слышны громкие удары, повторяющийся звон — как от далекого гонга. Я не имел представления о том, что это может означать, но у моей спутницы сомнений не было. Не выпуская мою руку, она поднялась из нашего убежища; прислушавшись, вновь припала к земле и начала прокладывать путь навстречу буре. Это было состязание со смертью, так как ужасный гнет на моей груди становился все более невыносимым. Я видел, что ее дорогие глаза с глубокой тревогой всматриваются в мое лицо, и, шатаясь, устремился туда, куда она вела меня. Ее облик и движения свидетельствовали, что запас кислорода у нее не так истощен как у меня. Я держался, пока позволяла Природа, а потом все вокруг внезапно поплыло. Я взмахнул руками и без чувств упал на мягкое дно океана.

Очнулся я на своем ложе во Дворце атлантов. Рядом стоял старый жрец в желтых одеждах, держа чашу с каким-то бодрящим напитком. Маракот и Сканлэн с горестным видом склонилась надо мной, а у постели на коленях, с нежной тревогой на лице стояла Мона. Оказалось, что отважная девушка привела группу спасателей, в которую входили оба моих товарища, они и принесли меня на руках.

Сейчас, когда произошло чудо и она присоединилась ко мне в верхнем мире, человеческом мире под небом, мне странно размышлять о том, что моя любовь была настолько сильна, что я желал, больше всего на свете желал навсегда остаться в глубинах — только бы она стала моей. Я долго не мог понять природу этой глубокой, глубокой интимной связи, которая соединила нас и которую, насколько я мог видеть, она ощущала так же сильно, как и я. Объяснение дал мне Манда, ее отец — объяснение столь же неожиданное, сколько убедительное.

Он мягко улыбнулся, узнав о нашей любви — улыбнулся со снисходительным, полусерьезным видом человека, который наблюдает, как наступает то, что он предчувствовал. Однажды он пригласил меня к себе и поставил в комнате серебряный экран, на котором отражались его мысли и знания. Никогда, пока дыхание жизни не покинет мое тело, не забуду я того, что он показал мне и ей. Сидя рядом, сжав друг другу руки, мы зачарованно смотрели, как перед нашими глазами мерцают картины, сформированные и проявленные той памятью о прошлом, которой обладает раса атлантов.

... В прекрасном синем океане возвышался скалистый полуостров (может быть, я прежде не говорил, что в этом «кинематографе мыслей», если можно так его назвать, цвет вопроизводится столь же ясно, как форма). На этом мысу стоял дом необычной конструкции, широкий, с красной кровлей, белыми стенами, и очень красивый. Его окружала пальмовая роща. Кажется, в роще располагался военный лагерь; там белели шатры, мерцало оружие. Возле рощи прогуливался мужчина средних лет, облаченный в кольчугу, с круглым легким щитом на руке. Он нес что-то и в другой руке, но я не мог разобрать, что это было — меч или копье. Когда он повернулся к нам лицом, я тотчас понял: он из племени атлантов, которые меня окружали. Он мог бы быть близнецом Манды, если бы черты его лица не были резкими и угрожающими —

жестокий человек, причем не по незнанию, но по склонности натуры.

Если это действительно было одно из прежних воплощений Манды — а кажется, он жестами давал нам понять, что это так — то он высоко поднялся с тех пор, если не в развитии ума, то в духовном совершенствовании.

Когда он приблизился к дому, его вышла встретить молодая женщина. Она была одета так, как одевались древние греки: в длинное, облегающее белое одеяние — самое простое и в то время самое прекрасное и величественное платье из всех, какие когда-либо изобретала женщина. Она приблизилась к мужчине с выражением смирения и почтительности, как дочь, послушная долгу перед отцом. Однако он свирепо оттолкнул ее, подняв руку, будто хотел ее ударить. Когда она отпрянула от него, солнце озарило ее прекрасное печальное лицо, и я увидел, что это была моя Мона.

Серебряный экран затуманился, а через мгновение на нем уже проступала другая сцена. Это была окруженная скалами бухточка, как я понял, на том же полуострове, который я уже видел. На переднем плане ладья необычной формы, с высоко поднятыми носом и кормой. Была ночь, но над водой ярко сияла луна. В небе сверкали знакомые звезды, в Атлантиде они были те же, что и у нас. Медленно, осторожно ладья двинулась с места. В ней было два гребца, а на носу сидел человек, закутанный в темный плащ. Приблизившись к берегу, он встал и нетерпеливо огляделся. В ясном лунном свете я увидел его бледное, серьезное лицо. Мона порывисто сжала мою руку. Манда воскликнул что-то, но не это было причиной странного тайного трепета, который охватил меня, когда я взглянул на экран. Этим человеком был я.

Да, я,— Сайрес Хедли из Нью-Йорка, из Оксфорда; я, последнее прозведение современной культуры, был некогда частицей этой могучей цивилизации прошлого. Теперь я понял, почему многие символы и иероглифы, которые я видел вокруг, поражали меня своей неясной близостью. Вновь и вновь я ощущал себя человеком, который напрягает память, поскольку чувствует, что стоит на пороге великого открытия, которое всегда ожидает его, но и всегда ускользает. Теперь я понял и тот глубокий душевный трепет, что охватывал меня, когда я встречал взгляд Моны. Это пришло из глубин моего подсознания, где все еще сохранились воспоминания о двенадцати тысячах лет.

Тем временем ладья коснулась берега, и из кустарника появилась белая мерцающая фигура. Я простер руки, чтобы обнять ее. После торопливого объятия я наполовину поднял, наполовину перенес ее в ладью. Но тут внезапно прозвучал сигнал тревоги. Неистово жестикулируя, я призывал гребцов отчалить. Но было слишком поздно. Из кустов, толпясь, выбегали люди. Жадные руки вцепились в борт ладьи. Тщетно я пытался отбить нападение. В воздухе блеснул топор и обрушился на мою голову. Я пал мертвым на свою даму, обагряя кровью ее белую мантию. Я видел ее безумные глаза и раскрытый в крике рот, когда отец вытаскивал ее из-под моего тела. Затем занавес пал.

И снова замерцала картина на серебряном экране. Это был интерьер убежища, которое построили мудрые атланты для спасения в день страшного суда — того самого здания, где мы теперь находились. Я видел его толпящихся, испуганных обитателей в момент катастрофы. Там я снова увидел Мону; был там и ее отец, который стал лучше и мудрее и был включен в число тех, кто мог спастись. Мы видели, как огромный зал качался, будто корабль в бурю, а беженцы, охваченные благоговейным страхом, приникали к колоннам или падали на пол. Затем мы увидели, как дворец накренился и стал опускаться, погружаясь в волны. Еще раз картина померкла и Манда повернулся к нам, показывая улыбкой, что представление закончилось.

Перевод с английского Е. ЛАЗАРЕВА

# НА ШВИВОЙ ГОРКЕ

«Той самой осенью (1927 года.— А. Ш.) под вечер они шли переулками у Таганской площади, и Агния сказала своим тихим лесным голосом, который трудно расслышивался в городском громыхании:

— Хочешь, я покажу тебе одно из самых красивых мест в Москве?

И подвела к ограде маленькой кирпичной церкви, окрашенной в белую и красную краску и обращенной алтарем в кривой безымянный переулок. ...За обрешеченными окошками виделся из глубины мирный огонь алтарных свечей и цветных лампад...

 Это церковь Никиты-Мученика, — сказала Агния».

Александр Солженицын. Роман «В круге первом». Инженер-полковник Антон Николаевич Яконов, один из самых высокопоставленных сотрудников Министерства государственной безопасности, в предрассветный час долгой зимней ночи, отпустив служебную «Победу», идет по безлюдной москворецкой набережной, по крутому склону и, остановившись у стен полуразрушенной старинной церкви, вспоминает вдруг о том, как двадцать два года назад, осенним вечером, он шел здесь со странной, совершенно не соответствовавшей «духу времени» девушкой...

Вот об этой церкви на сей раз и пойдет речь.

О церкви великомученика Никиты, что за Яузой, или что на Швивой горке (она же — Вшивая, далее вся топонимика будет разъяснена).

Церкви, как люди, неповторимы — обликом, судьбой-«биографией» и той исторической памятью, которая с каждым старинным храмом связана. Но, как и люди, все церкви имеют что-то общее и в облике, и в судьбе-«биографии». Церковь великомученика Никиты, что вблизи Таганки, иск-

Ограда храма Никиты Великомученика. Фотография 30-х гг. XX в. взошло оно от верха храма нерукотворенного Образа, что в Андрониковом монастыре<sup>1</sup>, был же вокруг солнца круг весьма велик, наподобие дуг красной и зеленой, багря-



лючения в этом смысле не представляет. У нее, например, нет «даты рождения» — неизвестно точное время ее закладки или ее освящения, так же как и почти у всех (за очень редким исключением) старомосковских православных храмов: их возраст отсчитывают от первого упоминания их в тех или иных исторических документах... Исходной датой в летописи Никитской церкви стал 6984 год «от сотворения мира», или 1476 год от Рождества Христова. Год, под которым в Московском летописном своде запечатлено необыкновенное небесное явление, или знамение, как говорили наши пращуры:

«Месяца того же (марта.— А. Ш.) ... в четверг великий было знамение на солнце в первый час дня. Взошло оно весьма ясное, на наш взгляд, потому что видели его из града Москвы (в ту пору — совсем крохотной: Кремль да Посад, будущий Китай-город.— А. Ш.), и ровно

ной и желтой, и вдали от него по сторонам сияли два луча, один был виден нами за святым Ильею, что под Сосною<sup>2</sup>, а другой за Никитой святым, что за Яузою...»<sup>3</sup>

Каким был тот Никита — деревянным или каменным — неизвестно. Скорее всего деревянным: история московской «страны сорока сороков» свидетельствует, что изначальные храмы, как правило, строили из бревен и досок, а последующие их «поколения» (так сказать, «детей», «внуков» и «правнуков) — уже из белого камня или кирпича.

Итак, впервые «Никиту святого, что за Яузою выхватило во тьме минувших веков редкостное и для наших пращуров, несомненно, зловещее Второй знамение. раз швивогорскую церковь выхватил из той же тьмы отблеск грозы, разразившейся над Москвой в 1533 году и вонзившей в этот храм одну из огненных стрел. «Летописное

известие 1533 года отмечает,— читаем мы в книге Михаила Андреевича Ильина, крупнейшего исследователя русского зодчества,— что ударом молнии у церкви «прошибе стену и у деисуса<sup>4</sup> попали злато». Поскольку здесь не говорится о пожаре, можно думать, что церковь уже была каменной<sup>5</sup>.

О том, что она была белокаменной, свидетельствуют остатки древних стен.

Хотя церковь и не погибла в пожаре, вспыхнувшем от удара молнии, наверное, все же изрядно пострадала, да и время делало свое дело. Полвека спустя знатный боярин Дмитрий Иванович Годунов, родной дядя полновластного и всесильного правителя в Московском государстве, царева шурина Бориса Федоровича Годунова, подал прошение о строительстве нового каменного храма во имя великомученика Никиты на месте храма прежнего.

«Во дни благочестивого царя и великого князя Феодора Ивановича всеа

Речь идет о Спасском соборе Спасо-Андроникова монастыря, в стенах которого сейчас Музей древнерусского искусства имени Андрея Рублева. (Прим. авт.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Эта прекрасно восстановленная церковь носит другое название: церковь Введения в Барашах, в районе Покровских ворот, в начале Подсосенского переулка. В память о давно исчезнувшем Ильинском храме сооружен одноменный придел. (Примеч. авт.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Полное собрание русских летописей. М., Л., 1949. Т. 25. С. 308.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Деисус, или деисусный чин, один из рядов (ярусов) традиционного русского иконостаса. Погречески «деисис» — моление. В центре эгого ряда — изображение восседающего на троне Христа, а по сторонам — изображения Богоматери и Иоанна Крестителя в молитвенных позах, а также архангелов и апостолов. (Примеч. авт.)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ильин М. Москва. М., 1970. С. 105—106.

Русии, — записано в так называемом «Пискаревском летописце» (по фамилии московского книготорговца и библиофила Д. В. Пискарева, этот манускрипт Румянцевскому музею завещавщего), — по челобитью боярина Дмитрея Ивановича Годунова, поставлен храм каменой на Москве, за Яузою: Никита Христов мученик...» В Запись относится к 1584—1586 годам.

Здесь необходимы два пояснения. Во-первых, боярин челобитную подавал, а богатый купец храм строил. Купца этого звали Савва Емельянов, сын Вагин (в память о нем, как полагают московские топонимисты, и назван Большой Вагин переулок, спускающийся от церкви к высотному зданию Котельнической набережной; старомосковское просторечие переделало «Вагин» на «Ватин»). Во-вторых, новый храм строили довольно долго: закладная доска, найденная при недавней его реставрации, сообщает, что строительство церкви. предпринятое на средства Саввы Емельяновича Вагина, закончено было в 1595 году.

Со временем церковь эта, как почти все московские, и не только московские, храмы, обрастала пристройками. Появились приделы, ажурная шатровая колокольня, притвор, трапезная, высокое и просторное крыльцо — «гульбище», обращенное в сторону Москвы-реки. Можно представить, какая великолепная панорама златоглавого Замоскворечья, особенно в ясные предзакатные часы, открывалась с этого «гульбища» в стародавние дни, когда Швивую горку не загораживали многоэтажные жилые дома и тем более упомянутое высотное здание!

По свидетельству архитектора-реставратора Льва Артуровича Давида, которому Москва обязана поистине чудесным воскресением шедевров русского церковного зодчества (в частности, храма Трифона в Напрудном, которому посвящены заметки в апрельском номере журнала «Наука и религия» за этот год), богослужения церкви Никиты за Яузой прекращены были в 1936 году. Ему и его коллегам поручено было произвести обмер памятника — своего рода мрачный ритуал перед «казнью» приговоренного

#### Проект храма Христа Спасителя

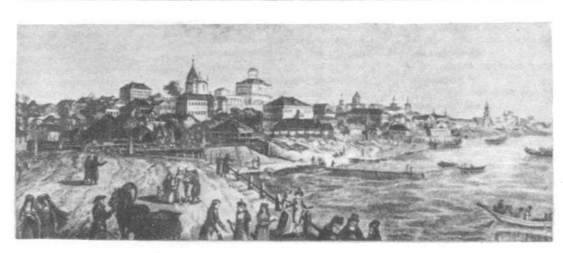
Автор А. Л. Витберг. Первоначально предполагалось строить его на Швивой горке. 10-е гг. XIX в.

ней обосновался теперь один из цехов киностудии «Диафильм». Церковь великомученика Никиты, что за Яузой, или что на Швивой, или Вшивой, горке...

«... Что за Яузой». Тут все ясно: со стороны Кремля, исторического истока первопрестольной и вечного ее и всей России средоточия, наш Никита был виден за москворецким притоком, над его устьем.

«... На Швивой, или Вшивой, горке...» Швивая... Что означает это слово?.. ние старинной деревни на берегу Москвы-реки, перешедшее в последние годы к одному из районов массового жилищного строительства, — Строгино было когда-то Острогино. Андалусия, область на юге Испании, называлась когда-то Вандалусией (страной вандалов). В силу закономерности такой Ушвивая и превратилась в Швивую... Ну а позже, говорят приверженцы этой топонимической версии, москвичи, которые всегда охочи были на всякие шу-





Вид на Швивую горку. Художник Ж. Делабарт. Рисунок конца XVIII в.

к сносу храма... Но почему-то его не снесли, хотя и безжалостно изуродовали: обезглавили, от колокольни оставили лишь основание — четверик.

Церковь превратили в складское помещение.

В первые послевоенные годы церковь была восстановлена в былой красе по проекту и под руководством Л. А. Давида и его сподвижников Сергея Сергеевича и Елены Николаевны Подъяпольских. В

Исследователи старомосковской топонимии высказали предложение, что название происходит от слова «уш» («ушь»), обозначавшего дикорастущее растение, попросту говоря, траву, разновидность лютика или купальницы (купавки). Некогда травой этой были густо покрыты склоны приречной горки, которую поэтому и прозвали ушвивой. Позже «у» отпало, и стали горку называть Швивой — закономерность в развитии живой речи, присущая русскому языку, и не только ему. К примеру, назваточки, переиначили Швивую во Вшивую...

Нет, возражают приверженцы другой версии, все

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Материалы по истории СССР. Т. II. Документы по истории XV—XVII в. М., 1955. С. 183.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Перечислю их для сведения: Боровицкий, или Кремлевский, Тверской (ориентировочно площадь Пушкина), Сретенский (ориентировочно улица Сретенка и Колхозная площадь), «Три горы» (ориентировочно Трехгорные переулки в районе Красной Пресни), «Введенские горы» (ориентировочно Госпитальный вал и Гольяновская улица), Воробъевы (ныне Ленинские) горы и, наконец, Швивая горка. (Примеч. авт.)

было как раз наоборот: исконное название горки — Вшивая, но его, как явно неблагозвучное, да и просто неприличное, решено было поменять на Швивую... Предположим, так оно и было, но хотелось бы в таком случае узнать о происхождении этого топонима.

На горке, объясняют нам, любили встарь отдыхать, кашеварить и ночевать бурлацкие ватаги; здесь при свете костров бурлаки по мере возможности освобождали свою одежонку от непрошеных «попутчиков». Вот, дескать, по этой вшивой публике и получила горка свое «неблагородное» название... Объяснение, кстати, весьма правдоподобное.

Но оставим в стороне топонимический спор, по всей вероятности неразрешимый, и примем, так сказать, официальное название — Швивая.

Она — один из семи холмов $^{7}$ , на которых стоит Москва — Третий Рим!

Семь холмов — как семь колоколов, На семи холмах колокольни. Всех счетов: сорок сороков. Колокольное семихолмие.

Это Марина Цветаева. Стихи написаны в 1916 го-

Дý.

Два предшествующих вселенских града — Рим и Константинополь (Второй Рим) — стоят на семи холмах, следовательно, и в провиденциальной преемнице их — Москве надо было отыскать семь холмов. Это труда не составляло. И в городе, и в его ближайших предместьях было столько возвышенностей, горок, холмов и просто бугров, что их хватило бы на несколько Римов. Тут если и была проблема, то разве что в том, чтобы договориться о семи избранных. Договорились.

Знаменита Швивая горка еще и тем, что на ней, одном из семи холмов, мог быть возведен храм

Христа Спасителя по проекту архитектора Витберга. Она была в числе четырех «кандидатов» наряду с Соборной площадью Кремля, районом Пороховых складов неподалеку от Симонова монастыря и Воробьевыми горами. Дело прошлое, победили, как известно, Воробьевы горы, но нельзя не сказать, что Швивая горка была бы прекрасным природным ландшафтным пьедесталом для невообразимо величественного и небывало грандиозного памятника. замысленного Витбергом! Как бы прекрасно был виден он почти из всех московских краев!.. Но от этого плана отказались, и не в последнюю очередь по чисто финан-СОВЫМ соображениям: слишком велики должны были быть суммы компенсации домовладельцам за дома и усадьбы, которые пришлось бы снести, расчищая место для строительной площадки... Не уцелел бы и храм Никиты-Мученика.

Но и это не все.

С Швивой горкой связана легенда, поразительная по своей фантастичности. Кто знает, но легенда эта, согласно пословице, может быть теми самыми клубами дыма, под которыми горит огонек исторической реальности...

Если верить этой легенде, скромный и заурядный приречный холм центре современной Москвы, «за спиной» высотного здания на Котельнической набережной,место первого человеческого поселения на тысячеверстных евразийских пространствах, еще не просохших после Всемирного Потопа. Его облюбовал Мосох, младший сын Иафета (Яфета), одного из трех сыновей Ноя.

Поведано сие предание три века назад ученым иноком Тимофеем Каменевичем-Рвовским, москвичом по происхождению, насельником одного из монастырей на берегах Мологи, реки, протекающей по территории Тверской, Новгородской и Вологодской областей.

Окончание на 4-й странице обложки

## «БЫЛ ПОСЛАН, чтобы СВИДЕТЕЛЬСТВОВАТЬ O CBETE...»

«Был человек, посланный от Бога; имя ему Иоанн. Он пришел для свидетельства, чтобы свидетельствовать о Свете, дабы все уверовали через него. Он не был свет, но был послан, чтобы свидетельствовать о Свете» (Ин. 1. 6-8). Потому что истина не доказывается — она всегда свидетельствуется. Истину можно указать, ее можно провозгласить, к ней можно призвать. Но убеждается человек в истине, только если глубочайшим и честнейшим образом хочет в ней жить. Это не так просто. Когда вокруг со всех сторон - ложь, истина становится инородным телом в организме лжи, который отторгает от себя ему не свойственное. Не удивительно, в истории истина так часто удалялась в пустыню, где для лжи нет дела, ибо некого обманывать...

Иоанн свидетельствовал о Христе, который есть Полнота Истины. А иконописец свидетельствует нам об Иоанне, что он был подлинным свидетелем Истины, выстрадав ее подвижнической жизнью в пустынных песках Заиорданья. Он был «глас вопиющего

в пустыне: исправьте путь Господу...»

Тысячи и тысячи искателей истины уходили в течение многих веков в непроходимые дебри, болота, пустыни, чтобы ощутить тот удивительный вкус истины, который мы, живущие, увы, и в тесноте, и в обиде, почти не знаем, а по правде сказать, часто и не хотим знать. «Тьмы низких истин нам дороже нас возвышающий обман...» Мы тешим себя самолюбием, самомнением, пустым тщеславием, тысячами разных прихотей, но то — обман, все, «кружась, исчезает во мгле», проходит, как нелепый сон, пробудившись от которого ощущаешь только пустоту в душе, тоску, непонятную жажду чего-то иного. Там, в пустыне, человек чувствовал себя наедине с вечностью; она ощущалась вроде бы вне и в то же время внутри, как что-то глубоко личное, то, что и ныне может найти каждый в пустыне сердца своего...

Иоанн Креститель — величайший из пустынников, ибо никто не познал в такой глубине, как он, близость Бога. Сам Христос свидетельствовал - среди рожденных женами нет никого выше Иоанна Крестителя, ни раньше, ни позже не было никого, равного

ему, и даже Илия пророк — ниже Иоанна.

Вот образ такого трудно постижимого совершенства и должен был создать смиренный иконописец ХІУ века. Конечно, это было традиционное изображение, часть храмового убранства. Икона входила в состав «деисусного чина» согласно требованиям канона. Но сколько сопереживания, сколько желания постичь подвиг Иоанна вложено в данный образ! Как глубоко художник ощущал чрезвычайную трудность стоявшей пред ним задачи, доступной, конечно, только человеку, живущему верой! Морщины, изможденность, страдальческий взор, косматые волосы. И вдруг — роскошные, багряные с золотом и иссиня-черные одежды, тяжелыми складками покрывающие тело. Неужели это одежды подвижника, обличавшего лицемеров и фарисеев, не испугавшегося умереть за истину? Очевидный контраст — следствие законов церковного искусства, где символ и реальность соединяются в целостном образе совершенства. Скорбность и изможденность лика — свидетельство тяжкого земного пути; роскошь одежд знак небесной славы. Как бы облачение души, сотканное из страдания, подвига, глубочайшей молитвы ко Творцу всего сущего.

В Иоанне Крестителе, последнем пророке Ветхого Завета, соединилось все лучшее, свойственное праведникам дохристианского периода. Поэтому он и облачен на иконе в царственную багряницу, прикрытую, однако, темным гиматием, цветом смирения. Ибо смирение — высочайшая добродетель, открытая только Церкви. Смирение - мудрость. Одна из самых трудных добродетелей. Добродетель отказа от самого себя, от собственного «я» во имя и ради Бога — Отца небесного, ради соединения с Ним.

Но кто же хочет отказаться от «я»? Напротив, каждый стремится утверждать свое «я» как можно громче, чтобы все видели, каков «я». «Я» — великий ученый, «я» — замечательный писатель, «я» благодетель народа, «я» — исцелитель, знаменитый экстрасенс, волшебник, колдун, последователь самого сатаны. «Я», «Я», «Я»...

Не такова христианская мудрость, суть которой — служение Богу, ближнему, жертвенность, простота, смирение, любовь, искреннее покаяние и самообличение, вера в вечность жизни, в благо дарованного Богом бытия...

Священник Александр САЛТЫКОВ

<sup>8</sup> Цит. по: Забелин Иван. История города Москвы. М., 1905. Ч. 1. С. 25—26.



# НА ШВИВОЙ ГОРКЕ

Окончание. Начало на с<u>. 62</u>

«Прииде же Мосох Иафетович, шестый сын Иафетов, господарь наш и князь первый,— читсем мы в сочинении упомянутого монаха, в страну Скифскую (так в античной историографии принятобыло называть и древнейшую Русь. — А. Ш.) велиную и Землю нашу сию... на места селения сего Московьскаго...

И тогда же той Мосох князь Иафетович сотворил убо себе и всему роду своему, иже суть с ним пришедшему, первобытную селитву (то есть поселение.— А. Ш.) свою и основание начальное жительства своего...

И созда же тогда Мосох Князь и градец себе малый над предвысоцей горе той, над устии Явузы реки, на месте оном первоприбытном своем имено Московском, идеже и днесь стоит на горе оной церковь каменная святого и великаго мученика Никиты, бесов мучителя и от верных человеков тех прогонителя...»

Легендой этой инок Тимофей не ограничился и в приложении к ней обогатил нас не менее фантастическим объяснением происхождения названия обеих рек, при слиянии которых Мосох Иафетович и основал «градец малый»,— Москвы и Яузы.

Первое название, оказывается, образовано было слиянием супружеских имен — имени Мосоха и имени жены его, «княгини

«И тако по сложению общекупному имен их, князя нашего Моса и княгини его Квы... преднаречеся тогда река та...»

прекрасной и прелюбез-

ной, нарицаемой Ква».

«Вторую же, меншую реку... преименовал ю Мосох вместо (в честь.— А. Ш.) чародий (детей.— А. Ш.) своих честных...»— сына по имени Я и дочери по имени В уз а...» И та

река Явуза, даже и до ныне такожде звашеся». Заурядные чудеса так называемой народной то-понимии...

Сказка — ложь, да в ней намек... Нет ли его и в мущество по сравнению с Кремлевским (Боровицким) холмом. Это Яуза. Кремлевский (Боровицкий) холм возвышается при впадении в Москвуреку совсем уж крохотной речушки — Неглиннои, протяженностью всего в семь с половиной километров и пригодной лишь для мельничных и кузнечных запруд. Иное дело





этой сказке — сказке о Ноевом внуке на москворецких и яузских берегах?

Давайте напоследок, завершая очередное наше путешествие по «стране сорока сороков» и покидая Швивую — Вшивую горку, взглянем на нее мысленно, так сказать, с высоты птичьего полета, как если бы он совершался лет эдак восемьсот, девятьсот, а то и тысячу назад, в эпоху заселения этих мест славянами... Ведь холм «на стрелке» Москвы-реки и Яузы, пожалуй, самое удобное и подходящее место для основания начального городка! Очень удобен и Кремлевский (Боровицкий) холм в каких-то двух километрах выше по течению Москвы-реки, на том же, левом ее берегу. Но у Швивой горки есть одно очень существенное преиЯуза! Протяженность ее около полусотни километров, и в те давние-давние годы она была полноводной и судоходной до са-Мытищ, которые, MHIX кстати, самим названием своим напоминают о временах, когда Яуза была частью очень важного, оживленного водно-сухопутного пути, соединявшего Москву-реку с Клязьмой, и когда на месте нынешних Мытищ— в на-чале или в конце волока в Клязьму — стояла княжеская таможня, взимавшая пошлину (мыт) за провоз всяческих товаров.

Трудно представить себе, чтобы пращуры наши, придя в эти благословенные края, при их уме и наблюдательности не обратили внимания на этот холм и не смогли оценить по достоинству его преимущества — и во времена мирные (перекресток важнейших водных путей), и во времена бранные (Яуза прикрывала его несравнимо более надежно, нежели Неглинная — холм Боровицкий).

Но все это, разумеется, лишь предположения, логические построения, не подкрепленные археологическими данными; раскопки, насколько известно, на Швивой горке не велись. Поэтому спор о месте славянского первопоселения беспредметен, и вернее будет высказать предположение, что холм, на котором свыше полутысячелетия стоит церковь великомученика Никиты, был одним из истоков нашего великого города. Не случайно же, видимо, легенда о Ноевом внуке привязана была к нему, а не к какому-то иному уголку первопрестольной.

Александр ШАМАРО