

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

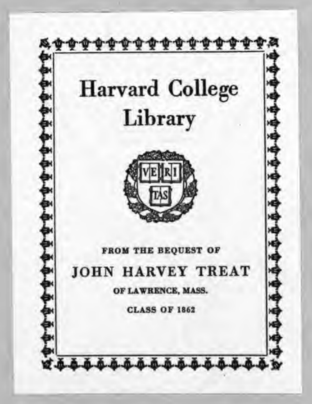
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

Rom 5236.20



# ИЗСЛЪДОВАНІЯ И МОНОГРАФІИ

## ПО ИСТОРІИ

## молдавской церкви.

Часть I. — Исторія Молдавскихъ епархій и ихъ святители, со времени основанія господарства и до нашихъ дней.

Часть II. — Главные моменты и важнъйшіе дъятели Румынской церковной жизни въ XIX въкъ.

Съ 8 автотипическими портретами.

С.-ИЕТЕРБУРГЪ.

1904.

Цюна 3 p. — Prix. 6 mk.



HARVARD UNIVERSITY LIBRARY JAN 22 1958

Отъ С.-Петербургскаго Духовнаго цензурнаго Комитета печатать дозволяется. С.-Петербургъ, 28 Января 1904 т.

Старшій цензоръ, архимандритъ Филаретъ.

Типографія Ф. Вайсверга и П. Гершунина, Екатерин. кан., Ж 71-6.

Digitized by Google

#### оглавленіе.

| ОГЛАВЛЕНІЕ ТЕКСТА                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | III—XI  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ОГЛАВЛЕНІЕ ПОРТРЕТОВЪ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | XII     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| Предисловіе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | II—XXII |
| Часть первая. Исторія Молдавскихъ епархій и ихъ святи-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| тели, со времени основанія господарства и до на-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         |
| шихъ дней.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1—132   |
| Вступительная глава                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1- 10   |
| Различныя мивнія по вопросу о началь христіанства въ при-<br>дунайскихъ областяхъ на территоріи нынвшней Румыніи.—<br>Наиболье научно обоснованное мивніе о началь христіанства<br>въ Дакіи во ІІ въкъ, подъ вліяніемъ римскихъ колонистовъ;<br>фактическія доказательства — Извъстія о мученикахъ и епи-<br>скопахъ въ областяхъ Траяновой Дакіи. — Юрисдикціонныя<br>отношенія дакійскихъ епископовъ къ церквамъ Западной и<br>Восточной Римскихъ имперій, а затъмъ къ Первой Юстиніанъ,<br>Охриду и Константинопольской патріархіи. — Отсутствіе пра- |         |
| вильной церковной организаціи.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 11- 66  |
| Вопросъ объ организаціи церковнаго управленія въ XIV въкъ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| послъ основанія Молдавскаго господарства                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |
| Молдавін                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 13      |
| Молдавін.—Примиренія этого кажущагося прогиворъчія и объ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| ясненіе его                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 26      |

|          | новеніе монастырей Юрпсдикціонныя отношенія Константино-                                                       |          |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|          | польской патріархіи къ Молдавской церкви во время основанія                                                    |          |
|          | митрополіи и въ послъдующій періодъ Власть и значеніе мол-                                                     |          |
|          | давскихъ митрополитовъ                                                                                         | 32       |
|          | IV. Трудность хронологическаго опредъленія преемственности                                                     |          |
|          | Молдавскихъ митрополитовъ, особенно послъ Іосифа. — Суще-                                                      |          |
|          | ствующіе списки или "каталоги" Молдавскихъ митрополитовъ                                                       |          |
|          | и невърность ихъ Попытка представить свой "преемственный"                                                      |          |
|          | списокъ митрополитовъ Исходный пунктъ при разследовании                                                        |          |
|          | существованія двухъ, почти равпоправныхъ митрополій-Сочав-                                                     |          |
|          | ской и РоманскойИгнорирование этого положения, какъ при-                                                       |          |
|          | чина той путаницы, какую встръчаемъ въ вопросъ о преемствъ                                                     |          |
|          | Молдавскихъ митрополитовъ. — Первые преемники Іосифа на Мол-                                                   |          |
|          | давской митрополіи и первые митрополиты Романскіе, которыхъ                                                    |          |
|          | обыкновенно принимали за Молдаво-Сочавскихъ                                                                    | 39       |
|          | V. Послъдующій преемственный рядъ Молдавскихъ митрополи-                                                       |          |
|          | товъ съ половины XV въка и до настоящаго времени                                                               | 47       |
| Глава    | II. Романская епархія                                                                                          | 67— 86   |
|          | Извъстія историковъ о времени основанія г. Романа.—Начало                                                      |          |
|          | Романской епархіи. — Неустойчивость титулатуры Романскихъ                                                      |          |
|          | святителей. — Преемственный рядъ Романскихъ епископовъ съ                                                      |          |
|          | конца XIV въка и до настоящаго времени.                                                                        |          |
| Глава    | III. Радоуцкая епархія                                                                                         | 87— 93   |
|          | Радоуцы и свъдънія о предълахъ епархів Преемственный рядъ                                                      |          |
|          | Радоуциихъ епископовъ съ начала XVI въка и до 1777 года.—                                                      |          |
|          | Краткія свъдънія о дальнъйшей судьбъ областей, входившихъ                                                      |          |
| <b>-</b> | въ составъ епархін.                                                                                            | 04 117   |
| і лава   | IV. Xyuuchan enapxin                                                                                           | 94—117   |
|          | Время основанія Хушской епархіп.—Области, входившія въ со-                                                     |          |
|          | ставъ ея. — Отношенія Хушскихъ святителей къ сосъднимъ епархіямъ Положеніе Хушскихъ епископовъ сравнительно съ |          |
|          | другими епископами Молдавін.—Преемственный рядъ Хушскихъ                                                       |          |
|          | епископовъ съ 1592 года и до настоящаго времени.                                                               |          |
| r.       | V. Проилавская опархія                                                                                         | 118_130  |
| і лава   | Древнія названія г. Бранла.—Первое упоминаніе о Проилавской                                                    | 110-100  |
|          | епархіи. — Пространство ея; уменьшеніе и увеличеніе ея въ за-                                                  |          |
|          | висимости отъ историческихъ событій. — Споръ о предвляхъ                                                       |          |
|          | епархіи въ XVIII въкъ. — Преемственный рядъ Проилавскихъ                                                       |          |
|          | епископовъ со второй четверти XVII въка и до 1829 года.                                                        |          |
| Глава    | VI. Нижне-Дунайская епархія                                                                                    | 131—132  |
|          | Исторія учрежденія Нижне-Дунайской епархіи.—Свъдънія о Ниж-                                                    |          |
|          | не-Дунайскихъ епископахъ, начиная съ 1864 года и до настоя-                                                    |          |
|          | щаго времени.                                                                                                  |          |
| Част     | ь вторая. Главные моменты и важнъйшіе дъятели Ру-                                                              |          |
|          | •                                                                                                              | .00 -50  |
| _        |                                                                                                                | 133 –570 |
| Глава    | I. Положеніе православнаго приходскаго духовенства въ Румыніи въ XIX                                           | 125910   |

| Церковные законы, направленные къ улучшенію положенія духо-          |     |
|----------------------------------------------------------------------|-----|
| венства. – Дъятели этого движеніяИсточники                           | 135 |
| I. Общій ваглядъ на состояніе духовенства въ XIX въкъ. — По-         |     |
| ложеніе духовенства до этого времени.—Общинная организація           |     |
| приходовъ. — Чрезмърное количество священниковъ, какъ слъд-          |     |
| ствіе ея ТВорьба світской и духовной власти съ этимъ явле-           |     |
| ніемъ.—Требованіе образовательнаго ценза.—Установленіе воз-          |     |
| раста для рукоположенія въ священническій санъ                       | 136 |
| ІІ. Умственное состояніе духовенства и неудовлетворительность        |     |
| егоПричины этого въ слабой организаціи учебно-воспитатель-           |     |
| наго двла въ семинаріяхъ. — Характеристика семинарій. — Не-          |     |
| церковность преполавателей и воспитанниковъНевормальное              |     |
| подчинение семинарий свътской власти Печальное положение             |     |
| окончившихъ семинарію. — Въгство ихъ изъ духовнаго въдом-            |     |
| ства. — Ограничительныя мізры противъ этого. — Необходимость         |     |
| образованнаго клира ввиду запросовъ жизни современнаго               |     |
| общества. — Учрежденіе богословскаго факультета. — Сомнитель-        |     |
|                                                                      | 146 |
| III. Нравственное состояніе духовенства.—Пороки, присущіе ему.—      |     |
| Отсутствіе нравственнаго авторитета духовенства и благотвор-         |     |
| наго религіозно-просвътительнаго вліянія на народъ посред-           |     |
| ствомъ проповъди и обученія въ школахъУстраненіе священни-           |     |
| ковъ отъ законоучительства въ школахъ Преподаваніе Закона            |     |
| Божія "нормалистами" и вредное слъдствіе этого                       | 156 |
| IV. Матеріальное состояніе духовенства.—Зависимость его отъ          | 200 |
| коммунъ. – Злоупотребленіе коммунальныхъ старшинъ. — При-            |     |
| мъры. — Источники доходовъ духовенства. — Недостатокъ ихъ. —         |     |
| Следствія плохого матеріальнаго обезпеченія духовенства.— Не-        |     |
| довольство его.—Тайныя священническія общества.—Напрасное            |     |
| обвиненіе Синода, безсильнаго оказать помощь въ этомъ дълъ.—         |     |
| Проекть улучшенія быта духовенства въ 1886 году и основы его         | 163 |
| V. Новый церковный законъ 1893 года и содержаніе его.—По-            |     |
| лезныя и вредныя послъдствія его для церкви.—Общій противо-          |     |
| •                                                                    |     |
| церковный духъ его.—Постепенныя измъненія въ немъ.—Админи-           |     |
| стративная организація приходовъ.—Значеніе ея для улучшенія          |     |
| быта духовенства.—Возвышеніе образовательнаго ценза клира.—          |     |
| Реформа семинарій.—Предоставленіе правъ семинаристамъ пре-           |     |
| подавать въ школахъ Законъ Божій. — Измъненіе срока возраста         |     |
| для рукоположенія.—Освобожденіе церковно-служителей отъ зем-         |     |
| скихъ повинностей.—Вогословскій факультеть какъ persona juri-        | 187 |
| dica.—Права его                                                      | 175 |
| <b>УІ.</b> Средства къ возвышенію нравственнаго уровня духовенства.— |     |
| Уъздные протојереи.—Епархіальные ревизоры. — Уничтоженіе             |     |
| департамента исповъданій Улучшеніе матеріальнаго положе-             |     |
| нія духовенства по закону 1893 года.—Послідующія наміненія           |     |
| закона объ обезпечени духовенства Жалованье духовенству по           |     |
| 28 MARY 1001 PO TO                                                   | 191 |

| VII. Характеристика современнаго состоянія церковно-обще-                   |            |
|-----------------------------------------------------------------------------|------------|
| ственной жизни.—Ръчь сенатора Паку въ Сенатъ, въ присутствія                |            |
| митрополитовъ и епископовъ. — Отвътъ на нее Моддавскаго                     |            |
| митрополита.—Замъчаніе по поводу этихъ ръчей.—Пасквиль на                   |            |
| православную церковь въ юмористическомъ журналъЗапросъ                      |            |
| по этому поводу въ сенатъ и ръчь преосв. Сильвестра Отвъты                  |            |
| на нее министровъ юстиціи и псповъданій. — Юридическое по-                  |            |
| ложеніе церкви и фактическое отношеніе къ ней государства                   | . 186      |
| іриложеніе. Новый церковный законъ въ Румьніи 1893 года 🕽 199               |            |
| лава II. Сенуляризація имуществъ Нямецкаго монастыря, въ связи съ сенуляри- |            |
| зацією другихъ молдавскихъ монастырей и состояніемъ Молдавской цериви       |            |
| въ половинѣ XIX вѣна                                                        | <b>334</b> |
| Значеніе Нямецкаго монастыря для Молдавіи и Россіи.—Инте-                   |            |
| ресъ исторіи его.—Задача нашего очерки.—Изложеніе послѣдняго                |            |
| періода существованія Нямца, закончившигося секуляризацією.—                |            |
| Значеніе этого событія. — Замъчанія о литературъ по данному                 |            |
| вопросу. — Рукописный матеріаль, заключающійся въ трудахъ                   |            |
| о. Андроника.—Значеніе трудовъ послідняго                                   | 211        |
| І. Понятіе о секуляризаціи.—Причины ея.—Обиліе монастырей                   |            |
| въ Румыя и. — Два рода монастырей: "преклоненные" и тузем-                  |            |
| ныеЗависимые и самостоятельные монастыриПрава тъхъ и                        |            |
| другихъ. – Регламентація правт. монастырей въ "Органическомъ                |            |
| регламентъ". — Учрежденіе департамента церковныхъ дълъ. —                   |            |
|                                                                             |            |
| Посягательства его на права монастырей въ управлени иму-                    | . 220      |
| ществами Протестъ Молдавскаго митр. Софронія                                | . 220      |
| II. Самостоятельность Нямецкаго монастыря въ управлении сво-                |            |
| ими вмуществами со времени его возникновенія. — Потвержденіе                |            |
| этихъ правъ въ разное время законодательными актами. —                      |            |
| Первое посягательство господарей М. Стурдзы и Гр. Гики на                   |            |
| права Нямца, подъ предлогомъ неисполненія имъ нъкоторыхъ об-                |            |
| щественныхъ обязанностей. — Составленіе уложенія для него. — Не-            |            |
| нависть къ нему за "руссофильство".—Назначение въ монастырь                 |            |
| правительственной коммиссіп. — Безобразія, учиненныя ею                     |            |
| Низложение старца по подозрвнию въ шинонствъ русскимъ. —                    |            |
| Назначеніе настоятелями Антонія Дубравы и Діонисія Романо.—                 |            |
| Нарушение Діонисіемъ въковыхъ монастырскихъ порядковъ.—                     |            |
| Борьба съ нимъ монастырской братіи.—Удаленіе его.—Избраніе                  |            |
| въ старцы Герасима Хозяйственная дъятельность его Борьба                    |            |
| его съ правительствомъ по поводу явнаго вмъщательства по-                   |            |
| слъдняго въ дъла монастыря.—Вторичное обращение за помощью                  |            |
| къ митрополиту Протестъ его предъ правительственной коммис-                 |            |
| сіей Непринятіе ея Герасимомъ Сужденіе о Андроника по                       |            |
| поводу начавшагося гоненія на церковь и монастыри.                          | . 229      |
| III. Упадокъ церковной жизни въ половинъ XIX в. Вступление                  |            |
| на молдавскій престоль А. Кузы. — Гоненіе его на церковь.—                  |            |
| Бъдствія Нямецкаго монастыря.—"Разбойническая" коммиссія.—                  | •          |
| Административный комитеть Беззаконная сдача монастыр-                       |            |
| селут, пифий рт, оронууОруліо проритольство чолостойвый                     |            |

#### VII

|       | инокъ Софроній Вырнавъ. — Нарушеніе и осмъяніе монастыр-               |                  |   |
|-------|------------------------------------------------------------------------|------------------|---|
|       |                                                                        | 252              | i |
|       | IV. Дъятельность митр. Софронія, какъ защитника церкви и въ            |                  |   |
|       | частности Нямецкаго монастыря.—Обращение его къ Россіи че-             |                  |   |
|       | резъ повъреннаго молдавскихъ монастырей въ Вессарабіи іеро-            |                  |   |
|       | монаха Өеофана. — Протестъ его въ правительственную и цен-             |                  |   |
|       | тральную коммиссіиПосланіе къ господарю Кузъ. — Просьба                |                  |   |
|       | къ Кишиневскому архіепископу Антонію о ходатайствъ предъ               |                  |   |
|       | Государемъ Императоромъ — Полномочія, данныя іеромонаху Өео-           |                  |   |
|       | фану.—Записка іеромонаха Өеофана о современномъ положеніи              |                  |   |
|       |                                                                        | 268              |   |
|       | V. Продолженіе антицерковныхъ дъйствій Кузы и борьба съ                |                  |   |
|       | ними митр. Софронія.— Арестъ митр. Софронія и ссылка его въ            |                  |   |
|       | монастырь Слатину.—Протесть іером. Өеофана предъВселенскимъ            |                  |   |
|       | патріархомъ. — Слъдственная коммиссія надъ митрополитомъ и             |                  |   |
|       | оправдание его Желание митрополита поселиться въ России                |                  |   |
|       | Смерть его. — Ссылка настоятеля Нямецкаго монастыря Гера-              |                  |   |
|       | сима и его смерть                                                      | 296              | ř |
|       | VI. Тяжелыя времена для Молдавской церкви. — Обращеніе къ              |                  |   |
|       | Вселенскому патріарху съ просьбою о заступничествъ.—Избраніе           |                  |   |
|       | новаго настоятеля Нямецкаго монастыря вопреки ожиданіямъ               |                  |   |
|       | Вырнава. — Козни послъдняго. — Стремленіе къ уничтоженію въ            |                  |   |
|       | монастыръ старчества и порядковъ Пансія Изгнаніе Вырнава               |                  |   |
|       | изъ монастыря Месть его поджогъ монастыря Окончатель-                  |                  |   |
|       | ный упадокъ Нямецкой обители                                           | 302              | í |
|       | VII. Современное печальное состояніе Нямецкаго монастыря. —            |                  |   |
|       | Возрождение его въ России подъ именемъ Ново - Нямецкаго                |                  |   |
|       | монастыря, связанное съ именами оо. Өеофана и Андроника                |                  |   |
|       | Обстоятельства, побудившія о. Андроника къ уходу въ Россію.—           |                  |   |
|       | Начало и основаніе Ново-Нямецкаго монастыря.—Значеніе возро-           | 200              |   |
|       | жденія Нямецкаго монастыря для Румыніи и Россіи                        | 309              |   |
|       | Приложенія. Уложеніе господаря Михаила Стурдзы для Нямецкаго мона-     |                  |   |
|       | стыря и грамоты господаря Григорія Гини, насающіяся секуляризаціи мо-  |                  |   |
|       | настырскихъ имуществъ                                                  | 319-334          | r |
| Глава | III. Молдавскій митр. Веніаминъ Костани (1803 — 1842) и его участіе въ |                  |   |
|       | церковно-политическихъ событіяхъ Молдавіи                              | 335- <b>-394</b> |   |
|       | Характеръ эпохи, въ которую дъйствовалъ митр. Веніаминъ. —             |                  |   |
|       | Значение его для Россін                                                | 335              | ٠ |
|       | І. Правленіе фанаріотовъ въ придунайскихъ господарствахъ. —            |                  |   |
|       | Причины, вызвавшія его.—Характеристика правленія фанаріо-              |                  |   |
|       | товъЦъли, преслъдуемыя ими: подавление румынской народ-                |                  |   |
|       | ности и эксплуатація княжествъ. — Положеніе церкви и духо-             |                  |   |
|       | венства при фанаріотахъПроблески религіознаго и національ-             |                  |   |
|       | наго возрожденія румынскаго народа.—Митрополить Веніаминъ,             |                  |   |
|       | какъ организаторъ и иниціаторъ этого прогрессивнаго движе-             |                  |   |
|       | нія.—Литература о митрополить Веніаминь                                | 336              | ٠ |

#### VIII

| II. Происхожденіе, дътство и первые годы ученія Веніамина въ   |     |
|----------------------------------------------------------------|-----|
| греческихъ школахъ. — Пребываніе его у Хушскаго епископа       |     |
| Іакова Стамати.—Постриженіе его въ монашество и посвященіе     |     |
| въ санъ і родіакона и і ромонаха. — Русско - турецкая война    |     |
| 1787-91 гг. и ісрархическія перемъныПосвященіе Веніамина       |     |
| въ санъ епископа Хушскаго, а затъмъ Романскаго Избраніе        |     |
| его въ Молдавскіе митрополиты. —Общая характеристика его дъя-  |     |
| тельности въ качествъ митрополита                              | 348 |
| III. Историческое значеніе Молдовлахійскихъ митрополитовъ. —   |     |
| Сознаніе митроп. Веніаминомъ своихъ церковно - политиче-       |     |
| скихъ правъ. — Надежды его на Россію, какъ покровительницу     |     |
| княжествъПисьмо его къ Императору Александру І Заботы          |     |
| его о просвъщении клира и народа чрезъ учреждение румын-       |     |
| скихъ національныхъ школъ Учрежденіе Сокольской семина-        |     |
| ріи и заботы о прінсканів достойныхъ преподавателейВозоб-      |     |
| новленіе типографіи при митрополіи. — Политическія обстоя-     |     |
| тельства того времени. — Русско-турецкая война 1806—12 го-     |     |
| довъ и цъль ея. — Взглядърумынскаго народа на Россію, какъ     |     |
| на свою избавительницуВыражение этого взгляда митр. Веніа-     |     |
| миномъРусское гражданское управление княжествамиОста-          |     |
| вленіе митр. Веніаминомъ каседры вслъдствіе клеветы бояръ-     |     |
| фанаріотовъ                                                    | 356 |
| IV. Митр. Веніаминъ въ изгнаніи.—Пребываніе его въ Нямец-      |     |
| комъ монастыръ съ 1808 по 1812 годъ. — Аскатическая жизнь      |     |
| его и научныя занятія Возвращеніе его на каседру и всеобщая    |     |
| радость по этому поводу. — Просвътительная дъятельность его    |     |
| до 1821 года въ прежнемъ направления.—Реорганизація Соколь-    |     |
| ской семинаріиУчрежденіе музыкальной школыОтправле-            |     |
| ніе въ Кіевскую Академію румына-іеродіакона.—Духовное воз-     |     |
| рожденіе румынъ. — Митр. Веніаминъ — центральное лицо въ       |     |
| дълъ возрожденія. — Митр. Веніаминъ — оплотъ православія про-  |     |
| тивъ притязаній католической пропаганды                        | 371 |
| V. Греческая гетерія.—Въдствія отъ нея для княжествъ.—Мъро-    |     |
| пріятія митр. Веніамина противъ гетеристовъ.—Въгство его въ    |     |
| Россію.—Испытанія, перепесенныя имъ. —Конецъ періода фанаріо-  |     |
| товъ Право вабранія національных в господарей Возвращеніе      |     |
| митрополита на канедру. — Продолжение его просвътительной      |     |
| дъятельности Особенный подъемъ національнаго духа въ ру-       |     |
| мынскомъ народъ. — Учрежденіе разныхъ просвътительныхъ         |     |
| обществъ. – Митр. Веніаминъ, какъ поборникъ національнаго      |     |
|                                                                | 379 |
| VI. Односторонность направленія, принятаго \$возрожденіемъ ру- |     |
| мынъ подъ вліяніемъ Запада.—Ненависть къ фанаріотской куль-    |     |
| туръ, а виъстъ и къ православію.—Шовинистическая точка зръ-    |     |
| нія на Россію.—Скорбь митр. Веніамина.—Обвиненіе его въ "рус-  |     |
| софильствъ".—Непріятность его съ господаремъ М. Стурдзою по    |     |
| поводу тенденцій послідняго посягнуть на права церкви въ       |     |
| учивания моляеми почими жууществами — Вынужленная от-          | -   |

|       | ставка митрополита Курьезное объяснение отставки совре-              |         |
|-------|----------------------------------------------------------------------|---------|
|       | менными намъ націоналистамиСкорбь народа по поводу ухода             |         |
|       | митрополита Монастырь Слатина мъсто покоя и смерти митр.             |         |
|       | Веніамина Заключеніе                                                 | 388     |
| Глава | IV. Епископы Неофитъ и Филаретъ (магистръ Кіевской духовной Академіи |         |
|       | 1841 года) Сирибаны                                                  | 395-457 |
|       | І. Значеніе братьевъ Скрибановъ въ исторіи Румынской церкви          | -,,     |
|       | и государства. — Віографія Неофита Скрибана до назначенія            |         |
|       | его ректоромъ Сокольской семинаріи.—Біографія Филарета Скри-         |         |
|       | бана до поступленія его въ Кіевскую Академію.—Переписка Фила-        |         |
|       | рета съ братомъ Неофитомъ.—Окончаніе Академіи со степенью ма-        |         |
|       |                                                                      |         |
|       | гистра.—Замъчательная ръчь на публичномъ актъ Постриженіе            |         |
|       | въ монашество. – Путешествіе по Россіи и пребываніе въ Москвъ        |         |
|       | у митр. Филарета Возвращение на родину и назначение ректо-           |         |
|       | ромъ Сокольской семинаріи                                            | 395     |
|       | II. Педагогическая дъятельность Скрибановъ.—Ректорская дъя-          |         |
|       | тельность Филарета.—Непріятности по семинаріи. — Переписка           |         |
|       | А. С. Стурдам съ Филаретомъ.—Назначение послъдняго еписко-           |         |
|       | помъ Ставропольскимъ. — Значеніе его педагогической дізятель-        |         |
|       | ности.—Значеніе педагогической дъятельности Неофита Скри-            |         |
|       | бана.—Ученые труды Филарета                                          | 407     |
|       | III. Патріотическая дізтельность Скрибановь въ связи съ соеди-       |         |
|       | неніемъ румынскихъ господарствъ-Участіе Скрибановъ въ уніо-          |         |
|       | нистическомъ движеніи румынъ                                         |         |
|       | IV. Церковная дъятельность братьевъ Скрибановъ. — Вопросъ            |         |
|       | объ образования центральнаго Синода.—Стремление Кузы къ по-          |         |
|       | рабощенію церкви и мітры, предпринятыя имъ для этогоОціт-            |         |
|       | жа этихъ мъропріятій. — Выступленіе братьевъ Скрибановъ на           |         |
|       | защиту церкви, какъ царства духовнаго, независимаго отъ мір-         |         |
| •     | ской власти. Основа истиннаго патріотизма, раскрытая въ ръ-          |         |
|       | чахъ Неофита Скрибана. — Печальное положение церковныхъ              |         |
|       | дълъ Желаніе Филарета Скрибана уйти въ Россію Мивніе                 |         |
|       | объ этомъ Московскаго митрополита Филарета. – Протесты Скри-         |         |
|       | бановъ противъ антиканоническихъ нововведеній Кузы въ Си-            |         |
|       | водъ. — Протестъ предъ Константинопольскимъ патріархомъ              |         |
|       | Удаленіе ихъ изъ Синода                                              | 424     |
|       | V. Литературная борьба Скрибановъ противъ Кузы. — Сочиненія          |         |
|       | ихъ въ защиту церкви. — Общая мысль сочиненій. — Разборъ             |         |
|       | "Отвъта правительству и Синоду"                                      | 441     |
|       | VI. Низверженіе Кузы и избраніе княземъ Карла I. — Записка           |         |
|       | еписк. Неофита, поданная Карлу, о печальномъ состояни Румын-         |         |
|       | ской церкви Результать ея Законъ 1872 года и превосходство           |         |
|       | его сравнительно съ закономъ 1865 года. — Учреждение канониче-       |         |
|       | скаго Синода, какъ историческій памятникъ дівятельности Скри-        |         |
|       | бановъ. — Конецъ церковно-общественной дъятельности Скриба-          |         |
|       | новъ. — Смерть Филарета. — Послъдніе дни жизни и кончина Нео-        |         |
|       | фита. — Оцънка ихъ дъятельности. — Значеніе Филарета, какъ вос-      |         |
|       | <b>фита.</b> —Оцинка ихъ двятельности.—оначение Филарета, какъ вос-  | 440     |

| лава | Ү. Преосвященный Мелхиседенъ, епископъ Романскій (магистръ Кіевской                         |         |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|      | духовной Анадеміи 1851 года)                                                                | 458-560 |
|      | Характеристика преосв. Мелхиседека.—Хронологическая канва                                   |         |
|      | его біографіи и церковно-общественной дъятельности                                          | 458     |
|      | І. Педагогическая, патріотическая и государственная дъятель-                                |         |
|      | ность преосв. Мелхиседека                                                                   | 460     |
|      | II. Церковная дъятельность преосв. Мелхиседека.—Общій харак-                                |         |
|      | теръ ея въ связи съ тогдашнимъ состояніемъ церковной жизни.—                                |         |
|      | Дъятельность его какъ члена св. Синода по организаціи Румын-                                |         |
|      | ской церквиЦерковно-научные рефераты его: 1) "Отвътъ Кон-                                   |         |
|      | стантивопольской патріархіч объ освященів мира" и 2) "Папизмъ                               |         |
|      | и православная церковь въ Румыніи". — Взглядъ еписк. Мелхи-                                 |         |
|      | седека на католицизмъ въ Румынін. — Участіе его въ Бонской                                  |         |
|      | конференціи                                                                                 | 466     |
|      | III. Борьба еписк. Мелхиседека съ протестантизмомъ и проте-                                 |         |
|      | стантскими въяніями въ современной церковной жизниРефе-                                     |         |
|      | рать его объ этомъ. Средства къ улучшению современной цер-                                  |         |
|      | ковной жизни. — Взглядъ его на направленіе образованія. —                                   |         |
|      | Учрежденіе богословскаго факультета для образованія просвъ-                                 |         |
|      | щенныхъ дъятелей церкви въ борьбъ съ врагами ея. Церковно-                                  |         |
|      | паучные рефераты его: а) "О православной церкви въ борьбъ съ                                |         |
|      | протестантизмомъ" и b) "О почитании святыхъ иконъ".—Разсказъ                                |         |
|      | о плачущей вконъ Божіей Матери. — Докладъ его Синоду объ<br>исправленіи богослужебныхъкнигъ | 400     |
|      | исправлени обтослуженых в книгь                                                             | 493     |
|      | вызывавщія появленіе ихъ, и общій взглядъ на нихъ. — Пере-                                  |         |
|      | чень его трудовъ. Содержание изкоторыхъ изъ нихъ съ крат                                    |         |
|      | кимъ критическимъ разборомъ ихъ: 1) "Липованство"; 2) "Хро-                                 |         |
|      | ники" Хушской и Романской епархій. — Мивніе Мелхиседека о                                   |         |
|      | славянщинъ въ Румынів, по "Хроникъ Хушской епархіи".—                                       |         |
|      | Замъчание по этому вопросу, въ связи съ мивнемъ румынскаго                                  |         |
|      | историка Ксенопола. — 3) "Григорій Цамблакъ".—4) "Посъщеніе                                 |         |
|      | нъкоторыхъ монастырей и древнихъ церквей въ Буковинъ". —                                    |         |
|      | 5) "Историческія замътки" и т. д. и мелкія работы такого же ха-                             |         |
|      | рактера. — Значеніе учено-литературныхъ трудовъ преосв. Мел-                                |         |
|      | хиседека                                                                                    | 512     |
|      | V. Отрицательная сторона церковной дъятельности еписк. Мел-                                 |         |
|      | хиседека. — Оппортунизмъ его. — Государственная точка зрънія въ                             |         |
|      | дълахъ церкви Участіе его въ секуляризаціи монастырскахъ                                    |         |
|      | имуществъ. — Отношение его къ закону Кузы о назначение епи-                                 |         |
|      | скоповъ. – Переписка его по этимъ вопросамъ съ еписк. Филаре-                               |         |
|      | томъ Скрибаномъ. Характеристика ея                                                          | 534     |
|      | VI. Общій взглядъ на жизнь Мелхиседека, какъ борца и страдаль-                              |         |
|      | ца за свои идеи.—Личныя воспоминанія о немъ.—Любовь его                                     |         |
|      | къ Россіи-источникъ непріятностей для негоСмерть и погре-                                   |         |
|      | беніе егоПосмертная характеристика егоПосмертная любовь                                     |         |
|      | его къ Россіи, и въ частности къ Кіевской Академін.—Завъща-                                 |         |
|      | Hia aro                                                                                     | 545     |

| Приложеніе. Духовное завіщаніе преосв. еписнопа Романскаго Мелхиседена Глава VI. Преосвященный Сильвестръ, еписнопъ Хушскій (кандидатъ Кіевской ду- |         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| товной Анадеміи 1873 года)                                                                                                                          | 561—570 |
| <b>И</b> маннай и галгафиналий уназатан.                                                                                                            | 571     |

#### ОГЛАВЛЕНІЕ РИСУНКОВЪ.

- Досивей, митрополитъ Молдавскій и Сочавскій (1671—1673 и 1675—1691).
   Оригиналъ въ понояхъ Ясскаго митрополита.
- Пахомій Пепковскій, епископъ Романскій (1707—1714).
   Оригиналь въ Покровскомъ скитъ, принадлежащемъ Нямецкому монастырю.
- Веніаминъ Костаки, митрополитъ Молдавскій и Сочавскій (1803—1842).
   Оригиналъ въ Сокольской Ясской духовной семинаріи.
- IV. Филаретъ Скрибант, епископъ Ставропольскій († 23 марта 1873 г.).
  По современной литографіи изъ собранія А. И. Яцимирскаго.
- V. Неофитъ Скрибанъ, епископъ Эдесскій († 9 октября 1884 г.). Оригиналъ въ понояхъ Ясскаго митрополита.
- VI. Іосифъ Ананіеску, митрополитъ Молдавскій и Сочавскій (1875—1902). По фотографіи изъ собранія А. И. Яцимирскаго.
- VII. Мелхиседекъ Стефанеску, епископъ Романскій (1879—1892). Оригиналь въ Румынской Анадеміи въ Букурештѣ.
- VIII. Сильвестръ Баланеску, епископъ Хушскій (1886—1900). По фотографіи изъ собранія автора.

Румыны, число которыхъ по статистикъ румынскихъ ученыхъ доходитъ до 13 милліоновъ, а по статистикъ иностранныхъ до 10 милліоновъ, живутъ въ нынъшнемъ королевствъ Румыніи, русской Бессарабіи, австрійской Буковинъ, угорской Трансильваніи и Банатъ, турецкой Македоніи, Өессаліи и Эпиръ, частью въ Сербіи, Болгаріи и Греціи. Какъ политически цълое, самостоятельное, румыны образуютъ королевство Румынію, которая состоитъ изъ двухъ объединенныхъ въ 1862 году княжествъ Валахіи и Молдавіи, съ населеніемъ до 5½ милліоновъ.

Вопросъ о происхожденіи румынскаго племени до сихъ поръ не рѣшенъ въ наукѣ вполнѣ точно, несмотря на то, что въ началѣ восьмидесятыхъ годовъ прошедшаго столѣтія Букурештская Академія задала націоналистическую тему на соисканіе преміи въ 20,000 франковъ, учрежденной еще княземъ Кузой: "Исторія румынъ въ Дакіи со времени Авреліана и до образованія валашскихъ княжествъ". Несомнѣннымъ считается одно, а именно, что румыны принадлежатъ къ романской группѣ народовъ и являются потомками римскихъ колонистовъ, переселенныхъ Траяномъ въ завоеваную имъ Дакію, и туземнаго дакійскаго населенія.

Правда, не подлежитъ сомнѣнію, что нынѣшняя Румынія, т. е. Валахія и Молдавія вмѣстѣ съ Банатомъ и Трансильваніей, занимаетъ приблизительно пространство Траяновой Дакіи, но весь вопросъ сводится къ слѣдующему: здѣсь ли, въ древней ли Дакіи культивировалось румынское племя вплоть до основанія молдо-валашскихъ господарствъ въ XIII—XIV столѣтіяхъ, или же гдѣ нибудь въ другихъ мѣстахъ, откуда переселилось впослѣдствіи, причемъ вторично

осѣло на прежнемъ мѣстѣ исконнаго жительства. Дѣло въ томъ, что покоренная римлянами Дакія недолго наслаждалась спокойствіемъ подъ ихъ владычествомъ. Въ концѣ II и началѣ III вѣка она подвергается нападеніямъ со стороны различныхъ варварскихъ племенъ, отъ опустошительныхъ набъговъ которыхъ римляне не могли ее защитить, повидимому, вслъдствіе крайняго удадка и разложенія государственнаго организма имперіи. Послѣ цѣлаго ряда попытокъ къ усмиренію возставшихъ и отраженію нападавшихъ готовъ, римскіе императоры, неразъ предпринимавшіе къ тому кровавое преслѣдованіе христіанъ, вынуждены были въ 274 году объявить границей имперіи Дунай, уступивъ варварамъ лѣвобережную Дакію, сохранившую за собою названіе Дакіи Траяна. Это случилось при Авреліанъ. Жителямъ ея было предложено выселиться на правый берегъ Дуная, въ Мизію, то есть въ такъ-называемую Дакію Авреліана. Но выселилось-ли отсюда все романизованное население Траяновой Дакіи или же только легіоны Авреліана, - вопросъ открытый. Румынскіе лътописцы XVI—XVII въковъ, а за ними первые историки XVIII и начала XIX въковъ не допускаютъ даже мысли, чтобы населеніе этой римской провинціи когда-нибудь оставляло благословенныя мѣста своей родины, въ которой румынское племя культивировалось непрерывно. Но впослъдствіи "Сказанія" румынскихъ лътописнаучному изслъдованію, и почти всъ цевъ подверглись ученые пришли къ заключенію о невозможности обитанія потомковъ нынашнихъ румынъ въ придунайской долина во время нашествія варваровъ; такимъ образомъ, оставалось предполагать, что они отсюда выселились. Куда же было направлено это переселеніе? Одни ученые стали искать родину румынскаго народа въ области Балканъ, то есть въ Дакіи Авреліана, другіе—въ области Карпатъ, то есть въ Банатъ и Трансильваніи. Отсюда и получились двъ теоріи-"балканская" и "карпатская". Кромъ того, не всъ изслъдователи одинаково датируютъ время обратнаго переселенія румынъ въ придунайскую долину и основанія княжествъ Молдавіи и Валахіи. Отсюда появилась громадная литература, преимущественно западная, по вопросу о мѣстѣ родины румынъ, о происхожденіи ихъ и обратномъ переселеніи. Въ нашу задачу не входитъ разборъ этихъ теорій и ихъ варіацій. Мы вкратцѣ изложимъ воззрѣнія двухъ главнѣйшихъ представителей упомянутыхъ теорій.

Представителемъ Балканской теоріи является Ресслеръ, въ своихъ "Romaenische studien. Untersuchungen zur älteren geschichte Romaeniens" (Лейпцигъ, 1871). Для подтвержденія своей мысли онъ приводитъ слѣдующія доказательства: 1) римское населеніе Траяновой Дакіи въ III въкъ все ушло за Дунай, въ предълы нынъшней Болгаріи, такъ какъ въ противномъ случав оно окончательно погибло бы отъ варваровъ и отъ слъдующаго по времени разрушительнаго переселенія народовъ; 2) начиная съ III и по XII въкъ, нътъ никакихъ документальныхъ данныхъ о румынахъ за весь этотъ долгій періодъ, и 3) римскіе колонисты, привыкшіе къ благамъ культуры, едва ли такъ легко могли промѣнять удобную во всѣхъ отношеніяхъ городскую жизнь на пастушескій быть въ невѣдомыхъ имъ Карпатскихъ горахъ, въ то время какъ имъ представлялось и предлагалось върное и надежное убъжище въ задунайской Мизіи, гдь они были надълены и землею. "Отъ всъхъ этихъ доказательствъ въетъ такой искусственностью, что опровергать Ресслера почти не представляется надобности, -- говоритъ по этому поводу славистъ A.~H.~  $\mathcal{A}_{uumupckiu}.$  -  $\mathsf{B}_{ extstyle e$ послъднее время открыта такая масса слъдовъ несомнънно римскихъ поселеній въ южныхъ отрогахъ Карпатъ, что не остается никакихъ сомнъній въ томъ, что въ концъ III въка дако-римское населеніе переселилось сюда въ массахъ" 1).

 <sup>&</sup>quot;Старыя и новыя теоріи о происхожденіи румынъ", Правит. Въстникъ, 1903 г. № 125.

Представителемъ же Карпатской теоріи является извъстный румынскій историкъ А. Д. Ксенополь, написавшій самую лучшую "Исторію румынъ" въ 6-ти томахъ (Istoria românilor din Dacia Trajana). Вопреки мнѣнію Ресслера, онъ утверждаетъ, что императоръ Авреліанъ увелъ въ Мизію всѣ свои войска, къ которымъ могла присоединиться только часть населенія: остальная же масса постепенно отолвигалась къ Карпатамъ, занимая самые глухіе уголки, менъе доступныя возвышенности и глубокія ущелья. Когда же земли нынъшней Валахіи и Молдавіи очистились отъ полудикихъ народовъ, то румынскіе пастухи стали мало-по-мапу спускаться въ долины и такимъ образомъ переселились на старыя мъста. Обосновывая это положеніе различными научными данными, проф. Ксенополъ объясняетъ въ частности болгарскую терминологію въ области церковнаго обряда тъмъ, что румыны могли получить ее, живя не только въ Балканахъ, но и въ Карпатахъ, потому что власть болгаръ простиралась и на съверъ отъ Дуная. Кромъ того, изъ грамотъ венгерскихъ королей и документовъ западнаго происхожденія видно, что въ Карпатахъ существовали какія-то полунезависимыя румынскія воеводства, упоминаемыя въ первой половинъ XIII въка, какъ существующія очень давно. "Поэтому,—заключаетъ свое изслъдованіе г. Ксенополъ, -- предки нынъшнихъ румынъ никогда не покидали Траяновой Дакіи". Эта теорія о происхожденіи румынъ, какъ лучше всъхъ обоснованная, имъетъ и больше правъ на научную достовърность и по справедливости является господствующею среди румынскихъ ученыхъ. Въ недавнее же время славистъ А. И. Яцимирскій подкрѣпилъ ее своими филологическими работами, подведя, такимъ образомъ, подъ нее лингвистическій фундаментъ 1). Этой теоріи придерживаемся и мы.

<sup>1)</sup> Древности. Труды Славянской коммиссіи Моск. археол. Об-ва. Москва. 1902 г., т. Ш. Протоколы засъданій, стр. 51—52.

Можно упомянуть еще объ одной теоріи, принадлежащей профессору Caмоквасову, который признаетъ даковъ прямыми предками славянъ (sic), слѣдовательно, происхожденіе румынъ объясняется у него изъ смѣшенія славянъ съ римлянами. Онъ основывается на словахъ Нестора (?) лѣтописца "о насиліяхъ волоховъ", на существованіе у славянъ "коляды" и какихъ-то неясныхъ воспоминаній о Траянѣ  $^1$ ). Проф.  $\mathcal{A}$ . Анучинъ показалъ всю несостоятельность этой теоріи  $^2$ ). И дѣйствительно, врядъ ли кто можетъ серьезно думать, чтобы румыны происходили отъ смѣшенія славянъ съ римлянами. Славянскія же заимствованія въ румынскомъ языкѣ служатъ свидѣтельствомъ, скорѣе, только тѣсныхъ и давнихъ сношеній румынъ съ славянами.

Въ качествъ самостоятельныхъ государствъ, Валахія и Молдавія появляются поздно: первая въ концъ XIII, вторая въ половинъ XIV въка. Но самостоятельность ихъ не продолжалась долго вслъдствіе политической незрълости, выражавшейся во внутреннихъ неурядицахъ, интригахъ и кровавыхъ столкновеніяхъ между ея господарями и боярскими родами, пользовавшимися большимъ вліяніемъ. Этимъ и воспользовались всесильные въ то время турки и въ концъ XIV въка покорили Валахію, а нъсколько позже, въ половинъ XV въка, и Молдавію. Такое порабощеніе продолжалось до XIX стольтія, когда княжества постепенно стали освобождаться отъ турецкаго ига, сначала въ 1821 году, затъмъ въ 1858 и наконецъ въ 1878 году, когда объединенная Румынія стала королевствомъ.

По исповъданію, значительное большинство румынъ королевства принадлежитъ къ православной церкви; къ ней принадлежатъ также румыны, живущіе въ другихъ областяхъ, кромъ румынъ Угорскихъ областей—Трансильваніи и Баната, въ большинствъ принадлежащихъ къ католиче-

<sup>1)</sup> Исторія русскаго права. Варшава, 1888.

<sup>2)</sup> Кто вводитъ въ науку большія недоумінія, Москва 1888.

ству и уніатской церкви уже около 200 лѣтъ. Православіе румынъ—исконная ихъ религія. Знаменательно, что изъ всѣхъ народовъ, принадлежащихъ къ романской расѣ, одни только румыны исповѣдуютъ православіе, тогда какъ другіе романцы исповѣдуютъ католичество.

Исторія Румынской церкви и румынскихъ господарствъ, особенно первоначальная, очень запутана вслъдствіе разныхъ неблагопріятныхъ политическихъ обстоятельствъ того времени, вліявшихъ на церковную жизнь. Цъльной исторіи Румынской церкви до сихъ поръ нътъ и на румынскомъ языкъ. Правда, есть "Церковная Исторія" епископа Филарета Скрибана (Istoria bisericeasca). Но она устаръла, такъ какъ напечатана въ 1871 году и кромъ того не можетъ удовлетворять болье или менье научнымъ требованіямъ, какъ написанная въ то время, когда исторіографія въ Румыніи почти совершенно не была развита и еще не обнародованы были многочисленные матеріалы, хранившіеся въ монастырскихъ архивахъ. Только въ послѣднія два десятильтія истекшаго стольтія, посль того, какъ Румынія стала королевствомъ, явилось у румынъ сильное стремленіе къ изученію судебъ своей родины. Благодаря этому, появилась масса монографій по гражданской и церковной исторіи, касающихся или отдъльныхъ лицъ, или же крупныхъ событій и эпохъ. На первомъ мъстъ стоятъ многочисленные труды епископа Романскаго преосвященнаго Мелхиседека († 1892), румынскаго академика проф. К. Ербичяну, епископа Рымничскаго Геннадія Еначану, проф. Черновицкаго университета Евсевія Поповича, Денсушіяну, Предяну, Григоріу и многихъ другихъ. Теперь, надо надъяться, и въ Румыніи явится историкъ Румынской церкви вродъ покойнаго преосвященнаго Макарія, митр. Московскаго, или академика Е. Е. Голубинскаго, почтенныхъ историковъ Русской церкви.

На русскомъ языкѣ есть исторія Румынской церкви, принадлежащая академику E.~E.~ Голубинскому: "Краткій

очеркъ исторіи Румынской или Молдо-Валашской православной церкви" (Москва, 1871). Конечно, какъ первый опытъ въ этомъ родъ, она и прежде имъла свое значеніе, и теперь не утратила его, такъ какъ составлена на основаніи документовъ, правда, изданныхъ и очень немногочисленныхъ. Но такъ какъ теперь опубликовано много новооткрытыхъ документовъ, то въ этомъ отношеніи она значительно устаръла; кромъ того, въ ней есть немало погръшностей. которыя будуть указаны нами въ своемъ мъстъ. Затъмъ, въ послъднее время и у насъ начинаютъ появляться труды по исторіи Румынской церкви; назовемъ интересный очеркъ проф. Н. И. Петрова въ "Бессарабіи" П. Н. Батюшкова (СПБ. 1892), "Устройство управленія Румынской православной церкви (со времени ея автокефальности)", историкоканоническое изслѣдованіе Колокольцева, "Наброски и очерки изъ новъйшей исторіи Румынской церкви" проф.  $\theta$ .  $\mathit{Kyp}$ ганова (въ "Запискахъ Казанскаго университета" за послъдніе годы), труды проф. И. С. Пальмова, П. А. Сырку и А. И. Яцимирскаго, выпустившаго недавно капитальное изслъдованіе о Григоріи Цамблакъ. Особенно много цънныхъ свъдѣній о современной церковной жизни сообщаетъ ученѣйшій румынскій историкъ Георгій Пасхаловичъ Самурянь. И мы въ разное время напечатали цѣлый рядъ очерковъ изъ прошлаго и настоящаго Румынской церкви, хотя много матеріала остается пока ненапечатаннымъ.

Настоящій трудъ нашъ включаетъ только часть многочисленныхъ матеріаловъ по исторіи Румынской церкви, собиравшихся нами втеченіе многихъ лѣтъ. Нѣкоторые изъ нихъ были напечатаны въ разное время. Сюда же они вошли въ значительной переработкѣ.

"Изслѣдованія и монографіи", составляющія первый томъ болѣе обширнаго изслѣдованія о Румынской церкви, раздѣляются на двѣ части.

Первая часть, содержащая шесть главъ, заключаетъ

въ себъ исторію епархій Молдавской церкви, существующихъ въ настоящее время и прекратившихся, такъ какъ въ прежнее время, въ зависимости отъ территоріальныхъ измѣненій Молдавіи, а также отъ разныхъ политическихъ обстоятельствъ, -- измѣнялись количество и объемъ епархій. Такъ, съ самаго начала существованія Молдавской церкви были учреждены три епархіи: Молдавская митрополія и двъ епископіи-Романская и Радоуцкая; затъмъ, въ концѣ XVI столѣтія, учреждена была и епископія Хушская. Въ половинъ XVII въка. по особымъ обстоятельствамъ. возникла Проилавская епархія, существовавшая съ перерывами до 30 годовъ прошлаго столътія; большая часть ея вошла впослъдствіи въ Нижне-Дунайскую епархію. Радоуцкая епархія, въ составъ которой входила Буковина, прекратила свое существованіе для Молдавской церкви по присоединеніи ея къ Австріи въ 1777 году. Отъ нея оставался только нынъшній Хотинскій уъздъ, Кишиневской епархіи, который составлялъ Хотинскую епархію до 1812 года, когда и послѣдняя прекратила свое существованіе, по присоединеніи Бессарабін къ Россін. Итакъ. въ первой части нашихъ "Изслѣдованій" даны историческіе очерки слѣдующихъ епархій: Молдавской, Романской, Радоуцкой, Хушской, Проилавской и Нижне-Дунайской. Излагая исторію той или другой епархіи, мы представляемъ затъмъ въ хронологическомъ порядкъ списокъ святителей ея, причемъ на болъе выдающихся останавливаемся, отмфчая тф или иныя стороны ихъ жизни и дъятельности, опредъляя значеніе ихъ для церкви и государства, указывая литературу предмета и т. д.

Вторая часть распадается также на шесть главъ, связанныхъ одной общей идеей. Она заключаетъ въ себѣ очерки по новѣйшей исторіи Румынской церкви. Первые два очерка заключаютъ: "Положеніе православнаго приходскаго духовенства въ Румыніи въ XIX вѣкѣ" и "Секуляризацію монастырскихъ имуществъ". Остальные четыре очерка посвяще-

ны біографіямъ святителей Молдавіи—митр. Веніамина Костаки, епископовъ Неофита и Филарета Скрибановъ, Романскаго епископа Мелхиседека и Хушскаго епископа Сильвестра—какъ имѣвшихъ громадное значеніе въ исторіи ея; послѣдніе три—воспитанники Кіевской Академіи. Представляя изъ себя цѣлое и вполнѣ законченное, каждый очеркъ, вмѣстѣ съ тѣмъ, находится въ тѣсной связи съ предыдущими и послѣдующими очерками, почему мы нашли необходимымъ дать второй части слѣдующее заглавіе: "Главные моменты и важнѣйшіе дѣятели Румынской церковной жизни въ XIX столѣтіи".

Изъ источниковъ и пособій мы пользовались, главнымъ образомъ, напечатанными на румынскомъ языкѣ и въ русской литературѣ почти неизвѣстными. Кромѣ этого, мы пользовались и рукописными матеріалами, разсказами современниковъ и собственными наблюденіями, вынесенными во время двукратнаго путешествія по Румыніи.

Появленіе нашего труда, полагаемъ, оправдывается насущною потребностью изученія современнаго состоянія православныхъ помѣстныхъ церквей въ цѣляхъ ихъ взаимообщенія. Такого изученія особенно заслуживаютъ румыны, съ которыми мы издавна находимся въ политическихъ и церковныхъ сношеніяхъ; но о нихъ-то мы меньше всего и знаемъ. Поэтому, если наши "Изслѣдованія и монографіи" помогутъ указанной цѣли, то мы будемъ считать себя нравственно удовлетворенными. Сознаемъ, что нашъ трудъ не безъ недостатковъ—матеріальныхъ и формальныхъ. Одна уже обширность его есть недостатокъ, правда, объясняющійся тѣмъ, что у насъ было слишкомъ мало времени для надлежащей обработки его. Отсюда, напримѣръ, проистекаютъ нѣкоторыя повторенія, неизбѣжныя, впрочемъ, въ очеркахъ, посвященныхъ лицамъ одной и той же эпохи.

Предполагаемый второй томъ,—если ему будетъ суждено увидъть свътъ,—будетъ заключать исторію епархій

#### XXII

Валашской церкви и по плану своему долженъ вполнъ соотвътствовать первому тому; для него собрано уже много матеріала, нуждающагося въ окончательной редакціи.

Въ заключеніе считаемъ пріятнымъ долгомъ выразить свою глубокую благодарность А. И. Яцимирскому, принявшему на себя нелегкій трудъ по печатанію и корректированію нашей работы, а также озаботившемуся пріисканіемъ оригиналовъ для прилагаемыхъ портретовъ святителей Румынской церкви. Ему же принадлежитъ составленіе именного указателя и оглавленій и нѣкоторыя справки по рѣдкимъ румынскимъ изданіямъ.

Псковъ. Январь 1904 года.

## Часть Первая.

## ИС ТОРІЯ МОЛДАВСКИХЪ ЕПАРХІЙ

И

## ИХЪ СВЯТИТЕЛИ,

со времени основанія господарства и до нашихъ дней.

 $g_{ij}(x)$  is an expansional property of i in sections of  $g_{ij}(x)$ 

•

#### Вступительная глава.

Различныя мивнія по вопросу о началв христіанства въ придунайских областяхъ на территоріи нынвшней Румыніи. — Наиболье научно обоснованное мивніе о началв христіанства въ Дакін во ІІ въкв, подъ вліяніемъ римскихъ колонистовь; фактическія доказательства.— Мученики и епископы въ областяхъ Траяновой Дакіи.—Юрисдикціонныя отношенія дакійскихъ епископовъ къ церквамъ Западной и Восточной Римскихъ имперій, а затвмъ къ Первой Юстиніанъ, Охриду и Константивопольской патріархіи.—Отсутствіе правильной церковной организаціи.

Вопросъ о началѣ христіанства въ придунайскихъ областяхъ, на территоріи нынѣшней Румыніи, еще не рѣшенъ въ наукѣ съ достаточной точностью и вызвалъ огромную литературу, которая представляетъ только относительный интересъ, а именно, въ отношеніи методологическомъ. Тѣмъ не менѣе, существующія мнѣнія по этому вопросу румынскихъ и русскихъ историковъ могутъ быть сведены кътремъ основнымъ группамъ. По первому мнѣнію, начало христіанства здѣсь относится къ І вѣку по Р. Х. и насаждено св. апостолами Андреемъ и Андроникомъ. По второму мнѣнію, тѣ же событія принимаются за вполнѣ достовѣриий историческій фактъ, съ тою лишьравницею, что переносятся приблизительно ко ІІ вѣку по Р. Х.; наконецъ по третьему мнѣнію, высказанному профессоромъ Е. Е. Голубинскимъ, а затѣмъ и большинствомъ другихъ русскихъ ученыхъ, слѣдующихъ за почтеннымъ историкомъ, — крещеніе потомковъ румынъ относится къ ІХ вѣку и совершено черезъ посредство болгаръ.

Первое митніе основывается на преданіи о проповіди св. ап. Андрея въ Скиеїи, въ составъ которой входила и часть нинішней румынской территоріи. Преданіе это относится къ глубокой древности. Св. Ипполить епископъ Портуенскій (около 222 г.), Оригенъ, Евсевій Кесарійскій, св. Доровей епископъ Тирскій (307—322), Аванасій Великій, Іоаннъ Златоусть и многіе другіе древніе писатели, а за ними и

новъйшіе, свидътельствують, что на долю первозваннаго Апостола достались "скиескія пустынн"  $^{1}$ ).

Посвянное имъ свия пустило корни въ Херсонесв, Овидіополисв и Томи (Кюстендже), столицъ Малой Скиейи, въ составъ которой входила вся съверная часть нынъшней Молдавіи. Туть была резиденція и автокефальнаго епископа 2). Сводъ этихъ преданій о проповъди Андрея находится у преосв. Макарія ("Исторія христіанства въ Россін до равноапостольнаго князя Владимира"), а критическая оцёнка ихъ-у Е. Е. Голубинскаго ("Исторія Русской церкви" ч. 1, т. І), который, какъ извъстно, отвергаегъ преданіе о проповъди св. апостола Андрея въ европейской Скиейи, а указываетъ на азіатскую, какъ на мъсто его проповъднической дъятельности (стр. 33-35). Если признать справедливымъ положение Е. Е. Голубинскаго, то, конечно, мы должны отказать и румынамъ въ чести считаться народомъ, принявшимъ христіанство отъ самовидцевъ и учениковъ Христовыхъ. Надо, впрочемъ, сказать, что и румынскіе ученые не особенно настаивають на этомъ, а придерживаются второго взгляда, по которому христіанство въ Дакіи распространено римскими колонистами во II въсъ, съ какого времени они и считаютъ начало христіанства у предковъ нынъшнихъ румынъ. Это мнъніе поддерживается почти встми румынскими историками, которые стараются его обосновать болже или менте научно. Дъйствительно, по серьезности обоснованій, это митніе можеть получить значительную цёну христіанской исторической истины. Присоединяемся и мы къ нему и беремъ его за исходный пункть въ нашемъ экскурст въ область древне-румынской дерковной исторіи.

Покоренная римскимъ императоромъ Траяномъ, Дакія была обращена въ римскую провинцію. Въ цъляхъ романизаціи туземнаго населенія, она объявлена мъстомъ добровольной колонизаціи римлянъ и мъстомъ ссылки. Въ своей "Исторіи о происхожденіи румынъ" (стр. 11) Петръ Маіоръ говоритъ о колонизаціи римлянами Дакіи слъдующее: "послъ пораженія даковъ Траяномъ, оставшіеся опустошенными

<sup>2)</sup> По свидътельству Өеодорита, всъ церкви, основанныя апостолами, считались автокефальными; кн. 11, гл. 8. Императоръ Юстиніанъ утверждаетъ это XI новеллою.



<sup>1)</sup> Древняя Скиеїя имъла своими границами съ юга—Дунай (Истеръ) пли даже Балканскія горы, а съ востока—Азовское море и Донъ; съ запада она простиралась немного далъе ръки Прута и тянулась на неопредъленное пространство къ съверу. См. "Археограф. Атласъ Европ. Россіи Потоцкаго". Записки Одесскаго Общества ист. и древн., т. І.

села и города дакійцевъ были заселены большимъ количествомъ колонистовъ изъ всего романскаго міра, т. е. находившагося полъ римскимъ владычествомъ 1). Въ "Жизнеописаніи Адріана" Евтропія (кн. 8) говорится следующее: "опустошивъ Дакію после продолжительной войны съ Децебаломъ, съ цёлью заселить страну, простирающуюся вокругь на 1000 миль, Траянъ привель туда множество дюлей со всего необъятнаго римскаго міра и далъ имъ во владеніе села и города" 2). Въ своей "Исторіи древней Румыніи", написанной по вивантійскимъ источникамъ, Димитрій Филиппиди такъ говорить о колонистахъ Дакін переселенныхъ сюда Траяномъ: "многихъ онъ переселиль сюда и съ другой (правой) стороны Дуная, и расположиль римскіе легіоны въ городахъ для защиты страны; многіе коммерсанты (Енторог), ремесленники и другіе жители добровольно переселились съ правой стороны Дуная, въ надежде на большіе заработки и привольную жизнь" 8). Большую часть переселившихся сюла составляли христіане, которые, по причинъ гоненій на нихъ, оставляли родину и эмигрировали въ качествъ колонистовъ въ эти части римскаго государства, гдъ могли совершено свободно исповъдывать свои религіозныя убъжденія, такъ какъ Дакія была свободна отъ преследованія. Кроме того, и посылавшіеся сюда римскими императорами легіоны состояли преимущественно изъ христіанъ: это ділалось по слідующимъ двумъ мотивамъ: а) воины-христіане были самыми храбрыми, каковые н нужны были для защиты новопріобретенной окраины имперіи, и б) имълось ввиду очистить имперію отъ христіанъ, которые своею все болъе и болъе возраставшею численностью могли представлять грозную опасность для языческаго государства 4). Количество христіанъ къ этому времени было уже значительно и въ Римъ, и въ другихъ римскихъ провинціяхъ. Евангельская пропов'єдь сопровождалась большимъ успъхомъ. Какъ извъстно, ап. Павелъ написалъ особое Посланіе къ римскимъ христіанамъ, въ которомъ говорить, что "въра ихъ возвъщается во всемъ міръ" (Рим. 1, 8). Въ Малой Азіи проповъдывали не только апостолы-Павель, Андрей, Петръ, Іоаннъ и др.,-но и **ученики ихъ: то же можно сказать и относительно Македоніи. Иллиріи.** Далмацін и другихъ странъ. Самый значительный контингентъ колонистовъ быль изъ Малой Азіи, исконной колыбели христіанства.

<sup>1)</sup> Erbiceanu, Istoria Mitropoliei Moldaviei etc., p. X.

<sup>2)</sup> Ibid., p. X.

<sup>3)</sup> Δημήτριος Φιλιππίδης, Ιστόρια της Ρουμουνίας, Τ. πρ., 1816, p. 142; cf. Erbico anu, op. cit., p. XI.

<sup>4)</sup> Filaret Scriban, Istoria bisericeasca a romanilor, p. 4.

Къ началу II въка христіанство пріобръло громадное число последователей, какъ видно изъ сказаній о первыхъ гоненіяхъ: христіане были среди царедворцевъ, даже дочь Траяна была тайною христіанкою. Вотъ что говорить Тертулліанъ въ своемъ сочиненіи "Adversus Judaeos": "въ кого другого увёровали народы, если не во Христа, Который пришель? Въ кого увъровали, какъ не во Христа,--пареяне, мидяне, едамиты, населяющие Месопотамію. Арменію, Фригію. Каппадокію, Понть, Асію, Памфилію... различныя племена гетуловь, мавровъ... галдовъ и британцевъ, неподчинениихъ римлянамъ, но под-√ чиненныхъ Христу, такъ—сарматовъ, даковъ, германцевъ и скиеовъ?... Во всёхъ этихъ мёстахъ царствуетъ имя Христа, Который уже пришелъ" 1). Таковы, по своему характеру, и свидетельства поздитишихъ отповъ и учителей церкви-Іустина, Асанасія Великаго. Пе приводимъ пругихъ свидътельствъ подобнаго характера, принадлежащихъ византійскимъ историкамъ. напр., Филосторгу, Сократу 2). Всё эти свидётельства ясно говорять, что христіанство было занесено въ Пакію римскими поселенцами. По этому поводу Лашковъ замечаетъ: "если не подлежить никакому сомнёнію, что римскій языкь и правы, римскіе порядки и общественность оставили глубокіе слёды въ поселенпакъ Пакін Траяна, то справедливость требуеть допустить и то, что основное исконное начало ново-исторической цивилизаціи-христіанство — пустило первые свои лучи въ здёшній край именно въ это воемя" 8). Поэтому, "занесенное въ Дакію римскими колонистами, которые на первыхъ порахъ и составляли большой контингенть христіанъ, христіанство, очевидно, должно считаться занесеннымъ сюда не съ востока, какъ ошибочно полагають нёкоторые историки во главъ съ г. Голубинскимъ, а съ запада, такъ какъ во II и даже III въкахъ Византійской, т. е. восточной церкви, въ строгомъ смыслъ этого слова, еще не существовало, и пропагандою христіанства она не могла заниматься" 4). О существованіи здёсь въ это время христіанъ могутъ свидътельствовать и гоненія на нихъ, и мученики, запечатитвшіе своею кровью втру во Христа. Назовемъ, напримтръ, св. Меркурія (память 24 ноября), Савву Стратилата (память 24-го 

<sup>1)</sup> Cap. VII. Cursus Complet., t. II, p. 6111.

<sup>2)</sup> Сводъ ихъ въ Еххдивавский івторіа опо К. Кочторочов, р. 410—418. Сf. Erbiceanu, op. cit., pp. VI—XIII.

в) Темный періодъ въ исторіи Румыніи. Кишиневъ. 1886, стр. 23.

<sup>4)</sup> Ibid., crp. 25.

<sup>1)</sup> Сергій, Полный Місяцесловь Востока. 1-е изд., ч. II, стр. 106; Реt-

Относительно древивний церковной организаціи у христіанъ Траяновой Дакін въ румынской исторіографіи существують самыя ненадежныя свёдёнія. Но разъ были здёсь христіане, то не можеть быть сомивнія въ существованіи здёсь христіанской общины и церкви съ такъ или иначе организованною перковною јерархію. По крайней мёръ. относительно существованія здёсь римских священниковъ, усившно проповедывавшихъ христіанство при посредстве чудесь, свидетельствуеть св. Өеофанъ, патріархъ Константинопольскій 1). Со второй половины III въка, со времени учреждения въ 274 году Авреліановой Дакін, куда, вслідствіе нашествія готовь на Дакію Траяна, перешла большая часть ороманизованных туземцевь последней, сведенія относительно церковной жизни у предковъ нынёшнихъ румынъ становятся болъе опредвленными и точными. Теперь центръ ем переносится въ Задунайскую область, въ Пакію Авреліана, но церковныя и политическія сношенія между объими Дакіями не прерываются. Такъ, вскоръ по основанін Дакін Авреліановой, около 296 года учреждается новая епископія—Сисанская. Епископомъ Сисанскимъ быль св. Квиринъ, каеъ показываетъ и самое имя его, несомитно, романскаго происхожденія, брошенный въ ръку Савву во время гоненія Лицинія въ 310 году. Къ этой епископін принадлежали не только христіане Паннонін Второй, но и Трансильваніи, находящейся на другомъ берегу Луная, следовательно, и въ Лакіи Траяна 2). Несколько позже учреждена была епископія въ Ремезіанъ, первымъ епископомъ которой быль св. Никита, жившій въ IV веке. Какъ видно изъ похвальнаго стихотворенія, написаннаго въ честь Никиты другомъ его, епископомъ Ноланскимъ Павлиномъ, св. Никита проповедывалъ въ обеихъ Дакіяхъ (uterque Dacies); въ Дакін Траяновой, т. е. на своей родинъ, онъ основалъ дако-руминскую епископію съ 4-мя монастирями <sup>8</sup>) въ области нынёшняго Милкова. Затёмъ, послё завоеванія Дакін готами, туть были епископами веофиль, Ульпила, Унила, изъ которыхъ первый присутствоваль на первомъ вселенскомъ соборѣ 4).

Дакія Траяна, т. е. территорія нынішней Румынін, входила въ

rescu, Martiri Cruci., pp. 55—65; Макарій, Христіанство до Владимира; Erbiceanu, op. clt., pp. XV—XVIII.

<sup>1)</sup> Petrescu, Martiri Cruci, p. 31; Лашковъ, op. cit., стр. 26.

<sup>2)</sup> Enaceanu, Crest. Dac., 26; Лашковъ, op. cit., стр. 30; Erbiceanu, op. cit. p. XXII.

<sup>3)</sup> Порфирій, Проповъдники въ Волгаріи, Молдо-Валохіи и т. д., стр. 30; Лашковъ, ор. cit., стр. 31; Erbiceanu, ор. cit., р. XIX.

<sup>4)</sup> Erbiceanu, op. cit., p. XXII.

область Иллирика; поэтому и дакійскіе епископы подлежали непосредственно юрисдикцін архіепископа Сирмійскаго следовательно, зависъли отъ Рима. Послъ же разрупенія Сирмія (Срвма) гуннами (440 — 450), авторитеть этой архіепископіи перенесень на архіепископію Содунскую, полчиненную Константинопольскому патріарху. Вийсти съ этимъ указомъ императора веодосія II было повелёно, чтобы церковь Лакін Траяна управлялась своимъ синодомъ, сохраняя тёсную каноническую связь съ коистантинопольскимъ престоломъ 1). Въ такомъ положенін церковь Траяновой Дакін находилась до временъ Юстиніана (527-565). Въ пъляхъ облегченія перковнаго управленія въ провинціяхь, находящихся по эту сторону Балкань, а также для увёковёченія памяти м'єста своего рожденія 2), Юстиніанъ Великій учредель въ 535 году архіепископію І Юстиніаны, на місто которой съ X віка возвышается и развивается архіенисконія Охридская. Учредивъ эту архіепископію, Юстиніанъ такъ адресуется къ Кателіану, архіепископу І Юстиніаны: "желая многими и различными способами возвлечить нашу родину, въ которой Богъ сподобиль насъ впервие узрёть созданный отъ него этотъ свътъ, мы опредвлили и въ отношеніи священнаго значенія (архіерейской властн— sacerdotatem censuram) предоставить ей высшее преимущество, а именно, чтобы святитель епискоиъ I Юстиніаны, нашей родины, быль не только возведень въ санъ митрополита, но н архіепископа, и чтобы его власти подчинены были и другія провинціи, какъ напримітрь: Дакія средиземная (Mediterranea), Дакія прибрежная (Ripensis), Мизія 2-я, Дарданія и провинція Превалитана, Македонія 2-я и часть Панноніи 2-й, гдв находится городъ (область) Боссіана. Ибо первоначальное гражданское и церковное управление сосредоточивалось въ Сирмін, главномъ городъ Иллирика. Потомъ же, по случаю нашествія Атилли и опустошенін этихъ мість, Аппеній, префекть Сирмін, убіжаль въ Солунь; туда же за префектурою последовало и перковное управление, и епискоиъ Солунскій пріобрёль нёкоторыя преимущества не въ силу своего авторитета, а подъ сънью префектуры... Такъ какъ теперь, помощью Божіею, государство наше настолько разрослось, берега Дуная наполнены нашими городами и, какъ Виминацій (Viminacium), такъ и Ризидуя съ Литератой, лежащія по ту сторону Дуная.

<sup>1)</sup> Erbiceanu, op. cit., p. XXII.

<sup>2)</sup> Императоръ Юстиніанъ родился въ г. Таурезіи возлѣ кръпости Бедеріана, въ странъ Дардановъ, между Дакіей и Панноніей. Впрочемъ, "славянство" Юстиніана въ послъднее время подвергнуто основательному сомнънію.

находятся подъ нашимъ владычествомъ, - мы признали необходимымъ славную префектуру, бывшую въ Панноніи, перенести въ блаженное наше отечество (felicissima patria), такъ какъ Дакія средиземная на очень близкомъ разстоянін находится отъ Панноніи 2-й". О правахъ, которыми должны пользоваться новые архіепископы, Юстиніанъ говорить: "Твое блаженство и святвише архіерен упомянутой І Юстиніаны должны им'єть преимущества архіепископа и всякую силу и свободу, простирать свою архіерейскую власть на другихъ подвластных вамъ епископовъ; да рукополагаютъ ихъ, и во всёхъ вышеозначенныхъ епархіяхъ да принадлежить вамъ первое достоинство, верховное священноначаліе и высочайшая степень; и да будуть всв прочіе епископы поставляемы вами и только одного вась признають своимъ архіенископомъ, съ прекращеніемъ всякаго дальнъйшаго отношенія въ Солунскому епископу. Для того, чтобы Твое блаженство знало изъявление нашей воли, препровождаемъ настоящее узаконение твоему достопочтенному трону, чтобы церковь нашей родины имъла непрестанно это благодение для славы всемогущаго Бога и для нашей въчной памяти" $^{1}$ ).

Итакъ, этою новеллою митрополія Иллирика переносится въ Бедеріану (І Юстиніану), такъ какъ Сирмій былъ разрушенъ гуннами <sup>2</sup>). Изъ той же новеллы видно, что и Траянова Дакія была подчинена юрисдикціи І Юстиніаны, такъ какъ въ ней упоминается о трехъгородахъ по ту сторону Дуная, которые были возстановлены и укрвплены Юстиніаномъ. Пока Сирмій былъ столицею Иллирика, до тъхъпоръ и Дакія Траяна завистла отъ этой провинціи и въ гражданскомъ, и въ церковномъ отношеніяхъ. А затъмъ, съ 535 года, христіанская церковь Траяновой Дакіи входить въ юрисдикцію І Юстиніаны.

Архіепископія І Юстиніаны просуществовала до 732 года, когда Левъ Исаврянинъ ставить ее, а вмёстё съ нею и церковь Дакін, подъюрисдивцію Константинопольскаго патріарха. Съ VII вёка (660 года) начинають вторгаться въ Мизію болгаре, которые покоряють ее вмёстё со многими областями Балканскаго полуострова, населенными греками, славянами и румынами. Покоренные народы, въ числё которыхъбыло много христіанъ, оказали просвётительное вліяніе на своихъ покровителей, начавшихъ принимать христіанство; а окончательно

<sup>1)</sup> Magasin. Istoric, vol. III, p. 103-107; Erbiceanu, op. cit., p. XXVI Melchisedec, Chronica Romanului, p. 51-52.

<sup>2)</sup> Ведеріана была маленькій городъ (poltliora), близъ села Таврезій, мъста предполагаемаго рожденія Юстиніана.

они были просвъщены свв. Кирилломъ и Менодіемъ въ IX въкъ. Болгаре образовали независимое отъ Византіи государство, въ составъ котораго входили въ значительномъ количестве земли, занятия румынами, почему это государство и извёстно подъ именемъ І Валахо-Болгарскаго (680-1018). Вмёстё съ тёмъ, Валахо-Болгарская церковь постепенно начала выходить изъ-подъ юрисдивціи Константинопольской, а одновременно съ этимъ стала возвишаться архіепископія Охрида, замънившаго I Юстиніану. Въ 1018 году пало Валахо-Болгарское царство, покоренное императоромъ Василіемъ ІІ Болгаробойцею (975-1025). Подчинивъ себъ Болгарію, онъ въ то же время подтвердилъ особыми грамотами независимость Болгарской церкви, указавъ и на связь ея съ церковною независимостью Первой Юстиніаны 1). Однако при этомъ не вся Болгарская церковь была объявлена независимою, какъ это показываетъ последующая исторія Болгаріи. Отсюда и зависимость румынь отъ Охридскаго архіенископа канонически опредблялась только границами Первой Юстиніаны; въ остальныхъ же частяхъ, внё этихъ границъ, — одною только политическою зависимостью отъ болгаръ 2).

Въ 1186 году возстановлено Валахо-болгарское царство. Такъ какъ Охридъ съ находившимся въ немъ престоломъ прежняго валахо-болгарскаго епископа достался во власть грековъ, то въ стольномъ городъ новаго царства, Тырновъ, былъ поставленъ новый архіепископъ, которому и были подчинены всъ болгарскіе епископы. Въ 1234 году, при могущественномъ болгарскомъ царъ Асънъ II, Тырновская архіепископія возведена въ рангъ патріархата съ правомъ постоянной автономіи возведена въ рангъ патріархата съ правомъ постоянной автономіи возведена для румынъ. Впрочемъ, Тырновская патріархія существовала недолго, до 1393 года; оставалась только архіепископія Охрида, подъ властью грековъ. Въ концъ первой половины XIV въка она досталась сербамъ; это случилось при Стефанъ Душанъ (1336—1356), который издалъ приказъ объ удаленіи греческихъ священниковъ и архіереевъ изъ Охридской патріархіи и придалъ ей вполнъ славянскій колорить 4).

<sup>1)</sup> Ραλλή καὶ Πότλη, Σύνταγμα, τ. V, р. 266—299; Кургановъ, Изъ исторіи Румынской церкви. Зап. Каз. Унив., 1900 г., № 7-8, стр. 71.

<sup>2)</sup> Кургановъ, op. cit., стр. 72.

<sup>8)</sup> Melchisedec, Chronica Romanuliu, р. 54; Голубинскій, Краткій очеркъ исторів церквей, стр. 116.

<sup>4)</sup> Обширная литература вопроса указана въ прекрасномъ изслъдованіи А. И. Яцимирскаго, Григорій Цамблакъ. Спб. 1904, стр. 295—296, и др.; см. указатель къ указанной монографіи.

Мы представили въ самыхъ краткихъ чертахъ, почти конспективно, исторію начала христіанства въ прилунайскихъ областяхъ, а также тв юрисдивціонныя отношенія, въ какихъ находилась Лакійская церковь къ другимъ сосъднимъ церквамъ. Какъ мы видъли, она подлежала последовательно юрисдикціи нескольких церквей — Римской, Греческой, Сербской и Болгарской. Самымъ важнымъ религіознымъ центромъ иля пакійскихъ перквей было учрежденіе въ VI вёке I Юстиніаны, которую потомъ замёниль Охридь. Изъ приведенной XI новеллы Юстиніана мы видёли, въ чемъ должны были выражаться юрисдикпіонныя права I Юстиніаны. Но у насъ нёть данныхъ для сужденія о томъ, какъ применялись эти правила на деле, каковы были внешнія ісрархическія сношенія между представителями церквей и какова была организація въ дакійскихъ церквахъ. Несомивнио одно, что Молпавская церковь втеченіе своей послёдующей церковной жизни не могла забыть своей связи съ Юстиніаной и Охридомъ, особенно, если принять во вниманіе, что архіепископать ихъ образоваль для дакійскихъ румынъ могущественный религіозный центръ, въ предёдахъ котораго чередовались эти два Валахо-Болгарскія царства. Напротивъ, она была пронивнута уваженіемъ къ этому руминскому религіозному центру, и не разъ, при скорбныхъ обстоятельствахъ оказывала ему свое содъйствіе.

Конечно, до основанія самостоятельнаго молдавскаго господарства здісь не было правильной церковной организаціи. Даже не установлено достовірно, были ли здісь епископы; по крайней мірів, имена ихъ точно пока неизвістны. О существованіи же архіерейскихъ канедръ, даже съ центральною епископією, вроді митрополіи, ученые заключають изъ того, что еще до оффиціальнаго основанія княжествъ, въ літописяхъ и латинскихъ документахъ говорится о "воеводахъ молдавскихъ". А каждому государю отдільнаго государства естественно заботиться и о религіозномъ центрів. Такъ, подъ 1018 годомъ упоминается о какомъ-то Богданів, воеводі Молдавіи, который вмісті съ митрополитомъ Давидомъ участвуєть въ миссіи къ императору Василію Болгаробойції 1). Въ 1150 году встрічаємъ "воеводу всей Молдавіи Іоанна Огнада" 2). Затімъ, между 1161 и 1171 годами, воевода молдавскій вступаєть въ союзъ съ Львомъ Ватацею и вмістії съ посліднимъ отправляется на войну противъ венгровъ 3). Далібе, въ первой поло-

<sup>1)</sup> F. Scriban, Istoria biser. Roman., p. 160.

<sup>2)</sup> Albina Pindulut., 1848 an., N. 11, p. 279.

<sup>\*)</sup> Dionisie Fotino, Istoria Daciei, t. 1, p. 110; Grigoriu, Notițe istorice asupra lui Iosif Mușat., p. 7.

винъ XIII въка, въ округъ Вранчи (близъ Фокшанъ) въ Молдавік существовалъ епископъ кумановъ, относительно котораго папа Григорій IX въ 1234 г. писалъ: "Въ епископатъ кумановъ находится, насколько извъстио, народъ, ниенуемый валахами (vocantur Valachi). Считаясь христіанами, они презирають римскую церковь и пріемлють таниства не оть достолюбезнаго собрата нашего, епископа кумановъ, а отъ псевло-еписконовъ, держащихся греческаго обряда. Вследствіе чего мы приказали епископу кумановъ назначить валахамъ особаго епископа изъ нхъ же націи, который подчинился бы епископу кумановъ" 1). Кром'в того не подлежитъ сомивнію, что въ округв Вранчи издавна существовало румынское воеводство, которое имало своихъ епископовъ. Папу Григорія интересують эти епископы, какъ не повинующіеся ему и его нунціямъ. Въ XIII же въкъ, около 1228 года, румыны нивли епископовъ и священниковъ какъ въ Банатъ Темешварскомъ и въ округахъ Ардяла, которымъ владели венгры, такъ и въ другой части Ардяла и въ горахъ Карпатскихъ, т. е. въ Молдавіи и въ "странт Мунтянской" (Валахіи), гдт въ это время уже были туземные господари 2). Эти свидётельства служать достаточнымь основаніемь для заключенія о существованіи въ предёлахъ нынёшней Молдавіи и Валахіи, до образованія ихъ въ качестве самостоятельных господарствъ, особой ісрархіи, хотя не вполнъ организованной, но съ епископами, которые рукополагали священниковъ изъ мёстныхъ жителей, т. е. румынъ, а не болгаръ, или русскихъ Галиціи, какъ думаетъ, напримъръ, проф. Е. Е. Голубинскій 8). Однимъ словомъ, у насъ есть нікоторыя основанія говорить о началё національной ісрархін у руминъ, исторію которой мы и представимъ въ следующихъ главахъ.

<sup>1)</sup> Hurmuzaki, Fragmente etc. t. I, p. 132: Sincai, Chronica românilor tom I, edit 2, p. 409-410.

<sup>2)</sup> Fotino, Istoria Daciei, tom. I, p. 116.

<sup>3)</sup> Краткій очеркъ исторіи православныхъ церквей, стр. 372.

## ГЛАВА І.

# Молдавская митрополія.

Вопросъ объ основаніи Молдавскаго господарства и организаціи церковнаго управленія въ XIV въкъ.

Съ основаніемъ въ началё второй половины XIV вёка Молдавскаго господарства, естественно, явился вопросъ объ организаціи въ немъ церковной іерархіи. Эта организація окажется насущиой необходимостью conditio sine qua non, если только мы обратимъ винманіе на причины основанія Молдавіи, въ числё которыхъ главной была, повидимому, причина религіозная.

Зародышемъ нынъшней Молдавін изследователи единогласно считали Марамурешъ, -- область между Трансильваніею и Буковиною. Сюда переселились дако-римляне, предки нынёшнихъ румынъ, еще въ III въкъ. По мивнію А. Л. Ксенопода, предъ нашествіемъ готовъ императоръ Авреміанъ увель въ Мизію свои войска, къ которымъ могла присоединиться только часть населенія: вся же масса постепенно отолвигалась въ Карпатамъ, занимая самие глухіе уголки, мало доступния возвишенности или глубокія ущелья. Только при такой изолированности отъ бурнаго потока варварскихъ ордъ и могло сохраниться у руминъ столько римскихъ чертъ въ языкв, костюмв, народной поэзін, минологін, и т. д. Когда земли придунайскихъ долинъ очистились отъ полудиких народовъ, тогда началось переселеніе, или, какъ образно говорится на молдавскомъ языкв, "descalecarea",", т. е. "схожденіе съ горъ въ долину" потомковъ переселившихся сюда въ III въкъ дакоримлянъ. Однимъ изъ главныхъ побужденій въ этому были соображенія религіознаго характера, а именно, преследованія православныхъ "романовцевъ" со стороны католиковъ. А. Д. Ксенополъ говорить, что въ политическомъ состояніи руминъ тёхъ временъ нельзя найти болёе или менте серьезныхъ мотивовъ, которые побуждали бы ихъ оставить неконный очагь (vatra), прадёдовскія владёнія и богатыя помёстья и нскать въ другомъ месте безопасное убежище: положение религиозное было причиною того, что они должны были принести подобную жертву на алтарь божественный, какъ истые христіане 1). Движимые такими

<sup>1)</sup> A. D. Xenopol Istoria... t. II, p. 9; Cp. Erbiceanu, op. cit., p. XXXIX; E. Hurmuzaki, Fragmente, t. I, p. 308.



мотивами, румыны начали мирное схожденіе изъ Марамуреша сперва подъ предводительствомъ Драгоша въ концѣ XIII в. (1288 г.), сохраняя свою вассальную зависимость отъ венгровъ. Объ этомъ Драгошѣ въ Молдавіи напоминаетъ мѣсто, нменуемое "Сатри lui Dragoş" 1), а хронистъ Николай Костинъ говоритъ, что онъ слышалъ отъ стариковъ о деревянной церкви, построенной Драгошемъ въ селѣ Оловацѣ, гдѣ, говорили, онъ и погребенъ 2).

Спустившись съ горъ, Драгошъ вмёстё съ дружиною привелъ въ новое отечество священниковъ и епископовъ, которые и совершали у нихъ церковныя службы. Но это не означаетъ еще, что въ этихъ мъстахъ и раньше не было клира. Имена пришедшихъ спископовъ упоминаются въ древнихъ Помянникахъ различнихъ монастирей. Правда, говоря о церкви того времени, старые руминскіе лётописцы умалчивають о внутренней организаціи; тёмъ не менёе, изъ контекста ихъ лётописей можно усмотрёть существование этой организации. Такъ, Хуру, великій логоесть молдавскаго воеводы Драгоша, въ своей "Хроникъ говоритъ, что въ 1288 году въ большомъ національномъ собраніи, послів побіды Драгоша надъ венграми и поляками, "присутствовали епископы и попы", что такъ или иначе показываетъ, что тогда Молдавія имёла организованный клиръ. Правда, Хуру не говорить, откуда возникь этоть клирь, какова была его организація, чьими представителями онъ является и т. д. Но трудно допустить, чтобы онъ быль изъ Охрида, Царьграда или Галиціи 8). После Драгоша и до половины XIV въка, между 1348 и 1352 годами, продолжается серія "схожденій" подъ предводительствомъ Богдана, воеводы вполив независимаго; тогда какъ Драгошъ сохранилъ вассальность къ венграмъ-почему Богданъ стеръ его имя съ Помянника монастыря Бистричскаго 4). Съ Богданомъ тоже должны были прійти многіе священники съ владыкою; особенно это будеть очевидно, если не забудемъ, что мотивомъ "схожденій" были притесненія религіоз-

<sup>1)</sup> Letopisetele têreî Moldovei de M. Cogalniceanu, 1852, p. 91.

<sup>2)</sup> Ibidem, p. 99.

<sup>3)</sup> Grigoriu. op. cit., p. 10. Нужно, впрочемъ, замътить, что лътопись Хуру (Chronica lui Huru), такъ сильно защищаемая прежде всъми румынскими учеными, особенно покойными еписк. Мелхиседекомъ и Георгіемъ Сіономъ († въ окт. 1892), теперь считается подложною почти всъми румынскими учеными, особенно, послъ обстоятельнаго разбора ея, съ историко-критической точки зрънія, Гр. Точилеску въ Revista pentru istorie, archeologie şī filologie, an II, Vol. IV, p. 464. Ср. ниже, стр. 528.

<sup>4)</sup> Xenopol, Istoria... t. II, р. 60. Повидимому, это-фантазія.

ния <sup>1</sup>). Такимъ образомъ, "владыка изъ Богданештъ", о которомъ говорится въ Лътописи, могъ быть только изъ "соптедшихъ" и поставленнымъ надъ этимъ монастыремъ, воздвигнутымъ въ память указаннаго событія.

T.

Властолюбивыя стремленія вселенской патріархіи по отношенію къ Молдавской церкви, аналогичныя съ подобными же стремленіями къ другимъ церквамъ Балканскаго полуострова.—Исторія борьбы Константинополя съ Молдавскою церковью.—Учрежденіе Молдавской митрополіи.—Іосифъ Мушатъ, первый митрополитъ Молдавіи.

Богданомъ заканчивается серія "схожденій" съ горъ въ Молдавію. Съ его именемъ и связано начало Молдавін, какъ самостоятельнаго господарства. Съ этихъ же поръ начинаетъ определяться и церковная организація въ ней, и отношеніе ся къ другимъ церквамъ. Какъ же организовалась церковь въ новомъ господарстве, въ какія отношенія она стала въ другимъ церквамъ?-Преосвященный Мелхиседевъ высказываеть по этому вопросу следующія соображенія: "какъ и въ древнія времена, такъ и въ XIV в'вкъ, Молдавская и Валашская церкви зависьли канонически отъ Охрида. Въ 1359 году валашскій господарь Александръ Басарабъ подчинилъ было церковь своей страны Константинопольскому патріарху и просиль его утвердить на митрополичьемъ престоле грека Іоакинов Еритопуло, бывшаго митрополита Витцинскаго, уже давно жившаго въ Валахіи (Acta Patriarchatus Constantinopolitani, t. I, 383). Но это подчинение Валашской церкви натріархін, при вившательстве господаря, продолжалось недолго, потому что въ 1390 году Валахія снова зависёла отъ Охрида. Тогдашній патріархъ Антоній, обращаясь по какому-то поводу къ господарю Мирче I, пишетъ ему, между прочимъ: "и архіенископъ вашъ Охридскій согласился на это и далъ свое благословеніе. Но того, что разрёшила его мудрость, мы не можемъ ни разръшить, ни перемънить" (ibid., tom. II, р. 230). Но если Молдавская церковь въ XIV въкъ зависъла канонически отъ Охрида, то всиду чего же въ 1371 и 1376 годахъ Молдавія обращалась къ Галичскому митрополиту Антонію и просила его посвятить для нея двухъ еписконовъ-Посифа и Мелетія? На этотъ вопросъ мы не можемъ дать положительного отвёта: его следуеть искать въ тажелыхъ обстоятельствахъ, въ которыхъ находилась тогда Охридская архіеннскопія, а

<sup>1)</sup> Тъ же религіозные мотивы, легшіе въ основу разсказа о Молдавіи, выставляются въ извъстномъ "Сказаніи вкратцъ о молдавскихъ господаряхъ", основательно приписываемомъ Пахомію сербу и изслъдованномъ А. И. Яцимирскимъ, Извъстія Отд. русскаго языка и словесности Академіи Наукъ, т. VI, кн. I, стр. 88—119.



именно, въ тъхъ внутреннихъ междоусобіяхъ, которыя имъли мъсто въ Сербін. Возможно даже, что Охридская каседра въ тв времена оставалась вакантной. Возможно даже, что въ соперничестве между этими пвумя автокефальными сербскими церквами, Охридомъ и Ипекомъ, последняя, какъ настоящая сербская, добилась главенства и лишила нервую всякаго авторитета, поставивь ее въ положение подчиненной и присвоивъ себъ права Охрида. Въ послъднемъ предположении мы опираемся на следующий фактъ, о которомъ говорять наши летописи. а именно, что въ 1451 году, въ правление Александра II, Молдавскій митрополить Феоктисть быль посвящень Сербскимъ архіепископомъ Никодимомъ. Поэтому въ спискъ охридскихъ іерарховъ, помъщенномъ у М. С. Дринова и Е. Е. Голубинскаго, мы находимъ пробълъ для цълаго столътія, начиная съ средины XIV въка и кончая половиною XV. хотя въ документахъ изръдка и упоминается титулъ Охридскаго архіепископа, но безъ собственныхъ именъ, напримъръ, подъ годами 1367. 1390. Во всякомъ случав, можемъ сказать утвердительно, что хиротонія Молдавскихъ епископовъ Галичскимъ митрополитомъ представляла. исключительный случай. Галичскій митрополить посвятиль вышеуномянутыхъ двухъ енископовъ, такъ сказать, частнымъ образомъ, собственно не для Молдавін, а для Бългорода, который находился подъ его въдъніемъ, какъ городъ, считавшійся иткогда среди другихъ городовъ Малой Россіи, подчиненныхъ Галичскому митрополиту, а теперь всилу того, что относительно Бългорода не послъдовало съ тъхъ поръ новаго каноническаго распоряженія, Молдавскій господарь назначилъ епископа Іосифа съ пребываніемъ въ столицъ княжества съ титуломъ "владыки". Разсказывая о воеводъ Стефанъ III, хронисть Стефанъ Логоеетъ упоминаетъ грамоту Побратскаго монастыря и говорить, что въ ней ссылаются на "свидетельство и веру владыки Іосифа". Другой епископъ, Мелетій, былъ назначенъ на другую каоедру Молдавін; по всей въроятности, онъ умерь вскоръ послъ 1395 года, потому что, упоминая о немъ лишь въ началъ недоразумъній, натріаршія грамоты въ концъ ихъ уже не говорять о немъ, а только объ Іосифъ" 1).

Отсюда прежде всего видно, что въ XIV въкъ или, точнъе, до половины этого столътія, Молдавская церковь въ своихъ каноническихъ отношеніяхъ зависъла отъ Охрида. А затъмъ, надо полагать, неустойчивость политическаго положенія на Балканскомъ полуостровъ, переходъ Охрида подъ власть Сербіи при Стефанъ Душанъ (1336—56)

<sup>1)</sup> Chronica Romanului, vol. I, p. 56—58; А.И. Яцимирскій, Григорій Цамблакъ, стр. 60—62.

нослужили поводомъ къ ослабленію или къ совершенному прекрашенію этой связи. Въ Моллавін, только что ставшей самостеятельнимъ господарствомъ, опасались, какъ бы церковная зависимость не повлекла за собою политического подчинения Сербін. Когда Валахія въ 1359 году была въ подобномъ же положение, то тамъ прибъгли въ Константинопольской патріархіи въ надежді, что удастся добиться отъ нея признанія перковной независимости, хотя бы и неокончательной; но въ Молдавін не желали впасть въ такую же ошибку. На примъръ Валахін здёсь должны были убъдиться, что постепенно охватившій греческую патріархію духъ властолюбія мало будетъ способствовать образованію отдёльныхъ самостоятельныхъ церквей на православномъ Востокъ. Не имъя силы и смълости настолько, чтобы, подобно болгаро-валашскимъ государямъ или сербскимъ кралямъ, самовольно объявить свою церковь самостоятельной архіепископіей или даже патріархіей, молдавское правительство пока ограничилось компромиссомъ - обращаться за поставленіемъ епископовъ въ сосёднему Галичскому митрополиту 1). Такое свободное обращение къ Галичскому митрополиту, являясь исключительнымъ въ церковной жизни Молдавін, какъ справединво замечаетъ Хурмузаки 2), вопреки мивнію Е. Голубинскаго о зависимости Молдавской церкви отъ Галичской митрополін 3), служить скорбе доказательствомь ея независимости (отпаденія отъ Охрида), всилу чего теперь она могла свободно обращаться куда ей было угодно 4). Побужденіемъ для такого обращенія Молдавской церкви было также то, что латинскіе миссіонеры ув'трили господаря Лацка (1365—1373), будто при посредничествъ напъ ему удастся не только получить самостоятельное перковное управленіе, но в возвысить свое господарство въ глазахъ соседей. За это господарь Лацко

<sup>1)</sup> А Стадницкій, Гавріиль Банулеску-Бодони, стр. 106; Gennadie Bnaceanu, Crestinismul in Daciei, p. 238.

<sup>2)</sup> Hurmuzaki, Fragmente, t. I, p. 316.

<sup>3)</sup> Краткая исторія и т. д., стр. 372.

<sup>4)</sup> Открытая около 1165 года, послѣ перенесенія столицы изъ Перемышля въ Галичъ, Галичская епископія никогда не пользовалась правомъ верховенства надъ какою-либо частью Румынской церкви. Патріархъ Филовей, поставившій въ 1371 году, по просьбѣ Казимира, галичскимъ митрополитомъ Антонія, писалъ Московскому митрополиту Алексію, что назначивъ Антонія въ Галичъ, онъ далъ ему епархіи Владимирскую, Перемышльскую, Холмскую, но не подчинилъ ему ни Луцкой, ни какой-либо другой. Еще раньше этого Константивопольскій патріаршій Синодъ писалъ, что Галичскому митрополиту подчинены епископы всей Волыни: Владимирскій, Перемышльскій, Холмскій, Туровскій в Луцкій. Филаретъ, Исторія Русск. церкви. Періодъ ІІ, стр. 82, 86.

долженъ былъ покровительствовать папской пропагандъ, которая, пользуясь неопредъленнымъ положеніемъ церковныхъ дълъ, уже и раньше дъйствовала въ Молдавіи, гдъ еще въ 1346 году была основана въ Серетъ католическая епископія 1). Но скоро Лацко понялъ папскіе происки и не только не покровительствовалъ католической пропагандъ, ио сталъ даже преслъдовать католическихъ миссіонеровъ. Дъятельность латинской пропаганды въ Молдавіи не только встревожила строго-православную часть населенія господарства во главъ съ клиромъ, но обратила вниманіе на себя сосъднихъ церквей. Наиболже сочувственно отнесся къ бъдственному положенію Молдавіи Галичскій митрополитъ Антоній, который не безъ въдома и просьбы молдованъ посвятилъ для Молдавіи двухъ православныхъ епископовъ—Іосифа и Мелетія 2).

Это обстоятельство вызвало неудовольствіе со стороны Константинопольской патріархіи, усмотр'євшей въ этомъ посягательство на яко-би исконныя юрисдивціонныя права ся надъ Молдавскою церковью. Имела ли Константинопольская патріархія такія права, и въ какой степени,---это мы отчасти уже видёли, почему не считаемъ нужнымъ подробиве останавливаться на этомъ вопросв. Во всякомъ случав, для такой юрисдикцін нёть строго-каноническихь основаній. Чёмь же было вызвано недовольство натріархін? Какими мотивами руководствовались Константинопольскіе патріархи въ своемъ стремленіи подчинить себъ Молдавскую церковь, въ связи съ стремленіемъ основать Молдавскую митрополію, и какія средства для этого употребляли? Нъкоторые изследователи полагають, что такое недовольство вызвано опасеніемъ пропаганды католичества въ Молдавін, въ случав подчиненія ся Галичской митрополіи. Вотъ что говорить профессоръ Кургановъ: "если взглянуть на событія разсматриваемаго времени окомъ простымъ, безъ мрачнихъ заполозреваній, то обстоятельства, побудившія учредить въ Молдо-Валахін (sic) особую митронолію, представятся сами собой. Русско-Галичская митрополія находилась подъ властью польско-литовскихъ государей-католиковъ и учреждена была патріархомъ съ неохотою, только вслёдствіе крайнихъ настояній этихъ государей и во избъжание зла, размъры котораго трудно было предвидъть. Сердце патріарха склонялось въ сохраненію единства Русской митрополін. Оставить при такихь обстоятельствахь Молдо-Валахію, еще не

<sup>1)</sup> Литература вопроса о латино-румынских отношеніях въ XIV—XV въ. указана въ работъ А. Яцимирскаго, Григорій Цамблакъ, стр. 168.

И. Чистовичъ, Очеркъ исторіи западно-русской церкви, 1882, ч. І, стр. 109—110.

устроенную совсёмъ, ни въ гражданскомъ, ни въ церковномъ отношеніи, въ вёдёніи Галичскаго митрополита, находящагося подъ сильнымъ давленіемъ католическихъ государей, значило, въ сущности, обречь ее на добычу папству. Для предотвращенія этой бёды и требовалось выдёленіе ея изъ области Галичской митрополіи, тёмъ болёе, что самое существованіе послёдней было не по душё патріарху,—и онъ назначилъ для Молдо-Валахіи особаго митрополита" 1).

Авторъ говоритъ вопреки мнѣнію проф. Е. Е. Голубинскаго, который далеко не столь безнорыстными мотивами объясняетъ стремленія патріархіи возвысить Молдавію на степень митрополіи. Проф. Голубинскій видитъ причину этого въ властолюбіи патріархіи. Такое "мнѣніе г. Голубинскаго,—говоритъ г. Кургановъ,—не имѣя для себя историческихъ данныхъ, есть плодъ исключительно нелюбви автора въ Константинопольской патріархіи и къ грекамъ, въ которыхъ онъ усматриваетъ одни только дурныя свойства" 2).

Рискуя въ свою очередь подвергнуться такому же обвиненію, хотя и совершенно незаслуженному, и признавая само по себъ объясненіе г. Курганова заслуживающимъ вниманія и втрнымъ историческимъ даннымъ того времени, мы, тъмъ не менъе, соглашаемся съ мивніемъ г. Голубинскаго, который освётиль это, повидимому, безкорыстное стремленіе патріархіи съ надлежащей стороны. Говоримъ такъ не голословно, а на основаніи аналогичныхъ фактовъ того времени, т. е. подобныхъ же стремленій патріархіи по отношенію къ другимъ церквамъ-Болгарской, Сербской и Валашской. Приномнимъ, напримёръ, церковно-политическій разрывъ между Болгаріей и Византією во второй половинѣ XIII вѣка, низложеніе Тырновскаго патріарха н мысль объ уничтожении патріаршества на Ліонскомъ соборъ, вообще, непризнавание греческими патріархами Тырновскаго патріарха за равнаго себъ въ неріодъ какъ нерваго, такъ и второго Валахоболгарскаго царства. Приблизительно около этого времени, въ 1381 году, видинская епархія, входившая въ составъ второго Болгарскаго царства, была изъята удёльнымъ деспотомъ Іоанномъ Срацимиромъ изъ въдънія Болгарскаго патріарха и подчинена непосредственно Константинопольскому. Прежній Виддинскій митрополить, посвященный патріархомъ Тырновскимъ, былъ подвергнутъ запрещенію, а митрополитомъ, по просъбъ Срацимира, поставленъ новый — јеромонахъ Кассіанъ 8). Въ 1392 году, на мъсто оказавшагося недостойнымъ

<sup>1)</sup> Записки Казанскаго Университета, 1900. № 7-8, стр. 90-91.

<sup>2)</sup> Taxa 27A

<sup>3)</sup> Acta Patriarchatus Const., T. II, Ne 345, crp. 28.

Кассіана, Константинопольскій патріархъ Антоній поставиль въ Виддинскіе митрополиты іеромонаха Іосифа 1). Въ грамотъ патріарха Антонія говорится о такомъ же точно разрывъ между Константинополемъ и Тырновомъ, какой, какъ мы увидимъ ниже, былъ и въ Молдавіи, вслъдствіе чего духовныя лица также были отлучены отъ патріарха 2).

Обращаясь къ исторіи Сербін того времени, мы и здёсь находимъ совершенно аналогичное явленіе. Въ половинъ XIV въка Стефанъ Душанъ, задумавъ принять титулъ царя, решилъ вместе съ тъмъ дать титулъ патріарха и своему архіспископу. Это онъ сдълалъ единственно своей собственной властью, безъ сношенія съ греческою патріархією, за что и быль предань отлученію еще при жизни Душана; и затемъ при его преемнике начались переговоры о примиренін, снятін отдученія, объ отправленін въ Сербію посольства для этого; словомъ, здёсь произошло то же, что одновременно съзтимъ происходило и въ Молдавіи. Обратимъ, наконецъ, вниманіе на положеніе сосъдней и родственной-Валашской церкви и дъйствія по отношенію къ ней патріархін. Вопросъ о положенін Валашской церкви возникъ вскор'в по основани валашскаго господарства. Въ 1359 году Валашская перковь, находившаяся до тёхъ поръ подъ юрисдикціей патріарха Тырновскаго, по просъбъ воеводы Александра Басараба была подчинена Константинопольскому натріарху. Причиною этого полагають враждебное отношение воеводы къ непосредственно состдней Болгаріи. Послъ письменных обязательствъ воеводы о неизмённомъ подчиненія Угровлахійской церкви патріаршему престолу, тогдашній патріархъ Каллистъ назначилъ митрополитомъ Виддинскаго митрополита Іоакиноа Критопуло. Спустя 11 лътъ, въ 1370 году, была учреждена натріархією въ Угровлахіи и другая, младшая митрополія, какъ полагають, съ прим набажира Абраживать подр своею властью новопріобретенную область, которая, при единствъ митрополичьей власти, скоръе могла бы проникнуться стремленіемъ къ полной автокефальности. И дъйствительно, мы видимъ, что независимость обоихъ митрополитовъ была только номинальною. Пользуясь званіемъ містоблюстителей греческихъ ецархій (напр., Каппадокійской, Мелитинской), они должны были участвовать почти во всёхъ засёданіяхъ патріаршаго Синода въ качествъ его членовъ. Но такое положение церкви не могло не показаться вадашскимъ господарямъ унизительнымъ. Надъясь, съ учреждениемъ митрополіи, усилить значеніе своей церкви и господарства, придать имъ-

<sup>1)</sup> Ibid., Ne 434, p. 161.

<sup>2)</sup> Е. Голубинскій, Краткій очеркъ исторіи, и т. д., стр. 78, 133.

въглазахъ подданныхъ и сосъдей нъкоторое обаяніе, валашскіе господари съ неудовольствіемъ должны были смотръть на то, что созданное ими же новое положеніе дълъ въ родной церкви хуже прежняго, что пребываніе митрополитовъ въ Константинополъ и участіе ихъ въ дълахъ патріаршаго Синода низводитъ Валахію на степень не только простой епархіи, но и ординарной греческой провинціи. Вотъ почему около 1389 года Валахія добровольно признала надъ собою верховную церковную власть Охридской епископіи, что, впрочемъ, продолжалось недолго, а именно до 1394 года, когда Валашская церковь опять признала надъ собою власть Греческой церкви 1).

Ввиду такихъ несомитьно властолюбивыхъ стремленій патріархіи, послёдняя не могла не обратить вниманія на положеніе церкви въ Молдавіи, которая, сдёлавшись политически самостоятельною, явилась важнымъ членомъ въ союзт православно-христіанскихъ народовъ и государствъ. Патріархія прибъгала къ различнымъ средствамъ, чтобы взять Молдавскую церковь подъ свою юрисдикцію. Къ изложенію этихъ попытокъ мы и переходимъ.

Поводомъ къ вмъшательству натріархін въ дъла Молдавской неркви послужило следующее обстоятельство. Въ 1387-1388 годахъ появился въ Венгріи и Галичъ нъкто Павелъ Тагара, который выпавалъ себя за Константинопольскаго патріарха или его нам'єстника и хиротонисоваль священниковъ и епископовъ. Между последними былъ некто Симеонъ, котораго Тагара и посвятиль изъ јеромонаховъ во епископы для Молдавін. Этому Симеону, какъ видно изъ Acta Patriarchatus (t. 11, p. 157—158), натріаркъ поручиль, чтобы онь, по смерти Галичскаго епископа, занялъ его канедру, пока не придеть о томъ донесение къ вселенскому натріарху и не будеть поставлень туда новый архіерей. Съ большою въроятностью можно думать, что Симеонъ напрялся, что патріархъ его руконоложить въ санъ енискона Молдавіи. Вотъ почему посвященіе его во епископы Тагарою, выдававшимъ себя за Константинопольскаго патріарха, внолит отвічало его надеждамъ. Когда же Симеонъ вскорт убъдился, что Тагара не быль патріархомь, а самозванцемь, то прокляль его и даже сложиль съ себя сань. Константинопольскій патріархь Антоній IV находить это удобнымь обстоятельствомь для вмішательства во внутреннія дёла Молдавской церкви, которую давно хотёль взять подъ свою юрисдикцію. Подъ предлогомъ, что въ Молдавіи теперь нёть спископовъ, онъ посылаетъ туда двухъ своихъ экзарховъ. Объ одномъ изъ

<sup>1)</sup> А. Стадницкій, Гавріилъ Банулеску-Бодони, стр. 102—103; Голубинскій, Очеркъ исторіи и т. д., стр. 350.

нихъ ничего неизвъстно. Что касается другого, по имени веодосія, то онъ не быль принять народомъ и вернулся безъ всякаго успёха. Полагая, что молдоване обнаруживають такую неуступчивость изъ-за желанія добиться учрежденія у себя митрополіи, патріархъ въ 1394 году назначиль для Молдавской церкви особаго митрополита, грека Іеремію. Между тэмъ, въ Молдавін совстмъ не желали того, что имъ навязывали въ Константинополъ. Молдавское правительство корошо понимало оборотную сторону натріаршаго великодушія; оно не могло не понять, что патріархъ добивается въ сущности только установленія въ Молдавін того церковнаго порядка, какой господствоваль уже въ Валахіи. Этимъ и нужно объяснить позорное изгнаніе патріаршаго ставленника изъ Молдавіи. Тогда оскорбленный Іеремія предалъ проклатію Молдавскихъ іерарховъ Јосифа и Мелетія, а также всёхъ живыхъ и умершихъ, что было потверждено и патріархомъ. Но на это въ Молдавіи не обратили никакого вниманія. Несмотря на то, Константинопольская патріархія не теряла надежды на достиженіе своей цъли. И вотъ, черезъ три года она дълаетъ третью попытку: посылаетъ своего новаго экзарха, митрополита Виолеемскаго Михаила, который опять не быль принять. Видя, что такими средствами нельзя достигнуть цёли, патріархъ рёшилъ дёйствовать дипломатическимъ путемъ, при содъйствіи Мануила Палеолога. Такъ, въ сентябръ 1395 года указомъ императора и избраніемъ патріаршаго Синода быль отправленъ въ "страны Валахін" (είς τὰ μέρη τῆς Βαλαγίας) Митиленскій митрополить. Задача его, согласно письменнымь и устнымь инструкціямъ, состояла въ томъ, чтобы онъ, "какъ человъкъ умный и правтическій", пользовался цілесообразными средствами, входя въ общение съ народомъ, но не съ отлученными епископами. О результатахъ этой политико-религіозной миссіи точно ничего неизвъстно; но надо думать, что она все-таки имбла нёкоторый успёхъ, такъ какъ господарь Стефанъ Мушатъ, несомнънио, подъ вліяніемъ письма императора Мануила Палеолога отправиль къ патріарху посольство во главѣ съ протопономъ Петромъ, "добрымъ руминомъ", какъ называютъ его румынскіе историки. Въ своемъ посланіи, которое устно долженъ быль подтвердить протопонъ Петръ, господарь проситъ патріарха снять провлятіе съ народа и Молдавскихъ епископовъ и дать свое благословеніе. Въ Константинополь только этого и ждали. Патріархъ нашель этоть моменть самымь удобнымь для решительныхь действій. Онъ снимаетъ отлучение съ народа, но оставляетъ полъ нимъ епископовъ и бояръ. Управленіе Молдавскою церковью временно поручено протопопу Петру, подъ угрозою его отлученія въ случав отказа.

Господаря и народъпатріархъ увещеваль изгнать изъ страни "псевдоенископовъ, воровъ и прелюбодъевъ". Эти требованія изложены въ четырехъ отвётныхъ посланіяхъ патріарха въ Стефану. Въ своемъ посланіи къ господарю патріархъ Антоній пишетъ, что прибыль къ нему протопонъ Петръ съ просьбою дать благословение еписконамъ. но что этого онъ никогда не сделаетъ, такъ какъ названные епископы разбойники, предюбодън и воры, расхитившіе церковь безъ въдома святейшаго и ведикаго Синода. Затемъ советуетъ господарю изгнать изъ страны этихъ псевдо-епископовъ, если желаеть, чтобы господарь "быль со страною и народомъ его". "Что касается церкви / моей,--говорить далбе натріархь,--которая находится тамъ въ твоей странѣ, то я восхотълъ сдълать протопона Петра экзархомъ (дикеемъ) для церковнаго управленія"; далбе патріархъ говорить, какъ Петръ. категорически отказался отъ принятія этого порученія и какъ онъ настанваль, угрожая даже лишеніемь сана, пока, наконець, не склониль его въ этому; въ концъ говорить господарю, что когда исевдо-епископы будуть удалены вийстй съ своими единомышленниками, тогда онъ, патріархъ, дастъ имъ каноническаго митрополита. Пругое посланіе адресовано протопопу Петру въ формъ приказа (žувадца). Патріархъ поручаетъ ему а) завёдываніе экономическими дёлами, "святой митрополіи Россо-Влахійской" 1), б) каноническій судъ надъ мірянами и духовными, в) назначеніе чтецовъ и духовниковъ въ церквахъ, а для хиротоніи-посылать кандидатовъ на священство къ сосъднимъ архіереямъ. Въ заключеніе патріархъ убъждаетъ всъхъ оказывать повиновение протопопу Петру, угрожая въ противномъ случать своимъ гитвомъ. Очевидно, патріархъ Антоній зналъ о томъ большомъ авторитетъ, какимъ пользовался въ Молдавіи митрополить Іосифъ, почему и прибъгалъ въ такимъ угрозамъ. Третье посланіе адресовано къ самимъ епископамъ -- Мелетію и Іосифу. Оно очень характерно, а потому и приводимъ его. "Вы, псевдо-епископы Россо-Влахін, ты Іосифъ и ты Мелетій. Вы знаете, что недавно писало смиреніе наше, наложило интердикть и проклятіе на вась, какъ на людей неправыхъ и беззаконныхъ, не признающихъ церковныхъ каноновъ, такъ какъ вы похитили церковь, которая вамъ не принадлежитъ, владбете ею, прогнавъ митрополита, благословеннаго мною, которому она принадежить. Слышу, -- вы уже въ преклонныхъ лътахъ, а смерти и грядущихъ въчныхъ мукъ, отъ которыхъ ничемъ нельзя

<sup>1)</sup> Замътимъ, что, признавая существованіе святой митрополіи, патріархъ въ то же время митрополита именуетъ "псевдо-епископомъ".

откупиться, вы не страшитесь. И вотъ, оттуда прибылъ протопопъ, возлюбленный сынъ нашего смиренія въ Духъ Святомъ о. Петръ, и много просиль меня простить вась. Я не вняль его просьбъ, а сказалъ, что людей неправыхъ и беззаконныхъ (аброс кар жараубиос) не позволяють мит простить каноны наши, и что тр люди, т. е. вы -безъ стида (ауа(бурусод), такъ какъ после отлученія вась митрополитомъ вы еще служите; и если бы не было еще другой вины, то и этого достаточно. Во имя этого пишу, что мою церковь поручилъ протопопу, чтобы управляль онь по моимъ канонамъ (δσα λέγουσιν οί κανόνες μοῦ), такъ какъ онъ человъкъ разумный, ученый, и я его утвердиль. А вамъ снова пишемъ, что если вы не убъжите изъ этой церкви, то буду держать вась подъ интердиктомъ и отлученіемъ, - какъ преступниковъ закона, людей здыхъ, разбойниковъ, предюбодъевъ и воровъ (хλέπτους καὶ μοιγούς καὶ ληστούς). Если желаете обръсти спасеніе, идите сюда, въ великій Синодъ, покайтесь въ своихъ грбхахъ, дабы не потерять души. Ничто не спасеть вашихъ душъ, если не явитесь сюда" 1). Четвертое посланіе предназначено протопопу, "пречестнымъ влиривамъ, находящимся въ пресвятой митрополіи Россо-Влахін, священникамъ, іеромонахамъ, монахамъ, боярамъ и остальному народу, возлюбленнымъ о Господъ чадамъ смиренія нашего". Въ этомъ посланін сначала излагается исторія прибытія протопопа Петра и просьба его о снятіи проклятія съ епископовъ. Затёмъ патріархъ говорить, что онъ простить ихъ только въ томъ случай, если они прогонять лживыхь и неблагословенныхь имъ епископовъ. Вмёсто нихъ, онъ посыдаетъ имъ въ качествъ своего уполномоченнаго протопопа Петра, которому они должны во всемъ повиноваться 2).

Какъ видно, патріархъ употребилъ всѣ средства, обѣщавшія достиженіе цѣли. Несмотря на это, онъ ничего не успѣлъ и въ данномъ случаѣ. Въ Молдавіи многіе клирики не приняли протопопа Петра, какъ уполномоченнаго патріарха, и даже укоряли его за похищеніе чужой власти. А митрополитъ Іосифъ и бояре, которыхъ патріархъ не хотѣлъ простить, не обратили никакого вниманія на угрозы. Навѣрное, патріархъ удовлетворился бы простымъ извиненіемъ митрополита, но онъ не имѣлъ и этого утѣшенія. Господарь Стефанъ Мушатъ, въ свою очередь, и слышать не хотѣлъ объ удаленіи митрополита, пользовавшагося всеобщимъ уваженіемъ.

Таковы были отношенія между патріархією и Молдавскою церковью къ концу правленія Стефана. При преемникт его, Югт (1399—

<sup>1)</sup> Acta Patriarchatus, t. 2, p. 244.

<sup>2)</sup> Ibid., p. 241-245.

1401), они еще болъе обострились. Около этого времени умеръ епископъ Мелетій. Чтобы нанестн окончательный ударъ патріаршимъ притязаніямъ, Югъ, по соглашенію съ Іосифомъ, избираетъ ему въ преемники Феоктиста (на какую именно кафедру—это мы увидимъ послъ) и посылаетъ его за хиротоніей въ Охридъ 1). Въ это же время умираетъ патріархъ Антоній, который такъ обострилъ свои отношенія къ Молдавской церкви и не сдълалъ ничего для взаимнаго примиренія. Заслуга эта принадлежитъ преемнику его, патр. Матфею, и преемнику Юга, господарю Александру Доброму (1401—1432).

Принимая во вниманіе такія обостренныя отношенія патріархіи къ Молдавской церкви и желая возстановить миръ между ними, но не надвясь на себя, патріархъ Матеей рішиль, по соглашенію съ византійскимъ дворомъ, действовать дипломатическимъ путемъ. Нужно было устранить прежде всего господаря Юга, особенно противившагося единенію церквей. Для этого посредствующимъ лицомъ быль избрань Мирча Великій, господарь Валахіи, находившійся въ близкомъ родствъ съ фамиліей Мушатовъ, занимавшихъ молдавскій престоль; изъ этой же фамиліи происходиль и митроподить Іосифь. Мирча быль подходящимъ лицомъ для этого и потому, что отношенія государства и церкви Валашской, со времени Александра Басараба, подчинившаго последнюю патріархін, были въ это время самыя дружественныя. Мирча ръшился принять на себя миссію устраненія Юга, въ чемъ и успълъ. Какъ дъйствовалъ Мирча, -- ничего неизвъстно-Преосв. Мелхиседевъ высказываетъ догадку, что Мирча пошелъ войною на Юга, плениль его, посадивъ на престолъ Александра и обязавъ его примириться съ патріархіею, "чёмъ, -- говорить онъ, -- и объясняется то обстоятельство, что онъ тотчась же по восшествін на престоль, запялся деломъ примиренія" 2). Но эта догадка не имбеть основанія, такъ кабъ въ Моллавской исторіи нигив не упоминается о какихъ нибудь войнахъ въ это время между Молдавіею и Валахіею. Наоборотъ, наиболъе достовърные источники говорятъ, что между Сочавскимъ и Тирговищскимъ дворами въ то время были самыя близкія отношенія в). Воть почему нужно предполагать, что дёло отреченія Юга отъ престола въ пользу брата его Александра было, скорве, следствиемъ нравственнаго воздействия Мирчи на Юга, котораго Мирча убъдилъ, ввиду обострившихся отношеній съ натріархіею и ненор-

<sup>1)</sup> См. ниже, стр. 27-31, 47, 70.

<sup>2)</sup> Ghronica Romanului, vol. I, p. 65.

<sup>3)</sup> Crigoriu, Iosif Musat., p. 66.

мальнаго положемія церковнихъ дёлъ въ Молдавіи, не "отречься отъ престола", а лишь "временно устраниться и издали наблюдать за теченіемъ государственныхъ и церковныхъ дёлъ" 1). Это была очень хитрая уловка, въ которую попался Югь, отрекшись отъ престола въ пользу своего брата Александра. Предположеніе это находитъ, по нашему мнёнію, основаніе въ слёдующемъ показаніи лётописца Урёке: "госнодствоваль Югъ два года, и взяль его Мирча, воевода мунтанскій, къ себъ" 2). Какъ бы то ни было, но Югъ былъ устраненъ, а вмёстё съ нимъ устранено и одно изъ главныхъ препятствій къ примиренію церквей. Вступивъ на престолъ въ 1401 году, Александръ тотчасъ началъ переговоры съ патріархіей, согласившись предварительно съ митрополитомъ Іосифомъ, который велъ себя въ этомъ дёлё корректно и тактично, "не роняя своего достоинства, но и не слишкомъ возвеличивая его". Чувствовалось, что нужны были только формальности, а дёло было уже налажено.

Александръ отправляетъ въ Константинополь делегацію изъ бояръ и клириковъ съ письмомъ, въ которомъ описываетъ прошедшія печальныя обстоятельства Молдавской церкви. Содержание этого несохранившагося письма, въ общихъ чертахъ, видно изъ отвъта патріарха. Господарскіе послы хвалять предъ натріархомъ прекрасныя качества митрополита Іосифа и оправдывають законность его хиротоніи; затёмъ пытаются объяснить, почему онъ до сихъ поръ не посылалъ пословъ и не просидъ, хотя-бы письменно, патріархію о прощеніи. Причиною этого выставлялось то, что страна была смущаема разными неурядицами и частыми перемънами господарей. Но теперь, наконецъ, черезъ нихъ онъ "просить прощенія у патріарха, какъ христіанинъ и монахъ", но не какъ митрополитъ. Послъ этого патріархъ созвалъ Синодъ, на которомъ было решено въ принципе признать невиновность Молдавскаго митрополита Іосифа. Но для формы, подъ преддогомъ разследованія дела съ канонической стороны, посылаются въ Молдавію два делегата: келейный іеромонахъ Григорій Цамблакъ и "честивншій учитель св. Евангелія" діаконъ киръ Мануилъ Архонтъ. Затъмъ натріархъ носылаеть два носланія въ Молдавію: одно-господарю, а другое-своимъ делегатамъ. Въ посланіи въ господарю, послѣ многоглагодиваго привътствія, онъ говорить о прибытіи пословъ, которые, бывъ спрошены объ епископъ Іосифъ, откуда онъ, гдъ хиротонисанъ и т д., отвътили: "Іосифъ-туземецъ и родственникъ господа-

<sup>1)</sup> Ibidem.

<sup>2)</sup> Letopisteele de M. Cogalniceanu, t. I, p. 136.

рей нашихъ, хиротонисанъ онъ во опискона Молдавскаго митрополитомъ 🕦 🧹 Галичскимъ Антоніемъ и просить благословенія, какъ христіанинъ и монахъ". Далее натріархъ говорить о посольстве двухъ делегатовъ въ Мондавію, которымъ поручено снять тяготьющее надъ страною проклятіе, а также утвердить киротонію Іосифа, если будеть дознано, что онъ хиротонисанъ Галичскимъ митрополитомъ. Содержание второго посланія следующее. Патріархъ пишеть сначала о томъ, о чемъ и господарю; затёмъ говорить, что его предшественникъ, патріархъ Антоній, потому будто бы отлучиль Іосифа и Мелетія, что ему донесли, будто они део Зоетідхото: т. е. приняли посвященіе и были присланы въ Молдавію отъ Сербскаго патріарха, который незаконно присвоиль себь право наль чужою областью; вслёдствіе этого и они не были законными епископами. По той же причинъ тогда быль послань въ Молдавію митрополить Іеремія, скоро возвратившійся обратно. Далье патріархъ говоритъ, что, на основаніи показанія пословъ къ нему, епископъ Госифъ-не чужеземецъ, какъ ибкоторые показывали. но что онъ-молдавскій туземець и родственникъ господарей, что согласно желанію ихъ всёхъ онъ послань быль въ Галичскому митрополиту, имёвшему синодское право хиротонисать для епископій Малой Россіи, между которыми быль и Бългородъ ('Астрохастроч). Патріархъ норучаеть своимъ посламъ разследовать дело и, если все это окажется справедливымъ, то они, по данному имъ полномочію, должны объявить Іосифа истиннымъ епископомъ и законнымъ митрополитомъ 1).

Изъ содержанія этихъ посланій видна, съ одной стороны, радость патріарха, что онъ, наконецъ, нашелъ возможность примириться съ митрополитомъ, съ другой—тенденція патріарха подчинить, хотя бы въ извёстной степени, Молдавскую церковь своей юрисдикціи. Результатъ посольства неизвёстенъ, такъ какъ Цамблакъ не вернулся въ Константинополь, а остался въ Сочавѣ, гдѣ получилъ почетное мъсто пресвитера митрополичьей церкви. Но, судя по тому, что свѣдънія о митрополитѣ Іосифѣ, переданныя молдавскимъ посольствомъ, дъйствительно были вѣрны, нужно думать, что патріаршіе послы сдѣлали то, на что именно и были уполномочены патріархомъ. Іосифъ признанъ истиннымъ и законнымъ епископомъ и возведенъ въ санъ митрополита, и такимъ образомъ, въ 1401 году была учреждена въ Молдавіи своя митрополія 2).

<sup>1)</sup> Acta Patriarchatus, t. 2, p. 528--532.

<sup>2)</sup> Митрополія Молдо (Мавро). Влахійская упоминается, какъ уже существующая, вь Кодиновомъ спискъ каседръ, писанномъ въ 1387 году. "Но,--го-

Существуетъ преданіе, занесенное въ "Сказаніе" митрополита Сочавскаго Георгія 1723 года, будто византійскій императоръ прислалъ Александру Доброму корону и порфиру; одновременно съ этимъ вселенскій патріархъ Матеей прислалъ митрополиту Іосифу митру и саккосъ, а супруга византійскаго императора Анна прислала молдавской господарынъ чудотворную икону преп. Анны пророчицы. Нзъ этихъ даровъ сохранилась теперь только икона, находящаяся въ Быстричскомъ монастыръ. Румынскіе историки въ большинствъ случаевъ върятъ во вст подробности этого преданія, пріятнаго для національнаго самолюбія. Но новъйшія розысканія А. И. Яцимирскаго разрушили стройное на первый взглядъ основаніе этой поздней и явно тенденціозной легенды и поставили появленіе ея въ связь съ московскими легендами о присылкъ Мономахова вънца изъ Византіи нашему Владимиру Мономаху 1).

## II.

Противоръчивыя лътописныя сказанія о Өеоктисть, какъ первомъ митрополить Молдавіи. —Примиренія этого кажущагося противоръчія и объясненіе его.

Прежде чѣмъ перейти къ разсмотрѣнію организаціи церковной жизни въ Молдавіи при митр. Іосифѣ, намъ нужно разрѣшить одно недоумѣніе по вопросу о первомъ митрополитѣ Молдавіи, основывающееся на лѣтописныхъ данныхъ, которыя, повидимому, стоятъ въ противорѣчіи съ изложенными выше оффиціальными данными объ Іосифѣ какъ первомъ митрополитѣ Молдавіи. Разрѣшеніе этого недоумѣнія необходимо для выясненія той путаницы, которая существуетъ въ румынской исторіографіи относительно преемника митр. Іосифа.

Лѣтописныя сказанія о первомъ молдавскомъ митрополитѣ принадлежатъ великому дворнику, т. е. министру внутреннихъ дѣлъ, Григорію Урѣке, который о княженіи молдавскаго воеводы Юга (1399—1401) говоритъ слѣдующее: "Югъ (Iuga) воевода превзошелъ всѣхъ бывшихъ до него князей, такъ какъ послалъ въ Охридскую патріархію за благословеніемъ, чтобы поставить митрополитомъ Феоктиста" 2). Затѣмъ, разсказывая о княженіи преемника Юга, Александра Добраго (1401—1432), Урѣке въ той же хроникѣ пишетъ: "онъ первый разъ послалъ

ворить проф. Голубинскій,—нъть сомнънія, что это—или самимъ Кодиномъ, или къмъ-вибудь другимъ сдъланная позднъйшая приписка". Краткій очеркъ исторіи.., стр. 376.

<sup>1)</sup> Журналъ Минист. Народн. Просв., 1903, октябрь, стр. 347-391.

<sup>2)</sup> Letopisețele têrei Moldovei Buc., 1852 an., t. I, p. 102.

въ натріархію за благословеніемъ, назначилъ митрополита и далъ ему итето въ святомъ монастирт въ городт Сочавт, даби била митрополія возат княжескаго двора" 1). Эти, повидимому, противоръчивыя сказанія л'єтописца, и притомъ на такомъ небольшомъ промежуткі времени, для некоторыхъ историковъ послужили основаніемъ принять ихъ на въру и считать первымъ митроподитомъ, вопреки оффиціальнымъ даннымъ, Феоктиста; другіе стараются усмотрёть туть ошибку Уръке и исправить ее. Изъ русскихъ ученыхъ придерживается перваго мижнія С. Палаузовъ: "лётописецъ Миронъ (Костинъ) говорить, что въ правление Юга, то есть около 1400 года, быль поставлень въ Молдавію особый митрополить, именемь деоктисть, рукоположенный патріархомъ (архіеннскопомъ Охридскимъ) . Вслёдъ за Палаузовымъ повторяють это и другіе русскіе, если не всегда ученые, то диллетанты, когда имъ приходится говорить объ этомъ. Равно и и вкоторые руминскіе писатели держатся этого, совершенно несправедливаго мнёнія. Заметимъ, что объ этомъ говорить не Костинъ, а Уреке, молдавскій хронисть начала XVII въка. Костинъ же приводить это сказаніе и старается только объяснить его, но ничего новаго не сообщаетъ. Во всякомъ случат, нужно же какъ-нибудь объяснить это лътописное сказаніе, особенно ввиду противоположныхъ и вполив точныхъ даннихъ актовъ константинопольского патріархата. Кто такой былъ беоктисть? Учение стараются показать, что туть ошибка со стороны Урвке, причемъ одни относятъ время жизни веоктиста до 1399 года, а другіе къ позднему періоду, къ половинъ ХУ въка. Такъ, историкъ А. Д. Ксенополъ, считая невърнымъ указаніе Уръке о времени жизни беоктиста, помъщаеть его въ другомъ мъсть. Именуя Юга 1399 года вторымъ, онъ признаетъ существование перваго Юга, изъ династи Коріатовичей, который господарствоваль после воеводы Лацка, между 1374 н 1375 годами, и въ нему, по мижнію Есенопола, должны относиться слова Урже о посольствъ къ Охридскому патріарху за благословеніемъ Феоктиста на митрополію <sup>2</sup>). Могъ-ли жить въ это время Феоктисть? Ксенополъ отвъчаетъ утвердительно, признавая, что все, сказанное о Югь поль 1399 годомъ, должно быть отнесено въ Югу I Коріатовичу, который отличался будто бы особенною деятельностью: этому Югу нужно приписать основание митрополіи въ Молдавін, равно какъ и возстановленіе православія, "удрученнаго тенденціями Лацка". "Учрежденіе митрополичьей канедры въ Молдавін во времена Іога I доказывается, говорить Ксенополъ, -- греческими источниками, изъ которыхъ очевидно

<sup>1)</sup> Ibid., p. 103.

<sup>2)</sup> Xenopol, Istoria românilor, t. II, p. 139.

существованіе этой каседры еще раньше 1381 года" 1). Но отсюда, съ одной стороны, еще нельзя съ несомнённою достоверностью заключать о госполарт Югт I, а тъмъ менте — о веоктистъ его времени; съ другой, изъ этихъ же источниковъ, а именно, изъ отвёта патріарха Матеея молдавской депутаціи Александра, очевидно, что раньше этой даты (1381) быль молдавскій епископь Іосифь, хиротонисанный Антоніемъ, митр. Галичскимъ, который пась эту церковь, начиная съ 1373 года 2). Кромъ того, кто этотъ Югъ Коріатовичъ? Б. Хиджеу 8) и особенно Ксенополь стараются показать существование двухъ Юговъ: одного. правившаго около 1399 года, и Коріатовича, сидъвшаго на молдавскомъ престолъ (sic) въ 1374-75 годахъ, въ господарство Богдана Мушата. Е. Хурмузаки говорить о возмущении нъкоего Георгія Коріатовича, русскаго (ruten), который владёль общирною областью въ Подоліи подъ верховенствомъ Литвы. Но онъ не могъ быть коронованъ въ Сочавъ и даже не имълъ времени, такъ какъ скоро былъ убить и погребенъ, по Хурмузаки, въ монастырв Васлув 4). Это, можетъ быть, тотъ Югъ, о которомъ говоритъ позже Мартинъ Стрыйковскій, будто видель гробь его въ каменномъ монастыре, на половине дня пути на югъ отъ Бирлада 5), прибавляя къ этому, что Югъ билъ погребенъ на мъстъ кончини; между тъмъ, если бы онъ на самомъ дълъ быль господаремъ, то быль бы погребенъ въ столицъ 6). Кромъ того, о господарствъ Юга въ 1374 году нигдъ не говорится. Помянникъ Быстричскаго монастыря насчитываеть до Александра Добраго следующихь господарей: Богданъ, Лацко, Костя, Петръ, Романъ, Стефанъ и Югъ. Никто изъ старыхъ летописцевъ (хроники Уреке, анонимная хроника Путнянская I, Путнянская II и Нямецкая) не говорить о двухъ Югахъ, а только объ одномъ, который преемствоваль Стефану, брату Романа, въ 1399 году, и именуется Югомъ Ологулъ (хромой). И, Богданъ также считаетъ доводы Ксенопола и Хыждеу о двухъ Югахъ не убъдительными 7). Если самое существование Юга въ 1374 году подвержено сомитнію, то какъ можемъ допустить существованіе веоктиста, какъ современника последняго, особенно, если есть более прямыя данныя, свидътельствующія, что онъ былъ позже? Нъкоторые, и притомъ очень

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., p. 140.

<sup>2)</sup> Melchisedec, Chronica Romanului, vol. I, p. 75.

<sup>3)</sup> Istoria criticâ a românilor, p. 90-92.

<sup>4)</sup> Fragmente din istoria românilor, vol. I, p. 319

<sup>5)</sup> Hajdêû, op. cit., p. 91.

<sup>6)</sup> Crigoriu, op., cit.. p. 24.

<sup>7)</sup> Vechile chronicele moldovenesci, p. 247.

авторитетные румынскіе историкв, следуя Кантемиру 1), относять существование модпавскаго митр. Осоктиста къ поздивищему времени и ставять его въ связь съ Флорентійской уніей. Еписк. Медхиселекъ говорить, что съ именемъ беоктиста въ Молдавін было два митроподита, тодько ни одинъ изъ нихъ не былъ современникомъ Александра Лобраго: причемъ веоктисть I жилъ въ половинъ XV въка. Вообще, установление времени Феоктиста-одинъ изъ наиболъе запутанныхъ вопросовъ руминской исторіи. Воть какъ різпаеть этоть вопрось русскій ученый А. И. Яцимирскій. Онъ исходить изъ сказанія одного прополжателя Уръке, хрониста Евстратія Логовета, который относить разсвазъ Урже о посвящени на митрополію деоктиста при Югь къ правленію Александра II, сына Ильяша воеводы и внука Александра Добраго. "Въ одномъ сербскомъ (т. е. славянскомъ) лётописцё монаха Азарія. — говорить Евстратій. — написано, что во ини этого госполаря Александра посвящень преосвященный кирь Феоктисть Никодимомъ нзъ сербской земли, во дни благочестиваго князя Георгія песпота" 2). "Что же это за славянская лътопись монаха Азарія, до насъ, повидимому, не допієдшая и видінная молдавским пронистом въ первой половинъ XVII въка? -- задаетъ вопросъ г. Япимирскій. -- Можно съ увъренностью полагать, что Евстратій видёль какой-нибудь другой списокъ, но той же самой славяно-молдавской краткой хроники, которая составляетъ первую часть обширной Почаевской лётописи и въ наукъ извъстна подъ именемъ Путнянской. Это извъстіе въ ней читается такъ: при немъ освятися киръ веоктисть на митрополитство патріархомъ Никодимомъ сръбскимь". Но въ польско-модлавской дътописи Брженкаго, написанной въ Яссахъ въ 1563 году, оно находится какъ разъ въ такой формћ, какую можемъ предположить у Азарія: "przi tym poczeli być wladykowie i mitropolitowie od patriarchy Nicodema ziemi serbśkiey za krola Iurga despota" В). Отсюда дълается предположение, что подобное извъстіе изъ какой-нибудь недошедшей до насъ славянской льтошиси было подъ руками и у Уржке, и онъ легко могъ принять последнія слова за имя Молдавскаго воеводы Юрія (Юга), а посвященіе Феоктиста отнести къ правленію последняго. За возможность такого смешенія, полагаеть г. Яцимирскій, говорить и которая неустойчивость въ титулатуръ молдавскихъ воеводъ, которые именуются то господарями, то царями, то князьями, наконецъ, деспотами. Словомъ, по

<sup>1)</sup> Д. Кантемиръ, Описаніе Молдавіи, М. 1789, пер. Левшина, стр. 363—364.

<sup>3)</sup> Cogalniceanu, Letopisețele țerei Moldovei, vol. I, p. 147.

в) Григорій Цамблакъ, стр. 284.

мивнію ученаго, выходить, что Урвке почему то перенесь случившееся при сербскомъ королъ Юрін Бранковичъ (1427—1457) на Юга молдавскаго (1399-1401). Но несмотря на все остроуміе почтеннаго слависта, разръшение вопроса насъ не удовлетворяеть, и мы соглашаемся скорве съ Григоріу, который такъ защищаеть Урвке: "прежде всего, образъ выраженій Урже относительно беоктиста при Югж значительно разнится отъ Путнянской хроники: онъ не говорить о патріархѣ Никодимъ, а только о томъ, что Югъ сдълаль то, чего пругіе не дълали; далбе, онъ не связываеть посвящение Феоктиста съ обстоятельствами Флорентійскаго собора. А что онъ принималь въ соображение и Путнянскую (?) хронику при написаніи своей літописи, можно видіть изъ его собственнаго свидетельства, "что онъ изследоваль не только источники, но и иностранныя книги, для отысканія истини", и несколько раньше: "съ большимъ усердіемъ читалъ я вниги и изводы, наши и иностранныя"; но изътого, что онъ не следуетъ Путнянской хронике. нельзя еще заключать объ его ошибкъ, когда онъ заканчиваетъ предисловіе такими словами: "что я нашель, то и показаль" 1). Значить, говоря о посвящении веоктиста въ 1399 году, онъ где-нибуль это нашелъ" <sup>2</sup>). Затемъ нужно принять во вниманіе, что Уреке критически относился въ извёстію Путнянской лётописи, напримёръ, по вопросу о Флорентійскомъ соборъ, неправильно относимомъ ею въ господарству Александра II (1451—1455), хотя въ самой дътописи послъднее событіе и не относится опредёленно въ правленію названнаго госпотакъ какъ начальными словами, "при немъ съниде царь" т. д., оно связано только внёшнимъ образомъ и могло попасть сюда случайно. Тъмъ не менъе, и въ вопросъ о посвящении Осоктиста Уръке не могь быть такъ неосторожнымъ, и очевидно, относя его къ 1399 году, онъ основывался или на документахъ, или на монастырскихъ источникахъ, или же на живомъ преданіи 3).

Итакъ, постепенно выясняются два феоктиста: одинъ въ подовинъ XV въка (относительно времени посвященія его историки расходятся: Богданъ относитъ къ 1453 году, Мелхиседекъ—1451, Ербичяну—1454), другой—въ 1399 году. Первый феоктистъ, несомитино,—одинъ изъ послъдующихъ митрополитовъ Молдавскихъ. А кто же такой феоктистъ 1399 года, въ которомъ едва-ли можно видъть перваго митрополита Молдавіи? Мы склонны думать, что этотъ феоктистъ былъ

<sup>1)</sup> Letopisețele țerei Moldovei, t. I, p. 96.

<sup>2)</sup> Grigoriu, op. cit., p. 29.

<sup>3)</sup> Ibid., p. 90.

посвященъ на Романскую епископію, которая именовалась "митрополіею дольныхъ странъ", въ отличіе отъ Сочавской митрополіи, именовавшейся "митрополіею горныхъ странъ". Отсюда и епископы Романскіе долгое время именовались "митрополитами", что послужило причиною смешенія ихъ съ Моллавскими митрополитами, а отсюда уже-той путаницы, какую мы видимъ въ преемствъ первыхъ Молдавскихъ митрополитовъ. Обстоятельства церковной жизни того времени въ Молдавін, въ связи съ неудачными притязаніями Константинопольской патріархіи, о которыхь мы уже говорили, предавшей даже проклятію тогдашнихъ епископовъ Іосифа и Мелетія, на что, впрочемъ, последніе не обратили никакого вниманія, послужили причиною еще болъе обострившихся отношеній между объими церквами. И воть, когда послъ 1397 года епископъ Мелетій умерь, то очень въроятно, что на мъсто его былъ избранъ епископомъ-митрополитомъ Романской епархін беоктисть, котораго Югь, по соглашенію сь Іосифомъ, съ цёлью пренебречь притязаніями патріархіи, послаль за благословеніемъ къ Охридскому натріарху, относительно авторитетности котораго патріархія ничего не могла возразить. Предположеніе это находить ибкоторое оправдание въ скоро изменившихся отношениять натріархін къ Молдавін. Видя неудачу своихъ плановъ, патріархія старается достигнуть осуществленія ихъ дипломатическимъ путемъ, дъйствуя черезъ Мирчу Великаго. Отсюда теперь становится понятнымъ н льтописное сказаніе Урьке о двухъ первыхъ митрополитахъ Моллавскихъ.

Говоря о Югѣ, Урѣке отмѣтилъ, такъ сказать, тотъ экстраординарный фактъ, который Югъ позволилъ себѣ, совершенно не желая
признавать юрисдикціонныхъ правъ патріархіи. Равно, говоря о княженіи Александра Добраго, онъ отмѣчаетъ важный фактъ испрошенія
благословенія у восточной (Константинопольской) патріархіи на
митрополію Молдавскую.
Поэтому здѣсь идетъ рѣчь, главнымъ образомъ, о благословеніяхъ. Но, называя въ первомъ случаѣ по
имени митрополита, во второмъ онъ не дѣлаетъ этого, хотя личность
беоктиста совершенно малозначительна по сравненію съ Госифомъ.
Нельзя изъ этого заключать, чтобы онъ не зналъ имени его. Мы полагаемъ, что именно эта-то широкая общеизвѣстность перваго Молдавскаго митрополита и была причиною того, что не представлялось
надобности называть его по имени.

#### III.

Віографическія свёдёнія о митрополите Іосифів Мушаті.—Организація церковной жизни въ Молдавіи. — Перенесеніе митрополичьей канедры въ Сочаву изъ Бізлгорода-Аккермана.—Основаніе двухъ епископій—Романской и Радоуцкой.— Протопопы, какъ вспомогательные органы епархіальной власти.—Возникновеніе монастырей. — Юрисдикціонныя отношенія Константинопольской патріархіи къ Молдавской церкви во время основанія митрополіи и въ послідующій періодъ.—Власть и значеніе молдавскихъ митрополитовъ.

Митрополить Іосифъ происходиль изъ знатной фамиліи Мушатовъ, унаследовавшихъ молдавскій престоль после воеводы Лацка, съ которымъ прекратилась династія Богдановичей (отъ Богдана, основателя Молдавія). Родоначальникомъ этой фамиліи быль нѣкто Константинъ (Costea) Мушатъ, отъ сына котораго, Петра Мушата, бывшаго на молдавскомъ престолъ около 16-ти лътъ (1373-1389), и происходилъ митр. Іосифъ, вмёстё съ другими братьями, впослёдствіи молдавскими господарями — Александромъ (Добрымъ), Югомъ, Выльчемъ (Valciu) и Ромашкомъ (Romascu, т. е. Романъ) 1). Матерью его была дочь польскаго короля Владислава Ягелла, который, если принять во вниманіе знатность этой династіи, не выдаль бы дочь свою за Петра, если бы тотъ происходилъ изъ незнатнаго рода. О дътствъ и юношествъ, равно кавъ о воспитаніи будущаго митрополита, не имбется свёдёній. Онъ постригся въ монахи, по всей въроятности, въ одномъ изъ молдавскихъ монастырей, какъ думаетъ г. Григоріу, въ Нямецкомъ <sup>2</sup>), ктиторомъ котораго будто-бы быль его отець. Здёсь же онь проходиль монашеское послушаніе и затёмъ посвящень въ первыя іграршескія степени, пока не быль призвань къ высшему јерархическому служению. Время занятія Іосифомъ Молдавской канедры точно нензвъстно. Изъ Аста Patriarchatus Constantinopolitani видно, что Іосифъ былъ митрополитомъ Молдавскимъ раньше 1387 года. Преосв. Геннадій Еначяну относить посвящение Іосифа и Мелетія митрополитомъ Галицін къ 1371 году 3), а преосв. Медхиседекъ къ 1371-75 годамъ 4). Принимая во вниманіе, что отець его, Петръ Мушать, заняль молдавскій престоль въ 1373 году, заключаемъ, что къ этому же приолизительно году нужно отнести и посвящение Іосифа, быть можеть, по просьбъ его отца предъ

<sup>1)</sup> Xenopol, Istoria... t. I, p. 323.

<sup>2)</sup> Въ недавнее время доказываютъ, что Нямецкій монастырь еще не существовалъ въ XIV въкъ. А. Яцимирскій, Григорій Цамблакъ, стр. 116—128.

<sup>3)</sup> Creștinișmul in Daciei, p. 231.

<sup>4)</sup> Chronica Romanului, vol l, p. 49.

Галичевимъ митрополитомъ для одного изъ городовъ, находившихся подъ его юрисдикціей— 'Аотроха́отроу (Бѣлгородъ).

Объ архипастырской его дъятельности до 1401 года мы также не имъемъ точныхъ свъдъній. Но, какъ сынъ правящаго господаря, онъ, конечно, находился въ благопріятныхъ условіяхъ для успътной церковной дъятельности, особенно ввиду притязаній католической пропаганды, усилившейся при предшественникъ отца его, господаръ Лацкъ. Объ успъхахъ его дъятельности можно также заключать по той любви, какую питала къ нему паства, называя его своимъ "отцомъ" и "благодътелемъ". Такая любовь была для него, конечно, сильною нравственною поддержкою въ борьбъ съ патріархіею. Достойно замъчанія, что эта борьба, исторію которой мы передали, началась вскоръ послъ смерти его отца, послъдовавшей въ 1388 году, а закончилась въ 1401 году, вмъстъ съ восшествіемъ на престолъ одного изъ лучшихъ и умнъйшихъ братьевъ его, Александра Добраго.

Теперь началась организація государственной и церковной жизни въ Молдавіи. Государственная и церковная власть, имтя представителями своими родныхъ братьевъ, естественно, дтйствовали въ союзт ко благу церкви и государства. Теперь положены были основы церковной жизни, на которыхъ она дальше развивалась. Съ этихъ поръ только и можно говорить о систематической организаціи Молдавской церкви.

Прежде всего, въ цёляхъ лучшей администраціи, Александръ раздёлиль страну на округа. Примёнительно къ гражданскому устройству, онъ вмёстё съ митр. Іосифомъ обратилъ вниманіе и на церковную организацію Молдавіи, хорошо понимая, что гражданское устройство господарства не можетъ быть прочнымъ безъ устройства церковнаго. Столицею государства онъ сдёлалъ Сочаву, которая стала и канедрою митрополіи. Урёке объ этомъ говоритъ такъ: "Александръ Добрый, назначивъ митрополита, далъ ему для пребыванія святой монастырь въ Сочавѣ, чтобы онъ былъ канедральнымъ, возлѣ господарскаго дворца, приписавъ къ нему много селъ и рабовъ, да будутъ послушниками святой митрополіи" 1). Затѣмъ, въ 1404 году, соотвѣтственно

<sup>1)</sup> Letopisetele terei, р. 103. Здъсь кстати нужно разръшить недоумъніе нъкоторыхъ русскихъ историковъ, особенно проф. Голубинскаго, относительно первоначальнаго и послъдующаго мъстопребыванія Молдавскихъ митрополитовъ. Е. Голубинскій полагаетъ мъстопребываніемъ перваго митрополита ныньшній уъздный городъ бессарабской губ. Бъльцы. Какъ увидимъ, это несправедливо. Вотъ его слова: "его (митр. Іосифа) каеедра была въ городъ, который по-гречески назывался 'Аспрохастроу, что значитъ бълый городъ, и цоль которымъ, можетъ быть, должно разумъть ныньшнія Бессарабскія Бъльцы".

гражданскому деленію учреждены были два епископства: въ Романе и въ Радоуцахъ: изъ нихъ первое - для южной Молдавіи, а другоепля стверной. Какіе уталы входили въ составъ этихъ епархій,---хроника Урвке не говорить. Объ этомъ находимъ указаніе въ летописныхъ примъчаніяхъ Стефана Логовета, который говорить, что Александръ, учредивъ митрополію и двъ епископіи, опредълиль для епархін Молдавской города: Сочаву, Нямецъ, Яссы, Оргвевъ, Гирлэу, Ботошаны и Кардигатуру со всёми принадлежавшими къ нимъ селами и перевнями; для епархіи Романской часть убздовъ въ южной части Молдавін, подъ горами, съ городами: Романъ, Бакру, Путна, Текучъ, Тутова и Васлуй; для епархіи Радоуцкой—части стверной Молдавін съ городами: Дорохой, Хотинъ, Черновцы и часть увада Сочавскаго 1). А. Ксенополъ думаетъ, что во время Александра была основана митрополитомъ Іосифомъ и епископія въ Хушахъ. Но для этого н'єть достаточныхъ основаній. Тотъ же Стефанъ Логоветъ говорить, что нвсколько позже учреждена была епископія въг. Рени, для которой опредълена часть убздовъ въ южной сторонъ-Фальчіу, Ланушна, Сороки.

Краткій очеркъ исторіи правосл. церквей, стр. 367. Въ другомъ мъстъ: "въ статейномъ спискъ Путешествія Трифона Коробейникова 1593 г., находящемся въ одномъ изъ Хронографовъ Московск. Дух. Академіи (№ 434), въ описаніи Ясской соборной церкви Николая Чудотворца непонятнымъ образомъ сказаво: "а митрополить Бъльскій туть же у церкви служить" (списокъ въ концъ рукописи, самаго списка парагр. 13). Бъльскій туть не отъ Бъльцы-ли, которыя можно подразумъвать подъ 'Аопрохадотроч, и не значить ли это, что митрополиты Молдавскіе дъйствительно имъли первоначально пребываніе въ семъ городъ, а потомъ продолжали удерживать его имя въ своемъ титулъ?" (стр. 382). На это нужно сказать, что, во-первыхъ, названіе города Бъльцы произошло не отъ "бълый", а отъ рум. balta, plur. bálţi, что значитъ: "грязное, топкое мъсто"; во 2-хъ, епископы молдавскіе дъйствительно имъли пребываніе въ 'Аспроидстроу—Бълградъ (Cetatea alba)—Аккерманъ. Затъмъ Іосифъ сталъ уже жить въ Сочавъ, а за нимъ и его преемники до 1564 года, когда при молдавскомъ господаръ Александръ Лопушняпъ и митрополитъ Макаріи митрополичья резиденція была переведена въ Яссы (Сочава же нъкоторое время оставалась лътнею резиденцією, вопреки миънію г. Голубинскаго, см. стр. 383). Ясская соборная церковь называлась Biserica alba-"бълая церковь". "Бъльскій митрополить", это значить Молдавскій митрополить, жившій при ясской соборной церкви, извъстной подъ именемъ "бълой", вродъ того, напр., какъ "Крутицкій митрополить" значить: митрополить, жившій въ Москвъ на Крутицахь, на крутомъ берегу Москвы-ръки. Такого митнія о Бальскомъ митрополить въ настоящее время держатся и нъкоторые румынскіе ученые. Литература вопроса и факты изъ документовъ стараго времени собраны у А. И. Яцимирскаго Славянскія рукописи румынскихъ библіотекъ. СПБ. 1904, стр. 248—249.

<sup>1)</sup> Chronica Romanului, p. 42-45.

"Но въ какое время и при какомъ господарѣ она учреждена,—ин въ историческихъ, ни въ лѣтописныхъ сказаніяхъ, — говоритъ лѣтописецъ, — я не нашелъ. Только извѣстно, что по взятіи Рени султаномъ Османомъ въ 1620 году, во дни его (Александра Ильяна— Alexandru Jlias) воевода перевелъ епископію въ Хуши" 1). "Можетъ битъ, — заключаетъ по этому поводу Григоріу, — епископія Рениская соединилась съ Хушской, такъ какъ въ противномъ случав сказанное Логосетомъ объ основаніи Хушской епископіи не соотвѣтствуетъ времени учрежденія этой епископіи. Изъ письма патр. Мелетія Пигаса къ митр. Молдавскому Георгію Могилѣ видно, что Хушская епископія учреждена во время этого митрополита, въ 1595 году 2). По словамъ Кантемира, Радоуцкому и Хушскому епископамъ дано только имя епископа: "Романскій же епископъ есть полный епископъ (архіепископъ), и ему дано право ношенія митры, но онъ не имѣетъ власти надъ тѣми двумя, а только одинъ чинъ между ними" 8).

Тавъ какъ учрежденныя въ это время епархіи были слишкомъ велики, то въ качествъ помощниковъ епархіальной власти назначены были протоподы. Правда, эта должность и до техъ поръ существовала, но теперь получила надлежащее устройство. "У насъ, у румынъ,--говорить по этому поводу К. Ербичяну,-протопопы очень древни, и начало ихъ кроется во мракв временъ. Какъ только мы сознали себя христіанами, мы уже находимъ следы протопоніата. Дело объясняется легко. Въ странахъ, занятыхъ румынами, никогда не было много еписконій, и потому епархіи были слишкомъ общирны, такъ что, какъ бы ни были двятельны епископы, они не могли уследить за всемъ. Вследствіе этого, въ убадныхъ городахъ, въ помощь епископу назначадись духовныя доверенныя лица, просвещенныя более другихъ. Сколько протопопій было во времена митрополита Іосифа, точно неизвістио. Изъ сношеній съ вселенскимъ патріархомъ знаемъ, что до Александра Добраго быль одинь протопопіать во главів съ протопопомъ Петромъ. мужемъ образованнымъ и исполненнымъ мудрости". Теперь, по раздъленіи Молдавіи на епархіи, число протопоповъ увеличилось; ихъ было, по крайней мъръ, по одному на епархію. Обязанности ихъ, конечно. опредълялись епархіальнымъ архіереемъ, довъреннымъ лицомъ котораго и быль избранный имъ протопонъ 4).

<sup>1)</sup> Chronica Logofetului Stefan in "Trompeta Carpaților", 1881. Cf. Grigoriu op. cit., р. 83. Ср. ниже, стр. 95, 99.

<sup>2)</sup> Grigoriu, op. cit., p. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Описаніе Молдавін. М. 1789, стр. 363.

<sup>4)</sup> Самое названіе "протопопъ" указываеть на миссію его. Филареть, епи\_ скопъ Рымничскій, называеть протопопа "епитропомъ архіерея", т. е. довърен.

Въ это же время стала развиваться, а вмёстё съ тёмъ и организоваться монастырская жизнь. Теперь получили начало нёкоторые изъ монастырей, напримёръ, Быстрица, Молдавица, Кипріаны, а другіе, по всей вёроятности, получили надлежащее устройство <sup>1</sup>), напримёръ, Пробота и Нямецъ (ср. выше, стр. 32, прим. 2) имёвшій впослёдствіи большое значеніе въ исторіи Румыніи.

Такова въ общемъ организація церковнаго устройства въ Молдавін, введенная митр. Іосифомъ при содействін господаря Александра Добраго. Въ это же время, конечно, опредълились и каноническія отношенія между объими церквами-Молдавскою и Константинопольпослужившія основаніемъ для дальнъйшихъ отношеній и въ последующее время. Какого рода были эти отношенія, мы точно не . знаемъ, такъ какъ въ отвътномъ посланіи патріарха Матеея объ этомъ не говорится. Но, какъ видно изъ последующей исторіи, отношенія между ними были таковы: новопризнанная Молдавская митрополія была полчинена юрисликціи Константинопольскаго патріархата, какъ и всякая другая митрополія, входящая въ его округъ. Зависимость выражалась въ томъ, что при вступленіи на митрополію, Молдавскіє митрополиты бради благословение отъ патріарха дично, зиротонія во епископа совершалась съ участіемъ представителя со стороны патріарха. Что же касается внутренняго церковнаго управленія, то Молдавская церковь была совершенно независимою: Молдавскіе іерархи выбирались своимъ же духовенствомъ, утверждались въ должности господаремъ и его советомъ, где митрополитъ былъ главнымъ советникомъ. Вообще, зависимость Молдавской церкви отъ натріарха была только номинальною, почему нередко бывало, что посвященные своими же епископами митрополиты только уведомляли патріарка объ этомъ. Преосв. Неофить Скрибанъ говорить, что такая номинальная зависимость Молдавской церкви была въ интересахъ самихъ же патріарховъ. "Сначала угрозы вселенскихъ патріарховъ, а потомъ паленіе Парыграда подъ иго турецкое придали молдо-валашскимъ странамъ особое значеніе, болье интересное, болье искомое, сльдовательно, болбе высокое. Преимущество аотохефадос, предоставленное

нымъ лицомъ; на это указываетъ самое словопроизводство ἐπίτροποζ, что значить— "попечитель, викарій"—отъ ἐπι и τρέπω—ἐπιτρέπω-permitto, trado, concedo. Наименованіе протопопа, какъ и попа, въ Молдавіи всегда было употребительнымъ. Въ Валахіи, кромъ названія попъ, было еще названіо Giaicu, около 1400 г. "Названіе темное,—говоритъ г. Хыджеу,—но оно означаетъ попа"; Grigoriu, op. cit., p. 85. Быть можетъ, искаженное слав. діакъ?

<sup>1)</sup> Letopisețele țerei Moldovei, t. I, p. 103.

Молнаво-Валашскимъ митрополитамъ, было тогда, т. е. въ последиее время существованія византійскаго государства, не только въ интересахъ византійскаго престола, но, главнымъ образомъ, патріарховъ восточной церкви, такъ какъ святители Молдаво-Валашской церкви послужили впоследствін орудіями этихъ патріарховъ для пріобретенія нии многочисленныхъ имуществъ въ румынскихъ княжествахъ. Востокъ хорошо вознагражденъ румынскими странами за дарованную имъ церковную самостоятельность въ лицв ихъ митрополитовъ". Всилу такой большей или меньшей самостоятельности, Молдавская церковь сама собой отходила отъ юрисдикціи Константинопольскаго патріарха и полчинялась, хотя тоже номинально, Охридской или Ипекской церкви. Такъ, извъстно, послъ Флорентійской уніи, на которую согласился вселенскій патріархъ, Молдавская церковь, по сов'ту Марка Ефесскаго, обратился въ Охридскому архіепископу. Неизв'ястно, сколько времени прополжалась эта зависимость отъ Охрида; мы знаемъ только, по свиавтельству Кантемира, что въ половинъ XVII въка, при моддавскомъ воеводъ Василіи Лупулъ (1634—1654), Молдавская церковь зависъла отъ юрисдивціи Константинопольскаго патріаруа. Характеръ этой зависимости опредбляеть тоть же Кантемирь: "митрополить Молдавскій ниветь въ восточной церкви особливую предъ всвии другими честь. Онъ, хотя не носить имени патріарха, именуясь митрополитомъ Молдавін и архіенископомъ Сочавы (ὑπέρτιμος καὶ ἔξαργος πλαγηνῶν), но и ни одному изъ оныхъ не подчиненъ, ибо, хотя благословение на митрополитство пріемлеть отъ Константинопольскаго патріарха. не можетъ онымъ ни избранъ быть, ни сверженъ, и не обязанъ, какъ другіе митрополиты, ожидать псифона (утвержденія въ своемъ санть) отъ великія церкви. Когда онъ получиль отъ князя себъ потвержденіе, то три Молдавскіе епископа совершають рукоположеніе и ув'вдомляють патріарха письменно, что имярекъ смиренный, богобоязливый и ученый мужъ, въ призваніи на помощь Св. Духа, но не инымъ каковымъ, отъ человъческой води зависящимъ образомъ, избранъ. же дълаетъ и князь въ особливомъ къ патріарху письмъ, чего патріархъ никакимъ видомъ отвергнуть не можетъ и долженъ во всемъ следовать княжеской воле. Впрочемъ, совсемъ свободенъ онъ и отъ дани, платящейся патріарху подъ греческимъ именемъ койнотиносъ кай воефејасъ (хоινότινος хαί βοήθειας); не обязанъ же никаковымъ закономъ спрашивать патріарха о вещахъ, уже предпринятыхь или же только предпринимаемыхъ Молдавскою церковью; ниветь таковую великую власть во своей митрополіи, какъ Охридскій патріархъ въ своей (стр. 367-369). Въ последующій періодъ, фанаріотскій (1711—18 12), когда митрополичьи и епископскія канедры, особенно въ Валахін, занимались греческими уроженцами, эта зависимость была болбе сильна, котя тоже, можно сказать, номинальна. Воть какъ доносвять объ этомъ Молдо-Влахійскій экзархъ Гаврінять св. Синоду въ 1808 году: "молдавскаго и валашскаго княжествъ митрополиты, наравит съ Ипекскимъ болгарскимъ патріархомъ, считали себя въ зависимости отъ Константинопольскихъ патріарховъ. На митрополичій престолъ митрополиты избирались духовными чинами и боярами и утвержлались господарями. Господари увёдомляли объ этомъ патріарха, равнымъ образомъ и митрополиты, вступивъ въ управленіе, относились въ натріарху съ донесеніемъ о своемъ избраніи и вступленіи въ должность, а отъ него получали утвердительную грамоту. Также при смене патріарховь митрополиты посылали новому патріарху поздравление съ поклономъ, состоявшимъ иногда въ вещахъ, иногда же въ деньгахъ, въ знакъ своей приверженности къ великой церкви. Въ служенін митрополиты поминали, гдё слёдуеть, Константинопольскаго натріарха, а полчиненные имъ епископы-только своего метрополита, Пълъ на ръшение никуда не посыдали, но въ сомивнияхъ по въръ и по другимъ важнымъ церковнымъ обстоятельствамъ получали, по представленіи, разрѣшеніе отъ патріарха. Св. миро получали также отъ натріарха, за что посылали нікоторою число денегь, въ виді благопарнаго приношенія" 1).

На основаніи таковыхъ древнихъ правъ, и "Органическій Регламенть", составленный для румынскихъ княжествъ русскимъ временнымъ правительствомъ при участіи знатныхъ румынскихъ бояръ и архіереевъ въ 30—40 гг. истекшаго столётіи, въ бытность генерала П. Д. Киселева россійскимъ консуломъ въ княжествахъ,—потвердилъ древніе права Молдавскаго митрополита, какъ ни отъ кого не зависимаго; и только по своемъ нзбраніи, рукоположеніи и вступленіи на должность, митрополитъ былъ обязанъ извёстить объ этомъ Цареградскаго патріарха для полученія благословенія. "Это означаетъ,—говорить преосв. Неофитъ Скрибанъ,—что митрополитъ Молдавіи, какъ почти равный патріарху, только сообщаетъ о своемъ вступленіи въ число первосвятителей церкви, такъ какъ тотъ же Регламентъ, въ статьяхъ о духовенствё Молдавіи говорять ясно, что митрополитъ ни въ какомъ случаё не подлежитъ ни юрисдикціи, ни суду патріарха; если митрополитъ провинится въ церковныхъ дёлахъ, то будеть су-

<sup>1)</sup> Архивъ Кишиневской Консисторіи, Дело 1808 года № 6, л. 10.

димъ двънадцатью архіереями румынскихъ княжествъ; если же провинится въ государственныхъ дълахъ, то—12 архіереями-румынами и 12 боярами-румынами" 1).

При этомъ нужно обратить вниманіе и на то, что Молдо-Влахійскіе митрополиты пользовались не только церковною властью, но и свётскою. Въ диванахъ митрополиты всегда зинимали мёсто предсёдателя и были главнёйшими совётниками господарей, имёя огромное вліяніе на политическія, а также на гражданскія дёла страны. При рёшеніи важныхъ судебныхъ или уголовныхъ дёлъ въ присутствіи самого господаря, митрополитъ занималъ мёсто между судьями и первий подавалъ свой голосъ о виновности или невиновности судимаго лица, не обращая вниманія на то, согласно-ли его мнёніе съ мнёніемъ господаря, или иётъ 2). Нётъ сомнёнія, что основы для такого благотворнаго взаимодёйствія между государственной и церковной властью положены въ началё XV вёка, когда была признана Молдавская митрополія, при двухъ братьяхъ-представителяхъ этихъ властей, мнтрополитё Іосифё и господарё Александрё Добромъ 8).

#### IV.

Трудность хронологическаго опредъленія преемственности Молдавскихъ митрополитовъ, особенно послѣ Іосифа.—Существующіе списки или "каталоги" Молдавскихъ митрополитовъ и невѣрность ихъ.—Попытка представить свой "преемственный" списокъ митрополитовъ.—Исходный пунктъ при разслѣдованіи существованія двухъ, почти равноправныхъ, митрополій—Сочавской и Романской. —Игнорированіе этого положенія, какъ причина той путаницы, какую встрѣчаемъ въ вопросѣ о преемствѣ Молдавскихъ митрополитовъ.—Первые преемники Іосифа на Молдавской митрополіи и первые митрополиты Романскіе, которыхъ обыкновенно принимали за Молдаво-Сочавскихъ.

Сколько времени жилъ и дъйствовалъ митрополитъ Іосифъ, точно неизвъстно. Пока не будетъ разобранъ архивъ вселенской патріархіи,

<sup>1)</sup> Reglamentul Organicul principatului Moldaviei. Jassi, 1846 an, p. 37-38; Scurta Istorie de pr. N. Scriban, p. 16.

<sup>\*)</sup> Д. Кантемиръ, op. cit., p. 257—258; M. Cogalniceanu, Ateneul. Român, 1861 an., № 11, p. 85.

<sup>5)</sup> Къ сожалънію, нужно замътить, что теперь, начиная со времени соединенія молдо-влахійскихъ княжествь въ одно государство (1862), митрополиты потеряли прежнее значеніе. Угровлахійскій митрополить не состоитъ предсъдателемъ законодательнаго собранія, какъ прежде. Правда, митрополиты (числомъ 2) и епархіальные епископы состоять по праву сенаторами, пока находятся на своихъ каеедрахъ; но это сохраняется только для виду, значеніе же ихъ парализуется огромнымъ большинствомъ сенаторовъ, большею частьюви во что не върующихъ.

нельзя съ точностью опредълить также первыхъ преемниковъ митрополита Іосифа по управленію Молдавскою церковью; у русскихъ (Е. Е. Голубинскій, С. Палаузовъ) и румынскихъ историковъ здъсь находимъ такую путаницу, что положительно трудно въ ней разобраться.

Извъстны слъдующие списки Молдавскихъ митрополитовъ, или кавъ говорять руминскіе историки, Каталоги (Catalogul): а) списовъ Молдавскихъ митрополитовъ (catalogul Mitropoliților Moldovei), составленний митрополитомъ Іаковомъ Путняномъ до 1754 года, т. е. до его времени, а затёмъ продолженный другимъ лицомъ до смерти митрополита Софронія Миклеску (1862); б) списокъ, составленный архим. Андроникомъ и напечатанный при Часословъ, изд. няменкой типографіей въ 1874 году, на основаніи Помянниковъ, хранящихся въ Нямецкомъ монастыръ; в) списовъ Филарета Скрибана въ ero "Istoria qisericeasca; г) и Неофита Скрибана, въ его "Scurta istorie"; д) изъ русскихъ ученыхъ — у Голубинскаго, въ его "Краткомъ очеркъ". — Но эти списки, какъ составленные, главнымъ образомъ, по Помянникамъ. куда вносились и всъ благотворители, а также и чужеземные святители,--не имъютъ исторической достовърности, а потому часто и преемственный рядъ митрополитовъ въ нихъ значительно разнится другъ отъ друга. У Е, Е. Голубинскаго представленъ далеко не полный рядъ митрополитовъ, такъ что иногда втеченіе цёлыхъ столетій у него совсемъ неть упоминаній о нихъ. Кроме того, и въ этомъ спискъ есть погръшности, которыя мы укажемъ въ своемъ мъстъ. Попытку представить новый, провъренный списокъ Моллавскихъ митрополитовъ взялъ на себя проф. К. Ербичяну въ своемъ трудъ "Istoria mitropoliei Moldaviei si Sucevei". Но и этотъ списовъ далево недостаточенъ, если не въ смыслъ неполноты, то исторической върности. Что касается полноты, то онъ страдаеть ею до излишества, такъ какъ у него иногда помъщается по нъсколько митрополитовъ подъ рядъ, безъ обозначенія хронологическихъ датъ ихъ святительства, на томъ только основаніи, что они значатся въ Помянникахъ. На основаніи всткъ этихъ списковъ и провтрки ихъ другими данными, мы представимъ свой списокъ. Мы склонны считать его вфриве другихъ, хотя не настаиваемъ на этомъ, особенно относительно первыхъ преемниковъ митрополита Іосифа, свъдънія о которыхъ очень бъдны. Это объясняетъ проф. Кургановъ, между прочимъ, тъмъ историческимъ фактомъ, что деятельность ихъ даже по деламъ церковнымъ, въ общемъ, заслонялась дъятельностью первыхъ господарей Молдо-Валахін; (sic) выступающею ясите и опредълените 1). Въ запутанномъ вопрост о

<sup>1)</sup> Записки Казанск. Универс., 1900, № 7-8, стр. 44-45.

нервых митрополитах намъ отчасти оказала свое содъйствіе книжка г. Григоріу 1). Путаницу въ спискъ первых митрополитовъ онъ объясняеть тъмъ, что историки не обращали надлежащаго вниманія на фактъ существованія въ первое время въ Молдавіи двухъ митрополій—Сочавской и Романской, а потому они смѣшивали архипастырей объяхъ митрополій.

Хиротонисанный въ 1373 году, митрополитъ Госифъ упоминается въ актахъ натріархіи до 1401 года, затъмъ-въ хрисовулахъ и дарственныхъ грамотахъ Александра Добраго въ 1407—1408 годахъ <sup>2</sup>). После этого исть упоминанія объ Іосифе ни въ одномъ документе, и вероятно, онъ умеръ вскоре после 1408 года, такъ какъ патріархъ еще въ 1395 году говорилъ, что "слишалъ о немъ, какъ о старикъ". Е. Голубинскій, не опредёляя времени смерти митрополита Іосифа и не предръшая вопроса о его преемникъ, говоритъ о какомъ-то анонимномъ Молдавскомъ митрополитъ слъдующее:- "въ 1416 году и неизвъстно сколь продолжительное время послъ сего, митрополитомъ Модо-Влахійскимъ (sic) быль неизвъстный кто-то, котораго натріархъ Евенмій почему-то не хотъль признавать законнымъ митрополитомъ (сколько можно догадываться потому, что онъ поставленъ быль безъ согласія патріарха, единственно по воль императора), но который быль признанъ отъ преемника Евенміева, патріарха Іосифа<sup>48</sup>). Преосв. Мелхиседекъ полагаетъ, что въ этомъ году умеръ митрополитъ Іосифъ, ва мъсто котораго страна избрада другого, неугоднаго натріарху. Но съ этимъ едва-ли можно согласиться. Трудно допустить, чтобы втеченіе восьми літь, отъ 1408 по 1416 годь, не упоминалось-бы о митрополитъ Іосифъ ни въ одномъ документъ, если бы онъ еще жилъ. Авторитетъ и уваженіе, которыми онъ пользовался со стороны господаря и страны, равно и плодотворная дъятельность его, являются достаточными мотивами, чтобы имя его не было обойдено молчавіемъ. Скорже всего, это молчаніе говорить о его смерти, последовавшей вскоръ послъ 1408 года, приблизительно, около 1410 года, въ возрасть около 70 льть, полагая самый меньшій возрасть при посвящени въ митрополиты 35-37 лътъ (1373-1410) его святительства. Ето же это "неизвёстный" митрополить у проф. Голубинскаго? "Тотъ фактъ, -- говоритъ Григоріу, -- что патріархъ Евенмій (1413--1416) не хотель его признать, показываеть, что онъ хотель послать ми-

<sup>1)</sup> Notite asupra lui Iosif I Musat, Bucuresti, 1898.

<sup>2)</sup> Melchisedec, Chronica Romanului, pp. 103-104, 81.

<sup>3)</sup> Краткій очеркъ исторіи правосл. церквей, стр. 376—377.

трополита-грека. Но принимая во вниманіе недавнія обстоятельства борьби съ патріархією, трудно допустить, чтобы патріархъ имёлъ такую претензію на Сочавскую митрополію, тёмъ болёе, что господаремъ въ это время былъ Александръ, находившійся съ патріархомъ въ добрыхъ отношеніяхъ, для котораго едва-ли выгодно было испортить ихъ". Вотъ почему гораздо болёе вёроятнымъ является другое предположеніе.

Въ это время было вакантное мъсто въ митрополіи Романской. Въ 1415 году скончался Феоктистъ, посвященный Охридскимъ патріархомъ въ 1399 году. Потерявъ всякую надежду имъть вліяніе на Сочавскую митрополію, патріархъ Евоимій, естественно, попытался пріобръсти его на Романскую митрополію, тъмъ болье, что подобный преценденть быль уже въ Валахіи, когда въ ней была учреждена вторая, Северинская митрополія. Но попытка его не ув'вичалась усп'єхомъ, Господарь и страна настояли на своемъ избранникъ, котораго, если и не хотълъ утвердить патріархъ Евенмій, то утвердиль его преемникъ, натріархъ Іосифъ. Изъ документовъ, хранящихся въ архивъ Нямецкаго монастыря, куда они перешли изъ монастыря Богданешть, видно, что имя этого избранника - Макарій, который быль митрополитомъ "дольней страны" (Mitropolia de din jos de târgul Romanului) какъ называлась встарину Романская митрополія. Онъ святительствоваль въ 1415-26 годахъ. Преемникомъ его быль другой Макарій, съ 1426 по 1432 годъ, именовавшійся титуломъ митрополита "приморскихъ странъ" (Mitropolit al laturilor despre mare), или, какъ въ одномь хрисовуль Богданештского монастыря, — Vladica Macarie de la mitropolia de din jos de târgul Romanului" 1). Не нужно смѣшивать этихъ митрополитовъ, какъ делають иткоторые изследователи. Первый быль румынъ, а второй, кажется, грекъ, такъ какъ въ 1429 году находимъ его въ Константинополь, и имя его упоминается въ одной греческой надписи на воздухъ. Здъсь онъ титулуется такъ: "Mitropolit Moldovlachiei și al parților de langa mare — митрополить Молдо-Влахіи и приморскихь странъ". Преосв. Мелхиседекъ говорить, что этотъ Макарій быль избранъ митрополитомъ Сочавскимъ въ 1416 году, на место Іосифа 2). Но на основаніи титула его, на воздухв ("приморских» странь") и въ хрисовуль Богданештского монастыря, съ мивніемъ преосв. Мелхиседска положительно нельзя согласиться, а нужно признать Іосифа митрополи-

<sup>1)</sup> Копін съ этихъ документовъ хранятся въ рукописи у преосв. Нарциса Крецулеску. Ср. Grigoriu, op. cit., p. 44—45.

<sup>2)</sup> Biserica Orthodoxa romana, 1884 an., p. 495.

томъ Романскимъ. Титулъ митрополита Сочавскаго, по лътописи Ко. стина, въ это время быль не такой, а "de la plaiuri pana la mare-митрополить странъ отъ горъ и до моря" 1). "По смерти митр. Макарія, — говорить Григоріу, — виввшей ийсто въ 1431 или 1432 году. и до 1440 мы находимъ среди Молдавскихъ митрополитовъ настоящій mixtum compositum. Какъ-разъ къ этому времени относится Флорентійскій соборъ, и каждый изъ историковъ является "со своимъ" митрополитомъ, какъ утастникомъ собора. Главная причина этого скопленія интрополитовъ заключается въ томъ, что названный соборъ происходилъ въ то время, когда Молдавія была раздёлена между двумя сыновьями Александра-Ильей, правившимъ "горней страной" съ Сочавской митрополіей, и Стефаномъ, владівшимъ "дольней землей". Каждый изъ этихъ двухъ митрополитовъ считалси настоящимъ митрополитомъ Молдавін и представителемъ Молдавской церкви. Хотя ни одинъ изъ вихъ и не принималъ участія въ соборъ, тъмъ не менъе, историки утверждають противное: одно-относительно Романскаго, другіе-Сочавскаго, третьи, наконецъ, относительно фаворитовъ натр. Константинопольскаго. Такъ, Степанъ Логоветъ говоритъ, что участвовалъ интрополить Іосифъ вийсти съ јеромонахомъ l'ригорјемъ Намблакомъ (sic) 2). Изъ соборныхъ же актовъ узнаемъ, что бывшій на соборѣ Моддавскій интрополить назывался Даміаномъ и подписывался: & тапегодо илτροπολίτης Μολδοβλαγίας καὶ τῶν τόπων ἐπέχων τοῦ Σεβαστίας Δαμιάνος άρχετὸς ἐπέγραψα 3); по свидътельству Vaillant'a, на соборъ участвоваль митрополить Іосифъ-Митрофанъ 4); Фотино доказываль, что это быль Митрофань, подписавшій унію, но молдавскій господарь не пожеладъ принять его въ свою страну. Около того же времени или раньше находимъ у Голубинскаго 5) какого-то Молдавскаго митрополита съ именемъ Анеима, грека по происхождению; затъмъ-Давида' который, по мивнію Филарета Скрибана, не кто иной, какъ тотъ же Даміанъ, принявшій схиму въ этимъ именемъ, желая этимъ актомъ искупить свою вину, заблючавшуюся въ томъ, что онъ подписалъ унію во Флоренцін. Наконець, въ лътописи Уръке 6) находимъ, что представителемъ отъ Молдавін, посланнымъ во Флоренцію Алексан-

<sup>1)</sup> Archiva istorica. a României, tom 1, p. 169.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Очевидно, хронисть введень въ заблуждение апокрифическимъ сказавіемъ митр. Георгія о Нямецкой иконъ (см. ниже, стр. 57).

<sup>3)</sup> Erbiceanu, Istoria mitropoliei Mold., p. LVl.

<sup>4)</sup> Filaret Scriban, Istoria bisericeasca etc., p. 162.

<sup>5)</sup> Op., cit., p. 377.

<sup>6)</sup> Letopisețele țerei, t. 1, p. 106,

дромъ Добрымъ, былъ Григорій Цамблакъ, который однако не отправился на соборъ. Опуская ошибки, содержащіяся въ літописи относительно этого событія, мы узнаемъ, что Григорій Цамблакъ на самомъ дълъ былъ митрополитомъ Молдавіи, что видно и изъ переписки, которую вель съ нимъ нана Евгеній IV. Въ 1435 году, въ нисьмъ съ датою 6 марта, онъ обращается къ Григорію, гдё напоминаетъ ему данное имъ объщание следовать римскимъ церковнымъ обычаямъ вмъстъ съ своей наствой. Вообще, въ 1430-1440 голахъ нахолимъ семь линъ. носящихъ титулъ Молдавскаго митрополита. Кажется, что одинъ Паміанъ дъйствительно участвоваль въ дълахъ собора; однако онъ не быль митрополитомь Молдавіи, но выставлень имь въ Константинополъ спеціально для этого собора. Изъ числа всёхъ только двое были митрополитами по праву, а остальные пять были чуждые. Изъ этихъ двухъ Цамблакъ правилъ "дольней" митрополіей, куда былъ поставленъ послъ смерти Макарія въ 1432 году, по всей въроятности, по старанію Александра Лобраго, знавшаго его съ 1401 года. Романской митрополіей Цамблакъ правиль до 1442 года, когда онъ умеръ, и преемникомъ его назначенъ былъ Каллистъ" 1). "Если же Цамблакъ быль митрополитомь въ Романт, то кто же быль митр. Сочавскимъ т. е. въ "горней странв"? -- спрашиваетъ далве І. Григоріу. -- Пзъ хроники Стефана Логовета, который следуеть митр. Георгію, знаемъ что во время Флорентійскаго собора быль Іосифъ. Утвержденіе Логоеета Стефана не лишено основанія, если примемъ во вниманіе сербскую (чит. средне-болгарскую) замътку на Нямецкой рукописи, опубликованную Мелхиседекомъ въ "Revista pentru istorie", въ которой говорится: "въ 6961 (1453) году архіенискономъ быль кирь Іосифъ изъ Намецкаго монастыря, при благочестивомъ господаръ Александръ, и послѣ него, во дни сына Александра, Ильи воеводы, —преосв. киръ Өеоктисть Старый, благословенный архіенископомъ сербскимъ Никодимомъ".—Это-очень цённое замёчаніе въ двухъ отношеніяхъ: въ 1453 году былъ митр. Іосифъ изъ Нямецкаго монастыря, посвященный уже во время Александра, подъ которымъ несомнённо нужно разуметь "Добраго", какъ онъ и именуется въ Помянникъ Быстричскаго монастыря ("истинный ктиторъ"); 1453 годъ-годъ смерти этого митрополита, когда преемникъ его, беоктистъ, посвященъ Сербскимъ архіенискономъ во время Александра II. Поэтому митрополитомъ Сочавскимъ во время Флорентійскаго собора быль Іосифъ, который возрось и вос-

<sup>1)</sup> Кажущаяся на первый взглядъ путаница хорошо разъяснена въ изслъдовани А. И. Яцимирскаго, Григорій Цамолакъ. Спб. 1904, стр. 259 и слъд.

питался въ Нямецкомъ монастыръ. Этотъ Іосифъ не могъ быть Іосифомъ первы мъ Молдавскимъ митрополитомъ, который еще въ концъ XIV въка былъ уже "старымъ", а—его преемникомъ, слъдовательно, Іосифомъ II. Мъсто воспитанія показываетъ, что онъ, должно быть, былъ духовнымъ сыномъ митрополита Іосифа Мушата, который и рекомендовалъ его Александру Доброму въ качествъ своего преемника, какимъ онъ и сталъ въ 1410 году. Какъ духовнаго сына блаженнаго Іосифа Мушата, Александръ и дъти весьма чтили его до смерти, послъдовавшей въ 1453 году".

Послъ него митрополитомъ Молдавскимъ былъ веоктистъ П. съ 1453 по 1477 годъ. Это-тотъ архидіаконъ, "родомъ булгарецъ", котораго, по сказанію Кантемира, митрополить Ефесскій Маркъ, по заключеніи Флорентійской унін, "даль Молдавін въ митрополита" и "приказалъ ему потверждение на оное брать отъ патріарха Охридскаго", потому что бывшій досель митрополить Молдавіи присутствоваль на Флорентійскомъ соборъ и подписался подъ его актами, да и Константинопольскій патріархъ "присталь къ сторонъ противной" 1). Такимъ <sup>06</sup>Разомъ, поставление его въ митрополита относится здёсь къ 40-мъ 10 дамъ XV столътія, послъ митрополита Даміана, который, вмъсть съ посломъ отъ молдавскаго господаря Александра Добраго, присутствона Флорентійскомъ соборѣ и, вопреки волѣ посла, подписался **ПОДЪ соборными актами.** Внослёдствін, на Цареградскомъ соборё 1450—1451 года онъ, однако-жъ, отрекся отъ уніи 2). Фактъ посвященія веоктиста верень, но хронологическая дата очень сомнительна, такъ какъ поставлена въ связь съ Александромъ Добримъ, которий не могъ посылать своего митрополита на Флорентійскій соборъ, потому что скончался въ 1432 году, т. е. ранъе этого собора. Вотъ почему Е. Е. Голубинскій отвергаеть показаніе Кантемира о беоктисть, а преемникомъ Даміана считаетъ нѣкоего Виссаріона († 1456), Феовтиста же номѣшаетъ послѣ Виссаріона, подъ 1463—1470 годами <sup>8</sup>). Кургановъ на это замъчаетъ, что поправка извъстія Кантемира, вводимая Голубинскимъ, не можетъ быть принята безусловно. Извъстіе **Гантемира относится къ 1439—40 годамъ, а прощеніе Даміана, послъ** отораго только онъ могъ занять опять Молдавскую митрополію, не могло последовать ранее Константинопольскаго собора 1450—1451 Между темъ, промежутовъ 1439—1451 годовъ долженъ быть

<sup>1)</sup> Описаніе Молдавін, перев. В. Левшина, стр. 363 --364, 384.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Е. Голубинскій, Краткій очеркъ исторіи православныхъ церквей, стр. 378.

<sup>3)</sup> тамъ же стр. 379

наполненъ: этого требовало и смутное время, наступившее за объявленіемъ уніи. Всего въроятнъе, въ 1439—1440 годахъ вмъсто Даміана для Молдавіи былъ поставленъ новый митрополитъ. Но кто это новый митрополитъ и къмъ онъ поставленъ?—Правила церкви дозволяютъ митрополитамъ отлагаться отъ своихъ патріарховъ въ случаъ, если послъдніе впадутъ въ ересь (Двукрат. соб., пр. 15). Съ этой стороны, показаніе Кантемира, что, ввиду уклоненія патріарха въ ересь, Маркъ Ефесскій далъ Молдавіи митрополита и "приказалъ ему потвержденіе на оное брать отъ патріарха Охридскаго", не заключаетъ въ себъ ничего невъроятнаго. Но былъ-ли этимъ митрополитомъ Молдавіи беоктистъ, сказать трудно, что и показываетъ б. Кургановъ, анализируя несообразность этого извъстія, пріуроченнаго къ умершему уже Александру Доброму 1).

Ивиствительно, это—вопрось очень трудный и запутанный. На основаніи принятаго нами новаго распорядка Молдавскихъ митрополитовъ, предложимъ и мы свою гипотезу. Прежде всего мы думаемъ, что во время Флорентійской уніи митрополитомъ Молдавскимъ былъ не Ламіанъ, а Іосифъ II, который не сочувствовалъ уніи и не вздилъ во Флоренцію: быть можеть, тамъ быль митрополить Романскій "тачнственный" 2) Григорій. Вслёдствіе этого на собор'є предизбрали въ Молдавскіе митрополиты грека Даміана, сочувствовавшаго унін, который долженъ былъ замёнить Іосифа. Тогда митр. Ефесскій Маркъ, какъ поборникъ православія, возмущенный этимъ, а вмёстё и неправославіемъ патріарха, и всиду каноническихъ основаній отлагаться отъ своихъ патріарховъ въ случав впаденія ихъ въ ересь, -- рекомендоваль веоктиста, котораго Кантемиръ называетъ архидіакономъ, въ преемники Іосифу, на случай его смерти, съ обязательствомъ взять благословеніе на митрополію отъ Охридской патріархіи, отъ юрисдивціи которой Молдавія раньше завистла: объ этомъ онъ и снесся съ Молдавскою церковью. И воть, когда въ 1453 году скончался митрополить Іосифъ, Молдавская церковь и избрала Феоктиста съ благословенія Охрида, побуждаемая въ этому жившимъ еще въ то время и боровшимся съ врагами православія Маркомъ Ефесскимъ. Такое согласіе Молдавской церкви на избраніе "булгарца" веоктиста будетъ для насъ еще понятиве, если на основаніи славянских замітокъ Нямецкой рукониси мы скажемъ, что архидіаконъ веоктисть въ это время быль игуменомъ молдавскаго монастыря Poeana veche, т. е. Побратскаго.

<sup>1)</sup> Изъ исторіи Румынской церкви, Зап. Каз. Унив. 1900 г., № 7-8, стр. 52.

<sup>2)</sup> Голубинскій, цит. соч. стр. 379.

Всть предположеніе, будто беоктисть не быль архидіакономъ Марка вфесскаго, и что такое преданіе возникло вслёдствіе того, что онъ принималь близкое участіе въ избраніи беоктиста на Молдавскій митрополичій престоль. Онъ святительствоваль до 1477 дода, какъ видно изъ лётописи Урёке. Въ упомянутой рукописи, хранящейся въ Нямецконъ монастырё, читаемъ: "въ 6985 (1477) году скончался преосвященный митрополить киръ беоктисть Старый". Это и есть тоть беоктисть, который у Е. Голубинскаго считается піестымъ Молдавскимъ интрополитомъ, а по нашему—третьимъ, и помёщается подъ 1463— 1470 годами. А предшественникъ его, по Голубинскому—Виссаріонъ, есть митрополить Романскій, т. е. "дольней страны". Предшественникъ же Виссаріона, по Ербичяну и Филарету Скрибану (у Голубинскаго не упоминается), значащійся въ числё Молдавскихъ митрополитовъ, есть тоже Романскій митрополить.

Итакъ, на основаніи всего сказаннаго и предположеній І. Григоріу, мы можемъ представить слёдующій, по нашему мийнію, приблизительно вёрный параллельный списокъ митрополитовъ, въ двухъмитрополіяхъ—Сочавской и Романской:

| Митрополиты Сочавскіе:       | Митрополиты Романскіе:     |
|------------------------------|----------------------------|
| lосифъ I Мушатъ 1373—1410    | Мелетій 1376—1398          |
| Іосифъ II 1410 —1453         | <b>Феоктистъ</b> 1399—1415 |
| <b>Феоктистъ I</b> 1453—1477 | Макарій I 1415—1426        |
|                              | Макарій II 1426—1432       |
|                              | Григорій 1432—1441         |
| •                            | Каллисть 1442—             |
|                              | Виссаріонъ и т. д.         |

٧.

Послъдующій преемственный рядъ Молдавскихъ митрополитовъ съ половины XV въка и до настоящаго времени.

Оставляя пока Романских святителей, о которых будем говорить въ отдёлё "Романская епархія", мы здёсь продолжимъ рёчь о Молдавскихъ митрополитахъ. Замётимъ при этомъ, что до половины XVI вёка также нельзя съ точностью опредёлить преемства ихъ. При этомъ, нёкоторая трудность представляется относительно митрополитовъ съ тёмъ же именемъ беоктиста. Такъ, Е. Голубинскій не называетъ ни одного Молдавскаго митрополита на протяженіи почти цёлаго столётія послё беоктиста н до 1568 года, предпочитая, очевидно, молчаніе сомнительнымъ предположеніямъ. Мы же попытаемся, на осночаніе сомнительнымъ предположеніямъ. Мы же попытаемся, на осночаніе сомнительнымъ предположеніямъ.

ваніи собранныхъ данныхъ, хотя-бы нёсколько разобраться въ запутанномъ вопросё о преемстве Молдавскихъ митрополитовъ, пока, наконецъ, не станемъ на твердую почву историческихъ документовъ.

Послѣ Феоктиста у Филарета Скрибана помѣщенъ между 1478—1509 годами Давидъ, который, по его мнѣнію, есть Даміанъ, дѣятель Флорентійской уніи, потомъ раскаявшійся, принявшій схиму и умершій въ 1509 году. По это (ср. выше, стр. 43) невѣрно; уже одно принятіе схимы не согласуется съ его вторичнымъ митрополитствомъ. Можно еще допустить развѣ то, что онъ умеръ въ это именно время, но не занимая уже никакой кафедры 1).

К. Ербичяну приводить после веоктиста и до 1509 года целый рядъ митрополитовъ, безъ обозначенія датъ: Филовей, беофанъ І, Георгій І, Феодосій І, Гедеонъ І, Пахомій, Варлаамъ І, Давидъ, Осоктистъ. Очевидно, эти митрополиты выписаны изъ Помянниковъ, въ которыхъ хронологія и преемственность далеко не всегда берутся во вниманіе; притомъ, сюда могли быть включены и другіе святители, напримёръ, греческіе или югославянскіе. Только о послёднихъ двухъ есть указаніе въ лётописяхъ. О Давидѣ говоритъ Урѣке. что онъ преставился 1 апрёля 7017 (1509) года 2). Виёстё съ этимъ, въ покументе 1490 года встречается имя Молдавскаго митрополита Осоктиста. Очевидно, лътописецъ обозначилъ только смерть митрополита Давида, но не время архинастырства. Затъмъ, до 1528 года митро политы снова называются именемъ веоктиста. Является затрудненіе: одинъ ди это митрополитъ, или нъсколько. На основаніи лътописи Marapia (Chronica lui Macarie) и другихъ данныхъ за этотъ періодъ времени, И. Богданъ считаетъ двухъ веоктистовъ, относя перваго къ 1468-1508, а второго въ 1508-1528 годамъ. О беоктиств I мы находимъ, между прочимъ, указаніе въ одной надписи на Евангеліи, хранящемся въ Нямецкомъ монастиръ, которая гласитъ: "написано это Евангеліе по приказанію митрополита Сочавскаго Осоктиста, который быль начальникомъ этой святой обители, въ то время, когда создалась эта святая церковь иждивеніемъ возлюбленнаго господаря страны молдавской Іоанна Стефана воеводы" 3). Насколько изв'єстно, эта церковь воздвигнута Стефаномъ Великимъ по возвращении съ победы после войны противъ короля польскаго Альберта, что относится къ 1503 году.

<sup>1)</sup> Letopisetele, t. I, p. 149.

<sup>2)</sup> Ibid., p. 149.

<sup>3)</sup> А. И. Яцимирскій, Славянскія рукописи Нямецкаго монастыря. М. 1898, стр. 11—12.



Досивей, митрополитъ Молдавскій и Сочавскій.

(1671 — 1673 и 1675 — 1691).

Оригиналъ въ покояхъ Ясскаго митрополита.

Digitized by Google

() Осоктист III мы узнаемъ изъ Хроники Макарія, что онъ помазалъ на княженіе Петра Рареша (1527—1538 гг.).

Ввиду сказаннаго, порядокъ митрополитовъ послѣ веоктиста I, скончавшагося въ 1477 году, будетъ такой:

Давидъ, въ 1477—1490 гг. 0 немъ не имъемъ свъдъній, но во всякомъ случат, это не упомянутый Даміанъ въ схимъ (см. выше, стр. 43).

θеоктистъ II, въ 1490-1508 гг.

Феоктистъ III, въ 1508-1528 гг.

Далъе у г. Ербичану слъдуютъ митрополиты-постриженники Нямецкаго монастыря, но безъ обозначенія датъ: Неофитъ, Митрофанъ, Георгій II, Георгій III. Имена ихъ взяты изъ нямецкаго Помянника.

Анастасій I, около 1541 года. О немъ извістно, что онъ крестиль Стефана, сына Петра Рареша 1).

Григорій II. О немъ упоминается подъ 1551 годомъ въ актахъ на владъніе вотчинами Нямецкаго монастыря 2). Въ записи 1554 года на рукописномъ сборникъ П. Овчинникова, Григорій называетъ себя уже "бывшимъ" митрополитомъ.

Георгій IV. 0 немъ упоминается въ тъхъ же актахъ подъ 1552 годомъ  $^3$ ).

Григорій II—во второй разъ, упоминается въ 1558 году. Помазалъ на княженіе молдавскаго господаря Гераклида Деспота 4).

феофанъ—съ 1561 года. Защищая церковь и наству отъ преслъдованій господаря Іоанна Тирана, онъ вынужденъ былъ бъжать за горы, чтобы не подвергнуться участи епископа Георгія, сожженнаго живымъ, и другихъ духовныхъ лицъ, не пожелавшихъ слъдовать преступнымъ предначертаніямъ воеводы <sup>5</sup>).

Макарій Милостивый—съ 1562 года. Въ 1564 году митрополичья резиденція переведена молдавскимъ господаремъ Александромъ Лопушняномъ изъ Сочавы въ Яссы. Макарій былъ послёднимъ Молдавскимъ митрополитомъ въ Сочавѣ, хотя митрополиты Молдавскіе продолжали называться и до настоящаго времени называются "Мол-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> G. ,Sincai, t. II, p. 180.

<sup>2)</sup> Neofit Scriban, Scurta Istoria, p. 14.

<sup>3)</sup> Erbiceanu, op. cit., p. LVI.

<sup>4)</sup> Letopisețele, t. I, p. 177; Notițe istorice și archeologice, p. 10; Хепороl, Istoria românilor, vol. V, ed. pop., p. 126; Каталогъ Археолог. Выставки, стр. 3.

<sup>5)</sup> Erbiceanu, p. LVI; I. Bianu, Relațiune asupra calatoriei in Galiția, p. 27. Melchisedec, O visita la monastiri din Bucovina, Analele, tom. VII, p. 71; В. Hâjdeu, Limba româna vorbita, p. 48; П. Сырку, Литургическіе труды патр. Евенмія, стр. XXVI.

давскими и Сочавскими, экзархами сосёднихъ областей", такъ что, вопреки мивнію г. Голубинскаго, точно извёстно, когда Молдавскіе митрополиты переселились изъ Сочавы въ новую столицу (см. выше, стр. 34).

Өеофанъ, во второй разъ, упоминается въ 1564 году. Онъ постригъ въ иночество господаря Александра Лопушняна. Въ 1570 году онъ опять убъжалъ отъ угрозъ Іоанна Армянина.

Георгій IV правиль съ 1570 года.

Анастасій II-съ 1572 года.

**Өеофилъ-съ** 1575 года.

Анастасій, во второй разъ, правиль съ 1577 года.

Георгій V Могила—съ 1581 года, родной дядя Кіевскаго митрополита Петра Могилы. Не будучи въ состояніи выносить кощунствъ господаря-лютеранина Янка Саса, онъ, какъ говорить Георгій Шинкай (т. II, стр. 235), оставиль канедру и отправился въ Польшу и затёмъ въ Турцію 1).

Затёмъ, по всей вёроятности, былъ въ третій разъ веофанъ. Въ одномъ хрисовулё Петра Шкіопула (Хромого), отъ 14 января 1584 года, упоминаются іерархи страны: веофанъ митр. Сочавскій, Георгій епископъ Радоуцкій и Агавонъ епископъ Романскій 2).

Георгій V Могила, во второй разъ, упоминается въ томъ же 1584 году. Въ этомъ году папа Григорій XIII реформировалъ календарь, желая, чтобы всё христіане приняли это новшество; но митр. Георгій написалъ ему, чтобы тотъ позволилъ румынамъ слёдовать старому календарю, который, по свидётельству Шинкая, преданъ былъ проклятію на соборт въ Царьградъ, созванномъ патр. Іереміею въ 1583 году (т. ІІ, стр. 235, 238). Это даетъ намъ основаніе не соглашаться съ Голубинскимъ, который высказываетъ предположеніе, будто Георгій былъ усерднымъ сторонникомъ уніи съ Римомъ. Относительно продолжительности его святительства тотъ же историкъ пишетъ: "Молдавскій митрополитъ Георгій, подписавшійся подъ грамотой Константинопольскаго собора 1590 г., потвердившей новоучрежденное русское патріаршество, по всей въроятности, есть этотъ Георгій Могила, послё добровольнаго или невольнаго отказа отъ престола жившій въ Константинопольт (стр. 379). Мы также думаемъ, что это былъ

<sup>1)</sup> О рукописять, переписанныхь въ его время, см. Леонидъ, Систематическое описаніе слав. рукоп. гр. Уварова, ч. І. стр. 46; Melchisedec, O visita la câteva monastiri din Bucovina, Analele, t. VII, pp. 46, 71; Notițe istorice și archeologice, p. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Chronica Romanului, vol. I, p. p. 219.

Георгій Могила, но только онъ, по крайней мёрё до 1600 г., значится не на покоё, а какъ дёйствующій митрополить. Такъ, о немъ упоминается въ 7100 (1592) году въ Помяннике Хушской епископіи, равно какъ и въ хрисовулё объ учрежденіи ея 1). Упоминается онъ и въ 1597 году въ грамоте Іереміи Могилы, и въ 1600 году: "киръ Георгіе Могила архієпископъ и митрополить Сучавскій, и Агаеонъ епископъ Романскій, и Феодосіе епископъ Радовскій, и Іоаннъ епископъ Хушскій" 2). Впрочемъ, есть основаніе допустить, что въ концё 80-хъ и началё 90-хъ годовъ XVI вёка быль митрополитомъ

Анастасій Кримка, который три раза занималь Молдавскую митрополію, что далеко неудивительно, если примемь во вниманіе тогдашнее смутное время въ Молдавіи, равно какъ и упомянутыя самовольныя распоряженія господарей, изъ которыхь нёкоторые прямо были деспотами, изгонявшими и предававшими мученію святителей. Въ первый разь о немъ упоминается въ грамоть отъ іюня 1589 года, которую онъ писаль папь Сиксту V, прося у него ходатайства предъ польсымъ королемъ за сына воеводы Александра, Стефана, который искаль престола, принадлежавшаго тогдашнему воеводь Петру Хромому 8). Во второй разь Анастасій правиль съ 1609 по 1616 г.; о немъ упоминается въ вотчинныхъ документахъ монастыря Солки (Erbiceanu, op. cit. р. LVII); въ третій разь—съ 1620 по 1630 годъ. (Chronica Husilor. Appendice). Между прочимъ, Анастасій извъстенъ, какъ писатель и заказчикъ нёкоторыхъ рукописей 4).

деодосій Барбовскій—съ 1605 года. Онъ упоминается въ разных вотчинных документахъ (Chronica Husilor, p. 102; Notite, p. 158).

θеофанъ III упоминается въ 1617 году. По благословенію его, господарь Радулъ преклонилъ Ясскій монастырь Галату Св. Гробу.

Аванасій—въ 1630 году (Chronica Romanului, р. 255; Notite, р. 64). Варлаамъ П—съ 1632 года. При немъ и господарѣ Василіи Лупу перенесены мощи св. Параскевы изъ Царьграда въ ясскую церковь Трехъ Святителей. При немъ въ 1642 году, состоялся въ Яссахъ, извъстний Ясскій соборъ, на которомъ одобрено "Православное исповъданіе" Петра Могилы. При немъ же основана типографія въ Яссахъ, въ которой по-молдавски и по-гречески онъ напечаталъ много своихъ

<sup>1)</sup> Chronica Huşilor., p. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Chronica Romanului, p. 226.

 $<sup>^3</sup>$ ) Teiner, Monumenta Poloniae et Lithuaniae, t. III, p. 104 et 165; Cp.  $\Gamma_{0}$  Tyberenia, op. cit. p. 379—386; "Sincai, t. II, p. 243.

<sup>4)</sup> Подробите у А. И. Яцимирскаго, Изъ славянскихъ рукописей. М. 1898, стр. 62—63, 67—70, 160.

и чужихъ сочиненій. При немъ, проёздомъ въ Москву, былъ въ Ассахъизв'єстный Антіохійскій патріархъ Макарій 1).

Гедеонъ П.—съ 1654 года. Въ 1655—56 годахъ онъ былъ въ Москвъ и здъсь, вмъстъ съ патр. Антіохійскимъ Макаріемъ и Сербскимъ Гавріиломъ, давалъ патр. Никону отвътъ на его письменний запросъ о сложеніи перстовъ. Онъ же, вмъстъ съ другими Молдавскими святителями, рукоположилъ въ Яссахъ епископа Черниговскаго Лазаря Барановича 8 марта 1657 года (см. ниже, стр. 75).

Савва I—съ 1659 года. Подъ этимъ годомъ, 16 декабря, онъ уноминается, какъ архіенископъ и митрополитъ Сочавскій, вмѣстѣ съ другими святителями — Досноеемъ Романскимъ, беофаномъ Радоуцкимъ и Серафимомъ Хушскимъ, въ одномъ румынскомъ хрисовулѣ Стефана воеводы, данномъ монастырю Агапіи (Chronica Romanului, р. 278; Notite, р. 22—23). У Голубинскаго его нѣтъ. Сколько онъ, святительствовалъ,—неизвѣстно; надо думать,—недолго, и занялъ послѣнего вторично молдавскую кафедру

Гедеонъ, такъ какъ подъ однимъ документомъ, завѣщаніемъ 1670 года находимъ его подпись, а преемникомъ его въ 1671 году является Доснеей 2). Въ 1669 году Гедеонъ, "происходникъ отъ богохранимаго храма святаго Іоанна Крестителя царская обитель Секулъ лаври", заказалъ списать рукописный славянскій Октоихъ и подарилъ книгу монастырю Агапіи 3).

Доси е й быль митрополитомъ два раза— съ 1671 по 1673 и съ 1675 по 1691 годы. Ввиду того, что это быль замѣчательный архипастырь, извѣстный и въ исторіи русско-румынскихъ церковныхъ сношеній, остановимся на немъ нѣсколько подробнѣе. Годъ его рожденія точно неизвѣстенъ; но несомнѣнно, онъ родился въ Молдавіи, вѣроятно, въ Яссахъ, между 1625 и 30 годами; отецъ его Нектарій Барулъ или Бариловичъ быль чиновникомъ или купцомъ и подъ старость постушиль въ монастырь. Въ молодости Доси ей получилъ блестящее по тому времени образованіе, сначала у частныхъ учителей, а затѣмъ въ школѣ при монастырѣ Трехъ Святителей, основанной въ Яссахъ

<sup>1)</sup> Муравьевъ, Сношенія съ Востокомъ, ч. 2, стр. 200, 349 и 356, ч. 3, рукоп. л. 573, 663 об. и 672; Голубинскій, цит. соч., стр. 380; А. Хепороl, Istoria Românilor, vol VIII, р. 223, Melchisedec, Chronica Romanului, vol I, р. 247; Notițe istorice, pp. 18, 19, 169, 172, 192, 211, 225; Analele Academiei Române, vol X, pp. 341—345; Revista critica-literara, an IV, № 1.

<sup>2)</sup> Condica documentelor Mitropoliei, p. 597-599.

<sup>3)</sup> А. Яцимирскій, Опись рукописей П. И. Щукина, ч. II, стр. 32—33; тамъ же указаны и другіе вклады Гедеона, стр. 33—34.

господаремъ Василіемъ Лупу при содійствін Кіевскаго митрополита Петра Могилы. Здёсь онъ вполнё усвоиль еврейскій, греческій, латинскій, перковно-славянскій, румынскій и польскій языки. 20-ти літь онь поступиль въ монастырь Побрату, гдв быль пострижень въ монашество и вскоръ возведенъ въ санъ јеродјакона и јеромонаха. Здъсь Досноей занимался книжными трудами и интересовался древними господарскими хрисовулами, писанными на славянскомъ языкъ. Но недолго пришлось ему быть въ монастырт: 30-ти леть онъ быль избранъ на Хушскую епархію, которою управляль около двухь леть (1658-59 гг.). Затемъ, 16 декабря 1659 года былъ переведенъ на высшую, Романскую епархію, которую занималь около 12 лёть, послё чего назначень быль митрополитомъ Мондавскимъ. Отъ 1673 и до 1675 года онъ находился въ Польше, куда убежаль после битвы турокъ съ Яномъ Собесскимъ при Хотинъ (11 ноября 1675). Во второй разъ, въ 1686 году, Янъ Собъсскій, разоривъ Молдавію, плунилъ митрополита Лосиося (а по бодве вврнымъ сказаніямъ другихъ двтописневъ. Посиней ущедъ добровольно) и унесъ мощи св. Іоанна Сочавскаго въ Польшу, откуда онъ возвращены только въ концъ XVIII въка, при австрійскомъ императоръ Іосифъ II. Но недолго онъ жилъ въ Польшъ, такъ какъ вскоръ отправился въ Россію. Причины этого, какъ подагають, заключались въ преследованіяхъ, которымъ православные подвергались со стороны католиковъ, преимущественно, језунтовъ. Въ Россію онъ прибылъ по рекомендацін Николая Милеску Спаварія, румина по происхожденію, очень ученаго и пользовавшагося большимъ вліяніемъ при паръ Алексъв Михайловичв и Петръ I. Петръ Великій уважалъ Досиося за его нден объ освобожденій румынъ отъ турокъ. По покореній Азова въ 1702 году, онъ быль назначень митрополитомъ Азовскимъ. Время смерти его въ Москвв относятъ къ 1711 году, куда онъ прибылъ изъ Азова передъ Прутскимъ походомъ.

Митрополитъ Досиеей принадлежитъ къ числу знаменитъйшихъ архипастырей XVII въка, главнымъ образомъ, своею ученостью. Онъ былъ ревностнымъ проводникомъ нововведеній господаря Василія Лупула, съ именемъ котораго связано представленіе объ эпохъ румынскаго національнаго самосознанія и стремленія замѣнить употреблявшійся дотоль въ оффиціальныхъ сношеніяхъ и церкви славянскій языкъ румынскимъ, не допуская вмъсть съ тъмъ и начавшагося усиливаться вліянія греческаго элемента. Съ этою цълью Доснеей перевель и отчасти напечаталъ почти всь необходимыя богослужебныя книги, такъ что богослуженіе могло совершаться на румынскомъ языкъ. Изъ переводныхъ и литературныхъ трудовъ его извъстны: 1) Псалтырь

въ стихахъ, напечатанная въ монастырѣ Уневѣ въ 1673 году; 2) Акаонсть, напечатанный тамъ же и тогда же, такъ какъ типографія, посданная Василію Лупу Петромъ Могилою, испортилась; 3) Литургія, напечатанная въ Яссахъ въ 1679 году; 4) Псалтырь въ прозъ-на славянскомъ и румынскомъ языкахъ, напечатанная въ Яссахъ въ 1680 году; 5) Молитвенникъ, напечатанный въ Яссахъ въ 1681 году; 6) Жизнь и подвиги святыхъ, т. е. переводъ Четьихъ Миней митр. **Тимитрія Ростовскаго, въ 2-томахъ: 1-й обнимаетъ жизнь святыхъ съ** сентября по февраль, а 2-й съ марта по августь, въ предисловіи сказано, что эта книга напечатана въ Ясской митрополіи, въ которую присланы типографскія принадлежности Московскимъ патріархомъ Іоакимомъ; 7) Паремейникъ, напечатанний въ Яссахъ въ 1683 году; въ предисловін также находимъ указаніе на даръ патр. Іоакима; тутъ есть и стихи, посвященные последнему; 8) Сокращенный Октоихъ, 9) 12 Посланій св. мч. Игнатія Богоносца, архіен. Антіохійскаго, и выписки о пресуществленіи тела Христова въ таинстве свхаристіи, переведенныя съ греческаго на славянскій и посланныя Досиосемъ въ Москву въ натр. Іоакиму съ просьбою о присылет иткоторыхъ богослужебныхъ книгъ и мантіи; 10) Лексиконъ славяно-румынскій, находящійся въ бывшей библіотекъ графа Толстого 1); 11) 35 словъ Іоанна Златоустаго, переведенныя Лосиосемъ въ Молдавіи въ 1693 году съ новогреческаго венеціанскаго изданія 1675 года; 12) Творенія Симеона Солунскаго, предназначавшіяся для напечатанія въ Яссахъ въ 1683 году и исправленныя Досинсемъ по оригиналу; 13) Житія Панкратія Тавроменійскаго и Михаила Малеина 2). Первые изъ этихъпереводовъ, помимо ихъ церковнаго значенія, имъютъ очень важное значение для исторіи развитія румынскаго языка.

Митрополить Досиеей знаменить какь въ исторіи Молдавской церкви, такъ и въ исторіи русско-румынскихъ церковныхъ сношеній. О немъ существуеть цѣлая литература. Вмѣстѣ съ тѣмъ, отмѣтимътакже очень интересные факты его личныхъ сношеній съ Россіею, какъ они заключаются у Муравьева въ ІІІ и ІV частяхъ его "Сношеній Россіи съ Востокомъ" (по рукописи Библіотеки Моск. Дух. Академіи). Въ 1683 году пріѣзжалъ въ Кіевъ Молдавскій митрополить Досиеей, съ письмомъ отъ волошскаго господаря, чтобы великій Государь при-

Относительно принадлежности Досиеею послъдняго труда существуютъ только предположенія.

<sup>2)</sup> Болышинство переводовъ Досиеся осталось въ рукописяхъ Моск. Синод. Библ—ки и описано у А. И. Соболевскаго, Переводная литература. Московской Руси. Спб. 1903, стр. 300—301, 303, 319, 321 и 327.

нялъ волошскую землю подъ свою оборону; но онъ не былъ допущенъ въ Москву, такъ какъ въ Яссахъ было моровое повътріе, а ему послано было въ Кіевъ 150 рублей (ч. IV, стр. 1202). Въ іюнъ 1689 года явился въ Москву ісродіаконъ Іона за милостинею отъ Сочавскаго митрополита Досиося. Онъ принесъ грамоту государямъ отъ своего митрополита: "я, смиренный Сочавскій митрополить, сущій въ отдаленіи оть земли своей, со св. Іоанномъ великомученикомъ Христовымъ и со всемъ сокровищемъ церкви отъ святой нашей митрополіи Сочавской, съ частію братіи отъ клира, уцілівшей отъ острія меча и разграбленія и гитва войска изъ Молдавіи, - нынт странничаемъ во градъ Стріу и чаемъ, дабы наша земля успоконлась, и тогда, принявъ изъявленіе, возвратимся со встмъ, что у насъ есть, — со св. великомученикомъ Іоанномъ, -- въ наше отечество во градъ Сочаву, разоренную и запущенную отъ агарянскаго частаго попранія и насильныхъ лютыхъ бътъ: нынъ же съ умиленіемъ молимся, да пошлете намъ помощь и милостыню, ибо повсюду всёмъ неоскудно простираете богатую милость, и насъ ущедрите въ (скудости странничества нашего. А мы, рабы и молитвенники святаго вашего царствія, непрестанно въ службахъ святыхъ у священнаго алтаря поминаемъ достохвальныя имена царскія, да многолътно будетъ царствование ваше на землъ, равно съ равноапостольными Константиномъ и Еленою, веодосіемъ и Пульхеріею. Ноября 23, 1689 года".

И вторая грамота на имя государя, была такого же содержанія отъ 27 января того же года, отъ митрополита Сочавскаго, при которой посылаеть онъ часть св. мощей великомученика Іакова Перскаго, часть отъ раменъ св. великомученика Іоанна Бѣлгородскаго и книгу съ греческаго на славянскій переведенную, 12 Посланій Игнатія Богоносца, имъ самимъ переведенныхъ, и при томъ, его же рукою выписка изъ Литургіи о пресуществленіи тѣла Христова. Просилъ прислать ему Евангеліе Толковое, Библію и мантію архіерейскую. Митрополитъ просилъ также, чтобы діакона его посвятили во священника. Государи отвѣчали на его письмо, что діакона его посвятили, а ему, митрополиту, посылаютъ милостыни на 100 рублей. Грамота отъ 12 мая 1690 года (ч. IV, стр. 1121—22).

Въ февралъ 1691 года прівхаль іеромонахь Іона съ благодарними письмами отъ Сочавскаго митрополита Досиеня за царскую милостиню. "Благодарю смиренно,—писаль онъ,—со всею сущею со мною братіею и клиромъ св. Іоанна, что исполниль благъ душу нашу, захудівшую въ странствій, и испов'єдуемъ предъ Богомъ великую милостиню, посланную намъ съ іеромонахомъ Іоною, въ заступленіе св. Сочавскія церкви, которая утёшившись уповаеть видёть наслёдіе свое въ славномъ градё Сочавё, пособіемъ державнаго Величества". Іона на допросё показалъ, что митрополитъ Досиеей пребываетъ въ Польшё, въ мёстечкё Стрыё, и хочетъ ёхать въ свой край, въ Сочаву, пока не пресёкла его коса смерти, а его послалъ благодарить за 100 рублей, посланные ему въ милостыню. Просилъ онъ митрополита Кіевскаго Варлаама и гетмана, чтобы позволено было ему собирать милостыню по городамъ, но они не дозволили и велёли ёхать просить о томъ дозволенія великаго Государя. Государь выдалъ ему 5 р. деньгами и на 10 соболями; а дозволеніе ему собирать милостыню по Малороссіи предоставилъ гетману" (lbid., л. 1128) 1).

феодосій, изъепископовъ Романскихъ, былъмитрополитомъ Молдавскимъ въ промежутокъ между первымъ удаленіемъ Досичея и вторичнымъ вступленіемъ его на митрополію.

Савва 11, постриженникъ монастыря Путны, былъ Молдавскимъ митрополитомъ съ 1691 по 1702 годъ. Въ 1695 году Анастасія, супруга молдавскаго господаря Дуки, основала въ Яссахъ каеедральный Срфтенскій соборъ на развалинахъ "бълой церкви", построенный Стефаномъ Великимъ. При Саввъ же, въ 1691 году, Кипріановскій монастырь близъ Кишинева въ Бессарабіи преклоненъ Антіохомъ Кантемиромъ болгарскому Зографскому монастырю, что на Аеонъ. О Саввъ упоминается въ "Сношеніяхъ съ Востокомъ" Муравьева (ч. IV, л. 1198). Здъсь говорится, что онъ послалъ въ 1696 году игумена Сочавскаго монастыря Варнаву въ Москву "бить челомъ о милостынъ и о жалованной грамотъ, ибо до того времени никто изъ ихъ монастыря не былъ въ Москвъ". Игумену дано было на проъздъ 10 руб. и послано съ нимъ въ монастырь 30 р. соболями.

Мисаилъ, постриженникъ Нямецкаго монастиря, правилъ въ 1702—1708 годахъ. Извъстенъ какъ строгій монахъ и ревнитель благочинія и благольпія церковнаго. По предложенію господаря Антіоха Кантемира, подписалъ актъ объ освобожденіи отъ налоговъ молдавскихъ монастирей, преклоненныхъ Гробу Господню, по случаю прибытія

<sup>1)</sup> Литература о Досиев: Ep. Filaret Scriban, Istoria biser. a Român, p. 166-167; Melchisedec, Chronica Huşilor, p. 125—126; Cronica Romanului, p. 278—302; Viaţa şi activitatea lui Dositeiu de Alexandru Apostol, Botoşani,1897 стр. 1—126, это сочиненіе на степень лиценціата Букурештскаго университета, не глубокое; С. Егвісеапи, р. 58; Голубинскій, стр. 380—381; А. D. Хепороl, Istoria Românilor din Dacia Trajana, Jassi, 1891, t IV, p. 472—475; В. Kalużniacki, Zur älteren Paraskeva-litteratur der Griechen, Slaven und Rumänen, Wien, an., 1899, s. 31 passim.



въ Молдавію знаменитаго патр. Іерусалимскаго Досиося, устроителя церковныхъ дълъ въ Молдавіи и Валахіи.

Гедеонъ III, въ 1708—1723 годахъ. Въ 1711 году онъ торжественно встръчалъ Петра Великаго и Императрицу Екатерину I по прибытіи ихъ въ Яссы, по случаю войны съ турками для освожденія господарствъ. Походъ этотъ, какъ извъстно, былъ неудаченъ и имълъ тяжкія послъдствія для румынъ, такъ какъ съ этого времени начался несчастный для нихъ періодъ фанаріотовъ 1). Въ 1714 году митр. Гедеонъ много претерпълъ отъ польскаго генерала Кіевскаго, который, прибывъ въ Молдавію съ польскими войсками, требовалъ огромной суммы денегъ въ пользу Карла XII.

Георгій, въ 1723—1729 годахъ. Ему приписывается "Сказаніе", въ которомъ онъ клатвенно удостовъряетъ, что въ молодости видълъ въ нямецкомъ монастыръ подлинную грамоту византійскаго императора Андроника (sic) Палеолога и натріарха Константинопольскаго на автокефальность Молдавской церкви, что случилось будто бы при молдавскомъ господаръ Александръ Добромъ и митр. Іосифъ. Но это "Сказаніе" тенденціозно и подложно. Теперь ему почти никто изъ серьезныхъ ученыхъ не въритъ, хотя содержаніе его и льститъ національному чувству румынъ 2).

Никифоръ, въ 1729—30 гг. Грекъ по происхождению и постриженникъ Нямецкаго монастыря, онъ до Молдавской митрополіи былътатулярнымъ епископомъ Сидійскимъ (Sidia) (Codrescu, Uricariul, II, р. 236). Человъкъ былъ очень образованный, состоялъ учителемъ молдавскаго господаря Григорія Гики (Letopisetele, р. 165).

Антоній, въ 1730—40 годахъ. Постриженникъ монастыря Цутны, въ 1740 году, посл'в русско-турецкой войны, онъ отправился въ Россію,

<sup>1)</sup> А. И. Яцимирскій, Румынскіе разсказы и легенды о Петръ Великомъ, Историческій Въстникъ, 1903, Май.

<sup>2)</sup> Первый высказаль сомивнеевь подлинности его Мелхиседекь, указавъ на цълый рядъ противоръчій въ немъ, Chronica Romanului, vol. I, р. 66. Проферончяну называеть его апокрифомъ, Istoria mitr. Moldav., р. LVI. Изъ русскихъ ученыхъ отнесся съ недовъріемъ къ нему ректоръ Моск. Дух. Академін А. В. Горскій (Рукопись хранится въ библіотекъ Моск. Академіи). Самый подробный и основательный разборъ этого сказанія въ смыслъ подложности его сдъланъ недавно А. И. Яцимирскимъ въ статьъ "Молдавскіе отголоски Московскихъ легендъ", помъщенной въ Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія, 1903 г., октябрь, стр. 347—391. Происхожденіе его онъ приписываеть Молдавск. митр. Іакову (1752 г.) и считаеть его явно тенденціознымъ, какъ льстившимъ самолюбію молдовайъ и положеннымъ въ основаніе важнаго соборнаго акта о недопущеній въ Молдавію іерарховъ изъ грековъ, что было постановлено на Ясскомъ соборъ, созванномъ въ 1752 году этимъ митрополитомъ.

глѣ въ 1740—42 годахъ былъ мптрополитомъ Черниговскимъ, а затъмъ Бѣлгородскимъ (Курскимъ) въ 1742—44 годахъ († 1748 г.). О дѣятельности его на Молдавской митрополіи не имѣемъ свѣдѣній. Но если о ней судить по послѣдующей его дѣятельности на русскихъ епархіяхъ, то личность Антонія представляется очень неприглядною. О немъ и объ управленіи Бѣлгородскою епархіею говорится въ недавно вышедшей книгѣ проф. харьковскаго унив. А. С. Лебедева "Бѣлгородскіе архіерей и среда ихъ архипастырской дѣятельности" (Харьковъ. 1902 г., стр. 63—78, съ портретомъ). Дѣятельность его здѣсь выставлена съ очень плохой стороны, какъ симониста, бравшаго поборы съ духовенства, особенно во время ревизіи, и развратника. Много непрітностей онъ доставилъ Синоду.

Никифоръ, во второй разъ, въ 1740—1750 годахъ. Проф. Ербичану отмъчаетъ просвътительную дъятельность его, какъ устроителя румынскихъ школъ (рр. XLVIII, LV). Преемникъ его, митр. Іаковъ, такъ говоритъ о немъ: "пока онъ былъ въ своемъ умъ, —правилъ хорошо, всъ были довольны имъ. Но состарился онъ, ослабъ его умъ, и стали имъ помыкать его приспъшники. Явился какой-то грекъ и предложилъ даже деньги, чтобы тотъ уступилъ свое мъсто" (тамъ же, р. 25). Е. Голубинскій совсъмъ не упоминаетъ объ этомъ митрополитъ.

Путнянскій, постриженникъ монастыря 1750-1758 годахъ. Онъ извёстенъ какъ отличный церковный администраторъ и покровитель просвещенія, а вмёстё съ тёмъ какъ руминскій натріоть въ борьб'в противъ фанаріотовъ, "грековъ-приходимцевъ", какъ ихъ клеймитъ народная итсня, достигшихъ въ этотъ періодъ огромнаго вліянія на всё области политической, общественной и церковной жизни господарствъ. Для устройства церковныхъ дёлъ, въ концё 1751 года онъ созваль въ Яссахъ соборъ. Самымъ значительнымъ и интереснымъ актомъ его является соборное постановление митр. Іакова, подписанное всёми членами этого собора-епископами, архимандритами и игуменами- о недопущеніи грековъ въ занятію архіерейскихъ канедръ 1). Начинается оно следущею мотивировкою: , каждая страна имъетъ свои собственные обычан; обычаевъ своихъ она должна держаться и охранять. Поэтому каждый должень быть защитникомъ ихъ н считать себя врагомъ того, кто осмфлится нарушить этотъ добрый и полезный для страны обычай. Въ нашей богоспасаемой странъ, съ самаго ея основанія, существуеть обычай избирать іерарховъ исклю-

<sup>1)</sup> Документъ напечатанъ въ латинской транскринцін у С. Erbiceanu въ его Istoria mitropoliei Moldaviei, pp. 24—26. Русскій переводъ въ упомянутой статьв А. И. Яцимирскаго. см. стр. 58, прим. 2.

чительно изъ туземцевъ (pamênteni), и никогда чужеземецъ не бывалъ въ Молдавін митрополитомъ и епископомъ. Исключеніе было спълано только въ 1751 году 1), когда пришли сюда "москальскія" войска (castile Moschicesti). Въ то время, по неизвъстной причинъ, здъсь не било митрополита, а бывшій по того времени въ этой полжности киръ Антоній оставиль ее и ущель съ "москалями" въ страну ихъ. И воть, нашелся митрополить-иностранець, грекь кирь Никифорь, постриженний въ Нямецкомъ монастиръ. Его-то страна и избрада, правда, съ условіемъ, чтобы преемникомъ ему быль кто-нибудь изъ мъстныхъ еписконовъ... Чтобы разъ навсегда исключить подобные случаи, нарушающіе обычан нашей страны, мы и собрали Синодъ". А чтобы оправдать этотъ "стародавній" обычай, митр. Іаковъ и приводитъ "Сказаніе". принсываемое имъ митр. Георгію: о подложности его мы говорили раньше. На этомъ соборъ, какъ видно изъ того же документа, преданы были анаоемъ всъ, открывшіе доступъ грекамъ къ высщимъ іорархическимъ степенямъ въ Молдавіи, и клятвенно било постановлено-не допускать впредь избранія грековъ въ санъ епископскій или митрополичій. Мы привели часть этого соборнаго постановленія потому. что видимъ въ немъ начало національнаго протеста румынъ, достигшаго своего развитія въ началъ XIX стольтія и окончившагося сверженіемъ фанаріотскаго правленія въ 1821 году. Вотъ почему г. Ербичяну справедливо называетъ время правленія митр. Іакова "эпохою" (р. LIX). Правда, во время Іакова вліяніе грековъ было такъ сильно, что постановленія этого собора не им'йди практическихъ результатовъ, а самъ Іаковъ въ 1758 году долженъ былъ оставить митрополичью канедру и удалиться въ монастырь на покой 2). Преемникомъ ему назначенъ былъ тогдашнимъ господаремъ-фанаріотомъ, Іоаномъ Каллимахомъ, братъ его

Гавріилъ, бывшій до тѣхъ поръ митрополитомъ Солунскимъ. Онъ святительствовалъ до 1786 года. Румынскими церковными историками онъ считается хорошимъ администраторомъ. Онъ построилъ церковь св. Георгія, служащую и теперь зимнимъ канедральнымъ соборомъ въ Яссахъ 3).

<sup>1)</sup> Очевидно, туть ошибка, по всей въроятности, въ печатномъ документъ у г. Ербичяну, такъ какъ русско-турецкая война была въ 1739—40 гг.; къ этому же времени относится и уходъ Антонія въ Россію, и вторичное избраніе митрополита-грека Никифора.

<sup>2)</sup> У Е. Голубинскаго этотъ митрополитъ почему-то не упоминается.

<sup>3)</sup> Filaret Scriban, op. cit., p. 17; Erbiceanu, op. cit., p. LIX: А. Стадницкій, Гавріилъ Ванулеску-Бодоня, стр. 54—58. У Голубинскаго его также нѣтъ.

Леонъ, въ 1786—88 годахъ. При немъ повторено постановленіе Асскаго собора 1751 года о недопущеніи грековъ на святительскія канедры <sup>1</sup>).

Амвросій Серебренниковъ — изъ епископовъ Олонецкихъ. 28 ноября 1786 года назначенъ архіепископомъ Екатеринославскимъ и Херсонеса Таврическаго, съ каеедрою въ г. Полтавъ. Во время второй русско-турецкой войны "причисленъ" былъ Потемкинымъ къ русской арміи и назначенъ экзархомъ св. Всероссійскаго Синода въ Молдавіи. Въ 1790 году, живя въ Нямецкомъ монастыръ, возвелъ въ санъ архимандрита великаго старца и настоятеля его Паисія Величковскаго († 15 ноября 1794 г.), "родимца" Полтавскаго <sup>2</sup>). Амвросій извъстенъ своею образованностью и святостью жизни. Между прочимъ, особенно замъчательна его ръчь, произнесенная при гробъ его благодътеля князя Потемкина, умершаго въ Бессарабіи на пути изъ Яссъ въ Россію. Убитъ 13 ноября 1792 года и погребенъ въ Полтавскомъ Крестовоздвиженскомъ монастыръ; тъло его нетлънно <sup>8</sup>).

Гавріндъ II Банулеску-Бодони, родомъ изъ г. Выстрицы въ Трансильванія. Обучался въ Трансильваніи, Греціи и Россіи, въ Кіевской Академіи. Былъ учителемъ разныхъ наукъ въ Молдавіи и Россіи-преподавателемъ, префектомъ и ректоромъ Полтавской семинаріи. Быль і родіакономъ и і ромонахомъ, пропов'ядуя слово Божіе при Ясской митрополін. Въ 1784 году Молдавскимъ митр. Гавріиломъ Каллимахомъ возведенъ въ санъ архимандрита. Въ 1789 году Амвросій Серебренниковъ, назначенный экзархомъ Молдо - Влахійскимъ, взялъ съ собою ректора своей семинаріи Гаврінда, который, какъ туземецъ, могъ быть полезнымъ помощникомъ ему въ делахъ управленія занятыхъ русскими войсками господарствъ. 26-го декабря 1791 года Гавріиль быль хиротонисань въ Ясскомъ монастыръ Голіи въ епискона Бендерскаго и Бълградскаго, въ качествъ викарія архіепископа Амвросія. 11 февраля 1792 года Всероссійскій Синодъ назначиль его экзархомъ Моддавін, Валахін и Бессарабін; но непризнанный Турцією и патріархією Цареградскою, по заключеніи Ясскаго мира между Россією и Турцією 29-го декабря 1791 года, онъ 19-го іюня того же года насильно быль схвачень арнаутами и подъ стражею отправлень въ Константинополь, гдв посажень въ семноашенний замокъ. Отсюда онъ былъ освобожденъ только по настоянію русскаго правительства и

<sup>1)</sup> Erbiceanu, op. cit., p. LlX. У Голубинскаго онъ пропущенъ.

<sup>2)</sup> А. И. Яцимирскій, Славянскія рукописи румынских в библіотекъ. СПБ. 1904, стр. 541.

<sup>3)</sup> У Голубинскаго совсъмъ не упоминается.

перешелъ затёмъ въ Россію, гдё въ 1793 году былъ назначенъ митрополитомъ Екатеринославскимъ; въ 1799—1803 годахъ былъ митрополитомъ Кіевскимъ; съ 1803 по 1808 годъ жилъ на покой въ Одесси, Дубоссарахъ и Новомиргороди: съ 1808 по 1812 годъ—Молдовлахійскій экзархъ; съ 1813 по 1821 годъ—митрополитъ Кишиневскій и Хотинскій: умеръ 30 марта 1821 года и погребенъ въ Кипріановскомъ монастыри близъ Кишинева 1). Замичательной личности и плодотворной диятельности его въ качестви Молдовлахійскаго экзарха и митрополита Кишиневскаго посвящено нами спеціальное изслидованіе 2).

Іаковъ Стамати, съ 1792 по 1803 годъ, ученикъ знаменитаго Паисія Величковскаго, обновителя иноческой жизни въ Румыніи. Съ 1782 по 1792 годъ-енископъ Хушскій, а затёмъ митрополить Молдавскій. Назначение его митрополитомъ связано съ арестомъ назначеннаго русскимъ правительствомъ Гаврінла Банулеску. Вотъ какъ говорить самъ митр. Іаковъ въ своемъ окружномъ посланіи къ духовенству, вскорф по назначение его митрополитомъ Молдавскимъ: "симъ васъ взвъщаемъ, что блаженный натріархъ Цареградскій, узнавъ о занятіи митрополичьей канедры сея страны Гавріндомъ не по праву и не по общему избранію патріотовъ-гражданъ, согласно съ древними обычаями (pronomii) этой страны, - Его Блаженство, не терия нарушенія этихъ древнихъ обычаевъ и прерогативъ, которые основаны на церковныхъ канонахъ, просилъ высокую Порту объ охраненіи и возстановленіи ихъ. Поэтому, воспосл'ядовавшими Императорскими декретами на имя владътельнаго князя Александра Моруви повелъвается ему ни подъ какимъ видомъ не медлить болбе оставленіемъ на митрополичьей канедръ митр. Гавріила, котораго уже святая и великая церковь провляла и ръшила лишить его архіерейскаго сана и почестей. Во исполненіе высочайщаго приказанія и предписанія св. и великой церкви, онъ лишилъ упоманутаго Гавріила митрополичьей канедры, приказавъ церковному клиру и почетнъйшимъ гражданамъ учинить, согласно древнему обычаю и церковнымъ канонамъ, законное избраніе изъ туземнымъ духовныхъ особъ для замъщенія митрополичьей канедры. По всемогущему соизволенію Промысла Божія жребій избранія падъ на

<sup>2)</sup> А. Г. Стадницкій, Гавріилъ Банулеску-Бодони, экзархъ Молдо-Влахійскій. Кишиневъ, 1894 г.



<sup>1)</sup> Голубинскій о немъ говорить только слъдующее: "быль въ неизвъстные (?) намъ годы между предпествующимъ (по нему—Веніаминомъ что справедливо только по вторичному назначенію Гавріила экзархомъ) и слъдующимъ по нему—Софроніемъ" (что совершенно невърно). Цит. соч., стр. 382.

насъ"  $^1$ ). Митрополитъ Іаковъ принадлежитъ къ числу видныхъ архипастрырей Молдавской церкви по своей просвътительной и административной дъятельности  $^2$ ).

Веніаминъ Костаки. Онъ быль митрополитомъ два раза: въ 1803—1810 и 1812—1842 годахъ, и считается однимъ изъ самыхъ замъчательныхъ Молдавскихъ митрополитовъ. Филаретъ Скрибанъ такъ опредъляетъ значеніе его: "какъ въ государственныхъ дълахъ Молдавія имъла дъйствительно Велика го господаря Стефана, такъ и въ церковныхъ дълахъ имъла велика го знаменита го митрополита Веніамина" в).

Гаврінлъ Ванулеску, во второй разъ, въ 1808—1812 годахъ. Веніаминъ Костаки, во второй разъ, въ 1812—1842 годахъ.

По вынужденномъ уходъ на покой митрополита Веніамина, съ 1842 по 1844 годъ въ Молдавіи не было митрополита, а митрополіей управляль особый Комитетъ. Въ 1844 году назначенъ былъ Мелетій, правившій по 1848 годъ, когда умеръ отъ холеры. Онъ пользовался дурною славою "святокупца". За деньги онъ купилъ митрополію, и за деньги же раздаваль благодать священства.

Съ 1848 и по 1851 годъ Ясскою каоедрою управляли титулярные архіерен: Мелетій Ставропольскій (Бурдужанскій) и Кесарій Сардійскій (Размирица). Это были, по выраженію современниковъ, "куклы" въ рукахъ правительства.

Софроній Миклеску, въ 1851—1860 годахъ. Родился въ 1785 году, происходилъ изъ боярскаго рода; постриженникъ Нямецкаго монастыря, въ которомъ получилъ первоначальное образованіе, онъ довершилъ его въ извъстной Ясской греческой академіи. Проходя разныя послушанія и возвышаясь по іерархическимъ степенямъ, онъ въ 1826 году былъ хиротонисанъ во епископа Хушскаго, а въ 1851 назначенъ прямо митрополитомъ Молдавскимъ, т. е. минуя Романскую епископію, чего не было въ обычат въ Молдавской церкви (см. ниже, стр. 99). При Софроніи происходили важнтйшія событія въ церковно-политической жизни Румынію: въ 1857 году диванъ Молдавіи провозгласилъ соединеніе княжествъ въ единую Румынію, что приведено въ исполненіе въ томъ же году, и окончательно въ 1862 (см. ниже, стр. 448). Митр. Софроній былъ однимъ изъ поборниковъ уніонистическаго движенія. При немъ же началась борьба правительства противъ церкви. Онъ извъстенъ, какъ бо-

<sup>8)</sup> Istoria bisericeasca, стр. 172. см. ниже, стр. 335—394.



<sup>1)</sup> C. Erbiceanu, Istoria Mitropoliei, p. 321.

<sup>2)</sup> Chronica Huşilor, 342—37; Codrescu, Uricariul român, t. I, p. 168—169; Erbiceanu, op. cit., p. 159; А. Стадницкій, Гавріилъ Банулеску-Водони, стр. 73—74.

рецъ противъ атеистическихъ идей его времени, защитникъ правъ церкви и монастырскихъ имуществъ, секуляризованныхъ Кузою. Исполняя свой святительскій долгъ, онъ былъ заключенъ, какъ раньше митр. Веніаминъ, въ монастырь Слатину, вскорт былъ осужденъ и скончался въ Яссахъ. Это—молдавскій Арсеній Мацтевичъ. О жизни и дтятельности его много написано въ Румынской литературт. О дтятельности его, какъ защитника правъ церкви и монастырскихъ имуществъ, мы будемъ говорить въ отдтят "Секуляризація имуществъ Нямецкаго монастыря" (см. ниже, стр. 268—301).

Въ 1860—1863 годахъ Молдавская митрополія управлялась мѣстоблюстителями-епископами—Мелетіемъ и Кесаріемъ, о которыхъ упоминалось раньше (см. стр. 62 и 301).

Каллиникъ Миклеску, въ 1863-65 годахъ мъстоблюститель Молдавской митрополіи, въ 1865-75 митрополить Ясскій, а съ 1875 года-Букурештскій. Аристократическаго происхожденія изъ древней фамиліи Миклеску, онъ приходился племянникомъ митрополиту Софронію, хотя по духу совершенно не походиль на своего дядю, поборника православной церкви. Напротивъ, онъ даже содъйствовалъ стремленію противоцерковнаго правительства того времени низложить своего дядю съ каоедры, следствіемъ чего было заточеніе последняго. "После неканоническаго низложенія великаго страдальца митрополита Софронія Миклеску,--говоритъ Г. Самурянъ, -преосв. Каллинивъ Миклеску, тогда епископъ Хушскій, заняль неканонически Молдаво-Сочавскую митроподичью каеедру. Вудучи Молдавскимъ митрополитомъ, онъ преследовалъ достойныхъ духовныхъ лицъ, идя рука объ руку съ преследователями правосдавной церкви въ Румынін-владътельнымъ княземъ Александромъ Кузою и миристромъ М. Когальничану, Теріакіу и проч. Въ 1873 году быль однимь изъ самыхь ярыхь противниковь избранія на вакантныя епископскія кафедры самыхъ достойныхъ лицъ духовныхъ, всю жизнь способствовавшихъ возрожденію румынской церкви и государства во всъхъ отношеніяхъ. Вообще, митрополить Каллиникъ Миклеску не отличался ни административнымъ талантомъ, ни образованностью, не имъетъ твердыхъ ни государственныхъ, ни религіозных убъжденій, всегда держаль сторону той партін, которая находится въ силъ, не заботясь объ истинъ, объ интересахъ православной церкви въ Руминіи" 1). Посл'в Каллиника Миклеску, переведеннаго въ 1875 году на Букурештскую митрополію, назначенъ Молдавскимъ митро-TOTALON

¹) Востокъ. 1885 г., № 308, стр. 233—234, № 309—310, стр. 243.

Іосифъ Ананіеску, правившій митрополіей по 1902 годъ. Преосвященный митрополить Госифъ Ананіеску какъ по своему долговременному святительству (1875-1902 гг.), такъ и по свой церковноадминистративной дъятельности, быль однимь изъ видныхъ архинастырей Молдавской церкви. Поэтому ин скажемъ о немъ нъсколько подробиве. Происходя изъ духовнаго званія, онъ родился 27 іюля 1820 года и при крещеніи наименованъ Іоанномъ. Липившись въ раннемъ дътствъ отца, онъ до 10-ти лътъ находился дома подъ руководствомъ матери, а затемъ проходилъ монастырскія послушанія въ нъсколькихъ монастырахъ, преимущественно клиросное, благодаря своему прекрасному голосу. Въ 1835 году онъ былъ постриженъ въ монашество знаменитымъ Бузрускимъ епископомъ Кесаріемъ и вскорт рукоположень въ санъ јеродјакона въ каоедральный соборъ. Одновременно съ этимъ, въ 1836-49 годахъ онъ проходилъ курсъ ученія въ містной семинарій, а затімь довершиль образованіе въ Букурешть, въ національной Коллегіи Св. Савви, висшей образовательной школь того времени. Благодаря своему трудолюбію и любознательности, онъ и тогда уже пользовался большимъ уважениемъ со стороны профессоровъ школы, а своимъ истовымъ служениемъ въ подворьи Бузруской епископін, прекраснымъ пініемъ и чтеніемъ привлекаль въ храмъ массу богомольцевъ всвхъ классовъ. 29 августа 1850 года онъ быль посвящень въ санъ ісромонаха, въ 1860--въ санъ архимандрита, будучи вмъстъ съ тъмъ настоятелемъ нъсколькихъ монастирей. Шестидесятие годы были очень тяжелымъ временемъ для Румынской перкви вследствіе антиканоническихъ реформъ господаря Кузы и секуляризаціи монастырских имуществъ. Поэтому архим. Госифъ оставилъ монастирское начальствование и посвятилъ себя недагогической дъятельности въ разнихъ коллегіяхъ и въ центральной семинаріи въ Букурешть, ректоромъ которой онъ одно время и состоялъ. Плодотворная педагогическая дъятельность его обратила на себя особенное вниманіе Угровлахійскаго митрополита, который н хиротонисаль его въ титулярнаго епископа Лидскаго въ 1872 году, 23 апрёдя; а въ 1873 году онъ получаетъ уже самостоятельную каоедру епископа древняго Арджеша. Не болбе двухъ летъ святительствоваль онъ здёсь; но и за это короткое время заявиль себя добрыми начинаніями на пользу церкви. При немъ, между прочимъ, началась реставрація знаменитаго Арджешскаго храма, построеннаго воеводою Нягоемъ въ началъ XVI въка. Вообще же о плодотворной архипастырской дъятельности епископа Іосифа говорить тоть факть, что уже 6 іюня 1875 года, посл'є Молдавскаго митрополита Каллиника Миклеску.



Пахомій Пепковскій, епископъ Романскій.

(1707 - 1714).

Оригиналъ въ Покровскомъ скитъ, принадлежащемъ Нямецкому монастырю.

THR A E. BERSPHAND, WEMANCHAR S

перешедшаго на Угровлахійскую каседру, онъ былъ избранъ на его мъсто. Съ тъхъ поръ онъ твердо и неуклонно исполнялъ свой долгъ первосвятителя Молдавской церкви, несмотря на многократную смъну различныхъ политическихъ партій. Архипастырская дъятельность его всегда была въ духъ мира и любви, что не исключало иногда, когда благу церкви угрожала опасность, обнаруживать и непреклонную твердость.

Укажемъ вкратцъ на нъкоторые намятники его дъятельности. Такимъ намятникомъ является построеніе въ Яссахъ величественнаго канепральнаго собора, именуемаго "митрополією". Этоть соборь задоженъ былъ еще въ 1838 году Молдавскимъ митрополитомъ Веніаминомъ Костаки и долженъ былъ служить національнымъ намятникомъ. Но кладка била виведена только до куполовъ, и въ такомъ видъ предположенный соборъ оставался до 1881 года. Неоконченный видъ начатой грандіозной постройки производиль тажелое впечатльніе; отъ атмосферическихъ вліяній ствим начали разрушаться. Не разъ происходили даже торги относительно срытія ихъ. По вступленіи своемъ на канедру, преосвященный Іосифъ рашилъ осуществить идею своего знаменитаго предшественника о созданіи храма-памятника національнаго величія румынскаго народа". Начавшаяся вскор'в русскотурецкая война 1877-78 годовъ, въ которой принимали участіе и румыны, несколько затормозила это дело; но по окончание оя митрополить исходатайствоваль у короля разрёшение на достройку храма, а также необходимыя средства. Съ 1881 по 1887 годъ строился этотъ храмъ, после чего освященъ митрополитомъ въ присутствіи короля и кородеви. Своимъ внутреннимъ благодъщемъ и нъкоторой оригинальностью архитектуры соборъ этотъ занимаетъ одно изъ первыхъ мёстъ среди храмовъ православнаго міра. Митрополиту принадлежить мысль и осуществление ея о переводъ семинарии въ Яссы. Основанная митр. Веніаминомъ въ 1801 году, семинарія находилась въ монастырѣ Сокольскомъ, вблизи Яссъ. Какъ единственный разсадникъ наго просвъщенія, она находилась въ цвътущемъ состояніи, особенно при жизни своего основателя († 1844), а затёмъ, послё отобранія монастырскихъ имуществъ въ казну, стала падать какъ съ внутренней, такъ и вившией сторони. Зданія стали разрушаться, угрожая паденіемъ, такъ что нужно было или закрыть семинарію, или же построить совершенно новую. Іосифъ решилъ перевести ее въ Яссы, чтобы иметь возможность непосредственно наблюдать за ходомъ учебно-воспитательнаго дёла въ семинаріи. Для этой цёли онъ пріобрёль въ Яссахъ бывшій дворець Михаила Стурдзы, находящійся вблизи митрополіи, приспособивъ его къ потребностямъ школьнаго заведенія, и теперь семинарія, по своему вившнему и внутреннему благоустройству, является достойнымъ памятникомъ основателя ея, митрополита Веніамина, и преобразователя, митрополита Іосифа. Уже этими двумя памятниками митр. Іосифъ стяжалъ себв почетную память, связавъ свое имя съименемъ великаго Моддавскаго святителя Веніамина Костаки.

Въ своей іерархической діятельности митр. Іосифъ всегда являлся неусынымъ стражемъ церкви, ея установленій, охранителемъ и защитникомъ ея самостоятельности противъ посягательствъ на нее свътской, часто безбожной, власти. Въ такихъ случаяхъ его голосъ смёло возвышался въ сенатъ. Такая смълая дъятельность митрополита въ зашиту правъ церкви снискала ему всеобщее уважение даже со стороны его враговъ, что и выразилось на 25-летнемъ юбилет его архипастырскаго служенія въ сан'я митрополита Молпавскаго, 6 іюля 1900 года. Румынская церковь, общество и народъ во главъ съ королемъ отпраздновали это событіе съ особою торжественностью, въ благодарность ісрарху за его неусминые труды на пользу церкви и государства, а также въ утвшение и подкръпление его маститой старости. Вся напія приняла участіе въ этомъ церковно-національномъ торжествъ: одни-личнымъ участіемъ, другіе-присылкою депутацій и письменныхъ привётствій. Король почтиль святителя теплымъ и искреннимъ привътствиемъ: "съ радостью приношу Вашему Высокопреосвященству искреннее привътствие Мое съ 25-лътиемъ Вашей весьма плодотворной архипастырской діятельности въ саніз митрополита. Отъ всей души желаю здравія и многихъ лётъ для охраненія и благопоспешенія Святой церкви, которой Вы посвятили всю жизнь свою и которая нынё воздаетъ Вамъ такою любовью и почтеніемъ". Въ февралъ 1902 года митр. Іосифъ скончался.

## ГЛАВА ІІ.

## Романская епархія 1).

Устанавливая раньше преемственный рядъ Молдавскихъ митрополитовъ, мы видёли нёкоторыхъ изъ нихъ въ разрядё Романскихъ (см. выше, стр. 41) исходя изъ признаннаго нами историческаго факта о первоначальномъ существованіи двухъ Молдавскихъ митрополій.—чего многіе историки не припимали во вниманіе, почему и допускали путаницу въ распредёленіп Молдавскихъ митрополитовъ.

Городъ Романъ, одинъ изъ замѣчательныхъ, древнихъ и многолюдныхъ городовъ молдавской части Румыніи, расположенъ на р. Молдавъ, недалеко отъ сліянія ея съ Серетомъ, притокомъ Дуная. Онъ получилъ названіе отъ своего основателя, молдавскаго воеводы Романа. Впрочемъ, нѣкоторые историки полагаютъ, что Романъ основанъ римскими колонистами и сначала назывался Roma nova, что дало поводъ нѣкоторымъ славянскимъ писателямъ называть этотъ городъ "Романовъ". Близъ Романа была крѣпостъ "Cetatea noua", переведенная славиами буквально "Новъ-градъ". Развалины ея сохраняются до сихъ поръ у самаго сліянія Молдавы съ Серетомъ. Здѣсь совершилось много знаменательныхъ событій, важныхъ въ гражданской и церковной исторіи Румыніи. Кромѣ того, тутъ жили и дѣйствовали многія лица, имѣвшія отношеніе и къ русской церковно-государственной исторіи, какъ это будеть видно изъ дальнѣйшаго изложенія краткой исторіи Романской епархіи, одной изъ древнѣйшихъ въ Румыніи.

Епархіальная каседра въ Роман'й учреждена въ 1401 году, какъ объ этомъ свидетельствуютъ почти всё румынскіе и нностранные пи-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Главнымъ пособіємъ служило сочиненіе преосв. Мелхиседека "Chronica Romanului și a episcopiei de Romanu", въ двухъ томахъ, напечатанное въ Букуренитв въ 1874 и 75 гг. Второстепенныя пособія: Filaret Scriban, Istoria bisericeasca a românilor, Jassi, 1871 ап.; Gr. Tocilescu, Istoria romîna, București, 1885 ап.; Со drescu, Uricariul român., разные томы; Е. Е. Голуби н скій, Краткій очеркъ исторіи православныхъ церквей. Москва, 1871 г.; С. Палаузовъ, Румынскія господарства. СПБ. 1859 г.; Христіанское Чтеніе, 1890 г. № 3—4, статьи г. Самуряна и др.; древнія записи и надписи, касающіяся Романскихъ епископовъ и церквей, см. въ трудъ А. Яцими рска го, Славянскія рукописи рум. библіотекъ. Изданіе Академіи Наукъ. СПБ. 1904. Оценку монографіи Мелхиседева см. ниже, стр. 522—524.

сатели. Вирочемъ, Мелхиседевъ придерживается нъсколько иного мижнія. Въ упомянутомъ сочинении, по данному вопросу онъ говоритъ следуюшее: "въ Моддавін издревле были епископскія каеедры. Въ концѣ XIV вѣка Молдавія имела правильно организованную церковь съ монастирями. јеромонахами и монахами, священниками и протопопами, учеными мужами, каковы Григорій Памблакъ, игуменъ Нямецкаго монастиря, протопопъ Петръ, учений канонистъ Госифъ. Одинъ изъ еписконовъ Моддавіи, въ качествъ митрополита, носиль титуль "владыки" еще раньше княженія Александра Добраго. Такимъ образомъ, Александръ Добрый не можеть называться основателемъ Сочавской митрополіи и епископій Романской и Радоуцкой, а только ихъ организаторомъ. Онъ опредълилъ мъстопребывание иерарховъ, разграничилъ эти эпархіи, обогатилъ ихъ вотчинами, другими доходами и благотворительными средствами для упроченія ихъ почетнаго положенія въ обществъ. Что касается Романа, то предполагаемъ, что еще прежде Александра Добраго митрополить страны молдавской имбль пребывание въ этомъ городъ, почему Романская епископія долгое время носила титуль "митрополін", а именно---, митрополіи дольней страны", въ отличіе отъ Сочавской митрополіи, называвшейся "митрополіею горней страны", а нъкоторые Романскіе епископы даже носили титулъ "митрополитовъ" 1). Такой титулъ носила Романская епископія до половины XVII въка. И дъйствительно, въ румынскомъ "Великомъ Уложеніи" (Pravila cea mare), на листъ 402, мы читаемъ, что въ Мавровлахіи, то есть Моддавін, значатся два митроподита, и еще третій-въ Галацахъ 2), въ предълахъ, прилегающихъ къ Малой Россіи. Издревле оба митрополита, то-есть Сочавскій и Романскій, были равны въ церковномъ и государственномъ отношеніяхъ. Они были возводимы въ ми-

<sup>1)</sup> Въ одной изъ грамотъ Стефана Великаго, отъ 1479 года, сначала говорится: "предъ нами (воеводой) и предъ нашимъ митрополитомъ киръ Өеоктистомъ и предъ нашимъ епископомъ киръ Тарасіемъ отъ Романова торга", а потомъ во всѣхъ остальныхъ трехъ упоминаніяхъ: "предъ нашими митрополиты"..... "и наши митрополиты киръ Өеоктистъ отъ Сучавы и киръ Тарасіе отъ Романова торга".... "и печати нашихъ митрополитовъ"... "Изъ этого, какъ кажется,—говоритъ г. Голубинскій,—должно заключать, что въ Молдовлахіи первоначально было то же, что въ Угровлахіи, то-есть не митрополить съ подъластрымъ ему епископомъ, а два особые митрополита". Краткая исторія, стр. 383. Тутъ не кажущееся предположеніе о двухъ Молдавскихъ митрополитахъ, а историческій фактъ. Другіе факты приводятся у А. Яцимирскаго, Славянскія рукописи румынскихъ библіотекъ, стр. 125—126

<sup>2)</sup> Это такъ-называемый Проилавскій митрополить (см. ниже, стр. 126).

троноличій санъ но благословенію архіенискона Охридскаго, по просьбъ мъстнаго господаря. Между собою они были равны, кромъ каноническаго первеиства по старшинству хиротоніи. Впоследствіи митрополить Сочавскій, какъ пребывавшій въ столиць государства, пріобрыль исключительныя права на государственныя преимущества, что послё введено было и въ церковь. Столичный митрополить присвонль, съ теченіемъ времени, исключительно только себѣ титулъ митрополита, оставивъ Романскому епархіальному архіерею титулъ "епископа", хотя Романскіе владыки по обычаю еще долгое время носили титулъ митрополитовъ. Мы подагаемъ, что превращение Романской епархи отъ митрополіи въ епископію произошло въ концѣ XVI въва. По крайней мірі, мы встрівчаемь вь началі XVII віка Сочавскаго митрополита Георгія Могилу съ титуломъ "архіепископа", для отличія его и отъ Романскаго митрополита, и отъ прочихъ епископовъ, такъ какъ титуль митроподита не представляль булто-бы достаточной чести, обозначая только столичнаго епископа. Такого же преимущества добиваются епископы и въ Валахін къ концу XVII въка, а именно: столичный Валашскій митрополить называется "архимитрополитомъ", въ отличіе отъ митрополитовъ Северинскаго и Рымничскаго.

На основаніи почтенной давности Романской епископіи, ея святители всегда пользовались пренмуществомъ передъ другими и считались вторыми по степени, то есть следовали непосредственно после митрополитовъ. Говоря объ јерархическихъ правахъ епископовъ Молдавін, ученый молдавскій ех-господарь Димитрій Кантемиръ замічаеть, что "епископамъ Радоуцкому и Хушскому давали только титулъ епископовъ, на пълъ же только Романскій епископъ былъ совершеннымъ, то есть действительнымъ епископомъ съ правомъ ношенія митры; надъ другими же своими собратьями, то есть епископами Радоуцкимъ и Хушскимъ, онъ не имълъ никакихъ правъ, кромъ первенства предъ ними въ служеніяхъ и подписаніяхъ подъ церковно-государственными актами". На основаніи этихъ же соображеній, въ Молдавіи существовалъ древній обычай, чтобы на вакансію митрополита быль назначаемъ епископъ Романскій, въ Романъ переходиль епископъ Радоуцкій, а въ Радоуды-Хушскій, такъ что назначеніе было совершаемо только для Хушской епископіи (см. ниже, стр. 99). Однако этотъ обычай не всегда исправно соблюдался, а потомъ и совсемъ вышелъ изъ употребленія, причемъ отъ соизволенія господаря и освященнаго собора завискло назначение на митрополію какого-нибудь изъ трехъ епископовъ. Также при религіозныхъ торжествахъ въ храмѣ Романскій епископъ сидель по правую сторону рядомъ съ митрополитомъ, а епископы

Хушскій и Радоуцкій-по лівую сторону. Накануні праздника Рождества Христова, Романскій епископъ совершаль богослуженіе въ дворцовой церкви, а затёмъ митрополить входиль во дворецъ съ крестомъ и священною водою для привётствія господаря. При миропомазаніи новаго господаря, епископы-Романскій, съ правой, и Радоуцкій, съ лъвой, -- вводили его въ алтарь, гдё митрополить помазываль господаря, послъ чего оба епископа отводили его обратно на нарочито построенное для этого возвышение. Далбе, издревле существоваль обычай, по которому только Романскіе епископы носили посеребренные посохи, тогда какъ прочіе епископы—черные. Впрочемъ, и Романскій епископъ пользовался этимъ правомъ только въ своей епархіи, въ столицъ же такой посокъ носиль нсключительно митрополить. Разъ въ 1738 году, господарь Григорій Гика, по соглашенію съ митрополитомъ Антоніемъ, предоставилъ Романскому епископу Гедеону носить посеребренный посохъ при столичныхъ торжествахъ вмёстё съ митрополитомъ (см. ниже, стр. 78). До 1756 года Романскій епископъ и другіе им'йли право над'йвать саккось при богослуженіи только въ своихъ епархіяхъ, а Романскій епископъ-и митру; въ столицъ же всъ они носили при церковныхъ торжествахъ только фелонь и омофоръ, причемъ митра и саккосъ служили всегдашними привиллегіями исключительно митрополитовъ. Правда, въ 1756 году Романскій епископъ Іоанникій за свои заслуги лично получиль право отъ митрополита Іакова и господары Константина Раковицы носить и въ столицъ, какъ и митрополить, митру и саккось, причемъ господарь самъ подариль ему митру. Потомъ всё эти отличія между митрополитомъ и епископами были уничтожены, такъ что теперь въ облаченіяхъ между ними истъ никакой разницы. Однако Романскій епископъ сохраниль за собою право чести занимать следующее место за митрополитомъ" 1).

ОТЪ XIV ВЪКА НЕ СОХРАНИЛОСЬ ИМЕНЪ НИ ОДНОГО МИТРОПОЛИТА, НИ ЕПИСКОПА МОЛДАВСКАГО, ДО ИЗВЪСТНАГО НЕДОРАЗУМЪНІЯ СЪ ЦАРЕГРАДСКОЮ ПАТРІАРХІЕЮ. ТОГДА ВЪ ПЕРВЫЙ РАЗЪ ПОЯВЛЯЮТСЯ МИТРОПОЛИТЪ ІОСИФЪ И ЕПИСКОПЪ МЕЛЕТІЙ, ПРИЧЕМЪ ПОСЛЪДНІЙ БЫЛЪ, ПО ВСЕЙ ВЪРОЯТНОСТИ, РОМАНСКИМЪ СВЯТИТЕЛЕМЪ, ИЛИ, КАБЪ ГОВОРИЛИ ТОГДА, "МИТРОПОЛИТОМЪ ДОЛЬНЕЙ СТРАНЫ". ПОСЛЪ МЕЛЕТІЯ, УМЕРШАГО ВЪ 1398 ГОДУ, МЫ ПОСТАВИЛИ ФЕОВТИСТА (1399—1415), Макарія І (1415—1426), Макарія ІІ (1426—1432), Григорія Цамблака (?) (1432—1441). Теперь продолжимърядъ Романскихъ митрополитовъ и епископовъ, извъстныхъ по документамъ.

<sup>1)</sup> Melchisedec, Chronica Romanului, p. 106—110. Ср. ниже, стр. 80.

Каллистъ—съ 1442 года. Его титулъ слѣдующій: "всеосвященный митрополитъ киръ Каллистъ Романскій". Онъ былъ современникомъ молдавскаго господаря Стефана, сына Александра Добраго. Изъ документа на славянскомъ языкъ отъ 1444 года, хранящагося въ архивъ Романской епископіи, видно, что Стефанъ посѣтилъ г. Романъ и подарилъ митрополиту Каллисту рабовъ, причемъ г. Романъ называется "долній тръгъ", то есть дольнимъ, "нижнимъ городомъ", а Романская епархія—"дольней митрополіей" 1). Сколько времени святительствовалъ Каллистъ, нензвѣстно.

Виссаріонъ. О немъ извъстно только, что онъ умеръ въ 1456 году, и Стефанъ Великій проситъ у Охридскаго архіенископа Доровея благословенія на избраніе новаго митрополита. Основываясь на достовърныхъ документахъ, мы утверждаемъ, что Виссаріонъ не могъ занимать другой митрополіи, какъ только Романскую, и притомъ, въ качествъ преемиика Каллиста, такъ какъ Молдавская церковь имъла въ это время митрополитомъ беоктиста, который, несомнънно, былъ митрополитомъ Сочавскимъ, какъ видно изъ документа 1455 года, хранящагося въ монастыръ Слатинъ, въ сочавскомъ округъ, у подошвы Карнатскихъ горъ. Мы знаемъ также, что беоктистъ былъ Сочавскимъ митрополитомъ до 1477 года, то есть во время княженія Стефана Великаго, при Охридскомъ архіен. Доробет, отъ котораго сохранилась грамота къ послъднему. Слъдовательно, Виссаріону не остается другой митрополіи, какъ только Романская 2).

Тарасій. Отъ 1466 года сохранилась грамота Стефана Великаго, въ которой этотъ святитель называется "истинный нашъ митрополитъ киръ Тарасіе отъ Романова търгу", но въ грамотъ отъ 9 іюля того же года и того же господаря онъ упоминается на ряду съ Молдавскимъ митрополитомъ Өеоктистомъ: "нашъ епископъ Романскіи киръ Тарасін" 8).

Василій. Въ грамотъ господаря Стефана Великаго отъ 16 октабря 1488 года, данной Романской митрополіи, видно, что тамъ епископомъ былъ "киръ Василій". Эта грамота хранится въ архивъ Ро-

<sup>1)</sup> Грамота изд. у преосв. Мелхиседека въ Chronica Romanului, р. 112. Изъ ней ясно видна ошибка Скрибана и г. Ербичяну, считающихъ Каллиста Молдавскимъ митропольтомъ.

<sup>2)</sup> Грамота издана у Мелхиседека, ор. cit., р. 115—119. Поэтому Е. Голубинскій не правъ, считая Виссаріона пятымъ Молдавскимъ митрополитомъ. Очеркъ исторіи и т. д., стр. 379.

<sup>3)</sup> Melchisedec, op. cit., p. 126.

манской епископіи и приведена у Мелхиседека въ упомянутомъ описаніи Романской епархін 1).

Макарій (по Мелхиседеку—І-й, а по нашему ІІІ-й). Въ архивъ Романской епископіи хранится грамота молдавскаго господаря Богдана отъ 1514 года къ Романскому епископу Макарію, которому господарь даритъ 800 татарскихъ червонцевъ для въчнаго его помяновенія. Здъсь же хранится дарственная грамота Стефана Младого, сына и преемника Богдана, отъ 1520 года, на имя того же Романскаго епископа Макарія.

Доробей упоминается между 1528 и 1531 годами въ разныхъ документахъ по дълу о вотчинахъ, принадлежавшихъ Романской епископіи. Уволенъ на покой въ 1531 году, а умеръ послъ 1548 года, такъ какъ отъ этого года сохранился документъ, изъ котораго видно, что "бывшій епископъ Доробей" одолжилъ Радоуцкому епископу Феодосію нъкоторую сумму денегъ 2).

Макарій IV святительствоваль на Романской канедръ втеченіе 27 льть, съ 1531 по 1538 годь. Это быль одинь изъ достойнъйшихъ святителей. Онъ обогатилъ Романскую епископію и многія обители вотчинами, въ г. Романт прекрасно возобновилъ каеедральный соборъ во имя св. Параскевы, одинъ изъ величественныхъ храмовъ въ Румынін, израсходовавъ на это болбе 25000 золотыхъ. Макарій пользовался большимъ авторитетомъ и довъріемъ со стороны современныхъ ему правящихъ господарей, которые въ затруднительныхъ случаяхъ совътовались съ нимъ по разнымъ государственнымъ вопросамъ, а иногда, въ случав своего отъвада въ Царьградъ, оставлялн его вивсто себя. Вивств съ темъ, Макарій известенъ какъ ученый писатель. Его "Молдавская летопись", написанная по-славянски, -- замечательный памятникъ славяно-румынской письменности XVI въка, представляющій драгоцтный матеріаль не только для исторіи молдавскаго господарства, но и для исторіи литературы и филологіи. Эта літопись хранится въ рукописи церковно-археологическаго музея при Кіевской Духовной Акалемін<sup>3</sup>).

Анастасій I, постриженникъ монастыря Путны въ Буковинъ, по свидътельству румынскихъ лътописцевъ, святительствовалъ 14 лътъ,

<sup>3)</sup> Въ 1891 году она надана невполнъ научно въ Букурештъ профессоромъ славянскаго языка въ Букурештскомъ университетъ Богданомъ, снабдившимъ ее историческими примъчаніями, по указаніямъ русскихъ ученыхъ, главнымъ образомъ, проф. Кіевской Академіп Н. И. Петрова.



<sup>1)</sup> Melchisedec, op. cit., t. I, p. 136.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) jbid, p. 165.

съ 1558 по 1572 годъ, когда былъ избранъ Сочавскимъ митрополитомъ. При епископіи Анастасін, въ 1568 году, освящена величественная церковь въ г. Романъ, извъстная и теперь подъ названіемъ "Precista", т. е. Успенія Пречистой Богородицы.

Георгій І. Этотъ замічательный святитель за свою ревность въ исполненіи пастырскаго долга и защиту церкви отъ посягательствъ на нее гражданской власти, живымъ былъ сожженъ молдавскимъ господаремъ Іоанномъ Армяниномъ. Романскую качедру онъ занималъ не болбе двухъ лётъ, до 1574 года (см. выше, стр. 49).

Евенмій былъ Романскимъ епископомъ около трехъ лътъ, съ 1574 по 1577 голъ.

Евстафій, называемый также Евстратіемъ, былъ, несомнѣнно, преемникомъ Евенмія. Продолжительность его епископства на Романской канедрѣ точно неизвѣстна. Изъ актовъ, хранящихся въ архивѣ Романской епископіи, видны слѣды его благотворной дѣятельности по благоустроенію паствы.

Никаноръ. Годы его святительства на Романской каседръ точно не извъстны. Въ спискахъ Романскихъ святителей онъ значится послъ Евстафія и предъ Агасономъ. Въ документъ монастыря Агапіи отъ 1586 года говорится о покупкъ одной изъ вотчинъ при епископъ Никаноръ, причемъ онъ именуется уже "бывшимъ епископомъ". Въ этомъ монастыръ Никаноръ былъ постриженъ въ иночество, и здъсь же онъ умеръ въ глубокой старости.

Аганонъ упоминается, какъ Романскій епископъ, между 1584 и 1589 годами. Изъ документовъ видно, что онъ заботился объ украшеніи мъстнаго канедральнаго и другихъ храмовъ.

Григорій упоминается, какъ Романскій епископъ, между 1589 и 1597 годами. Онъ изв'єстенъ, какъ поборникъ православія противъкатолицизма, который въ это время усиленно пропагандировался среди румынъ чрезъ іезуитовъ. О немъ съ этой именно стороны говоритъ нав'єстный ученый, профессоръ Кіевской Академіи И. И. Малышевскій († 1897 г.) въ своемъ сочиненіи "Александрійскій патріархъ Мелетій Пигасъ" (Кіевъ, 1872 стр. 332 passim).

Аганонъ вторично былъ Романскимъ епископомъ съ 1597 по 1606 годъ.

Анастасій II Кримка или Кримковичь. Этоть святитель извъстень не только въ исторіи Романской епархіи, но и вообще Молдавской церкви. Въграмотъ Симеона Могилы отъ 28 іюля 1606 года, которою онъ подариль монастырямь Быстрицъ и Рышкъ озеро Кавохъ при Дунаъ, говорится, что господарь сдълаль это "съ благословеніемъ

четире святителе молдавскихъ: киръ Теодосіе Барбовский и митрополитъ Сучавскій и киръ Анастасіе епископъ Романскій и киръ Іоанъ епископъ Радовскій и киръ Филотею епископъ Хушскій". Упоминается онъ еще въ грамотъ за 1609 годъ. Скоро Анастасій Кримка былъ избранъ въ санъ Молдавскаго митрополита (см. выше, стр. 51).

Митрофанъ I. Начало его епископства въ Романской епархіи точно не извъстно. Въ одной изъ грамотъ къ монахамъ Агапіи и Секула, по поводу возникшихъ между ними ссоръ, онъ упоминается въ 1612 году. Въ слъдующемъ году онъ удалился на покой въ монастырь Секулъ, гдъ раньше былъ постриженъ, и здъсь скончался.

Павелъ, питомецъ Нямецкаго монастыря, былъ Романскимъ епископомъ въ 1613—1616 годахъ. Въ концѣ одной изъ дарственныхъ грамотъ его времени епископія названа: "святая митрополія Романская" 1). Скончался на покоѣ въ Нямецкомъ монастырѣ и погребенъ въ Вознесенскомъ соборѣ. Надгробный памятникъ съ славянскою надлисью хранится и до настоящаго времени 2).

Аванасій I. Время святительства его полагають между 1616 и 1630 годами. Въ дарственныхъ грамотахъ его времени Романская епископія нигдѣ уже не называется митрополією; что же касается епископовъ, то они давно уже перестали именоваться митрополитами. Въ 1630 году Аванасій назначенъ Молдавскимъ митрополитомъ, но недолго пробылъ на послѣдней каведрѣ и умеръ въ 1632 году, живя на покоѣ въ монастырѣ Быстрицѣ.

Діонисій упоминается въ санъ Романскаго епископа въ документахъ между 1631 и 1633 годами.

Митрофанъ II былъ Романскимъ епископомъ въ 1633—1641 годахъ.

Венедиктъ былъ Романскимъ епископомъ всего одинъ годъ, въ 1641—42 январьскихъ или 6750 сентябрьскомъ годахъ.

Евлогій быль Романскимъ епископомъмежду 1642 и 1651 годами. Вмёстё съ другими Молдавскими и восточными святителями онъ присутствоваль на ясскомъ соборё 1642 года, на которомъ было одобрено "Православное исповёданіе" Кіевскаго митрополита Петра Могилы. Изъславянскаго документа времени святительства Евлогія видно, что одинъ изъскитовъ его епархіи, Совежа, основанъ и украшенъ быв-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Надпись издана А. Яцимирскимъ, Славянскія рукописи румынскихъ библіотекъ, стр. 602.



<sup>1)</sup> Chronica Romanului, p. 251.

шимъ игуменомъ Совежи Паресніемъ, помощью Московскаго царя Миханла Осодоровича <sup>1</sup>).

Анастасій III быль Романскимь епископомъ между 1651 н 1658 годами. При немъ г. Романъ постилъ Антіохійскій патріархъ Макарій съ своимъ сыномъ архидіакономъ Павломъ Аленискимъ, о чемъ подробно говорится въ "Описаніи" этого путешествія. Въ этомъ описаніи посвщенія г. Романа интересно, между прочимъ, упоминаніе о ризъ Іоанна Златоустаго, хранящейся въ церкви св. Параскевы Романской епископіи. Описывая службу въ день празднованія памяти св. Іоанна (13 ноября), Павелъ говоритъ: "Епископъ, занимающій тамошнюю ванедру, облачился въ фелонь Іоанна Златоустаго, золотисто-желтаго цвъта, по принятому обычаю надъвать ее каждый годъ въ этотъ день ради синсканія благословенія. Эту федонь и жогда прислали патріархи въ подарокъ Стефану воеводів Старому, который пожертвоваль ее въ упомянутую митрополію, въ великій монастырь Параскевы" 2). Эта фелонь хранится и теперь въ соборномъ храмъ Романской епископіи. Но относительно принадлежности ея Златоусту нътъ никакихъ документовъ. Это-отголосокъ тенденціознаго преданія о дарахъ, присланныхъ будто-бы первому Молдавскому митрополиту Іосифу, какъ представителю "новой" автокефильной церкви 8). Вибств съ Сочавскимъ митрополитомъ Гедеономъ, Анастасій участвоваль въ хиротонін во епископа Черниговскаго знаменитаго архіеп. Лазаря Барановича, происходившей въ Яссахъ 8 марта 1657 года. Анастасій быль учительнымь святителемь и издаль много поученій къ своей паствъ, въ которыхъ убъждаль ее не внимать джечченіямъ катодиковъ и протестантовъ.

Савва I былъ Романскимъ епископомъ одинъ годъ, а именно, въ 1658—1659 годахъ. Въ его святительство молдавскій господарь Григорій Гика своимъ хрисовуломъ отъ 22 мая 1658 года потверждаетъ узаконеніе, изданное при Василіи Лупулѣ, всилу котораго духовныя лица не должны подлежать свѣтскому суду, за исключеніемъ убійства. "Нужно замѣтить при этомъ,—прибавляетъ преосв. Мелхиседекъ,—что этотъ хрисовулъ—первый изъ написанныхъ на румын-

<sup>1)</sup> Въ грамотъ: "сътвори тъи цръковь съ милованіе W царъ московскаго". А. И. Яцимирскій, Славянскія рукописи и т. д., стр. 411.

<sup>2)</sup> Путешествіе Антіохійскаго патр. Макарія въ Россію, пер. Г. А. Муркоса, вып. І, стр. 111. Румынскій переводъ въ Archiva istorica etc. de B. Hâjdeu, vol. І, p. 87.

<sup>3)</sup> А. И. Ядимирскій, "Молдавскіе отголоски московскихъ легендъ", Журналъ Мин. Народн. Просв., 1903 г., кн. X, стр. 341—391.

скомъ языкъ документовъ Романской епископіи, тогда какъ прежде, до Григорія Гики, они писались на славянскомъ языкъ". Впрочемъ, впослъдствіи были найдены болъе старыя румынскія грамоты, что опровергаеть замъчаніе Мелхиседека (ср. ниже, стр. 529). Въ 1659 году Савва былъ назначенъ митрополитомъ Сочавскимъ.

Доси ей быль Романскимъ епископомъ съ 16 декабря 1659 года по 1671 годъ. Одинъ изъ знаменитъйшихъ святителей въ Молдавской церкви, онъ былъ блестяще образованъ по тому времени и зналъ въ совершенствъ нъсколько языковъ. Постриженникъ монастыря Побраты, онъ вскоръ былъ возведенъ въ санъ епископа Хушскаго (1658), а въ 1659 году возведенъ на Романскую епископію. Здъсь онъ занимался преимущественно литературно-научными трудами. Къ этому времени относится его переводъ церковныхъ книгъ на румынскій языкъ и стихотворное переложеніе Псалтыри. Въ 1671 году Доси ей возведенъ на Молдавскую митрополію. Подробнъе о немъ сказано въ отдълъ "Молдавская митрополія" (стр. 52—56).

Феодосій—епискої Романскій въ 1671—1673 годахъ. Преосв. Мелхиседекъ говорить, "что феодосій не оставиль по себѣ никакой памяти" 1). Ввиду вмѣшательства гражданской власти въ дѣла церкви, особенио относительно суда надъ духовными лицами, вопреки существовавшимъ узаконеніямъ, по его настоянію, Стефанъ Петричейку, господарь Молдавіи, 3 апрѣля 1673 года вновь потзерждаеть прежнее узаконеніе о невмѣшательствѣ мірянъ въ церковныя дѣла. Въ 1674 году феодосій назначенъ митрополитомъ Молдаво-Сочавскимъ съ пребываніемъ въ Яссахъ.

Іоаннъ—епископъ Романскій съ 1674 года. Онъ также изв'єстенъ какъ ревностный защитникъ правъ церкви противъ вм'єтательства гражданскихъ властей. Между 1681 и 1685 годами окончилось его святительство на Романской канедръ, которую занялъ.

Савва II—епископъ Романскій, постриженникъ монастыря Путны. Отсюда онъ былъ назначенъ митрополитомъ Молдавскимъ въ 1686 году, вмёсто Досиевя, котораго лишилъ канедры Кантемиръ, разгитвавшись на него за то, что Досиней убхалъ въ Польшу къ Собъсскому, захвативъ съ собою документы и мощи св. Іоанна Сочавскаго.

Мисаилъ—епископъ Романскій въ 1686—1701 годахъ. Въ 1698 году онъ присутствовалъ на Ясскомъ соборѣ, вмѣстѣ съ митрополитомъ Молдавскимъ Саввою, епископомъ Радоуцкимъ Лаврентіемъ и

<sup>1)</sup> Chronica Romanului, vol. I, p. 302.

епископомъ Хушскимъ Варлаамомъ, — происходившемъ подъ предсёдательствомъ патріарха Константинопольскаго Іакова и созванномъ молдавскимъ господаремъ Антіохомъ Кантемиромъ для искорененія разнихъ злоупотребленій со стороны гражданскихъ властей, особенно, тяжелыхъ сборовъ съ духовенства въ пользу господарей. Отсюда Мисанлъ былъ избранъ на Молдавскую митрополію.

Лаврентій—епископъ Романскій въ 1701—1707 годахъ. Онъ извёстенъ своею образованностью и пользовался большимъ авторитетомъ среди паствы, почему и господари обращались къ нему за совётами; между прочимъ, онъ былъ посланъ съ политическою миссіею въ Польшу.

Пахомій —епископъ Романскій въ 1707—1714 годахъ, до этого быль настоятелемь Нямецкаго монастыря. Этоть святитель, истинный аскеть, сдълаль много хорошаго какь для своей епархіи, такъ и для монастырей Нямца и Секула. Съ 1704 по 1706 годъ Пахомій жиль въ Кіевъ, куда подвигнуть быль славою русскаго Златоуста-св. Диинтрія Ростовскаго, съ которымъ онъ находился въ тесномъ общенін, внимая его бестдамъ. Въ 1707 году онъ быль избранъ на родинт епископомъ Романскимъ и святительствовалъ до 1714 года. Затъмъ онъ оставилъ каоедру и поселился въ основанномъ имъ скитв "Покровъ", для котораго написалъ уставъ, отличающійся большою строгостью; такъ, инокамъ запрешалось употреблять въ нишу не только мясное, но даже рыбу, яйца, сыръ. Преосв. Мелхиседекъ говоритъ, что эти предписанія прибавлены нікінмъ неразумнымъ инокомъ и никогда не соблюдались, что видно изъ разныхъ документовъ, особенно, времени знаменитаго старца Паисія Величковскаго 1). Въ 1717 году Пахомій опять отправился въ Кіевъ, гдё жиль въ Китаевской пустыни до смерти, последовавшей въ 1724 году. Онъ принесъ въ Кіевъ перстъ св. Стефана архидіакона, хранящійся въ великой Успенской церкви Кіево-Печерской лавры, въ придълв св. Стефана 2).

Савва III, преемникъ Пахомія, избранъ изъ епископовъ Хушскихъ. Будучи епископомъ Романскимъ, онъ встръчалъ Іерусалимскаго патріарха Хрисанеа 15 января 1715 года, а 19 іюля того же года подписалъ опредъленіе господаря Николая Маврокордата о преклоненіп монастыря Хангу, въ нямецкомъ округъ, Александрійской патріархіи,

<sup>1)</sup> Chronica Romanului, p. 349.

<sup>2)</sup> Болъе подробно біографія Пахомія изложена у А. И. Яцимирскаго: "Вновь найденный автографъ св. Димитрія Ростовскаго", Древности Слав. Комм. Моск. Археол. Общества, т. III, стр. 132—138. Здъсь же напечатаны записи на рукописяхъ, относящіяся къ дъятельности Пахомія.

по случаю прибытія въ Молдавію и Валахію патріарха Александрійскаго Самуила для собиранія милостыни. Савва святительствоваль на Романской епископіи до 1718 года.

Георгій II—постриженникъ Нямецкаго монастыря, до епископства быль священникомъ въ Романской епископіи, а затёмъ, въ 1718—1723 годахъ,—епископомъ Романскимъ, послё чего возведенъ въ санъ Молдавскаго митрополита (см. выше, стр. 57).

Аванасій II,—постриженникъ монастыря Путны, епископомъ Романскимъ былъ два раза: въ 1724—1729 годахъ и 1733—1734 годахъ. Полагаютъ, что причиною удаленія его отъ епархіи въ первый разъбыли какія то недоразумѣнія съ современнымъ ему Молдавскимъ митрополитомъ Георгіємъ. Георгій даетъ предъ господарскимъ диваномъ ложное показаніе, которое оспариваютъ бояре и самъ господарь; тѣмъ не менѣе, его противникъ смѣщенъ.

Даніилъ былъ Романскимъ епископомъ между 1729 и 1733 годами, т. е. въ промежутокъ времени удаленія съ каседры Асанасія и до новаго назначенія послёдняго. О Даніилъ ничего не говорится въдокументахъ. Положеніе его было, безъ сомивнія, ненормальное и довольно шаткое, почему онъ ничего и не предпринималъ.

Гедеонъбылъ Романскимъ епископомъ въ 1734—1744 годахъ, а до того времени состояль епископомь Хушскимь. Онь извъстень своею административною дъятельностью. Въ ноябръ 1738 года молдавскій господарь Грнгорій Гика, по соглашенію съ митрополитомъ Антоніемъ, даетъ право Гедеону, а затёмъ и послёдующимъ Романскимъ епископамъ, носить посеребренный посохъ не только въ своей епархін, но и въ столицъ, какого права не имъли даже въ своихъ енископіяхъ епископы Радоуцкій и Хушскій. Въ 1742 году господарь Константинъ Маврокордатъ, по просъбъ Гедеона, освобождаетъ духовенство отъ государственныхъ податей, но вмёстё съ тёмъ возвышаетъ требованія къ желающимъ вступить въ клиръ. 20 апрёля 1743 года епископъ Гедеонъ, вивств съ Молдавскимъ митрополитомъ Никифоромъ, епископами Радоупкимъ Вардаамомъ и Хушскимъ Өеофидомъ, присутствуеть въ диванв въ Яссахъ, созванномъ Маврокордатомъ по случаю прибытія въ Яссы Іерусалимскаго патріарха Пареенія для обсужденія новаго закона о молдавскихъ монастирахъ, преклоненныхъ Гробу Госполню.

Өсофилъ—епископъ Романскій въ 1744—1747 годахъ, прежде епископъ Хушскій, изъ игуменовъ Нямецкаго монастыря. Со времени Феофила Романскіе епископы нѣкоторое время носили титулъ: "епископъ Романскій и Галацкій". Правда, и прежде г. Галацы, находя-

щійся на лівомъ берегу Дуная, принадлежаль въ Романской епископін, по теперь обнаружилось стремленіе его отдёлиться оть перковной юрисдикціи Романскаго епископа, а потому это новое прибавленіе къ титулу Романскаго епископа было следано не безъ тенленціи. Подстрекателемъ къ такому отдёленію быль митрополить Проидавскій или Бранльскій, епархія котораго включала всё области, занятыя турками на молдавской территоріи, по всему древнему "Подунавію". т. е. отъ Браила до Чернаго моря и по Дивстру, включая и Хотинъ. Галацы же были единственнымъ изъ придунайскихъ городовъ, не принадлежавшимъ Браильской митрополіи, вёроятно, потому, что тутъ не было крвпости, какъ во всвуъ прочиуъ городауъ, вуодившиуъ въ составъ Браильской епархіи. Проилавскій владика им'влъ тажби и съ епископомъ Хушскимъ изъ-за предёловъ епархій, какъ это будетъ ниже, (стр. 121). Еписк. Өеофиль скончался 1 сентября 1747 года и погребенъ въ соборномъ храмъ Няменкаго монастыри. какъ видно изъ надгробной надписи на славянскомъ и румынскомъ языкахъ 1).

Іоанникій, изъ Нямецкихъ игуменовъ, былъ епископомъ Романскимъ въ 1747-1769 годахъ. Онъ является однимъ изъ вилныхъ святителей не только Романской спархіи, но и всей Молдавской церкви, по своему образованію и административной діятельности. Перваго января 1753 года Іоанникій, вмість съ Молдавскимь митрополитомь Іаковомъ, бывшимъ Хушскимъ енископомъ Іерооеемъ, енископомъ Хушскимъ Иннокентіемъ, епископомъ Радоуцкимъ Досифеемъ Хереску и со всеми настоятелями молдавскихъ монастырей, присутствовалъна Исскомъ соборъ, созванномъ по вопросу объ автокефальности Молдавской церкви $^2$ ) (подробнъе объ этомъ см. вище, стр. 58—59). Кромъ того. Іоанникій заботится о поднятіи образованія въ народъ и особенно въ клиръ, для чего учреждаетъ въ Романской епископіи соотвётствующія школы. Любя Намецкій монастырь, какъ мёсто своихъ первоначальных иноческих подвиговъ, онъ пріобрёль для него въ Яссахъ, близъ больницы св. Спиридона, прекрасное подворье, а также обогатилъ вотчинами монастыри Пречистой въ Романъ и св. Самуила въ Фокшанахъ, съ темъ, чтобы въ этихъ монастиряхъ на въчныя времена содержались больници и пріюти для б'єднихъ, что соблюпается и до настоящаго времени. Несмотря на то, что въ 1859 году,

<sup>1)</sup> Надпись издана А. Яцимирскимъ, Славянскія рукописи рум. библіотекъ, стр. 602.

<sup>2)</sup> Codrescu, Uricariul. t. I, p. 336-341; Chronica Huşilor, p. 229.

ири Кузь, всь церковния имущества были отобраны въ казну, однако вотчины этихъ монастирей были принисаны къ больничнымъ учрежденіямъ св. Спиридона въ Яссахъ, въ вёдёніи которыхъ находятся всь больнины моллавской части ныньшней Румыніи. Ециск. Іоанникій предписаль бывшему настоятелю Нямецкаго монастыря архим. Григорію описать всё бумаги, хранящіяся въ архиве Романской епископін на славянскомъ и руминскомъ языкахъ, чёмъ и воспользовался при составленіи описанія Романской епископіи покойный Романскій адхіен. Мелхиседекъ. Пользовавшійся глубокимъ уваженіемъ со стороны Молдавскаго митрополита Іакова и своей паствы за свою высоконравственную жизнь, Іоанникій скончался 15 января 1769 года и погребень въ соборномъ храмъ Нямецкаго монастиря, воздъ своего предшественника веофила, какъ объ этомъ гласитъ надгробная надпись на славянскомъ и румынскомъ языкахъ. Кромф того, Іоанникій выстроиль на свои средства скить "Воведеніе" (Введеніе) для больныхъ схимниковъ и монаховъ, рядомъ съ Нямецкимъ монастыремъ, въ узкой долинъ среди лъса. Іоанникій всегда подписывался такъ: "епископъ Романскій и Галацкій. О томъ уваженій, какимъ онъ пользовался со стороны митрополита и господаря Константина Раковицы, свидътельствуеть то обстоятельство, что ему было дано право какъ въ своей енархін, такъ и въ столиць, носить при служеніи митру и саккось,--право, котораго до техъ поръ не имели епархіальные епископы. Последніе имели право въ своихъ епархіяхъ служить только въ саккост, а Романскій-въ митр'в и съ посеребреннымъ посохомъ. Въ столиц'в же, въ торжественнихъ случаяхъ они одввади мантіи съ омофоромъ при обыкновенныхъ жезлахъ. Романскимъ епископамъ, какъ мы видъли, было дано право ношенія посеребреннаго посоха въ 1738 году, а теперь Іоанникію лично было предоставлено право служить и въ столицахъ съ митрою и саккосомъ, причемъ митру пожаловалъ ему самъ Раковица (см. выше, стр. 70).

Леонъ, уроженецъ Буковины и постриженникъ монастыря Путны, долгое время былъ протосинкелломъ при Ясской митрополіи, откуда назначенъ на должность епископа Романскаго и правилъ епархією въ 1769—1786 годахъ. 20 ноября 1769 года, по случаю отправленія въ Петербургъ къ Императрицѣ Екатеринѣ II знаменитаго епископа Хушскаго Иннокентія, епископъ Романскій Леонъ былъ назначенъ мѣстоблюстителемъ Хушской епископіи. Въ 1781 году еписк. Леонъ присутствовалъ въ Яссахъ на соборѣ Молдавскихъ архіереевъ, подъ предсѣдательствомъ находившагося тогда въ Яссахъ Іерусалимскаго патріарха. Этогъ соборъ былъ созванъ тогдашнимъ господаремъ Констан-

тиномъ Морузи (1771—1782) для обсужденія и выработки мёръ, направленныхъ противъ распространившейся въ обществё роскоши, особенно противъ роскоши женщинъ, которыя, между прочимъ, условно предаются анаеемё въ соборномъ актё, если будутъ носить платья, украшенныя золотомъ и серебромъ. Еписк. Леонъ славился богословски-философскимъ образованіемъ и знаніемъ иностранныхъ языковъ, особенно французскаго; плодомъ его учености осталось нёсколько сочиненій. Въ 1786 году онъ былъ назначенъ митрополитомъ Молдавскимъ и умеръ въ 1788 году.

Іаковъ-грекъ, изъ архимандритовъ Бирновскаго монастыря въ Яссахъ, на Романской канедръ былъ въ 1786-87 годахъ. Назначение грека епископомъ было вопреки древнимъ обычаямъ Молдавской церкви, и постановленіемъ Ясскаго собора 1753 года ръшено не возводить на епископскія канедры въ Молдавін иностранцевъ. Несмотря на это, онъ достигъ епископства путемъ симоніи, купивъ архіерейство за 20 тысячъ червонцевъ, при содъйствіи сильной въ то время греческой фанаріотской партін, а также Константинопольской патріархін и господаря-фанаріота Александра Маврокордата. Молдавскій митр. Леонъ и національная партія всячески протестовала противъ этого и самому Іакову указывала на неканоничность его избранія, за что онъ, въ сущности, подвергается соборной анавемъ. Но Іаковъ не обратилъ вниманія на анавему, а деньги, заблаговременно данныя имъ и взятыя вёмъ нужно, возымёли свою силу. Митрополить такъ разгиввался на это, что не пожелалъ принять участія въ хиротоніи Іакова, который поэтому быль хиротонисань въ ясскомъ преклоненномъ грекамъ монастыръ Данку двумя архіереями-греками и третьимъ-Іаковомъ Хушскимъ. Правленіе Іакова было политишимъ господствомъ симоніи, которою онъ старадся вознаградить себя за истраченныя имъ для достиженія епископіи деньги. Преосв. Мелхиседекъ говоритъ, что управленіе Іакова Романскою епископіею было грабежомъ ея, а для церкви-позоромъ 1). Умеръ онъ внезапно въ Фокшанахъ и погребенъ за городомъ.

Антоній, изъ настоятелей монастыря Путны, быль Романскимь енискономь въ 1787—1796 годахъ. Единственнымъ хорошимъ качествомъ его были хозяйственныя способности: благодаря умѣлому управленію вотчинами, принадлежавшими Романской епископіи, онъ уплатиль почти всѣ долги, сдѣланные его предшественникомъ. Но Антоній не обладалъ духомъ церковности, почти никогда не совершалъ

<sup>1)</sup> Chronica Romanului, vol. II, pp. 118-120.

богослуженій, а приглашаль для этого обывновенно изъ монастыря Загавіи бывшаго епископа Хотинскаго Амфилохія, настоятеля этого монастыря. Антоній оставиль по себ'є дурную память, какъ о страшномъ обжор'є, такъ что, по словамъ современниковъ, и къ служенію онъ приступаль предварительно "отъ вшись до отвала". Обжорство и довело его до преждевременной могилы 1).

Веніаминъ Костаки-изъ Хушскихъ епископовъ-былъ Ромаисенть епископомъ въ 1796-1803 годахъ, после чего назначенъ митроподитомъ Молдавскимъ. Какъ Романскій епископъ Веніаминъ сдівлаль много хорошаго для епархін; онъ приняль самыя строгія мёры противъ духовенства епархіи, распущеннаго при его предшественникахъ-Іаковъ и Антоніи, возобновиль канедральный соборъ и при немъ архіерейскій домъ, основаль больницу, богадёльню-пріють близъ епископіи и духовныя училища въ четырехъ округахъ Романской епископін. Съ цёлью поднять моральный уровень сельскаго духовенства и вообще его самосознаніе, Веніаминъ два раза въ году созываль събзды изъ духовенства своей епархіи, на которыхъ присутствовалъ самъ, поччая ихъ и обсуждая разныя меры, касающіяся упорядоченія церковно-приходской жизни. Особенное внимание духовенства онъ обращаль на истовое совершение церковнаго богослужения, подавая тому примерь своимь необычайно торжественнымь богослужениемь. Съ этою же пълью онъ обращался къ своей наствъ съ частыми просьбами. подными христіанской дюбви и пастырскаго попеченія. Бол'є подробно о немъ сказано въ спеціальномъ очеркъ, вошедшемъ въ составъ нашихъ "Изследованій и монографій" (см. ниже, стр. 335--394).

Герасимъ Клипа, —родомъ изъ Буковины, постриженникъ Путнянскаго монастыря, гдё жилъ до 1777 года, когда Австрія отняла отъ Молдавіи Буковину; послѣ этого онъ переселился въ молдавскій монастырь Слатину, откуда избранъ епископомъ Хушскимъ (1796—1803), а затёмъ—Романскимъ (1803—1826). Время его святительства было тяжелымъ временемъ для Румыніи. Въ 1806—1812 годахъ происходила русско-турецкая война на территоріи княжествъ, въ которыхъ было введено русское гражданское и церковное управленіе. Въ 1821 году чуть не вспыхнула греческая гетерія со всёми ея ужасами. Молдовлахійскій экзархъ Гавріилъ въ своемъ донесеніи русскому Синоду такъ характеризуетъ епископа Герасима: "лётъ средственныхъ, архіерей благонадежный и одобренія заслуживающій" <sup>2</sup>). При немъ,

<sup>1)</sup> Ibid., p. 159-160.

<sup>2)</sup> Архивъ Кишиневской Консист. 1808 геда, № 6, л. 13. Ср. у А. Стадницкаго, Гавріилъ Банулеску-Бодони, стр. 117.

въ 1812 году, по присоединении Бессарабін въ Россіи. Романская епархія уменьшилась: Васлуйскій (Vaslui) округь отошель къ Хушской епархіи, остававшейся только съ однимъ Фальчійскимъ округомъ, съ главнымъ городомъ Хушами (Huşi), на правомъ берегу Прута. Въ 1822 году, по случаю греческаго возстанія въ Молдавін и Валахін, Романскій епископъ Герасимъ убъжаль въ Австрію витстт съ другими сановными людьми, опасаясь за свою жизнь, оставивъ управление епархіальными дёлами своему пов'тренному, іеромонаху Мелетію. Турецкія же власти назначили последняго, антиканонически рукоположеннаго въ Тырновъ тремя греческими архіереями, епископомъ Романскимъ. Однако это продолжалось недолго, всего несколько месяпевъ. По возстановленіи порядка и уход'ї турецких войскъ, Герасимъ возвратился изъ Буковины и занялъ свою законную каседру. Подожение Медетія. "Іуды-предателя", какъ его называлъ еписк. Герасимъ, не признаваемаго ни јерархјею, ни народомъ, было очень печальное, тъмъ болъе. что еписк. Герасимъ требовалъ учредить надъ нимъ судъ. Единственнымъ оправданіемъ, которое онъ могъ выставить, служило то обстоятельство, что онъ сделался епископомъ помимо своего желанія. Онъ былъ прощенъ Молдавскими святителями, кромъ самого Герасима, и вселенскимъ патріархомъ, но подъ условіемъ-бить только настоятелемъ монастыря въ Бурдуженахъ, ботошанскаго округа, противъ г. Сочавы, почему и называется иногда "Бурдуженскимъ" съ титуломъ епискона Ставропольского. Въ 1848—1850 годахъ состоялъ мъстоблюстителемъ Молдавской митрополіи.

Мелетій, изъ епископовъ Хушскихъ, былъ Романскимъ епископомъ съ мая 1826 года по 2 февраля 1844 года. Онъ извъстенъ своими хозяйственными способностями, благодаря чему не только уплатилъ сдъланные его предшественниками долги 1), но и обогатилъ себя десятками тысячъ золотыхъ, купивъ на нихъ въ 1844 году Молдавскую

<sup>1)</sup> По поводу долговъ, оставленныхъ епископами, даже такими безсребренниками, каковъ былъ Веніаминъ Костаки, Мелхиседекъ говоритъ, что это объясняется какъ-бы спеціальнымъ, "негласнымъ согласіемъ" всъхъ епископовъ, не имъвшихъ права дълать завъщанія, вслъдствіе чего все имущество епархіальнаго епископа поступало въ въдъніе гражданскаго правительства. Такой обычай особенно утвердился во времена господарей-фанаріотовъ, изъ которыхъ нъкоторые, по свидътельству Вольфа (Volf), съ нетерпъніемъ ожидали смерти іерарховъ, чтобы воспользоваться ихъ имуществами. Поэтому-то епископы старались не только ничего не оставлять послъ себя, но еще и дълать долги, какъ достояніе своимъ преемникамъ, которые, въ свою очередь, поступали подобнымъ же образомъ. Въ настоящее время въ Румыніи епископы имъють право дълать завъщанія. Chronica Romanului, vol. II, pp. 163—170.

митрополію, послів святительства знаменитаго Веніамина Костаки. Вслівдствіе этого онъ сділался орудіємь правительства, подписавь въ 1844 году акть объ участій въ управленій монастырскими имуществами гражданскаго правительства, несогласіє съ которымь послужило причиною удаленія на покой Веніамина. (см. ниже, стр. 391—395). Мелхиседекь такь характеризуеть это время: "назначеніе еписк. Романскаго на Молдавскую митрополію слишкомъ скандально и компрометируеть не только самого Мелетія, но и занимаемый имъ высокій пость. Скандальная хроника исчисляєть десятки тысячи золотыхъ, которыми онъ купиль голоса и одобреніе господаря. Самъ Мелетій, какъ митрополить, не отрицаль этого, и вступленіе свое на митрополію причисляль къ великимъ глупостямъ (sic) своей жизни".

Веніаминъ Розети, изъ игуменовъ монастыря Полжеши (Doljescii) близъ г. Романа, былъ Романскимъ епископомъ въ 1844—1851 годахъ и извёстенъ своею административною дёятельностью и заботами о народномъ просвъщении. Въ 1848 году, по случаю революции въ Молдавіи, Веніаминъ, по желанію враждебнаго ему господаря Михаила Стурдзи, быль удалень съ каоедры и заключень въ монастырь Совежу; на мъсто его, по милости господаря, мъстоблюстителемъ епархіи быль навначень Кесарій Размирица, титулярный епископь Синадскій, который и дійствоваль въ духі революціоннаго правительства, противномъ духу Веніамина. Въ 1849 году дёла приняли иной обороть: господарь Михаилъ Стурдза быль низложень и на его мъсто избранъ Григорій Гика, который івозвратиль Веніамина Розети. Въ это время канедра Молдавской митрополіи была вакантною. Веніаминъ Розети былъ увъренъ, что его назначатъ туда, такъ какъ Романскіе епископы обыкновенно переходили на митрополію. Между тёмъ, былъ избранъ епископъ Хушскій Софроній Миклеску. Это такъ повліяло на Веніамина, что онъ вскор'в умеръ отъ печали и былъ погребенъ въ канедральномъ соборъ г. Романа.

Послѣ Веніамина Романская каседра была вакантною до 1865 года и управлялась назначавшимися министромъ церковныхъ дѣлътитулярными архіереами, съзваніемъ "епископскихъ мѣстоблюстителей (locotenenti de episcopii). Такими мѣстоблюстителями были:

Іустинъ, титулярный епископъ Едесскій, въ 1851—1856 годахъ; Нектарій Хермезіу, изъ іеромонаховъ [Нямецкаго монастыря титулярный епископъ Сотиріопольскій, въ 1856—1864 годахъ;

Аванасій, титулярный епископъ Троадскій, въ 1864—1865 годахь; 11 мая 1865 года быль назначень настоящимъ епископомъ Ро-

манскимъ и управлялъ епархіею до 1868 года, когда по болівни биль уволенъ на покой. Затімъ, опять містоблюстителемъ биль

Исаія Виколъ, титулярный епископъ Діоклійскій, въ 1868— 1873 годахъ, послѣ чего онъ утвержденъ настоящимъ епископомъ и управлялъ епархіею до смерти, послѣдовавшей въ 1879 году.

Всё эти епископы ничёмъ особенно не отличались и служили послушнымъ орудіемъ въ рукахъ гражданскаго правительства. Іустинъ, развратникъ, умеръ умалишеннымъ въ Нямецкомъ монастырё, равно какъ и Нектарій, подвергшійся той же участи и тамъ же умершій. Асанасій и Исаія буквально грабили епархіальное имущество. Вообще, всё четверо оставили по себѣ дурную память въ исторіи Румынской церкви 1).

Мелхиседевъ Стефанеску—въ 1879—1892 годахъ; ему посвященъ спеціальный очервъ въ нашихъ "Изследованіяхъ" (стр. 458—560).

Инновентій Монсіу—съ 8 декабря 1892 года по 1894 годъ, изъепископовъ Плоештскихъ, викаріевъ Угровлахійской митрополіи, каковымъ состоялъ съ 1881 по 1892 годъ. До епископства былъ ректоромъ и учителемъ Хушской семинаріи и учителемъ Романской и Ясской семинарій. Состоялъ также редакторомъ синодальнаго органа "Візегіса Orthodoxa Romana" и пользовался нъкоторою извъстностью въ ученомъ міръ, написавъ нъсколько самостоятельныхъ, компилятивныхъ и переводныхъ сочиненій по церковной исторіи и Св. Писанію. Между прочимъ, онъ перевелъ съ французскаго извъстное сочиненіе митр. Филарета "Разговоръ испытуемаго съ увъровавшимъ" 2).

Іеронимъ Іонеску правилъ Романскою епископіею одинъ годъ и семь мёсяцевъ († 1896). Среднее образованіе онъ получилъ въ восьмиклассной Букурештской семинаріи, а высшее—въ Букурештскомъ ветеринарномъ институтъ. По окончаніи образованія служилъ ветеринарнымъ врачемъ, затёмъ былъ поставленъ діакономъ, священникомъ и утаднымъ протопопомъ. Въ 1889 году, овдовъвъ, поступилъ въ монашество и хиротонисанъ былъ во епископа Плоештскаго, викарія Букурештской митрополіи; 25 декабря 1895 года назначенъ епископомъ Романскимъ. Не будучи научно богословски образованнымъ, онъ отличался высокою духовною жизнью, благодаря чему пользовался большимъ вліяніемъ среди своей паствы 8).

¹) Melchisedec, Chronica Romanului, p. 220—225; Г. Самурянъ, Востокъ, 1885 г., № 307—308.

<sup>2)</sup> Г. Самурянъ, Востокъ, 1885 г., №№ 309—310; Христ. Чтеніе, 1890 г. № 3—4.

<sup>3)</sup> Церковныя Въдомости, 1896 г., № 46, стр. 1725.

Іоанникій Флоръ, племянникъ преосв. Мелхиседека святительствовалъ въ 1897-1900 годахъ, раньше былъ Романскимъ викаріемъепископіи Бакэуской и нісколько разь містоблюстителемь Романской епископін по смерти Романскихъ епископовъ и до назначенія новыхъ. Образование получиль въ Ясской семинарии, гдв блестяще окончилькурсъ въ 1860 году и былъ оставленъ учителемъ церковнаго пѣнія. литургики и священной исторіи. Въ 1866 году быль рукоположень восвященника, въ 1886 году, овдовъвъ, принялъ иночество, а въ 1887 хиротонисанъ во епископа Бакрускаго, наконецъ, въ 1897 году назначенъ епископомъ Романскимъ. Умеръ въ 1900 году. Какъ родственнивъ преосв. Мелхиседека и ученикъ преосв. Скрибана, онъ находился подъ ихъ руководительствомъ и воспринялъ отъ нихъ любовь къ книжнимъ занятіямъ. Ему принадлежить нёсколько сочиненій, правда, компилятивнаго характера: "Оригенъ и его время"; "Святый: Аванасій Великій"; "Блаженный Іеронимъ"; "Блаженный Августинъ" "Объ удучшеній церковнаго ивнія въ Румыній" и др. Есть также сборникъ проповъдей, составленныхъ имъ подъ вліяніемъ проповъдей Илік Muhatia 1).

Въ настоящее время Романская епархія заключаеть въ себъ четыре округа: Романскій (гл. г. Романь), Бакәускій (гл. г. Бакәу), Путенскій (гл. г. Фокшаны) и Текучскій (гл. г. Текучь). Въ предълахъ нынъшнихъ четырехъ округовъ Романской епархіи въ древности были двъримско-католическія епархіи, именно, въ г. Бакәу (Васаи). причемъ епископъ назывался "Васочепзія", и въ г. Фокшанахъ. (Госҙапі), на римсковъ, причемъ епископъ назывался "Місочепзія". Въ Бакәускомъ округъ и теперь живетъ болъе 10000 венгровъ-католиковъ, извъстныхъ подъ именемъ чянгаевъ (ciangai), уже совершенно забывшихъ венгерскій языкъ.

<sup>1)</sup> Церковныя Въдомости, 1897 г., № 14—12, стр. 590. См. ниже, стр. 557-

## ГЛАВА III.

## Радоуцкая епархія 1).

Городъ Радоуцы (Radauti) или, какъ его называють славянскіе документы, Радовци, находится въ нынёшней Буковине, съ 1777 года принадлежащей Австріи, а до того времени входившей въ составъ Молдавін, и упоминается въ исторических актахъ очень давно, съ XIV въка. Съ конца указаннаго въка въ Радоуцахъ существовала и православная епископская качедра, только въ 1783 году переведенная въ Черновцы, главный городъ Буковины. Православная епископская каеедра въ г. Радоуцахъ учреждена, какъ мы уже говорили, при господаръ Александръ Лобромъ въ 1402 году. Правла. Мелхиселекъ, нъкоторые руминскіе и иностранные писатели утверждають, что она существовала много раньше, а въ этомъ году только получила организацію. Воть что говорить преосв. Филареть Скрибань о Буковинь, входящей въ составъ Радоуцкой епархіи: "Буковина, эта прекрасная по природъ область, была благословенна и Промысломъ Божінмъ; она. какъ отечество и кладбище героевъ Молдавін, была покрыта священными учрежденіями и въ древности носила названіе земли, приписанной въ монастырю Путнъ. Въ 1399 году Буковина уже составляла часть епархіи Сочавской митрополіи, основанной тогла Югомъ 2), по благословенію Охридскаго митрополита, отъ котораго присланы въ Молдавію священники и книги на славянскомъ языкв <sup>8</sup>); а въ 1402 году Александръ Добрый, знаменитый господарь Молдавіи, учредиль и Радоуцкую епископскую епархію въ Буковинь, въ каноническомъ подчинении ея Сочавской митрополии. Въ 1569 году мол-

<sup>3)</sup> Несправедливо и это мивніе, такъ-какъ охридская миссія съ культурно-церковными цълями должна относиться, скоръе всего, къ 1432 году, какъ доказано А. И. Яцимирскимъ на основании первоисточниковъ.



<sup>1)</sup> Литература: E. Kozak, Die Inschriften aus der Bucovina, Epigraphische Beiträge zur Quellenkunde der Landes-und Kirchengeschichte. Th. I. Wien, 19:3: Melchisedec, Chronica Romanului, Chronica Huşilor; F. Scrilban, Istoria bisericeasca Moldaviei; изслъдованіе Вилькенгаузена, переведенное на рум. яз. еписк. Тимущемъ въ "Biserica orth. româna", ап. 1889, №№ 7, 8, 9, и др.

<sup>2)</sup> Какъ мы видъли раньше (стр. 27 и др.), это невърно.

давскій господарь Александръ Лопушнанъ, разгитванный за первое лишение его княжеского престола Молдавии господаремъ Деспотомъ-Проходимцемъ (avanturielu), перенесъ столицу господарства изъ Сочавы въ Яссы, витстт съ нею-и митрополію. Послт этого Радочикіе еписконы завистли отъ Ясской митрополіи до 1777 года, когда, но договору между Турцією и Австрією, эта область была уступлена Австрійсбой имперіи. Хотя при Маріи Терезіи Бубовин'в было об'вщано "status quo", однако при сынъ ея, Іосифъ II, іерархическія сношенія между Буковинской церковью и Молдавской митрополією были прерваны, и Буковина была подчинена въ церковномъ отношении Сербской Карловицкой митрополіи, гдё до этого времени (1871) и рукополагаются Буковинскіе епископы. Въ 1786 году, по случаю назначенія Черновицъ главнымъ городомъ Буковины, епископская каоедра также переведена изъ Радоуцъ въ Черновцы, причемъ епископъ сохранилъ каноническій титулъ "Радоуцкій" 1). Радоуцкая епархія была учреждена для городовъ съверной Молдавін; сюда входили города-Хотинъ, Черновцы, Порохой и часть Сочавскаго округа 2).

Вотъ рядъ Радоуцкихъ епископовъ, въ хронологическомъ порядкъ, извъстныхъ по руминскимъ и иностраннымъ документамъ. Прежде всего скажемъ, что втеченіе почти всего XV стольтія, въ исторіи не выступаютъ епископы съ титуломъ "Радоуцкихъ". Это даетъ основаніе предполагать, что ихъ дъйствительно почему-то не было. Только въ 1472 году впервые встръчается имя Радоуцкаго епископа Іоанникія.

Іоанникій упоминаеть въ дарственной грамотъ Стефана Великаго отъ 1501 года, вмъстъ съ слъдующими молдавскими іерархами: митр. Георгіемъ Сочавскимъ и еписк. Өеодосіемъ Романскимъ. Болье раннее упоминаніе о немъ относится къ 1479 году, въ грамотъ того же господаря и его сыновей, Александра и Петра, причемъ каеедра Іоанникія именуется "митрополіей", а онъ самъ только "епископомъ" 3).

Пахомій упоминается въ дарственныхъ грамотахъ съ 1515 года Утверждая за епископіею одну недвижимую собственность, Стефанъ V говорить, что это имѣніе есть "даяніе предковъ дѣдовъ его"; "но такъ какъ имѣніе могло быть,—говоритъ проф. Е. Е. Голубинскій, — дано монастырю, въ которомъ находилась епископская качедра, и прежде, чѣмъ была открыта въ немъ послѣдняя, то изъ упомянутыхъ словъ еще нельзя выводить никакихъ заключеній о давиости ея открытія

<sup>1)</sup> Istoria bisericeasca, p. 126.

<sup>2)</sup> District, judet; старые термины: "волость", "держава", "судство" и др.

<sup>3)</sup> Melchisedec, O visita la câteva monastiri din Bucovina, Analele, tom. VII, p. 46: Revista d. Tocilescu. vol. I., pp. 278-279.

не позднёе, какъ въ сороковыхъ годахъ XVII вѣка, такъ и во все последующее время, въ Молдовлахійской (sic) митрополіи епископскихъ кафедръ было три: Романская, Радовская и Хушская" 1). Имя Пахомія встрёчается въ славянской надписи, помещенной надъ жертвенникомъ Радоуцкой митрополичьей церкви: молдавскій воевода Богданъ говорить, что онъ советовался "съ нашимъ молебникомъ киръ Пахоміе (мъ) епископомъ Радовскимъ и учинили есмо за наше здравіе и за спасеніе души господства ми", и далъ 800 золотыхъ для вёчнаго поминанія во время божественной литургіи. Въ 1518 году господарь Стефанъ сделаль надгробіе своей матери Станв "при епископе Пахомів" 2). Но не следуеть упускать изъ виду также того, что есть несомнённыя данныя объ учрежденіи или организаціи Радоуцкой епархіи уже въ 1402 году (см. выше, стр. 34).

Өеофанъ. О немъ упоминается въ дарственной записи отъ 1528 года, монаха Никифора, на пожалование одного села [Нямецкому монастырю, причемъ свидътелями являются епископы Романскій и Радоуцкій: "а на то великаа мартуріа святейшн епископи киръ Доровен романова тръга, и киръ Феофан радовскій" и т. д. <sup>3</sup>).

Георгій упоминается въ дарственной грамот отъ 14 октября 1544 года.

Феодосій упоминается въ одномъ документъ 1548 года, въ которомъ говорится, что епископу Радоуцкомъ Феодосію ссудилъ извъстную сумму денегъ бывшій Романскій епископъ Дорофей 4).

Митрофанъ упоминается въ 1551 году въ дарственной грамотъ молдавскаго господаря Стефана VI.

Евенмій упоминается въ 1552 году въ дарственной грамотъ молдавскаго господаря Александра Лопушняна. Онъ святительствоваль до 1572 года и погребенъ въ монастыръ Хоморъ (Homoru), какъ видно изъепитафіи на гробницъ, находящейся въ этомъ монастыръ. И. Богданъ высказалъ предположеніе, что этотъ Евенмій является вторымъ продолжателемъ Цутнянской хроники <sup>5</sup>). Въ своей статьъ "Ивъ исторіи сношеній русскихъ съ румынами" П. Сырку старается опровергнуть это мнѣніе, считая составителемъ этой лѣтописи совершенно

<sup>1)</sup> Голубинскій, Очеркъ исторіи и т. д., стр. 384.

<sup>2)</sup> Melchisedec, O visita la câte-va monastiri din Bucovina, Analele, t. VII, pp. 61, 69.

<sup>3)</sup> Melchisedec, Chronica Romanului, vol. I, p. 159.

<sup>4)</sup> ibid, p. 165.

<sup>5)</sup> Vechile cronicele moldovenesci, pp. 91—92, E. Kozak, Die Inschriften aus der Bucovina... 1903, th. l, ss. 37—38.

другого Евенмія—Кипріановскаго игумена, о которомъ упоминается въ "сказкъ" діакона Исаіи, напечатанной въ извлеченіи академиковъ А. Ө. Бычковымъ въ 1882 году <sup>1</sup>). Но ни одно изъ этихъ предположеній не можетъ быть принято за достовърное, и вопросъ остается открытымъ.

Исаія святительствоваль съ 1572 года и упоминается въ историческихъ актахъ до 1580 года <sup>2</sup>). Въ монастыръ Агапіи хранятся покровцы, нашитые въ 1581 году по повельнію еписк. Исаін, который, повидимому, жилъ въ томъ монастыръ уже на покоъ <sup>8</sup>).

Георгій Могила въ 1580 году, вмёстё съ великимъ ворникомъ Іереміею Могилою и съ братомъ своимъ Симеономъ Могилою, а равно съ хатманомъ Баликомъ, не терпя жестокостей господаря Іоанна Саса, убёжалъ въ Польшу подъ предлогомъ освященія монастыря Сучавицы, основаннаго фамиліей Могилъ.

Феодосій упоминается въ славянской грамотъ молдавскаго господаря Іереміи Могилы на пожалованіе имънія монастырю Агапіи въ 1600 году. Подъ этой грамотою, вмъстъ съ другими святителями, подписался и "Феодосіе епископъ Радовскіи". Онъ упоминается также въодной изъ грамотъ 1604 года 4).

Амфилохій упоминается подъ 1597 годомъ въ дарственной грамотъ монастырю Фрумосъ, что въ Яссахъ <sup>5</sup>).

Іоанинъ былъ Радоуцкимъ епископомъ въ 1606—1612 годахъ, а до того, въ 1592—1606 годахъ, былъ первымъ епископомъ Хушскимъ. Онъ обогатилъ Радоуцкую епископію вотчинами, священными одеждами, сосудами и книгами. Между прочимъ, его подпись читается на актъ преклоненія Ясскаго монастыря Голіи Ватопеду, 1606 года; кромъ него, актъ подписанъ Сочавскимъ митр. Феодосіемъ Барбовскимъ, Агаеономъ Романскимъ и Филоееемъ Хушскимъ 6).

Ефремъ былъ Радоуцкимъ епископомъ въ 1612—1613 годахъ, загъмъ—Хушскимъ въ 1614—1616 годахъ, потомъ опять Радоуцкимъ въ 1616—1622 годахъ (см. ниже, стр. 99—100.)



<sup>1)</sup> Опис. церковно-славянск. и русск. рукописей. Сборники И. П. Библютеки. СПБ., 1882 г., ч. І. стр. 143—144; Извъстія Отд. Русск. яз. и слов. Акад. Наукъ. 1896 г., т. кн. 2, стр. 495—541.

<sup>2)</sup> Melchisedec, Chronica Husilor, p. 115.

<sup>3)</sup> Chronica Romanului, vol. I, pp. 211-212.

<sup>4)</sup> Xenopol, Istoria românilor, ed. popul. t. V, 142; Леонидъ. Систематическое описаніе слав.-русск. рукописей гр. А. С. Уварова, ч. II, стр. 117; Chronica Romanului, pp. 179, 226.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid., pp. 226.

<sup>6)</sup> Notite istorice si archeologice, p. 232.

Филовей былъ Радоуцкимъ епископомъ въ 1613—1617 годахъ. Евлогій упоминается въ дарственныхъ грамотахъ 1628 года 1). Діонисій упоминается въ дарственной грамотъ 1628 года 2).

Евлогій вторично быль Радоуцкимъ епископомъ между 1631 и 1642 годами. Упоминается въ разныхъ актахъ вмёстё съ Молдавскимъ митрополитомъ Анастасіемъ.

Анастасій быль Радоуцкимь епископомь вь 1642—1656 годахь. Онь участвоваль въ Ясскомь соборё 1642 года, созванномъ противъ лютерань, на которомь одобрено "Православное исповёданіе" Петра Могилы. Въ 1643 году въ Радовской епископіи при Анастасіи была переписана Литургія на славянскомъ языкі, хранящаяся въ монастырі Секулі в).

Савва, правившій въ 1656—1658 годахъ, вмѣстѣ съ Сочавскимъ митр. Гедеономъ, Анастасіемъ Романскимъ и Оеофаномъ Хушскимъ, совершилъ рукоположеніе Лазаря Барановича во епископа Черниговскаго въ Яссахъ 8 марта 1657 года.

Феофанъ—въ 1658—1662 годахъ; прежде былъ епископомъ Хушскимъ. Какъ епископъ Радоуцкій, Феофанъ упоминается въ грамотъ господаря Стефана на преклоненіе св. мъстамъ Востока монастыря Глинчи близъ Яссъ. Удалившись отъ Радоуцкой кафедры, Феофанъ жилъ въ монастыръ Путнъ, гдъ принялъ великую схиму и умеръ въ 1670 году. Онъ погребенъ въ этомъ монастыръ, возлъ алтаря соборной церкви 4). Феофанъ упоминается въ документахъ Ясской митрополіи отъ 12 мая 1668 года, какъ живущій на покоъ. Какъ видно изъ записи на выходномъ Евангеліи монастыря Агапіи 1646 года, еписк. Феофанъ былъ "происходникомъ отъ святаго монастыря Путны 6).

Анастасій и  $\theta$ еофанъ упоминаются, какъ епископы Радоуцкіе, между 1662 и 1673 годами въ разныхъ актахъ, напримъръ, въ тяжебномъ дълъ Молдавскаго митрополита Варлаама съ монастырями—Пантократоромъ (т. е. Нямецкимъ  $^6$ ), гдъ главный храмъ посвященъ Вознесенію Вседержителя, —  $\Pi \alpha \nu \tau \sigma \propto \rho \Delta \tau \omega \rho$ ) и Драгомирною. Нужно полагать, что эти епископы управляли Радоуцкою епископіею поочередно,

<sup>1)</sup> Chronica Romanului, p. 253.

<sup>2)</sup> Chronica Romanului, p. 259; Chronica Husilor, p. 119.

<sup>3)</sup> Notițe istorice și archeologice, p. 18.

<sup>4)</sup> Kozak, op. cit., стр. 94.

<sup>5)</sup> А. Яцимирскій, Славянскія рукописи рум. библіотекъ, стр. 32.

<sup>6)</sup> Тожество "Партократоровой обители" и Нямецкаго монастыря недавно подкръплено документальными данными въ изслъдованіи А. Яцимирскаго, Григорій Цамблакъ, стр. 110—112.

т.-е. каждый по два раза, такъ они упоминаются нъсколько разъ, — то прежде, то послъ.

Серафимъ—современникъ знаменитаго Молдавскаго митр. Досиеся, вмёстё съ которымъ часто упоминается, въ разныхъ румынскихъ актахъ въ 70 и началё 80-хъ годовъ XVII вёка 1).

Мисаилъ, какъ епископъ Радоудкій, упоминается въ хрисовуль господаря Константина Кантемира отъ 1686 года, вмъстъ съ другими святителями.

Лаврентій святительствоваль въ 1686—1701 годахь. Онъ упоминается вмёстё съ Молдавскимъ митрополитомъ Саввою въ грамотё молдавскаго господаря Константина Дуки отъ 1 іюля 1693 года о защитё крестьянъ, приписанныхъ къ монастырямъ Св. Гроба, и въ грамотё Антіоха Кантемира отъ 1698 года на преклоненіе Кипріановскаго монастыря (въ кишиневскомъ уёздё, въ Бессарабіи) монастырю Зографу, что на св. Горё Анонской <sup>2</sup>).

Николай—въ 1701—1703 годахъ. Въ 1701 году онъ посланъ молдавскимъ господаремъ Константиномъ Дукою въ Польшу къ Богдану и Іордакію, убѣжавшимъ туда молдавскимъ боярамъ, съ просьбою возвратиться въ отечество.

Гедеонъ—съ 1703 года. Вмёстё съ Молдавскимъ митр. Мисаиломъ и со всёми боярами, онъ предлагаетъ Герусалимскому патр. Досноею, прибывшему въ 1705 году въ Яссы, освобождение монастырей, приписанныхъ къ св. Гробу, отъ разныхъ налоговъ.

Каллистратъ—въ 1708—1733 годахъ. Въ свое долговременное святительство онъ значительно обогатилъ Радоуцкую епископію и монастыри—Нямецъ, Молдавицу и Путну. Его имя упоминается въ записи архидіакона Антонія на Часословъ XVI въка, принадлежавшемъ монастырю Путнъ 3).

Мисанлъ святительствовалъ всего одинъ (1734) годъ.

Варлаамъ правилъ епархіей въ 1735—1748 годахъ. Онъ обогатилъ вотчинами разные монастыри и основалъ при Радоуцкой епископін типографію въ 1744 году, въ правленіе господаря Іоанна Маврокордата и митрополита Никифора,—какъ это видно изъ многихъ документовъ и особенно изъ книги "Катавасійникъ" (Catavasierul), напечатанной тамъ же въ годъ основанія типографіи.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) А. Яцимирскій, Опись слав. и русск. рукописей П. Щукина. М. 1897. стр. 21.



<sup>1)</sup> Chronica Romanului, p. 305; имя его много разъ упоминается въ документахъ и надписяхъ, см.. Notite istorice și archeologice, pp. 28, 146, 161, 168.

<sup>2)</sup> Chronica Romanului, p. 311-312.

Іаковъ Путнянулъ (Putneanu), святитель очень знаменитый,— былъ Радоуцкимъ епископомъ съ 15 декабря 1748 года по 13 ноября 1749 года, когда получилъ назначение на Молдавскую митрополію. Онъ былъ покровителемъ просвёщения и церковнаго благолёния и оставилъ послё себя добрую намять какъ въ Радоуцахъ, такъ и въ Яссахъ (см. выше стр. 58—59).

Досиней Хереску—въ 1749—1777 годахъ, извъстенъ какъ архипастырь, ревностно заботившійся о ввъренной ему епархіи въ трудныя времена, проживаемыя Молдавіей <sup>1</sup>).

Съ 1777 года, по присоединеніи Буковины къ Австріи, канедра оставалась въ Радоуцахъ вилоть до 1783 года, а затъмъ перенесена въ Черновцы, причемъ первымъ святителемъ новой Буковинской епархін быль все тоть же Досиеей Хереску. Но не вся Радоуцкая епархія была присоединена къ Австріи. Хотинъ съ его округомъ остался въ образовалъ особую епархію, Хотинскую. Молдавіи Последняя существовала недолго, до 1812 года, когда вся Бессарабія, а вибств съ ней и Хотинъ, отошла къ Россіи и образовала особую епархію "Кишиневскую и Хотинскую", "такъ какъ, -- говорится въ представленін Синоду митр. Гавріпла, — въ Кишиневъ устроено правительство, а въ Хотинъ быль нъкогла правящій епископъ" 2). Этимъ единственнымъ епископомъ былъ Амфилохій, о которомъ сохранилось мало свёдёній. Но изъ нихъ видно, что онъ былъ человёкомъ ученимъ, оставившимъ послъ себя нъсколько литературныхъ произведеній <sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Chronica Husilor. Appendice, pp. 131-133.

<sup>2)</sup> Дѣло въ Архивѣ Кишиневской Консисторіи 1812 года, № 224.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) См. о немъ нашу статью "Амфилохій, епископъ Хотинскій", Кишиневскія Епарх. Въд., 1890 г., № 21.

## ГЛАВА ІУ.

## Хушская епархія 1).

Городъ Хуши (Hussii, Huşulu, Husch, Хоосбол, Хоушы, Гушь и т. д.), одинъ изъ древнъйшихъ въ молдавской части нынъшняго Румынскаго королевства, находится въ 15 верстахъ отъ Прута, притока Дуная, на юго-востокъ отъ Яссъ; свое названіе получилъ, какъ думаютъ, отъ "Гусситовъ", послъдователей знаменитаго чешскаго исповъдника Іоанна Гуса, сожженнаго на костръ по постановленію Констанцскаго собора 1414—1418 годовъ 2). Хуши и теперь сохранили много памятниковъ древности, свидътельствующихъ о прошлой славъ этого города, пользовавшагося несравненно большимъ значеніемъ, чъмъ теперь. Епархіальная самостоятельная каеедра въ Хушахъ существуетъ съ конца

<sup>2)</sup> Въ своемъ "Описаніи княжества Молдавін" Андрей Вольфъ говоритъ "Свое названіе Низі получили отъ Гуситовъ, которые въ 1460 году, будучи изгнаны изъ Венгріи, пришли въ Молдавію съ соизволенія Стефана Великаго и поселились здѣсь. Они основали городъ, который въ память ихъ учителя, Іоанна Гуса, называли его именемъ. Хотя черезъ нѣсколько времени большая часть ихъ была изгнана отсюда, а остальные перешли въ католицизмъ,—однако названіе его осталось за нимъ". А. Volf, Beiträge zu einer statistisch—historicshen Beschreibung des Fürstenthums Moldavie. Hermanstadt, 1805, tom. 1, р. 11. Часть этого сочиненія переведена на румынскій языкъ въ "Візегіса отthodoxa Romana". Другія мнѣнія о названіи Хушъ см. у Melchisedec'a, Chronica Huşilor р. 3--15; Ср. А. Яцимирскій, Грягорій Цамблакъ. Спб. 1904, стр. 305--306.



<sup>1)</sup> Литература о Хушской епархій: Ep. Melchisedec., Chronica Huşilor şi a episcopiei. Bucureşci. 1869 an.; Ep. Filaret Scriban, Istoria bisericeasca a românilor. Iassi, 1871 an.; Principe Demetrii Cantemir, Decsrierea Moldaviei, Iassi, 1851 an.; Codrescu, Uricariul român. Iassi, pashhe томы; M. Cogalniceanu, Chronicele Moldaviei şi Valachiei, 1861 an. t. 1. 1864 an., t. 2; Hâsdeu, Archiva istorica Bucureşci, 1865 an. t. 4—6; Xenopol, Istoria românilor din Dacia Traiana, Iassi, 1890 an. t. 1; Biserica orthodoxa româna—за разные годы. На русскомъ языкъ замътки Г. П. Самуряна въ духовныхъ періодическихъ изданіяхъ: Церковномъ Въстникъ, Церковныхъ Въдомостяхъ, Московскихъ Церковныхъ Въдомостяхъ за разные годы и др.; древнія записи и надписи, касающіяся Хушскихъ епископовъ и монастырей, см. въ трудъ А. Яцимирскаго, Славянскія рукописи румынскихъ библіотекъ. Изданіе Императорской Академіи Наукъ. Спб. 1904.

XVI въка, а именно, она открыта 29 іюня 1592 года, въ день св. апостоловъ Петра и Павла, при молдавскомъ господаръ Іереміи Могилъ и при Молдавскомъ митрополитъ Георгіи Могилъ.

Въ настоящее время Хушская епархія заключаеть въ себѣ три округа: Фальчійскій (гл. г. Хуши), Тутовскій (гл. г. Бырладъ) и Васлуйскій (гл. г. Васлуй); викаріатство—одно, Бырладское.

Хушская енархія—четвертая по древности въ Молдавской церкви. По конца XVI въка въ румынскихъ историческихъ документахъ нигдъ не упоминаются епископы Хушскіе, а только Романскіе или Радоуцкіе, вмёстё съ Сочавскимъ митрополитомъ: съ конца же XVI вёка, вивств съ этими тремя святителями, упоминаются и Хупіскіе епископы. Объ открытін Хушской епархін въ 1592 году существуеть грамота господаря Іеремін Могилы на славянскомъ языкъ. Полагають, что причиною открытія Хушской епархіи была забота церкви о духовнихъ нуждахъ страни, которой угрожало магометанство; но это едвали справедливо, такъ какъ о какихъ бы то ни было религіозныхъ притесненіяхъ со стороны туровъ мы ничего не знаемъ на всемъ пространствъ руминской исторіи. Кромъ Бълградскаго (Аккерманскаго) и Килійскаго округовъ, взятыхъ турками у Молдавіи при Стефант Великомъ 1), господарь Молдавін, Ааронъ Злой, для полученія престола отъ туровъ во второй разъ, уступилъ имъ еще Бендеры, вмъстъ съ 120 крестными селеніями <sup>2</sup>).

Въ составъ Хушской епархіи входили слёдующія мѣстности:

1) Фальчійскій округь, по правой и лёвой сторонамъ Прута, съ главнымъ городомъ Фальчіу (Falciu); 2) часть Лопушнянскаго округа, оставшаяся по занятіи турками Тигиня (Бендеръ), вмѣстѣ съ 12 селами, которая прежде составляла часть этого округа; главнымъ городомъ этого округа сперва былъ Тигинь, а потомъ—городокъ Лопушна, гдѣ жили господскіе "паркалабы" или намѣстники, управлявшіе округомъ. Въ этомъ же округѣ былъ городокъ Кишиневъ; изъ одной переписки 1793 года видно, что уѣздный протопопъ имѣлъ пребываніе въ Кишиневѣ, а въ Лопушнѣ жилъ его намѣстникъ, или благочинный:

3) Орхейскій округъ, съ главнымъ городомъ Орхеемъ (Orcheu)— (Оргѣе-

<sup>2)</sup> Melchisedec, op. cit., p. 90-91; D. Cantemir, Descrierea Moldaviei. lassi, 1851 an. p. 29-30. A. D. Xenopol, Istoria românilor., Iassi, 1890 an. t. III, p. 184-185.



<sup>1)</sup> Въ славяно-молдавской лътописи, изданной А. Яцимирскимъ, извъстіе объ этомъ событіи читается такъ: "въ льто 6989 (1481) приять Ваязитъ царь градъ Килію и Въградъ 3-го льта царства его". Изъ славянскихъ рукописей. М. 1898, стр. 90, 98.

вымъ), заключавшій небольшое пространство; 4) Сорокскій округь съ главнымъ городомъ Сороками, расположенными на правомъ берегу Днѣстра, съ старинною крѣпостью. По взятіи турками Бендеръ, Сорокская крѣпость имѣла важное стратегическое значеніе. При Хушскомъ епископѣ Иннокентіи, въ 1757 году. Хушская епископія учредила свое подворье въ г. Сорокахъ.

Руминскій хронисть Миронъ Костинъ говорить, что Фальчійскій округъ простирался до р. Дуная, такъ что заключалъ въ себъ города Рени и Троянъ. Около 1769 года эта мъстность составляла отдъльный округь, Хотарниченскій (Hotarnicenii) или Гречанскій, которымъ управляль капитань, почему и округь назывался "капитанствомъ" (capitanie). Фальчійскій округь заключаль въ себ'й дремучіе ліса, называемые Гигечскими (Ghigheciu) или Тигечскими (Tigheciu), по лъвую сторону Прута, простиравшіеся до предбловъ Буджака или нынёшней южной Бессарабіи, то есть до Траянова вала. Въ древности тамъ насчитывалось до 12,000 жителей, непрестанно боровшихся съ Буджакскими татарами. Въ новъйшія времена убады по лъвую сторону Прута разграничены: Орхейскій или Лопушнянскій убады послі 1812 года составили одинъ убадъ-Лопушнянскій или Оргбевскій съ главнымъ городомъ Оргъевимъ, правители котораго назывались "сардарями"; въ 1800 году Тигечскіе лёса составляли отдёльный уёздъ, какъ это видно изъ разнихъ документовъ на руминскомъ и славянскомъ язикахъ, часть котораго уже вздана 1).

Хушская епархія, почти съ самого возникновенія и затѣмъ въ послѣдующее время своего существованія, до 1878 года, претерпѣвала разныя измѣненія въ своей территоріи, то уменьшаясь, то увеличиваясь въ пространствѣ. Такъ, господарь Іеремія Могила, для пріобрѣтенія дружбы татарскаго хана, а черезъ него—турецкаго султана, приказавшаго прогнать его, Іеремію Могилу, съ престола за занятіе молдавскаго престола посредствомъ поляковъ,—уступилъ хану въ 1596 году 7 молдавскихъ селъ въ Буджакѣ. Въ 1668 году, при Александрѣ Иліяшѣ, турки захватили городъ Рени со всѣмъ его округомъ и основали тамъ мечеть; во времена Константина Кантемира (1685—1693) татары захватили Орхейскій и Лопушнянскій округи, откуда едва прогнаны при Антіохѣ Кантемирѣ (1696—1700) Въ 1712 году, во время отсутствія господарскаго правленія въ Молдавіи, татары взяли часть

Melchisedec, Op. cit., p. 95-96; M. Cogalniceanu, Cronicele Moldavei și Valachiei. lassi. 1860. t. I. p. 217; Hașdeu, Archiva istorica, 1865 an. t. I. 29 p. 26; T. Codrescu, Uricariul român, part. III, p. 343.

восточной Молдавін, которая, однако, возвращена Миханломъ Раковинею. Въ 1732 году Григорій Гика уступиль татарамъ часть Моллавіи въ Буджакъ, пространствомъ въ часъ тады. Всъ эти мъстности, уже вступивния во владение татаръ или туробъ, отчуждались отъ Молдавии не только политически, но и въ перковномъ отношеніи, переходя къ Проилавской епархін, заключавшей въ себё всё мёстности, взятыя турками. Въ 1771 году, когда русскія войска заняли крепости занятыя турками, -- по случаю смерти Проидавскаго митроподита, Молдавскій митрополить Гавріндь Каллимахь присоединиль къ Хушской епархія всё округи турепкихъ крепостей по Дунаю и Дивстру, кроме Хотина, то есть-Репи, Изманлъ, Килію, Аккерманъ и Бендери. Но Хушская епархія съ такою большою территоріею существовала только до 1774 года, когда перечисленныя крепости снова были возвращены туркамъ, следовательно, снова была возстановлена "турецкая" епархія Проилавская, а Хушская епархія осталась въ своихъ прежнихъ предълахъ. Въ 1812 году, по присоединении къ России Бессарабін, составлявшей часть Молдавін, а именко, области между Литстромъ, Прутомъ, Дунаемъ и Чернымъ моремъ, -- Хушская епархія осталась почти съ одиниъ Фальчійскимъ округомъ, расположенимъ на правомъ берегу Прута. Тогда къ Хушской енархін былъ присоединенъ округь Васлуйскій, отчисленный отъ епархів Романской, приблизительно въ 1826 году, по смерти Романскаго епискона Герасима. Такое заключение можно сделать на основании следующаго факта. Въ этомъ году епископъ Радочнкій Исаія Валашеску пишетъ епископу Романскому Мелетію объ одномъ священник села Думешть, Васлуйскаго округа, который, какъ помощникъ протопопа, обратился прямо къ настоятелю монастыря Сучавицы, находящагося въ Радоуцкой епархіп. Епископъ Радоуцкій нашелъ это сношеніе неканоническимъ и пожадовался на него Романскому епископу, отъ котораго зависълн духовныя лица Васлуйскаго округа; но такъ какъ Васлуйскій округь уже не входиль въ составъ епархіи, то Мелетій переслаль это письмо епископу Хушскому, отъ котораго, очевидно, сталъ зависъть Васлуйскій округъ. Въ 1852 году, при епископъ Мелетін Истрати, къ Хушской епархіи присоединены отъ епархіи Романской, им'ввшей шесть округовъ, другіе два округа—Тутовскій, съ главнымъ городомъ Бырладомъ, и Ковурлуйскій, съ Галацами; такимъ образомъ, об'в епархіи, Хушская и Романская, стали равными по пространству, имъя каждая по четыре округа. Въ 1864 году, при учреждении Нижне-Дунайской епархіи, съ каоедрою въ г. Изманлъ, отъ Хушской епархіи отнять Ковурдуйскій округъ, а взамънъ данъ Кагульскій округъ, по лъвую сторону Прута,

въ Бессарабін, часть которой (округи Измаильскій, Бълградскій, Кагульскій и съ безувздными городами Рени и Киліею), по Парижскому миру 1856 года возвращена Молдавіи. Это продолжалось до 1878 года, когда по Берлинскому миру, южная часть Бессарабіи снова была возвращена Россіи; Кагульскій округъ, входившій въ составъ Хушской епархіи, присоединенъ къ епархіи Кишиневской, а Хушская епархія осталась въ концё концовъ съ тремя округами—Фальчійскимъ, Тутовскимъ и Васлуйскимъ 1).

Относительно значенія Хушскаго епископа въ ісрархическомъ порялкъ, изъ документовъ намъ извъстно, что имя его занимаетъ мъсто послъ Радоуцкаго епископа, потому что Хушская епархія, какъ основанная позже, считалась ниже прочихь, и на самомъ деле была беднъе остальникъ. То же замъчается и на церковникъ торжествакъ: первое мёсто послё Молдавскаго метрополита занималь епископъ Романскій, затымь-епископъ Радочцкій, и наконець,-епископъ Хушскій. Въ великіе праздники, напримъръ, Рождество Христово, Богоявленіе и другіе, когда всё Молдавскіе святители находились въ столиць.сперва въ Сочавъ, а потомъ въ Яссахъ, -- и когда господарь присутствоваль въ церкви, то митрополить и епископъ Романскій находились съ правой стороны, а епископы Радоуцкій и Хушскій—сь лъвой. Въ тъхъ случаяхъ, когда епархіи Молдавской церкви бывали вакантными, то соблюдался обыкновенно следующій порядокь: еписконъ Хушскій быль перемінаемь въ Радоуцы, еписконь же Радоуцкій-въ Романъ, а епископъ Романскій занималь митрополію, такъ что нареченіе и рукоположеніе бывало большею частью только епископа Хушскаго. Впрочемъ, этотъ порядокъ соблюдался не такъ ужъ строго, и бывали случан, когда епископъ Хушскій переходидъ непосредственно въ Романъ и даже на митрополію. По свидетельству Димитрія Кантемира, хотя еписконъ Радоуцкій и еписконъ Хушскій и имъли каноническое архіерейское рукоположеніе, однако не имъли права носить митру, что составляло преимущество только митрополита Сочавскаго и епископа Романскаго. Это ограничение со временемъ совершенно уничтожено; митра и панагія епископа Иннокентія, скончавшагося въ 1782 году, и до нашего времени хранятся въ ризницѣ Xvшскаго канедральнаго собора 2).

<sup>1)</sup> Melchisedec, op. cit., p. 99--100; Г. Самурянъ, Христ. Чтеніе, 1890 г. № 3-4. стр. 422-423; А. Стадинцкій, Записки Раана, Кишиневъ, 1892 г. стр., 43--44; 61-64.

<sup>2)</sup> Melchisedec, op. cit., p. 101; M. Cogalniceanu, Chronicele Moldaviei, p. 297; D. Cantemir, op. cit., p. 293.

О такомъ порядке въ практике замещения молдавскихъ каоедръ говорится, между прочимъ, въ приписке первой половины XVII века къ Сборнику Румянцевскаго музея № 921; въ ней восхваляется незадолго предъ темъ почившій епископъ Ефремъ, "иже до перьвого степени нареченъ бысть Хушской епископіи правитель, потомъ же пресели его Богъ изволяющій на превышній степень — епископіи Радовстей быти прывосёдальникъ" и т. д. 1).

Вотъ рядъ еписконовъ Хушскихъ, отъ основанія Хушской епархіи въ 1592 году и до настоящаго времени, т. е. за періодъ болъе 300 лътъ.

Іоаннъ I упоминается въ Помянникъ Хушскаго каседральнаго собора, равно какъ и въ грамотъ Іереміи Могилы 1592 года на пожалованіе "новосозданной" Хушской епископіи шестью вотчинами въ Фальчійскомъ и Лопушнянскомъ округахъ. Епископъ Іоаннъ былъ въ Хушахъ до 1606 года, а затъмъ перемъщенъ на Радоуцкую епархію. Ето управленіе отмъчено мирнымъ характеромъ, хотя въ то время въ Молдавіи было немало внутреннихъ неурядицъ, а равно и внѣшнихъ осложненій съ сосъдями, какъ объ этомъ свидътельствуютъ разныя историческія извъстія.

Филовей упоминается въ Помянникъ Хушскаго каведральнаго собора послъ Іоанна. Есть достовърныя данныя, указывающія на время управленія имъ Хушской епископіей, а именно, дарственная грамота Симеона Могилы отъ 28 іюля 1606 года на пожалованіе озера Кавоха (Кагула) монастырямъ Быстрицъ и Рышкъ. Въ письмъ господаря Стефана Томши отъ 16 іюля 1613 года, въ санъ епископа Хушскаго упоминается тотъ же Филовей; ръчь идеть о пожертвованіяхъ Петропавловскому Хушскому каведральному собору.

Ефремъ быль епископомъ Хушскимъ съ 1614 года, а затъмъ перемъщенъ на старшую епархію, т. е. Радоуцкую. Онъ упоминается въ грамотъ господаря Радула, по случаю преклоненія монастыря Галаты въ Яссахъ святымъ мъстамъ Востока, въ 1617 году.

Въ настоящее время извъстно нъсколько роскошныхъ славянскихъ рукописей, заказанныхъ еписк. Ефремомъ для себя и для монастыря Молдавицы, "происходникомъ" котораго онъ считался <sup>2</sup>). Въ припискъ къ упомянутому выше Сборнику Румянцевскаго Музея № 921 говорится

<sup>1)</sup> Рукопись переписана извъстнымъ Нямецкимъ монахомъ Гавріиломъ въ 1447 году, но приведенная запись сдълана въ XVII въкъ.

<sup>2)</sup> Перечислены въ книгъ А. И. Яцимирскаго, Славянскія рукописи рум. библіотекъ. СПВ. 1904, стр. 157—160; тамъ же изданъ снимокъ съ подписи еписк. Ефрема (стр. 159).

о томъ, что Ефремъ правилъ епархіей "лѣта довольна", украсилъцерковь Молдавицы "бѣлегами и кузнями, елико нѣсть мощно написанію предати", но подъ конецъ живни былъ свергнутъ съ престола "законопреступнымъ" господаремъ, котораго авторъ не хочетъ называть 1). Тогда Ефремъ удалился въ монастырь, здѣсь поучалъ монаховъ, упражняясь въ аскетическихъ подвигахъ, и пришелъ "къ невещественной славъ" 26 января 1625 года. Когда скончался владыка, ударили въ кимвалъ и собрался весь соборъ, похоронивній Ефрема "со вниманіемъ, многимъ хлипаніемъ и великою честью". На погребеніе собралось столько народа, что если-бы съ неба пошелъ дождь, то упалъ бы не на землю, а на головы молящихся; братія рыдала такъ громко, "елико и каменіе восплакало, аще было мощно".

Іосифъ былъ, по всей въроятности, преемникомъ Ефрема, какъвидно изъ Хушскаго Помянника, но другихъ свъдъній о иемъ истъ.

Митрофанъ I быль епископомъ Хупіскимъ въ 1617—1622 годахъ и извъстень своею хозяйственною дъятельностью. Въ 1622 году господарь Стефанъ Томша приказываетъ всъмъ свътскимъ властямъ Молдавіи не противодъйствовать благимъ мърамъ Хушскаго епископа Митрофана; въ томъ же году Стефанъ даритъ разныя угодья основанному имъ монастырю Солкъ, въ Буковинъ, на Прутъ. Епископство Митрофана кончается 1622 годомъ, и такъ какъ въ Радоуцкой епархіи, куда обыкновенно перемъщались Хушскіе епископы, въ этомъ году имени его не находимъ, то остается предполагать, что въ этомъ именно году Митрофанъ или скончался, или же уволенъ на покой.

Павелъ правилъ епархіей въ 1623—1627 годахъ. Въ 1626 году Молдавскій господарь Миронъ Бырновскій приказываеть всёмъ свётскимъ властямъ не мёшать епископу Хушскому Павлу въ его добрыхъ начинаніяхъ.

Митрофанъ II святительствоваль въ 1627—1633 годахъ. Поего предложенію, въ 1627 году Миронъ Бырновскій издаль указъ, запрещающій преслѣдованіе цыганъ, которые обыкновенно подвергались тяжкимъ наказаніямъ то стороны свѣтскихъ властей, вслѣдствіе чего массами бѣжали въ Россію, а молдавскіе монастыри, къ которымъ были приписаны цыгане, оставались безъ слугъ. Цыгане, живущіе въ настоящее время въ разныхъ мѣстностяхъ Россіи, видно, бѣжали изъ Молдавіи и Валахіи въ разныя времена, такъ какъ русскій простой народъ до сихъ поръ называетъ цыганъ молдованами; отсюда прои-

<sup>1) &</sup>quot;имене ему не предамъ явленію ради неистовнаго и суровъйшаго и богомерзкаго его сквернаго нрава", л. 10 об.

зошло прозвище "молдованъ", равнозначащее "цыганъ", т. е. такое-же бранное слово у русскихъ, какъ "цыганъ" у румынъ. При Митрофанъ Хушскій архіерейскій домъ обогатился многими вотчинами, поступившими отъ разныхъ благотворителей при содъйствіи, главнымъ образомъ. этого епископа.

Георгій правиль въ 1633—1645 годахь. Извістний ревностью о религіозно-нравственных нуждахь своей паствы въ тажелыя для нея времена, онъ вмісті съ прочими Молдавскими святителями, подъ предсідательствомъ митрополита Молдавскаго Варлаама, участвоваль на Ясскомъ соборії 1642 года, созванномъ Василіемъ Лупуломъ для одобренія книги Петра Могилы "Православное исповіданіе", направленной противъ лютерано-кальвинской пропаганды въ Молдавіи. Уволившійся на покой въ 1662 году, епископъ Георгій жилъ еще долго, какъ это видно, между прочимъ, изъ документа 1662 года, когда бывшій митр. Молдавскій Варлаамъ, жившій на покой въ монастырії Секулії, судить, вмістій съ "бывшимъ епископомъ Хупіскимъ Георгіемъ", діло о вотчинахъ монастырей Драгомирны и Нямца. Время и місто кончины еписк. Георгія точно неизвітетно.

Гедеонъ I святительствоваль въ 1645—1654 годахъ. 24 февраля 1649 года господарь Василій Лупуль, по воздійствію, между прочимъ, епископа Хушскаго Гедеона и митрополита Молдавскаго Варлаама, издаль указъ о строгомъ соблюденій церковныхъ правилъ, которыя въ Молдавій того времени рідко принимались во вниманіе властями. По увольненій на покой митрополита Варлаама въ 1654 году, согласно вол'є господаря Георгія Стефана, епископъ Хушскій Гедеонъ былъ возведенъ прямо въ митрополита Молдавскаго, гдіт еще боліте прославился, какъ замітательный архипастырь. Въ 1656 году, какъ митрополитъ Молдавскій, Гедеонъ былъ въ Москвіт по извітетному дітлу надъ Всероссійскимъ патріархомъ Никономъ.

Савва I святительствоваль въ Хушахъ только годъ (1656), какъ это видно изъ Хушскаго епископскаго Иомянника и изъ иткоторыхъ историческихъ документовъ. Впоследстви былъ епископомъ Радоуцкимъ.

Орестъ былъ Хушскимъ енискономъ менте года (1656—1657) и упоминается въ дарственной записи молдавскаго господаря Георгія Стефана отъ 5 апръля 1656 года церкви св. Николая въ Шкет, въ Трансильвани.

9еофанъ былъ Хушскимъ епископомъ въ 1657—1658 годахъ. 8-го марта 1657 года, вмъстъ съ митрополитомъ Молдавскимъ Гедеономъ и епископомъ Романскимъ Анастасіемъ 9еофанъ участвовалъ въ руко-положеніи Лазаря Барановича во архіепископа Черниговскаго. Пзъ Хушъ

Өсофанъ быль перемъщенъ въ Радоуцы и умеръ въ 1670 году, на покот въ монастырт Путит, принявъ великую схиму. Какъ епископъ Хушскій, Ософанъ значительно обогатилъ каседральный Петропавловскій соборъ въ Хушахъ и иткоторыя иноческія обители своей епархіи.

Доси ней быль епископомъ Хушскимъ около года (1658—1659). 
затъмъ перемъщенъ на Романскую епископію, а отсюда на Молдавскую 
митрополію. Этотъ святитель—одинъ изъ знаменитъйшихъ, какъ сказано 
было раньше (стр. 52 и 76),—былъ въ Москвъ, и Петръ I назначилъ 
его митрополитомъ Азовскимъ, но до отправленія въ новую епархію 
Доси ней скончался въ 1711 году въ Москвъ, гдъ оставилъ большую библіотеку. Въ должности епископа Хушскаго, Доси ней извъстенъ какъ ревностный блюститель церковнаго порядка и церковнаго благолъпія. Послъ 
Доси нея осталось нъсколько сочиненій на румынскомъ, славянскомъ, греческомъ, латинскомъ и польскомъ языкахъ, какъ оригинальныхъ, такъ 
и переводныхъ.

Серафимъ правилъ епархіей въ 1659—1667 годахъ. Въ 1667 году онъ уволенъ на покой и, какъ "бывшій епископъ Хушскій", упоминается 15 января 1673 года, въ качествъ свидътеля при продажъ вотчины монастыря Агапіи. При содъйствіи молдавскаго господаря Евстратія Дабижи (1662—1666), погребеннаго въ монастыръ Бырновъ близъ Яссъ, епископъ Хушскій Серафимъ значительно обогатилъ кафедральный соборъ въ Хушахъ и пріобрълъ нъкоторыя преимущества для своей епархіи.

Іоаннъ II святительствоваль въ 1667—1673 годахъ, а въ 1673 году, по случаю назначенія епископа Романскаго Феодосія на Ясскую митрополію, перемѣщенъ на старшую епархію, но не Радоуцкую, какъ бывало въ большинствѣ случаевъ, а прямо на Романскую. Какъ епископъ, Іоаннъ II значительно поднялъ нравственный уровень ввѣренной ему паствы и обновилъ Хушскій кафедральный соборъ во имя св. апостоловъ Петра и Павла.

Софроній I упоминается въ документахъ съ 1673 по 1677 годъ. Онъ не разъ поучалъ свою паству теривнію, по случаю войнъ, бывшихътогда между румынами, поляками, татарами и турками. Такъ, при немъ вспыхнуло возстаніе противъ молдавскаго господаря Дуки въ Орхейскомъ и Лопушнянскомъ округахъ, смежныхъ съ Хушами, подъпредводительствомъ Гынческу. Дука призвалъ на помощь татаръ, которые прошли черезъ Хуши; Турція объявила Польшѣ войну изъ-за города Каменца-Подольскаго, и турки отправились на Каменецъ черезъ Хуши. Подъ предводительствомъ Гусеина-паши было отправлено большое турецкое войско противъ Хотина. Валашскій господарь Димитрій Канта-

кузенъ, боясь бывшаго молдавскаго господаря Стефана Петричейка, бъжавшаго въ Польшу, призвалъ на помощь турокъ и 20,000 татаръ противъ поляковъ; въ 1673 году турки и татары прошли черезъ Куши. Близъ Кушъ, на "Рябой могилъ" на Прутъ произошла битва между поляками и турками съ татарами изъ-за Молдавскаго престола. Въ октябръ 1673 года турецкій султанъ Мехметъ, возвращаясь нзъ Польши въ Турцію, остановился въ Кушахъ вмъстъ съ господаремъ Кантакузеномъ; воспользовавшнсь этимъ случаемъ, епископъ Софроній попросиль объ освобожденіи крестьянъ, приписанныхъ къ Хушской епископін, отъ разныхъ тяжкихъ налоговъ, что и было удовлетворено.

Каллистратъ (въ руммискихъ грамотахъ—Calistru) святительствовалъ въ 1677—1683 годахъ. Свое управленіе въ Хушахъ Каллистратъ ознаменовалъ поднятіемъ нравственно-матеріальнаго уровня ввърениой ему паствы. Александръ Раманди, бывшій великимъ постельникомъ (т. е. министромъ иностранныхъ дѣлъ), подарилъ Хушскому архіерейскому дому свою вотчину Топоръ въ Лопушнянскомъокругъ, на лѣвомъ берегу Прута близъ г. Хушъ, и это пожертвованіе по просьбъ Каллистрата было утверждено молдавскимъ господаремъ Дукою. Въ 1683 году Каллистратъ уволенъ на покой. Мъсто и время кончины его трудно опредълить за отсутствіемъ историческихъ данныхъ.

Митрофанъ III вступиль въ управление епархией въ 1683 году и извъстенъ своею ученостью. Будучи еще іеромонахомъ, онъ въ 1680 г. напечаталъ въ Яссахъ, по-гречески, книгу Іерусалимскаго патріарха Досиося о св. градъ. Въ 1683 году, въ санъ епископа Хушскаго, Митрофанъ былъ первимъ сотрудникомъ по изданію въ Яссахъ сочиненій Симеона Фессалоникійскаго, по-гречески, и другихъ новыхъ греческихъ писателей, какъ видно изъ послъдняго листа книгъ: "Пара έπισκόπου Χουσίου κυρίου Μητροφάνου". Въ 1686 году Митрофанъ упоминается, въ числё другихъ Молдавскихъ святителей, въ дарственной грамотв молдавскаго господаря Константина Кантемира на пожалованіе ясскимъ купцамъ разныхъ правъ, данной 4 мая 1686 года. Вскоръ Митрофанъ уволенъ отъ Хушской епархін, какъ полагають, по капризу господаря, и съ этого времени именуется πρώιν Χουσίου. Оставивъ Молдавію, онъ прибиль въ Валахію, въ Букурешть, гдв валашскій господарь Шербанъ Кантакузенъ поручилъ ему редакцію Библін на румынскомъ языкв, которая была напечатана въ 1688 году въ Букурештв, при содъйствін Митрофана, какъ видно изъ послъсловія къ Библін. Въ 1690 году Митрофану поручено издать книгу Герусалимскаго патріарха Досновя противъ лютеранъ и кальвинистовъ "Енхиридіонъ", причемъ въ послъсловіи бъ этой кингь сказано; "Пαρά Θεοφιλεστάτου

έπισχόπου πρώιν Χουσίου Μητροφάνου". 10 імпя 1690 года Митрофань назначень быль еписк. Бузрускимь, гдё оставался до своей смерти, послёдовавшей въ 1702 году; между прочимь, онь учредиль типографію при Бузруской епископіи и напечаталь много церковно-богослужебныхь книгь, каковы: Минеи, Ученіе о св таинствахь православной церкви, и другія. Среди его сотрудниковь быль пзвёстный и въ Россіи Николай Спаварій Милеску.

Варлаамъ І. Голь вступленія его на Хушскую епископію точно неизвістень, но въ одной дарственной грамоть 1690 года уже встрічается его имя. Въ 1693 году, въ числе прочихъ святителей Молдавской церкви. - Ясскаго митрополита Саввы, Романскаго епископа Мисаила, Радоуцкаго епископа Лаврентія, — онъ присутствоваль въ Яссахъ на созванномъ молдавскимъ господаремъ Константиномъ Дукою соборъ, нодъ председательствомъ патріарха Іерусалимского Досиовя, по дёламъ монастырей, превлонныхъ св. мъстамъ Востока. Въ 1698 году, также въ числъ другихъ святителей, Варлаамъ присутствовалъ въ Ясахъ ва соборъ, созванномъ Автіохомъ Кантемиромъ для преклоненія Кипріановскаго монастыря въ Бессарабін, бывшаго румынскаго, болгарскому монастырю Зографу, что на горъ Авонской. Изъ многихъ грамотъ, хранящихся въ архивъ Хушской епископін, видно что Варлаамъ почти занимался исключительно хозяйственными дёлами, матеріальнымъ обезнеченіемъ епископіи и основаннаго имъ скита Брадичешты, дітней архіерейской дачи.

Савва II избранъ изъ иноковъ монастиря Пангараца, что въ Нямецкомъ округъ у подошви Карпатскихъ горъ, а епископомъ Хушскимъ состоялъ въ 1709—1714 годахъ. Онъ святительствовалъ въ тяжелия времена для Молдавіи. Въ 1711 году, по случаю союза Димитрія Кантемира съ Петромъ I, турки съ громаднимъ войскомъ сдълали нашествіе на Молдавію и Валахію, и главная битва произошла при селъ Станилештахъ на Прутъ, на такъ-называемой "Рябой могилъ", близъ Хушъ, причемъ русскіе потерпъли отъ турокъ пораженіе. Тогда и Хушскій каеедральний соборъ, и архіерейскій домъ били сожжени турками и возобновлени при содъйствіи Савви новимъ молдавскимъ господаремъ Николаемъ Маврокордатомъ. Епископъ Савва II, сдълавшій такъ много хорошаго для Хушской пастви, въ 1714 году билъ перемъщенъ на старшую каеедру, Романскую, на мъсто извъстнаго Пахомія, гдъ также сдълалъ много полезнаго (см. више, стр. 77).

Орестъ, святительствовавшій въ 1714—1728 годахъ, избранъ изъ настоятелей Секульскаго монастыря, которымъ управлялъ въ 1699—1714 годахъ, и умеръ въ 1728 году. Онъ жилъ въ тяжелыя времена,

въ началь господства въ Молдавін и Валахіи грековъ-фанаріотовъ. Онъ извъстенъ и въ исторіи Проилавской епархін, своей берьбой съ митрополитомъ Іоапникіемъ, о чемъ мы подробите скажемъ въ исторіи Проилавской епархін 1).

Гедеонъ II, правивний въ 1728—1734 годахъ, былъ изъ постриженниковъ Секульскаго монастыря. Онъ значительно обогатилъ вотчинами Хушскій архіерейскій домъ и каседральный соборъ, и основалъскить Сихастрію (т.-е. Отшельничество) близъ Секульскаго монастыря. Въ 1784 году Гедеонъ перемъщенъ на Романскую каседру.

Варлаамъ II, до назначенія на Хушскую епископію, недолгое время быль настоятелемъ Нямецкаго монастыря (1716—1720), затёмъ 15 лётъ жиль на покой въ той же обители, и въ 1735 году назначенъ епископомъ Хушскимъ. На этой канедре Варлаамъ быль только около года, а затёмъ переведенъ на старшую канедру, Радоуцкую (см. стр. 92).

Феофиль, постриженникъ Намецкаго монастиря и настоятель его, былъ епископомъ Хушскимъ въ 1735—1744 годахъ. Въ 1739—1740 годахъ, по случаю россійско-австрійско-турецкой войны, Молдавія и Валахія были заняты войсками. Турецко-татарскія войска сожгли скить Брадичешты и ограбили Хушскій каоедральный соборъ; только благодаря щедрымъ пожертвованіямъ моддавскаго господаря Григорія Гики н ходатайству спископа всофила, названные скить и соборъ возстановлены и обогащены. Путь турецко-татарскихъ войскъ, въ походахъ наъ противъ русскихъ и поляковъ, особенно на Хотинъ Бессарабскій и Каменецъ Подольскій, шелъ по долинѣ Прута, между Галацами и Рени, мимо Xvinъ, расположенныхъ неладеко отъ этой ръки. Набъги на Xviii в враговъ, особенно туровъ и татаръ, были такъ часты и обычны, что на колокольнъ мъстнаго канедральнаго собора, Хушскіе владыки всегда содержали стражника, который даваль знакь о приближенін враговъ, и тогда жители Хушъ бъжали въ разныя стороны, прежде всего въ лъса, окружавние этотъ городъ, а Хушскіе владыки находили убъжнще въ ските Брадичентахъ. Въ 1741 году господарь Константинъ Маврокордать приказаль завести училища при митрополіяхь и епископіяхь. гдъ дъти обучались бы иноками; тогда же господарь издалъ строгія правила противъ иноковъ, скитавшихся безъ дёла виё обителей. Отсюда Феофиль назначень быль эпископомъ Романскимъ (см. выше, стр. 78-79).

<sup>1)</sup> Въ одной дарственной грамотъ Нямецкому монастырю, 1714 года, въ числъ другихъ святителей, значится подпись Өеодосія, епископа Хушскаго. Въ другихъ документахъ нигдъ нътъ его имени. а имя — Ореста; преосв. Мелхиседекъ полагаетъ, что тутъ вкралась ошибка. Chronica Husilor, р. 185.



Іеровей, питомецъ Путнянскаго монастыря, быль епископомъ Хушскимъ въ 1744-1752 годахъ. Онъ издалъ строгія правила о соблюденій перковнаго благочинія, особенно въ монастыряхъ и селахъ, принадлежавшихъ боярамъ. Въ 1748 году, витстт съ Молдавскимъ митрополитомъ Никифоромъ. Романскимъ епископомъ Іоанникіемъ и Радоупкимъ Іаковомъ. Іероеей присутствовалъ на соборъ въ Яссахъ, созванномъ Молдавскимъ господаремъ Григоріемъ Гикою для изданія новаго пісольнаго уложенія въ Молдавін. Послів этого были основаны училища при всёхъ монастиряхъ и болёе состоятельныхъ церквахъ, между прочимъ, при Хушской "епископіи", т. е. архіерейскомъ домъ, причемъ учителя набирались изъ чтеповъ, пъвповъ и пономарей, называвшихся до этого времени и вноследствін dascali (отъ διδάσχαλοςучитель). Въ 1752 году Іеровей уволенъ на покой, а въ 1753 году участвуетъ на знакомомъ уже намъ (см. выше, стр. 58 — 59) соборъ, созванномъ въ Яссахъ для определенія автокефальности Молдавской церкви, вмёстё съ прочими Молдавскими святителями; вскорё послё этого Іеровей скончался.

Инновентій-одинь изъ замбчательныхъ Хушскихъ епископовъ. иногда именуется "отцомъ Хушской пастви". Поэтому о немъ скажемъ подробите. Постриженникъ монастыря Путны, Иннокентій долгое время въ санъ іеромонаха быль уставщикомъ въ Радоуцкой епископіи; епископомъ Хушскимъ пробылъ 30 летъ и 4 месяца (1752-1782). Въ 1765 году Иннокентій исходатайствоваль у молдавскаго господаря Григорія І'ики указъ, которымъ всёхъ священниковъ и діаконовъ Хушской епархіи обязываеть внести по два лева (франка) на содержаніе училищь за осеннее полугодіе. Въ 1769 году русскія войска заняли Молдавію и Валахію по случаю первой россійско-турецкой войны. Между многими узаконеніями и распоряженіями генерала Елема было отправление въ Петербургъ депутатовъ отъ духовенства и бояръ обонхъ Румынскихъ княжествъ-Валахіи и Молдавіи, для принесенія Екатеринт II благодарности за отправку войскъ съ целью избавить княжества отъ турецкаго ига, а вмёстё съ тёмъ просить у Императрицы всего, что пожелають эти депутаты для своего отечества. Во главъ депутаціи отъ Молдавіи быль епископь Хушскій Иннокентій; другіе депутаты были-архимандритъ Вареоломей Мазарянулъ, настоятель монастыря Солки въ Буковинъ, и архимандритъ Венедиктъ, настоятель монастыря Молдавицы тамъ же; изъ бояръ были-Іоаннъ Паллади, бывшій великій логоветь, и Іоаннъ Миллу, бывшій великій спаварій (т. е. военный министръ). Со стороны Валахіи быль Григорій, митрополять Угровлахійскій, знатные бояре — Матеей Кантакузень и Нико-

лай Бранковянъ. Деньги на расходы молдавской депутаціи ввёрены были Инновентію. Снабженная прошеніями и письмами въ Императрицѣ Екатеринѣ II, св. Россійскому Синоду, фельдмаршалу графу ІІ. А. Румянцеву и главнійшимъ сановникамъ, депутація отправилась нзъ Яссъ въ декабре 1769 года, и прибывъ туда 9 марта 1770 года, 28 марта, въ недълю ваій, представилась Государынъ. Представлялись разомъ обе депутаціи-моддавская и валашская, причемъ каждой висланы были кареты въ 6 лошадей, въ которыхъ депутаціи привезены въ придвориый храмъ, гдъ сначала выслушали литургію, а потомъ вмёстё со всею придворною свитою обё депутаціи введены были въ кавалергардскій залъ. По прибытіи въ залъ Государыни, церемоніймейстеръ представиль ей румынскія депутаціи. Сперва Иннокентій произнесь рёчь отъ лица молдавскихъ депутатовъ, а потомъ всв депутаты поднесли Государынъ свои ввърительныя грамоты отъ страны, ихъ пославшей, попёловавъ при этомъ ей руку. Такъ поступила в валашская депутація, во главъ которой быль Угровлахійскій митрополитъ Григорій. Въ концъ аудіенціи Государыня объявила черезъ вице-канплера, что принимаеть полъ свое влацичество оба руминскія княжества. Річь, произнесенная епископомъ Хупіскимъ Иннокентіемъ Всероссійской Государынъ, весьма замъчательна; вотъ она, въ переводъ съ румынскаго языка на русскій:

"Всякое доброе дъло, будучи само по себъ славнымъ и похвальнымъ, не требуетъ похвалы.

"Знаемъ, что Твоему Императорскому Величеству не нужно никакого похвальнаго слова, такъ какъ Ты преисполнена всёхъ похвалъ и облечена не только добродътелями, но и мудростью, подобно Соломоновой. Ты Богомъ дарована! Мы же, принеся знакъ нашего усердія, удостоившись стоять предъ Твоимъ Императорскимъ Величествомъ, благод тельною Владычицею, смиренн више, какъ недостойные, благодаримъ. Единственно только Ты не потерпъла, по Твоимъ милости и милосердію, видъть родъ христіанскій оскорбленнымъ врагами и ненавистниками нашей въры. Ты насъ избавила отъ страшнаго ига рабства. Ты приняла насъ подъ покровъ Твоего Императорскаго скипетра. Ты, какъ милостивая мать, сохранила всв наши древнія узаконенія н древніе наши обычан. Будемъ свидітельствовать доброту, возвітстимъ милость! Не утаимъ Твоего благодъянія! Къ Тебъ припадаемъ, Тебъ снова молимся-не презри насъ, не оставь насъ, чтобы мы не нашли совершенную погибель; да не постыдимся въ надеждъ нашего избавленія, возложенной, по воль Божіей, на Твое Превысочайшее Величество; но какимъ образомъ Твоя мудрость и милосердіе найдутъ лучше, устрой такъ, чтобы мы были избавлены до конца, чтобы мы и всё жители страны нашей считались въ числё прочихъ слугъ и подданныхъ Твоего Императорскаго Величества. Всегда будемъ молиться Преблагому Богу о цёломъ Твоемъ здравіи и многолётіи, чтобы покорить подъ нозё Твои всякаго врага и супостата, и чтобы показать Твою Имперію избавительницею и спасительницею всёхъ православныхъ вёрныхъ христіанъ во славу вёчную. Аминь" 1).

Преосв. Мелхиселекъ относительно этой ръчи замъчаетъ: "Слогъ писателя: образы. ВЪ которые облечены Иинокентія къ Императриць, взяты изъ молитвы ко Пресвятой Тронцъ, читаемой при великомъ освящении, въ день Крещенія Госполня. Если Инновентій и при такомъ торжественномъ случав не имъетъ другихъ источниковъ для своей ръчи, кромъ священническаго Молитвенника, то причина этому, въроятно, та, что онъ не обладалъ общирнымъ, блестящемъ, высщимъ образованиемъ и не шелъ далъе круга богослужебныхъ книгъ; у Иннокентія видна природная способность, развитая практическою жизнью: большая покорность, происходящая вавъ отъ простоты сердца, тавъ и отъ трудныхъ обстоятельствъ, среди которыхъ находились тогда румынскія страны; высокое понятіе объ Императорскомъ Величествъ, доходящее до того, что онъ сравниваетъ Императрицу съ Св. Троицею, --- все это происходило у Иннокентія отъ того, что, быть можеть, большинство тогдашнихъ румынъ, какъ и всъхъ восточныхъ христіанъ, всъ свои надежды возлагали на Россію, какъ на избавительницу отъ турецкаго ига, такъ что иго всякой христіанской страны тёмъ христіанамъ казалось блаженствомъ. счастьемъ; нужно думать, что Инновентій зналъ русскій иди, по крайней мірь, славянскій языкъ, ибо не по-румынски же произнесь онъ свою ръчь при Россійскомъ дворъ" 2). -- Молдавская депутація про-

<sup>1)</sup> На румынскомъ языкъ есть это описаніе путешествія депутатовъ въ Петербургъ, составленное однимъ изъ членовъ депутаціи, архим. Вареоломеемъ Мазаряномъ, "хотя, по замъчанію преосв. Мелхиседека (Chronica Huşilor. р. 308), большею частію, весьма пустое". Оно помъщено въ Archivaromāna, Jassi, 1860, р. 150—200. Ure kia, "Archimandr. Bartholomeiu Mazareanul", Annalele Academici Române, Bucureşti, 1888 ап. Кромъ того, въ Archiva Române ne as ca, tom. 1. 1841 ап. Jassi, Foaia săteasca, и др. М. Когальничану опубликовалъ цълый рядъ весьма интересныхъ документовъ, подъ заглавіемъ "Соггезрифепца си Russia", касающихся взаимныхъ сношеній Россіи съ Румыніей въ періодъ времени 1769—1774 гг. Ср. также: Uricariul de Theodor Codresca, tom. VI, Jassi, 1875 ап.; "Correspudenția cu Russia a mitropolitului impreuna cu boerii Moldovei de la 1769—74 ап., р. 355--433.

<sup>2)</sup> Melchisedec, op. cit., p. 310.

была въ Петербургъ до 17 іюля, т. е. пять мъсяцевь, ожидая отвъта на грамоты, принесенныя изъ отечества. Въ это время депутаты посвтили мъста въ россійской столицъ и осмотръли предметы, представляющіе вначеніе. ІІннокентій отправняся изъ Петербурга 17 іюля, а прочіе два архимандрита остались до 27 іюля, для полученія отъ Государини одеждъ, сосудовъ и книгъ для ихъ обителей, а именно-но три нары одеждъ, три круга книгъ и серебряные сосуди. Въ Хушскомъ каоедральномъ соборъ, какъ говоритъ преданіе, хранятся и до этого времени святительскія одежды, подаренныя Иннокентію Государынею, а также нанагія, митра и саккосъ. Во время своего пребыванія въ Петербургв Инновентій цобудиль архимандрита Варооломея Мазарянула. настоятеля монастыря Солки и своего товарища по политической командировств, перевести на руминскій языкъ съ славянскаго Архіерейскій Служебникъ нли "Чиновникъ", по которому совершали въ Россіи богослуженіе архіерен и который быль въ употребленіи и въ Молдавін. Этотъ Служебникъ, переведенный и переписанный Вареоломеемъ въ Петербургъ, какъ онъ самъ свидътельствуеть въ началърукописи, хранится до нашего времени въ библіотект Ясской митрополін, причемъ Вареоломей назваль эту книгу "Чиновникомъ архіерейскаго священнослуженія". Это — первый полный архіерейскій Служебникъ на румынскомъ языкъ, но до сихъ поръ не напечатанный; эта книга содержить въ себъ литургію св. Іоанна Златоустаго съ подробнимъ последованіемъ всёхъ службъ архіерейскаго священнослуженія, потомъ-чинъ рукоположеній и руковозложеній во всё священныя и церковныя степени. Воспроизводимъ здёсь слова переводчика и переписчика Служебники: "Во славу Единосущной, Животворящей и Нераздёльной Святой Троицы — Отца, и Сына, и Святаго Луха, въ счастливые дни преблагочестивой, самодержавной Великой Государыни нашей Екатерины Алексіевны, Императрицы Всероссійской, при Наследнике ея, благоверномъ Государе Цесаревиче и великомъ князе Павлъ Петровичъ, по архіерейскому усердію его преосвященства, господина Инновентія, епископа Хушскаго, переведена со славянскаго языка на руминскій сія святая книга "Чиновникъ архіерейскаго священнослуженія" въ святомъ царствующемъ градъ святаго Петра, въ лето отъ Христа Спасителя 1770, въ месяцъ апрель, смиреннымъ и много гржинымъ Варооломеемъ Мазарянуломъ архимандритомъ, настоятелемъ монастыря Солки, что въ Молдавін". Въ описаніи своего путешествія, архимандрить Варооломей жалуется, что при возвращении своемъ и своего товарища, Винедикта, онъ встрътилъ много трудностей и опасностей, какъ по причинъ разбоевъ и чумы, такъ и по случаю безденежья, ибо, при вытадт изъ Петрограда, Иннокентій оставиль имъ мало средствъ на расходы... Возвратившись къ своей паствъ, Иннокентій снова съ ревностью принялся за дёла и высоко держаль знамя православія въ трудныя времена, которыя переживала его родина. Онъ значительно обогатиль Хушскій канедральный соборь, городской и льтній архіерейскіе дома въ скить Брадичештахъ. Инновентій вель продолжительную борьбу съ митрополитами Проилавскими, хотъвшими лишить его правъ на часть нынвшней Бессарабіи, до 1812 года входившую въ составъ Хушской енархіи, причемъ, благодаря его ходатайствамъ, доходившимъ иногда до настойчивости, предъ гр. Румянцевимъ, главнокомандующимъ русскою арміею, предъ молдавскими господарями и митрополитами, --- Хушская епархія осталась неприкосновенною. 1) Иннокентій имёль и враговь; они стали печатно говорить о немъ, будто онъ былъ скупцомъ, доходившимъ до крайности, и будто онъ былъ отравленъ своимъ поваромъ. Все это-клевета. Иннокентій быль свётлою личностью, очень благочестивымь архинастыремь, много потрудившимся на нивъ Христовой въ Хушской епархіи, гдъ жатви было много, а дълателей мало; онъ оставилъ послъ себя добрую намять. Умеръ онъ 1 октября 1782 года и погребенъ въ Хушскомъ каеедральномъ соборъ, съ правой стороны архіерейской солен, какъ объ этомъ гласить надгробная надпись.

Іаковъ Стамати, руминъ изъ Трансильваніи, синъ бёднихъ родителей, чёмъ онъ и хвалился. Въ 1760 году, будучи 12 лётъ, онъ пришель въ Молдавію, гдё обучался грамоть у некоего инока; въ 1765 году, 17 лътъ, принялъ иночество въ Нямецкомъ монастыръ. Благодаря своимъ способностямъ, трудолюбію и подвижничеству, онъ выдълился настолько, что тогдашній митрополить Гавріиль Каллимахь вызваль его въ Яссы и назначиль протосинкелломъ (προτοσύγχελλος) митрополін. Затёмъ, по смерти Хушскаго епископа Иннокентія въ 1782 году, онъ былъ назначенъ на Хушскую епископію, которою управляль 10 льть, а именно, до 1792 года. Какъ епископъ Хушскій, Іаковъ сделалъ много хорошаго, особенно после ограбленія каседральнаго собора и архіерейскаго дома, совершеннаго молдавскимъ господаремъ Александромъ Маврокордатомъ, причемъ за Хушской епископіей остался громадный долгъ. Іаковъ возстановилъ и великоленно украсиль оба эти зданія, пріобрёль нёсколько вотчинь для Хушскаго архіерейскаго дома и издаль строгія правила противь священнослу-

<sup>1)</sup> Объ этомъ подробнъе изложено въ исторіи Проилавской епархін, подъ соотвътствующими годами.

жителей, не соблюдающихъ церковнаго благочестія. Въ 1787 году іаковъ даритъ Хушскому собору мощи (часть руки) св. Киріакіи, намять которой совершается Православною церковью 7 іюля. Этотъ цінный даръ Іаковъ купилъ за 100 червонцевъ у архимандрита Геннадія, настоятеля Авонской лавры, у котораго эти мощи заложены были молдавскимъ архимандритомъ Мелетіемъ Гикою; послідній получилъ ихъ отъ господаря Константина Маврокордата. Мелетій Гика, по своему завішанію на греческомъ языкі, написанному въ г. Могилеві Подольскомъ 1 декабря 1787 года, оставляетъ эти мощи названному Авонскому архимандриту 1).

24 августа 1787 года началась русско-турецкая война, имбышая носледствія и для Хушскаго енискона Іакова. Въ 1788 году императоръ Австрійскій Іосифъ II соединиль свои войска съ русскими пля общаго действія противъ турокъ, и Валахія съ Молдавіей спелались центромъ военныхъ дъйствій. Александръ Инсиланти, господарь молдавскій. быль схвачень въ Яссахъ и отправлень въ Черновцы, а управленіе обоихъ румынскихъ княжествъ ввёрено дивану, составленному изъ бояръ подъ председательствомъ россійскаго генерала Елема. Енископъ Іаковъ продолжалъ свои хозяйственныя занятія въ своей епархін. Въ 1790 году въ Хушскомъ канедральномъ соборъ погребенъ Алексъй Серебряковъ, полковникъ Донского казачьяго войска, убитый при осадъ кръпости Изманла подъ командою знаменитаго А. В. Суворова; полковникъ погребенъ съ правой стороны, возлё могилы Иннокентія; на могиль его, на мраморномь намятникь, читается слыдующая надинсь по-русски: "Здёсь погребенъ Алексій Серебряковъ, полковникъ Донского казачьяго войска, убитый 11 декабря при осадъ кръпости Измаила, взятий россійскими войсками подъ предводительствомъ генерала графа Суворова-Рымникского; погребенъ Хушскимъ епископомъ въ 1790 году отъ Рождества Христова". Два брата покойнаго, мајоръ Василій и поручикъ Стефанъ, соорудили серебряный кіотъ для руки св. Киріакін, гдъ эти мощи до сихъ поръ хранятся; на кіотъ сдълана следующая надпись по-румински и по-русски, которая приводится

<sup>1)</sup> Мелетій Гика—румынъ, родственникъ бывшихъ въ Румыніи господарей, принялъ иночество въ Авонской лавръ, потомъ жилъ въ Буковинъ, гдъ пользовался особымъ почтеніемъ. Австрійское правительство, захватившее въ 1777 году Буковину у Молдавіи, опасалось этого архимандрита и предлагало ему разныя почести, даже епископскій санъ, но Мелетій, не желая оставаться подъ инославнымъ, т. е. австрійскимъ владычествомъ, отправился на Авопъ, съ согласія знаменитаго Радоуцкаго епископа Досивея Хереску, у котораго осталось много его вещей.



здісь только по русски: "Въ честь, даръ и славу нетлівнымъ мощамъ—
руки святой мученици Киріакіи, — сей кіотъ сооруженъ усердіемъ
братьевъ по крови, премьеръ-маіора Василія и прапорщика Стефана
Серебряковыхъ, на память брата ихъ, полковника Донского казачьяго
войска Алексія Серебрякова, убитаго 11 декабря 1790 года при осадів
кріпости Измаила, взятаго россійскими вейсками подъ предводительствомъ генерала графа А. В. Суворова-Рымникскаго, и погребеннаго
преосвященнымъ Іаковомъ, епископомъ Хушскимъ, въ геродів Хушахъ,
въ Хушскомъ кафедральномъ соборів, посвященномъ памяти святыхъ
апостоловъ Петра и Павла; въ Молдавін". Во все свое управленіе
Кушскою епархією епископъ Іаковъ Стамати велъ мирную и безмятежную жизнь, о чемъ часто воспоминаль впослідствій, будучи
уже митрополитомъ Молдавскимъ, сожалівя, что приняль послівднюю
кафедру, гдів имісль не мало непріятностей.

Воспроизводимъ здёсь изъ священнаго "Кодекса" (Condica Sânta) Ясской митрополін замётки, отнесящіяся къ событіямъ того времени, а именно, помёщенныя подъ 1792 годомъ: "Въ 1788 году, преставился изъ сей временной жизни въ жизнь вёчную блаженной памяти господинъ Леонъ митрополить; по случаю бывшей тогда войны, наше отечество (Молдавія) было занято россійскими войсками подъ предводительствомъ фельдмаршала графа Петра Александровича Румянцева, и наша митрополія стала вдовствующей; поэтому свётлібйшій князь Григорій Александровичъ Потемкинъ, главный начальникъ войскъ, привезъ съ собою преосвященнаго архіепископа Полтавскаго Амвросія, назначивъ его экзархомъ этой святой митрополіи; при этомъ преосвященномъ былъ архимандритъ господннъ Гавріилъ, родомъ румынъ, который, по Императорскому указу и съ благословенія свётівшаго Синода, рукоположенъ этимъ преосвященнымъ во епископа Аккерманскаго.

"Въ 1792 году, по заключеніи мира между императорами (т. с. Россією и Турцією), назначень господаремь Молдавіи его высочество Александръ Мурузи; вышеозначенный архієпископъ, безъ вѣдома правителя страны и безъ общаго избранія, назначиль на эту митрополичью кафедру названнаго епископа Гавріила; поэтому, въ маѣ мѣсяцѣ этого года святая и великая Цареградская церковь лишила его кафедры и написала его высочеству и природнымъ румынскимъ архіферамъ, чтобы они избрали законнаго архіфера, вслѣдствіе чего они, по общему избранію, перевели на митрополичью кафедру преосвященнаго господина Іакова, епископа Хушскаго, на что послѣдовало и патріаршее разрѣшеніе (ἕхдостіс)". Какъ извѣстно изъ исторіи, Але-

ксандръ Муруви, по заключеніи Ясскаго мира, предназначался Турцією на Валашское княжество, но по случаю назначенія представителемъ Россін на Ясскую митрополію экзарха Гаврінла, — султанъ долженъ быль на время назначить Александра Мурузи господаремъ Молдавіи для унорядоченія діль митроноліи. Такъ какъ Турція не могла теривть, чтобы до возвращенія на родину изъ Молдавін русскіе поставили интрополитомъ своего сторонника, то Александръ Мурузи получилъ султанскій приказъ о низложеніи Гавріила и поставленіи на его м'єсто Хушскаго епископа Іакова Ясскимъ митрополитомъ. Такимъ образомъ, прибывъ въ Яссы въ май мёсяци 1792 года. А. Мурузи привель въ исполнение султанскій приказъ о низложении Гавріила, а въ декабръ того же года онъ получиль въ управление княжество Валахію. Вопросъ о низложении Гаврінда и назначеніи Іакова, по долгомъ разсужденін, быль решень въ Царьграде какь вы церковномь, такь н политическомъ отношеніяхъ. Мурузи принесь съ собою отъ Цареградскаго патріаршаго Синода посланіе въ Молдавскимъ святителямъ, по которому уполномочиваеть ихъ избрать законнаго митрополита. Султанъ далъ Іакову фирманъ, которымъ последній не разъ въ тяжелыя времена защищался; посланіе Цареградскаго патріарха Пеофита, подписанное 11 архіереями Синода 10 апрыля 1792 года, на греческомъ языкъ, хранится въ архивъ Ясской митрополін; это посланіе составляеть исключение среди румынскихъ мъстныхъ "законоправствъ". Обыкновенно руминскіе святители сами избирали митрополита, и только иногда получали благословение Цареградскаго патріарха. Настоящее посланіе вызвано назначеніемъ Гаврінла митрополитомъ со стороны россійскаго правительства. Какъ свазано, патріархъ нивложилъ Гаврінла, какъ поставленнаго неканонически. Послів назначенія Іакова Стамати митрополитомъ Сочавскимъ, съ пребываніемъ въ Яссахъ, Хушская каседра замёщена черезъ нёсколько дней. Столь замёчательный на Хушской каседръ, Іаковъ Стамати быль не менъе замъчателенъ н на Ясской канедръ (ср. выше, стр. 61-62).

Веніаминъ Костаки, одинъ изъ знаменитейшихъ святителей Румынской церкви, былъ епископомъ Хушскимъ въ 1792—1796 годахъ. Онъ славенъ своею дъятельностью на пользу духовныхъ нуждъ Хушской паствы въ столь тяжелыя для иея времена. 15 ноября 1794 года въ Бозъ почилъ блаженной памяти великій старецъ Паисій Величковскій, настоятель Нямецкаго и Секульскаго монастырей. Хоронить великаго старца и избрать другого на его мъсто,—Ясскимъ митрополитомъ Іаковымъ былъ назначенъ Хушскій епископъ Веніаминъ. Когда же Веніаминъ прибилъ въ монастырь, старецъ уже былъ погребенъ мо-

настырскимъ соборомъ, и нотому Веніаминъ совершилъ литургію и панихиду по усопшимъ, а черезъ нѣсколько дней, въ присутствіи Хушскаго епископа, былъ избранъ новый старецъ; духовникъ Софроній. 1 іюня 1796 года, по смерти Романскаго епископа Антонія, соборомъ румынскихъ святителей, во главѣ съ митр. Іаковомъ, избранъ и утвержденъ въ санѣ Романскаго епископа господаремъ молдавскимъ Александромъ Каллимахомъ—Веніаминъ Костаки, еписк. Хушскій 1).

Герасимъ былъ епископомъ въ Хушахъ въ 1796—1803 годахъ. Родомъ изъ Буковины, по фамиліи Клипа, онъ принялъ иночество въ монастыръ Путнъ, гдъ жилъ до 1777 года, когда Австрія отняла отъ Молдавін Буковину. Тогда онъ бъжалъ въ Молдавію отъ угрозъ Радоуцкаго епископа, знаменитаго Досифея Хереску, который, на отказъ Герасима пъть херувимскую пъснь подъ предлогомъ незнанія,—съ гнъвомъ произнесъ въ церкви: "я тебя проучу!" (te voin iuvata eu). Герасимъ жилъ въ монастыръ Слатинъ, что въ Сочавскомъ округъ въ Молдавіи, а 3 іюня 1796 года рукоположенъ во епископа Хушскаго. Гордый, любившій роскошь, онъ сдълалъ значительные долги, уплаченные его преемникомъ Мелетіемъ. Какъ епископъ Хушскій, онъ велъ тяжебныя дъла съ разными лицами изъ-за вотчинъ, принадлежавшихъ Хушскому архіерейскому дому, а 15 марта 1803 года перешелъ на Романскую епископію.

Мелетій I быль епископомъ Хушскимъ въ 1803—1826 годахъ, а раньше состояль іеромонахомъ при Ясской митрополіи. Родомъ изъ Сочавы, по фамиліи Брандабуръ, Мелетій рукоположенъ во епископа Хушскаго на 26 году отъ рожденія, по воль молдавскаго господаря Александра Мурузи, которому, по преданію, заплатиль немалую сумму денегь. Какъ епископъ Хушскій, Мелетій возобновиль канедральный соборъ, пострадавшій отъ землетрясенія. При немъ, по Букурештскому мирному договору отъ 16 мая 1812 года, Бессарабія, составлавшая часть Молдавіи, присоединена къ Россіи, и тамъ образована новая "архіепископія", Кишиневская н Хотинская. Въ составъ ея вошла значительная часть Хушской епархіи, которая осталась только съ однимъ округомъ, Фальчійскимъ. Но затьмъ отъ Романской епископіи былъ отчисленъ Васлуйскій округь 2).

<sup>1)</sup> Болъе подробно объ этомъ святителъ будетъ сказано въ отдъльномъ очеркъ (см. ниже).

<sup>2)</sup> Преосв. Мелхиседекъ, приводя грамоту тогдашняго господаря Іоанна карлата Александра Каллимаха, отъ 1813 года, о пожалованіи нъкоторыхъ привиллегій Хушской епископіи для поддержанія ея послъ землетрясенія и разрушеній зданій, а также послъ военныхъ опустошеній, — находитъ

Софроній ІІ Миклеску правиль епархіей въ 1826-1851 годахъ. Выбранный изъ братін Наменкаго монастыря, онъ былъ очень благочестивымъ и всю свою живнь заботился о нравственно-религіозномъ совершенствованін ввёренных ему паствъ, сначала Хушской епископіи (1826—1851), а затемъ Ясской митрополін (1851—1861)—и пострававъ за правду. Митр. Веніаминъ просиль, по ходатайству еписк. Софронія, россійскаго генерала гр. Палена, председателя молдавскаго дивана, быть посредникомъ въ выпискъ изъ Москвы св. мура, которое по тых поръ получалось изъ Константинополя и обходилось очень дорого, особенно для малой Хушской епархін, которая, несмотря на это. уплатила за 1828 годъ 30 золотыхъ. Паленъ объщалъ свое посредничество. Въ 1830 году Софроній сносится съ графомъ П. Д. Киселевимъ, Императорскимъ Россійскимъ Коммиссаромъ въ Молдавін и Валахін, о принудительной отправкі всёхъ нищихъ въ монастири. Тогла же Софроній котель обратить въ православіе русских скопцовь, живущихъ въ Молдавін, но безуспёшно. Въ 1832 году Софроній пишеть митрополиту Веніамину Костаки, что церковные законы остаются недъйствительными, если не уважаются и не защищаются свётскимъ правительствомъ; при этомъ указиваль на примери, начиная съ греческихъ императоровъ и кончая настоящимъ временемъ. Въ 1833 году Софроній купиль для своей епархіи, за 20 червонцевь, черезь посланнаго архимандрита, св. муро изъ Кіева, какъ города ближайшаго къ Молдавіи. Въ 1835 году онъ купиль тоть же предметь въ Кіевъ за 15 червонцевъ. Покупка мура для Молдавін изъ Россін продолжалась до Кримской войны, когда опять стали получать св. муро изъ Царьграда. Въ 1837 году Софроній и митрополить Веніаминъ сліддять за усивхами лютерано-кальвинской пропаганди на Востокв. По смерти митр. Молдавскаго Мелетія въ 1851 году, Софроній назначенъ митрополитомъ Молдаво-Сочавскимъ, и здёсь сдёлалъ много хорошаго для • православія, особенно, защищая церковныя имущества, отобранныя въ

туть интересную особенность въ титулъ епископовъ. Онъ говоритъ: "въ этомъ хрисовулъ мы впервые находимъ эпитетъ "Преосвященный", прилагаемый къ имени епископа. До тъхъ поръ, съ древнихъ временъ, какъ митрополитамъ, такъ и епископамъ Молдавскимъ, давался эпитетъ: "честная святость его" (cinstita sfintia sa). Съ половины 18-го въка введенъ эпитетъ "Preosfintitu" сперва по отношенію къ митрополиту, а потомъ и къ епископамъ, по обычаю русскихъ и грековъ. Впослъдствіи при митрополитъ Веніаминъ, тоже по обычаю русскихъ и грековъ, къ эпитету "Преосвященный", для отличія митрополита, присоединено: "высокопреосвященный". Chronica Husilor, р. 403.

вазну, за что сосланъ въ заточеніе въ монастырь Слатину, гдё умеръ въ страданіяхъ и погребенъ въ Нямецкомъ монастырё.

Мелетій II Истрати, изъ дворянь, быль епископомъ Хушскимъ въ 1851—1857 годахъ. Извъстенъ своею хозяйственностью, возобновилъ хушскій каседральный соборъ, архісрейскій домъ и основалъ Хушскую семинарію. Въ 1857 году онъ скончался, сравнительно молодымъ (40 лётъ), отъ горя, причиненнаго ему борьбою политическихъ партій при подготовлявшемся тогда соединеніи Молдавіи ивалахіи въ единую Румынію.

Геннадій, титулярный епископъ Трипольскій, быль містоблюстителемъ Хушской епархіи въ 1857—1858 годахъ (до 8 ноября). Его діятельности слідуетъ приписать возобновленіе нікоторыхъ обителей Хушской епархіи и улучшеніе судьбы послідней.

Каллиникъ Миклеску, изъ дворянъ, титулярный епископъ Харіопольскій, былъ мёстоблюстителемъ Хушской епархіи съ 8 ноября 1860 года по 30 декабря 1862 года; послё былъ митрополитомъ въ Яссахъ (1862 — 1875) и Букурештё (1875, † 14 августа 1886 года).

Медхиседевъ Стефанеску, какъ титулярный епископъ Трипольскій, быль містоблюстителемъ Хушской епархіи въ 1862—1865 годахъ и сділаль много корошаго. Въ 1865—1879 годахъ быль епископомъ Нижнедунайскимъ, въ 1879—1892 годахъ; епископомъ Романскимъ († 16 мая 1892 г.) <sup>1</sup>).

Іосифъ Георгіянъ правилъ епархіей въ 1865—1879 годахъ и сдёлалъ нёсколько значительныхъ перестроекъ въ обителяхъ, храмахъ и учебныхъ заведеніяхъ Хушской епархіи; въ 1879—1886 гг. былъ епископомъ Нижнедунайскимъ, а съ 20 ноября 1886 года состоитъ митрополитомъ Букурештскимъ.

Каллиникъ Дима быль епископомъ Хушскимъ въ 1879—1886 годахъ и умеръ въ 1887 году въ Яссахъ, живя уже на поков. Вотъ какъ его характеризуетъ Г. Самурянъ: "Преосв. Каллиникъ Дима, человъкъ низ-каго происхожденія, безъ всякаго школьнаго образованія, хорошій церковникъ, особенно иввецъ. Онъ былъ долгое время архидіакономъ Ясской митрополіи при митрополить Каллиникъ Миклеску, которому и обязанъ достиженіемъ настоящаго высокаго; поста; купилъ архіерейскій санъ за деньги. Въ бытность свою настоятелемъ церкви св. Спиридона при знаменнтой Спиридоновской больниць въ г. Яссахъ, пользовался общимъ уваженіемъ; но со вступленіемъ на Хушскую

<sup>1)</sup> Болье подробно о немъ-въ спеціальной статью, вошедшей въ наши "Изслъдованія и монографіи".

енископскую канедру началь разгульную жизнь, сталь пьяницею и корыстолюбцемь, за что пользуется въ настоящее время дурною славою во всей Румыніи вообще и въ особенности среди своей Хушской паствы" 1).

Сильвестръ Баланеску, въ 1886—1900 гг., кандидать Кіевской Академіи 1878 года. По своей дъятельности и по своимъ духовнымъ качествамъ принадлежитъ къ числу выдающихся архипастырей Румынской перкви <sup>2</sup>).

¹) Востокъ, 1885 г. №№ 390-310.

<sup>3)</sup> О немъ мы говоримъ въ особомъ очеркъ (см. оглавленіе).

#### ГЛАВА У.

### Проилавская епархія і).

Проилавская епархія получила свое названіе отъ города Браила, расположеннаго на лівомъ берегу ріки Дуная, противъ находящагося въ Добруджів древняго города Мачина, и извістнаго подъ древнимъ наименованіемъ "Проилавонъ" (Пροηλάβον) или "Проилабумъ" (Proilabum). Проилавская епархія образовалась изъ различныхъ частей румынскихъ земель, занятыхъ турками. Такъ какъ Румынская церковь не могла простирать своего вліянія на эти части, то изъ нихъ была образована отдільная епархія, подъ названіемъ Проилавской; епархіальнымъ городомъ сталъ Браилъ, который въ половинъ XV віка отпаль отъ Румыніи и заиять быль турками, обратившими его въ крівность съ постояннымъ гарнизономъ.

Самымъ древнимъ документомъ, въ которомъ впервые говорится о Проилавской епархіи, является актъ, которымъ Константинопольскій патріархъ Іоанникій вмъстъ съ Синодомъ 2 іюня 1641 года возводитъ на степень ставротигіи перковь св. Николая въ Изманлъ, которую онъ имълъ въ виду обновить и обратить въ подворье для монаховъ Аеонскаго Каракальскаго монастыря. Въ этомъ документъ епархія называется "митрополіей Проилавской и Изманльской" 2). Изъ этого документа видно, что а) епархія Проилава называлась Проилавскою митрополіею; б) къ ней причисленъ городъ Изманлъ, причемъ митр. Проилавскій носиль титулъ Изманльскаго; в) епархія съ своимъ митрополитомъ зависъла отъ Константинонольскаго патріарха, слъдовательно румынская киріархія не имъла инкакой власти въ этой епархіи, хотя послёдняя заключала въ себъ части румынской терри-

<sup>2)</sup> Документь этотъ въ русскомъ переводъ приведенъ нами въ Кишеневск. Епарх. Въд. 1893 г., № 19, стр. 604—605.



<sup>1)</sup> Пособіємъ для насъ служили данныя о Проилавской епархіи, заключающіяся въ сочиненіяхъ преосв. Милхиседека "Chronica Huşilor" и "Cronica Romanului", а также сочиненія преосв. Геннадія, епископа Рымничскаго, "Condica Sânta", и др.

торін; г) здёсь указывается на древность крёности г. Изманла: въ 1641 году, при выдачъ этого документа, перковь Николая 1) въ Изманльской криности пришла въ ветхость и разрушилась, почему иноки обители Каракала и просили благословенія отъ патріарха Константинопольскаго для возобновленія ея и для обращенія въ свое подворье. следовательно, данныя этой грамоты объ основании Изманла можно относить къ XVII веку; д) котя Измаилъ принадлежалъ туркамъ, однако имълъ жителей-христіанъ во всё времена своего существованія; е) уномянутый документь даеть намъ указаніе на привиллегін, получаемыя извёстной церковью или монастыремъ, когла они становились ставропигіальными или патріаршими, а именно: а) во время богослуженія поминалось имя патріарха, хотя бы ставропигія (церковь или монастырь) находилась въ чужой епархів; b) мёстный архіерей вовсе не имъль права распоряжаться тамъ, ни просить чего нибудь, ни наказывать, ни рукополагать, ин священнодъйствовать и т. д., безъ просьбы настоятеля ставропигін: всеми каноническими правами въ ставропитіи располагаль только патріархь или же его экзархь; с) когда по просьбё настоятеля ставропигін, священнодействоваль мёстний архіерей, то онъ не имълъ права сидъть на престоль (σύντρονος), этимъ какъ-би признавая права патріарха, которому принадлежало то мъсто; d) за свои права ставропитія платила ежегодно патріархін; такъ, напримъръ, церковь св. Николая въ Изманльской кръпости должна была платить натріархіи ежегодно по десяти овъ 2) вкры.

Достойнымъ замъчанія въ данномъ случав является то обстоятельство, что въ румынскихъ странахъ патріархія не учреждала ставропигій, такъ какъ не имъла на это права, потому-что Румынскіе митрополиты сами считались какъ бы патріархами въ предълахъ своихъ епархій.

Скажемъ теперь нёсколько о пространств в Проилавской митрополіи. Кром в Браила и Измаила, въ составъ Проилавской митрополичьей епархіи входили слёдующія мёстности: Рени, Килія, Аккерманъ, со всёми селами, составлявшими татарскій Буджакъ, или

<sup>1)</sup> Церковь св. Николая, помѣщающаяся въ бывшей крѣпости Измаила, при Отобраніи въ румынскую казну всѣхъ монастырскихъ и церковныхъ имѣній въ 1859 году при А. Кузъ (1859—1866 гг.), была обращена въ безпри-тодную, на которую выдавалась незначительная субсидія румынскимъ министерствомъ просвъщенія и исповъданій, а въ настоящее время эта церковь получаеть денежную помощь отъ св. Правительствующаго Синода, наравнъсъ дву мя церквами въ той же крѣпости и церковью въ бывшей крѣпости Киліи.

<sup>2)</sup> Турецкая въсовая мъра, около трехъ фунтовъ.

нынвшняя южная Бессарабія отъ Троянова вала до Дуная и Чернаго моря, а равно-Бендеры и Хотинъ съ ихъ округами. Кромъ того. Проилавская епархія простирала права на городь Лубоссары вывств съ округомъ, расположеннымъ по левую сторону Диестра, еще не занятымъ русскими, до мирнаго договора, заключеннаго русскими и турками въ Яссахъ въ 1791 году. Впрочемъ, составъ Проилавской епархін часто измёнялся: общирность ея обуславливалась дальнейшими турецкими завоеваніями въ области румынскихъ провинцій, а уменьшеніе-обратнымъ отторженіемъ ихъ у турокъ румынами. Вследствіе этого, между Проилавскими митрополитами и соседнимн-Хушскими и Бузрускими, часто происходили споры изъ за предъловъ. Такъ, въ 1716 году былъ споръ между епископомъ Хушскимъ Орестомъ и митрополитомъ Проилавскимъ Іоанникіемъ изъ за пределовъ Хушской и Проидавской епархій. Споръ произошель ьзъ за нёкоторыхъ пограничныхъ мёстностей, а именно, Дубоссарънынъ городка въ Херсонской епархіи, и сель-Султанъ-Кышласи и Мусантъ-Кышласи, расположенных на границъ Молдавіи со стороны Буджава. Хотя Лубоссары находились внё пределовъ Молдавіи и, следовательно, не входиди въ составъ Хушской епархіи, но ввицу того, что они были населенны румынами и болбе таготели въ церковномъ отношения въ Хушской епархии, то Хушский епископъ никогда не отвергалъ соответствующихъ просьбъ жителей Дубоссаръ, такимъ образомъ подчиняя ихъ своей юрисдикціи. Проилавскій же митрополить требоваль подчиненія Дубоссарь себ'в единственно томъ основанін, что всё м'єстности, занятыя въ военно-политическомъ отношеніи турками по лівую и правую стороны Дуная и Дийстра. должны быть въ церковномъ отношеніи подчинены архіерею тоже изъ турецкихъ предбловъ, т. е. ему, какъ митрополиту, назначенному Вселенскимъ патріархомъ н потому независимому отъ румынской киріархін. Указанныя же нами два села, лежащія на границъ между Молдавією и турецкими владеніями на юге Бессарабін, считали себя вправъ обращаться по церковнымъ дъламъ и къ Хушскому епископу, и къ Проилавскому митрополиту, причемъ епископъ Хушскій основываль свои притязанія на историческом в правів. какъ нъкогда весь Буджакъ принадлежалъ къ Хушской епархін, тогда какъ митрополитъ Проилавскій основиваль эти притазанія исключительно въ силу турецкаго господства надъ теми же местностями. Іоанникій прибиль въ Ясси и жаловался на Ореста Маврокордату, господарю Молдавіи. Маврокордать предоставиль решеніе этого спора о предълахъ епархіи Александрійскому патріарху Самунлу, слу-

чайно пребывавшему тогда въ Яссахъ. По зрёломъ обсуждении настояшаго явла и при солвиствіи совета страны. Самуиль нашель законнымъ, чтобы находившіеся вив предвловъ Молдавін Дубоссары въ будущемъ были подчинены въ церковномъ отношении митрополиту Проилавскому, при чемъ еписк. Хупіскій не долженъ вовсе вмёшиваться въ церковныя дела Дубоссаръ-ни высылать св. мура, ни давать благословеній; прочія же два села, какъ входившія въ составъ Молдавін, должны подчиняться въ церковномъ отношеніи, — что было и прежде, — Хушскому епископу. Съ этимъ определениемъ согласились оба святителя-и епископъ Хушскій, и митр. Проилавскій,-во увѣревіе чего составлены надлежащія записи, завёренныя патріархомъ Александрійскимъ и тажущимися епископами. Съ записи епископа Хушскаго Ореста, данной митр. Проилавскому Іоанникію, въ архивъ Хушской епископіи хранятся дв'в копін: одна-зав'тренная, какъ точная съ подлинникомъ, бывшимъ (πρόιν) архіепископомъ Охридскимъ Григоріемъ, митр. Угровлахійскимъ Неофитомъ и епископомъ Бузрускимъ Меоодіемъ; другая конія--конія съ первой; въ ней говорится, что первая копія прислана сюда Проилавскимъ митрополитомъ уже завёренною вишеозначенными лицами, какъ точная, и выдана въ 7253 (1745) году. Отсюда мы заключаемъ, что въ этомъ году Дубоссары снова сносились по церковнымъ дъламъ съ Хушскою епископіею, почему Проилавскій митрополить возстановиль воспоминаніе о своихь правахь наль Дубоссарами.

Проилавская епархія то увеличивалась, то уменьшалась въ своемъ объемъ, а нногда совершенно прекращала свое существованіе. происходило преимущественно во второй половинъ XVIII и началъ XIX въковъ, во время русско-турецкихъ войнъ, когда молдаво-влахійскія господарства и части, отторгнутыя отъ нихъ турками, были заняты русскими. Въ такихъ случаяхъ существование Проилавской епархіи прекращалось, какъ не имбющее реального смысла. Такъ, напримбръ, въ 1771 году, во время первой русско-турецкой войны (1769 — 1774), **умеръ митр.** Проилавскій Данінлъ. Такъ какъ турки были удалены россійскими войсками изъ всёхъ предёловь румынской территоріи. следовательно, существование Проилавской епархии являлось какъ-бы. аномалісю, то Молдавскій митр. Гаврінлъ Каллимахъ, полагая, что турки удалены съ румынской территоріи навсегда, условился съ интр. Угровлахійскимъ Григоріемъ уничтожить Проилавскую епархію и возстановить древнія румынскія епархіи съ ихъ округами, отторгнутыми ибкогда отъ этихъ епархій и вошедшими въ составъ "туренкой" Проилавской епархін. Поэтому, было постановлено снова при-

числить Бранльскій округь бъ Буэзуской опархіи, а округа Изманльскій, Ренинскій, Аккерманскій и Бендерскій-къ Хушской, какъ это было до основанія Проилавской епархін; Хотинскій же округь возсоединень сь епархією Радоуцкою. Это постановленіе оба руминскіе митрополита поднесли при докладъ главнокомандующему русскою арміею графу П. А. Румянцеву. Хотя они и не получали отъ него одобрительнаго отвъта до 1773 года, однако свое постановление привели въ исполненіе. Отъ 1771 года сохранилась грамота митр. Гаврінла, которою предоставляется еписк. Хушскому Иннокентію церковное управленіе надъ убядами въ Бессарабіи. Вотъ эта очень интересная грамота въ переводъ съ румынскаго языка: "Гавріилъ, милостью Божіею, архіенисконь и митронолить всей Молдавін. Такъ какъ енархія, котоотношенін церковнаго настырства управляема временъ нашимъ во Христе братомъ митр. Проилавскимъ, считалась издревле находящейся въ предъдахъ Модавскаго госполарства и Молдавской митронолін, то тенерь, по сонзволенію Промысла Всемогущаго и Благосовершающаго Бога, избавившись отъ тяжкаго оттоманскаго ига силою непобъдимыхъ войскъ Ея Императорскаго Величества, милостивой нашей Россійской Императрицы, — Мы, какъ удостоившіеся черезъ Божественную благодать Пресвятаго животворящаго Духа быть архипастыремъ всей вемли Молдавской, сочли нашимъ архипастырскимъ непремъниымъ долгомъ принять во вниманіе нужды этой епархіи, оставшейся безъ пастыря словеснаго стада. Почему мы п поручили нашему во Христъ брату, Иннокентію, еписколу Хушскому, имъть попечение о названной епархіи, какъ сосъдней съ его епархією, и насти ее по настырскому смотренію какъ въ церковномъ, такъ и въ политическомъ отношеніяхъ, правя и наставляя тотъ христіанскій народъ для его душевнаго спасенія. Кромъ Хотинской епархіи, данной въ управленіе нашему во Христв брату киръ Досново (Хереску), епископу Радоуцкому (Radauts), вся прочая часть епархін да будеть въ послупіанін названнаго епископа Хушскаго, пока дела не придуть въ должный порядокъ, и тогда все будеть поставлено въ совершенное состояніе. Итакъ вы, православные христіане и священное духовенство, должны подчиниться въ церковномъ отношенін законному епископу Хушскому для вашего огражденія и душевнаго спасенія, возпавая ему почести, присущія его архіерейскому боголюбію" 1).

<sup>1)</sup> Грамота эта находится въ дълахъ Хушскаго епископскаго архива часть III, л. 207.

Въ 1773 году митр. Гавріндъ получиль отъ графа П. А. Румявцева отвіть на свое отношеніе отъ 1771 года по ділу уничтоженія Проилавской енархін; отвіть быль составлень въ томъ смыслії, что дается на это только временное согласіе, до будущаго опреділенія высшей подлежащей власти 1).

Вследствіе этого письма, митр. Гаврінлъ Каллимахъ извещаетъ все духовенство и всёхъ православнихъ христіанъ, обрётающихся въ Изманлыскомъ, Ренинскомъ, Килійскомъ, Аккерманскомъ и Бендерскомъ округахъ, что, по соглашению съ свётлейнимъ генералъ-фельпмаршаломъ графомъ П. А. Румянцевымъ, они въ церковномъ отмошенін будуть находиться въ зависимости отъ епископа богохранимой Хушской епархів Иннокентія. Воспроизводимъ въ извлеченін это окружное посланіе митрополита, собственно ту часть его, гдв опредъляются каноническія обязанности епископа. Сказавъ предварительно о соглашеніи, состоявшемся раньше еще между нимъ и митр. Угровлахійскимъ Григоріемъ относительно уничтоженія Проилавской епархін, а также объ обращенін ихъ къ гр. Румянцеву, Гавріняъ пишетъ: "Наша просьба, будучи найдена Его Свътлостью основательною, удовлетворена и сообщена намъ високимъ приказомъ къ исполнению касательно предёловъ бывшей (Проилавской) епархіи, часть которой присоединена въ Хушской епархіи, впрочемъ, только временно, до окоичательного опредъления Высочайшей власти. Посему, согласно съ святыми канонами, и поручается сія епархія духовному водительству нашего во Христъ брата киръ-Иниокентія, епископа Хушскаго, которому предоставляется право совершать тамъ все, что подобаетъ архіерею, т. е. судить и ръшать дъла, касающіяся церкви; назначать пъвцовъ и свъщеносцевъ; рукополагать достойныхъ въ нподіакона, діакона и священника; назначать духовниковь своими духовними грамотами; постригать въ иноки, инокини въ великую и малую схиму; освящать божественные храмы; учить православный народъ отечески, душенолезно и душеспасительно во всвуъ отношеніяхъ, направляя его на добрыя дёла, спасительныя для души. И все, что будеть связано и разръщено, да послъдуетъ по канонамъ. Сего ради всъ, обрътающіеся въ этой епархін православные христіане, духовнаго и свётскаго званій, должни быть духовними синами боголюбиваго во Христв брата нашего епископа Хушскаго Инновентія во всей чести, ему подобающей: должны слушаться его и подчиняться ему, какъ это по-

<sup>1)</sup> Письмо гр. Румянцева, по-румынски и по-русски, хранится въ томъже дълъ, л. 209.

добаетъ архіерею и пастырю, не обнаруживая никакого сопротивленія; всё перковные доходы и прочіе оброки, даваемые по обычаю, должны быть вносимы ему исправно; имя его, по святому чиноположенію, должно быть поминаемо на святыхъ служеніяхъ. Для вящаго же утвержденія дана нашему во Христъ брату киръ-Иннокентію, епископу Хушскому, сія наша грамота, за нашею подписью, съ приложеніемъ нашей печати—святой митрополіи, вълъто Христово 1773" 1).

По заключеніи мирнаго договора въ Кучукъ-Кайнарджи между русскими и турками 10 іюня 1774 года, и по уходъроссійскихъ войскъ, турки снова заняли дунайскіе и диъстровскіе (бессарабскіе) округи, гдъ были кръпости, причемъ снова возобновлена была Проилавская епархія, а епархія Хушская осталась въ своихъ прежнихъ предълахъ.

Въ 1787 году началась вторая русско-турецкая война. Подъ начальствомъглавнокомандующаго внязя Г. А. Потеменна, русскія войска ваняли молдовлахійскія; княжества. Управленіе Молдовлахійскою церковью возложено было на архіепископа Екатеринославскаго Амвросія Серебренникова, который быль наименовань "мъстоблюстителемь экзархін молдовлахійской". По взятін русскими Изманла, Аккермана и Бендеръ, находившихся собственно въ "Бессарабіи", а въ церковномъ отношенім входившихъ въ составъ Проидавской епархіи. -- самостоятельное существованіе последней опять было уничтожено и она вошла въ составъ Молдовлахійскаго экзархата. Епископомъ же для нея, съ титуломъ викарія Бендерскаго и Аккерманскаго, назначенъ былъ Гаврінлъ Банулеску-Бодони, впослёдствіи первый знаменитый архипастырь Бессарабской епархіи. 29 декабря 1791 года быль заключень окончательный миръ съ Турціей въ Яссахъ. Молдавія и Валахія, по этому миру, снова должны были вступить въ составъ владеній Турцін; въ церковномъ же отношени княжества остались по прежнему въ номинальной зависимости отъ Константинопольскаго патріарха. Вмёстё съ этимъ возобновлено было и существование Проилавской митрополіи.

Во время войны 1806—1812 годовъ опять было прекращено существование Проилавской епархии. Объ этой епархии и объ основанияхъ для уничтожения ея экзархъ Гавриилъ доносилъ св. Синоду слъдующее: "Въ предълахъ между Дунаемъ и Диъстромъ, кромъ Молдавской митрополии съ двумя епископиями (разумъются—Романская и Хушская) и Влахійской съ тремя (Рымничская, Бузэуская и Арджепіская), была еще одна епархия, именовавшаяся Проилавскою, которая однакожъ не существовала издревле, а устроена Цареградскими патріархами съ тъхъ

<sup>1)</sup> Jbidem листь 211.

поръ, какъ турки завладели Молдавіею и Валахіею, изъ разныхъ отривковъ другихъ епархій, а именно: изъ Брандовской округи, принадлежавшей молдавской Радоуцкой епархін, которой большая часть осталась послё нёкотораго времени 1) во владеніи Австрійской имперін, изъ Бессарабін и изъ области, нахоляшейся межлу Бугомъ и Либстромъ, которая съ прошедшей войны присоединена въ Россіи. Нынъ сія епархія, за покореніемъ, съ Божією помощью, крѣпости Браиловской, занята вся россійско-императорскими войсками, равно какъ и всё молдавскія и влахійскія. Существованіе сей епархін, какъ-бы составленной нзъ разнихъ, даже черезполоснихъ отрывковъ другихъ епархій, мнъ кажется, не нужно, какъ по малому количеству церквей, такъ и потому, что въ ней нътъ ни одного монастыря для архіерейскаго пребыванія; но разржиненіе о семъ зависить оть благоусмотрёнія Святейшаго Синода. Ежели же Св. Синоду заблагоразсудится раскассировать сію епархін, то Брандовская округа должна принадлежать Бузэуской епархін, отъ которой и отторгнута, а Хотинская -- Молдавской митрополін, куда и по гражданской части причислена Остается только одна Бессарабія, имфющая не болбе сорока церквей, хотя въ ней заключаются города Бендеры, Аккерманъ, Изманлъ и Килія. Витсто же возобновленія сей епархіи, не благоугодно ли будеть Святвишему Синоду, во облегчение трудовъ монхъ н во уважение старыхъ летъ, произвесть викарнаго епископа, каковой мий очень нужень, и какъ экзарху Молдовлахійскому, и какъ митрополиту Молдавскому"... Ходатайство экзарха Гавріила было удовлетворено.

По заключеніи Букурештскаго мирнаго договора 16 мая 1812 года, положившаго конецъ русско-турецкой войит 1806 — 1812 годовъ, встубады Бессарабіи съ кртпостями отъ устья Прута къ устьямъ Дуная, равно и внутри ея, которые заняты были турками и входили въ составъ Проилавской епархіи, перешли во владычество Россіи и вошли въ составъ новой епархіи, учрежденной въ Бессарабіи, а именно, Кишиневской и Хотинской. Следовательно, впредъ Проилавская епархія значительно уже сократилась въ своихъ предълахъ. Кромт Браила и его округа, въ составъ ея входили и кртпости съ ихъ округами, которыми владёли турки на румынскихъ берегахъ Дуная, каковы: Журжа, Каларашъ, Турну-Магуреле, Зниница, Калафатъ.

Въ 1828 году опять началась война съ турками; россійскія войска заняли румынскія княжества, и 18 іюня того же года взяли штурмомъ Браиль. По Адріанопольскому миру 1829 года, турки обязались возвра-

<sup>1)</sup> Послъ 1777 года Буковина была присоединена къ Австріи.

тить руминамъ всё крёности, вмёстё съ ихъ округами, находившіяся по лёвую сторону Дуная. Послё этого навсегда уничтожено и существованіе Проилавской епархіи, причемъ всё мёстности, входившія въ ея составъ, воэсоединены съ тёми румынскими епархіями, отъ которыхъ оне невогда были отторгнуты по политическимъ обстоятельствамъ.

Теперь приведемъ краткій перечень Проилавскихъ митрополитовъ. Число святителей Проилавской митрополіи до сихъ поръ еще точно не выяснено. По изслідованію преосв. Мелхиседека, ихъ было шесть. Въ изслідованіи же епископа Рымничскаго Геннадія, "Condica Santa", а также архим. Арсенія Иващенко 1), въ извістномъ его сочиненіи "Літопись церковныхъ событій", упоминаются и ніжоторые другіе Проилавскіе святители, такъ что въ общемъ выходить ихъ нісколько боліве. Все это показываеть, что послідняго слова науки о Проилавской епархіи еще не послідовало, вслідствіе отсутствія документальныхъ данныхъ.

На основаніи этихъ наслідованій, мы и представляемъ свой списокъ Проилавскихъ святителей.

Первымъ Проидавскимъ митроподитомъ, о которомъ сохранились историческія данныя, быль Мелетій<sup>2</sup>). Въ 1644 году онъ пріважаль въ Москву за сборомъ милостини. Надо заметить, что носле наденія Греціи восточние святители вообще часто путешествовали въ Россію за сборомъ пожертвованій в), и митр. Проилавскій Мелетій, съ благословенія Константинопольскаго патріарха Пароенія, который въ грамоть своей называеть его "возлюбленнымь сыномь нашего смиренія", прибыль въ 1644 году въ Москву въ Великому Государю Михаилу **Феодоровичу за милостинею. Вмёстё съ этимъ онъ привезъ и посланіе** къ Государю отъ священниковъ и мірянъ Проилавской области. Приводимъ это посланіе, въ которомъ, съ одной стороны, обрисовывается печальное состояніе православныхъ подъ игомъ турецкаго владычества, а съ другой, высказывается надежда на Московскаго цара, какъ защитника и покровителя православныхъ. "Буди богохранимому Вашему Царствію побъда на враги и супостаты, видимые и невидимые; понеже по всей вселениой славится въ обителяхъ и въ церквахъ, въ архіереяхъ и священникахъ, что кто прибёгнетъ къ милосердному

<sup>1)</sup> Скончался въ санъ епископа Кирилловскаго, викарія Новгородскаго, въ 1903 году.

 <sup>2)</sup> Муравьевъ "Сношенія Россін съ востокомъ по дъламъ церковнымъ",
 Ч. 3, стр. 734. Рукопись библіотеки Моск. Дух. Академіи.

<sup>5)</sup> Документы объ этомъ въ томъ же сочиненіи Муравьева, 2 части котораго напечатаны, а три остались въ рукописяхъ.

Царствію Вашему, не возвращается безъ помощи и благодати отъ великой Вашей Царской милости, -- то и мы, священники и клирики, меньшіе и большіе, старые и младые оть области Брандовской. Изманлыской, Килійской и Белоградской, поклоняемся святымъ Вашимъ стопамъ. Ибо Ты-столиъ православной веры, а мы-рабы Твон, пребываемъ здёсь въ рукахъ басурманскихъ и не имбемъ, бёдные, куда прибъгнуть и главу свою приклонить въ мученіи, какое терпимъ вседневно отъ податей турскихъ людей. Буди вёдомо святому Вашему Царствію, что здёсь въ Бранловё, во время Миханла воеводы, сожгли перковь св. Николая и небольшую митрополію 1), какую имели для въры рода христіанскаго; посему мы, недостойные рабы Твон, не имъемъ, что сотворимъ, чтобы обновиться сему храму; прибъгаемъ къ человъколюбію и милосердію Вашего Царствія, преклоняемъ глави наши къ Твоимъ стопамъ, да сотворишь сію благодать намъ, рабамъ Твоимъ, и обновишь сей храмъ отъ благочестиваго и тихомирнаго Парствія Вашего, какъ столпъ и утвержденіе христіанское; ибо великую належду имбемъ на Тебя въ нашемъ родъ" 2).

До начала XVIII стольтія мы не встръчаемъ упоминанія о Пронлавскихъ митрополитахъ; лишь въ 1716 году въ румынскихъ историческихъ документахъ находимъ имя митр. Проилавскаго Іоанникія, который можетъ считаться вторымъ Проилавскимъ митрополитомъ 3). О немъ мы упоминали раньше (стр. 105),когда говорили, что онъ судился съ еписк. Хушскимъ Орестомъ въ Яссахъ въ господарскомъ совътъ, въ присутствіи Александрійскаго патріарха Самунла и господаря Маврокордата, изъ-за предъловъ Хушской и Проилавской епархій.

Третьимъ митрополитомъ Проилавскимъ былъ Калинникъ. Въ румынскихъ историческихъ документахъ объ этомъ Каллиникъ пока нътъ свъдъній. О немъ находимъ упоминаніе у архим. Арсенія въ его "Льтописи церковныхъ событій". Вотъ что тамъ говорится: "Въ концъ 1756 года, въ 15-е льто царствованія россійской Императрицы Елизаветы Петровны (1741—61), въ Константинополь состоялось неразумное опредъленіе трехъ восточныхъ патріарховъ. Движимый невразумленною ревностью и имъя въ виду, главнымъ образомъ, показать наглядно различіе между исповъданіемъ православнымъ и католическимъ (тогда какъ католики завлекали неопыт-

<sup>1)</sup> Разумъется каеедральный храмъ, причисленный къ митрополичьему дому.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Муравьевъ, назв. соч., ч. 2, стр. 271—272.

<sup>3)</sup> У преосв. Мелхиседека онъ считается первымъ по мъсту Провлавскимъ митрополитомъ. Но это, какъ мы видъли, невърно.

ныхъ инимымъ сходствомъ), Константинопольскій натріархъ Кириллъ, вмёстё съ патріархомъ Александрійскимъ Матесемъ и патріархомъ Іерусалимскимъ Паросніемъ, определиль: признавать латинское крещеніе недействительнымъ и перекрешивать приходящихъ отъ уніи или латинства. Опредъление это прямо противоръчило рашению собора 1484 года, патріарховъ Кипріана и Іеремін: ІІІ, возбудило несогласія между самими членами синода и служило поводомъ къ смутамъ. Патріархъ выслалъ нъкоторыхъ членовъ синопа въ ихъ епархіи для острастки, но они составили просьбу къ султану о низложении Кирилла. Такимъ образомъ, 16 января 1757 года Кириллъ билъ низложенъ и сосланъ на Асонъ, а его мъсто занилъ Каллинивъ 4-й, митрополитъ Бранльскій" 1). Объ этомъ Калдиникъ, какъ мы сказали, нътъ свъдъній въ руминскихъ историческихъ документахъ. О немъ ничего не говоритъ и преосв. Мелинседекъ. Въ числъ митр. Проилавскихъ, какъ увидимъ ниже, быль Каллиникъ, но только въ 1814 году; конечно, это различныя лица, такъ-какъ время, ихъ разделяющее, довольно значительно.

Четвертимъ архіераємъ этой пенархіи былъ Даніндъ, пинтрополитъ Проидавскій, Томаровскій (т. е. Ренинскій), Хотинскій, всего побережья Дунайскаго и Дивстровскаго и цалой Ханской Украины, им'вышій каседру пръ Намаилъ (1761—1771 г. г.) 2). О немъ мы уже упоминали раньще (см. стр. 121).

Пятымъ митрополомитомъ Проилавскимъ быль Іоакимъ <sup>8</sup>); его мы находимъ въ руминскихъ историческихъ документатъ во главъ Проилавской епархів, возстановленной незадолго до этого времени, а именно, съ 1775 года.

Пестымъ архіореемъ этой спархів быть Кириллъ, митрополитъ Проилавскій, Томаровскій, Хотинскій и всей Украины (1780—88). Въ 1788 году, когда румынскія страны были заняты россійскими войсками, экзархомъ Всероссійскаго. Синода въ придунайскихъ господарствахъ былъ Амвросій Серебренниковъ, архіспископъ Полтавско-Переяславскій. Въ городъ Дубоссарахъ, расположенномъ на лѣвомъ берегу Диѣстра, въ нынѣшней Херсонской спархіи, имѣлъ пребываніе митрополитъ Проилавскій Кириллъ. Преданіе говоритъ, что по удаленіи россійскихъ войскъ и по заключеніи мирнаго договора въ 1791 году, этотъ Кириллъ соперинчалъ съ спископомъ Гавріиломъ Банулеску изъ-за

<sup>1)</sup> Льтопись церковныхъ событій, СПБ. 1880, стр. 719 - 720.

<sup>2)</sup> У Мелхиседека Даніилъ считется вторымъ въ числъ Проилавскихъ архіереевъ, а въ изданіи Батюшкова "Бессарабія" первымъ, стр. 110.

<sup>3)</sup> У Медхиседека-третій.



Веніаминъ Костаки, митрополитъ Молдавскій и Сочавскій. (1803—1842).

Оригиналъ въ Сокольской Ясской духовной семинаріи.

Digitized by Google

чести быть митрополитомъ Молдавін, но честь эта, какъ изв'єстно, досталась не Кириллу, а Гавріилу, о чемъ, между прочимъ, можно найти св'єдінія въ рукописной "Исторіи Молдавской митрополіи", хранящейся въ архивт этой митрополіи. Кириллъ жилъ въ Дубоссарахъ до сл'єдующей войны, бывшей въ 1806—1812 г г.

Въ своемъ "рапортъ" отъ 20 декабря 1809 года объ уничтоженіи Проилавской епархіи, о немъ такъ доносилъ Св. Синоду экзархъ Гавріилъ: "Прежній архіерей сей епархіи, митрополитъ Кириллъ, еще съ прошедшей войны остался въ Россіи и живетъ на пенсіи въ Дубоссарахъ, а бывшій при нынѣшнемъ разрывѣ мира между Россійскою имперіею н Оттоманскою портою митрополитъ уѣхалъ въ Константинополь. Первый, хотя старъ и иемощенъ, имѣя нѣкоторые болѣзненные припадки, однако просилъ меня исходатайствовать ему управленіе своей епархіи, а о послѣднемъ, яко оставшемся въ турецкомъ подданствѣ, не имѣю что сказатъ". Экзархъ Гавріилъ ходатайствовалъ о назначеніи пенсіи въ 600 рублей "въ разсужденіе скуднаго содержанія его по нынѣшней дороговизнѣ и во утѣшеніе его старости" 1).

Седьмымъ архіереемъ былъ Парееній, о которомъ экзархъ Гаврінлъ говорить, что онъ убхалъ въ Константинополь. Мелхиседекъ совствиъ не упоминаетъ о немъ. Преосвященный же Геннадій, извъстный румынскій духовный писатель, въ своемъ трудъ "Condica Santa" 2) приводитъ въ греческомъ подлинникъ и румынскомъ переводъ грамоту вселенскаго патріарха Каллиника отъ 20 февраля 1803 года къ митр. Угровлахійскому Доснеею, которою уполномочиваетъ послъдняго совершить рукоположеніе іеромонаха Каллиника въ митрополита Виссинскаго: въ числъ тринадцати святителей вселенскаго престола, подписавшихъ эту грамоту, находится и Парееній, митр. Проилавскій.

Восьмымъ митрополитомъ Проилавской епархіи быль Каллиникъ <sup>8</sup>). Какъ видно изъ нёкоторыхъ даниыхъ, этотъ святитель былъ очень дёятельнымъ архипастыремъ. Въ майской Минев, принадлежащей церкви св. Спиридона въ Бранлв, находимъ слёдующую замётку, написанную по-румынски и передаваемую здёсь по-русски: "19 мая 1814 года, отецъ Апостолъ Икономосъ, бранльскій протопопъ, по приказанію преосв. Каллиника, призвалъ изъ всей раіи всёхъ священниковъ, испытывая ихъ и заставляя священнодёйствовать цёлую седьмицу; онн были строго испытываемы и, гдё оказались слабыми, были научаемы".

¹) Архивъ Кишинев. Духови. консист., Дѣло 1810 года № 197.

<sup>2) &</sup>quot;Святой Кодексъ", tom. 1, București, 1886, p. 322—323.

<sup>3)</sup> У преосв. Мелкиседека-пятый по мъсту.

Десятимъ <sup>8</sup>) и последнимъ митрополитомъ Проилавскимъ былъ Анеимъ, который правилъ этою епархіею до 1828 года, когда началась русско-турецкая война; по заключеніи Адріанопольскаго мира въ 1829 году, онъ отправился въ Россію, такъ-какъ былъ сильно скомпрометированъ предъ турками. Вмёстё съ этимъ закончилось и существованіе Проилавской епархіи.

Приведемъ еще нёсколько замёчаній, относящихся до бывшей Проилавской митрополіи. Въ румынской майской Минев есть замъчаніе о русской церкви въ Брандъ. По наведеннымъ преосв. Менкиседекомъ справкамъ оказалось, что въ 1828 году русская церковь въ Бранлъ, находящаяся теперь на большой городской площади, называлась церковью св. архангела Михаила и два раза была обращаема изъ турецкой мечети въ православную церковь руссими и снабжаема всёмъ нужнымъ: первий разъ-въ 1806-12 годахъ, по окончанін же войны снова обращена въ турецкую мечеть; во второй разъ окончательно обращена въ православную церковь въ 1828 году, по удаленіи турокъ изъ Браила. Церковь эта посвящена памяти св. архангела Михаила, ангела великаго князя Михаила Павловича, вождя россійскихъ войскъ, взявшихъ Брандъ у турокъ. Сначала богослужение въ этой русской церкви совершалось по-славянски, какъ свидетельствуютъ богослужебныя книги, принадлежащія этой церкви и сохраняющіяся въ ней до нашего времени, теперь же-на руминскомъ языкв.

Заключимъ наши свёдёнія о Проилавской епархіи румынскимъ народнымъ разсказомъ о Проилавскихъ владыкахъ: это, скорёе, —поговорка, очень популярная въ прошломъ столётіи. Одинъ старый архимандритъ, лётъ за 70, разсказывалъ покойному преосв. Мелхиседеку еще въ 1869 году, что онъ, архимандритъ, слышалъ не одинъ разъ поговорку: "какъ будто онъ—Проилавскій Владыка"..., намекая этимъ на независимаго человіка въ матеріальномъ отношеніи. Это дастъ намъ новодъ думать, что, находясь подъ турепкимъ владычествомъ, Проилавскіе митрополиты пользовались значительными правами и преимуществами, не въ примёръ румынскимъ святителямъ. Кромё того, они располагали громадными доходами, имёя въ своемъ управленіи обширную епархію.

<sup>3)</sup> У преосв. Мелхиседека—шестой.

#### LILABA VI.

### Нижне-Дунайская епархія.

Нижне-Лунайская епархія заключаеть въ себё значительную часть бивней Проилавской митрополіи. Она учреждена въ концё 1864 года. Въ составъ ся входила южная часть Бессарабін, съ убалами Изманльскимъ, Болградскимъ и Кагульскимъ, отнятая у Россіи и отошедшая къ Молдавін по Парижскому трактату 18 (30) марта 1856 года. Резиденцією епархіальнаго епископа быль Изманль. Въ такомъ составъ она существовала лишь до 1879 года, когда, по окончании русскотуренкой войны, южная часть Бессарабін снова была возвращена Россін, и такимъ образомъ, недавио учрежденная епархія почти совершенно совратилась въ своихъ предълахъ, почему и должна била би прекратить свое существованіе. Но наименованіе ся осталось, а составъ образовался новый, а именно: изъ присоединенной къ Румынін Добруджи, съ городами и ихъ округами—Тульчею и Констанцею, нвъ части Валахін (округь Брандьскій) и части Молдавін (округь Ковурнуйскій сь главнимъ городомъ Галацами). Мёстопребиванісмъ епископа назначены Галацы. Въ такомъ составъ она существуетъ и теперь.

Первымъ епископомъ, въ 1864—1879 годахъ, былъ извёстный ученый Мелхиседекъ Стефанеску, магистръ Кіевской Академіи, выпуска 1851 года. Въ 1879 году онъ перешелъ на каседру Романскую, гдв и скончался въ 1892 году. О немъ у насъ говорится въ спеціальномъ очеркъ.

Іосифъ Георгіянъ правиль Нижне-Дунайскою епархією въ 1879—1886 годахъ, нынё—митрополить Букурештскій. Онъ родился въ 1829 году, въ Молдавіи. Висшее образованіе получиль въ Парижскомъ университеть по юридическому факультету. По постриженіи въ иночество, онъ, въ сант архимандрита, быль назначенъ настоятелемъ Молдавской консульской церкви въ Парижъ. Въ; 1865 году хиротони-

Digitized by Google

санъ въ епископа Хушскаго, каковою епархією и управляль до 1879 года, когда былъ назначенъ епископомъ Нижне-Дунайскимъ, а съ 1886 года— митрополитомъ Букурештскимъ. Пастырь просвёщенный, онъ, какъ предсёдатель Синода и членъ Сената, борется съ врагами церкви вълице безбожныхъ министровъ, и во многомъ успеваетъ.

Паресній Клинчанъ, святительствовавшій въ 1886-1902 годахъ, родился въ 1847 году. Среднее образование онъ получилъ въ Букурештской восьмиклассной "главной" семинаріи; висшее-на историкофилологическомъ факультетъ Букурештскаго университета, который окончиль съ ученою степенью "лиценціата" словесныхь наукь, и на богословскомъ факультеть Асинскаго университета. Въ иночество пострижень въ 1877 году, посвящень въ јеромонаха, возведень въ санъ "протосинкела" и назначенъ настоятелемъ руминской церкви въ Лейпцигъ, гдъ пробылъ три года. Затъмъ, въ санъ архимандрита, втеченіе пяти лёть онь быль настоятелемь румынской перкви въ Парнжъ. Пользуясь временемъ своего пребыванія здъсь, онъ посъщаль декцін по разнымъ наукамъ, преимущественно филологическимъ, въ Сорбонв. Въ 1885 году хиротонисанъ билъ въ епископа Бакрускаго, викарія Романской епархін, а въ 1886 году назначенъ епископомъ Нижне-Пунайской епархін. Втеченіе своего 15-тильтняго управленія этою епархіею онъ много сдёлаль для блага ея, особенно для новоприсоединенной Добруджи, въ составъ которой входить цёлый конгломерать національностей, религій, ересей и расколовь. Въ Добруджів онъ воздвигъ много храмовъ на средства правительства и частныя; а въ Галацахъ, своемъ каоедральномъ городъ, онъ выстроилъ въ 1901 г. милліонный архіерейскій домъ, съ церковью и епархіальными учрежленіями-консисторією, библіотекою, архивомъ и церковно-археологическимъ музеемъ при немъ. Преосвященный Паресній изв'єстенъ также. какъ покровитель духовнаго просвещения и ученый человекъ. Богословскому факультету Букурешскаго университета онъ пожертвоваль 15000 франковъ. А за совокупность своихъ учено-литературныхъ трудовъ удостоенъ богословскимъ факультетомъ Аеинскаго университета ученой степени доктора богословія 1). Съ 1902 года преосвященный Парееній состоить митрополитомь Молдавскимь.

<sup>1)</sup> Г. П. Самурянъ. Церковныя Въдомости, 1902 г., № 8.

## Часть Вторая.

# ГЛАВНЫЕ МОМЕНТЫ и ВАЖНЪЙШІЕ ДЪЯТЕЛИ

РУМЫНСКОЙ

Церковной Жизни

XIX столътія.

### ГЛАВА І.

# Положеніе православнаго приходскаго духовенства въ Румыніи въ XIX вѣкѣ.

Положение приходского духовенства въ Румини не било регламентировано никакими особыми уложеніями втеченіе почти XIX въка. Церковними законами 1864 и 1872 годовъ опредължинсь отношенія Руминской церкви къ государству и къ другимъ автокефальнымъ церквамъ, административное устройство ея, учреждение Синода, избраніе митроподитовь и епархіальных епископовь, епархіальное устройство. Конечно, эти законы касались и приходскаго духовенства, ио только отчасти и косвенно, а именно, -- положение его опредълялось или общими нормами церковнаго законодательства, или же теми или иными частными узаконеніями, отразившими на себе современное отношеніе правящихъ классовъ и общества къ перкви. Такое безправное состояніе приходского духовенства, зависёвшаго отъ разнаго рода случайностей, не могло долёе продолжаться, такъ какъ положение его становилось во всёхъ отношенияхъ все хуже и хуже. Необходимо было урегулировать его матеріальныя средства, въ связи съ поднятіемъ умственнаго и нравственнаго уровня. Выдающіеся архинастири Руминской церкви не могли не скоротть о такомъ печальномъ положенім духовенства. Къчислу такихъ архипастырей нужно отнести преосв. Мелхиседева, еписк. Романскаго (†1892), Сильвестра, еписк. Хушскаго († 1900), Іосифа, митрополита Молдавскаго († 1902), Пареенія, бывшаго епископа Нижне-Дунайскаго, ныя Молдавскаго митрополита, и и въ сенать они говорили о необходимости урегулированія и улучшенія положенія духовенства. Особенно подвинулъ этотъ вопросъ и способствовалъ его решенію преосв. Мелхиседекъ, который представилъ и прочиталъ въ Синоде въ 1887 году историческую "Заниску о состояніи священниковъ въ Румыніи, о нравственномъ и матеріальномъ положеніи ихъ" ("Memoriu despre starea preoților din România și despre posițiunea lor morala și materiala"). 97a

заниска, интересная по своему содержанію, представляєть въ сжатомъ видё характеристику приходскаго духовенства почти за весь XIX въкъ, рисуя въ особенности тё ненормальныя условія, въ которыхь оно находилось и которыя, поэтому, должны быть устранены. Этотъ вопросъ затёмъ не разъ обсуждался въ сенатё и въ печати, результатомъ чего въ 1893 году явился "Новой церковный законъ въ Румыніи". Къ сожальнію, предварительно разсмотрыный въ Синодь, этотъ законъ подвергся значительному измененю въ сенате, вследствіе чего многія положенія его заключають невыгодныя стороны для церкви. Правда, некоторыя изъ этихъ положеній постепенно отменялись, такъ что въ настоящее время переделанный въ сенате законъ, какъ мы увидимъ, въ свою очередь, значительно изменеть и, притомъ, ко благу церкви.

Въ настоящемъ очеркъ мы представимъ положеніе приходского духовенства въ XIX въкъ до изданія этого "Новаго церковнаго закона" въ 1893 году, и по изданіи его, до самаго начала нынъшняго стольтія, приведя въ приложеніи и самый тексть закона. Наконець, въ заключеніе дадимъ характеристику современнаго религіознаго состоянія общества. Пособіемъ, кромъ названнаго сочиненія еписк. Мелхиседека, служило другое его сочиненіе, "Рарізми зі starea actuala a bisericei orthodoxe in regatul României", 1883 an.; равно какъ "Sumarele şedinţelor St. Sinodu" (Синодальные отчеты) и разныя статьи, появлявшіяся въ румынскихъ періодическихъ изданіяхъ.

I.

Общій взглядъ на состояніе духовенства въ XIX вѣкѣ.—Положеніе духовенства до этого времени.—Общинная организація приходовъ. — Чрезмѣрное количество священниковъ, какъ слѣдствіе ея. — Ворьба свѣтской и духовной власти съ этимъ явленіемъ. — Требованіе образовательнаго ценза. — Установленіе возраста для рукоположенія въ священническій санъ.

Въ одномъ изъ своихъ сочиненій преосв. Мелхиседекъ такъ характеризуетъ современное ему состояніе Румынской церкви: "отсутствіе моральной и интеллектуальной культуры въ средѣ клира, медленное угасаніе религіознаго чувства въ народѣ и образованныхъ классахъ чрезъ распространеніе противо-христіанскихъ и противо-общественныхъ доктринъ, ошибочное направленіе въ образованіи клира, опустѣніе и ветхость храмовъ и матеріальное объдненіе ихъ" 1). Такое печальное состояніе церкви отразилось, конечно, и на положеніи ру-

<sup>1)</sup> Papismul, р. 101. Ср. Труды Кіев. Духовн. Акад. 1884 годъ, т. 2 стр 551.

минскаго духовенства: оно недостаточно образовано, недостаточно обезпечено, въ нравственномъ отношени оставляетъ желать очень многаго, вследствие чего и не можеть иметь наплежащаго религиознопросвътительнаго вліянія на общество. Далеко не въ такомъ положенін оно было въ прежнее время. Если въ умственномъ отношенін оно стояло и не очень высоко, то тогда, при отсутствии вообще образованности въ обществъ, это не могло имъть особеннаго значенія; за то въ нравственномъ отношенін духовенство въ бодьшинствъ сдучаевъ соотвётствовало тому высокому служенію, къ которому оно было призвано, а потому и оказывало благотворное вліяніе на народъ. Съ матеріальной стороны оно также было гораздо обезнечениве, принимая. конечно, во вниманіе тогдашнія жизненния условія. Средства къ жизни доставлялись, какъ простымъ народомъ, который благодаря своей религіозности усердно заботился о содержаніи клира, такъ и высшими классами общества-боярами и господарями, которые, строя въ своихъ нмёніяхъ церкви, обыкновенно, заботились объ ихъ благолёніи и содержанін состоявшаго при нихъ причта, предоставляя для этого надёлъ земли или движимое имущество. Вследствіе этого, духовенство считалось сословіемъ привиллегированнымъ, и многіе крестьяне, изъ которыхъ преимущественно выходили священники, всячески домогались этой полжности. Существовавшая въ Румыніи съ давнихъ поръ 1) и до нзданія новаго церковнаго закона 1893 года организація приходовъ повела впоследствии въ чрезмерному увеличению количества сващенниковъ, руководившихся въ своей двятельности не целями настырскаго служенія, а матеріальными выгодами, связанимин съ священническимъ саномъ. Высшая ісрархія, отчасти и правительство, начиная съ нынёшняго столётія, какъ увидимъ, прилагали особенныя старанія для устраненія подобнаго явленія и возвышенія авторитета духовенства. Каковы были результаты этого, мы увидимъ дальше, разсматривая настоящее положение духовенства, а пока бросимъ бёглый взглядъ на положение духовенства въ прежнее время.

Преосв. Мелхиседекъ такъ говорить о религіозности румынъ: "наши предки были очень преданы въръ; она укръпляла ихъ въ борьбъ и неудачахъ частной и политической жизни, она питала ихъ надеждами на болъе лучшее будущее. Они, можемъ сказать, рождались

<sup>1)</sup> Въ Румыніи организація приходовъ раньше была нѣсколько иная, чъмъ теперь. Тогда она устраивалась по типу такъ-называемаго общинна го устройства, а не по типу административна го устройства, какъ у насъ и какъ теперь, съ 1893 года, въ Румыніи.



христіанами, ихъ редигіозное чувство развивалось въ родительскомъ помъ побрымъ примеромъ родителей черезъ постоянное посъщение богослуженій, гив во главе народа находились всегла бояре со своими семействами, какъ въ селахъ, такъ и городахъ. Сами бояре читали и нъли на клиросъ; они содержали церковно-служителей и церкви. Ихъ примъру следовали низшіе. Своимъ страннопріимствомъ и благочестіемъ монастири поддерживали религіозный духъ; монастирскіе храмовие празднике были лиями общаго молитвеннаго времяпровожденія. Бояре содержали при церквахъ народныя школы для образованія церковно-служителей и грамотеевъ изъ народа. Монахи и дьячки при церквахъ устраивали свои небольшія школы для народа. Позже появились въ столицахъ высшія школы, гдё, между прочимъ, преподавалось богословіе, насколько оно тогда было нужно" 1). Понятно, что при такой религіозности румынъ ноложеніе духовенства было вполнъ удовлетворительно. Далбе, какъ извёстно изъ историческихъ документовъ, въ Румыніи съ древнихъ временъ стали устраиваться приходы. Приходы большею частью основывались общинами, т. е. совокушностью мірянъ, которие для удовлетворенія религіозныхъ потребностей состояли въ религіозномъ союзь, а иногда-частными людьми, пренмущественно землевладъльцами въ ихъ имъніяхъ. Средоточіемъ общины служиль крамь, какь мёсто общественнаго богослуженія, какь школа религіи и нравственности. Въ древнее время не било никакихъ штатовъ для приходовъ и никакихъ формальностей, которыя затрудняли бы ихъ открытіе; прихожане пользовались неограниченной свободой ниёть священниковъ столько, сколько сами хотёли, лишь съ условіемъ болъе или менъе достаточнаго обезнеченія ихъ. Но такъ какъ, съ одной стороны, содержание крайне невзискательныхъ священинковъ было совсёмъ не то, что въ настоящее время, съ другой,-для прихожанъ было тёмъ лучше, чёмъ болёе они имёли священниковъ, то можно полягать, что число последнихь было очень значительно.

Если при увеличении штата не было препятствій со стороны прихожанъ, то тёмъ менёе они могли быть со стороны епископовъ. Послёднимъ не было необходимости отказывать прихожанамъ въ посвящении для нихъ священниковъ, такъ какъ количество послёднихъ опредёлялось единственно желаніемъ прихожанъ, которые, притомъ, обезпечивали и ихъ содержаніе. Кромѣ того, по аналогіи съ подобнымъ явленіемъ въ Греціи, мы можемъ заключить, что нёкоторые епи-

<sup>1)</sup> Op. cit., p. 73 "Memoriu despre starea prectilor din România," Biserica orthodoxa Româna, N 1, 1888 an; C. Erbiceanu, Istoria Mitr. Mold. 1888 an., p. XXXVIII.

своим даже поощряли прихожанъ бъ тому, чтобы они желали какъ можно болбе священниковъ, правда, не въ целяхъ религіозно-просветительныхъ, а користнихъ. Въ Гренін поставленіе священниковъ обратили въ простую статью дохода, такъ что ставили решительно всякаго желающаго, лишь-би онъ билъ въ состояніи заплатить приличнимъ образомъ. Но такъ какъ, съ одной сторони, каноническія правила (IV всел. соб. пр. 6) 1) решительно требують, чтобы священники били рукоподагаеми не ниаче, какъ въ извёстние приходи, а съ пругой стороны, прихожане не могли содержать столько священниковъ, сколько бы имъ ни наставили епископы, то въ Грепін пошли на компромиссь, а именно, поставляли священниковъ, которые только "причислялись" въ извъстнимъ приходамъ, но не состояли въ нихъ дъйствительными священниками, и которые, будучи безприходными, представляли собою въ сущности кандидатовъ на открывавшіяся мъста 2). Подобное явленіе, но примъру Греціи, существовало въ древнее время и у насъ въ Россіи, и породило такъ называемыхъ "крестцовыхъ" поповъ. Отъ этихъ злоунотребленій не были свободны и румынскіе епископы, вслёдствіе чего и здёсь было множество безприходныхъ священниковъ, которые являлись кандидатами на первые открывающіеся приходи. Хотя они не были избираеми приходомъ, а потому приходъ не обязывался содержать ихъ, тъмъ не менъе, количество подобных искателей священства не уменьшалось, потому что и въ такомъ случав положение священника было лучше положения обднаго мірянина, обремененнаго налогами и другими государственними новинностями, отъ которыхъ было освобождено духовенство. Помимо этого, приходские священники были обезпечены землею и доходами за совершаемыя требы, такъ что ихъ положение было гораздо лучше положенія мірянь, изъ которыхь онн сами выходили. Поэтому для всего класса мірянъ, которимъ дозволено било занимать должность священника, священство представляло предметь самыхъ горячихъ желаній. Такимъ образомъ, многіе міряне шли въ священники не только когна ихъ выбиралъ прихолъ, но и сами изъ всёхъ силъ добивались

<sup>1)</sup> Шестое правило IV вселенскаго собора: "никого не рукополагать безъ назначенія къ какой-либо церкви и за деньги, по опредъленіямъ отцевъ и апостольскимъ правиламъ, и епископамъ, и прочимъ клирикамъ не переходить изъ города въ городъ". Ср. Апостол. прав. 15, Никейск. 1 всел. прав. 15 и 16, Халкид. прав. 5 и 6.

<sup>2)</sup> Е. Голубинскій, Исторія Русской церкви, т. 1, первая половина тома, стр. 347—417; Малышевскій, Александрійскій патр. Мелетій Пигасъ, т. 1, стр. 349—350.

этого, употребляя всв старанія къ тому, чтобы приготовить себя къ священству, что было не трудно, такъ какъ въ то время для поступленія въ священники требовалось только знаніе грамоты и умёнье совершать церковныя службы и требы. Вследствіе этого, количество священниковъ мало по малу увеличивалось, и многіе стремились поступить въ духовное званіе исключительно ради матеріальныхъ интересовъ н освобожденія отъ полатей и другихъ повинностей. Это не могло не наносить ущерба какъ государству, такъ и церкви. Въ самомъ двле, поступавшіе въ священники переставали нести государственныя повинности, то-есть, какъ бы переставали существовать для государства; поэтому, естественно, что последнее ограничило число могущихъ занимать священническія должности. Церковь же вслёдствіе этого теривла отъ того, что постепенно возрастало воличество недостойныхъ священниковъ. Подобное явленіе, сопровождавшееся вредными последствіями какъ для государства, такъ и для церкви, должно было впоследствін найти себе ограниченіе, темъ более, что и сами сельскія общества возбуждали жалобы на чрезмёрное размноженіе въ седахъ священно-и-церковно-служителей въ ущербъ ихъ матеріальнымъ интересамъ; напримъръ, въ одной изъ такихъ жалобъ приведено въ доказательство село Амарешты-де-Сусъ, гдв, при незначительномъ населеніи, было "25 поповъ".

Начиная съ XIX стольтія и даже до последняго времени, правительство и церковь, въ лице достойныхъ представителей ея, принимали прит радъ меръ въ ограничению чрезмернаго количества священносдужителей. Эти ограничительныя мёры состояли, съ одной стороны. въ запрещении лицамъ податного сословія искать священства безъ согласія на то правительства, а съ другой стороны, -- въ Ічсиленін образовательнаго ценза для поступающихъ въ священники. Примененіе этихъ мёръ началось съ XIX столетія, когда княжества находились подъ протекторатомъ Россів. Главная заслуга въ этомъ дёлё принаддежить экзарху Гаврінду (Банулеску), который рёшиль ввести въ княжествахъ опредъленние штати приходскихъ священниковъ. Съ этою целью, ввиду сокращенія состава духовенства, экзархъ Гавріндъ издаль въ 1808 году правила, удостонвшіяся высочайшаго одобренія (указъ св. Синода отъ 23 декабря 1808 года). Этими правилами повелевается, во-первыхъ, чтобы архіерен, какъ Молдавскіе, такъ и Валашскіе, пріостановили производство въ должности священнослужителей до тъхъ поръ, пока не разместять посвященных уже ранее; во-вторыхъ, чтобы они на каждаго священника полагали 50 дворовъ впредь до введенія штата, и затъмъ, "буде необходимая надобность востребуетъ произвесть куда-либо священника или діакона, то чтобы при семъ случав соблюдаемы были во всей точности церковныя правила, запрещающія, между прочимъ, производить въ священно- и церковно-служители людей несвободныхъ отъ податей и безъ согласія прихожанъ" 1). Затвиъ, въ мав 1810 года, митрополитъ Гавріилъ писалъ Валашскому митрополиту Игнатію, чтобы "вновь отиюдь никого не рукополагать въ священно-и-церковно-служители безъ желанія и одобренія прихожанъ, безъ достаточнаго увёренія о несостояніи просителя въ числё обложенныхъ податями людей и, наконецъ, безъ справки, настоитъ ли въ священникъ или діаконъ нужда въ томъ сель, куда онъ просится" 2).

Въ этомъ деле митрополиту Гавріилу содействоваль и сенаторъ Красно-Милашевичъ, который, по соглашенію съ митрополитомъ Игнатіємъ и викаріємъ Молдавской митрополіи Лимитріємъ, заступавшимъ въ отсутствие митрополита Гавріила должность экзарха, въ мартъ 1812 года предложилъ валашскому дивану: 1) "отнынъ безъ необходимой надобности и безъ одобренія сельской громади, засвидітельствованнаго земскимъ исправникомъ, никто не долженъ бить опредъляемъ въ священно- и-перковно-служительскій причть; о чемъ исправники должны оповъстить по всёмъ селеніямъ, и ниёть съ своей стороны затёмъ наблюденіе по начальствованію ихъ въ цынутахъ в), отъ нихъ зависящее; 2) нието изъ обывателей, обложенныхъ земскими податями и повинностями, не долженъ быть допускаемъ въ званіе духовное безъ вёдома и письменнаго дозволенія дивана, который можетъ давать таковое только въ случат совершеннаго недостатка способныхъ людей въ духовномъ званіи, пля посвященія на какое-либо м'есто; ибо по вышеуномянутому постановленію, Его Императорскимъ Величествомъ утвержденному, опредёлено сначала размёстить тёхъ священнослужителей, кои до того времени находились уже, полагая по 50 дворовъ на одного священника, а между тёмъ и самое производство оныхъ вновь пріостановить; 3) если отнынё кто-либо изъ обложенныхъ податями обывателей, безъ письменнаго дозволенія отъ дивана и безъ согласія прихожанъ вакимъ-нибудь образомъ усиветь поступить въ дуковное званіе, то о таковыхъ земскіе исправники должны немедленно уведомлять диванъ для донесенія мне; ибо сіе совершенно противоречить вышеупомянутому постановленію, которое, по уведом-

¹) Biserica orthodoxa Româna. 1892 an. № 3, p. 196—203; Архивъсенаторовъ, Дъло 1812, связка 91, № 3558.

<sup>2)</sup> Ibid

<sup>3)</sup> Округъ, волость, увадъ, отъ tinea (teneo), переводъ слав. "держава".

денію меня преосвященнымъ Димитріемъ, во всей силъ соблюдаемо быть имбеть по части духовной; 4) а дабы впредь никто изъ обывателей въ противность таковаго порядка не предпринималъ входить въ духовенство, для избавленія себя только отъ общественныхъ обязанностей, земскіе исправники имфють опубликовать повсемфстно, что отнынъ всъ тъ, кои изъ числа обложенныхъ полатами и повинностями обивателей войдуть въ духовное званіе безъ письменнаго позволенія гражданскаго начальства, не будуть изъяты отъ полатей и повинностей общественных, но заставлены будуть нести оные наравив съ прочими обывателями. Въ семъ состоитъ распоряжение, относящееся только къ прегражденію на будущее время умноженія сверхъ надобности духовнаго чина людей; но что касается до того духовенства, которое нынё находится въ здёшнемъ княжестве, то оное должно оставаться въ тъхъ самыхъ отношеніяхъ, въ какихъ до сей поры находилось, пока воспоследуетъ особенное постановление" 1). Эти меры только затруднили достижение священства, но не уменьшили количества священниковъ, потому что міряне, усиленно искавшіе священства, посредствомъ протекцін и другихъ обычныхъ способовъ, почти всегда добивались исключенія изъ податного власса и полученія свидётельства объ освобожденіи отъ податей.

Пругою ограничительною мёрою противъ излишияго количества священниковъ было требование извъстнаго образовательнаго ценза, которимъ должни обладать всв. стремащіеся къ священству. Для поступленія въ священники требовалась обыкновенно только грамотность и умінье совершать церковния служби и церковния треби. Но уже въ началъ прошлаго столътія было обращено вниманіе на то, что одна только грамотность, т. е. умёнье читать и писать, совершенно не достаточна для священниковъ, которие, вследствіе этого, являлись только механическими служителями и совершителями церковныхъ службъ и требъ, имъя слабое понятіе о православнихъ догматахъ и христіанской нравственности. Въ виду этого было постановлено, чтобы кандидаты на хиротонію до рукоположенія жили при епископахъ для изученія хотя краткаго катихизнса, христіанскихъ догматовъ и практики божественнаго служенія. Но и эта мёра только затруднила подучение священства, но нисколько не способствовала уменьшению числа ихъ, потому что "совоздыхатели" по священству во всякое время хо-

<sup>1)</sup> Архивъ сенаторовъ. Дъло 1812, св. 91, № 3558. Ср. Архивъ Кишинев. Дух. Конс. Дъло 1812 г., № 84. Подробите объ этомъ см. въ нашемъ изслъдовани "Гавріилъ Банулеску-Бодони". Кишиневъ,1894. Стр. 130—135.

дили въ городъ къ епископамъ, гдъ, по истечени иъкотораго времени, посредствомъ протекціи, милости или денежнаго подкупа пріобрътали свидътельства въ знаніи катихизиса и получали право на рукоположеніе.

Теперь вопросъ объ образовании духовенства, наконецъ, становится уже на болбе твердую почву. Всё согласились съ темъ, что священники должны быть образованны. Этимъ имълось въ виду, съ одной стороны, ограничить количество домогающихся священства, а съ другой — поднять авторитеть духовенства. Съ этой цёлью начинають основываться семинаріи, въ которыхъ будущіе настыри должны получать соответствующія ихъ сану образованіе и воспитаніе. Первая семинарія была основана въ началь 1803 года въ Молдавіи, при монастиръ (околъ вблизи Яссъ, извъстнимъ молдавскимъ митрополитомъ Веніаминомъ Костаки; въ ней при гимназическомъ образованіи давалось и богословское, въ пределахъ, конечно, не особенно широкихъ. Вирочемъ, существование этой семинарии было непродолжительно: въ русско-турецкую войну 1806-1812 годовъ она закрылась. По заключенін мира она снова была открыта, но не на долго. Скоро вспыхнула революція при Калимахв, началась русско-турецкая война 1828— 1832 годовъ, во время которой зданіе семинаріи, превращенное въ казармы, сгорёло. Вновь открылась семинарія только въ 1834 году. Около того же времени въ Валахіи при каждой епископін было учреждено по одной семинаріи, которыя на первыхъ порахъ, при кратковременномъ прохождении курса, имъли очень незначительныя программы, такъ какъ енископы, будучи сами людьми мало образоваными, плохо сознавали необходимость образованія и иногда относились къ нему даже довольно враждебно 1).

Но количество семинаристовъ все-таки было недостаточно для занятія всёхъ приходовъ, тёмъ болёе, что семинаристы обыкновенно старались попасть въ болёе или менёе обезпеченные въ матеріальномъ отношеніи приходы, а если это не удавалось сразу, то дожидались таковыхъ, тогда какъ бёдные приходы оставались безъ священниковъ. Прихожане, конечно. высказывали по поводу этого свое неудовольствіе. "Какъ намъ быть безъ священниковъ? Развё мы не христіане? Мы не паписты, у которыхъ много церквей и приходовъ, а священниковъ нётъ",—говорили они. Вслёдствіе этого пришлось осла бить требованія, предъявляемыя къ желающимъ занимать священническія должности. Поэтому въ священники могли быть рукополагаемы

<sup>1)</sup> Episcopul Melchisedec, Papismul in regatul României, p. 74.



и тъ, которые видерживали экзаменъ изъ священной исторіи, объясненія церковнихъ правилъ, церковнаго пёнія, ариеметики и руминской грамматики. Для этой пёди, помимо семинарій, были основаны въ Молдавін, въ правленіе Михаила Стурдзы (въ 40-хъ годахъ XIX столетія), такъ-называемыя ватихизическія школы, которыя служили, съ одной стороны, подготовительною ступенью для поступленія въ семинаріи, а съ другой-мёстомъ, гдё пріобрётались элементарныя свёденія, необходимыя для полученія права на рукоположеніе. Понятно, что многіе предпочитали ограничиваться только катихизическою школою и, не проходя сравнительно труднаго семинарскаго курса, получить право на священство. Опять явилось много искателей священства, называвшихся въ Молдавіи "кандидатами", а въ Валахіи-"грамматиками". Не будучи въ состояніи удовлетворить даже элементарнымъ требованіямъ, необходимымъ для занятія должности священника, эти "воздыхатели по священству" употребляли всевозможныя средства. чтобы добиться своего завётнаго желанія.

Въ княжение Александра Кузы (въ 60-хъ годахъ), въ Молдавии, а ватемъ и въ Валахіи окончился періодъ "кандидатовъ" и "грамматиковъ". Постановлено было разъ на всегда, чтобы только те были удостанваемы рукоположенія во священники, которые предварительно прошли курсъ катихизическихъ школъ, 'а затъмъ семинарій. Это постановленіе было обнародовано въ 1864 году. Съ этимъ постановлевіемъ не могли сразу помириться "грамматики" и "кандидати". Они попрежнему домогались священства, надобдая своими просыбами и митрополиту, и министру народнаго просвещенія. замечанія эпизодь, которымь закончидся періодь "грамматиковь". Около ста "грамматиковъ", после напрасныхъ трудовъ и ходатайствъ предъ митрополитомъ и министромъ народнаго просвещенія, решились лично просить у господаря Кузы льготы на получение священства. Съ этою цёлью они отправились толною во дворецъ, ожидая случая быть замёченными господаремъ. Пъйствительно, онъ скоро замътилъ толну и, узнавъ, что это--- грамматики", пришедшіе просить у Его Величества дарованія имъ правъ на рукоположеніе въ священники, страшно возмутился в приказаль полиціймейстеру вывести ихъ подъ конвоемъ изъ Букурешта до рогатки. Большая часть "грамматиковъ" после такого случая перестала уже питать надежды на получение священства. Нёкоторые же и послё этого не усновонлись, а для достиженія желанной цели обратились въ безнравственнымъ средствамъ. Такъ, они покупали аттестаты у семинаристовъ и мъняли свои имена, или же увъряли, что они прошли

частнымъ образомъ курсъ первоначальныхъ катихизическихъ школъ, и потому просили дозволенія держать окончательный экзамень при какой-нибудь семинаріи; если просьба ихъ принималась во вниманіе. они подкупали какого-нибудь семинариста, который и держаль за нихъ экзаменъ; ниме переходили въ Турцію и добивались тамъ хиротоніи посредствомъ денегь, а затёмъ нахально возвращались на родину, гдв, послв нвкоторыхъ затрудненій, поступали священниками въ какой-нибудь вакантный приходъ. Но, наконецъ, благодаря дъятельности епархіальнаго начальства и администраціи, эти злоупотребленія были уничтожены; занимать должность священника теперь могъ только тоть, ето прощель семинарскій курсь. Сь этихь порь, въ сиду привычнаго взгляда на священство, какъ на званіе почетное и поставляющее болёе или менёе обезпеченный кусокъ хлёба, -- крестьяне стади посыдать своихъ дётей въ семинаріи, расходуя на нихъ послёдніе гроши, лишь бы дать возможность своимъ детямъ добиться священства и освободиться отъ податей и военной службы. Семинаріи положительно были переполнены: не было семинаріи, гдв бы не обучалось 300-400 учениковъ, которымъ вследствіе тесноты классныхъ помещеній приходилось во время уроковъ стоять, плотно прижавшись другъ къ другу. Такъ какъ помъщенія для пансіонеровъ, устроенныя при семниаріяхь, были очень незначительны, то большинство семинаристовъ жило на частныхъ квартирахъ и было предоставлено самимъ себъ, всявиствие чего, оставаясь безъ всяваго наизора, совершало различныя безчинства. О призваніи ихъ къ священству не могло быть ръчи; следуя своимъ отцамъ, они смотрели на священство исключительно съ матеріальной точки зрвнія, -- какъ на положеніе, которое все-таки доставить имъ больше матеріальныхъ выгодъ, чёмъ положеніе мірянна. Поэтому они готовы были и полъ-жизни проучиться, дишь бы добиться завётной цёли-полученія аттестата, дающаго право на рукоположение. Многие, несмотря на долголътнее пребывание въ школь, такъ бы и не достигли цели, если бы не протекція профессоровъ, къ которымъ они во все время ученія подслуживались, да просьбы н слезы родителей, издержавшихъ на своихъ сыновей последнія сбереженія въ ожиданіи будущихъ благъ.

Вслёдствіе этого, всё, даже самые бёдные приходы въ скоромъ времени были заняты окончившими курсъ семинаріи, а многимъ семинаристамъ за неимёніемъ мёстъ приходилось даже ждать. Чтобы уменьшить постепенно возраставшее количество священниковъ, число обучающихся въ семинаріяхъ было ограничено опредёленнымъ штатомъ, а также былъ назначенъ возрастъ, дающій право на рукополо-

женіе, а именно, для рукоположенія въ священники требовался возрасть отъ 26 до 30 лёть, а для рукоположенія во діакона — 24 года.

Безъ сомнѣнія, указанныя мѣры не мало способствовали какъ возвышенію уровня образованія,—а вмѣстѣ съ тѣмъ и авторитета духовенства,—такъ и улучшенію его положенія. Это составляло одну изъглавныхъ заботъ Румынской церкви въ лицѣ главныхъ ея представителей.

Π.

Умственное состояніе духовенства и неудовлетворительность его.—Причины этого въ слабой организаціи учебно-воспитательнаго дѣла въ семинаріяхъ.— Характеристика семинарій. — Нецерковность преподавателей и воспитанняковъ. — Ненормальное подчиненіе семинарій свѣтской власти.—Печальное положеніе окончившихъ семинарію. Вътство ихъ изъ духовнаго въдомства.—Ограничительныя мѣры противъ этого.—Необходимость образованнаго клира въ виду запросовъ жизни современнаго общества. — Учрежденіе богословскаго факультета.— Сомнительные результаты его въ первое время.

Преосв. Мелхиседекъ такъ характеризуетъ румынское духовенство въ умственномъ отношеніи: "отсутствіе интеллектуальной культуры въ средъ клира" (см. выше стр. 134). Это объясняется неудовлетворительною постановкою учебно-воспитательнаго дъла въ заведеніяхъ, подготовляющихъ будущихъ пастырей, аґравно и матеріальною необезпеченностью священниковъ, вслъдствіе чего они не имъли возможности заниматься умственнымъ трудомъ и довершать свое образованіе.

Будущіе настыри получають образованіе въ семинаріяхъ. Первая √ семинарія появилась въ імолдавіи въ 1803 году, основана навѣстнымъ Молдавскимъ митрополитомъ Веніаминомъ Костаки, при монастыръ Соволъ вблизи Яссъ, и имъла такое же значение для Румынін, какъ Кіевская духовная академія, основанная Петромъ Могилою, для Россіи. Впоследствін, начиная съ 1834 года, постепенно учреждалось по одной семинаріи въ каждой епархін. Такъ, въ 1834 году открыты семинарін въ Букурешть, Рымникь, Бузэу и Арджешь; въ 1852 году-въ Хушахъ и Романъ; въ 1864 году-въ Измаилъ, переведенная въ 1878 году въ Галацы, и "Нифонтовская" - въ Букурештъ, открытая въ 1873 году. Изъ этихъ семинарій-три съ семиголичнымъ курсомъ, а именно, въ Яссахъ и двъ въ Букурештъ ("Нифонтовская"--частная, но съ правами), а остальныя-четырехклассныя. Последнія существовали до 1893 года, а потомъ, какъ увидимъ, постепенно заврывались. Для поступленія въ семиклассную семинарію, - такъ-называемую центральную, въ отличіе отъ четырехклассной семинарін.— требовалось свидётельство объ окончаніи курса въ четырехклассной семинарін; а для поступленія въ четырехклассную семинарію нужно было представить свидётельство объ окончаніи курса четырехклассныхъ народныхъ училищъ. Окончившіе курсъ четырехклассныхъ семинарій кийли право быть священниками въ сельскихъ приходахъ, а окончившіе курсъ въ центральныхъ семинаріяхъ—въ городскихъ приходахъ.

Что касается организаціи учебнаго и воспитательнаго дёла въ семинаріяхъ, то она, по авторитетному свид'йтельству преосв. Мелхиседека, является далеко недостаточною. Семинаріи не воспитывають учениковъ въ желательномъ духъ церковности, любви, къ церкви и пастырскому служенію. "Наши семинарів, -- говоритъ преосв. Мелхиседекъ, - плохо организованы и лишены спеціальнаго направленія, торое сообщало бы воспитанникамъ характеръ христіанскаго апостолата; онв идуть одною дорогою со всвии школами страны, подъоднимъ и твиъ же управленіемъ министра народнаго просвещенія, и совсемъ освобождены отъ надзора епископовъ" 1). Если обратить вниманіе на кругъ предметовъ, преподаваемыхъ въ семинаріяхъ, то, кажется, не на что пожаловаться: туть просто поражаешься обиліемъ наукъ, которыя изучають будущіе пастыри. Такъ, въ составъ предметовъ входятъ следующіе: Священное Писаніе ветхаго и новаго завета, богословія-догматическое, нравственное и пастырское, патристика, библейская и церковная археологія, литургика, гомилетика, церковное право, психологія, логика, метафизика, педагогика, исторія философін, общая и румынская церковная и гражданская исторія, греческій, латинскій и румынскій языки, ариометика, гоометрія, физика, минералогія, зоологія, ботаника, медицина, гигіена, рисованіе, ивніе. Этимъ, конечно, имъется въ виду приготовить пастырей образованныхъ, могущихъ дать отвътъ всякому вопрошающему. Никто не станетъ спорить, что образование необходимо для священника, въ особенности въ настоящее время. Но если даже предположить, что обучение въ румынскихъ семинаріяхъ идетъ прекрасно (чего на самомъ дёлё далеко нёть), все-таки должно сказать, что одна "многопредметность" далеко недостаточна для подготовленія въ пастырскому служенію. Такое подготовленіе будеть только теоретическимъ, т.-е. оно можеть способствовать только формальному развитію учениковъ. А между тёмъ, въ будущемъ пастыръ нужно воспитывать живую въру въ Бога, нять страхъ Божій, который служить зерномъ истинно-благочестивой

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Papismul in regatul României de Episc. Melchisedec, p. 76—77. Ср. Труды Кіевск. Дух. Акад., 1884, т. 2, стр. 549.

жизни, воспламенять ту любовь къ дёлу пастырскаго служенія, съ которою неизбёжно связано и благоговейное дерзновеніе къ Господу, съ какимъ пастырю следуетъ соверщать великое дёло своего служенія. Для достиженія этой цёли почти ничего не предпринимается въ румынскихъ духовныхъ семинаріяхъ. Причина этого прежде всего заключается въ отсутствіи достойныхъ воспитателей, которые подгоговляли бы молодыхъ людей къ священному званію. Затёмъ, семинарскія программы скопированы съ гимназическихъ и лицейскихъ.

Всяблствіе этого, преподаваніе богословскихъ предметовъ въ семинаріяхъ очень неудовлетворительно. Изученіе Священнаго Писанія. которое составляеть основание всёхь богословских наукь, ведется крайне небрежно, такъ что семинаристовъ въ знаніи Священнаго Писанія можно сравнить съ тёми дьячками, которые, хотя всю свою жизнь и читають Псалтырь въ церквахъ, однако ничего не понимають, пълая это совершенно механически. "Чего нътъ у насъ, -- говоритъ преосв. Мелинседекъ, — такъ это, за малими исключеніями, способныхъ профессоровъ, которые бы владели знаніемъ и необходимою ревностью для образованія добрыхъ служителей церкви, чтобы вдохнуть въ нихъ сознаніе обязанности быть апостолами христіанской нравственности, проповедниками Евангелія, словомъ-апостолами нашего румынскаго народа. Воспитанники нашихъ семинарій ничего не несутъ съ собою въ приходы, кромъ малаго запаса свъдъній общаго образованія, которыя сейчась же забываются, и они остаются столь же бълными въ внаніяхъ, какъ и другіе сельчане. Они не знаютъ Св. Писанія, которое служить неизсякаемымъ источникомъ христіанскаго учительства, особенно для священниковъ, имъють скудныя свъдънія по исторін цер-какихъ" 1). А вотъ и еще свидетельство другого лица, также компетентнаго въ этомъ дёлё. "Семинаріи въ настоящее время, -- говорить г. Леонеску, одниъ изъ извёстивйшихъ профессоровъ лицея въ Ботошанахъ, -- випускаютъ священниковъ гораздо хуже и недостойнъе тъхъ. которые въ прежнее время подготовлялись къ этому священному званію возд'є церкви и въ церкви. Посл'єдніе, уступая настоящимъ семинаристамъ въ познаніяхъ, были болье знакомы съ практикою церковнаго богослуженія, имёли горячую вёру и любовь въ пастырскому служению, чего нельзя сказать о современных семинаристахъ. Да и солидными познаніями последніе не могуть похвалиться: они хватають только верхушки знаній, получають весьма поверхностное образова-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 101,

ніе, которое дёлаеть ихъ надменными и портить, вмёсто того, чтобы дёлать лучшими. Не имёя сами сильнаго религіознаго чувства и твердой христіанской нравственности, какое же они могуть оказывать вліяніе на своихъ пасомихъ?"... 1).

Святейній Синодъ уже давно обратиль вниманіе на неуловлетворительный составъ преподавателей въ семинаріяхъ и на плохую организацію въ инхъ учебно-воспитательнаго дёла, вслёдствіе чего въ первую же свою сессію въ 1873 году опредвлиль: § 8-для образованія въ будущемъ хорошаго состава профессоровъ семинаріи, необходимо высилать въ богословскія школы православныхъ государствъ. самое меньшее, по четыре человёва изъ окончившихъ курсъ семивлассных семинарій, которые отличались бы выдающимися дарованіями и примернымъ поведеніемъ. Это будеть продолжаться до техъ поръ, нока образуется удовлетворительный составъ профессоровъ въ духовных семинаріяхь; тогда они, въ свою очередь, будуть въ состояніи приготовлять достойныхъ людей для образованія и воспитанія будущихъ пастырей". Въ § 9 опредъленій Святвишаго Синода въ той же сессіи постановлено: "для лучшаго направленія воспитательнаго дела въ семинаріяхъ, необходимо выработать извёстныя дисциплинарныя правила, касающіяся какъ учениковъ, такъ и профессоровъ. Эти правила должни быть выработаны особо составленною для сего коммиссіею, которая и представить ихъ Святвищему Синоду въ следующую сессію <sup>2</sup>). "Обращаясь къ практическимъ результатамъ постановленій Св. Синода, выраженных 15 лёть назадъ (1873), - говорить преосв. Мелхиседекъ, -- должно сказать, что правительство, во исполненіе § 8 синодальнаго опредёленія, действительно посылало нёсколько разъ юношей въ иностранные богословские факультеты. А нные студенты-семинаристы, побуждаемые желаніемъ усовершенствоваться въ богословскихъ наукахъ, отправлялись туда же на собственныя средства, или средства частныхъ лицъ, ревнующихъ о благъ церкви. Всв эти молодые люди, возвратившись на родину по окончанім курса, заняли выдающіеся посты въ церкви, или профессуру въ молодомъ богословскомъ факультеть, и почти всь объщають быть благодетельными членами церкви и православной религии" 8).

Что касается осуществленія другого синодальнаго опредёленія (§ 9), то, къ сожалёнію, оно такъ и осталось на бумагё вслёдствіе

<sup>1)</sup> Biserica Romana, 1888 an., p. 16.

<sup>2)</sup> Memoria..., Ep. Melchisedec, p. 36.

<sup>8)</sup> Ibid.

различных обстоятельствъ, а главнымъ образомъ, благодаря тогдашнароднаго просвъщенія, высказавшему мивніе, нему министру что следуеть прежде всего ожидать утвержденія новаго закона для семинарій, который уже предложень камерамь депутатовь. "И воть, прошло съ техъ поръ 15 леть, никакого новаго обещаннаго закона не появлялось, а диспиплинарныя правила, выработанныя Синодомъ, такъ и остались безъ разсмотржнія и утвержденія ихъ правительствомъ", -- замъчаетъ тотъ же авторъ 1). Такимъ образомъ, благія жеданія Синода не осуществляются благодаря тому, что семинаріи, будучи лишены спеціальнаго характера, присущаго духовнымъ заведеніямъ, имъющимъ цълью подготовлять будущихъ пастырей, подвъдомственны, на ряду съ прочими учебными заведеніями (не исключая даже военныхъ), министру народнаго просвъщенія, вопреки закону 1872 года, гдв говорится: § 26, ... "духовныя школы будуть находиться подъ непосредственнымъ надзоромъ іерарха". Синодъ и епископы не им тютъ права распоряжаться семинаріями; семинарін поэтому и называются государственными, а не духовными. "Это явленіе, — говорить преосв. Мелхиседекъ, - весьма странное, неестественное, не существующее ни въ одномъ культурномъ государствъ, въ которомъ церковь дъйствуеть на основаніи существующихъ церковныхъ узаконеній. Пусть никто и не ждетъ въ нашемъ отечествъ священниковъ, воспитанныхъ въ духъ святой православной церкви, пока будеть сохраняться подобный ненормальный порядокъ вещей. Будемъ, поэтому, непрестанно требовать отъ правительства новаго спеціальнаго закона для образованія священниковъ, какъ истинныхъ пастырей, которые, получивъ общее образованіе, были бы воспитаны въ духв православной въры и христіанской нравственности" 2).

Положеніе окончившихъ курсъ семинаріи, до рукоположенія въ священники, очень печально. По дѣйствующему законоположенію, для поступленія въ семинарію требуется четырнадцатилѣтній возрасть; слѣдовательно, въ 18 лѣтъ можно окончить курсъ четырехвлассныхъ семинарій, а въ 21 годъ—курсъ семиклассныхъ семинарій, куда, впрочемъ, поступаютъ не всѣ, а только болѣе или менѣе способные. Между тѣмъ, по постановленію Святѣйшаго Синода, для рукоположенія во діакона требуется 25-ти лѣтній возрастъ, а для рукоположенія во священника—30-ти лѣтній, и только въ видѣ исключенія, въ 24 года могутъ быть рукополагаемы во діакона и въ 26—во священника. Чѣмъ

<sup>1)</sup> Memoriu... p. 37.

<sup>2)</sup> Memoriu despre starea preoților din România, p. 38.

же занимаются до этого времени окончившіе курсъ семинарій и каково ихъ положение? По закону (статья 245), окончившие курсъ семинарій первой или второй степени, кром'й свищенства, могуть быть еще и учителями народныхъ школъ. Но семинаристы не пользуются этимъ правомъ, такъ какъ правительство, боясь какого-то клерикализма (sic), или по другимъ причинамъ, основало во многихъ городахъ, существующихъ семинарій, такъ-называемыя нормальныя школы, спеціально предназначенныя для приготовленія народныхъ учителей. Нормальныя училища соотвётствують русскимь учительскимъ семинаріямъ; поступить въ нормальныя училища можно не иначе, какъ представивъ свидътельство объ окончании курса въ четырехклассныхъ начальныхъ училищахъ. Окончившіе курсъ въ нормальныхъ училищахъ занимають мёстя учителей въ начальныхъ школахъ, и совсемъ не допускаютъ, чтобы семинаристы или священники занимали въ нихъ учительскія мъста. Въ противномъ случав они жалуются министру народнаго просвъщенія, который, вмёсто того, чтобы покровительствовать священникамъ и семинаристамъ, лишаетъ ихъ учительскихъ мёсть, предоставляя таковыя "нормалистамъ", мотивируя это темъ, что "нормалисты"-де, кроме учительскихъ местъ, не имбють права занимать другихъ должностей, и потому учительствонеотъемлемое ихъ право, тогда какъ семинаристы имфютъ право быть священниками. - Соминаристы имъють также право быть архісрейскими секретарями. Но эти должности, правда, довольно выгодныя, достаются съ большимъ трудомъ, тавъ какъ, во-первыхъ, ихъ мало, во-вторыхъ, кто разъ попалъ на эту должность, тотъ не скоро оставляеть ее. Псаломщиками же (такъ-называемыми псалтами-пъвцами) семинаристы или сами не хотять быть, потому что положение псаломщиковъ весьма тяжкое, или же ихъ не принимають, потому что они не умёють пёть. Что-жъ имъ остается дёлать до рукоположенія? Будучи людьми бёдными, въ большинствё случаевъ сиротами, они не имъють насущнаго пропитанія, а между темъ, по распоряженію министра народнаго просвещенія, не имеють права занимать какія-нибудь общественныя должности. Чтобы прокормиться, они занимають частныя должности, нисколько не стёсняясь въ ихъ выборё. Принимая участіе въ разрішеній вопроса объ удучшеній подоженія окончившихъ курсъ семинаріи, въ засъданіи Синода 18 ноября 1887 года преосв. Мелхиседевъ говорилъ: "положеніе семинаристовъ до рукоподоженія весьма печально. Но что же мы можемъ сдёлать?... Мы всё озабочены этимъ. Достаточно сказать, что у меня всё должности заняты семинаристами; мало этого, вся прислуга изъ семинаристовъ, только поваръ — не семинаристъ 1). Семинаристы, имъющіе родителей. возвращаются домой и обрабатывають землю, доставляя себъ этимъ насущное пропитаніе. Книги, конечно, заброшени, такъ какъ окружающая среда оказываеть свое вліяніе: притомъ нёть ни средствъ для покупки ихъ, ни времени для умственныхъ занятій, такъ что черезъ нёсколько 'лётъ молодые люди обыкновенно успёвають совстмъ перезабить все то, чему учились втечение восьми лёть. И воть, съ такою подготовкою они, достигши опредёлениаго возраста, получають рукоположение во священники... Подготовление въ священству носить еще и другой характеръ. По действующему узаконенію (1882 года, 24 ноября, ст. 22 и 27), семинаристь (или вообще всякій учащійся), достигнувъ 21 года, долженъ вынимать жребій для отбыванія воинской повинности, даже находясь на школьной свамьт. Семинаристы, давшіе обязательство вступленія въ духовное званіе, условно освобождаются отъ военной службы до 25-ти літняго возраста включительно (ст. 22). Молодые же люди, условно особожденные отъ воинской повинности, подвергаются за все время своего освобожденія уплать по 100 франковъ въ годъ (ст. 74). На этомъ основаніи военное начальство требуеть семинариста въ казармы даже и со школьной скамы, если до окончанія образованія некому платить за него этой стофранковой повинности. Легко догадаться, какое подготовление въ священству получають семинаристы, отбывающие воннскую повинность лёть по пяти или восьми!

Окончившіе курсъ семиклассныхъ семинарій, стремясь къ жизни болѣе обезпеченной, чѣмъ священническая, въ прежнее время особенно, пренебрегали священствомъ; одни изъ нихъ, по окончаніи курса, поступали въ университеты, преимущественно по юридическому и медицинскому факультетамъ, другіе добивались учительскихъ мѣстъ, конкурируя съ "нормалистами", третьи занимали мѣста въ судахъ и другихъ учрежденіяхъ. Вслѣдствіе этого въ настоящее время на многихъ выдающихся государственныхъ постахъ можно встрѣтить липъ, получившихъ образованіе въ семинаріяхъ. А между тѣмъ приходы въ городскихъ церквахъ занимались окончившими курсъ четырехклассныхъ семинарій, и только въ рѣдкихъ случаяхъ—окончившими курсъ семиналассимхъ.

Чтобы удержать послёднихь для священства, министръ народнаго просвёщенія Димитрій Стурдза, въ 80-хъ годахъ прошлаго столётія, запретиль имъ занимать какія-либо общественныя должности.

<sup>1)</sup> Sumarul sedințelor St. Sinod, 1887 an.

Съ этою же целью онъ ограничиль имъ доступъ въ университеть. Съ этого времени матеріальное положеніе семинаристовъ значительно ухудшилось. Нъкоторие изъ нихъ, особенно на первихъ порахъ, успъли занять свободние городскіе приходы, принадлежащіе имъ, такъ сказать, по праву, другіе не могди попасть даже въ сельскіе приходы при той многочисленности священниковь и кандидатовь на священство, что было въ Румыніи до 1893 года всявдствіе неустроенности приходовъ и отсутствія опредвленныхъ штатовъ. Такимъ приходилось для пропитанія заниматься чуть-ли не черною работою. Въ 1887 году нъкоторые изъ окончившихъ курсъ семиклассныхъ семинарій, не имъя возможности поступить въ университеть или занять какія-нибудь общественных должности всябдствіе упомянутаго запрещенія, рішили поступить на богословскій факультеть, недавно открытый при Букурештекомъ университетъ. -- По недостатку вакансій (ихъ только 20), ниъ отвазано было въ пріемв, и они принуждены были для избъжанія голодной смерти пристроиться то къ типографіямъ въ качестве наборщиковъ, то къ журналамъ въ качествъ писцовъ, то заниматься частными уроками. Правда, были между инми и такіе, которые изъ принципа не хотели поступать въ клиръ н, не находя подходящихъ занятій, подпадали вліянію чужестранной пропаганды и другихъ ученій, направленных противъ церкви и государства.

Находясь въ такомъ печальномъ положении, девятнадцать семинаристовъ, окончившихъ семиклассную семинарію въ Яссахъ, обратились въ 1887 году съ прошеніемъ въ Синодъ, чтобы онъ ходатайствовалъ предъ правительствомъ о разръщении имъ поступать въ университеты или занимать общественныя должности. Святейшій Синодъ въ своемъ засъданіи отъ 18 ноября 1887 года, находя положеніе семинаристовъ дъйствительно печальнымъ и желая улучшить его, принялъ для устраненія этого следующія меры: 1) окончивніе курсь семиклассныхъ семинарій иміть правожить и впредь въ общежитіи семинаристовъ, пока не поступать на богословскій факультеть или же займуть какую-нибудь церковную должность, обязуясь до этого времени продолжать изучать порядовъ церковиаго богослуженія, совер**менствоваться** въ чтеніи и пропов'єдывать въ церквахъ; 2) епархіальное начальство должно особенно заботиться о нихъ, прінскивать имъ, сообразно съ ихъ способностями, должности письмоводителей въ епархіальных ванцеляріяхь, мёста пёвцовь вь болёе богатыхь церквахь, ходатайствовать передъ министромъ о зачисленіи ихъ на богословскій факультеть или объ отправленіи ихъ въ иностранные университеты, поль условіемъ поступненія на богословскій факультеть; 3) окончившіе курсь семиклассныхь семинарій вообще должны пользоваться особымь предпочтеніемь предъ непрошедшими этого курса 1).

Такимъ образомъ, какъ самая постановка учебно-воспитательнаго дѣла въ семинаріяхъ, такъ и послѣдующія условія, въ которыхъ нагодятся семинаристы до рукоположенія, совершенно неблагопріятствуютъ интеллектуальному развитію клира; а плохое соціальное положеніе священниковъ не даетъ имъ возможности заниматься самообразованіемъ и пополнять семинарское образованіе. "Большое препятствіе для образованія клира, особенно мірскихъ священниковъ,— говоритъ преосв. Мелхиседекъ, —представляетъ плохое матеріальное обезпеченіе, вслѣдствіе чего они все время должны проводить на работѣ въ полѣ и около дома, чтобы добыть пропитаніе себѣ и своимъ семействамъ. Изолированные отъ центровъ образованія, не имѣя средствъ для пріобрѣтенія книгъ, чтобы развиваться чтеніемъ, они забываютъ и то немногое, что выучили, и ведутъ жизнь одинаковую съ другими сельчанами; вмѣсто того, чтобы быть учителемъ и воспитателемъ сельчанъ, священникъ дѣлается подобнымъ имъ во всемъ" 2).

Между тъмъ, никогда такъ живо не чувствовалось въ Румыніи отсутствіе лиць съ основательнымъ богословскимъ образованіемъ, какъ въ настоящее время, когда невъріе, пустившее глубокіе корни въ высшемъ обществъ, проникаетъ и въ народъ, а съ другой стороны, иностранная пропаганда, направленная къ порабощеню перкви и иацін, ділаеть громадные успітки, рядь же румынь съ русскимь богословскимъ образованіемъ, стоявшихъ на стражъ православія и напіональности, зам'тно р'вд'веть. "Когда люди были проще, а нравы ближе въ законамъ природы, церковь могла исполнять свою миссію съ меньшимъ образованіемъ, -- говорить по этому поводу преосв. Мелхиседекъ. -- Поэтому церковники учились вообще только чтенію, півнію, совершенію разныхъ видовъ богослуженія, потомъ, для образованія своего и народа, читали въ церквахъ Житія святыхъ и нравственныя наставленія св. отцовъ. И міръ довольствовался этимъ. Но нынъ, когда развидась наука, расширилась мысль и вийсти съ здравыми идеями проникли и прониклють въ наше общество всевовможныя заблужденія, которыя испорченные умы распространяють дёломъ, словомъ и сочиненіями даже въ простомъ народів, нападая прежде всего на религію и христіанскую нравственность; нынъ, когда иностранная пропаганда хочетъ поработить нашу церковь и націю, -- безъ сомнёнія.

<sup>1)</sup> Sumarele sedintelor St. Sinod. 1887 an., p. 57-58.

<sup>2)</sup> Papismul in regatul României, p. 102.

наша церковь должна подняться до уровня образованія церквей культурных націй, потому-что и она должна выдержать ту же борьбу, какую выдерживають церкви других образованных націй, такъ какъ цивилизація приносить не только добро, какъ думають люди наивные, но и много зла" 1). Для удовлетворенія настоятельной нужды въ просвёщенных пастырях и опытных наставниках духовнаго юношества, готовящагося служить церкви, въ 1884 году открыть православный богословскій факультеть при Букурештскомъ университеть. До сихъ поръ румыны получали высшее богословское образованіе большею частью въ нашихъ духовныхъ академіяхъ, теперь же они имъютъ собственную академію—богословскій факультеть. Аттестаты и богословскія степени чужихъ академій съ этихъ поръ не будуть имъть въ Румыніи никакого значенія, какъ только послѣ экзаменовъ по всѣмъ предметамъ факультета (§ 8).

Результаты этого разсадника богословскихъ наукъ для страны вначаль были очень сомнительны и мало утвшительны для православія, такъ какъ большинство профессоровъ было изъ нёмцевъ или же получившихъ образованіе и ученыя степени въ нъмецкихъ университетахъ. Такъ, первимъ деканомъ богословскаго факультета билъ назначенъ г. Барбу Константинеску, докторъ философіи Лейнцигскаго университета, затёмъ г. Нитцулеску, докторъ философін того же университета, г. Зотъ изъ эрлангенскаго университета, и др. Кромъ того, и организація богословскаго факультета вначаль была неудовлетворительна, какъ объ этомъ можно заключать, между прочимъ, изъ словъ одного депутата, Моисея Паку, сказанныхъ имъ въ камеръ депутатовъ, въ заседаніи отъ 8 декабря 1888 года: "весьма печально, господа депутаты, что румыны, находящіеся подъ чужимъ австрійскимъ игомъ, давно уже имъютъ православный богословскій факультегъ, отлично организованный въ Черновцахъ (въ Буковинв); между тъмъ свободние румини такъ запоздали съ откритіемъ этого великаго культурнаго учрежденія, что и теперь не въ состояніи поставить его въ такія условія, которыя способствовали бы произростанію отъ него благихъ, желаниыхъ плодовъ" 2).

<sup>1)</sup> Papismul in regatul României, p. 99.

<sup>2)</sup> Biserica Româna. Bucuresti, 1888, p. 16.

## III.

Нравственное состояніе духовенства.—Пороки, присущіе ему.—Отсутствіе нравственнаго авторитета духовенства и благотворнаго религіозно-просвітительнаго вліянія на народъ посредствомъ проповіди и обученія въ школахъ.—Устраненіе священниковъ отъ законоучительства въ школахъ.—Преподаваніе Закона Вожія "нормалистами" и вредное спідствіе этого.

"Отсутствіе моральной культуры въ средв клира"—такъ характеризуетъ въ нравственномъ отношеніи преосв. Мелхиседекъ современное ему румынское духовенство, не исключая даже высшаго. Иллюстраціей къ этому служать факты, приводимые не врагами церкви и православія, а напротивъ,—людьми вполив преданными церкви, которые, съ сердечною болью взирая на иравственный упадокъ ея служителей, выставляють на видъ факты, свидётельствующіе о деморализаціи и распущенности клира, для того, чтобы такимъ, такъ сказать, самобичеваніемъ заставить его обратить вниманіе на свое состояніе и во время остановиться предъ тою пропастью, къ которой онъ идетъ.

Взяточничество составляло самый распространенный порокъ среди румынскаго духовенства; не ръдко санъ епископа можно было получить за деньги. "Какъ въ греческой церкви, посив паденія Константинополя,-говорить г. Самурянь,-стали за деньги покупать все священное, особенно - архіерейскій сань, такь точно ділалось и дівлается до сихъ поръ въ Руминіи. Продажа священнихъ должностей дошла здёсь до крайнихъ предёловъ. Когда въ сороковихъ годахъ XIX стольтія быль спрошень своими друзьями Ясскій митрополить Мелетій: "что означають три букви, написанныя на всёхь митрополичьихъ принадлежностяхъ-М. М. М.-Мелетій Митрополитъ Молдавскій, нли что-нибудь другое?"-митрополить съ горечью отвічаль, что ть три буквы означають "мій, мій, мій", т. е. тысячи, тысячи, тысячи.... червонцевъ, которыми купилъ онъ санъ митрополита" 1). Въ 1875 году въ Синоде быль убить выстредомъ изъ револьвера викарій Букурештской митрополіи, епископъ Плоештскій Іеронимъ, за то, что взяль порядочную сумму денегь отъодного монаха, съ условіемъ исходатайствовать ему посвящение въ епископскій санъ, и не исполниль своего объщанія <sup>2</sup>). Вообще взяточничество было сильно распространено

<sup>1)</sup> Странникъ, 1882 года, № 8.

<sup>2)</sup> Дъло это, какъ передаетъ г. Самурянъ, происходило такимъ образомъ одинъ монахъ, весьма богатый, далъ епископу Іерониму почтенную сумму денегъ, съ условіемъ, чтобы онъ походатайствовалъ предъ митрополитомъ Нифонтомъ-милліонеромъ о возведеніи просителя въ епископскій санъ. Симоніецъ

среди румынскаго духовенства: взятки брали всё—и епархіальные, и рыкарные архіерен, и консисторскіе чиновники, и уёздные протопопы, и окружные благочинные. Предпринимались и предпринимаются разныя мёры строгости противъ этого, но зло слишкомъ крёпко укоренилось 1)...

При распространенности взяточничества и подкуповъ, злоупотребленія разнаго рода н пороки-вещь самая обыкновенная въ средъ румынскаго духовенства. Священники не ръдко судятся за различные проступки, особенно за пьянство и распутную жизнь. Въ свободное отъ совершенія богослуженія и требъ время, большая часть духовныхъ проводить въ питейныхъ заведеніяхъ; упившись, они возвращаются домой и начинають бить жень и дътей, домашнихъ животныхъ и у пр. "Однимъ словомъ, — скажемъ словами преосв. Мелхиседека, — добраго примъра въ жизни часто не видно отъ нихъ. Одни изъ нихъ держатъ корчиы въ общинахъ, чтобы добыть средства къ жизни, другими словами, они подражають евреямь въ спанваніи народа крепкими напитками; иние, подавленные тяжелымъ положеніемъ, предаются сами пьянству на ряду съ мужиками; иние делаются товарищами воровъ; третьи торгують религіозными службами, если жители обращаются въ нимъ за совершениемъ крещения, погребения и проч. "2). Кое-чему учившись, многіе изъ священииковъ воображають себя учентйшими людьми, представление о которыхъ соединяется у нихъ съ отсутствиемъ религіозности, которая-де присуща только умамъ неразвитымъ, незралымъ. Поэтому неудивительно здесь встретить священниковъ или совершенно индифферентныхъ кърелигіи, или антирелигіозныхъ и даже кощунственно относящихся къ религіи и ея святынямъ. Чтобы не быть голословными, приведемъ нъсколько характерныхъ фактовъ изъ множества, приведенныхъ г. Самуряномъ. Вследстіе слабости законовъ, руминское духовенство совершаеть много преступленій, а высшее начальство легко смотрить на это. Въ мъстъчкъ Б. одинъ священникъ, при опущеніи тела усопшаго въ могилу, сказаль: "бросьте эту падаль скорте въ могилу". Другой священникъ, на увъщание его со стороны нъкоторыхъ дицъ, что онъ отдастъ отчетъ Богу за свои преступленія,

тщетно ждаль возведенія въ епископскій санъ нѣсколько лѣтъ, наконецъ прибыль къ епископу Іерониму во время синодальнаго собранія и потребоваль, или возвращенія данныхъ ему денегъ, или возведенія въ епископскій санъ. Епископъ отказывается отъ того и другого; монахъ вынимаетъ изъ кармана револьверъ и убиваетъ епископа. Киш. Епарх. Вѣдом. 1880 г. № 5.

<sup>1)</sup> Странникъ, 1882 года, № 8.

<sup>2)</sup> Papismul și Biserica orthodoxa în România, p. 77.

сказалъ: "что за Богъ, о Которомъ вы мит говорите; гдт онъ? развтвы пили съ нимъ кофе?" Священникъ N, доказывая поселянамъ пользу краснаго вина (это было въ питейномъ заведеніи), вынулъ изъ кармана Новый Завтъ, прочелъ одно мтсто ("гдт собрано два или три во имя Мое, тамъ и Я посреди ихъ"), которое такъ объяснилъ: "вы, прихожане, собрались сюда, чтобы угостить меня краснымъ виномъ, которое означаетъ кровь Христову; хорошо: вотъ я—одинъ и вы—двое, следовательно—три собраны здтсь во имя Христово; выпьемъ же вина, сколько захочется, такъ какъ и Христосъ съ нами" 2).

Эти факты, свидътельствующіе о безнравственной жизни румынскаго духовенства, не исключали, конечно, существованія среди него такихъ пастырей, жизнь которыхъ вполнѣ соотвѣтствуетъ ихъ высомому служенію. Но такихъ, къ сожалѣнію, мало; жизнь большинства священниковъ, по словамъ преосв. Мелхиседека, скорѣе можетъ служить соблазномъ, чѣмъ добрымъ примѣромъ для пасомыхъ.

Какимъ же нравственнымъ авторитетомъ могли пользоваться подобные пастыри? Какое же, въ такомъ случат, они могли имъть нравственно-просвътительное вліяніе на своихъ пасомыхъ? Отвъчая на этотъ вопросъ, профессоръ Леонеску говоритъ: "священнослужители

<sup>2)</sup> Кишин. Еп. Въдом., 1879 г. № 20. На ряду съ этими фактами не можемъ не привести, хотя-бы въ примъчаніи, еще одного характернаго факта, изъ котораго можно видъть, что и высшее духовенство, къ сожалънію, неръдко кощунственно относится къ церковнымъ установленіямъ. Воть митьніе одного архимандрита о постахъ православной церкви. Архимандритъ Геннадій, воспитанникъ Пражскаго университета, будучи ректоромъ Нямецкой семинаріи, пожелаль причаститься св. Тайнь вь великій четвергь; но къ этому не допустилъ его јеромонахъ Андроникъ, замътивъ на бородъ архимандрита остатки събденнаго яйца. "Хотя ты архимандритъ, -- сказалъ і еромонахъ, -- но не имъешь права причащаться, такъ какъ навлся куриныхъ янцъ". Архимандрить отвътилъ, что онъ не наълся, а только закусилъ. О. Андроникъ опять возразилъ, что для принятія св. Тайнъ нужно приготовиться достойнымъ образомъ, ничего не вкушая, особенно скоромной пищи въ великій постъ (о. Андроникъ употребиль славянское слово). --, Что это значить пость? -- возразиль архимандрить.--Пость-это важная государственная должность". Когда о. Андроникъ объясниль архимандриту значеніе великаго поста, то архимандрить Геннадій сказалъ: "ахъ ты, невъжа, что лучше ъсть-жареную курицу или огурцы въ великій пость?-Понятное дело-курицу, а не огурцы, какъ ты говоришь; у тебя не развить вкусъ". Другой архимандрить, окончившій курсь въ богословскомъ греко-восточномъ институтъ въ Черновцахъ, на замъчание ему со стороны нъкоторыхъ лицъ, что надобно соблюдать Успенскій постъ, сказаль: "кушайте мясо, зубы останутся тв же, которыми вдите постную пищу; святые отцы, установившіе пость, были люди отсталые, не окончившіе даже курса въ гимназіяхъ..." Ibidem, № 5, 1880.

иншены всякаго престижа и авторитета и потому не могуть имъть  $\sqrt{\phantom{a}}$ никакого воспитательнаго вліянія на прихожань. Они не могуть быть духовными руководителями и споспёшниками своихъ пасомыхъ въ дёлё спасенія, такъ какъ не возвышаются надъ уровнемъ большинства ни словомъ, ни дъломъ. Церковь больше не привлекаетъ върующихъ въ дни воскресные и праздничные, такъ какъ амвонъ нёмъ и изъ него не слышится живое слово вёры и нравственности христіанской, воодушевленное горячею любовью настыря къ наученію и исправленію порочной жизни своихъ пасомыхъ. Перковнослужители стараются быть только механическими совершителями церковныхъ требъ; не употреблають никакихь усилій къ вліянію на духовную сторону ихъ, предоставляя такимъ образомъ дёлать это другимъ, которые не дремлютъ и расхищають овець 1) "... Духовенство здёсь не пользуется, въ цёляхъ благотворнаго вліянія на народъ, двумя средствами, которыя могуть служить къ возвышению религиозно-правственнаго состояния его-проповедью и обучениемъ въ школе.

Нътъ сомивнія, что живое общедоступное слово священнослужителя, примъненное въ данному мъсту, времени и состоянію своихъ слушателей, идущее прямо отъ сердца и ума, въ высшей степени способствуеть облегчению понимания и усвоения проповъдуемаго имъ ученія. Между ораторомъ и его слушателями устанавливается самое тесное духовное общение и взаимодействие, какъ необходимое условие для торжества пропов'й дуемых в имъ истинъ. Въ Румыній совстив не развито живое церковное слово. Сельскіе священники почти никогда не произносять проповъдей, ни собственныхь, ни чужихь, хотя-бы напечатанныхъ. Это объясняется тъмъ, что сельскіе священники не имъютъ и понятія о гомилетикъ и незнакомы съ проповъдническими произведеніями, такъ какъ въ четырехклассныхъ семинаріяхъ, гдё они оканчивають курсь, гомилетика не входить въ программу преподаваемыхъ предметовъ. Если иногда и произносятся проповъди, то народъ слушаетъ ихъ съ большою неохотою и недоверіемъ къ проповеднику, говоря, что проповедь его не заключаеть того, что содержится въ священныхъ и богослужебныхъ книгахъ, а есть только измышленіе проповедника. Притомъ же, проповеди эти большею частью не имеютъ никакого значенія, потому что здёсь часто слово расходится съ дёдомъ: проповедникъ, пьянствовавшій вчера съ поселянами, говоритъ имъ, на другой день, напримъръ, о вредъ спиртныхъ напитковъ... Городскіе священники чаще говорять проповёди, но въ это время при-

<sup>1)</sup> Biserica Romana, p. 15.

хожане одинъ за другимъ уходять изъ церкви, виражая неудовольствіе на священниковъ за то, что они будто заставляють долгимъ стояніемъ въ церкви терять дорогое время прогулокъ... Храми почти всегда пусти. Когда священникъ спрашиваетъ своихъ прихожанъ о причинѣ ихъ нехожденія въ церковь, они просто отвѣчаютъ, что въ церковь нѣтъ надобности ходить потому, что имъ тамъ и холодно, и скучно, такъ какъ причетники поютъ хуже любого изъ нихъ. А между тѣмъ невдалекѣ иаходящаяся корчма большею частью полна народу, который производитъ такой шумъ, что часто нельзя и богослуженіе совершать 1).

Что касается народнаго образованія, предоставленнаго правительствомъ учителямъ, окончившимъ курсъ въ упомянутыхъ нами четырехклассных нормальных училищахь, то духовенство отъ него совершенно устранено. Но правительство не много выиграло. устранивъ духовенство отъ обученія дітей въ школахъ. Напротивъ, дъло ученія ношло гораздо куже, нотому-что самый носредственный семинаристь лучше всякаго "нормалиста", въ особенности, въ знанін богословскихъ предметовъ, несмотря даже на плохую постановку ихъ въ тамошнихъ семинаріяхъ. А между тёмъ Законъ Божій въ начальныхъ училищахъ преподается не священниками, а все тъмн же "нормалистами". О степени познаній "нормалистовъ" по Закону Божію можно судить уже изъ одного того, что Законъ Божій преподается въ нормальных училищахь въ самых вратких размерахь, при одномъ урокъ въ недълю въ каждомъ классъ. Не имъя сами достаточныхъ сведеній въ Законе Божіемъ, "нормалисти" смотрять на него, какъ на неизбълную пока формальность въ курст учебныхъ предметовъ, и въ преподаванию его относятся совершенно безучастно, требуя отъ учениковъ буквальнаго изученія уроковъ по учебной книгт, совершенно не разъясняя имъ и не заботясь объ уразуменіи механически вычченнаго учениками. Имъ совершенно чуждъ правильный взглядъ на Законъ Божій не только какъ на учебный, но прежде всего и больше всего какъ на воспитательный предметъ, который является самымъ дъйствительнымъ средствомъ для религіовно-правствоннаго воспитанія дітей, дійствуя не только на умъ, но и на сердце ихъ, представляя собою не только уроки знанія, но и уроки вёры и нравственности... Священники не присутствують даже на экзаменахъ по Закону Божію, такъ-какъ ихъ не допускаютъ "нормалисти", видя въ нихъ своихъ враговъ, которие могутъ занять ихъ мёста, имёя, въ

<sup>1)</sup> Киш. Епарх. Въд. 1879 г., № 21.

сущности, на то вев права. Вследствіе этого, въ большинстве приходовъ установился антагонизмъ между священникомъ и учителемъ, часто приводящій въ дурнымъ последствіямъ. А между темъ "священникъ и учитель, -- справедливо говорить по этому поводу профессоръ Леонеску, -- должны илти рука объ руку и дополнять другъ друга. Устраненіе священника отъ обязанности учительства есть великое недоразумъніе, чтобы не сказать больше, потому что учительство составляеть непременный долгь пастыря. Если священнивь по чему-либо не можеть быть учителемь по всёмь предметамь въ школё, то во всякомъ случав необходимо, чтобы онъ былъ блюстителемъ школы, следиль за направлениемъ въ ней и непременно преподаваль Законъ Божій" 1). Благо еще, если учителя-нормалисты являются религіозными людьми. Къ сожальнію, далеко не всегда такъ бываетъ. Учителями часто бывають люди, если не вполнъ атенсти, то индифферентные въ религіозномъ отношеніи, которые не могуть, конечно, воспитать въ своихъ питомцахъ христіанской вёры и любви къ православной церкви и ся служителямъ. По неоднократнымъ заявленіямъ священниковъ Святейшему Синоду, мы знаемъ, что во многихъ комунахъ учительствуютъ "нормалисты" съ антирелигіознымъ направленіемъ, которые не водять дътей въ церковь и вообще совершенно не заботатся объ ихъ религіозномъ воспитаніи. Мало того, о подобномъ направлени въ школахъ мы нивемъ показания такихъ авторитетныхъ лицъ, какъ митрополита Молдавскаго и другихъ епископовъ, высказанныя ими въ заседаніи Святейшаго Синода въ присутствіи министра народнаго просвещенія, когда решался вопрось о передаче народныхъ школъ въ веденіе духовенства. Митрополить Молдавскій говорилъ: "чему учатъ теперь въ школахъ? Учатъ-ли страху Господию, который есть начало премудрости? Развё нормалисты, которые въ Яссахъ въ церкви Трехъ Святителей попирали иконы ногами, учатъ румынскихъ дётей страху Господню? Когда нормалисты идуть въ деревню въ качествъ народныхъ учителей, то говорять ученикамъ: "слушай, мальчикъ! спроси дома отца своего, видель ли онъ Бога"... "Поэтому, —замъчаеть митрополить, —какъ ни плоха организація обученія въ семинаріяхъ, можемъ сказать, что только здёсь учать христіанской вёрё и потому понятно, кому должно быть ввёрено обученіе въ шкодахъ" 2). Епископъ Арджешскій въ томъ же засёданіи и по тому же поводу говорилъ: "мы-служители церкви и потому обя-

<sup>1)</sup> Biserica Româna, p. 14.

<sup>2)</sup> Sumarele Sedintelor St. Sinod, 1888, p. 149.

заны особенно заботиться о прославленін ея, въ противномъ случав дадимъ страшный отвёть предъ Богомъ. Что касается меня, то я, сколько буду жить, буду прилагать всё свои старанія къ этому, даже если бы зналь, что за это придется пострадать... Со всёхъ сторонъ раздаются голоса объ упадкъ нравственности въ народъ и многіе спрашивають: что же делаеть церковь? Къ сожаленію, -- мало; а между темъ деятельность ея должна проявляться преимущественно въ данномъ направленін, начиная съ воспитанія дётей, которое находится теперь въ ненадежныхъ рукахъ. Два года назадъ, во время одной изъ монуъ ревизій, зашель а между прочимь съ примаремь въ школу. Нахожу тамъ одну декольтированную госпожу и нёсколько дётей. Спрашиваю: вы-учительница?- "Да", отвёчаеть она. - Сколько дётейвь отвечаеть, что дети не слишкомъ исправно посещають школу. Молятся дёти?—спрашиваю я. "Па". — Когда? — "Утромъ и вечеромъ". — Какія же молитвы читають? --- "Во имя Отца и Сына--- и больше инчего". Видите ли, святые отцы, она не упомянула даже о Лухъ Святомъ, очевидно, потому, что не знала этой молитви. Что же говорить послъ этого о дътяхъ? Въ программы начального обучения даже не входитъ изучение молитвъ. На насъ лежитъ непремънная обязанность позаботиться объ истинномъ воспитаніи дітей" 1).

Действительно, какихъ добрыхъ плодовъ можно ожидать отъ подобныхъ учителей? Отсутствіе религіозно-нравственнаго воспитанія въ дукъ православной церкви ведеть къ одичанію иравовъ, къ развитію животнаго эгоизма и распущенности, какъ краснорфчиво свидфтельствуеть объ этомъ всемірная исторія и ежедневный опыть; приміромъ этого служить и сама Руминія, гдё безиравственность висшихь классовъ, можно сказать, достигла своего апогея, начинаетъ проникать въ народъ, и, безспорно, проникнетъ, если воспитание его будетъ продолжаться подъ руководствомъ подобныхъ учителей. Припоминаются намъ по этому поводу глубоко справедливыя слова преосвященнаго Никанора: "сохрани Богъ, если народний учитель станетъ показывать небрежность въ въръ и церкви... Черезъ 20 лътъ это отчуждение учителей отъ первви отразится на народъ. Сохрани Богъ, если народный учитель позволить себв проводить легкомысленныя понятія въ духв Дарвина, въ духъ матеріализма. Сохрани Богъ, если народный учитель станеть вести себя относительно местного священника въ духв пренебреженія, въ духѣ антагонизма (какъ видѣли мы-въ Румыніи).

<sup>1)</sup> Ibidem, p. 32.

Сохрани Богъ, если народный учитель внесеть въ сельскую среду систематическій разврать въ принципъ... Начните что-либо разрушать въ народной вёрё, тогда вы не остановитесь и не остановите разрушенія"... 1). Всв эти опасенія, къ несчастію Румынін, осуществились въ ней. "Профессора и учителя,-говорить преосв. Мелхиседекъ,обязанные развивать религіозное и напіональное чувство народа, или никогда, или очень редко являются въ церковь; то же делають и ихъ восинтанники. Въ редкихъ школахъ есть по одному священнику, особенно, способному въ преподаванію христіанской редигіи; въ программахъ назначено для этого два чася въ недёлю для начальныхъ классовъ. Недавно покойный министръ просвещения Конта предложиль проекть закона для народнаго образованія, которымь выводиль изъ народныхъ школъ религіозное обученіе. Другіе неофиты этой поверхностной культуры, безъ всяваго національнаго и христіанскаго, а космонолитического воснитанія, -- называють себя свободными мыслителями и съ безстидствомъ нападають на перковь и христіанскія идеи. какъ съ каоедръ, такъ и въ публичныхъ собраніяхъ и сочиненіяхъ, распространяя въ народе дарвинизмъ, т. е. ученіе, что человекъ будто бы образовался изъ обезьяны и имфетъ одинаковую со всфии животными участь; отвергають существованіе Бога и безсмертіе души н вообще все, что только напоминаетъ религію. Словомъ, человъку въ жизни не остается другой цёли, какъ только удовлетвореніе физическихъ инстинктовъ и погоня за матеріальными благами. Само собою понятно, что въ этой нравственной и интеллектуальной безпорядочности наша національная церковь все болбе и болбе идеть къ упалку" <sup>2</sup>).

## IV.

Матеріальное состояніе духовенства. — Зависимость его отъ комунъ. — Злоупотребленіе комунальныхъ старшинъ. —Примфры. —Источники доходовъ духовенства. — Недостатокъ ихъ. —Слъдствія плохого матеріальнаго обезпеченія духовенства. — Недовольство его. —Тайныя священническія общества. -- Напрасное обвиненіе Синода, безсильнаго оказать помощь въ этомъ дълъ. —Проэктъ улучшенія быта духовенства въ 1888 году и основы его.

Въ матеріальномъ отношеніи румынское духовенство находится въ очень плохихъ условіяхъ. Въ прежнее время оно, какъ мы видёли, было болёе или менёе обезпечено, благодаря, главнымъ образомъ, по-

<sup>2)</sup> Papismul și Biserica orthodoxa în România, р. 76; Труды Кіев. Дух. Академін, 1884 г, № 7, стр. 548.



<sup>1)</sup> Весъды и поученія Никанора, архісп. Одесскаго и Херсонскаго, т. II, стр. 385.

жертвованіямъ на церкви бояръ, которые заботились о томъ, чтобы каждая церковь имёла въ своемъ распоряженіи достаточныя средства для приличнаго содержанія духовенства, для общественнаго образованія и добрыхъ дёль въ пользу націн. Въ настоящее же время, поль вліяніемъ антирелигіозныхъ идей, запесенныхъ въ Румынію извить, перковныя имфнія сокуляризованы; только самая незначительная часть остадась иля иншенскаго сопержанія клира при епископскихъ канедрахъ и церквахъ бывшихъ монастырей 1). Съ другой стороны, надъление крестьянъ землею и освобождение ихъ отъ крепостной зависимости сразу поставило помъщиковъ, въ прежнее время главныхъ ревнителей церкви, въ положение простихъ гражданъ, лишенныхъ въ селъ всякаго авторитета, вслъдствіе чего церковь и ся служители должны были существовать на попеченіи правительства. Последнее же, несмотря на измънившіяся условія жизни общества, не озаботилось соотвётственнымъ измёненіемъ условій матеріальнаго быта духовенства, но, отобравъ церковныя имущества, сохранило во всей пелости прежнее положеніе, предоставивъ содержаніе перквей и ся служителей жертвамъ благочестивихъ христіанъ, составляющихъ приходскую общину или комуну $^2$ ).

Въ комунальномъ законт (§ 11) говорится: "всякая комуна обязана заботиться о содержаніи клира, церкви и различныхъ церковныхъ учрежденій. Она должна выдавать жалованье священникамъ и церковно-служителямъ ея церкви". Этотъ общій законъ о содержаніи духовенства былъ впослідствій разъясненъ Святійшвить Синодомъ въ томъ смыслі, что нормою для содержанія духовенства должно быть жалованье, выдаваемое государствомъ нікоторымъ церквамъ, содержимымъ имъ (§ 4). Государствомъ же содержится незна-

<sup>1)</sup> Biserica orthodoxa Romana.1888. N. 1; p. 26; Memoriu etc....

<sup>2)</sup> Приходская община состоить изъ всёхъ прихожанъ православнаго въроисповъданія. Въ каждой общинь образуется церковно-приходскій совъть, который состоить изъ избранныхъ прихожанъ въ количествъ, смотря по народонаселенію общины, отъ 8 до 12 членовъ. Совъть ведеть всё текущія дъла, касающіяся содержанія прихода и его учрежденій, на основаніи общихъ законовъ церкви и постановленій общаго собранія прихожанъ. Въ частности же совъть завъдываеть: обезпеченіемъ церковныхъ установленій, избираніемъ учителей въ школы, наблюденіемъ за религіозно-нравственнымъ состояніемъ прихода, мърами противодъйствій противъ суевърій и дурныхъ обычаевъ, наблюденіемъ за исправнымъ посъщеніемъ дътьми школъ, за организаціей благотворительности и т. д. Церковно-приходскій совъть подчиняется такъ-называемому общему собранію комуны, предметы занятій которой, между прочимъ, составляють: выборъ сеященника и составляють комуньть обычаевь диховныхъ лицъ и церковныхъ учрежденій.

чительное число городскихъ и сельскихъ церквей (не болъе 40); первы — бывшіе греческіе монастыри, построенные дарями изъ грековъ-фанаріотовъ и принадлежавшіе патріархамъ Константинопольскому, Александрійскому, Антіохійскому, Іерусалимскому, Асонской горь, монастирю св. Екатерини на Синайской горь, которыя прежде принадлежали монастырямъ и имъли съ давнизъ временъ заповъдния имънія, въ последное время отнятия у нихъ правительствомъ, которое въ замънъ этого выдаеть имъ жалованье, дълящееся для такихъ церквей на три разряда: а) въ столичныхъ городахъ, Букурешть и Яссахь, определено священиим 1200 новыхь левовь въ годъ (новый левъ = 1 франку т. е., 25 коп. сер. или 40 коп. на бумажный рубль), діакону 1800, первому псаломщику 1200, второму-888 и на расходы церковине-оть 430 до 940 новыхъ левовъ: б) въ другихъ городскихъ церквахъ жалованье священнику и діакону колеблется между 600 и 1000 левами, первому псаломщику-между 600 и 880 левами, второму псаломщику-между 444 и 600 л., а на перковные расходы определяется отъ 190 до 592 левовъ; в) въ сельскихъ церквахъ священнику назначено 600 левовъ, псаломщику - 300, параекклисіарху 168 и 120-на церковние расходы. Если бы хотя такое жалованье выдавалось комунами духовенству, тогда оно считало бы свое положение довольно сноснымъ, въ особенности принимая во вниманіе добровольныя подаянія прихожань за исполненіе различныхь требь. Къ сожаленію, ничего подобнаго неть. Во многихъ комунальныхъ бюджетахъ удъляется по очень незначительной суммъ на содержание клира, именно: священнику назначается отъ 20 до 50 франковъ (девовъ) въ годъ, а двумъ иввиамъ-отъ 10 до 30 франковъ. На церковные же расходы не ассигнуется никакихъ средствъ, такъ что покупка предметовъ, необходимыхъ для богослуженія, просфоръ, вина, свёчъ и пр., зависить отъ доброй воли прихожанъ, или производится на средства бёднаго священника. Въ статистикъ комунъ, опубликованной правительствомъ въ 1887 году, повазаны очень многія комуны съ годичними расходами въ сотни и даже тисячи франковъ на различния учрежденія, а между тімь на содержаніе клира не ассигновано ни гроша. Правда, нъкоторые комунальные бюджеты поражають довольно большою ассигновкою на содержание клира, напр., въ 1000 франковъ; но эта ассигновка-фиктивна и обусловлена желаніемъ имёть болёе достойнаго священника.

Нерёдко комуны, не ниёющія священниковъ, входять въ договоры съ семинаристами, предлагая имъ при этомъ очень выгодныя условія. Договоръ этотъ, скрёпленный подписью церковно-приходскаго

комунального совъта и засвидътельствованний нотаріусомъ, повидимому, полженъ бы свято выполняться; на самомъ же дёлё весьма часто не выполняется. Прихожане скоро забывають о своемъ обязательствъ платить священнику извёстное жалованье; только нёкоторые изъ нихъ, не следуя примеру большинства, вносять известную долю денегь въ качествъ жалованья, которое вслъдствіе этого становится очень незначительнымъ. Отсюда неизбъжны плохія отношенія между священникомъ и прихожанами. Иные священники, защищая свои права, возбуждають судебныя преследованія противъ своихъ прихожанъ-должниковъ и, въ случат вингрыша дела, получають исполнительные листы на вамсканіе съ имущества прихожань, что, очевидно, способствуеть еще большему обостренію ненормальныхь отношеній прихожань къ духовенству. Вследствіе этого, положеніе священника въ данномъ случав становится невыносимымъ какъ отъ техъ непріятностей, съ которыми ему приходится встржчаться, такъ и отъ матеріальныхълишеній. Священнику въ такомъ случай остается только просить свое начальство о перемъщени его на другой приходъ, хотя и тамъ онъ не гарантированъ отъ подобныхъ же непріятностей.

То или иное положение священника зависить оть "примаря" комунальнаго старшины, который завёдуеть комунальнымъ бюджетомъ и выдаеть жалованье причту. Если "примарь" хорошъ и находится въ добрыхъ отношеніяхъ съ священникомъ, то послёдній можеть разсчитывать на назначение ему хорошаго жалованья и полученіе его въ срокъ, въ противномъ случав, оно идеть въ глубокій карманъ "примаря". А между тъмъ, поддерживать добрыя отношенія съ примаремъ бываетъ большею частью трудно вследствіе той партійности, которая существуеть въ руминскомъ государствъ, равно какъ и въ комунъ. Выборы "примарей" раздъляютъ комуны на враждебныя партіи, и священникъ обязательно долженъ принадлежать къ одной изъ этихъ партій. Горе священнику, действовавшему въ пользу партіи, не побъдившей на выборахъ. Кромъ того, существуетъ очень много "примарей" и нотаріусовъ (общинныхъ писарей) съ противо-религіозными идеями. Подобные люди явно враждебно относятся въ священнику и церкви, даже пропагандируютъ между поселянами, чтобы они не ходили въ церковь и не звали священниковъ въ свои дома для исправленія христіанскихъ требъ. Священнику остается или заискивать предъ подобными личностями въ ущербъ религіознымъ интересамъ своей пастви, или влачить самое жалкое въ матеріальномъ отношеніи существованіе, борясь съ врагами церкви и утвшая себя надеждою на переходъ въ другое мъсто, или же поступиться религіозными убъжденіями и снискать дружбу "примара". Такое унизительное положеніе священника и сознаніе имъ своей беззащитности вредны не только въ психическомъ отношеніи, такъ-какъ подавляють сознаніе собственнаго достоинства, какъ проповъдника Божія и служителя Христова, но вредны еще и въ нравственномъ отношеніи, связывая по рукамъ и ногамъ священника въ его дъятельности: ибо какъ священникъ станеть смъло и ръшительно обличать пороки, если знаетъ, что его проповъдь можетъ быть прината какимълибо примаремъ или писаремъ, а то и къмъ-либо изъ его вліятельныхъ прихожанъ, на свой счеть и повлечетъ за собою охлажденіе обиженныхъ, а черезъ иихъ и другихъ, къ нуждамъ церкви и приходскаго причта?...

Въ Руминскій Синодъ постоянно поступали жалобы со стороны сельскихъ священниковъ на притесненія ихъ "примарями" и писарями. Изъ многочисленныхъ жалобъ, печатавшихся обывновенно въ синодальномъ органъ "Biserica orthodoxa Româna", мы приведемъ двътри. "Почти всё сельскіе священники,-- иншеть Димитрій Ліану, свяшенникъ комуны Турбаци, — пользуются самымъ ничтожнымъ жалованьемъ, которое назначается комуною согласно бюджету, предварительно утвержденному окружнымъ управленіемъ. Но и это ничтожное жалованье часто попадаеть въ карманы комунальныхъ деятелей, бюджеть хранится "на намять" въ комунальныхъ архивахъ, а священникъ остается ин съ чёмъ. Если священникъ за разъясненіемъ нодобнаго недоразуминія "осмёлится" обратиться къ "примарю", то последній преспокойно отвечаеть, что деньги необходимы были ему для его хозяйственныхъ надобностей. При повтореніи просьбы, примарь обыкновенно отвъчаеть, преподавая нъчто въ родъ откровеннаго н добраго совъта: если священникъ хочетъ жить съ нимъ въ миръ и надвется получать кое-какія подаянія оть прихожань, то пусть дасть ему росписку въ получении всего жалованья согласно съ бюджетомъ, въ противномъ случав, онъ такъ настроитъ прихожанъ, что тотъ больше отъ нихъ ничего не будеть получать, не говоря уже о жалованіи. Священникъ часто бываетъ принужденъ давать росписку въ полученім денегь, которыхь онь и не видаль, а между тімь семья его остается безъ куска клёба". Другой священникъ, Стефанъ Пату, изъ комуны Ободжа, вотъ какъ описываеть свое положение: "Вудучи сыномъ бёднаго священника, я поступилъ въ Рымничскую семинарію, гдъ обучался втечение четырехъ лътъ, состоя на казенномъ счету; по окончанім курса я быль посвящень въ 1874 году во священника къ этой церкви. Примарь, управляющій комуною съ 1866 года, довелъ меня до самаго печальнаго положенія, не выдавая полностью жалованья, назначаемаго мит комуною. Сколько разъ я ни ходиль къ нему, всегда возвращался ни съ чтм: "денегь нтть"—быль его всегдашній отвтть. Въ 1874 году онъ изъ опредтленнаго мит жалованья удержаль въ свою пользу 135 новыхъ левовъ, въ 1875 году—65 новыхъ левовъ, съ 1877 по 1880 годъ—240 новыхъ левовъ. Вст просьбы и угрозы не привели ни къ чему, и я теперь нахожусь въ самомъ бъдственномъ положеніи". Нткоторые священники пишутъ, что жалованіе ихъ въ десять разъ меньше жалованія какого-нибудь писаря, едва-ли окончившаго курсь въ элементарной школт; такъ, во многихъ мтетахъ священники получаютъ 120 новыхъ левовъ (и то хорошо), а писаря по 1200 1). Такимъ образомъ, священникъ всецтью зависитъ отъ "примаря", который распоряжается имъ по своему произволу. Въ внду этого, можетъ ли быть здтеь ртчь объ авторитетт духовенства и его религіозно-нравственномъ вліянін на прихожанъ?...

Другимъ источникомъ содержанія сельскаго духовенства служить земля, которая назначена причтамъ въ следующихъ размерахъ: а) для перворазрядныхъ приходовъ—17 фальчъ (фальча= $1+^{1}/7$  десятины), изъ которыхъ положено первому священнику—6 фальчъ, второму священнику—тоже 6, первому причетнику (псаломщику)— $2^{1}/2$  фальчи и второму причетнику (дьячку) тоже  $2^{1}/2$  фальчи; б) для второразрядныхъ приходовъ— $8^{1}/2$  фальчъ, изъ которыхъ положено священнику  $4^{1}/2$  фальчи, а причетникамъ по 2 фальчи. Однако не всё причты имъютъ и это незначительное количество церковной земли, а только причты такъ-называемыхъ комунальныхъ церквей, тогда какъ "резешскія"  $^{2}$ ) комуны не удёляютъ церкви и этого незначительнаго количества земли. Нритомъ же, и здёсь "примарь" играетъ такую же роль, какъ и при уплатё жалованія.

Что касается вознагражденія за исправленіе требъ, то священники не имѣютъ права просить, и "примарь", если узнаетъ объ этомъ, можетъ обругать священника самыми скверными словами, угрожая лишить его и того скуднаго жалованья, которое онъ получаетъ. Само собою разумѣется, что причтъ не отказывается отъ добровольнаго со стороны прихожанъ вознагражденія.

Плохое матеріальное обезпеченіе румынскаго духовенства довело многихъ священниковъ до того, что они занимаются по селамъ пи-

<sup>1)</sup> Всв приведенные примъры взяты изъ Biserica orthodoxa Româna, 1882. №№ 5 и 8.

<sup>2)</sup> Т. е. "однодворческія", не принадлежащія помъщику.

тейною торговлем, -- "подражая, по выраженію преосв. Мелхиседека, евреямъ въ спанванін народа крвпкими напитками", или принимаютъ должности сборщиковъ податей, сельскихъ писарей и иныя занятія, явно не соотвътствующія духовному званію. Единственная приличная священнику должность сельского учителя, достаточно вознаграждаемая правительствомъ или общиною и занимаемая раньше лицами православнаго духовенства, отобрана у нихъ, такъ какъ правительство, какъ ин упомянули, ввело новые расходы на учреждение такъ-называемыхъ нормальныхъ школъ для исключительнаго образованія сельскихъ учителей и замбияеть ими священниковь. Нёть инчего удивительнаго, что такое печальное положение руминскаго духовенства, при отсутствін у него духовно-нравственнаго мужества, озлобило многихъ изъ нихъ, довело до ропота на свою судьбу, до порицанія правительства и церковной ісрархін, до увлеченія политическими страстями, такъ какъ они, естественно, легко делаются жертвами интригъ заинтересованнихъ лицъ, объщающихъ имъ улучшить ихъ матеріальное положеніе за ту или другую политическую услугу. Въ одно времи изъ недовольних священниковъ начали составляться тайныя общества, въ основаніе которыхъ была положена ненависть къ епископамъ, а вмёстё съ твиъ и въ монашеству, которые, по ихъ мивнію, служать причиною того, что ихъ положение не улучшается. Пропагандировалась идея образованія изъ священниковъ особаго сословія, независимаго отъ епископства, разръшенія публичныхъ священническихъ сходовъ для обсужденія текущихь вопросовь и нуждь духовенства. "Синодъ,-говорили они,--состоить изъ однихъ монаховъ, которие незнакоми съ жизнью священниковъ, съ ихъ тягостнымъ положеніемъ: въ Синодъ должны участвовать и священники, которые, имёя въ рукахъ "хлёбъ и ножъ", добивались бы той обезпеченной жизии, какою пользуются настоящіе члены Синода. Монашество-учрежденіе вредное для церкви и государства и должно быть уничтожено, вся церковь должна быть преобразована согласно съ актуальными требованіями общества и государства и сообразно новымъ культурнымъ идеямъ". Къ этому подстрекали ихъ противники церкви, а иностраниая пропаганда пользовалась этимъ, распространяя все больше и больше ученіе своей церкви. Эти же тайныя священническія общества начали действовать путемъ нечати, основавъ для этого въ Букурештв и Яссахъ двв газети, въ которыхъ поносилось епископство, монашество, церковно-православный порядокъ и св. каноны. Румынская журналистика поддерживала этихъ отщененцевъ и ихъ требованія. Въ журналахъ чаще, чёмъ когда либо, стали публиковаться скандальныя исторіи пав жизни румынскаго

влира, и всё журналы приводили ихъ съ нёкоторымъ удовольствіемъ, какъ доказательство антихристіанскихъ идей, считающихся модными. Это волненіе нёсколько затихло и не получило широкаго распространенія благодаря только тому, что идеи, пропагандируемыя бунтовщиками, разбились о доброе чувство простого румынскаго народа и не встрётили его сочувствія. И священники, составлявшіе тайныя общества, должны были скоро убёдиться, что они напали не на тотъ путь, который можетъ повести къ улучшенію ихъ положенія; кром'в этого, и правительство, путемъ различныхъ об'єщаній объ улучшеніи матеріальнаго быта духовенства, прекратило на время эту революціонную пропаганду. Тёмъ не мен'є, дёло продолжаєть оставаться въ натянутомъ положеніи, и существують серьезныя опасенія новыхъ движеній, такъ какъ румынское правительство ничего не дёлаєть для удовлетворенія справедливыхъ требованій Синода въ области улучшенія быта духовенства.

Обвиненіе Румынскаго Синода въ томъ, что онъ не изыскиваетъ средствъ къ улучшенію матеріальнаго положенія духовенства и вообще не заботится о возвышеніи его авторитета,—совершенно неосновательно и навѣяно людьми, враждебными церкви. Дѣло въ томъ, что Синоду предоставлена закономъ одна лишь дисциплинарная часть и каноническій судъ надъ духовенствомъ. Поэтому Синодъ ничего не можетъ предпринять самостоятельно для улучшенія быта духовенства, а имѣетъ право лишь представлять правительству о нуждахъ духовенства и предлагать проекты реформъ, которые затѣмъ систематически оставляются правительствомъ безъ исполненія.

Начиная съ 1873 года,—съ тъхъ поръ, какъ Руминская церковь становится независимою или автокефальною, -Руминскій Синодъ не переставалъ работать и изыскивать средства къ улучшенію быта духовенства во всёхъ отношеніяхъ. Такъ, 26 мая 1873 года Синодомъ было издано постановленіе о сокращеніи числа приходовъ и уменьшеніи количества священниковъ въ нихъ. Этимъ имѣлось въ виду увеличить приходы, которые доставляли бы священникамъ болѣе или менѣе обезпеченное содержаніе. Другимъ синодальнымъ опредѣленіемъ, отъ 12 ноября того же года, даже были указаны возможныя тогда средства для содержанія причта при церквахъ, находящихся на попеченіи городскихъ и сельскихъ комунъ. 8-го декабря 1875 года былъ составленъ проектъ церковнаго бюджета для городскихъ и сельскихъ комунъ на подобіе церковныхъ бюджетовъ для городскихъ и сельскихъ церквей, содержимыхъ правительствомъ. Въ 1882 году Синодомъ снова было внесено въ Сенатъ предложеніе объ улучшеніи быта духовенства.

Сенать образоваль коммиссію изъ пяти членовь, въ числь которыхь биль митрополить Молдавскій. Быль составлень проекть, переданный затымь въ камеру депутатовь, но его постигла участь вообще всёхъ другихь подобнаго рода проектовь, т.-е. онъ остался тамь безъ всякаго результата. Можно съ увъренностію сказать, что не проходило ни одного засъданія Синода, гдъ бы не быль обсуждаемь вопрось объ улучшеній быта духовенства. Это показываеть, что высшая духовная власть употребляла всё мъры къ облегченію участи духовенства, и напрасны поэтому возводимыя на нее печатью и обществомъ обвиненія въ бездъятельности и незнакомствъ съ тягостнымъ положеніемъ низшаго духовенства.

Если быть последняго все-таки не удучшается, то вина въ этомъ не Синода, а правительства, которое почему-то не находить возможнымъ удовлетворить благимъ желаніямъ духовенства. Представивъ въ засъданіи Синода 9 декабря 1888 года краткую исторію вопроса объ улучшеній быта духовенства и указавъ на тв нареканія, которымъ подвергаются члены Синода со стороны многихъ священниковъ, митрополить Молдавскій сказаль: "пусть видить теперь свёть, пусть уразумеють всё обвиняющіе Святейшій Синодь въ бездеятельности, что вопросъ объ улучшеніи быта духовенства и разработка этого вонроса всецело принадлежить епископамъ. Если вопросъ этотъ не получиль еще удовлетворительного рышенія, то это не значить, что епископы ничего не дълають въ Синодъ, что ихъ не интересуеть положение духовенства или они не хотять заняться решениемъ его... Но что мы на самомъ дълъ можемъ больше сдълать, какъ не высказивать только сильныхъ и горячихъ желаній, воплощающихся въ различныхъ проектахъ, которыхъ теперь и не счесть? Вотъ и теперь мы собрались, и всё съ желаніемъ. Большаго мы не можемъ сдёлать. Это пусть будеть ответомъ на несправедливия обвиненія противъ еписконата, который будто бы ничего не ділаеть, да и не въ состояніи дълать, такъ какъ ничего добраго нельзя-де ожидать отъ монаховъ. Монахи, и опять монахи... Но въ чемъ же виноваты монахи? Что же мы можемъ дёлать больше этого? Енископатъ исполнилъ свой долгъ: епископать неоднократно вносиль въ законодательное собраніе, въ Сенатъ предложенія объ улучшеніи быта духовенства; ему принадлежеть иниціатива и разработка этого вопроса, а не темь мірянамь, которые повсюду кричать, будто монахи ничего не дълають. Напрасны обвиненія, возводимыя на монаховъ. Если обратимся къ исторіи, то увидимъ, что церковныя имѣнія, отнятыя теперь правительствомъ, пріобр'єтены монахами. Во имя кого давались дарственныя записи монастырямъ и церквамъ? Ето ихъ хранилъ, если не монахи? Почему же теперь такое гоменіе на монаховъ"? 1).

Изъ всёхъ проектовъ объ улучшении бита духовенства обращаеть на себя вниманіе проекть, обсужлавшійся въ 1889 году въ засёданіи Румынскаго Синода. Остановимся на немъ нъсколько подробиве, такъ какъ онъ послужилъ основою для новаго церковнаго закона, изданнаго въ 1893 году. Этотъ проекть быть выработанъ, по постановленію Синода, коммиссіою, въ составъ которой входили: Мелхиседевъ, еписк. Романскій, Геннадій, еписк. Арджешскій, Сильвестръ, еписк. Хушскій и Паросній, списк. Нижне-Дунайскій. Коммиссія должна была обнять всё церковныя нужды для того, чтобы представить ихъ на видъ правительству и добиться закона, который устраниль бы ихъ и улучшилъ положеніе духовенства. Одна изъ главныхъ нуждъ духовенства заключалась въ отсутствін опредъленной организацін приходовъ и ихъ статистики. Поэтому на обязанность коммиссіи было возложено собрать и повърить статистическія данныя: а) о числъ приходовъ, б) о числъ православныхъ семействъ и душъ въ Румыніи, в) о числъ священниковъ, діаконовъ и пъвцовъ, г) о числъ приходовъ, не имъющихъ церковной земли, и д) о числъ священниковъ, не имъющихъ приходовъ. Эти данныя были необходимы для того, чтобы установить правильную организацію приходовъ, такъ какъ до тёхъ поръ, благодаря общинному, а не административному устройству приходовъ, послёдніе были распредёлены слишкомъ неравномёрно: были такіе прикоторые состояли изъ 20 — 40 семействъ, такъ-что положение священника въ такихъ приходахъ было очень бъдственно. Кромъ того, сами епископы, вследствіе отсутствія определенной организаціи приходовъ и статистическихъ данныхъ, назначали по нъскольку священниковъ въ одни и тв же приходы, такъ-что, по исчисленію коммиссіи, священниковъ въ Румыніи больше чёмъ приходовъ на 2096 человекъ.

Коммиссія, собравъ и провъривъ всё статистическія данныя 2), пред-

Sumarele ședințelor St. Sinod, Biserica orthodoxa romana 1888, p. 75.

<sup>2)</sup> Въ результатъ получены слъдующія статистическія данныя: городскихъ приходовъ—297, сельскихъ приходовъ—2734; семействъ въ городскихъ приходахъ—102,554, душъ въ городскихъ приходахъ—445,959; семействъ въ сельскихъ приходахъ—880,060, душъ—3,882002; церквей въ городскихъ приходахъ—596, въ сельскихъ—6165; священниковъ-настоятелей въ сельскихъ приходахъ—2734, помощниковъ 1343, діаконовъ въ приходахъ городскихъ—123, пъвцовъ—981, параекклисіарховъ въ приходахъ городскихъ—588, пъвцовъ въ сельскихъ приходахъ—9605, приходовъ безземельныхъ—448, излишекъ с вященниковъ—2096. Вівегіса отthodoxaromána, 1889, № 10, р. 720.

ставила слёдующій проекть организаціи приходовь, удостоившійся санкцін Синода: 100—300 семействь составляють одинь приходь и здёсь должень быть одинь священникь. Приходы съ народонаселеніемь въ 300—500 семействь должны имёть одного священника и другого помощника. Приходы съ населеніемъ въ 500—1000 семействь должны имёть одного священника и двухъ помощниковъ. Приходы съ населеніемъ въ 1000—1500 семействъ должны имёть одного священника и трехъ помощниковъ. Въ каждомъ уёздномъ городё должно быть по два діакона, въ мёстечкахъ по одному, а въ столичныхъ городахъ больше. Псаломщиковъ должно быть въ каждомъ приходё по два.

Сущность же самаго проекта заключалась въ томъ, что правительство должно взять на себя содержание духовенства и вообще всего причта. Суммы, необходимыя для этого, должны составляться изъ комунальныхъ сборовъ, которые будуть поступать въ общую государственную кассу для содержанія причта. Это необходимо по слівдующимъ причинамъ: а) комуны большею частію никогда не составляють бюджета на содержание причтовъ согласно существующимъ уваконеніямъ относительно содержанія церквей, а если и составляють, то назначають самую минимальную сумму; б) "примари" нёкоторыхъ комунь, вслёдствіе злой ихь воли и подъ предлогомь отсутствія средствъ, часто не уплачиваютъ даже этой минимальной суммы, а в) частные договоры, заключаемые между священниками и комуною, часто остаются мертвою буквою. Комуны, по проекту, и теперь будуть вносить деньги-только не въ комунальную кассу, а въ государственную, изъ которой и будеть идти причту определенное жалованье. По проекту, жалованье распредёлялось слёдующимъ образомъ: 1) великіе екклесіархи, священники, архи- и протодіаконы при митрополіяхъ и енископіяхъ, городскіе приходскіе священники и пъвцы перваго разряда при митрополіяхь должни получать по 200 левовь въ місяць; 2) священники, помощники и діаконы—по 166 левовъ; 3) всь певцы при приходскихъ церквахъ, канонархи и параекклисіархи при митрополіяхъ и епископіяхъ—100 левовъ въ місяць; 4) пропов'ядники при митрополіяхъ и епископіяхъ-800. Жалованье для сельскихъ причтовъ проектировано въ следующихъ размерахъ: а) приходскому священнику-100 левовъ въ мъсяцъ, б) его помощнику 83 лева, в) пъвцамъ по 33 лева. Земля должна дёлиться на три части, изъ нихъ двёна долю священника, а одна-на долю иввцовъ. Въ такомъ только случав, по мивнію коммиссін, можно будеть дождаться той давно вождельной минуты, когда священники и діаконы при митрополіяхъ и епископіяхъ и вообще во всёхъ городскихъ приходахъ будутъ окончившіе курсь богословскаго факультета, а въ сельскихъ приходахъ— окончившіе курсь семиклассныхъ семинарій.

Проектируя матеріальныя улучшенія въ быть духовенства, члены коммиссін имёди ввиду вместе сь этимь преддожить мёры къ поднятію нравственности среди духовенства и къ усиленію перковности въ школахъ. Въ первомъ случав проектировано усиление надзора. н контроля надъ священниками. До того времени дисциплинарная администрація сосредоточивалась только на протоіереяхъ, по одному протојерею на каждый округъ. На обязанности ихъ лежитъ ревизія церквей, наблюдение надъ жизнью клира, предотвращение безпорядковъ и ссоръ между влиривами, разбирательство и рашение несогласій, ностоянно возникающихъ между прихожанами и священниками. видно, обязанности протојереевъ очень обширны, такъ-что они, какъ заявлено въ одномъ изъ засъданій Синода, совершенно не въ состояніи ихъ выполнить, несмотря на все свое желаніе. Они не им'вють помощниковъ, даже секретарей, получають очень ничтожное жалованье-около 100 левовъ въ годъ. Въ настоящемъ же проекте предполагалось оказать протојереямъ-ревизорамъ помощь учрежденјемъ субъ-протојереевъ или священниковъ-проястосовъ, по одному на каждый округъ. Жалованье тёмъ и другимъ опредёлено въ 1200 левовъ въ годъ. Необходимость усиленія надзора надъ священниками обусловливалась въ проектъ тъмъ, что священники, лишенные надзора и контроля, оставляють съ теченіемъ времени свои религіозния обязанности, и народъ нравственно глохнетъ, добрые нравы, семейные и общественные, все болбе и болбе расшатываются развратомъ во всбхъ его видахъ.

Для усиленія церковности въ школахъ, проектировалось усилить преподаваніе Закона Божія во всёхъ школахъ, особенно народныхъ, возложивъ преподаваніе его исключительно на православныхъ священниковъ, которые вдохнули бы юношеству религіозные и нравственные принципы христіанства и воспитали бы его въ духѣ православной вѣры. Устраненіе народныхъ учителей отъ преподаванія Закона Божія мотивировалось въ проектѣ тѣмъ, что нѣкоторые нзъ народныхъ учителей и учительницъ, на обязанности которыхъ лежитъ преподаваніе ученикамъ Закона Божія, совершенно некомпетентны въ этомъ дѣлѣ, а потому допускаютъ искаженіе нстинъ православной вѣры, толкуя Св. Писаніе по своему личному разумѣнію, что ведетъ къ религіозному индифферентизму и развращенію дѣтей еще съ юнаго возраста, а въ будущемъ составитъ большую опасность для церкви и государства.

Этотъ проектъ, утвержденный Синодомъ въ 1889 году, былъ представленъ на разсмотръніе правительства. Въ 1893 году онъ получилъ значеніе законодательнаго акта, съ послъдовавшими въ немъ измъненіями. Къ результатамъ его мы и переходимъ.

v

Новый церковный законъ 1893 года и содержаніе его.—Полезныя и вредныя послѣдствія его для церкви. — Общій противоцерковный духъ его. — Постепенныя измѣненія въ немъ. — Административная организація приходовъ.— Значеніе ея для улучшенія быта духовенства.—Возвышеніе образовательнаго ценза клира.—Реформа семинарій.—Предоставленіе правъ семинаристамъ преподавать въ школахъ Законъ Божій — Измѣненіе срока возраста для рукоположенія. — Освобожденіе церковно-служителей отъ земскихъ повинностей.— Вогословскій факультетъ какъ persona juridica.—Права его.

29 мая 1893 года обнародованъ "Новый Церковный Законъ въ 📈 Румынін", значительнымъ образомъ измёняющій прежнее—умственное, нравственное и матеріальное — положеніе православнаго, преимущественно приходскаго бълаго духовенства. Онъ раздълается на четыре глави: I-приходы и ихъ причты (ст. 1-12); II-назначение и обязанности приходскаго причта (ст. 13—18): ІІІ--о семинаріяхъ (ст. 19—27); IV-содержаніе приходовъ (ст. 28-38); кромѣ того-дополненія, заключающія въ себё разныя временныя распоряженія (39-48), касающіяся преимущественно порядка проведенія въ дъйствіе этого закона 1). Последній имееть много хорошихь сторонь, особенно въ вопросе объ образовательномъ цензъ священниковъ и улучшении ихъ матеріальнаго положенія. Но общее его направленіе содержить въ себв много вреднаго для церкви, предоставляя слишкомъ большой просторъ вившательству свётской власти въ дёла, подлежащія по церковнымъ ка-исповеданій ("directia cultelor"). Такъ, напримеръ, назначеніе приходскихъ священниковъ, діаконовъ и другихъ сверхштатныхъ священнослужителей зависить отъ епархіальнаго архіереея и министра испо-|
u|въданій, а убздный протоіерей, кромъ того, утверждается королевскимъ указомъ (ст. 15 и 16). Назначение членовъ консистории также зависить отъ архіерея и министра испов'вданій. Посл'яднему предоставлено право отдавать подъ судъ членовъ причта. Для исполненія этого полномочія министра, учреждена новая должность церковныхъ

<sup>1)</sup> Приводимъ этотъ законъ въ приложении по переводу, помъщенному въ Чтеніяхъ Общ—ва Любит. Духови. Просв. за 1893 годъ, №№ 7—8, сдъланному румынскимъ ученымъ Г. Самуряномъ, съ его согласія.

дефензоровъ, состоящихъ при министерствъ исповъданія (ст. 17) На обязанности ихъ лежитъ доносить министру о всемъ, касающемся церковной жизни. Духовныя семинаріи предоставлены въдънію епархіальнаго архіерея, а вмъстъ и министра исповъданій и просвъщенія (ст. 23). Но въ сущности семинаріи находятся въ полномъ распоряженіи исключительно послъдняго. Такъ, отъ него зависитъ назначеніе начальствующихъ въ семинаріи, отъ него онъ получаютъ инструкціи (ст. 24). Программы семинарій, какъ и прочихъ среднихъ учебныхъ заведеній, составляются министромъ исповъданій и просвъщенія, причемъ принимается во вниманіе митніе богословскаго факультета (ст. 20).

Этоть законь, какь подрывающій основы церковной власти, не могь встрётить сочувствія со стороны архипастырей Руминской церкви, къ прискорбію не всёхъ, которые и при обсужденіи проекта въ Сенатъ, обнародованіи его, всячески протестовали. Виразителемъ VII протестующихъ іерарховъ былъ Молдавскій митрополитъ Іосифъ Ананіеску, произнесшій замічательную річь въ засіданіи Сената, происхолившемъ 13-14 апръля 1893 года, при обсуждени проекта этого новаго закона. Въ этой ръчи онъ очень смъло разоблачилъ тенденціи правительства. Приводимъ отрывки изъ нея. Прежде всего онъ возставаль противь слова "реформа", часто встръчавинагося въ этомъ проектъ церковнаго закона. "Меня смущаеть и возмущаеть слово реформа, весьма знакомое и часто употребляемое въ разговоръ,-по нуждъ или безъ нея, съ разумъніемъ или безъ онаго. Но говорить о "реформъ клира, реформъ православнаго клира у насъ" — весьма странно. Річь о подобной реформів могла бы быть умістна въ другихъ странахъ, на другой почвъ, въ другихъ религіознихъ исповъданіяхъ, а не въ религіи православной церкви, которая не пріемлеть реформъ, какъ учреждение божественное, въчное, основанное на святомъ Евангеліи и святыхъ канонахъ; основанія же иного никтоже можетъ положити наче лежащаго, еже есть Христосъ. Церковь есть столиъ и утверждение истини. Намъ не дозволено измёнять святие каноны и даже толковать Священное Писаніе въ иномъ смыслі, чёмъ толковали святие отци (кан. 19, VI Всел. Соб.). Какова же тенденція реформъ г. министра?—Униженіе авторитета церкви и подчиненіе ея світской власти. Г. министръ хочеть господствовать надъ духовенствомъ. Въ проектъ закона г. министръ присванваетъ себъ право избирать кандидатовъ священства, а епископамъ предоставляется право только рекомендовать, подъ тёмъ, между прочимъ, предлогомъ, что такъ бываеть въ Трансильваніи или Буковинъ. Но сравненіе совершенно неудачно, такъ какъ положение Румынской церкви въ сво-

бодномъ и независимомъ государствъ отлично отъ положенія церкви въ Трансильваній, находящейся подъ иноплеменнымъ и инославнымъ владичествомъ. Какое дело г. министру до избранія священниковъ? И не унизительно ли это для висшей и низшей іерархіи, —для епископовъ н самихъ кандидатовъ священства? Я знаю, что г. министръ въ свое оправданіе и въ качествё мотива укажеть на изобиліе священниковъ и діаконовъ, рукополагавшихся и назначавшихся по нёскольку на одинъ приходъ. Но это-злочнотребление, это-симония, къ прискорбію, действительно имевшая широкое развитіе въ начале нынешняго столътія; но постепенно она сокращалась самими же просвъщенными архинастырями, а теперь уже никого нельвя изобличить въ ней. Свётская власть въ лице г. министра проектируеть присвоение себе права церковнаго суда, назначивъ для этого такъ-называемыхъ церковныхъ защитниковъ, -- должность, неизвёстную въ нашей церкви. Это уже совершенно антиканонически"... Къ сожалвнію, несмотря на этотъ смёлый протесть митрополита, проекть закона быль принять сенатомъ, темъ болбе, что и и вкоторые архіерен были на стороне министра. Этотъ законъ сталъ вводится постепенно. Но на первыхъ же порахъ обнаружилась его несостоятельность во миогизъ частяхъ и вредъ для перкви. Вотъ почему Синодъ вскоръ же заявилъ румынскому правительству о недостаткахъ этого закона и просилъ о его пересмотръ. Правительство дало на это свое согласіе. И воть, съ тъхъ поръ не проходить почти ни одной сессии синодальной или сенатской. чтобы не дебатировалась какая-либо изъ статей этого закона, которая или уничтожалась, или восполнялась, или совершенио замёнялась новою, не вездё, вирочемъ, ко благу церкви,-такъ что отъ этого церковнаго закона теперь мало что осталось въ первоначальномъ вилъ.

Главное достоинство этого закона состоить въ томъ, что имъ упорядочено устройство приходовъ. Мы уже видёли, къ чему вела организація приходовъ по тниу такъ-называемаго общин наго устройства. Своимъ слёдствіемъ она имёла чрезмёрное увеличеніе количества священниковъ, по своимъ нравственнымъ качествамъ совершенно не соотвётствующихъ великому призванію. Втеченіе почти всего ХІХ вёка церковь и правительство боролись съ этимъ явленіемъ. Этимъ вопросомъ особенно занимался Синодъ въ сессію 1882 и 1888 годовъ. Въ это время и былъ выработанъ законопроектъ, получившій загёмъ значеніе санкціи и въ церковномъ законё 1893 года (ст. 1—12). Число приходовъ по этому закону простиралось до 297 городскихъ и 2734 сельскихъ: такимъ образомъ, значительно уменьшилось сравнительно

съ прежнимъ числомъ, когда откритіе приходовъ не сопровождалось настоящими формальностями. Конечно, во многихъ отношеніяхъ нельзя одобрить такого сокращенія приходовъ, которое вызвано было не религіозными интересами прихожанъ, а матеріальнымъ обезпеченіемъ духовенства. И дъйствительно, этимъ было достигнуто нъкоторое обезпеченіе причтовъ, но, какъ показалъ последующій опытъ, не безъ ущерба для религіозно-нравственныхъ нуждъ пасомыхъ. Такъ, следствіемъ его оказались многія неудобства, напримъръ, нъкоторые приходы были очень многолюдными, нъкоторые приписные—отдалены отъ главнаго и т. д. Вотъ почему Св. Синодъ, после долгихъ сношеній съ министромъ исповеданій, въ своихъ сессіяхъ 1896—1900 годовъ постановиль открыть или возстановить болье 100 приходовъ въ городахъ и селахъ, преимущественно въ разноплеменной Добрудже и въ южныхъ, пограничныхъ съ Венгріей округахъ 1). Во всякомъ случав, теперь существуетъ правильная организація приходовъ.

По вопросу о поднятім образовательнаго ценза священнослужителей, закономъ 1893 года сдёланы слёдующія намёненія сравнительно съ прежнимъ. 0 семинаріяхъ говорится въ статьяхъ 19-27. До этого времени сельскими священниками имъли право быть окончившіе курсь четырехклассных низшихь семинарій, а городскими священниками-окончившіе курсь семиклассныхь. Теперь же сельскими священниками могутъ быть только окончившіе курсь высшей семинарів, съ восьмильтнимъ курсомъ, а городскими священниками-окончившіе курсь богословскаго факультета. Окончившимъ курсь четырехклассных семинарій предоставлялось право быть только церковными "причетниками", и въ качествъ временнаго исключенія—священииками въ Добруджъ. Эти правила вводились постепенно. Но они возбуждали сильный протесть со стороны "четырехклассныхъ" семинаристовъ, которые требовали себъ священническихъ мъстъ. Эти протесты неодновратно разбирались и въ сенатъ, и въ Синодъ. Поэтому правительство рашило разъ на всегда покончить съ этимъ вопросомъ въ отрицательномъ смыслѣ. Но такъ какъ семинаристы, побуждаемые разными "политиванами", не хотять быть причетниками, а между тъмъ въ последнихъ ощущается надобность, то учреждены "причетническія училища" при архіорейскихъ каоедрахъ въ городахъ Хушахъ, Романъ и Северинъ. Бывшіе же до этого времени четырехклассныя семинаріи въ городахъ Буззу, Хушахъ, Галацахъ, Рымникъ, Выльчъ, Роман'в и Арджеш'в, уничтожены, такъ какъ въ высшія семинарін

<sup>1)</sup> Sumarele şedintelor St. Sinod за соотвътствующіе годы.

нивноть право поступать окончившіе курсь какъ четырехклассныхъ прогимназій, такъ и вообще другихъ соотвётствующихъ среднихъ учебныхъ заведеній, посл'в надлежащаго экзамена (ст. 21). Такимъ образомъ, теперь въ Румынін только три полныхъ восьмиклассныхъ семинаріи: одна въ Яссахъ и двё въ Букурештё; изъ последнихъ одна такъ-навываемая "Нифонтовская", по имени своего основателя мнтрополита Нифонта 1), частная, но состоящая поть напворомъ Синопа и министерства исповъданій. Курсь наукъ въ румынскихъ семинаріяхъ обшириве, чемъ въ русскихъ, и напоминаетъ средневековыя католеческія коллегін и старинныя наши семинарін, гдв изучались почти всв науки (ст. 20). По поводу сокращенія числа духовно-учебных заведеній въ Румыніи какъ въ сенать, такъ и въ Синодь были бурныя пренія между свётскою и духовною властью, но по "экономическимъ соображеніямъ" правительство все-таки рёшило сократить число семинарій. Правда, эти семинаріи теперь дають не только надлежащее число канридатовъ на священство, но еще и излишекъ оканчивающихъ курсъ, которые имъють право поступать исключительно на богословскій факультеть, туда, однако, идуть не всё и не съ большою охотою, -- а въ последнее время имеють право занимать законоучительскія и учительскія должности. Действительно, по закону 1893 года, дополненному закономъ отъ 1 (14) іюня 1901 года, окончившіе курсъ высшей семинаріи могуть быть не только законоучителями начальныхъ училищъ обоего пола, но и учителями мужскихъ начальныхъ сельскихъ училищъ и даже — временно — городскихъ, наравив съ "нормалистами" (normalisti), т.-е. окончившими курсъ "нормальныхъ училищъ", вполит соответствующихъ русскимъ учительскимъ семинаріямъ; для этого требуется только краткій повёрочный экзаменъ. Такія льготы для семинаристовъ представляють большой шагь по сравненію съ прежнимъ ихъ положеніемъ.

Далъе, послъдующими королевскими декретами по докладамъ Синода 1897—1900 годовъ, послъдовали измъненія закона 1893 года относительно возраста для рукоположенія. По новымъ законамъ, для рукоположенія во священника и діакона требуется возрасть не менъе 21 года, а не 30 лътъ, какъ было раньше. Вмъстъ съ тъмъ, церковнослужители освобождены отъ воинской и шоссейной повинностей и стражи въ присутственныхъ мъстахъ.

<sup>1)</sup> Митрополить Нифонть занималь Вукурештскую кассдру въ 1851— 1875 годахъ. Онъ оставиль въ Одесской конторъ Госуд. Ванка одинъ милліонъ франковъ на содержаніе основанной имъ семинарія.

Для высшаго богословского образованія, въ Румыніи основанъ быль 1; октября 1860 года при университеть въ Яссахъ богословскій факультетъ, существовавшій въ 1860-1864 годахъ и возстановленный въ 1898 году "только на бумагъ", но въ новомъ законъ отъ 1901 года о высшемъ образованін уже вовсе не упоминаемый... Богословскій факультеть существуеть только при Букурештскомъ уннверситеть, при которомъ основань въ ноябрь 1881 года какъ "частний". неоплачиваемый казною; онъ быль признань приказомъ министра нсповеданій и просвещенія въ октябре 1884 года и наконець, въ законодательномъ порядей только въ 1890 году. По законамъ же 1897, 1899 и 1901 годовъ, онъ признанъ "юридическимъ лицомъ" (persona juridica) и имъетъ право владъть разнаго рода движимымъ и недвижимымъ имуществомъ. Этотъ факультеть, съ четирехлётнимъ курсомъ, не во всемъ похожъ на русскія православныя духовныя академін, а скорве, во всемъ или почти во всемъ, - на православние богословскіе факультеты при Асинскомъ въ Греціи и Черновицкомъ Австрійской Буковині университетахь. Богословскія науки обязательны для всёхъ студентовъ, а философскія науки, руминскій языкъ, словесность и исторію всв студенти должни слушать только на историкофилологическомъ факультетъ; римское же право полжны слуппать на юридическомъ факультетв. Кромв того, студенты богословскаго факультета могуть-по желанію-слушать и прочія науки на историкофилологическомъ факультеть, числясь "вольнослушателями" этого факультета, а равно и юридическаго. Если же "лиценціаты" (licentiat) богословія пожелають быть законоучителями и преподавателями философіи въ среднихъ учебнихъ заведеніяхь или преподавателями богословскихъ предметовъ въ духовныхъ семинаріяхъ, то должны выдержать "конкурсный" экзаменъ при особой коммиссіи, состоящей изъ профессоровъ богословскаго и историко-филологическаго факультетовъ, причемъ предметовъ последняго спрашиваются румынскій языкъ, словесность и исторія, психологія, логика и педагогика. Студенты, окончившіе курсь богословскаго факультета, могутъ быть городскими священниками и діаконами, архіереями, преподавателями богословскихъ и философскихъ наукъ въ среднихъ учебнихъ заведеніяхъ, и даже-если заявять себя солидными богословскими трудами-профессорами богословскаго факультета. Всёхъ профессоровъ восемь, причемъ большинство изъ нихъ--доктора богословія Черновицкаго университета, изъ которыхъ некоторые извёстны цёнными богословскими трудами. Студентовъ факультета полагается 200 человеть. До сихъ поръ, начиная съ 1889 года. факультеть выпустиль более 200 человеть съ ученою степенью "лиценціатовъ богословія".

## VI.

Средства къ возвышенію нравственнаго уровня духовенства. — Уъздные протоіерен. — Епархіальные ревизоры. — Уничтоженіе департамента исповъданій. — Улучшеніе матеріальнаго положенія духовенства по закону 1893 года. — Послъдующія измъненія закона объ обезпеченіи духовенства. — Жалованье духовенству по закону 1901 года.

Относительно поднятія иравственнаго состоянія духовенства, закономъ 1893 года и послідующими дополненіями къ нему предпринято не мало хорошихъ міръ. Въ законі 1893 года о нравственной стороні духовенства говорится въ ст. 13—17. Въ ст. 13 подробно перечислени требованія отъ поступающихъ въ клиръ. Наблюденіе за духовенствомъ попрежнему осталось на обязанности "уйзднихъ протоіереевъ" 1), вновь назначеннихъ "епархіальнихъ ревизоровъ" и "церковнихъ защитниковъ". Уйзднихъ протоіереевъ по закону 1893 года било 35, т.-е. по одному для каждаго изъ 32 уйздовъ, одного—для города Яссъ и двухъ—для Букурешта. Недавно, королевскимъ декретомъ 1902 года, число ихъ сокращено до 32, опять-таки по экономическимъ соображеніямъ. Обязанности ихъ точно опреділены извістними правилами.

"Епархіальные ревизоры" до закона 1893 года существовали только при Букурештской и Ясской митрополіяхь, а по этому закону—при каждой епархін, всего числомъ восемь. Назначеніе ихъ—контролировать дъйствія "утвядныхъ протоіереевъ", быть "окомъ" своего епархіальнаго преосвященнаго. Конечно, многіе изъ нихъ не оправдывали возлагаемыхъ на нихъ надеждъ, почему втеченіе 1896—1901 годовъ этотъ институтъ то уничтожался, то опять возстановлялся. Наконецъ, по закону отъ 1 (14) апръля 1901 года, онъ окончательно возстановленъ, но, какъ увидимъ далъе, съ уменьшеннымъ жалованьемъ для ревизоровъ противъ полагавшагося по закону 1893 года.

"Церковные защитники"—должность совершенно новая, учрежденная закономъ 1893 года. Первоначально ихъ было назначено трое, съ пребываніемъ по одному въ городахъ Букурештв, Яссахъ и Край-

<sup>1)</sup> Румынскій "протоіерей"—не санъ, какъ у насъ, а должность; сану же русскаго протоіерея соотвътствуеть румынскій "экономъ", названіе, взятое изъ греко-византійской церкви. Уъздный протоіерей, въ духовномъ міръ, соотвътствуеть въ гражданскомъ—уъздному исправнику. Помощниками протоіереевъ являются "становые благочинные" (proestosul plasei), соотвътствующіе русскимъ окружнымъ благочиннымъ, а уъздные протоіереи — древнимъ россійскимъ протопопамъ.



овъ. Они учреждены при министерствъ исповъданій и, соотвътствуя отчасти русскимъ духовнымъ слъдователямъ, должны быть "окомъ" министра исповъданій, донося ему обо всемъ, касающемся церкви. По замъчанію г. Самурана, они напоминаютъ "инквизитора", учрежденнаго по мысли вице-президента правительствующаго Всероссійскаго Синода, архіеп. Новгородскаго Феофана Прокоповича 1). Эта должность какъ антиканоническая, по замъчанію Молдавскаго митр. Іосифа, и установленная съ фискальными цълями, была по требованію Синода нъсколько разъ уничтожаема, но затъмъ опять возстановляема. Наконецъ, къ прискорбію для святителей, закономъ 1 апръля 1901 года она возстановлена, хотя вмъсто трехъ защитниковъ назначены только два, причемъ обязанности ихъ раздълены: одинъ будетъ наблюдать за нравственнымъ состояніемъ духовенства, а другой, нося пока это названіе, будетъ de factо церковнымъ контролеромъ (controlor ecclesiastic), завъдуя матеріальною стороною духовенства.

Безъ сомивнія, ни "ревизоры", ни "защитники" не подымуть нравственнаго уровня духовенства, если въ немъ самомъ не будетъ сознанія высоты своего призванія, что зависить отъ многихъ условій. Главнымъ изъ нихъ является свобода церкви отъ порабошенія свътской властью, которая часто пользуется церковью для своихъ мірскихъ цълей, ничего общаго не имъющихъ съ спасительными цълями церкви. Въ этомъ отношении законъ 1893 года сильно грешитъ. Румынская церковь, въ лицъ своихъ достойнъйшихъ архинастырей, борется противъ этого порабощенія и, правда, съ большимъ трудомъ, отчасти уситваетъ. Однимъ изъглавныхъ уситховъ ея нужно считать недавнее уничтоженіе "департамента исповъданій" (direcția cultelor), учрежденнаго закономъ 1893 года. Это учреждение, въ сущности, не новое; оноподъ другими названіями, существовало и прежде, съ 1862 года, не имъя только такого вліянія, какъ съ 1893 года, и такого состава служащихъ. Этотъ департаментъ, соотвътствовавшій отчасти канцеляріи Оберъ-Прокурора св. Синода въ Россіи, отчасти департаменту иностранныхъ исповеданій при министерстве внутреннихъ дель у насъ. нынъ, съ 1902 года, уже упраздненъ къ радости върныхъ сыновъ многострадальной Румынской церкви. Будучи въ сущности функціей исполнительною, этотъ департаментъ, въ составъ дълаго сонма чиновниковъ, часто совсёмъ невёрующихъ, но питающихся отъ щедротъ церкви, во главъ съ министромъ исповъданій, неръдко приказивая

<sup>1)</sup> Христ. Чтеніе, 1900, № 3, стр. 418.

церкви, угрожаль ея представителямь, вообще тяготёль надъ нею. Это, повторяемь, —большой успёхь церкви за послёднее время 1).

Такимъ же успъхомъ церкви нужно признать и значительное, по сравненію съ прежнимъ, улучшеніе матеріальнаго обезпеченія духовенства. Мы уже видъли, въ какомъ обдственномъ состояніи находилось приходское духовенство и какъ вопросъ объ улучшеніи его занималъ представителей церкви и правительства. Результаты занятій послёдней коммиссіи 1887 года были представлены Синодомъ въ качествъ законопроекта въ сенатъ и въ 1893 году получили значеніе закона, хотя съ нёкоторыми измѣненіями. Въ новомъ законъ о матеріальномъ обезпеченіи духовенства говорится въ статьяхъ 28—38, 41—45. Но и въ этихъ статьяхъ, равно какъ и въ другихъ, касающихся разныхъ сторонъ церковной жизни, какъ мы видъли, вскоръ послѣдовалъ пълый рядъ измѣненій.

Такъ, уже 14 января 1894 года было постановлено, что 31 статья новаго церковнаго закона должна гласить такъ: "кромъ жалованья, означеннаго въ законъ 1893 года, приходскіе и сверхштатние священники будуть пользоваться доходами отъ епитрахиля въ слъдующемъ размёрь: а) въ селеніяхъ: за совершеніе крешенія—2 франка; за совершеніе брака-4 франка; за водоосвященіе-1 франкъ; за молебенъ-1 франкъ; за упокойную службу (парастась)-3 франка; за всенощную--5 франковъ; за елеосвященіе- кажлому священнику по 1 франку; за погребеніе-- 3 франка; за чтеніе молитвъ по рожденіи--50 сантимовъ; б) въ городахъ: за крещеніе-3 франка; за бракъ--6 франковъ; за водоосвящение-2 франка; за молебенъ-2 франка; за парастасъ-4 франка 50 сантимовъ; за всенощную-7 франковъ 50 сантимовъ; за елеосвященіе-каждому священнику по 1 франку 50 сантимовъ; за погребеніе-5 франковъ, за чтеніе молитвъ родильниць въ 40-й день-1 франкъ. Этотъ доходъ будеть раздъленъ такъ:  $^{8}/_{4}$ —пополамъ приходскому и сверхштатнымъ священникамъ, а  $^{1}/_{4}$ псаломщикамъ и пономарю" 2). Но 9 февраля 1894 г., вследствие недовольства этими "таксами", правительство установило, только для

<sup>1)</sup> Теперь на при Синодъ, на при консисторіяхъ не полагается свътскихъ чиновниковъ, а различныя должности исполняются самими членами Синода и консисторіи. И прежде при Синодъ и консисторіяхъ не было чиновниковъ; но въ качествъ исключенія нъкоторыя должности, напримъръ, директора синодальной канцеляріи и другія меньшія, исполняли лица пресвитерскаго сана, и даже свътскія.

<sup>2)</sup> Collectiune documentelor. București, 1901, p. 877—878. Ср. Церковный Въстникъ, 1896, кн. 4.

сельскихъ приходовъ, уже такую таксу: "за крещеніе — 1 франкъ; за бракъ — 1 франкъ 50 сантимовъ; за парастасъ — 50 сантимовъ; за погребеніе-1 франкъ. Само собою разумъется, что върующіе вольны давать священнослужителямъ и больше, чемъ здёсь установлено, и что бедные освобождены вовсе отъ всякихъ таксъ. Кто не исполнитъ въ точности этого, здёсь установленнаго, будетъ подвергнутъ строгому наказанію, какъ сопротивляющійся законамъ" 1). 7 іюня 1895 года учреждено общество "Помощь духовенству", признанное "persona juridica", съ ежемъсячнымъ органомъ "Consolatorul" ("Утъшитель"), въ родъ "эмиритальныхъ кассъ" въ россійскихъ епархіяхъ. 28 февраля 1896 года наданъ законъ, по которому совершенно отменена статья 41 закона оть 29 мая 1893 года. Этоть законь гласить: "статья 41 закона отъ 29 мая 1893 года, устанавливающая годовой налогъ въ количествъ четырехъ (4) франковъ отъ каждаго главы православныхъ семействъ, въ сельскихъ общинахъ совершенно отмъняется, и съ 1 (13) апръля 1896 года этотъ налогъ вовсе не будетъ взиматься; все же сельбезъ исключенія, будетъ содержимо казною, ское духовенство. министерствомъ исповъданій и просвъщенія, въ смъть котораго ежегодно будеть значиться спеціальная сумма въ четыре (4) милліона франковъ". Упомянутый "налогь", прозванный "поповскимъ налогомъ", вызвалъ большое неудовольствіе; произошель чуть ли не бунть, причемъ многіе православные, подстрекаемые разными политиканами, чтобы повредить консервативной партіи, бывшей въ 1891-1895 годахъ у кор. мила правленія, угрожали, что "сделаются жидами".... Въ овтябре 1895 года, действительно, нала консервативная нартія, и власть перешла въ руки либеральной, которая и уничтожила этотъ налогъ, чему почти всё были въ высшей степени рады. 1 (14) апрёля 1901 года изданъ законъ, имъющій временную силу, именно, на четыре или, въ крайнемъ случав, даже на нять лётъ, т.-е. до 1 (14) апръля 1905 года, обязательный ръшительно для всёхъ, получающихъ жалованье отъ казни, земства, общинъ, благотворительныхъ и кредитныхъ учрежденій. По этому закону удерживалась часть жалованья сдужащихъ въ вышеуказанныхъ учрежденіяхъ. Православному духовенству съ высшимъ богословскимъ образованіемъ въ Руминіи назначено новымъ закономъ жалованье въ слёдующемъ размёрё: двумъ митрополитамъ по 2000 фр. въ мъсяцъ каждому (вмъсто прежнихъ 3083 фр.); шести епархіальнымъ епископамъ по 1000 фр. въ мъсяцъ каждому (вибсто прежнихъ 1551); викарные архіерен, числомъ восемь, должны получать по 600 фр. въ мъсяцъ каждый, съ условіемъ, чтобы они жили при своихъ епархіальныхъ владыкахъ; но, къ сожальнію, викарные архіерен пока остались, какъ и прежде, безъ жалованья по своему званію, состоя то профессорами богословскаго факультета, то ректорами семинарій, то настоятелями монастырей, то законоучитедями разныхъ среднихъ учебныхъ заведеній, то редакторами духовныхъ журналовъ, получая de facto, быть можеть, и болбе 600 франковъ въ мъсяцъ, если принять во вниманіе, что они имъють даровие билети по всёмъ путямъ сообщенія, квартиру, отопленіе, освёщеніе, прислугу; такимъ образомъ, ихъ жалованье, "числясь" въ бюджетъ министерства исповеданій и просвещенія, превращается въ государственную экономію, но, съ канонической точки зрёнія, это — неправильно, такъ какъ почти всв "викарін" живутъ въ столице Румынін-городе Букурештв... "Епархіальные ревизоры", числомъ восемь — по 100 фр. въ мъсяцъ (вмъсто прежнихъ 200 фр.). "Церковные защитники" будутъ получать 1) не по 600 фр. въ мъсяцъ, какъ предписано закономъ 1893 года, а только по 450 фр. "Утздиме протојерен" будутъ получать жалованья по 150 фр. въ месяцъ, а не по 300, какъ полагалось закономъ 1893 года. "Становие благочинные", прежде получавшіе жалованье, теперь будеть "почетными", т.-е. безь жалованья, какъ будуть "почетными" и монашескіе экзархи (exarch monachal), восемь на всю Румынію, соотвётствующіе россійскимъ благочиннымъ монастырей. Члены консисторій будуть получать жалованье на половину меньшее, т.-е. по 150 фр. въ мъсяцъ каждый, вмъсто прежнихъ 300. Городскіе священники и діаконы съ высшимъ образованіемъ будуть получать прежнее жалованье, т. е. по 200 фр. въ мъсяцъ, исключая состоящихъ при митрополіяхъ и епископіяхъ, т. е. при канедральныхъ соборахъ, которые будуть получать по 280 фр. въ мъсяцъ каждый. Сельскіе священники, а равно городскіе "псаломщики" (psalt) и "пономари (paraecclesiarch) и сельскіе исаломщики будуть получать жалованье по закону 1893 года, т.-е. по своему образовательному "цензу". Городскіе церкви будутъ содержими городскими общинами, т.-е. управами (primaria), а сельскія -- министерствомъ испов'яданій и просв'ященія. Церкви, им'ьющія свои "фонди", какъ городскія, такъ и сельскія, будуть содержаться изъ своихъ фондовъ, съ условіемъ, чтобы не получать меньше церквей, содержимыхъ общинами и правительствомъ. Члены св. Синода-16 лицъ-будутъ получать попрежнему по 25 франковъ въ день, когда они de facto будутъ присутствовать въ засъданіи. Архіерен-сенаторы-числомъ восемь,-кромъ того, будуть получать прежнему, по 25 фр. въ день, когда, тоже de facto, будутъ присут-

Удерживаемъ въ изложеніи будущее время, какъ значится въ румынскомъ оригиналъ.



ствовать въ засёданіяхъ, обыкновенно съ 15 ноября по 15 февраля, имёя при этомъ, какъ и всё сенаторы, депутаты Народнаго Собранія, т. е. нижней палаты законодательнаго парламента,—даровые билеты по всёмъ путямъ сообщенія, даровыя квартиры, отопленіе, освёщеніе и прислугу. Букурештскій митрополить состоитъ, по праву, предсёдателемъ "попечительства больницъ, богадёленъ, пріютовъ, училищъ и церквей рода Бранковановъ въ Букурештъ", получая всего до 7000 фр. въ мёсяцъ: Ясскій митрополить состоитъ предсёдателемъ "попечительства" таковыхъ же учрежденій св. Спиридона въ Яссахъ, получая всего въ мёсяцъ до 5000 фр. Епархіальные епископы тоже состоятъ предсёдателями разныхъ попечительствъ, братствъ, благотворительныхъ и просвётительныхъ обществъ, получая отъ 2500 до 3500 фр. въ мёсяцъ. Архіерен въ Румыніи не состоятъ настоятелями монастырей, развё только въ самыхъ исключительныхъ случаяхъ.

#### VII.

Характеристика современнаго состоянія церковно-общественной жизни.— Рѣчь сенатора Паку въ сенать, въ присутствій митрополитовъ и епископовъ.—Отвъть на нее Молдавскаго митрополита.—Замѣчаніе по поводу этихъ рѣчей.— Пасквиль на православную церковь въ юмористическомъ журналь.—Запрюсъ по этому поводу въ сенать и рѣчь преосв. Сильвестра.—Отвъты на нее министровъ юстицій и исповѣданій.—Юридическое положеніе церкви и фактическое отношеніе къ ней государства.

Изъ представленнаго нами очерка видно, въ какомъ положенін находится современное духовенство. Безъ сомнёнія, то или другое положеніе духовенства служить вмёстё съ тёмъ показателемъ состоянія церковной жизни общества въ извёстное время, находясь одно съ другимъ въ тъсной связи. Вотъ почему и теперь въ Румыніи духовенство, сътуя на свое положение, обвиняеть въ этомъ общество, а последнее, въ свою очередь, обращаеть эту вину на духовенство, которое не исполняеть своихъ пастырскихъ обязанностей и вслёдствіе этого является причиною упадка церковно-общественной жизни. Такое взаимное обвинение представляеть характерную черту современнаго состоянія церковно-общественной жизни въ Румыніи и служить предметомъ горячихъ обсужденій не только въ печати, но и въ дебатахъ, происходящихъ въ сенатъ между представителями церкви, гаъ они присутствують по законному праву въ качестве сенаторовъ, н представителями общества. Это, конечно, не можеть не отвываться очень печально на состоянін какъ духовенства, такъ и общества. Ми

приведемъ документально два факта подобнаго рода, имъвшіе мъсто въ недавнее время въ сенатъ и дающіе характерное представленіе о современной церковной жизни въ Румыніи. Одинъ изъ этихъ фактовъ относится къ 16 декабря 1899 года.

Въ одномъ изъ засёданій сената, гдё присутствовали епископы съ Ясскимъ митрополитомъ во главъ, сенаторъ Монсей Паку (Раси), профессоръ и адвокать въ Галацахъ, произнесъ ръчь "о религіознонравственномъ состояніи современнаго румынскаго общества" 1). Coстояніе общества въ данномъ отношеніи представлено въ такихъ темныхъ краскахъ, что онъ могутъ омрачить самую блестящую страницу румынской исторіи. При этомъ г. Паку говориль не голословно, а вооруженный статистическими данными. Вотъ ивкоторыя черты современнаго общества: "ужасающій матеріализмъ, отсутствіе въры и вакихъ бы то ни было идеаловъ, животный эгонямъ, безумная роскошь, вредное направление воспитания, безразсудная погоня за большой наживой безъ труда, дётская страсть увлеченія всёмъ иностраннымъ, болъзненная претензія жить не по средствамъ и тщеславное стремленіе не отставать отъ другихъ въ безумной тратв денегъ" (стр. 3). Пороки общества, прогрессирующие и достигшие теперь ужасающихъ разм'вровъ: -- "конкубинатъ, незаконныя дети, вытравление плода, мертворожденныя дёти, очень частые разводы, ужасающее число самоубійствъ, несогласія и раздоры въ семьяхъ, безчестіе, разрушеніе святыхъ обителей и церквей и т. п. " (стр. 4). Все это г. Паку прекрасно иллюстрируеть яркими примерами, взятыми прямо изъ жизни. 0 пренебреженіи къ святымъ обителямъ и церквамъ г. Паку, между прочимъ, говоритъ следующее: "монастыри и церкви, въ которыхъ совершается богослужение православной религи, господствующей въ руминскомъ государствъ, находятся въ крайне печальномъ состояніи. Я не говорю уже о томъ, что въ своихъ ствнахъ они почти никогда не видять богомольцевь, которые предпочитають посёщать кофейни и другія міста: матеріальное положеніе ихъ весьма плачевно. Посмотрите на храмы Божіи въ нашей столицъ, особенно въ центръ: какими убогими, забитими, малими, часто непокрытие и неогражденные, являются они, особенно по сравнению съ высящимися рядомъ монументальными постройками, частными или общественными. Точно несчастныя сироты, безъ отца и матери, ютятся они возлё этихъ твореній матеріалистическаго духа (слишкомъ ужъ краснорфчиво! Е. А.).

<sup>1)</sup> Вышла отдъльною брошюрою подъ заглавіемъ "Desordinea sufleteasca morala, се bantuie societatea nostra".



Въ столицъ, какъ и во многихъ губернскихъ городахъ, нътъ каоедральнаго собора. Между тъмъ, иностранцы, которымъ страна наша оказываеть гостепріимство, им'вють ведичественные храмы. Въ Галацахъ еврейская синагога-самое величественное зданіе въ городё. А что сказать о разрушеніи намятниковъ церковной старины и храмовъ, построенныхъ благочестивыми дюдьми для пълей, ничего общаго съ церковью не имфющихъ? Гдф знаменитая перковь въ Букурештв. "Сариндарь", построенная воеводою Матесемъ Басарабомъ? Гдв ведичественная церковь во имя св. Димитрія, построенная Господаремъ Молдавскимъ Василіемъ Лупу (1648 г.)? На мёстё Сариндаря теперь разбитъ бульваръ съ потаенными мъстами для преступныхъ свиданій. Тамъ же, гдф была церковь во имя св. Димитрія, сбрасывають навозъ и всякія нечистоты, въ которыхъ постоянно роются свиньи. А что сказать о возмутительномъ поведении въ храмахъ такъ-называемыхъ богомольневъ, когла они изръдка удостаиваютъ ихъ своимъ посъщениемъ? Подобныхъ безобразій нигдё на свётё нёть-ни ухристіань, ни у язычниковъ. Церковь для нихъ мъсто развлеченія, свиданія, бесьдъ о разныхъ, далеко не священныхъ, предметахъ; ведутъ они себя непристойно, хуже чёмъ на улице, —и нисто на это не обращаетъ никакого вниманія"... (стр. 8).

Затъмъ г. Паку ръшаетъ вопросъ о причинахътакого религіознонравственнаго упадка современнаго общества. Причины, по его митнію, слъдующія: ложное направленіе въ образованіи юношества, развращенная печать, худые и соблазнительные примъры, подаваемые высшимъ классомъ общества и, наконецъ, ненадлежащее исполненіе своихъ обязанностей представителями церкви.

По вопросу о направленіи въ школахъ онъ говоритъ: "подъ прискорбнымъ вліяніемъ матеріалистическихъ и антирелигіозныхъ идей Запада, особенно Франціи, гдѣ многіе изъ нашихъ руководителей получили образованіе, вкоренилось убѣжденіе, что единственное спасеніе для нашей страны есть западное безрелигіозное просвѣщеніе. Отсюда—полное презрѣніе къ прошлому нашей исторіи. Одна школа признана совершенно достаточною для приготовленія будущихъ гражданъ и государственныхъ дѣятелей. Церковь же, какъ древняя и божественная школа, совершенно пренебрежена. Отсюда—анархизмъ идей и полнѣйшее развращеніе нравовъ" (стр. 9). Много примѣровъ безрелигіозности и безнравственности преподавателей и пагубнаго ихъ вліянія на воспитанниковъ приводитъ г. Паку.

Въ церковномъ клирѣ онъ видитъ слѣдующіе недостатки: а) отсутствіе евангельскаго самоотверженія и сознанія высоты своего при-

званія, б) небрежность въ исполненіи пастырскихъ обязанностей и в) сервилизмъ или рабское преклонение предъ свътскою властью. Въ этихъ недостаткахъ повинны не только пастыри, но и архипастыри. Приведя различные факты въ доказательство высказанныхъ обвиненій, г. Паку въ заключение обращается съ следующею наставительною ръчью къ преосвященнымъ сенаторамъ: "Господь и страна избрали васъ руководителями пушъ по пути вёры и добролётели. Вы избраны страною пожизненно, какъ никто у насъ не избирается, чтобы обезопасить вамъ независимость для безбоязненнаго деланія въ вертограде Божіемъ. Въ матеріальномъ отношенія вы обезпечены, но вы лучше меня внаете, что евангельская миссія исключаеть злато и сребро, а все должно делаться даромъ, ибо "туне пріясте, туне и дадите". Теперь съ горячимъ сердцемъ просимъ и заклинаемъ: будьте болъе ревностны въ Лому Божію, не щадите себя для спасенія своихъ овепъ отъ волковъ въ овечьей шкуръ, какими являются враги нашей въры: пусть амвонъ не будеть нёмъ; позаботьтесь о будущемъ упадающей семьи черезъ воспитание молодого поколенія въ духе православной церкви. Въ противномъ случат, какъ говорить слово Божіе, отымется виноградникъ отъ недостойныхъ делателей и дастся более достойнымъ. И въ то время, когда наши предаты почти постоянно проживаютъ вив своей опархіи, въ столицъ, или путешествують на купанія въ чужія страны, какъ только настаетъ весна, --- монсиньоры-католики работаютъ изо всёхъ силь, воздвигають церкви и монументальныя школы, въ которыхъ обучаются и наши дёти. Вы-руководители душъ. Болёзиимногочисленны и тажелы. Не нужно терять ни одного момента для излъченія ихъ, чтобы не образовалась гангрена и не воспослъдовала смерть. Обратите болбе серьезное внимание на воспитание православныхъ румынскихъ дётей, посёщайте народныя школы, потому что здёсь будущность нашей страны. Еще просимъ и заклинаемъ: не будьте орудіемъ ("топорищемъ" --- coda de topor) худыхъ правительственныхъ мъропріятій, направляемых виногда ко вреду церкви и страны, дабы не исполнилась надъ вами страшная угроза слова Божія: "отъ тебя погибель твоя. Израиль". Прошу прошенія за сказанное, которое, можеть быть, принесло вамъ огорчение. Вы знаете, что истину могутъ возвъщать и уста младенцевъ, хотя, скажу кстати, сенаторъ не можеть быть младенцемъ. А затемъ, я побужденъ быль къ этому страхомъ, что если всё мы будемъ хранить молчаніе о подобныхъ пвяніяхъ, то возможно, что каменіе возонію тъ" (стр. 15 и 16).

Ръчь, конечно, заслужила всеобщее одобреніе; всъ обрадовались, что есть на кого свалить вину за деморализацію общества. Можно

представить себѣ положеніе архипастырей, торжественно, передъ представителями всей страны и въ высшемъ государственномъ учрежденіи обвиняемыхъ міряниномъ въ неисполненіи своихъ обязанностей! И притомъ, какъ видно, это обвиненіе далеко не "тонкое", какъ называетъ его достопочтенивйшій Г. П. Самурянъ 1), а самое "грубое", хотя, быть можетъ, въ нёкоторыхъ отношеніяхъ и справедливое.

На эту многовитійственную и оскорбительную для церкви п духовенства рёчь отвёчаль 81-лётній митрополить Моддавін Іосифъ Ананіеску. Между прочимъ, онъ сказалъ следующее: "Съ большимъ винманіемъ слушаль я річь г. сенатора. Однако не ожидаль я, что услышу здісь, въ парламенті страни, такія кулы, которыя г. сенаторъ позволяеть себъ возводить на насъ; не надъялся я видеть здёсь, въ собраніи представителей страны, сенатора, который даль бы пощечну представителямъ церкви. Правда, слово - свободно, но свобода слова не должна выходить изъ извёстныхъ предёловъ. Всё мы прекрасно знаемъ, что основа государства-религія, равно какъ основа обществасемья. Эти основы должны быть поддерживаемы матеріально и морально. Объ этомъ и заботились наши предки, когда строили церкви и созидали монастыри; тамъ, при монастыряхъ и церквахъ, учились грамотъ; тамъ сохранядся нашъ язывъ и національность; тамъ созидалась наша исторія; тамъ имінія наши находились въ безопасности. Пришли реформаторы, захватили имвнія монастырей и церквей. Церковь молчаливо претеривла, ибо цвль ея-водвореніе мира на землв, о чемъ она постоянно и молится въ своихъ прошеніяхъ.

"Такъ и теперь, по поводу ръчи г. сенатора: мы не желаемъ производить смуты, но въ миръ возстановляемъ попираемую имъ истину. Онъ обвиняетъ насъ, представителей церкви, въ небрежномъ исполненіи своихъ обязанностей вообще, и въ частности—въ допущеніи разрушенія церквей. Кто же разрушиль эту знаменитую церковь—Сариндарь, историческій памятникъ храмоздателя воеводы Матеея Басараба? Кто разрушаетъ остальныя церкви? Мы, по небреженію нашему? Нътъ:-- тъ, которые заботятся о разведеніи бульваровъ... Дуетъ теперь, г. г., гибельный вътеръ. Въ прежнее время земледълецъ, выходя весною на работу, предварительно бралъ благословеніе у священника. Бояре со своими семействами всегда бывали въ церкви во главъ народа. Каждаго изъ прихожанъ они глашали по имени; и если, бывало, не видятъ кого-нибудь изъ нихъ въ храмъ, то сейчасъ справляются о причинъ отсутствія его; и если узнаютъ, что боленъ,—сей-

¹) Христ. Чтеніе, 1900 г., № 3, стр. 413.

часъ направляются къ нему съ разнаго рода лекарствами. Такое тесное общение было между народомъ и боярами. А теперь... возстановить знаменитую первовь разрушаютъ. Нужно Сариндарь" 1). Въ это время кто то прерваль митрополита замъчаніемъ, что нельзя теперь этого сдёлать, такъ какъ на мёстё разрушенной церкви воздвигнута статуя побёды (Victoria) 2). Митрополить пронолжаль: "посмотримъ, будеть ин имъть Victoria храбрость бороться съ разними многочисленними врагами. Кого теперь назначають профессорами (въ Руминіи всв учителя носять такое почетное у насъ названіе)? Почему устраняется оть этого священникъ? Священникъ должень быть болже или менже обезпеченнымь, чтобы держаться съ подобающимъ достоинствомъ. Впрочемъ, мы теперь слишкомъ просвъщены и не хотимъ знать ни священника, ни церкви. Я, г. г. сенаторы, не ораторъ, не могу много и красно говорить. Закончу свою невитійственную ручь словами митрополита Валашскаго Лосновя Филитиса († 1826), сказанными имъ тоже въ собраніи представителей страны. Тогда не французскій азыкъ быль въ моді, а греческій. Одинъ молодой бояринъ, желая похвалиться своимъ просвещениемъ (вотъ когда мы были еще просвёщени!), сказаль митрополиту: "Деотота, τώρα έφωτίσθημεν т. е., "Владико, мы теперь просвъщени" (какъ н теперь многіе изъ насъ говорять въ упосній своимъ просвіщенісмь). Митрополить отвічаль: "Ναι, χύριοι άρχοντες, έφωτίσθημεν, οία να охоτισθώμεν, т. е. "да, г. г., мы просветились для нашего омраченія". Да не омрачаеть и насъ этоть свёть, которымь мы такъ гордимся!" — заключиль свою рёчь Молдавскій митрополить 8).

Ръчь восьмидесятильтняго старца-митрополита тоже вызвала всеобщее одобреніе, хотя онъ отвътиль далеко не на вст пункты обвиненія, можеть быть, признавая въ нихъ нъкоторую долю правды. Такъ, онъ оставиль безъ отвъта обвиненіе въ частомъ оставленіи епископами, преимущественно викаріями, своихъ епархій и проживательствъ въ столицахъ или заграницею. Это—дъйствительно больное мъсто въ ру-

3) Ibidem.

<sup>1)</sup> Biserica Orthodoxa Româna, p. 1036-37.

<sup>2)</sup> Дъло въ томъ, что г. г. румыны слишкомъ высокаго мивнія о своихъ воинскихъ доблестяхъ. Такому самомивнію способствовало совмъстное участіє ихъ съ русскими войсками въ русско-турецкую войну 1877—78 годовъ, особенно подъ Плевною, причемъ они очень серьезно утверждали, что Плевна взята ими. Въ память этого побъдоноснаго подвига они переименовали главную улицу въ Букурештъ въ улицу Побъды (Strada Victoriei), а на мъстъ Сариндаря разбили бульваръ съ статуею Побъды (Victoria), тоже въ честъ Плевненскаго подвига.

мынской јерархіи... Также оставлено безъ вниманія обвиненіе въ сервилизмъ, по той же причинъ; но самъ митрополитъ Молдавскій не грешень въ этомъ, такъ какъ онъ не принадлежалъ къ нынешней правительственной партін... Підь різчи митрополита заключалась въ томъ, чтобы "тонко" намекнуть представителямъ правительства, что при настоящемъ стёсненномъ положеніи церкви и рабской зависимости отъ государства, она, при всей ревности своихъ представителей, не можетъ надлежащимъ образомъ исполнять своей великой миссін; а потому и обвинение противъ нея направлено не по адресу. Чуть-ли не всякій считаеть своимъ долгомъ поносить церковь, а между тъмъ самъ падыцемъ не цвинетъ къ ея благу. Въ этомъ отношеніи особеннымъ усердіемъ отличается печать, которая, пользуясь здёсь полижишею свободою, употребляеть ее во вло; заботясь только о матеріальной сторон'в дела, многіе представители печати, въ целяхъ рыночнаго сбыта своихъ произведеній, наполняють ихъ всякаго рода сенсаціонными, большею частію видуманными, извъстіями, льстять развращенному вкусу своихъ читателей, постепенно отравляя сердца людей еще невинныхъ, преимущественно молодежи. И никто не обрашаетъ на это вниманія. Правительство молчить: быть можеть, оно нногда и не сочувствуеть этому, но не желаеть стать въ противоръчіе съ допущенною имъ же свободою слова. Церковь вопість, -- но гласа ея не хотять слушать...

Потвержденіемъ сказаннаго можеть служить следующій факть, послужившій предметомъ запроса и жалобы правительству въ сенате со стороны достойнаго святителя Румынской церкви, епископа Хушскаго Сильвестра 1), отъ лица всёхъ епископовъ. Этотъ фактъ и сужденія, вызванныя имъ, очень характерны для современнаго состоянія Румынской церкви и отношенія къ ней правительственной власти.

Въ началъ 1899 года, въ одномъ весьма распространенномъ юмористическомъ журналъ (Моз Теаса) появился возмутительно грубый пасквиль на представителей Румынской церкви, съ кощунственнымъ отношениемъ въ самымъ святымъ предметамъ православной въры. Соблазнъ былъ слишкомъ великъ. Ужъ на что румынское общество при прославленной здъсь разнузданности печати, именуемой свободою, привыкло ко всякаго рода неожиданностямъ, но и для него появление этой статъи превзошло всякія ожиданія. Общество, или върнъе сказать, лучшіе представители его въ городахъ и народъ въ селахъ возму-

<sup>1)</sup> Кандидатъ Кіевской Академіи, выпуска 1873 г., Преосвященный (нынъ покойный) за свои заслуги по отношенію къ церкви и ученые труды быль взбранъ почетнымъ членомъ Петербургской Духовной Академіи.

тились такимъ оскорбленіемъ самыхъ дорогихъ святынь ихъ-вёры и націн. Многіе изъ нихъ обращались къ митрополитамъ и епископамъ съ просъбами о возбужденім преслёдованія противъ подобнихъ оскорбителей народной святыни и о предотвращении возможности появленія такихъ статей на будущее время. Ввиду общественнаго возбужденія, нельвя уже было пройти молчаніемь этоть факть. И воть, въ засвданін сената 13 января 1900 года епископъ Хушскій Сильвестръ, на котораго выпала честь быть въ данномъ случат представителемъ церкви-какъ јерархіи, такъ и народа, обратился къ сенаторамъ съ горячею рёчью, изъ которой приведемъ нанболёе характерныя мёста. "Тяжкая скорбь и сильное огорченіе,—такъ началъ почтенивишій епископъ свою ръчь, --объемлютъ сердца всего клира нашей православной Румынской церкви и сердца нашихъ пасомыхъ, добрыхъ христіанъ, по поводу появленія въ одномъ журналь возмутительной статьи, исполненной всякаго рода бощунственных глумленій и хуленій на нашу святую церковь, на Господа нашего Інсуса Христа, Основателя ея, н на ея священнослужителей. Это подвигнуло меня къ слову, съ которымъ я теперь обращаюсь къ вамъ. И прежде всего протестую въ лицъ вашемъ, представители страны, противъ появленія подобныхъ намфлетовъ и кощунствъ, направленныхъ къ униженію нашей святой въры и ея представителей. Затъмъ вопрошаю правительство и спеціально — министра юстиціи: предусмотрены-ли закономъ какія-либо мёры противъ возможности появленія въ печати подобныхъ позорныхъ статей и подлежать-ли какому-либо наказанію допускающіе подобныя кощунства? Преосв. митрополить Молдавскій недавно туть-же предъ вами говориль, что у насъ теперь дуеть гибельный, тлетворный вътеръ. Лействительно, онъ все сильнее и сильнее дуетъ, и дуновеніе его все больше и больше сопровождается гибельными последствіями. Враги нашего отечества, его же недостойные сыны, пытаются уничтожить великую нашу внутреннюю мощь-въру въ Бога, ослабление которой угрожаеть и нашему національному существованію. Давно уже дуеть этоть вётерь. Давно обращалось на него внимание истинныхь натріотовъ и православныхъ чадъ церкви. Но нхъ все успоканвали, предлагая не безпоконться, не придавать этому особеннаго значенія, въ надеждъ, что все это само собою утихнетъ. Видно, напрасно насъ убаюкивали объщаніями "вчера", "сегодня", "завтра". Когда же конецъ этому? Чёмъ дальше, тёмъ все болёе и болёе зрёють атенстическіе плоды!

"Предъ отправленіемъ сюда, ко мит приходила депутація отъ гражданъ моего епархіальнаго города во главт съ однимъ почтенитй-

шимъ старцемъ, который со слезами на глазахъ обратился ко меть съ следующими словами: "Преосвященнейшій! Позаботьтесь, чтобы, по крайней мёрё, впредь не допускались такія хуленія нашей святой въры. Вы можете сдълать это, потому что Вы-членъ висшаго правительственнаго учрежденія, гдё засёдають представители нашей страны". Я, какъ могъ, успоканваль ихъ обещаниемъ, что просьба будеть уважена. Чтобы поднять упавшій духь ихь, я старался даже умалить значеніе этого факта. Оказывается, что другіе митрополиты н епископы тоже получили полобныя просьбы и протесты отъ своихъ пасомыхъ. Это и неудивительно, потому что народъ оскорбленъ въ самыхъ святыхъ своихъ чувствахъ. Не следуетъ ожидать, чтобы онъ самъ явился сюда для защиты своего дорогого достоянія, -- тогда намъ будеть тяжело. Мы-народъ молодой, отрасль юная, хотя и отъ стараго корня. Мы недавно возродились ("возрожденіе") и пріобреди право на самостоятельное существованіе ("независимость") въ ряду другихъ государствъ. Мы теперь въ періодъ возрастанія. Мы одушевлены великими стремленіями, осуществленіе которыхъ, какъ показываетъ исторія, возможно только при процветаніи вёры и нравственности... Знаю, что у насъ свобода печати; но не думаю, чтобы эта свобода была безпредъльна; не думаю, чтобы проповъдники деморадизаціи общества не подлежали наказанію"... 1).

Эта ръчь была выслушана съ большимъ вниманіемъ. На нее отвъчали министры внутреннихъ дълъ и юстиціи. Ихъ ръчи, по существу одинаковыя, направлены къ тому, чтобы оставить это дёло безъ всякихъ последствій. Такъ, министръ внутреннихъ дель говорилъ, что онъ долго думаль по поводу этого прискорбнаго собитія и, наконецъ, пришелъ къ заключенію, что туть нужно действовать не путемъ наказанія, а путемъ непосредственнаго обращенія къ редактору журнала съ просъбою не допускать впредь въ своемъ журналъ ничего подобнаго. "Я думаю, что такой способъ действій приведеть въ хорошимъ результатамъ; обращение къ его совъсти, указание вреда, какой онъ приносить обществу своими писаніями, а также совёты и просьбы могуть привести его къ сознанію своей преступной діятельности, и въ будущемъ, надъюсь, заставятъ его прекратить свои нападки на церковь" 2). Преступленія противъ въры и нравственности, по закону, подлежать суду присяжныхь. А это, по мевнію министра, нежелательно въ томъ отношении, что можетъ дать поводъ обвиняе-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Biserica Orthodoxa Româna, p. 1038-39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., p. 1041.

мымъ, въ цёляхъ самозащиты, прибёгнуть еще къ большимъ клеветамъ и инсинуаціямъ. "Впрочемъ,—прибавилъ министръ,—если рекомендуемый мною способъ непосредственнаго обращенія къ редактору, въ цёляхъ воздёйствія на его совёсть, не принесетъ удовлетворительныхъ результатовъ, тогда я прошу своего коллегу—министра юстицін—примёнить къ нему существующія законныя мёры" 1).

Министръ юстипін, между прочимъ, сказалъ, что относительно печати существуеть законь, которымь предусмотрёны наказанія противъ "разбойниковъ пера и печати". Но и онъ держится того же взгляда, что въ данномъ случав не нужно прибегать бъ наказаніямъ, и вотъ почему. Прежде всего, оскорбление не можетъ лишить церковь присущей ей святости; затъмъ, въ вопрост о свободт печати нужно различать двё стороны: личную полемику и полемику противъ учрежденій. "По моему личному убъжденію, -- говорить министрь, -- въ первомъ случат нужно предоставить встмъ широкую свободу; во второмъ же-притика учрежденій, и особенно церкви, должна быть значительно стёснена; выходящіе за предёлы умёренности и благоразумія подлежать суду присяжныхь. Такъ и въ данномъ случав. Но стоить-ли доводить тенерь дёло до суда"? На этоть вопрось министръ юстицін, основиваясь на вишеуказанних соображеніяхь, также даеть отрицательный отвёть. Только вмёсто обращенія къ редактору съ просьбою о прекращеній нападокъ на перковь, онъ предлагаеть предоставленіе пасквилянта суду общественнаго презрѣнія и своей совъсти: "мое убъжденіе-не наказывать его. Одно могу сказать ему: ты избавляещься отъ наказанія людей, но не освобождаещься, -- не говорю, отъ Божескаго наказанія, ибо Господь Всемилостивъ, -- отъ наказанія собственной совъсти, которая будеть мучить тебя во всю твою жизнь, что ты дерануль оскорбить церковь и націю".

Подобными витіеватыми фразами отдёлывались министры отъ настоятельныхъ требованій представителей церкви. Вмёсто наказанія по законамъ,—совётуютъ обращаться съ просьбами къ хулителямъ церкви, вымаливая у нихъ молчаніе; угрожаютъ еще большимъ скандальнымъ разоблаченіемъ; предоставляютъ ихъ суду собственной совёсти, которая у такихъ личностей... едва-ли даже есть... Каково же юридическое положеніе церкви въ румынскомъ государствё? На комъ лежить обязанность защиты ея отъ разныхъ нападокъ?

До обнародованія конституціи 1866 года, долгъ защиты церкви и охраненія святой вёры лежаль на представителяхь ісрархіи, которые

<sup>1)</sup> Ibid., p. 1041.

предъ Богомъ и людьми клялись исполнять его до самопожертвованія. Съ появленіемъ конституцій, дёло измёнилось. 21 ст. Конституцій гласить: свобода совёсти—абсолютная. Свобода всёхъ культовъ гарантирована, лишь бы только исповёданіе ихъ не нарушало общественнаго порядка и не портило добрыхъ нравовъ. Православная восточная религія господствующая върумынскомъ государствё... Эта статья обязываетъ государство оказывать особенное предъ другими исповёданіями покровительство православной религіи, какъ религіи самихъ древнихъ предковъ румынъ и всего румынскаго народа въ настоящее время.

24 ст. Конституціи признаєть за каждимъ гражданиномъ свободу слова, письма и печати, подъ условіємъ отвётственности его за зло-употребленіе этою свободою въ случаяхъ, опредёленныхъ кодексомъ о наказаніяхъ.

Въ данномъ случат предъ нами поразительный примтръ бездъйствія закона. Несмотря на то, что попирается религія, унижаются представители ея, оскорбляется народъ, -- на воили его, высказанныя черезъ своихъ архипастирей въ сенатъ, не обращено должнаго вниманія. "Что же больше, -- вопрошаеть оффиціальный органь, -- могуть сдълать наши предаты, для защиты православной религіи-религіи государственной? Развъ подстрекать имъ своихъ насомихъ къ волненіямъ, чтобы они сами добивались удовлетворенія за наносимое имъ оскорбленіе? Но тогда они на самомъ дълъ попали бы на скамьи подсудимыхъ, какъ возмутители и подстрекатели таковаго народнаго протеста" 1). И каково, въ самомъ дълъ, теперь положение архипастырей, которые, съ болью сердца выслушивая жалобы своихъ насомыхъ, утъщають ихь, что хулители въры будуть наказаны по закону? Что они теперь отвётять народу? Не падеть-ли окончательно нравственный авторитеть ихъ въ средъ послъднято? Не ослабится-ли его довъріе къ нимъ? Да и у самихъ представителей церкви не ослабъетъ-ли энергія, если они увидять, что всё ихъ старанія ни къ чему не приводять? По поводу вопроса о защитъ религіи, одинъ весьма почтенный старецъенисконъ сказаль въ сенать съ горечью: "кому я буду здъсь говорить? Предъ къмъ цержать здъсь ръчь? Сколько разъ я уже говорилъ въ сенать о тыхь или другихь мырахь,-и мны не внимали. Не буду-ли я такимъ же бряцающимъ въ пустынъ кимваломъ и внъ сената? Тутъ тамъ-ли послушаютъ? Предлагають обратиться не слушають,

<sup>1)</sup> Desbaterile St. Sinod, p. VII.

просьбою къ редактору журнала. помъстившаго извъстный пасквиль, чтобы онъ больше не писалъ. О, Господи! До чего мы дожили"? 1)

"Область вліянія церкви — духовно-нравственная, -- говорить по этому поводу синодальный органъ.—Надъ различными писаками н хулителями всего священнаго церковь нынё не имбеть никакой власти. Все, что она можеть сделать, это-исключить ихъ изъ числа своихъ членовъ. Это право основивается на словахъ Спасителя: "аще и перковь преслушаеть, буди тебё яко язычникь и мытарь". Но каковъ практическій результать такого отлученія? Это дасть новодь отлученному еще разъ поглумиться надъ представителями церкви и ся ученіемъ. Туть церковь должна быть защищаема гражданскою властью, которой принадлежить право наблюденія за исполненіемь законовъ. Къ великому прискорбію, - продолжаеть оффиціальный органь, - наша національная церковь, вмёсто того, чтобы, какъ подобаеть по существу и по законамъ, найти себъ поддержку и защиту со стороны правительственной власти, всегда испытывала тяжелую руку ся и стёсненіе своихъ древнихъ правъ. Такъ, редигіозное обученіе до самаго последняго времени ввёрялось правительствомъ такимъ лицамъ, которыя могли знать все, кром'в религіи; назначеніе церковнаго персонала зависить не прямо отъ епископа, отвътственнаго за достоинство влира, а отъ предварительнаго согласія съ министерствомъ испов'яданій; въ обученіи клира допускается только поверхностное наблюдение ісрарха за нравственностью клириковь; избраніе епископа зависить не столько отъ Синода или, по крайней мъръ, митрополита, сколько отъ той или иной правительственной партін... Спрашивается: виновна-ли на самомъ деле, при такомъ положении церкви, ісрархія страны въ появленіи подобныхъ кощунствъ? Имфетъ-ли она теперь противъ этого какое-нибудь орудіе, которымъ бы не воспользовалась? Нётъ, внёшняя сила церкви въ рукахъ государства, на которое надаеть отвётственность за оскорбленіе ея извит. Разъ конституція признала церковь государственною, румынскій народъ вправъ требовать отъ государства должнаго уваженія къ ней и защиты ея отъ враговъ. Надлежить обуздать слишкомъ разгулявшуюся мелкую прессу, для которой не существуеть ннчего святого". "Что не было поругано, нашею совершенно вольною прессою, — читаемъ мы тамъ же, — начиная съ нашего любимаго короля? Имбемъ, благодарение Богу, достойныхъ архіереевъ: всв они были оклеветани; священники осмвяни; церковния песнопенія и молитви поруганы. Кто это сдёдаль?-Писаки, которымъ нечего терять. И это дё-

<sup>1)</sup> Ibid., p. VII.

лается среди бъла дня! Правительство ихъ знаетъ, общественные дъятели ведутъ съ ними знакомство и читаютъ ихъ произведенія, не предпринимая противъ нихъ никакихъ мъръ, потому что они нужны имъ самимъ, какъ орудія проведенія ихъ партійныхъ взглядовъ. Они—порожденіе нашей развращенной общественной среды, въ которой и находять себъ достаточную поддержку подобные элементы. А сознавая такое свое положеніе, эти продажные писаки конкурируютъ другъ съ другомъ въ пориографіяхъ и богохульствахъ. А церковь терпитъ, увъщевая и върныхъ пребывать въмиръ,—только это и остается ей теперь дълать" 1). Намъ кажется, что въ приведенныхъ словахъ оффиціальнаго румынскаго органа очень мало преувеличеннаго.

<sup>1)</sup> Ibid., p. X.

# Новый церковный законъ въ Румыніи 1893 года.

## Положение о быломы духовенствы.

#### ГЛАВА І.

## Приходы и ихъ причты.

Статья I. Число приходовъ во всей странъ опредъляется до 297 городскихъ и 2,734 сельскихъ.

Всв церкви въ странъ, кромъ состоящихъ при архіерейскихъ до-

махъ, составляютъ приходы.

Не составляють приходовъ только церкви, находящіяся при монастыряхь и мужскихь и д'ввичьихь скитахь, согласно постановленіямь Св. Синода отъ 8 и 9 декабря 1888 года.

Статья II. Приходы, о которыхъ говорится въ статьй I, опредълены Святъйшимъ Синодомъ въ засъданіяхъ его отъ 8 и 9 де-

кабря 1888 года.

Составъ приходовъ можетъ измёнить только Св. Синодъ, въ согласіи съ министерствомъ исповёданій, до введенія въ дёйствіе этого положенія, не уменьшая однако числа приходовъ.

Нормой, по которой можно будеть сделать измененія, явится, по возможности, для сельскихъ приходовъ община, а для городскихъ

приходовъ, по меньшей мъръ, число въ 400 семействъ.

Послѣ того, какъ это положеніе войдеть въ силу, нельзя будетъ сдѣлать никакого измѣненія этихъ приходовъ, какъ только при посредствѣ узаконенія. Въ случаѣ же учрежденія новой общины, въ согласіи съ Св. Синодомъ, можно будетъ учредить и новый приходъ, посредствомъ простого королевскаго указа.

Статья III. Церкви раздъляются на приходскія (parochiale) н

приписныя (filiale).

Приписныя церкви, находящіяся въ деревняхъ, причисленныхъ къ сельской общинъ, гдъ находится приходская церковь, будутъ со-держимы и впредь.

Статья IV. Никто не можеть построить новой церкви безь разрёшенія подлежащаго епархіальнаго архіерея и министерства исповёданій, и то съ условіемъ, чтобы, если церковь строится не для зам'єщенія прежней приходской церкви или припнсной, значащейся въ ст. III, прим. II,—строитель предоставиль новой церкви достаточныя средства, равно какъ и ея священно-церковно-служителямъ, согласно этому положенію.

При такихъ же условіяхъ частныя лица могутъ, съ разрёшенія подлежащихъ епархіальныхъ архіереевъ, а равно и министерства исповъданій, содержать принисную церковь и служащихъ при ней лицъ.

Домовыя, придёльныя и другого наименованія церкви, содержимыя на средства частных лиць, не входять въ число приходскихъ или приписных церквей. Всякое лицо можеть строить таковыя церкви и малыя церковки (paraclise), съ разръшенія подлежащаго епархіальнаго архіерея.

Если же частныя лица желають имъть при своихъ церквахъ или малыхъ церковкахъ постоянныхъ священно-церковно-служителей, особыхъ отъ церквей, находящихся въ приходъ, то таковыя лица обязаны сообразоваться съ предписаніями, находящимися въ этой статьъ и относящимися къ желающимъ основать новыя церкви.

Статья V. Въ каждомъ приходъ будеть: одинъ приходскій священникъ и два псаломщика.

Каждая городская церковь будеть имъть, кромъ того, и одного пономаря.

Въ каждой городской общинъ, гдъ находятся уъздныя учрежденія, но нътъ пребыванія епархіальныхъ архіереевъ, будеть и одинъ діаконъ при соборной церкви, назначенный подлежащимъ епархіальнымъ архіереемъ.

Церкви, имъющія свои собственныя средства, достаточныя для содержанія н второго діакона, могуть его имъть.

Пока число священниковъ уменьшится до числа, опредъленнаго въ этомъ положени, будеть по одному псаломщику при каждой го-

родской принисной церкви, имъющей священника.

Общинамъ (городскимъ думамъ и сельскимъ управленіямъ) не возбраняется содержать на свой счетъ еще нъсколько исаломщиковъ.

Статья VI. При архіерейскихъ домахъ-митрополіяхъ будетъ по четыре священника и по четыре діакона; при архіерейскихъ же домахъ-епископіяхъ будетъ по три священника и по два діакона.

Статья VII. Церкви, частныя средства которых достаточны для содержанія трехъ священниковъ и одного діакона и которыя управляются попечительствами, не значащимися въ ст. XII этого положенія, могуть имъть причть, состоящій изъ стольких же лицъ.

До уменьшенія настоящаго числа причтовь, эти церкви имінть право содержать настоящее число священниковь и діаконовь, хотя бы число ихъ превышало вышезначащіяся цифры.

Статья VIII. Девичьи монастыри будуть иметь оть двухъ до четырехъ священниковъ и одного діакона, смотря по своему значенію.

Эти священники получать одинаковое съ приходскими священниками жалованье.

До уменьшенія настоящаго числа причтовъ священники при дівничьную монастыряхь останутся тамъ же, хотя бы ихъ было боліве, считаясь сверхитатными (supranumerari).

Іеромонахи, состоящіе въ мужскихъ монастыряхъ, не входятъ въ соображеніе настоящаго положенія. Они не будуть получать никакого другого жалованья, кромѣ пособія, особо назначеннаго на ихъ содержаніе, и не будутъ пользоваться правомъ перехода въ число священно-служителей при архіерейскихъ домахъ-(митрополіяхъ и еписконіяхъ), если не удовлетворятъ условіямъ, предписаннымъ въ этомъположеніи.

Они ни въ какомъ случат не могутъ быть настоятелями или помощниками настоятелей приходскихъ перквей.

Статья IX. Въ церквахъ при городскихъ кладбищахъ будутъ служить, поочередно, всё священники, находящіеся при церквахъ извёстной городской общины.

Статья X. Всё священники, нынё значащіеся, какъ превышающіе число приходовъ, будуть причислены, съ званіемъ сверхштатныхъ, къ приходскимъ или же къ приписнымъ церквамъ, на основаніи правилъ, относящихся къ назначенію приходскихъ священниковъ.

Статья XI. До того времени, когда образуется то число священниковъ, которое опредълено этимъ положеніемъ, не будутъ совершаемы рукоположенія, развъ—въ крайнемъ случать—одно рукоположеніе на четыре вакансіи въ каждой епархін.

Когда число священниковъ дойдетъ до цыфры, опредъленной этимъ положеніемъ, никто не будетъ рукоположенъ, если не окажется

вакансіи приходскаго священника.

Никакое рукоположеніе, исключая во ісромонаховъ и во ісродіаконовъ въ мужскихъ монастыряхъ, не будетъ совершаемо, какъ только съ разръшенія министра исповъданій. Однако, министерство не будетъ имъть права отказать спархіальному архісрею въ разръшеніи рукоположенія, исключая случаевъ, когда таковое рукоположеніе явится противнымъ существующимъ церковно-гражданскимъ законамъ и правиламъ.

Рукоположеніе, противное предписаніямъ этой статьи, составляєть злоупотребленіе властью, которое будеть наказываемо, согласно СXLVII стать устава о наказаніяхъ.

Статья XII. Въ каждомъ приходъ учреждается попечительство, обязанное управлять церковными дълами мъстняго прихода и состоящее изъ трехъ членовъ: священника-настоятеля приходской церкви, одного члена, назначаемаго въ сельскихъ приходахъ утзднымъ исправникомъ, а въ городскихъ—городскимъ головою, и другого члена, избираемаго прихожанами на пять лътъ.

Особыя правила опредъляють способъ избранія и обязанности членовъ.

Исключаются изъ этого общаго правила только тѣ церкви, которыя имъютъ спеціальное попечительство, учрежденное уставомъ именитых благотворителей-основателей церквей.

#### • ГЛАВА ТТ.

### Назначеніе и обязанности приходскаго причта.

Статья XIII. Для назначенія на мёста приходскаго священника или діакона въ городё, нужно быть румыномъ и имёть дипломъ на ученую степень лиценціата или доктора богословія, выданный однимъ только православнымъ богословскимъ факультетомъ.

Для назначенія на мёсто приходскаго священника въ селе, нужно имёть аттестать объ окончаніи полнаго курса восьмиклассной семинаріи.

Исключеніе изъ этого правила составляють всё тё, которые рукоположены во священника или діакона до обнародованія этого положенія и которые окончили курсь, по крайней мёрё, четырехклассной семинаріи.

Кромъ того, для назначенія на мъсто приходскаго священника требуется, чтобы кандидать не судился за слъдующія преступленія или проступки: подлогь, воровство, обмань, злоупотребленіе довъріемъ, ложное показаніе, заговоръ противъ добрыхъ нравовъ, похищеніе казенныхъ денегь, взяточничество, взломъ печати и, вообще, всякое преступленіе, влекущее за собой наказаніе въ видъ пятнадцатидневнаго тюремнаго заключенія.

Эти условія требуются и для того, чтобы быть рукоположеннымъ. Семинаристы, окончившіе курсь четырехклассной семинаріи и не рукоположенные до обнародованія этого положенія, им'єють право поступать въ учительскія семинаріи на условіяхъ, значащихся въ положеніи о просв'єщеніи (legea instructiunei).

Статья XIV. До уменьшенія числа настоящихъ священниковъ до опредъленной этимъ положеніемъ нормы, въ случав вакансіи, дано будеть преимущество лиценціатамъ богословія, а после нихъ—сверхштатнымъ священникамъ и темъ лицамъ, которыя будутъ рукоположены согласно этому положенію.

Сверхштатный священникъ, отказывающійся отправиться въ вакантный приходъ, теряетъ право на жалованье. Онъ не вносится въ списокъ вакантныхъ священническихъ мъстъ, предвидънныхъ въ статъъ XI.

Статья XV. Назначеніе приходскихъ священниковъ и діаконовъ и другихъ сверхштатнихъ священниковъ совершается епархіальнымъ архіереемъ, съ согласія министра исповъданій.

Псаломщики и пономари назначаются епархіальными преосвященными, по просьбѣ приходскихъ попечительствъ. Они могутъ быть удалены преосвященнымъ спархіальнымъ архіереемъ.

Причть церквей, содержимых изъ частныхъ фондовъ, назначается подлежащими епархіальными архіереями, съ согласія законныхъ представителей фонда, изъ котораго содержится церковь.

Статья XVI. Увздный протојерей (или протопопъ, благочинный) назначается подлежащимъ епархіальнымъ архіереемъ, съ согласія министра исповеданій. Онъ утверждается королевскимъ указомъ.

Для назначенія на *должность* протої рея необходимо им'єть аттестать объ окончаніи, по меньшей м'єр'є, восьмиклассной семинаріи.

Протоіерей можеть быть отрёшень оть должности епархіальнымь архіереемь, по обоснованной причинь. Когда протоіерей выйдеть изъ круга церковныхь действій—будеть отрёшень министромь исповеданій, если епархіальный архіерей откажется удалить протоіерея и нослё предложенія министра.

Статья XVII. Кром'й другихъ наказаній, значащихся въ указахъ Св. Синода, приходскій священникъ, діаконъ и сверхштатный священникъ могуть быть временно или навсегда лишены жалованья.

Этимъ наказаніямъ подвергаются члены причта въ случаяхъ совершенія ими проступковъ, значащихся въ указахъ Св. Синода, или въ случав неисполненія предписаній, значащихся въ настоящемъ положеніи или въ другихъ узаконеніяхъ страны, или вообще, когда эти члены причта сдёлаются недостойными ихъ высокаго служенія и призванія.

Временное или всегдашнее лишеніе жалованья, равно какъ и другія наказанія, значащіяся въ указахъ Св. Синода, производятся епархіальными консисторіями, состоящими изъ трехъ членовъ, назначаемыхъ на три года епархіальнымъ архіереемъ, съ согласія министра исповъданій. Члены этихъ консисторій не могутъ быть отръшены ранъе трехлѣтняго срока, развѣ только по обоснованной причинъ, съ взаимнаго согласія епархіальнаго архіерея и министра исповъданій. Они получають особое вознагражденіе за дни, въ которые будеть происходить засъданіе, равно какъ и прогоны, когда отправляются для слъдствій, причемъ это вознагражденіе не считается другимъ казеннымъ жалованьемъ, отдѣльнымъ отъ жалованья по приходской службѣ.

Опредъленія епархіальных консисторій, касающіяся временнаго или всегдашняго лишенія жалованья, приводятся въ исполненіе министромъ исповъданій. Что же касается других консисторских опредъленій, значащихся въ указахъ Св. Синода, какъ наказанія за преступленія и проступки, имъющіе чисто церковный характеръ, то таковыя опредъленія утверждаются и приводятся въ исполненіе епархіальным архіереемъ. Въ случав запрещенія священнодъйствовать или же изверженія изъ священнаго сана (степени), осужденный имъетъ право подавать жалобы Св. Синоду. Послъдній, если найдеть судебное производство неправильнымъ, или же, что законы и указы не были точно приложены, или что власть превысила свои полномочія, пмъетъ право кассировать дъло и отправить его въ другую консисторію, находящуюся въ сосъдней епархіи, причемъ эта консисторія будеть судить окончательно.

Право посылать дёла осужденных епархіальным консисторіямъ имѣетъ какъ епархіальный архіерей, такъ и министръ исповёданій: кромѣ того, это право предоставлено еще и попечительствамъ церквей, имѣющихъ особые фонды, но только для причта таковыхъ церквей.

Когда члены будуть отданы подъ судъ миннстромъ исповъданій или же попечителями вышеупомянутыхъ церквей, осужденіе будуть поддерживать церковные защитники (defensori ecclesiastici), которые будуть учреждени при министерствъ исповъданій и которые должны

быть непременно православными.

Когда же члены причта будуть отданы подъ судъ епархівльнымъ архіереемъ, осужденіе будуть поддерживать епархиальные ревизоры (revisorii eparchiali), которые будуть учреждены въ каждой енархіи. Въ этомъ случав церковные защитники имбють право присутствовать на судъ.

Спеціальныя правила (regulament) установять производство дёла. Свидетели, вызываемие въ епархіальныя консисторіи, должны представиться въ такомъ же порядкъ, какъ и въ светскія судебныя

Лишеніе приходскаго священника, діакона и сверхштатнаго священника жалованья навсегда производится министромъ исповеданій; если же члены причта осуждены подлежащею судебною властію, въ случаяхъ, значащихся въ статъв XIII, то оно влечеть за собою и лишеніе мъста приходскаго пастиря.

Статья XVIII. Приходскій священинкь обязань совершать всв религіозныя священнодъйствія (требы) поочередно во всёхъ церквахъ,

находящихся въ его приходъ.

Онъ долженъ отправлять даромъ всё требы того прихожанина,

который, по бъдности, не имбеть возможности платить.

Также даромъ онъ долженъ преподавать Законъ Божій въ казенныхъ начальныхъ училищахъ, если это будетъ предложено министромъ исповъланій.

#### ГЛАВА III.

## О семинаріяхъ.

Статья XIX. Для приготовленія низшаго, особенно сельскаго, духовенства служать семинаріи.

Семинарія заключаеть полный восьмиклассный курсь, раздёляющійся на четыре низшіе и четыре высшіе класса, по одному году въ каждомъ изъ восьми классовъ.

Пока остаются въ Румыніи двё низшія семинаріи—въ городахъ Роман'в и Арджеш'в, и дв'в высшія—въ городахъ Яссахъ и Букурештв, причемъ ученики Букурештской-Нифонтовской восьмиклассной семинаріи, содержимой на частныя средства, будуть соответствовать, по

правамъ, ученикамъ государственныхъ семинарій.

Статья ХХ. Въ семинаріяхъ преподаются следующіе предметы: священное писаніе, священная исторія, богословіе основное, догматическое, нравственное, обличительное и пастырское, церковное право, общая и румынская церковная исторія, литургика, церковный уставъ, гомилетика и исторія пропов'єдничества, патрологія и духовная литература, православное исповъданіе, философія съ исторією философіи, педагогика съ дидактикою, методологіею и исторіею педагогики, всеобщая и руминская гражданская исторія, общая и руминская географія, языки-румынскій и его словесность съ исторіей общей и румянской литературы, греческій, латинскій, французскій, німецкій, еврейскій, арнеметика, алгебра, геометрія, тригонометрія, пасхалія, физика, химія, зоологія, ботаника, минералогія, геологія, космографія, агрономія, садоводство, скотоводство, популярная и ветеринарная медицина съ краткими св'ядівніями по фармацевтикі (аптекарству), государственное (административное) право, церковное пітніе и музыка, чистописаніе, рисованіе, черченіе, рукоділіе, гимнастика съ гимнастическими играми; гигіена.

Программа семинарій, какъ и прочихъ среднихъ учебныхъ заведеній, составляется министерствомъ испов'єданій и просв'єщенія, причемъ будеть принято во вниманіе митине богословскаго факультета.

При всякой высшей семинаріи будеть начальное училище, руководимое преподавателемъ педагогики, получающимъ за труды по послъднему училищу вознагражденіе, не въ зачеть жалованія преподавателя, равное жалованью учителя городского начальнаго училища.

Статья XXI. Въ высшую семинарію, кромѣ окончившихъ курсь наукъ низшей семинаріи, имѣютъ право поступать и окончившіе курсъ четырехклассной прогимназін и вообще всякаго другого средняго учебнаго заведенія, послѣ особаго экзамена, программа котораго значится въ спеціальномъ уставѣ; окончившіе курсъ наукъ низшей семинаріи поступаютъ въ высшую безъ всякаго экзамена, а прочіе ученики, выдержавшіе экзаменъ четвертаго класса среднихъ учебныхъ заведеній, принимаются въ высшую семинарію только въ тѣхъ случаяхъ, когда въ ней будутъ вакантныя мѣста.

Статья XXII. Ученики высшей семинаріи не им'єють права переходить въ другія среднія учебныя заведенія, ни получать аттестата или свид'єтельства зр'єлости, до т'єхь поръ, пока не возвратять казн'є суммы, нэрасходованной на ихъ содержаніе въ семинаріи.

Аттестаты или свидѣтельства зрѣлости объ окончаніи курса наукъ полной восьмиклассной семинаріи, выдаваемые семинарскимъ правленіемъ послѣ строгаго окончательнаго экзамена, условія котораго значатся въ семинарскомъ уставѣ, не даютъ другихъ правъ, кромѣ священства въ сельскихъ приходахъ, а также учительства въ сельскихъ причемъ послѣднее (учительство) предоставляется семинаристамъ на условіяхъ, опредѣленныхъ въ законѣ о просвѣщеніи.

Статья XXIII. Ректоръ семинаріи долженъ быть непремѣнно или протоіереемъ (есопом), или архимандритомъ, или викарнымъ епископомъ и имѣть ученую степень лиценціата или доктора богословія отъ какого-либо православнаго богословскаго факультета: послѣднее условіе (ученая степень) требуется спустя пать лѣтъ по вступленіи въ силу этого положенія.

Семинаріи находятся въ въдъніи министра исповъданій и мъстнаго епархіальнаго архіерея.

Статья XXIV. Назначение и обязанности семинарскихъ начальствующихъ и учащихъ лицъ значатся въ законъ о просвъщении.

Правила о приведеніи въ исполненіе этого положенія опредъляютъ число преподавателей и учебные часы, причемъ нормою будутъ служить правила о преподавателях других учебных заведеній. Статья XXV. Въ низшую семинарію принимаются только окончившіе полный курсь начальнаго училища, после выдержанія при семинаріи поверочнаго испытанія, условія котораго значатся въ спеціальныхъ правилахъ.

Всв семинаристы будуть жить въ семинарскомъ общежитіи, т. е.

какъ казеннокопітные, такъ и платящіе за свое содержаніе.

Статья XXVI. Ученики семинарій, закрываемыхь съ 1 (13) сентября 1893 года, переходять въ соотвътственные классы остающихся семинарій: Букурештской и Ясской—высшихь, Романской и Арджеской—низшихь.

Статья XXVIII. Министръ исповеданій иметъ право, если найдетъ возможнымъ, назначать учителей упраздняемыхъ семинарій преподавателями другихъ среднихъ учебныхъ заведеній, такъ какъ онъ въ то же время является и министромъ просвещенія.

#### ГЛАВА ІУ.

## Содержаніе приходовъ.

Статья XXVII. Въ городских приходах каждый штатный священникъ получаетъ ежемъсячное жалованье въ двъсти (200) франковъ, если онъ лиценціать или докторъ богословія; сто (100) франковъ, если— окончившій курсъ восьмиклассной семинаріи; шестьдесятъ (60) франковъ, если— окончившій курсъ четырехклассной семинаріи; каждый же сверхштатный священникъ получаетъ полтораста (150) франковъ, если онъ лиценціать или докторъ богословія; восемьдесять (80) франковъ, если— окончившій курсъ восьмиклассной семинаріи, и сорокъ (40) франковъ, если не получилъ и послёдняго образованія.

Въ тъхъ же приходахъ діаконъ, если онъ лиценціать или докторъ богословія, получаетъ двъсти (200) франковъ, а если—окончившій курсъ восьмиклассной семинаріи, то получаетъ сто (100) франковъ; псаломщикъ получаетъ пятьдесятъ (50) франковъ, а пономарь тридцать (30) франковъ.

Въ сельскихъ приходахъ священнивъ получаетъ восемьдесятъ (80) франковъ жалованья въ мъсяцъ, если онъ окончилъ курсъ восьмиклассной семинаріи, пятьдесятъ (50) франковъ, если онъ окончилъ курсъ четырехклассной семинаріи, и тридцать пять (35) франковъ, если онъ сверхштатный.

Въ тъхъ же приходахъ псаломщики получаютъ по одиннадцати (11) франковъ жалованья въ мъсяцъ.

Въ приходахъ, гдъ нътъ *церковной земли* для посъва и сънокоса, штатный и заштатный священники и псаломщикъ получаютъ дополнительное жалованье въ количествъ 25°/0, считая на вышеозначенное жалованье.

Священники и діаконы дівнчьих монастырей получають жалованье, равное съ штатными сельскими священниками; сверхштатные

же священники и діаконы этихъ монастырей получають жалованье, равное съ сверхштатными сельскими священниками и діаконами.

Священники и діаконы при архіерейскихъ домахъ—митрополіяхъ и епископіяхъ—получають жалованье, одинаковое съгородскими священниками и діаконами.

Сверхштатные діаконы получають жалованье наравні съ сверхштатными священниками.

Священники и діаконы при церквахъ, содержимыхъ на средства частныхъ фондовъ, получаютъ жалованье, по меньшей мъръ, значащееся въ этомъ положеніи.

Общины (думы и сельскія управленія) имъють право давать добавочное жалованье священно-церковио-служителямь, но съ условіемь, чтобы последнее было одинаково для всехъ священно-церковно-служителей, служащихъ въ известной общине, сообразно ихъ образовательному цензу.

Священники и діаконы при архіерейскихъ домахъ—митрополіяхъ и епископіяхъ, —равно и служащіе въ Добруджі, получаютъ добавочное вознагражденіе, въ суммі 30°/0, сверхъ жалованья, значащагося въ этомъ положеніи.

Сверхштатный священникъ, переведенный въ вакантный приходъ, согласно статъв XIV, получаетъ прогоны, опредвленные правилами для приведенія въ двиствіе этого положенія.

Протојерен (утвине и столичные благочиные) получають ежемъсячное жалованье въ количествъ трехсоть (300) франковъ.

Священники и діаконы, служащіє при церквахъ, содержимыхъ на средства частныхъ фондовъ, при введеніи въ дъйствіе настоящаго положенія, получаютъ изъ казны, кромъ жалованья, значащагося въэтомъ положеніи, пожизненное добавочное жалованье въ такомъколичествъ, которое будетъ никакъ не меньше жалованья, назначаемаго, по образовательному цензу, настоящимъ положеніемъ.

Исаломщики, какъ и весь церковный причть, освобождаются отъобязанностей сельско-полицейской стражи и работы по проведенюшоссейныхъ путей во всёхъ, безъ исключенія, общинахъ.

Статья XXIX. Спустя десять (10) лѣть службы по обнародования этого положенія, штатный и сверхштатный священники имѣють право на прибавку жалованья въ количествѣ  $20^{\circ}/_{\circ}$ , а спустя еще другія десять лѣть—на прибавку еще  $20^{\circ}/_{\circ}$ .

Статья XXX. Законъ о пенсіяхъ будеть приложимъ по отношенію и къпітатнымъ, и сверхштатнымъ священникамъ, съ тою разницею, что время, прослуженное ими, будеть считаться только съ введенія въ дъйствіе этого положенія, и что штатные священникъ и діаконъи сверхштатный священникъ не будутъ имъть права пользоваться пенсіею раньше 70-лътняго возраста. Ранъе этого возраста, какъисключеніе, пенсія будетъ присуждаема членамъ причта только по болюзни, совершенно лишающей ихъ возможности совершать священнослуженія и требы.

Что же касается священниковъ и діаконовъ, содержимыхъ до этого времени казною, то право ихъ на пользованіе пенсіею за про-

служенное время, считается со времени вычета изъ ихъ жалованья пля пенсіоннаго фонда.

Городскія общины (думы), которыя, согласно этому положенію, дають жалованье членамь причтовь церквей, находящихся въ городахь, должны давать пенсіи на основаніяхь, значащихся какъ въ законѣ о пенсіяхъ государственнымъ чиновникамъ, такъ и въ этомъ новомъ положеніи, причемъ городскія думы обязаны дѣлать ежемѣсячные вычеты по  $10^0/_0$  изъ жалованья, согласно общему закону о пенсіяхъ государственнымъ чиновникамъ.

Статья XXXI. Кром'в жалованья, значащагося въ этомъ положенів, штатные к сверхштатные священники им'вють право пользоваться доходами от епитрахиля, причемъ строжайше запрещено священникамъ брать за совершеніе требъ больше таксы, опредълен-

ной правилами о приведении въ дъйствие этого положения.

Во всбхъ 32 убадныхъ городахъ такси будутъ повышены на  $50^{0}/_{0}$ . Доходъ отъ этихъ таксъ будетъ раздъленъ слъдующимъ образомъ:  $^{3}/_{4}$ —поровну штатному и сверхштатнымъ священникамъ, и  $^{1}/_{4}$  псаломщикамъ и пономарю.

Статья XXXII. На содержаніе церквей въ городскихъ приходахъ назначается, по меньшей мёрё, сумма въ двадцать (20) франковъ, а въ сельскихъ приходахъ,—по меньшей мёрё, въ десять (10) франковъ; все это ежемёсячно.

Статья XXXIII. Доходъ отъ церковной вемли въ сельскихъ приходахъ раздёляется слёдующимъ образомъ: три четверти дохода идутъ въ пользу штатнаго и сверхштатныхъ священниковъ, а четверть—въ пользу псаломщиковъ.

Статья XXXIV. Церкви, имеющія собственные доходы, должны употреблять ихъ на содержаніе личнаго состава причтовъ, подъ контролемъ подлежащихъ городскихъ думъ и сельскихъ управленій.

Если эти доходи превышають значащіяся для содержанія церквей и нхъ причтовъ суммы, то остатокъ употребляется преимущественно на ремонтъ и содержаніе церквей и другихъ благотворительныхъ и просвътительныхъ учрежденій, уже существующихъ, своимъ существованіемъ обязанныхъ тёмъ именно церквамъ.

никакое другое назначение не можеть быть даваемо тёмъ фондамъ или доходамъ отъ фондовъ, безъ разръшения министерства исповъданий.

Исключеніе составляють церкви, не подлежащія, по общинному положенію (legea comunala), контролю городскихь думъ и сельскихъ управленій.

Статья XXXV. Церкви состоять юридическими лицами (personae juridicae).

Ихъ имущества управляются попечительствами, согласно документамъ, дарственнымъ и духовнымъ завъщаніямъ, подъ контролемъ подлежащихъ думъ и сельскихъ управленій.

Церкви, доходы которыхъ будутъ достаточны для покрытія расходовъ, значащихся въ этомъ положеніи, не будутъ получать содержанія ни изъ казны, ни отъ думъ или сельскихъ управленій, для личнаго состава причта или же самихъ церквей.



Филаретъ Скрибанъ, епископъ Ставропольскій.

(† 23 марта 1873 г.).

По современной литографіи изъ собранія А. И. Яцимирскаго.

Статья XXXVI. Въ городскихъ приходахъ какъ церкви. такъ и ихъ причты содержатся общинами (думами).

Исключеніе составляють церкви, признанныя за историческіе цамятники, которыя содержатся, какъ и ихъ причты, государственною казною.

Суммы, необходимыя для этой цёли, формально записываются въ бюджеты общинъ.

Плата производится приходскими попечительствами, которымъ общины будуть высылать необходимыя суммы четыре раза въ годъ.

Община, которая опоздаетъ платою впродолжение одного трехшъсячнаго срока, теряетъ право сама высылать на содержание церквей и причтовъ попечительствамъ. Въ такомъ случат необходимыя суммы записываются формально въ бюджетъ общины и будутъ высылаемы казит, которая и передаетъ ихъ попечительствамъ.

Казна записываеть въ бюджетъ министерства исповъданій ежегодную субсидію въ суммъ пятисоть тысячъ (500,000) франковъ, которая будетъ раздълена между городскими общинами, согласно съ числомъ церковныхъ городскихъ приходовъ.

Статья XXXVII. Содержаніе сельских церковных причтовъ падаетъ непосредственно на министерство исповъданій. Содержаніе же самих сельских церквей падаеть на сельскія общины, за исключеніемъ церквей, признанных за историческіе памятники. Плата содержанія производится государственными сборщиками податей (perceptori), которымъ министерство исповъданій будеть высылать необходимыя суммы.

Статья XXXVIII. Содержаніе причтовъ и церквей, значащихся въ стать I, прим. 3, падаеть на министерство исповъданій.

## Разныя распоряженія.

Статья XXXIX. Если случится, что министръ исповъданій будетъ принадлежать не къ православному исповъданію, то онъ будетъ замъщенъ во всемъ, касающемся православно-церковныхъ дълъ, другимъ, православнымъ министромъ.

Статья XXXX. Правила, значащіяся въ статьяхъ XII и XVII этого положенія, будуть составлены министромъ испов'єданій вм'єсть съ коммиссіею, избранною Святьйшимъ Спнодомъ святой православной автокефальной церкви Румынскаго королевства.

#### Временныя распоряженія.

Статья XXXXI. Для покрытія всёхъ расходовъ, вызванныхъ новымъ положеніемъ, таксы за разныя священнослуженія, существующія издавна, въ силу предшествовавшихъ, уже отміненныхъ узаконеній, превращаются въ тодовой налогъ, въ количествъ четырехъ (4) франковъ отъ каждаго главы православнаго семейства въ сельскихъ общинахъ, пока не обнародованъ новый законъ о налогъ, который превра-

тить этоть церковный налогь, вмёстё съ другими существующими, въ одинъ общій налогь.

Статья XXXXII. Спеціальныя правила опредёлять образь введенія въ дёйствіе этого положенія. Та же правила опредёлять условія принятія (назначенія) и обязанности церковныхъ защитниковъ.

Статья ХХХХІІІ. Всв законы и правила, противные настоящему

положенію, впредь не будуть иметь никакой сили.

Статья XXXXIV. Всё лица, служащія въ департаментё испов'єданій министерства испов'єданій и просв'єщенія, остаются на своихъм'єстахъ, и число служащихъ въ этомъ департаментё можетъ быть увеличено сверхъ предвиденнаго въ положеніи о преобразованіи этого министерства.

Статья XXXXV. Это положеніе войдеть въ силу 1 (13) апръля 1894 года, кромъ части, относящейся до рукоположеній, входящей въ силу вмъстъ съ обнародованіемъ этого положенія, и части, относящейся до семинарій, входящей въ силу 1 (13) сентября 1893 года.

До тъхъ поръ будуть составлены учебные планы и прочее, относящееся до учебной части семинарій, равно какъ будуть приспо-

соблены помъщенія, сообразно съ новыми требованіями.

Пока будуть основаны новыя пом'вщенія для новыхъ семинарій, одна или н'всколько изъ существующихъ низшихъ семинарій могуть остаться.

Статья XXXXVI. Министръ просвъщенія имъеть право на сумми. значащіяся для содержанія семинарій въ бюджеть его министерства на 1893—1894 учебный годъ, привести въ исполненіе предписанія этого положенія, относящіяся до семинарій.

Статья XXXXVII. Священники, при приведеніи въ исполненіе этого положенія, находящієся на служов, останутся на своихъ містахъ.

Статья XXXXVIII. Спустя пять лёть по обнародованіи настоящаго положенія, лиценціаты и доктора богословія могуть быть рукоположены и не придерживаясь правила, предписаннаго статьею XI настоящаго положенія.

Точно такимъ же образомъ, въ тотъ же періодъ времени, для приходскихъ церквей Добруджи, съ разрѣшенія министерства исповѣданій, могутъ быть рукоположены и семинаристы, окончившіе курсъ четырехклассныхъ, низшихъ семинарій. Это—въ тѣхъ только исключительныхъ случаяхъ, когда не найдутся кандидаты на священство съ образованіемъ, требуемымъ этимъ положеніемъ, и съ тѣмъ непремѣннымъ условіемъ, чтобы семинаристы, окончившіе курсъ только четырехклассныхъ семинарій и разъ уже руксположенные во священника, не имѣли права перейти въ приходы по лѣвую сторону рѣкы Дуная.

Это положение принято сенатомъ, въ засъдании отъ 28 апръля

1893 года, большинствомъ 49 голосовъ противъ 13.

Это положение принято собраниемъ депутатовъ, въ засъдания

отъ 12 мая 1893 года, большинствомъ 62 голосовъ противъ 6.

Это положеніе обнародовано, по утвержденіи его королемъ Карломъ, въ румынскомъ "Правительственномъ Въстникъ" ("Monitorul official") 29 мая 1893 года.

## ГЛАВА II.

Сокуляризація имуществъ Нямецкаго монастыря, въ связи съ секуляризацією другихъ молдавскихъ монастырей и состояніемъ Молдавской церкви въ половинъ XIX въка.

I.

Значеніе Нямецкаго монастыря для Молдавів в Россіи.—Интересъ исторів его.—
Задача нашего очерва.—Изложеніе посл'ядняго періода существованія Нямца,
закончившагося секуляризацією.—Значеніе этого событія.—Зам'ячанія о литератур'в по данному вопросу.—Рукописный матеріаль, заключающійся въ трудахъ о. Андроника.—Значеніе его трудовъ.

Нямецкій монастырь имбеть такое же значеніе для Молдавін, какъ Троице-Сергіева и Кіево-Печерская лаври для Россіи. Основанний въ самомъ начале XV века, втечение пяти вековъ онъ быль центромъ религіознаго просвещенія въ Молдавін, воспитавъ многихъ руминскихъ святителей -- описконовъ и митрополитовъ, -- самоотверженно защищавшихъ родную въру отъ ея враговъ: ислама, протестантства и католицизма. Для народа онъ служнлъ лучшею школою нравственности, представляя въ лице своизъ иноковъ великіе образцы подвижничества и преданности православію. Въ годины тяжкихъ политическихъ испытаній, вслёдствіе междуусобиць между двумя княжествами-Молдавіею и Валахіею, а также частыхъ войнъ съ турками, поляками и венграми, во время голода, пожаровъ и другихъ народныхъ обдетвій,---къ нему тянулась вся православная Румынія, находя адёсь матеріальную н духовную помощь. Всявдствіе такого значенія, Нямецкій монастырь пользовался благодівніями со стороны господарей и бояръ, обогащавшихъ его значительными вкладами и вотчинами. Владеніе последними обезпечивалось дарственными записями-грамотами, заканчивавшимися обывновенно провлятіями на нарушителей завіщаній.

Нямецкій монастырь издревле славился и въ Россіи: онъ часто быль одаряемъ щедротами Россійского Парствующого Лома. Такъ, въ одной изъ его церквей, во имя великомученика Георгія, въ стеклянной рамей хранится большая плашаница прекрасной работы, шитая золотомъ и жемчугомъ по малиновому бархату. Вокругъ всей плащаници идетъ шитая надпись, повъствующая о томъ, что эта плащаница пожертвована въ церковь Нямецкаго монастыря монахиней Маріей въ 1741 году. По преданію, монахиня Марія—великая княжна Марія Петровна, дочь Петра Великаго и сестра императрици Елизавети Петровны, постригшаяся въ одномъ изъ женскихъ монастырей въ Молдавін 1). Слёдующій факть благотворительности Русскаго Царствующаго дома быль въ 1764 году, въ царствованіе императрицы Екатерины Ц. Въ рукописной "Исторіи Нямецкаго монастыря" архим. Августина Браги объ этомъ фактъ читаемъ слъдующее: "въ ризницъ сего монастыря между прочими драгоцінностями и церковною утварью хранится и одно русское Евангеліе, очень большое, которое на вход'в несуть два ісродіакона. Это Евангеліс прислано монастирю изъ Петербурга одною фрейдиною изъ Императорскаго двора въ 1764 г. <sup>2</sup>). Въ 1833 г. Нямецкій монастырь постиль предстдатель дивановъ Молдавіи и Валахін графъ Павелъ Киселевъ. Въ монастыръ графъ Киселевъ прожилъ нъсколько дней и остался очень доволенъ порядками и богослуженіемъ монастыря: Онъ подариль монастырю тысячу левовъ, а настоятелю Доментіану—большой архимандричій золотой кресть 3). Во время венгерской кампаніи 1848 года, когда русскія войска прибыли въ Молдавію, главнокомандующій арміей генераль адъютанть Александрь Лидерсь посётиль Нямецкій монастирь 6 декабря 1849 года и привезь отъ императора Николая Павловича настоятелю Нямецкаго монастыря архимандриту Неонилу орденъ св. Анны 2-й степени, а монастырю "десять рядовъ священническихъ ризъ съ полнымъ приборомъ хорошей парчи" 4). Въ то же время Императоромъ Николаемъ были присланы въ монастырь и деньги на постройку больницы, какъ объ этомъ можно

<sup>1)</sup> Насколько извъстно, у Петра Великаго не было дочери Маріи, но въ основъ этого преданія несомнънно лежить дъйствительный факть благотворительности кого-нибудь изъ семьи Петра Великаго. Объ этомъ см. ст. А. Яцимирскаго, Благотворительность русскихъ Государей въ Румыніи въ XVI— XIX вв. Оттискъ изъ Русскаго Въстника, 1899 г., май, стр., 12—14.

<sup>2)</sup> Рукопись въ собраніи А. Яцимирскаго (Акад. Наукъ), л. 32; ibid., стр. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., л. 53.

<sup>4)</sup> Ibid., л. 55.

заключить изъ надписи на мраморной доскъ, находящейся надъ входомъ въ больницу 1).

Монастырь всегда чтилъ память царственных благотворителей. Такъ, П. Саковичъ, посётившій его въ началё пятидесятыхъ годовъ прошлаго столётія, разсказываеть, что на великой ектеніи помниали русскаго Царя и весь Царствующій Домъ <sup>2</sup>).

Но связь монастыря съ Россіей не ограничивалась одной только благотворительностью. Онъ находился и въ тъсномъ духовномъ общенін съ единовърною ей православною Россіей и даровалъ русской церкви нъсколькихъ іерарховъ. Такъ, напримъръ, извъстный митрополитъ Вольно-Литовскій Григорій Цамблакъ вышелъ изъ этого монастыря. Въ 1702 году игуменъ Нямецкій Пахомій, узнавъ о русскомъ Златоустъ, Димитріи Ростовскомъ, оставилъ игуменство и, захвативъ съ собою часть мощей архидіакона Стефана, находящуюся теперь въ Кієво-Печерской лавръ в), отправился въ Россію, гдъ и пользовался наставленіями св. отца.

Со времени Паисія Величковскаго, "родимца полтавскаго" (†1794), духовное общеніе монастиря съ Россіей виразилось въ болье осязательной формъ. Монастырь чтить его имя, какъ своего благоустроителя. Пансій основаль общежитіе по уставу Авонской горы, съ которынь познакомился во время своего пребыванія въ ските св. пророка Илін, учредилъ пъніе въ церкви во время богослуженія на правомъ клиросъ на славянскомъ, а на левомъ на молдавскомъ языкахъ. Съ именемъ Паисія соединяется представленіе не только о самомъ цвітущемъ состояніи Нямецкаго монастыря, но и объ особенно тёсномъ духовномъ общении его съ Россіей. Последнее выражалось преимущественно въ благотворномъ вліяніи его на русское монашество. "Подвиги, наставленія и писанія молдавскаго старца Паисія, соотечественника нашего и по мъсту рожденія, и по союзу любви, имъди великое вліяніе на Россійскіе монастыри; примъръ жизни и свъть ученія его пролидись обильно на Россійское монашество. Ибо многіе изъроссіянь, ищущихъ спасенія и отрекшихся отъ міра и яже въ мірт, странствуя въ Палестнев, Анонской горв и Молдовалахіи и собирая, подобно пчеламъ съ цвътовъ, медъ спасительнаго ученія отъ обитавшихъ въ тамошнихъ мъстахъ подвижниковъ, находили особенно въ обители старца Пансія

<sup>1)</sup> Ibid., л. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Русскій Инвалидъ за 1854 г., № 288.

<sup>8)</sup> По возвращении изъ Россіи на родину, Пахомій поселился въ Карпатскихъ горахъ и былъ потомъ епископомъ Романскимъ (см. выше, стр. 77).

величайщую душевную пользу, научаясь примеромъ его высокой жизни и мелоточными его наставленіями подвигамъ монашескимъ и внутреннему дъланію умной модитвы. По возвращеніи въ Россію, они передавали пріобрётенное ими тамъ духовное сокровище и другимъ ищущимъ спасенія, — некоторые начальствуя надъ обителями, а другіе, находясь въ числъ братства"... 1). Указавъ далъе на значение для русскаго духовнаго просвъщенія книжныхъ трудовъ старца Паисія, особенно переводовъ свято-отеческихъ писаній, а также перечисляя нёкоторыхъ старцевъ-подвижниковъ, его учениковъ, бывшихъ начальниками и устроителями многихъ русскихъ обителей (Оптиной, Софроніевой, Флорищевой, Пъшношской, Лавидовой, Берлюковской и др.), издатель уномянутой книги говорить: "но кто можеть исчесть всёхь тёхь, кои пользовались и нинё пользуются въ Россійскихъ монастиряхъ духовнымъ просвещениемъ отъ трудовъ и ученія старца Паисія, переданныхъ и передаваемыхъ другъ другу? За все оное премилосердый Госнодь да умножить маду возданнія въ нескончаемомъ въкъ блаженному старцу Пансію; а мы, россіяне, должны чувствовать изліянную на насъ Промысломъ Божінмъ черезъ него духовную пользу не для одного монашества, но и для украшенія всей православной церкви. Ибо онъ, при высотв духовной жизни, быль ревиостный хранитель догматовъ и правилъ святой церкви, и другихъ училъ строгому сохраненію оныхъ, яко самонужнійшему основанію нашего спасенія" 2). Благоустроенный Пансіемъ во внёшнемъ и внутреннемъ отношеніяхъ, изобилуя всёми жизненными средствами къ содержанію многочисленной братін и храня его завъти, Нямецкій монастирь, по смерти Пансія, втеченіе 50 леть благоденствоваль и привлекаль къ себе множество иноковъ. Наканунъ общей монастырской реформы, предпринятой въ Румынін правительствомъ князя Кузы, число монашествующихъ простиралось до 1300 человъкъ. Но эти реформы положили предълъ ея цвътущему состоянію и мощному развитію, такъ что съ этого времени начинаются скорбныя страницы въ исторіи Нямецкаго монастыра.

Изъ изложеннаго нами вкратцё значенія Нямецкаго монастиря можно заключить, какой интересъ представляеть его исторія. Но мы не задаемся такою грандіозною задачею, такъ какъ написать исторію Нямецкаго монастиря можно только въ связи съ исторіей церкви и, отчасти, политической жизни Молдавіи, въ особенности ея сношеній

<sup>1)</sup> Житіе и писанія молдавскаго старца Пансія Величковскаго. Изд. 3-е Оптиной пустыни. Москва, 1892 г., стр. 3.

<sup>2)</sup> lbid., crp. 14.

съ Россіей. Мы намёрены изобразить послёдніе моменты его славной исторической жизни, окончившіеся секуляризацією монастырскихъ нмуществъ, а вмёстё—и утратой прежняго значенія. Изложеніе этихъ событій, очень важное для исторіи монастыря, вмёстё съ тёмъ служить яркою иллюстрацією для характеристики религіозной жизни Молдавіи въ половинё прошлаго вёка, а также—для объясненія настоящаго печальнаго состоянія Румынской церкви.

Въ русской литературъ существують нъкоторыя свъдънія о секуляризаціи имуществъ Нямецкаго монастыря, въ связи съ секуляризаціей монастырскихъ имуществъ въ Румыніи. Въ румынской литературъ существуетъ нъсколько больше трудовъ, посвященныхъ этому вопросу. Но мы имъемъ возможность изложить эпопею послъднихъ дней жизни монастыря на основаніи собственноручныхъ записей, на молдавскомъ языкъ, очевидца этихъ событій — архимандрита Андроника, скончавшагося 12 августа 1893 года въ Ново-Нямецкомъ монастыръ, въ Бессарабін, игуменомъ котораго онъ состоялъ.

Воспитанникъ Нямецкаго монастыря, въ 1831 году онъ поступилъ на послушаніе въ этотъ монастырь и пробылъ въ немъ до 1861 года, постепенно восходя отъ простого званія послушника до степени постриженія въ великую схиму. Въ 1861 году онъ вмёстё съ нёкоторыми иноками монастыря ушелъ въ Россію, въ Бессарабію, гдё и основаль существующій нынё Ново-Нямецкій монастырь, названный такъ въ честь покинутаго имъ Нямецкаго монастыря. Бёгство его и братіи было вызвано печальнымъ положеніемъ въ то время Румынской церкви вслёдствіе гоненій на нее молдовлахійскаго князя А. Кузы, который, между прочимъ, рёшился на секуляризацію имуществъ всёхъ безъ нсключенія молдавскихъ монастырей.

Личность о. Андроника замъчательна во многихъ отношеніяхъ: во-первыхъ, съ его именемъ тъсно связана исторія послъднихъ событій въ Нямецкомъ монастыръ; во-вторыхъ, онъ извъстенъ какъ устроитель Ново-Нямецкаго монастыря и, въ-третьихъ, какъ "книжный" человъкъ.

Біографіи о. Андроника посвящена одна наъ нашихъ брошюръ 1), въ которой мы изобразили внёшнія событія его многострадальной жизни. Теперь мы скажемъ вкратцё о его главнёйшихъ литературныхъ трудахъ, имёющихъ отношеніе къ Нямецкому монастырю, въ надеждё, что кто-нибудь изъ ученыхъ, интересующихся судьбами Молдавской

<sup>1)</sup> А. Стадницкій, Архим. Андроникъ, игуменъ Ново-Нямецкаго св. Вознесенскаго монастыря въ Бессарабіи. Кишиневъ, 1895, стр. 1—61.



церкви, обратить внимание на этоть богатъйший материаль, до послъдняго времени совстмъ не изслъдованный и мало кому извъстный.

Прежде всего, о. Андронивъ—удивительно плодовитый писатель. По его собственному исчисленію, имъ написано около 60 томовъ, заключающихъ до 5100 листовъ. Всё его сочиненія—рукописныя, очень тщательно написанныя собственноручно на румынскомъ языкѣ, славянскимъ шрифтомъ. Они хранятся въ библіотекѣ Ново-Нямецкаго монастыря подъ №№, въ спеціально сдѣланныхъ Авторомъ футлярахъ. Не всѣ труды его оригинальны; много — переводныхъ, а иѣкоторые прямо таки списаны безъ указанія даже источниковъ. Вообще, о. Андроннкъ по характеру своихъ трудовъ подходитъ къ типу древнихъ лѣтописцевъ. Самымъ важнымъ сочиненіемъ его является:

"Исторіе де ла ынчепутул сфинтей монастыріей Нъмцулуй чеій векй ла Молдавіа. 10 карте", т. е.

"Исторія отъ начала святого монастыря Нямецкаго въ Молдавіи, въ десяти книгахъ".

Внъшнимъ поводомъ къ написанію этого сочиненія послужило следующее обстоятельство. Въ начале 1557 г. Софроній, митрополить Молдавін, поручиль настоятелю Нямецкаго монастыря архим. Герасиму написать исторію этого знаменитаго монастыря для представленія молдавскому правительству, въ виду намеренія последняго наложить свою руку на этотъ монастирь и его имфиія. Тогда Герасимъ созвалъ старшую братію, въ числё которой быль и о. Андроникъ, и спросилъ, нътъ ди подобной исторіи въ монастыръ. Братія отвъчала, что есть только одно "Сказаніе объ освященін соборной церкви", написанное митр. Өеоктистомъ. Замътивъ, что имъ стидно будетъ предъ правительствомъ показать такія скудныя свёдёнія объ этой знаменитой и древней обители, Герасимъ просилъ кого-нибудь изъ братіи взяться за это дело. Никто не соглашался. "Тогда я,-говорить о. Андроникъ,простой и неученый, видя это, попросиль благословенія у старца и у братін, чтобы они позволили миж написать требуемую исторію монастыря,--на что они и изъявили согласіе" 1). Въ марть того же года о. Андроникъ написалъ краткую исторію Нямецкаго и Секульскаго монастырей, которая вскор'в была нашечатана и разослана по принадлежности. Но этимъ онъ не ограничился. Познакомившись во время написанія этой исторіи со многими историческими матеріадами, касающимися Нямецкаго монастыря, о. Андроникъ решиль написать более обширную исторію. Къ этому побуждали его неистовства правитель-

<sup>1) 1</sup> карте, стр. 2.

ства противъ церкви вообще, а въ частности-противъ монастырей, и особенно-противъ Няменкаго монастиря. Нужно было исторически показать правительству значение этой обители для отечества, ся право на владеніе пожалованними ей издревле именіями. Эту мисль онъ привель въ исполнение уже по уходъ въ Бессарабию, въ 1861 г. Свой трудъ онъ раздёлиль на шесть книгь. Но и на этомъ о. Андроникъ не остановился. Въ Руминіи, въ 1863 году, по порученію министра народнаго просвъщенія было напечатано одно сочиненіе, оправдывающее дъйствія румынскаго правительства. Вибств съ этимъ оно было пронивнуто духомъ вражды и ненависти въ Нямецкому монастырю, его благотворителямъ и устроителямъ, и особенно-къ Паисію Величковскому. Узнавъ объ этомъ, о. Андроникъ ръшилъ еще больше расширить свою "Исторію", которая постепенно разрослась до 10 книгъ. первой книгъ содержится исторія Нямецкаго монастиря отъ основанія его до 1779 года. Во второй книг содержится исторія Секульскаго монастыря до 1775 года. Въ третьей книге излагается біографія Паисія Величковскаго до 25-ти-летняго возраста. Въ четвертой книге повествуется вообще о киновійной жизни въ монастыряхъ и преимуществъ ея предъ такъ-называемыми идіоритными монастырями; затёмъ — о Пансін, какъ устроитель общежитія въ Нямецкомъ монастирь, и налагаются дальнейшія событія его жизни, вплоть до смерти, последовавшей 15 ноября 1794 года. Кром'й того, здёсь же говорится и о всёхъ монастырскихъ имъніяхъ времени управленія монастыремъ Паисія. Въ нятой книге приведени различныя сочиненія, душеспасительныя ув'єщанія и поученія Пансія Величковскаго. Въ шестой книгв содержатся сказанія о честныхъ отцахъ-архимандритахъ, іеросхимонахахъ и старцахъ, которые управляли монастыремъ въ 1794—1855 годахъ. Съ седьмой книги начинается описаніе "смутнаго времени" для монастыря. Авторъ очень подробно разоблачаеть всё ухищренія румынскаго правительства, имъвшія цьлью придать хоть какой-нибудь видъ законности его грабительству. Въ восьмой книге заключается исторія всель монастирскихъ построекъ и вещей, хранящихся въ монастирскихъ нерквахь. Въ певятой книгъ разсматривается уставъ и монастырскія преданія. Эта книга раздёляется на двіз части: въ 1-й говорится о порядкъ совершенія перковных службъ втеченіе пелаго года; во 2-йо преданіяхъ, порядкахъ и обычаяхъ, сохраняемыхъ монастиремъ и соблюдаемыхъ во время совершенія службъ въ нівоторые великіе праздники. Въ песятой книгъ говорится о вселъ скиталъ, принадлежавшилъ монастирю.

Источниками для этого сочиненія служили: а) изустныя мона-

стырскія преданія; б) нѣкоторыя замѣтки, писанныя иноками въ различныхъ священныхъ книгахъ, хранящихся въ монастырской библіотекѣ; в) ляпидарныя надписи — на камняхъ оградъ, келій и на гробахъ умершихъ; г) надписи на колоколахъ, церковныхъ вещахъ— крестахъ и ризахъ; д) различные вещественные памятники; е) документы (хрисовулы) на владѣніе разными жалованными монастырю имѣніями и ж) непосредственныя наблюденія самого автора, который былъ очевидцемъ многихъ событій изъ послѣдней жизни монастыря. Наконецъ, при написаніи своихъ трудовъ, онъ возлагалъ свою надежду на Бога, какъ общаго Учителя всѣхъ и Источника мудрости, которую подаетъ Онъ всѣмъ, просящимъ у Него не лицепріемнѣ и не поношающе (просто и безъ упрековъ, Гак. І, 5).

"Учителемъ въ такого рода дълъ, — говоритъ о. Андроникъ, — я имълъ Господа Бога, общаго Учителя всъхъ, Который изъ Своего обильнаго источника одинаково изливаетъ духовные дары мудрости какъ на тъхъ, которые учатся въ школахъ и знакомы съ различными учеными книгами, такъ и на простыхъ, подобныхъ мнъ, не просвъщенныхъ школьнымъ ученіемъ".

Характеръ и значеніе этого труда, да и другихъ, прекрасно выяснены въ слёдующихъ словахъ самого автора. "Эту и другія исторіи писаль я по собственному соображенію, не руководствуясь никакими такъ-называемыми научными пріемами. Причина этого заключается въ томъ, что я не учился въ школахъ, а потому и не умёю писать по формё ученой. Меня учили только "азъ-буки", Часослову и Исалтири. Откуда-же я могъ знать больше? Такое ученіе считалось тогда достаточнымъ во всей Молдавіи. И только тотъ, кто хотёлъ посвящаться во діакона или во священника, долженъ былъ еще изучить катихизисъ и кое-какія церковныя пёснопёнія; а писать—рёдко кто учился. Риторики я не изучалъ, чтобы знать, какъ правильно говорить и писать. Тому и другому я самъ научился".

Затемъ онъ указываеть ту точку зренія, съ каковой нужно оценивать всё его труды, говоря объ этомъ такъ: "могуть явиться некоторые филологи, которые стануть критиковать мои труды и могутъ говорить, что лучше бы я сдёлалъ, если бы это сочиненіе не назвалъ "исторією", а описью различныхъ хрисовуловъ, документовъ монастырскихъ именій, или какъ-нибудь иначе,—только не "исторією". На это я вотъ что отвечу подобнымъ критикамъ: вы, какъ люди ученые, получившіе образованіе въ семинаріяхъ и академіяхъ, можете сочинять и писать, какъ вамъ угодно, въ какой угодно научной форме, — ибо этому васъ учили. Я же, повторяю, о филологіи и не думалъ при написаніи называемой мною "исторін",—ибо этому я не учился. И затімъ, теперь, когда есть множество людей ученыхъ, просвіщенныхъ, неужели мні, семидесятилітнему старику, слабому тіломъ и зрініемъ, взяться за одолініе филологическихъ ухищреній?... Я всегда опасался чужихъ похвалъ, сознавая свою простоту и скудоуміе. Я доволенъ былъ, если самъ чувствовалъ спокойствіе и удовлетвореніе отъ того или отъ другого труда. Теперв я весьма доволенъ, что по милости Божіей вижу свой трудъ оконченнымъ. И то, что я ділалъ въ молодости, ділаю и буду еще ділать въ старости, потому что и молодость и старость я посвятилъ этимъ литературно-историческимъ занятіямъ, часто пренебрегая здровьемъ. Извістно, что діла многихъ получаютъ достодолжную оцінку послі смерти. И я надінось, что и по моей смерти найдутся люди, которые разсудять, напрасноли я жилъ на землі и иміноть ли какое-нибудь значеніе мои труди" (л. 6).

Дъйствительно, познакомившись съ этимъ трудомъ, мы не можемъ назвать его строго научнымъ, что признаетъ и самъ авторъ. Но отъ этого онъ не теряетъ своей цънности; въ немъ заключается такое обиліе матеріаловъ, относящихся къ исторіи Румынской перкви вообще, и ея отношенію къ русской, что невольно преклоняешься предъ о. Андроникомъ, употребившимъ массу труда на собраніе матеріала. Достоинство этого труда увеличивается еще тъмъ, что онъ написанъ просто, безъ "всякихъ ухищреній схоластическихъ, пе для простой забавы читателей" (л. 2.), какъ говорить самъ о. Андроникъ, а для того, чтобы представить читателямъ истинную исторію этого знаменитаго монастыря, и примърами изъ жизни святыхъ мужей, нодвизавшихся въ немъ въ разное время, подвигнуть и насъ на путь снасительной жизни. Поэтому, трудъ о. Андроника, имъющій значеніе для ученыхъ историковъ въ качествъ неоцънимаго матеріала, многими прочтется съ удовольствіемъ и душевною пользою.

Издагая въ настоящей статът секуляризацію имуществъ Нямецкаго монастыря, мы пользуемся рукописнымъ матеріаломъ, заключающимся въ VII книгт его "Исторіи", "Воспоминаніяхъ" (Адучери аминте деспре мине) и "Исторіи Молдавской церкви" (Исторіе пентру бисерика Молдавіей), пополняя его данными изъ другихъ источниковъ, особенно тамъ, гдт о. Андроникъ является субъективнымъ въ оцтитъ тъхъ или иныхъ событій. Субъективность о. Андроника, свидътеля последнихъ печальныхъ дней горячо любимаго имъ монастыря, вполнт понятна и извинительна. Но факты, сообщенные имъ, несомитьно достовтрны. Ими мы и будемъ иллюстрировать свое изложеніе, стараясь по возможности сохранить тоть образный стиль, какимъ отличаются произведенія о. Андроника, не "мудрствующаго лукаво", но живописующаго, подобно всёмъ самородкамъ, просто и сердечно. Пользуемся также и рукописнымъ архивомъ Ново-Пямецкаго монастыря.

11.

Понятіе о секуляризаціи.—Причины ея.—Обяліе монастырей въ Румынін.— Два рода монастырей: "преклоненные" и туземные.—Зависямые и самостоятельные монастыри.—Права тёхъ и другихъ.— Регламентація правъ монастырей въ "Органическомъ Регламентъ". — Учрежденіе департамента церковныхъ дълъ.—Посягательства его на права монастырей въ управленіи имуществами. — Протестъ Молдавскаго митр. Софронія.

Подъ секуляризаціей церковныхъ имуществъ вообще разумітется отчуждение отъ церкви имуществъ и обращение ихъ въ государственную собственность. Какъ ни понимать ее и ни оправдывать, она есть нарушеніе каноническихъ правъ церкви и объясняется многими причинами, въ числъ которыхъ самою главною является упадокъ религіознаго чувства и враждебное отношение правительства къ церкви. "По опредъленіямъ каноническаго права, -- говорить извёстный канонисть Павловъ, — недвижимыя церковныя имущества имбють характеръ неподвижности не въ физическомъ только, но и въ юридическомъ смыслѣ: посвященныя Богу (res sacrae), они не могуть быть ни отъемлемы, ни отчуждаемы" 1). Но каноническій принципь неотъемлемости и неотчуждаемости церковныхъ имуществъ обусловливается, прежде всего, дъйствительнымъ состояніемъ права у того или другого народа, среди котораго церковь является въ качествъ обладательници извъстныхъ матеріальныхъ благъ. І'дв непрочно всякое частное право, тамъ церковная собственность непрочна по преимуществу: ноо церковь, какъ царство не отъ міра сего, не имбеть въ себь никакихъ средствъ обороны противъ насильственнаго захвата ея имуществъ. Далье, имущества церкви, какъ юридической личности, воплощающей въ себъ опредъленную цъль, подчинены требованіямъ цълесообразности. "Церковь, —приводить г. Павловь выражение Шульта, —существуеть не для того только, чтобы пріобретать имущества, но имееть вмущества для того только, чтобы достигать общихъ или конкретныхъ цвлей" 2) А.С. Павловъ развиваетъ эту мысль такъ: "что перестаеть слу-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> См. напр., апост. прав. 38; Анкир. соб. 15; Ант. 24; Кареаг. 35, 42; VII вс. 12 и толкованія на всъ эти правила. А. С. Павловъ, Историч. очеркъ секуляризаціи церк. земель. Одосса. 1571, стр. 3.

<sup>2)</sup> Ibid. Op. cit., crp. 5.

жить этимъ цёлямъ, то необходимо теряеть внутренній карактеръ церковнаго имущества. Оно можетъ сделаться нецерковнымъ и въ юридическомъ смыслё уже потому, что частныя жизненныя цёли, служащія основаніемъ права Церковной собственности на тё или другія имущества, не нивють характера необходимости и неизмвияемости. Многое, чёмъ прежде завёдывала церковь и на что она получала отъгосударства и общества богатыя матеріальныя ножертвованія, съ теченіемъ времени естественно переходить въ сферу чисто государственныхъ и общественныхъ отношеній, а вмёстё съ тёмъ и вёковое зданіе имущественных правъ церкви лишается самаго прочнаго жизненнаго основанія. Наконецъ (и это самое главное), религіозное вооду-шевленіе, когда-то безъ мёры обогащавшее церковь, мало-но-малу ослабъваетъ, охлаждается, какъ и всякое другое воодушевленіе: настають времена реакцін, которая не только не благопріятствуєть дальнъйшему обогащению церкви, но и заставляетъ видъть въ ея наличномъ постояніи, особенно въ поземельных богатствахъ, нечто ненормальное, отжившее свое время, мъшающее общему экономическому прогрессу" 1). Дъйствіе этихъ условій проходитъ черезъ всю исторію недвижимыхъ церковныхъ имуществъ въ любомъ изъ христіанскихъ государствъ. Такъ било и въ Руминіи.

Всякій, кто путешествуеть по Румынін, поражается обиліемъ въ ней монастырей. Особенно миого ихъ въ столичныхъ городахъ-Яссахъ и Букурештв. Представляя изъ себя въ настоящее время, большею частію, рунны, монастыри эти служать историческими памятниками нъкогда процеттавшей въ княжествахъ редигіозной жизни. И дъйствительно, благодаря религіозности румынскаго народа, съ самаго начала основанія вняжествъ, древніе господари, бояре и вообще молдовалашскіе патріоты воздвигають въ нихъ православные монастыри, приписывая въ нимъ дучшія свои и государственныя имфнія. Объ обязательствахъ, возложенныхъ на монастыри первыми жертвователями, можно судить по дошедшимъ до насъ древнимъ документамъ, хранящимся въ монастирскихъ архивахъ. Въ нихъ говорится, что недвижимыя нивнія жертвуются съ тёмъ, чтобы доходы съ нихъ употреблялись на удовлетворение потребностей монастырей (т. е. на украшение храмовъ, на поддержание въ нихъ торжественнаго служения, на содержаніе братіи и т. н.), для религіозно-просвётительныхъ и филантропическихъ цёлей, именно: на устройство школъ, тинографій для печатанія духовнихь книгь, пріютовь для престарёдихь и сироть, улуч-

<sup>1)</sup> Op. cit., crp. 6.

шеніе нищи заключенных преступниковъ, надёленіе б'ёдныхъ дёвнцъ нриданымъ, викупъ рабовъ, раздачу мелостини и тому подобныя богоугодныя дёла. Благодаря щедрости и обильнымъ ножертвованіямъ владетельных лицъ и бояръ, съ теченіемъ времени почти третья часть территоріи княжествъ составляла недвижимое имущество монастирей, бывшихъ въ то время единственными хранилищами умственнаго и нравственнаго достоянія народа. Ввёряя свои имущества монастырскимъ общинамъ и поручая имъ исполнение своихъ благихъ намереній, жертвователи заботились вийстй съ тёмъ о возможно правильномъ управленін жертвуемыми нивніями, равно и объ употребленін съ нихъ доходовъ по назначению. Во многихъ завещанияхъ и дарственныхь грамотахъ монастырямъ завлючаются указанія, по которымъ надзоръ за правильнымъ и точнымъ веденіемъ счетовъ и употребленіемъ монастирями доходовъ съ жертвованныхъ именій вверяется или семейному совету изъ родственниковъ жертвователя, или коммиссіи изъ бояръ, занимавшихъ вистія государственния должности, или господарю. Послённій, впрочемъ, независимо отъ этого, всегда пользовался правомъ верховнаго надзора за управленіемъ монастырскими нивніями. Начиная съ конца XV ввка, въ своихъ завішаніяхъ и дарственных грамотахъ, кроме указанныхъ выше условій и обязательствъ, жертвователи вводять еще новое условіе, заключавшееся въ томъ, что некоторые монастыри съ ихъ именіями ставились въ известную зависимость отъ монашескихъ общинъ на Востокъ и получили названіе , преклоненныхъ (inchinat) 1). Первые документы о "преклоненін" монастырей относятся къ концу XV віка. Съ этого времени въ княжествать существують монастыри двухъ родовъ: такъ-называемые "преклоненные" (inchinate) и мъстные, національные (pamentene). Въ имущественномъ же отношении монастыри разделялись на три категорін. Одни, "преклоненние", зависёли оть святыхь мёсть на Востокі, составляя ихъ собственность; другіе принадлежали митрополіямъ и епархіямъ; наконецъ, третьи били независимие собственники и распоряжались своими имуществами совершенно самостоятельно. Нямецкій монастырь принадлежаль въ числу последнихъ.

До двадцатыхъ годовъ прошлаго въка всъ эти монастыри пользовались большими льготами и не платили никакихъ повинностей, что

<sup>1)</sup> Вопросъ о "преклоненныхъ" монастыряхъ, о происхожденіи этого спеціально румынскаго явленія, не встръчающагося въ другихъ странахъ, объ условіяхъ преклоненія, очень интересенъ, но разсмотръніе его не входитъ въ нашу задачу. Подробно о немъ см. въ нашемъ изслъдованіи: "Гавріилъ Банулеску-Бодони". Кишиневъ, 1894 г.



не могло не отразиться на финансовомъ состояніи края. А между тъмъ, о своихъ религіозно-нравственныхъ и филантропическихъ обязательствахъ монастири часто забивали. Особенно это нужно сказать о "превлоненных» монастиряхь, которые постепенно стали предметомъ эксплуатацін, средствомъ въ обогащенію высшихъ лицъ изъ греческой монашеской братін на Востокв. Понимая по своему условія преклоненія, греческія обители старались завладёть преклоненными монастырями, обратить ихъ въ свою собственность и устранить отъ нихъ контроль мёстной іврархін и анминистрацін. Словомъ, они сдёдали изъ этихъ монастырей status in statu. Въ XVIII въкъ, въ періодъ фанаріотскаго правленія, злоупотребленія въ этих монастирять достигли своего апогел, такъ что многіе святители и даже лучшіе изъ господарей-фанаріотовъ старались искоренить ихъ, но въ большинствъ случаевъ безусившно, такъ какъ трудно было бороться съ вековымъ зномъ. Между прочимъ, такую борьбу съ преклоненными монастырями вель Молдовлахійскій экзархь Гаврінль. Страна, конечно, не могла равнодушно смотреть на совершающияся безобразія и расхищеніе наніональнаго достоянія. И воть, вскорё по сверженім чужеземнаго фанаріотскаго правленія въ 1821 году и по возстановленіи правленія туземныхъ господарей, были секуляризованы имущества "превлоненныхъ" монастирей. Это было следствіемь начавшагося національнаго возрожденія румынь, подучавшаго впоследствін антицерковное направленіе. Правда, недолго прододжалось действіе этой сокуляризацін, всего до 1828 года. Подъ давленіемъ Россін, покровительствовавшей грекамъ, Порта издала фирманъ, по которому поверенние греческихъ монастирей вновь приняли въ свое заведивание имения "преклоненныхъ монастырей. Такое действіе русскаго правительства не могло быть по душё румынскимъ націоналистамъ-возродителямъ, усмотрёвшимъ въ этомъ оскорбление со стороны России ихъ національнаго чувства; однаво они были безсильны что-нибудь сдёлать, такъ какъ кияжества находились подъ протекторатомъ Россіи. Все-же это послужило однимъ изъ поводовъ къ возраставшей въ княжествахъ тайной ненависти въ Россіи, а вийсти и въ православію, представительницей котораго она является. Въ это же время стала назръвать идея секуляризаціи, окончательно отлившаяся въ форму государственнаго вопроса, разрѣшеннаго правительствомъ Кузи, которое дошло до сознанія правственных, народно-экономических и государственныхъ невыголь, происходящихъ отъ издишняго обогащенія церквей и монастырей вотчинами и управленія ихъ церковными властями. Разр'вшенію этого вопроса, въ сожальнію, способствовали отчасти и нестроенія во внутренней монастырской жизни, а также и неисполненіе и такоторыми монастырями возложенных на нихъ религіозно просв'єтительных задачь, а разъ "что перестаеть служить этимъ п'єлямъ, то необходимо теряеть внутренній характеръ церковнаго имущества"  $^{1}$ ).

Въ законодательномъ порядкъ вопросъ о монастырскихъ имуществахъ всёхъ категорій былъ регламентированъ прежде всего въ такъ-называемомъ "Органическомъ Регламенть", составленномъ въ періодъ русскаго протектората надъ княжествами въ 1829—1884 годахъ. Монастыри первыхъ двухъ категорій, т. е. греческіе и зависимие отъ митрополіи и епархій, пользовавшіеся до тѣхъ поръ большими лиготами и не несшіе никакихъ повинностей, были обложены извъстнымъ налогомъ 2). Митрополія и объ епархіи, Романская и хушская, были обязаны ежегодно вносить 60,000 піастровъ въ пособіе Сокольской семинаріи, и этотъ взносъ причисленъ къ прочимъ доходамъ, назначеннымъ на содержаніе общественныхъ учебныхъ заведеній 3).

Но ограничивая этимъ монастырскія льготы, "Органическій Регламентъ" въ общемъ оставилъ за митрополіей, епархіями и монастырями полную свободу и независимость въ управлении принадлежащими имъ движимыми и недвижимыми имуществами; контроль правительства быль допущень лишь въ такой мфрф, въ какой это было необходимо для наблюденія за правильнымъ взносомъ повинностей тёхъ изъ монастырей, которые къ тому были обязаны Регламентомъ: "эти обязанности монастырей и епархій ни въ чемъ не нарушають правъ собственности, потому что учреждения эти получили въ даръ какъ отъ правительства, такъ и отъ частныхъ лицъ, принадлежащія имъ нынъ имущества для благочестивыхъ дълъ и общественной пользы, сообразно съ благотворительными и достойными намати намъреніями дарителей" 4). Но этотъ порядокъ держался недолго. Молдавское правительство во главт съ господаремъ Михаиломъ Стурдзою (1834—1848) ръшило взять въ свои руки управление митрополичьими и епархіальными монастырями. Митр. Веніаминъ противился, но долженъ быль подать въ отставку. После этого, при преемнике его, митр. Мелетін, ставленник Стурдан, быль надань законь, составленный светскими лицами, объ управленіи митрополичьими и епархіальными имфніями.

<sup>1)</sup> Павловъ, цит. соч., стр. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Opran. Pera., гл. III, отд, III, 79, IV.

<sup>3)</sup> Thid

<sup>4)</sup> lbid., гл. III, отд. III, 80, IV.

Последствіемъ его было учрежденіе особаго церковнаго департамента, который, впрочемъ, долженъ былъ управлять монастырскими имёніями совмёстно съ митрополитомъ, епископами и настоятелями этихъ монастырей. Но департаментъ, состоявшій наъ мірскихъ людей, скоро устранилъ духовенство отъ участія въ управленіи монастырскими имуществами и сталъ распоряжаться самовольно. Управленіе церковнаго департамента сопровождалось большими злоупотребленіями и имёло слёдствіемъ совершенное разореніе монастырскихъ имуществъ. Съ протестомъ противъ этого неоднократно обращался къ молдавскому правительству извёстный заступникъ и борецъ за право церкви Молдавскій митр. Софроній Миклеску (1851—1860), мученически окончившій жизнь въ изгнаніи. Такъ, въ 1853 году онъ писалъ молдавскому господарю Григорію Гикъ:

"Ваше Величество! Учреждение департамента церковныхъ имуществъ имело полезную цель: оказаніе помощи клиру въ управленіи ниуществами. Митронолить и епископы, будучи обременены исполненіемъ различныхъ духовныхъ обязанностей, рішили ввірить заботу о матеріальныхъ интересахъ духовенства департаменту, назначенному спеціально для имфній клира. Но это новое учрежденіе рфшило совершенно устранить митрополита и епископовъ отъ завёдыванія именіями. тавъ что назначение этого департамента-узурпація правъ виріархін, беззаконное и самовольное распоряжение имъніями, которое велеть къ разрушенію и опустошенію имфній. Доказательства следующія: 1) 3-я статья инструкціи "ворнику" церковныхъ имбній гласить: "во всёхъ распоряженіяхъ и дёлахъ, касающихся имёній епархіальныхъ и мёстнихъ монастирей, ворникъ въ действіяхъ своихъ будеть сообразоваться съ митрополитомъ и епископомъ той или иной епархіи"; между тъмъ, денартаментъ дъйствуетъ безъ согласія съ клиромъ; 2) 4-я статья уложенія 1835 года и 2-я статья уложенія 1844 года гласять: "всё имёнія клира распродаются съ торговъ въ митрополін въ присутствін еписконовъ или управляющихъ той или иной епархіи, а также въ присутствін нгуменовъ, при сдачё въ аренду монастырскихъ именій". Департаменть же совсёмь не призываеть игуменовь и заключаеть контракты только съ своей стороны. Кромъ того, онъ присвониъ себъ право давать предписанія игуменамъ вопреки уложенію, не дающему такого права. 3) 8-я статья объ обязанностяхъ ворника церковныхъ именій гласить: "департаменть сносится прямо съ митрополитомъ и еписконами во всехъ метрическихъ делахъ"; на самомъ же деле денартаменть непосредственно сносится съ протојереями, давая имъ разныя предписанія, устраняя, такимъ образомъ, митрополита и епархіальныхъ епископовъ, вопреки 4 главъ Органическаго Регламента, глъ говорится, что въ случат небрежности протојереевъ въ наблюденіи за исправнымъ веденіемъ священниками метрическихъ актовъ, митроподить и епископы назначають наказаніе; 4) 11-я и 12-я статьи правиль 1844 года опредвляють: "митрополить представляеть госпопарю нгуменовъ, равно какъ онъ же доводить до свёдёнія господаря о злоупотребленіяхъ ихъ". Между тэмъ, департаментъ самъ распоряжается участью игуменовъ. Затёмъ, департаменть старается дёлать распоряженія и въ приходскихъ церквахъ, какъ это било недавно въ церкви св. Николая въ Яссахъ, что называется самоуправствомъ и злоупотребленіемъ; 5) 7-я ст. о правахъ ворника обязываетъ его следить за порубкою лісовъ въ церковныхъ имініяхъ, между тімь онъ безконтрольно вырубаеть лёса. Пепартаменть обязань смотрёть за хорошимь состояніемъ хозяйственныхъ принадлежностей въ имфніяхъ, а онъ совершенно не заботится объ этомъ, не выполняя своихъ прямыхъ обязанностей; 6) 5-я статья о правахъ ворника опредёляеть, чтобы описи хозяйственных принадлежностей въ имбніяхь повбрядись ворникомъ въ присутствіи епархіальныхъ депутатовъ. Департаменть действуеть и здёсь самовольно; 7) 8-я статья узаконеній 1844 года опредёляеть: "доходы клира должны полагаться въ сундукъ, который долженъ находиться въ митрополін". Между тёмъ, сундувъ находится въ рукахъ департамента, деньги расходуются имъ самовольно, такъ что часто митрополить даже не знасть, на что употребляются доходы митрополін. Лепартаментъ, по смыслу 10-го правила закона 1835 года, полженъ заботиться для достоинства религіи о построеніи новыхъ церквей и ремонтъ старыхъ, не допуская ихъ до окончательнаго разрушенія. А между тёмъ, мы видимъ совершенно противное: церкви въ митрополін и въ другихъ монастыряхъ разрушаются; также почти во всъхъ монастырскихъ имъніяхъ находятся въ весьма печальномъ положеніи. въ некоторыхъ дождь канаетъ на престолъ, многія безъ ограды. Департаменть обязань посылять архитекторовь вмёстё сь довёренными лицами отъ епархій, чтобы наслёдовать, какія церкви нуждаются въ ремонть и какія должны быть замьнены новыми, ибо для этого назначаются суммы съ доходовъ церковныхъ имуществъ... Сокольская семинарія совершенно изъята изъ въдънія митрополита. Если департаменть основываеть свои права на указъ 1842 года и на постановленіи собранія того же года, то это неправильно, ибо 4-я статья о правахь ворника, опредёленных въ 1844 году на основани распоряжений 1842 года опредъляеть, что всё семинаріи зависять отъ митрополита и епархіальныхъ еписконовъ. И действительно: если семинарія Веніамина назначена воспитывать и обучать молодыхъ юношей Закону Божію, то кто лучше можеть сдёлать это, какъ не митрополить? Кром' того, департаменть расплодиль многихь чиновниковь, которымь платить громанное жалованье и оть которыхь происходить масса злоунотребленій. Все это удостов'вряеть, что денартаменть не удовлетворяеть своей цёли. Мотивы учрежденія департамента, какъ извёстно, заключались въ томъ, чтобы предотвратить расхищение церковныхъ имвній. Но результаты его двятельности не доказали этого.--Ваше Величество! Представляя все это, я со скорбію исполняю свой долгъ. прося обратить серьезное внимание на эти злоупотребления. Предшественникъ Вашего Величества положилъ слёдующую резолюцію на прошеніи покойнаго митрополита Мелетія отъ 27-го декабря 1844 года: "предписываю департаменту, во изобжание въ будущемъ недоразумвний съ митрополитомъ и боголюбезными епископами страны, руководствоваться въ своихъ дъйствіяхъ законами и соотвътствующими инструкпіями, при которыхъ-преимущественная забота о матеріальныхъ интересахъ монастирскихъ и епархіальныхъ имфній. Кромф того, всёхъ обращающихся въ департаментъ-изъ монашествующихъли, изъ бълаго-ли духовенства, или изъ мірскихъ попечителей, -- департаменть долженъ направлять въ епархіальнымъ епископамъ". И эта Господарская резолюція и уложеніе находятся въ небреженін.—Ваше Величество! Попраніе закона, направленнаго въ извёстной цёли, всегда ведеть къ печальнымъ результатамъ. Но законы, направленные противъ религін и каноновъ извъстнаго народа, ведутъ къ еще болъе печальнымъ результатамъ, разрушая основы общества, такъ какъ нація безъ религін идеть къ упадку. Я уже старъ. Дни мои въ рукахъ Божінхъ. Пока Всевышнему угодно держать меня на митрополичьей качедрь, я не перестану выполнять свои обязанности. Вашему Величеству, какъ обладателю страны, я указаль и буду указывать на нестроеніе въ имініяхъ и на нарушение правъ клира. Этимъ я выполнилъ долгъ свой предъ Вашимъ Величествомъ. № 1363. 1853-й годъ, сентября 1-го дия" 1).

Не имъя ничего возразить противъ этой истины, господарь положилъ такую резолюцію: "государственный секретаріатъ указомъ предпишетъ церковному департаменту сообразоваться съ указаннымъ уложеніемъ и руководствоваться имъ въ своихъ дъйствіяхъ, остерегаясь въ будущемъ оскорблять митрополита и епископовъ. Также предписывается въ скоромъ времени уничтожить тъ злоупотребленія, на которыя жалуется митрополитъ. 1853 года 9 сентября". Въ такомъ смыслъ

<sup>1)</sup> Андроник, Исторіе пентру бисеричей Молдавіей, стр. 250—55.

и быль издань указь департаменту оть 14 сентября за № 57. Но это не оказало надлежащаго дъйствія на департаменть, а напротивь онь еще болбе началь простирать свои действія на церковь и св. каноны. Въ 1855 году митрополить опять быль вынуждень обратиться къ господарю съ жалобою следующаго содержанія. Въ начале своей жалобы онъ говорить то же, что и прежде, подтверждая только новыми фактами своеводія департамента. Привелемъ нікоторыя выдержки. "16-го минувшаго февраля я обратился къ Вашему Величеству съ просьбою о содъйствіи мит въ лучшей постановкъ религіознаго обученія въ школахъ и въ улучшении направления въ нихъ. Я указывалъ на то, что полезно было-бы для этой цёли назначить со стороны митрополіи нзвёстное лицо, которое, посёщая по временамъ шкоды, слёдило-бы за преподаваніемъ въ нихъ Закона Божія. Резолюціею Вашего Величества предписывалось департаменту издать соотвётствующій указъ. Но напраснымъ осталось это приказаніе, ибо департаментъ до сихъ поръ ничего не сделаль въ этомъ отношении. Несомивино, что въ странахъ цивилизованныхъ между встми наубами изучение религии признается самымъ важнымъ, ибо больше другихъ способствуеть образованію хорошихъ гражданъ. Но въ прискорбію, съ некоторыхъ поръ религіозное обучение въ нашихъ школахъ нахолится въ упадкъ: такъ, для изученія его назначенъ всего одинъ часъ въ неділю. Судите, Ваше Величество, какіе результаты могуть быть отъ этого?.. Вы поручили секретаріату издать указъ департаменту, чтобы онъ не нарушаль правъ митрополита и епископовъ, чтобы онъ всегда следовалъ существующимъ узаконеніямъ и постарался какъ можно скорбе спълать надлежащія исправленія. Напрасно все это: последствія показывають, что департаменть не соответствуеть своему назначению... Октября 2-го дня, 1855 года" 1).

5-го августа 1857 года митрополить опять подаль протесть въ правительственный совъть. Затъмъ, черезъ 3 мъсяца, 8-го ноября онъ тоже протестоваль и, между прочимъ, въ заключеніе сказаль: "въ силу законовъ и святыхъ каноновъ, одушевленный правами, которыя, надъюсь, не отрицаетъ каймакамія, я прошу о скоръйшемъ уничтоженіи всъхъ распоряженій и дъйствій, касающихся этихъ имъній. Ибо, если-бы они прошли чрезъ административный совъть, то не были-бы допущены, такъ какъ призваніе совъта—не попраніе законовъ, а охраненіе только существующихъ. Вмъстъ съ тъмъ, я просилъ-бы назначить коммиссію изъ компетентныхъ лицъ, которая-бы подъ нашимъ пред-

<sup>1)</sup> Ibid., erp. 280.

съдательствомъ изслъдовала всъ дъйствія департамента, направленныя къ узурпаціи нашихъ правъ, и трату фондовъ и доходовъ клира,— результаты чего съ подробнымъ описаніемъ всъхъ безобразій будутъ представлены каймакаміи". Дъйствительно, назначенною коммиссіею были засвидътельствованы злоупотребленія церковнаго департамента и поставлены на видъ правительству законодательнымъ собраніемъ 1857 года. Но эти злоупотребленія были отнесены къ неудовлетворительному состоянію монастырей, имънія которыхъ вскоръ были секуляризованы.

Но гораздо трудиве было правительству наложить свою руку на права монастырей третьей категоріи, т. е. независимыхь, въ числё которыхь Нямецкій монастырь занималь первое мёсто.

## III.

Самостоятельность Нямецкаго монастыря въ управлении своими имуществами со времени его возникновенія.—Подтвержденіе этихъ правъ въ разное время законодательными актами.—Первое посягательство господарей М. Стурдзы и Гр. Гики на его права, подъ предлогомъ неисполненія имъ нѣкоторыхъ общественныхъ обязанностей.—Составленіе уложенія для него.—Ненависть къ нему за "руссофильство".—Назначеніе въ монастырь правительственной коммиссіи.— Безобразія, учиненныя ею.—Низложеніе старца по подозрѣнію въ шпіонствъ русскимъ.—Назначеніе настоятелями Антонія Дубравы и Діонисія Романо.—Нарушеніе Діонисіемъ вѣковыхъ монастырскихъ порядковъ.—Борьба съ нимъ монастырской братіи.—Удаленіе его.—Избраніе въ старцы Герасима.—Хозяйственная дѣятельность его.—Борьба его съ правительствомъ по поводу явнаго вмѣшательства послѣдняго въ дѣла монастыря.—Вторичное обращеніе за помощью къ митрополиту.—Протестъ его предъ правительственной коммиссіей. — Непринятіе ея Герасимомъ.—Сужденіе о. Андроника по поводу начавшагося гоненія на церковь и монастыри.

Впродолженіе своего существованія, болѣе четырехъ вѣковъ, согласно съ дарственными актами ктиторовъ, Нямецкій монастырь былъ всегда свободнымъ и не подчинялся ни митрополіи края, ни другому какому-либо мѣсту. Во время господаря Константина Мурузи (1777—82) и митрополита Гавріила Калимаха, по предложенію настоятеля Пансія Величковскаго, монастырь Секулъ былъ присоединенъ къ Нямецкому и съ этого времени въ обоихъ монастыряхъ составился одинъ соборъ и одно общество, подъ управленіемъ одного настоятеля, избираемаго соборомъ изъ своей среды, что утверждено грамотою господаря Мурузи. Всв послѣдующіе господари покровительствовали этому первому въ княжествѣ монастырю и подтверждали дарованныя ему господарями и простыми жертвователями права. Съ введеніемъ Органическаго

Регламента, привиллегіи монастырей Нямецкаго и Секула вновь были подтверждены; такъ, имъ обезпечено право самостоятельности, свободное управленіе им'вніями и употребленіе доходовъ 1). Эти же права полтверждены узаконеніемъ 1835 года, 8 апрёля, въ статьяхъ 8 и 9. Права монастыря подтвердили господари Михаилъ Стурдза и Григорій Гика грамотою отъ 27 мая 1850 года. Но при этихъ двухъ господаряхъ началось и посягательство на монастырскую собственность, подъ предлогомъ устройства ея управленія, вслёдствіе замёченныхъ въ монастыръ неисполненій правиль Пансія. Посягнувъ на права митроподичьихъ и епархіальныхъ монастырей и подчинивъ ихъ управленію перковнаго департамента, господарь Михаилъ Стурдза не могъ оставить безъ вниманія и независимие монастири и прежде всего-Нямецкій. Дійствительно, въ посліднемъ въ то время происходили нізкоторыя нестроенія всябдствіе неисполненія устава, даннаго Пансіемъ, на что жаловался Михаилу Стурдзе, какъ владетельному князю, и митрополиту Веніамину, какъ киріарху страны, настоятель монастыря съ просьбою выработать новыя правила, согласно уставу Пансія. Въ 1839 году митрополить Веніаминь и выработаль "уложеніе" въ дукъ Паисія, съ соблюденіемъ полной независимости монастиря въ его управленіи. Однако Стурдза съ этимъ не согласился. Тогда митрополить, видя посягательство на права церкви, долженъ быль удалиться на покой. Устранивъ главное препятствіе въ лицъ митрополита, Стурдза отмениль изданное последнимь уложение, "какъ не соотвётствующее цёли", и созваль соборь изъ единомышленныхь съ нимъ духовныхъ лицъ для составленія новаго устава, который согласовался бы съ "порядками старца Паисія и современными обстоятельствами".

Замътивъ въ началъ своей препроводительной грамоты при этомъ "уложеніи" къ братіи Нямецкаго монастыря о славъ послъдняго, особенно при Паисіи, Стурдза обращается къ настоящему положенію его и вотъ что говорить о мотивахъ созванія этого собора:

"Братія этихъ монастырей (Нямецкаго и соединеннаго съ нимъ Секульскаго), глубоко проникнутая сознаніемъ спасительности порядковъ блаженнаго устроителя ихъ, старца Паисія, непрестанно заботилась сохранить ихъ, какъ драгоцінный даръ, и осуществить въ своей жизпи, насколько это возможно человіческой слабости. Но спустя нікоторое время, отошли въ вічность многіе изъ тіхъ отцовъ, которые выросли и воспитались подъ руководствомъ старца Паисія, и

<sup>1)</sup> Орган. Реглам., гл. III, отд. 3, 14.

его учение и спасительные порядки, сделавшись простымъ преданиемъ старины, начали ослабъвать, - что повлекло за собою много такихъ нестроеній, которыя угрожали опасностью самому существованію этой божественной обители. Въ 1839 году старецъ (настоятель) этого монастыря и братія были вынуждены обратиться съ жалобою къ намъ. прося даровать твердое уложение (ашезъмынт статорник) по завътамъ Паисія пля устраненія безпорядковъ и благоустроенія этой киновіи. Вследствіе чего бывшій митрополить Веніаминъ Костаки составиль "уложеніе", но послёднее оказалось несогласнымь съ упомянутыми порядвами и не отвъчало цели устроителя монастыря; поэтому, имъя отеческое понечение объ общественномъ благъ и увърившись въ существующихъ нестроеніяхъ, мы указомъ отъ 18 февраля 1843 года, за Ж 10, на имя преосв. Мелетія Ставропольскаго, соизволили, чтобы соборъ указанныхъ монастырей составилъ одно "уложеніе" на основаніи порядковъ старца Пансія, которое служнаю бы для нихъ правиломъ. Съ этою цёлью собрадись отцы тёхъ монастырей въ соборную церковь и, воздавъ предварительно хвалу Богу за оказываемыя милости, составили уложеніе, которое и представили намъ 16 марта. Въ виду важнаго значенія этихъ обителей и имбя попеченіе о томъ, чтобы постановленія этого собора были согласны съ апостольскими и соборными канонами, мы поручили ихъ на предварительное разсмотрвніе преосв. епископу Романскому киръ-Мелетію, который по совъщанін съ другими духовными дицами нашель его соотвътствующимъ цвли и, сдвлавъ ивкоторыя поправки, представиль его намъ. Утвердивъ это "уложеніе", посылаемъ его собору этихъ монастырей, которые и должны всецёло слёдовать ему" 1).

Въ приложеніи <sup>2</sup>) мы приводимъ въ переводѣ это "уложеніе", данное въ руководство Нямецкому монастырю. Несомнѣнно, оно имѣетъ значеніе для его исторіи въ послѣднее двадцатилѣтіе, предъ секуляризаціей его имуществъ. По словамъ господаря Григорія Гики, преемника М. Стурдзы, это уложеніе "составляетъ для этихъ божественнихъ монастырей залогъ порядка и преуспѣянія нравственнаго и матеріальнаго, камень спасенія во время тажкихъ бурь, и въ немъ заключается поддержаніе будущности этихъ монастырей съ сохраненіемъ правъ основателей и мудрыхъ правилъ блаженнаго настоятеля Пансія" <sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Ашезъмынт, стр. 4 и 5.

<sup>2)</sup> См. 1 приложение.

<sup>3)</sup> Ашезъмынт, хъръзит де кътр луминатул Доми М. Стурдза воевода Сф. Монастире Нъмцул. Ан. 1855. Изъ архива Ново-Нямецкаго монастыря.

Съ этого времени начались смутныя времена для Нямецкаго монастыря. "Гоненія, воздвигнутыя на него со стороны моддавскаго правительства и нъкоторыхъ бояръ, начавшіяся съ особенною силою съ 50-хъ годовъ ХІХ стольтія, были предусмотръны,—говоритъ Андроникъ,—проницательными людьми еще раньше. Нуженъ былъ только какой нибудь поводъ, который вскоръ и представился на почвъ ненависти къ единовърной Россіи" 1).

Въ 1854 году, во время пребыванія русскихъ войскъ въ Молдавіи, монастырь, по благородному почину тогдашняго настоятеля его старца Неонила, номогаль имъ по мъръ своихъ силъ, а когда войска отправились въ Силистрію, то далъ 10 подводъ въ сопровожденіи монаха Гервасія. Затъмъ, въ то же лъто старецъ обратился къ посредничеству русскаго консула при сдачъ монастырскихъ имъній въ посессію, во избъжаніе подозрънія въ тайной сдълкъ съ арендаторами. Все это не поправилось боярамъ, но они молчали, затаивъ въ сердцъ своемъ злобу, тъмъ болъе, что и господарь Григорій Гика (1849—1856) въ то время отсутствовалъ, находясь въ Вънъ.

Вскоръ послъ этого, по удалении русскихъ войскъ изъ предъловъ княжествъ, сюда вошли австрійскія войска, а витстъ съ ними и Григорій Гика. Помощь, оказанная монастиремъ русскимъ войскамъ, и посредничество русскаго консула не остались безъ возмездія. Поводомъ къ этому послужило яко-бы неисполнение монастыремъ просветительныхъ и благотворительныхъ обязательствъ, указанныхъ въ монастырскомъ уставъ, выработанномъ въ 1843 году, по порученію господаря Михаила Стурдзы. Указывалось также на нарушение §§ 30, 31 и 33 о содержаніи монастыремъ семинаріи и больницы <sup>2</sup>). Въ такомъ духв и быль послань приказь (офисул) оть 30 января 1855 года старцу монастыря 3). Одновременно съ этимъ послана была копія приказа и митрополиту Софронію, съ предложеніемъ туда какое-либо духовное лицо для наблюденія за своевременнымъ и немедленнымъ выполненіемъ распоряженій правительства монастыремъ 4). Очевидно, правительство искало всякаго повода вмі шагься въ управление монастыремъ, имъя въ виду впослъдствии конфисковать и принадлежащія ему имущества. Для исполненія порученія господаря, митрополить назначиль уполномоченнымь со стороны духовнаго начальства архимандрита Антонія Дубраву, игумена монастыря Богданы.

<sup>1)</sup> Андроник, Исторіе, т. VII, стр. 3.

<sup>2)</sup> См. Приложеніе № 1.

<sup>3)</sup> Прилож. № III.

<sup>4)</sup> Прилож. № Xl.

Извъщенный объ этомъ, господарь послаль этому архимандриту указъ, въ которомъ намечалась программа его действій 1). Но правительство, въ излишней ревности своей, еще до прибытія въ монастырь упомянутаго архимандрита, послало туда министра церковныхъ дёлъ Димитрія Россета съ другими единомыпіленными боярами и вооруженными жандармами, которые произвели тамъ неслыханныя до тёхъ поръ кощунства. Они прибыли въ монастирь 8 февраля 1855 года на первой недълъ поста, во время чтенія великаго канона, но не для молитви, а для грабежа и разбоя. Тотчась были запечатаны келін настоятеля и другихъ честныхъ отцовъ, архивъ, библіотека, кладовия, и вездѣ было приставлено по одному жандарму съ ружьемъ и штыкомъ. "Какъ льви рыкающіе, -- говорить очевидень этого о. Андроникъ, -рыскали они по келіямъ отцовъ и даже самого старца, отыскивая здёсь русскихъ шиюновъ. Многихъ заключили подъ стражу, а затъмъ, на другой день, связавъ четырехъ почтенныхъ старцевъ по подозрѣнію въ шпіонствѣ, отправили ихъ на подводахъ съ вооруженною стражею въ Яссы. При этомъ, съ цёлью поглумиться надъ монахами, посадили съ ними двухъ женщинъ, пришедшихъ въ монастырь поговъть. Начались гоненія и преследованія не отъ язычниковъ или еретиковъ, а отъ именующихъ себя православными христіанами и патріотами, отъ господаря-туземца и отъ министра церковныхъ дёлъ. Не было кому жаловаться, у кого просить защиты. Безъ всякаго спроса, безъ разследованія дела, не объясняя ни причинь, почему опечатывають келін, почему арестують ни въ чемъ неповинныхъ иноковъ, ни того, чего имъ нужно, чего ищутъ, -- они самовольно распоряжались всьмъ съ крикомъ, шумомъ, гамомъ, сопровождая все это возмутительными кощунствами" 2).

Тогда же, по приказу Гики, быль низложень настоятель монастыря благочестивый старець, архим. Наванаиль, а вмъсто него назначень временно управляющимъ монастыремъ архим. Антоній Дубрава, изъ бояръ, арый приверженецъ Гики и его режима по отношенію къ церкви. Въ числъ обвиненій противъ старца Наванаила выставлялось, что онъ—главный русскій шніонъ <sup>8</sup>).

23 февраля, въ среду на третьей недълъ поста, прибыль въ монастырь упомянутый выше архим. Антоній. Послъ торжественной встръчи братією монастыря и скитовъ, онъ прежде всего объявиль

<sup>1)</sup> См. Приложеніе. № IV.

<sup>2)</sup> Исторіе, стр. 9.

<sup>3)</sup> Ibid., стр. 11.

имъ о низложеніи старца Насанаила по распоряженію правительства. Затёмъ, указавъ на цёль своего пріёзда и на данныя ему полномочія, онъ отъ имени господаря выразилъ недовольство за неисполненіе монастиремъ правилъ. Послё этого онъ избралъ себё подъ именемъ "соборнаго совёта" шесть лицъ, едва умёвшихъ подписываться, для выполненія предначертаній правительства. Присутствовавшій при этомъ министръ подтвердилъ требованія правительства и представилъ привезенный имъ планъ устроенія семинаріи съ общирными программами, приглашая братію подписаться подъ этимъ проектомъ. Братія отказалась, и только послё угрозъ и насилій подписалось шесть человёкъ.

Но должность старца архим. Антоній занималь недолго. Скоро и онь сталь неугодень правительству, которое рѣшило смѣнить его за нераспорядительность и медлительность по приведенію въ исполненіе данныхь ему распоряженій. Господарь Григорій Гика 18 мая того же года назначиль настоятелемь монастыря архим. Діонисія Романо ¹). Объ этомъ онь увѣдомиль митрополита Софронія слѣдующимь указомь: "желая положить предѣль безпорядкамь, господствующимь въ послѣднее время въ Нямецкомъ монастырѣ, и водворить въ немъ порядокъ управленія согласно цѣлямъ его основателей, а также имѣя въ виду основать здѣсь семинарію, которая была-бы разсадникомъ религіозно-нравственнаго и умственнаго просвѣщенія, мы, во вниманіе къ заслугамъ и просвѣщенному уму преподобнаго архим. Діонисія, назначаемъ его настоятелемъ монастыря, о чемъ и извѣщаемъ Ваше Высокопреосвященство. 1855 года 18 мая, № 343 ° ²).

Указъ о назначеніи точно также быль посланъ господаремь и арх. Діонисію. Указавъ здёсь на безпорядки въ монастырё и необходимость устроенія въ немъ семинаріи и восхваливъ достоинства Діонисія, господарь заключаеть указъ слёдующимъ обращеніемъ: "старайся исполнять возложенныя на тебя обязанности съ усердіемъ, возстановляя добрый порядокъ и просвёщеніе въ тёхъ св. мёстахъ. № 2760" 8).

Но такъ какъ по правиламъ монастыря настоятель долженъ быть избранъ и съ согласія братіи, то употреблены были всѣ старанія склонить братію къ признанію этого избранія. И дѣйствительно, подъ вліяніемъ просьбъ и угрозъ нѣкоторые изъ братіи согласились на это

<sup>1)</sup> О Діонисіи Романо, бывшемъ впослѣдствіи епископомъ Бузэускимъ (1859—1873), есть на румынскомъ языкѣ изслѣдованіе г. Попеску. Bucureşci, 1898 an. Viața și activitatea lui Dionisie Romano, ep. de Buseu.

<sup>2)</sup> Buletinul official al Mold. pe an 1855, Ne 40 din 22 Main.

<sup>3)</sup> Bisericaetc, 1862 an., No 36.

избраніе и обратились въ господарю съ слёдующею просьбою: "узнавъ о назначении Вашимъ Величествомъ настоятелемъ нашего монастыря архим. Ліонисія, мы съ горячимъ сердцемъ прославили Госпола, внушившаго Вамъ это избраніе. Въ этомъ избраніи мы усматриваемъ Ваше отеческое попечение о нашей обители среди окружающихъ насъ бъдъ. Виражая свою глубокую признательность за это и изъявляя полное согласіе на такое избраніе, мы просимъ со слезами и смиреніемъ утвердить наше избраніе, отъ котораго ожилаемъ процестанія нашей обители и защиты отъ враговъ" 1). Послъ этого, для введенія архим. Діонисія въ права настоятельства, господарь назначиль въ качествъ своего представителя логоеета Георгія Стурдзу. Вскоръ они вивств и явились въ монастырь, гдв предварительно подговоренная братія устроила имъ торжественную встрёчу. Прежле всего обратился къ братін Георгій Стурдза съ следующею речью: "Преподобные отпы! Великій Господарь нашъ въ своемъ неусыпномъ бдёнім объ общемъ благъ, особенно же объ обителяхъ, и одушевленный глубокою религіозностью, поставиль во главъ этого монастиря мужа, которий можеть осуществить благія предначертанія Его Величества. Этоть мужь-стоящій предъ нами архимандрить Діонисій, знанія и добродітели котораго общензвъстны, жизнь полна трудовъ и заботъ о просвъщении народа въ духв веры. Только отъ такого мужа можно ожидать процветанія монастыря, утвержденія вёры, улучшенія клира, моральнаго возрожденія во всей странъ. Примите его съ братскою любовію и помогите ему исполнять его великія, но тяжелыя обязанности. Оказывайте ему надлежащее послушаніе, которое есть основа монашеской жизни. Избавляйте его отъ непріятностей, которыя столько разъ нарушали спокойствіе этихъ мість и огорчали (жизнь прежде бывшихъ старцевъ. Будьте достойны довърія Господаря, для котораго процвътаніе монастырей является лучшимъ даромъ за его благодъянія".—Затьмъ, обратившись въ архим. Діонисію, онъ сказаль: "Пречестний Отецъ! Прими это словесное стадо, которое черезъ меня ввъряеть твоему отеческому руководству нашъ милостивий Господарь. Будь для него настыремъ добрымъ, кроткимъ и веди путемъ истины, света и спасенія на радость Господаря, пользу страны и во славу Господа". "Вотъ кто ввъряетъ монастырь архимандриту, -- говоритъ о. Андроникъ, -который вошель сюда не дверьми, а "прелазяй инудь". Онъ вошель сюда безъ благословенія митрополита и согласія всего собора, который и не зналъ его хорошо" 2).

<sup>1)</sup> Андроник, стр. 7.

<sup>2)</sup> ibid., cTp. 28.

Вступивъ въ управление монастыремъ, Діонисій прежде всего позаботился объ устроеніи семинаріи съ 16-лѣтнимъ курсомъ ученія 1). Ректоромъ назначилъ нѣкоего Геннадія, о которомъ даже точно не извъстно, былъ ли онъ православнимъ. Учителями были назначены свѣтскія лица. Учениковъ собрано было 140 человѣкъ изъ іеродіаконовъ, монаховъ и послушниковъ. 1 января 1856 года была совершена закладка новаго зданія для семинаріи въ присутствіи министра церковныхъ дѣлъ. Но незнакомый съ монастырскими порядками, Діонисій сталъ разрушать вѣковыя монастырскія установленія и даже глумиться надъ ними.

Вотъ одинъ изъ многихъ эпизодовъ, приводимыхъ о. Андроникомъ и иллюстрирующихъ отношение Діонисія Романо въ монастирскимъ порядкамъ. Это было въ 1856 году. Приближался храмовой праздникъ въ монастыръ-въ честь Вознесенія Господня. О. Андроникъ, въ качествъ старшаго екклесіарха, старался придать какъ можно болъе торжественности этому дёлу. Быль приглашень архіерей Каллинись Миклеску; собралась масса народа изъ окрестныхъ мъстъ; торжественно было совершено всенощное бденіе, по Авонскому уставу, продолжавшееся всю ночь; праздничный звонъ колоколовъ усугубляль торжество. Предоставимъ дальше говорить самому о. Андронику. "Во время литургін, которую совершаль преосв. Каллиникь Миклеску, призываеть меня къ себъ въ келію архим. Діонисій. Хотя мив нельзя было отлучаться изъ алтаря въ это время по обязанности екклесіарха, тъмъ не менъе я пошелъ, полагая, что настоятель зоветь меня по бакомунибудь экстренному делу. Какъ только я вошелъ къ нему, онъ набросился на меня и, яко левъ рыкающій, сталъ своимъ зычнымъ голосомъ: "что это такое? Для чего такой непрерывный звонъ колоколовъ? Для какой надобности столько водоосвященій? Для чего поются акаонсты въ соборномъ храмъ? Этимъ только напрасно удлиняется служеніе. И для чего? Очевидно, для того, чтобы морочить (съ амъцеск) народъ. Я приказываю впредь ничего подобнаго не выдумывать, потому что прошли прежнія темныя времена, свъть сталь теперь цивилизованнымъ и "вчерашнее не употребляется сегодня въ нищу". Христосъ находится теперь на небъ, а землю далъ въ распоряжение людей, чтобы они дълали все, что имъ угодно. II. если монахамъ нужны акабисты, водоосвященія, пусть совершаютъ ихъ

<sup>1)</sup> Семинарія включала слъдующія заведенія: первоначальную школу (scola primara), четырехклассную гимназію съ 8-годичнымъ курсомъ, собственно семинарію и факультетъ богословскій, съ четырехгодичнымъ курсомъ.

въ келіяхъ; а отягощать этимъ весь народъ—нельзя". И много другихъ гнилыхъ словъ, о которыхъ не подобаеть и писать, говорилъ мнё возбужденный о. архимандритъ. Я же, удрученный всёмъ слышаннымъ изъ устъ именуемаго старцемъ, ничего не могъ сказать, поклонился до земли и поспёшилъ въ церковь для исполненія своего послушанія" 1).

Наряду съ этимъ Діонисій устраняль монаховъ отъ разныхъ послутаній, назначая на последнія мірянь, производившихь большой соблазнъ въ монастыръ. Самъ Діонисій подаваль этому примъръ. Онъ редко ходиль въ братскую транезу, ель мясо, куриль табакъ, бываль на вечеринкахъ и банкетахъ у своихъ многочисленныхъ знакомыхъ и велъ далеко не безукоризненную въ нравственномъ отношения жизнь. То же самое дёлали и свётскіе чиновинки, жившіе въ монастырё для поддержанія престижа назначеннаго правительствомъ настоятеля. Однажды во время одной религіозной процессіи эти чиновники устронли такой скандаль, что о. Андронивь считаеть даже неприличнымь и оскорбительнымъ для религіознаго чувства писать о немъ "Простите, дорогіе читатели! Стыдно мит высказывать то, что эти господа не постыдились сдёлать. Догадайтесь сами" 2). Митрополить Софроній, ввиду многократныхъ жалобъ братін на такія вопіющія безобразія, творимыя въ монастыръ благодаря новому настоятелю, назначилъ было безъ согласія правительства коммиссію для раслёдованія этихъ безпорядковъ. Но, къ прискорбію, коммиссія не сумъда надлежащимъ образомъ повести порученное ей дёло и убхада ни съ чёмъ. Напротивъ, Діонисій оклеветаль еще предъ господаремъ самого митрополита, который де вмёшался не въ свое дёло.

Вскорт после этого господарь Григорій Гика быль удалень отъ управленія Молдавіею и отправился въ Парижъ, гдт застртлися. Теперь Діонисій лишился всякой поддержки. Киріархъ страны, митр. Софроній, справедливо опасаясь, какъ бы въ виду этого не убёжаль и Діонисій (тты болте, что последній еще раньше намекаль на это) безъ всякихъ отчетовъ, немедленно послаль логовета митрополіи къ проестосамъ монастыря съ указомъ следующаго содержанія: "ввиду того, что назначенний правительствомъ настоятель монастыря Діонисій не подчиняется киріархіи страны и не только не уничтожаетъ злоупотребленій въ монастырт, для чего онъ былъ опредёленъ сюда, но еще увеличиваетъ ихъ, разоряетъ монастырь матеріально и разрушаетъ строй монастырской жизни, навлекая этимъ проклятіе свя-

<sup>1)</sup> Адучере аминте, стр. 32.

<sup>2)</sup> Ibid., crp. 31.

тыхъ вседенскихъ соборовъ и каноновъ св. церкви,—онъ устраняется нами отъ управленія монастыремъ впредь до назначенія особой коммиссіи для разслёдованія дёлъ въ монастырѣ, а временнымъ настоятелемъ назначается игуменъ Секульскаго монастыря. Поручаемъ опечатать келіи Діонисія и имѣть за нимъ тщательное наблюденіе, дабы онъ не убѣжалъ, для чего и приставить къ нему въ цѣляхъ наблюденія одного или нѣсколькихъ надежныхъ иноковъ. Указъ этотъ вручитъ вамъ логоеетъ митрополіи і еродіаконъ Варахіилъ". № 58, 1856 года 8 Іюля ¹).

Этоть указь быль получень въ монастыр в 10 іюля. Діонисій въ это время отсутствоваль, находясь по обыкновению въ женскомъ монастырв Варатикв. За нимъ были посланы туда три инока съ приглашеніемъ прибить немелленно въ монастырь по неотложнымъ дёламъ. Между тъмъ, келію его запечатали, а братія по звону колокола собралась въ храмъ, гдъ былъ выслушанъ указъ митрополита и послъ этого отслуженъ молебенъ о здравіи митрополита за такую милость къ монастырю. Архим. Діонисій, получивъ отъ посланныхъ за нимъ нноковъ приглашение явиться въ монастырь, отправился, но заподозривъ нехорошее, не вошелъ въ монастырь, а остановился въ городъ у своего знакомаго мірянина. Братія же, справедливо предполагая, что онъ отсюда можетъ убъжать, приставила негласную стражу. Въ это же время духовный соборъ монастыря послалъ митрополиту слъдующую жалобу: "Ваше Высокопреосвященство! Согласно древнимъ установленіямъ, признаннымъ и органическимъ регламентомъ страны, вст корпораціи и вст сословія—висшія и низшія—сохраняють за собою право избранія для себя руководителей. Эта разумная и цёлесообразная мёра, точно выраженная въ святыхъ канонахъ по отношению къ клиру, долгое время строго соблюдалась у насъ при избраніи старцевъ-настоятелей. И нова не вмёшивалось стороннее вліяніе, — этоть божественный порядокъ быль строго соблюдаемъ. А когда, къ несчастію, избраніе старцевъ било предоставлено внёшнему посредству, вопреки опредвленіямъ св. каноновъ и монастырскимъ установленіямъ, тогда обнаружились врайне печальные результаты какъ въ дёлё управленія, такъ и въ сохраненіи чистоты монашеской жизни и соблюденія св. каноновъ. А попраніе религін, несомивнию, ведетъ и къ упадку націи. Эти истины общензвёстны, какъ общензвёстно и испытаніе, постигшее наши монастири въ прошломъ 1855 году". Далъе говорится о томъ, при какихъ условіяхъ быль избрань старець Діонисій и какъ братія

<sup>1)</sup> Андроник, Исторіе, стр. 47.

монастыря подъ вліяніемъ полицейскихъ угрозъ принуждена была нодинсать составленную безъ ея въдънія просьбу гссподарю объ набранія Діонисія старцемъ. "Ставъ старцемъ, не зная духа монастырской жизни и не желая знать, онъ своимъ поведеніемъ служиль соблазномъ для міра и причиною разрушенія монашеской жизни. Онъ самовольно распоряжался имфијями, употребляя доходы съ нихъ исключительно въ свою пользу. Существовавшую раньше въ монастыръ духовную школу преобразоваль въ общественную и такимъ лишилъ ее первоначальнаго назначенія приготовлять срященно и церковно-служителей и вообще давать религіозно-нравственное образование. Наконедъ, сознательно попирая свой долгъ, разрушая монастырскіе порядки и установленія, о. Діонисій, какъ настоятель, постоянно унижаль духовный соборь, не обращаль випманія на наши синовнія указанія, прогоняль нась, кричаль на нась, не подчиняясь и указаніямъ высшей церковной власти. Въ виду этого, мы съ радостью и благодарностью Богу и Вашему Высокопреосвященству получили этотъ указъ, какъ выражение Вашихъ заботъ о монастырв, и исполнили приказаніе объ опечатаніи келіи о. Діонисія, когда онъ находился въ женскомъ монастыръ, откуда вопреки Вашему приказу не возвратился въ монастырь, имъя теперь пребывание въ частномъ домъ. Преосвященнъйшій Владыко! Именемъ Божіей Матери просимъ принять во вниманіе следующія обстоятельства, какъ причину нашихъ несчастій:

- 1) Отнятіе у монастыря законнаго права избранія старда, что принадлежало ему съ самаго основанія.
- 2) Назначеніе настоятеля по указу и притомъ не изъ братіи монастыря, а извит, вопреки правиламъ монастыря, что, несомитию, поведетъ къ разрушенію этихъ святыхъ мёсть, служившихъ издревле хранилищами втры и благочестія. Неповиненъ будетъ соборъ на страшномъ судт предъ блаженной памяти старцемъ Паисіемъ, такъ какъ назначеніе старцевъ совершается не по нашему избранію. Неповиненъ будетъ соборъ и предъ святыми ктиторами, такъ какъ до сихъ поръ, согласно съ завтами ихъ, содержалъ больницы и гостиницы для странниковъ и бъдныхъ. Дни наши въ рукахъ Божіихъ. Участь наша и будущность монастыря зависить отъ Васъ. Слезно умоляемъ защитить насъ своимъ архипастырскимъ жезломъ отъ духа злобы. Поручите немедленно законнымъ порядкомъ избрать настоятеля, защитите насъ отъ давленія извит, чтобы такимъ образомъ водворилось въ обители законное правленіе, согласно цълямъ основателей. Тогда исторія церкви и монастыря запечатлтетъ Ваше имя, какъ защитника Церкви,

строгаго блюстителя церковныхъ каноновъ и монастырскихъ установленій"  $^{1}$ ).

Между темъ, и Діонисій не сидель сложа руки. Онъ послаль митрополиту и во всё присутственныя мёста жалобы на то, что его съ большимъ позоромъ арестовали въ городъ и что, хотя соборъ призываль его въ монастырь, но онь не согласился, такъ какъ по его свъдънія дошло, что его собирались встрътить свистками и забросать грязью, а затёмъ заключить подъ аресть и заковать въ цёпи. Н тенерь, если захотять освободить его,-пусть придуть съ солдатами, такъ какъ монахи вооружены и окажутъ сопротивление. Соборъ ничего не зналь объ этихъ неосновательныхъ жалобахъ. Скоро, впрочемъ, митрополить извёстиль братію объ этомъ, да и съ другихъ сторонъ стали доноситься подобные слухи. И вотъ, однажды вечеромъ, во время всеношнаго бабнія, явился въ монастырь жандармскій командиръ съ 30 солдатами и, разставивши ихъ по монастырскимъ чердакамъ для устрашенія монаховъ, написаль въ соборъ бумагу, въ которой говорилось, что онъ прибыль сюда по поручению убаднаго исправника, чтобы освободить Діонисія изъ подъ ареста и возстановить его въ настоятельствъ. Но предварительно, согласно желанію правительства и самого архимандрита, братія должна просить его принять на себя опять настоятельство, -- въ чему онъ, жандармскій офицеръ, и приглашаетъ братію. Такое дерзкое приглашеніе, какъ и следовало ожидать. встрътило достойный отноръ со стороны братіи. На оборотъ той же бумаги последоваль ответь братіи, что Діонисій никемь не арестованъ, но что соборъ не желаетъ имъть его старцемъ. При этомъ, въ заключение соборъ прибавиль, что онъ сомиввается даже въ полномочіяхъ этой коммиссіи, такъ какъ въ приказъ ся даже не обозначено N. Получивъ такой отвётъ, жандармскій офицеръ пришелъ въ страшное негодованіе, угрожая братін разными б'єдами. Но и на это не было обращено братіею никакого вниманія, послѣ чего онъ съ солдатами оставилъ монастырь безъ всякаго результата.

Вслёдъ за тёмъ, для разслёдованія недоразумёній, происшедшихъ между братіею монастыря и Діонисіемъ, правительство, по соглашенію съ митрополитомъ, назначило смёшанную коммиссію изъ духовныхъ и свётскихъ лицъ. Ознакомившись предварительно съ дёломъ, члены коммиссіи прибыли въ монастырь и пригласили Діонисія. Явившись сюда, онъ сталъ кричать и требовать, чтобы изъ монастыря были удалены около 12 старшихъ иноковъ,—и тогда всё успокоятся.

<sup>1)</sup> Андроник, т. 7, стр. 51-52.

Желая безпристрастно разследовать дело, коммиссія постановила потребовать отъ той и пругой партіи письменние отвёти, причемъ вопросы должны быть предлагаемы съ той и другой стороны черезъ туже коммиссію. Между темъ, Ліонисій агитироваль среди братін, желая привлечь ее на свою сторону, особенно же среди вызванных ниъ учителей семинаріи. Нрежде всего задали вопросъ Діонисію: откуда онъ узналь о предполагавшейся скандальной встрече его въ монастырь? Онъ ссылался то на одного, то на другого свидетеля, которые, между темъ, совершенно отрицали его показанія, что вызвало смёхъ среди присутствовавшихъ. Изобличенный такимъ образомъ въ неправдъ, онъ съ досадою сказалъ: "обратите вниманіе, бояре, на этихъ алихъ монаховъ: они хотять сжечь монастирь. Правительство должно принять мёры противь этихь людей и не допускать ихъ владёть такими громанными имёніями, которыя онн расхищаютъ и разоряють!" Одинь изъ членовъ коммиссіи на это отвётиль ему, что трудно предположить, чтобы монахи, живущіе въ обители, которая ихъ питаетъ духовно и телесно, могли посягнуть на такое преступленіе. "Скорбе же можно предположить, — замётиль онь. — что это ты, чуждый монастырю, или ето нибудь другой, не сынь этой обители, можеть сдёлать подобное". Діонисій съ крикомъ и ругательствами оставиль заль засёданій.

Видя невозможность оправданія отъ возводимихъ на него обвиненій, Ліонисій собраль ночью въ свою келію приверженных бъ нему учителей и составиль записку съ проектомъ отобранія монастырскихъ имуществъ, въ которой также всячески поносилъ монаховъ. Затёмъ, оставивъ ее на столё, тайно ушель изъ монастиря и серился у своего приверженца боярина Григорія Кузи, который замівчателенъ быль, между прочимъ, тъмъ, что имълъ двухъ собакъ, носившихъ имена свв. Николая и Георгія. На другой день члены коммиссіи нашли эту записку въ келін Діонисія и начали было ее читать въ засъданіи, но скоро бросили, такъ какъ она была составлена слишкомъ безтолково. После этого, убедившись въ невинности собора, коммиссія составила пространное донесеніе обо всемъ дёлё и представила его духовному и гражданскому правительству. Получивъ такое завлюченіе коммиссіи и, кром'в того, желая, чтобы и на будущее время Діонисій не смущаль братію монастыря и правительство, митрополить составиль журналь оть 18 августа (№ 1246), въ которомъ, между прочимъ, говорилось: "мы, нижеподписавинеся, убъдившись обончательно изъ разследованія коммиссін, а равно и изъ жалобъ собора, а) что архим. Ліонисій съ самаго начала своего настоятельства сознательно попираль свой долгь и разрушаль монастырскіе порядки въ ущербъ матеріальному и духовиому состоянію обители, вслёдствіе чего, въ силу §§ 24 и 44 монастырскаго устава, подлежить суду собора и св. каноновъ: б) что, по усмотрёнію коммиссіи, эти безобразія происходили вслёдствіе его поведенія, противнаго правиламъ блаженной памяти Паисія и, особенно принимая во вниманіе, что онъ, не сообразуясь ни съ правилами, ни съ св. канонами, ни съ обязанностями своего званія, — не только обнаружилъ непослушаніе и неподчиненіе высшему клиру страны, но старался еще оклеветать его, —посему, на основаніи вышеуказаннаго и каноновъ, опредёляющихъ за это тяжелое проклятіе, постановили лишить его навсегда права быть руководителемъ духовнаго стада въ тёхъ мёстахъ. Софроній, митрополить Молдавскій, Мелетій Сардіонъ, Мелетій, епископъ Хушскій, Геннадій Тринольскій, Филаретъ Ставронольскій 1).

Таковы были скорби и непытанія Нямецкаго монастыря. Но это было только началомъ. Деморализація монастырской жизни, внесенная людьми, подобными Діонисію, не скоро могла быть уничтожена. Она была слишкомъ глубока и такъ и осталась неизлѣчимою, какъ увидимъ впослѣдствіи... По удаленіи Діонисія, духовная и гражданская власть предложила братіи избрать старца изъ своей среды. Избраннымъ оказался монахъ Герасимъ, который вскорѣ былъ хиротонисанъ во іеродіакона, іеромонаха, а затѣмъ и въ санъ архимандрита, несмотря на то, что былъ человѣкомъ не особенно грамотнымъ. Но при избраніи его братія руководилась тѣмъ, что онъ обладаль природнымъ здравымъ умомъ, отличался безукоризненною жизнію, опытностію въ духовныхъ вопросахъ, а главное—былъ политикомъ и искуснымъ въ веденіи процессовъ по монастирскимъ дѣламъ.

Состояніе монастыря стало бёдственнымъ вслёдствіе предшествовавшаго пагубнаго управленія его недостойными игуменами, каковое положеніе еще болёе усиливалось двумя указами Григорія Гики, отъ 1855 года № 3016 и 1856 года № 1274, относительно семинаріи въ монастырё съ 16-лётнимъ курсомъ, интерната и гимназіи въ г. Нямцё. Новый игуменъ прекрасно зналъ все это и прежде всего обратилъ вниманіе на завёщаніе ктиторовъ и благотворителей монастыря, которые заповёдали непрестанно поминать и молиться о нихъ и о всёхъ православныхъ христіанахъ, угрожая въ противномъ случаё проклатіями. Видя невозможность исполненія этихъ завёщаній, такъ какъ на это не доставало денегъ вслёдствіе увеличенія Діо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Андроник, т. 7, стр. 58—60

нисіемъ расходовъ на жалованіе учителямъ, на содержаніе семинаріи и другихъ школъ, тогда какъ многія монастырскія церкви, строенія и благотворительныя учрежденія приходили въ ветхость,—онъ обратился съ слезнымъ прошеніемъ къ митрополиту и правительству, чтобы были облегчены повинности съ монастыря по содержанію столькихъ учебныхъ заведеній, и вмѣсто семинаріи съ 16-ти-лѣтнимъ курсомъ, была бы семинарія съ 8-ми-лѣтнимъ—исключительно для монаховъ и послушниковъ, желающихъ получить степени священства. И дѣйствительно, указомъ каймакаміи отъ 1856 года, указы Гики признаны недѣйствительными, такъ-какъ и правительство увидѣло, что хотя въ семинаріи и было сначала 140 учениковъ, но ко времени увольненія Діонисія ихъ осталось всего четыре человѣка съ ректоромъ и четырьмя учителями. Воть этотъ указъ каймакаміи:

"Преосв. митрополить представиль намъ просьбу старца и собора монастыря о невозможности примѣненія двухъ указовъ Григорія Гики о содержаніи семинаріи въ монастырѣ съ 16-ти-лѣтнимъ курсомъ и гимназіи въ городѣ съ интернатомъ на 50 воспитанниковъ на средства монастыря. Принявъ во вниманіе стѣсненныя обстоятельства монастыря, а также волю благотворителей и жертвователей относительно просвѣтительной и благотворительной дѣятельности обители, мы представили эту просьбу на разсмотрѣніе экстраординарнаго собранія, чтобы сообразно съ финансовыми средствами монастыря выработать программу школы. Собраніе пришло къ слѣдующему, утвержденному мною заключенію: а) въ Нямцѣ должна быть четырехлассная школа безъ интерната; б) въ монастырѣ должна быть семинарія на потобіе Сокольской, но для монаховъ, съ восьмилѣтнимъ курсомъ, раздѣленнымъ на двѣ секціи:

1-я секція: Румынская грамматика, пространная священная исторія, церковная исторія, ариеметика, древняя и новая географія, краткая всеобщая и отечественная исторія, риторика, догматика, пастырское богословіе, греческій языкъ, необязательный русскій языкъ, церковное итніе, пространный уставъ, чтеніе и толкованіе Новаго Завта.

2-я секція: Пространная церковная исторія, логика и психологія, исторія философіи, гомилетика, библейская археологія, всеобщая прагматическая исторія, нравственное и основное богословіе, каноническое право, полемическое богословіе, латинскій языкъ, русскій и французскій — необязательны. Кром'є того, относительно указанныхъ школъ должно быть принято во вниманіе сл'єдующее: 1) об'є школы во внутренней администраціи будутъ находиться подъ наблюденіемъ старца, которому, согласно § 33 монастырскаго устава, принадлежить

Digitized by Google

наблюденіе какъ за нравственностію учащихся, такъ и за ихъ матеріальнымъ обезпеченіемъ; 2) назначеніе учителей предоставляется старцу, а утвержденіе правительству; 3) монахи-ученики должны бить освобождены отъ другихъ послушаній во время ученія и испытанія; 4) степени священства будутъ предоставляться только окончившимъ здёсь курсъ ученія; 5) публичныя испытанія производятся два раза въ году, при депутатахъ отъ митрополита и правительства.

"Таковы распоряженія, которыя мы нашли нужнымъ дать монастырю относительно учебныхъ учрежденій, снисходя къ просьбъ старца и собора монастыря въ надеждъ, что они будутъ исполнены. № 34, 1856 года, 26 ноября (5 декабря)".

Палве, пля большаго утвержденія правъ монастыря на владвніе его имъніями, старецъ Герасимъ нашелъ нужнимъ обратиться съ просьбою въ правительству, отъ котораго выхлопоталъ следующій очень важный указъ отъ 18 января 1858 года, № 57: "Принцъ Николай Конаки Вогориди. Каймакамія Молдавскаго княжества. Вслёдствіе просьбъ старца и собора, по примёру благовёрныхъ господарей, утверждавшихъ уставы монашескаго житія и свободное управленіе имбніями монастырей Нямцу и Секу хрисовудами, --- даемъ и мы указъ, утверждающій прежніе ихъ указы. Поэтому, принимая во вниманіе, что Нямецкій монастырь втеченіе четырехъ въковъ согласно ктиторскимъ актамъ былъ свободнымъ, независимымъ отъ митрополита страны и отъ кого бы то ни было; далье, что во времена господарства Константина Мурузи и святительства Гавріила Калимаха, по предложенію блаженной памяти Паисія, Секульскій монастырь соединевъ съ Намецкимъ подъ управленіемъ одного старца, каковой уставъ и утвержденъ Мурузи: что последующіе господари покровительствовали ему, какъ первому монастырю страны, и утверждали исконныя права его; наконецъ, принимая во вниманіе, что и при введеніи Органическаго Регламента били подтверждены привиллегіи этихъ монастырей и обезопасены ихъ свобода и права, - во имя всего этого и мы, находя заслуживающею вниманія просьбу старца и собора, утверждаемъ существующій въ немъ порядокъ, согласно съ указомъ Михаила Стурдзи отъ 4 мая 1843 года".

Послѣ этого старецъ Герасимъ принялся за возстановленіе монастырскихъ порядковъ и ремонтъ разрушенныхъ зданій. Но вскорѣ эти благія начинанія старца нашли противодѣйствіе со стороны безбожнаго правительства, которое, несмотря на данный указъ, обезпечивавшій, повидимому, самоуправленіе монастырю, опять стало посягать на исконныя права его. Это видно изъ слѣдующаго отношенія министра исповеданій и народнаго просвещенія къ старцу Герасиму отъ 10 апреля 1858 года за № 2882. "Спасительныя пели религіозныхъ учрежденій, — говорилось тамъ, — у всёхъ христіанскихъ націй были и есть просветительныя и благотворительныя. Въ монастиряхъ сохранялись знанія, и ученые люди находили себъ здёсь пріють во времена нашествія варваровь, а отсюда свёть вёры и знанія просвёщаль всёхь върнихъ. Молдавія нисколько не стояла ниже другихъ напій по своимъ просветительнымъ и благотворительнымъ учрежденіямъ, свидетельствомъ чего и служить множество монастирей въ ней, учрежденныхъ несомнённо для этихъ спасительныхъ цёлей. Къ прискорбію, монастыри забыли о цёляхъ, для которыхъ они созидались и исполненія которыхъ имбетъ право требовать страна, одарившая ихъ колоссальными имъніями для спосившествованія ей по пути прогресса. Между тъмъ, соборъ этого монастиря, не понимая или не желая понять этого великаго долга, пребываеть въ полной апатіи, безъ всякихъ признаковъ жизни, въ то время, когда чувствуется великая потребность въ просвъщени нашей страны и въ развити наукъ. Прискорбно видъть въ XIX просвещенномъ веке подобную киновію, которая заботится только о ежегодныхъ доходахъ, а не разумбетъ своей высокой духовной миссіи. Страна, въ которой находятся эти имбиія, вправё просить монастырь пробудиться отъ сна, въ которомъ онъ теперь пребываетъ, и департаменть просвещенія, въ прогрессе цивилизаціи, исполняеть одну изъ священныхъ своихъ обязанностей, ставя на видъ собору, что нуть, по которому онъ теперь идеть, — не путь, предначертанный Паисіемъ, а путь, не соотвътствующій ни ціли подобныхъ учрежденій, ни духу въка. Это-путь, гибельный для церкви и ведущій къ совершенному паденію монастиря. Соборъ долженъ проинкиуться этою истиною, понять свое призвание и взяться за дело, дабы Женихъ, придя ночью, не нашелъ его спящимъ и безъ одъянія. Если соборъ не въ состояніи, какъ предполагалось указомъ Гики, содержать высшія школы въ монастырь, то онъ должень поспыпнть заботами о сельскихъ школахъ въ многочисленныхъ монастырскихъ имёніяхъ. Средства для этого, безъ сомнёнія, у него есть, и они могуть быть употреблены съ великою пользою. Департаментъ настоятельно требуеть основанія и полнаго содержанія школь во всёхь именіяхь. Народъ приходить въ монастири, жертвуеть въ подножію алтаря последніе гроши, а потому имбеть право требовать, чтобы монахи заботились о религіозно-нравственномъ просвѣщеніи его" 1).

<sup>1)</sup> Андроник, т. 7, стр. 100-105.

Одновременно съ этимъ, министерство исповъданій послало Вогориди жалобу на монастырь о неисполненіи имъ указовъ Михаила Стурдзы и Григорія Гики объ устроеніи школъ. На это послъдовала резолюція Вогориди: "соглашаясь со всёмъ представленнымъ здёсь, назначаю коммиссію изъ трехъ лицъ. Эта коммиссія на мъсть изслъдуеть всё обстоятельства дёла и о послъдующемъ увъдомить менявмьсть съ этимъ указомъ, отъ моего имени дать знать митрополиту о назначеніи коммиссіи, ожидая отъ него надлежащаго содъйствія. Написать и старцу, чтобы онъ давалъ коммиссіи необходимыя разъясненія и вообще облегчалъ ея миссію".

Указъ митрополиту былъ слёдующій: "извёщенный министерствомъ народнаго просвёщенія и исповёданій объ уничтоженіи школъ въ Нямецкомъ монастырё и въ г. Нямцё, подъ предлогомъ неимѣнія средствъ, тогда какъ общеизвёстно, что названный монастырь обладаетъ громадными средствами, и узнавъ изъ того же рапорта о совершенно плохой администраціи въ этихъ имѣніяхъ,—я, не будучи въ состояніи терпѣть подобнаго положенія дѣлъ во вредъ странѣ и самому монастырю, назначилъ коммиссію изъ трехъ лицъ, которая должна удостовѣриться

- 1) въ прямыхъ и косвенныхъ доходахъ этихъ монастырей, и на основаніи этого составить бюджетъ расходовъ на содержаніе школъ, согласно указу Григорія Гики.
- 2) Опредълить на это одно или два имънія, остальныя сдать въ аренду.
  - 3) Провърить условія прежнихъ сдачь имъній въ аренду.
- 4) Провърить доходы отъ монастырскихъ лъсовъ и расходованіе ихъ.
- 5) Изследовать положение больницы для приходящихъ и представить проектъ новой больницы.
- 6) Составить точный инвентарь движимаго и недвижимаго имущества.
- 7) Составить списокъ монаховъ и братіи по возрасту, національности и занятіямъ.

"Однимъ словомъ, собравъ точныя свёдёнія о состояніи этихъ монастырей, коммиссія должна представить ихъ правительству до конца августа. Она же, на основаніи свёдёній объ истинныхъ доходахъ, представитъ бюджетъ потребныхъ расходовъ на благотворительныя и просвётительныя учрежденія монастыря. Предварительно другихъ распоряженій правительства, какія оно найдетъ нужнымъ сдёлать впослёдствіи, теперь возстановляются школы съ 1 будущаго сентября,

по указу Гики, подъ ближайшимъ наблюденіемъ и руководствомъ этого министерства. Извъщая объ этомъ Ваше Преосвященство, ожидаемъ полнаго содъйствія Вашего въ дълъ улучшенія положенія этого монастиря".

Въ виду явнаго вмѣшательства правительства въ управленіе монастырями, митрополить обратился съ протестомъ чрезъ консульства къ великимъ державамъ—Россіи, Франціи, Англіи, Австріи и Пруссіи. Въ этомъ протестѣ онъ, между прочимъ, писалъ: "ввиду попиранія правительствомъ законовъ, неуваженія къ учрежденіямъ страны и монастырямъ, а также въвиду справедливой жалобы старца, я нижеподписавшійся, какъ киріархъ страны, всилу каноновъ церкви и государственныхъ законовъ, обязанный смотрѣть за церковными дѣлами, равно какъ и за церковными учрежденіями — монастырями и киновіями, обращаюсь съ просъбою урегулировать это дѣло сообразно съ узаконеніями и постановленіями страны..."

Между тъмъ, коммиссія, назначеная правительствомъ для разследованія положенія дель въ монастыре, не была принята старцемъ Герасимомъ, о чемъ и донесла департаменту церковныхъ имвній, который, въ свою очередь, обратился въ Вогориди съ следующимъ донесеніемъ: "для исполненія порученія, коммиссія отправилась въ монастырь и подвёдомственные ей скиты, чтобы на мёстё изслёдовать истинное финансовое положение этихъ монастырей, годичные доходы и расходы ихъ, дабы на основании этого составить бюджетъ расхода, потребный на содержание семинарии, гимиазии съ интернатомъ при ней, согласно съ хрисовуломъ Гики, и т. д. Но она встрътила противодъйствие со стороны настоятеля Герасима, который поносиль коммиссію сначала словесно, а затёмъ письменно, говоря, что не признаетъ компетентности ея безъ представителя киріархін, которая не подчинена правительству. Во избъжание скандала, коммиссия упила изъ монастыря безъ результата, но съ полною увъренностію, что старецъ, не уважая религіи, законовъ и правительства, твердо упорствуеть, побуждая и соборъ идти по пути заблужденій ко вреду монастыря, церкви и страны. Департаментъ, на основаніи показанія коммиссіи, съ прискорбіемъ долженъ донести, что школи въ монастирт не существуеть, а разныя другія учрежденія находятся въсовершенномъ упадкъ. Такъ, напримъръ, въ госпиталъ г. Нямца, назначенномъ на 100 кроватей, теперь находятся всего только 40, да и тъ содержатся крайне неопрятно, типографія закрыта, библіотека—хранилище крысъ, больница для приходящихъ -- поворъ для монастыря и оскорбленіе человъчности".

Принимая во вниманіе противод'єйствіе старца, а также печальное состояніе монастыря, департаменть просить:

- 1) немедленнаго отправленія настоятеля на покой въ монастирь Ворону, такъ какъ, если частний человѣкъ подлежить наказанію за неповиновеніе, то тѣмъ большему взысканію подлежить глава религіозной общины, который не только самъ не нодчиняется распоряженіямъ правительства, но и другихъ побуждаеть къ этому словомъ и дѣломъ;
- 2) учрежденія монастырскаго совёта подъ предсёдательствомъ лица, назначеннаго правительствомъ, чтобы онъ тотчась же занялся возстановленіемъ школъ по указу Гики и улучшеніемъ различныхъ монастырскихъ учрежденій по указаніямъ церковнаго департамента, такъ какъ митрополить, несмотря на неоднократныя обращенія къ нему, не принялъ никакихъ мёръ для улучшенія монастырскихъ дёлъ. 1858 года 28 сентября, № 10112".

На этомъ донесеніи департамента послёдовала слёдующая резолюція Вогориди: "экстраординарному административному Совіту. Явное неподчиненіе архим. Герасима заслуживаетъ тёмъ болёе строгаго наказанія, что, исходя отъ начальника религіозной общини, являетъ собою крайне дурной примёръ для возмутителей общественнаго порядка. По сему поручаю Совіту немедленно обратить серьезное вниманіе на такое плачевное положеніе діль и принять энергичния міри для примірнаго наказанія виновнаго и возстановленія добраго порядка внутри монастиря. Кромі того, поручаю церковному департаменту опубликовать всё распоряженія касательно этого монастиря, даби стало общензвістнимъ, что правительство принимало міри для улучшенія этой киновін, печальное положеніе которой доказывается такимъ безпримірнымъ поведеніемъ старда. Поручаемъ также какъ можно скоріве возстановить школы и другія монастырскія учрежденія" 1).

По этому поводу о. Андроникъ говоритъ слѣдующее: "преслѣдуютъ теперь монастыри, забывая историческое значеніе ихъ. Молдавія полна монастырей, когда-то находившихся въ цвѣтущемъ состояніи, а теперь едва влачащихъ свое жалкое существованіе. Они созидались для спасенія душъ, черезъ нихъ распространялось истинное ученіе вѣры и евангельской нравственности, они были училищами истиннато просвѣщенія людей не только въ Молдавіи, но и въ другихъ странахъ. Эти Божіи жилища были основаны и одарены благочестивыми людьми древней Молдавіи, по доброй волѣ, что они сами выразили въ дарственныхъ документахъ съ страшными проклятіями на тѣхъ, кто вздумалъ бы отнять ихъ. Монахи же должны были по преимуществу молиться о своихъ благодѣтеляхъ. Въ разныя времена много бѣдъ и

<sup>1)</sup> Андроник, т. 7, стр. 81-83.

испытаній отъ стоянія на ногахъ, отъ холода и скорбей претерпъвали монахи. Но это было школою, пріучавшею ихъ къ терпънію, къ отреченію отъ своей воли. Тогда никто не касался существа монашества и права его на существованіе, какъ это дълается теперь, когда на монашество смотрятъ, какъ на прикрытіе постыдной, праздной жизни и на тормозъ прогресса. Теперь для поступающихъ въ монахи, а особенно для игуменовъ, требуются аттестаты, чъмъ несомнънно умаляется значеніе монашества, какъ молитвеннаго подвига. Одно книжное ученіе еще не научаетъ духовной жизни, а часто отвращаетъ отъ нея. Нужна опытность въ духовной жизни, которою отличаются старцы, часто неученые, но истинно духовные, могущіе н ввъренныхъ имъ чадъ умудрить и наставить во спасеніе.

"Доказательствомъ сказаннаго мною можетъ служить назначенный правительствомъ въ старцы къ намъ ученый архимандритъ Діонисій, печальная исторія котораго еще у всёхъ въ памяти... Если онъ, будучи монахомъ, не оставлялъ своихъ постыдныхъ дёяній, то чего же можно ожидать отъ другихъ мужей, почитающихся учеными, которые назначены сюда правительствомъ для наученія монаховъ. Чему они научать? Сами блуждая во тъмѣ, сами не зная куда идти, они совращаютъ и другихъ съ пути истины, уготовляя имъ погибель въ сей и будущей жизни. О нихъ прекрасно говоритъ ап. Іуда (12—19). По монастырямъ и теперь ходятъ нѣкоторые изъ профессоровъ, одѣтые по образу монашескому, какъ покрытые водою камни, о которые разбивается корабль. Съ нами ѣдятъ, даютъ себя пасти, подъ видомъ овецъ, а между тѣмъ соблазняютъ молодыхъ и неопытныхъ, возбуждаютъ противъ начальства, противъ монастырскихъ порядковъ, вселяютъ разныя сумасбродныя идеи...

"Конечно, ученый человъкъ заслуживаетъ похвалы, но нужно, чтобы жизнь его была нравственная, святая. А всё эти профессора, занявше умъ въ Парижъ, — безнравственны и безбожники. Какая же польза отъ ихъ ученія? Нужно учить и творить по слову Христа. А они всю цъль жизни своей полагаютъ въ роскоши, удовольствіяхъ, въ совращеніи учащихся. Напримъръ, возставая противъ монастырскихъ порядковъ, ректоръ семинаріи Геннадій, между прочимъ, возмущался раннимъ вставаніемъ въ полночь на утреню, говоря, что это слишкомъ вредно для здоровья. Когда ему указали на слова прор. Давида: "посреди нощи воспою Тя"..., то онъ отвътилъ, что Давидъ былъ гръшенъ и слишкомъ виновенъ, а это неприложимо ко всъмъ... Въ современномъ обществъ замъчается крайній упадокъ въры и нравственности. Теперь еще только въ монастыряхъ, у старыхъ бояръ да въ простомъ

народѣ можно встрѣтить съ отрадою исполненіе христіанскаго закона, какъ онъ переданъ намъ Господомъ въ Его святомъ словѣ, истолкованъ св. отцами и содержится въ практикѣ церкви. Теперь церковный департаментъ требуетъ аттестатовъ объ окончаніи курса, какъ главнаго условія для хиротонін, какъ будто тайна священства зависитъ отъ этого. За отсутствіемъ достаточнаго количества такихъ дипломированныхъ кандидатовъ, многія села остаются безъ священниковъ, а народъ— безъ всякаго руководства, вопреки 58-му пр. св. Ап. и 19-му VI-го вселенскаго собора. Зачѣмъ вмѣшивается правительство въ церковныя дѣла, вопреки 26-му пр. IV-го всел. собора и 49-му VI-го? За это они подлежатъ отлученію отъ церкви. Не могутъ они даватъ приказаній ни митрополиту, ни епископамъ, какъ Когальничяну, и вмѣшиваться въ духовные порядки. Они не имѣютъ права посылать своихъ распоряженій касательно дѣлъ церкви, а самое большее—должны выслушивать опредѣленія духовнаго начальства.

"Монастыри въ Молдавін— живые свидътели горячей въры бояръ и господарей, напримъръ, Стефана Великаго, Александра Добраго, Іереміи и Симеона Могилъ и др., которые въ знакъ благодарности къ Богу воздвигали святыя обители для иноковъ съ обязательствомъ непрестанно молиться о нихъ. Втеченіе цълаго ряда въковъ монастыри пользовались издревле данными имъ правами, и только въ послъднее время нашлись люди, желающіе уничтожить ихъ. А въдъ монастыри, кромъ молитвеннаго значенія, имъютъ и благотворительное: при нихъ существуютъ больницы для душевнобольныхъ и для стариковъ, госпиталь въ городъ, народная школа. Всъ эти учрежденія хорошо содержались до тъхъ поръ, пока не были въ завъдываніи у свътскаго правительства, т. е. до 1844 года.

"Министръ говоритъ, что Нямецкій монастирь или не понимаетъ, или не желаетъ исполнять своихъ просвётительныхъ задачъ по отношенію къ странѣ, самъ пребывая въ невѣжествѣ... Спрашивается: гдѣ же сохранены книжныя сокровища, какъ не здѣсь, и кѣмъ они прежде всего читаются, какъ не монахами? Далѣе, министръ говоритъ, что монахи заботятся только о матеріальныхъ доходахъ и въ этомъ находятъ свое удовольствіе. Но это неправда, и притомъ монастырскіе доходы не такъ велики, какъ представляетъ это министръ. Никто не имѣетъ права самовольно распоряжаться монастырскимъ имуществомъ безъ согласія старца, собора старшей братіи и митрополита, какъ киріарха страны. Затѣмъ, исторія и практика церкви свидѣтельствуютъ, что школы, и притомъ въ такомъ видѣ, какъ предполагаетъ г. министръ, не должны быть по слѣдующимъ основаніямъ. Аскетическое призваніе

отлично отъ призванія другихъ клириковъ, обучающихъ народъ книжному ученію, такъ какъ оно связано съ постоянною молитвою къ Богу, съ удаленіемъ отъ міра. Только такіе монахи способны на подвиги самоножертвованія, такъ какъ они не связаны ничёмъ мірскимъ; въ противномъ случав они только по формв будуть монахами. Для киновійной жизни св. отцы установили и особые каноны (см. 6, 9, 10 н 24 правила Василія Великаго), которымъ слёдовали Ефремъ и Исаакъ Сиріяне, Осодоръ Студить, Савва Освященный, Пахомій, Евоимій, Аванасій Авонскій, Антоній, веодосій и др. Школа, о которой министръ говорить, что о ней монастырь раньше просиль, разумъется,школа исключительно для монаховъ, согласно духу Паисія, такъ какъ въ противномъ случав здёсь учились бы недостойные, не имъющіе призванія къ монашеству, зараженные духомъ Парижскихъ школъ, перенявъ его отъ учителей, которые своимъ ученіемъ приносять церкви положительный вредь. Вийсто того, чтобы подвергаться подобной явной опасности, лучше совершенно отказаться оть школь.

"Я бы даль такой совёть министру: оставить заботу объ управленіи монастырями Нямца и Секу и не разрушать монашескихъ установленій по своему вкусу и побужденіямъ, противнымъ церкви. Ибо, на сколько небо удалено отъ земли, на столько же отдаленъ и министръ отъ знанія обязанностей истиннаго монаха...

"Позволю себъ еще напомнить г. министру относительно Нямецкаго и другихъ ограбленныхъ имъ монастырей: народъ приносилъ свои дары и жертвы къ ногамъ алтаря съ надеждою на небесную отилату. Поэтому мы и видимъ, что пока монастырскія имънія были въ полномъ владеніи монаховъ, согласно съ церковными канонами, какъ это определено ктиторами, до техъ поръ укращались и обогащались церкви въ Нямецкомъ и другихъ монастыряхъ; а когда съ 1844 года, вопреки канонамъ св. церкви, министръ церковныхъ дълъ взяль незаконно эти именія оть подножія алтаря, оть монастырей, отъ митрополіи и отъ епископій, съ тёхъ поръ монастырскія зданія, лишенныя ремонта, стали приходить въ разрушеніе, а соборная церковь въ митрополіи такъ и остается досель недоконченною и разрушается; то же самое и въ Романъ... Г. минястръ приводитъ только первую половину заповъди Христа: "шедше научите", а о второй умалчиваетъ. Следовало бы г. министру послушать толкование этого мъста у кого нибудь изъ старцевъ, умудренныхъ опытомъ духовнаго разумѣнія и истиннаго просвѣщенія "... 1).

<sup>1)</sup> Андроник, р. 100—115; Ero же Исторіе п. бисерика Молд., р. 104—108.



Къ этой строгой и прямодинейной отповёди нелицепріятнаго нямецкаго лётописца мы не прибавимъ ни одного слова. Какъ современникъ изложенныхъ событій и горячій защитникъ древняго иноческаго благочестія, онъ сохраняеть намъ необыкновенно цённую и цёльную картину, написанную яркими штрихами, облеченную въ пластическія формы, а потому и правдоподобную.

IV.

Упадокъ церковной жизни ко времени вступленія на Молдавскій престолъ Александра Кузы.—Орудіе правительства— недостойный инокъ Софроній Вырнавъ.—Гоненіе Кузы на церковь.— Бъдствія Нямецкаго монастыря.—"Разбойническая" коммиссія.—Административный комитетъ.—Беззаконная сдача монастырскихъ имъній въ аренду.—Нарушеніе и осмъяніе монастырскихъ порядковъ.—Низложеніе старца Герксима по проискамъ Вырнава.

Въ это же время и церковные порядки стали падать вследствіе того, что въ священнослужители поступали такіе люди, которые не ральли ни о своемъ спасеніи, ни о спасеніи ввъренной имъ пастви. Принятіе нівоторыми изъ нихъ монашества было маскою честолюбія для достиженія почетных сановъ-игумена, протосинкелла, архимандрита и даже епископа. Этими титулами они гордились, а жизнь вели далеко не соответствующую ихъ монашескому званію. Все свое вниманіе они обращали на внёшность, украшая себя различными доротими одеждами, вопреки 16-му правилу VII вселенскаго собора, гдъ говорится: "всякая роскошь и украшеніе тёла чужлы священническаго чина и состоянія". Такимъ образомъ, они вели жизнь совершенно мірскую, разгуливая съ напиросою въ зубахъ и заложивъ руки въ кармани по разнимъ публичнимъ мёстамъ и гуляньямъ, соблазняя такимъ непристойнымъ поведениемъ истинныхъ сыновъ церкви, на радость католикамъ и разнымъ другимъ иновърцамъ. Украшенные и обогащенные благочестивымъ усердіемъ нашихъ предковъ, православные храмы разграблялись, православная вёра унижалась. православное епископство безнаказанно попиралось свътскою властью. которая вийсто Святого Духа взяла на себя руководство церковью и народомъ въ его духовнихъ стремленіяхъ. Народъ былъ оскорбленъ въ своихъ самыхъ дорогихъ чувствахъ. Лишившись истинныхъ руководителей, онъ представляль изъ себя разнузданную, неразумную толпу, подобную, по словамъ Псалмонвица, "скотомъ несмысленнымъ (Пс. 48, 21). Но живый на небесткъ посытется имъ, и Господь поругается имъ" (Ис. 2, 4).

Эти несчастія постигли и знаменитый Нямецкій монастырь, на который было воздвигнуто гоненіе со стороны безбожнаго правительства. Орудіемъ его быль, къ прискорбію, одинь изъ нямецкихь иноковъ изъ бояръ. Софроній Вирнавъ. Получивъ образованіе въ Парнжъ. где пробыль четырнадцать леть, онь возвратился затемь на родину и предался распутной жизни. Разведшись съ женою "вслёдствіе гнуснаго поступка", онъ уголиль за это въ тюрьму, откула быль освобожденъ по ходатайству предъ свътскимъ правительствомъ своего родственника, митрополита Молдавскаго Софронія. Потерявъ надежду достигнуть чего-либо въ свътскомъ мірь, онь, по совъту своего родственника, поступиль въ Нямецкій монастирь, чтоби черезъ монашество пріобръсти почести. Скоро онъ здъсь быль пострижень именемъ Софронія, въ честь своего благодётеля. Плоды нарижскаго воснитанія не замедлили обнаружиться. Пошли діавольскія интриги, клевети, анонимние доноси. Между братією, среди которой и вкоторие поддались вліянію Софронія, начались раздоры. А онъ кром'й этого проповъдывалъ и еретическое ученіе, соблазняя простыя, слабыя, неутвержденныя въ вёрё души, къ великому всёхъ старцевъ горю, согласно словамъ Псалмонъвца: нечаль пріятъ мя отъ гръшникъ, оставляющихъ законъ Твой (118, 53). Монастирь далъ ему пріють, здёсь онъ принялъ монашество, сподобился благодати хиротоніи, здёсь онъ быль обласканъ, какъ сынъ своею матерью, которая его кормила, одъвала, питала духовно, снисходя къ его немощамъ. А онъ, попирая Сина Божія и оскорбляя Духа благодати (Евр. 10, 29), оставиль наше собраніе (25), прилъпившись въ нашему врагу. Спаситель заповъдаль: "берегитесь лживыхъ пророковъ" (Мат. 7, 15), т. е. лживыхъ учителей. При этомъ Онъ указалъ и признаки ихъ лживости: "по плодамъ ихъ узнаете ихъ... Не можетъ дерево доброе приносить плоды худые, ни дерево худое приносить плоды добрые" (Мат. 7, 16, 18). По словамъ ап. Іуды, ложные учителя-безводныя облака, носимыя вётромъ; осеннія листья, безилодния, дважди умершія, исторгнутия (1, 12). Безъ втры и надежды они не могуть приносить душеспасительных плодовъ. По вившности, часто обманчивой, ихъ можно уподобить тёмъ плодамъ, на видъ прекраснымъ, которые растутъ на месте Содома и о которыхъ говоритъ Златоусть въ толкование на Послание къ Фессалоникий цамъ (4): на видъ они прекрасны, а внутри - одинъ прахъ. И дживые учителяисполнены всякой мерзости и зловонія. "Итакъ-говорить о. Андроникъ, современникъ этихъ событій, - по плодамъ узнаете и напінхъ учителей того времени, какъ покажетъ дальнъйшая исторія. По плодамъ будетъ узнанъ и Софроній Вырнавъ. Полагаю, мое безпристрастіе въ изображении этой личности, этого волка въ овечьей шкурт, могутъ засвидътельствовать многіе, еще и теперь находящіеся въ живыхъ современники. Поэтому я, предъ Богомъ и совъстью, смъло буду говорить о подвигахъ этого лживаго учителя, не боясь обличенія въ неправдъ" 1).

Действія этого человека, свившаго себе гибадо въ славномъ Нямецкомъ монастыръ, находятся въ связи съ тяжелыми обстоятельствами того времени. 24 января 1859 года молдовлахійскимъ княземъ набранъ Александръ Куза-"этотъ Юліанъ Отступникъ, Левъ Исаврянинъ, Константинъ Копронимъ". Началась война противъ церкви и вообще противъ всего церковнаго. Все враждебное церкви сразу воспрянуло подъ его управленіемъ. Всё мёры и усилія были направлены въ тому, чтобы ослабить силу и попрать права православной церкви, ея ученіе, апостольскія преданія и святые каноны. Питая такую вражду къ православію, онъ всячески оказываль расположеніе въ католицизму, поддерживая его школы и учрежденія и содействуя его пропагандъ. Съ папою билъ заключенъ договоръ, по которому правительство обязывалось оказывать всякое покровительство католической церкви, давая свободу ея исповеданію на томъ основаніи, что нравственность христіанская-одна и та же; хотя въ догматахъ объихъ церквей и есть раздичіе, но это-де не важно, — тъмъ болъе, что Румыны и Итальянцы по происхожденію - братья, такъ какъ древній Римъ есть мать обонхъ народовъ.

При такихъ воззрѣніяхъ, онъ измышлялъ всякіе поводы для притѣсненія православнаго духовенства и умаленія его значенія. Онъ говориль, что священства ищуть исключительно для избѣжанія государственныхъ повинностей, и поступленіе бояръ въ клиръ — не служеніе государству, а бѣгство оть службы. Множество священниковъ и монаховъ отягощаютъ страну, которая должна кормить содержать дармоѣдовъ. Болѣе нормальнымъ, по его мнѣнію, было содержать по одному священнику при каждой церкви. Поэтому онъ далъ приказъ, за № 1319, черезъ министра исповѣданій митрополиту Софронію, чтобы тотъ хиротонисалъ во священники и діаконы только семинаристовъ, и притомъ съ согласія министра. Митрополить на это отвѣчалъ отъ 6 марта, за № 396, что вслѣдствіе этого приказа только въ одномъ Ясскомъ округѣ до пятидесяти церквей останутся безъ священниковъ и безъ совершенія службъ, а между тѣмъ, по Уложенію Молдавіи, на пятьдесятъ семействъ долженъ быть одинъ священникъ;

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 114.

теперь же народъ лишится и этого единственнаго душеспасительнаго руководства; всё истинно православные люди будуть скорбёть, видя, что въ великіе праздники храмы закрыты, въ посты народъ останется безъ исповеди и причастія, никто не будеть напутствовать его при смерти, особенно теперь, при свирёнствующей оспенной эпидеміи; семинаристы ухолять на гражланскую службу, а принявшіе священство постоянно перемъщаются въ погонъ за доходными мъстами 1). Но Куза не обратиль никакого вниманія на этоть протесть, усугубивь свою вражду къ церкви распоряжениемъ, чтобы въ монастири не принимались молодые и здоровые дюди, способные въ военной службъ, 🗸 а только больные и немощные, или же пенсіонеры, какъ будто въ какую то богадельню. Кроме того, такъ какъ монастыри должны служить просвётительнымъ и благотворительнымъ пёлямъ, то какъ въ мужскихъ, такъ и въ женскихъ монастыряхъ должны быть учреждены школы, преимущественно профессіональныя, больницы и другія благотворительныя учрежденія.

Приведение въ исполнение своихъ плановъ господарь поручилъ министру исповъданій. Испытанія обрушились прежде всего на Намецкій монастырь. Указомъ 1859 года за № 121 была назначена "разбойническая" коммиссія для упорядоченія монастырскихь имуществъ. Последняя состояда изъ пяти мірскихъ дицъ-Александра Теріакіу, министра исповеданій, Іоанна Гики, Григорія Козадина, Скардата Пастія и Константина Черкеса, и изъ двухъ духовныхъ-ректора Хушской духовной семинарін архим. Медхиседека и прот. Димитрія Маткаша, ректора Романской семинарін, -- оба съ высшимъ образованіемъ. Но они вступили въ эту коммиссію вопреки перковнымъ канонамъ, безъ разръшенія киріарха страны, т. е. митрополита. 2 іюля того же года эта коммиссія внезапно явилась въ Намецкій монастырь, имбя руководителемъ Софронія Вирнава, звилась не на богомолье, а для грабежа. Представившись настоятелю старцу Герасиму, они сказали ему о цёли своей миссін. Старецъ съ достоинствомъ отвётилъ: "по доброй воль я не отдамъ монастырскихъ имъній: правительство можеть отнять изъ только силою, такъ какъ братія не имфетъ оружія, чтобы противиться". Услышавъ это, члены названной коммиссіи быстро отдали приказаніе собрать въ монастырь всёхъ иноковъ подвёдомственныхъ ему скитовъ. Какъ только собрадась вся братія, собрадась не по зову своихъ духовныхъ настырей, а по приказанію "воровъ и грабителей, " она была приглашена въ большую транезную для выслуша-

<sup>1)</sup> Исторіе пентру бисерика Молдавіей, стр. 259.

нія приказа господаря о грабежі. При этомъ, на стражі у дверей, вокругъ транозы и вообще вокругъ всего монастыря были поставлены жандармы, Затемъ быль прочитань во всеуслишаніе указь объ отнятін имуществъ. Всв были поражены. Старецъ Герасимъ со слезами на глазахъ сказалъ въ отвёть на это: "горько мнё видёть монастырь окруженнымъ жандармами, --- чего не посмёли сдёлать и турецкія войска во время гетерін. Монастырь, пользовавшійся покровительствомъ господарей втеченіе пелаго ряда вёковь, оказавшій столько услугь церкви и государству своими религіозно-просветительными учрежденіями, гдв ежелневно и еженощно возносится моленіе о предержащихъ властяхъ, -- этотъ монастирь вдругъ обазался въ осадномъ положенін, словно непріятельская крепость. Соборъ не противится правительству, такъ какъ, но заповън Апостола, онъ полженъ повиноваться властямъ: но ему прискорбно видеть дело, не служащее къ чести ни собора, ни православнаго правительства". Такія дерзновенныя слова старца привели въ негодование членовъ коммиссин, особенно же министра Теріакіу, который неистово закричаль на старца, понося его всякими бранными словами, угрожая и говоря, что не его, старца, дёло разсуждать о цёли коммиссін, которая можеть дёлать что ей угодно.

Вийдя изъ транези въ сопровождении жандармовъ, разъяренные члены коммиссін стали накладывать печати на монастирскія двери, канцелярію и архивъ, гдё хранились господарскіе хрисовули и дарственные документы ктиторовъ. Была опечатана также и библіотека, заключавшая въ себъ книги на разныхъ языкахъ и рукописные переводы съ другихъ языковъ на молдавскій. Ворвавшись затёмъ въ монастырское казнохранилище, члены коммиссін взяли отсюда большой желёзный сундукъ, въ которомъ находились монастырскіе деньги, въ томъ числе 15 тысячь австрійскихъ золотихъ, предназначавшихся на ремонтъ соборной церкви, и 400 золотыхъ, хранившихся съ 1821 года, какъ даръ монастырю за его гостепримство, оказанное по следующему поводу. Во время гетеріи стражами монастыря были назначены турки. Предъ уходомъ ихъ, старецъ Иларій въ благодарность за службу хотёль дать имъ указанную сумму денегь, но турки отказались, говоря, что многіе кормятся отъ этого монастыря, а они имъють заклятіе своего пророка Магомета-не только ничего не брать изъ общей кассы, а напротивъ, давать. И дъйствительно, они не только не взяли денегь, но еще на свои средства втечение инсколькихъ дней кормили братию и встать богомольневъ. "Итакъ, турки оказались лучше христіанъ-коммиссаровъ, вольтерьянцевъ, кальвинистовъ, лютеранъ". Ограбивъ такимъ образомъ мона-

стырскую кассу, они съ страшными ругательствами и богохульствами отправились въ ризницу. Потребовавъ подробную опись, они опечатали дорогія церковныя одежды и драгоцінные сосуды — памятинки щедрыхъ благотвореній съ древнъйшихъ временъ. Отсюда отправились въ монастырскіе погреба и винные амбары и, видя вездё огромные занасы всего, какъ свидетельство образцовато хозяйства, стали распоражаться чужимъ добромъ. Устранивъ старца и соборъ отъ фактическаго управленія монастыремъ подъ предлогомъ, будто тё не заботятся о надлежащемъ содержании брати, они пробовали разными ложными увъреніями склонить братію на свою сторону, говоря, что теперь правительство береть на себя заботу о ихъ содержаніи, такъ что имъ нечего заботиться о своемъ пропитаніи, а все время они могутъ проводить въ молитей и нокой. Въ подтверждение этого они сдилали распоряжение кормить братию рыбою на скоромномъ маслё и давать вино, не обращая вниманія на Петровскій пость, когда въ нікоторые дни не полагается даже деревяннаго масла... Для облегченія выполненія своей преступной миссін, члены коммиссін постарались посвять смуту среди братіи, еще неутвержденной и неиспытанной въ монашескомъ послушанін, избравъ орудіємъ этого діавольскаго діла Софронія Вырнава. Клевета была направлена противъ митрополита и старца. Изъ такихъ иноковъ, изменившихъ своимъ обетамъ послушанія подъ вліяніемъ разныхъ мірскихъ соображеній, былъ образованъ табъ-называемый административный комитеть, которому была дана инструкція следующаго содержанія: "такъ какъ, по распоряженію правительства, управленіе имуществами этого монастыря перешло къ министру исповъданій, то коммиссія по упорядоченію этихъ имъній нашла нужнымъ, до окончательнаго разрешенія этого вопроса, вверить вамъ заведываніе экономическими дёлами. Предметами особеннаго вашего попеченія должны быть заботы о достаточномъ содержаніи нищею братіи и скота, принадлежащаго монастирю. Въ этомъ коммиссіи долженъ бить представляемъ ежедневно отчетъ. Въдънію вашему подлежать табже больницы и вообще введеніе тёхъ порядковъ, какіе коммиссія найдеть необходимыми для устраненія существующихъ безнорядковъ. За все это вы будете отвътственными лицами. Коммиссія надъется имъть въ васъ вёрныхъ и усердныхъ сотрудниковъ по упорядоченію имуществъ монастыря, за что получите благодарность правительства и благословеніе Божіе. 6 іюля 1859 года". Учрежденіемъ этого самозваннаго комитета въ монастырской киновіи вводилось особое новое правленіе, вопреки св. канонамъ и отеческимъ преданіямъ, которые опредвляютъ, что въ монастыръ должно быть одно управление и всъ монахи должны быть

всецъло въ подчинении одному старцу. Очевидно, учреждая этотъ комитеть, коммиссія имъла въ виду унизить киріарха страны, ослабить силу и значеніе монастыря и уничтожить всякій авторитеть старца. Коммиссія не ошиблась. Не сознавая той пропасти, въ которую онъ шелъ, и какъ бы даже радуясь, что вышелъ изъ духовнаго послушанія и руководства митрополита и старца, назначенный мірянами беззаконный комитетъ сталъ самовольно распоряжаться въ монастыръ. Сдълавъ свои собственныя печати, не испрашивая ни благословенія старца, ни советовъ, ни указаній, онъ дошель до того, что самому старцу предписалъ не допускать въ совершенію служенія тёхъ, которые не исполняють приказаній комитета. Мало того, онь угрожаль, что если митрополить и старець не будуть съ ними за одно, то имъ предстоить неминуемое паденіе. Дальше уже, кажется, некуда идти. Послё этихъ распоряженій коммиссары взялись за разсмотреніе дарственных записей, контрактовъ, вообще денежныхъ документовъ, требуя при этомъ отъ старца отчета въ приходъ и расходъ денегъ. Старецъ на это справедливо отвътилъ, что онъ теперь не можеть этого сдёдать, такъ какъ всё документы забраны коммиссіей. Приходорасходныя книги ясно доказали, что монастырь и подвёдомственные ему скиты не только не растратили своихъ имъній, а еще больше уведичили свои средства, такъ что въ нихъ коммиссія не нашла никакой причины для секуляризаціи. Тогда коммиссары стали изслёдовать ктиторскіе дарственные и хрисовулы, съ цёлью найти въ нихъ упоминаніе объ обязанностяхъ монастырей устранвать школы, госпитали, снабжать одеждою сироть и т. п., такъ какъ подозрвние въ неисполненіи монастырями запов'йданныхъ ктиторами обязательствъ и послужило главною причиною гоненія на монаховъ. Изъ дарственныхъ и утвердительныхъ грамоть господарей и частныхъ лицъ они увидёли какъ цёль пожертвованій, такъ и проклятія за нарушеніе воли завъщателей. О цъли тамъ ясно говорилось, что даръ сдъланъ такому-то монастырю, въ которомъ находится такая-то церковь, и утверждень за нимъ "ради спасенія нашей души, ради спасенія душъ нашихъ ближнихъ, почившихъ предковъ и нашихъ родителей, ради нашего здоровья и спасенія нашей супруги, ради здоровья и спасенія душъ нашихъ детей" и т. д. Дарственныя обыкновенно заканчивались такого рода заклятіями: "кто после нашей жизни будетъ господаремъ — изъ нашихъ-ли дътей или нашего рода, или кого иного избереть Богь быть господаремь нашей Молдавской вемли,--и тотъ все-же не долженъ отмънять нашъ даръ, но обязанъ подтвердить его и скрвнить. А его осмелится нашь дарь и утверждение его нару-

шить или отменить, тоть да будеть проклять оть Господа Бога и Искупителя нашего Іисуса Христа, отъ Его Пречистой Матери Маріи, отъ свв. апостодовъ, отъ 318-ти отповъ Никейскихъ и отъ всёхъ святихъ, благоугодившихъ Богу". Или же: "да уподобится онъ Іудъ и проклятому Арію, и да будеть участь его съ тёми Іудеями, которые воніяли въ Господу Інсусу Христу: кровь Его на насъ и на чадахъ нашихъ: такъ есть и булетъ". Начиная съ Александра Побраго, такими благольтелями монастырей были многіе госполари, епископы, священники, бояре и многіе православние христіане. Видя, что документы не оправдывають ихъ подозрёній относительно неисполненія монастирями ктиторскихъ обязательствъ, коммиссары стали висмёнвать попеченіе умершихъ ктиторовъ о въчномъ спасеніи, говоря: "О, если бы кто-либо нашелся, чтобы прокляль наши сюртуки, панталоны, сапоги, чтобы они не рвались"! Свидътелями такого кощунства были упомянутыя духовныя лица-архим. Мелхиседевъ и прот. Димитрій Маткашъ; они тоже смъялись и ничего не возражали. "Грустно и больно до слезъ, возлюбленный читатель. "-ваканчиваетъ свое описание о. Андронивъ... 1). Затъмъ, чтобы уничтожить всякіе слёды на право владенія монастырями имуществомъ, коммиссары отослали всё документы въ департаментъ церковпыхъ дёль и приступили къ сдачё въ аренду монастырскихъ имёній со всёмъ хозяйствомъ. "О, Боже, что совершилось! Обители лишены теперь возможности овазывать исконное гостепріниство. Прежде монастирь и подв'йдомственние ему скиты били отерыты для всёхъ и служили убёжищемъ для приходящихъ не только обдняковъ, но и богатыхъ. Съ самаго основанія эти обители служили шатрами Авраама, въ которыхъ находили пріють не только христіане, но и иноверцы. А теперь... О, Боже!.. Именія, никогда не сдававшіяся въ посессію, отданы теперь... евреямъ... Они являются сюда съ страшными богохульствами. Приходять въ общую транезу, прохаживаются по ней, заложивъ руки въ кармани, и смеясь говорять: "ага, теперь не вы кормите насъ, а мы васъ! Да здравствуеть Его Величество! По пѣломъ вамъ" 2).

Сдача монастырскихъ нивній въ аренду сопровождалась возмутительными беззаконіями. Арендаторами были большею частью люди подставные, черезъ которыхъ сами члены коммиссіи пріобрътали для себя лучшія имінія. Монастырское имущество, лошадей, воловъ, овецъ продавали съ публичнаго торга. Тутъ-то въ особенности обнаружилась

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Исторіе мон. Нямцулуй..., т. VII, стр. 135—138.

<sup>2)</sup> Ibid., crp. 126.

безсовъстность коммиссаровъ, забиравшихъ себъ все самое лучшее. Публичный торгь происходиль обывновенно такимь образомь. Назначалось гдв нибудь сборное мъсто, пренмущественно въ лъсу, куда въ опредвленному заранве времени сгонялся предназначенный для продажи скотъ. Сюда же черезъ убяднихъ исправниковъ призивались нтсколько подговоренныхъ лицъ изъ крестьянъ или прогортвишуъ мелкихъ бояръ, которие не должны были возвышать ценъ. Когда все такимъ образомъ было готово, являлись коммиссары и, какъ бы ничего не зная, спрашивали, обращаясь въ пришелщимъ: "что вамъ уголно"? Тъ же съ притворною наивностью отвъчали: "мы слышали, что туть публичный торгъ, --- можетъ быть, купимъ что нибудь". Коммиссары отвёчали: "вотъ этотъ скотъ имбемъ для продажи. Но мы ие просимъ высокой цёны, такъ какъ вы знаете, что монахи не были хорошими хозяевами и потому не заботились о хорошемъ содержании скота". Крестьяне отвъчали точно по заученному: "правда ваша, г.г. бояре. Да откуда и знать имъ хозяйство? Въдь они люди простые, отбросы изъ селъ, которые, не будучи въ состояніи по своей страшной бъдности нести всёхъ земскихъ повинностей и платить податей, ушли въ монастыри, гдф, укрывшись подъ монашескій колпакъ, стали фсть и вообще жить въ полномъ довольствъ, благодаря богатству монастырей, обладающихъ громадными нивніями". Вследствіе всего этого, скотина, стоившая не менте тридцати золотыхъ, продавалась -самое большее - за восемь. А затёмъ, во избёжание потери времени, весь скотъ продавался гуртомъ за самую минимальную цёну. По составленіи акта о продажё, скоть отправлялся, по предварительному соглашенію, къ тому или иному члену коммиссіи. Видя такой грабежъ монастырского имущества, старецъ Герасимъ писалъ, между прочимъ, іеромонаху деофану, управляющему монастырскими имъніями въ Бессараби: "умъ мутится, сердце кровію обливается, когда видишь, какъ разграбляется безъ всякой жалости то, что собиралось втеченіе цълаго ряда въковъ. Ахъ, возлюбленный братъ, не могу больше писать отъ скорби и слезъ". И дъйствительно, достойно жалости и горькихъ слезъ то, что совершалось предъ глазами иноковъ какъ членами коммиссін, такъ и беззаконнымъ "административнымъ комитетомъ". Грустно, такъ какъ подобный грабежъ среди бъла дня производилъ угнетающее действіе на всехь, въ комъ не угасла еще любовь къ св. церкви и ея священнымъ учрежденіямъ. Распродавъ такимъ путемъ монастырское имущество, коммиссары приступили къ "улучшеніямъ" въ монастыръ. Но какія же это улучшенія были, когда всв припасы въ монастырт за короткое время вследствие неразумной экономии были

израсходовани? Братія монастиря и скитовъ положительно голодала. Даже въ большіе праздники она питалась только однимъ нечищеннимъ ржанимъ хлѣбомъ,—и за то слава Богу. Братія обносилась, ходила въ оборваннихъ сапогахъ и одеждахъ. Неудивительно, что многіе оказались не въ состояніи выносить такихъ лишеній и ушли изъ монастиря, по милости правительства Кузы и его коммиссіи 1).

Но последняя не ограничилась такими улучшеніями монастырскаго быта. Она решила посягнуть и на вековыя правила перковной иноческой жизни. "Такъ, — повъствуетъ о. Андроникъ, — 18 октября того же 1859 года, въ день памяти св. апостола и евангелиста Луки, по совершении службы, чувствуя недомогание, я пошель не въ трапезную, а къ себъ въ келію, гдъ и дожидался своего ученика іеродіакона Исихія. Жду, - не приходить. Такъ прождаль до 8 часовъ вечера, когда онъ явился, крайне встревоженный, и сообщиль мит такую неожиданную въсть, отъ которой у меня слезы полились изъ глазъ. Оказалось, что послё литургін министръ исповёданій съ другими членами коммиссіи и съ Софроніемъ Вырнавомъ отправились къ старцу, къ которому министръ обратился съ такимъ приказаніемъ: "о. архимандрить, распорядитесь, чтобы впредь не исполнялось неизвъстно въмъ установленное правило о совершении службы и на славянскомъ языкъ". Старецъ отвътилъ, что онъ никакъ не согласенъ на это. Тогда разъяренный министръ ударилъ три раза кулакомъ по столу и свирено закричаль на старца, сказавь: "я тебе приказываю по доброй волъ исполнить это опредъление правительства". Старецъ на это спокойно отвётиль, что онь поставлень совсемь не для того, чтобы разрушать монастирскіе порядки, а хранить нерушимими такъ, какъ они переданы блаженнымъ старцемъ Пансіемъ. При этомъ онъ указаль рукою на изображение Паисія на стънъ. Тогда и другіе члены комитета стали кричать на старца, что черевъ русскихъ, которые безобразно поють въ церкви, они не могуть петь. Старецъ на это возразиль: "кто вамъ мъшаетъ пъть? Пойте, сколько вамъ угодно, на молдавскомъ клиросъ, откуда васъ никто не прогоняеть, а измънять порядки старца Пансія я не даю благословенія, такъ какъ не нахожу для этого никакой причины". Услышавъ такой отвётъ старца, коммиссары отправились въ соборную церковь и съ кощунствомъ стали! выбрасывать изъ славянского клироса богослужебныя книги, которыя затвиъ били унесени въ монастирскую башню. Некоторие отци протестовали, но за это были арестованы. То же самое было сдёлано и

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 128,

въ другихъ скитахъ, подведомственнихъ Нямецкому монастирю. И неполнилось сердце мое скорбью при виде такого нарушенія преданій блаженнаго старца Пансія" 1). Лалье, при Нямецкомъ монастырё существовала типографія, въ которой печатались многія духовныя книги. Такъ, въ началъ XIX столътія былъ напечатанъ сборникъ церковныхъ правилъ, извёстный подъ именемъ Пидаліона, изданный здёсь въ первый разъ въ переводё на румынскій языкъ. Въ 1844 году туть же было напечатано "Православное исповеданіе" Петра Могилы, митрополита Кіевскаго, точно также въ переводъ на руминскій языкъ. Была туть также типографія для печатанія нотныхъ церковныхъ книгъ, такъ-называемыхъ "псалтики" 2). И вотъ, вмъсто того, чтобы поддержать это несомивние полезное учреждение, въ которомъ початалось столько душеспасительныхъ книгъ, коммиссары, полные вражды и ненависти ко всему церковному, ръшили ее уничтожить. Лучшая часть братін всячески отстанвала ее: простирала руки надъ типографскими машинами, не позволяя ихъ разрушать и виносить. Но ничего не помогло: насиліе взяло перевёсь-и типографія, къ великой скорби братіи и къ стыду коммиссаровъ-грабителей, за безитнокъ была продана евреямъ. Кромт иея, были уничтожены и машины для выдёлки сукна на одежду братін, и все съ тою цёлью, чтобы довести братію по поднаго разоренія. Изъ монастырскихь храмовъ были разграблены всв украшенія н драгоцівности, пріобрівтенныя путемъ благотвореній и покупокъ втеченіе многихъ въковъ. Воть какое попечение проявило правительство въ лице своихъ представителей къ монастырямъ, а вмёстё съ ними и къ церкви! <sup>8</sup>)

Продолжимъ дальше повъствование о дъйствияхъ коммиссии, направленныхъ къ измънению въковыхъ монастырскихъ порядковъ. Въ Нямецкомъ монастыръ, еще съ 1491 года—въ память о чудъ, совершенномъ иконою Божіей Матери,—существовалъ обычай въ субботу 5 седьмицы великаго поста особенно торжественно праздновать похвалу Божіей Матери. Съ тъхъ поръ установился обычай читать акаеистъ на трехъ языкахъ: молдавскомъ, славянскомъ и греческомъ. Въ 1860 году, въ великій постъ, старецъ Герасимъ желалъ соблюсти этотъ исконный обычай. Но ввиду гоненія на славянскій языкъ и запре-

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 152.

<sup>2)</sup> Довольно полный перечень книгъ, вышедшихъ изъ Нямецкой типографіи, первое изданіе которой появилось въ 1802 году, представленъ въ статьъ G. Ionescu, "Spicuri din trecutul tipografiei" etc., Nova Revista Romana, 1901, № 27, pp. 109—122.

<sup>3)</sup> Исторіе мон. Нямцулуй, т. VII, стр. 137.

щенія совершать на немъ службы, братія, знавшая по-славянски, побоя-1 лась исполнить желаніе старца, къ тому же и славянскихъ книгъ не было. "Но я, -- говорить Андроникъ, -- ръшился нарушить незаконное запрещение правительства, чтобы соблюсти монастырское предание, а книгу нашель у одного ннока, который тайно храниль ее въ своей келін. Но не обошлось безъ искушенія, благодаря не разъ уже упомянутому нами Софронію Вырнаву, этому усердному правительственному клеврету. Лишь только началь а читать по-славянски четвертый икосъ. какъ вискочилъ изъ клироса Вырнавъ н. приблизившись ко мит. въ сильнейшемь возбуждение сталь причать, что здесь-румынская страна, что я не имбю права пъдать этого безъ соизволенія комитета, что я руссолатръ, и т. и. Но я, не обращая вниманія на его крики, продолжалъ читать. Тогда онъ насильно вырвалъ книгу изъ моихъ рукъ, при чемъ такъ сильно толкнулъ меня въ грудь, что я чуть-чуть не упалъ. Ничего не отвътилъ я и на это безобразіе, а прододжалъ читать по-славянски. Свидътелями этого дикаго поступка были всъ члены коммиссіи, которые не только не выразили своего неодобренія, а напротивъ, видимо радовались"... 1).

Сдавъ въ аренду имущества монастыря и ограбивъ его казну, коммиссія не давала денегь на ремонть монастырскихь зданій, которыя вслёдствіе этого постепенно приходили въ совершенное разрушеніе. Метохи въ городахъ, предназначенные для временныхъ остановобъ въ нихъ монаховъ, прібажавшихъ туда по монастирскимъ дісламъ, были отняты, такъ что монахи полжны были останавливаться въ кабакахъ у евреевъ, къ соблазну върующихъ и на посмъяніе невёрующихъ. Очевилно, если бы религія уважалась, этого не было бы. "О горе! Какое несчастіе обрушилось на эти святыя мёста. Призри на насъ, Боже, съ высоты святого жилища Твоего и не воздаждь намъ по беззаконіямъ нашимъ. Поспёши, Милосердый, намъ на помощь, чтобы не смвялись надъ нами жиды и другіе языки, говоря: "гдв есть Богъ ихъ, на Котораго они надъются?" Ибо мы знаемъ и твердо въримъ, что Твоя милость несравненно болъе гръховъ нашихъ. Сердце обливается кровью, душа скорбить при видъ беззаконій, совершаемыхъ коммиссіею, именуемою господарскою, и учрежденнымъ ею монастырскимъ административнымъ комитетомъ. Со слезами восклицаю: о, блаженние ктиторы, благовърные господари, пречестные бояре, преполобный и преблаженный отець нашь, великій старець Пансій, устроитель киновійной жизни и преобразователь нашего монастыря, и всё

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 176-177.

святители, всечествие игумены, отцы и старцы! Зачёмъ не возстанете вы изъ гробовъ, чтобы видёть поношеніе этихъ святыхъ мёстъ, устроенныхъ и одаренныхъ вами, вашею святою ревностію, вашими неусыпными трудами? Но вы и изъ гробовъ своихъ со скорбію взираете на попраніе заповёданныхъ вами монастырскихъ преданій со стороны беззаконныхъ предателей, позорящихъ святое имя христіанъ. Не устрашили ихъ и проклятія на тёхъ, которые не будутъ исполнять вашихъ завёщаній о неприкосновенности этихъ святыхъ мёстъ. Гдё тотъ порядокъ, гдё тё умилительныя торжественныя церковныя службы, приводившія многочисленныхъ богомольцевъ въ неизреченный восторгъ и умиленіе? Двери монастыря закрыты теперь какъ для вновь поступающихъ монаховъ, такъ и для мірянъ. Ктиторское милосердіе, подъ которымъ, какъ подъ тёнью, укрывались монахи и міряне, осмёяно и поругано. Воззри, Отепъ небесный, на сію неправду и сотвори надъ ними Свой нелицепріятный судъ"—восклицаетъ тотъ же лётописецъ 1).

Вся вабота правительственной коммиссіи и административнаго комитета направлялась къ тому, чтобы унизить авторитетъ старца н лишить его всябихъ правъ по управленію монастыремъ, а вмѣсто него самимъ распоряжаться самовластно и вводить свои порядки. Такъ, они не только сами нарушали посты, къ соблазну другихъ, но распорядились кормить мясомъ всёхъ приходящихъ и братію, чему, къ прискорбію, подчинились многіе, не утвержденные въ монашескихъ преданіяхъ. Когда старецъ Герасимъ и другіе богобоязненные иноки указывали на преступность подобныхъ нарушеній церковныхъ уставовъ, то члены "разбойнической" коммиссіи съ насмъшками отвъчали: "мы разръшаемь: до сихъ поръ, по заведенному у васъ обычаю, вы насъ кормили, чтиъ хотъли, а теперь мы будемъ кормить васъ, чъмъ намъ благоугодно". "Видя такое нарушение уставовъ, - говоритъ Андроникъ, - я припоминаю следующій бывшій въ 1848 году при старце Неониле, случай, свидътелемъ котораго я былъ. Пришли въ монастырскій храмъ два молодыхъ француза, простояли всю службу, поклонились святынямъ, восхищаясь чинностью совершеннаго богослуженія и благолъпіемъ храма. Затвиъ, придя въ общую трапезу и видя, что братія не вкушаетъ мясной пищи, попросили архондаричнаго дать и имъ туже ницу, говоря, что они не желають нарушать порядка въ чужомъ монастиръ. Желая затъмъ покурпть и узнавъ, что это въ монастиръ воспрещается, они не курили втеченіе своего трехдневнаго пребыванія въ монастыръ. Мы всъ пріятно были поражены такою просвъщенною

<sup>1)</sup> Ibid., стр 180—2.

въжливостію молодыхъ иностранцевъ. Спрашивается: кто исполнилъ слова ап. Павла о невведеніи въ соблазнъ пищею нашихъ ближнихъ: они-ли, христіане римско-католическаго исповъданія, или члены коммиссіи, именующіеся, къ стиду ихъ, православными христіанами" 1).

"Трудно мив, да и кому бы то ни было другому, изобразить, какимъ обильнымъ источникомъ милости служила во всё времена эта святая обитель для несчастныхъ вдовъ и сиротъ, — продолжаеть тотъ же лътописецъ. — Теперь этотъ источникъ изсякъ. Остается съ горькими слезами взывать: плачьте вмёстё съ нами, братіе христіане, въ своихъ несчастіяхъ простиравшіе руки къ этой святой обители, въ которой, какъ подъ гостепріимнымъ шатромъ Авраама, втеченіе пяти въковъ, находили себъ утёшеніе. Плачьте, сироты, — кто васъ геперь питать и одёвать будеть? Плачьте и вы, гости и поклонники. Приходя сюда со всего свёта подъ гостепріимный кровъ Авраамовъ, вы, прежде чёмъ достигнуть его, на всёхъ путяхъ имёли пристанища, гдё во всякое время находили чистую свётлую комнату, пищу, питіе и заботливый уходъ. А теперь, по винё гг. коммиссаровъ, изсякъ источникъ милости и закрылись гостепріимныя врата обители" 2).

Въ это же время министръ Теріакіу издалъ приказъ, чтобы были отосланы въ Яссы 76 приходо-расходныхъ книгъ, начиная съ 1780 г., которыя въ свое время уже были контролированы Соборъ иноковъ во главъ съ старцемъ на отръзъ отказался исполнить это распоряженіе на томъ основаніи, что и прежде уже, яко-бы для контроля, были взяты разные монастырскіе документы и до сихъ поръ не возвращены, а между тъмъ монастырь теперь лишенъ возможности оправдаться отъ той клеветы, какую возводятъ на него коммиссары. Но если коммиссары хотять провърить эти документы, то пусть провъряють ихъ туть въ монастыръ, или же пусть снимуть съ нихъ засвидътельствованныя копіи. Добровольно же они не отдадуть этихъ документовъ, — пусть возьмуть ихъ силою. Разъяренные гитвомъ члены коммиссіи не ръшились, однако, прибъгнуть къ силъ и пока оставили монастырь въ покоъ. Потомъ эти документы были украдены.

Теперь же всё усилія ихъ были направлены въ тому, чтобы низложить старца и духовный соборъ иноковъ. Орудіемъ для исполненія этого беззаконнаго дёла быль избранъ все тотъ же, уже извёстный намъ, Софроній Вырнавъ. 19 апрёля онъ послаль телеграмму въ Букурешть, прося у правительства разрёшенія комитету аресто-

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 184.

<sup>2)</sup> Ibid., crp. 184.

вывать, по его соображенію, духовныхъ. Скоро разръшеніе было получено. Тогда, пригласивъ убаднаго исправника и другія полицейскія власти, Софроній Вырнавъ арестоваль семь соборныхъ старцевъ. Старецъ Герасимъ, пораженний возмутительнимъ насиліемъ, спросиль исправника о причинъ ареста этихъ иноковъ безъ суда. Исправникъ отвътиль, что онь такъ поступаеть по приказанію комитета и что ему неизвъстны причины этого. То же самое отвътилъ и Вырнавъ, къ которому обратился старецъ съ подобнымъ же вопросомъ. Затёмъ онъ сталъ вричать на старца и другихъ духовнихъ, понося ихъ самими неприличными ругательствами. "Среди такихъ ругательствъ, старецъ и мы съ горькими слезами удалились по своимъ келіямъ, обратившись съ молитвою въ Божіей Матери, чтобы Она, Милосердная, заступилась за насъ и разсудила". Тогда же комитетъ поставилъ жандармовъ у входа на колокольню съ приказомъ никого не впускать туда для звона безъ его разрёшенія. Также была разставлена вооруженная стража и вокругь монастыря, чтобы никого не впускать сюда, при чемъ для устрашенія братін пустили слухъ, что предстонть арестъ еще 50 монаховъ. Между тъмъ, 22 апръля семерыхъ арестованныхъ старцевъ, окруженныхъ жандармами, отправили въ Яссы и въ другіе города. На другой день, въ праздникъ св. Георгія, въ транезу явился съ полицейскими властями Вырнавъ и началъ стращать братію, говоря, что если-бы кто вздумаль защищать арестованныхъ, то отъ монастыря не останется бамня на камив, -- весь будетъ разрушенъ пушками. Тутъ же онъ назначилъ новыхъ членовъ собора вийсто арестованныхъ, убиждая братію повиноваться имъ, въ противномъ случай угрожая подобною же участью. Братія, конечно, была вынуждена повиноваться.

"Я же, видя подобныя беззаконія и ожидая и себъ такой же участи, отправился къ старцу Герасиму за благословеніемъ о постриженіи меня въ великую схиму, чтобы быть готовымъ на все, — чего и сподобился 25 апръля", — прибавляетъ Андроникъ 1).

Тутъ нужно замътить, что правительство, въ благодарность архимандриту Мелхиседеку за его участіе въ комитетъ и помощь въ ограбленіи монастырскихъ имуществъ, 30 апръля назначило его министромъ народнаго просвъщенія, обязавъ написать митрополиту, что старецъ Герасимъ неспособенъ къ управленію монастыремъ и потому долженъ быть удаленъ. Митрополить, конечно, не исполнилъ этой неосновательной просьбы. Впрочемъ, Мелхиседекъ былъ министромъ всего

<sup>1)</sup> lbid., cTp. 190.

только 5 дней, такъ какъ даже пріятели его насибхались надъ нимъ. Между темъ, разрушение монастырскихъ порядковъ продолжалось. Такъ, въ Нямецкомъ монастиръ издревле существовалъ обычай на отпустахъ всёхъ церковныхъ службъ поминать Антонія, Феодосія и прочихъ чудотворневъ Печерскихъ. Но безразсудный Вырнавъ въ качествъ члена комитета воспретиль поминаніе ихъ. Далье, туть существовали еще следующие древние обычан: въ первое воскресение великаго поста отцами "русскаго" клироса читался канонъ всёмъ св. пророкамъ, 6 сентября совершалась служба св. мученицъ Евдоксіи, 21 числа того же мъсяна праздновалась съ поліелеемъ память св. Інмитрія Ростовскаго. 2 октября совершалась служба Христа-ради Юродивому, 3-го праздновалась съ поліелеемъ память св. веодосія Печерскаго, 10 іюля совершалась такая же служба въ честь Антонія Печерскаго, 11-въ честь св. Ольги, великой всероссійской княгини, а 15 совершалась торжественная служба въ честь св. Владимира. Далъе, на утрени между канизмами ежедневно читалось на духовную пользу молящихся по два поученія: одно на славянскомъ, а другое на русскомъ или молдавскомъ языкахъ. Эти преданія, ивсколько въковъ соблюдавшіяся въ монастырь, теперь были уничтожены Вырнавомъ, несмотря на противодъйствіе и протесты старца. Мало того, Софроній Вирнавъ собрадъ всё моддавскія и рукописния славянскія службы русскимъ святымъ и спряталь ихъ.

Видя съ прискорбіемъ такія нарушенія монастырскихъ порядковъ, старецъ Герасимъ обратился съ жалобой къ митрополиту Софронію, прося его послать коммиссію для разслідованія подобнихъ беззаконій, особенно же касательно изгнанія службъ русскимъ святимъ. Но къ сожадению, и самъ митрополить быль теперь въ стесненномъ положении со стороны враговъ церкви. Впрочемъ, по его настоянію господаремъ Александромъ Кузою была послана въ монастырь коммиссія въ состав'в его дяди Григорія Кузы и епископа Иринопольскаго Владимира, но не для разследованія, а съ порученіемъ изгнать изъ монастыря старца Герасима за то, что тоть, видя такія безобразія, не молчить. И воть, прибывь вь монастырь 20 іюля 1860 года, эта коммиссія потребовала добровольнаго увольненія старца, угрожая въ противномъ случав насильственнымъ изгнаніемъ. Старепъ же прежде всего просилъ разследованія дела по вопросу о прекрашенін службъ русскимъ святымъ. Услышавъ это, Григорій Куза со ситхомъ сказаль: "ха, ха, ха! Развъ существують эти святие? Развъ принимаеть ихъ церковь? И развъ возможно, чтобы князь Владимиръ и другіе были святыми, разъ онн — русскіе? И есть ли какое нибудь свидетельство объ этомъ?" - прибавивъ, что онъ ничему подобному не върить. И при этомъ онъ много говориль подобнихъ богохульствъ, между прочимъ, обвиная старца, что тотъ, своею жалобою митрополиту возбуждаетъ бунтъ противъ правительства. Напрасио старецъ доказывалъ, что онъ не имълъ ввиду никакого бунта, а ратовалъ только за возстановленіе попранных монастырских преданій, въ доказательство чего и представиль копію съ просьбы, поданной имъ митрополиту. Взявъ эту бумагу и повертъвъ ее въ рукахъ, Куза со смъхомъ сказалъ, обращаясь въ енискому Владимиру: "слышали-ли, отче, чтобы когда нибудь были святые греки или русскіе? Возможно ли это!" Присутствовавшій при этомъ німець сказаль смізсь: "но відь н Христосъ не былъ молдованиномъ". Архіерей же, будучи послушнымъ орудіемъ правительства, модчалъ. Затёмъ, среди такого глумленія, обратившись бъ старцу, Куза сказаль: "отправляйся, отче, въ свою келію и къ старчеству больше не возвращайся, такъ какъ ты уже болбе не старецъ". Вследъ за темъ, отправившись въ соборъ, где совершалась вечерня. Куза сказалъ собравшейся туть братіи: "знайте, монахи, что Герасимъ теперь уже не старецъ вашъ и не поминайте его на ектеніяхъ, такъ какъ я лишилъ его старчества за то, что онъ хотълъ поднять бунтъ противъ правительства". Такъ закончила коммиссія порученное ей следствіе. Съ глубокою скорбію отправился старецъ въ свою келію, сопровождаемый монахами. Вийсто старца Герасима, временно исполняющимъ его должность былъ назначенъ монастырскій духовникъ Исихій 1).

V.

Дъятельность митр. Софронія какъ защитника церкви и въ частности Нямецкаго монастыря.—Обращеніе его къ Россіи черезъ повъреннаго молдавскихъ монастырей въ Вессарабіи іеромонаха Өеофана.—Протестъ его въ правительственную и центральную коммиссіи. — Посланіе къ господарю Кузъ. — Просьба къ Кишиневскому архіепискому Антонію о ходатайствъ предъ Государемъ Императоромъ.—Полномочія, данныя іеромонаху Өеофану. —Записка іеромонаха Өеофана о современномъ положеніи церкви въ Молдавіи, поданная русскому правительству.

Въ виду такихъ беззаконныхъ дъйствій правительства, Нямецкій монастырь, какъ мы видёли, неоднократно обращался съ просьбою о защитё къ киріарху страны митрополиту Молдавскому Софронію. Но къ сожалёнію, власть и значеніе митрополита настолько были по-колеблены, что при всемъ своемъ желаніи оградить монастырь и под-

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 199.

въдомственние ему скиты отъ грабежа правительства, онъ ничего не могъ сдёдать и самъ скоро подвергся, какъ увидимъ, печальной участи. Еще въ августъ 1858 года, когда Нямецкій настоятель въ прошенів, поданномъ митрополиту, жаловался на то, что каймакамія покупіалась на секвестръ монастырскаго имущества, митрополить при своихъ отношеніяхъ сообщиль его въ коніяхъ всёмъ консульствамъ нокровительствующихъ Молдавіи великихъ державъ и ходатайствовалъ объ учиненіи дальнъйшаго распоряженія къ скоръйшей защить законовъ и постановленій, относящихся къ монастырямъ, и объ устраненіи на будущее время всякихъ покушеній въ этомъ направленіи. Но это обращение митроподита къ консульствамъ не имъло никакого успъха, и въ слъдующемъ, 1859 году, какъ мы видъли, началась секуляризація монастырскихъ имуществъ, сопровождавшаяся упомянутыми насиліями. Тогда митрополить решился обратиться за номощью къ Россіи черезъ повітреннаго монастыря, ученнійшаго ісромонаха Өеофана, находившагося въ это время въ русской Бессарабіи въ качествъ завълующаго принаплежавшими Нямецкому монастырю имъніями 1). Воть что писаль ему митрополить 3 сентября 1859 года:

"Такъ какъ Молдавскій совёть министровъ уничтожаеть права монастырей и скитовъ на имънія, назначая прямо отъ себя коммиссію изъ чиновниковъ и двухъ духовныхъ лицъ, подъ председательствомъ одного изъ министровъ, которая, съ одной стороны, самовольно назначала настоятелей и управляющихъ монастырскими имфніями, запретивъ имъ всякое сношеніе съ митрополитомъ, а съ другой, отобрала архивное производство и акти, продала все имущество монастирей, а равно и тв имвнія, которыя были предназначены на содержаніе соборовъ и особыхъ заведеній, каковыми правами понынь, согласно перкви, польактамъ дарителей и святымъ правиламъ вселенской зуются скиты и монастыри втеченіе ніскольких вібковъ, — то 110сему предписываемъ Вашему Преподобію и обязываемъ Васъ ходатайствовать о протеств во всвхъ подлежащихъ местахъ, где только укажетъ надобность, и формально просить защиты правъ и пользы монастыря, для уваженія святыхъ церковныхъ правилъ и возстановленія правъ скитовъ и монастырей, согласно актамъ дарителей и опредъленіямъ церковныхъ правилъ" 2).

<sup>1)</sup> Уроженецъ Буковины, въ 1828 году онъ поступилъ на послушаніе въ Нямецкій монастырь. Съ 1858 года былъ повъренныхъ Нямецкаго монастыря, а потомъ основалъ Ново-Нямецкій монастырь. Былъ очень образованъ, начитанъ и зналъ новъйшіе языки.

<sup>2)</sup> Изъ архива Ново-Нямецкаго монастыря.

Въ частномъ препроводительномъ письме митрополить несколько подробите описываеть дъйствія этой коммиссіи. 7 "Она отняла скитовъ и монастыря право завёдыванія на будущее время тажебными дълами и интересами отъ ихъ имени, отобрала монастирскій архивъ документы, соквестровала имёнія, запечатала казну, учредила карауль изъ служителей земской полиціи внутри и снаружи, у воротъ и на дорогахъ, ограничивая такимъ образомъ все. Законные управители и монахи до того стеснены, что лишены даже возможности жаловаться или протестовать, куда следуеть. Некоторые изъ почтенныхъ иноковъ ссылаются, а другіе сами уходять, куда глаза глядять. Устроенные коммиссіею такъ-называемые административные комитеты действують всепедо по ея воле. Въ посессію сданы те вотчины, которыя шли на потребности монастырей, а также и тъ, которыя были назначены на содержание благотворительныхъ и богоугодныхъ заведеній. Продается весь скотъ-волы, коровы, лошади и ульи съ ичелами, продаются запасные продукты, сберегающиеся по положенію въ экономіи, продается урожай настоящаго 'года и, наконецъ, все имущество и принадлежности монастырскихъ вотчинъ, притомъ за безприокъ. Вср эти преступныя дриствія, вр противность актамъ блаженныхъ дарителей и вопреки святымъ правиламъ вселенской церкви. мы признаемъ недъйствительными для монастырей и навлекающими одну только тяжкую моральную и матеріальную отвётственность на всёхъ участниковъ коммиссін, ибо право собственности монастырей и право управлять имъніями и пользоваться доходами обезпечено нъсколько въковъ тому назадъ актами блаженныхъ ктиторовъ, каковыя права признаны уложеніемъ края, гражданскими законами, Органическимъ Регламентомъ, многими узаконеніями и постановленіями обшаго Собранія" 1).

Вскорт послт этого, а именно 5 сентября того же года, митрополить Софроній подаль слтдующій протесть противь насильственных дтйствій правительственной коммиссію въ центральную коммиссію княжествь:

"Въ прошломъ іюнъ мъсяцъ явились въ митрополію г. Предсъдатель Административнаго Совъта Манолаки Костаки Епуряну и г. министръ внутреннихъ дълъ Ласкарь Катарджи и объявили намъ, что, по княжескому повельнію, желаютъ имъть свъдънія объ имъніяхъ, принадлежащихъ монастирямъ и скитамъ, на что мы отвътили, что инвентари, списки, книги и годовыя смъты о приходахъ и

<sup>1)</sup> Изъ архива Ново-Нямецкаго монастыря.

расходахъ находятся въ митрополіи, и тогда же, не усматривая причинъ къ отказу, мы сделали распоряжение о предъявлении имъ этихъ свъдъній. Нісколько дней спустя, явился ко мий ворникъ (министръ) денартамента перковныхъ имуществъ г. Алеко Теріакіу и сказалъ, что онъ вдеть въ монастири и скити съ коммиссіею, въ составъ которой правительство, непосредственно отъ себя, назначило и двухъ духовныхъ лицъ. Эти слова переданы мит министромъ неоффиціально, какъ митрополиту края. Понявъ цёль правительства, равно какъ и незаконныя мёры, принятыя имъ, мы, проникшись удивленіемъ и прискорбіемъ, ограничились тогда такимъ отвётомъ, что подобное распоряжение-незаконно, и что тъ духовныя лица, которыя нарушаютъ перковныя правила, булуть полвергнуты отвётственности, опредёленной канонами церкви. Вскорт послт этого стали къ намъ доходить свёдёнія и поступать отовсюду изъ монастырей жалобы, что уёздныя начальства описывають и соевеструють движимыя и недвижимыя монастырскія имущества, что отъ управленія ими коммиссія устранила законныхъ настоятелей, поручивъ таковое особымъ комитетамъ, опечатала монастырскія келін, сокровищницы, кассы, библіотеки и проч. Въ то же время и "Оффиціальный Мониторъ" обнародовалъ слъдующія по сему предмету распоряженія: 1) лишить монастыри права собственности и управленія своими имуществами, продать скоть, пчельники и проч., —вопреки актамъ объ учрежденіи этихъ обителей. права которыхъ признаны всёми постановленіями края и святыми вселенскими правилами; 2) для завёдиванія монастирскими дёдами учредить коммиссію, въ составъ которой назначить непосредственно отъ правительства двухъ духовныхъ лицъ, а именно, ректоровъ Романской и Хушской семинарій, эконома Димитрія Маткаша и архимандрита Мелхиседека, -- которымъ церковными правилами совершенно воспрещено принимать на себя какія-либо обязанности безъ въдома митрополита или епархіальнаго епископа; 3) отдать въ аренду недвижимыя монастырскія имущества, - которыя согласно съ существуюшими положеніями служили для хозяйственнаго обзаведенія монастырей и содержанія клировь, а также для благотворительныхъ и богоугодныхъ дёлъ; 4) коммиссіи составить годичныя смёты расходовъ на содержаніе монастырей и скитовъ, -- составлявніяся донын' в настоятелями и настоятельницами ихъ съ согласія совъта соборовъ, сообразно съ доходами и потребностями каждаго монастыря, какъ-то: на содержаніе страннопрінинихъ домовъ, гдё всё безъ различія націи и религіи находили пріють въ гостепрінмныхъ домахъ при монастыряхъ, какъ полъ шатрами Авраама, равно какъ и для основанія и поддер-

жанія бодьничныхъ заведеній для удрученныхъ бременемъ літь, изнуренныхъ искусомъ монастырской жизни, общественною службою, стекающихся изъ другихъ монастырей и скитовъ, для одержимыхъ тяжкими бользнями, прибъгающихъ къ истинному покрову святого чудотворнаго образа Божіей Матери, на содержаніе госпиталя въ г. Нямив, семинаріи въ Няменкомъ монастырв, на содержаніе училищъ въ монастырскихъ имъніяхъ, предположенныхъ въ открытію еще съ 1855 года. Но при составленіи этой сметы для монастырей, коммиссія должна имъть ввиду узаконение общаго національнаго собранія отъ 1835 года, въ которомъ (ст. 8) сказано: "монастири Нямцу и Секу, со скитами ихъ, изъяты отъ всякой подати по причинъ многочисленности ихъ соборовъ и содержанія ими госпиталя не только для иноковъ, но и для постороннихъ страждущихъ лицъ". И далъе: "они будуть независимы относительно употребленія своихъ доходовъ и управленія недвижимыми имбніями по усмотрібнію своего настоятеля и совъта дикастеріи"; а въ ст. 9 сказано: "равно и монастыри — Варатикъ, Аганія, Адамъ, Ворона, изъяты отъ всякой подати по причинъ недостаточности ихъ доходовъ на содержание принадлежащихъ имъ многочисленныхъ соборовъ". Если, такимъ образомъ, въ статьяхъ уложенія определено, что означенные монастыри освобождаются отъ податей во все время соблюденія добраго порядка, то настоящая мъра, принятая совътомъ по отношенію къ этимъ монастырямъ, неумъстна и вовсе несообразна съ намъреніями дарителей и уложеніями края, такъ какъ монастири въ точности исполняють волю дарителей относительно содержанія благотворительных и других заведеній, какъ било сказано више. Самостоятельность этихъ монастирей, ихъ права и неосновательность настоящаго распоряжения совъта министровъ доказываются еще следующими особыми узаконеніями общаго и національнаго собраній:

- 1. Постановленіемъ отъ 1843 года (ст. 1 и 2 § В) относительно сбереженія лівсовъ; съ признаніемъ монастырей учрежденіями религіозными и благотворительными, въ этихъ статьяхъ вмітстів съ тівмъ признаются и права ихъ на владівніе имуществами;
- 2. Постановленіями 1844 года, которыя имфють ввиду приведеніе въ порядокъ доходовъ митрополіи и епископій, но вовсе не касаются самостоятельныхъ монастырей;
- 3. Инструкцією молдавской палаты 1844 года, которая, говоря о правахъ, предоставленныхъ ворнику церковныхъ имуществъ, т.-е. епископій и монастырей, зависящихъ отъ митрополіи, прибавляєтъ, что ему не подвёдомственны монастыри Нямцу, Секу, Варатикъ и нёкоторые другіе;



**Неофитъ Скрибанъ, епископъ Эдесскій.** († 9 октября 1884 г.).

Оригиналъ въ покояхъ Ясскаго митрополита.

-41 4 6 888574445, #54446464 3

- 4. Постановленіями 1845 года относительно прекращенія тяжебь о захвать, гдь рычь идеть объ епископіяхь и монастыряхь, подвыдомственныхъ исключительно митрополіи, и совсыть не касается самостоятельныхъ монастырей;
- 5. Узаконеніями 1848 года, касающимися, съ одной стороны, захвата земли, съ другой уничтоженія налога (ембатика) на лъсопильные заводы и находящіеся подъ ними участки земли; въ этихъ узаконеніяхъ рѣчь идеть также исключительно объ епископскихъ помѣстьяхъ и о вотчинахъ монастырей, зависящихъ отъ митрополіи.

"На основаніи всёхъ этихъ узаконеній и согласно актамъ дарителей, освященнымъ каноническими правилами и утвержденнымъ въками, -- независимие монастири навсегда сохраняють право собственности и свободное управленіе имтніями и доходами. Полагаемъ, что настоящее положение дёль требуеть нёкотораго обсуждения, требуеть. можеть быть, и улучшенія, вызываемаго временемь и обстоятельствами: но мы стоимъ теперь наканунт преобразованія цтлаго края и ожидаемъ откритія законодательнаго собранія, имёющаго право издавать законы объ улучшенім источниковъ похоловъ и управленія въ предълахъ, предписанныхъ автами дарителей. Между тъмъ, сверхъ ожиданія нашего видимъ, что совътъ министровъ, обязанный только блюсти за върнымъ примъненіемъ законовъ, присвоилъ себъ власть, превышающую даже законодательную, такъ-какъ онъ самъ предлагаетъ, самъ ръшаеть, самь разбираеть, самь издаеть законы, самь приводить ихъ въ исполнение, самъ устраняетъ отъ должности духовныхъ лицъ, поставленных церковнымъ уставомъ, замёняетъ ихъ коммиссіями, составленными изъ чиновниковъ, и комитетами, которые должны дъйствовать по желанію коммиссін. Предсёдателемъ послёдней является ворниет церковных имуществъ, который долженъ знать, что по буквъ и духу закона монастыри должны быть совершенно независимы. Но несмотря на это, управление монастирями находится въ рукахъ коммиссін, право на ходатайство по монастырскимъ дёламъ отмёнено, для чего архивъ и монастырскіе документы отняты, все опечатано, изнутри и снаружи поставлена стража, такъ что монахи лишены возможности, да и страшатся жаловаться куда следуеть по закону и конвенціи, а нъкоторые изъ инхъ оставляють монастыри и уходять въ міръ; кромъ того, имвнія, скоть и всв принадлежности монастирей продаются за безціновъ. Между тімь, 23-я статья конвенціи вовсе не предоставила мъстному начальству права управлять имъніями, принадлежащими монастырамъ, такъ какъ эта статья гласить следующее: "разпые

доходы, получаемые донынт изъ частныхъ источииковъ, которыми правительство располагало подъ разными названіями, отнынт войдутъ въ общій бюджеть казначейства". Эти частные доходы, по § 382 гражданскихъ законовъ, слёдующіе: почтовые, таможенные, казенныя нитнія, соляныя копи и подушная подать. Этими статьями дохода распоряжалось правительство, а отнюдь не имтніями, прописанными въ § 379 гражданскихъ законовъ, гдт сказано: "имущества, находящіяся въ предблахъ княжества, заключаются въ собственности казенной и частной. Послёдняя принадлежитъ или частнымъ лицамъ (т. е. каждому особо), или обществамъ, какъ напримтръ: торговымъ товариществамъ, цехамъ мастеровъ, монастырямъ, церквамъ" и т. п.

"Настоящимъ распоряжениемъ совътъ министровъ, вопреки вышеизложеннымъ узаконеніямъ, уничтожаеть право собственности монастыря и нарушаеть духовныя и гражданскія права киріархін, а потому я протестую формальнымъ образомъ противъ такихъ незаконныхъ распоряженій совъта министровь и считаю ихъ недъйствительными и навлекающими тяжкую отвётственность на всёхъ участниковъ совёта, такъ какъ призваніе последняго состоить совсёмь не въ томъ, чтоби уничтожать законы. Съ другой стороны, всилу 32 статьи конвенціи, гдъ сказано: "конституціонное преобразованіе зависить отъ центральной коммиссіи", я вполит убъждень, что покровительствующія великія державы были совершенно далеки отъ того, чтобы допустить въ буквъ и духв конвенціи ущербъ церковнимъ установленіямъ, правамъ собственности монастырей и правамъ управленія, утвержденнымъ удоженіями края и святыми правидами вселенской церкви. Со смиреніемъ просимъ коммиссію обратить вниманіе на вишеуказанния обстоятельства и по предоставленному ей праву распорядиться немедлено какъ о возстановлении нарушенныхъ правъ собственности и приведении въ прежнее состояние разореннаго имънія, такъ и о наказаніи нарушителей закона.

Софроній, Митрополить Молдавскій" 1).

Такимъ образомъ, исполнивъ свой апостольскій долгъ въ дѣлѣ защиты правъ церкви, митрополитъ Софроній вскорѣ послѣ этого обратился, во имя того же долга, къ самому князю Кузѣ съ слѣдующимъ замичательнымъ посланіемъ, начинающимся словами апостола Павла къ Тимовею: "Чадо Тимовее. Будь бдителенъ во всемъ, переноси скорби, совершай дѣло благовѣстника, исполняй служеніе твое" (2-е посл. къ Тим., гл. 4, ст. 5).

<sup>1)</sup> Исторіе монастыріей Нямцулуй, стр. 180-190.

## ВАШЕ ВЕЛИЧЕСТВО!

"Провидѣніемъ Божіимъ, Европейскія державы, конвенцією отъ 7—19 августа 1858 года въ Парижѣ, исполнили долгъ справедливости относительно Дунайскихъ княжествъ, признавъ древнее ихъ праводавтономін на основанін вѣковыхъ трактатовъ, включивъ ихъ, такимъ образомъ, въ составъ равноправныхъ европейскихъ народовъ. Безъ сомнѣнія, какъ по духу, такъ и по буквѣ, намѣренія этой конвенціи состоять въ томъ, чтобы румынская нація, будучи подъ покровительствомъ всѣхъ европейскихъ державъ, могла бы свободно развиваться, достигая, по мѣрѣ развитія культуры, возможной степени благополучія и такимъ образомъ содѣйствуя вмѣстѣ съ другими народами распространенію царствія Божія на землѣ.

"Но насколько высоко и свято такое призвание румынской націи, настолько же трудно для насъ, румынъ, настоящее время. Несправедливости прошедшихъ въковъ размножили въ нашихъ несчастнихъ . У странахъ различныя бъдствія, всявдствіе которыхъ померкъ у насъ васіявшій было такимъ яркимъ блескомъ свёть науки, и густой мракъ невежества повисъ надъ всемъ нашимъ народомъ, что онъ сталъ утрачивать свое самосовнаніе и призваніе. Въ его сердив были погашены всв благородныя и возвышенныя чувства-религіозное, моральное и національное, заглохда любовь въ отечеству, въ своей церкви, а это привело народъ въ какое-то оцененене. Свидетельствомъ такого печальнаго историческаго наследія является настоящее состояніе нашей общественно-государственной жизни, въ которой царять раздоры, взаимныя преследованія, исключительное стремленіе къ личнымъ выгодамъ, прикрывающееся маской общаго блага, и ложный патріотизмъ. И если румынская нація еще не совсёмъ погибла при такихъ тяжкихъ условіяхъ своего существованія, то-только благодаря церкви, которая одна осталась върной своему призвапію и своему народу. Она своею нравственною силою утъшала, воодушевляла и ободряла народъ и, какъ ангелъ хранитель, избавила руминскую націю отъ совершенной гибели, которая ей угрожала. Но въ этой смертельной борьбъ за снасеніе націи и церковь получила глубокія раны, вонзенныя въ ея тёло, нзъ котораго еще и нынъ сочится кровь; только душа ея осталась совершенно неповрежденной.

"Если бросимъ безпристрастими взглядъ на настоящее положеніе церкви и государства и на ихъ взаимимя отношенія, на состояніе образованія и нравственности въ обществі, то везді находимъ только раны, какъ печальное наслідіе прошлаго. Эти раны требуютъ неотлож-

Digitized by Google

наго исцеленія въ виде неизбежнихъ реформъ, но реформъ серьезнихъ, продиктованныхъ божескими и человеческими законами, реформъ раціональныхъ и основательныхъ, внушенныхъ здравымъ смисломъ. Только подобными реформами можно спасти и возродить нашу несчастную націю и извлечь ее изъ той бездны, въ которой она нынё находится.

"Въ такихъ обстоятельствахъ, столь тяжкихъ и отвётственныхъ передъ потомствомъ, румынская нація набрала Ваше Величество господаремъ и водителемъ по нути реформъ, необходимыхъ для возрожденія націи и достиженія ею своего высокаго призванія, предназначеннаго Провиденіемъ и указаннаго европейскими державами. Она ожидала и ожидаеть, что правление Вашего Величества будеть основано на справедливости, при которой исчезнутъ всякаго рода неправди, обиды и своеволія. Она надъялась и надъется, что Вы употребите всю силу и средства для уничтоженія партійныхь раздоровь, разъёдающихь государство, и такимъ образомъ дадите возможность всёмъ единодушно работать въ мире и любви для общаго счастія націи. Она уповала и уповаеть видёть въ Васъ защитника установленій и каноновъ церковныхъ во имя блага св. церкви, которая есть душа государства, дабы она могла безпрепятственно выполнять свое высокое призваніераспространеніе между всёми сынами отечества истиннаго свёта вёры, познаній и нравственности, - что составляеть незыблемое основаніе и непобъдимую силу каждаго государства и каждаго народа.

"Окрыленный такими искренними надеждами и упованіями, я, вмёстё со всею румынскою нацією, неожиданно быль поражень глубокою скорбію, прочитавь въ оффиціальномь журналё "Мониторь декреть Вашего Величества, которымь повелёвается, безъ вёдома Молдавской церкви и ея представителя, послать коммиссію въ общежительные монастири— Нямцу, Секу, Варатикъ, Агапію, Адамъ и Ворону,—чтобы отнять управленіе ихъ имёніями изъ рукъ монаховь и монахинь и отдать въ руки правительства подъ тёмъ предлогомъ, будто они нехорошо управляются самими монахами.

"Очень сожалѣемъ, что въ то время, когда мы намѣревались просить содѣйствія и поддержки Вашего Величества въ дѣлѣ иоправленія и улучшенія различныхъ церковныхъ учрежденій, чтобы они были достойными для выполненія своего высокаго и святого назначенія, Вы изволили посягнуть на свяшенныя права церкви, такъ что мы теперь вынуждены оставить просьбу о помощи, а вмѣсто этого выступить, по долгу нашему, на защиту попираемыхъ Вами ея правъ.

"Каждый благомислящій румынъ, любящій свое отечество и свою

церковь, конечно, ужаснулся по прочтени декрета Вашего Величества, видя въ немъ путь глубокаго заблужденія, на который Вы вступили въ самомъ началѣ Вашего правленія. Только враги румынскаго народа и церкви, равно какъ и Ваши враги, могутъ сочувствовать подобнымъ рискованнымъ начинаніямъ. Распоряженія Вашего Величества, обнародованныя въ декретъ,

- противоръчатъ существу всякаго права и справедливости, которыя служатъ основаніемъ всякаго рода общественно-государственной жизни,
  - 2)--юридически незаконны и
- 3) своими последствіями поведуть къ ущербу нравственности, которая есть душа государства и общества, такъ какъ,
- 1) Монастырскія имѣнія, по каноннческому, естественному и румынскому праву, составляють непосредственную собственность тѣхъ монастырей, которымъ они принадлежать, какъ видно изъ дарственныхъ записей, н—посредственную всей церкви, которая одна имѣетъ абсолютное право распоряжаться ими, какъ найдеть удобнымъ. Всилу тѣхъ же правовыхъ установленій, правительство должно охранять какъ право на собственность, такъ и самихъ собственниковъ. И это право управленія можно отнять по закону только въ двухъ случаяхъ, именно, когда собственникъ является тѣлесно или душевно неправоспособнымъ (minorean). Теперь возникаетъ вопросъ: какой изъ этихъ двухъ случаевъ, предусмотрѣнныхъ закономъ, можетъ имѣть здѣсь примѣненіе?

"На это можно дать только отрицательный отвётъ. Ни тотъ, ни другой изъ вышеуказанныхъ случаевъ не можетъ быть примёненъ къ Румынской церкви, которая одна является дёйствительнымъ и законнымъ собствениякомъ церковныхъ имёній. Этого не скажетъ ни одинъ здравомыслящій человёкъ, этого не говоритъ н декретъ Вашего Величества. Поэтому отнятіе у церкви права управленія ея собственностію несправедливо и противно всякому праву—естественному, нравственному и каноническому.

2) Управленіе собственностію законно можеть перейти наъ рукъ правоспособнаго собственника въ руки другого только съ согласія перваго. Поэтому и управленіе монастырскими и церковными имѣніями можеть законно перейти отъ церкви къ государству только по взаимному договору между объими сторонами при извъстныхъ условіяхъ и добровольныхъ обязательствахъ съ той и другой стороны. Этою идеею, повидимому, проникнутъ декретъ и правительство Вашего Величества, когда въ число членовъ названной коммиссіи назначены и два духов-

ныхъ лица, которыя должны быть представителями церкви и выразителями мибнія ея о техъ или иныхъ действіяхъ коммиссіи. Но если дъйствительно такое намерение имелось ввиду, то оно безпельно, потому что по всёмъ божескимъ и человеческимъ законамъ церковь можеть представлять только законный представитель оя, какимъ въ Молдавін является митроподить, или же его уполномоченный. Между тъмъ, оо. ректоры Романской и Хушской семинарій не назначены и не посланы въ ту коммиссію ни нами, какъ того требують отъ законныхъ представителей Молдавской церкви и јерархіи святые каноны, ни мъстиими епископами Романскимъ и Хушскимъ, хотя въ подобныхъ нскиючительных случаяхъ, касающихся всей Молдавской церкви, они и не могли быть посланы последними безъ ведома своего митрополита (по 34-му канону апостольскому), тёмъ болёе, что эта коммиссія действуеть въ нашей епархіи. Вопреки всёмъ канонамъ, они назначены политическою властію. Поэтому они не только не могутъ называться представителями церкви, но еще подлежать наказанію по св. канонамъ, частію за то, что, будучи духовными лицами, приняли уполномочія отъ свётской власти, частію за то, что осмёдились принимать участіе въ дъйствіяхъ названной коммиссіи по церковнымъ дъламъ въ чужой епархіи, безъ въдома и согласія епархіальнаго епископа, что воспрещается канонами подъ угрозою лишенія священнаго сана (кан. 35 ан. соб. и 2-го Ефес. кан. 2). Такимъ образомъ, отнятіе правительствомъ Вашего Величества управленія монастырскими киновіальными имуществами было совершено безъ въдома и согласія Молдавской церкви и представительства монастырей.

"Такъ какъ декретъ Вашего Величества вторгается въ сферу церковнаго права и дёлаетъ измёненія въ церковныхъ дёлахъ произвольно, безъ вёдома, признанія и согласія нашего, какъ представителя Молдавской церкви и какъ представителя той епархіи, въ которой находятся тё киновіи, то поэтому постановленіе Вашего Величества незаконно съ трехъ сторонъ: имъ попираются и обезцёниваются (calcat in piciore și s'an dispreţuit) права не только всей Молдавской церкви, но и епархіи тёхъ церквей, въ которыхъ находятся монастыри, а также потому, что духовные члены назначены въ эти коммиссіи вопреки канонамъ. Сверхъ того, подобное дёло есть произволъ, потому что посланная коммиссія ворвалась въ монастырь Нямцу съ вооруженною силою противъ невооруженныхъ монаховъ, чтобы, предварительно устрашивъ ихъ, насильно отнять деньги, всё документы на владёніе имѣніями и приходо-расходныя книги.

"Подобныя беззаконныя дъйствія и насилія надъ церковью и мо-

нахами не совершались не только ни въ одномъ христіанскомъ государствъ, но даже въ языческихъ, царн которыхъ не осмъливались уничтожить правъ христіанскихъ церквей. Такъ, Лактанцій говоритъ, что Римскій императоръ Ликиній (307 — 324 гг.), язычникъ, издалъ въ 313 году эдиктъ, которымъ повелъвалъ возвратить христіанскимъ перквамъ всъ мъста и вемли, которыя онъ имъли, и постановилъ, чтобы и впредь никто не осмъливался нхъ касаться 1).

"Чтобы показать міру, что декреть Вашего Величества имфеть законное основание и побуждение, въ немъ заключается ссилка на 23-ю статью конвенцін, которая, какъ возвішаеть декреть, повеліваеть проводить "концентрацію всёхь рессурсовь государства". Въ силу этой статьи Ваше Величество опредбляете, чтобы всё доходы 🛚 🗸 съ монастырскихъ имъній поступали въ государственную казну. Но 23-я статья конвенцін не даеть никакого права на это, такъ какъ она говорить собственно только о доходахъ государства, а отнюдь не о церковныхъ; последніе же ни въ какой стране не считаются доходами государственными, -- даже въ техъ странахъ, где управление церковными именіями дано государству по согласію самой церкви. Далее, декретъ Вашего Величества ссылается на ръшенія Общаго Собранія 1835 и 1844 годовъ, которыми будто бы принципіально постановлено, чтобы управленіе монастырскими имуществами было предоставлено правительству. Но здёсь слёдуеть обратить вниманіе на то, что эти ръшенія состоялись съ обоюднаго добровольнаго согласія митрополита н епископовъ, какъ представителей церкви, и Общаго Собранія, какъ представителя государства. Следовательно, насколько предыдущія решенія были законны, настолько настоящее, касающееся одного и того же вопроса, незаконно, какъ состоявшееся безъ ведома и соглашенія съ церковною властью.

"Затемъ, декретъ Вашего Величества, въ оправданіе заключающихся въ немъ незаконныхъ распоряженій, указываетъ на злоупотребленія монаховъ по управленію монастырскими имёніями. Но на это надлежить заметить Вашему Величеству, что по всёмъ правамъ естественному, каноническому и государственному—abusus non tollet usum. Слёдовательно, какъ бы ни были велики предполагаемыя Вами злоупотребленія со стороны монаховъ по управленію названными монастырскими имёніями, все-же это не давало права Вашему Величеству на отнятіе отъ нихъ имуществъ. Эти злоупотребленія должны были налагать на правительство только обязанность побудить администра-

<sup>1)</sup> Lactantii, De mortib. persecutorum, 48.

цію имѣній къ выполненію дарственныхъ условій, и то—но соглашенію съ церковною киріархіею. Только такимъ образомъ можно было выработать надлежащій способъ управленія монастырскими имуществами, согласно ихъ назначенію.

"Если ръчь идеть о злоупотребленіяхь, то Ваше правительство не имъло права отнять отъ монаховъ управление монастырскими имуществами, и притомъ, не только по обрядическимъ основаніямъ, но и съ точки зрвнія пользованія, такъ какъ достовбрио извістно, что злоупотребленій по управленію монастырскими и церковными имущетвами со стороны правительства, съ 1844 года до последнято времени. было горазпо больше, чёмъ со стороны монаховъ. Пока эти имфнія находились въ рукахъ церкви и монаховъ, до тёхъ поръ всё хозяйственныя обзаведенія были въ надлежащей исправности, а гдё ихъ не было, тамъ они заводились, лёса охранялись и правильно эксплуатировались, а потому эти имбнія соотв'єтственио времени всегда были въ цене. Вместе съ темъ, церковь и монастыри во всехъ тажебныхъ • пропессахъ самымъ энергическимъ образомъ защищали свои имънія, такъ что последнія оставались во всей своей неприкосновенности. Съ техъ же поръ, какъ имънія поступили въ въдъніе правительства, -- только послъ большихъ усилій удавалось кое-что сдёлать, да и то, когда этого требовала крайняя необходимость. Всё же хозяйственныя обзаведенія, будучи не ремонтируемы, пришли въ ветхость и разореніе, лъса почти совершенно вирублени, и какъ слъдствіе всего этого, имънія потеряли почти всякую цінность. Къ этому нужно присоединить еще и то обстоятельство, что многія изъ монастырскихъ имъній отдавались правительствомъ въ аренду по уменьшенной цене разнимъ своимъ клевретамъ, что приносило, конечно, большой убытокъ монастырямъ и церквамъ, собственникамъ этихъ имуществъ. Кромъ того, постоянное веденіе тяжебныхъ процессовъ, изъ которыхъ почти ни одинъ не обанчивался въ пользу первви, имело следствиемъ то, что теперь многія им'внія не только разорени, но и потеряли въ своемъ объемъ. Если такъ дъло пойдетъ и дальше, то не долго придется ждать, когда изъ огромнаго числа церковныхъ имъній не останется ничего, а церквамъ и монастырямъ, лишеннымъ всякихъ средствъ къ существованію, придется жить только воспоминаніями о прежнихъ счастливыхъ дняхъ.

"Обсудивъ хладнокровно и безпристрастно настоящее положеніе даннаго вопроса, всякій здравомыслящій человъкъ неизбъжно долженъ притти къ тому заключенію, что если Ваше Величество желаете блага націи, какъ велитъ Вашъ священный долгъ, то не только не должны

касаться нивній означенных монастырей, но и возвратить церкви управленіе этими имвніями, отнятое въ 1844 году, такъ какъ только въ такомъ случав можно еще спасти ихъ отъ неминуемаго разоренія. Сдвлать это следуеть правительству Вашего Величества въ полной уввренности, что, пока управленіе имвніями находится въ рукахъ церкви, еще возможенъ контроль, а разъ оно будеть въ рукахъ правительства, то не можеть быть никакого контроля даже со стороны Общаго Собранія, какъ убъждають насъ въ этомъ недавніе примвры...

"При такомъ положении настоящаго вопроса, правительству Вашего Величества надлежить глубоко и всестороние вникнуть въ него, дабы ръшение этого вопроса было справедливо и благотворно для церкви и нашего дорогого отечества. Можно полагать, что правительство Вашего Величества хотело въ данномъ случав подражать правительствамъ другихъ государствъ, напримеръ, Россіи, Австріи въ Буковинъ, Пруссіи, Германіи и другимъ, относительно которихъ говорять, будто тамъ управление церковными имуществами находится въ рукахъ государства. Но если Ваше правительство действительно взяло въ примъръ эти страны, то оно слишкомъ ошибалось въ своемъ подражанін, такъ какъ въ указанныхъ государствахъ правительства взяли управленіе перковными имуществами не насильно, а послё препварительнаго соглашенія съ подлежащею церковною властью и на извъстныхъ условіяхъ, такъ что эта переміна управленія совершилась на законномъ основанін. Такимъ образомъ, о вышеназванныхъ государствахъ нельзя сказать, что они отняли именія оть перкви, но что церковь, какъ ихъ собственница и управительница, отдада ихъ добровольно, сохранивъ за собою непосредственное наблюдение и контроль, въ Россіи — въ дицъ Синода, въ Буковинъ — ещескоповъ и консисторій. Что касается Австрін, то нужно заметить, что изъ всёхъ провинцій ея только въ Буковинъ православная церковь добровольно отдала управление своими имъніями въ руки государства, а въ остальныхъ провинціяхъ, какъ напримъръ, въ Ардялъ, Банатъ, Венгрін, Кроаціи, православная, а также уніатская, католическая, лютеранская и кальвинистская церкви сами управляють своими имъніями безь всякаго вившательства государства. Что же касается Пруссін и другихъ германскизь государствь, то тамъ только кажется, булто церковныя нитнія управляются правительствами, на самомъ же діль они управляются церковью черезъ Синодъ, главою котораго является Государь. но не какъ владетель, а какъ первий епископъ, такъ какъ тамъ государи облечены епископскими полномочіями. Итакъ, декретъ Вашего Величества, по безпристрастномъ и основательномъ обсуждение его, противозаконенъ въ троякомъ отношении: со стороны попранія юрисдикціи всей Молдавской церкви, частной церкви, т.-е. епископіи, въ которой находятся тѣ монастыри, и со стороны неканоническаго назначенія духовныхъ депутатовъ.

з) Будучи несправедливымъ и противозаконнымъ, этотъ актъ правительства Вашего Величества является вмёстё съ тёмъ и гибельнымъ по своимъ послъдствіямъ въ отношеніи общественной нравственности, такъ какъ люди смотрятъ и должны смотреть на действія правительства, какъ на действія правыя, правственныя, являющіяся для нихъ образцомъ для подражанія. Если же теперь руминская нація усмотрить въ этомъ декреть Вашего Величества, которымъ уничтожается древнее и неотъемлемое право собственности, которымъ попираются св. каноны, сохранявшіеся нерушимыми сотни лёть со стороны всёхъ христіанскихъ государствъ, умаляется значеніе церкви, какъ кранительницы истинной втры и нравственности, -если, говоримъ, руминская нація возьметь этоть акть за образець для подражанія, попирая права и собственность другь друга, не признавая ни гражданскихъ, ни церковныхъ законовъ, поступая каждый по своимъ прихотямъ и эгоизму, не повинуясь установленнымъ отъ Бога церковнымъ и гражданскимъ властямъ, -- тогда пусть скажетъ правительство Вашего Величества: можеть-ли быть при такомъ положении дёль рёчь объ общественной нравственности, которая есть основа всякаго государства и общества; однимъ словомъ, если общественная нравственность попирается государствомъ, то можеть-ли тогда быть ръчь о безопасности, не говоримъ, -- государства, церкви, общества, собственниковъ, но даже личной безопасности? А между тъмъ, правительство Вашего Величества этимъ актомъ действительно хоронить (îngrapa) право, поражаетъ законность, разрушаетъ собственность, уничтожаетъ нравственность, разрывая такимъ образомъ тъ священныя связи, которыми соединяются члены государства, церкви, семьи. Следствіемъ всего этого является смутное, хаотическое, анархическое состояніе, въ которомъ всё возстають другь противъ друга. Это-ли тв реформы, съ которыми мы вступаемъ въ новую эпоху возрожденія румынской націи? На этомъ-ли пути примирятся различныя направленія и партійные раздоры? Этимъ-ли путемъ братски объединятся сердца всёхъ враждующихъ другъ съ другомъ? Этимъ-ли путемъ успокоятся страсти, дышащія ненавистію къ церкви, государству и всей націи? Это-ли тотъ путь, на которомъ Вы, Ваше Величество, какъ господарь, и мы, какъ митрополитъ, сможемъ исполнять наше високое призваніе, возложенное на насъ Провидѣніемъ и европейскими державами черезъ избраніе народа,—призваніе вести націю по пути прогресса, нравственности и цивилизаціи? О, нѣтъ, воистину нѣтъ! Путь же, путь, на которомъ только и можетъ нація быть счастливою во всѣхъ отношеніяхъ, по которому, какъ показываетъ исторія, шли и теперь идутъ государства и народы, желающіе достигнуть выспей культуры, развитія, цивилизаціи, крѣпости и силы, этотъ безопасный путь указанъ неизмѣнными божескими законами: путь братства, любви и согласія между государствомъ и церковью,—это три фактора 'счастія и несчастія народовъ, смотря по тому, существують ли они, или нѣтъ.

"Эта истина признана всемъ светомъ и ни въ комъ уже не возбуждаеть теперь сомнёнія. Вездё видимъ, что церковь и государство идутъ рука объ руку, и значение этой связи излишне объяснять и доказывать. Позводимъ себъ обратить вниманіе только на следующее. Государство можеть издать самые лучшіе, самые справедливие, самые гуманные законы, наблюдая за точнымъ исполненіемъ ихъ. Но оно никоимъ образомъ не можетъ быть увёрено въ ихъ пользё для народа, въ томъ, что послёдній исполняеть ихъ во имя любви въ законности и порядку, а не изъ страха наказанія за неисполнение. Такую увъренность можеть дать только церковь, при безпрепятственномъ выполнении своего высокаго религозно-просвътительнаго навначенія. Насаждая въ сердцахъ людей свъть истинной въры и любви, она научаетъ ихъ повиноваться извъстнымъ установленіямъ не за страхъ, а за совъсть. Воть почему союзъ церкви съ государствомъ является сдинственной гарантіей счастія и благополучія народовъ.

"Ваше Величество! При одной только мысли объ этомъ актъ Вашего правительства и о страшныхъ послъдствіяхъ его для всего народа, сокрушается духъ нашъ, плачетъ сердце и мы, какъ архипастырь и митрополитъ Молдавской церкви и народа, вынуждены возвысить свой гласъ, чтобы обратить Ваше вниманіе, насколько этотъ актъ несправедливъ, противозаконенъ и вреденъ для нравственности. Смиренно умоляю Васъ во имя самого святого для Васъ—во имя счастія румынской націи, которую Вы назначены вести по пути прогресса и благоденствія, во имя процвътанія отечества и румынской церкви,—прикажите Вашему правительству уничтожить этотъ несчастный и незаконный актъ и распустить коммиссію, оставивъ имущества въ прежнемъ ихъ состояніи, пока церковь не войдетъ въ добровольное соглашеніе съ государствомъ относительно управленія ими, согласно цёлямъ дарителей, по всёмъ божескимъ и человёческимъ законамъ, на пользу церкви и націи.

"Мит пріятно втрить и надтяться, что побуждаемые чувствами справедливости, воодушевленине желаніемъ народнаго счастія и убъжденные основательностію представленныхъ мною доводовъ, Вы соблаговолите выслушать эти горячія мольбы архинастыря Молдавской церкви. Вы не позволите сказать всему міру, что, тогда какъ христіанскія правительства различныхъ государствъ, и даже языческіе правители, напримъръ. Ликиній въ древности, уважали и уважають церковные каноны, одинъ только господарь Куза, правитель искони православнаго народа, относится съ презръніемъ въ своей церкви, лишаетъ ее правъ, вибсто того, чтобы быть защитникомъ ея, какъ подобаеть верному старшему сыну ея. Вы не далите повода говорить о себь, что въ первую эпоху возрожденія, возрастанія и укрышленія отечества господарь Молдавін Александръ Добрый (1401-1433) организовалъ Молдавскую церковь, надёлиль ее всякаго рода средствами для ея поддержанія и развитія, дароваль ей не только внутреннюю свободу, но и внёшнюю независимость отъ Охрида и даже Цареградской натріархін, дабы она, такимъ образомъ, имела больше возможности развиваться и выподнять свое назначение сообразно съ мъстными условіями, что она действительно и выполнила, сохранивъ вёру, насадивъ нравственность среди народа, сохранивъ языкъ и румынскую національность втеченіе стольких в вковь до настоящаго дня, - а во вторую эпоху возрожденія княжествъ Александръ І лишиль церковь ея правъ, отнялъ у нея средства къ существованію н свободному развитію, умалиль ся значеніе, ввергнуль ее въ такое положеніе, въ которомъ она, безправная, не могла выполнять своего призванія, какъ то делала до последняго времени.

"0, слишкомъ больно, грустно и обидно будеть для народнаго сознанія, если исторія скажеть, что при Александрѣ Добромъ церковь, а вмѣстѣ съ нею нравственность и нація находились въ цвѣтущемъ состояніи, а при другомъ Александрѣ церковь потеряла свое значеніе, вслѣдствіе чего пала нравственность и сила націи. 0, да сохранитъ насъ Господь отъ подобнаго! Это было-бы только повтореніемъ судьбы Римской имперіи, которая упрочилась подъ управленіемъ Августа и подъ его же управленіемъ навсегда распалась.

"Ваше Величество! Мы питаемъ въ своемъ сердцё полную надежду. что Вы не осудите меня за то, что я, какъ архипастырь и митрополитъ Молдавской церкви, исполнилъ свой непремънный долгъ, раскрывъ предъ Вами вполнъ откровенно тъ истинныя, нерушимыя

основанія, на которыя опираются права и свобода церкви, благополучіе которой обусловливаеть благополучіе и процвётаніе государства. Напротивь, мы твердо надвемся, что Ваше Величество, какъ потомокъ Александра Добраго, будете покровительствовать церкви даже въ большей степени, чёмъ онъ, дадите ей опору и придете на помощь, чтобы она могла выйти изъ состоянія оцёпененія, въ которое повергли и обрекли ее несчастныя прошедшія кремена, дабы она такимъ образомъ безпрепятственно могла выполнять свое высокое призваніе.

"Мив пріятно вврить и надвяться, Ваше Величество, что Вы не лишите себя этой великой заслуги и безсмертной славы защитника церкви. Но если, вопреки нашимъ ожиданіямъ, случится,-отъ чего да сохранить Господь,-что Вы, несмотря на вышеприведенныя мною неопровержимыя данныя, несмотря на мою горячую мольбу, обращенную въ Вамъ, совсёмъ забудете о принятой на себя, какъ господаря, высокой и священной обязанности охраненія правъ, законности и нравственности, непремънныхъ условій прогресса, блага и счастія націи, если случится, что Вы, несмотря на все это, пренебрежете словомъ правды архипастиря Молдавін,-тогда мы, какъ представитель Молдавской церкви, всилу высокой обязанности, принятой на себябудемъ вынуждены мужественно поднять голосъ противъ подобной воніющей несправедливости, -- попранія божеских и человіческих в законовъ и издевательства надъ церковью и всемъ священнимъ. Поэтому то мы торжественно протестуемъ предъ Богомъ и людьми, предъ всею руминскою націею противъ несправедливаго, незаконнаго и безиравственнаго акта правительства Вашего Величества и противъ назаконно посланной коммиссіи для отнятія отъ самостоятельныхъ монастырей Нямцу, Секу, Варатика и др. управленія ихъ нибніями.

Вашего Величества смиреннѣйшій богомолецъ, Софроній, Митрополитъ Молдавіи. № 1334. Яссы. 1859 г. Сентября 10" ¹).

Излишни комментаріи къ этому замѣчательному акту митрополита, который является здѣсь во всемъ величіи борца и защитника правъ св. церкви отъ нечестиваго гонителя ея. Какъ же послѣдній отнесся къ этой слезной мольбѣ святителя? Его не тронули слезы святителя, не убѣдили приведенныя послѣднимъ неопровержимыя основанія; призывъ святителя къ любви и благочестію не коснулся

<sup>1)</sup> Documente foarte importante pentru istoria Bisericei și a națiunei. L Române. Iassi, 1866 an.



развращеннаго сердца его. Черезъ десять дней, по поручению господаря явился къ митрополиту президентъ кабинета г. Епуряну и, возвращая обратно докладъ, сказалъ: "Его Величество послалъ меня сказать Вамъ, что онъ не принимаетъ этой анафоры, и чтобы я бросилъ ее Вамъ въ лицо (și se va arunc în obrazu). Вмъстъ съ этимъ, онъ совътуетъ Вамъ воздерживаться впредь отъ подобныхъ протестовъ, потому что въ противномъ случать вы понесете отъ Его Величества кару, какъ простой монахъ" 1).

На это митрополить съ достоинствомъ отвътилъ г. Епуряну: "Прошу передать Его Величеству мою смиренную благодарность, а вмъстъ съ тъмъ пусть онъ знаетъ, что я не перестану исполнять свой священный долгъ защиты церкви" <sup>2</sup>).

Видя съ прискорбіемъ, что туть ему ничего не добиться, митролить Софроній рѣшиль искать защиты у единовѣрной Россіи, которая втеченіе многихь вѣковъ не разъ приходила на помощь господарствамъ въ дѣлѣ сохраненія вѣры. Съ этою цѣлью онъ обратился съ письмомъ къ Кишиневскому архіепископу Антонію в), какъ ближайшему духовно-административному лицу православной державы, умоляя его ходатайствовать предъ Государемъ Императоромъ о защитѣ Молдавской церкви противъ угнетеній и преслѣдованій. Вотъ его письмо:

"Въдомо Вашему Высокопреосвященству, что религія есть основа, на которой зиждется общественный порядокъ всъхъ просвъщенныхъ народовъ, и что представителемъ религіи является клиръ, дъйствующій по канонамъ. Но когда духовенство лишено довърія, тогда и основанія его падаютъ, и религія унижается; униженіе религіи сопровождается страшными переворотами. Въ настоящее время Молдавская церковъ съ религіею и клиромъ подвергается страшному испытанію. Густыя тучи собираются на горизонтъ ея. Молиія ярости и влобы уничтожаетъ и инспровергаетъ каноническое установленіе, данное церкви и клиру святыми Апостолами и Вселенскими соборами, какъ подробнъе объяснено въ прилагаемой при семъ запискъ 4).

"Единственное спасеніе, единственная надежда, это—прибъгнуть къ престолу могущественнъйшаго Монарха, защитника православія, великодушное сердце котораго отзывается на всякую несправедли-

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Антоній Шокотовъ, ум. архіеп. Кишиневскимъ въ 1871 году.

<sup>4)</sup> Содержаніе записки такое же, какъ и къ іеромонаху Өеофану. См. выше, стр. 269.

вость, на всякое страданіе, наносимое православной церкви. Факты слишкомъ очевидны. Они изв'єстны и консульствамъ Его Императорскаго Величества въ Букурештв и Яссахъ.

"Прошу Васъ, Высокопреосвященнъйшій Владико, ради любви къ Богу, ради любви къ Его церкви, благоволите объяснить и повергнуть тяжкія страданія церкви предъ престоломъ Августъйшаго Императора и подвигнуть Его на защиту ея. Одно великодушное слово Его Величества будетъ достаточнымъ для защиты законныхъ правъ Молдавской церкви и монастырей, находящихся въ опасности быть уничтоженными, дабы, по избавленіи ихъ отъ угрожающихъ бъдствій, они усугубили теплыя и непрестанныя молитвы о благоденствіи, силъ и славъ Его Императорскаго Величества и Его царства. 30 декабря 1859 года" 1).

Вскорт послт этого, 10 января 1860 года, митронолить Софроній съ тою же пёлью обратился къ уполномоченному монастырскими имуществами въ Россіи, собственно въ Бессарабіи, упомянутому нами іером. Өеофану, прося его быть посредникомъ предъ русскимъ правительствомъ въ ходатайствъ о поддержкъ православной религіи въ единовърной Румыніи, на что оффиціально и далъ ему полномочія въ слъдующемъ отношеніи въ нему: "посылаемъ тебъ, преподобнъйшій о. веофанъ, архіерейское благословеніе. Имъя непрестанное попеченіе о сохраненій неизм'єнными правъ св. нашей церкви и, въ частности, всвуж монастырей и преимущественно общежительныхъ Нямца и Секула, которые по своимъ средствамъ дълали и дълаютъ много благодъяній, заботятся о процвътаніи православной религіи, содержать духовную семинарію, церковную типографію и другія учрежденія,-мы, какъ отецъ и киріархъ страни, въ виду происходящихъ обстоятельствъ, свидетельствующихъ, съ одной стороны, о попыткахъ къ ослабленію религін нашихь отцовъ, съ другой, о нарушенін церковныхъ правъ относительно собственности,--- не можемъ оставаться простыми врителями этихъ беззаконій, а считаемъ , своимъ священнымъ долгомъ прибъгнуть въ единственному защитнику православія, Императору Россін, чтобы онъ набавиль нашу церковь отъ грядущей опасности. Всявдствіе этого я уже обращался съ просьбою къ епископу Кишиневскому Антонію, чтобы онъ представиль Его Величеству печальное положение нашей церкви. Съ этою же пълью я нахожу нужнымъ расширить твои полномочія, данния тебь нашимъ предложеніемъ оть 3 сентября истекшаго года, по которому ты назначался представите-

<sup>1)</sup> Изъ архива Ново-Нямецкаго монастыря.

лемъ только Нямца и Секула. А такъ какъ теперь всё монастири замолкли, потому что правительство воспретило имъ всякія сношенія, то мы, какъ митрополить всей страны и защитникъ пользы всей церкви и монастырей, назначаемъ тебя уполномоченнымъ отъ всёхъ монастырей, поручая тебё слёдующее:

- 1) Ходатайствовать предъ русскимъ правительствомъ объ избавленіи церкви отъ надвигающейся опасности и о защить правъ монастырей вообще и Нямецкаго въ частности;
- 2) Что касается монастырских имфиій, находящихся въ Бессарабіи, то пусть они пользуются правами неприкосновенности;
- 3) Отправиться въ Петербургъ или въ другія міста, куда потребно будеть, для пользы ввітряємаго тебі діла;
- 4) Если бы было необходимо въ одно и тоже время быть въ разныхъ мъстахъ, то можно уполномочить другое достойное лицо подътвоею отвътственностію;
- 5) Необходимые для веденія этихъ дёлъ расходы можешь дёлать изъ доходовъ бессарабскихъ имѣній съ соблюденіемъ строгой экономіи"  $^1$ ).

Кромъ того, митрополить еще разъ протестоваль противъ незаконныхъ дъйствій правительства предъ общимъ собраніемъ вновь избранныхъ представителей Молдавіи. Содержаніе этого протеста сходно съ содержаніемъ прежняго.

Между тёмъ, почти одновременно съ этимъ, 28 марта 1860 года, митрополитъ Софроній получиль отъ старца Герасима подробное описаніе тёхъ насилій, какія были учинены коммиссіею въ монастырѣ. Заканчивая свое скорбное донесеніе, старецъ пишетъ: "Преосвященнъйшій Владыко! Ввёривъ мнё канонически управленіе святыми обителями, Вы возложили на меня и отвётственность охранять ихъ неприкосновенность. Богь мнё свидётель, что я употребляль всё усилія, чтобы быть достойнымъ возложеннаго на меня долга. Теперь, во имя св. каноновъ и во исполненіе воли благодётелей, умоляю Васъ употребить всё мёры, чтобы не попирались беззаконнымъ правительствомъ исконныя права этихъ монастырей, которые отъ самаго основанія ихъ служили для славы религіи, церкви и націи" 2).

6 апрёля того же года, въ своемъ отвётё на это митрополить, между прочимъ, писалъ: "святые каноны, содержимые нашею церковію, опредёляють хранить движимыя и недвижимыя монастырскія иму-

<sup>1)</sup> Изъ архива Ново-Нямецкаго монастыря.

<sup>2)</sup> Андроник, Исторіе пентру бисерика Молдавіей, стр. 300.

щества неприкосновенными, и никто изъ клириковъ или монаховъ не долженъ самовольно посягать на право управленія ими, подъ страхомъ отлученія. А такъ какъ нѣкоторые отцы собора самовольно и безъ соизволенія киріархіи осмѣлились вступить въ составъ комитета, содѣйствуя коммиссіи въ ограбленіи монастырскихъ имуществъ, то, само собою, они подлежатъ проклятію и отлученію отъ церкви. Посему и мы вынуждены ихъ лишить благословенія и воспрещаемъ имъ причащаться Святыхъ Тайнъ. А ты, какъ управитель надъ монастырскими имуществами и руководитель въ монашеской жизни, твердо держи ввѣренный тебѣ жезлъ правленія во благо монастыря и церкви" 1).

Намъ неизвъстно, какой послъдовалъ отвътъ архіепископа Антонія на отношеніе митронолита Софронія. Надо думать, что онъ донесъ объ этомъ нашему Синоду, который впослъдствіи и принялъ участіе въ этомъ дълъ. Что же касается іеромонаха беофана, то онъ сталъ энергически дъйствовать въ духъ, указанномъ митрополитомъ. Предъ нами очень любопытная записка его, представленная русскому правительству. Мы приведемъ ее полностью, такъ какъ она чрезвычайно рельефно характеризуетъ современное ей состояніе перковной жизни въ княжествахъ.

"Записка іеромонаха беофана, пов'треннаго Молдавскаго митрополита, Намецкаго монастыря и всёхъ прочихъ Молдавскихъ монастырей, отъ 21 іюля 1860 года, о проискахъ къ ниспроверженію Восточной православной в'тры въ княжествахъ Молдавіи и Валахіи и о средствахъ къ поддержанію оной",—такъ озаглавилъ записку авторъ ея.

"Производящаяся въ Дунайскихъ княжествахъ духовно-нравственная реформа румынской націи не является случайностью: она подготовлялась постепенно втеченіе продолжительнаго времени, то подъ предлогомъ покровительства и состраданія къ слабому народу, которому угрожало вліяніе могущественнаго сосёда (Россіи), то подъ фирмою европейской цивилизаціи, когда являлись различные наставники, которые, не открывая настоящей своей цёли и значенія, овладінали народными умами и порабощали ихъ, сділавъ орудіями своихъ цёлей. При такихъ обстоятельствахъ лучшая часть румынской націи, не подпавшая вліянію этихъ самозванныхъ просвітителей, пріютилась подъ кровомъ храмовъ и святилищъ вёры. Всё матеріальныя средства народа укрылись исключительно подъ защиту церковной святыни, откуда не могла ихъ исторгнуть рука чужеземца, не обнаруживъ своей преступной цёли и не возбудивъ въ румынахъ негодованія и сопротивленія.

<sup>1)</sup> Ibid., p. 306.

"Таковы были прежде, таковы и теперь дъйствія новъйшихъ преобразователей княжествъ. Въ своихъ заботахъ и попеченіяхъ о новомъ устройствъ княжествъ они обнаруживаютъ посягательство на моральное достояніе націн, стремленіе къ искорененію въры и народности, издревле связывающихъ насъ съ Россіею. Чтобы върнъе достигнуть своей цъли, западныя націи, ратующія подъ знаменемъ пропаганды, благоразумно ублонившись отъ личнаго участія въ дълахъ церкви и народа, постепенно внушали свои върованія неопытному юному покольнію, сътью софизмовъ опутывая его понятія и чувства. Суетному тщеславію послъдняго льстила возможность вступленія въ семью цивилизованныхъ европейскихъ народовъ безъ всякой скучной градаціи, безъ въкового труда.

"Привитое къ юнымъ умамъ западное образованіе внесло начала новаго ученія въ предёлы княжествъ. Послёдователи этого ученія, въ рукахъ которыхъ находится нынё правительственная власть, не только спокойно смотрятъ на всё нововведенія, но и сами, какъ новые отступники, изустно и печатно, хулою и клеветою гремятъ противъ православія, подводя и самые догматы вёры въ сферу измёняемости. Итакъ, желанія новыхъ преобразователей достигли вожделённой цёли: православная вёра поругана устами самихъ румынъ, попрана ихъ дёйствіями, даже самое чужеземное вліяніе со всёми его послёдствіями вызываеть въ нихъ только одно одобреніе. Какъ давно тлёетъ искра въ пеплё народныхъ понятій и какъ давно преобразователи дёйствуютъ на умы въ княжествахъ, видно изъ слёдующаго:

- I. Англійскій консуль Блуть еще въ 1833 году говориль румынамь: "даю вамь честное слово, господа, что немного времени пройдеть, и западныя державы поставять княжества въ положеніе болье прочное и болье почетное, чтмъ настоящее. Миръ и спокойствіе Европы требують, чтобы княжества были утверждены на нхъ національныхъ привиллегіяхъ".
- 2. До начала минувшей войны нѣкоторыя духовныя лица, подстрекаемыя англійскимъ консуломъ, тайно проповѣдывали, что сбываются пророчества (Іереміи, гл. 1, ст. 13, Іонля 2 гл. ст. 20 и гл. 3 ст. 9) о томъ, что все зло въ Европѣ происходитъ отъ сѣвера, т. е. отъ Россіи.
- 3. Въ валашской газетъ "Тимпулъ", издававшейся съ 16 декабря 1854 года по 10 января 1855 года, между прочими клеветами на Россію и Греко-Россійскую церковь, внушалось румынамъ, что Греко-Россійская церковь есть учрежденіе мертвое, а католическая церковь много содъйствовала дълу цевилизаціи (№ 10, стр. 39).

4. Въ моддавской газеть "Звъзда Дуная" (18 февраля 1856 года, № 17) сказано: "неключая простолюдиновъ, никто уже не въритъ баснямъ, что синъ плотника съ 12 рыбаками ниспровергъ древнюю въру. Безумны и тъ, которые еще върятъ, что онъ сказалъ: гдъ два или три собраны будутъ, тамъ и я посреди нихъ" ¹).

Последствіями всего этого явились теперь следующія распоряженія:

- а) въ Молдавіи назначена особая коммиссія изъ мірянъ, большею частію юношей, для преобразованія духовенства и самого церковнаго устава;
- б) въ новомъ проектъ конституціи (ст. 17) господствующая доселъ въ княжествахъ восточная православная въра сравнена съ прочими исповъланіями:
- в) власть митрополита ограничена, чтобы не сказать, уничтожена совершенно <sup>2</sup>). Нынѣ находять, что его право участвовать въ дѣлахъ церкви и религіи утратило свое законное и исконное значеніе;
  - г) духовно-учебныя заведенія исторгнуты изъ подъ его в'ядінія;
- д) выборъ епархіальныхъ епископовъ на вакантныя мѣста уже нѣсколько лѣтъ не допускается правительствомъ, чтобы тѣмъ самымъ лишить митрополита помощниковъ въ защитѣ церкви и религіи, тогда какъ по закону, епархіальныя каседры не могутъ оставаться свободными болѣе трехъ мѣсяцевъ;
- е) духовныя типографіи,—собственность митрополіи и Нямецкаго монастыря,—отняты для того, чтобы печатать Священное Писаніе и всё церковно-богослужебныя книги, вмёсто славянских буквъ, латинскими, и притомъ не на понятномъ для всёхъ румынъ языкё, но на изобрётенномъ вновь, полулатинскомъ и полуфранцузскомъ, трудномъ для пониманія не только для простолюдиновъ, составляющихъ большинство, но и для многихъ изъ средняго и высшаго класса, лишая этимъ націю самаго дорогого для нея достоянія, такъ какъ изъ всёхъ христіанскихъ народовъ только у румынъ св. Писаніе и богослужебныя книги написаны на разговорномъ, понятномъ для всёхъ языкё;

Digitized by Google

<sup>1) &</sup>quot;Это писалъ г. Когальничяну, тогдашній министръ внутреннихъ и дуковныхъ дълъ. Онъ же въ національномъ собраніи торжественно утверждалъ, что только одно православіе, связывающее румынъ съ Россією, служитъ препятствіемъ къ соединенію княжествъ и ихъ благоденствію, и потому предлагалъ принять католическую въру. Чего послъ этого должна ожидать православная религія отъ такого перваго министра?" (Зас. 12 ноября 1857 г.).

<sup>2) &</sup>quot;Чтобы лишить его довърія въ народъ, молдавское министерство духовныхъ дълъ въ минувшемъ 1859 году предписало земскимъ судамъ обратить въ податное состояніе сельскихъ священниковъ, посвященныхъ въ этомъ году".

- ж) въ Яссахъ уже открыто поселились миссіонеры-уніаты, которые въ цёляхъ успёшной пропаганды употребляють по отношенію къ румынамъ тактику миссіонеровъ на островахъ Тихаго Океана: они отправляютъ тутъ свое богослуженіе на молдавскомъ языкъ, съ цёлью сдълать свои обряды болъе понятными для обреченныхъ на совращеніе неофитовъ:
- в) Молдавскій Советь министровь, по одному только административному распоряженію, являющемуся противнымъ основнымъ законамъ края и конвенціи 1858 года, отняль въ прошломъ 1859 году у привиллегированныхъ монастырей Нямца, Секу, Агапін, Варатика, Вороны и Адама права на управленіе принадлежащими имъ имъніями и передаль оныя департаменту церковныхь имуществь для того, чтобы лишить духовенство последнихъ средствъ къ поддержанію церкви и религін. Это доказывается тъмъ, что означенный департаменть, распоряжаясь съ 1844 года имъніями прочихъ монастирей митрополіи и епископій въ княжествахъ, не только расточиль произвольно п безотчетно доходы подвъдомственныхъ ему обителей, но еще разстронаъ и разориль ихъ имбнія, а некоторыя даже продаль безь всякой надобности. Точно такое же употребление сдълано и съ огромными суммами, вырученными въ 1859 году отъ продажи движимаго имущества Нямецкаго монастыря и другихъ привиллегированныхъ монастырей и доходами съ ихъ имъній. То же самое употребленіе предполагается предпринять и по отношению въ доходамъ православнихъ монастырей, находящихся въ предблахъ Россійской имперіи. Затёмъ, во всё поименованные монастыри безъ въдома митрополита назначены Комитеты, на которые возложено внутреннее управление этими монастырями.

"Такимъ образомъ, оплотъ православія и разсадникъ духовнаго просвъщенія въ Молдавіи, св. Нямецкій монастырь, издревле находившійся подъ покровительствомъ Монарховъ Россіи, снабжавшій всюстрану богослужебными книгами и назидательными сочиненіями, дававшій образованіе почти всёмъ наставникамъ и пастырямъ Молдавіи, собравшій въ своей библіотекъ путемъ многихъ пожертвованій огромныя сокровища ума и наукъ, источникъ всёхъ богоугодныхъ дълъ, этотъ св. монастырь лишился теперь всёхъ моральныхъ и матеріальныхъ средствъ, необходимыхъ къ пользё церкви и благотворенію; даже учрежденная въ немъ семинарія теперь упразднена.

"Однимъ словомъ, върное своему долгу духовенство въ настоящее время лишено средствъ къ поддержанію православія, которое, процвътая у другихъ единовърныхъ славянскихъ племенъ, меркнетъ и гаснетъ въ княжествахъ, принимая мало по малу средневъковый хара-

ктеръ гонимой и бъдствующей религіи. Всъ дъятели на поприщъ религіи въ княжествахъ или ослаблены, или вовсе уничтожены подъ предлогомъ, что мертвая въра можетъ быть замънена другими върованіями.

"Всё эти дёйствія, составляющія, такъ сказать, преддверіе къ другимъ болёе важнымъ событіямъ, являются результатомъ давно задуманныхъ замысловъ. Цёль новыхъ преобразователей двоякая: а) ниспроверженіе православной религіи и б) уничтоженіе народнаго Молдаво-Валахійскаго элемента, чтобы этимъ самымъ разорвать узы, связывающія княжества съ Россіею, какъ первенствующею державою, покровительствующею Восточной церкви. Другими словами, имъется ввиду уничтожить единство вёры, чтобы отнять у Россіи всякій поводъ къ оказанію помощи несчастному народу, почти лишенному собственныхъ средствъ политическаго существованія.

"Можно положительно утверждать, что всё матеріальныя средства Молдавской церкви сохранились теперь только въ предёлахъ Русской Имперіи. Этими средствами она и надёстся поддержать свое существованіе и нанести пораженіе усиливающейся католической пропагандё. Въ этихъ видахъ, Намецкій монастырь и прочія православныя обители Молдавіи въ лицё митрополита уполномочили меня на всё дъйствія, распоряженія, учрежденія и пожертвованія, какія будуть одобрены Императорскимъ правительствомъ, которому сиротствующая Молдавская церковь вполнё ввёряется, какъ единственной своей надеждё, опорё и защить. Для приведенія въ надлежащее дъйствіе мёръ, которыя, съ одной стороны, сохранили бы достояніе церкви и св. обителей, согласно волё жертвователей, а съ другой,—представляли бы вёрную гарантію для поддержанія православія въ княжествахъ, нужно принять въ соображеніе слёдующія обстоятельства:

- а) посягательство иноземнаго вліянія на ниспроверженіе православія въ княжествахъ;
- б) шестнадцатилътнее разорительное управление монастырскими имъніями Моддавскаго Департамента;
- в) нарушеніе правительствомъ законныхъ вёковыхъ правъ привиллегированныхъ монастырей и особенно Намецкаго, извёстнаго своей благотворительной и просвётительной дёятельностью. При этомъ нужно имёть въ виду, что Государь Императоръ считается Нямецкимъ ктиторомъ, потому что еще со временъ Царя Михаила Өеодоровича всё Россійскіе Государи постоянно жертвовали въ эту св. обитель, какъ это видно изъмонастырскихъ лётописей. Напримёръ, въ 1849 году незабвенной памяти Императоръ Николай I послалъ сюда 10 драгоцённыхъ священническихъ облаченій;

- г) кром'й того, если русское правительство дозволяло нашему духовенству собирать доходы съ находящимся въ Бессарабів земель, принадлежащихъ молдавскимъ монастырямъ, съ тёмъ условіемъ, чтоби эти доходы были употребляемы по назначенію, то имий, когда митрополить жалуется, что эти суммы расточаются Департаментомъ и не идуть на пользу церкви, правительство вправ'й требовать, отъ кого следуеть, отчета въ израсходованіи этихъ спеціальнихъ суммъ и обращенія ихъ на церковныя нужды;
- д) ни Департаменть, ни само Молдавское правительство не имёють права владёть землею въ предёлахъ Россіи.

"На основаніи всего этого, пріємлю на себя смілость смиреннійше просить благосклоннаго предстательства Вашего Сіятельства у Всемилостивійшаго Государя Императора, Богомъ избраннаго защитника православія, о слідующемъ:

- 1. Обезпечить неприкосновенность и права православной втри въ княжествахъ, не допуская никотда ни подъ какимъ видомъ какихълибо преобразованій въ духовенствт и церковномъ уставт, согласно съ правилами св. Апостоловъ и вселенскихъ соборовъ;
- 2. Утвердить за митрополитомъ края и епархіальными епископами права и власть, присвоенныя имъ правилами св. Апостоловъ, вселенскихъ соборовъ и Органическаго Регламента;
- 3. Побудить Молдавское правительство къ выбору епархіальныхъ епископовъ:
- 4. Оставить всё скиты и монастыри въ такомъ же составё и порядей и съ тёми же правами, какія имъ опредёлены Органическимъ Регламентомъ. Нямецкому же монастырю, какъ разсаднику духовнаго просвёщенія, предоставить тё же самыя права независимости, какія присвоены ему господарскими грамотами 1843 и 1850 годовъ и какими онъ пользовалсь издревле подъ покровительствомъ Русскихъ Государей по 1859 годъ, и не лишить его этого покровительства и на будущее время;
- 5. Упрочить права молдавскихъ монастырей на владъніе ихъ имъніями, находящимися въ Бессарабіи, согласно съ законами Имперіи и соотвътственно тъмъ правамъ, которыми пользуются въ Россіи св. мъста, находящіяся на Востокъ, въ цъляхъ употребленія доходовъ съ этихъ имъній на поддержаніе нашей православной въры:
- 6. Учредить въ одномъ изъ имѣній, принадлежащихъ Намецкому ионастырю, мужской монастырь, съ уставомъ св. Асонской горы, введеннымъ старцемъ Пансіемъ Величковскимъ въ Нямецкій монастырь, и состоять этому монастырю въ зависимости отъ Св. Правительствую-

щаго Синода на правахъ ставропигіи: игуменъ его долженъ бить назначенъ теперь Молдавскимъ митрополитомъ, а на будущее время—по выбору молдавскихъ монастырей и съ одобренія Россійскаго консула. Управляя всёми имёніями въ Бессарабіи, принадлежащими Нямецкому, этотъ монастырь обязанъ будетъ удёлять часть доходовъ на свое содержаніе, часть высылать въ Нямецкій но принадлежности, а часть—на поддержаніе церкви и православной вёры въ княжествахъ. Для послёдней пёли.

- 7. при этой обители въ Бессарабіи учредить училище для образованія юношества изъ Молдованъ, Сербовъ и Болгаръ. Училище должно содержаться на полномъ иждивеніи монастыря. Порядокъ преподаванія и назначеніе наставниковъ предоставляется главному начальству духовно-учебныхъ заведеній въ Россіи. Количество воспитанниковъ будетъ зависъть отъ средствъ монастыря. Эти ученики, уроженцы Молдавіи, Сербіи и Болгаріи, воспитанные въ страхѣ Божіемъ, по возвращеніи на родину могли бы сдѣлаться весьма полезными для церкви и народности, противодѣйствуя проискамъ западной пропаганды въ тѣхъ странахъ;
- 8. Весьма также полезно было бы учредить въ г. Кишиневъ училище для дъвицъ духовнаго званія, какъ болъе всего нуждающихся въ образованіи, по примъру существующихъ въ Россіи подобныхъ училищъ въ Царскомъ Селъ, Ярославлъ, Казани и Иркутскъ, съ тъмъ, чтобы оно было удостоено Высочайшаго покровительства Ея Императорскаго Величества Государыни Императрицы Маріи Александровны;
- 9. Учредить изданіе духовнаго журнала на молдавскомъ языкъ. Мъсто изданія имъеть быть опредълено русскимъ правительствомъ, а средства на его выполненіе будуть даваться монастыремъ. Этотъ журналь будеть служить противовъсомъ тъмъ антирелигіознымъ статьямъ, которыя до сихъ поръ безъ всякаго опроверженія печатаются въ разнихъ молдавскихъ журналахъ.

"Детальная разработка высказанных пожеланій предоставляется соображенію правительства. Нямецкій же монастырь, съ своей стороны, предлагаеть всё необходимыя средства для приведенія этого шлана въ исполненіе. При этомъ должно упомянуть и о томъ важномъ обстоятельстве, что всякое моральное противодействіе распоряженіямъ правительства княжествъ, всякое гласное осужденіе послабленій, допущенныхъ имъ въ пользу католицизма, вызоветь громкій, почти единодушный отголосовъ въ образованномъ, истинно любящемъ родину круге румынъ и возбудить горячую оппозицію.

Въ заключение позволимъ себъ выразить пожелание, чтобы во-

просъ о національных в молдавских монастырях также был подвергнуть обсужденію на им вющей быть въ Константинопол конференціи, вм'єст съ вопросом о монастырях, преклоненных св. м'єстам Востока, всилу 13-го протокола засёданія Парижскаго конгресса 30 іюля 1858 года" 1).

Эта записка отправлена Министру Иностранныхъ Дёлъ князю Горчакову и оберъ-прокурору Св. Синода.

### VI.

Продолженіе антицерковных дъйствій Кузы и борьба съ ними митр. Софронія. — Арестъ митр. Софронія и ссылка его въ монастырь Слатину.—Протестъ іером. Өеофана предъ вселенскимъ патріархомъ.—Слъдственная коммиссія надъмитрополитомъ и оправданіе его. — Желаніе митрополита поселиться въ Россів. — Смерть его. — Ссылка настоятеля Нямецкаго монастыря Герасима и его смерть.

Между тъмъ, правительство Кузы побуждало митр. Софронія одобрять его противоцерковныя действія. Конечно, митрополить не неполняль этихъ приказаній. Тогда министръ Когальничану объявиль, что если кто въ будущемъ пострижется въ монахи или будетъ хиротонисанъ вопреки его вышеизложеннымъ распоряженіямъ, то такія хиротоніи не будуть признаны, а совершившіе ихъ подвергнутся суду, какъ нарушители законовъ. Опновременно съ этимъ, онъ послалъ митрополиту следующее предписаніе: "Преосвященнейшій Владыко! Извъщая Васъ о томъ, что законъ объ уничтоженіи нъкоторыхъ монастырей и скитовъ, вотированный въ общемъ собраніи, одобренъ центральною коммиссіею и санкціонированъ Его Величествомъ, господаремъ соединенныхъ княжествъ, -- покорнъйше прошу Васъ прислать мит въ самомъ скоромъ времени описи имуществъ монастырей и скитовъ, находящихся въ Вашей епархіи, согласно съ просьбой, съ которой я уже ранбе обращался къ Вамъ, и распорядиться, чтобы въ подведомственныхъ Вамъ монастыряхъ и скитахъ никого не смъли постригать въ монашество безъ предварительнаго согласія нашего министерства", и т. п. 2). Точно такое же предписание было послано и мъстоблюстителямъ Романской и Хушской епископій. Кром'в того, м'єстнымъ исправникамъ было дано секретное предписание следить съ неусыпною бдительностью за точнымъ исполнениемъ этихъ незаконныхъ предписаний. Но однимъ этимъ не ограничились испытанія Православной церкви.

<sup>1)</sup> Изъ архива Ново-Нямецкаго монастыря.

<sup>2)</sup> Андроник, Исторіе, т. VII, стр. 202.

Не найдя въ Софроніи рабской угодливости и поддержки своему самоуправству, правительство рішило отъ него избавиться.

8-го ноября совершилось одно изъ тёхъ возмутительныхъ дёлъ, которыя въ нашъ образованный вёкъ возможны развё только при революціонномъ состояніи обществъ, когда сління страсти беруть верхъ надъ разумомъ и забывается всякое чувство законности и должнаго уваженія къ святынъ. Но нижеслъдующее событіе совершено не взволновавшеюся народною массою, -- которая иногда заслуживаеть снисхожденія, вследствіе недостаточности своего умственнаго развитія, -- а просвещеннымъ правительствомъ, преследовавшимъ къ тому же будто бы либеральныя цёли 1). Самъ глава министерства, Когальничяну, прибылъ со своими влевретами и вооруженною силой въ резидению митрополита, въ день храмового праздника, когда преосвященный совершалъ литургію. Жандармы не дали владыкт даже окончить богослуженіе, схватили его, посадили въ карету и, съ саблями наголо, повезли въ заточеніе въ Слатинскій монастырь, несмотря на ненастное время года. У на преклонныя лёта ісрарха и тяжкій недугь, которому онъ быль подверженъ съ давняго времени. На пути митрополитъ до такой степени изнемогъ нравственно и физически, что съ трудомъ добхалъ до города Фальтиченъ, откуда "либеральному министру" телеграфировали, что митрополить не можеть продолжать путь, и просили у него инструкцій относительно того, оставить ли владыку въ Фальтиченахъ или везти въ Слатину. Министръ имълъ жестокость приказать послъднее. По прівздв въ Слатинскій монастырь, митрополить быль заключенъ въ келію, подъ строжайшимъ надзоромъ жандармовъ. Видя, что / отъ правительства, которое не уважаетъ даже самого себя, можно ожидать что угодно, - преосвященный рёшиль отказаться отъ митро-V поличьей канедры. О такомъ насиліи со стороны молдавскаго правительства надъ киріархомъ страны, повёренный православныхъ монанастырей въ Россіи ісром. Ософанъ тотчась же донесъ патріарху Іоакиму, прося его о возстановленіи правъ попраннаго архипастырскаго сана и о назначении патріаршаго представителя въ коммиссію для суда надъ митр. Софроніемъ. Вотъ что писаль і ром. веофанъ патріарху:

"Ваше Святъйшество! Вамъ, въроятно, не безызвъстно, что митрополитъ Молдавіи, преосвященный Софроній, безъ суда и обвиненія, единственно произволомъ свътскихъ властей, отторгнутъ отъ первосвятительской канедры и заточенъ въ монастырь. Слатину. Несмотря

См. "Положеніе православной церкви и монастырей въ Молдавін", Спб. 1864, стр. 30.



на это, молдавское правительство, рано или поздно, чтобы облечь свои беззаконныя дъйствія формою законности, должно произвести судъ надъ митр. Софроніемъ въ порядкъ, установленномъ Органическимъ Регламентомъ 1831 г., конмъ определено, чтобы судилище для разсмотрънія первенствующаго лица въ духовной ісрархіи било составдено изъ 12-ти архіереевъ и такого же числа висшихъ свётскихъ сановниковъ, и чтобы приговоръ этого судидища былъ представленъ на разсмотрвніе и утвержденіе Константинопольскаго патріархата. Мъстомъ заточенія Молдавскаго киріарха служать покон въ горахъ, необитаемие, неотапливаемие, которые сыростію своею уже, убили старда Нямецкой обители Неонила; поэтому настоящее заточение Молдавскаго митрополита можно считать скорбе посягательствомъ на его жизнь. Всятдетвіе этого, руководясь убъжденіемъ, что митр. Софроній въ заточенім лишень не только средствь къ защить, но даже возможности свиданія съ приближенными, и что на мив лежить священная обязанность употребить всё средства для огражденія незаконно попранныхъ священныхъ правъ его сана, дряхлой старости, немощей и жизни на закать, посвященной на служение Христу и Его церкви, --приемлю смьлость смиреннъйше просить Ваше Святьйшество какъ о назначении представителя лица Вашего для участія въ судів надъ митр. Софроніемъ, такъ и о строгомъ разсмотреніи имфющаго состояться решенія, принявъ въ милостивое вниманіе, что большинство членовъ этого судилища болъе или менъе подчинено мъстному вліянію и поэтому не въ состояніи будетъ сохранить независимость и прамоту своихъ мнтній, къ соблазну православія предъ лицоми всего христіанскаго міра. 1861 года 8 января" <sup>1</sup>).

Поступокъ правительства съ митр. Софроніемъ, очень характерный для положенія Молдавской церкви того времени, вскорѣ же нашель себѣ справедливую оцѣнку какъ въ общественномъ мнѣніи, такъ и въ запискѣ, спеціально составленной для обсужденія вопроса о виновности митрополита и цѣлесообразности мѣръ, принятыхъ при его арестѣ. Авторъ статьи "Положеніе православной церкви и монастырей въ Молдавіи" (СПБ. 1864) говоритъ по этому поводу слѣдующее: "по Регламенту, митрополитъ не иначе можетъ быть низложенъ, какъ за нарушеніе своихъ духовныхъ или политическихъ обязанностей. Тотъ же Регламентъ опредѣляетъ, что надобно понимать подъ нарушеніемъ политическихъ обязанностей (возбужденіе смутъ въ народѣ, сопротивленіе повелѣніямъ господаря, получившимъ законную

<sup>1)</sup> Istoria Mitrop. Mold., p. 313-14.

силу чревъ принятие иль законодательнымъ собраниемъ, сообразно съ существующими законами и уставами). Но какому же законному повелению госполаря митрополеть воспротивился? Онь телько протестоваль противь незаконных в действій правительства, а это еще не есть ни уголовное, ни политическое преступление. Это была прямая обязанность главы церкви, виденшаго посягательства на ея автономію въ дълать духовныхъ и на ея имущественныя права. Это еще не могло служить поволомь въ преследованию. По 46 статье конвенци личная свобода каждаго румына неприкосновения. Никто не можеть быть задержань, арестовань или преслёдуемь иначе, какь на осног ванін законовъ. По закону же (Органическій Регламенть, ст. 413), митрополить не вначе можеть быть осуждень и подвергнуть наказанію, какъ по произведеній надъ нижь сабдствія или духовимы комитетомъ, составленнимъ изъ 12 епископовъ, если онъ обвиняется въ нарушенін своихъ духовнихъ обязанностей, или смёшаннымъ-нзъ 12 епископовъ и столькихъ же бояръ, если обвиняется въ политическомъ преступленіи. Между темъ, Софроній сосланъ въ заточеніе безъ всякаго суда и следствія, которые были произведены уже после коммиссією, нарочно для того назначенною Молдавскою палатою" 1). Эта коммиссія не нашла ничего, служащаго къ обвиненію ісрарха, и въ завлючение постановила, что удаление его отъ канедри было действиемъ, нарушающимъ достоинство и авторитеть церкви, безъ которыхъ немыслимо ел существованіе. Приведемъ здёсь миёніе коммиссіи о нарушенін цёлаго ряда законовь при арестёмитроиолита: "коммиссія... не можеть не признать, 1) что съ вооруженною сидою произведено вторжение въ мирную резиденцию киріарха края, что митрополить схваченъ въ день храмового праздника и въ то самое время, когда служилъ божественную литургію, и подъ конвоемъ жандармовъ отправленъ въ Слатину, где содержится до сихъ поръ подъ строгимъ надзоромъ; такая мёра является уже не устраненіемъ отъ должности, а лишеніемъ свободы или арестомъ; 2) что прибёгая въ вышеприведеннымъ мърамъ, министерство не приняло во внимание ни преклонныхъ лътъ митрополита, ни его болъзни легкихъ, которой онъ нодверженъ съ давняго времени, ни ненастнаго времени года, въ которое онъбылъ отправлень, ни суровости климата той местности, где онь быль заключенъ, словомъ-не удержалось никакими побужденіями даже состраданія къ человічеству; 3) что и по законамів нашего края, и по обычаямъ наиболъе либеральныхъ государствъ, лицамъ какъ граждан-

<sup>1)</sup> CTD. 29-30.

ской, такъ и клерикальной ісрархіи присвоены такія гарантіи, которыя смягчають всякія, по отношенію къ нимь, мёры; но характерь мёръ, обращенныхъ министерствомъ къ главе церкви, председателю національнаго собранія, доказываеть явное ослівіленіе властей, явное пренебрежение правительства въ правамъ церкви и въ достоинству законодательной палаты. Изъ этого явствуеть, что приведение въ исполненіе предписанія министерства сопровождалось дъйствіями, превышающими власть и противными законамъ и установленіямъ страны. Точно также коммиссія не можеть не принять въ соображеніе и того грустнаго впечатленія, какое произвело это событіе на весь румынскій народъ; ибо, если 352 статья Органическаго Регламента и 46 конвенціи, предоставляющія гарантію свободы личности даже уголовнымъ преступникамъ, не приняты во вниманіе по отношенію къ избранному народомъ главъ церкви, дряхлому и немощному старцу, то какая же гарантія своболы личности остается на долю прочихъ гражданъ? На основани вышензложенныхъ соображений, коммиссія постановила следующее заключеніе: § 1. Митрополить края и председатель національнаго собранія, по праву, должень быть освобождень. § 2.0 нь долженъ быть возстановленъ во всъхъ присвоенныхъ ему правахъ. § 3. Министры, нарушившіе 352 н 413 статьи Органическаго Регламента и 46 конвенціи, на основаніи 15 статьи послёдней, должни быть подвергнуты обвиненію" 1). Послё этого митрополить действительно быль освобождень изъ заточенія и поселился въ качестве частнаго лица въ Яссахъ. Къ этому времени какъ разъ и относится его желаніе посётить Россію. Объ этомъ онъ писаль о. Өеофану въ письмі, заключающемъ въ себе также и разсказъ о постигшемъ его несчастіи. Приведемъ изъ него иткоторыя выдержки. "Вы, я думаю, узнали о томъ, — писалъ, между прочимъ, митр. Софроній,---что я внезапно быль схвачень и подъ конвоемъ вооруженныхъ жандармовъ отправленъ въ ужасния ствии монастиря Слатини, гдв содержался подъ строгимъ карауломъ; со мной обращались какъ съ здейшимъ разбойникомъ и никого не допускали ни къ ствнамъ, ни къ воротамъ монастыря. Но я благодарю Госнода, Который, наказуя, наказаль и меня, но до смерти не допустиль. Видя надъ собою такое жестокое насиліе, я, чтобы не лишиться живни, на которую посягали..., быль принужденъ просить объ увольнении. Кромъ того, здоровье мое до того

<sup>1)</sup> С.-Петербургскія Вѣдомости, 1861, № 83, стр. 464. Ср. Записки Казанскаго Университета, 1900, № 1, ст. Курганова, гл. IV, стр. 155 — 156.

пострадало отъ потрясеній и этого заточенія, что я и теперь еще боленъ. Всеблагое Провидение избавило страну отъ тиранскаго министерства Когальничину, котораго замениль Г. Панъ и другіе министры съ здравимъ смисломъ. По ихъ стараніямъ я освобожденъ изъзаточенія, и мий дозволено возвратиться въ Яссы, гдй я живу какъ частный человъкъ, въ помъ г. Пражеску, такъ какъ на мое мъсто назначенъ мъстоблюстителемъ Кесарій Синадскій. Я пламенно желаю прибить въ благословенную Россію, отправиться на поклоненіе св. мёстамъ, въ Кіево-Печерскую лавру, а оттуда, если будетъ дозволено, и дальше. Поэтому прошу Васъ подробно увёдомить меня, какимъ образомъ я могъ-бы получить дозволение прибыть въ Россію, и могу-ли иметь тамъ почтовыхъ лошадей и экипажъ по найму. Если обстоятельства позволять Вамъ сопровождать меня, то или найдите духовное лицо, или отрекомендуйте кого-либо изъ Нямецкаго монастыря для содъйствія миж въ совершеніи богослуженія, безъ котораго я не могу оставаться. Обо всемъ этомъ прошу подробно увёдомить меня. Я думаю совершить это путешествіе, если сподобить Господь, посл' праздника пасхи. Надъюсь, что къ заставъ, черезъ которую я буду пропущенъ, для сопровожденія меня прітдете и Вы, чты я буду Вамъ очень обязанъ. Яссы. 25-го февраля, 1861 года" 1). Но видно, не было ✓ суждено митр. Софронію посътить "благословенную Россію": онъ вскорь, въ томъ же году, скончался, стяжавъ себь славное имя "мученика и смелаго поборника за веру Христову".

Вскорѣ такой же участи подвергся и Герасимъ, настоятель Нямецкаго монастыря. Въ ночь съ 13 на 14 ноября внезапно явился въ монастырь министръ церковныхъ дѣлъ Александръ Романо съ отрядомъ жандармовъ; они ворвались въ келію старца, не давъ ему опомниться, подняли съ постели и подъ конвоемъ отправили въ монастырь Кошулу, гдѣ онъ, находясь подъ строгимъ надзоромъ, вскорѣ и скончался.

<sup>1)</sup> Изъ архива Ново-Нямецкаго монастыря. Ср. Андроник, Исторіе пентру бисерика М., стр. 308.

## VII.

Тяжелыя времена для Молдавской церкви.—Обращеніе къ вселенскому патріарху съ просьбою о заступничествъ. — Избраніе новаго настоятеля Нямецкаго монастыря вопреки ожиданіямъ Софронія Вырнава.—Козни его.—Стремленіе къ уничтоженію въ монастыръ старчества и порядковъ Паисія.—Изгнаніе Вырнава изъ монастыря. — Месть его — поджогъ монастыря. — Окончательный упадокъ Нямецкой обители.

Тяжкое испытаніе переносила въ это время Молдавская церковь, лишившись мужественнаго защитника православія митрополита Софронія и его достойнаго сполвижника старпа Герасима. Упомянутый уже нами ісромонахъ боофанъ обрисовываетъ современное ему несчастное положение Молдавской церкви въ письмъ къ патріарху Константинопольскому, подъ юрисдикціей котораго она находилась, присоединая въ этому просьбу защитить ея интересы на Константинопольской конференціи, созванной великими державами по діламъ княжествъ. "Вашему Святвиществу, полагаю, — пишетъ онъ, — не безизвъстны всъ тъ скорби и гоненія, какія безропотно и съ твердимъ упованіемъ на защиту и промысль Божій переносить Молдавская церковь и сподвижники въры Христовой — молдавское духовенство. Не безызвёстно Вамъ тавже и то, что защищая святыя права молдавскихъ монастырей и всего духовенства, блаженной памяти митр. Софроній и старецъ Герасимъ пріяли мученическую смерть въ заточеніи. Вамъ уже извёстно и настоящее бёдственное положение разоренныхъ монастырей и духовенства, - положение, побудившее большую часть монашествующей братін искать себ' помощи, крова и одежды въ пред' лахъ христолюбиваго Монарха Русскаго. Въ заседанія Парижскаго конгресса, происходившемъ 30 једля 1858 года, 13-мъ протоколомъ опредёлены основанія, которыми должно руководствоваться правительство придунайскихъ княжествъ по отношенію въ тамошнему дуковенству, для избъжанія несогласій. Но импровизованное правительство придунайскихъ княжествъ не только не принядо во вниманіе этого протокода, но вопреки ему, въ 1859 году лишило православную Молдавскую церковь всёхъ средствъ къ существованію, отобравъ и другія недвижимости,--несмотря на установленія страны и § 47 Парижской конвенцін, — им'єнія отъ монастырей: Нямецкаго, Агапін, Варатика, Адама и прочихъ. Кромъ того, желая положить преграду существованию въ княжествахъ господствующей православной церкви, оно отняло у монастырей все принадлежавшее имъ движимое имущество: скотъ, пчелъ н проч.; можно безъ преувеличенія сказать, что этимъ оно разорило

все ихъ хозяйство; что же касается денегъ, вирученныхъ за все проданное съ ауклюннаго торга, то они перешли неизвёстно въ чьи руки. Столь пагубныя и притеснительныя распоряженія импровизованнаго правительства придунайскихъ княжествъ вызвали справедливые протесты со стороны молдавского духовенства въ лицъ киріарха страны предъ Фокшанской центральной коммиссий въ княжествахъ, предъ господаремъ Кузою, Россійскимъ Императорскимъ консуломъ въ Молдавін и уполномоченнымъ Россійскаго Императорскаго министерства иностранных дёль и Россійской миссіи въ Константинополе. Въ эти. ь протестахъ, между прочимъ, испрашивалось разръшение оставить неприкосновенными права греко-православной Молдавской церкви, согласно съ Органическимъ Регламентомъ и узаконеніями страни. Ослепленное временною властью правительство придунайскых кияжествъ не только не вняло ничьему заступничеству, но еще какъ-бы раздраженное этимъ, вопреки установленіямъ края и 46 стать ВПарижской конвенціи, устранило митрополита страны и старца Нямецкаго монастыря вмёстё со многими другими клириками отъ исправляемых ими полжностей и, къ соблазну народа и безчеловъчному униженію священнаго сана, сослало ихъ въ заточеніе, гдв послв продолжительныхъ тяжкихъ страданій мученики за православную въру и церковь съ упованіемъ на лучтую жизнь переселились въ въчность. Неурядицы и повсемъстный ропоть противъ распоряженій импровизованнаго правительства придунайскизь княжествь обратили на себя вничаніе великихъ европейскихъ державъ, вслёдствіе чего въ резиденціи Вашего Святьйшества, градь Константинополь, вновь открыты конференціи для обсужденія этичь вопросовь. Святьйшій патріархъ! Повергаясь ницъ предъ Твоимъ престоломъ, православное греко-румынское духовенство умоляеть: 1) о защить Молдавской церкви и угнетеннаго и угнетаемаго духовенства; 2) объ обезпечени господства и неприкосновенности втры и церкви въ княжествахъ и недопущени никакихъ преобразованій, противныхъ правидамъ свв. апостоловъ и вселенскихъ соборовъ; 3) объ оставленіи молдавскихъ монастирей въ такомъ составъ и порядкъ и съ тъми правами, какія имъ опредълены Органическимъ Регламентомъ; Нямецкому же монастырю, какъ разсаднику духовнаго просвещенія, предоставить тё самыя права, какія присвоены ему въковими узаконеніями края и Органическимъ Регламентомъ, а вибств съ твиъ предоставить ему и всвиъ прочимъ молдавскимъ монастырямъ тотъ же порядокъ пользованія именіями, какой опредъленъ 13-мъ протоколомъ Парижскаго конгресса и который подъ нменемъ клира признаетъ не одинъ только блиръ греческой націи,

но вообще все духовенство греко-православной вселенской церкви, въ составъ которой входить и греко-руминская, какъ во всемъ съ нею сходствующая; наконецъ, 4) о возвращении греко-православной Молдавской церкви и тамошнимъ монастырямъ всёхъ привиллегій ab antiquo, какъ освященныхъ въковыми правилами Органическаго Регламента, узаконеніями страны и парижскою конвенцією. Возложивъ на меня ходатайство въ этомъ святомъ дёлё, православное молдавское духовенство, во главъ котораго стоялъ блаженной памяти смълый поборникъ за въру Христову митр. Софроній, вибсть съ тьмъ указало мив и путь къ Вашему Святвишеству, на котораго, какъ на главу перкви и сильнаго на совътъ великихъ міра сего, воздагаемъ все свое упованіе. 17 ноября 1861 года".—Не получая отъ патріарха никакого отвёта и сомпіваясь, получено-ли имъ это понесеніе, 9 января 1862 года о. Өеофанъ изъ Петербурга опять пишетъ патріарху: "до шелъ-ли гласъ моленія моего къ престолу Вашему, -- мив неизвъстно. Между тъмъ, втеченіе этого времени тяжкія событія-поруганія святыни со стороны новообразовавшагося правительства придунайскихъ княжествъ и угнетенія братіи — исторгають ужасные вощли, которме терзають не только души страждущихъ, но и все православное и христолюбивое населеніе царства русскаго. Мученическая смерть глави Молдавской церкви, преосв. Софронія, поставила оную въ подножіе страждущаго и беззащитного сиротства. Повергаясь въ священнымъ стопамъ Вашимъ, мы всё изъ братіи о Христе Спасителе молимъ не отринуть насъ отъ Вашего архинастырскаго вниманія и покровительства. Ваше Святъйшество! Вонми гласу моленія угнетенной монашествующей братіи модлавской и ниспошли намъ въсть о несомитиной силь Твоего слова на Константинопольской конференціи въ защиту православной румынской церкви, да передамъ ее своимъ неутъщнымъ страдальцамъ, какъ утъщение, нисшедшее отъ самого Бога". -- Константинопольская конференція, на которой были заслушаны донесенія о. Өеофана и другихъ объ антицерковныхъ дъйствіяхъ правительства Кузы, не имъда никакихъ практическихъ результатовъ, такъ какъ послъдній не обращаль вииманія ни на протесты патріарха, ни на представленія державь, считая эти вопросы дёломь внутренней политики...

Но возвратимся къ событіямъ въ Нямецкомъ монастырѣ. На другой день по удаленіи Герасима въ Слатину, министръ церковныхъ дѣлъ Александръ Романо созвалъ старшую братію для выбора старца, поставивъ непремѣннымъ условіемъ выбрать того, кто сочувствовалъ намѣреніямъ правительства, т. е. кого-нибудь изъ членовъ комитета. Чтобы совершенно не лишиться права избранія, братія послѣ

нъкотораго обсужденія предпочла меньшее изъ золъ, а именно, выбрала старцемъ члена комитета јером. Тимовея, считая его достойнымъ болбе другихъ. Это избраніе пришлось не по сердцу Софронію Вырнаву, надъявшемуся самому сдълаться старцемъ, для чего употреблядь всё усилія, но, къ счастію, безуспёшно, Считая себя незаслуженно оскорбленнымъ этой неудачей, Вырнавъ не успокоился. Онъ сталъ мстить братіи, возводя на нее всякаго рода клеветы и инсинуацін, напримъръ, выставляль старшихъ изъ братіи бунтовщивами и измънниками правительства, обвинялъ ихъ въ приверженности въ Россіи и даже въ шпіонствъ. Вслъдствіе этого, монастырь неразъ подвергался "нашествію" членовъ правительства, которые совершали въ немъ обыски, производили аресты, по подозрѣнію ссылали въ заточеніе и т. д. Но главное зло состояло въ томъ, что, пользуясь полною безнаказанностью и особымъ независимымъ положеніемъ, Вырнавъ уничтожилъ въ монастыръ перковные порядки, обычан и вообще весь сложившійся въками строй монашеской жизни.

"Это было крайне прискорбно, — говорить о. Андронись, — потому что Нямецкій монастырь втеченіе пяти вёковъ быль неизмёнпымъ хранителемъ прекрасимхъ церковныхъ порядковъ и установленій, быль славою и честью отечества. Преобразованный великимъ старцемъ Паисіемъ Величковскимъ, онъ еще болёе сталъ процвётать красотою богослуженія и строгостью монашеской жизни. Великій старецъ завёщаль хранить заведенные имъ порядки въ строгой неприкосновеиности. Явился Вырнавъ со своими клевретами и сталъ уничтожать ихъ, сказавъ, какъ говорить о подобныхъ людяхъ Псалмопёвецъ: "возьмемъ себё во владёніе селенія Божіи" (82, 13) и "разоримъ ихъ совсёмъ" (73, 8). И дёйствительно, было уничтожено много порядковъ.

Такъ, прежде всего Вырнавъ постарался уничтожить въ монастыръ старчество. Обыкновенно до сихъ поръ, согласно монастырскому уставу, всъ иноки безпрекословно подчинялись старцу, слово котораго было для нихъ закономъ; въ болъе важныхъ случаяхъ старецъ созывалъ соборъ изъ старшей братіи, который и постановлялъ тъ или иныя ръшенія, имъющія ввиду благо обители. Не имъя никакого понятія о духовной монастырской жизни, Софроній Вырнавъ уничтожилъ этотъ соборный порядокъ обсужденія дълъ подъ тъмъ предлогомъ, будто члены собора собираются для бунтовъ противъ правительства. Далъе, по монастырскому уставу старецъ назначалъ по своему усмотрънію на монастырскія послушанія достойныхъ иноковъ соотвътственно ихъ способностямъ; Вырнавъ же постарался уничтожить этотъ въковой обычай при содъйствіи членовъ правительства, присвоивъ себъ это право.

Затемъ, согласно авонскому монастирскому уставу, въ обители било полное общежите, была и общая транева "по вся дни". Вырнавъ повговорилъ извоторихъ изъ братін, неутвержденнихъ въ духв истинной монашеской жизии, просить министерство объ отмене этого обичая подъ предлогомъ, что не всемъ хочется въ одне и то же время всть по звонку, не всвиъ нравится одна и та же пища вследствіе чего многіе голодають, а иние и заболевають. Поэтому въ составленной имъ просьбе онъ просидъ правительство выдавать монахамъ жанованье, на которое кажлый изъ нихъ могъ бы покупать себв нищу по своему усмотрвнію. Лучшая часть братів не согласнлась подписаться подъ этом просьбою, а стояла за сохранение преданія, установленнаго Пансіемъ. "Намъ не нужны деньги,-говорили они, -- мы не знаемъ, что съ ними делать. Если-би намъ были потребны деньги, то намъ не надо было бы приходить въ монастирь и жить въ немъ. Живя въ міръ, мы тамъ могли-би получать жалованье и этому нието не препятствовалъ-би. А теперь въ чему-же поведетъ получение денегъ?--Получать деньги для того, чтобы запершись въ келін шить и всть сколько угодно, какъ скотина? А бедняки, сироты, несчастные, приходящіе въ монастирь, гдв они тогда найдуть кусокь клеба, который до сихъ поръ менастырь удёляль имъ невозбранно? Да не будеть этого! При томъ же, если уничтожить общую транезу, то монахи должны будуть иметь общение съ міромъ по купле и продаже. а это поведеть къ разнымъ нестроеніямъ и отразится на нравственности монаховъ".

Несмотря на этотъ справедливий протесть лучшей части братін, Вирнавъ подалъ просьбу въ министерство за своею и некоторыхъ изъ братін подписью, и, въ великому прискорбію, она била удовлетворена. "Много твориль онъ и другихь беззаконій, о которыхь не хочется и говорить". Но наконецъ и для него настало время расплаты. Самовластныя действія членовъ комитета во главе съ Вириавомъ обратили вниманіе даже правительства, которое рёшило арестовать его и изгнать изъ монастиря. Съ этою цёлью, 5-го ноября 1861 года явился въ монастырь самъ министръ церковныхъ дёлъ князь Александръ Кантакузенъ съ жандармами и полицією. По его приказанію были арестовани многіе члени кометета, а келін ихь опечатани. Виримев сопротивляяся, протестоваль, говоря, что это-насиле, но безуспёшно. Когда его арестованнаго привели къ министру, последній обратился въ нему съ такою внушительною рёчью: "такъ воть какой ти благодътель монастиря и какови твои благодъянія, о которихь ти постоянно трубишь въ своихъ донесеніяхъ правительству! Арестовиваешь

монаховъ, изгоняещь ихъ, а другіе сами б'йгуть отъ твоихъ злод'ялній, ходять голые, голодиме. Довёрка тобъ, правительство было спокойно, а ти"... Вырнавъ началъ было спорить съ министремъ, доказывая свою правоту, но его увели въ карцеръ. Ночью онъ пытался уйти, но это ему не удалось. Для предупрежденія подобныхъ случаевъ на будущее время, стража была усилена.

Собравъ на другой день братію монастыря, министръ во всеуслышаніе объявиль, что причиною всёхь золь, обрушившихся на монастырь, является Вирнавъ. Тогда же коммиссія, назначенная для ревизіи отчетности, веденной комитетомъ съ Вирнавомъ во главъ. нашла, что израсходовано безъ всяких оправдательных документовъ 1.116.264 дева... Члены комитета немедленно былк устранены отъ своихъ обязанностей, а Вирнавъ нагнанъ изъ монастиря. Тогда онъ сталь распространять всякія гнусныя клеветы на монастырь и братію, устно и печатно, такъ что старецъ Тимоеей быль вынужденъ печатно разоблачить эти инсинуаціи. Послів этого Вирнавъ, повидимому, смирился и выпросиль себь позволение опять жить въ монастырь. Но это смиреніе было только кажущееся. Затанвъ въ своемъ сердив злобу противь обители, дважды давшей ему пріють, а также противь старца и старшей братін, онъ, какъ потомъ било дознано, учинилъ пожаръ въ монастиръ, въ ночь съ 24-го на 25-е мая 1861-года. Во время пенія "слава въ вышнихъ Богу", окна храма, въ которомъ совершалась утреня, освътились заревомъ страшнаго пожара. Оказалось. что оть новавёстной причины загорёлся новый архондарикъ, откуда пламя распространилось на хлебную, трапезную, на старый архондарикъ, колокольню и на другія (монастирскія зданія. Почти весь монастырь сдёлался жертвою пламени. Едва удалось спасти ибкоторыя драгоценности, документи, ризницу, часть библіотеки, находившейся въ нижнемъ этажъ, куда огонь не могъ проникнуть. Монахи нашли себѣ временный пріють у жителей внѣ монастырской огради. "Воть, возлюбленные читатели, — плачеть о. Андроникъ, — какихъ границъ достигла сатанинская злоба этого человъка! Камии уничтоженныхъ пожаромъ зданій будуть вопіять въ небу о его беззаконіяхъ. Оскорблена овященняя намять старцевъ, дарителей и благодътелей, которые старались, трудились, жертвовали свои именія, чтобы оставить намъ, какъ своимъ детямъ, богатое наследіе... Колокола, звонившіе прежде во славу имени Божія, съ благословенія преподобнихь нашнув старпевъ, теперь-по приказанію коминсаровь и членовь комитета, пришелшихъ грабить монастырскія имфнія и уничтожать въковыя преданія, какъ бы стыдясь, перестали звонить. Остался только одинъ, ко-

20\*

торый будиль насъ ночью на молитву. Сторъло очень много книгь и рукописей на языкахъ—молдавскомъ, греческомъ, латинскомъ, славянскомъ, нѣмецкомъ, еврейскомъ, арабскомъ, сирійскомъ и др. Весьма много сторъло переводовъ святоотеческихъ твореній, сдъланныхъ самимъ блаженнымъ Паисіемъ" 1).

Такое несчастіе, обрушившееся на монастырь, было причиною его окончательнаго упадка. Многіе нноки ушли изъ монастыря, а другіе, оставаясь въ немъ, стали жить по мірски, не повинуясь ни старцу, ни пругимъ духовнымъ властямъ. Монастырь палъ въ нравственномъ отношеніи, об'єдність и матеріально. Поэтому правительство въ 1864 году окончательно рёшило подчинить его своему контролю какъ въ дёлё внутренняго управленія, такъ и въ дёлахъ хозяйственныхъ и вообще денежныхъ. Съ этою целію была учреждена въ монастыре должность секретаря-казначея, которому и даны соотвътствующія инструк-Въ нихъ подробно опредълены и перечислены всъ обязанности секретаря, облеченнаго большими полномочіями въ ущербъ монастырскому самоуправленію. Такъ, напримъръ, въ § 1 прямо говорится, что казначей назначается для контроля надъ правильнымъ расходованіемъ монастырскихъ суммъ. § 8. Секретарь слёдить за исполненіемъ членами комитета возложенныхъ на нихъ обязанностей, донося въ противномъ случат министру. § 6. Секретарь-казначей ежемъсячно посылаеть министру отчеть о двятельности комитета и о постановленныхъ имъ решеніяхъ, съ реестромъ входящихъ и исходящихъ бумагъ. § 9. Секретарь ведетъ корреспонденцію съ министромъ по всёмъ вопросамъ отъ имени монастыря. § 11. Казначей обязанъ въ предълахъ монастырскаго бюджета закупать всё хозяйственние матеріалы и провизію. § 12. Казначей обязанъ вести запись всемъ пожертвованіямъ на монастырь и доносить объ этомъ министру. § 14. Въ случат смерти какого либо монаха, казначей обязанъ доносить министру. Изъ этихъ правилъ, даннихъ казначею, можно уже сдёлать достаточное заключеніе, во что обратился знаменитый монастырь, краса отечества, слава церкви. Правительство посягнуло на его въковыя права подъ предлогомъ, что въ немъ происходять постоянные безпорядки, что не исполняются правила относительно содержанія монастыремъ просвътительных учрежденій, что неправильно расходуются суммы и т. д. "Что же теперь мы видимъ? — спрашиваеть о. Андроникъ. — Улучшилось ли положение монастыря со времени отнятія правительствомъ имуществъ и права самоуправленія у монастыра? Монахи почти

<sup>1)</sup> Исторіе Нямцулуй, стр. 274

всѣ разбѣжались. Школы не устроены и все пришло въ полное разореніе. Грустно и больно до слезъ..." ¹).

#### VIII.

Современное печальное состояніе Нямецкаго монастыря.—Возрожденіе его въ Россіи подъ именемъ Ново-Нямецкаго монастыря, связанное съ именами оо. Өеофана и Андроника.—Обстоятельства, побудившія о. Андроника къ уходу въ Россію.—Начало и основаніе Ново-Нямецкаго монастыря.—Значеніе возрожденія Нямецкаго монастыря для Румыніи и Россіи.

Такъ закончилось славное, почти пятивъковое, существование великаго Нямецкаго монастыря. Свидътелями его былого величія являются теперь громадныя полуразвалившіяся зданія, которыя, не булучи ремонтируемы, угрожають совершеннымь разрушениемь. Нёсколько десятковъ иноковъ и послушниковъ его влачать самое жалкое существованіе, получая на свое содержаніе какія-то крохи оть правительства. которое владееть ныне всеми имуществами монастыря. Мы видели, какъ Няменкій монастырь боролся за свое существованіе въ липъ своихъ представителей. Но онъ не устоялъ въ этой неравной борьбъ протные враждебно настроеннаго въ цервви господаря Кузы и его правительства. Паденіе Нямецкаго монастыря замічательно, потому что характеризуеть собою печальное состояние Руминской церкви, продолжающееся съ половины XIX въка по настоящее время. "Для молдованъ, -- образно говоритъ о. Андроникъ, -- теперь нуженъ пророкъ Іеремія, который оплакиваль бы участь новаго Іерусалима въ Молдавін, т.-е. Нямецкаго и другихъ святыхъ монастырей и обителей въ этой православной странъ, которая была издревле украшена ими, благодаря усердію православныхь и богобоязненныхь молдовань".

Этимъ мы могли бы и закончить нашъ очеркъ. Но онъ былъ бы недостаточно цёльнымъ, если-бы мы не восполнилиего хотя краткими свёдёніями <sup>2</sup>) о возрожденіи Нямецкаго монастыря въ Россіи, въ Бессарабіи, 
подъ именемъ Ново-Нямецкой обители, которая является его дщерью и 
преемницей по устроенію духовной нноческой жизни, выражающемуся 
въ строгомъ выполненіи общежительнаго устава Афонской горы, введеннаго въ Нямецкомъ монастырѣ великимъ старцемъ Паисіемъ Величковскимъ.

<sup>1)</sup> Ibid., p. 306.

<sup>2)</sup> Подробныя свъдънія можно найти въ упомянутой раньше нашей статьъ: "Архим. Андроникъ" и т. д.

Возникновеніе этой обители обязано о. Ософану, жившему въ Россіи въ качестве повереннаго именій Намецкаго монастыря въ Бессарабін, и о. Андронику. Уходъ послёдняго въ Россію вызванъ упомянутыми гоненіями молдавскаго правительства на церковь, а вибств съ твиъ и на Нямецкій монастырь. Вследствіе этого многіе иноки устремили свои взоры на покровительницу православія "благословенную" Россію, надъясь найти себъ пріють и защиту въ имъніяхъ Нямецваго монастиря, сокудяризовать которыя не позводило русское правительство. Эта надежда основивалась на томъ духовномъ н матеріальномъ общенім, какое надревле существовало между Россіею и Молдавією, а въ частности-Нямецкимъ монастиремъ. Ми уже говорили о намъреніи гонимаго митр. Софронія перейти въ Россію. Приводили проекть повереннаго Нямецкаго монастиря јеромонаха веофана, предлагавшаго, между прочимъ, учредить въ одномъ изъ нямецкихъ имъній въ Бессарабін монастырь. Мысль объ уход' въ Россію все бол' в и болъе кръпла у многихъ изъ братіи, по мъръ усиленія гоненій правительства на церковь вообще и Нямецкій монастирь въ частности. Смерть митр. Софронія, ссылка нямецкаго настоятеля Герасима и лучшихъ іеромонаховъ, уничтоженіе монастырскихъ въковыхъ порядковъ, напрасние протести братін-все это указивало на окопчательное намерение правительства уничтожить самостоятельность монастиря. Болбе всёхъ биль одушевлень мислью о переходё въ Россію о. Андроникъ, который затемъ исправляль должность настоятеля Ново-Нямецкой обители. "Во всякое время, -- говорить онъ, -- когда бы и съ къмъ бы ни защелъ разговоръ о Россіи, я всегда восхвалялъ порядки въ ней и поучалъ другихъ уважать ее, какъ содержащую истинную въру Христову и отличающуюся благочестиемъ" 1).

На о. Андроника теперь были обращены взоры всей братів, какъ на ея заступника и борца. На него же было обращено вниманіе и свътскаго правительства, которое обвиняло его въ шпіонствъ и въ "руссолатріи", впрочемъ, еще не подозръвая о намъреніи его уйти въ Россію 2). Большой интересъ представляють обстоятельства, предшествовавшія уходу о. Андроника, для характеристики взглядовъ румынскаго правительства того времени на Россію. Передаемъ ихъ словами самого о. Андроника. "30-го іюня 1861 года, по окончаніи божественной литургіи, — говорить онъ, — въ монастырь прибыли исправники городовъ Нямца и Пятры—Филиппеску и Козядинъ. Призвавъ меня,

<sup>1)</sup> Адучери аминте, стр. 38.

<sup>2)</sup> Ibid., crp. 40.

они начали страшно крнчать: "слушай ты, монать! Зачёмь ты выдишь какія-то странина виденія, будто москали возстановить ваши монашескія права 1); будто беофанъ устронть для вась въ Бессарабін монастирь; будто молдавскіе бояре, отнявшіе у вась монастирскія нивнія, будуть горёть въ огив неугасаемомь? И зачёмь ты разсказываешь подобныя видёнія другимъ монахамъ и производишь среди нихъ смути?" Къ этому исправникъ Козядинъ еще присовокупилъ, что булто отъ злости, въ бытность мою еккнесіархомъ Намецкаго монастиря, множество дарственных грамотъ вывезено монахами въ Россію; кром'в того, украдены монастырскія драгоп'внности и вывезены отсюда, свидетелемъ чего будто би быль самъ Козядинъ, предъ доможь котораго бхали возы, наполненные монастырскимъ добромъ. ---Услышавъ подобную гнусную клевету, я пріободрился, не взирая на ну влобния, разъяренныя лица, и ответиль следующее: "ну, господа, я еще не слыхаль, чтобы на землё было изобрётено какое-нибудь средство противъ сонныхъ виденій; и нивто не можетъ подвергнуться нивакому осужденію за видбиія. А если вто нибудь слышаль мон разсказы о виденіяхъ и ихъ значеніи, пусть придеть сюда и скажеть въ моемъ присутствін, что я говориль. Что же касается того, что разорители монастырей будуть горёть въ неугасаемомъ огий, то будьте увърени, что это дъйствительно будеть тамъ съ ними, но вовсе не вследствіе мосго виденія. А относительно москалей знайте, что они не боятся молдованъ, и вовсе не нуждаются въ монастирскихъ драгоциностихь; если они захотять, то защитять нась и дадуть намь наши попранныя права бозъ всякихъ грамотъ, которыя ниъ нисколько не нужни. Наконецъ, вотъ что мнъ, да и всякому здравомислящему человбку, кажется удивительнымъ: какимъ образомъ такъ открыто могли тать вози, наполненние всякимъ монастирскимъ добромъ, не будучи задержани никъмъ, котя бы самимъ Козядиномъ?" И много подобнаго говорилъ я, насколько вразумилъ меня Господь. Эти господа страшно разсердились на меня, зажали мнт роть и, понося самыми мерзкими ругательствами, запретили разглашать объ этомъ кому бы то ни было, угрожая въ противномъ случай изгнаніемъ отсюда и ссилкою "руссолатра". Послё этого выгнали меня изъ комнати. Я вышелъ, -- заключаеть этоть эпизодь о. Андроникъ, — душевно радуясь, потому что

<sup>1)</sup> Въ своихъ "Воспоминаніяхъ" (Адучери аминте) о. Андроникъ дъйствительно разсказываеть о разныхъ видъніяхъ, которыя, по его толкованію, предуказывали на покровительство Россіи и основаніе Ново-Нямецкаго монастыря. Ibid. стр. 33—36.



изъ устъ этихъ молдавскихъ бояръ я услышалъ, что они чувствуютъ нъкоторый страхъ со стороны могущественнаго русскаго правительства за тъ грабительства, которымъ подверглись монастыри" 1).

Вскоръ послъ этого, въ томъ же 1861 году, 21-го іюля прибыль въ монастырь министръ исповъданій Димитрій Россети. Созвавъ старшую братію, онъ произнесь слъдующее: "скажите мнъ, монахи: чъмъ вы недовольны, чего вы хотите? Изложите письменно свои нужды, потому что я имъю власть большую, нежели митрополить, такъ какъ я выше митрополита и вообще всего духовнаго чина". Братія монастыря тотчасъ написала и подала ему бумагу слъдующаго содержанія:

"Г. министръ. Мы просимъ только о томъ, чтобы Его Величество, господарь Куза, смиловался и возвратиль бы братіи этого монастыря тъ права, которыя онъ имълъ издревле, на основани узаконеній Александра I Лобраго, Стефана Великаго и последующихъ господарей. Взявъ въ руки эту бумагу и не давъ даже возможности всемъ подписаться, министръ началъ кричать и поносить братію монастыря самыми ядовитыми словами, называя ихъ предателями отечества, измънниками, "руссолатрами", бродягами. Заключилъ же всю эту ругань следующими словами: "только тогда вы добьетесь своихъ древнихъ правъ, о которыхъ просите, когда Царь Александръ Николаевичъ, Императоръ Русскій, даруеть ихъ вамъ. Нравительство же Александра I Кузы никогда не дасть ихъ, такъ что всв ваши просьбы напрасны... А въ предотвращение на будущее время подобныхъ возмущений и неурядицъ въ монастире, должны бить сосланы въ различние монастири и скиты покамъстъ 74 монаха". "Эти 74 монаха, — замъчаетъ о. Андронивъ, -- были въ числъ подписавшихся подъ бумагою, поданною г. министру, и составляли старшую братію. Очевидно, г. министръ, какъ христіанинъ, зналъ слова св. Писанія: поражу пастыря, и разыдутся овцы стада (Мато. 26, 31), вполит правильно разсчитавъ, что если въ монастыръ не будеть старшей братін, какъ руководительницы меньшей, то последняя разсвется сама собою и монастирь придеть въ запустеніе". Дійствительно, вскорів послів этого началось изгнаніе предназначенных въ ссидку монаховъ и разселение ихъ по монастырямъ и скитамъ <sup>2</sup>).

Вмёстё съ тёмъ стало очевиднымъ, что въ монастырё уже нётъ болёе возможности жить. Мысль о Россіи, гдё можно найти единственное убёжище отъ преслёдованій Кузы, теперь все болёе и



<sup>1)</sup> Адучери аминте, стр. 37. Исторіе пентру сф. мон. Нямцулуй, стр. 9.

<sup>2)</sup> lbid, стр. 39 и 41.

болъе занимала о. Андроника и нъкоторыхъ изъ братіи. Разсуждая по поводу вышепривеленныхъ словъ министра Россети, о. Андроникъ замечаеть: "итакъ, этоть министръ считаеть себя више митрополита. Но онъ, какъ Кајафа, архіерей сый лёту тому, противъ воли пророчествуеть, что Адександръ, Императоръ Всероссійскій, возвратить нямецкой братін ктиторскія права, — что будеть имъть значеніе не только для братін названнаго монастыря, но и для безчисленнаго множества другихъ. Итакъ, по примъру Спасителя, Которий послв этого пророчества къ тому не явъ хождаше во Гудеехъ, но иде оттуду во страну близъ пустыни.... и ту хождаше со ученики своими (Іоан. 11, 51, 54),--и намъ нужно оставить наше древнее обиталище и бъжать въ другое пустынное мъсто, гдъ нътъ еще монашеской обители, такъ-какъ въ противномъ случай никоммъ образомъ нельзя спастись"... "Признавая, -- заключаетъ о. Андроникъ, -что все это-дъло воли Божіей, я сразу воспрянуль духомь. И какъ только окончилось собраніе, я пошель въ келію и началь складывать нконы, книги и другія вещи, выжидая удобнаго времени, когда бы можно было уйти безъ особенныхъ приключеній" 1).

Между тёмъ, за нимъ уже слёдили. Эта миссія была возложена правительствомъ на столь прославленнаго іеромонаха Софронія Вырнава, этого "полицейскаго агента въ монашеской одеждё", хотя онъ тщательно и скрывалъ это. Вырнавъ догадывался на счетъ намёреній о. Андроника, однако не могъ придраться къ нему,—такъ осторожно велъ себя послёдній. Но однажды Софроній прорвался и высказалъ всё свои подозрёнія относительно о. Андроника. Это было 15-го августа 1861 года, въ день Успенія св. Богородицы.

Соборъ былъ полонъ народу; литургію совершалъ о. Андроникъ; въ заамвонной молитвё онъ не произнесъ полнаго титула Кузы, именно: вийсто "благочестивъйшаго Государя нашего Александра Іоанновича І",—какъ обыкновенно поминали Кузу во всйхъ другихъ мёстахъ, — онъ прочиталъ: "благочестивъйшаго Государя нашего Александра". Такъ онъ и прежде поминалъ, со времени восшествія на престолъ Кузы, и въ заамвонной молитвъ, и на ектеніяхъ. Но прежде никто какъ-то не обращалъ на это вниманія. Теперь-же, въ связи съ настойчивыми слухами о намъреніи о. Андроника перейти въ Россію, этому было придано особенное значеніе. Заподозривъ, быть можетъ, и не безъ основанія, что такое измъненіе при поминовеніи князя Молдавіи сдълано нарочно и указываетъ на русскаго Государя,—стоя въ

<sup>1)</sup> Адучери аминте, стр. 58.

это время на клиросъ, Софроній Вирнавъ не могъ сдержать свеего негодованія и сталь громко кричать: "такъ воть какъ! Александръ твой за границею"?! Эту фразу онъ прокричаль три раза. "Я пытался было,—разсказываеть о. Андроникъ,—остановить этотъ дерзкій крикъ, но напрасно: онъ кричаль еще сильнъе. Тогда я спокойно отвътняъ: "я не за границей пока". Сказавъ это, я дочиталь заамвонную молитву, а затъмъ окончиль литургію" 1).

После этого о. Андроникъ решилъ во что-бы то на стало и какъ можно скоре уйти въ Россію, именно въ Бессарабію, что онъ и привель въ исполненіе 1 октября того-же года, съ большими приключеніями. Не будемъ описывать его бёгства 2). Скорбныя чувства свои, по переходе черезъ Прутъ, онъ излилъ въ следующихъ выраженіяхъ: "сердце мее объято несказанною грустью. Отныне я навсегда разстаюсь со своею родиною, где узрелъ Божій светъ, просветился святымъ крещеніемъ и где начались мои страданія. Разстался на веки я со святымъ монастыремъ, въ которомъ съ дётства возрасталъ телесно и духовно, былъ постриженъ въ монашество, затёмъ въ великую схиму; где я удостоился рукоположенія въ ісродіакона, а затёмъ въ ісромонаха; где во славу Божію несъ разнаго рода послушанія, иногда очень тяжелыя... А теперь? Теперь я бродяга, безъ паспорта. И за что? О, Боже! Тяжело сознавать себя бётлецомъ! Тажко разставаться съ родиною и со св. монастыремъ—своей духовною матерью!" 3).

Вмѣстѣ съ о. Андроникомъ убѣжало изъ монастиря 10 иноковъ молдавскаго и славянскаго происхожденія, въ числѣ которыхъ находились 2 іеромонаха, 1 іеродіаконъ, 1 канонархъ и 6 монаховъ. Въ скоромъ времени ожидалось прибытіе еще большаго числа братіи. Всѣ они, съ благословенія архіепископа Кишиневскаго Антонія, поселились въ одномъ изъ монастырскихъ имѣній, Нѣмценахъ, бендерскаго уѣзда. Вмѣстѣ съ тѣмъ, было возбуждено предъ Сватѣйшимъ Синодомъ и министерствомъ иностранныхъ дѣлъ ходатайство переселившейся братіи о разрѣшеніи построить въ Бессарабіи монастырь, который почитался бы дщерью св. Намецкаго монастыря и къ которому были-бы присоединены и имѣнія, принадлежащія послѣднему.

Втеченіе трехъ лѣтъ велась переписка по этому дѣлу 4). На-

<sup>1)</sup> Ibidem, crp. 40.

<sup>2)</sup> Объ этомъ см. въ упомянутой нашей статьв: "Архимандритъ Андроникъ"... стр. 26—27.

<sup>3)</sup> Адучери аминте, стр. 41.

<sup>4)</sup> Подробно объ этомъ въ нашей статъв, стр. 28—30. Здвеь же замвтимъ только, что трудность решенія этого вопроса заключалась въ томъ, что мол-

конецъ, 13-го января 1864 года последовало Височайшее соизволеніе на устроеніе обители на следующих основаніяхь: "разрёшить брятіи Нямецкаго монастыря устройство въ его вотчинахъ Копанев и Кицканахъ новой обители подъ названіемъ Ново-Нямецкаго Вознесенскаго монастыря, по соблюдаемому въ старой обители общежительному уставу Аеонской горы, съ предоставленіемъ имёть въ новомъ монастырё до 50 монашествующихъ лицъ, преимущественно изъ Нямецкой братіи, а въ случав недостатка таковыхъ—изъ другихъ молдавскихъ или мёстныхъ монастырей, съ тёмъ, чтобы настоятель вновь устраиваемаго мона-

давское правительство предъявило свои права на именія Нямецкаго и другихъ молдавскихъ монастырей, находящіяся въ Россіи, съ цізлью ихъ секулярцзаціи. Послъ трехлътнихъ дипломатическихъ переговоровъ, русское правительство отказало молдавскому въ какихъ-либо правахъ послъдняго на имънія монастырей, находящіяся въ предълахъ Россіи. 15-го мая 1864 года Высочайше утвержденъ проектъ комитета министровъ относительно порядка управленія недвижимыми имуществами, находящимися въ Бессарабів и принадлежащими молдавскимъ монастырямъ. Основаніе, какимъ руководствовалось министерство иностранныхъ дёлъ, состояло въ томъ, что оно не признало за молдавскимъ правительствомъ права самовольно распоряжаться имфиіями упомянутыхъ монастырей и получаемыми съ нихъ доходами... Между прочимъ, это выяснено въ отношени товарица министра иностранныхъ дълъ къ генеральному консулу въ Букурештъ, отъ 25-10 мая 1864 года: "считая молдавскіе монастыри законными владъльцами этихъ имъній, правительство наше вмънило себъ въ обязанность оградить, въ предълахъ власти своей, право собственности владъльцевъ отъ произвольныхъ распоряженій свътской власти въ княжествахъ и по возможности обезпечать за монастырями получение собираемыхъ съ имъній доходовъ. Для достиженія этой двоякой цъли, въ правилахъ положено, чтобы бессарабскія имінія молдавских монастырей отдавались отныні въ арендное пользование съ терговъ, производимыхъ въ бессарабскомъ волостномъ правленіи, а не въ Молдавіи, какъ до сего времени было, и чтобы арендныя деньги высылались не въ департаментъ церковныхъ дълъ, а въ консульство Ваше въ Яссахъ, которое и должно озаботиться передачею ихъ монастырямъ, владъльцамъ имъній. — По полученіи настоящей бумаги, Вы, М. Г., благоволите оффиціально сообщить правительству князя Кузы прилагаемыя при семъ Высочайше утвержденныя правила для управленія бессарабскими имъніями молдавскихъ монастырей, присовокупивъ при этомъ, что правила относительно отдачи имъній съ публичныхъ торговъ, имъющихъ прсизводиться въ бессарабскомъ областномъ правленіи, будуть введены въ дъйствіе по мъръ истеченія сроковъ контрактовъ, нынъ дъйствующихъ, а сборъ арендныхъ денегъ въ нашихъ присутственныхъ мъстахъ и отсылка ихъ въ наше консульство въ Яссахъ для доставленія по принадлежности монастырямъ начнется немедленно, какъ только будуть сдъланы надлежащія по сему предмету распоряженія со стороны Новороссійскаго и Бессарабскаго генераль-губернатора... Въ заключеніе считаю нужнымъ присовокупить, что согласно съ видами министерства иностранных дель, Вамь, М. Г., не предстоить надобности получить согласіе стыря избирался соборомъ его братіи, съ согласія нямецкой, и утверждался въ своемъ званіи Моддавскимъ митрополитомъ, а во время вповства Молдавской митрополін — Св. Синодомъ; чтоби этотъ монастырь, какъ дщерь Нямецкаго, состоя въ единеніи съ последнимъ и въ зависимости отъ Моддавскаго митрополита, существовалъ не въ предосужденіе правамъ мёстнаго архіерея. Поэтому, для церковнаго испытанія и рукоположенія, преосвященному Кишиневскому должны быть представляемы избираемые настоятелемъ и старшею братіею въ священныя степени; къ нему же монастырь долженъ обращаться по предметамъ, требующимъ какъ архіерейскаго разръшенія, каковы, напримвръ, освящение церкви, снабжение ся антиминсомъ и т. д., такъ и разръшенія Св. Синода, какъ напримъръ, утвержденіе настоятеля. И хотя преосвященный не входить во внутреннее управление монастыремъ, но въ случав нарушенія церковной дисциплины можеть ділать настоятелю напоминание и, смотря по важности проступка, доносить Св. Синоду для принятія соответственныхъ меръ" 1).

князя Кузы на введеніе новаго порядка, а слідуеть ограничиться сообщеніемъ сего, окончательно принятаго нашимъ правительствомъ рішенія, кое оно считаеть себя въ правів сділать для охраненія правів собственности монастырей, нарушенныхъ въ преділахъ Россіи недавними распоряженіями світской власти въ княжествахъ. Этимъ Вы дадите понять князю Кузів, что правительство наше не наміврено боліве вступать съ нимъ ни въ какіе переговоры относительно вопроса о мелкихъ имініяхъ, находящихся въ преділахъ Россіи, что отнынів новый порядокъ управленія этими имініями, по утвержденіи Государемъ Императоромъ, будеть своевременно введенъ въ дійствіе безъ всякихъ изміненій (Изъ архива Ново-Нямецкаго монастыря).

1) Исторіе сф. мон. Нямпулуй Ноуа, стр. 90—92. Указанный здівсь порядокъ управленія Ново-Нямецкимъ монастыремъ и избранія въ немъ настоятеля впоследстви быль изменень определением Св. Синода оть 24 октября—30 декабря 1884 года, утвержденнымъ Государемъ 12 января 1885 года. Опредъленіе гласило: "Постановленыя Высочайше утвержденнымъ въ 13-й день января 1864 года опредъленіемъ Св. Синода правила, всилу коихъ Ново-Нямецкій монастырь въ Бессарабіи долженъ находиться въ зависимости отъ Молдавскаго митрополита, а настоятель сего монастыря долженъ быть избираемъ соборомъ его братіи съ согласія братіи молдавскаго Нямецкаго монастыря, — не могли получить досель примъненія вслъдствіе невозможности ни для (Нямецкаго) монастыря, ни для Молдавскаго митрополита при настоящемъ положени Румынской церкви принять на себя какія-либо распоряженія по Ново-Нямецкой обители. Принимая во вниманіе проистекающія отъ сего затрудненія по дъламъ внутренняго управленія и благоустройства Ново-Нямецкаго монастыря, Св. Синодъ призналъ необходимымъ въ видъ временной мъры, впредь до измъненія вышеизъяспеннаго положенія Румынской церкви, предоставить братіи названнаго монастыря избраніе настоятеля для него безъ сношенія съ Нямецкамъ монастыремъ и Молдавскимъ митрополитомъ, съ порученіемъ Преосвященному

Такъ было положено начало и основание Ново-Нямецкаго монастыря, благодаря покровительству Русскаго Монарха и неизреченной милости Божіей. Велика была радость и торжество братіи, нашедшей себъ здъсь пріють послъ нужды и гоненій, испытанныхь ею на родинъ. Значеніе этого событія и радостныя чувства братім красноръчиво высказаны однимъ архимандритомъ, принимавшимъ живое участіе въ судьбе наменкой братіи, въ следующемъ приветствіи ей по поводу милости Государя: "да устыдятся правящіе судьбами румынскаго народа; да устыдится вмёстё съ ними и римская пропаганда. Гласъ православной Россіи заставить укрыться собратства ихъ, какъ укрывается здодъй отъ лица правосудія. Хвала и слава Христолюбивому и Боголюбивому православному Государю; молитви всей православной церкви возносятся къ Господу о дарованіи ему долгоденствія, побъды вадъ врагами и мира въ царствъ его. Восточная церковь лишь на Него взираеть, и послъ Бога одинъ лишь Онъ-ея упованіе; отъ Него ожидаеть она спасенія оть гибели, въ какую повергаеть ее правительство князя Кузы — слёпого орудія пропаганды, посредствомъ котораго надвется она обезсилить матеріально и духовно восточную церковь и похитить въковое ся достояніе... Вглядитесь, какая разница существуетъ между двумя православными правительствами, если только не гръхъ сравнивать правительство князя Кузы съ другими: тамъ объявляется гоненіе на восточную церковь, здёсь она находить защиту; тамъ князь Куза уничтожаетъ и предаеть расхищению въковую знаменитую обитель, здёсь Императоръ воздвигаетъ взамёнъ ея другую. Івяніе Императора запечативется во всвув православных сердцахъ, имя Его будеть благословенно во въви. Да здравствуеть Императоръ, покровитель православной церкви и первородный ся сынъ" 1).

Мысли и чувства свои по поводу этого событія о. Андронисъ выражаеть такъ: "мы знаемъ и хорошо понимаемъ, что Богъ за наши гръхи гослалъ намъ несчастія въ Молдавін; но по Своимъ неисповъдимымъ судьбамъ, Своимъ Святымъ Духомъ Онъ повелълъ намъ перейти

<sup>1)</sup> Это привътствіе находится въ архивъ Ново-Нямецкаго монастыря и обозначено какъ переводъ съ греческаго языка.



Архіспископу Сергію представлять объ избраніи на утвержденіе Синода, а самый порядокъ управленія и надзоръ со стороны мъстваго епархіальнаго начальства и Синода за образомъ жизни братіи и за хозяйственною частью монастыря—на общихъ съ русскими монастырями основаніяхъ" (Исторіе сф. мон. Нямцулуй, Ноуа, стр. 52—53). Соотвътственно этому и было составлено Кишиневскимъ епархіальнымъ начальствомъ "временное положеніе о Ново-Нямецьюмъ монастыръ", каковое имъеть силу и по настоящее время.

молдавскую границу и прибыть сюда, на другую сторону Прута въ Россію, гдё намъ оказана помощь и дарованы эти прекрасныя мёстности, въ которичь можно наследовать земныя и небесныя блага... Въ православной Россіи мы обреди те ведикія блага, которыя Госполь прежде уготоваль нашимь предвамь. Это мысвидетельствуемь по истичь не устами только, но и деломъ. Это-милость, которую Богъ оказаль намъ, и оказалъ не тайно, а явно, среди множества народовъ. Проповъдуемъ о ней вмёсте съ Апостоломъ (Ефес. 1, 3-10, Римл. 9, 16, 17, 2, Кор. 12, 9), не таимъ благодъяній и благодаримъ Бога душою и теломъ и всеми чувствами нашими за Его неизреченную милость, издіянную на насъ" 1). Затемъ, усматривая тайны Божія Промысла черезъ сопоставленіе двухъ періодовъ — настоящаго и отдаленнаго прошлаго, въ Россіи и Молдавін и ихъ взаимообщенія, онъ пишетъ: "въ 1764 году въ Россіи отобраны церковныя и монастырскія имущества и учреждены духовные штати. По этому случаю многіе монахи и міряне, ради душевнаго спасенія своего, оставили Россію и удалились то на Абонъ, то въ Палестину или Молдавію. Особенно великая душевная польза была обрётена пришельнами въ моднавскихъ монастыряхъ, которыми начальствоваль блаженной памяти отець нашь, великій старець Пансій Величковскій, находившійся тогда въ Намецкомъ монастырів. Его наставленія душеснасительны, и подъ его руководствомъ воснитались многію великіе иноки. И воть, спустя сто лёть послё того, случилось подобное-же съ молдавскими монастирями; въ 1864 году Россія дала пріють намъ, монахамъ, бъжавшимъ изъ руминскихъ монастирей Намца и Секу. Помощію Божіей Матери и молитвами старца Пансія Величковскаго, ми основали здёсь въ Бессарабін новий монастирь, называемый также Нямцемъ, какъ и древній: этимъ самымъ мы какъ бы отдаемъ должное начальнику общежитія нашего Пансію Величковскому... 2).

<sup>1)</sup> Исторіе сф. мон. Нямцулуй Ноуа, стр. 100.

<sup>2)</sup> Ibid., crp. 102.

I.

# Уложеніе господаря Миханла Стурдзы для Нямецкаго монастыря. (Къ стр. 230—31).

Божією милостію Мы, Михаилъ Григорій Стурдза Воевода, Госпо-

дарь Молдавской земли.

Совершеніе добрыхъ дёлъ по указанію божественныхъ заповёдей удостанваетъ человёка вёчнаго блаженства, но особенно важно въ этомъ случаё исполненіе самой первой заповёдн—любви къ Богу и благочинію въ домё Божіемъ, гдё постоянно совершается безкровная жертва. Исполняющіе эту заповёдь и содёйствующіе въ этомъ другимъ будутъ причастниками царства небеснаго и вёчной славы. По мёрё возможности заботясь объ исполненіи божественныхъ завётовъ и ревнуя о православной землё Молдавской, мы нашли благовременнымъ обратить вниманіе и на уставъ объ утвержденіи порядковъ святыхъ монастырей Нямцула и Секула, для возрастанія и преуспёянія ихъ.

Блаженной намяти архимандрить и старецъ Паисій, бывшій сначала въ святомъ Драгомирискомъ монастиръ, послътого какъ послъдній вошель вы составь Австріи, явился въ Молдавскую землю и трудился сперва въ монастыръ Секулъ, а затъмъ перешелъ въ монастырь Немцулъ, который быль болье славень въ народъ благодаря чудотворной иконт Божіей Матери, къ которой прибытають для исцельній много больныхь, где самь Пансій сталь известень своей доброй жизнію въ дук'в святыхъ отцовъ, достойныхъ подражанія. Управляя обонии указанными монастырами и заботясь о нихъ, онъ утвердилъ здёсь добрый порядокъ столько же для славы Вожіей и святой церкви, сколько и для пользи отцовъ и братій, собравшихся для монастырскаго послушанія, чтобы они проводили киновійную жизнь въ этихъ монастыряхь, исполняя подъ надзоромъ своихъ руководителей завёть, этого мужа. И достохвально было поведение отповъ во взаимныхъ отноменіять и веюду, куда только ихь ни посылали для послушанія,жизнь ихъ по своему уставу была извёстна не только въ этой об-

<sup>1)</sup> Изъ архива Ново-Нямецкаго монастыря. Переводъ съ румынскаго.

ласти, но и въ другихъ земляхъ, такъ что для поступленія въ эти монастири, съ разныхъ сторонъ стекались всѣ, кто слишалъ объ ихъ порядкахъ.

Заботясь о томъ, чтобы сохранился установленный имъ порядовъ въ обоихъ монастыряхъ, упомянутый старецъ Паисій обратился съ прошеніемъ въ блаженной памати митрополиту Гавріилу Каллимаху, съ просьбою утвердить этотъ уставъ. Но такъ-какъ последний вскоръ скончался, а черезъ нъкоторое время въ господарствъ наступили неурядицы, то его просьба не была исполнена. Послъ умиротворенія страны, во время блаженной памяти митрополита Іакова, стараніемъ собора обовхъ монастырей быль утверждень уставъ старца Пансія, который (уставъ) быль найдень въ копін съ упомянутаго выше письменнаго отношенія къмитрополиту Гавріилу Каллимаху отъ 1778 года, написанной Геннадіемъ Корянуломъ, логоветомъ старца Паисія, и засвидетельствованный въ верности оригиналу митрополитомъ Веніаминомъ Костаки, — ибо самый оригиналь, который, по причинъ неурядицъ 1821 года, былъ для большей безопасности перенесенъ изъ монастиря Нямцула въ монастирь Секулъ, - вмъстъ съ другими документами, среди которыхъ была и грамота Воеводы Константина Мурузъ о томъ, чтобы оба эти монастыря никогда не разъединялись, -- сгорълъ тамъ во время пожара.

Братія тёхъ монастырей, глубоко проникнутая сознаніемъ спасительности порядковъ блаженнаго устроителя ихъ, непрестанно заботилась сохранить ихъ, какъ драгоцённый даръ, и полностью осуществлять нхъ въ своей жизни, поскольку это возможно человѣческой слабости. Но спустя нѣкоторое время, отошли въ вѣчность мвогіе изъ тѣхъ отцовъ, которые выросли и воспитались подъ руководствомъ старца Паисія, и его ученіе и спасительные порядки, ставъ простыми преданіями старины, начали ослабѣвать, а это повлекло за собой много такихъ нестроеній, которыя угрожали опасностью самому существованію дома Божія. Въ 1839 году старецъ (настоятель монастыря) того времени и вся братія были вынуждены обратиться къ намъ съ жалобою, прося даровать твердое уложеніе по завѣтамъ Паисія, для устраненія всякихъ безпорядковъ и для благоустройства самой киновіи.

Вслѣдствіе сего, бывшій митрополить Веніаминъ Костаки составиль "уложеніе", но послѣднее оказалось несогласнымъ съ упоминутыми порядками и не отвѣчало цѣли ихъ устроителя. Поэтому, имѣя отеческое попеченіе объ общественномъ благѣ и удостовѣрившись въ существующихъ нестроеніяхъ, Мы указомъ отъ 18 февраля 1843 года, № 10, на имя преосвященнаго епископа Мелетія Ставропольскаго со-изволили, чтобы соборъ этихъ монастырей составилъ одно "уложеніе" (уставъ) на основаніи порядковъ старца Паисія, которое служило бы для нихъ правиломъ. Съ этою цѣлью собрались въ соборную церковь отцы обоихъ монастырей и, воздавъ предварительно хвалу Богу за оказываемыя милости, составили "уложеніе", которое и представили намъ 16 марта. Ввиду важнаго значенія этихъ обителей и имѣя попеченіе о томъ, чтобы рѣшенія ихъ собора были согласны съ апостоль-

скими и соборными канонами, мы поручили ихъ на предварительное разсмотрёніе преосвященному епископу Романскому киръ Мелетію, который, послѣ внимательнаго обсужденія его и по совёщаніи съ другими духовными лицами, нашелъ это уложеніе соотвѣтствующимъ своей цѣли и, сдѣлавъ нѣкоторыя поправки, представилъ его Намъ. Утвердивъ, посылаемъ его собору этихъ монастырей, который и долженъ во всемъ ему слѣдовать.

# Порядокъ духовнаго житія.

- 1. Кто почувствуеть въ себъ добровольное желаніе къ жизни въ этихъ монастыряхъ, къ божественному послушанію душою и тъломъ, по завъту Священнаго Писанія и святыхъ отцовъ, тотъ не долженъ быть самъ себъ господиномъ, ни въ чемъ не долженъ проявлять свою волю, но до смерти своей обязанъ подчиняться всему божественному и полезному для спасенія души; ни одно дъло не долженъ совершать по своему хотънію, но только съ въдома и благословенія старца (настоятеля), который имъетъ право наказывать непослушныхъ по канонамъ святыхъ отцовъ. А тъ отцы и братія, которые послъ наставленій и вразумленій окажутся не въ состояніи достойно ходить согласно своему званію, должны быть удаляемы изъ лона этой общины.
- 2. Желающіе поступить въ монастырь должны быть приняты лишь по письменному благословенію митрополита, послъ дознанія о мъстъ жительства, о томъ, что они не обязаны податью или военной службой, не прикосновенны ни къ какому непотребному дълу достигли 18-лётняго возраста, —вообще послё удостовёренія, что нётъ препятствій къ поступленію ихъ въ монастирь. Затемъ, монашеской схимы они могуть удостонться не раньше, какъ 24-хъ лётъ, -- послё срока испытанія, утвержденнаго святыми отцами, сокращеніе или увеличение котораго зависить отъ духовника и настоятеля; и после того, какъ настоятель убъдится и увърится въ нихъ, но скольку это возможно для человъка, и найдеть ихъ достойными схимы, пусть возьметь онъ сначала благословение отъ киріарха государства на пострижение ихъ по церковнымъ канонамъ. Также и тв, которыхъ настоятель и духовники найдуть достойными хиротоніи (постриженія), должны взять благословение киріарха на посвящение ихъ во діакона, священника, или духовника.

При пріємѣ въ монастырь должно быть обращено особое вниманіе на тѣхъ, которые обнаружатъ наклонность къ чтенію и изученію Священнаго Писанія (по пятому пункту устава старца Паисія).

3. Никто изъ поступающихъ въ монастырь не имъетъ права держать при себъ ничего изъ вещей, принесенныхъ съ собою, ни денегъ, ни драгоценностей, ни, вообще, дорогихъ вещей, потому что отсюда можетъ возникнуть много непорядковъ. Если онъ не согласится отдать ихъ на пользу всей общины, то обязанъ тотчасъ послъ своего постриженія показать ихъ настоятелю и съ въдома послъдняго, въ присутствіи своего духовника, долженъ сдать на храненіе въ монастырскую "комару" (цейхаузъ). Для этихъ вещей должна быть особая,

Digitized by Google

прошнурованная, книга, запечатанная монастырской печатью, и въ ней подъ соотвётствующимъ числомъ мёсяца должны записываться тё вещи, за подписью собственника, а въ случай неграмотности послёдняго, за подписью его духовника, причемъ завёдующій "комарой" обязанъ дать ему при этомъ квитанцію. И во все время пребыванія въ монастырё, они не имёютъ права брать ничего изъ своихъ вещей, отданныхъ на храненіе, исключая какой-нибудь самой необходимой,— н то съ вёдома духовника и благословенія настоятеля, при чемъ завёдующему дается въ томъ контръ-квитанція. А тоть, который удостоится монашеской схимы, воленъ взять свои вещи и распоряжаться ими по своему усмотрёнію, но съ вёдома настоятеля. Никто нзъ живущихъ въ монастырё не можетъ раздавать кому-нибудь чего-либо изъ монастырскихъ вещей, равно какъ не имёстъ права дёлать завёщаній ни въ чью пользу, кромё общины.

- 4. Всё отци и братія обязани ежедневно нослё повечерія исповедываться и открывать своимъ духовникамъ всё грёхи, совершенние дёломъ и мыслію, не дерзая чего либо скрывать, ибо такая частая исповёдь, ваученіе и увёщаніе наводять на истинный путь. Духовники обязаны ихъ испытывать и неусыпно слёднть, чтобы каждый исполняль этоть долгъ.
- 5. Всё святие посты, установленные и утвержденные святыми апостолами и святой соборной церковью, должны соблюдаться каждый годъ безъ всякаго послабленія. Равнымъ образомъ и церковныя правила должны храниться во всякое время по типикону и по чину непрестанно во все время существованія монастыря и безъ всякаго изміненія. Келейное правило каждый долженъ соблюдать такъ, какъ опредълили святые отцы, и духовники обязаны обращать вниманіе на то, чтобы ихъ питомцы неуклонно исполняли это.
- 6. По объту, данному предъ Богомъ, сподобившійся монашеской схимы долженъ до самой смерти своей жить вмъстъ съ другими, въ силу обътовъ предъ Христомъ, данныхъ во время постриженія, не уклоняясь въ другую сторону или принимая другое званіе, но долженъ до гроба терить всякое стъсненіе для царства небеснаго. Точно также, по ученію святыхъ отцовъ, долженъ онъ терить всякія испытанія, черезъ которыя, какъ золото въ огит, возвышается смиреніе иноковъ, возобще, каждый по своимъ силамъ долженъ служить "тълесить и духовнъ" съ большимъ усердіемъ, смиреніемъ и страхомъ Божіимъ.
- 7. Отцы, воторые были полезны для дома Божія, именно, тѣ, которые изъ своего имущества оказали помощь монастырю и въ юныхъ лѣтахъ съ достоинствомъ проходили свою службу и послушаніе, когда достигнуть преклонныхъ лѣтъ или подвергнутся болѣзни и слабости, должны пользоваться самымъ лучшимъ присмотромъ. Равно и тѣ изъ братій, которые окажутся болѣе слабыми, должны пользоваться снисходительностью; старецъ обязанъ назначать имъ умѣренное послушаніе и заботиться объ ихъ одеждѣ, чтобы они черевъ разныя лишенія не были вынуждены возвратиться въ міръ. Но выдѣлять родственниковъ нельзя, потому что всѣ одинаковы предъ Богомъ, и только успѣхъ въ добрыхъ дѣлахъ выдѣляетъ человѣка.

- 8. Сборища по келіямъ и товарищескія угощенія не должны быть терпимы, ибо отъ этого происходять дурныя бесёды и пустые разговоры, въ которыхълежить корень всякаго дурного дёла. Поэтому каждый отець, когда онъ будеть свободенъ отъ работь, обязань читать полезныя книги изъ монастырской библіотеки, и когда потребуется толкованіе, онъ воленъ отправиться къ старшимъ и къ болёе свёдущимъ, потому что лишь такое времяпровожденіе истинно и полезно. Равнымъ образомъ, пища, запрещаемая иноческими правилами, особенно употребленіе мяса, не должна быть терпима; сюда же относится куреніе табаку. Все это запрещается отцамъ и братіямъ не только монастырей, но и скитовъ. Настоятель и духовникъ обязаны словомъ и увёщаніемъ искоренять употребленіе всякихъ напитковъ, за исключеніемъ разрёшенныхъ для трапезы.
- 9. Выходъ отцовъ и братій изъ стінъ монастырей и скитовъ совершенно запрещается, хотя бы только до города Нямца, ибо это неблагопристойно, и много зла для души происходить отъ того, что посвятившіе себя монашеству входять въ міръ; только съ благословенія настоятеля можно выходить, и то лишь для какого-нибудь важнаго діла, и притомъ на опреділенное время. Точно также нельзя переходить изъ одного монастыря въ другой и изъ скита въ скить безъ письменнаго разрішенія. Нарушеніе этого порядка будеть вміняться за особенный гріхъ.
- 10. Хотя братія нашихъ монастырей состонть изъ дюдей разныхъ націй, - изъ молдованъ, русскихъ, валаховъ, грековъ, сербовъ и др., но уставъ духовный для всёхъ одинъ и тотъ же, цёль одна-спасеніе души. Всё должны жить во взаимной любви въ духе православной церкви, ибо, по слову Апостола, всё они-едины во Христе: "нёсть еллинъ, ни іудей и пр... "И святый Іоаннъ Златоустъ, въ третьемъ своемъ Словъ "къ върному отцу о томъ, чтобы онъ не возбранялъ дътямъ принимать монашество", говоритъ, что между иноками не должно быть никакой разницы, но всё должны пребывать въ мире, радости и славъ. Равнымъ образомъ, въ киновіи никто не долженъ роптать на свою бёдность или хвалиться свонмъ богатствомъ, говоря: "это мое, а то-твое". Все у нихъ должно быть общее, и транеза, и одежда,--- и въ этомъ итъ ничего страннаго, потому что одинъ духъ у всёхъ, одна слава, одно рабство, одна свобода, равное богатство. Не должно быть безпорядковь, но добрый порядовь во всемь, какъ говорить тоть же святой Іоаннъ, и всё должны быть честны и прилежны къ своимъ обязанностямъ не только за страхъ, но и за совъсть... Вмъсть съ тъмъ настоятель обязанъ следить, чтобы инови не давали другь другу прозвищь (порекле), ибо отсюда происходить ненависть и раздоръ, но всё должны быть смиренны и кротки.
- 11. Для дѣла исповѣди настоятель выбираетъ троихъ или шестерыхъ духовныхъ отцовъ, которые вмѣстѣ съ настоятелемъ или безъ него производятъ испытаніе и даютъ наставленіе: все то, что будетъ дознано въ отсутствіи настоятеля, доводится до его свѣдѣнія, и если влыя дѣла продолжаются, то дѣлается увѣщаніе въ присутствіи двухъ лицъ съ настоятелемъ.

- 12. Если окажется надобность подвергнуть наказанію по канонамъ кого-либо изъ живущихъ въмонастиряхь—сколько для исправленія ихъ самихъ, столько же и для наученія другихъ,—то настоятель
  властень это сдёлать. За тяжкіе грёхи виноватие посылаются въскиты этихъ монастырей, подъ особий надзоръ игуменовъ, на опредёленный срокъ или на всю жизнь—сообразно съ самимъ грёхомъ.
  Если же грёхъ будетъ настолько великъ, что монастырь не можетъ
  простить, тогда съ вёдома киріарха, по правилу святыхъ отцовъ, тотъчеловёкъ удаляется изъ монастыря совсёмъ, дабы, оставшись, не произвель великаго соблазна. И имена ихъ, равно и братій, которые будутъ посланы на покаяніе, должны быть записаны въ особую книгу,
  съ вёдома настоятеля.
- 13. Въ случат смерти или тяжкой болтвин настоятеля, исполнение вступа его обязанностей возлагается на отцовъ, имъ самимъ избранныхъ. Они то вмъстт съ "дикіуломъ, къмърашуломъ и логоеътуломъ" являются отвътственными за весь монастырь до выбора новаго настоятеля; вст они обязаны сначала извъстить о томъ митрополита, а потомъ, по получени отъ него отвъта, приступить къ избранию новаго настоятеля по чину, изложенному ниже.

14. Настоятель этихъ монастырей— Нямцула и Секула—постоянновыбирается изъ ихъ отцовъ; другой же, сторонній, не имъетъ права быть здъсь настоятелемъ. Кандидатъ долженъ быть безпорочной жизни, преуспъвающій въ духовныхъ дълахъ, знающій писаніе, искусный въ хозяйствъ, а главное, постриженникъ этихъ монастырей, хиротонисанный для нихъ же.

- 15. Избраніе совершается по завътамъ старца Паисія: послъ смерти стараго настоятеля или увольненія его, ударяють въ большой колоколь, свывающій всёхь на общую молитву къ Богу, дабы Онъ вразумиль совершить избраніе, какь следуеть. После всенощнаго бдънія, всъ духовные-ісромонахи и старые иноки какъ монастырей, такъ и скитовъ, собираются въ трапезную, гдв на столв должны быть положены Евангеліе и честный кресть. Здёсь, сначала пишутся на листь бумаги имена собравшихся, посль чего приступають къ выбору настоятеля со всякимъ вниманіемъ и страхомъ Божіниъ. И когда виберуть одного отна, внолив соответствующаго своему назначению, тогда пишется его имя на другомъ листь по извъстной формъ, и всь, согласившіеся на его выборъ, подписываются по порядку на этомъ же листь, и такимъ образомъ определится, на чьей сторонъ больше годосовъ... Послъ сего посылаются митрополиту всв акты собора съ извъщеніемъ о совершенномъ избраніи и просьбой утвердить это избраніе. Митрополить же утверждаеть и посылаеть свое благословеніе черезъ одного изъ епархіальныхъ архіереевъ, который и посвящаетъ новоизбраннаго въ архимандрита по опредъленному чину.
- 16. Описанное избраніе должно совершаться со всякимъ вниманіемъ и страхомъ Божіимъ, потому что настоятелю ввёряется не одначеловъческая душа. Поэтому необходимо, какъ говоритъ блаженний Паисій, избрать въ настоятели такого, который безукоризненно проходилъ послушаніе и черезъ обузданіе своей воли успёлъ пріобрёсти

тлубокое смиреніе, благодаря чему быль бы въ состояніи съ одинаковой справедливостью относиться ко всёмь братіямъ во Христё, перенося испытанія, будучи свободенъ отъ гнёва и отличаясь кротостью. Словомъ, согласно божественнымъ заповёдямъ и правиламъ святыхъ отцовъ, онъ долженъ быть, на сколько это возможно, свободенъ отъ всякой слабости...... Такой именно настоятель своимъ словомъ и дёломъ, съ помощью Божіею, будетъ въ состояніи управлять душами братіи на истинномъ пути и неприкосновенно хранить завёты святыхъ отцовъ. Вотъ почему въ настоятели не можетъ бытъ избранъ человёкъ недостойный, ибо направленіе его дёятельности можетъ бытъ только дурное—мірское. Деньги и подкупъ не должны имёть мёста въ дёлё избранія, какъ великій грёхъ. Избранный подобнымъ обравомъ, вмёстё съ монахами, рёшившимися взять дары, подвергается каноническому взысканію, и только въ случаё покаянія можеть возвратиться въ монастырь.

- 17. Сообразно съ 15 и 16 пунктами, новоизбранный настоятель долженъ соблюдать добрые старые обычаи монастыря какъ въ одеждъ, такъ и въ пищъ, вообще жить, какъ его предшественники. Всъ настоятели должны точно исполнять свои обязанности. Настоятель не имъетъ права ничего держать при себъ отдъльно или пользоваться чъмъ либо большимъ по сравнению съ другими иноками: онъ не имъетъ права ничего брать для себя изъ общаго имущества, ни денегъ, ни вещей; точно также ему воспрещается дарить что-либо изъ монастырскаго имущества родственникамъ или пріятелямъ. Какъ добрый отецъ, онъ долженъ зорко слъдить за экономіей, заботиться особенно о пищъ и одеждъ, помогать бъднымъ.
- 18. Настоятель во всёхъ отношеніяхъ является главнымъ начальникомъ монастырей Нямцула и Секула, но такъ какъ онъ одинъ не можетъ надзирать за всёмъ, то выбираетъ себё помощниковъ изъ достойныхъ отцовъ, которые обо всемъ доносятъ настоятелю, и если окажутся какія-либо нестроенія, последній долженъ принимать противъ нихъ мёры.
- 19. Такъ-какъ еще со времени господаря Константина Мурузи и преосвященнаго митрополита Гавріпла Калимаха монастирь Секуль соединился съ монастиремъ Нямцуломъ подъ управленіемъ одного настоятеля, который имѣетъ постоянное мѣстопребываніе въ послѣднемъ монастирѣ, то въ Секулѣ долженъ быть особый намѣстникъ съ званіемъ игумена. Послѣдній во всемъ подчиняется настоятелю, слѣдуетъ его указаніямъ и управляетъ точно такъ же, какъ настоятель. Игуменъ-намѣстникъ долженъ быть избранъ духовниками и іеромонахами обоихъ монастырей изъ ихъ братіи. Утвержденіе онъ получаетъ отъ настоятеля, о чемъ извѣщаетъ и киріарха.

Изъ монаховъ, достойныхъ хиротоній, для потребностей соборовъ, настоятель вмёстё съ духовниками выбираетъ лучшихъ, притомъ достигшихъ законнаго возраста, для діакона—25 лётъ, для священника—30, и обращается къ митрополиту съ прошеніемъ о посвященіи ихъ.

## Порядокъ экономическій.

- 20. Настоятель завёдуеть движимымъ и недвижимымъ имуществомъ монастырей, для пользы ихъ, по уставу старца Паисія. Подъего главнымъ надзоромъ управляють хозайственной частью монастыря старшій дикіулъ, старшій къмърашулъ и логоееть, которые во всемъдають отчетъ настоятелю и ничего не предпринимають безъ его въдома, исполняя только его порученія. Точно также настоятель назначаєть начальниковъ по скитамъ и экономовъ по имёніямъ.
- 21. Для защиты монастырских выгодъ и судебных процессовъ, настоятель совъщается съ отцами, наиболье испытанными и свъдущими въ гражданскихъ и экономическихъ дълахъ. Каждый изъ отцовъсобора обязаиъ принимать и исполнять порученія настоятеля съ особеннымъ усердіемъ, преданно служить интересамъ монастыря и не преслъдовать личныхъ выгодъ.—Монахи не имъютъ права защищать дъла монастырей по судебнымъ инстанціямъ, а это предоставляется исключительно мірянамъ, извъстнымъ своимъ благочестіемъ.

Инскъ, которому ввёрено хозяйство монастыря, въ случаё нарушенія данныхъ ему приказаній и причиненія убытковъ монастырю по нерадёнію или изъ-за своихъ личныхъ выгодъ,—подлежитъ суду настоятеля вмёстё съ духовниками и подвергается соотвётствующему взысканію. Настоятель не имёстъ права прощать его, потому что онъ согрёшилъ не предъ нимъ или духовниками, которые его судятъ, но передъ всёмъ монастыремъ.

22. Настоятель не имъетъ права ни самъ, ни вмъстъ съ духовниками отдавать въ посессію имънія, находящіяся въ Молдавіи или за Прутомъ, но въ этомъ случав требуются особыя формальности (мезатури). Исключеніе составляють продукты. Прежде всего, изъ нихъотдъляется на потребность монастырей и скитовъ столько, сколько можетъ хватить на три года. Остальное же поступаетъ въ продажу, причемъ сначала должно сбывать старые продукты. Относительно тъхъ имъній, которыя предназначены для посессій, настоятель извъщаетъ митрополита и Департаментъ для опубликованія втеченіе трехъ мъсяцевъ для городовъ и селепій Молдавіи и шести мъсяцевъ для заграницы, чтобы желающіе собрались въ опредъленный день въ городъ Нямцъ.

Незадолго до самихъ торговъ, настоятель вмёстё съ отцами, завёдующими хозяйственной частью монастыря, составляетъ кондиціи, на которыхъ имёніе и сдается въ посессію.

Въ самый день торговъ дикіулъ и нѣсколько отцовъ, назначенныхъ для этого настоятелемъ, отправляются съ кондиціями, утвержденными подписью настоятеля, въ городъ Нямецъ, гдѣ и читаютъ ихъ публично. Послѣ этого начинаются торги, продолжающіеся три дня, послѣ чего имѣніе остается за тѣмъ, кто больше дастъ. Далѣе, по кондиціямъ совершается контрактъ—на три года для посессоровъ молдавіи и на шесть лѣтъ для заграничныхъ; онъ подписывается настоятелемъ,—привладывается монастырская печать,—и покупателемъ, и

завъряется по извъстной формъ трибуналомъ. Отъ этого порядка никогда не должно дълать уклоненія, иначе—все считается недъйствительнымъ.

- 23. Изъ монаховъ никто не имъетъ права брать въ посессію монастырскія имънія или составлять товарищества съ къмъ-бы то ни было и для какой бы то ни было спекуляціи.
- 24. Обонмъ монастырямъ разъ навсегда запрещается продавать въ въчное владъніе свои имънія, виноградники и пр. Если же настоятель или отцы дерзнутъ нарушить этотъ запретъ, то вмъстъ со своими сообщниками подпадаютъ проклятію семи вселенскихъ соборовъ. Въ этомъ случать вся монастырская община обязана задерживать подобныя эксплуатаціи и разрушать ихъ. Равнымъ образомъ, монастырь не имъетъ права дълать какую бы то ни было мъну.... или закладывать имънія и другія монастырскія вещи. Если, въ случать какого-нибудь экстраординарнаго несчастія, настоятель и отцы будутъ вынуждены сдълать заемъ, то сначала обязаны, послё выясненія всего дъла, испросить разръшеніе киріарха Молдавской страны и только тогда сдълать необходимый заемъ.
- 25. Доходъ съ отданныхъ въ посессію имѣній, съ продажи скота, продуктовъ и выгоновъ принимается съ вѣдома настоятеля "къмърашуломъ и дикіуломъ", которые и отвѣчають за ввѣренныя имъ суммы. Настоятель долженъ позаботиться завести двѣ прошнурованныя и запечатанныя монастырской печатью книги, въ которыя постоянно должно записывать приходъ и расходъ. Въ концѣ года, послѣ подведенія итога приходорасходнымъ книгамъ, послѣднія подписываются настоятелемъ и его оффиціальными помощниками по хозяйству, и съ двумя отцами отправляются къ митрополиту. Онъ провѣраетъ ихъ съ своими епископами и возвращаетъ въ монастырскій архивъ.

Настоятель со своими помощниками обязанъ вести расходы осторожно, тратить только на необходимыя вещи, такъ, чтобы никогда не было дефицита въ монастырскомъ бюджетъ и чтобы монастырь безъ особенной необходимости не былъ вынужденъ продавать необходимыя для него вещи и продукты.

- 26. Жалованья изъ монастырскихъ доходовъ отцамъ не полагается, за исключеніемъ того, что настоятель опредёлитъ для помощи больнымъ и удрученнымъ старостью и службой; точно также онъ можетъ давать ннокамъ вспомоществованіе лишь на самое необходимое.
- 27. Никто изъ иноковъ, даже и самъ настоятель, ие имъетъ права обзаводиться своими лошадьми и скотиной, потому что въ этомъ для общей жизни нътъ никакой надобности, а для нуждъ монастиря экономія его обязана содержать опредъленное количество лошадей и скота и давать подводы тъмъ, которымъ необходимо такать по монастырскимъ дъламъ.
- 28. Не дозволяется производить продажу и покупку въ стънахъ монастыря или келій; никто изъ иноковъ не имъетъ права продавать вещи, которыя они выдълываютъ собственными руками, а должны представить въ "комару" монастыря, гдъ взамънъ этого имъ вы-

дается самое необходимое; а что не потребуется "комаръ", то они могутъ продавать у воротъ монастыря съ въдома духовника. Поэтому, всъ грамотные обязываются настоятелемъ пріучиться къ какой-нибудь физической работъ, чтобы отъ бездълія въ свободное время они не предавались дурнымъ помысламъ, отъ которыхъ недалеко (впасть) и въ искушенія. Необходимо принять къ свъдънію и 9 пунктъ устава настоятеля Пансія, гдъ говорится, что братія должны знать всякое ручное ремесло, чтобы не имъть надобности ходить въ міръ, а самимъ работать на себя все необходимое.

- 29. Совершенно не дозволяется производить продажу спиртныхъ напитковъ внутри монастырей, скитовъ и келій, и да будетъ проклятъ тотъ, который построитъ питейный домъ вблизи монастыря или скита. А также, во время монастырскихъ праздниковъ не должно дозволять продажу кръпенхъ напитковъ, потому что народъ собирается въ монастырь совсъмъ не для пьянства; тъмъ болъе, что каждий приноситъ съ собою изъ напитковъ столько, сколько того требуетъ необходимость.
- 30. Должно следить, чтобы больница постоянно была въ порядкъ при ней необходимо иметь несколькихъ фельдшеровъ и доктора, ревомендованнаго медицискимъ комичестве—пищу, одежду, смену белья; къ нимъ должны быть приставлены послушники, обязанные ухаживать за ними съ усердіемъ, терпеніемъ и любовью. Настоятель обязанъ ежедневно или, по крайней мере, разъ въ неделю посещать больныхъ и разспрашивать каждаго отдельно, пользуется-ли онъ всемъ что ему нужно; въ те же дни, когда онъ самъ не будетъ иметь возможности сделать эту ревнзію, онъ долженъ посылать туда кого-либо изъ надлежащихъ отцовъ, который обязанъ донести ему о результате своей ревизіи. Кроме того, докторъ во всякое время обязанъ сообщать настоятелю рапортомъ о состояніи больницы и лежащихъ въ пей больныхъ.
- 31. Больницы для умалишенныхъ и нервно-разстроенныхъ должны содержаться съ особенною тщательностью; эти больные заслуживають двойной милости и усиленнаго присмотра, потому что сами они не въ состояніи слёдить за собой. Поэтому настоятель обязанъ смотрёть за ними съ большимъ усердіемъ и дёлать здёсь самыя строгія ревизіп. Онъ долженъ распорядиться, чтобы ихъ врачевали "телесно и душевно", чтобы совершалось надъ ними каждую пятницу елеосвященіе, чтобы надежный духовникъ постоянно испытываль ихъ души, утъщаль ихъ и читаль надъ ними молитвы св. Паисія (Великаго), какъ это водится издревле и соблюдается до настоящаго дня. Осенью имъ необходимо выдавать зимнюю обувь и одежду, а весною другія, соотвътствующія времени года, — словомъ, они ни въ чемъ не должны теривть нужды. Отцы и братія, назначенные прислуживать имъ, выбираются изъ самыхъ надежныхъ и испытанныхъ въ послушаніи и симоотвержении, милосердые, теривливые, - ибо тв. которые отъ всего сердца и отъ всей души будуть присматривать за этими несчастными, ведикую милость пріобратуть въ очахъ Божінхъ.

32. Типографія, находящаяся въ Нямецкомъ монастырѣ, должна быть приведена въ надлежащій порядокъ; здѣсь должны печататься и продаваться всѣ церковныя кинги, которыя необходимы для молдавской страны. Въ случаѣ, если выйдетъ въ свѣтъ кинга, хотя бы и церковная, но никогда не печатавшаяся въ Молдавіи, настоятель можетъ напечатать ее только съ благословенія киріарха.

Настоятель обязанъ слёдить, чтобы типографія всегда находилась въ порядкё и чтобы въ ней непрестанно печатались церковныя книги, дабы отъ этого увеличилась монастырская библіотека, откуда каждый инокъ имфеть право брать книги для чтенія, возвращая ихъ потомъ назалъ.

- 33. Настоятель долженъ принять особенныя мёры къ обученію церковнымъ книгамъ молодыхъ послушниковъ, живущихъ въ монастыръ. Здёсь должно обучать молдавской и русской грамоть и всему тому, что полезно для монашеской жизни, сообразно съ 5 пунктомъ устава настоятеля Пансія, гдё говорится: "грамотные отцы съ усердіемъ, вёрою и любовію должны читать творенія святыхъ отцовъ, способствующія разумёнію Священнаго Писанія, пониманію догматовъ православной канолической церкви, ибо отсюда узнается, что есть воля Божія и сила запов'єдей Его, необходимыхъ для спасенія; въ нихъ, какъ въ зеркалѣ, отражается настоящее состояніе души, а черезъ это, вмёстѣ съ послушаніемъ, умерщвленіемъ плоти и неуклочнымъ слёдованіемъ по истинному пути, пріобр'єтается спасеніе души".... Настоятель вм'єстѣ съ духовниками долженъ обратить особенное вниманіе на тѣхъ, которые окажутся наиболѣе ревностными къ пріобр'єтенію истиннаго знанія.
- 34. Игуменъ Секульскаго монастыря во всёхъ духовныхъ и экономическихъ дёлахъ подчиненъ настоятелю, отъ котораго беретъ указаніе на всякое дёло и которому даетъ отчетъ въ приходё и расходё денегъ, скота, продуктовъ, вещей и проч.
- 35. Игуменъ обязанъ хранить въ исправномъ видъ всъ драгоцънности, серебро, ризы и все, что ему ввъряется по книгъ за его подписью, и обо всемъ давать отчетъ.
- 36. Скиты: Съхъстрія, Сихла и Нифонъ состоять въ вёдёніи игумена (Секульскаго), при чемъ настоятель опредёляеть туда проестосовъ изъ надежныхъ отцовъ Секульскаго монастыря, по чину, установленному еще Паисіемъ, подъ властью котораго соединились оба монастыря. И если въ послёднемъ монастырё не найдутся такіе отцы, то можно брать ихъ изъ братіи монастыря Нямцулуй. Точно также, юные братья монастыря Секула должны отправляться въ монастырь Нямцулуй для обученія ремесламъ, типографскому дёлу, книгамъ,—каждый по своимъ силамъ,—чтобы черезъ это утвердилось единеніе между обоими монастырями.
- 87. Съ тъхъ поръ, какъ нашли дучшимъ соединить оба монастыря подъ властью одного лица и составить изъ нихъ одно тъло и одинъ духъ,—у нихъ должны быть одни и тъ же матеріальные и духовные интересы. Настоятель постоянно долженъ имъть въ виду, чтобы экономія удовлетворяла во всемъ отцовъ и братьевъ монастыря Се-

кула и скитовъ, равно какъ монастыря Нямцула. Туда вовремя нужно посылать продукты для пиши, одежду, давать имъ скотъ, огороды, служителей, чтобы никогда и ни въ чемъ не терпъли тамъ недостатка.

38. Печати обоихъ монастырей должны быть въ рукахъ настоятеля, а игуменъ, для переписки съ настоятелемъ и другими лицами,

полженъ имъть свою особую печать.

- 39. Для всёхъ доджностныхъ лицъ, упомянутыхъ въ 20 пунктё, настоятель съ болёе опытными отцами составляетъ для каждаго инструкцію относительно круга его дёятельности и службы, чтобы постоянно знали свои обязанности и не отговаривались бы незнаніемъ или забвеніемъ.
- 40. Настоятель долженъ постоянно держать при себѣ зашнурованную и запечатанную книгу, въ которой должны отивчаться драгоцѣнности, серебро, ризы, книги и всѣ церковныя вещи обоихъ монастырей и скитовъ, имъ подчиненныхъ. Въ эту-же книгу должны вноситься всѣ вещи, которыя со временемъ прибавятся, съ особой отмѣткой для тѣхъ, которыя обветшаютъ и сдѣлаются негодиыми для употребленія. Вмѣстѣ съ тѣмъ должна быть другая книга, для экономіи и хозяйства.
- 41. Если кто изъ настоятелей, игуменовъ и отцовъ, состоящихъ на службъ, нарушитъ свои обязанности и порядокъ, установленний настоящимъ уставомъ, вслъдствіе чего произойдетъ какой-либо убытокъ монастырю, и если тотъ не исправитъ свою ошибку, то подлежатъ суду и церковнымъ канонамъ, о чемъ извъщается киріархъ.
- 42. Настоящій уставъ долженъ быть отпечатанъ во многихъ экземплярахъ для разсылки по скитамъ и монастырямъ, и четыре раза въ году, въ назначенные дни, послѣ божественной литургіи, онъ долженъ читаться во всеуслышаніе, дабы, черезъ такое частое напоминаніе каждому о своихъ обязанностяхъ, всѣ исполняли ихъ, какъ

можно аккуративе.

При исполненіи всёхъ указанныхъ пунктовъ, настоящій соборъ (монастыри, скиты) достигнетъ въ мёру возраста совершенна о Христъ Інсусъ, Который говорнтъ: "домъ Отца Моего есть домъ молитвы и ученія". Уготовайте же путь Господень, слёдуя гласу вопіющаго въ пустынъ великаго Іоанна Крестителя, примъру котораго следовали всъ оставившіе міръ отшельники и постники древнихъ и новыхъ временъ, а также и самые знаменитые монастыри.

Милостью и номощью Госнода нашего Інсуса Христа, эта грамота написана въ городъ Яссахъ на десятомъ году нашего правленія. 1843 годъ, мая 4. М. П. Подпись госнодаря. № 175. Стефанъ Катаржіу

догоеетъ.

II.

(Ks cmp. 232).

Мы, Григорій Александръ Гика Воевода, Божією милостію Господарь Молдавской земли,

Его Преосвященству, Преосвященнъйшему Митрополиту Молдавской Церкви. Посылая Вашему Преосвященству "Офисулъ", который мы нашли необходимымъ сдёлать для монастырей Нямпула и Секулъ, просимъ для точнаго исполненія его уполномочить духовную особу отправиться въ эти монастыри, собрать тамъ соборъ (всёхъ иноковъ) и въ присутствіи его и настоятеля, прочесть нашъ правительственный "Офисулъ" и путемъ духовнаго совёта и увѣщанія принудить, чтобы всѣ они поняли свои обязанности.

Ваше Преосвященство, какъ киріархъ, облеченный властью по церковнымъ канонамъ надзирать за встми монастырями страны, чтобы они хранили добрый порядокъ, позаботитесь объ устраненіи всякихъ уклоненій отъ нормы устава, извъщая насъ о встхъ нежелательныхъ опущеніяхъ.

Ваше Преосвященство потрудитесь заставить соборъ и настоятеля исполнить 33 пунктъ относительно учрежденія семинаріи, а также пунктъ 31 относительно учрежденія госпиталя для умалишенныхъ втеченіе трехъ місяцевъ. Потрудитесь поручить разомъ отпечатать въ монастырской типографіи нашъ правительственный "Офисулъ" за № 618, вмість съ уставомъ 1843 года, въ нісколькихъ экземплярахъ для разсилки по скитамъ, подчиненнымъ монастырю Нямцулу, а нісколько экземпляровъ просимъ послать нашему министерству для разсилки по всёмъ инстанціямъ, чтобы посліднія во всёхъ случаяхъ столкновенія съ монастырями имёли въ виду этотъ уставъ.

Подпись: Григорій Александръ Гика Воевода. М. П. Господарь. Секція 1. № 617. 1855 года, января 30.

#### Ш.

#### (Kz cmp. 232).

Мы, Григорій Александровичь Гика Воевода, Божіей милостію Господарь Молдавской земли.

Вашему Высокопреподобію, Настоятелю святыхъ монастырей Нямпула и Секула Насанаилу.

Въ 1835 году относительно монастырскихъ имѣній, подчиненныхъ администраціи департамента церковныхъ имуществъ и общественнаго просвъщенія, было постановлено въ 8 пунктъ, что эти монастыри будуть пользоваться государственной защитой во всъхъ случаяхъ, ради того попеченія, которое они имѣють о госпиталѣ не только для живущихъ въ монастыряхъ, но и для стороннихъ заболѣвающихъ, — и до тъхъ поръ, пока этотъ святой монастырь будетъ блюсти свой добрый порядокъ, отъ него не потребують отчета въ его доходахъ, и онъ можетъ пользоваться всякимъ содъйствіемъ въ сдачѣ своихъ имѣній въ аренду, какъ это найдутъ лучшимъ настоятель и его дикастерія. Спустя четыре года, въ 1839 году, соборъ означенныхъ монастырей во главѣ съ настоятелемъ довелъ до свѣдѣнія правительства о всѣхъ уклоненіяхъ отъ устава настоятеля Паисія и просилъ составить одинъ уставъ, на основаніи порядковъ Паисія. И вотъ, въ 1843 году былъ данъ и утвержденъ для этихъ монастырей соотвѣтствующій уставъ.

Со времени нашего вступленія на престолъ богохранимаго царства, радёя о благё отечества, мы обратили вниманіе на всё административныя инстанцін, заботясь о томъ, чтобы они имёли попеченіе объ исполненіи своихъ обязанностей, особенно относительно институтовъ, поставившихъ своею цёлью доброе физическое и нравственное развитіе государства.

Такъ какъ религія, связывая человіка съ Богомъ, есть самый цінный даръ Господа, то мы постоянно заботились объ утвержденія

ея черезъ благосостояние дома Божія на основании Евангелія.

Монастыри Нямцуль и Секуль, гдѣ съ честью подвизались многіе отцы для блага этихъ обителей и привлекли въ нихъ своею славою сердца всѣхъ вѣрующихъ, побудили насъ позаботиться объ устраненіи всѣхъ нестроеній, происходившихъ въ указанныхъ монастыряхъ, дабы послѣдніе восходили все выше по ступенямъ нравственной лѣстницы къ достиженію своей цѣли и чтобы о нихъ, какъ о свѣточѣ небесной истины, можно было сказать: тако да просвѣтится свѣтъ вашъ... Съ прискорбіемъ узнали мы, что забылись добрыя постановленія монастырскаго устава, а виѣсто этого стали преобладать частные интересы. При этомъ сердце наше исполнилось горечью.

Считая своею обязанностію исправленіе этихъ недостатковъ, мы, съ одной стороны, призвали пастырское попеченіе Его Преосвященства митрополита государства, какъ киріарха, облеченнаго властью по церковнымъ канонамъ, имѣть ближайшій надзоръ надъ всёми монастырями, чтобы они хранили добрый порядокъ, а съ другой, доводимъ до

свъдънія собора и настоятеля слъдующія извъстія:

1) Въ прошлое лъто при сдачъ въ аренду монастырскихъ имъній имъла мъсто частная сдълка съ какимъ-то лицомъ относительно одного имънія, безъ опубликованія и соблюденія необходимыхъ формальностей. Это—уклоненіе отъ устава монастыря. Ни настоятель, по пункту 17, ни кто-либо другой изъ духовныхъ, по § 22, не облеченъ властью совершать такія сдълки.

2) При сдачѣ имѣнія въ аренду сначала составляются настоятелемъ и его помощниками по хозяйству кондиціи, на основаніи которыхъ и пишутся потомъ контракты. Но во время торговъ прошлаго лѣта, какъ мы узнали, кондиціи для нѣкоторыхъ имѣній были опу-

бликовани, а для другихъ били опущени въ контрактахъ.

3) Замечена продажа монастырских строеній частнымь путемь,

что совершенно запрещается уставомъ.

4) Одно имъніе, которое отдавалось въ посессію за 4000 золотыхъ, теперь сдано за 3015 золотыхъ, потому что торги начались не съ 4000, а съ 3000. Это, — съ одной стороны, уклоненіе отъ устава, а съ другой, — убытокъ дому Божію. Лица, прикосновенныя къ этому дълу, подвергнутся матеріальной и нравственной отвътственности. Преосвященный митрополитъ, согласно § 25, при годичномъ отчетъ разслъдуетъ все дъло и о послъдствіяхъ увъдомитъ насъ, дабы не растрачивалось монастырское имущество, а виновные не остались безъ наказанія.

5) § 24 запрещаеть дёлать какую-бы то ни было мёну. Между тёмь, монастырь промёняль дома въ городё Яссахь, купленные отъ

Ага Томазини, на другія коммиссіи Шишкану. Какъ допущено было это уклоненіе отъ устава?

6) По нашей резолюціи, положенной на отношеніи Преосвященнаго митрополита отъ 1851 года, настоятель обязанъ не переходить въ дёлё защиты интересовъ монастыря предёловъ своей власти и въ однихь дёлахъ просить указаній, а въ другихъ посредничества, согласно § 24. Между тёмъ, въ прошлое лёто настоятель велъ корреспонденцію по дёламъ, выходящимъ за границы его компетенціи, разумёнія и обязанностей... Въ качествё перваго духовнаго лица въкиновіи святаго монастыря, настоятель долженъ соотвётствовать величію назначенія и знать предёлы своихъ духовныхъ обязанностей. Онъ призванъ руководить людей на истинномъ пути черезъ самоотверженіе ради Господа, черезъ послушаніе и подчиненіе церковнымъ и государственнымъ законамъ и черезъ исполненіе монастырскаго устава, не упуская изъ виду §§ 24 и 41.

7) § 33 до послъдняго времени оставался безъ вниманія, между тъмъ какъ церковь постоянно призываеть къ просвъщенію, какъ средству, необходимому для нравственной жизни; поэтому, исполненіе его вмъняется въ непремънную обязанность настоятеля и собора, которые должны позаботиться объ организаціи школы, согласно съ этимъ

параграфомъ...

8) Исполненіе § 31, трактующаго объ устройств'в госпиталя для умалишенныхъ по плану, сдёланному настоятелемъ и протомедикомъ, должно быть доведено до конца.

Поставляя все вышеуказанное на видъ настоятелю и собору, Мы черезъ правительственный "Офисулъ" просили Преосвященнаго митрополита Софронія уполномочить одну духовную особу отправиться въ
эти монастыри, собрать соборь и въ присутствіи настоятеля прочесть
этотъ "Офисулъ" и путемъ совъта и увъщанія принудить, чтобы всъ
они поняли свои обязанности. Его Преосвященство позаботится объ
устраненіи всъхъ уклоненій отъ нормы устава, извъщая насъ о нежелательныхъ опущеніяхъ.

Монастыри Нямцулъ и Секулъ со своими скитами будуть пользоваться нашей протекціей до тъхъ поръ, пока они будуть блюсти

добрые порядки.

Подпись: Григорій Гика Воевода. М. П. № 38 и проч.

IV.

(Kz cmp. 233).

Вашему Высокопреподобію, Архимандриту Антонію, игумену Бог-

данскаго монастыря.

Увърившись въ Васъ по доброй рекомендаціи митрополита относительно Вашего Высокопреподобія, уполномочиваемъ Васъ Нашимъ правительственнымъ "Офисуломъ" устранить вмёстё съ отцами, утвержденными для этого уставомъ, всё уклоненія, которыя вкрались въ

монастырь съ теченіемъ времени, прилагая особенное стараніе къ организаціи семинаріи, требуемой уставомъ и нашимъ разумёніемъ, какъ средства для приготовденія клириковъ, на обязанности которыхъ лежитъ пропов'ёдываніе слова Божія и исполненіе святыхъ запов'ёдей.

Принявъ ръшительныя и быстрыя мъры къ исполнению всъхъ Нашихъ предписаний, Ваше Высокопреподобіе потрудитесь извъстить обо всемъ Преосвященнаго митрополита и насъ, помимо департамента перковныхъ имъній...

Пребываемъ въ надеждъ, что Ваше Высокопреподобіе оправдаетъ возложенныя на Васъ надежды и удостоится нашего благоволенія.

Преданный Вашему Высокопреподобію Григорій Гика Воевода 1855 года, марта 2 дня.

## ГЛАВА III.

# Молдавскій митр. Веніаминъ Костаки (1803—1842) и его участіе въ церковно-политическихъ событіяхъ Молдавіи.

- Пъятельность Веніамина Костаки, Молдавскаго митрополита, относится къ первой половине XIX века. Это время имеетъ важное значение въ исторіи Румыніи, такъ какъ на него падаеть заключительный періодъ эпохи правленія фанаріотовъ, а вмёстё съ тёмъ и начало національнаго возрожденія румынь. Съ какой бы точки зрёнія ни разсматривать эпоху фанаріотовъ, она представляется самою тяжелою въ исторіи придунайских господарствъ, оказавшею гибельное вліяніе на всё стороны ихъ жизни. Стремленіе къ освобожденію отъ чужеземнаго ига путемъ пробужденія напіональнаго самосознанія черезъ школу и церковь всегда составляло главный предметь заботъ лучшихъ представителей народа въ лицъ бояръ-патріотовъ и туземнаго духовенства. Въ этомъ отношеніи митрополиту Веніамину принадлежить одна изъ первыхъ и главныхъ заслугъ. Съ его именемъ д. нераздёльно связанъ новъйшій періодъ въ исторіи Румыніи, начавшійся съ 1821 года, посл'я низверженія фанаріотскаго правленія,— I періодъ національнаго возрожденія румынъ. И не его вина, если это "возрожденіе" впоследствім пошло не по историческому пути единенія государства съ церковью, а приняло антицерковный характеръ, достигшій своего апогея въ 60-хъ годахъ XIX столетія, во время правленія Кузи, и продолжающійся въ извёстной степени и до настоящаго времени.

На время митр. Веніамина падаеть и русско-турецкая война 1806—1812 годовь, и греческая гетерія 1821 года. Въ обоихъ случаяхъ территорія господарствь была ареной борьбы туровь съ русскими и греками. Въ такихъ тажелыхъ обстоятельствахъ во всей силѣ сказалось значеніе митрополита, какъ защитника національныхъ интересовъ и выразителя чаяній румынскаго народа. Для насъ, русскихъ, личность митр. Веніамина также представляетъ большой интересъ: онъ

любилъ Россію, входилъ въ сношенія съ нею по разнымъ вопросамъ и во время греческой гетерін нашелъ себѣ въ ней временный пріютъ; кромѣ того, онъ первый сталъ посылать въ русскія духовно-учебныя заведенія молодыхъ румынъ для полученія образованія. Изъ числа такихъ воспитанниковъ, посланныхъ имъ въ Кіевскую Академію, извѣстенъ окончившій курсъ со степенью магистра богословія въ 1841 году Филаретъ Скрибанъ, сдѣлавшійся впослѣдствіи епископомъ Ставропольскимъ.

Выясненіе значенія митр. Веніамина и его участія въ церковнополитическихъ событіяхъ того времени и составляєть задачу настоящаго очерка. Предварительно считаемъ необходимымъ представить общій взглядъ на состояніе господарствъ предъ выступленіемъ митр. Веніамина на церковно-государственную діятельность.

I.

Правленіе фанаріотовъ въ придунайскихъ господарствахъ. — Причины, вызвавшія его. — Характеристика правленія фанаріотовъ. — Цъли, преслъдуемыя ими: подавленіе румынской народности и эксплуатація квяжествъ. — Положеніе церкви и духовенства при фанаріотахъ. — Проблески религіознаго и національнаго возрожденія румынскаго народа. — Митрополитъ Веніаминъ, какъ организаторъ и иниціаторъ этого прогрессивнаго цвиженія. — Литература о митрополитъ Веніаминъ.

Подъ именемъ "фанаріотскаго правленія" разумбется періодъ въ исторін Румынін, когда на престолахъ придунайскихъ господарствъ сидели иноплеменные господари изъ константинопольскихъ грековъ назначаемие Портою. Этотъ періодъ продолжанся болбе ста леть: для Молдавін — съ 1711 по 1821, а дія Валахін съ 1716 по 1821 годъ. Тяжелая утрата господарствами древнаго права избирать господарей изъ своихъ соплеменниковъ и замъна ихъ назначаемыми изъ чужеземцевъ явились последствиемъ неудачнаго похода Петра Великаго противъ турокъ, предпринятаго въ тайномъ союзъ съ вадашскимъ V господаремъ Константиномъ Бранковану (1688—1714) и молдавскимъ Димитріемъ Кантемиромъ (1711). Послё умерщвленія перваго и бёгства въ Россіи второго, Турція уб'єдилась въ стремленіи румынъ къ сближенію съ Россіей съ цёлью возстановленія національной независимости и наискивала мёры къ подавленію этого. Мёры эти не заставили себя долго ждать. Въ одномъ изъ кварталовъ Константиноподя, извъстномъ подъ именемъ Фанара, проживалъ особый классъ грековъ, бывшихъ въ пренебрежении у остального греческого населения Турции за готовность, ради личныхъ интересовъ, действовать даже противъ своихъ



Іосифъ Ананіеску, митрополитъ Молдавскій и Сочавскій. (1875 — 1902).

По фотографіи изъ собранія А. И. Яцимирскаго.

4. 00000000, 0000000000

единоплеменниковъ. Эти греки-фанаріоты, которыхъ называли такимъ именемъ для отличія отъ прочихъ грековъ, были въ то время въ самыхъ близкихъ отношеніяхъ къ правительству Оттоманской Порты. Ради личныхъ выгодъ они принимали на себя исполненіе всякаго рода порученій, направленныхъ къ угнетенію и подавленію національныхъ стремленій всёхъ христіанскихъ народовъ, населяющихъ Турцію, и потому считались върными слугами турецкаго султана. Изъ этого-то ненавистнаго всёмъ жителямъ княжествъ класса греческаго населенія Константинополя, грековъ-фанаріотовъ, Порта и назначила господарей—для Молдавіп въ 1711, а для Валахіи—въ 1716 году.

Правленіе фанаріотовъ, продолжавшееся болѣе столѣтія, представляетъ мрачныя страницы въ исторіи Молдовлахійскихъ госполарствъ.

Всё румынскіе лётописцы и многіе изъ иностранныхъ писателей того времени заклеймили позоромъ фанаріотовъ, причинившихъ много объствій прежде богатой и прекрасной странъ, которую они довели почти до полнаго разоренія 1).

Получивъ отъ Порты право жизни и смерти во ввёренной ихъ управленію страні и руководствуясь однимь только животнымь инстинктомъ, фанаріоты подчинили своему грубому произволу все имущество и жизнь своихъ новыхъ подданныхъ; они заглушали въ своемъ сердце все человеческія чувства; въ ихъ правленіе кровь руминъ лилась ручьями; ими пускались въ дёло всякаго рода истязанія и нытки; самый легкій проступокъ наказывался какъ преступленіе; законъ быль замёненъ произволомъ; двадцать разъ господарь могъ оправдать и обвинить по одному и тому же дёлу; не имёя никакого значенія и силы, народные представители собирались для одной только формы. Румынскій народъ быль глубоко оскорблень и обижень гнусной системой фанаріотовъ, деспотивмъ которыхъ подавляль національность и погрузиль въ невъжество цълую страну, истощивъ ея средства произвольными налогами, которыми они удовлетворяли жадность чиновниковъ Порты и обогащали себя и свою челядь, стремившуюся въ княжества за богатой добычей. Нравственное растлёніе, принесенное фанаріотами, пронивло во всё слои румынскаго народа.

<sup>1)</sup> Сводъ сказаній о фанаріотахъ приводится Ксенополомъ, извѣстнымъ румынскимъ историкомъ, въ V томѣ его "Исторіи". Тутъ цитируется соч. Вашковича: Giornale d'un viaggio de Constantinopole in Polonia, 1784 an.; Raicevich, Osservationi staricte... la Valachia e Moldavia. Napoli, 1780. А сводъ лѣтописныхъсказаній находится въ сочиненіи С. Erbiceanu, Cronicarii Greci. Висигерсі 1880 an.

Особенно глубовіе корни деморализація пустила въ средѣ боярства и служебнаго сословія, которыя принялись угнетать "царановъ" (крестьянъ), результатомъ чего явилось попраніе человѣческихъ правъ, бѣдность простого народа и запустѣніе страны. Такова общая характеристика правленія фанаріотовъ 1).

Тажесть пла, наложеннаго на страну господарями-чужеземцами, была чувствительна особенно въ томъ отношения, что они не только остановили на долгое время стремленіе румынъ въ политической независимости, но и подавили въ нихъ сознаніе ихъ отеческихъ преданій, пригодности національных обычаевь и учрежденій, и даженеобходимости ващищать свои территоріальныя права и политическіе интересы. Фанаріоты исподволь поселяли въ румынахъ индифферентизмъ къ національной обособленности, насильно внося въ ихъ жизнь свои, чуждые имъ нравы и обычаи. Думая подавить румынскую народность, они дъятельно старались объ усиленіи и распространеніи эллинизма среди румынъ. Фанаріоты внолив поняли то значеніе, какое могло иметь для упроченія ихъ управленія распространеніе въ кнажествахъ эллинизма въ ущербъ румынской народности. Конечно, прежде всего они обратили особенное внимание на высшие классы общества, справедливо надбясь черезъ нихъ вліять въ желаемомъ направленін н на темныя народныя массы. Высшій классь составляли бояре, или, по нашему, дворяне. До временъ фанаріотовъ права дворянъ были очень значительны: они пользовались исключительнымъ правомъ занимать всв высшія должности въ господарствахъ; имъ быль препоставлень судъ и расправа на ихъ земляхъ и право голоса во всёхъ народнихъ собраніяхъ. Въ особенности вліяніе и сила бояръ проявлялись во время выборовъ господарей, —и даже во время турецкаго господства: Порта почти всегда утверждала выбраннаго ими господаря. Каждый новый законъ только тогда получалъ силу, когда утверждался боярствомъ,--√ почему всё грамоты, касавшіяся какихъ-либо постановленій, начинались словами: "съ согласія великихъ и малыхъ бояръ" и т. д. Правда,

<sup>1)</sup> Безъ сомивнія, и между фанаріотами встрвчались иногда хорошіє господари, къ числу которыхъ можно причислить Н. Маврокордато, К. Мурузи, отчасти К. Маврокордато и Григорія Гику. Но подобныя личности были, такъ сказать, ръдкими оазисами среди безводной пустыни. "При томъ-же, —говоритъ г. Ксенополъ, —если бы даже всъ фанаріоты обладали самыми благими намъреніями, то и тогда они ничего не могли бы сдълать вслъдствіе "турецкой системы". Система была хуже, чъмъ личности, и если бы турки не душили господарей (пи аг fi strins de gît), многіе изъ нихъ не душили бы народъ". Istoria Românilor, vol. V, р. 523.

нартійность бояръ приносила много вреда странь; но во всякомъ случав, они составляли силу, съ которою подчасъ нужно было считаться и самому господарю. Послъ этого понятно стремленіе фанаріотовъ подавить въ боярахъ сознание национальности и привлечь ихъ на свою сторону. Для ихъ эллинизаціи они употребляли всевозможныя средства. Прежде всего, "каждый господарь-фанаріотъ шелъ на господарство въ сопровождении множества грековъ, которые придъплялись къ нему, какъ прахъ къ ногамъ" 1). Имъ главнимъ образомъ предоставлялись всё должности, начиная съ высшихъ въ дивант и кончая низшими въ провинціальныхъ учрежденіяхъ, въ ущербъ тувемнымъ боярамъ. Румынскій языкъ уступаеть місто греческому. который сдёлался языкомъ двора, администраціи и преподаванія. Знаніе греческаго языка являлось главнымъ условіемъ постиженія на службъ высшихъ должностей и въ то же время служило признакомъ "благородства". Вотъ почему, желая сохранить свое положение и вліяніе, румынское боярство должно было подражать во всемъ грекамъ, а дътей своихъ учить греческому языку и воспитывать въ греческомъ духъ,-чему вполив способствовали греческія школы, устра-и иваемыя фанаріотами <sup>2</sup>). Прежнее румынское боярство, отличавшееся привязанностію въ религіи и украпіенное многими гражданскими и семейными добродьтелями, стало носить какой-то восточный характеръ. сдълалось порочнымъ, заботилось только о своемъ обогащения на счетъ жестоко притъсняемаго имъ простого народа. Сознаніе своей народности въ румынскихъ боярахъ дошло до такого упадка, что въ 1745 году они сами письменно просили господаря-фанаріота запретить доступь въ государственнымъ должностямъ боярскимъ сыновьямъ, не умъющимъ читать и говорить по-гречески. Румынскій историкъ М. Когальничяну († 1891) такъ характеризуетъ боярское сословіе XVIII въка: "потерявъ любовь къ отечеству и свободъ, бояре стали заботиться теперь только объ увеличении своего состоянія и о своихъ частныхъ дёлахъ: взявъ въ примёръ фанаріотовъ, они бончили темъ, что соединились съ ними для совмъстного грабежа; они соперничали съ этими константинопольскими рабами въ изобретении средствъ притъсненія и насилія. Для удовлетворенія своихъ страстей, они забыли свое родство съ народомъ и то, что долгъ ихъ состоялъ въ

<sup>1)</sup> Xenopol, Op. cit., vol. V., p. 522.

<sup>2)</sup> О состояніи школьнаго діла и характерів воспитанія въ школахъ во время фанаріотовъ можно найти обстоятельныя и интересныя свідінія въ упомянутомъ сочиненіи Ксенопола и въ сочиненіяхъ К. Ербичяну: "Serbarea şcolara de la Iaşi", 1885 an и "Cronica Zaveriei," 1888 an.

покровительстве своимъ соотечественникамъ. Роскошь деморализонала ихъ нравы, ослабила ихъ характеръ, убила въ нихъ всякія чувства чести и правды, сдёлала ихъ стыдомъ націи и поддерживала тиранію, тяготъвшую надъ несчастнымъ крестьянииомъ" 1).

Создавъ себъ соотвътствующую среду изъ бояръ, господери-фанаріоты явились, такимъ образомъ, настоящими грабителями ввёренной ихъ управленію страны, смотря на свою должность исвлючительно √ какъ на средство къ обогащенію. Къ такому взгляду прямо вела "турецкая система" назначенія госполарей за деньги, и притомъ не пожизненно, а на три года. Взявъ на откупъ за большія деньги престоль одного изъ княжествъ, господарь являлся въ страну бёднякомъ, обремененнымъ долгами, но зато имълъ полное право грабить страну какъ для уплаты долговъ, такъ и для личнаго обогащенія. Не связанные съ своими подданными общей національностью, фанаріоты питали по отношенію въ нимъ еще чувство извъстнаго греческаго презрвнія ко всему негреческому и, следовательно, не ставили никакихъ предбловъ своимъ стремленіямъ къ наживъ. Поэтому періодъ ихъ правленія быль періодомъ буквальнаго грабительства, и господари, за очень немногими исключеніями, были истиннымъ бичемъ ввърявшагося имъ несчастнаго народа 2). Являясь на господарство "подобно ястребу, готовому пасть на свою жертзу", каждый господарь "окружаль себя самымь низкимь разрядомъ фанарской челяди, которая, словно голодная саранча, налетала на княжества вслёдъ за новымъ назначеніемъ" в). По словамъ другого изслъдователя этой эпохи, Торнтоин, "дворъ господаря въто время состояль изь того сборища грабителей, которые, перейдя области Константинопольского пролива и прибывъ подъ побровительство властелина, съ жадностью бросаются на столы яствъ и питій, грабя несчастный народъ, не надъющійся на какую-либо помощь" 4).

Весь государственный строй въ княжествахъ при фанаріотахъ былъ направленъ къ систематическому разграбленію стравч. Власть господаря имъла характеръ деспотическій: воля его была закономъ и исполнялась безпрекословно. Господарь управлялъ страной посредствомъ особаго для каждаго княжества центральнаго правительства,

<sup>1)</sup> А. Накко, Исторія Бессарабія, ч. 2, стр. 432.

<sup>2)</sup> Хепорої. Ор. cit., vol. V, ч. 522; Голубинскій, Краткій очеркъ Молд-Вал. церкви, стр. 337.

<sup>3)</sup> Zalloni, Essai sur les Fanariotes. p. 40.

<sup>4)</sup> C. Golecu, Starea de acum a Valachiei și a Moldaviei de Tomas Tornton, p. 59; Visanti, Veniamin Costaki, 1881, p. 10.

нли дивана, составлявшагося изъ нервыхъ сановниковъ государства. духовныхъ и свётскихъ, между которыми мёстный митрополить быль первенствующимъ членомъ. Но это учреждение, имъвшее силу въ прежнее время, при фанаріотахъ потеряло всякое значеніе. Диванъ въ это время быль, собственно, собраніемь олигарховь, а не правильно организованнымъ правительственнымъ учреждениемъ. "Существование ливана обусловливалось, главнымъ образомъ, темъ, что онъ маскировалъ деспотизмъ и своеволіе тирана, не терпящаго прекословій, и вовсе не имълъ значенія въ смысль соучастія страны въ управленіи и защить ся интересовъ. Бояре пресмыкались предъ господаремъ креатурою султана; они знали, что одно слово господаря, если нужно, можеть обратить ихъ въ ничтожество" 1). Диванъ, или центральное правительство, заведываль цынутами (округами) посредствомъ исправниковъ, въ рукахъ которихъ били сосредоточени всв отрасли внутренняго управленія страною. Въ каждомъ цинуть подагалось по два исправника, срокомъ на одинъ годъ. Икъ власть была такая же деспотическая и безконтродьная, какъ и власть самого дивана. Исправники покупали свои мъста у членовъ дивана, члены дивана — у господаря, а последній покупаль престоль въ Константинополе. Положеніе народа при подобныхъ порядкахъ было ужасное. Особенно много несчастій приносила ему такъ-называемая откупная система, практиковавшаяся въ это время въ княжествахъ. Но кто не знастъ.совершенно справедливо замъчаетъ Вигель, - что въ Молдавіи и Валахін, подъ названіемъ откупа, разумбется купленное право законнымъ образомъ грабить и обогащаться" 2).

Обремененный государственными податями и поборами, тажкими казенными работами, требованіями владёльцевь и обираемый откупщивами, простой народь находился вь самомъ жалкомъ состояніи. Торговли и промышленности не существовало, такъ какъ княжествамъ, считавшимся какъ бы житницею Порты, было запрещено вывозить сырые продукты изъ страны. Они были обязаны снабжать Турцію хлёбомъ, строительнымъ лёсомъ и овощами. Эти произведенія откупщики забирали по опредёленной таксё, нерёдко уменьшая ее по собственному произволу. Матеріальному состоянію народа вполнё соотвётствовало умственное, правственное и юридическое: нигдё не было

<sup>2)</sup> Записки Ф. Ф. Вигеля о Вессарабіи "Русскій Архивъ", 1893 г. № 1. Прилож. стр. 16. Подробиве въ нашемъ изслъдованіи "Гавріилъ Ванулеску-Бодони", стр. 18; Хепорої, ор. сіт., рр. 610—611.



<sup>1)</sup> Comte d'Hauterive. La Moldavie en 1785 an. 1880, p. 46. Цитировано по назв. соч. Visanti, p. 15.

Ини одной школы, ни одного наставника, ни одной книги; никто не имътъ никакого понятія о правилахъ чести; вмъсто законовъ и уставовъ царило исключительно право сильнаго. Слъдствіемъ этого было подавленіе сознанія національности румынскаго народа, что угрожало ему, если не смертью, то еще худшимъ—полнымъ порабощеніемъ. Народъ, прежде гордый славными преданіями своего прошлаго, жизнерадостный, отзывчивый на всякое хорошее дъло, особенно извъстный любовью къ своему отечеству, этотъ народъ теперь, въ эпоху фанаріотовъ, можно сказать, лежалъ на землъ, подъ гнетомъ тяжкихъ условій жизни.

Бедственное въ экономическомъ и политическомъ отношения положение руминскаго народа значительно увеличивалось стъсненнымъ состояніемъ православной церкви въ княжествахъ. вслёдствіе стремленія фанаріотовъ эллинизировать ее, чтобы такимъ образомъ лишить ее всяваго вліянія на народъ. Во все время своей исторической жизни румыны дорожили своею православною церковью. Господари, митрополиты, епископы, бояре и простой народъ боролись и проливали кровь за родину и свою въру, претерпъвая за это несчастія, ссылку, нищету, нерѣдко и смерть. Православная церковь была прочнымь оплотомь для защиты румынь оть чужихь вліяній; заключая союзъ съ турками, румины первымъ условіемъ ставили защиту и неприкосновенность національной церкви и ея правъ. Православная въра была тою жизненною силою румынскаго народа, сохранностью, живучестью и преуспъяніемъ которой обезпечивалась историческая будущность его, какъ независимой націи. Она спасала его отъ порабощенія исламу и латинству; она давала ему чувствовать и свою особность, и свое единство въ качествъ православно-христіанскаго народа; она была выражениемъ религиозныхъ, нравственныхъ и національныхъ потребностей румынскаго народа; она образовала и сохранила обработанный общенаціональный языбъ; она была школой добрыхъ нравовъ народа и воспитанія въ здравыхъ идей; она была, наконецъ, проводникомъ культуры и національной цивилизаціи 1). Послѣ этого становится понятнымъ стремленіе фанаріотовъ лишить церковь ея значенія. Они усивли увтрить Порту въ опасности предоставленія митрополичьную и даже епископскихъ каоедръ въ княжествахъ исключительно природнымъ румынамъ ввиду того вліянія, какое митрополиты и епископы имбють на на-

<sup>1)</sup> Объ этомъ см. у Мелхиседека, "Papismul și starea actuala a bisericei orthodoxe in regatul României", 1883 an.

родъ. Вслёдствіе этого, господарямъ-фанаріотамъ было предоставлено право избранія и назначенія на святительскія канедры въ княжествахъ преимущественно грековъ. "Въ то время румынская церковъ,—говоритъ г. Есенополъ,—была огречена, особенно въ Мунтеніи (Валахіи), гдё митрополичьи и епископскія канедры занимались большею частью греками" 1).

Назначение иноземцевъ-грековъ на высшія іерархическія степени сопровождалось упадкомъ церковной жизни въ княжествахъ. Въ самомъ деле, для того, чтобы какой-либо народъ сознавалъ свою національность, единство и целостность и не представляль бы изъ себя случайнаго собранія людей, говорящихъ только однимъ языкомъ, -- необходимо, чтобы онъ имъль одинъ общій центръ, вокругъ котораго группировались бы его интересы, одно общее знамя, подъ которымъ онъ могъ би собираться въ минуту опасности. Такимъ центромъ для руминъ прежде служили господарь и митрополить. Утративъ своего природнаго господаря, но не утративъ національнаго митрополита, румыны все-таки сознавали себя единымъ народомъ; лишившись же вивств того и другого, они остались безъ всякаго связующаго и объединяющаго ихъ центра. Такимъ образомъ, вмёстё съ потерей средоточныхъ пунктовъ и вившнихъ символовъ единства, должно было исчезнуть ихъ національное самосознаніе, и румини не только въ чужихъ глазахъ, но и въ своихъ собственныхъ какъ-бы перестали на время существовать въ качествъ единаго народа и превратились просто въ жителей извъстныхъ провинцій, ничемъ не связанныхъ между собою, въ разрозненныя толны и единицы, сознающія только свою принадлежность къ извёстнымъ селамъ и городамъ, но не имъющія представленія ин о какомъ высшемъ органическомъ единствъ.

Румынскіе патріоты съ ужасомъ взирали на опасность, которой подвергается ихъ отечество отъ такого положенія дёлъ. Они часто протестовали предъ господаремъ и Портою противъ дёйствій, которыми попирались права и исконные обычаи страны. Разумбется, подобные протесты почти никогда не имёли желаннаго успёха. Изъ нихъ заслуживаетъ особеннаго вниманія протестъ Молдавскаго митрополита Іакова. Въ 1751 году послёдній созвалъ соборъ въ Яссахъ изъ

<sup>1)</sup> Хепорої, Ор. cit., vol V, р. 656. Этимъ мы вовсе не желаемъ отрицать вообще заслуги грековъ въ дѣлѣ сохраненія и поддержанія православія въ княжествахъ, особенно въ первое время по основаніи послѣднихъ. Мы имѣемъ ввиду указать на стремленіе греческой церкви къ іерархическому господству падъ Румынскою церковью и на слѣдствія этого для послѣдней. См. объ этомъ "Гавріилъ Банулеску-Бодони", стр. 22—33.



румынских епископовъ, архимандритовъ и игуменовъ, на которомъ были преданы анаеемъ всъ, открывшіе доступъ грекамъ къ высшимъ іерархическимъ степенямъ въ Молдавіи, и клятвенно было постановлено не дупускать дальнъйшаго возведенія грековъ въ санъ епископскій или митрополичій (см. выше, стр. 59). Но вліяніе грековъ было такъ сильно, что постановленія этого собора не имъли практическихъ результатовъ. Самъ Іаковъ, спустя семь лътъ, въ 1758 году долженъ былъ оставить свою каеедру и удалиться въ монастырь. На его мъсто тогдашній господарь-фанаріотъ, Іоаннъ Калимахъ, назначилъ своегобрата Гавріила, бывшаго до тъхъ поръ митрополитомъ Солунскимъ.

Понятно, что при указанномъ господстве нноземнаго духовенства, √ церковная жизнь въ княжествахъ пришла въ упадокъ. Греческое духовенство, незнавшее румынскаго языка и незнакомое съ нравами н обычаями страны, равнодушно относилось въ нуждамъ и благосостоянію своей паствы, заботясь главнымъ образомъ о своихъ личныхъ интересахъ и объ эллинизаціи народа. Въ епископальныхъ городахъ богослужение совершалось не на руминскомъ, а на греческомъ языкъ, совершенно непонятнымъ для большинства. Правда, въ селахъ низшее √ духовенство состояло изъ природныхъ румынъ; но и оно мало оказывало просвътительнаго вліянія на народъ, такъ какъ и само било у недостаточно просвъщеннымъ для этого. Епископы-греки не заботитились объ образованіи румынскаго духовенства; напротивъ, благодаря ихъ стараніямъ, прежнія румынскія духовныя училища, бывшія впродолженіе цёлыхь столетій единственными учебными заведеніями, обращались въ греческія школы, гдв преподаваніе шло на греческомъ язывъ, непонятномъ для учащихся, и потому было малоуспъшно. Хотя и прежнія училища не давали особеннаго образованія учащимся, но за то здъсь велось воспитание въ духъ перковности, и они въ значительной степени достигали непосредственной своей цёли-приготовленія достойныхь пастырей народа. Эти училища находились въ городахъ при епископскихъ каоедрахъ, а иногда и въ деревияхъ, при домать священниковь; въ нихъ приготовлядись молодые люди. пренмущественно въ священническому званію. Программа ихъ состояла въ томъ, что ученики изучали руминскій языкъ, Часословъ, Псалтырь, Октоихъ, Апостолъ, Евангеліе и Нятикнижіе Монсеево. Въ этомъ и состояла вся ученость 1). Теперь же, при фанаріотахъ, отъ будущихъ священниковъ не требовалось и этой "учености", а только - грамот-

<sup>1)</sup> Объ этомъ см. упомянутыя уже нами соч. Ксенопола и К. Ербичану: "Serbarea școlara de la Iași" и "Cronicarii Greci."

ность, т.-е. умёнье читать и писать; такимъ образомъ, священники являлись только механическими служителями и совершителями церковнихъ службъ и требъ, не имёя никакого понятія о православныхъ
догматахъ и христіанской нравственности. Кромѣ того, священники,
даже если бы и желали, не могли оказывать просвётительнаго вліянія
на своихъ прихожанъ, такъ какъ и матеріальное положеніе ихъ было
очень незавидно; они, почти какъ и крестьяне, были обременены у
всевозможными налогами, не находя себѣ законной защиты въ лицѣ
епископовъ, и наравнѣ съ нослѣдними должны были заботиться о
насущномъ пропитаніи.

Монашеская жизнь въ монастыряхъ въ разсматриваемую нами эпоху также находилась въ сильномъ упадкъ. Нужно замътить, что въ господарствахъ было очень много монастырей: одни изъ нихъ были построены господарями, другіе-епископами, третьи-боярами, причемъ большинство изъ нихъ существовало на пожертвованныя въ ихъ пользу имѣнія. Нѣкоторые изъ нихъ были "преклонены" святымъ мѣстамъ) $^{
u}$ на Востокъ. Внутренній быть монастырей въ то время представдяль много нестроеній. Однимъ изъ главныхъ недостатковъ его было отсутствіе общежитія, следовательно, - развитіе личной собственности монашествующихъ и соединенная съ этимъ мірская суетливость и заботливость о средствахъ въ содержанію себя. Но особеннымъ унадкомъ отличалась жизнь въ "преклоненныхъ" святымъ мъстамъ монастыряхъ, которые составляли нёчто вродё государства въ государстве. Они управлялись присылаемыми игуменами-греками, которые, подлежа никакому контролю, распоряжались богатёйшими монастырями по собственному усмотренію, нисколько не заботясь о благоустройствъ ввъренныхъ ихъ управленію обителей; исходнымъ и конечнимъ пунктомъ ихъ дъятельности била забота о личнихъ матеріальныхъ выгодахъ. Нравственная жизнь игуменовъ, жившихъ прежде среди азіатской роскоши и пышности, и подчиненных имъ монаховъ представляла самое безотрадное явленіе 1). — Такую печальную картину представляла общественная и религіозная жизнь молдовлахійскихъ господарствъ въ несчастный для нихъ періодъ правленія фанаріотовъ.

Въ заключеніе, для характеристики фанаріотовъ, не можемъ не привестн словъ современниковъ этой насчастной для румынскаго народа эпохи, просвъщеннаго молдавскаго лътописца Іоанна Некульчи и безсмертнаго румынскаго писателя Георгія Лазаря. Видя несчаст-

<sup>1)</sup> Подробите о "преклоненныхъ" монастыряхъ см. въ соч. "Гаврівлъ Банулеску-Бодони", ч. І, гл. 3.



ное положение руминскаго народа, Некульчя съ горестью восклицаеть: "ахъ, несчастная страна! Какія времена наступнян, и какому ненытанію она подверглась! Развё Богь смилуется! Какъ Онъ постунилъ съ израильтянами, имъвшими во главъ пророка Монсея, раздълившаго Чермное море,-такъ да поступитъ и съ тобою, несчастная страна, для избавленія отъ тягостнаго положенія" 1). Георгій Лазарь говорить объ этой эпохв болве прямолинейно: "въ тотъ день, когда душа опять вседилась бы въ тела нашихъ предковъ и ваглянула на потомковъ ведикаго Цезаря, славнаго Авреліана и могущественнаго Траяна, узнала бы она ихъ въ этотъ день?... Конечно, она искала бы ихъ въ большихъ императорскихъ дворцахъ, а нашла бы въ самыхъ плохихъ землянкахъ, наполненныхъ пепломъ; искала бы ихъ на престолъ величія, а нашла бы ихъ въ скорбяхъ, подъ цгомъ рабства; искала бы ихъ прославленными и свётлыми, а какими бы нашла?!... — оборванными, годыми, подобными скотамъ, совершенно павшими въ пропасть, рабами враговъ человъчества и грабителями отеческаго дома" 2).

Таково было состояніе церковной, государственной и общественной жизни въ княжествахъ въ XVIII вък, въ періодъ правленія фанаріотовъ. И воть, въ то время, когда княжескій скинетръ сдёлался игрушкою въ рукахъ чужеземцевъ, причинившихъ столько несчастій странъ, когда бъдствія народа, лишеннаго духовнаго просвъщенія и руководства, достигли, можно сказать, своего апогея,-въ это время появляется великій мужъ, который съ архипастырскимъ жезломъ, подобно древнему пророку Монсею, повелъ народъ въ обътованную землю путемъ развитія въ немъ національнаго самосознанія посредствомъ заботъ о его духовномъ просвъщении. Этотъ мужъ былъ знаменитый Молдавскій и Сочавскій митрополить Веніаминъ Костаки <sup>8</sup>). въ началв прошлаго столетія, — говорить известный публицисть Кине, -- въ ясскомъ обществъ появляется, словно духъ возрожденія среди развалинъ, величавый мужъ Веніаминъ, митрополить Молдавской церкви. Хотя онъ жилъ вдали отъ свётскихъ и дипломатическихъ круговъ, посвящая свое время чтенію писаній Василія Великаго и Гомера, однако въ своей одиссеевской простотъ онъ понималъ и зналъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ioann Neculce, Chronica țarei Moldovei, cap. XXIII, p. 379, ed. 2-e, București, 1874.

<sup>2)</sup> G. Sion "Memorial lui P. Poenaru despre G. Lasar", discurs, tinut la Academia Româna. București, 1871 an. p. 58. Лазарь, родомъ изъ Трансильвани, имъетъ такое же значеніе для румынъ, какое М. В. Ломоносовъ для русскихъ. Онемъ будетъ ръчь впереди (см. стр. 374). Умеръ въ 30-хъ годахъ прошлаго стольтія

<sup>3)</sup> Visanti, op. cit., p. 17.

все необходимое для возрожденія своего народа. По его начинаніямъ и подъ его руководствомъ начались преобразованія въ школьномъ дёлё, между прочимъ, введеніе родного языка вмёсто непонятнаго народу греческаго. Въ его скромной типографіи печатался первый румынскій журналъ и многіе труды молодыхъ писателей. Подъ его покровительствомъ возникъ и національный театръ, какъ средство пробужденія національнаго чувства" 1) и т. д.

Эти строки, говоря словами г. Византи, принадлежащія перу знаменитаго и авторитетнаго французскаго писателя публициста, служать красноръчнвъйшимъ свидътельствомъ того, что митр. Веніаминъ билъ иниціаторомъ и организаторомъ движенія, положившаго начало умственному и нравственному прогрессу въ современной Румыніи... Это еще разъ доказываеть, что Румынская церковь, въ лицъ своихълучшихъ представителей, всегда была щитомъ національности, хранилищемъ родного языка и культуры 2). Извъстный румынскій святитель Филареть Скрибанъ говорить: "какъ на государственномъ поприщъ Молдавія имъла дъйствительно Великаго господаря, Стефана, такъ на перковномъ— знаменитаго митрополита Веніамина".

Прежде чёмъ приступимъ къ изложенію біографіи митрополита Веніамина, въ связи съ его дъятельностью на пользу Руминіи, укажемъ, что о немъ существуетъ на румынскомъ языкъ очень богатая литература. V. Visanti, Veniamin Costaki, mitropolit Moldovei și Sucevei, 1881 an. Это-публичная рёчь на университетскомъ актё въ Яссахъ, написанная увлекательно, читается съ большимъ интересомъ, но дъятельность митрополита Веніамина представлена здёсь не вполнё обстоятельно. При пользованіи ею нужно имёть ввиду шовинистическую точку зрѣнія профессора на нѣкоторые факты, особенно, имѣющіе отношеніе въ Россіи. Въ капитальномъ труде проф. К. Ербичяну "Istoria Mitropoliei Moldaviei" (Bucureșci, 1888), жизни и дъятельности митрополита Веніамина посвящено болье 40 страниць. Туть же обнародовано очень много документовъ, относящихся во времени святительства Веніамина, между прочимъ, его переписка: Цённые матеріалы имъются въ "Аста și dokumente, relative la istoria românilor", изд. Рум. Академін (вышло 30 томовъ); въ журналахъ "Revista Theologica" и "Biserica orthodoxa Româna" за 1880 — 1890 г.г.; въ сочинении профессора Ясскаго университета А. Д. Ксенопода "Istoria românilor din Dacia Traiana", Iassi. vol.

<sup>1)</sup> Edgar Quinet, Les Roumains, Paris, 1857 p. 89-90. Cp. Visanti, op. cit., p. 18.

<sup>2)</sup> Visanti, pp. 18-20.

IV — V. 1891 — 1892 г.г. На русскомъ языкъ попутныя свъдънія о митр. Веніаминъ встръчаются въ соч. А. Стадницкаго "Гавринлъ Банулеску-Бодони"; Палаугова "Руминскія княжества Молдавія и Валахія", Спб. 1859; Е. Е. Голубинскаго "Краткій очеркъ исторіи Руминской церкви", 1871 г. и въ нъкоторыхъ журнальныхъ статьяхъ.

П.

Происхожденіе, дітство и первые годы ученія Веніамина въ греческихъ школахъ.—Пребываніе его у Хушскаго епископа Іакова Стамати.—Постриженіе его въ монашество и посвященіе въ санъ іеродіакона и іеромонаха.—Русско-турецкая война 1787—91 г.г. и іерархическія переміны.—Посвященіе Веніамина въ санъ епископа Хушскаго, а затімъ—Романскаго.—Избраніе его въ Молдавскіе митрополиты.—Общая характеристика его діятельности въ качествів митрополита.

Веніаминъ Костаки, въ мірт Василій, родился въ декабрт 1768 года, въ с. Рошіештахъ, Фальчійскаго округа. Родители его-Григорій Костаки и Марія Конта — принадлежали къ древней знаменитой въ нсторін Молдавін боярской фамилін Болдуръ. Въ предисловін въ одной 1) изъ своихъ книгъ онъ самъ кратко издагаетъ свою біографію. "Смиренный переводчикъ этой книги, -- говоритъ онъ, -- появился на свътъ въ декабре 1768 года отъ благочестивихъ родителей Григорія Костаки и Маріи Конта; воспріємницею при крещеніи, происходившемъ 1-го января, была Елена Катаржи; въ 1784 году былъ постриженъ въ монашество въ Хушской епископін и рукоположенъ во діакона епискономъ Хушскимъ Іаковомъ; въ 1788 году рукоположенъ въ св. Молдавской митрополіи во ісромонаха; въ марть 1789 года быль назначенъ нгуменомъ монастиря св. Спиридона въ Яссахъ; 27-го іюня 1792 года хиротонисанъ своимъ старцемъ, преосв. Іаковомъ, въ епископа Хушскаго, въ качествъ его преемника; въ іюнъ 1796 года билъ переведенъ на епископію въ Романъ; 15-го марта 1803 года преемствоваль митр. Іакову, по его смерти, въ занятіи митрополичьей Молдавской канелры".

Нареченный при крещеніи Василіемъ, Веніаминъ втеченіе всей своей жизни относился съ особенною любовью къ своему покровителю, стараясь воплотить въ своей жизни его добродътели и подражать ему въ своей архипастырской дъятельности. Съ большимъ усер-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Funia Intreita, 1831 r.

діємъ онъ изучалъ творенія этого великаго святителя, образцоваго администратора и непоколебимаго защитника церкви. Дътство его, какъ и дътство всъхъ всликихъ людей, ознаменовано исканіемъ истиннаго пути.

Ранвіе годы своей жизни Василій провель въ пом'й родителей. которые, по мфрв возрастанія сына, обращавшаго на себя всеобщее внимание своею привлекательною наружностью и душевными качествами, -- были озабочены его первоначальнымъ образованіемъ. Но это представляло большія затрудненія, такъ какъ въ селахъ тогла почти совствъ не было школъ; только въ городахъ еще можно было найти несколько школь съ систематическимъ курсомъ, да и то, преподавание въ нихъ велось на обычномъ въ то время греческомъ языкв. Кром'в того, въ 1769 — 75 годахъ, во время русско-турецкой войны. княжества служили театромъ военныхъ дъйствій, подвергаясь обычнымъ, сопряженнымъ съ войною, бъдствіямъ: села и города быль обращены въ госпитали и продовольственные магазины, жители полвергались неизбёжнымъ притёсненіямъ, имёнія богачей разорялись. Вслъдствіе этого многіе жители, для спасенія жизни и имущества. переселялись въ болбе или менбе безопасныя мёста, каковыми, по преимуществу, являлись укрвпленные монастыри. Подобно многимъ, и родители матолетняго Василія искали убежища въ монастиряхъ Нямецкомъ, Секу и Путнъ. Возвратившись послъ Кучукъ-Кайнарджійскаго мира 1774 года въ свое поместье, они нашли заесь одне только развалины. Поэтому они рёшили навсегда переселиться въ Яссы, надъясь найти тамъ благопріятныя условія для воспитанія сына. тъмъ болте, что новый господарь Григорій Гика, между другими реформами, предпринятыми имъ для поднятія благосостоянія страны із уврачеванія ся ранъ, проектироваль возстановить школы, уничтоженныя въ воениое время, и поставить ихъ на надлежащій путь, т. е. путь національный, съ преподаваніемъ въ нихъ на родномъ языкъ. Но эти добрыя начинанія господаря, иностранца по происхожденію. но патріота по чувствамъ, не осуществились на дълъ. Ученіе въ школахъ по прежнему велось на греческомъязыкъ, непонятномъдля населенія. а потому и не могло принести значительных результатовъ въ дълъ образованія. Это побуждато румынь, жетавшихь помёстить своихь дътей въ греческія школы, "отыскивать разныхъ проходивцевъ наъ-за-Дуная" и вручать имъ своихъ дътей для обученія греческому языку. Такіе учителя, по отзывамъ современныхъ писателей, оказывали пагубное вліяніе на нравственность дётей, воспринимавшихъ отъ нихъ все мерзкое и гадкое... Счастливыя исключенія были чрезвычайно

ръдки 1). Поседившись въ Яссахъ, родитеди Василія были озабочены ему хорошаго домашнаго учителя. Вибств съ тымъ, отысканіемъ съ большими затрудненіями они опредълили мальчика въ греческую школу Трехъ Святителей, благодаря протекціи имівшей большое вліяніе его крестной матери. Но не долго ему пришлось здёсь учиться: онъ не могъ привикнуть въ системт обученія на иностранномъ, мало ему знакомомъ языкъ и къ тъмъ преследованіямъ и униженіямъ, которыя приходилось переносить дътямъ природныхъ руминъ. Склонный по природъ въ созерцательной и уединенной жизни, онъ стремился къ монастырскому уединенію, особенно въ Нямецкій монастырь, гдт не угасаль свъть просвещения, сиявший втечение более четырехь въковъ и гдъ въ неприкосновенности развивалось чувство любви къ родинъ и православію. Въ это время здъсь, во главъ плеяди образованныхъ и патріотовъ монаховъ стоялъ знаменитый старецъ Пансій Величковскій, "родимецъ Полтавскій".

Слава о Паисіи грем'єла не только по Румынін, но и по всему Востоку и привлекала въ монастырь много энтузівстовъ. Сюда то и ръшилъ уйти молодой Василій. Еще въ дътствъ, во время странствованія его родителей, онъ бываль въ Нямці, гді видаль знаменитаго старца. Теперь, подъ вдіяніемъ современныхъ тяжелыхъ обстоятельствъ, а также при врожденной склонности къ тихой, уединенной жизни, воспресли въ немъ воспоминанія дътства, рисуя въ его воображеніи въ самычь привлекательныхъ краскахъ строгую жизнь иноковъ, ихъ непрестанные труды и молитвы вдали отъ современнаго "огреченнаго" общества, подъ руководствомъ святого мужа Пансія. И вотъ, найдя себъ товарища, онъ тайкомъ ушелъ изъ дому и отправился пъшкомъ въ монастырь, имъя ввиду поступить тамъ въ число братін, а затёмъ постричься. Спустя нёсколько дней совм'ястнаго путешествія, они рішили отдохнуть и остановились на ночлегь у одного "стража полей" (păzitor de țarina), близъ с. Волонтирештъ на р. Серетъ. Проснувшись на другой день, мальчикъ, полный радости, что скоро достигнеть своей цёли, увидёль, что его компаньонь сбёжаль, причемъ обокралъ его, взявъ вещи и маленькую сумму денегъ въ нъсколько конбекъ, т. е. все его достояніе. На молодого Василія это произвело удручающее впечатленіе, и онъ залился горькими слезами. Утъшителемъ явился крестьянинъ. Онъ увидълъ въ этомъ волю Божію, а потому предложиль мальчику остаться у него, такъ какъ ему теперь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Toma Tornton, Descrierea Moldovei şi Valachiei, Buda, 1826. p. 90. Cp. Visanti, p. 25.



невозможно идти въ монастирь въ такомъ видъ. Но это предложеніе било не безкористно, потому что крестьянивъ имѣлъ ввиду оставить такого здороваго мальчика у себя въ работникахъ. Василій остался. Крестьянинъ одѣлъ его въ простую грубую одежду, обулъ въ лапти, и такимъ образомъ,—говоритъ г. Византи,—"било положено основаніе тому апостольскому подвигу служенія, которому онъ потомъ, какъ архіерей, слѣдовалъ втеченіе всей своей жизни" 1). Здѣсь онъ много терпѣлъ какъ отъ тяжелихъ хозяйственнихъ работъ, такъ и отъ постояннихъ ссоръ, происходившихъ между супругами,—на немъ онъ вимещались, онъ билъ, такъ сказать, козломъ отпущенія. Въ темния осеннія ночи его посылали стеречь поля, а днемъ онъ исполнялъ работы по домашнему хозяйству, изъ которыхъ самою тяжелою для него была мочка конопли въ водѣ при самой невыносимой температурѣ.

Съ наступленіемъ зимы, недобрые и грубые хозяева, не имъя теперь особенной нужды въ постороннемъ работникъ и во избъжаніе тратъ на его пищу и одежду, выгнали его отъ себя, оборваннаго и голоднаго. Умъя читать и зная наизусть нъсколько церковныхъ пъснопъній, мальчикъ отправился къ приходскому священнику, который съ радостію принялъ его, снабдилъ необходимыми вещами и сдълалъ дьячкомъ въ своей церкви. Такъ просто тогда дълались подобныя назначенія на церковнослужительскія мъста <sup>2</sup>).

Между тъмъ, бътство молодого Костаки подняло тревогу въродительскомъ домъ; по всъмъ направленіямъ были разосланы гонцы для его поисковъ. Только спустя довольно продолжительное время, его нашли въ с. Волонтирештахъ, откуда привели въ родительскій домъ.

Испытанія, перенесенныя имъ, не угасили въ немъ любви и наклонности къ монашеской жизни, которая съ этихъ поръ стала для него завѣтною цѣлью, а вмѣстѣ и самымъ лучшимъ средствомъ служенія церкви и родинѣ. Но родители сначала и слышать не хотѣли объ его монашествѣ. Напротивъ, по чувству ложной родовитой гордости, они желали видѣть его въ рядахъ чиновной аристократіи наравнѣ съ другими боярскими дѣтьми. Только послѣ большихъ усилій, и то не безъ вліянія извнѣ, родители рѣшились исполнить желаніе своего сына и отпустили его въ Хушскую епископію къ извѣстному своею образованностью, благочестіемъ и добротою епископу Іакову Стамати. Исполнилось задушевное желаніе молодого Василія. Въ еписк. Іаковѣ, питомцѣ Нямецкаго монастыря, онъ нашелъ учителя и покровителя,

<sup>1)</sup> Visanti, op. cit., p. 29.

<sup>2)</sup> Melchisedec, Chronica Husilor, p. 372-3; Visanti, op. cit., p. 30.

отечески полюбившаго молодого энтузіаста, горфвиаго святою ревностію. Іаковь биль действительно видающимся святителемь Молдавской церкви: образованный, горячій натріоть, предусмотрительный политивъ, онъ, полъзуясь своимъ положеніемъ и вліяніемъ, рішиль употребить всё средства для поднятія бёдствующей родины. Однимъ изъ такихъ средствъ онъ справедливо считя тъ просвещение народа, для чего учредиль при своей качедръ школу, въ которую нивли доступъ и клирики, и міряне. Самымъ усерднымъ ученикомъ этой школы быль молодой Василій, который своими успъхами и поведеніемъ обратиль на себя вниманіе начальствующихъ н радоваль святителя Іакова, все болбе и болбе приближавшаго къ себв молодого интомца въ целяхъ непосредственнаго вліянія на него. Съ назначеніемъ Василія библіотекаремъ школи, любознательность его напіла полное удовлетвореніе: со всімъ рвеніемъ своей юной души онъ бросился на богатыя книжныя сокровеща по развымъ научнымъ отраслямъ, въ особенности-по богословію, наученію Слова Божія и св. отеческихъ твореній. Ближайшимъ руководителемъ и воспитателемъ его быль самь преосв. Іаковь, оказывавшій особенное внимавіе своему даровитому ученичу, предвидя въ немъ будущаго борца за интересы религін и національности. Свидътельствомъ, съ одной стороны, умственнаго и нравственнаго преусиванія Василія, а съ другой—вниманія къ нему его высокаго покровителя служить то обстоятельство, что въ мартв 1784 года онъ быль пострижень имъ въ монахи съ именемъ Веніамина, а затемъ рукоположенъ въ ісродіакона. Тогда сму было около шестнадцати лёть. Прослуживь адёсь три года, Веніаминь съ согласія своего патрона, уступившаго просьбамъ Молдавскаго митрополита Леона, отправился въ Молдавскую митрополію, гдв быль архидіакономъ и старшимъ экклесіархомъ, а затъмъ, въ 1788 году, на двадцатомъ году, былъ посвященъ во јеромонаха. Такъ бистро молодой инокъ восходиль по степенямъ ісрархіи, и вскорф, какъ увидимъ, достигь и высшей іерархической степени,

Между тёмъ, въ это время началась вторая русско-турецкая война (1787—1791 гг.). Румынскія господарства, какъ и прежде, служили театромъ военныхъ дъйствій. Молдавія была занята русскими войсками, предводительствуемыми сначала графомъ П. А. Румянцевымъ, а затёмъ—свётлъйшимъ княземъ Потемкинымъ. Русскіе во время оккупаціи княжествъ вводили въ нихъ свое правленіе, назначая на болѣе или менѣе важные посты русскихъ, или грековъ и туземцевъ, служившихъ прежде въ Россіи и извёстныхъ своею преданностію русскимъ. Такой же порядокъ былъ и при назначеніи на высшія ду-

ховныя должности, темъ болбе, ввиду происходившихъ тамъ частых интригь между духовенствомъ румынскимъ и греческимъ. Получивъ соизволение Императрицы Екатерины II и Святвищаго Синода. Потемкинъ "причислилъ къ армін" преосв. Екатеринославскаго Амв росія Серебренникова, им'я ввиду поставить его во главъ молдавскаго духовенства. Какъ разъ случилось такъ, что въ это время скончался Молдавскій митрополить Леонъ, и управленіе митрополією было поручено архієпископу Амвросію, съ наименованіемъ містоблюстителя Молдовлахійской митрополіи. Это назначеніе состоялось по благословенію Св. Синода безъ вёдома дивана и Константинопольскаго патріарха, а викаріємъ назначенъ ректоръ Полтавской семинарін Гавріндъ Бодони съ титуломъ епискона Бендерскаго и Бълградскаго 1). "Эти назначенія, — замічаеть проф. Византи, — были сділаны, по словамъ русскихъ, на время, съ темъ, что по поводу будущаго устройства Молдавской церкви последують особыя распоряженія, согласно съ мъстними законами и обычаями страны... Но событія сильнъе воли генераловъ и дипломатовъ"... 2).

29-го декабря 1791 года, въ Яссахъ былъ заключенъ миръ съ Турпіей. "Настала очередь, -- говорить тоть же профессорь, --- и преосвященному Амвросію, какъ назначенному, а не избранному, возвратиться въ свою епархію" 3). Вибсто него, по Высочайшему повельнію быль назначень митрополитомь Молдавскимь викарій Гавріндъ. Противъ этого возстадъ Константинопольскій патріархъ, считая такое назначение неканоническимъ и посягательствомъ на его права. Точно также и султанъ не желалъ, чтобы поставленный русскими архіерей зав'єдываль духовными ділами въ турецкой области. Поэтому Гаврінду пришлось быть Молдавскимъ митрополитомъ всего только нъсколько мъсяцевъ-съ 11-го февраля по 19-е ионя 1792 года, когда онъ быль насильно взять арнаутами и подъ стражею отправлень въ Константинополь. Вмёсто него, митрополитомъ быль избрань и утвержденъ натріархомъ Хушскій енископъ Іаковъ Стамати. Послёдній же вивсто себя рекомендоваль архимандрита Веніамина Костаки, бывшаго въ это время игуменомъ монастиря св. Спиридона, какъ "свъдущаго во всякомъ знаніи, испытаннаго въ монашеской жизни, благочестиваго, смиреннаго, украшеннаго кротостью и добрыми делами, богобоязненнаго и испытаннаго въ исполнении поручаемыхъ ему должно-

<sup>1)</sup> А. Стадницкій, Гавріилъ Банулеску-Бодони, стр. 68.

<sup>2)</sup> Visanti, op. cit., p. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid., p. 38.

стей" 1). Такимъ образомъ, Веніаминъ Костаки въ 24 года сталъ епископомъ. Въ Хушахъ Веніаминъ святительствовалъ четыре года, затёмъ
былъ переведенъ на высиную Романскую епископію, откуда въ 1803 году
избранъ Молдавскимъ митрополитомъ 2). И въ Хушахъ, и въ
Романѣ епископъ Веніаминъ оправдалъ избраніе народа и рекомендацію своего старца. И здѣсь, и тамъ онъ старался объ устроеніи
храмовъ, о снабженіи ихъ землями, поучалъ словомъ и дѣломъ, являясь отцомъ и покровителемъ сирыхъ и нищихъ. Вольфъ говоритъ,
что епископъ Веніаминъ учредилъ въ Романѣ большой госпиталь
съ богадѣльнею, гдѣ были призрѣваемы больше и бѣдные подъ присмотромъ докторовъ. Епископскіе доходы были недостаточны для
этого, и онъ долженъ былъ занять 80 кошельковъ денегъ, обязавшись
выплачивать ихъ изъ своихъ доходовъ. Вообще заботы о больныхъ
и сиротахъ составляли главный предметъ его архипастырской дѣятельности.

Во время пребыванія Веніамина на Хушской каседрі, въ 1794 году произопіло печальное для него событіє: умеръ Паисій Величковкій. Онъ поситішть на похороны великаго старца, но къ великому своему прискорбію, опоздаль на погребеніе, прибывъ днемъ позже, вслідствіе дальности и трудности пути. Тогда онъ отслужиль заупокойную литургію и панихиду, и тімъ воздаль дань своего безграничнаго уваженія и любви къ человіку, который составляль ндеаль его съ ранней юности и котораго онъ считаль святымь (см. выше, стр. 113).

Въ 1803 году умеръ и его покровитель, Молдавскій митрополить Іаковъ. Клиръ и народъ единогласно избрали въ преемники ему Романскаго епископа Веніамина, какъ достойнаго ученика почившаго. Такимъ образомъ, въ 35 лътъ Веніаминъ занялъ каеедру Молдавской митрополін, прославленной знаменитыми именами Варлаама, Доснеея, Іакова. Со вступленіемъ его на Молдавскую митрополію, архипастырская дъятельность его расширилась; его взгляды—національные, религіозные и политическіе—нашли достойное примъненіе, несмотря на то, что ему пришлось дъйствовать въ тяжкія времена какъ для госу-

<sup>1)</sup> Erbiceanu, op. cit., p. LXII.

<sup>2)</sup> Въ музев русскихъ древностей московскаго купца П. И. Щукина хранятся три подлиныя грамоты на румынскомъ языкъ, касающіяся іерархическихъ шаговъ митр. Веніамина: 1) объ избраній его въ митрополита Хушскаго, съ подписью господаря Александра Мурузи, 1792 года; 2) грамота о томъ же, съ подписью Молдавскаго митр. Іакова; 3) грамота, подтверждающая избраніе митр. Веніамина въ митрополиты г. Романа, 1796 года, съ подписью господаря Александра Калимаха и митр. Іакова. Тексты ихъ пока не изданы.

дарства, такъ и для церкви, вслёдствіе почти непрерывно продолжавшихся войнъ русскихъ съ турками съ 1770 года, когда румынскія земли, по обыкновенію, служили театромъ военныхъ дёйствій.

Воть какую характеристику дъятельности Веніамина, какъ Молдавскаго митрополита, даетъ проф. Ербичану: "въ полномъ разцвътъ физическихъ и духовимъъ силъ, митр. Веніаминъ беретъ въ руки архипастырскій жевль, молитвенно устремняя взорь свой въ небу сь върою и упованість на помощь Божію въ тажких обстоятельствахъ. Упованіе его не посрамило: втеченіе 40 лёть, съ большою мудростью. терпеніемъ и любовью ведеть онъ свое стадо по снасительному тернистому пути, нося на себъ всъ скорби и нужды своихъ собратьевъ. Управляя кораблемъ Христовимъ, онъ, какъ искусний коричій, проводиль его между Сциллою и Харибдою, среди страниных фортовъ, непредвиденных препятствій, съ вёрою въ Бога направляя его въ спасительную пристань. Какъ доблестный воинъ Христовъ, онъ твердо стояль на своемь посту, отражая силою евангельской любви и мечемь слова Божія вражду противъ церкви и родини. Среди смутнихъ временъ, онъ день и ночь изыскивалъ надлежащія средства, чтобы пробудить свой народъ отъ сна и дремоты; онъ призывалъ его къ національному возрожденію черезъ церковь, чтобы видіть его наравить съ цивилизованными народами. Доблестный христіанскій духъ его горъль желаніемъ счастья и процевтанія своему несчастному отечеству. Поэтому съ самаго начала своей архинастырской деятельности онъ смело подставляеть грудь свою чужому или туземцу, борясь за развитіе своего отечества. Когда силы его оказывались недостаточными противодъйствовать злу, то плачъ и скорбь сиятчали самыя закаленныя сердца и побъждали самыхъ страшныхъ враговъ его. Во все время своего архинастырства онъ былъ центромъ, вокругъ котораго группировались всв національные двятели того времени: бояре, ученые, артисты, профессора и самый бъдный простой народъ. Онъ быль солнцемъ согръвающимъ, тенистымъ древомъ, подъ которымъ находили себе убежище путники, сладкимъ плодомъ, отъ котораго вкушали; онъ-радость, утёшеніе и надежда всёхъ патріотовъ. Сила его любящей души влекла къ нему даже его враговъ. Подобно магниту, онъ всъхъ привлекалъ въ себв сладкимъ гласомъ, сердечнымъ чувствомъ любви и расположенія. Онъ быль пастырь добрый, полагавшій душу свою ва овцы своя, и они зналигласъ его; онъ не былъ наемникомъ. гласа котораго не знають овцы и бъгають. Болъе великаго митрополита въ евангельскомъ духъ не имълъ румынскій народъ; не многихъ подобныхъ митрополиту Веніамину патріотовъ, съ такою любовью относившихся къ своему народу и наследію предковъ, имела наша страна; давно не имела вся православная восточная церковь такого ревностиаго защитника церков н ея божественныхъ установленій. Для него церковь и отечество составляли одно слово, одно понятіе; произнося одно слово, онъ въ то же время разумель и другое" 1).

Такова общая характеристика дъятельности Веніамина въ санъ Молдавскаго митрополита, сдъланная виднымъ румынскимъ церковнымъ историкомъ. Быть можеть, она кажется слишкомъ восторженной и преувеличенной. Но разсмотръніе дъятельности его покажеть намъ всю справедливость этой характеристики.

### III.

Историческое значеніе Молдовлахійскихъ митрополитовъ. — Сознаніе митр. Веніаминомъ своихъ церковно-политическихъ правъ. —Надежды его на Россію, какъ покровительницу княжествъ. —Письмо его къ Императору Александру I. — Заботы его о просвъщеніи клира и народа чрезъ учрежденіе румынскихъ національныхъ школъ. —Учрежденіе Сокольской семинаріи и заботы о пріисканіи достойныхъ преподавателей. —Возобновленіе типографіи при митрополіи. —Политическія обстоятельства того времени. —Русско-турецкая война 1806—12 годовъ и цъль ея. —Взглядърумынскаго народа на Россію, какъ на свою избавительницу. — Выраженіе этого взгляда митр. Веніаминомъ. — Русское гражданское управленіе княжествами. —Оставленіе митр. Веніаминомъ каеедры вслъдствіе клеветы бояръ-фанаріотовъ.

Желая ввести въ Румынскую церковь рядъ реформъ и улучшеній, митрополить Веніаминь Костаки прежде всего обратиль вниманіе на права и власть, связанныя съ званіемъ митрополита. Въ прежнія времена значеніе Молдовлахійскаго митрополита не ограничивалось только извъстною церковною властью, но онъ пользовался и большими политическими правами. Въ диванахъ митрополиты всегда занимали президентское мъсто, были главнъйшими совътниками господарей, имвя, такимъ образомъ, огромное вліяніе на политическія дела страни. Безъ совътовъ митрополита ни господарь, ни бояре не предпринимали никакихъ важныхъ делъ. Только митрополить, какъ верховный народный представитель, какъ объединяющій центръ, къ которому притягивалась и вокругъ котораго объединялась руминская нація, ---имълъ право и могъ говорить отъ имени страны; турецкіе султаны адресовали въ нему свои фирмани, относящеся въ молдавскому народу, потому что господари, какъ иноземные и временные, не имъли никакого нравственнаго вліянія на низшіе классы народа. Въ митрополію

<sup>1)</sup> Istorie Mitropoliei Moldaviei, p. XXIV

являлись обыкновенно главнокомандующіе войсками державы, нам'вревавшейся оккупировать Молдавію; туда же въ тяжелия времена приходиль и народъ, ожидая защиты своей жизни. Однимъ словомъ, митрополія въ начал'в прошлаго стол'єтія была центромъ Молдавіи не только въ церковномъ, но и государственномъ отношеніи.

Въ ясномъ сознаніи такихъ правъ и признаніи ихъ со стороны другихъ, митр. Веніаминъ могъ найти внутреннюю точку опоры, съ одной стороны, для своихъ стремленій осуществить въ церкви желательныя реформы и улучшенія, съ другой, — для борьбы съ противными и враждебными силами. Онъ сразу понялъ то важное значеніе, которое ему, какъ митрополиту-румыну, предстояло имъть въ Молдавін, равно какъ и то огромное вліяніе, какое онъ могъ оказывать на дёла цеобовной и политической жизни страны. И дёйствительно, если мы ближе присмотримся въ дъятельности Веніамина, то увидимъ, что онъ во все продолжение своего архипастырскаго служения сознательно и умёло пользовался въ общирныхъ размёрахъ своими митрополичьими правами и властью ко благу церкви и своего отечества, и въ этомъ отношеніи едва ли можно найти въ исторіи Румынской церкви другой подобный примъръ. Тъмъ не менъе. Веніаминь, какъ мудрый и опытный діятель, предвидіять ті многочисленныя трудности и пренятствія, съ которыми ему придется столкнуться на поприще своего служенія, особенно при тоглашнемъ политическомъ и общественномъ стров Молдавіи. Онъ какъ бы чувствоваль шаткость той внутренней точки опоры, на которой думаль основываться. выступая съ рядомъ своихъ преобразовательныхъ плановъ; а потому мы видимъ, что съ самаго начала своей деятельности онъ стремится отыскать другую, болбе прочную вибшиюю опору, съ помощью которой можно было бы ввести въ Руминской церкви желательныя реформы. Такую незыблемую поддержку могла оказать одна лишь православная Россія, въ тёсномъ союзё съ которой единовёрная Румынская церковь единственно и можетъ найти надлежащія условія для своего внутренняго преуспѣянія, равно какъ и для внѣшней борьбы съ врагами православія. Покровительство и опека такой вліятельной православной держави, какъ Россія, были необходимы для Руминской церкви, особенно съ того времени, когда последняя стала подвергаться сильнымъ нападкамъ со сторони папства и австрійскаго правительства. Съ церваго же мёсяца своего возведенія въ санъ митрополита, Веніаминъ довольно оживленную переписку съ начинаетъ ными высокопоставленными государственными лицами Россін; вся перениска проникнута одною мыслыю: онъ просить участія русскаго пра-

вительства въ сульбать несчастной Моллавіи. Она продолжавась все время его служенія въ качестві митронолита и велась преимущественно со следующими лицами: великимъ канцлеромъ Н. П. Румянценимъ, бывшимъ генеральнимъ консуломъ въ Молдавін-Вас. Малиновскимъ н Андреемъ Пизани; главнокомандующими войсками, генералами — Степ. Апраксинымъ, Михельсономъ, Марковичемъ, Меншиковымъ и др., константинопольскимъ полномочнымъ министромъ Италинскимъ, букурештскимъ консуломъ Падхинымъ, гр. Киселевимъ, Кіевскимъ митрополитомъ Гаврінломъ, Кишинновскимъ архіенискономъ Димитріемъ. Но, чтобы его ходатайства объ облегченім горькой участи отечества нивли больше успъха, Веніаминъ Костаки письменно обращался нёсколько разъ къ "нокровителю восточной православной церкви", россійскому Монарку Александру І, препоручая свою несчастную паству его Царскому призрънію. Возаванія святителя находили себъ живой откливь въ сердив благословеннаго Монарха, всегда смирявшаго свое Царское величіе и славу неисчерпаемымъ человъколюбіемъ, добротою души и гуманностью. Привелемъ зайсь полностью одно изъ писемъ Веніамина Костаки въ Императору Александру I, написанное спустя мёсяць по вступленін на Молдавскую митрополичью каоспру.

"Ваше Императорское Величество, Всемилостивъйшій Монархъ! Подобно тому, какъ плодамъ во время засухи нужна влага росы, потопающему кораблю, стремящемуся достигнуть спокойной пристави, необходими благопріятние вётры, такъ и намъ — всеподдантинить, хорошо помнящимъ свои обязанности, какъ теперешнія, такъ и будущія, - необходимо быть благодаришми за столь полезныя намъ благодівнія, которыя отъ великой милости Вашего священнаго всероссійскаго престола всегда на насъ разливались; поэтому намъ очень пріятно предстать нинв предъ священнимъ лицомъ Вашего Императорскаго Величества съ покоритишимъ и всеподданитишимъ нашимъ цисьмомъ, въ которомъ приносимъ самую искреннюю благодарность за прежде оказанныя намъ великія милости, заключавшіяся въ защить и покровительствъ нашей несчастной Молдавской страны; далъе, со смиреніемъ просимъ какъ объ утвержденін прошлаго, святообъщаннаго храненія, единов'їрной любви и милостиваго попеченія, такъ и о томъ, чтобы было сообщено новому константинопольскому посланнику, г. Италинскому, Высочайшее повельніе о приведеніи въ исполненіе всёхъ прежнихъ, по особому соглашенію съ Оттоманскою Портою, травтатовъ въ пользу нашего бъднаго отечества; за симъ, честь имъемъ пребывать во въки съ глубочайшимъ почитаніемъ и уваженіемъ

къ священной Вашего Императорскаго Величества особъ и державъ" <sup>1</sup>).

Особеннаго вниманія заслуживаеть также и следующее письмо, въ константинопольскому полномочному министру Италинскому, написанное Веніаминомъ вмёстё съ молдавскими боярами одновременно съ нервимъ. Приводимъ отривовъ изъ него... "тавъ какъ по Божественному промыслу мы и вся наша страна съ давнихъ временъ пользуемся великою Императорскою протекцією и милостивою опекою, чего не лишени и въ настоящее время благодаря Вашему усердію, то покорнъйше просимъ Васъ и на булущее время помогать намъ и оказывать полную защиту и покровительство во всёхъ угрожающихъ намъ бедствіяхъ и несчастіяхъ, требуя точнаго исполненія со стороны Порты всего объщаннаго намъ въ изданномъ ею хаттишерифъ, за что мы обязуемся всегда модить Всемилостиваго Бога о многодетии и благосостояніи Вашего Превосходительства. Желательно въ то же время, чтобы эта наша просьба удержалась въ тайнъ "2). Въ отвъть на это Италинскій, между прочимъ, писаль:.. "что касается порученія моему приарънію Вашего отечества и даби, по данному отъ Его Величества султана хаттишерифу, были произведены въ полной мёрё прописанныя въ ономъ привиллегіи молдавскому народу, обязанъ я удерживать оныя какъ по Высочайшему мит отъ Государя моего повелтнію, такъ и по собственному моему усердію и расположенію къ страждущему издавна народу, ввъренному пастырству Вашего Высокопреосвященства" 3).

Содержаніе вышеприведенных и других писемъ до очевидности показываеть намъ, что митр. Веніаминъ Костаки постоянно поддерживаль надежды румынскаго народа, указывая своей паствъ на великое славянское царство, откуда всегда лились благодъянія на румынскій народъ съ тъхъ поръ, какъ началась связь между Россіею и Молдавіей. Эта историческая связь всегда благотворно вліяла на успъхи православія и на нравственное развитіе Румынской церкви. Особенно могущественное и доброе воздъйствіе со стороны православной Россіи испытала единовърная Румынская церковь во время архипастырскаго служенія въ ней митр. Веніамина. Послъдній воспиталъ въ румынскомъ народъ чувство патріотизма и благодарности къ его благодътельницъ Россіи, твердой опоръ всего восточнаго православія... Подъ его вліяніемъ Румынская церковь стала твердымъ оплотомъ не только

<sup>1)</sup> C. Erbiceanu, Istoria Mitrop. Moldaviei, p. 392.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) lbid., p. 337—8.

<sup>3)</sup> Ibid., p. 373-74.

православія, но и народности и естественной симпатін въ Россіи... Обезпеченный покровительствомъ такой державы, какъ Россія, онъ начинаетъ свою обширную церковно-общественную дъятельность, имъвшую цълью поддержаніе и утвержденіе православія, распространеніе просвъщенія въ духовенствъ и народъ и благоустройство церкви.

Первымъ дъломъ Веніамина, по назначеніи его митрополитомъ, была забота о просвъщении клира и народа чрезъ учрежденіе руминских національных школь. Ло него въ Моддавін были только греческія школы, которыя совершенно заглушали въ дётяхъ національность. Румынскій язывь, оставленный какъ-бы по снисходительности при богослуженій, считался языкомъ некультурнымъ, пригоднымъ только для невъжественныхъ крестьянъ; въ боярскихъ же домахъ и салонахъ говорили исключительно по-французски и гречески. А между тъмъ, восноминанія дітства были слишкомъ живы у митрополита, когда онъ, томимый жаждою знанія, искаль источниковь для удовлетворенія ея-и не находилъ. Съ другой стороны, онъ съ благодарностью вспоминалъ о томъ спасительномъ вдіянім, которое оказалъ на него его предшественникъ по канедръ, основавшій національную румынскую школу, въ которой и онъ получиль образованіе, благодаря чему достигь такой высокой іерархической степени. Въ первомъ же собраніи представителей страны, митр. Веніаминъ, какъ предсъдатель его, предлагаеть войти съ представлениемъ къ господарю объ учреждении руминскихъ школъ. Его внушительный голосъ не пропаль даромъ: господарь Константинъ Мурузи издалъ следующій хрисовуль, отъ 24 мая 1803 гола:

- .1. Для школьной администраціи учреждается попечительство подъ предсёдательствомъ митрополита и трехъ великихъ бояръ.
- 2. Наряду съ молдаво-еллинскою школою въ Иссахъ, учреждаются, на первыхъ порахъ, шесть румынскихъ школъ въ убадныхъ городахъ Фокшанахъ, Галацахъ, Бырладъ, Кишиневъ, Романъ н Хушахъ.
- 3. Доступъ въ школы открыть для туземцевъ и чужестранцевъ, богатыхъ и бъдныхъ. Для дътей послъднихъ назначается 50 казенныхъ стипендій.
- 4. Къ обычнымъ сборамъ съ духовенства, по 4 лева, присоединяется значительная сумма, спеціально назначенная на школы 1).

Для образовонія священнослужителей митр. Веніаминъ основаль

<sup>1)</sup> Codrescu, Uricariul, v. III, p. 23.

въ Сокольскомъ монастыра, находящемся недалеко отъ Яссъ <sup>1</sup>), семинарію, которая внослѣдствіи нмѣла громадное значеніе въ исторіи духовнаго просвѣщенія въ Молдавіи. Семинарія была открыта въ октябрѣ 1804 года. На ея содержаніе были назначены доходы съ имѣній Соколь-

- Не забыли-ли, Владыко, какъ-нибудь, что Вы—младая отрасль древней знаменитой фамиліи Болдуръ, которая дала столькихъ героевъ Молдавіи?—спросили они.
- Напротивъ, отвътилъ митрополитъ, въ моей памяти запечатлъны имена всъхъ героевъ, которые съ оружіемъ въ рукахъ защищали наше наслъдіе. Потому то я и отношусь съ особеннымъ уваженіемъ ко всъмъ, стоящимъ по своему происхожденію ниже, такъ какъ въ ихъ жилахъ течетъ кровь храбрыхъ молдованъ; между тъмъ, насколько мы знаемъ, и тъ немногіе изъ нашего класса, которые еще не сдълались совсъмъ чужестранцами, однако черезъ родство съ ними потеряли совсъмъ свою родовитость.
- Однако, Владыко, Вашъ долгъ поддерживать нашъ классъ и не протягивать руки помощи "черни" (ciocoilor), которая господствовала бы надънашими сыновьями, такъ какъ одна только аристократія поддерживала и поддерживаеть Молдавію, глава и отецъ которой—Вы сами, Владыко.
- Призваніе моє, братіє, быть отцомъ всёхъ, и особенно—вдовъ, сиротъ и бёдныхъ. И по моему мнёнію, неразумно охранять аристократическій духъ. Смёшны великія претензіи ваши въ такой малой стран'є, какъ наша. И затёмъ, между нами, —мы всё знаемъ, до какой степени низвела наше отечество эта фантастическая аристократія!.. Вы, господа, собственною правственною силою, которой у васъ такъ мало, можете поддерживать своихъ дётей, но не можете ставить препоны заслугамъ, которыя возводили бы на ту ступень, на которой вы находитесь. Да наконецъ, кто тё "чокои", которымъ, вы говорите, я протянулъ руку помощи?
  - Тъ два протопопскіе сына.
  - Ихъ, господа, возвысили заслуги, воспитание и просвъщение.
- Но Вы, Владыко, несправедливы къ другимъ поповскимъ дътямъ, позаботившись только объ этихъ двухъ.
- Вы правы, господа. Но чтобы исправить свою ошибку, я въ нъсколько дней осную семинарію, гдъ будуть воспитываться поповскіе дъти всей страны.

Пораженные бояре скоро ретировались. Visanti, op. cit., p. 45—46; Erbiceanu, op. cit., p. LXV.

<sup>1)</sup> Монастырь Сокола, въ предмъстъъ Яссъ, основанный дочерью господаря Александра Лопушняна—Роксандрою, до того времени былъ Малымъ женскимъ монастыремъ. Монахини теперь были переведены въ мужской монастырь Агапію, а монахи послъдняго — въ монастырь (еку. Преданіе говорить, что побужденіемъ къ учрежденію семинаріи въ этомъ монастыръ послужилъ слъдующій эпизодъ, очень характерный какъ для возаръній самого митрополита, такъ и бояръ того времени. Нъсколько бояръ были скандализованы высокимъ положеніемъ, занятымъ двумя "поповичами", окончившими курсъ въ иностранныхъ университетахъ на средства митрополита. Въ одной изъ аудіенцій, еще до учрежденія семинаріи, между митрополитомъ и нъкоторыми изъ бояръ произошелъ слъдующій разговоръ:

скаго монастиря, а вийстй съ тймъ енархіальние еписьони и богатие монастири обязывались вносить извёстную сумму деногь. Обучене велось на румынскомъ язикъ. Самъ Веніаминъ назначалъ учителей, основалъ библіотеку, куда пожертвовалъ много книгъ и рукописей; часто посёщалъ школу, ласкалъ дётей, особенно успёвающихъ въ ученіи и пёніи. "Имя его живо до сихъ поръ въ семинаріи, и образъ этого великаго мужа и достойнаго пастиря останется навсегда примёромъ для подражанія" 1). На первыхъ порахъ здёсь преподавались румынскій язикъ, исторія, ариеметика, географія и богословіе 2).

Предметомъ особенныхъ заботъ митрополита составляло отисканіе хорошихъ преподавателей, въ которыхъ чувствовался большой недостатовъ; кромъ того, не было необходимыхъ учебниковъ, библіотекъ и т. д. Для этого онъ, съ одной сторони, посыдаеть на собственныя средства молодыхъ людей заграницу, съ другой, -- собираетъ вокругъ себя всёхъ способных людей, какіе только были въ то время. Для усовершенствованія въ наукахъ, между прочими, тогда были посланы въ Грецію-Сеулеску и въ Италію — братья Асаки. А изъ Нямецкаго монастыря Веніамень взяль самыхь образованныхь иноковь, между которыми били такіе знаменитые впоследствім деятели, какъ митр. Григорій и Геронтій. При ихъ содъйствін онъ возобновляеть типографію при митрополін. Воодушевленный патріотизмомъ, онъ самъ неусипно работаеть день и ночь, переводить, сочиняеть, исправляеть; направляеть и побуждаеть другихъ къ работв. Это доставило ему глубокое уважение со стороны всёхъ, и его называли "свётильникомъ, просвёщающимъ всёхъ.., ктиторомъ руминскаго языка" и пр. <sup>3</sup>). Но такая деятельность митр. Веніамина, направленная въ возрожденію руминскаго народа, не могла не встрётить противодействія со стороны некоторыхъ вліятельных боярь, приверженцевь "фанаріотизма", совершенно утратившихъ національное чувство. Справедливо видя въ реформахъ Веніамина вопросъ о собственномъ существовании и благополучин, они всеми силами старались лишить его митрополичьей канедры. Политическія обстоятельства того времени поблагопріятствовали имъ въ этомъ случат, и они, какъ увидимъ, достигли своей цёли, воспользовавшись для этого давно испытаннымъ, безчестнымъ средствомъ-клеветою.

Въ 1806 году началась война Россіи съ Турціей, окончившаяся

<sup>1)</sup> Erbiceanu, op. cit., p. LXV.

<sup>2)</sup> G. Misail, Scolele și invațatura la Români... въ Bulet. instrucț. Publp. 172, an. 1865—66; Visanti, op. cit. 46.

<sup>3)</sup> См. предисловіе къ "Theologia Sf. Ioan Damaschinu", laşi, 1806 an.

въ 1812 году достонамятнимъ Букурештскимъ миромъ, но которому Бессарабія соединила свою судьбу съ судьбою великой Россійской Имперів. Цёль этой войны указана въ Высочайшемъ рескринте Иммератора Александра къ Михельсону, назначенному главнокомандующимъ русской арміей. Здёсь, между прочимъ, сказано: "не имёл инкакихъ намвреній относительно завоєванія принадлежащих в Турцін владеній, Я желаю линь обезпеченія независимости и неприкосновенности ся земель, кониъ угрожаеть вліяніе Бонапарта на повеленіе дивана" 1). Что касается намереній Императора Александра относытельно Моддавін и Валахін, то Михельсонъ долженъ билъ сделать указаніе на то, что Россія и прежде всегда оказивала имъ покровительство; въ настоящее же время она руководствуется лишь желаніемъ "Предотвратить неисчислимия послёдствія, могущія произойти отъ нарушенія привиллегій, гарантированных имъ Россіей, и что Императоръ Александръ, побуждаемый сочувствіемъ въ нимъ, счетаеть своемъ долгомъ придти въ нимъ на номощь для оказанія своего покровительства и установленія въ будущемъ ихъ существованія на прочныхъ и невыблемыхъ основаніяхъ" 2). Объявляя войну Турців, Императоръ Алевсандръ справедиво полагалъ, что онъ идетъ навстречу желаніямъ княжествъ. Въ упомянутомъ уже нами рескриптв къ Михельсону, онъ говорить: "привязанность, которую всегда проявляли въ Россіи жители Молдавін н Валахін, и угрожающее имъ угнетеніе, всявдствіе низдоженія господарей Ипсиланти и Муруви 8), служать мив ручательствомъ, что войска Мон будуть встричены въ этихъ провинціяхъ съ полнымъ выражениемъ дружбы и предупредительности, и что даже на нихъ будуть смотръть какъ на освободителей" 4). И дъйствительно, по вступленін русских войскъ въ Молдавію, Михельсонъ доносиль Государю: "вступленіе наше въ здінній край сопровождается очевидною радостью и удовольствіемъ завшняго народа и духовенства. Но бояре есть партій различнихь и есть такіе, кои требують випианія за нхъ поведеніемъ" 5). Побъдоносное шествіе русскаго войска воодушевляло надеждами румынскій народь, что, наконець, настанеть счастинвое

<sup>1)</sup> А. Петровъ, Война Россіи съ Турціей 1806—12 гг., т. І., стр. 64.

<sup>2)</sup> Ibidem, crp. 65; Codrescu, Uricariul, t. III., p. 210-213.

<sup>3)</sup> Низложеніе султаномъ этихъ господарей, избранныхъ въ 1811—12 годахъ съ согласія Россіи, принявшей на себя покровительство княжествамъ, и отказъ султана на требованіе Россіи возвратить ихъ, послужили поводомъ къ настоящей войнъ.

<sup>4)</sup> А. Петровъ, Ор. cit., т. 1., стр. 64; Codrescu, ор. cit., р. 212

<sup>5)</sup> Ibidem, crp. 93.

время облегченія его горькой участи, что, наконець, взойдеть заря булушаго счастья для него поль повровительствомъ русскаго Царя. Послёдствіемъ такого уб'яжденія быль слёдующій адресь ІІмператору Александру, подписанный 27 іюня 1807 года, въ Яссахъ, митр. Веніаминомъ и 20 главитими боярами и епископами: "истреби несносное правленіе (турепкое), дышашее угнетеніемъ бъдному сему пароду (моллованамъ). Соедини правление земли сей съ Богохранимою державою Твоею, съ полезними преимуществами, котория Твоя же власть землё сей утвердила. На будеть одно стадо и одинъ настирь, и тогда да наименуемъ -- сей есть златий въкъ состоянія нашего". Сіе есть, отъ всея души, общее народа сего, моленіе" 1). За то, какою грустью повъяло на руминскій народъ послъ такъ-называемаго Слободзейскаго перемирія, не объщавшаго никакихъ благихъ послъдствій для княжествъ 2). Но это и послужило къ усиленію въ румынскомъ народъ еще большей привазанности въ Россіи и возбудило желаніе быть присоединеннымъ къ русской Имперіи, въ единеніи съ которой онъ видълъ единственный задогъ своего благосостоянія. Выразителемъ этихъ вождельній румынскаго народа и явился знаменятий Молдавскій митрополить Веніаминъ Костаки. Указывая въ своемъ письмъ къ генералу Апраксину, съ одной стороны, на ту необывновенную радость румынъ, которою сопровождалось вступление русскихъ войскъ въ княжества, съ другой, указывая на безнадежное положение руминского народа вслёдствіе Слободзейскаго перемирія, по которому русскія войска должин перейти за Дивстръ, -- Веніаминъ просить его принять на себя трудъ ходатайствовать предъ "божественнымъ и спасительнымъ престоломъ Императорскаго Величества" о томъ, чтобы молдовлахійскій народъ быль принять подъ непосредственное покровительство и поддержку "благодетельной Монаршей руки, подъ сёнью которой счастливо проводять жизнь народы на протяжении большей части земнаго шара". Мы позволяемъ себъ привести здъсь это замъчательное письмо, въ переводъ на русскій языкъ, такъ какъ въ немъ очень рельефно выра-

<sup>1)</sup> Гл. Арх. Минист. Нностр. Дълъ, Michelson, 1807. Изъ упомянутаго соч. Петрова, т. I., стр. 194.

<sup>2)</sup> Перемиріе, заключенное въ Слободзев 25 августа 1807 года генераломъ Лошкаревымъ, было "посрамительнымъ" перемиріемъ, такъ какъ опо являлось результатомъ скорве пораженія, чвмъ блистательныхъ побъдъ. По одному изъ условій этого перемирія, русскіе должны были оставить на 8 мвсяцевъ княжества. Императоръ Александръ I не утвердилъ этого перемирія. Лошкареву было приказано отправиться въ свою деревню Петровъ, Ор. cit, т. І., стр. 265—282, т. II, стр. 1—12.

жаются тт надежды, которыя румынскій народъ возлагаль на Россію. Интересъ этого письма увеличивается еще ттть, что оно написано знаменитымъ румынскимъ патріотомъ, который, ттт не менте, не видтль никакой опасности въ присоединении его родины къ Россіи, а напротивъ,—считаль это единственнымъ спасеніемъ для нея.

"Съ самыхъ древнихъ временъ, —писалъ Веніаминъ, —насколько мы знаемъ это изъ исторіи, единственная надежда Валахіи и Молда-. він-Государь Россін. Посл'яднее вступленіе русских войскъ въ господарства, которыя постоянно страдали оть тираниическаго управленія. казалось, избавило отъ дальнъйшихъ бъдъ народъ. съ россіянами; руминскій народъ покорился Его Императорскому Величеству. Каждый житель, при видё русских войскъ, воодушевлялся и благословияль свою судьбу, ибо полагаль, что какь онь, такь и его церковь на дальнейшія времена будуть избавлени оть прежняго гнета. Однако эти надежды исчезли, и обстоятельства, въ которыхъ находятся эти два господарства, такъ тяжки, что даже перо не можеть ихъ изобразить. Слухъ, что русскія войска повидають господарства, всериль въ груди каждаго изъ насъ глубокую рану; всякій быль испугань этимъ извъстіемъ и потеряль всь свои надежды... Когда мы находились въ недоуменіи, что делать, какъ разъ въ это время узнали, что Вы прибыли къ нашей границъ; эта счастливая случайность побудила насъискать своего спасенія и вручить нашу судьбу одному изъ россійскихъ государственных людей. Въ лицъ Вашемъ мы нашли свое утъщеніе, нбо надбемся, что наше отечество, находящееся въ самомъ печальномъ ноложения, будеть удостоено поддержки Вашего Превосходительства. Осмедиваемся думать, что Вы примете сію просьбу и повергнете ее къ престолу Его Императорскаго Величества.

"Просьба наша не вытекаеть изъ пустой (desarta) фантизін, но мотивируется глубокими чувствами. Она заключается въ слёдующемъ: поддержка Его Императорскаго Величества есть истинный путь къ счастью сихъ странъ; истинное же счастье сихъ земель заключается въ принатіи и присоединеніи ихъ къ Имперіи, подъ сёнью которой счастливо проводять жизнь многочисленные народы. Вся земля готова пасть къ ногамъ Его Императорскаго Величества: духовенство и народъ вопіютъ о спасеніи, безъ котораго не обезпечены ни вёра, ни честь, ни самая жизнь наша. Географическое положеніе страны не можетъ служить препатствіемъ къ ея подчиненію Россіи, какъ это было раньше. Въслёдующихъ строкахъ мы постараемся ясно изложить то, что озабочиваеть насъ. Турецкая имперія, основы которой расшатаны, едва-ли будетъ въ состояніи охранять наши права на основаніи заключенныхъ

съ нею трактатовъ; она не можеть этого сделать, даже если и захочеть, вследствіе многихь бунтовщиковь, не повинующихся висшей власти. Тавъ, сторонинки Пазваноглу, какови: Пекливанъ-наша, Байрактаръ и другіе — вой они съ многочисленными военными бандами существують однимъ грабежомъ; Порта втечение многихъ лътъ не можетъ разсвять ихъ грабительскія шайки; всв старанія со стороны турецкой администраціи уничтожить ихъ опять-таки ведуть за собой гибель народа въ техъ местахъ, но которимъ проходять турецкія войска. Нисто промв насъ не знаетъ, что означаютъ подобния благодвянія турокъ... Теперь попустимъ, что всё шайки разскями, что всё паши, не подчинявшиеся турецкому правительству, покорились; тогда еще останутся многочисленные варвары, составляющіе войска последнихъ, привыкшіе въ постоянному грабежу и убійствамъ; развів они сразу отстануть отъ своихъ привичекъ,-твиъ более, что, какъ ми знаемъ, каждый наъ этихъ варваровъ слёно повинуется своему начальнику только до тёхъ поръ, пока послёдній даеть имъ полную возможность пользованія ихъ губительными саблями? Начальнивъ, который пытался бы воспретить имъ убійства и грабежи, поплатился бы за это своею жизнью, а изъ грабителей всегда найдется такой, который за свою жестокость удостоится избранія на начальническій пость; а для такого лица можеть ли быть что-либо святое? Въ нашихъ же господарствахъ воспрещено имъть постоянния войска, воспрещено въ нехъ бывшею до сихъ поръ администрацією ношеніе оружія, —а варвары со всёхъ сторонь обружають нась. Турки пресибнують нась, истять намь, считая нашъ несчастный миролюбивый народъ причиною техъ наказаній, которыя они претерпъли въ послъднюю войну за свое варварство. Вотъ истинная причина нашего безпокойства. Святая наша надежда на лучшее будущее подеренляется темъ фактомъ, что благодетельная Монаршая рука приняла подъ свою свиь единовърный народъ, отдъленный отъ Россіи горами, немало сему препятствовавшими. И вотъ, нынъ Грузія и Имеретія за отдаленными горами счастливо проводять дни свои подъ спасительнымъ скипетромъ Его Императорскаго Величества. Прінинте, Ваше Превосходительство, прилагаемую при семь запечатанную просьбу нашу, усердную и истиниую, и показавъ ее Всемилостивъйшему Государю, испросите разръшение отправить депутатовъ отъ народа; если же потребуются доказательства нашей вёрности, то мы быстро, какъ на крыльяхъ, полетимъ къ спасительному божественному престолу, чтобы запечатлёть присягой нашу верноподданность. На основаніи ясно вышензложенныхъ причинъ, будьте такъ добры, примите на себя трудъ ходатайствовать предъ престоломъ объ этомъ желанін всей страны, которая будеть вамъ обязана вёчною благодарностью.—Яссы, 28-го августа, 1807 года" 1).

Воть какія чувства и напежни питаль въ своемъ серине архинастырь въ православной Россіи и съ какимъ благоговъйнимъ уваженіемъ отпосился онъ въ последней! Содержаніе этого письма еще болбе потверждаеть висказанную више мисль, что митр. Веніаминъ постоянно указываль своей настве на великое славянское царство, какъ на источникъ, откуда всегда лились благодванія на руминскій вародъ, что онъ воспиталь въ последнемъ чувство любви и благодарности къ его благодътельницъ Россіи, истинной и притомъ единственной повровительницё и защитницё всёхь православных восточныхъ народовъ. Въ отвётъ на письмо митрополита, Апраксинъ писалъ слёдующее: "съ благодарностью пріемлю отношеніе ко мив Вашего Високопреосващенства и бояръ моддавскаго княжества; я быль отряжень съ войскомъ къ покойному главнокомандующему арміею, хотя, впрочемъ, н не имъль никакихъ наставленій, касающихся миропредположеній съ Портой. Я только поставиль долгомь немедленно препроводить оригинальныя Ваши строки на Высочайшее усмотрение Всемилостивейшаго Государя. Съ почтеніемъ и преданностію остаюсь Вашего Високопреосвященства покорный слуга" 2).

По этому поводу Апраксинъ писалъ Императору: "хотя я и не перешелъ границу, однако члени молдавскаго дивана со всёмъ народомъ избрали меня подносителемъ въ Вашему Императорскому Величеству ихъ убъдительныхъ, всеусерднъйшихъ просьбъ быть зависимыми непосредственно отъ едивой, Всевышнимъ Вашему Императорскому Величеству вверенной Имперіи. Я не осмедился непринять сего ихъ ко мев письма, и къ стопамъ Вашимъ, Всемилостивъйшій Государь, оное повергаю, какъ отвътъ мой дивану. Насколько миж извъстни обстоятельства края, находящагося за Дибстромъ, какъ по прежней моей служов, такъ и изъ беседи, которую я, по прибытіи сюда, вель съ некоторыми присланными ко мне почетными молдованами,--отъ управленія князьями они желали бы теперь освободиться, когда и войска Вашего Императорского Величества, и сами жители Валахін и Молдавін довольны, что управляются митрополитомъ и диваномъ. Пріемлю смёлость донести Вашему Императорскому Величеству, что большей склонности народа молдавского къ Россіи не можетъ быть у другого народа, и единеніе его съ Россіей для пользи и слави есть

<sup>1)</sup> C. Erbiceanu, Istoria Mitr. Moldaviei. 1888, p. 82-83.

<sup>2)</sup> Ibid., p. 83.

меобходимость. Для осуществленія этого, по моему мивнію, теперь представляется и вполив удобный случай... И я буду весьма счастливъ, если въ этомъ двле и я буду соучастникомъ отъ Вашего Императорскаго Величества назначенъ. Прошу великодушнаго прощенія у престола Вашего, Всемилостивый Государь, если отъ чувствъ только върноподданъйшаго Вашего осмълился я высказать мивніе по поводу настоящаго положенія дёлъ, и я буду ждать Вашихъ указаній мив или кому-нибудь другому" 1).

По вступленіи въ Молдавію русских войскъ, назначенний Портою господарь Мурузи удалился въ Константинополь, а управленіе господарствомъ было поручено русскимъ правительствомъ сначала сенатору Кушникову, а затімъ—Милашевичу. Вслідь за этимъ, и въ церковномъ отношеніи господарства, зависівшія до сихъ поръ отъ Константинопольскаго патріарха, были подчинены Русской церкви, а 27 марта 1808 года послідовало назначеніе митрополита Гавріила экзархомъ Св. Синода въ Молдавіи, Валахін и Бессарабіи и митрополитомъ Молдавскимъ вмісто Веніамина Костаки. Русское правительство не иміло ввиду устранять его отъ управленія митрополіей, но всилу нікоторыхъ обстоятельствъ Веніаминъ Костаки самъ просиль о своемъ увольненіи. Остановимся на выясненіи этихъ обстоятельствь, такъ какъ нікоторые руминскіе исторнки совершенно несправедливо полагають причины этого увольненія въ интригахъ митр. Гавріила, желавшаго занять это місто, или вообще русскихъ 2).

Дружественное отношеніе митр. Веніамина въ Россіи, неоднократно выражавшееся, какъ мы видѣли, и прежде, на этотъ разъ было встрѣчено несовсѣмъ сочувственно многими боярами-фанаріотами, которымъ было не по душѣ стремленіе митрополита поднять умственный и нравственный уровень своей паствы. Бояре-фанаріоты все болѣе и болѣе убѣждались въ томъ, что реформы и предпріятія Веніамина были направлены къ окончательному разслабленію и уничтоженію господства фанаріотовъ въ Молдавіи, почему не замедлили начать всевозможныя козни, чтобы свергнуть его съ митрополичьей кафедры. Для достиженія своей цѣли они вздумали воспользоваться тогдашнимъ смутнымъ состояніемъ дѣлъ въ Молдавіи. Такъ, чтобы очернить заслуги Веніамина въ глазахъ русскаго правительства, эти

<sup>1)</sup> Op. cit., p. 84. Изъ Могилева на Диъстръ, Августь, 1807 г.

<sup>2)</sup> Revista Noua, 1888 an, № 10, въ ст. "Exarhul Gavrill" еписк. Рымничскаго Геннадія; Visanti, Veniamin Costaki, p. 48—50; Erbiceanu, op. cit., p. LXVII. Documentul, № XL, p. 45; A. Стадницкій, Гаврінлъ Банулеску-Бодопи, стр. VIII—XII, 86—88.

бояре написади жалобу на него, въ которой, между прочимъ, говорили: "наша отечествениая церковь издревле обезпечена иашими предками достаточными средствами, но Молдавскій митрополить (Веніаминъ) и епископы, будучи молоды и несвёдущи въ церковныхъ дёлахъ, производять много безпорядковъ (ataxii) и замёшательствъ какъ въ церковныхъ дёлахъ, такъ и политическихъ" 1). Русское правительство, хорошо знавшее заслуги достойнаго святителя, не обращало вниманія на подобныя клеветы, взводимыя на Веніамина со стороны бояръ-фанаріотовъ. Напротивъ, мы видимъ даже, что по побужденію русскаго сенатора Милашевича, другая партія природныхъ (раментепіі) молдавскихъ бояръ, въ жилахъ которыхъ текла румынская кровь, рёшительно протестуетъ противъ этихъ ложныхъ нападокъ на митрополита и въ торжественномъ актъ, дёлающемъ честь румынской націи, перечисляеть заслуги Веніамина и вообще изображаеть его дёятельность, какъ такую, которая выше всёхъ этихъ нападокъ. 2).

Но по мёрё нежеланія русскаго правительства удовлетворять жалобамъ бояръ-фанаріотовъ, болёе и болёе усиливалась ярость последнихъ на Веніамина; они вилели въ немъ самаго опаснаго врага. отъ котораго необходимо было избавиться. Видя съ душевною скорбью, что дёло принимаеть уже серьезный характерь, и не желая быть причиною смущеній и разлада между боярами, митр. Веніаминъ ръшиль самь отказаться оть митрополичьей канедры и удалиться въ монастырь. Въ концъ февраля 1808 года онъ послалъ письмо главно-, командующему русской арміей кн. Прозоровскому, въ которомъ навъщаеть последняго, что отказывается отъ возложенных на него обязанностей какъ по митрополін, такъ и по гражданскому управленію въ качествъ первоприсутствующаго въ диванъ, и что для спасенія душн и по слабости здоровья онъ удаляется на жительство въ монастырь Слатину 3). Извёстіе объ отказё Веніамина отъ митрополичьей канедры поразило румынскій народъ, искренно любившій своего архинастыря, и приведо въ изумленіе самого кн. Прозоровскаго. Приводимъ отвъть последняго на письмо Веніамина:

"Высокопреосвященный архипастырь! Милостивый Государь мой! Съ немалымъ удивленіемъ получилъ я письмо Вашего Высокопреосвященства, съ изъясненіемъ, что Вы для спасенія души Вашей и по

<sup>1)</sup> C. Erbiceanu, Op. cit. Documentul Ne XL, p. 45.

<sup>2)</sup> Erbiceanu, Op. cit. Documentul & XLI, p. 45.

<sup>3)</sup> Этого письма въ документахъ Молдавской митрополіи, изданныхъ С. Erbiceanu, нѣтъ,—въроятно, не сохранилось.

слабости здоровья отказываетесь оть всёхь должностей, оточествомъ Вашимъ на Васъ возлеженнихъ-какъ по митрополіи, такъ и по гражпанскому правленію. Болже еще удивляюсь тому, что Ви преть Важимъ отъйздомъ отсюда о таковомъ намирении Вашемъ ничего мий не сказади; я бы и тогда, конечно, представиль это на Вашу волю. Я должень однакоже заметить, что Вы оставляете вверенную Вамъ наству и гражданское управленіе въ такое время, когда политическія дёла между Россійскою Имперією и Оттоманскою Портою находятся еще въ нервшительномъ и критическомъ состоянін, и отечество Ваше, по своему положенію между землями упомянутыхь державь, можеть сдёлаться театромъ войни. Я основиваю свое заключение на самихъ догматахъ исповедываемой нами православной веры, по коимъ гораздо пріятне Вогу, когда кто подаеть руку помощи ближнему въ часъ нужди и когла, по евангельскимъ словамъ, мы не отрицаемся другь друга тяготы носить, и такимъ образомъ исполняемъ законъ нашего Спасителя,--нежели проводить свои дни въ монастыръ. Но такъ какъ въ эгомъ деле кроется внутреннее расположение Ваше, то я отнюдь не намъренъ нарушать Вашего мысленнаго, а не существеннаго спокойствія. А такъ какъ Вашъ санъ превосходитъ мъру власти, возложенной на меня Государемъ Императоромъ, то я не могу приступить въ какому-либо ръшенію относительно Вашего желанія, а посившу донести Всемилостивъйшему и Всеавгустъйшему Монарху моему, какъ главъ греко-каеолической православной церкви, о Вашемъ отречении отъ возложеннаго на Васъ званія и просить о поставленіи новаго на Молдавскую митрополію архинастыря. Впрочемъ, что касается до меня лично, то прошу быть увереннымъ въ истинномъ почтени и преданности. Ж 246. Въ Яссахъ. Февраля 28 дня, 1808 года" 1).

Отсюда видно, въ чемъ заключалась причина увольненія Веніамина отъ митрополичьей каседры: въ интригахъ бояръ, а не Гаврімла, или вообще русскихъ. Между тъмъ, вотъ что пишетъ, напримъръ, преосв. Геннадій, епископъ Рымничскій, ярый противникъ митрополита Гавріила: "поселнвшись въ Дубоссарахъ, Гаврінлъ устремлялъ свои взоры на румынскую страну. Съ приближеніемъ русскихъ войскъ къ молдавскимъ землямъ въ 1808 (?) году, надежды Гавріила на занятіе митрополіи все болье и болье возрастали. Онъ зналъ еще съ 1791 года, что быть митрополитомъ въ румынской странъ—значитъ быть не только первымъ іерархомъ (marele preut) этой страны, но и господаремъ ея. Кромъ того, и русскимъ желалось имъть во главъ Румынской церкви

<sup>1)</sup> Erbiceanu, Op. cit., p. 85.

Гаврінла, а не Веніамина, котораго любили містине бояре и который быль истинивых отцом'я нареда" 1). Для достиженія этого будто бы направлены интриги противъ Веніамина се стороны Гаврінла и русских, послё чего, наконець, Веніаминъ nolens—volens сославъ быль въ монастырь Слатину.—Послё приведенных документальных данимхъ объ увольненів Веніамина, каждый можетъ оціннть внолий безпристрастно, насколько справедливы подобные навёты румынскихъ ученыхъ-новинистовъ.

## IV.

Митр. Веніаминъ въ изгнаніи.—Пребываніе его въ Нямецкомъ монастыръ съ 1808 по 1812 годъ.—Аскетическая жизнь его и научныя занятія.—Возвращеніе его на канедру и всеобщая радость по этому поводу. — Просвътительная дъятельность его до 1821 года въ прежнемъ направленіи.—Реорганизація Сокольской семинаріи.—Учрежденіе музыкальной школы.—Отправленіе въ Кіевскую Академію румына-іеродіакона. — Духовное возрожденіе румынъ.—Митр. Веніаминъ—центральное лицо въ дълъ возрожденія.—Митр. Веніаминъ—оплоть православія противъ притязаній католической пропаганды.

Съ 1808 по 1812 годъ митрополить пребываль въ добровольномъ презнаніи, сначала въ Слатинт, а затемъ въ Нямецкомъ монастиръ. Здёсь онъ всецёло посвятиль себя подвигамъ иноческаго послушанія: забывь на время объ архинастырскомъ жезлё, онъ облекся въ одежду простого инока. Очевидцы свидётельствують, что онъ часто трацезоваль со всёми иноками и даже прислуживаль за столомь 2). Ежепневное занятіе его составляло чтеніе, писаніе и переводы, преимущественно съ греческаго, различныхъ твореній святыхъ отцовъ. Двятельными помощниками въ этомъ дёлё были упомятутые иноки-Григорій, вноследствін Валашскій митрополить, и ученый Геронтій. Последніе делили вместе съ Веніаминомъ тяжесть изгнанія. "Здёсь, въ изгнаніи, -- говорить проф. Ербичану, -- въ лицв этой троици, въ тяжкое для Румыніи время свётиль свёть надежди, что румынизмъ еще не погибъ, что и для него настанутъ благопріятныя времена и воскреснеть духъ политической свободы и національной независимости" 8). Плодомъ этихъ совмёстныхъ работъ явились разныя сочиненія и переводы, какъ напримёръ, Киріакодромій, Евангеліе, Апостолъ и др.

<sup>1)</sup> Revista Noua, 1888 an., No. 10, p. 396.

<sup>2)</sup> Erbiceanu, Op. cit., p. LXVII.

<sup>3)</sup> Ibid., p. LXVIII.

По окончаніи войны, завершившейся Букурештскимъ миромъ 28 мая 1812 года, митр. Воніаминъ оцять занядъ свою каседру, согласно единодушному желанію всей страни во главъ съ новимъ господаремъ Скарлатомъ Александромъ Калимахомъ. Вотъ что читаемъ въ письмъ къ нему руминскаго общества: "съ благоговениемъ преклоняясь предъ Твоею священною личностью, покорившею народныя сердца во время прежняго Твоего пастырскаго сдуженія на всёхъ духовныхъ ступеняхъ, общество не забыло Тебя и во время Твоего пребыванія на ноков, не вникая въ вызвавшія его причины. Поэтому оно со смиреніемъ просить Тебя прибыть и принять управление любящею Тебя паствою..., какъ единаго истиннаго пастыря, добраго патріота и общаго отца". Кром'в того, всё жители Яссь обратились съ очень трогательною просьбою къ господарю, прося его о томъ же. Заканчивается эта просьба слъдующими словами: "умоляемъ Тебя, смилуйся надъ нами, возврати на престолъ митрополін преосв. Веніамина, нашего духовнаго отца, духовнаго руководителя, котораго такъ жаждетъ весь народъ. Въ настоящее время мы не знаемъ другого отца, подобнаго Преосвященному, справедливаго, богобоязненнаго, кроткаго, безхитростнаго. Усугуби нашу радость и веселіе по новоду Твоего прибытія къ намъ возвращениемъ и нашего прежняго отца, да услышимъ вожделенный гласъ его пастырской свирели, да насладимся его неизреченною добротою <sup>1</sup>).

Вслёдствіе такихъ усиленнихъ просьбъ всей страни, митр. Веніаминъ оставляетъ покой монастирскаго уединенія, беретъ въ руки архипастирскій жезлъ и спёшить къ своей любимой и любящей его паствё. Весь путь до Яссъ сопровождался пёлымъ рядомъ овацій со стороны всего народа и при томъ не только молдованъ, но и другихъ національностей—армянъ, евреевъ и др. Это было въ собственномъ смыслё тріумфальное шествіе, достигшее своего апогея при вступленіи въ Яссы. "Большаго удовлетворенія за перенесенныя испытанія,— говоритъ К. Ербичяну, — митрополитъ Веніаминъ и не могъ получить" 2).

Съ вторичнымъ вступленіемъ Веніамина на канедру митрополін, начинается новый періодъ его дъятельности, продолжавшійся до 1821 года, когда вслъдствіе греческой гетеріи онъ опять принуждень былъ на время уйти изъ Яссъ, не оставляя, впрочемъ, своей канедры. По періодъ этотъ не характеризуется чъмъ-либо особеннымъ въ дъя-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Documentul, Ne XLVI. pp. 51-52.

<sup>2)</sup> Op. cit., p. L.

тельности нашего митрополита. Она и теперь является продолженіемъ прежней діятельности или, лучше сказать, возстановленіемъ всего, что прекратило свое существованіе вслідствіе войны. И дійствительно, радость митрополита по поводу выраженія восторга со стороны народа скоро была омрачена тімь печальнымъ состояніемъ, въ какомъ находились созданныя имъ до войны учрежденія: народныя и церковныя школы, типографія,—все это прекратило свое существованіе, даже зданія были разрушены и требовали обновленія.

Прежде всего митр. Веніаминъ возстановиль закрытую Сокольскую семинарію, выработавъ для нея новую, болье совершенную и цълесообразную организацію, назначиль новыхь профессоровь, выписанныхъ при посредствъ Асаки изъ Трасильваніи, обезпечиль ея содержаніе определенными доходами изъ митрополичьихъ имъній, такъчто Сокольская симинарія еще при жизни митрополита стала навываться "семинаріею Веніамина". Вмёстё съ тёмь онь быль озабочень приготовленіемъ для семинаріи учителей со строго-православнымъ направленіемъ, какое можеть быть получено исключительно въ православныхъ школахъ. Взоры его были обращены на Кіевскую Академію, какъ ближайшую по мъсту и родственную по основанію ся молдавскимъ уроженцемъ Петромъ Могилою. Въ 1820 году онъ посылаетъ туда іеродіакона Іероеея, при посредствѣ Гаврінла, экзарха Кишиневскаго и Хотинскаго, которому писалъ, что "стараясь поддержать заведенное имъ духовное училище и имъя въ предметь преимущественно словесность и догматы православной греко-россійской вёры, онъ рёшился отправить въ Кіевскую Духовную Академію приготовленнаго нъсколько въ одномъ молдавскомъ училищъ і еродіакона Іероеея съ темъ, чтобы онъ впоследствии самъ могъ быть полезнымъ чрезъ повторение въ моддавскомъ училище того, чему научится въ Кіевской Академіи"; при этомъ, на его содержаніе митр. Веніаминъ опредёлиль 300 рублей асс. въ годъ. По сношению съ академическимъ начальствомъ, іеродіаконъ Іероеей быль принять въ Академію, но курса не окончилъ 1).

Одновременно съ реорганизаціей семинаріи, митр. Веніаминъ положилъ начало другой школы—музыкальной. Любя благольніе служенія, онъ не могъ не возмущаться безобразнымъ пьніемъ невыжественныхъ пьвцовъ, которые и сами не разумьли, что поютъ, равно какъ и слушатели ничего не понимали. Гармонія пьснопьній была

<sup>1)</sup> А. Стадницкій. Румыны, получившіе образованіе въ русскихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ, стр. 72.

греческая, испорченияя подъ вліянісиъ турещкой. Системаническая школа перковняго пёнія, не мысли митренолита, должна была согласовать закони нерковной музики какъ съ важностью самого богослуженія и его назидательними нёлями, такъ и съ національнимъ дугомъ. Учителями этой школи били нямецкіе монахи, а также лучніе пеляти изъ Константивоноля.

Онъ возобиовиль также и тинографію при митрополіи, гду початались оригинальныя и переводимя произведенія, преимущественно богослужебния кинги. Такъ, въ это время били напечатанъ; "Часословъ съ объясненіями о совершеніи св. таниствъ", "О догиатахъ христіанской вери", "Литургія", "Объясненіе символа вери", "Проповеди", "Новия премочения нят Псалупри", съ объяснениемъ, какъ и когда HYL HETL, H T. H. TAKIS KHEFE DARCHIRANCE HO HEDERAND RADOND. OCOбенно усиленно переводческою деятельностью въ это время занимались няменкіе менахи, которие, по выраженію преф. Византи, "до поту трудились" 1), занимаясь переведами и печатанісмъ цёлихъ дюживъ томовъ, какъ напримеръ, 12 томовъ "Житій всёхъ святихъ" 2), "Собраніе разсужденій и нравственное ученіе св. Августина", "Евангеліе", очень роскопно изданное, "Слова и поученія св. Ефрема Сприна" и много другить книгь, необходимить для влира. Всё онё печатались по иниціативе и подъ руководствомъ митр. Веніамина. Въ то же время последній посладь въ Петербургь архим. Вардаама Кузу для участія въ работахъ "Библейскаго Общества", випустиль третьимъ нзданіемъ Библію, первыя два наданія которой ноявились-одно въ Букурештв въ 1688 году, а второе въ Блаже (Rlaj) въ 1795 году.

Парависьно съ организацією школь и развитіємъ просвіщенія, шло и духовное возрожденіе руминь въ смислі развитія у нихъ націєнальнаго самосознанія. Оно началось подъ вліяніємъ трансильванскихъ руминь, которые были вызваны митреполитомъ Веніаминомъ въ качестві преподавателей въ созданния имъ школи и находили въ немъ мощную поддержку. Изъ нихъ особенно рішительное вліяніє въ этомъ отношеніи оказали Георгій Лазарь и Георгій Асаки. Посліжній, сынъ священника, обучавшійся на средства Веніамина во Львові, Віні и Римі, основаль школу въ Яссахь, въ которой преподаваніе шло въ чисто національномъ руминскомъ духі. Подобную школу откриль въ Букурешті, на місті развалинь монастыря св. Савви, Лазарь, при чемъ въ началі онь преподаваль только философію и математику.

<sup>1)</sup> Op. cit., p. 56.

<sup>2)</sup> Переводъ "Малыхъ Миней-Четьихъ" митр. Димитрія Ростовскаго.

Новизна пренодаванія привлекла къ нему множество слушателей, ночему онъ вскорй расшириль кругь преподаваемых имъ предметовъ чтеніями по національной исторіи. Въ этихъ чтеніяхъ онъ съ увлеченість развиваль своимь слушателямь историческія восноминамія о древинуъ господарствахъ, рисуя предъ ними темния и свётлия стороны политической жизни ихъ предковъ. Эти чтенія оказали сильное вліяніе на возбуждение національнаго чувства руминъ и породили многихъ "націоналистовъ". Нікоторые изъ нихъ, не довольствуясь полученинмъ нии школьнымъ образованіемъ, отправлялись за его завершеніемъ на " Западъ. Въ эту прославившуюся школу Лазаря митр. Веніаминъ посылаль многихь молодыхь людой изь Молдавіи, нодготовияя такимь образомъ духовное единеніе княжествъ на почет общаго національнаго возрожденія и соединеннаго съ нимъ самосознанія. Съ тою же цёлью митр. Веніаминъ содъйствоваль Асаки въ созданіи національнаго театра, гдъ пьеси, правда, сначала далеко не важныя, нгрались на румынскомъ языкв. Помещениемъ для театра быль частный домь. Самъ митрополить иногда удостанваль его своимь посъщениемь, давая этимь какь-бы санкцію театру, какъ школ'в національнаго самосознанія. Вообще, мнтр. Веніаминъ былъ центромъ, вокругъ котораго группировались двятели національнаго возрожденія.

Последнее не приняло еще того односторонняго направленія, по которому пошло впоследствін. Православная вера и церковь, какъ основы историческаго бытія руминской національности, еще не подвергались нападкамъ. На страже ся стояль такой истинний патріоть, какъ митр. Веніаминъ. По если руминскіе націоналисты не осмёливались пока предпринимать что-либо противъ нея, за то папская пропаганда вздумала было воспользоваться такимъ подъемомъ духа народнаго и подъ шумовъ достигнуть своего давнишнаго желанія-поставленія въ Молдавін постояннаго католическаго епископа съ титуломъ Бакрускаго. Австрія взялась оказать въ этомъ свое содействіе папт. Но эти попытки окончились полиой неудачей благодаря нсключительно митр. Веніамину, зорко стоявшему на страже православія и сумвинему защитить его, правда, не безъ труда, послв 12-ти летней борьбы, продолжавшейся съ 1816 по 1828 годъ. Проследень вкратив перинетін этой борьбы, на основаніи документовъ, хранящихся въ Молдавской митрополіи 1).

Въ 1815 году, въ правленіе Калимаха, австрійскій агентъ заявилъ господарю, что Австрійскій дворъ нашелъ нужнымъ назначить и по-

<sup>1)</sup> Erbiceanu, Documentele LXXX-LXXXIII.

слать въ Молдавію одного епископа съ титуломъ Бакрускаго, которий быль бы представителемь латинской вёры въ странё. Господарь созваль дивань страны въ домъ митрополіи для обсужденія вопроса: согласно ли съ законами и обычаями страны удовлетворение подобной просьбы? Разсмотрёвъ этотъ вопрось исторически на созванномъ имъ собраніи, митр. Веніаминъ пришель въ отрицательному отвіту, завлючивъ его въ донесеніи господарю табъ: "законы и привиллегіи нашей страны гласять, что въ этомъ православномъ господарстве только митрополиты и епископы страны именовались и именуются теперь по опредъленнымъ епархіямъ, издревле основаннымъ и поставленнымъ въ извъстномъ рангъ въ своихъ отношеніяхъ. И когда эти архіерен поставляются по древнему обычаю и правиламъ св. соборовъ, то избираются патріотами этой страны: имъ ввёряется управленіе паствою чрезъ вручение господаремъ пастырскаго жезда и, оставаясь неизмённо на престоль, они управляють порученною имъ паствою до конца жизни: но другихъ націй и религій епископы никогда не принимались съ такнии привиллегіями, и даже единовърные намъ титулярные архіерен. по правиламъ св. соборовъ, не имъютъ права безъ благословенія киріарха страны не только совершать архіерейскія служби, но даже безъ его въдома входить въ епархію. И если имъ запрещають св. правила, то насколько сильное запрещають это иноверцамъ? Несколько разъ случалось приходить католическимъ и аріанскимъ (армянскимъ) архіереямъ по дозволенію оть здёшняго правительства, но они были исполненія религіозныхъ гостями, пребывая только для и опять возвращаясь на мъста, откуда пришли; но ни одинъ изъ нихъ не оставался здёсь. Всилу этого, такъ какъ и правила св. соборовъ запрещають, и въ нашей землъ даже помину не было объ иновърныхъ архіереяхъ, съ согласія встуь живущихъ въ странт, то какъ истиниме сыны св. матери восточной церкви, нослушные правиламъ св. соборовъ и древнимъ обычаямъ, составляющимъ законъ въ нашей странъ,--свидътельствуемъ, что католическій архіерей не можеть быть принять. 1815 г. декабрь".

Въ такомъ смыслё господарь послалъ Порте просьбу всей страни, которая была удовлетворена Портою, въ подтверждение чего былъ данъ господарю черезъ великаго визиря фирманъ. Но еще до получения последняго, въ Молдавію прибылъ латинскій епископъ, выдавая себя за Бакрускаго, къ великому огорченію страны. Впрочемъ, онъ черезъ нёсколько мёсяцевъ умеръ. На мёсто него, спустя нёкоторое время, въ Рим'є былъ посвященъ другой епископъ, но уже анонимний, т.-е. безъ титула Бакрускаго. Усматривая въ этомъ уловку со стороны

Рима, митр. Веніаминъ и бояре 2-го марта 1819 года опять собрадись въ митрополіи и составили протесть противъ допущенія этого епископа въ страну. Въ этомъ протестъ, сходномъ въ исторической основъ съ прежнимъ, разоблачается цёль такого назначенія: "мы имбемъ право думать, -- говорится тамъ, -- что новая мёра западной церкви имбеть ввилу совращение нашихъ простыхъ, довърчивыхъ душъ. Въ противномъ случав, что ей (Австрін) за польза посылать епископа въ неподчиненную ей епархію, издревле имбющую восточную вору, апостольскіе догматы, и никогда, ни раньше, ни теперь, не имъвшую латинскаго енискона? Наша исторія говорить, что много разъ приходили монахи западной церкви для совращенія въ свою віру жителей Молдавіи, но она прибавляеть, что они всегда были изгоняемы, иной разъ побиваемы поленьями, палками и каменьями... Съ болью защищаемъ неприкосновенность вёры и догматовъ нашихъ и нуждаемся въ твоей помощи, кланяясь и горячо прося, чтобы ни временно, ни постоянно не было допушено принятие запалнаго епископа въ Моллавию... Теперь просять позволенія назначить сюда епископа, а потомъ, съ теченіемъ времени, неизвъстно, насколько будуть простираться ихъ претензіи, вопреки нашимъ національнымъ преимуществамъ, церковнымъ правамъ и земскимъ и государственнымъ постановленіямъ".

Точно также и этотъ докладъ дивана господарь отправилъ Портв, отъ которой быль получень соответствующій фирмань съ присовокупленіемъ, что если австрійскій посланникъ въ Царьградъ возбудить еще требование по этому предмету, то оно не будеть принято, Но австрійская политика и посл'в этой неудачи не оставила мысли объ учрежденім въ Молдавім латинскаго епископата, но только уже подъ фирмою епископа-визитатора, а не епископа, имъющаго постоянное пребываніе. Съ такимъ званіемъ и прибыль въ Молдавію новый латинскій епископъ, Филиппъ Паррони, который въ имфвшемся у него фирманъ именовался не епискономъ, а "церковникомъ, проъзжающимъ по своимъ деламъ". Вмёстё съ темъ австрійскій агенть обратился въ новому господарю Михаилу Супо съ нотою, въ которой возобновиль требованіе, чтобы латинскому епископу-визитатору было дозволено свободно отправлять свои обязанности, т.-е. посёщать католическія церкви въ предълахъ Молдавскаго государства, блюсти за нравами своихъ насомыхъ, разръшать возникающія между ними недоумънія, совершать таинства, особенно миропомазаніе и, наконецъ, совершать богослужение со встми знаками епископскаго достоинства въ дни праздниковъ, словомъ, чтоби формально былъ признанъ епископъ католической вёры подъ покровительствомъ, которое агенту приказано оказывать католическимъ перквамъ въ Молдавін. Господарь послаль эту ноту митр. Венівмиму для обсужденія въ дивамъ. Узнавъ объ этомъ, агентъ адресовалъ митр. Веніамину нисьмо съ изъясненіемъ основаній своей просъби:

- 1. Всё вёронсповёданія, терпимыя въ государствахъ Европи, особенно въ Россін, наряду съ священняками, какъ необходимими духовняками, ямбють и енископовъ для совершенія высщихъ духовныхъдёль своего исновёданія, напримёръ, освященія мира и пр.;
- . 2) Римскокатолики всегда имёли въ Молдавіи своихъ епископовъ, тернимихъ правительствомъ и мёстимъ исповёданіемъ;
- 3. Еврен имъють туть своихь раввиновь; тъмъ болъе имъють право на удовлетворение своего желания имъть епископа кателики, которихъ въ страив 40,000 душъ;
  - 4. Католическіе еписконы не будуть вижшиваться въ дёла страны.

Въ заключение агентъ выражалъ твердую увъренность, что блистательныя свойства души митронолита, которыми Божественный Промысль украсиль его, нодвигнуть его къблагопріятному ръщенію этого вопроса. Но отвётъ митрополита, равно какъ и дивана, былъ отрицательный. Тёмъ не менёе, еписк. Паррони оставался въ странё до весны 1826 года, пользуясь смутами по случаю греческаго возстанія и нокровительствомъ Австріи. После Паррони быль назначень новий епископъ, безъ уведомленія правительства или испроменія согласія, зная по опыту, что последняго не будеть. Правда, и этотъ епископъ черезъ три мъсяна по прибитін въ Ясси умерь, но тактика римско-католической церкви уже определилась и потому, въ предупреждение польдения новаго епископа, въ 1826 году собрался диванъ подъ председательствомъ митр. Веніамина. Результатомъ обсужденій явился обширний докладъ, въ которомъ заключанась вся исторія латинскаго енисконата въ Молдавін, съ присоединеніемъ просьби къ господарю не допускать впредь учрежденія въ странъ подобнаго института. Приводимъ заключеніе этого доклада:

"Великій Господарь! Дѣятельность занадной церкви достойна того, чтобы на нее обратили вниманіе. И какая цѣль у нея столько разъ посылать своего епископа въ Молдавію послѣ происходившихъ въ прежнія времена волненій и послѣ столькихъ сопротивленій нашихъ въ настоящемъ вѣкѣ? Очевидно, она хочетъ увеличить своихъ прозелитовъ въ этой странѣ черезъ назначеніе епископа. Въ предѣдахъ Молдавін, какъ можно заключить изъ ноты г. агента отъ 1820 года къ митрополиту страны, находится 40,000 жителей, приверженныхъ занаднимъ догматамъ. Увеличившись черезъ назначеніе енископа и

укрвинышесь чересь политическое покровительство, они, безь семивий, доставать страих большія непріятности. Многіе изы простихы сельскихы молдовань, въ надеждё на политическую защиту, могуть обратиться въ них вёру и нотерять вёру православную, прадёдовскую, на кеторой основано существованіе господарства. Мы просимы, чтобы какы прежде били спокойны относительно этого втеченіе болбе двухы вёковы, оты Ісреніи воеводы до дней госпедаря Калимака, когда и помину не было о католическомы епископф,—такы и сы этого времени оставались выповой, услаждаясь охраной нашей вёры и утвержденіемы того права, которое связываеты вы одины союзы и одну мыслы весь народь—райно этой области... 1826 года, августа 25<sup>м 1</sup>).

Такое сопротивленіе дивана во главѣ съ его предсъдателемъ, митр. Веніаминомъ, имъло благопріятний исходъ, такъ какъ нана оставилъна время мысль о постоянномъ епископатѣ, довольствуясь посольствомъвременнихъ визитаторовъ. Къ сожалѣнію, впослѣдствіи, когда духовное возрожденіе румниъ приняло одностороннее направленіе вслѣдствіе увлеченія западними идеями, папи вознаградили себя за понесемния ими неудачи... Это произошло уже послѣ смерти митр. Веніамина.

٧.

Греческая гетерія.— В'вдствія отъ нея для княжествъ.—М'вропріятія митр. Веніамина противъ гетеристовъ.—В'яство его въ Россію.—Иснытанія, перенесенныя имъ.—Конецъ господства фанаріотовъ.—Право избранія національныхъ господарей.—Возвращеніе митрополита на каседру.—Продолженіе его просв'ятительной д'язтельности.—Особенный подъемъ національнаго духавъ румынскомъ народ'я.—Учрежденіе разныхъ просв'ятительныхъ обществъ.—Митр. Веніаминъ какъ поборникъ національнаго возрожденія посл'я 1821 г.

Среди такой кипучей деятельности митр. Веніамина на пользу духовнаго возрожденія румынской народности, вспыхнуло греческое возстаніе 1821 года, когда всё просвётительныя начинанія должны были на время пріостановиться, такъ какъ и самъ онъ для безопасности долженъ быль на время удалиться въ предёлы Россіи, именно, въ недавно присоединенную Бессарабію, не оставляя, впрочемъ, своей каеедры. Дёло въ томъ, что митр. Веніаминъ быль посвященъ въ тайны греческой гетеріи, поставившей себё цёлью фантастическую идею: возстановленіе греческой византійской имперіи съ Царьградомъ во главё. Однако онъ не сочувствоваль ея общирнымъ замысламъ, въ особенности тому, чтобы княжества были театромъ военныхъ дёйствій грековъ съ турками. Планъ быль таковъ, чтобы войска гетеристовъ

<sup>1)</sup> Erbiceanu, Op. cit. Documentul LXXXIII.

прошли только черезъ княжества и отправились въ Грецію или, по крайней мірі, на другой берегь Дуная, гді и должна была происходить война; румыны же въ это время, пользуясь замішательствомъ Турціи, во главі съ національнымъ героемъ Тудоромъ Владимиреску, должны были объявить себя автономными и свободными отъ подчиненія Турціи. Когда же обнаружилось, что гетеристы преслідують эгоистическія ціли и думають містомъ войны сділать княжества, вслідствіе чего посліднія рискують потерять и ту относительную независимость, какою пользуются,—Веніаминъ рішился твердо защищать интересы своего отечества во имя правоты діла и своего высокаго положенія въ государстві. "Это,—говорить г. Византи,—составляеть одинъ изъ возвышенныхъ моментовъ жизни Веніамина, гді обнаружились высокія качества его души; въ немъ воскресло древнее значеніе митрополитовъ, бывшихъ славою и честью страны" 1).

И дъйствительно, гетеристы сдълали княжества мъстомъ возстанія. Вторгнувшись въ нихъ подъ начальствомъ Ипсиланти, они на первыхъ же порахъ проявили неслыханныя жестокости, которыя объяли ужасомъ всъхъ румынъ. Молдавскій господарь Михаилъ Супо убъжаль въ Россію, оставивъ управленіе княжествомъ въ рукахъ митрополита и бояръ-членовъ дивана. Видя такія безобразія, митрополить, съ одной сторони, посыдаеть двухь боярь-Бальша и Теута-въ Константинополь къ султану съ протестомъ противъ такого насилія гетеристовъ, ла съ другой-разсилаетъ воззванія къ народу противъ самозваннихъ гетеристовъ, посягающихъ на благо чуждой для нихъ страны. Это озлобило последнихъ: они угрожали пожаромъ митрополіи, а самому митрополиту-смертью. Напрасно митрополить обращался къ нимъ съ увъщаніемъ, какъ говорится въ одномъ стихотвореніи, описывающемъ современния собитія: "хотите взять Элладу,--чъмъ же виновна наша страна, которую вы топчете, разоряете? Развъ это по-христіански? Именуетесь христіанами, а образа христіанскаго не имфете. Разбои. грабежи, убійства, насилія—таковы діянія ваши. Идите, уходите изъ Молдавін, не мѣшкайте здёсь, оставьте насъ въ покоѣ"... 2) Увѣщанія митрополита не имёли надлежащаго действія. Въ ответъ на это гетеристы угрожали сжечь беззащитные Яссы и умертвить митрополита. Со всёхъ сторонъ приходили ужасающія извёстія о насиліяхъ въ странъ, чинимыхъ разъяренными гетеристами, озлобленными неудачею ихъ дъла, такъ неразумно и опрометчиво затъяннаго. И дъйствительно,

<sup>1)</sup> Visanti, op. cit., p. 62.

<sup>2)</sup> Visanti, op. cit., p. 63.

политическая и военная несостоятельность отряда Ипсиланти и всего дъла гетерін сказалась на первыхъ же порахъ. Въ одной изъ первыхъ стычекъ съ турецкимъ отрядомъ Ипсиланти потеривлъ поражение и обратился въ позорное бъгство, обвинивъ во всемъ не себя, а своихъ сподвижниковъ. Такимъ образомъ, попытка гетеристовъ въ придунайскихъ земляхъ окончилась не только неудачно, но и безславно. Но зато после этого вспыхнуло возстание въ Греціи, окончившееся ея освобожденіемъ. Въ это время, какъ извъстно, воспріяль мученическій вънець вивств съ другими ісрархами греческій патріархъ Григорій V. Такая же участь, очевидно, ждала и нашего митрополита, хотя онъ, какъ мы видели, не быль причастень къ делу гетеріи въ княжествахъ, и даже въ свое время подалъ протестъ турецкому правительству. Но последнее зналоо его сочувствін вообще освобожденію Грецін. И вотъ, спасаясь, съ одной стороны-отъ гетеристовъ, а съ другой-отъ туровъ, митр. Веніаминъ уходить въ Россію 1). Воть какъ онъ самъ описываеть этоть эннзодъ своей жизни: "въ ночь на 23-е февраля 1821 года, когда беззаконія наши воздвигли убійственный мечь гитва Божія, какъ громъсъ неба вспыхнуло въ нашей несчастной странъ страшное возстаніе грековъ. И сразу после этого многіе, не будучи въ силахъ переносить всёхъ ужасовъ и бёдствій, начади заботиться о спасеніи своей жизии. Всё имущества бросались и расхищались, лишь-бы была цёла жизнь. Поля на необозримое пространство были полны народомъ, покровомъ котораго служило небо, а постелью-земля. Толны мужей и женъ съ дътьми на рукахъ искали спасенья въ бъгствъ. Дремучіе лъса стонали отъ заблудившагося народа. Самыя худыя вемлянки казались палатами для тёхъ, которымъ прежде малы были роскошные дворцы; а многіе довольствовались пріютомъ подъ телегою, которая служила имъ защитою отъ солнца и дождя. Въ такихъ страшныхъ обстоятельствахъ и я подчинился гизву мщенія и перевхаль границу вь простой телягь, въ нъмецкой свиткъ (одеждъ) и въ широкополой шляпъ, прикрывавшей лицо. Несчастный человъкъ! Чего-чего не измышляетъ онъ для спасенія своей жизни! Избраль я містомь своего изгнанія с. Колинкоуцы. Всякая въсть изъ несчастнаго, моего отечества усугубляла мои душевныя раны и исторгала потоки слезъ... Только чтеніе и переводъ книгъ нъсколько услаждали меня въ изгнаніи" 2).

<sup>1)</sup> О бъдствіяхъ княжества во время гетеріи см. "Записки очевидца", изданныя проф. С. Erbiceanu: "Despre eteria lui Zavera de la 1821 an. Extract dintr'un manuscript." Bucuresti. 1893 an.

<sup>2) &</sup>quot;Plângerea lui Veniamin". Vizanti, op. cit., p. 66; Erbiceanu, op. cit., p. 66.

Такимъ образомъ, митрополитъ избралъ мъстомъ своего временнаго пребыванія с. Колинкоуцы хотинскаго убада бессарабской губернів, которое было собственностью Молдавской митроподіи. Здёсь онъ носелился съ разръшенія Кишиневскаго архієнискона Лемитрія Сулими, Св. Синода и Императора Александра I. Жива адъсь, от сносился со встин румынскими натріотами, обжавшими въ Черновци, Кишиневъ, Ясси, Въну, Брашовъ, а также съ Портою. Эти сношенія производились черезъ севретных агентовъ. Никакое дело, касавшееся его родины, не совершалось безъ его въдома. Онъ быль центромъ всехъ натріотическихъ движеній. Всё смотрёли на него, какъ на единственную объединительную силу разсвянныхъ и развомыслящихъ патріотовъ. Предъ Портою онъ успъль оправнать себя и выяснить истиное участіе румынъ въ политическихъ обстоятельствахъ того времени. Влагодаря Потому, а равно и ненависти къ грекамъ за возстаніе, Порта возстановила исконное право руминъ избирать себъ господарей, и съ этого времени окончилось правленіе фанаріотовъ. Тогда, при содъйствін митр. Веніамина, быль избрань господаремь Молдавін хорошо знакомый ему V Поаннъ Стурдза, а господаремъ Валахін—Григорій Гика. Ихъ избранія · били встречены съ величайшею радостью всеми румынами, увидевлини въ этомъ зарю новой жизни. Несказанно обрадовался и митр. Веніаминь, выразившій тогда же свою радость на страницахь переводимой имъ книги (Исторія Св. Писанія В. Завёта): "22 іюля 1822 года. Сегодня явлена новая Божія милость: послі 16-ти місячних біздетвій и несчастій, посътившихъ нашу страну, настунило избавленіе и, какъ ангель-благовъстникъ, получено извъстіе отъ 1-го числа текущаго мъсяца объ избраніи господаря Іоанна Стурдзы, изъ бояръ нашей страны, и такимъ образомъ возстановленъ тотъ обычай, котораго мы лишились болье выка тому назадъ" 1).

Митрополить нёсколько запоздаль своимь возвращеніемь, желая урегулировать вопрось о бессарабскихь имёніяхь, принадлежавшихь Молдавской митрополіи. Но нетерпёливый народь усиленно просиль его скорёе возвратиться и съ этою цёлью обратился съ коллективною просьбою къ господарю, который и съ своей стороны просиль его поспёшить возвращеніемъ. Наконець, къ великой радости своей паствы, онъ прибыль въ Яссы осенью 1822 года.

Въ жалкомъ положени нашелъ онъ свою несчастную родину: вездъ пустыня, развалины, бъдность, къ тому же остатки разбойниче-

<sup>1)</sup> Istoria Script. Vechiului Testament. Tom. I. 1824 an. Замътка на стр. 348; V. Vizanti, op. cit., p. 68.

сиихъ бандъ, составлениихъ изъ туровъ, грекевъ, арнаутовъ, сербовъ и белгаръ, грабившихъ и безъ того разоренную страну...

Видя печальное состояние созданных имъ съ такими усилими различнихъ просветительныхъ учрежденій, митрополить первымъ дідомъ по своемъ возвращении рёшилъ возобновить ихъ, хотя это било сопряжено съ большими затрудневіями. Прежде всего онъ занядся возстановленість школь. Главныя заботы его были обращены на то. чтобы отыскать новыхъ учителей, такъ какъ преподаватели-греки разбъжанись, а туземные ушли въ годы и монастыди, воснитанники же пребывали въ домахъ родителей; точно также была разрушена типографія, а зав'ядивавшіе ею разбрелись-кто куда могь, лишь бы найти какое-нибудь безопасное убъжнще. Молдавія, особенно города и столица Ясси, была опустошена, представляя груди развалинъ. Но митрополить не униваль: онъ приняль всёхь поль свое покровительство и возвратиль къ прежней деятельности. Состоя председателемъ школьной "эфорін", онъ заботится объ уведиченім школь въ городахъ н селахъ, а уже существовавшія старался обезнечить и т. д. Наряду съ этимъ онъ нашелъ время заниматься научными трудами, оригинальными и переводными, а также издаваль на собственныя средства много книгъ. Такъ, за это время были выпущены въ свътъ: Всеобщая церковная исторія, въ 4-хъ томахъ, Исторія Св. Писанія В. Завъта, въ З-хъ томахъ, Октонхъ, Апостолъ, Литургія св. Іоанна Златоустаго, Творенія Василія В. и Григорія Двоеслова, 2-е изданіе, исправленное по греческимъ и славянскимъ рукописямъ; Исторія богослужебныхъ книгь, О бытін Божіемъ, Богословіе Платона, Объясненіе Псалтыри, Размышленія святого Августина, Исторія Новаго Завёта, Сборникъ проповедей на воскресные и праздничные дни, различныя брошюры о пастырскихъ обязанностяхъ и др. Самымъ же нитереснымъ и необходимымъ трудомъ являлось "Великое Правило или Пидаліонъ" (Pravila cea mare sau Pidalion). Это произведение, напечатанное въ 1844 году, заключаеть въ себъ собрание каноновъ всехъ древнихъ соборовъ съ толкованіями Зонары и Вальсамона, съ многочисленными примічаніями и объясненіями богословскими, историческими и философскими 1).

Въ своей просвётнтельной дёятельности, направленной къ національному возрожденію румынскаго народа, митрополить являлся центромъ, вокругъ котораго группировались и другіе дёятели подобнаго направленія. Греческое возстаніе 1821 года не привело къ подавленію національнаго духа румынъ, который какъ разъ незадолго

<sup>1)</sup> Vizanti, op, cit., p. 75.

перель темь началь было возрождаться, а напротивы, съ этого времени онъ воспрянулъ съ особенною, небывалою силою. Господарн Валахін и Молдавін, назначенные посл'є прекращенія гетерін изъ туяемныхъ бояръ, на первомъ планъ поставили заботу о народномъ образованін въ чисто національномъ духъ. Было учреждено много школъ, особенно низшихъ для простого народа, а также преобразовано Букурештское училище св. Саввы въ колнегіумъ, нёчто вроде висшаго учебнаго заведенія. Кром'в того, Василіевой Академіи, основанной въ Яссахъ при монастыръ Трехъ Святителей госполаремъ Василість Лупу, были предоставлены права высшей школы. Въ 1835 году была основана, также при содъйствій митр. Веніамина, господаремъ Михаиломъ Стурдзою академія, названная, по имени учредителя, "Михайловскою Академіей" (Academia Michaileana). Учрежденію школь содъйствовало и временное русское правительство во главъ съ Киселевимъ, сочуственно относнвшимся къ національному просветительному движенію румынъ. Имъ были открыты школы въ главныхъ городахъ молдавскихъ округовъ-Романв, Хушахъ, Галацахъ, Фокшанахъ, Бирдадъ и Ботошанахъ. Учителями этихъ школъ были, преимущественно, воспитанники школъ св. Саввы и Трехъ Святителей. а затемъ-получившіе образованіе за границею. Путешествія заграницу, особенно въ Парижъ, предпринимавшіяся до возстанія гетеріи въ скромныхъ размерахъ, получили теперь чисто эпидемическій характеръ, и покамёсть имели, заметимь, благотворное значение въ смысле возбужденія національнаго духа. Просв'єщенный западъ слишкомъ оттівнялъ отсталость румынъ. Явившись на родину, они начали съ увлеченіемъ проводить "просветительныя" иден и въ школахъ, где имъ охотно предоставлялись преподавательскія мёста, и въ литературів. Главными дъятелями изъ нихъ, кромъ упомянутыхъ раньше братьевъ Асаки и Лазара, былъ Константинъ Голеску, Иванъ Кымпинану и Иліади Радулеску. Съ одобренія правительства они основали Общество распространенія общеполезных свідіній съ цілью интелектуальнаго развитія народа. Для начала это Общество полагало применять следующія средства:

- 1. Создать высшую школу въ Краіовъ, подобную коллегіуму св. Саввы;
- 2. Основать во всёхъ главныхъ городахъ округовъ нормальныя школы для подготовленія учителей;
  - 3. Учредить во всёхъ селеніяхъ начальныя школы;
  - 4. Издавать журналы на румынскомъ языкъ;
  - 5. Отмънить монополію книгопечатанія:

- 6. Поощрять переводы иностранныхъ произведеній на отечественный языкъ и
  - 7. помогать ихъ печатанію;
- 8. Вообще, употреблять всё усилія, чтобы избавиться отъ фанаріотскаго режима путемъ возобновленія древнихъ учрежденій  $^1$ ).

Вслёдъ затёмъ возникли и другія общества, преслёдовавшія подобныя же цёли возрожденія румынской народности.

И дъйствительно, богослужение стало совершаться на народномъ языкъ, основанъ былъ румынский театръ, которому предоставлена большая свобода, чъмъ прежде, напримъръ, на сценъ открыто издъвались надъ греками-фанаріотами, идеализировалась народная жизнь и т. д.; во всъхъ школахъ преподавание шло на родномъ языкъ; сталъ издаваться цълый рядъ газетъ и журналовъ на румынскомъ языкъ; появились всякаго рода литературныя произведения на румынскомъ языкъ; появились всякаго рода литературныя произведения на румынскомъ языкъ, переводныя и оригинальныя, какъ беллетристическия, такъ и научныя. Изъ румынскихъ журналовъ назовемъ: въ Букурештъ— "Curierul Românesc", подъ редакціей Иліади Радулеско, и въ Яссахъ— "Albina Românească", подъ редакціей Асаки.

Конечно, въ такомъ "духовномъ возрожденіи руминской народвости", взятомъ самомъ по себѣ, нѣтъ ничего преступнаго. Каждая нація, приходящая къ сознанію своей народности, должна развиваться на основахъ своего народнаго бытія. Такою основою для румынъ того времени было возникшее подъ вліяніемъ Запада, главнымъ образомъ, франціи, мнѣніе, что они—народъ латинской расы, мнѣніе, ставшее теперь въ Румыніи твердымъ убѣжденіемъ. Потому-то тогда и духовное возрожденіе было связано съ заботою объ очищеніи румынскаго языка отъ славянизмовъ, которые вошли въ него вслѣдствіе продолжительнаго славянскаго вліянія на княжества. Такого мнѣнія придерживался и митр. Веніаминъ. Вотъ что онъ говорить по этому поводу въ предисловіи къ "Божественнымъ Литургіямъ":

"Какъ языкъ греческій — сынъ языка эллинскаго, такъ и языкъ румынскій — сынъ языка латинскаго, бывшаго языкомъ нашихъ предковъ, приведшихъ насъ въ 105 году по Р. Х. сюда изъ Италіи — древняго нашего отечества, и поселившихъ насъ эдёсь — въ Молдавіи, Валахіи, Трансильваніи и Банатъ, каковыя страны назывались тогда Дакією, такъ какъ были обитаемы народомъ, называвшимся даками. Побъдивъ и уничтоживъ ихъ при римскомъ императоръ Траянъ,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Хепороl, Istoria Românilor. Ср. Палаузовъ, Румынскія господарства, стр. 170; Кургановъ, Зап. Каз. Университета, 1899 г. № 7—8, стр. 72.

римляне раздёлили землю даковъ между нашими предками, пришедшими изъ Италіи, какъ разделена земля Палестинская между израильтянами, по уничтоженіи хананеевъ. Мы же, называющіеся румынами, такъ какъ происходимъ отъ тёхъ римлянъ, имёли какъ чистый языкъ римлянъ, такъ и письменность, т.-е. слова языка ихъ. Въ 1400 году по Р. Х., во дни господаря Александра Добраго, какъ свидетельствуетъ господарь нашей страни Кантемиръ, оставивъ въ церквахъ и въ государственныхъ канцеляріяхъ буквы и говоръ румынскіе, ввели букви (алфавить) и языкь сербскіе 1). Этоть чужой языкъ былъ употребляемъ въ церквахъ и канцеляріяхъ более 200 летъ, до временъ Василія Лупу, основавшаго, кром'в монастыря Трехъ Святителей въ Яссахъ, латинскую академію, въ которой преподавадись науки на латинскомъ языкё-отцё нашего языка, а вмёстё и на румынскомъ, положивъ также начало и типографіи въ 1644 году. Въ числё первыхъ книгъ, напечатанныхъ въ ней....., было Толковое Евангеліе, переведенное тоглашнимъ митр. Варлаамомъ. Второй рядъ церковничь книгь, появившихся на руминскомъ язией, составляють книги, напечатанныя Молдавскимъ митр. Досинеемъ, въ 1674 году, съ котораго стали совершать въ перквахъ по преимуществу на руминскомъ языкъ всъ церковныя службы. Такови: Исалтырь въ стихахъ и прозъ, Паремійникъ, Служебникъ, Часословъ, Прологъ или краткія Четьи-Минеи, краткій Октоихъ, можеть быть, и другія... Такимъ образомъ, руминскій язикъ и руминское образованіе, въ продолженін 200 лёть были забыты, н когда послё начали переводить по румынски церковныя книги съ сербскаго языка, то переводчики нашли руминскій языкъ очень б'ёднымъ и испорченнымъ, ввиду обилія въ немъ многихъ словъ чужихъ, особенно сербскихъ и славянскихъ, причемъ было забыто и значение весьма многихъ румынскихъ словъ, вслъдствіе чего, не имъя ни грамматики, ни словаря румынскихъ..., принуждены были примешивать много славянскихъ словъ, которыя очень испортили прежнюю чистоту румынскаго языка, оставившаго латинскую книжность и письменность.

"Такая испорченность румынскаго языка ставить и нынѣ въ большое затрудненіе простыхь грамотеевъ, и если не будеть поставлено преградъ къ употребленію разныхъ иностранныхъ словъ и замѣнѣ ихъ чисто румынскими, нынѣ забытыми, но хранящимися частью въ древнихъ книгахъ и документахъ, частью же въ устахъ народа; если мы.

<sup>1)</sup> Разборъ подобныхъ тенденціозныхъ и довольно старыхъ теорій о существованіи у румынъ латинскаго алфавита вплоть до Флорентійскаго собора.

м. у А. И. Яцимирскаго, Григорій Цамблакъ, стр. 309—322.

повторяю, не позаботимся объ этомъ, какъ это дѣлали всё націи на пути своего развитія,—то народный языкъ все болѣе и болѣе будетъ стѣсненъ, пока, наконецъ, и совсёмъ не погибнетъ; но тогда вмѣстѣ съ нимъ погибнетъ и румынская нація, какъ погибли и всё націи, потерявшія свой языкъ. Вслѣдствіе этого противники румынскихъ словъ, которыя теперь стали употреблять наши ученые, по всей справедливости должны быть признаны врагами и румынской націи" 1).

Такою любовью къ національному возрожденію черезъ развитіе руминскаго языка, несомнённо, быль воодушевлень Веніаминь, когда настанваль, чтобы преподавание въ Михайловской Академіи велось на родномъ языкъ, вопреки многимъ, предлагавшимъ для этого другой какой-нибудь иностранный культурный языкь, подъ предлогомъ, будто румынскій языкь, вслёдствіе своей бёдности, не пригодень для выраженія научныхъ понятій. Когда въ 1834 году вопрось объ этомъ быль поставленъ въ одномъ изъ заседаній общаго собранія и многіе были убъждены, что онъ пройдеть въ пользу иностраниаго языка, митрополить предложиль до принятія того или другого решенія по этому вопросу отправиться въ Академію, чтобы лично удостовъриться, насколько справедливо мненіе о непригодности румынскаго языка для высшаго преподаванія. Бояре согласились. Тогда въ Академіи началось серьезное испытание воспитанниковъ по всёмъ предметамъ. Несмотря на неожиданность подобнаго неурочнаго испытанія, оно прошло, по отзиву очевидневъ, съ выдающимся успёхомъ. Веніаминъ торжествоваль и благодариль учителей и воспитанниковь отъ имени отечества.... Залъ огласился рукоплесканіями... Послё этого, обратившись къ присутствовавшимъ, митр. Венјаминъ со слезами на глазахъ сказалъ следующія знаменательныя слова: "можно ли после всего слышаннаго еще говорить, что (на родномъ язывъ нельзя учиться наукамъ?" Бояре, ратовавшіе въ общемъ собраніи противъ родного языка, ничего не могли возразить. Такъ быль решень вопрось о преобладаніи руминскаго языка въ высшей школі <sup>2</sup>).

Точно такъ же поступалъ митр. Веніаминъ и во многихъ другихъ случаяхъ, имъя ввиду духовное возрожденіе народа на почвъ его національности, какъ противъ его враговъ, такъ и противъ неумъренныхъ ревнителей, что доставляло неръдко крупныя непріятности, а затъмъ послужило причиною оставленія имъ канедри.

<sup>1)</sup> Vizanti, op. cit., p. 80-82.

<sup>2)</sup> Inaintecuvêntare la Dumnedeeştei Leturghii. Vizanti, op. cit., Anexa, p. 137-140.

## VI.

Односторонность направленія, принятаго возрожденіемъ румынъ нодъ вліяніемъ Запада.—Ненависть къ фанаріотской культурів, а вмістів и къ православію.—Шовинистическая точка зрівнія на Россію.—Скорбь митр. Веніамина.—Обвиненіе его въ "руссофильствів".—Непріятность его съ господаремъ М. Стурдзою по поводу тенденцій послідняго посягнуть на права церкви въ управленіи монастырскими имуществами.—Вынужденная отставка митрополита.—Курьезное объясненіе отставки современными націоналистами.—Скорбь народа по поводу ухода митрополита. —Монастырь Спатина—місто покоя и смерти митр. Веніамина. —Заключеніе.

Духовное возрождение румынской народности, явившееся подъ вліяніемъ западно-европейской цивилизаціи и представлявшее какъ-би сколовъ съ нея, постепенно стало принимать все болбе и болбе одностороннее направленіе, противное историческому складу жизня румынскаго народа. Возрождение румынъ шло рука объ руку съ усвоеніемъ последними французской культуры. Румыны, посещавшіе Францію, приносили изъ нея въ свое отечество, вмёстё съ знаніемъ языка, также идеи, вкусы, манеры, моды, словомъ, французскую цивилизацію, которая цёликомъ пересаживалась на румынскую почву. При крайней неподготовленности руминъ въ воспріятію плодовъ европейской культуры, послёдняя отравляла имъ самую душу и, сдвинувъ ихъ съ почвы историческихъ преданій, направляла на путь рабскаго подражанія чуждому для нихъ по верё и укладу жизни инославному Западу. Результатомъ такого увлеченія Западомъ явилась враждебность по отношенію въ народностямъ нелатинской расы, и прежде всего-къ грекамъ, такъ какъ съ ихъ именемъ связывалось представленіе о тяжеломъ фанаріотскомъ игв, подъ которымъ румыны находились болъе ста лътъ. Вотъ почему теперь эти "возродители" напрягали всё усилія, чтобы совершенно изгладить всякіе слёды "фанаріотскаго" просвъщенія, осмънвали его печатно и устно. Вижсть съ тъмъ стала подвергаться преслъдованію и униженію и православная религія ненавистныхъ имъ грековъ, получившая названіе "фанаріоті ской культуры".

По принципу того же узко-націоналистическаго направленія, подъ влінніемъ просвѣщеннаго Запада, "возродители" стали съ особенною силою обнаруживать враждебное отношеніе и къ Россіи, какъ представительницѣ ненавистнаго имъ православія. Еромѣ того, въ своей исторической защитницѣ и освободительницѣ отъ турецкаго порабощенія они стали видѣть опаснаго врага для своего національнаго существованія. Въ этомъ подозрѣніи какъ будто укрѣпляли ихъ совре-

менныя обстоятельства, объясняемыя ими съ предваятой точки эркнія, именно: отнятіе Бессарабіи по Букурештскому миру 1812 года, оккунація княжествъ послё русско-турецкой войны 1829 года, протекторать наль княжествами съ Киселевимь во главъ, введение Органиче скаго Статута.--последнія меры имели временное значеніе и были положительно необходимы для Румынін ввиду неурядиць, происходившихъ въ ней и угрожавшихъ ея существованію, а благотворное значение Органического Статута и теперь не отрицается здравомыслящими румынами. Усвоивъ себъ такую фовинистическую точку зрънія. "возродители" истолковывали по своему даже несомивнио просветительныя заботы Россін, хотя-бы основаніе школь въ княжествахъ по городамъ и селамъ съ преподаваніемъ на родномъ ихъ языкъ. И вотъ, національная вражда къ грекамъ и русскимъ вскоръ обращается въ 🛮 и болёзненную ненависть къ православію, къ тому православію, которое является историческою религіею румынскаго народа, воснитавшею столько покольній, оказавшею громадния услуги руминской національности, не разъ спасавшею ее отъ порабощенія турокъ и Запада. Достойно замічанія, что вступивь вь диць своихь новоявленныхь просветителей на скользкій путь вражды къ православію, Румынія, къ прискорбію, все болье и болье шла подъ гору въ последующей своей исторической жизни. Результать этого вскорё сказался въ "безбожныхъ" реформахъ Кузи, а затвиъ-въ настоящемъ печальномъ положение православной церкви въ Румынін...

Понятно, что такое одностороннее направление возрождения руминской народности, враждебное православію, не могло не огорчать митр. Веніамина, представителя православной церкви, предвидёвшаго тв нагубныя носледствія для своего отечества, къ которымъ оно ведетъ. Вскоръ къ нему, какъ представителю ненавистнаго православія, "возродители" начали относиться недружелюбно. Его обвиняли въ руссофильствъ, а этого било вполиъ достаточно, чтоби заподозрить его любовь въ своей родинв и ея возрождению, какъ будто то и другое несовивстимы. Поводомъ къ такому обвиненію послужило, между прочимъ, дружелюбное отношение къ нему русскаго правительства въ лицъ Киселева и всъхъ русскихъ, пребывавшихъ въ Румыніи во время овкупаціи. Действительно, всё они относились въ нему съ редбимъ уваженіемъ. Но обвиненія еще болье усилились, когда митрополить посладь нъсколькихъ молодыхъ людей въ Грецію и въ Россію (между прочимъ, въ Кієвскую Академію Филарета Скрибана, впоследствіи знаменитаго святителя и защитника церкви) для полученія духовнаго воспитанія въ православномъ духв. Съ другой стороны, много не√ пріятностей доставляло ему слишкомъ самовластное управленіе новаго господаря Михаила Стурдам (1834—1848), этого безстыднаго грабителя страны, попиравшаго ея законы. Вотъ какъ о немъ отзывается г. Византи: "Стурдза проявлялъ тенденцію приспособлять законы по своей прихоти, за что и возбудиль противъ себя сильную оппозицію, во главъ которой стоялъ самъ митрополить страны. Неусыпный и закаленный въ перенесенныхъ имъ испытаніяхъ, въ почтенномъ возраств, митрополить съ достоинствомъ, насколько было въ его силахъ, отражаль удары, направляемыя противь самаго существованія его наствы. Какъ истинный пастырь, какимъ онъ являлся, онъ и теперь защищаль Молдавію крыльями Архангела. Свою миссію и діятельность онъ не ограничиваль только духовнымъ наблюдениемъ за своими словесными овцами, но по выраженію одного современника, онъ въ политическихъ обстоятельствахъ являлся тхинрикво патріотомъ и отцомъ, помогая, поддерживая и возвышая румынскій народъ" 1).

Господарь Стурдза рёшиль было посягнуть и на права церкви въ вопрост объ управленіи епархіальными монастырскими имуществами, но встрътилъ протесть со стороны митрополита. Этотъ инцидентъ закончидся добровольною отставкою митрополита, который, убъдившись въ невозможности достигнуть желаемаго успъха, ввиду враждебнаго отношенія къ церкви, рішиль, что ему только остается выйти въ отставку. Вопросъ о монастырскихъ именіяхъ, по поводу котораго возникли несогласія между господаремъ и митрополитомъ, находится въ связи съ обстоятельствами того времени и враждебнымъ шеніемъ къ церкви. Мы уже говорили раньше, что молдавскіе монастири разделялись на 1) преклоненные св. местамъ Востока, 2) принадлежащіе митрополіи и епархіямъ и 3) независимые. Всё они съ древнихъ временъ пользовались льготами. Но "преклоненние" монастири давно возбуждали нареканія на себя за безконтрольную со стороны мъстныхъ церковныхъ властей растрату имуществъ. Въ 1823 году, по усмиреніи греческой гетеріи, на основаніи турецкаго фирмана, всь греческие монахи изгонялись изъ преклоненныхъ монастырей, а монастырскія имінія поступали въ управленіе спеціальных коммиссій, составленныхъ изъ мъстныхъ бояръ подъ предсъдательствомъ митрополитовъ княжествъ. Этотъ фирманъ оставался въ силъ до 1828 года, когда, по окончании русско-турецкой войны, повёреннымъ греческихъ монастырей подъ давленіемъ Россіи было разръшено Портою вновь при-

<sup>1)</sup> Vizanti, op. cit., p. 83.

нять монастырскія имѣнія въ свое завѣдываніе. Органическій Статуть, введенный въ княжествахь, какъ дѣйствующій законъ,—въ Валахіи въ іюлѣ 1831 года, а въ Молдавіи 1 января слѣдующаго года,—обязалъ монастыри первыхъ двухъ категорій, за исключеніемъ нѣкоторыхъ, ввиду особенныхъ причинъ, вносить извѣстные налоги на благотворительныя и просвѣтительныя учрежденія. Но, вводя налогъ на монастырскія имущества, Органическій Статутъ отмѣтилъ, что этимъ ограниченіемъ нисколько не нарушаются права монастырей на владѣніе ихъ имуществами и не затрагивается ихъ внутреннее управленіе.

Взносы мёстныхъ монастырей должны были поступать въ центральную кассу митрополіи, гдв и распредвлялись нужды. Чтобы устранить всякое уклоненіе монастырей отъ назначенныхъ взносовъ, митр. Веніаминъ учредилъ особый комитетъ изъ нати духовныхъ лицъ, мъстныхъ монашествующихъ, для управленія подвъдомственными митрополіи и епархіямъ имфніями. Въ числф этихъ лицъ долженъ состоять не имъющій епархіи епископъ, который исполняль бы обязанности митрополита на случай вакантности его канедры. Этимъ митрополить имъль ввиду обезпечить внутреннее самоуправление мъстныхъ монастырей. Но либеральная партія была недовольна постановленіями регламента какъ относительно преклоненныхъ, такъ и мёстныхъ монастырей въ смыслё ихъ самоуправленія: она хотёла завладъть монастырями и ихъ имуществами и подчинить ихъ своему контролю. Съ этого-то времени и начинается въ Румыніи "монастырскій вопросъ", разрішившійся при Кузі секуляризацією монастырскихъ имуществъ... Такъ какъ вопросъ о контроле надъ именіями преклоненныхъ монастырей быль вопросомъ международнымъ, то либеральная партія во главъ съ Стурдзою, несмотря на комитеть, учрежденный митрополитомъ и исключавшій присутствіе здёсь контролирующей свётской власти, рёшила въ данномъ случай взять въ свои руки это управленіе. Видя въ этомъ личное оскорбленіе и нарушеніе правъ церкви, митрополить 28-го января 1842 года подалъ въ отставку.

Такова главная, причина ухода въ отставку митр. Веніамина, которую признають и серьезные румынскіе ученые. Но въ качествъ курьеза, очень любопытнаго для характеристики современныхъ націоналистовъ, видящихъ въ Россіи какое-то чудовище съ раскрытою пастью, готовою поглотить ихъ маленькую родину,—приведемъ объясненіе ими факта увольненія Веніамина. Причиною этого они считають ие болье и не менье какъ огорченіе Веніамина, въ виду намъре-

нія Россіи подчинить своей церковной юрисдивціи Румынскую церковь! Такой "перлъ" научной изобретательности мы нашли въ румынскомъ календарћ за 1902-й годъ, следовательно, въ изданіи, расчитанномъ на громадный кругъ читателей 1). Обозрівая политическія и гражданскія событія первой половины прошлаго стольтія. выставляя Россію причиною б'єдствій Румыніи, г. Попеску, авторъ этой статьи, дойдя до событія увольненія митр. Веніамина, говорить: "Вотъ какой пріятный сюрпризъ преподнесла намъ наша давняя покровительница! Православная церковь въ княжествахъ находилась поль духовнымъ главенствомъ Константинопольской патріархіи, которая присылала св. миро митрополитамъ и епископамъ, утверждала ихъ избраніе и давала каноническія инструкціи, какъ главамъ филіальныхъ епископій. Такая зависимость существовала издавна, когда Румынская церковь, вслёдствіе нёкоторыхъ тяжелыхъ обстоятельствъ, отцёлилась отъ славянской Охридской патріархіи, и продолжалась до тёхъ поръ. пока Румынія вмісті съ политическою независимостью пріобріла и автокефальность своей перкви. Такая зависимость, оказывавшая большое вліяніе на политическія дёла княжествъ по тому значенію, какое имъли въ ту эпоху церковные јерархи, не нравилась Русскому Двору, и онъ решилъ отделить Румынскую церковь отъ Константинопольскаго патріархата и подчинить ее Русской церкви; во главъ же последней стоить Русскій царь, имбющій вь то же время и абсолютную свътскую власть. Чтобы достигнуть этого, русскіе консулы въ Букурешть и Яссахь заполонили княжества русскими агентами, которые начали пропагандировать, особенно среди сельскаго духовенства. безъ въдома митрополитовъ и епископовъ, идею соединенія Румынской церкви съ Русскою. Кромъ того, чтобы придать такой узурнапіи вилъ законности, пропагандисты посредствомъ подкупа и объщаній завлекали сельскихъ священниковъ, въ большинствъ бъдныхъ. простыхъ и невъжественныхъ, къ подписямъ подъ маленькими печатными петиціями, въ которыхъ просили о такомъ соединеніи и скоръйшемъ приведеніи его въ исполненіе. Чтобы заинтересовать въ этой пропагандъ и епископовъ, русскій консуль тайно объщаль обоимь епископамъ-Романскому и Хушскому-санъ Молдавскаго митрополита витсто готовившагося вскоръ выйти въ отставку митр. Веніамина. Но епископы, какъ люди образованные и просвещенные, къ тому же убежденние патріоти, отвергли это предложеніе, противное догматамъ в преданіямъ нашей національной церкви; притомъ же, это единеніе

<sup>1)</sup> Calendarul pentru toți fii României, 1902 an.

повело бы Румынскую перковь на темный путь раскола, съ которымъ боролась Русская церковь послё насильственнаго отдёленія ея отъ Константинопольскаго патріархата безъ согласія патріарха и теперь борется, по признаніи автономіи ся со стороны послідняго. Такіе дрискороные замыслы и всяваго рода вмёшательства русскаго консула въ перковния дела, равно какъ отсутствіе поддержки со стороны госполаря, который, правду говоря, не особенно быль расположень въ митрополиту и не признавалъ особеннаго значенія его въ дълахъ правленія, побудили старца Веніамина Костаки, челов'я святого, въ высшей степени правдиваго и самостоятельнаго, къ безповоротной отставкъ.... Это событіе произвело сильное впечатленіе на всё влассы молдавскаго народа, такъ какъ старенъ до фанатизма былъ любимъ своею наствою за свои безнодобныя качества души. Чтобы ослабить нъсколько внечатление этой отставки и въ то же время политически умертвить этого благодітеля, который втеченіе 37 літь своего архинастырства не собрадъ ничего, господарь Стурдза (приверженецъ русскихъ) решилъ очернить его, прибегнувъ для этого въ влеветь. Онъ распространяль ложь, будто этоть архіерей, образь смиренія и кротости среди Молдавскихъ святителей, этотъ любитель церковнаго благольнія, воодушевленный только любовью къ церкви и народу, это живое воплощение всёхъ добродётелей, гражданскихъ и церковныхъ (монашескихъ), -- устраненъ отъ занимаемаго имъ высокаго поста потому, что правительство уничтожило права митрополита по управленію имініями митрополіи, передавь ихь вь відініе ворника церковнаго въдомства" 1).

При ознакомленіи съ исторією Румыніи намъ приходилось встрѣчаться со многими курьезами, но съ подобными—рѣдко... Знаменитый 
молдавскій святитель Филаретъ Скрибанъ, ученикъ митр. Веніамина, 
въ краткихъ словахъ очень вѣрно опредѣляетъ причину отставки 
послѣдняго: "вслѣдствіе проникновенія въ Молдавію цивилизаціи изъ 
Парижскихъ кофеенъ, митр. Веніаминъ, послѣ полустолѣтняго архипастырствованія, былъ принужденъ оставить митрополичій престолъ". 
"Вѣсть объ отставкѣ митрополита съ быстротою молніи распространилась по всей Румыніи,—прибавляетъ г. Византи,—и какъ громомъ поразила всѣхъ истинныхъ патріотовъ, въ особенности простой народъ, 
которому, конечно, были неизвѣстны тайныя пружины этого событія". 
Народъ зналъ митрополита только какъ своего молитвенника, почитая его за святого. О впечатлѣніи, какое производилъ святитель на

<sup>1)</sup> Op. cit. p. 76.

народъ, особенно во время богослуженія, вотъ что говоритъ одинъ изъ современниковъ его, г. Кине (Quinet): "онъ былъ прекрасенъ и полонъ величія,—подобнаго старца я не встрёчалъ и не видалъ въ своей жизни. Когда митр. Веніаминъ, въ блестящей обстановкъ восточной церкви, являлся облаченнымъ въ позолоченныя одежды, съ длинными волосами, падающими рядами по плечамъ, то народъ видълъ въ немъ самого св. патрона Молдавіи" 1).

Последніе дни передъ отъездомъ Веніамина въ избранное имъ самимъ мёсто пребыванія, монастырь Слатину, показали, какое значеніе онъ имъль для Молдавін. Вотъ какъ описываеть это одинъ изъ современниковъ. "Яссы. 29 января 1842 г. Въ столицъ и во всей Молдавін-всеобщая скорбь. Преосв. митр. Веніаминъ подаль въ отставку 18 января. Общество-вст словесныя овны его-спустя едва только десять дней могло воздать ему свой прощальный долгь. Явился господарь съ прощальнымъ визитомъ. Отецъ страны со слезами на глазахъ долго говорилъ съ нимъ о нъкоторыхъ дълахъ. Русскій консуль явился въ тотъ же день въ митрополію, но безъ намфренія видеть митролита. Говорять, что онъ нарочно явился въ часы отдыха, чтобы не быть принятымъ (?). Къ вечеру узнали и многіе изъ города о скоромъ выбадё митрополита и въ большомъ числё спёшили въ митрополію. Возбуждение народа было угрожающее, такъ что потребовались войска для предупрежденія могущихъ возникнуть безпорядковъ. Въ 4 часа ночи, окруженный войсками митрополить отправился въ монастырь Слатину. Слова, сказанныя при этомъ преосвященнымъ, со слезами на глазахъ, были исполнены глубокой скорби. Онъ говорилъ: "радуюсь, видя такое общественное проявление скорби по поводу моего отшествія; это — единственное вознагражденіе, которое съ чистымъ сердцемъ воздаеть мит отечество за мою полувтковую службу. Втечение 50-ти лътъ въ качествъ настыря насъ я овецъ. Тенерь насталъ часъ, и я оставляю ввъренное миъ стадо. Благословляю всъхъ и прошу моихъ соотечественниковъ простить мий мои прегрышенія"... Всеобщій плачь быль ответомь на эти слова... Сегодня съ появлениемъ зари множество людей направилось въ митрополію, но найдя ворота запертыми, съ горькими слезами возвратилось обратно.... Говорятъ, что кроив старости, митрополита побудили къ отставкъ другія тяжелыя обстоятельства" <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Quinet, "Oeuvres Completes, p. 89. Paris. 1857; Revista Noua. An. 1 p. 300.

<sup>2)</sup> Gazeta de Transilvania. 1842. N 7, 16 fevr.; Visanti, op. cit., anexa, 116.

Историкъ Драгичъ такъ описываетъ эти печальные дни: "прощаніе митрополита съ народомъ представляло одну изъ самыхъ прискорбныхъ, и вмѣстѣ угрожающихъ сценъ. Дворъ мнтрополіи наполнялся тысячами людей, которые плакали горькими слезами, какъ будто о самомъ дорогомъ покойникѣ. Въ открытыя все время двери всякій входилъ въ залы, старецъ обнималъ его и со слезами просилъ прощенія въ вольныхъ и невольныхъ грѣхахъ. Въ заключеніе сказалъ: "простите меня, добрые люди, мои чада, простите меня смиреннаго и убогаго монаха Веніамина, который ничего теперь не беретъ съ собой отъ той славы, какую имѣлъ, кромѣ грѣховъ, содѣянныхъ имъ въ этомъ мірѣ" 1).

Мъстомъ своего вынужденнаго покоя митр. Веніаминъ избралъ монастырь Слатину, находящійся у подошвы Карпатскихъ горъ, гдѣ и скончался въ 1846 году. Любимый ученикъ его, впослъдствіи знаменитый защитникъ правъ Румынской церкви, епископъ Ставропольскій Филаретъ Скрибанъ, слъдующимъ образомъ характеризуетъ своего учителя: "Веніаминъ, меценатъ просвъщенія, составитель и переводчикъ множества богословскихъ сочиненій, не имъющій въ этомъ отношеніи равнаго себѣ въ Молдавіи, доведшій богослуженіе до благольпія, неустанный проповъдникъ, несравнимый администраторъ,—вслъдствіе интригъ недостойныхъ лицъ, близкихъ къ княжескому двору, несмотря на свою глубокую старость и пятидесятильтнее служеніе въ святительскомъ санѣ, заточенъ въ 1842 году въ пустынную обитель Слатину, у подошвы Карпатскихъ горъ, гдѣ, принявъ великую схиму, предалъ въ 1846 году свою праведную душу Богу" 2).

Изъ разносторонней дъятельности митр. Веніамина видно, что характеристика ея, сдъланная Ербичяну и приведенная нами раньше (стр. 355), не преувеличена и вполнъ отвъчаетъ исторической правдъ. Если-бы пришлось сравнить митр. Веніамина съ къмъ-нибудь изъ русскихъ іерарховъ, то мы могли-бы указать на Филарета Кіевскаго. Это отчасти видно и изъ ръчи румына Василія Скрибана, магистра богословія Кіевской Академіи <sup>8</sup>). Съ этимъ русскимъ первосвятителемъ

<sup>1)</sup> Istoria Moldovei, vol. II, p. 205.

<sup>2)</sup> Ep. Filaret Scribanu, "Istoria Bisericeasca a romanilor". Iassi, 1871 an., р. 172—176. Въ началъ 1886 года честные останки митр. Веніамина были перенесены изъ Слатины въ Яссы въ новый величественный каседральный Срътенскій соборъ, освященный 23 апръля 1887 года, а постройкой начатый еще Веніаминомъ въ 30-хъ годахъ прошлаго стольтія (см. выше, стр. 65).

<sup>3)</sup> Аскоченскій, Исторія Кіевской Д. Академін, по преобразованіи ея въ 1819 году, стр. 193, Прилож. VII—VIII.

митр. Веніаминъ входиль въ сношенія по поводу отправленія въ Кіевскую Академію Василія Скрибана. отого Въ своемъ приведемъ въ переводъ всю эту переписку между двумя знаменитыми іерархами, а теперь-небольшой отрывовь, изъ котораго виденъ взглядъ митр. Веніамина на просвътительное вліяніе Кіевской Академіи на Молдавію. "Виолив надвемся, — писаль митр. Веніаминь митр. Филарету, — что благодъяніе, которое черезъ Кіевское свято-освященное училище идеть и въ наше отечество, будеть продолжениемъ того содъйствія, которымъ пользовалась наша страна еще въ XVII въкъ, когда высокопреосвященный Кіевскій митрополить Петръ Могила, какъ ученъйшій соотечественникъ, по особенной заботливости блаженной намяти господаря Василія, царствовавшаго тогда здёсь, присылаль въ намъ изъ Кіева наставниковъ, отличнихъ какъ своею ученостью, такъ и нравственностью, которые своей исключительной образованностью много способствовали воспитанію и образованію нашего юношества" 1). Василій Скрибанъ, принятий по Височайшему повельнію въ Кіевскую Академію и окончившій курсь въ 1841 году со степенью магистра богословія, вполив оправдаль надежды своего великаго учителя, сдвлавшись впоследствіи защитникомъ Румынской церкви. Это является великой заслугой митр. Веніамина въ русско-румынских сношеніяхъ. Свою любовь въ Россіи онъ передаль и любимому ученику своему, епископу Филарету Скрибану, къ размотрвнію двятельности котораго, въ связи съ дъятельностью его брата, Неофита Скрибана, тоже ученика митр. Веніамина, мы теперь и перейдемъ.

<sup>1)</sup> lbid. Cm. ниже, стр. 401-402.

### ГЛАВА ІУ.

# Епископы Неофитъ и Филаретъ (магистръ Кіевской Духовной Академіи 1841 г.) Скрибаны.

Значеніе братьевъ Скрибановъ въ исторіи Румынской церкви и государства. — Біографія Неофита Скрибана до назначенія его ректоромъ Сокольской семинаріи.—Біографія Филарета Скрибана до поступленія его въ Кіевскую Академію.—Переписка Филарета съ братомъ Неофитомъ.—Окончаніе Академіи со степенью магистра.—Замѣчательная рѣчь на публичномъ актъ.—Постриженіе въ монашество.—Путешествіе по Россіи и пребываніе въ Москвъ у митр. Филарета.—Возвращеніе на родину и назначеніе ректоромъ Сокольской семинаріи.

Братья Скрибаны—Неофить, титуларный епископъ Эдесскій, и Филареть, титуларный епископъ Ставропольскій,—принадлежать къчислу замічательных румынских святителей средины XIX віка. Оба они оказали столько пользы румынскому государству и церкви, что имя ихъ не будеть изглажено изъ памяти румынь во все время ихъ историческаго бытія. Діятельность ихъ на пользу и защиту церкви вызвана антиканоническими узаконеніями молдовлахійскаго господаря Кузы и заслужила имъ отъ Константинопольской великой церкви титуль "защитниковъ православія". Политическая діятельность ихътісно связана съ такъ-называемымъ уніонистическимъ движеніемъ, во главі котораго они стояли, и заслужила имътитуль "великихъ патріотовъ".

Дъятельность обоихъ братьевъ должна быть разбираема совмъстно. Проф. К. Ербичяну говоритъ, что "двоица" Скрибановъ должна быть разсматриваема какъ "единица" во всъхъ областяхъ ихъ дъятельности: политической, литературной, религіозной и національной. Они были одного духа, одной мысли; работали въ согласіи при всъхъ тяжелыхъ обстоятельствахъ, которыми была полна ихъ жизнь. Различные по темпераментамъ, — одинъ (Неофитъ) холерикъ, другой (Филаретъ) флегматикъ, — они были вполнъ гармоничны въ идеяхъ, восполняя

другъ друга въ образъ своихъ дъйствій. Вотъ почему всякое дъйствіе, совершаемое однимъ изъ нихъ, было совершаемо не безъ участія другого 1). Это нужно имъть ввиду при оцънкъ ихъ дъятельности на пользу государства и церкви. Замътимъ при этомъ и съ своей стороны, что различіе темпераментовъ обоихъ братьевъ, равно какъ и условій ихъ жизни, сказалось въ большей или меньшей степени участія ихъ въ извъстномъ родъ дъятельности: первый извъстенъ, по преимуществу, какъ общественный дъятель, второй—какъ кабинетный ученый, инокъсозерцатель. Это мы и увидимъ при разсмотръніи ихъ дъятельности, изложивъ предварительно біографическія данныя о каждомъ изъ вихъ, какъ представляющія нъкоторыя особенности.

Братья Скрибаны происходили изъ мъстечка Бурдужанъ, Ботошанскаго округа, въ съверной Молдавіи, на границъ съ Буковиною. Отецъ ихъ служилъ здъсь священникомъ.

Преосв. Неофить Скрибань, въ мірѣ Никодай, родился въ 1803 году. Первоначальное образованіе получиль въ Сочаві, древней столиці Молдавін, потомъ учился въ монастыръ беодоренахъ, преклоненномъ греческому Авонскому Есиропотаму, находящемся въ родныхъ Бурдужанахъ и основанномъ господаремъ Симеономъ Могилою, роднымъ братомъ знаменитаго Петра Могилы. Здёсь, между прочимъ, онъ основательно изучиль греческій языкь. Сь 1817 по 1821 годь Николай Скрибань учился въ Греческой академіи, въ монастырё Трехъ святителей въ Яссахъ, основанной господаремъ Василіемъ Лупу. Съ 1821 года, по случаю греческой гетерін, Скрибанъ принужденъ быль оставить Греческую академію и продолжаль заниматься у частныхь учителей наувами богословскими, философскими, историко-филологическими, причемъ изучилъ новъйшіе овропейскіе языки, а въ числё ихъ и русскій. Въ 1828 году митрополитъ Веніаминъ Костаки, заметивъ выдающіяся способности молодого Скрибана, приблизиль его къ себъ, постригь въ нночество, рукоположиль во ісродіакона и назначиль учителемь греческаго и латинскаго языковъ при Трехсвятительской школъ, а вскоръ возвель въ санъ јеромонаха. Съ некоторыми перерывами, проведенными въ Букурештв, гдв онъ пополняль свое образование въ коллегіум всв. Саввы, Неофить пробыль въ этой должности до 1841 года, пользуясь общимъ уваженіемъ и извёстностью. Въ этомъ же году враги оклеветали его предъ митрополитомъ, обвинивъ его въ безбожін, въ чтенін сочиненій Вольтера, въ "игръ на скрипкъ", какъ это видно изъ его письма къ брату Филарету, учившемуся въ то время въ Кіевской

<sup>1)</sup> C. Erbiceanu, Viata și activitatea preosf. Neofit Scriban, p. 8.

Академін 1). У него отняли библіотеку, заключавшую болье 300 томовь, и отправили въ заточение въ монастырь Секулъ, зависящий отъ Нямца. Спустя годъ онъ былъ отправленъ въ г. Фольтичены, въ Сочавскомъ округъ, гдъ основалъ школу, способствовавшую возрождению румынской народности. Но его враги, видя и здёсь успёхи Скрибана, снова оклеветали его предъ митрополитомъ во всевозможныхъ преступленіяхъ, и Скрибанъ снова былъ сосланъ въ Нямецкій монастырь, гдё основаль школу для молодыхъ иноковъ, въ которой самъ преподавалъ богословіе и греческій языкъ. Въ концъ 1846 года онъ быль призванъ въ Яссы, где назначень директоромъ Трехсвятительской школы и настоятелемъ церкви Св. Василія. Съ 1848 по 1862 годъ Неофить состоядъ учителемъ исторіи, риторики и философіи въ Ясской Сокольской семинаріи (гдѣ брать его Филареть, окончившій курсь Кіевской Академіи, быль ректоромъ) сначала въ сант архимандрита, а съ 1857 года-еписк. Эдесскаго, а съ 1862 года, кроме того и ректоромъ этой семинаріи, для которой, какъ увидимъ, такъ много сдедаль вместе съ своимъ братомъ, біографическія данныя о которомъ мы теперь и изложимъ.

Филаретъ Скрибанъ, номинальный епископъ Ставропольскій, является самымъ знаменитымъ изъ румынъ, получившихъ образование въ русскихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ. Въ мірт Василій, онъ родился въ 1811 году, первоначальное образование получиль въ доме родителей и у греческихъ монаховъ въ мъстномъ монастыръ. Потомъ отправился въ Яссы, гдъ окончилъ блистательно курсъ Ясской Академіи, при которой оставленъ былъ учителемъ географіи и французскаго языка. Такой великой чести Василій Скрибанъ удостоился исключительно благодаря свониъ общирнымъ познаніямъ и таланту, а не какой-либо протекціи. Многихъ трудовъ стоило ему добиться только поступленія въ Академію, въ которую допускались молодые люди, главнымъ образомъ, со связями и богатие. Но поступивъ въ привиллегированную школу, скромный поповичь сразу обратиль на себя внимание профессоровь и студентовь. Еще на школьной скамь в онъ занимался литературными трудами, преимущественно переводами греческих и римских классиковъ. Окончивъ блистательно Академію, онъ единогласно былъ избранъ профессоромъ ея и въ этой должности оставался около няти лътъ. Но Скрибанъ не могъ удовлетвориться своимъ положеніемъ. Любовь въ родинъ и церкви наполняли все содержание души его; быть полезнымъ для нихъ-составляло цёль его жизни. И вотъ, въ тиши своего скромнаго кабинета молодой профессоръ, при руководствъ великихъ святителей

<sup>1)</sup> C. Erbiceanu, Viața... preosf. Neofit Scriban, p. 12-14.

и учителей церкви, усиленно занимается чтеніемъ и изученіемъ слова Божія. Вмёстё съ этимъ онъ изучаетъ и судьбы своего отечества, когда-то славнаго, а теперь несчастнаго, бёднаго, разореннаго... Для этой цёли онъ не разъ совершаетъ въ свободное время поёздки по Румынін, знакомится съ древними памятниками, которые свидётельствують о былой славё православной церкви и отечества. Изъ изученія исторіи своей родины онъ вывель заключеніе, что православная вёра была сильнёйшимъ оплотомъ румынской національности: она слилась съ народомъ, подъ ея вліяніемъ сложилась его жизнь, образовались тъ характерныя особенности и та нравственная личность, безъ которой народъ немыслимъ. Поэтому нужно поддерживать эту силу, которая сохранила его отечество въ несчастныя времена, а не подкапываться подъ нее, рискуя въ этомъ случаё нанести ударъ самой національности.

Размышляя о славномъ прощедшемъ своего отечества, державшагося православія, обращая вниманіе на его настоящее несчастное положение, молодой Скрибанъ переносился мислію далеко, въ идеальному славному будущему православія и Румыніи въ союзъ ея съ православными народами. Мысль эта всегда воодушевляла его; впосивдствін онъ неоднократно выражаль ее въ овонув многочисленныхъ сочиненіяхъ, полныхъ возвышенныхъ мыслей, въ чемъ можетъ убъдиться всякій, читающій со вниманісмъ его прекрасныя сочиненія перковно-иублицистического характера. Мысль его вътакихъ случаяхъ всегда: обращалась въ Россіи, какъ неконному ондоту православія н центру духовнаго просвещения въ строго православномъ духв. Онъ зналь о плачевномъ положении православныхъ перквей на востокъ, находящихся подъ тяжкимъ нгомъ неверныхъ, и сильно гореваль объ этомъ. Приходилъ онъ также въ униніе при видв того вреда, который приносило его отечеству западно-европейское вольномысліе въ лиць молодыхь людей, получавшихь образование въ заграничныхъ университетахъ. Всв эти мысли, волновавшія его душу нёсколько лътъ, побудили его искать высшаго богословскаго образованія въ Россіи. И вотъ, молодой Скрибанъ, уже извъстный профессоръ своей Академін, решается сбросить съ себя профессорскую тогу для того, чтобы пойти къ чуждому по національности, но родственному по въръ народу и учиться въ качествъ скромнаго студента. Глаза его были устремлены на Кіевскую Академію, которая съ давнихъ поръ служила благодатнымъ пріютомъ для сосёднихъ и соплеменныхъ народовъ, жаждущихъ православнаго ученія.

Это желаніе Василія стало изв'єстнымъ митрополиту Веніамину Костаки. Митрополить отнесся очень сочувствению къ благому нам'ть-



Мелхиседенъ Стефанеску, епископъ Романскій. (1879-1892).

Оригиналъ въ Румынской Академіи въ Букурештъ.

THR. A. E. DERSPHAND, MEMANCEAR. 3

ренію даровитаго профессора и самъ рѣшился хлопотать о дозволеніи ему учиться въ Кіевъ. Интересную переписку, которая велась относительно отправленія Скрибана можно найти у В. И. Аскоченскаго, въ его, -замътимъ, довольно редкой теперь, -- "Исторіи Кіевской Іуховной Академін, по преобразованіи ея въ 1819 году". "Единовърная намъ Молдавія, - писалъ онъ, -- выслала одного изъ своихъ воспитанниковъ въ то училище, которому будетъ въчно намятно славное имя ея основателя Петра Могилы. Веніаминъ, митрополитъ Молдавскій, вступиль въ Государю Императору съ прошеніемъ о дозводеніи помъстить одного изъ лучшихъ учениковъ богословія Ясской семинаріи въ духовно-учебное заведение въ России. Вследствие Высочайшаго на то соизволенія, оберъ-прокуроръ Св. Синода призналь удобивйшимъ помъстить назначаемаго воспитанника въ Кіевскую Академію, о чемъ въ то же время дано знать и Веніамину. Исторія древибйшаго въ нашемъ отечествъ училища должна непремънно внести въ свои страницы замічательную перешиску по сему случаю двухь маститыхъ нервосвятителей православія-Молдавскаго Веніамина и Кіевскаго Филарета" 1).

Переписка велась на латинскомъ языкъ; для удобства большинства читателей, она передана здъсь въ русскомъ переводъ.

Письмо Высокопреосвященнаго Веніамина. "Узнавъ, что богословскія науки, содержащія святую нашу восточную церковь, процвътають подъ архипастырскимъ надзоромъ Вашего Высокопреосвященства и предлагаются на основанім и по ученію нашихъ святьйшихъ догматовъ, мы, при посредстве Императорского Россійского консульства, были обнадежены, что молодой человъкъ, кандидатъ богословія, окончившій съ похвалою курсь философскихь наукь въ нашей Ясской Академін, дворянинъ Василій Попеску-Скрибанъ, будетъ принять въ оную Кіевскую духовную Академію, съ цёлью образовать себя въ богословскихъ наукахъ съ темъ, чтобы современемъ преподавать оныя въ здёшней семинаріи, основаниой для лучшаго воспитанія духовенства (clericorum). Послъ переписки о семъ, консульство оффиціально дало намъ знать, что когда наша всепокорнъйшая просьба была повергнута на усмотрение министерства, Его Священиейшее Величество, Августъйшій Императоръ и протекторъ Молдавін, всемилостивъйше повельть означенаго кандидата принять въ Кіевскую Духовную Академію, въ которую посланы уже о томъ надлежащіе указы. Сердечно радуемся мы о всемилостивъйшемъ принятіи (reficatione) нашей просыбы

<sup>1)</sup> Аскоченскій, Исторія и т. д., стр. 193.

и вмёсте съ темъ вполне надеемся, что благодеяние, которое чрезъ Кіевское святоосвященное училище пойдеть и въ наше отечество, будеть продолжениемъ того же содействия, которымъ пользовалась наша страна еще въ XVII въкъ, когда высокопреосвященный Кіевскій митрополить Петръ Могила, нашъ ученивйшій соотечественникъ, по особенной заботлиности блаженной намяти царствовавшаго тогда господаря Василія, присылаль сюда изъ Кіева наставинковъ, отличнихъ какъ своею ученостью, такъ и нравственностью, которые исполнениемъ своей обязанности много способствовали воспитанію и образованію нашего юношества. Подагаясь на архинастырскую заботливость и вниманіе, съ которыми Ваше Высокопреосвященство относитесь къ увеличенію успёховь въ наукахъ, устрояющихъ спасеніе нашей христіанской настви, - усердивнше и всенокоривнше просимъ Ваше Высокопрессвященство, съ свойственнымъ Вамъ благоводеніемъ принять вышеназваннаго молодого человъка, кандидата богословія, подъ властное свое покровительство и опредълить его на соотвътственное его познаніямъ мъсто, и во исполненіе нашего искреннъйшаго прошенія, не лишить его своихъ попеченій и расположенности, за что, кром'в чувства глубочайшей нашей благодарности, мы будемъ всегда прославлять имя и престолъ (altum) Вашего Высокопреосвященства, благовъйно сохраняя оные въ нашей намяти; а наче непрестанно будемъ модить Всемогущаго Бога, да пошлеть Онъ Вамъ свыше, ради славы и спасенія святой наствы, ввёренной Вашему Высокопреосвященству Духомъ Святымъ, жизнь долгую, спокойную, безмятежную и счастливую. Съ братскою во Христъ любовію, остаюсь навсегда Вашего Высокопреосвященства покоривницій во Христв брать Веніаминь Костаки, архіепископь и митрополить Молдавіи".

Въ отвътъ на это было получено следующее письмо Кіевскаго митрополита Филарета. "Высокопреосвященный митрополитъ, высокопочтеннейшій братъ во Христе Спасителе нашемъ! Письмо Ваше, посланное ко мне 20 іюля сего года, я получилъ и прочиталь съ величайшимъ удовольствіемъ и особеннымъ почтеніемъ, свидетельствуя Вамъ мою душевную благодарность за таковыя и толикія доказательства Вашего дружелюбія, коимъ Вы меня почтили. Препровожденный Вами въ Кіевъ, для прочнаго образованія въ нашей Духовной Академін богословскимъ наукамъ, Василій Попеску-Скрибанъ прибылъ въ нашъ городъ и, вследствіе указа Св. Всероссійскаго Синода, причисленъ къ студентамъ богословія; вмёстё съ тёмъ, для постояннаго жительства помещенъ въ академическомъ домё на полномъ содержаніи. Съ своей стороны, я обласкалъ молодого человека и надёюсь,

что если онъ употребить особенное стараніе, то принесеть обильные и пріятные плоды, которыми уже пользуются пастыри нашей православной церкви во славу Тріединаго Бога, дабы такимъ образомъ удовлетворить и желанію Вашей святыни и послужить со временемъ, при помощи Божіей, и воспитанію вашего юношества. Профессора академіи, протекторомъ которой я состою, по моему точному и върному убъжденію, весьма способны къ образованію умственной и нравственной стороны своихъ питомцевъ. Желаю Вамъ всёхъ благъ, а въ особенности тъхъ, которыя служать ко спасенію души, и да исполнится желаніе Ваше относительно того, о чемъ мы сейчасъ вели ръчь. Затъмъ, высокопочтеннъйшій господинъ, братъ мой о Христъ Господъ нашемъ, есмь и буду всею душею преданный Вамъ Филаретъ, митрополитъ Кіевскій" 1).

На пріемномъ испытаніи Василій Ивановичъ Скрибанъ написаль сочиненіе богословскаго характера по-французски. Надлежащій отзывъ объ этомъ сочинени далъ по-русски Я. К. Амфитеатровъ, знаменитый профессоръ Кіевской духовной Академіи, отецъ русской гомилетики. О жизни и занятіяхъ студента-румына въ Академіи мы нивемъ мало сведеній. Но окончаніе академическаго курса втеченіе всего двухъ лътъ и получение степени магистра больше, чвиъ нужно, говорять объ усиленныхъ занятіяхъ Скрибана. Дъйствительно, онъ такъ много трудился въ Академій надъ изученіемъ русскаго языка и усвоеніемъ преподаваемых наукъ, что въ одно время дошелъ до окончательнаго истощенія физическихъ и духовнихъ силъ. Къ этому присоединилась еще и ностальгія, т. е. тоска по родинъ, о чемъ заключаемъ изъ отвътнаго письма старшаго его брата и друга, епископа Неофита. Онъ нишетъ ему 9 апреля 1840 года: "Дорогой брать! Зачемъ ты скорбишь, зачёмъ надаешь духомъ, словно дитя? Ты тоскуешь по родинъ... Знай, что отечество наше-вся земля; ти-мужъ, разсуждай же зрёло; храни свое здоровье. Развё мы не видимся всегда духовно? Развъ не сближаетъ насъ духовное родство? Чего тебъ нужно больше? Будемъ единомысленними мужами, чтобы видаться духовно,-и тогда не страшно никакое разстояніе. Что съ того, что мы будемъ вмёстё, а между тъмъ, не сможемъ сдълать ничего... Братъ! Усердно занимайся деломъ и помни всегда о неправдахъ и беззаконіяхъ, творящихся на сей грешной земле, -- и тогда ты будешь далегь отъ нихъ. Въ особенности помни о своемъ дорогомъ отечествъ, испытавшемъ и теперь испытывающемъ многія несчастія. А между тімь, людей, мо-

<sup>1)</sup> Ibidem, Приложенія VII—VIII.

гущихъ принести пользу отечеству, мало, да и тъ бъгутъ, оставляя свою родину на произволъ судьбы" <sup>1</sup>). Изъ другого письма Неофита видно, что Василій занимался въ Кіевъ собраніемъ документовъ, относящихся къ исторіи Румынской церкви.

Изъ ръчи, произнесенной имъ на выпускномъ экзаменъ, можно заключить, что онъ пользованся отеческимъ покровительствомъ митрополита Филарета, особеннымъ руководствомъ профессоровъ и сильною любовью студентовъ. Пребывание его въ Академии, гдв онъ "обрълъ сокровище истинной мудрости христіанской и православнаго ученія віры, которых не находиль нигави, оказало ему величайшую пользу какъ въ дёлё достиженія личнаго самоусовершенствованія, такъ и въ приготовлении къ той дъятельности, которою онъ впоследствін прославиль себя на родинь. Рычь его на окончательномъ экзаменъ замъчательна; это - плодъ високо образованнаго ума и безграничнаго любящаго сердца. По нашему мивнію, эту різчь должень выучить всякій иностранець, получающій образованіе въ нашихъ учебныхъ заведеніяхъ, и преимущественно-духовныхъ. Къ сожалвнію, подобные люди въ настоящее время часто отплачивають черною неблагодарностію какь заведенію, воспитавшему ихь, такъ и странъ, пріютившей ихъ. Кому они уподобляются?.. Впрочемъ, gratitudo est rara virtus...

Въ своей "Исторіи Академіи" Аскоченскій говорить: "окончательный экзаменъ этого выпуска (десятаго, въ 1841 году) особенно намятенъ рвчью, которую произнесъ окончившій курсь уроженецъ Молдавін, студенть Попеску-Скрибанъ. Не лесть, не вымысель, а чистая святая истина водила языкомъ его, когда говориль онъ предъ лицомъ высоваго протектора Академін" 2). Затімъ у него приводится и самая ръчь. "Я здъсь чужеземець; мой родь, мое отечество далеко отселъ, и языкъ у насъ иной. Но здъсь, въ этой колыбели въры и просвъщенія величайшей въ свъть монархін, я принять какъ свой, н можеть быть болье, чемъ свой. Два года провель я здёсь подъ твониъ отеческимъ покровительствомъ, подъ руководствомъ добрыхъ наставниковъ, въ пріязни отъ всёхъ меня окружающихъ, - и эти два года почитаю лучшими въ своей жизни. Кто болбе меня обязанъ глубочайшею благодарностью къ сему святилищу наукъ и особенно твоимъ, милостивъйшій архинастырь, попеченіямъ и христіанской любви? Мои товарищи по наукъ, братья по въръ, други по душъ и юноше-

<sup>1)</sup> C. Erbiceanu, Viața și activitatea Neofit Scriban, pp. 12-13.

<sup>2)</sup> Исторія Кіевской Дух. Акад., К. 1863, стр. 204.

ской пріязни, оспаривали у меня слово благодаренія, но я сказаль имъ: "ви-свои, ви имъете право на благодъянія, на благодарности; прелоставьте мив, страннику, последнюю минуту и последнее слово благодаренія для изліянія священныхъ чувствъ глубокопризнательной души". Они предоставили, и я почитаю себя вполит счастливымъ, что могу изречь предъ тобою, милостивъйшій архипастырь и отепъ, тъ чувствованія, съ которыми оставлю сіе незабвенное для меня мъсто, гдъ обрълъ я сокровище истинной мудрости христіанской и православнаго ученія вёры, которыхъ не находиль нигдё. Если возвращусь на мою родину, и мое отечество спросить меня: "позналь-ли ты истинную мудрость и благочестіе христіанское"?—я скажу ему: "не только позналь, но и видёль ихъ", -- и укажу на тебя, јерархъ благочестивый. Если сосёдній моему отечеству гордый мусульманинь спросить у меня: "чёмъ твоя вёра лучше другихъ"? я—скажу ему: "христіанскою безкорыстною любовью", -- и укажу на тебя, іераруь уристолюбивый, на великодушіе и гостепріимство великаго народа русскаго, воспитаннаго въ въръ православной и видимо осъняемаго благоволениемъ Всевышняго. Если похваляющійся всезнаніемъ европеецъ войдетъ со мною въ состязаніе, я скажу ему: "можеть бить, ви и все знаете, но ви не видали православной церкви въ древней чистотъ ся и благолъпіи, а я между вами не видаль особъ православныхъ". Такъ, милостивый архипастырь и отець, въ твоей паствъ и Абадеміи изучаль я обширную науку вёры православной; здёсь видёль чинь и устройство истинной церкви Христовой: видель благолеше церковное во всей красоте и чистотъ древней; при твоемъ священнослужении модился въ древнъйшихъ храмахъ Руси православной, и все, что могъ познать, могъ видёть, -- все понесу въ мою любезную родину и все постараюсь обратить въ назидание себъ и моимъ соотечественникамъ. Это мой святой объть, и вромъ исполненія сего объта мнъ нечьмъ возблагодарить тебя, милостивъйшій архинастырь. И у меня есть владыка, старецъ благоговъйный и маститый. О, какъ будетъ радоваться духъ его, когда я приду къ нему и принесу ему твою любовь и твое христіанское лобзаніе! Какъ вожделенно будеть и для целаго моего отечества, когда принесу ему плоды христіанскаго просв'ященія изъ того самаго вертограда, который насаждаль одинь изъ синовъ его, столь извъстный ревностью по въръ православной. Милостивъйшій архипастырь и отень, освяти мой объть и мои желанія твоимъ святительскимъ благословеніемъ"!

Немедленно по окончаніи курса Василій быль пострижень вы иночество вы Кіево-Печерской даврів и названь Филаретомы, по имени Кіевскаго митрополита (Амфитеатрова), постригшаго его съ согласія Молдавскаго митрополита Веніамина. Инокъ Филареть несразу отправляется на родину; онъ желаетъ получить благословение и у другого великаго русскаго святителя, Московскаго митрополита Филарета (Дроздова); его влечеть желаніе увидёть другую древнюю столицу Россін, Москву, гдё въ богатыхъ библіотекахъ и архивахъ завлючается много матеріаловъ, касающихся Румыніи и взаимныхъснопіеній ся съ Россіей; онъ желаеть также помолиться у мощей преподобнаго Сергія, модитвенника русской земли. Въ Москвъ онъ жилъ около двухъ мъсяцевъ у самого митрополита Филарета. Бесъди съ митрополитомъ, по словамъ Скрибана, имъли на него благотворное вліяніе и укръпили его въ тъхъ добрыхъ началахъ, которыя легли впоследствін въ основаніе его самоотверженной деятельности на пользу церкви и отечества 1). Скрибанъ произвелъ пріятное впечативніе на митрополита, который при прощаніи подариль ему дорогую панагію, какъ бы предвидя, что молодой инокъ скоро будеть блестящимъ свътильникомъ Румынской церкви.

Съ громаднимъ запасомъ знаній, съ вполнѣ виработанними и сложившимися убѣжденіями, возвратился инокъ Скрибанъ на родину, служенію которой онъ посвятилъ себя всецѣло. Съ распростертими объятіями принялъ Филарета Скрибана престарѣлый митрополитъ Веніаминъ, который вскорѣ рукоположилъ его во іеродіакона и іеромонаха и возвелъ въ санъ архимандрита, съ назначеніемъ ректоромъ и учителемъ богословія основанной имъ же самимъ Сокольской семинаріи. Съ этихъ поръ начинается плодотворная дѣятельность архимандрита Филарета, а затѣмъ и брата его Неофита—педагогическая, какъ ректора и профессора семинаріи, ученая, патріотическая и церковная, какъ защитника каноническаго строя церкви.

<sup>1)</sup> Въ своей "Istoria bisericeasca а românilor" Филаретъ передаетъ слъдующій разсказъ, слышанный имъ отъ самого митрополита, гостепріимствомъ котораго онъ пользовался. "Въ концъ 1827 года еще продолжались неистовства турокъ надъ православными христіанами, архипастыри умерщвлялись, храмы разорялись. Императоръ Николай прибылъ въ Москву. Митр. Филаретъ, съ крестомъ въ рукъ, по обычаю встрътилъ его въ Успенскомъ соборъ. И когда Императоръ хотълъ поцъловать крестъ, митрополитъ громогласно сказалъ: "цълуй, Государь, этотъ крестъ, который попираютъ язычники и который некому поднять". Эти знаменательныя слова я привожу здъсь для въчной памяти потомковъ. Они мнъ были сказавы самимъ великимъ архипастыремъ церкви, несравненнымъ (іпсотрагавійи) Филаретомъ Московскимъ въ 1842 году, когда я имълъ счастье проживать въ его домъ, гдъ видълъ аскетическую обстановку". р. 115. Вскоръ послъ этого была объявлена русско-турецкая война, окончившаяся Адріанопольскимъ миромъ.

II.

Педагогическая дъятельность Скрибановъ. — Ректорская дъятельность Филарета. — Непріятности по семинаріи. — Переписка А. С. Стурдзы съ Филаретомъ. — Назначеніе послъдняго епископомъ Ставропольскимъ. — Значеніе его педагогической дъятельности. — Значеніе педагогической дъятельности Неофита Скрибана. — Ученые труды Филарета.

Ректоромъ семинаріи Филаретъ Скрибанъ состояль 18 літь и два мъсяца, съ 20 сентября 1842 года по 10 ноября 1860 года, сначала въ санъ архимандрита, затъмъ, съ 1852 года, въ санъ титулярнаго епископа Ставропольскаго (епархіей онъ никогда не управляль). Какъ ректоръ семинаріи, Филаретъ быль отличнымъ администраторомъ. Онъ привель въ порядокъ всё семпнарскія дёла, запущенныя его предшественниками, увеличиль зданія семинаріи, сдёлавь ихъ болёе удобными для учебныхъ занятій; развелъ при семинаріи обширный садъ, пріобрёль богатые дары для семинаріи и семинарской церкви; обогатиль библіотеку множествомь книгь, не жалбя свонхь собственныхь средствъ на пріобретеніе редкихъ изданій, такъ что Сокольская библіотека считалась одною изъ богатъйшихъ въ Румыніи 1); основаль при семинаріи типографію для печатанія полезныхъ кингъ, самъ занимаясь литературными трудами и побуждая въ тому же учителей. По его предложению, утвержденному Ясскимъ митрополитомъ, учителя должны были пропов'ядывать въ церквахъ г. Яссъ во всв воскресные и праздничные дни. Учениковъ онъ самъ упражнялъ въ составлении проповедей, пріучая ихъ къ декламаціи. Прекрасный знатокъ церковнаго пънія, онъ обращаль на него особенное вниманіе, усердно поощряя занимающихся имъ и наказывая нерадивыхъ. Сознавая недостаточность и неприссообразность современнаго ему семинарскаго устава, онъ составиль новий уставь съ подробними объяснительными записками по всёмъ предметамъ. Онъ первый преобразовалъ свою семинарію по новому уставу, введя полный восьмиклассный курсъ наукъ, необходимыхъ для каждаго образованнаго человъка, и особенно для будущаго настиря церкви.

Но такая плодотворная дъятельность архим. Филарета сопровождалась большими непріятностями для него. Противодъйствіе свонмъ благимъ предначертаніямъ онъ встръчаль со стороны господаря Ми-

Особенно богатъ отдълъ греческихъ рукописей, которыми пользовались румынскіе канонисты. Часть ихъ находится у проф. Букурештскаго университета проф. Ербичяну. А. Яцимирскій, Слав. и русскія рукописи румынскихъ библіотекъ, стр. 811.

хаила Стурдзы и его ставленника, Молдавскаго митрополита Мелетія. купившаго митрополичій престоль за громадныя деньги послё отставки митрополита Веніамина (см. выше, стр. 62). Вследствіе этого архим. Филареть неразъ помышляль объ оставленіи ректорской должности, а въ 1848 году на время быль даже устраненъ отъ нея по подозрвнію въ растратъ казенныхъ денегъ на строительныя нужлы семинаріи. Но по смерти митрополита, последовавшей въ томъ же году, и низложенім господаря Стурдзы, онъ опять заняль свое мёсто, по просьбі: новаго митрополита Софронія Миклеску и господаря Григорія Гики. Причина неудовольствій между митрополитомъ Мелетіемъ и архим. Скрибаномъ заключалась въ томъ, что послёдній, по вступленіи на ректорскую должность, ревнуя о просвъщении клира, обратился съ протестомъ въ попечительство народнаго просвещенія и къ самому митрополиту противъ многократнаго рукоположенія во священники почти безграмотныхъ кандидатовъ и просиль о предоставлении приходовъ только окончившимъ курсъ семинаріи. Сначала митрополить вынужденъ быль согласиться на это, но потомъ всячески обходилъ изданное имъ же самимъ распоряжение въ этомъ смысле. Точки эренія архим. Филарета и митр. Мелетія по данному вопросу были совершенно различны: первый заботился о просвёщенномъ клир' для Румынской церкви, второй имълъ ввиду исключительно наживу черезъ рукоположение за деньги недостойныхъ кандидатовъ священства. Онъ. не ственяясь, говориль, что за канедру заплатиль господарю тысячи, а потому нужно же ему откуда-нибудь возвратить ихъ $^{1}$ ). Сдовомъ, симонія тогда была въ полномъ ходу. Такія дъйствія митрополнта, безнравственныя сами по себъ, вредно отражались на ходъ семинарскихъ дёлъ. Число воспитанниковъ семинаріи замётно уменьшалось, такъ какъ подобными дъйствіями нарадизовалась идеальная любовь къ духовному просвъщению и въ то же время облегчалась возможность достиженія священнаго сана другими, болье простыми средствами. Чтобы устранить архим. Филарета отъ ректорской должности, митр. Мелетій всячески притесняль его, препятствоваль ему вводить улучшенія въ учебно-воспитательномъ дёлё, взводиль на него разныя инсинуаціи, вилоть до самаго "сильнаго" обвиненія въ "руссофильствъ". Тяжкое это было время для честнаго, безкорыстнаго, идеально настроеннаго архим. Филарета: съ одной стороны-желаніе принести пользу церкви образованіемъ просвёщенныхъ пастырей, съ другой -- сознаніе невозможности привести это желаніе въ исполненіе.

<sup>1)</sup> C. Erbiceanu, Istoricul Seminariului Veniamin. Iassi, 1885, p. 80.

Только сочувствіе и нравственная поддержка нівкоторых друзей поддерживали унывающій духь его, при природной тівлесной слабости. Такую нравственную поддержку онь иміль въ лиців извістнаго въ Россіи ученаго Александра Скарлатовича Стурдзы. Между ними велась очень интересная переписка со времени занятія архим. Филаретомъ ректорской должности и до смерти Стурдзы, т. е. съ 1842 по 1854 годъ. Писемъ этихъ 36. Мы приведемъ выдержки изъ нікоторыхъ писемъ Стурдзы, характеризующія этотъ тяжелый періодъ жизни архим. Филарета Скрибана 1).

Въ первомъ письмѣ, изъ Одессы, отъ 26 января 1842 года, Стурдза поздравляетъ архим. Филарета съ полученіемъ степени магистра богословія Кіевской Духовной Академіи, "въ этомъ святилищѣ богословскихъ наукъ, основанномъ нашимъ знаменитымъ соотечественникомъ Петромъ Могилою... Я увѣренъ, что Вы здѣсь обогатили себя познаніями, необходимыми для церкви въ борьбѣ ея съ развращеннымъ и порочнымъ духомъ вѣка сего. Вы являетесь первенцемъ (primul-nascut) возрождающейся духовной связи между Русскою и Румынскою церквами" 2). Во второмъ письмѣ, отъ 28 ноября 1842 года, Стурдза пишетъ: "поздравляю Ваше Высокопреподобіе съ назначеніемъ на постъ ректора семинаріи, постъ тяжелый и отвѣтственный въ настоящія тяжелыя времена для Румынской церкви. Выѣстѣ съ этимъ поздравляю и Румынскую церковь, которая, къ сожалѣнію, не можетъ похвалиться теперь новымъ архипастыремъ по духу Христову" 8).

Въ письмъ отъ 24 іюля 1843 года Стурдза высказываеть надежду, что Господь сохранить "нашу" семинарію оть интригь злыхъ людей и недоброжелателей,—на что жалуется архим. Филареть. Объ огражденіи семинаріи и Филарета отъ разныхъ инсинуацій онъ объщаеть писать своему родственнику, двоюродному брату, господарю Молдавскому Михаилу Стурдзъ 4). Въ письмъ отъ 14 сентября 1844 года, высказавъ радость по поводу присланнаго Филаретомъ списка воспитанниковъ съ отмътками объ ихъ успѣхахъ и поведеніи, а также—по

<sup>1)</sup> Эта перепаска велась на французскомъ и русскомъ языкахъ. Подлинники хранятся въ Румынской Академіи. Мы пользуемся переводомъ писемъ на румынскій языкъ, сдъланнымъ Г. П. Самуряномъ и напечатаннымъ въ ученомъ журналъ Revista Tinerimea Româna, vol IV и V, 1900 ап.

<sup>2)</sup> Revista...., vol. IV, p. 138.

<sup>3)</sup> Ibid., р. 140. Подъ "новымъ архипастыремъ" разумъется симоніецъ Мелетій, назначенный вмъсто ушедшаго на покой митрополита Веніамина Костаки.

<sup>4)</sup> Ibid., p. 142-143.

поводу добрыхъ слуховъ о семинаріи подъ его, Филарета, руководствомъ, Стурдза продолжаєть: "прошу Васъ, имѣя ввиду единое на потребу, всячески старайтесь, со всякимъ смиреніємъ и долготерпѣніємъ, привлечь благоволеніе архипастиря, чтобы уничтожились интриги тѣхъ, которые сѣютъ плевелы и возбуждаютъ скандалы въ надеждѣ поживиться на счетъ церковныхъ доходовъ. Напоминаю Вамъ объ этомъ, такъ какъ молчаніе митрополита на мое привѣтствіе даетъ мнѣ основаніе думать, что въ душѣ старца существуєть вражда, посѣянная духомъ злобы. Какъ бы то ни было, мужайтесь, такъ какъ любящимъ Бога вся благопоспѣшествуєтъ" 1).

Въ 19-мъ письме, отъ 18 мая 1845 года, изъ Одессы, Стурдза, между прочимъ, пишетъ: "изъ письма Вашего отъ 9-го мая усматриваю скорби и испытанія, переносимыя Вами, но вмёстё съ тёмъ утёшаютъ меня Ваше горячее рвеніе и твердость... Одновременио съ этимъ пишу и господарю (Михаилу Стурдзе), прося его внять моимъ мольбамъ и не обращать вниманія на всё капризы митрополита, за котораго онъ, во всякомъ случать, отвётствуетъ, какъ за своего кандидата. А Вы, отче. мужайтесь и укртпляйтесь о Господт и въ силт кртпости Его. Еще немного терптнія, и дтло Ваше будетъ принято Господомъ. Плоды Ваши останутся. Напротивъ, если Вы теперь уступите мъсто недовтрію и любви къ золоту кого-то, то все погибнетъ, и мы, стя въ плотъ, будемъ собирать только гниль, по слову Апостола. Знаю, что Ваше положеніе очень тяжелое и подвержено многимъ испытаніямъ, но такова воля Отца Небеснаго, чтобы Вы, служа Ему, смирялись и много терптали, да возведичитесь" 2).

Въ 27-мъ письмъ, отъ 19 февраля 1847 года, по поводу непріятностей по семинарін, о которыхъ писалъ Филаретъ, Стурдза отвъчаетъ: "возлюбленный отче и друже! Любовь, твердая какъ смерть, требуетъ держаться занимаемаго Вами мъста, по крайней мъръ, до окончанія борьбы съ духомъ тьмы въка сего въ Молдавін. Храбрий воинъ, чувствуя близость врага, твердо стоитъ на стражъ, такъ какъ только наемникъ бъжитъ, яко наемникъ есть" <sup>8</sup>).

Изъ 28-го письма, отъ 4 марта того же года, видно, что архим. Филаретъ занимается проектомъ церковной реформы (projectul de lege despre reforma biscriceasca). Этотъ проектъ принесъ много пользы религіозному обученію въ Молдавін. Согласно ему была преобразована Сокольская семинарія въ 1851 году, при молдавскомъ господаръ Гри-

<sup>1)</sup> Ibid., p. 156.

<sup>2)</sup> Ibid. vol. V, p. 146-147.

<sup>3)</sup> Ibid., p. 160-161.

горіи Гикъ. "Дъло Ваше—доброе и для Валахіи,—пишетъ Стурдза.—
Оттуда послано въ Россію семь юношей <sup>1</sup>), и столько же въ Грецію.
Посланы ли изъ Вашей семинаріи, какъ предполагалось, три воспитанника въ Кіевскую Академію <sup>2</sup>)? Замъчательно, что въ малой Халкинской семинаріи предположено преподавать церковно-славянскій языкъ, а Сокольская семинарія, отъ незнанія этого языка, лишена возможности пользоваться обиліемъ письменныхъ духовныхъ сокровищъ въ Россіи" <sup>3</sup>).

29-е письмо, отъ 29 марта 1847 года: "изъ Вашего письма вижу, что теперь въ Молдавіи господствуетъ царство тьмы, что господарь отвратилъ свое лицо отъ насъ. Г. Коцебу (русскій консуль въ Яссахъ) пишеть, что Вашъ проектъ реформы въ видѣ доклада будетъ представленъ митрополитомъ общему собранію, что Вы, если и допустили иѣкоторыя погрѣшности, то были воодушевлены благими намѣреніями... Забота моя о Васъ, такъ какъ Вы слишкомъ много терпите. Если чувствуете въ себѣ силу, оставайтесь на стражѣ нощной. Если же, въ самомъ дѣлѣ, Вамъ не въ моготу, то я совѣтовалъ бы сдѣлать одно изъ двухъ: переселиться съ Вашимъ братомъ (Неофитомъ) въ какой нибудь монастырь, или же уйти въ Валахію, и тамъ работать для блага церкви. Наконецъ, если этого не сдѣлаете, Господь Васъ не оставитъ. Съ своей стороны я готовъ и радъ давать Вамъ ежегодно ту малую сумму, о которой Вы просите, гдѣ бы Вы ни были" 4).

Въ 30-мъ письмъ, отъ 7 февраля 1848 года, Стурдза, между прочимъ, пишетъ: "Вы знаете мои усилія для защиты Сокольской семинаріи. Но господарь, митрополитъ, клиръ и молдавскіе бояре противодъйствуютъ этому всилу разныхъ соображеній... Что же я, слабий и немощной, могу сдълать? Хвалю Васъ, что Вы до сихъ поръсохраняете духовное убъжище Господие. Пишите, кому найдете иуж-

<sup>1)</sup> Угровлахійскимъ митрополитомъ Неофитомъ посланы въ Россію въ Академію слѣдующія лица: Іоаннъ Германеску, Георгій Іонеску, Петръ Романеску и Николай Команеску, окончившіе курсъ Петербургской Академіи въ 1855 году и затѣмъ занимавшіе разныя должности у себя на родинѣ. Чистовичъ, Исторія Спб. Дух. Академіи, Моск. Церк. Вѣдомости, 1872 г. № 47. Димитрій Періану окончилъ Кіевскую Академію въ 1853 году; Спиридовъ Вабеску и Раду Деметреску учились въ Московской Семипаріи. А. Стадницкій. Румыны, получившіе образованіе въ русскихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ. Кишиневъ, 1891, стр. 73—74.

<sup>2)</sup> Посланы Мелхиседекъ, впослъдствін извъстный епископъ Романскій, и Феоктистъ Скрибанъ, бывшій ректоромъ Сокольской семинаріи.

s) Revista etc., p. 162.

<sup>4)</sup> Ibid., p. 163-164.

нымъ, а также русскому консулу въ Яссахъ, г. Туманскому, о новомъ Регламентъ (новомъ уставъ для семинарій). Затъмъ, когда дъйствительно онъ окажется безполезнымъ, когда представители Россіи будуть холодны въ нему, --- тогда склоните свою главу предъ нелицепріятнымъ жребіемъ правды Божіей, но сами не пріобщайтесь чужниъ гръхамъ, по слову великаго Апостола. Я слишкомъ и черезъ силу обремененъ занятіями на служеніе и пользу православной церкви. Если берега Дуная совращаются безнаказанно съ пути истины, то кто изъ смертныхъ можетъ устранить отъ нихъ духовную опасность? Несмотря на это, Валахія послада многихъ юношей въ наши духовныя школы. Болгарія и Сербія подражають ей въ этомъ. Св. Синодъ, но моему ходатайству, поручилъ мив напечатать богослужебныя книги для болгарскихъ церквей. Итакъ, скорбно и грустно только за Молдавію, грустно, такъ какъ, суля по Вашимъ наблюденіямъ, въ Молдавін даже нъть борьби свъта съ тьмою. Несмотря на это, я не перестану и впредь разъяснять кому нужно объ этой безпримърной мерзости запуствнія въ клирь, въ которой утопаеть Молдавія. Буду-ли услишанъ, какъ это бывало въ другихъ случаяхъ, -- Господь въдаетъ. Позаботьтесь же еще объ отправлении юношей, окончившихъ курсъ семинаріи, на богословскій факультеть, т. е. въ духовныя академін" 1).

Въ 3-мъ письмѣ, отъ 30 іюля 1849 года, читаемъ: "ученнъъ Вашего В-бія іеродіаконъ Мелхиседекъ <sup>2</sup>) два раза писалъ мнѣ изъ Кіева, и письма его понравились мнѣ. Если заключать о деревѣ по плодамъ его, то Вы, желая епископства для него на пользу Молдавской церкви, добраго дѣла желаете, по слову Апостола. Если на это будетъ воля Великаго Архіерея Христа, то понятно, что Вы можете воспользоваться и тѣми, кто учится въ Кіевѣ, и другими Вашими воспитанниками для блага душъ христіанскихъ" <sup>3</sup>).

Въ 33-мъ письмъ: "слава Богу, что новый митрополитъ (Софроній Миклеску) не врагъ Сокольской семинаріи. Чудесное сохраненіе этой духовной семинаріи среди смутъ и испытаній служить напоминаніемъ словъ Гамаліила, сказанныхъ фариссямъ (Дѣян. 4, 38—40)" 4). Дѣйствительно, по смерти митрополнта Мелетія въ 1848 году и ухода господаря М. Стурдзы, враждебно относившихся къ Сокольской семинаріи, и съ назначеніемъ на Молдавскую митрополію Хушскаго епископа Софронія Миклеску, а на княжескій престолъ Григорія Гики,

<sup>1)</sup> Ibid., p. 165-166.

<sup>2)</sup> Извъстный потомъ еписк. Романскій.

<sup>3)</sup> Ibid., p. 167.

<sup>4)</sup> Ibid., p. 169--170.

Сокольская семинарія вступила въ новую эру своего существованія. Она достигла въ это время своего апогея. Прежде всего, архим. Скрибанъ добился того, что его проекть о религіозномъ обученіи въ Молдавін, изъ за котораго онъ претерпълъ столько непріятностей, быль утвержденъ Гикою и съ 1851 года ввеленъ въ семинарію и въ пругія школы. "Если бы Филаретъ Скрибанъ, -- говоритъ г. Ербичяну, -- не создалъ инчего болже, кромъ этого закона, то и за это одно онъ заслужиль бы глубокую признательность отъ потомства" 1). Вотъ нъкоторие пункты этого закона: а) учреждаются епархіальныя семинаріи въ Романв и Хушахъ съ 4-хъ годичнымъ курсомъ; б) въ Сокольской семинарін, какъ высшемъ заведенін, учреждается 8-ми літній курсь ученія; в) проестосы, протоїерен, игумены, архимандриты и архіерен могуть достигать этихъ степеней только съ аттестатами объ окончаніи 8-ми лътняго курса въ семинаріи; г) приходскими священниками могуть быть назначаемы только лица, окончившія 4-хь годичный курсь въ низшихъ семинаріяхъ; д) убадныя училища служать приготовительными школами для вступленія въ семинаріи... Общее управленіе семинарскими учрежденіями ввёрено попечительству, въ составъ котораго входять епархіальные епископы, министръ церковныхъ имуществъ и министръ народнаго просвъщенія. Между тъмъ, до тъхъ поръ въ составъ попечительства о семинаріяхъ входилъ только митроподитъ и двое изъ бояръ страны. Внутреннее управленіе семинарією, наблюденіе за ходомъ учебно-воспитательнаго дела ввёрено было комитету, въ составъ котораго входилъ ректоръ семинаріи, инспекторъ, духовникъ (экономъ) и секретарь  $^2$ ).

Затемъ архим. Скрибанъ позаботился объ обновлении состава учителей новыми лицами, получившими образование въ русскихъ и греческихъ богословскихъ школахъ. Такъ, въ числе учителей въ это время мы находимъ протосинкела Мелхиседека Стефанеску, магистра Киевской Академии (вып. 1851 г.) и Христофора Скрибана, кандидата того же выпуска Академии. Въ это же время онъ пригласилъ на каеедру всеобщей истории и греческаго языка своего брата архим. Неофита Скрибана. Семинарская корпорация составляла одну тесно сплоченную семью, пренмущественно изъ ученыхъ монаховъ, во главе съ своимъ высокообразованнымъ ректоромъ Филаретомъ Скрибаномъ, возведеннымъ въ это время въ санъ титулярнаго епископа Ставропольскаго.

<sup>1)</sup> Istoricul Seminariului Veniamin. Iassi, 1885 an., p. 96.

<sup>2)</sup> Ibid., p. 97.

Вотъ какія чувства вызвало у Александра Скарлатовича Стурдзи это повышение Филарета и плодотворная его дъятельность на пользу семинарін: "духъ мой возрадовался и утѣшился доброю вѣстью о возведенін Васъ на степень епископа. Пламенная ревность всей жизни Вашей во славу Господа нашего Інсуса Христа и Его церкви да усугубится и да свътить еще большимъ свътомъ, разгоняющимъ окружающую тьму, да согръваеть всъхъ добротою Вашего любвеобильнаго духа. Это-сердечныя пожеланія старца, искренно любящаго Васъ, со свътлою надеждою со дня на день ожидающаго разсъянія мрака ночного... Теперь душа моя уповаеть на изобильные плоды и расширеніе круга дъятельности Сокольской семинаріи во славу нашей родной церкви. Честь и благодарение митрополиту Софронию; великая признательность и патріарху. Но разъясните мив, пожалуйста: почему Вамъ присвоенъ титулъ Ставропольскаго, -- каковой титулъ давно уже носить и просвъщенний, директоръ Халкинской школы, преосв. Константинъ Типальдосъ? Несомивино, во всякомъ положении человъкъ съ полнымъ нравомъ можеть именоваться "Ставрополемъ", такъ какъ въ этой юдоли плача нътъ недостатка въ крестахъ" 1).

Не вдаваясь въ подробности хода учебнаго дела и вившнихъ перемёнъ, происходившихъ въ это время въ семинаріи, такъ какъ это и не входить непосредственно въ нашу задачу, мы скажемъ только, что подъ управленіемъ Филарета для Сокольской семинаріи возвратились самыя цвътущія времена, какія она переживала при основателъ ея митр. Веніаминъ, преимущественно до времени гетеріи. Какъ тогда, такъ и теперь она была самымъ замъчательнымъ училищемъ духовнаго просвъщенія, и по справедливости можно сказать, что она имъетъ такое же значение для Румынии, какое Киево-Могилянская Академія для Россіи. Состоя около 20 лёть ректоромъ семинаріи, Филареть продолжаль дело возрожденія духовнаго просвещенія въ Румынін, начало которому было положено его великимъ старцемъ и учителемъ, митрополитомъ Веніаминомъ. Цёлое поколёніе просвёщенныхъ пастырей получило образование подъ непосредственнымъ руководствомъ ениск. Филарета. Для этого онъ не щадилъ ни своего слабаго здоровья, ни своихъ скудныхъ средствъ. Онъ непрестанно училъ всёхъ вообще и каждаго въ отдельности, словомъ и деломъ, истине, добру и любви. Чтобы не быть голословными, предоставимъ лучше свидътельствовать объ этомъ его ученикамъ. Одинъ изъ нихъ, извъстний въ настоящее время румынскій ученый, церковный историкъ и кано-

<sup>1)</sup> Revista Tinerimea Româna, vol. V, p. 171.

нисть, членъ Руминской Академіи, Константинъ Ербичяну, характеризуя дъятельность Филарета, какъ ректора и профессора Сокольской семинарін, между прочимъ, говоритъ: "въ этой школъ получили приложение вст богатые дары, собранные Филаретомъ втечение многихъ лёть ученія и самообразованія. Состоя долгое время ректоромъ семинаріи, онъ распространялъ свёть евангельскаго ученія среди воспитанниковъ, разстевая вмъстъ съ тъмъ глубокій мракъ невъжества среди членовъ клира. Сколько трудовъ, сколько непріятностей, какую борьбу приходилось ему выдерживать отъ враговъ церкви! Но божественное Промышленіе, пекущееся о людяхъ и ихъ благь, сохранило и этого великаго святителя для принесенія достойныхъ плодовъ нашему дорогому отечеству... Кто изъ учениковъ его, имъвшихъ счастье внимать вдохновеннымъ урокамъ своего учителя, проннкнутаго глубокимъ религіознымъ чувствомъ, не стремился къ воплощенію сообщаемых имъ истинъ на дълъ? Тонъ его ръчей, произносимыхъ мелодичнымъ голосомъ, неотразимо дъйствовалъ на его учениковъ. Онъ вполнъ заслужилъ наименованіе "профессора профессоровъ" 1). Пругой ученикъ его, бывшій потомъ профессоромъ Сокольской семинарін, такъ отзывается о немъ, какъ преподавателъ: "потоки золота текли изъ устъ его... Въ какомъ городъ, въ какомъ селъ, въ какомъ уголкъ Молдавін пёть учениковь его, которые изъ его преподаванія не извлекли бы полезныхъ уроковъ на всю жизнь? О, если бы было побольше такихъ самоотверженныхъ и всецъло преданныхъ дълу учителей въ Руминіи, тогда общество наше значительно подвинулось бы въ истинномъ просвъщении, тогда свътлое будущее Румынии обезпечено" 2). "Преосв. Филаретъ въ періодъ своего ректорства столько сдізлалъ для умственнаго и нравственнаго развитія клира и народа, что никто себъ теперь и представить этого не сможетъ" 3).

Еписк. Неофить Скрибань не оставиль такого замѣтнаго слѣда въ семинаріи, такъ какъ ректоромъ ея онъ быль всего два года, съ 1860 по 1862 годъ, и притомъ въ такое время, когда Сокольская семинарія, равно какъ и всѣ духовныя школы, изъяты были правительствомъ Кузы изъ вѣдѣнія духовнаго начальства и подчинены свѣтской власти, что и было причиною оставленія имъ ректуры въ семинаріи. Но по свидѣтельству учениковъ его, и онъ былъ выдающимся про-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cuvintele funebre pronunțate la inmormântare episc. Filaret Scriban, Iassi, 1880 an., p. 32.

<sup>2)</sup> Ibid., p. 13

<sup>3)</sup> Istoricul Seminariului Veniamin. Jassi, 1885 an., p. 112.

фессоромъ, имѣвшимъ большое вліяніе на своихъ учениковъ. Вотъ свидѣтельство одного изъ нихъ: "какъ профессоръ, преосв. Неофитъ Скрибанъ пользовался исключительною репутаціею по ясности идей, логичности содержанія, удивительному краснорѣчію и примѣрному преподаванію своихъ курсовъ. Онъ былъ любимъ и уважаемъ своими воспитанниками, не допуская при этомъ фамильярности въ отношеніи къ нимъ. Онъ имѣлъ удивительную способность заставлять учениковъ усваивать преподаваемые имъ курсы, такъ что волею или неволею всякій не выходилъ "тощъ" изъ его класса. Во всѣхъ своихъ лекціяхъ онъ непреставно будилъ нравственныя и національныя чувства своихъ питомпевъ" 1).

Вполив естественно, что съ педагогическою двятельностію братьевъ Скрибановъ тёсно связана и ихъ ученая дёятельность. И въ этомъ отношении они оказали неоценимую услугу своему отечеству. написавъ и переведя съ другихъ языковъ, преимущественно съ русскаго, французскаго и греческаго, очень много сочиненій, значеніе которыхъ нескоро утратится. Кромё того, ими составлены учебники почти по всъмъ предметамъ. Многія изъ ихъ сочиненій еще не напечатаны и ждутъ своего издателя. Перечислимъ главнъйшія изъ нихъ. За время профессорства Неофита Скрибана появились следующія сочиненія: 1) "Историческіе очерки" (Urziri istorice); это- всеобщая исторія, со включениемъ исторін румынъ, въ 6 частяхъ; написаны они по синхронистическому методу французскаго историка Леви; 2) "Duplul paralel" переводъ съ французскаго сочиненія А. Стурдзы-"Le double Porellale", содержащаго въ себъ нарадлель между православіемъ и католичествомъ; въ свое время это сочинение высоко цънилось учеными 2); 3) "Грамматика греческого языка"; 4) "Риторика", оставшаяся въ рукописи по политическимъ интригамъ; 5) "Краткая исторія Молдавскихъ митрополитовъ" и доказательства автокефальности Молдавской митрополін; это замъчательное сочинение послужило основаниемъ въ Диванъ ad hoc для сужденія объ автокефальности Румынской церкви; 6) редактированный Неофитомъ переводъ съ греческаго на румынскій "Pidalion" 3). О другихъ сочиненіяхъ Неофита Скрибана, вызванныхъ послёдующими обстоятельствами церковно-общественной жизни Румыніи, мы скажемъ въ своемъ мъстъ.

Сочиненія преосв. Филарета Скрибана: 1) Краткая "Румынская церковная исторія" (Яссы, 1871 г.); 2) "Пространияя Румынская цер-

<sup>1)</sup> C. Erbiceanu, Viața și activitatea preosf. Neofit Scriban., p. 19.

<sup>2)</sup> Revista..., Epistola XXXI Op. cit., p. 137.

<sup>3)</sup> Ibid., Epistola XVIII.

ковная исторія" (6 томовъ, Яссы, 1842—1862 гг.). Это сочиненіе такъ н осталось въ рукописи. Матеріалы для своей исторіи Филаретъ собиралъ еще въбытность свою студентомъ Кіевской Абадеміи. какъ это видно изъ письма Стурдзы къ нему: "Вы взядись за составление исторіи Молдавской церкви. Идея благая, предпріятіе священное и полезное по вся дни для клира и народа, которые настолько погрязли (inglodat) въ забвеніи своего прошедшаго, что рёдко кто знаетъ имена и жизнь своихъ предковъ. Вследствіе безпорядочнаго состоянія архивовъ п библіотекъ въ Яссахъ, почти невозможно здёсь найти важние и необходимые документы, относящіеся къ нашему славному прошлому". Въ доказательство этого Стурдза приводить въ примеръ свое затруднительное положение въ вопросв о засвданияхъ Ясскаго собора 1672 года противъ кальвинистовъ, актовъ котораго онъ никакъ не могъ постать въ Яссахъ: "никто въ Яссахъ не знаетъ объ этихъ актахъ, отрывки изъ которыхъ мы читаемъ только въ сочиненіяхъ зацапныхъ писателей. Что же Вы нашли относительно актовъ этого синода, и каковы результаты Вашихъ занятій въ знаменитой Кіевской библіотекъ?" 1); 3) "Православное испов'єданіе Петра Могили", пер. съ русскаго (Яссы, 1842 и 1874 гг. 2); 4) "Священная исторія Ветхаго и Новаго Зав'єта", прот. І. Скворцова; 5) Учебние курсы по догматическому и нравственному богословіямъ и по общей церковной исторіи; 6) Проновъди; 7) "Указаніе пути въ царствіе небесное", Иннокентія, митр. Московскаго 3); 8) "Религіозные этюды" (Etudes religieuses), соч. А. Стурдзы, пер. съ французскаго 4); 9) "О должностяхъ пресвитеровъ", переводъ съ русскаго, соч. Стурдзы 5); 10) Различныя сочиненія полемическаго, критическаго и политическаго содержанія. Мы перечислили далеко не всв ученые труды преосв. Филерета, но полагаемъ и этого достаточно, чтобы имъть понятие о заслугахъ его въ данномъ отношении. Принципы, проходящіе чрезъ всв его сочиненія, вытекають изъ следующаго положенія, висказаннаго имъ въ предисловіи къ "Православному Исцовъданію": "религія для народа то же, что духь для тёла; она связываеть человъка съ Богомъ. Исторія свидътельствуеть, что религія послужила причиною просвъщенія и возвышенія Европы надъ другими континентами. Счастіе народовъ вообще и каждаго человъка въ отдъльности

<sup>1)</sup> Revista... Epistola I. 1842 г. 26 января.

<sup>2)</sup> Epistola XIII.

S) Epistolae V n VIII.

<sup>4)</sup> Epistola II.

<sup>5)</sup> Epistola IX.

основано исключительно на божественной морали христіанской религіи, которая возвышаеть души и варвара ставить въ уровень съ культурнымъ эллиномъ".

### III.

Патріотическая ділятельность Скрибановъ въ связи съ соединеніемъ румынскихъ господарствъ.—Участіе братьевъ въ уніонистическомъ движеніи румынъ.

Ввиду обстоятельствъ того времени, дёятельность Скрибановъ не могла замкнуться только въ научно-педагогической сферв,—последняя была для нихъ слишкомъ тёсна. Поэтому они и расширили свою дёятельность, ставъ во главе такъ называемаго уніонистическаго движенія, которое закончилось соединеніемъ княжествъ въ 1861 году.

Это великое событіе въ исторической жизни Румыніи во второй половинъ XIX въка составляло давнишнюю мечту румынъ еще со времени основанія этихъ княжествъ господарями Раду Пегру и Драгошемъ. Отсутствіе этого естественнаго единства между двумя единоплеменными и единовърными народностями, частыя братоубійственныя войны, внутреннія смуты, -- все это обезсиливало маленькія княжества, чёмъ и пользовались соседнія государства, Венгрія, Польша, Турція, пока, наконецъ, последняя не поработила окончательно Валахію въ концё XIV въка, при валашскомъ господаръ Мирчь I (1383-1418), а Молдавію — нісколько позже, въ 1456 году, при воеводів Петръ-Ааронъ, сынъ Александра Добраго. Первоначально зависимость отъ Турцін была очень слаба, выражаясь въ уплате княжествами незначительной подати; при этомъ господари были почти самостоятельны, съ правами войны и мира. Съ теченіемъ же времени, вслішствіе неурядиць въ княжествахь, эта зависимость значительно усили-Турція присвоила себѣ право не только примирять вражду княжествъ между собою, но и вмъшиваться во внутреннія распри и утверждать избранныхъ господарей, а затъмъ-и назначать таковыхъ по собственному усмотрвнію, за деньги, что произошло въ такъ-называемый періодъ фанаріотовъ (съ 1711 по 1821 годъ). Лучшіе молдавскіе господари никогда не покидали мысли о возстановленіи, при первомъ удобномъ случав, прежней независимости ихъ отечества. Но ихъ понытки оставались напрасными, являясь, по выраженію Палаузова, выразительнымъ примфромъ возвышеннаго патріотизма для народа 1).

<sup>1)</sup> Румынскія господарства, стр. 49.

Тяжесть фанаріотскаго ига угрожала тяжелыми последствіями утраты самой національности. Но эта искра самосознанія не угасла. Возгорёлась она яркимъ пламенемъ, какъ мы видёли, по свержении: фанаріотовъ въ 1821 году. Вивств съ возрожденіемъ румынской народности, возникла идея единства румынской расы. Высказанная сначала / У трансильванскими румынами, эта идея единства и нераздёльности румынскаго народа нашла себъ широкое развите среди румынъ обоихъ княжествъ, какъ основной принципъ духовнаго возрожденія всёхъ румынъ. Подъ національною исторіей разумели исторію всей Молдавіи до ея расчлененія, исторію Валахіи и исторію трансильванских»! братьевъ. Виновницею же этого разчлененія считали Россію, которая 🖓 отняла Бессарабію и позводила Австріи присоединить къ себѣ Буковину. Отсюда-вражда противъ Россіи, противъ ся протектората надъ княжествами и выработаннаго ею Органическаго Статута для княжествъ, какъ препятствій, останавливающихъ развитіе ихъ національности. Въ сущности, всв революціонныя движенія въ Румыніи съ 1829 \. до 1848 годъ были направлены противъ Россіи. Севастопольская: война, несчастная для Россін, осуществила желаніе княжествъ, такъ какъ после этого русскій протекторать надъ ними быль отменень. Теперь-то явилось особенно страстное желаніе "возрожденія румынской народности", подъ вліяніемъ господствовавшихъ идей "культурной Европи", и соединенія княжествъ въ одно государство, что, по ихъ мненію, полжно послужить началомъ объединенія всёхъ говорящихъ на румынскомъ языкъ, гдъ бы они ни обитали.

Конечно, осуществленіе этой идеи единенія во всемъ ся объемѣ нельзя не назвать утопическимъ; но въ единеніи княжествъ нѣтъ ничего страннаго. Къ этому послѣднему единенію и направлены были заботы истинныхъ румынскихъ патріотовъ, справедливо видѣвшихъ въ этомъ залогъ дальнѣйшаго преуспѣянія княжествъ. Въ числѣ главныхъ дѣятелей въ этомъ направленіи и были братья Скрибаны, не предвидѣвшіе тѣхъ дурныхъ послѣдствій, какія произойдутъ для церкви отъ "возрожденія румынской народности" и соединенія ихъ въ одно политическое пѣлое.

Сокольскій монастирь, гдё въ 50-хъ годахъ пребывали братья Скрибаны, быль мёстомъ тайнаго собранія уніонистовъ. Здёсь составлялись разные проекты, отсюда разсылались печатныя воззванія, призывающія румынъ къ единенію, туть вербовались новые адепты этой иден, здёсь закалялись борцы за эту идею, которая встрёчала противодёйствіе со стороны мёстнаго правительства и многихъ антиуніонистовъ, а также со стороны нёкоторыхъ державъ. Душой всего этого

Digitized by Google

были Скрибаны, особенно Неофитъ. Послѣ Севастопольской войны онъ выпускаетъ въ свѣтъ двѣ брошюры: "Единеніе румынъ" и "Польза единенія", которыя произвели большую сенсацію въ Румыніи и въ Европѣ, а идеи, заключающіяся въ нихъ, были предметомъ обсужденія на конгрессѣ въ Парижѣ. Эти брошюры были напечатаны въ десяткахъ тысячъ экземпляровъ и въ каникулы 1856 года разносились учителями и семинаристами по всѣмъ уголкамъ Молдавіи. А самъ Неофитъ пропагандировалъ эти идеи въ Валахіи, куда перешелъ тайно съ брошюрами за пазухою, со своимъ племянникомъ Ромуломъ Скрибаномъ. Явившись въ Букурештъ въ качествѣ простыхъ неизвѣстныхъ путниковъ, они вошли въ сношенія съ мѣстнымъ валашскимъ Комитетомъ и разослали брошюры епархіальнымъ епископамъ для распространенія ихъ по всѣмъ епархіямъ. Здѣсь же Неофитъ познакомиль съ своими идеями Талейрана, уполномоченнаго Наполеона III, а затѣмъ, по истеченіи одного мѣсяца, возвратился въ Молдавію.

8 марта 1856 г. на Парижскомъ конгрессъ были положены основанія соединенія княжествъ:, обсудить вопрось объ единеніи этихъ провинцій, съ полнымъ знаніемъ обстоятельствъ этого дёла..., принимая во вниманіе ихъ желанія". Для решенія этого и другихъ вопросовъ, касающихся организаціи княжествъ, на этомъ конгрессь било предложено султану созвать въ каждой изъ двухъ провинцій диваны ad hoc изъ представителей вску классовъ общества, какъ выразителей желаній и интересовъ всей страны. 1 октября 1857 года последоваль фирманъ султана о созваніи дивановъ ad hoc. Депутатами въ Момдавскомъ диванъ были и братья Скрибаны, несмотря на противодъйствіе антиуніонистовъ, которые въ Скрибанахъ видёли самыхъ опасныхъ и сильныхъ противниковъ. Но Скрибаны располагали целой арміей своихъ воспитанниковъ-священниковъ и учителей, проникнутыхъ идеею единства, принимавшихъ наставленія своихъ воспитателей за святой законъ. Находясь во главъ депутатовъ, Неофить Скрибанъ произносить на молебит въ день св. Николая предъ началомъ застданія замъчательную ръчь. Указывая на политику Стефана Великаго, ратовавшаго за величіе единой румынской націи, онъ обращается къ патріотическому чувству современныхъ румынъ, славная будущность которыхъ обусловливается исключительно ихъ единеніемъ. Вотъ нъкоторые отрывки изъ ръчи. "Подумайте, братіе, здъсь, предъ адтаремъ, воздвигнутымъ первымъ героемъ нашей страны, гдъ мы нынъ полагаемъ свои моленія и благодаренія, куда мы приходимъ теперь, чтобы разорвать совершенно съ печальнымъ наследіемъ нашимъ, --- здесь предстоять и смотрять на насъ не только наши современники, не только

Европа, но пъдый ряль въковь въковь героизма и славы, свъта и тьмы, ранъ и всякаго рода страданій молдо-румынъ, которые ожидають теперь воскресенія отеческихь добродітелей, возстановленія попранныхъ правъ и славной будущности нашей дорогой родины... Будемъ признательны великимъ пержавамъ, взявшимъ насъ подъ свое покровительство; но вмёстё съ тёмъ будемъ болёе справедливы другь въ другу въ будущихъ нашихъ дълахъ. Будемъ болъе христіанами лучшими политиками, болбе предусмотрительными патріотами, чъмъ каковыми являемся съ нъкотораго времени (намекъ на нечніонистовъ). Не будемъ блуждать въ лабиринтъ страстей, личныхъ и кастовыхъ интересовъ, не будемъ патріотами только на словахъ. Не будемъ трактовать руминъ какъ незнатнихъ (nenobili), такъ какъ всъ румини благородны (nobili), и условіемъ этого благородства являются діла, заслуги въ отношени къ Богу, націн и отечеству... Спасительнымъ бальзамомъ отъ ранъ нашихъ въ настоящее время являются, братіе, гражданскія доброд'ятели (virtutile cetatene), направленныя къ созданію единаго отечества, Румыніи объединенной и автономной. Къ этому должны быть направлены всв наши стремленія, хотя бы для этого пришлось жертвовать своими личними правами. Всёми силами мы должны содъйствовать единенію княжествъ, такъ какъ въ этомъ заключается условіе ихъ процветанія, залогь нашего спасенія и благо другихъ, а всякое разъединение и эгонзмъ какъ въ народъ, такъ и въ индивидуумъ, ведутъ только къ гибели... Братіе, обратите вниманіе на то, что отвътственность наша велика, такъ какъ мы отвъчаемъ за всю будущность нашей націи, которая черезъ насъ, черезъ наше настоящее собраніе, будеть возвеличена или умалена, счастлива или несчастлива навсегла, будеть или ввчно благословлять нась или проклинать. Изберемъ между этими двумя альтернативами. Румынія теперь возлагаеть на насъ всю надежду. Она ожидаеть своего воскресенія, возстановленія своихъ правъ. Она ожидаетъ своей свётлой будущности, полной величія и счастія" 1).

Нѣтъ сомнѣнія, что эта рѣчь, сказанная, по отзывамъ современниковъ, съ пылкимъ энтузіазмомъ, свойственнымъ горячей натурѣ Неофита Скрибана, возымѣла надлежащее дѣйствіе. Предсѣдателемъ одной изъ коммиссій въ диванѣ аd hoc, по вопросамъ о реформахъ въ Молдавіи, былъ избранъ архим. Неофитъ. Реформы, предложенныя имъ

C. Erbiceanu, Viața N. Scriban, București, 1888 an., p. 22-23;
 Lascar, op. cit., p. 49.

и принятыя коммиссіею, а затёмъ и общимъ собраніемъ, слёдующія: а) объединеніе румынъ; б) автономія страны; в) уваженіе древнихъ неписанныхъ обычаевъ страны; г) національное представительство; д) наслёдственность трона; е) исправленіе границъ страны; ж) свободное заключеніе коммерческихъ договоровъ съ сосёдями; к) организація войскъ; л) свобода культа въ предёлахъ закона; м) вопросъ о преклоненныхъ монастыряхъ; н) учрежденіе Синода; о) равенство предъ закономъ; п) свобода личности; р) политическія права только для мёстныхъ христіанъ; с) отдёленіе законодательной власти отъ исполнительной; т) независимость судебной власти отъ администраціи и у) отвётственность министровъ.

Главнимъ вопросомъ, конечно, являлся вопросъ объ объединени княжествъ, решенный въ положительномъ смысле. Фактическое объединеніе княжествъ совершилось въ 1859 году, послів того, какъ собраніями дивановъ ad hoc въ Молдавін и Валахін почти одновременно быль избрань господаремь княжествь полковникь Александрь Куза, 5 января-въ Молдавін, а 24 января-въ Валахін. Причина такого единодушнаго въ обоихъ вняжествахъ выбора господаря Кузы завлючалось въ томъ, что онъ былъ самымъ яркимъ выразителемъ стремленій демократовъ-уніонистовъ, хотя по своему происхожденію изъ незнатной боярской фамиліи онъ не могъ расчитывать на занятіе трона. Но онъ считался человъкомъ высокообразованнымъ въ европейскомъ смыслё: бёгло говорилъ на языкахъ французскомъ, нёмецкомъ, нтальянскомъ, греческомъ; высшее образованіе получилъ въ Потсдамскомъ кадетскомъ корпуст, въ Мюнхент изучалъ юридическія науки. Проживъ затъмъ нъкоторое время въ Парижъ, онъ возвратился въ отечество и вступилъ на государственную службу. Быстро поднимаясь по государственной лестнице, онъ последовательно занималь должности намъстника въ Галацахъ и начальника отдъленія въ министерствъ внутреннихъ дёлъ. Въ 1848 году, по вступленін русскихъ войскъ въ княжества, онъ принялъ сторону національной партіи, враждебной русскимъ, за что былъ арестованъ. Но ему удалось спастись изъ-подъ ареста, и онъ бъжалъ черезъ Въну въ Константинополь. По удаления русскихъ онъ возвратился въ Букурештъ, гдв вступилъ въ военную службу и дослужился до чина полковника.

Послъ Крымской войны онъ выступиль на политическое поприще въ качествъ оратора партіи соединенія, въ 1857 году быль членомъ дивана ад hос, затъмъ военнымъ министромъ и, наконецъ, сдълался господаремъ обоихъ княжествъ, имъя отъ роду около 40 лътъ, находясь,

слёдовательно, въ порѣ наибольшаго развитія энергіи 1). Оффиціально же объявлено Кузою объединеніе княжествъ 23 (11) декабря 1861 года. Такимъ образомъ, цѣль патріотовъ- уніонистовъ была достигнута. Это было великое національное торжество. По этому поводу архим. Неофить Скрибанъ произнесъ господарю Александру Кузѣ привѣтствіе отъ лица всего клира. По свидѣтельству очевидцевъ, "великій духъ его отразился въ этой заключительной рѣчи и во всей величественной фигурѣ его, такъ какъ онъ, подобно второму Симеону, увидѣлъ осуществившимися мечты своей юности, реализованными національным идеи, за осуществленіе которыхъ, вмѣстѣ съ другими возродителями государства Румынскаго, онъ боролся десятки лѣтъ. Въ этой замѣчательной рѣчи, глубокой по содержанію и блестящей по изложенію, выражены радостныя чувства всей націи и клира, равно какъ и тѣ надежды, которыя возлагаются всѣмъ народомъ и церковью на новаго господаря объединенныхъ княжествъ" 2).

О значеніи Скрибановъ, какъ патріотовъ-уніонистовъ, обладавшихъ великими государственными умами, было извѣстно всѣмъ европейскимъ державамъ, представители которыхъ выражались о нихъ, какъ о лицахъ, заслуживающихъ полнаго уваженія; такъ отзывался, напр., Талейранъ, посолъ Наполеона III, посѣтившій Скрибановъ. Скрибаны достигли своей завѣтной цѣли и цѣли другихъ патріотовъ, усматривавшихъ въ объединеніи румынъ залогъ ихъ національнаго могущества. Ербичяну говоритъ, что "люди эти достойны всякаго уваженія и почтенія: они служать образцомъ любви къ родинѣ" в). Это время было апогеемъ славы архим. Неофита и его брата преосв. Филарета. Въ 1861 году онъ назначается ректоромъ семинаріи съ возведеніемъ въ санъ епископа, сначала титулярнаго Эдесскаго, а затѣмъ мѣстоблюстителя Арджешскаго. Но съ этихъ же поръ начинаются и бѣдствія братьевъ Скрибановъ въ борьбѣ ихъ за самостоятельность церкви.

<sup>1)</sup> Кургановъ, Зап. Казан. Унив. 1899 г., № 7—8, стр. 103; Alg. Zeitung. 1859 1111—1112; Москов. Въдомости, 1864 г., № 117, стр. 2.

<sup>2)</sup> C. Erbiceanu, Viata și activitatea preosf. Neofit Scriban, p. 8.

<sup>8)</sup> Op. cit., p. 24.

#### IV.

Перковная дъятельность братьевъ Скрибановъ. — Вопросъ объ образованіи центральнаго Синода. — Стремленіе Кузы къ порабощенію церкви и мъры, предпринятыя имъ для этого. — Оцънка этихъ мъропріятій. — Выступленіе братьевъ Скрибановъ на защиту церкви, какъ царства духовнаго, независимаго отъ мірской власти. — Основа истиннаго патріотизма, раскрытая въ ръчахъ Неофита Скрибана. Печальное положеніе церковныхъ дълъ. — Желаніе Филарета Скрибана уйти въ Россію. — Митніе объ этомъ Московскаго митрополита Филарета. — Протесты Скрибановъ противъ антиканоническихъ нововведеній Кузы въ Синодъ. — Протестъ предъ Константинопольскимъ патріархомъ. — Удаленіе ихъ изъ Синода.

Политическое объединение княжествъ вызвало собой вопросъ и объ единеніи Румынской церкви, до тёхъ поръ состоявшей изъ двухъ отдёльныхъ, независимыхъ другъ отъ друга митрополій. Уже въ диванахъ ad hoc, созванныхъ, согласно постановленію Парижскаго трактата, для обсужденія устройства княжествь, вопрось объ образованіи центральнаго Синода, какъ единой власти для церковныхъ дёлъ обоихъ княжествъ-Молдавскаго и Валашскаго, поставленъ былъ въ числъ важнъйшихъ вопросовъ. Но тогда онъ не былъ ръшенъ вследствие того, что диваны были заняты преимущественно вопросомъ объ уніи княжествъ. Когда же последній вопрось решень быль въ утвердительномъ смыслё и господаремъ соединенныхъ княжествъ былъ избранъ Куза, тогда последній решиль привести въ исполненіе и вопрось объ у образованім единаго Синода. Такое перковное объединеніе вняжествь. являясь логическимъ последствіемъ политическаго, само въ себе не заключаетъ какого-либо антиканоническаго установленія. Но дёло въ томъ, что учреждая единый Синодъ, какъ объединяющій церковную власть въ княжествахъ, Куза посягнулъ на самую эту власть, ввода по собственному усмотрънію разния реформи въ церкви, имъвшія цёлью прибрать въ своимъ рукамъ румынское православное духовен-√ ство и захватить управление Румынскою церковью, объявивъ ся независимость отъ Константинопольской патріархіи.

Такое порабощеніе церкви Кузою, за періодъ его правленія, было завершеніемъ его антиканоническихъ актовъ въ церкви съ самаго своего вступленія на престоль, именно: назначенія епископовъ-мъсто-блюстителей, секуляризаціи монастырскихъ имуществъ безъ основанія церковнаго фонда, захвата въ руки правительства духовнаго образованія и т. д. Куза быль ярымъ выразителемъ взглядовъ "возродителей" румынской народности, питавшихъ отвращеніе къ православію, съ которымъ у нихъ соединялось представленіе о ненавнстиой имъ фа-

наріотской культуръ, препятствовавшей прогрессу. Не даромъ онъ н попаль въ избранники ихъ. И онъ, первый госполарь соединенныхъ православных вняжествъ Молдавін и Валахів, питалъ какую-то антипатію въ православной церкви. Онъ имель намереніе подорвать значеніе національной церкви, оставляя ее безъ поддержки, безъ блюсти- У телей ея чистоты, безъ средствъ дъйствовать на народъ, распространять въ немъ религіозное образованіе, питать и поддерживать религіозное чувство. Начавъ съ секудяризаціи монастирскихъ имфній, раворивъ, между прочимъ, Нямецкій монастырь, служившій втеченіе почти пяти въковъ образцомъ самоотверженія и оплотомъ напіональности, Куза и его министры рёшились вторгнуться въ дёла церкви и ея учрежденій. Они вздумали поработить себ' церковь, лишивъ ее, на первыхъ порахъ, власти совершать сулъ надъ своими членами. По этимъ иланамъ Синодъ долженъ состоять не только изъ архіереевъ, но и священниковъ и діаконовъ и даже мірянъ, управленіе его должно сообразоваться ' съ законами страны и современнымъ прогрессомъ, а не съ какими-то отжившими (sic) свой въкъ церковными канонами. Епископы и митрополиты должны назначаться господарскимъ декретомъ, какъ обыкновенные чиновники. Между тёмъ, когда господствующая церковь такъ унижалась, другія вёронсповеданія, особенно католическое, пользовались покровительствомъ и поддержкою правительства. Такимъ образомъ, господаремъ Кузою были избраны два пути для униженія значенія православной перкви: ослабление православия въ народъ посредствомъ распространенія въ странв датинизма и стремленій къ уніи съ Римомъ, и введение въ церковномъ управлении новыхъ узаконений, подчиняющихъ церковь гражданской власти.

Баронъ Оффенбергъ, русскій консулъ въ княжествахъ, доноснлъ 16 октября 1864 года русскому правительству, что латинская церковь можетъ расчитывать въ настоящее время на полную благосклоиность румынскаго правительства и на явное сочувствіе ультра-народной или латинской партіи. Римская пропаганда процвётаетъ въ тёни, подъсёнью покровительства Франціи, и пом'єщенныя въ н'єкоторыхъ иностранныхъ журналахъ статьи о происходящихъ переговорахъ у господаря съ римскимъ дворомъ, не заключаютъ въ себ'є ничего неправдонодобнаго. Отъ здъ одного изъ валашскихъ прелатовъ въ Римъ и назначеніе въ Молдавію апостольскимъ визитаторомъ прелата Саландери подтверждають эти предположенія; но господарь Куза ведетъ свои внішнія сношенія въ непроинцаемой таинственности... Нашъ консулъ выставляль опасность, угрожающую православію со стороны римской пропаганды, указывая на учрежденіе въ Яссахъ латинской семинаріи

при денежномъ пособіи отъ правительства, на религіозное невѣжество народа, на безразсудную наклонность кълатинизму молодой Румыніи и на честолюбивое желаніе Кузы заключить отъ своего имени международный конкордать съ Римомъ, чтобы выказать себя самостоятельнымъ государемъ 1).

Посягательство Кузы на духовную самостоятельность Румынской церкви выразилось въ подписаніи имъ въ декабрі 1864 года трехъ проектовъ новыхъ законовъ относительно церковнаго управленія, составленныхъ въ министерстві вітроисповіданій, безъ участія духовенства, и утвержденныхъ законодательною палатою еще въ засітаніи 2—14 іюня 1864 года. І'лавныя черты этого уложенія заключаются въ слітующихъ параграфахъ:

Учреждение центральной Синодальной власти.

- Ст. 1. Румынская Православная церковь есть и остается независимою отъ какой бы то ни было чужеземной церковной власти во всемъ, что относится до ея устройства и благочинія.
- 2. Единство Румынской церкви осуществляется въ лицѣ одного Генеральнаго Синода, и она продолжаетъ управляться митрополитами и епархіальными епископами, при содѣйствіи епархіальныхъ Синодовъ.
- 3. Догматическое ея единство съ Восточною церковью поддерживается черезъ сношеніе Генеральнаго Синода съ Константинопольскою церковью.
- 4. Генеральный Синодъ составляется изъ всёхъ епископовъ, трехъ депутатовъ отъ каждой епархіи, избранныхъ на три года, изъ членовъ бёлаго духовенства или мірянъ, и декановъ богословскаго факультета.
- 5. Въ Синодъ предсъдательствуеть, во имя господаря, первенствующій Румынскій митрополить. Въ засъданіяхъ присутствуеть и принимаетъ участіе въ разсужденіяхъ, но безъ права голоса, министръ въроисповъданій.
- 8. Обыкновенныя засёданія Синода происходять одинь разь въ каждые два года, въ іюнт, и продолжаются одинъ мёсяцъ.
  - 11. Въ случат необходимости созвать черезвычайное собраніе Синода, епископы обращаются о томъ съ просьбою къ министру втронсповтданій, который исполнить ихъ требованіе, если найдеть это нужнымъ.

<sup>1)</sup> О нововведеніяхъ господаря Кузы въ Румынской православной церкви. Секретное изданіе. Изъ бумагъ митроп. Филарета. Въ библіотекъ Моск. Дух. Академін, стр. 51—52.

- 12. Синодъ не въ правъ входить въ обсужденіе дълъ, необозначенныхъ въ указъ о его созваніи.
- 13. Если Синодъ выйдеть изъ круга опредъленныхъ ему занятій, то засъданія закрываются министромъ въроисновъданій по приказанію господаря.
  - 15. Синодъ имъетъ власть законодательную и правительственную.
- 16. Но ни подъ какимъ видомъ онъ не въ правъ препятствовать свободъ совъсти и въротернимости, опредълземыхъ гражданскимъ законодательствомъ; румынскій языкъ устанавливается во всёхъ православныхъ церквахъ.
- 17. Относительно семинарій и богословскихъ факультетовъ, власть Синода простирается только по церковнымъ дёламъ.
- 21. Рътенія Синода не приводятся въ исполненіе безъ утвержде- / нія ихъ господаремъ, по представленіи министромъ въроисповъданій.
  - 23. Въ каждой епархін будеть находиться мёстный Синодъ.
- 24. Онъ составляется подъ предсъдательствомъ мъстнаго епископа, изъ тъхъ трехъ депутатовъ, которые были избраны въ члены Генеральнаго Синода, и ректора мъстной семинаріи. Въ Букурештъ и Яссахъ присоединяются къ нимъ деканы богословскихъ факультетовъ.
- 25. Епархіальные Синоды приводять въ исполненіе постановленія Генеральнаго Синода и составляють церковный судь.
- 26. Отмъняются всъ прежніе законы, несогласные съ настоящими правилами.

## Избирательные законы.

- Ст. 1. Избирателями членовъ Синода состоятъ посвящение въ Румыніи священники бълаго духовенства, преподаватели духовныхъ предметовъ въ семинаріяхъ и настоятели монастырей.
- 2. Могутъ быть избираемы священники, сами состоящіе избирателями, и міряне, которые не моложе 40 лёть, обладають богословскими познаніями и не подвергались отвётственности предъ закономъ.

# Законы о монашествующихъ.

- Ст. 1 и 2. Воспрещается постригать въ монахи лицъ моложе 60 лътъ; допускается исключение для увъчныхъ и неизлъчимо больныхъ, также для людей молодыхъ, окончившихъ богословский курсъ и предназначаемыхъ на занятие высшихъ и прархическихъ степеней въ церкви.
- 3 и 4. Для принятія въ монашество женщинъ назначенъ 50-лът- v ній возрасть, съ исключеніемъ для увъчныхъ, неизлъчимо больныхъ

и желающихъ посвятить себя на служение въ общественныхъ благотворительныхъ заведенияхъ. На будущее время всв пострижения въ монашество должны быть совершаемы въ самой Румынии.

- 5. Никакая церковная власть не въ правъ совершать постриженіе въ монашество безъ полученія на то разръшенія отъ Генеральнаго Синода и министра въроисповъданій.
- 6. На содержаніе монашествующихъ министръ въроисповъданій / опредъляеть въ бюджетъ ежегодныя суммы.

Вскорт послт утвержденія этого уложенія, въ застданіи 20 января 1865 года палата депутатовъ постановила слтдующій законъ относительно назначенія и подсудности епископовъ. Ст. 1. Митрополити и епархіальные епископы въ Румыніи назначаются владітельнымъ господаремъ, по представленію министерства втроисповтаній и на основаніи предварительнаго совтщанія совта министровъ. Ст. 2. Митрополитъ и епископы назначаются изъ румынскаго монашества, съ тты, чтобы митрополитъ имёлъ, по крайней мтр, 40 лть отъ роду, а епископы 35 лть, и чтобы они были извтетны своимъ благочестіемъ, познаніями и способностями. Ст. 3. Митрополиты и епископы за духовные проступки подчиняются суду Синода страны, а за уголовные—приговору кассаціоннаго суда 1).

Значеніе этихъ узаконеній для церкви очень върно опредъляетъ проф. Кургановъ. "Легко понять, -- говоритъ онъ, -- что приведенными, въ буквальномъ смыслё "новыми" церковными законами упраздняется церковь, какъ богоустановленное учреждение, упраздняется и такой важный для церкви институть, какъ монашество. Перковь всецью поглощается односторонне понятою и раціоналистически выраженною идеей національности и государства. Зам'вчательно, что Синодъ Румынской церкви ни разу не названъ святымъ и священнымъ Синодомъ, какъ бы следовало применительно къ идет церкви, но Генеральнымъ (въ общерядовомъ смыслъ) Синодомъ Румыніи. Верховнымъ богомъ этой Румыніи поставлено, по конституцін, государство, какъ высшее выраженіе воли націи, и такимъ образомъ, національная (обще-рядовая) церковь уже à priori должна быть подчинена ему какъ безотвётная раба. Она и подчинена. Всё церковния реформи князя Куви, висшимъ вираженіемъ которихъ служать только-что приведенные церковные законы, представляють въ своемъ существътакое насиліе совъсти, какого православные никогда не встръчали подъ турецкимъ господствомъ, ни даже въ римско-языческомъ государствъ

<sup>1)</sup> Ibid.

во времена кровавыхъ гоненій на христіанъ. И это-въ конституціонномъ государстве, где принципъ свободы веры и совести провозглашенъ какъ одинъ изъ основнихъ принциповъ свободнаго государства! Однако же такъ и должно быть; начала, выраженныя въ церковныхъ законать и въприведенных выше разных констиступіять тождественны: выражение свободной воли свободнаго народа въ представительныхъ учрежденіяхъ. Да, Синодъ названъ не только Генеральнымъ (въ общерядовомъ смыслъ), но и прямо таки "представительнымъ" учрежденіемъ: онъ "представляетъ" единство Румынской церкви, доселё насильственно раздёленной на двё независимыя другь отъ друга церкви и во вредъ единой націи. И устройство дано ему представительное. Но какъ представительное учреждение частное, низшаго порядка, онъ долженъ быть всецёло подчиненъ представительному учрежденію высшаго порядка-государству, какъ выражающему общіе интересы всёхъ гражданъ, къ какому бы вёроисповёданію они ни принадлежали. Такимъ образомъ, начала румынской государственной конституцін, принятыя за основаніе новыхъ церковныхъ законовъ, необходимо должны были привести въ отрицанію церкви, какъ божественнаго учрежденія, и къ полному подчиненію ея государству, т. е. собственно-нартіи, захватившей въ извістную минуту власть въ CBOH DYKH" 1).

Противъ этихъ узаконеній протестовали нѣкоторые епископы. Они подали господарю записку, въ которой очень подробно и рѣшительно выяснили несогласіе съ церковными канонами всѣхъ новоизданныхъ церковныхъ узаконеній и просили не приводить ихъ въ исполненіе, а передать на разсмотрѣніе епископовъ для надлежащаго исправленія на основаніи церковныхъ правилъ. Но на всѣ эти протесты Куза не обратилъ никакого вниманія. Тогда-то выступили на защиту св. церкви братья Скрибаны—Неофитъ и Филаретъ, какъ истинные апостолы церкви, какъ истинные стражи православія. Борьба была продолжительная (съ 1864—72 гг.), неравная по силамъ противниковъ, однако украсившая чело братьевъ Скрибановъ ореоломъ побъдителей, соблюдшихъ, по слову Христа, вѣру. Эта борьба извѣстна въ исторіи Румынской церкви, какъ борьба за каноническій строй церкви.

Братья Скрибаны исповъдывали слъдующее положение: возродившись черезъ объединение княжествъ, румыны должны возродиться и въ церковномъ отношении. Для этого нужно организовать свою націо-

<sup>1)</sup> Уч. Зап. Казан. Унив. № 1, 1901 г., стр. 48-49.

нальную церковь, но на началахъ каноническихъ, чтобы она оставалась православною, въ согласіи съ другими православными церквами. Въ этомъ отношеніи патріотизмъ Скрибановъ, общій по своей цёли съ патріотизмомъ "возродителей" румынской народности-уніонистовъ, отличался по самой основъ. Такою основою была церковь. Въ своемъ возвышенномъ патріотизмъ Скрибани желали и домогались всею своею дъятельностью поддержать церковь, какъ парство духовное, независимое отъ гражданскаго, мірского царства; о такомъ царствъ и говорится въ началъ Литургіи: "благословенно царство"..... Скрибаны въ своей патріотической діятельности руководствовались тімъ вполні справедливимъ убъжденіемъ, что Христова церковь есть основа бытія какъ народа, такъ и всего міра, условіе всякаго прогресса, всякаго преуспъянія, нравственнаго и умственнаго. Истинный патріотъ поэтому непремённо является и истиннымъ христіаниномъ. Эту мысль прекрасно выразиль Неофить Скрибань въ своей ръчи 14 апрыл 1859 года, сказанной имъ при первомъ вступленіи валашскихъ солдать въ столицу Молдавін-Яссы. Высказавъ свою радость по поводу этого исторического событія въ жизни румынского объединенного народа, витесть съ разными пожеланіями, онъ продолжаль: "мы-близнецы, временно разъединенные. Будьте достойны другь друга. Будьте върны вашему господарю и вашей странъ, но вмъстъ съ тъмъ будьте преданными сынами церкви вашихъ родителей, любите и защищайте ее какъ вонны Стефана Великаго, Мирчи и Михаила Храбраго.... Всякій, кто вірить, какъ мы, кто говоритъ нашимъ языкомъ, кто работаетъ для нашей церкви и націн и кто мыслить и чувствуеть, какъ мы, тоть -брать нашъ, кровь наша, и мы ему должны протянутъ руку помощи и заплатить нашею любовью. Кто дъйствуеть не такъ, тотъ-врагъ нашъ, отъ котораго мы должны защищаться со всею энергіею. Политическое единеніе безъ единенія моральнаго и религіознаго-абсурдъ, non sens... Ла будеть же этоть праздникь Воскресенія Господа, а викстъ и день вашего прибытія къ намъ, предзнаменованіемъ и въчной жизни румынской націи на небъ и на землъ... Аминь".

Исходя изъ того положенія, что св. церковь освящаеть нашу жизнь, содъйствуя нашему спасенію и въ этомъ мірѣ, и по смерти, молясь о душахъ нашихъ; помня, что архіерей носить панагію на груди для напоминанія, что онъ долженъ всегда носить въ сердцѣ Христа и быть преданнымъ Божіей Матери; вѣруя, что церковь въ своемъ божественномъ служеніи есть наша руководительница и помощница, мать всѣхъ скорбящихъ, утѣшительница несчастныхъ,— Скрибаны горѣли ревностью о благѣ церкви и ея божественныхъ

учрежденій, ограждая честь и славу ея въ лицѣ ея священнослужителей. Это выразилъ тотъ же Неофитъ Скрибанъ въ своемъ прекрасномъ Словѣ, произнесенномъ въ 1857 году, въ диванѣ ад hос, "о возвращеніи монастырскихъ имѣній и объ улучшеніи положенія клира". Раздѣляется оно на три части. Въ 1-й части онъ говоритъ, что ни одинъ человѣкъ, какъ индивидуумъ, или государство не могутъ существовать безъ религіи и безъ истинной нравственности, которая можетъ быть только въ религіи христіанской.

Во 2-й части, указывая на состояние Румынской церкви, онъ говорить, что православная восточная церковь никогда не пыталась подчинить себъ государство, а всегда подчинялась и будеть подчиняться ему, пока оно не вооружается противъ въры и правъ ея. Несмотря на это, намърены отнять у ней права ез относительно набдюденія за религіозно-правственнымъ просвъщеніемъ народа, и подъ предлогомъ неисполненія ею своихъ просвётительныхъ цёлей, отнято уже управление ея исконными имуществами. Между тёмъ, церковь, какъ одно изъ учрежденій въ государствь, съ многочисленнымъ персоналомъ, который долженъ быть воспитанъ, чтобы быть достойнымъ своего высокаго призванія, имбеть необходимость въ фондь, въ средствахъ. Назначение же жалованья отъ правительства, какъ это проектируется въ законт о клирт, лишаеть его нравственнаго вліянія на народь, дтлаеть его только политическимъ орудіемъ правительства для утвержденія деспотизма или атензма въ народъ, въ которомъ, вследствіе нерадънія клира, навърно ослабъетъ православная въра нашихъ отцовъ.

Въ 3-й части онъ доказываетъ, что церковныя имънія составляють религіозные депозиты, принесенные въ качествъ милостыни къ алтарю, что клиръ есть ихъ владътель и распорядитель. Затъмъ, только церковь инветь право распредблять ихъ между служителями ея. которые нуждаются въ этомъ, потому что, не имъя возможности добывать себъ пропитание сторонними занятиями, они являются самыми бёдными въ обществе. Имея своею задачею духовное просвещеніе и словесное руководительство паствою, они должны питаться отъ нея, какъ говоритъ Апостолъ: "служащій алтарю, отъ алтаря и питается"; само собою понятно, что клиръ не долженъ злоупотреблять имъніями, назначенными завъщателями для религіозныхъ учрежденій. Въ доказательство этого указываетъ на Вавилонъ, Фиви, Мемфисъ, Римъ, гдъ имънія алтарей были дарами, посвященными божествамъ, и никто не могъ ихъ употреблять на что-либо другое, кром'в какъ на дела священныя и религіозныя. Равно какъ и ветхозавётные левиты содержались дарами, приносимыми въ храмъ. Отсюда заключаеть, что и имущества, теперь секуляризованныя, составляють дары алтарю, и всякій не нищій и не работающій для алтаря не имъеть права на нихъ. Наконець, какъ бъдный имъетъ право на эти дары, которые могуть быть разсматриваемы какъ жалованье, необходимое для пропитанія семьи, для воснитанія дътей, которые бы являлись добрыми слугами церкви и страны, такъ и каждый членъ клира, чтобы быть достойнымъ своего призванія, долженъ болье, чъмъ всякій другой членъ общества, быть образованнымъ, для чего учится болье десятка лътъ. На какія же средства, если отнять имънія, онъ будетъ воспитываться?

Наконецъ, онъ опровергаетъ возраженія, приводимыя обыкновенно противъ этого права церкви владёть имёніями:

- 1) будто церковь злоупотребляеть этими имѣніями. Отвѣтъ: церковь есть учрежденіе, а клиръ—понечительство. Поэтому, если понечительство дурно управляеть, то нисколько ие слѣдуетъ потеря права учрежденіемъ,—нужно только исправить зло, зависящее отъ разныхъ причинъ, а не лѣчитъ зло зломъ.
- 2) будто государство имъетъ право брать имънія церкви, чтоби съ пользою употреблять ихъ на церковь и страну. Отвътъ: государство должно быть справедливо ко всъмъ учрежденіямъ, защищая права и интересы ихъ. Секуляризацією же государство уничтожаєтъ волю завъщателей, само становясь собственникомъ этихъ имъній.

Въ заключение онъ обращается съ просьбой ко всёмъ членамъ дивана, чтобы они не дёлали изъ священника, какъ духовнаго пастыря словеснаго стада, полицейскаго или жандарма правительства, а предоставили бы ему миссію евангельскую, апостольскую, какъ охранителю національности. "Паденіе и униженіе церкви нашихъ предковъ поведетъ и къ паденію нашего отечества, такъ какъ церковь есть духъ, а отечество—тёло нашей націи, и только связь ихъ можетъ дать жизнь индивидуумамъ и народамъ",—заключаетъ ораторъ 1).

Въ диванахъ ad hoc не былъ ръшенъ вопросъ о томъ или иномъ управлении имуществами монастырей—мъстныхъ и преклоненныхъ, такъ какъ умы всъхъ тогда были заняты, главнымъ образомъ, политическимъ и административнымъ устройствомъ страны. Но даже невнимательному наблюдателю современной жизни не трудно было видъть, какой ходъ приметъ ръшеніе этого вопроса. Избранный господаремъ обоихъ княжествъ, Куза иастоялъ на секуляризаціи монастырскихъ имуществъ, имъя ввиду этимъ, если не уничтожить

<sup>1)</sup> Lascar. Op. cit., pp, 44-45,

совершенно монашество, то ослабить значение его. Нъкоторые изъ висшаго духовенства, въ томъ числе и Скрибаны, несмотря на печальную участь поборника имущественнаго состоянія монастырей Молдавскаго митрополита Софронія, темъ не мене подали протесть; но на него Куза не обратиль вниманія, а изкоторыхь изъ епископовъ лишиль за это ихъ каседръ. Филареть же Скрибанъ, говорять, въ торжественномъ заседаніи Синода, въ присутствіи самого господаря Кузы, въ епископскомъ облачении произнесъ проклятие на него, на все его семейство и на весь родъ его. Однако, Куза, ввиду того огромнаго вліянія, какимъ пользовались Филаретъ и Неофить Скрибаны, которымъ самъ онъ, вскорт по своемъ вступленіи на престоль, желая привлечь на свою сторону, предлагаль канедры-Молдавской и Валашской митрополіи, — отъ чего они отказались, — не посмёль арестовать ихъ. Но видя такое печальное положение церковныхъ дёлъ и сознавай свою безпомощность, еписк. Филареть решился перейти на 🗸 службу въ Россію, въ качествъ члена русской миссіи въ Герусалимъ. Съ этою просьбою онъ обратился къ русскому консулу въ Яссахъ г. Лексу, который пересладъ прошеніе генеральному консуду въ Букурештв г. Оффенбергу, съ присовокупленіемъ и своего ходатайства о преосвященномъ Филаретъ, "какъ о самомъ образованномъ и преданномъ Россіи духовномъ лицъ". Баронъ Оффенбергъ препроводиль просьбы Филарета Скрибана и Лекса въ Азіатскій Лепартаменть, откуда онъ были пересланы черезъ оберъ-прокурора св. Синода на заключение митрополиту Московскому Филарету. По этому вопросу митр. Филареть даль такое заключеніе: "для чего г. Лексь домогается причисленія епископа Филарета къ русской Герусалимской миссіи? Это нецонятно, а нужно бы это понять для решенія дела, котораго, вирочемъ, несообразность уже видна. Начальникъ Іерусалимской миссіи (Кириллъ, еписк. Мелитопольскій) отходить: преемникомъ назначается не епископъ, а архимандритъ. Сообразно-ли, чтобы при немъ состояль посторонній епископь?" 1).

Такимъ образомъ, желаніе еписк. Филарета перейти въ Россію въ качествъ члена Іерусалимской миссіи не осуществилось. Онъ нуженъ билъ для своего отечества, какъ истинный стражъ церкви, все болъе и болъе порабощаемой антицерковными постановленіями Кузы. Между тъмъ, къ этому времени былъ обнародованъ упомянутый нами проектъ закона "о Генеральномъ Синодъ". Опасаясь, какъ бы новый законъ,

<sup>1)</sup> Мивнія и отзывы митр. Филарета, т. 5, ч. 2, стр. 529.

одобренный падатами, не быль утверждень Кузою, Филареть Скрибань обратился черезъ русскаго консула въ Яссахъ къ Россіи. Онъ препроводилъ последнему два письма, одно отъ 19-го, а другое отъ 27-го іюня 1865 года. Письма эти были отправлены консуломъ къ оберъпрокурору Св. Синода графу Д. А. Толстому, который въ свою очередь препроводиль ихъ въ митр. Московскому Филарету, съ просьбою-почтить его отвётомъ". Митр. Филареть въ записке отъ 27-го іюля 1865 года, высказывался следующемъ образомъ. "1. Преосв. Ставропольскій, посредствомъ письма къ консуду, сильно вамваеть къ Св. Россійскому Синоду, къ Россійскому правительству, о немедленномъ принятіи ртшительныхъ мёръ къ поддержанію православной перкви въ придунайских вняжествахь. Это почитаеть онь для Россіи обязанностію, призваніемъ отъ Провиденія Божія.—2. Прежде указанія требуемихъ мёръ, онъ говорить, что онъ съ братомъ много содействоваль и подготовиль соединение придунайских княжествъ. Потомъ онъ говорить, что нароль вняжествь отшатнулся отъ пути, предназначеннаго ему; что "виною тому господарь Куза, -- смертельный врагь Восточной церкви"; что господарь въ издаваемихъ законахъ помещаеть статьи, направленныя "къ постепенному уничтожению христіанскаго чувства въ народъ" и "къ униженію духовенства"; что его правительство "очаровадо и осленило" опископовъ, и последнію сделались "законопреступными". При этомъ онъ могъ би подумать, что полагая начало соединенію вняжествь, онъ темъ самымъ полягаль, вонечно, не зная, начало и происшедшимъ отъ того прискорбнымъ последствіямъ, которыя теперь описываеть; и что княжества, оставаясь несоединенными, вёроятно, имёли би правителей, которие действовали би въ духё православія и національности и предоставили би преосвященному Ставропольскому и подобнимъ ему по степенямъ мирно подвизаться для усовершенствованія своего народа въ религіозномъ, умственномъ н нравственномъ отношеніяхъ, что было бы вёрнымъ приготовленіемъ въ лучшему будущему. После этого онъ могъ би размислить еще, подлинно-ли можно почитать для Россіи призваніемъ Провиденія и обязанностью — исправлять разстройство, которому начало положено его непредусмотрительными действіями.—3. Что же за решительныя мери, требуетъ Преосв. Ставропольскій? — Предстательствовать предъ вселенскимъ патріархомъ, чтоби онъ лишилъ сана епископовъ соединенных вняжествъ, решительно потребовать отъ гарантирующихъ державъ низверженія господаря Кузы; въ случав несогласія на это гарантирующихъ державъ, Россія должна выслать господаря съ казаками. Каждый читающій или слушающій это можеть разсудить, на-

сколько настоящія требованія умеренни, насколько удобонеполними и насколько свойственны епископу.—4. Если требованія эти будуть доведены до Всероссійскаго Синода, то его вниманію будеть подмежать вопросъ о лишенін сана епископовъ соединенныхъ княжествъ.--Епископъ Ставропольскій и епископы, имъ обвиняемие, принаднежать въ области вседенскаго натріарха. Поэтому еписконъ долженъ представить вину ихъ патріарху, и отъ него просить правосудія. Для чего же онъ избираеть окрестную дорогу черезъ Россійскій Синодъ къ вселенскому патріарху?-Вина епископовъ не опредёлена въ точности. Поэтому Россійскій Синодъ не можеть произнести о нихъ опредеденнаго сужденія. Въ сужденіе о епископахъ патріаршей области Россійскій Синодъ можеть войти только тогда, когда ему предложить это на совещание самъ патріархъ, или когда того потребують крайнія обстоятельства. По церковнимъ правиламъ, епископи могутъ быть осуждены только тогда, когда они призваны, выслушаны, найцены действительно виновними, или когда по трехъ визовахъ не явились принести оправданіе противъ обвиненія. Все должно быть произведено въ области, въ которой они принадлежать, а не въ посторонней.-Если би довелось войти объ этомъ въ совещание съ святейшимъ натріархомъ, надлежало бы правосудіе соединить съ предусмотрительностью. Это объяснить можно примеромъ болгарскихъ епископовъ Иларіона и Авксентія.-- Далве, митр. Филареть, обсуждая поступовъ патріарха съ этими болгарскими епископами, не одобряеть его. ... "Впрочемъ, ... продолжаеть онъ, надобно вияснить дело, даби могло бить произнесено вёрное сужденіе".--Въ другомъ письмё еписк. Ставропольскій пишеть: "его блаженство, воснользовавнись дарованною ему властью, можеть отлучить оть церкви виновника зла, господаря Кузу, и предать его проклятію. Какъ только народь объ этомъ узнаеть, то всь его замисли и предпріятія падуть сами собою, и дальнійшія вредния дъйствія его будуть нарадизовани".—Провлятіе не такое оружіе, чтоби можно было имъ играть, а для нъкоторыхъ людей и временъ не такое, чтобы имъ можно было побъждать. Оружіе это назначено для того, чтобы охранять церковь и отражать нападающих в на нее непримиримых враговъ и губителей, а не для того, чтобы парализовать чью-нибудь политическую силу. Обезоружить-ин проклятіе господаря Кузу, или разъярить и різшительнёе отвратить отъ Востока и ринеть на Западъ, -- можеть-ли наэто отвътить еписк. Ставропольскій съ тою предусмотрительностью, съ которою онъ трудился для соединенія придунайскихъ княжествъ "? 1).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Мивнія и отзывы М. Филарета, т. 5, ч. 2, стр. 715—718, подъ № 806. 28\*

Проф. Кургановъ по этому поводу говорить: "противоположность взгиядовъ и точекъ зрвнія Филарета Скрибана и митр. Филарета слишкомъ ярко выступаетъ, чтобы на ней не остановить вниманія. Филаретъ Скрибанъ, указавъ на свое съ братомъ "содъйствіе" всеобще желанному соединенію придунайских княжествъ, "виною" наступившихъ церковныхъ неустройствъ считаетъ господаря Кузу, который, вакъ "смертельный врагъ Восточной церкви", заслуживаетъ быть отлученнымъ отъ нея. Митр. Филаретъ, напротивъ, полагалъ, что причиною разстройства дёль Румынской церкви служать сами братья Скрибаны, "положившіе" своимъ "непредусмотрительнымъ действованіемъ" "начало объединенію княжествъ"; что безъ сего соединенія преосв. Ставропольскій и подобные ему по степенямъ мирно подвизались бы для усовершенствованія своего народа во всёхъ отношеніяхъ, и что съ княземъ Кузою необходимо наблюдать осторожное и предусмотрительное обращение. На чьей сторонъ болъе исторической правды и соотвётствія действительности, -- пусть каждый судить самь. Едва ли только можетъ подлежать сомнёнію то, что указаніемъ на свое содъйствіе соединенію княжествъ Филаретъ Скрибанъ думалъ лишь отклонить возможное обвинение, что онъ, его братъ Неофитъ Скрибанъ и вообще всв возстающіе противъ церковныхъ законовъ Кузи уже по этому самому-измънники отечества, враги единой румынской народности, единой Руминіи, т. е. государственнаго принципа, сділавшагося непререкаемымъ догматомъ всёхъ европейски-образованныхъ румынъ, — не болъе. Обращаетъ на себя внимание еще то, что относительно "решительных мерь", которыя, по мненію Филарета Скрибана, Россія обязана была немедленно принять въ поддержанію православной церкви въ придунайскихъ княжествахъ, ни одинъ изъ нихъ не вспомниль о Парижскомъ трактать, дълающемъ такія мъры прямо невозможными, а между тёмъ ссилка на него вызывалась ходомъ рёчи и ставила пунктъ недоумънія на болье твердую ночву обязательнаго для державъ договора" 1).

Мы съ своей стороны прибавимъ, что митр. Филаретъ быль слишкомъ строгъ къ Филарету Скрибану, обвинивъ его даже въ западничествъ. "Въ семъ ревнителъ, — писалъ онъ оберъ-прокурору Толстому, — высказываются отгънки Запада, такъ какъ онъ идею патріарха облекаетъ въ идею папистовъ" 2). Мы положительно недоумъваемъ, чъмъ заслужилъ такое обвиненіе великаго святителя нашъ православнъйшій епископъ...

<sup>1)</sup> Зап. Каз. Унив. № 1, 1901 г. стр. 55.

<sup>2)</sup> Мивнія и отзывы .., т. 5, ч. 2, стр. 715.

Между тёмъ, Куза началъ примёнять новый законъ къ церковному управленію. Последовали правительственныя назначенія епи- 1/ сконовъ на канедры. Епископъ Эдесскій Неофитъ Скрибанъ назначенъ / быль епископомъ Арджешскимъ. Кромъ того, всилу того же закона созывался Синодъ на 19-е ноября (1 декабря) 1865 года. Въ оффиціальномъ "Моннторъ", № 248, обнародовани били и тъ вопросы, числомъ 11, которые должны подлежать обсужнению Синода. Въ числе этихъ вопросовъ значились такіе: введеніе Григоріанскаго календаря; переводъ Св. Писанія и другихъ перковныхъ книгъ на обыкновенный разговорный языкъ, перемъщанный наполовину съ французскими словами; введеніе во всёхъ церквахъ органовъ. Хотя, по закону (ст. 4), всё епископы имъли право присутствовать на засъданіяхъ Синода, но епископы Филаретъ Скрибанъ Ставропольскій и Іосифъ Севастійскій. извъстные своею преданностью православной церкви и противники нововведеній Кузы, не были приглашены. Несмотря на это, они ръшнлись было явиться безъ приглашенія, чтобы лично протестовать противъ антиканоническихъ постановленій псевдосинода, но на пути въ Букурештъ были арестованы по приказу Кузы и подъ конвоемъ возвращены изъ Фокшанъ въ Яссы. Еписк. Неофитъ принялъ приглашеніе, но для того, чтобы торжественно отказаться въ Синодів отъ назначенія епископомъ Арджешскимъ и протестовать противъ антиканоническихъ церковныхъ нововведеній, а вмёстё сь этимъ---изобличить и другихъ членовъ псевдосинода въ слъпомъ повиновении ихъ правительству ко вреду св. церкви. -- Утромъ, 7-го декабря 1865 года, преосв. Неофить, одъвшись въ рясу изъ грубаго сукна, надъвъ клобукъ, съ панагіей на груди и съ архіерейскимъ посохомъ, отправился съ своимъ племянникомъ Ромуломъ Скрибаномъ на засъдание Синода и положиль на столь свой протесть, который предварительно прочелъ наизусть предъ членами Синода. Затемъ медленно вышелъ, сопровождаемый недостойными выходками прпсутствовавшаго здёсь министра Димитрія Караджи. Къ тому же времени подоспъли присланные по почтъ протесты Филарета Скрибана и Госифа Бобулеску, недопущенныхъ къ присутствію въ Синодъ.

Протестъ еписк. Неофита слёдующій: "Неофить, милостію Божіею, епископъ-Эдесскій и бывшій Арджешскій и проч. Братья и Отцы! Милостію Всемогущаго Господа, я—одинъ изъ недостойныхъ іерарховъ Румынской церкви—глубоко сознаю, что непремённый долгъ архіереевъ—хранить и защищать вёчныя опредёленія, заключенныя силою Св. Духа въ св. канонахъ, въ непоколебимомъ преданіи св. церкви и въ ученіи св. отцовъ ея. Но къ моему глубокому прискорбію, вижу,

что нынъ гражданское правительство даетъ св. церкви то, чего не имъеть, - самоизмышленные церковные законы, попирая этимъ св. каноны, преданія церкви и ученіе св. отцовъ. Эти законы сл'ядующіе: 1. Законъ неканоническій о назначеніи епархіальныхъ епископовъ. Поэтому я, получивъ декретъ о назначении меня епископомъ Арджешскимъ, тотчась отказался отъ этой епископіи, видя въ такомъ назначеніи посятательство на епископать и порабощение церкви, даже вопреки принципамъ, исповъдуемымъ теперь просвъщенною Европою, о свободной перкви въ свободномъ государстве. 2. Законъ, попирающій таинство брака, — одно изъ догматическихъ установленій православной церкви. З. Законъ синодальный, который неканониченъ, а) такъ какъ уничтожаеть и вкоторые вселенскіе каноны, б) такъ какъ заключаеть элементы, несовмъстимые съ правомъ и призваніемъ истиннаго каноническаго Синода, в) такъ какъ нъкоторые изъ еписконовъ, входящихъ въ его составъ, неканонически получили назначение на епархіи. Поэтому, во имя св. Матери православной Восточной церкви, во имя болъе 10 милліоновъ румынъ, дътей ея, во имя тъхъ семи славныхъ монарховъ Европы, которые гарантировали права и преимущества, предусмотренныя договорами, заключенными Румынами съ славными падишахами Оттоманскими, въ каковыхъ договорахъ гарантируется и наша православная религія и церковь, — всилу всего этого, я, какъ архіерей румынъ, торжественно протестую противъ вышеприведенныхъ законоположеній, какъ неправыхъ и враждебныхъ нашей православной церкви, такъ какъ никакое правительство въ мірт не имтеть права давать какихъ-либо законовъ церкви, которая одна имбетъ свои въчные законы, данные въ откровеніи, въ канонахъ св. апостоловъ и 7 вселенскихъ соборахъ, писанныхъ по вдохновению Св. Духа.- Итакъ, все, что узаконить это неканоническое собраніе, именуемое Синодомъ въ нашей церкви, я, всилу власти, которою, какъ архіерей въ Інсусъ Христь, облечень, напередь считаю ничтожнымь и неимьющимь значенія для нашей церкви, которая была и есть палладіумъ нашей національности во всѣ времена, и прошу полной и всецѣлой свободы церкви, св. каноны которой, съ самаго существованія ся какъ нашей національной церкви, не нарушались ни румынскимъ правомъ, ни княжескими установленіями до сего дня. Букурешть. 1865 года, 7 декабря " 1).

Протесть епископовъ Филарета Скрибана и Іосифа Севастійскаго: "какъ члены Синода по праву и всилу § 413 Органическаго Регла-

<sup>1)</sup> Lascar, op. cit., p. 58-59.

мента въ Моддавін, а также и синодальнаго закона, прочитавъ княжескій декреть, обнародованный въ "Мониторъ", объ открытіи Синода 1-го текущаго декабря, мы отправились въ Букурешть для участія въ засёданіяхъ его. Но въ Текучахъ мы были задержаны префектурою. По телеграммё г. министра-резидента, которому мы посылали протестъ противъ насилія, учиненнаго надъ нами, мы получили позволеніе отправиться въ Букурештъ и достигли Фокшанъ, но отсюда подъ конвоемъ были препровождены въ Яссы. Ввиду сего, во имя православной церкви, вышеприведенныхъ законовъ и каноновъ церковныхъ, на которыхъ она основывается, а также, видя поруганнымъ и 9-й членъ Символа вёры православной церкви новыми распоряженіями, протестуемъ противъ неканоничности этого Синода и требуемъ возстановленія канонической православной церкви, поддерживая вмёстё съ этимъ и протестъ преосв. Неофита. Яссы, 24 дек. 1865 г." 1).

Протесты эти произвели сильное впечатлёніе на членовъ Синода, которые не утвердили предложенныхъ церковныхъ законовъ. Тогда Куза закрылъ Синодъ, а братьевъ Скрибановъ и Іосифа Севастійскаго исключилъ изъ синодальныхъ членовъ. Преосв. Неофитъ отправилъ эти протесты на греческомъ языкѣ патр. вселенскому, а на французскомъ—европейскимъ консуламъ въ Букурештѣ. Патр. Константинопольскій одобрилъ и восхвалилъ самоотверженную дѣятельность на защиту церкви преосв. Неофита и двухъ другихъ святителей. Приводимъ въ извлеченіи посланіе патріарха къ еписк. Неофиту.

"Софроній, милостію Божією, архієпископъ Константинополя, Новаго Рима и вселенскій патріархъ.

Воздюбленный о Господ'в въ Дух'в Святомъ, сослужитель смиренія нашего еписк. Неофитъ Скрибанъ,—благодать и миръ отъ Господа.

Недавно мы получили твои посланія, заключающія въ себѣ протесты Твои и двухъ святителей противъ Синода, неканонически созваннаго господарскимъ декретомъ, и противъ неканоническихъ дѣяній его. Не могли мы не восчувствовать великой благодарности душевной, видя, что въ потокѣ заблужденій, имѣющихъ мѣсто по опредѣленію Божію въ Твоемъ отечествѣ и направленныхъ противъ древнихъ установленій церковныхъ, Твое Боголюбіе съ подобающимъ святительскому сану достоинствомъ и съ похвальнымъ самоотверженіемъ выступило на защиту церкви съ рѣчами, преисполненными силы и канонической обоснованности. Поэтому, съ сердечными братскими бла-

<sup>1)</sup> Ibid., p. 60.

гожеланіями и съ полнымъ правомъ увѣнчалъ я Твое Боголюбіе, ревностнаго защитника св. церкви, въ честь и хвалу имени І своимъ примѣромъ доказавшаго, что въ церкви Божіей не прекращ храбрые защитники и истинные пастыри словесныхъ овецъ. Поз эти протесты, столь важные въ лѣтописяхъ церкви и зарегистр ные для вѣчной памяти въ церковныхъ кодексахъ, представит текущую очередь нашему Синоду, вскорѣ по нашемъ выздоров. Вмѣстѣ съ этимъ нашимъ посланіемъ выражаемъ Твоему Богол благодарность и велію радость нашу за твое боголюбезное пове подобающее истинному архіерею. Мы же всегда и въ другихъ и ныхъ случаяхъ будемъ имѣть Тебя въ любви нашей и оказывать возможное содѣйствіе. 1866 года, февраля 8 1.

Получивъ извъстіе объ антицерковныхъ узаконеніяхъ и дъйст Кузы, патр. Константинопольскій, юрисдикцін котораго подлежаз мынская церковь, горячо выступилъ на защиту ея. Онъ обраг съ посланіями къ Молдовлахійскимъ митрополитамъ и еписко увъщевая ихъ твердо стоять на стражъ церкви. Онъ протест предъ господаремъ Кузою, который въ свою очередь въ отвът посланіи доказывалъ свое право самовластнаго управленія церк основывающееся будто бы на канонахъ и древнихъ узаконеніяхъ ст Патріархъ отправилъ это посланіе господаря вмъстъ съ своим вътомъ на него, такъ-называемымъ "діагноме", къ Русскому и скому Синодамъ.

Чтобы умалить значеніе протестовъ Скрибановъ, министе Кузы удалило ихъ изъ Синода и обратилось къ представителямъ пейскихъ державъ съ дипломатическою нотою, въ которой пр Неофитъ объявленъ сумасшедшимъ, оба брата представлены въ момъ худшемъ видѣ, несмотря на то, что они извѣстны бы: Европѣ съ 1856 года, какъ великіе уніонисты, какъ инипіаторы уніи и смѣлые защитники ея.

Передавъ въ общихъ чертахъ главныя перинетіи борьбы, бавимъ, что документальныя данныя по этому дѣлу заключаются въ мянутомъ нами секретномъ печатномъ изданіи "О нововведеніяхъ г даря Кузы въ Румынской православной церкви и объ отноше этого господаря къ восточнымъ патріархамъ", затѣмъ—въ бум митр. Филарета, переданныхъ въ библіотеку Московской Аказ Часть ихъ напечатана въ "Собраніи мнѣній митр. Филарета по Во нымъ дѣламъ", изд. архіеп. Саввы. Приведены они также у Колокол

<sup>1)</sup> Ibid., p. 61-62.

въ "Устройстве управленія Румынской православной церкви", Казань, 1897 г., и въстатье проф. Курганова, Записки Казанскаго Унив—та 1899—1903 гг. (разныя книги).

V.

Литературная борьба Скрибановъ противъ Кузы.—Сочиненія ихъ въ защиту перкви.—Общая мысль ихъ.—Разборъ сочиненія "Отвътъ правительству и Синолу".

Несмотря на свое устраненіе оть участія въ Синоді, братья Скрибаны рёшили безбоязненно бороться съ антицерковными постановленіями Кузы. Орудіемъ борьбы они теперь избрали печатное слово. Преосв. Неофить, въ сотрудничестве съ своимъ братомъ, написалъ целий рядъ сочиненій въ защиту правъ св. церкви и въ опроверженіе антицерковныхъ нововведеній Кузы. Воть нікоторыя изъ нихъ: 1) "Отвіть правительству и Синоду" (Respuns gubernului și Sf. Sinod); 2) "Защита права и истины противъ неканоническихъ епископовъ" (Aperarea Adeverului și a Dreptului contra episcopilor necanonici); 3) "Опровержение носледнихъ заблужденій неканоническаго епископата" (Resturnarea ultimilor rataciri a episcopatului necanonic); 4) "Аподогія преосв. Неофита Скрибана" (Apologia pr. Neofit Scriban); 5) "Новый редигіозный вопросъ въ Румыніи" (Noua cestiune religiosa in România); 6) "Ниспровержение софизмовъ неканоническаго Синода" (Refutarea sofismelor Sin. necanonic); 7) "Куда идемъ съ церковью"? (Unde mergem cu biserica); 8) "Вавилонское право въ Румыніи" (Jurisprudența Babilonica in România); 9) "Защита духовенства" (Acte de apararea preotilor).

Въ этихъ сочиненіяхъ раскрываются слёдующія основния мисли. Церковь есть божественное учрежденіе, предназначенное для спасенія людей. Она имѣетъ свои божественные и неизмѣнные законы. Органомъ управленія церкви является Синодъ, который состоитъ изъ архіереевъ, а не изъ государственныхъ чиновниковъ и мірянъ. Суду православной церкви подлежатъ всѣ члены ея—міряне и клирики. Церковь есть общество вѣрующихъ во Христа, и какъ всякое общество, по самой сущности своей, имѣетъ право суда надъ каждымъ изъ своихъ членовъ, нарушающихъ уставы и законы этого общества. Преподавая въ церкви власть апостоламъ, Спаситель сказалъ: елика аще свяжете на земли и т. д. Такимъ образомъ, Онъ не сдѣлалъ никакого различія и указанія, на кого изъ христіанъ должна простираться судебная власть церкви и на кого не должна: дѣйствію ея власти подлежатъ всѣ вѣрующіе во Христа. Согласно этому, апостолы пользовались сами и заповѣдали своимъ преемникамъ пользоваться судебною властью какъ въ отно-

шеніи къ служителямъ церкви, такъ и въ отношеніи къ прочимъ върующимъ. Въ правилахъ апостольскихъ, соборныхъ и отеческихъ, мисль о подсудности міряиъ суду церкви поставляется више всякаго сомивнія; за различныя нарушенія церковныхъ правилъ мірянамъ назначаются различныя церковныя наказанія. Что касается законовъ страны, то они не должны имѣть какой-либо силы въ чисто церковныхъ дѣлахъ. Вѣдь законы страны могутъ противорѣчить всѣмъ церковнымъ канонамъ, въ особенности, когда большинство сенаторовъ и депутатовъ состоитъ изъ людей невѣрующихъ, презирающихъ церковь, желающихъ измѣнить церковные законы съ цѣлью порабощенія церкви свѣтскою властью. Что касается прогресса, съ которымъ-де нужно согласоваться церкви, то нужно сказать, что прогрессь—понятіе условное, и только то истинно прогрессивно, что вполиѣ согласно съ православною церковью, которая никого не боится и будетъ существовать, по слову Спасителя, до скончанія вѣка, и врата адовы не одолѣють ея.

Всв сочиненія Неофита Скрибана очень цівним съ религіозноканонической точки эрвнія. Остановимся преимущественно на изложенін содержанія перваго изъ нихъ, въ которомъ болёе рельефно отражаются полемическіе пріемы его. Это сочиненіе-, Отвътъ правительству и Руминскому Синоду", 1865 года. Въ немъ содержится разъяснение протестовъ трехъ упомянутыхъ архіереевъ противъ неканоническихъ церковныхъ установленій, изданныхъ гражданскимъ правительствомъ. Сочиненіе раздёляется на 8 частей, а нёкоторыя частина главы. Эпиграфомъ служать следующія слова изъ 137-й новелли Юстиніана: "если необходимо всёмъ хранить гражданскіе законы, то насколько важиве хранить св. каноны и законы божественные, руководяще въ спасению душъ нашихъ"? Первая часть начинается небольшимъ введеніемъ, въ которомъ, между прочимъ, Неофитъ говоритъ, что онъ будеть издагать только одну истину, согласно изречению: "amicus Plato, sed magis amica veritas". Упоминая о посланіи правительства къ вселенскому патріарху 1865 года, въ которомъ оно питается оправдать свои нововведенія въ православной Румынской . перкви, онъ говорить, что плохимъ богословомъ оказалось правительство въ своемъ посланіи, плохимъ канонистомъ, худимъ подателемъ, наконецъ, худымъ политикомъ, если возбудило религіозные вопросы въ государствъ, только что организуемомъ, именно, вопросы объ епископать, о Синодь, о монахахь и т. д.

Въ самомъ содержании первой части онъ и раскрываетъ выскаванныя положенія. Онъ выражаеть удивленіе, какимъ образомъ гражданская власть вмѣшивается въ духовныя дѣла, издавая законы, на-

правлениие противъ законовъ церкви. И несмотря на право, принаддежащее церкви-по канонамъ, ученію отцовъ и современныхъ канонистовъ, - протестовать противъ гражданскихъ законовъ, когда госупарство издаеть ихъ вопреки спасительнымъ приямъ церкви, Руминская церковь, къ сожалёнію, не воспользовалась этимъ, вслёдствіе чего прервала общение съ другими православними церквами, переставъ бить святою и апостольскою. Затёмъ разъясняеть, что не нужно смёшивать автокефалію съ попраніемъ каноновъ, такъ какъ Румынская церковь автокефальна въ смыслё церковномъ, а не съ точки вржнія враговъ ея. И если патріархъ не вижшивается въ управленіе ея, то темъ более-гражданское правительство. На обязанности патріарха лежить блюсти неприкосновенность каноновъ отъ нарушенія ихъ правительствомъ или клиромъ, такъ какъ каноны-вселенскіе, писаны по внушенію Св. Духа и содержатся всёмъ православнымъ міромъ до послёдняго времени. Всилу автокефальности одна церковь не вмёшивается въ администрацію и дисциплину другой, но не абсолютно, а въ препелахъ вселенскихъ каноновъ, и въ такомъ смисле автокефальна Руминская церковь. Эта автокефальность не исключаеть правъ патріарха наблюдать за единствомъ въры и охранять неприкосновенность каноновъ, положеннихъ единою святою соборною и апостольскою церковью для клира и вёрныхъ мірянъ. Автокефальность не исключаетъ единства церквей-кононического, обрядоваго и дисциплинарного, такъ какъ въ христіанствъ долженъ господствовать духъ братства, а не духъ націонализма, сепаратизма. Въ этомъ и состоитъ одна изъ величайшихъ заслугъ Інсуса Христа, содёлавшаго братьями всё христіанскіе народы въ духв ввры и управленія. Поэтому, когда патріархъ, отъ имени матери-церкви, возсталъ на защиту каноновъ церковныхъ, - правительство не имело никакого права отвечать такъ рёзко, что "оно отвергаеть эти совёты во имя клира и народа", такъ какъ ни клиръ, ни народъ не желаютъ разрывать связи съ вселенскимъ патріархомъ, не желають удаляться отъ единства апостольскаго и вселенскаго, безъ чего не можетъ быть спасенія ни души, ни тила.

Во избълание возможности обвинений въ отрицании автокефальности Румынской церкви, Неофить говорить, что онъ — противникъ ложно понимаемой автокефальности: "очевидно, что въ настоящее время вопросъ о независимости церкви поставленъ не на надлежащую почву. Эта независимость—только маска, подъ которою скрывается истинное порабощение и схизма, совершившаяся въ нашей церкви вслъдствие подобныхъ неразумныхъ законовъ; въ концъ концовъ, духовенство, лишенное всякихъ правъ и авторитета, подпадетъ рабству правительства".

Вторая часть раздёдяется на 9 главъ. Въ первой главе содержится критика правительства, основывающаго независимость Руминской церкви на 34-мъ апостольскомъ правилъ, которое, между тъмъ, вовсе не имбеть отношенія къ данному вопросу, а касается отношеній еписконовъ между собою въ извёстной гражданской области. Правило гласить: "епископамъ всякаго народа подобаетъ знать перваго изъ нихъ и признавать его яко главу". "Туть дёло идеть о митрополите области, которомъ сосредоточивалось управленіе церквей и епископовъ енархіальныхъ, т. е. объ административной независимости въ предълахъ каноновъ, чего не могутъ отрицать и патріархи, а вовсе-не о независимости въ смысле пелать что угодно въ перкви, какъ неправильно понимаеть и применяеть это правило правительство. Доказательствомъ этого служить и римское право, какъ истолкованіе 34 апостольскаго правила: "если какой-нибудь епископъ обвиняется въ какомъ-либо преступленін, то митрополить его долженъ наследовать это обвинение; а если какой-либо митрополить обвиняется, то долженъ изследовать дело блаженнейшій архісинскойь, веденію котораго онъ подлежить, т. е. патріархъ" (новелла 137, гл. 5). Заключается І-я глава 6-мъ правиломъ І-го вселенского собора: "держись обычаевъ древнихъ".

Во 2-7 главахъ Неофить опровергаеть ссылки правительства, въ оправдание независимости Румынской церкви, на церкви-Русскую, Болгарскую и Греческую, которыя-де, на основаніи того же 34-го правила, объявили себя независимыми отъ вселенскаго патріарха. Овъ доказываеть, что независимость этихъ церквей была достигнута канонически, съ благословенія патріарха, а не гражданскими узаконеніями, какъ поступаетъ нынъшнее румынское правительство. Но достигнутая такимъ путемъ независимость этихъ церквей не исключаетъ связи ихъ съ вселенскимъ престоломъ. Затемъ приводить целий рядъ историческихъ доказательствъ такой именно канонической независимости Молдавской церкви (что, однако, не исключало признанія высшаго авторитета за Константинопольскимъ патріархомъ). Такъ. когда папизмъ употреблялъ всё усилія совратить Литву, Украину, Подолію, Польшу, Мондавію, Валахію и Трансильванію, господарь Василій Лупу († 1654) расположиль Пароснія, патріарха Константинопольскаго, послать архіереевъ въ Яссы на соборъ на которомъ было принято и утверждено "Исповеданіе православной веры Петра Могили, митрополита Кіевскаго", въ 1642 году. Послів этого въ Букурештв

быль патріархь Іерусалимскій во время избранія Асанасія митрополитомъ Трансильванскимъ. Избраніе и хиротонія митрополитовъ Трансильванскихъ митрополитами Угровлахійскими всегда совершались въ присутствін одного представителя восточной церкви, который и подписываль акть хиротоніи. "Много разъ, поворить преосв. Неофить, -- какъ напр., во времена Константина Кантемира воеводы, бывали въ нашей странт заразъ вст 4 патріарха, и это показываеть. что отечество наше и церковь всегда находились въ согласіи съ Великою церковью". Далве, въ 1679 году, во время господарства Шербана воеволы Кантакузена, лелегаты патр. Константинопольскаго изследовали причину низложенія митрополита Осодосія и, найдя его невиновнымъ, опять хиротонисовали его. Аноимъ II, Угровлахійскій митрополить, быль низложень натріархомь Константинопольскимь н Синодомъ въ 1716 году и посланъ въ заточение на гору Синай. Въ 1746 году, при господаръ К. Мавракордатъ, съ соизводенія Паисія. патр. Константинопольского, перемъщенъ титулярный митрополитъ Ливійскій Матеей, пребывавшій въ Букурешть, на престоль Александрійской патріархів съ особою перковною перемонією, по указаніямъ вселенскаго патріарха. Въ 1776 году соборнымъ посланіемъ Софронія, патр. Константинопольскаго, данъ митрополиту Угровлахійскому титуль містоблюстителя Кесаріи Каппадокійской.

Въ 1793 году, при господарѣ Александрѣ Константиновичѣ Морузи и Угровлахійскомъ митрополитѣ Досиееѣ, учреждена епископія Арджешская, на которую избранъ епископомъ Іосифъ. Вселенскій патріархъ Неофитъ съ 12-ю митрополитами далъ экдосъ, которымъ благословлялось митрополиту, чтобы онъ, съ вѣдома господаря, собравъ архіереевъ, сдѣлалъ каноническое перемѣщеніе Іосифа на новую епископію. Великая церковь и утвердила затѣмъ избраніе митрополита и Синода.

Въ 3-й части преосв. Неофить говорить объ участін мірянь въ Генеральномъ Синодъ для разсужденія о церковныхъ дълахъ. Въ свое оправданіе правительство, между прочимъ, ссылается на св. Кипріана, "который ничего не любилъ предпринимать безъ совъщанія съ народомъ", а затъмъ—на изгнаннаго изъ Константинополя патріарха Нифонта, который приглашенъ былъ затъмъ въ Валахію воеводою Раду для прекращенія церковныхъ нестроеній. Нифонтъ совътывалъ созвать соборъ изъ господаря, бояръ, игуменовъ и священниковъ. Преосв. Неофить на это возражаетъ, что эти собранія были только консультативныя, такъ какъ церковь имъетъ свои законы, которыми управляется 19 въковъ. Продолжая далъе, онъ го-

ворить, что министръ исповъданій не имъеть права вмёшиваться въ церковния дъла, такъ какъ присутствіе гражданской власти въ Синодъ есть узурпація правъ церкви; равно какъ и епископы не имъють права чего-либо добиваться въ совъть министровъ. Въ свое оправданіе правительство приводить примъры синодовъ Карловицкаго и Трансильванскаго, на что авторъ отвъчаеть, что это—только религіозныя собранія върныхъ, а вовсе не судеоно-административныя.

Во 2-й и 3-й главахъ Неофитъ опровергаетъ ссилку правительства на новеллы 137 и 6, доказывающія власть греческаго императора въ отношения къ церкви, на его право созывать соборы, какъ напр. Константинъ Великій созваль первий вселенскій соборь и на немъ председательствоваль, всилу чего и господарь имъетъ право созывать Синодъ, какъ и созываль съ свое время Василій Лупу. Авторь отвёчаеть, что это дёлалось съ разрёшенія еписконовь, митрополитовъ или натріарховъ. Константинъ Великій председательствоваль изъ-за почета, какъ царь, а особенное руководство соборными дъйствіями принадлежало стар'вйшему епископу. Въ 131 новелл'в (гл. І) читаемъ: "принимаемъ догмати, какъ священныя писанія, а канони сохраняемъ, какъ законы". А въ предисловін къ 6-й новелив читаемъ: "самые великіе дары, которые даровала высочайшая милость Божія людямъ суть священство и царство; нервое управляеть всёмъ божественнимъ, а второе-человъческимъ. Поэтому императори болъе всего заботились о достоинстве и неприкосновенности священства, болъе всего заботимся о святихъ погматахъ и о постоинствъ священ-HURORL"

Въ 4-й главъ 3-й части говорится о незаконномъ правъ, какое присвоилъ себъ министръ исповъданій, уполномочивъ митрополита предсъдательствовать въ Синодъ во имя господаря, а не во имя Іисуса Христа, что противно канонамъ и Евангелію (Лука, 10, 16: Мате., 18, 20). Въ заключеніи этой части преосв. Неофитъ говоритъ, что на основаніи каноническихъ и историческихъ данныхъ ни міряне, ни глава государства не имъютъ права участвовать въ Синодъ, а могутъ присутствовать здъсьтолько ради чести, какъ и дълали это римскіе императоры.

Въ 4-й ч. говорится о неканоническомъ назначении епископовъ тосподаремъ вопреки 30-му ап. правилу, 3-му вселенскаго собора, 54-му Кареагенскаго, 13-му и 5-му Лаодикійскаго, 4-му 1-го вселенскаго, Новелламъ—137, гл. 2, 6-й, и 123-й гл. І и т. д. Изъ всёхъ этихъ правилъ явствуетъ, что епископы не могутъ быть назначаемы господаремъ, а должны быть избираемы клиромъ и народомъ. Въ 3-й главъ той же части говорится о подчинение епископовъ юрисдикціи кассаціон-

наго суда, что совершенно противортчить канонамъ и самой исторіи, "такъ какъ никто еще на свётт не слихалъ, говорить авторъ, чтобы епископы были влекомы на судъ въ трибуналъ. Наконецъ, законъ о монашествт есть самая антиканоническая узурпація гражданскимъ правительствомъ церковныхъ правъ. Уничтоженіе игуменовъ, исключеніе монашескаго элемента изъ Сивода, плачевное положеніе архимаидритовъ и архіереевъ,—все это признаки враждебнаго направленія противъ церкви, попирающаго церковные законы".

Въ 5-й части говорится, что ввиду узурпаціи церковныхъ правъ гражданскимъ правительствомъ, въ то время въ Руминской церкви не существовало каноническаго епископата. Закономъ о назначеніи епископовъ отъ 5 февраля, объявленнымъ 11 мая 1865 года, вмёсто апостольскаго епископата учрежденъ гражданскій. Подобными антицерковными законами омрачено лицо церкви. Къ прискорбію, въ этомъ печальномъ дёлъ вмёстъ съ правительствомъ принимали участіе и назначеные епископы, являясь, такимъ образомъ, схизматиками предълицомъ матери-церкви.

Въ 6-й части Неофить доказываеть, что вмёшательство гражданской власти въ дёла церкви — великое заблужденіе, угрожающее духовною гибелью румынской націи; что такая политика очень неразумна, такъ какъ истинно-государственные люди поняли теперь опасность касаться религіозныхъ вопросовъ; далёе онъ говорить, что румынское правительство въ этомъ случаё подражаеть англійскому королю Геириху (1550 г.), который, объявивъ себя главою церкви, не соглашавшихся съ этимъ частью умертвилъ, а частью изгналъ. Затёмъ аппеллируетъ къ румынамъ, убёждая ихъ не быть индифферентными при такомъ печальномъ положеніи церковныхъ дёлъ, а всячески заботиться объ измёненіи этого ненормальнаго порядка вещей.

Въ 7-й части преосв. Неофить говорить, что православному клиру, остававшемуся вёрнымъ прежней религін, постановленіямъ апостольскихъ и вселенскихъ соборовъ, ничего болёе не оставалось какъ протестовать. Такой моментъ и наступилъ 1 декабря 1865 года, когда былъ созванъ правительствомъ неканоническій Синодъ въ Букурешть. Здёсь онъ думалъ словесно протестовать противъ незаконности вмёшательства свётской власти въ церковныя дёла, но министръ исповёданій воспретилъ ему говорить на томъ основаніи, что преосв. Неофитъ не членъ непризнаваемаго имъ Синода. Тогда Неофитъ преподнесъ членамъ Синода письменный протесть съ слёдующими словами: "если мнё не позволяють говорить и оправдываться противъ взводимыхъ на меня обвиненій, то я выхожу изъ собранія, гдё

нътъ свободы слова, гдъ вграютъ религіею нашихъ предвовъ", и оставилъ собраніе. Затъмъ отвъчаетъ противъ взводимыхъ на него обвиненій, почему онъ отвазался отъ Арджешской епископіи, объясняя свой отказъ неканоничностью назначенія.

Въ 8-й и последней части ответа" Неофита солержатся уже приведенные нами протесты трехъ архіереевъ. Точно также и въ другихъ сочиненіяхъ онъ раскриваеть тъ же мысли, борясь съ антицерковними постановленіями Кузи. Борьбу эту онъ самъ называеть священною борьбою (ξερός άγων), направленною на защиту истини и справедливости, причемъ онъ имъетъ ввиду не личностей, вавъ уважаетъ людей, а-принципы. Личные интересы, собственныя выгоды и безопасность совершенно не имжются ввиду въ этой борьбь. "Архіерен Скрибани, — говорить онь въ одномъ изъ сочиненій, не боятся угрозъ привлеченія ихъ на судъ гражданскаго Синода за дъла или ръчи, не страшатся и изгнанія. Они готовы дать отвъть и предъ церковью Божіею, и предъ людьми. Вся ихъ дъятельность для церкви и страны, по случаю церковныхъ нестроеній, является результатомъ глубоваго убъжденія, что она согласна съ цедвовнимъ правомъ, съ ученіемъ православной восточной церкви, съ исторіею ея н вызвана скорбью за отечество, въ которомъ они родились. Архіерен Скрибаны нисколько не боятся канонического и справедливаго суда. Не знаемъ, могутъ ли это сказать неканонические епископы и ихъ покровители, которыхъ поддерживаетъ несправедливость правительства для попранія истины, справедливости, каноничности, православія, добредътели и народной совъсти" 1).

## VI.

Низверженіе Кузы и избраніе княземъ Карла І.—Записка еписк. Неофита, поданная Карлу, о печальномъ состояніи Румынской церкви.—Результать ея.— законъ 1872 года и превосходство его сравнительно съ закономъ 1865 года.—У чрежденіе каноническаго Синода, какъ историческій памятникъ дъятельности Скрибановъ.—Конецъ церковно-общественной дъятельности Скрибановъ.—Смерть Филарета. Послъдніе дни жизни и кончина Неофита.—Оцънка ихъ дъятельности.— Значеніе Филарета, какъ воспитанника Кіевской Академіи.

Въ ночь съ 10 на 11 февраля 1866 года Александръ Куза былъ низложенъ съ престола. Княземъ былъ избранъ Карлъ, принцъ Гогенцоллернскій, родственникъ прусскаго короля, католикъ. Естественно,

<sup>1)</sup> Resturnare ultimelor retaciri etc., 1867 an. p. 17.

что отъ него нельзя было ожидать симпатін къ православной церкви. хотя въ своей рёчи онъ и заявиль намёреніе возстановить Руминскую церковь, утверждая ее вновь на канонических основаніяхь. Вотъ почему преосв. Неофитъ Скрибанъ, какъ горячій ревинтель православія, поспівшиль доставить Карду докладную записку, въ которой подробно изложниъ настоящее смутное положение Руминской церкви н доказываль, что всё церковныя мёропріятія бывшаго госполаря! Александра Кузы были противозаконными и антиканоническими. Епискоиъ Неофить настаиваль на томъ, что иля блага правительства н народа необходимо, чтобы Руминская церковь возобновила свои прежнія прямыя сношенія и духовный союзь со вселенским впатріар- У хомъ. Переходя въ изложению нинжинаго запутаннаго положения перковныхъ дёлъ и порядка въ княжествахъ, онъ показываетъ, что какъ въ церковномъ, такъ и въ политическомъ отношении имивший порядовъ дъдъ въ Руминской первви не можетъ быть полъе терпимъ. "Отступническія дізнія бывшаго правительства и назначенных имъ епископовъ, -- говоритъ между прочимъ ец. Неофютъ, -- вызвали, послё многихъ жертвъ, обостренную переписку и одно натріаршее и синодальное рвшеніе Константинопольской церкви, въ согласіи съ Русскою и Еллинскою церквами и трехъ остальныхъ патріарховъ Востока. Чрезъ это ръшеніе, опирающееся на священныя правила Восточной церкви (на 30 пр. св. апостоловъ и 12 пр. седьмого всел. собора), поставленные бывшимъ правительствомъ епископы изгнаны изъ иёдръ Восточной церкви, а върнимъ и истиннимъ епископамъ запрещено вступать съ ними въ сношенія. Такимъ образомъ, церковная іерархія Руминіи раздълилась на двъ противоположныя партіи: каноническую и некано- 🗸 ническую, отъ чего происходять печальныя и вредныя для перкви и народа столкновенія, табъ бавъ совершеніе этими незабонными еписконами священных службъ причиняеть одинъ только соблазиъ, когда христіане смотрять на печальное положеніе Румынской церкви н когда видять, съ одной стороны, епископовъ антиканоническихъ и низложенных, служащих предъ Богомъ и на глазахъ правительства и народа, вопреки апостольскимъ правиламъ и законамъ Христовой церкви и съ пренебрежениемъ ръшениями трехъ Синодовъ — Константинопольскаго, Петербургскаго и Авинскаго, и натріарховъ-Антіохійскаго, Герусалимскаго и Александрійскаго; съ другой же сторони, -- когда они видять новую конституцію Румыніи, гласящую въ 21-й ст., что православное Восточное въроисповъдание есть господствующее въ Румынскомъ государствъ и что Руминская церковь сохраняетъ единеніе съ Восточною церковью относительно догматовъ". Нътъ ничего смъшнъе

этой статьи конституціи ввиду антиканоническихъ и низложенныхъ енисконовъ, исполняющихъ обязанности архіерейства вопреки основнымъ закономъ и основнымъ догматамъ символа нашей святой въры.

"Девятый членъ символа постановляеть единство церкви. Но оно не можеть быть соблюдено иначе, какъ если всё церкви обращають изоры къ одному центру, матери-неркви Константинопольской, имъя, тъмъ не менъе, свободное и независниое внутреннее правленіе. Одно изъ семи таинствъ церкви есть епископское достоинство, отъ котораго, какъ изъ источника, истекаютъ другія шесть таинствъ христіанской въры; если ето нибудь желаетъ лучше изъяснить это съ политической точки зрвнія, то достаточно бросить взглядь на союзныя системы разныхъ народовъ, потому что каноническое управление Восточной церкви есть монархическое, а въ то же время и союзное, и конститупіонное. Следовательно, поставива противно правидама напа Румынскою православною церковью епископовъ, падшая династія вполнъ нарушила одно изъ семи таинствъ вёры вмёстё съ каноническою независимостью церкви, равно какъ и танство брака, и таинство крещенія". Вотъ почему, замъчаеть составитель записки, патріархъ не можеть ни благословить, ни признать этихъ епископовъ, которые изъ корыстолюбивыхъ цёлей и желанія угодить бывшему правительству попради основные законы Восточной церкви; вотъ почему патріархъ не можеть ввёрить въ руки клятвопреступныхъ епископовъ духовное правленіе нъсколькими милліонами христіанъ. "Если бы патріархъ согласился на это,-говорить авторъ записки,-то онъ осудиль бы самъ себя предъ церковью и Синодомъ, который сообща съ Синодами другихъ независимыхъ православныхъ народовъ издалъ свое ръшеніе противъ епископовъ господаря Кузи, кои еще продолжають составлять въ княжествахъ иномыслящую церковь". Разсматривая вопросъ о описконахъ, назначенныхъ господаремъ Кузою, съ государственной точки арвнія, епископъ Неофить доказываеть и утверждаеть, что они не могутъ быть териимы и не могутъ не считаться антиканоническими, такъ какъ 76-я ст. новой конституціи опредбляеть, что и митрополиты, и епископы по собственному ихъ праву суть члены сената. Та же самая конституція въ 21-й ст. признаеть законными только епископовъ, возведенныхъ въ епископское достоинство чрезъ выбори. Между тъмъ, большинство дъйствующихъ епископовъ были назначены декретами гражданской власти при падшемъ правительствъ. Но 130-я ст. конституціи определяеть, что всё законы и постановленія и всё приказы, противоръчащіе началамъ этого основного закона конституцін, уничтожаются. "Такъ кто же изъ здравомыслящихъ, — спрашиваетъ

авторъ записки, — можетъ сказать, что антиканоническіе епископы, дъйствующіе всилу упраздиенныхъ законовъ, могутъ законнымъ образомъ занимать эти мъста? Такъ какъ новая конституція страны и законы церкви отнимаютъ дъйствующую силу у тъхъ епископовъ, коихъ назначило бывшее правительство, то остается одно только ложное положеніе, служащее опорой людямъ, которымъ выгодно продлить неправильное положеніе дълъ, а именно, что новая конституція не можетъ имътъ обратнодъйствующую силу. Если это положеніе истинно, то и всё злоупотребленія, всё несправедливости, вытекающія изъ упраздненныхъ законовъ, должны были бы также оставаться въ дъйствій; но если это неразумное и безиравственное положеніе могло бы еще, къ несчастью, имъть силу въ нашемъ отечествё относительно политическихъ вопросовъ, то никогда оно не можетъ имъть силы въ дълъ въроисповъданія, нравственности и совъстн.

"На какомъ основаніи эти низложенные епископы священнодъйствують въ Румынской церкви и на какомъ основаніи они будуть засъдать въ румынскомъ сенатъ? Какъ представители въроисповъданія и церкви?—Нѣть, такъ какъ церковь изгнала ихъ изъ нѣдръ своихъ. Можетъ быть, какъ представители народа?—Нѣтъ: народъ конституціей опредѣлилъ, кто истинные его пастыри. Но, можетъ быть, антиканоническіе епископы отвѣтять, что они дѣйствуютъ всилу декретовъ господаря Кузи?—Нѣтъ, Ваше Высочество, такъ какъ эти декреты уничтожены новою конституціею. Поэтому выходитъ, что либо мнѣніе церкви и конституція страны истинны и дѣйствительны, слѣдовательно, епископы, о которыхъ идетъ рѣчь, — одна фикція, либо, что это—истинные епископы, а основные законы государства и церкви не болѣе, какъ призраки.

"Церковная іерархія, высокій властелинъ, остается твердою и върною обязанностямъ и правамъ церкви и народа, ввиду мудрыхъ и благочестивыхъ заявленій, высказанныхъ всенародно Вашимъ Высочествомъ въ обращеніи къ представителямъ народа, что Вы приведете въ прежнее положеніе утёсняемую и угнетаемую нашу церковь на основаніяхъ св. каноновъ. Каноническіе епископы Румыніи, утёшаемые въ своихъ скорбяхъ, съ нетерпёніемъ ожидаютъ исполненія этихъ высокихъ словъ, согласныхъ съ лозунгомъ вашего высокаго дома: ничего безъ Бога. Этотъ лозунгъ возвысилъ Пруссію, которая когда-то была мала, какъ Румынія, на степень одного изъ первыхъ европейскихъ государствъ".

Оканчивая отчеть о настоящемъ положеніи церковныхъ дёлъ въ княжествахъ, епископъ Неофить прямо говорить князю Карду,

Digitized by Google

29\*

что Румынская каноническая ісрархія не можеть допустить, чтоби среди нея были и священнодъйствовали епископы, отстунившіе оть основныхъ законовъ Христовой церкви; что для блага руминскаго народа и церкви необходимо привести ее въ прежнее положение и что, наконецъ, для этого нужно предварительное оффиціальное соглащеніе съ вселенскимъ натріархомъ, безъ согласія и благословенія котораго невозможно составленіе каноническаго Синода въ Руминів, а главное, не теряя времени, надо удалить отъ епископскихъ канедръ епископовъ, назначенныхъ бывшимъ правителемъ Румыніи, Кузой, такъ какъ невозможно допустить, чтобы рядомъ съ каноническою церковью княжествъ существовала другая ісрархія, антиканоническая и иномислящая. Называя назначенныхъ Кузой епископовъ отступниками и клятвопреступниками, авторъ записки указываетъ на митрополита Молдавіи Каллиника, участвовавшаго, вольно или невольно, въ кровавихъ событіяхъ 3 (15) апрыля. По священнымъ же правиламъ, клирики, котя не совершившіе сами смертоубійства, но принявшіе какое-либо участіе въ пролитіи человіческой крови, не только не могуть совершать св. таинства, но и управлять церковью" 1).

Не ограничиваясь этимъ, братья Скрибаны то устнымъ, то нечатнымъ словомъ боролись за каноническія права церкви, тёмъ болье, что внутренняя политика князя Карда по отношенію къ православной церкви въ сущности оставалась та же, какая была при господаръ Кузъ, только проводилась сдержаннъе и дипломатичнъе, чъмъ прежде. Но несмотря на большія препятствія со стороны правительства, со стороны румынскихъ возродителей-раціоналистовъ, которие, не стесняясь, кричали, что для нихъ, какъ для потомковъ древнихъ римлянъ, статуя Траяна дороже, чёмъ крестъ Христовъ, а Скрибановъ величали отсталыми, заржавѣлыми, несмотря на все это, -правда, наконецъ, восторжествовала: послъ семильтией борьби побъда оказалась на сторонъ Скрибановъ. Законъ 1865 года, направленный противъ каноническихъ учрежденій перкви, быдъ отміненъ и замінень закономъ 1872 года, редактированнымъ братьями Скрибанами. Законъ этотъ, правда, несовершенный самъ по себъ, еще заключаетъ нъкоторыя отступленія отъ церковныхъ правиль, но по сравненію съ заномъ Кузи 1865 года онъ представляеть громадний шагъ впередъ въ смысле улучшенія церковнаго быта во всехъ отношеніяхъ. Такъ, по

<sup>1)</sup> Современная Лѣтопись. 1866 г., № 42, стр. 6—7; № 39, стр. 6. Записки Каз. Универс. № 12, 1901 г., стр. 41—44. Отсюда мы и заимствовали этоть документь. Полный тексть его напечатань въ № 1013 газеты Византисъ, 1866 г., органа Константинопольской патріархіи.

закону 1872 года, прежде всего было отменено название Синода "Генеральнымъ", какъ заимствованное изъ протестантскаго перковнаго устройства. Въ составъ Синода входятъ только митрополиты (2), всъ епархіальные епископы (6) и 8 титулярныхь или викарныхь еписконовъ. Лалве, этимъ закономъ значительно ограничено прежнее вибшательство госупарства въ перковния пъла, виражавшееся въ напанін церковных законовъ, въ назначенін начальствующих духовныхъ лицъ и отрешении ихъ отъ должностей, какъ простичь чиновниковъ. Власть министра исповъданій, которому были даны такія широкія полномочія, что онъ признавался чуть-ли не главою церкви, ограничена препоставлениемъ ему только совъщательнаго голоса въ засъданіяхъ членовъ Синода, а также правомъ представлять на разсмотръніе внязя постановленія Синода. Но за то, напр., избраніе епископовъ предоставлено не Синоду, а особому "собранію избирателей", въ которомъ, кроме епископовъ, участвують все депутаты палаты, за исключеніемъ инославныхъ.

Во всякомъ случай, превосходство закона 1872 года предъ закономъ 1865 года несомивнио. Этотъ новый законъ есть историческій намятникъ великой и славной дъятельности братьевъ Скрибановъ. И если Румынская церковь возстановлена послъ того униженія, въ какомъ она находилась при Кузъ, если она получила большее или меньшее каноническое устройство, если въ ней учрежденъ каноническій Синодъ, -- то этимъ, если не всецвло, то по преимуществу она обязана братьямъ Скрибанамъ, которые всю свою жизнь боролись съ врагами церкви, а вийстъ и отечества, жертвуя своимъ личнымъ благомъ общему дёлу. Казалось бы, послё такого торжества православной Румынской церкви будуть почтены тв, которые содъйствовали такому торжеству. Но инъ есть свяй, а инъ жияй. Иніи трудишася, а иніи внидоша въ славу ихъ. Эти слова Спасителя, имъющія всеобщее примъненіе, вполив оправдались и на судьбё братьевъ Скрибановъ. Когда всилу новаго синодальнаго закона последовали новыя назначенія на епископскія канедры, то братья Скрибаны были устранены отъ кандидатуры на какое-либо мъсто. Относительно Неофита Скрибана предполагалось, что его назначать на Арджешскую епископію, которая оставалась вакантною послё отказа отъ нея Неофита, назначеннаго правительствомъ Кузи. Но онъ быль обойдень, хотя даже многіе изъ враговь его говорили, что онъ достойнъе всъхъ кандидатовъ. По поводу этого министръ Когальничяну, бывшій первымъ министромъ при Кузѣ, извѣстный государственний двятель и историкъ, но не имввшій ровно никакихъ религіозныхъ убъжденій, сказаль въ сенать: "такъ и подобаеть защищающимъ православіе"! Правда, господарь Куза еще въ 60-хъ годахъ предлагаль братьямъ Скрибанамъ митрополичьи каеедры въ Букурешть и Яссахъ, съ условіемъ—быть "куклою", т. е. молчать на всъ антицерковныя дъйствія его; но они съ негодованіемъ отвергли это безчестное предложеніе. Теперь, конечно, они не отказались бы отъ каноническаго избранія, но иніи, большею частью, ихъ ученики, какъ напр., Мелхиседекъ, Геннадій Еначяну, Сильвестръ Баланеску и др. вошли въ славу ихъ.

Съ этихъ поръ церковно-общественную двятельность Скрибановъ нужно считать оконченною. Старость, а съ нею и телесная немощь, душевная усталость послё столькихъ лёть напряженной борьбы, правственное утомленіе и разочарованіе, все это вмёсте взятое располагало не въ дъятельности, а скоръе къ повою и отдохновенію отъ трудовъ. Когда въ 1873 году братья разставались, — Филареть, въ возраств 62 леть, сказаль съ грустью своему брату: "брать! Умремъ добродътельно, какъ и жили добродътельно" 1). Простившись, Филареть убхаль въ Яссы, на дачу въ виноградникъ. Но недолго пришлось ему отдыхать въ этой жизни: черезъ мёсяцъ, 23 марта 1873 года онъ скончался. Глубокая скорбь, по свидетельству очевидцевъ, запечатиелась на его лицв. Погребение совершено съ ръдкою торжественностью. Служиль митрополить съ двумя епископами, въ присутствіи консудовъ европейскихъ державъ и несмътной толпы народа. Спустя 7 дней тело его было перенесено въ родное село Бурдужаны и погребено рядомъ съ родителями въ построенной братьями церкви. Горько оплакиваль преосв. Неофить своего младшаго, горячо любимаго брата и друга. Теперь онъ остался одинокимъ. Скорбь свою онъ излилъ въ высоко-художественной поэмъ: "Плачъ отшельника" или "Грусть о Румыніи". Эта поэма-настоящая іереміада, въ которой онъ оплакиваеть нечальное состояніе своего отечества, упадокъ религіи и нравственности среди развращеннаго юношества вмёстё съ упадкомъ патріотизма, на мъсто котораго явились продажность правящихъ классовъ, спекуляція святынями, симонія и т. п.

Нѣсколько времени послѣ смерти своего брата преосв. Неофить жилъ въ Букурештѣ, думая, быть можетъ, еще чѣмъ инбудь быть полезнымъ своему отечеству. Но ему скоро пришлось убѣдиться, что пребываніе его здѣсь безполезно какъ для него, такъ и для другихъ.

<sup>1)</sup> Lascari, op. cit., p. 19.

Тогда онъ увхалъ въ родное село, на могилу дорогого брата, чтобы здёсь провести остатокъ дней своей многомятежной жизни. Въ этомъ согбенномъ старцё, убёленномъ сёдинами, больномъ и немощномъ, одётомъ въ простую, изъ грубаго сукна рясу, трудно было узнать прежняго Неофита, сильнаго тёломъ и духомъ, закаленнаго борца за родину и церковь, къ смёлому голосу котораго прислушивались великіе міра сего, правители страны и представители европейскихъ державъ....

Свидътель послъднихъ дней его жизни, глубокій почитатель и родственникъ его, учений Г. П. Самурянъ такъ описываеть закать жизни преосв. Неофита: "онъ все это время проводилъ въ строгомъ уединеніи, трудахъ и молитвъ, всегда быль великимъ христіанскимъ подвижникомъ и аскетомъ. Смиреніе его доходило до того, что никто не видаль на немь не только ордена, но и одежды, приличной еписконскому сану. Служилъ онъ въ церкви обыкновенно одинъ, съ діакономъ, совершая священническое служение. Не только всё свои деньги раздавалъ бёднымъ, но незадолго до кончины роздалъ регаліи и оставивъ одну только старую мантію для покрытія своего тъла по смерти. Спокойно ожидая послъдняго часа своей земной жизни, еписк. Неофитъ положилъ въ давно приготовленный гробъ кресть и Евангеліе. Свою громадную библіотеку преосв. Неофить завъщаль Ясской "Веніаминовской" Сокольской семинаріи, въ которой провель лучшіе годы своей жизни, полной треволненій, скорби и печали. Помъ родительскій, въ которомъ онъ жиль въ послідніе годы въ Бурдужанахъ, завъщалъ обратить въ богадъльню, что въ точности и было исполнено, а 2 тысячи наполеондоровь, внесенныя имъ въ Кіевскую контору Россійскаго Государственнаго банка еще въ 70-хъ годахъ, предназначены на содержание построенной имъ въ Бурдужанахъ Троицкой церкви и богадъльни при ней" 1). Скончался онъ въ глубокой старости 9-го октября 1884 года и похороненъ въ общемъ могильномъ склепъ съ своимъ братомъ Филаретомъ, тело котораго, по свидътельству преосв. Іеремін Дырцу, епископа Галацкаго, совершавшаго погребение преосв. Неофита, оказалось нетленнымъ, о чемъ и было донесено Молдавскому митрополиту, въ епархіи котораго находится мъстечко Бурдужаны. Теперь надъ гробомъ обоихъ братьевъ, неразлучныхъ по смерти, какъ и при жизни, положена большая мраморная доска, на которой золотыми буквами выръзано длинное стихотвореніе, написанное Неофитомъ Скрибаномъ, въ которомъ вкратцѣ

¹) Востокъ, 1885 г., № 312-313.

описывается ихъ жизнь, а заканчивается проклятіемъ тому, кто осмълится когда-либо открыть этотъ гробъ.

Опънивая дъятельность и личность преосв. Неофита, біографъ его протојерей Ласкари говоритъ: "Провиденјемъ онъ былъ посланъ тогда, когда государство и церковь находились на пути въ наденію, когда иля поддержанія ихъ требовались жертви самоотверженных дъятелей. Преосв. Неофить быль однимъ изъ тъхъ, которие въ борьбъ политической и религіозной съ великою ревностью принесли себя въ жертву для защиты истиннаго прогресса нашей дорогой націи и православной церкви" 1). О дъятельности преосв. Филарета К. Ербичану говорить еще болъе опредъленно: "если въ настоящее время наша страна имфетъ своего защитника, своего апостола христіанства, - то это онъ; если вто либо у насъ хвалится знаніемъ христіанства,--то всецъло обязанъ ему; если теперь еще кое где видим светильники въ румынскомъ клире, -- то это дети его; если, наконецъ, существуетъ еще христіанская жизнь между нами, то должни за это всецёло бить благодарны преосвященному Филарету" 2). Значеніе обоихъ братьевь для Румынской церкви и отечества такъ определяеть упомянутий нами о. Ласкари: "фамилія Скрибановъ дала архіереевъ-уніонистовъ, столновъ церкви, политиковъ, богослововъ, непоколебимихъ натріотовъ, пророковъ XIX въка, истинныхъ монаховъ, достойнъйшихъ учителей веры и благочестія. Изъ школы ихъ вышли патріоты, политики, архіерен и отшельники, священники и апостолы, проповёдники и защитники православія. Лежать оба брата въ могиль подъ сводами имп же построенной церкви, съ крестомъ и Евангеліемъ на груди, какъ символами ихъ евангельскаго крестоношенія. Вотъ місто, куда долженъ наломинчать всякій руминъ, чтобы поклониться праху истинныхъ воиновъ Христовыхъ, боровшихся вплоть до смерти за въру и отечество, а витстт съ этимъ-почерпнуть назидание и для своей церковно-патріотической дъятельности" 5).

Для насъ, русскихъ, имъетъ особенное значение личность епископа Филарета, какъ воспитанника Кіевской Академіи, которая увънчала его степенью магистра богословія. О томъ, какими чувствами проникнуть билъ онъ къ воспитавшей его школъ, мы можемъ заключить изъ приведенной его ръчи на выпускномъ экзаменъ. Эти чувства

<sup>1)</sup> P. S. Neofit Scriban, Bucuresti, 1898 an., p. 8.

<sup>2)</sup> Cuvintele funebre, imprimate de Arhiereul Iosif Bobulescu, Jassi, 1880 an. p. 31.

<sup>3)</sup> Lascari, op. cit., p. 25.

не угасавшія и впоследствін, онъ расшириль любовью ко всей Россін. Не нахоля поднержки и сочувствія своимъ воззрѣніямъ среди своихъ соотечественниковъ, онъ нашелъ ихъ среди единоверныхъ ему русскихъ въ лице знаменитыхъ ісрарховъ русской церкви, изъ которыхъ нёкоторые были его учителями, а нёкоторые - товарищами по Академін. Съ преосв. Иннокентіемъ Борисовимъ и его достойнимъ преемникомъ архим. Лимитріемъ Муретовымъ, какъ съ бывшими своими начальниками и наставниками. Филареть Скрибанъ вель перениску впродолжение всей жизни, равно какъ и съ Филаретомъ, митр. Кіевскимъ. Къ сожальнію, его переписка съ этими и другими высокопоставленными лицами не сохранилась, а предана пламени предъ его смертью. Любовь свою къ Россіи онъ выражаль и темъ, что посылаль молодыхь румынь сюда въ разныя учебныя заведенія и преимущественно въ Кіевскую Академію для научнаго богословскаго образованія, какъ и онъ самъ быль посланъ Молдавскимъ митрополитомъ Веніаминомъ Костаки. Такъ, имъ были посланы сюда-преосв. Мелхиседекъ, архим. Осоктистъ Скрибанъ, Сильвестръ Баланеску и Геннадій Еначану. Всё эти святители имёли большое значеніе въ церковной и политической жизни Румыніи 1).

<sup>1)</sup> Румынская литература о Скрибанахъ довольно общирна: С. Erbiceanu, Viata si activitatea preosf. Neofit Scriban, Episcop de Edessa. Bucuresti. 1888 an. pp. 1-29; Econom. D. Lascari, P.S. Neofit Scriban. Bucureşti, 1898 an., pp. 1 -106 (Віографія составлена, главнымъ образомъ, на основаніи архивныхъ данныхъ. хранящихся въ Арджешской епископіи); Revista Theologica за 1884 г.; C. Erbiceanu, Ep. Filaret Scriban, București, 1892 an. pp. 1-200; Ero me, Istricul seminariului Veniamin din monastirea Socola. Jassi, 1885, pp. 31-136; A. D. Xenopol. Serbarea Scolara, Jassi 1885 r.; Ero me, Istoria romanilor din Dacia Trajana, Jassi, 1893 an. tom. VI; D. A. Sturdza, Acte si documente, relative la renasterea românilor, București, 1893 an. tom. VII-VIII; Revista "Tinerimea Româna" sub. direct. Gr. Tocilescu, 1900 an. vol. V и VI; замътки въ Monitorul oficial за 1844—72 гг.; а также въ журналахъ синодальныхъ засъданій за 1864— 72 гг. На русскомъ языкъ напечатано немного: А. Стадницкій, Румыны, получившіе образованіе бъ русскихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ. Кишиневъ. 1891 г. стр. 3-23; Востокъ за 1885 г., статья Г. Самуряна; В. Колокольцевъ, Православная Румынская церковь. Казань, 1897 г.; проф. Кургановъ, въ Запискахъ Казанскаго Университета, 1899-1902 г. и др.

## ГЛАВА V.

## Преосвященный Мелхиседекъ, епископъ Романскій.

(Магистръ Кіевской Академіи 1851 года) <sup>1</sup>).

Преосвященный Мелхиседекъ—одинъ изъ достойнъйшихъ и просвъщеннъйшихъ іерарховъ Румынской церкви второй половины XIX въка. Послъ Филарета Скрибана, онъ—самый даровитый воспитанникъ изъ студентовъ-румынъ, получившихъ образованіе въ Кіевской Академіи и въ другихъ высшихъ русскихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ. Болъе подробныя біографическія свъдънія о преосв. Мелхиседекъ будутъ сообщены нами при дальнъйшемъ изложеніи, попутно съ оцън-

<sup>1)</sup> На румынскомъ языкъ о преосв. Мелхиседекъ существуетъ богатая литература. Въ "Actele divanului ad hoc", Jassi, 1857 an.; D. A. Sturdza, Acte și documente, relative la renașterea românilor" 1893 an., tom. VII; X e n o p o l, "Istoria românilor din Dacia Trajana", Jassi, 1893 an., tom VI., Bi serica orthodoxa româna" за разные годы, начиная съ 1874 года; Discursuri funebre, pronunțate la inmormântarea preosf. Melchisedec", București, 1892 an. Особенно цънно сочинение г. J. Calinderu, замъстителя преосв. Мелхиседека въ Академіи: "Episcopul Melchisedec", 1894 an. Въ этомъ сочиненіи—ученой ръчи, произнесенной въ Румынской Академіи, — есть много данныхъ, извлеченныхъ изъ разныхъ архивовъ. На русскомъ языкъ также есть статьи и замътки о немъ, написанныя какъ при жизни, такъ и по смерти его: А. Г. Стадницкаго: "Румыны, получившіе образованіе въ русскихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ". Кишиневъ. 1891; И. С. Пальмова, Церковный Въстникъ, 1892, № 25; П. А. Сырку, Христ. Чтеніе за 1878 г., ч. І, 1879, ч. 1 и 1880, ч. 2; Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія, Ноябрь, 1884; статы Г. П. Самуряна въ Востокъ за 1884 и 1885 гг., Церк. Въдомостяхъ, № 22 1892 г., Московск. Ц. Въдомостяхъ, №№ 22, 37—38, за 1892 г. Славянскоомъ Обозръніи, ноябрь—декабрь 1892 г.; Трудахъ Кіевск Дух. Академін за 1883—1884 гг. Въработъ проф. Курганова по исторін Румынской церкви въ Зап. Императ. Каз. Университета, за 1899-1902 г. и др. Въ нъкоторыхъ случаяхъ мы пользовались рукописными матеріалами, переданными отчасти въ Румынскую Академію, отчасти хранящимися у В. Мандинеску въ г. Романъ. Въ библіотекъ Румынской Академіи хранятся лекціи кіевскихъ профессоровъ, записанныя Мелхиседекомъ въ бытность студентомъ Духовной Академіи.

кой его разнообразной дъятельности, а въ предисловіи приведемътолько главные факты его жизни.

Въ мірі Михаиль Петровичь Стефанеску, онъ происходиль изъ стариннаго духовнаго рода, давшаго церкви нёсколько выдающихся дъятелей. Сынъ священника, Михаилъ родился 15 февраля 1823 года въ с. Гырчинъ округа Пятры-Нямца, у подошвы Карпатъ; первоначальное образованіе получиль въ родномъ сель, а среднее въ Ясской Сокольской семинарін, түб окончиль курсь первымь ученикомъ въ 1842 году. Въ следующемъ году онъ быль постриженъ въ иночество, руконоложенъ въ іеродіакона въ Сокольскомъ монастирів и оставленъ преподавателемъ въ низшихъ классахъ той же семинаріи. Въ 1847 году въ сентябръ мъсяцъ онъ отправился вмъстъ съ Христофоромъ Скрибаномъ (впоследствін архим. Феоктистомъ, ректоромъ Ясской-Сокольской семинаріи, умершимъ въ 1890 году) въ Кіевъ, по совёту своего ректора архим. Филарета Скрибана, и здёсь поступиль въ Академію, курсъ которой окончилъ со степенью магистра богословія въ іюнѣ 1851 года. Окончивъ курсъ, онъ по просъбъ преосв. Мардарія, управлявшаго Молдавскою митрополією, немедленно хиротонисанъ во іеромонаха въ Кіево-Печерской лаврё Филаретомъ, митрополитомъ Кіевскимъ. Послъ этого Мелхиседекъ отправился въ Москву и Сергіевскую лавру, гдъ пробыль два мёсяца, посъщая замъчательнейшіе памятники первопрестольной столицы, особенно монастыри, церкви, архивы, музеи, библіотеки, и извлекая отсюда матеріалы для исторіи своей родины. По возвращении въ Руммию, онъ назначенъ сначала инспекторомъ и преподавателемъ Ясской семинаріи, съ возведеніемъ въ санъ архимандрита, а затёмъ — ректоромъ Хушской семинаріи. Въ 1857 году онъ быль избранъ депутатомъ отъ духовенства для засёданія въ комитеть, созванномъ по вопросу о соединении княжествъ Молдавіи и Валахін. Въ качестве просвещеннаго человека и горячаго патріота, онъ обратилъ на себя вниманіе правительства и пріобрёль такую популярность, что въ 1861 году билъ назначенъ министромъ исповеданій и просвещенія, въ каковой должности пробыль, правда, всего шесть дней (см. выше, стр. 266-267). 31 декабря 1862 года архим. Мелянседекъ рукоположенъ въ Ясскомъ Георгіевскомъ, бывшемъ каеедральномъ соборъ, въ епископа Трипольскаго (номинальнаго) и назначенъ мъстоблюстителемъ Хушской епархін. Въ началъ 1865 года назначенъ епископомъ новооткрытой Нижнедунайской епархіи, съ пребываніемъ въ г. Измаиль, въ южной Бессарабіи, гдв оставался до 12 октября 1878 года, то есть до присоединенія южной Бессарабін къ Россін. До мая 1879 года онъ жилъ въ Галацахъ, новомъ мъсть пребыванія епископовъ Нижнедунайскихъ. Въ мат 1879 г. избрат скопомъ Романской епархіи, гдт и оставадся до своей кончины довавшей на 70 году его жизни, 16 (28) мая 1892 года. Смеј являлась глубокою потерею для церкви, государства и науки. беніе его было совершено съ особою печальною торжественнос немъ присутствовали представители министерства просвіщені мынской Академіи, которыми и были произнесены надгробні (встав річей 12). Онъ погребенъ недалеко отъ собора въ светвенной виллів, и согласно его завіщанію, теперь надъ могилится храмъ во имя святыхъ праотцевъ, въ числів ихъ и Мелх царя Салимскаго, небеснаго покровителя усопшаго.

1

Педагогическая, патріотическая и государственная д'ятельность и Мелхиседека.

Дъятельность епископа Мелхиседека на всъхъ поприщахъ женія очень разнообразна. Втеченіе сорока лътъ онъ принимал дъятельное участіе во всъхъ событіяхъ церковной и государс жизни своего отечества, то живымъ словомъ, то литературно-на трудами, изъ которыхъ многіе вызваны были обстоятельства мени. Разсмотримъ дъятельность его—педагогическую, патріоті государственную, церковную и научную.

О педагогической дъятельности еписк. Мелхисе имбемъ свидътельства его учениковъ и другихъ лицъ. Всв ов рять о немъ, какъ о трудолюбивомъ и блестящемъ препод строгомъ и внимательномъ воспитателѣ и прекрасномъ нача Воть какъ характеризуетъ педагогическую даятельность его г деръ, занявшій кресло его въ Румынской Академіи: "но от курса богословскихъ наукъ въ Кіевской Академін, ему предос была въ Сокольской семинаріи канедра герминевтики, церкові весности и догматики. Какъ преподаватель этихъ наукъ, онъ в необычайную діятельность. Посвящая дневные часы классных тіямъ, онъ просиживаетъ ночи надъ составленіемъ курсовъ нымъ предметамъ, такъ какъ въ то время не было никакихъ ковъ. Назначенный затъмъ инспекторомъ семинаріи, онъ валъ еще еврейскій, латинскій и французскій языки. Препо онъ быль необыкновенный. Назначенный затемъ ректоромъ семинаріи, онъ и здёсь проявиль выдающіяся административ

собности, все обновиль съ вившией и виутренией стороны, влиль новый животворный духъ въ систему образованія и воспитанія, соотвътственно съ пълью завеленія, какъ школи иля будущихъ пастырей церкви" 1). Ученикъ его, К. Ербичяну, церковный историкъ и членъ Румынской Академін, такъ характеризуеть его педагогическую дізательность: "въ Сокольской семинарін онъ быль обравцовымъ инспекторомъ и истиннымъ педагогомъ: онъ зналъ натуру каждаго воспитанника со всёми ея постоянствами и непостатками, и лиспиплина въ его время была примёрная. Талантливие и прилежные ученики били вавъ-би его дётьми. Имъ онъ помогалъ средствами, снабжалъ книгами и радовался ихъ успъхамъ; для натуръ же упорныхъ и лънивыхъ онъ былъ грозою. Но и на нихъ въ концъ сказывалось благотвориое вліяніе его. Я не видаль людей подобныхь преосвященному, такъ всецело и всею душою преданныхъ делу образовавія и воспитанія дітей руминскаго народа" 2). Научнимъ плодомъ педагогической двятельности его является "Введеніе въ книги В. и Н. Завета", предназначенное въ качествъ учебника въ семинаріяхъ. Правда, это сочиненіе не имбеть строго научнаго значенія, но нужно принять во вниманіе, что оно-первый опыть въ подобномъ роді. Румынская богословская литература была тогда еще въ зародышт, даже богословская терминологія не была вполнъ установлена. А между тъмъ потребность въ богословскомъ образованіи была слишкомъ велика ввиду возрожденія страны и запросовъ времени. Это и побудило преосв. Мелхиседека поспёшить съ составленіемъ такого труда, который хотя-бы нёсколько способствоваль богословскому образованію. Впослёдствін забота о религіозномъ просв'єщенін клира и народа была одною изъ главных заботь его архипастырской дёятельности.

Переходя въ обзору его патріотической дёятельности, припомнимъ, что политическія событія 1856—58 годовъ имёли важное
значеніе для молдовлахійскихъ княжествъ. Парижскимъ трактатомъ
1856 года протекторатъ Россіи надъ княжествами былъ замѣненъ
общеевропейскимъ покровительствомъ. Верховная Порта обязывалась
сохранять въ княжествахъ независимую и національную администрапію, равно какъ полную свободу культа, законодательства, торговли и
навигаціи. Дѣйствовавшіе до сихъ поръ законы и статуты были пересмотрёны спеціально созванной коммиссіею, которая должна была ознакомиться съ настоящимъ положеніемъ княжествъ и предложить осно-

<sup>1)</sup> Calinderu, Episc. Melchisedec. Bucuresci, 1894 an., p. 6-7.

<sup>2)</sup> Discursuri funebre, p. 18.

ваніе ихъ будущей организаціи (ст. 23). Для этой цёли, съ соизволенія султана, въ каждой изъ двухъ провинцій были созваны диваны аб hос, составленные изъ представителей всёхъ классовъ общества (ст. 24). Теперь-то національная партія "возродителей румынской народности" рёщила осуществить свою давнишнюю мысль, занимавшую ихъ уми еще со времени фанаріотскаго ига, — соединеніе княжествъ въ одно государство. Партія уніонистовъ ониралась въ своихъ стремленіяхъ преимущественно на Францію, которая сочувствовала имъ, имѣя ввиду создать изъ княжествъ сильное государство, предназначавшееся быть буферомъ между Турціей и Россіею, устраняющимъ возможность столкновенія между этими державами; противная же партія, сепаратистовъ, опиралась из Австрію и Турцію, не желавшихъ такого соединенія. Духовенство княжествъ въ общемъ принадлежало къ партіи уніонистовъ-возродителей и принимало живое участіе въ объединительныхъ движеніяхъ.

Въ созванныхъ по этому вопросу, въ сентябръ и октябръ 1857 года, диванахъ ad hoc, на которыхъ, по закону, предсъдателями были митрополиты-Молдавскій Софроній и Валашскій Нифонть,-Мелхиседевь, тогда еще архимандрить, быль самымь ярымь уніонистомь. Онь присутствоваль въ качествъ депутата отъ Хушскаго клира, какъ представитель его в извёстный защитникъ уніонистическихъ интересовъ. Извёстность его въ этомъ смыслё распространилась послё рёчи, произнесенной въ день Петра и Навла, въ храмовой праздникъ Хушской семинарів, 29 іюня 1856 года. Річь эта, по свидітельству современниковъ, произвела сильное впечатление на всехъ. Предметь ея-необходимость единенія княжествъ, какъ единственное условіе національнаго могущества. Доказываеть онъ это какъ общими разсужденіями, такъ н историческими примърами. "Если союзъ двухъ людей, -- говорилъ онъ, -усугубляетъ ихъ сиду, то союзъ двухъ вътвей одного и того же народа, разъединеннаго несчастнымъ жребіемъ, не укрѣпитъ ли и не усилить ли его могущество? Могуть ли румыны оставаться расколотыми при симпатіяхъ къ нимъ Европы, которая призываеть ихъ выразить свои желанія и стремленія? Происхожденіе, языкъ, нравы и особенно религія, все насъ соединяеть, ассимилируеть, --- и можемъ ли ми послъ этого оставаться разъединенными? Что насъ можеть разъединить? Мы-братья и никогда не забывали братства. Обратимъ вниманіе на примъры Франціи, Англіи, Испаніи, Италіи и Германіи. Когда Франція стала счастливою, сильною и достойною уваженія?—Тогда, когда Бургундія, Бретань, Нормандія объединились, и всё французи стали братьями; Испанцы--когда Кастилія, Арагонъ и другія провинціи слились воедино; Англія, состоявшая въ средніе вѣка изъ семи маленькихъ государствъ, по соединеніи ихъ стала Великобританіею; Италія стала въ числѣ нервостепенныхъ державъ послѣ того, какъ всѣ вѣтви ея объединились; тоже и Германія" 1). Свою рѣчь онъ заключаетъ слѣдующимъ патетическимъ выраженіемъ: "единеніе было послѣднимъ предсмертнымъ желаніемъ Христа. Якоже Ты, Отче, во Мнѣ и Азъ въ Тебѣ, такъ и оно да будетъ между Нами".

Засъданія Молдавскаго дивана открылись 4 октября (22 сентября) подъ председательствомъ митрополита (офронія, произнесшаго патріотическую рёчь. Въ засёданіи 19 октабря Мелхиседекъ, вмёстё съ другими уніонистами, внесъ на обсужденіе следующія пожеланія земли Моддавской: 1) соединение княжествъ въ одно государство подъ именемъ Руминіи; 2) желаніе имёть наслёдственнаго князя изъ среди царствующихъ домовъ Европы; 3) нейтралитетъ молдовлахійскихъ княжествъ; 4) конституціонное представительное управленіе и, сообразно древнимъ обычаямъ, одно собраніе, основывающееся на очень широкомъ избирательномъ законъ, дабы представлять общіе интересы румынскаго народа, все это подъ коллективною гарантіею державъ, подписавшихъ Парижскій трактатъ. Предложенія эти, по словамъ Калиндера, возбудили великій энтузіазмъ. Слезы текли изъ глазъ нащего епископа и остальныхъ патріотовъ, и всё повторяли, что, наконецъ, Господь исполнилъ желаніе румынъ. "Разсматривая дійствія дивана того времени,--говорить тоть же авторь,-- мы видимь, насколько была неутомима двятельность архим. Медхиседека: во многихъ засъданіяхъ фигурируетъ его имя какъ двигателя и сторонника многихъ предложеній, измененій, гарантирующихь въ будущемъ благо страны, а въ засёданім 24 января 1858 года онъ произносить замічательную рібчь, въ которой является истолкователемъ желаній клира" 2).

Затъмъ предстоялъ вопросъ объ избраніи князя, которое должно состояться на собраніи 5 января 1859 года. Началась усиленная агитація какъ антиуніонистовъ, такъ и среди самихъ уніонистовъ въ пользу нъкоторыхъ претендентовъ.

Архим. Мелхиседекъ старался всёми силами уничтожить планы антиуніонистовъ, заботясь о томъ, чтобы въ предстоящемъ собраніи было большинство членовъ уніонистовъ и чтобы быль избранъ одинъ достойный отецъ народа и надежный защитникъ церкви. Ввиду этого, 16 и 18 декабря 1858 года онъ произноситъ въ каеедральномъ Хуш-

<sup>1)</sup> Calinderu, op. cit., p. 56.

<sup>2)</sup> Ibid., p. 57.

скомъ соборё две речи, въ которыхъ обращаеть внимание слушателей на важное значеніе преистоящаго собранія, а потому и на избраніе достойных представителей, которые были бы одушевлены этою великою задачею для блага своего отечества и церкви. "Моментъ билъ поистина торжественный, -- говорить г. Калиндерь; -- наступаль чась предв глазами сочувствовавшей Еврони, когда руминскій народь должень быль решить свою судьбу, счастье и благосостояние черезь своихъ представителей, унолиомочивъ ихъ на избраніе одного вожда". "Восчувствуйте, — взиваль о. Мелииседевь, — поймите величе и святость вашей миссіи и изберите одного князя. Отъ такого избранія будеть зависеть и міровое значеніе нашей страни. Какъ участь корабля зависять оть одного капитана, такь и страни-оть одного управителя. Избиратель должень отрешиться оть всехь предразсудковь, руководствуясь только собственнымъ совнаніемъ предъ очами Господа, Который сказаль человыку: "возлюбини Господа Бога твоего всымь сердцемъ и всею мислію, и ближняго, какъ самого себя". Эта любовь къ ближнему есть истинный натріотизмъ, который гласить: заботься объ интересахь и счастьи ближняго твоего согражданина. Избранный уполномоченный будеть и попечителемь избирателя: избери же его сь такимъ винивніемъ, какъ ты избираешь руководителя для детей своихъ. Если же ты будень въ затруднении относительно своей компетентности въ такомъ трудномъ деле, то проси Отца обетовъ, да наставить тебя къ избранію достойнаго мужа, который биль бы въ состоянін понять важное значеніе своихъ полномочій относительно возведенія на престоль достойнаго гражданина". "Редко онь говориль съ такою любовью, - свидътельствуеть г. Калиндерь. - Это - ръчь отца къ дътямъ. Она даетъ ему право занять первое мъсто среди мужей, одушевленныхъ любовью въ Богу и къ родинъ" 1). На последовавшемъ затемъ вскоре собраніи быль избрань, сначала Молдавією, а затемь и Валачією, полковникъ Куза изъ незначительной боярской фамилін. Достойно замечанія, что въ Мондавін этоть вопрось прошель значительно спокойнъе, чъмъ въ Валахін, и это случилось, несомнънно, благодаря натріотической д'вятельности Мелкиселека, братьевъ Скрибановъ и другихъ молдавскихъ натріотовъ.

Натріотическая д'вятельность архим. Мелхиседека, его д'вятельное участіе въ вопросъ объединеніи княжествъ и избраніи господаря, обратили на него вниманіе вс'єхъ, какъ на личность просв'єщенную, д'вятельную. Вотъ почему вскоръ по восшествіи Кузы онъ быль при-

<sup>1)</sup> Op. cit., p. 61.



**Сильвестръ Баланеску, епископъ Хушскій.** (1886 — 1900).

По фотографіи изъ собранія автора.

ТИЯ, А. В. ВОЙЕРИАНЪ, ИЪЩАНСКАВ, 1

глашенъ принять участіе въ управленіи страною въ кабинетъ "безбожнаго Когальничяну въ качествъ министра исповъданій и наролнаго просвещенія, въ благодарность за деятельное участіе въ секуляризаціи монастырскихъ имуществъ. Но пробывъ въ этой должности всего шесть дней, онъ принуждень быль оставить пость, такъ какъ даже сами избиратели были недовольны "либераломъ-монахомъ" и подвергали его оскорбленіямъ и насмёшкамъ. Но и за это короткое время управленія министерствомъ, съ 30 апръля по 6 мая 1860 года, онъ издалъ нъсколько распоряженій по вопросамъ о прекращеніи симоніи и веденіи описи церковных имфній. Въ октябрф 1862 года онъ былъ назначенъ членомъ совъта при министерствъ просвъщенія и здёсь заявиль себя какъ просвёщенный деятель. Въ 1868 году назначенъ въ составъ миссін, отправленной правительствомъ въ Петербургь съписьмомъ новоизбраннаго князя къ Императору Александру II. Эта миссія была облечена большими полномочіями по важнымъ вопросамъ для Румыніи: о правахъ консуловъ, о регулированіи отношеній Россіи къ вняжествамъ, о конвенціи относительно русскихъ подданныхъ, находящихся въ Руминіи, и наоборотъ; по вопросу о секуляризованныхъ въ 1864 году имъніяхъ преклоненныхъ монастырей. "Счастливая идея правительства, -- говоритъ Калиндеръ, -- назначить Мелхиседека въ эту миссію была хорошо встрёчена всёми, какъ объ этомъ свидётельствуютъ современники, и самъ Бисмаркъ въ письми къ князю Карлу выражалъ надежду, что эта миссія дасть хорошіе результаты, такъ какъ Мелхиседекъ извёстенъ какъ горячій приверженецъ Россін" 1). Съ такими же похвадами о Мелхиселект отозвался князь Горчаковъ въ письмт къ Карлу. Мелхиседевъ быль принять въ Петербургъ съ большимъ почетомъ: Царь-Освободитель пожаловалъ его орденомъ. Нашелъ онъ также братскій пріемъ и у іерарховъ, присутствовавшихъ тогда въ Синодъ, и у представителей высшаго духовенства. Вообще, румынскій епископъ произвель на всву благопріятное впечатленіе своею просвещенностью и пріятностью въ обращеніи.

<sup>1)</sup> Op. cit., p. 64.

II.

Церковная дъятельность преосв. Мелхиседека.—Общій характеръ ея въ связи съ тогдашнимъ состояніемъ церковной жизни. — Дъятельность его какъ члена св. Синода по организаціи Румынской церкви.—Церковно-научные рефераты его: 1) "Отвътъ Копстантинопольской патріархіи объ освященіи мира" и 2) "Папизмъ и православная церковь въ Румыніи".—Взглядъ еписк. Мелхиседека на католицизмъ въ Румыніи.—Участіе его въ Бонской конференціи.

Церковная дъятельность Мелхиседека была разнообразна и обнимала вск стороны церковной жизни. Она обусловливалась тёмъ печальнымъ состояніемъ, въ какомъ находилась церковь со времени восшествія Кузы на престодъ объединенныхъ княжествъ. Объединеніе княжествъ, явившееся завершеніемъ того національнаго возрожденія румынской народности, которое началось съ 1821 года, по сверженів ига фанаріотовъ, имъло вредныя послъдствія для церкви, чего не предвидьли церковные дъятели, работавшіе для достиженія этой національной задачи. Вмёсто фанаріотской культуры, какъ "порочной и растлёвающей", румынскіе патріоты старались воспринять культуру Запада, которая, по ихъ мивнію, болбе соотвётствовала духовной природё румынь, какъ отрасли великаго латинскаго народа, славныхъ римлянъ. Восточное православіе, представительницею котораго являлись Греція и Россія, считалось тормозомъ просвіщенія и возрожденія румынской націи. Поэтому исходною точкою церковныхъ реформъ, предпринятыхъ правительствомъ Кузи, явилась потребность реформировать церковь по началамъ европейского Запада, поставить ее въ государствъ согласно последнимъ требованіямъ науки, какъ общепризнаннымъ принцинамъ современной культуры. Отсюда возникли симпатіи правительства къ католичеству и протестантству, вопреки всему ходу исторической жизни руминскаго народа, который обязанъ своимъ бытіемъ н сохраненіемъ своего національнаго существованія православной религін.

Съ другой стороны, эта эпоха была временемъ организаціоннаго устройства Румынской церкви во всёхъ ея частяхъ. Итакъ, борьба съ современнымъ антицерковнымъ направленіемъ и организація Румынской Церкви,—вотъ тё задачи, которыя лежали на обязанности Синода, какъ высшаго правительственнаго органа Румынской церкви. Преосв. Мелхиседекъ былъ однимъ изъ дѣятельнѣйшихъ и авторитетнѣйшихъ членовъ Синода. Доказательствомъ этого служатъ синодальные отчеты, изъ которыхъ видно, что ни одинъ вопросъ церковной жизни въ его время не рѣшался безъ его ближайшаго участія. Почти всѣ установленія, существующія въ настоящее время въ Румынской

церкви, обязаны его деятельному участію. Такъ, 1 мая 1873 года онъ быль избрань членомъ коммиссіи для выработки правиль синодальныхъ собраній, 7 мая быль назначень въ коммиссію по вопросу о синодальной печати, 22 мая въ Синоде имъ быль прочитанъ докладъ \_о монашеской инспинлинъ". 25 мая имъ быль представленъ проектъ правиль о производстве следствій, 26 мая онь читаеть проекть о положенім семинаристовъ, затёмъ-о викарныхъ и самостоятельныхъ архіереяхъ и о преимуществахъ митрополитовъ, 21 мая 1874 года предлагаетъ проектъ монополін восковыхъ свічей, 29 мая-проектъ измененія правиль Синода, затемь-проекть о назначеніи титулярныхъ еписконовъ, каковыми впредь должны быть люди просвещенные. съ спеціальными научными познаніями. Тогда же онъ дёлаеть предложение объ опредълении церковныхъ и національныхъ праздниковъ: 30 октября 1874 года-объ избраніи епископовъ титулярныхъ, 11 ноября-проекть закона относительно религіознаго ученія, 16 ноябряпроекть закона о семинаріяхъ, 23 ноября-проекть объ исправленіи церковныхъ книгъ. Всв эти проекты представлены были преосв. Мелхиседекомъ въ заседаніяхъ Синода въ 1874 году, а затёмъ получили ваконодательное значеніе. 8 декабря 1875 года епископъ представляеть проекть закона о жалованьи городскимъ и сельскимъ священникамъ, 25 іюня 1879 года разбираеть вопрось объ одеждё священно-служителей ввиду современных толковъ объ отмене ихъ традиціоннаго одённія. Въ 1880 году представляеть проекть о пересмотре богослужебныхъ книгъ и о новомъ изданіи ихъ, 12 іюня 1881 года предлагаетъ правила о принятім инославныхъ въ православіе, въ 1883 году проектъ синодальнаго отвёта Константинопольской представляетъ натріархін по новоду освященія мира въ Букурештв. Этоть отвъть является вибств съ твиъ автомъ автокефаліи Румынской церкви. 1883 году онъ читаеть свой замёчательный докладъ о папизмё въ Румыніи и о современномъ положеніи православной церкви. Въ 1888 году читаетъ свою записку о нравственномъ и матеріальномъ положеніи священниковъ въ Румыніи.

Остановимся подробнёе на нёкоторых докладах его, характеризующих современную ему церковную жизнь, а вмёстё съ тёмъ и церковную дёятельность еписк. Мелхиседека. Эти доклады представляють собой научные трактаты, такъ какъ для Мелхиседека Синодъ не былъ учрежденіемъ только административнымъ, предназначеннымъ для упорядоченія церковныхъ дёлъ: онъ смотрёлъ на него какъ на просвётительную школу для епископовъ, почему и читалъ здёсь свои ученыя сочиненія. Вотъ почему эту сторону церковной дёятель-

Digitized by Google

ности Мелхиседека справедливо назвать церковно-научною, въ отличіе отъ чисто научной двятельности его, обусловленной теоретическими интересами. Доклады эти мы будемъ приводить въ связи съ современными обстоятельствами церковной жизни. На первомъ мёсть по значенію ставимъ "Отвётъ Константинопольской патріархіи но вопросу объ освященіи мира" 1). Этотъ докладъ читанъ былъ въ синодальной сессіи 1882 года и имъетъ важное значеніе въ исторіи Румынской церкви, такъ какъ слёдствіемъ его было окончательное признаніе ея автокефальности со стороны патріархіи.

# 1. Отвътъ Константинопольской патріархіи по вопросу объ освященіи мира.

Исторически связанная съ церковью Константинопольскою, Румынская церковь стояла къ ней въ разныя времена въ различныхъ степеняхъ іерархическаго подчиненія, хотя это подчиненіе въ сущности было почти только номинальнымъ, фактически же Румынская церковь была автокефальною. Во времена Кузы, а затемъ въ первое время княженія Карла эта зависимость ограничивалась полученіемъ отъ Константинопольской патріархіи св. мира. Но съ 1878 года, т. е. съ возведенія Румыній на степень королевства, и такая зависимость казалась несоотвётствующею достоинству Румынской перкви. И вотъ 25 марта 1882 года, въ день Благовищенія Пресвятой Богородицы, въ великій четвергь, въ канедральной церкви митрополіи въ Букурешть, въ первый разъ было совершено небывалое до сего времени въ Румынін освященіе св. мира для Румынской церкви и прекращены сношенія съ патріархіей по полученію его. Патріархія усмотрёла въ этомъ нарушеніе порядка іерархических отношеній и укорила Румынскую церковь въ самовольномъ поступкъ, показывая этимъ свое господство налъ нею.

Въ патріаршемъ посланіи по этому поводу прежде всего говоримось, что освященіемъ мира румынскіе іерархи обнаружили полное незнаніе высшихъ каноническихъ духовныхъ преимуществъ патріаршаго, апостольскаго и вселенскаго престола; что постунокъ этотъ стоитъ въ противорѣчіи съ порядкомъ, унаслѣдованнымъ отъ древности, и румынскіе іерархи черезъ это явили себя не хранителями

<sup>1)</sup> Онъ помъщенъ въ оффиціальномъ органѣ Biserica orthodoxa Româna за 1882 г. Переводъ его въ Трудахъ Кіевской Духовной Академін за 1883 г., № 8, стр. 648—676. Извлеченіе въ статьяхъ проф. Курганова, Записки Каз. Универс. 1902 г., № 5—6.



церковнаго порядка, а образцомъ безпорядка, достойнаго осужденія. Основаніемъ для такого осужденія являются прежде всего слова ап. Павла къ коринеянамъ: "вся же благообразно и по чину да бываютъ". Этотъ порядокъ особенно необходимъ въ духовныхъ дѣлахъ. А между тѣмъ, черевъ самовольное освященіе мира іерархи румынскіе совершили безпорядокъ, нарушивъ церковный обычай. Кромѣ того, они нарушили 34-е Апостольское правило, которое гласитъ: "еписконамъ всякаго народа подобаетъ знать перваго изъ нихъ и признавать, яко главу, и ничего не дѣлать безъ его разсужденія". Затѣмъ синодальное посланіе говоритъ и о другихъ нововведеніяхъ въ Румынской церкви, какъ-то: объ обливательномъ крещеніи, о погребеніи самоубійцъ, о введеніи Григоріанскаго календаря и о "прочемъ подобномъ". Посланіе имѣетъ дату 10 іюля 1882 года и подписано святѣйшимъ патріархомъ Іоакимомъ и 11-ю архіереями-членами Синода.

Румынская церковь оскорбилась такимъ патріаршимъ послапіємъ и отвътила на него со своей стороны обширнымъ посланіємъ, въ которомъ доказывала свою исконную автокефальность и право на освященіе мира, какъ аттрибутъ автокефальности церкви. Отчетъ этотъ составленъ преосв. Мелхиседекомъ по порученію румынскаго Синола.

Содержаніе этого отвёта слёдующее. Поблагодаривъ натріарха за приведенныя имъ апостольскія слова, которыя лишній разъ дають случай думать о нихъ, изучать ихъ смыслъ и осуществлять въжизни, авторъ останавливается на разборъ 34 Апостольского правила, которомъ натріаршее посланіе основывало свое право господства надъ Румынскою церковью, а слёдовательно — и запрещение самовольнаго освященія мира. Въ руминскомъ "актъ" это правило приведено въ полномъ видъ, а именно: "творить же каждому только то, что касается его епархін и м'єстъ, къ ней принадлежащихъ. Но и первый ничего не творить безъ разсужденія всёхъ, да тако будеть единомисліе". "Смыслъ этого канона, -- говорится въ румынскомъ актъ, -- такой: всякая нація или народъ христіанскій-православный имфеть своихъ епископовъ; между епископами одинъ есть первый, но каждый епископъ управляеть въ своей области по установленнимъ церковью правиламъ. Когда встръчается какой-инбудь непредвидънный правилами случай, епископъ совътчется съ первимъ относительно того, какъ поступить въ данномъ случав. Но и первый епископъ, или архіепископъ, въ непредвидённыхъ случаяхъ долженъ совётоваться съ другими еписконами и поступать согласно съ общимъ решеніемъ, чтобы общее пониманіе и единство господствовали въ церковной дисциплинъ". Въ под-

твержденіе правильности такого пониманія канона приведено толкованіе архим. Іоанна наъ его "Опыта курса церковнаго законов'єдінія" (1 т., стр. 177). "Въ согласін съ этимъ апостольскимъ правиломъ. говорится далёе, устроена православная церковь въ королевстве руминскомъ... Согласно правилу Апостольскому, архіепископъ и митрополить Угровлахійскій, какъ имфющій містопребываніе въ столиць королевства, считается первымъ между іерархами румынскими и пользуется первенствомъ, вследствіе чего и носить титуль примаса румынскаго и президента Святъйшаго Синода православной Румынской церкви. Такъ онъ признается и титулуется въ Румыніи клиромъ в мірянами..... Согласно тому же Апостольскому правилу, наши епархіальные іерархи въ своей церковно-административной дёятельности руководствуются правилами, установленными издревле церковью, и традиціонными обычаями, освященными предшественниками; въ случаяхъ, непредвиденныхъ древнею практикою, требують разрешенія Синода, гдъ собираются всъ јерархи страны-митрополиты и епископы, числомъ 16,-и то, что решается здёсь, признается обязательнымъ для всёхъ митрополитовъ и епископовъ". Далее говорится о томъ, что 28-е правило IV вселенскаго собора никакъ не можетъ относиться къ румынамъ, во 1-хъ потому, что подъ варварскими народами, епископовъ которыхъ Халкидонскій соборъ подчиняетъ юрисдивцін Константинопольскаго патріарха, слёдуеть разумёть алановъ н русскихъ, но не румынъ; во 2-хъ, румыны приняли христіанское ученіе и врещеніе, а равно и первыхъ епископовъ не изъ Константинополя. Крещеніе румынъ древите самого существованія Константинополя. Румины явились въ Дакію съ свиенами христіанства еще во II въкъ по Рождествъ Христовомъ. Принесенное сначала въ Дакію, христіанство развилось здёсь черезъ собственныя силы народа, такъ что въ III въкъ, по свидътельству Тертулліана, Дакія была полна христіанъ; дакійскіе епископы участвовали на 1 вселенскомъ соборъ.... Итакъ, ни правиломъ IV вселенскаго собора, ни другимъ правиломъ какого-либо вселенскаго или помъстнаго соборовъ Румынская церковь не полчинена Константинопольской".

Затъмъ преосв. Мелхиседекъ кратко излагаетъ исторію отношеній Константинопольской патріархіи къ Румынской церкви съ самыхъ древнихъ временъ до новъйшихъ. Ввиду исторической важности этого вопроса вообще мы приведемъ въ извлеченіи данныя, освъщающія его. ...Въ Римской имперіи съ гражданскимъ управленіемъ извъстною областью должно было совпадать и церковное; какъ то, такъ и другое имъли своимъ центромъ какой-либо болье извъстный городъ въ имперін; онъ опредълялся какъ гражданскими, такъ и соборными правилами. Изъ этихъ центровъ исходило административное и организаторское управление извъстною областью. Императоръ Юстиніанъ учредиль въ VI въкъ подобный центръ церковной администраціи въ родномъ своемъ городъ-Первой Юстиніанъ; между другими провинціями, подчиненными этому центру, была и Дакія, населенная румынами. Этотъ императорскій законъ, содержащійся въ XI новелль Юстиніана, есть первый публичный акть, известный въ исторіи румынь, относительно церковной юрисдикціи. Румыны впродолженіе многихъ въковъ держались этой юрисдикціи. Современемъ, вмёсто Первой Юстиніаны, у южныхъ славянъ возвысился Охридъ, и румыны сохранили съ нимъ древнія связи, бывшія у нихъ съ церковью Первой Юстиніаны..... Эти связи состояли въ томъ, что румыны въ случат необходимости, въ нъкоторыхъ церковныхъ дълахъ, по ихъ религозному сознанію, наиболье важныхъ, побращались туда за руководствомъ. Съ конца XIV въка начинаются первыя попытки Константинопольской патріархіи подчинить своей юрисдикціи румынскія господарства, выражалось въ назначении для нихъ митрополитовъ или въ утвержденін избранныхъ. Такъ продолжалось до начала XVII въка, до временъ \* господства фанаріотовъ.

"Исторія нашей борьбы съ монахами-фанаріотами есть цѣлая драма, вызывающая боль во всякомъ христіанскомъ сердцъ. Съ одной стороны, - простосердечіе, предапность религіи до самоотверженія, довърчивость, сочувствие страждущимъ собратьямъ Востока, громадныя пожертвованія въ пользу ихъ; съ другой, - неблагодарность, желаніе давить, абсолютно властвовать и забота о своихъ собственныхъ частныхъ интересахъ, словомъ, эксплуатація цёлой націи изъ милліоновъ върующихъ, не для ея пользы, нравственной, религіозной и матеріальной, а для интересовъ чужихъ, прямо враждебныхъ націи. Съ господствомъ фанаріотовъ усилилась власть игуменовъ-грековъ, назначавшихся въ румынскіе монастыри. Покровительствуемые господарямифанаріотами и политическимъ вліяніемъ патріархіи, они сделались владыками надъ большею частью румынской территоріи.... Для Румынін эти монахи-фанаріоты ничего не сділали: ни одной школы для обученія клира и народа, ни одной больницы для больныхъ, ни одного румына, образованнаго по ихъ иниціативъ и на ихъ богатыя средства, ни одной румынской книги для развитія языка, ни одного благотворительнаго учрежденія.... Въ тъ печальной памяти времена патріархія, опираясь на господарей-фанаріотовъ, дълала различныя нарушенія нашей церковной самостоятельности... Одну только выгоду, и то отрицательнаго свойства, получили румыны отъ монаховъ-фанаріотовъ и ихъ вмёшательства въ наши церковныя дёла—убёжденіе, что румыны не должны ожидать для своей родины никакого добра отъ чужизъ монаховъ, такъ какъ эти чужеземцы, если что-либо и начинали добромъ, то всегда оканчивали зломъ. Себё и своей націи румыны должны были помогать сами своими собственными средствами, на почвё же церковной—собственными силами національной церкви; только на себя и Бога должны были они надёяться и ничего хорошаго не ожидать отъ другихъ.

"Такъ теперь давно уже и поступаютъ румыны. Съ 1821 года начинается эпоха нашего національнаго, политическаго и церковнаго возрожденія; тогда изъ нашей земли съ господарями фанаріотами удалился и фанаріотскій клиръ. Церковь наша есть православная Руминская церковь, которую Божественное Провидение теперь сделало церковью королевства свободнаго и независимаго, - королевства Руминів. Если она въ тяжелия, печальния и темния времена сумъла, вмъстъ съ своею нацією, сохранить и защитить свою самостоятельность, то тъмъ болъе она сдълаеть это теперь, когда расширилось образование. • когда нація, которой принадлежить эта церковь, видить въ ней надежную опору для защиты во времена бъдствій, пристань среди бурь жизни и прочную ладью для спасенія. При всемъ томъ, патріархія не переставала время отъ времени обнаруживать, подъ различными видами, своекорыстіе, но не могла захватить и подчинить себъ церковь румынской націи, сильной втрою. Патріархія осуждала вст наши движенія, предпринятыя для возбужденія націн и такимъ образомъ ратовала противъ нихъ всемъ доступнымъ ей оружіемъ. Во врема нашего національнаго движенія, въ 1848 году, патріархія лишила м'іста и отлучила митр. Неофита за то, что последній сталь во главе національнаго движенія..., а когда началось объединительное движеніе въ Румынін, патріархія рішила устрашить румынских митрополитов отлученіемъ въ случат, если и они пристануть къ нему и будутъ способствовать осуществленію его цёлей. Но митрополиты продолжали работать, какъ и въ прошломъ, въ пользу осуществленія этого великаго національнаго дёла. При господарѣ Кузѣ были отобраны монастири изъ рукъ монаховъ-фанаріотовъ, благодаря чему уничтожились последніе остатки фанаріотскаго господства, освобождена и возвращена странъ отчужденная часть руминскихъ имъній и доходовъ для употребленія ихъ исключительно на національное развитіе и образованіе. Патріархія подняла тревогу на весь свёть, клеветала и досель не перестаетъ плакаться предъ всёми правительствами на несправедливость, будто бы совершенную Румыніей, на дёлі: же—на великое добро, сдёланное послёднею.

"Когда при томъ же господаръ, между другими законами для организацій страни. было установлено нісколько заковоположеній и относительно Румынской церкви, не нашедшихъ въ сердцахъ румынъ сочувственнаго отклика, такъ какъ они введены были, какъ потомъ обнаружилось, въ виде временныхъ политическихъ меръ, --- въ стране нзъ-за нихъ возникъ ропотъ. Патріархія протествовала предъ господаремъ противъ нихъ, но протесть ея былъ возвращенъ обратно. Правительство господаря отвётило патріарху отрицаніемъ его правъ на вить пательство во внутреннія дъла страны и церкви Румынской. При княз'в Карл'в I, церковный органическій законь, выработанный при Кузъ и вызвавшій недовольство страни, быль измёнень; въ основаніе его легли церковные каноны и традиціонные обычаи страны, чёмъ и успокоены быди взводнованные умы. Въ немъ издожены способъ избранія митрополитовъ и епископовъ, учрежденіе св. Синода и его правъ въ церковнихъ делахъ, администрація епархій и проч. Этимъ закономъ управляется наша церковь уже около 10 лётъ, и самъ по себъ онъ не болъе, какъ сохранение и раскрытие древнихъ обычаевъ. Патріархія до сего дня игнорируетъ организацік и положеніе нашей церкви и при всякомъ удобномъ случат встръчаетъ насъ своими претензіями вибшательства во внутреннее управленіе нашей церкви. Во всъхъ своихъ письмахъ къ румынскому митрополиту-примасу и президенту Синода православной Румынской церкви патріархія употребляеть титуль "преосвященный митрополить Угровлахійскій, многочестный экзархъ сопредвльныхъ областей и мъстоблюститель Кесаріи Каннадокійской",-титулъ, по меньшей мёрё, не имёвшій и не имёющій у насъ никакого смысла и практическаго значенія, кром'є, разв'є, намъренія задъвать наше національное чувство пренебреженіемъ нашими законными титулами. Кстати припоминаемъ и то, что въ настоящее время страна наша не есть простое княжество или область (χράτος, χλίμα), но-богохранимое королевство Румынское.

"Патріархія даеть соборнымь постановленіямь совершенно другой смысль, считая нась въ рядахь варваровь V віка, живущихь около бракій и при морії Эвксинскомь. Даліве, если бы мы дійствительно были между этими варварами V віка, то патріархія все таки не иміта бы права церковно-властвовать надъ нами въ настоящее время. Народы въ своемь дітстві варварскіе, со временемь, при торжествів цивилизацій, ділаются образованными и занимають достойное місто въ ряду образованных націй и понимаются такь, каковы они въ дівп

ствительности, а не какими были сотни и тысячи лёть раньше. На основаніи этого канона и другихъ, патріархія можетъ имъть притазанія на церковное господство надъ Россіей, Болгаріей, Венгріей. Сербіей и даже настоящей Греціей: эти земли когда-то находились въ перковной зависимости отъ Константинополя. На основани всего этого, Святьйшій Синодъ православной Руминской церкви объявляетъ во всеуслышаніе, что Румынская православная церковь была и есть автокефальная въ предблахъ румынской территорів, и что никакая церковная власть не вправъ возлагать на нее что-либо. Мы не имъемъ надобности, чтобы наша' церковная самостоятельность была признана къмъ-либо; она есть историческій фактъ, достаточно ясный для насъ, для любящихъ насъ и желающихъ быть съ нашею церковью и государствомъ въ дружественныхъ отношеніяхъ. Таково наше положение и таковымъ оно останется до последняго нашего издыханія: ничто не заставить нась измінить его. Объявдяемь также. что защищая самостоятельность нашей церкви отъ какихъ бы то ни было покушеній извив, мы не желаемъ отдъляться отъ единства православной церкви. Мы хранимъ тъ же церковныя доктрины, ту же дисциплину, то же богослуженіе, которыя мы унаслідовали отъ отцовъ и которыя общи православной церкви всёхъ странъ. Мы видимъ въ Константинопольской патріархіи правственный центръ, откуда должно исходить направление въ ръшении всъхъ дълъ, имъющихъ общий интересь для всей православной церкви относительно погматовъ, лисциплины и богослуженія. Если патріархія можеть при надобности въ подобныхъ дёлахъ совётовать намъ, то въ подобныхъ же дёлахъ можемъ и мы совътовать ей.

"По вопросу объ освященіи мира, на основаніи церковныхъ правиль, изъясненныхъ русскимъ канонистомъ архим. Іоаниомъ н въ "Пидаліонъ", нужно признать, что "каждый православный епископъ можетъ освящать миро; но вошло въ обычай, что въ каждой странъ съ автокефальною церковью освященіе мира производится въ столичныхъ церквахъ, при патріархіяхъ и митрополіяхъ... Вопрось о миръ никогда не былъ у насъ предметомъ богословскихъ споровъ или каноическаго состязанія до настоящаго времени, иначе онъ давно ръшился бы, подобно многимъ другимъ, въ смыслъ нашей церковной самостоятельности. Встарину св. миро иногда освящалось въ Румынів. Именно, наши господари во время посъщеній патріарховъ Востока—Константинопольскаго, Іерусалимскаго, Антіохійскаго и Александрійскаго, —приглашали ихъ совершать освященіе мира вмѣстъ съ мъстными митрополитами и епископами.

Кромъ каноническихъ и историческихъ соображеній, нужно обратить вниманіе и на догматическую сторону вопроса. "Св. миро есть церковное таниство, черезъ которое запечатлъвается крещеніе, налагается печать дара Духа Святаго на новаго члена церкви... Съмя, брошенное въ душу новаго члена церкви въ таннствахъ крещенія и миропомазанія, поджно развиваться въ жизни его поль воздъйствіемъ церкви, черезъ посредство оглащенія, поученія, черезъ совершение св. таинствъ, находящихся въ распоряжения перкви... Отсюда церковь должна владёть всёми средствами къ совершенію тавиствъ для возвышенія христіанской жизни. Какъ одно изъ такихъ именно средствъ, какъ печать крещенія, какъ символъ сообщенія Св. Духа, св. миро по необходимости должно освящаться во всёхъ тёхъ мъстахъ, гдъ организована самостоятельная церковь. Исканіе этого средства освященія у церквей другихъ странъ означало бы, что эта церковь не владбеть полнотою средствъ ко спасенію и освященію; а если она не можеть освящать мира, то не можеть и крестивпимся у нея сообщить Св. Духа и усовершенствовать ихъ черезъ оглашение и поучение, но ищеть у другихъ церквей, чтобы онъ сообщали дары Св. Духа крестившимся у нея. Въ такомъ случав нужно было бы отъ другихъ церквей выписывать и катихизаторовъ, и проповъдниковъ, обязанныхъ поддерживать и раскрывать сообщенные въ мирономазаніи дары Св. Духа. Итакъ, освященіе св. мира есть неотъемлемый аттрибутъ автокефальной церкви, безъ котораго церковь лишается самаго главнаго средства къ достиженію спасеніясообщенія даровъ Св. Духа. На этомъ основанін, покоющемся на канонахъ, на общей церковной исторіи и исторіи нашей церкви, на догматическихъ началахъ и примъръ другихъ автокефальныхъ церквей, --- мы рёшились совершить въ Румыніи, въ канедральной церкви первой митрополіи, освященіе мира по установленному церковью порядку и подобно тому, какъ оно совершается въ другихъ церквахъ. Это решение навсегда остается непоколебимымъ, пока будетъ существовать православная церковь румынской націн".

Относительно обвиненія патріархією Румынской церкви въ допущеніи будто бы нікоторых новшествь (напр. обливательное крещеніе, церковное погребеніе самоубійць, Григоріанскій календарь, домогательство патріаршества и мн. др.), въ посланіи говорится, что "св. Синодъ Румынской церкви не им'єть св'яд'єній о прдобных новшествахь, такъ какъ наша православная церковь неизм'єнно хранить предписанія существующих каноновь. Букурешть. 1882 года 23 ноября". Долго патріархія не отвъчала на это посланіе и даже прекратила сношенія съ Румынскою церковью, которыя возобновились только въ концѣ 1884 года. Въ слъдующемъ, 1885 году, 25 іюня патр. Іоакимъ IV послалъ митрополиту Румынскому "то́цос", въ которомъ признаетъ автокефальность Румынской церкви. Этимъ, конечно, окончился вопросъ объ освященіи мира. Такимъ образомъ, отсюда видно, какое значеніе имѣлъ еписк. Мелхиседекъ въ рѣшеніи вопроса объ автокефальности Румынской церкви. Въ своей рѣчи, посвященной памяти Мелхиседека въ день избранія ему преемника по членству въ Румынской Академіи, Д. Стурдза говоритъ, что "это посланіе, составленное еписк. Мелхиседекомъ, и вообще его дѣятельность въ данномъ вопросъ, является кульминаціоннымъ пунктомъ въ его жизни и заслуживаетъ вѣчной благодарности отъ румынскаго клира и народа" 1).

16-го мая 1883 года преосв. Мелхиседекъ прочиталь докладную записку, въ которой, указывая, съ одной стороны, на угрожающую господствующей православной церкви опасность отъ усиленія и пропаганды католичества, а съ другой—на обязаность Синода защищать національную церковь отъ паденія, представиль второй докладъ:

### 2. Папизмъ и современное положеніе православной церкви въ Румыніи.

Эта замѣчательная докладная записка вошла потомъ въ спеціальное изслѣдованіе преосв. Мелхиседека: "Раріямиі зі starea actuala a biserice orthodoxe in regatul României". Ближайшимъ поводомъ къ написанію этой записки послужило назначеніе въ Букурештъ католическаго митрополита вопреки законамъ страны, а вообще поводомъ къ написанію этого ученнѣйшаго изслѣдованія о папизмѣ въ Румыніи послужили все болѣе и болѣе возраставшіе успѣхи Римской церкви въ Румыніи, на что, несмотря на вѣротерпимость и всеобщій индифферентизмъ, было обращено вниманіе какъ духовенства, такъ и многихъ представителей свѣтскаго общества, въ которыхъ еще не утратилось сознаніе важности для Румыніи православной церкви какъ въ ея многострадальной исторической судьбѣ, такъ и въ современномъ ея положеніи. Такъ какъ священный долгъ Синода—стоять на стражѣ и оберегать церковь отъ опасностей, ей угрожающихъ, то преосв. Мелхиседекъ, по собствен-

<sup>1)</sup> Calinderu, op. cit., p. 66.

ному побужденію и предложенію примаса Букурештскаго митрополита Каллиника, и составиль настоящее изслідованіе. Оно ділится на двіз части: въ первой излагается исторія католичества въ Румыніи съ древнійших времень до настоящаго, во второй—современное состояніе православной церкви въ Румынскомъ королевстві.

Рекомендуя желающимъ ознакомиться съ этимъ интереснимъ и вполнъ научнымъ изслъдованіемъ въ переводъ, помъщенномъ въ "Трудахъ Кіевской Академіи" (1884 г. т. П), мы представимъ здъсь самый докладъ Синоду, составляющій, какъ мы говорили, самую основу этого изслъдованія. Мы приводимъ его по рукописи, хранящейся въбибліотекъ Московской Академіи 1). Какъ и съ какою цълью попала она сюда, не можемъ сказать. Надо думать, что она послана или непосредственно въ Академію или черезъ Московскаго митрополита самимъ Мелхиседекомъ, или румынскимъ Синодомъ, для ознакомленія съ положеніемъ православія въ Румыніи. Докладъ состоить изъ четырехъ экскурсовъ.

### а) Исторія папизма въ Румыніи.

Изъ всёхъ документовъ видно, что съ 1076 и по 1813 годъ всё старанія напы и содёйствовавшихъ ему польскихъ и венгерскихъ королей, а также австрійскихъ императоровъ, ко введенію католицизма въ княжества Молдавію и Валахію достигли только того, что по церковнымъ дёламъ проживающихъ тамъ поляковъ, венгерцевъ, нёмцевъ и другихъ людей католическаго исповёданія, пріёзжали временно латинскіе епископы въ качествѣ визитаторовъ, а затѣмъ префектовъ, которые затѣмъ возвращались обратно. Желая упрочить средства къ достиженію цёли, Римская церковь и австрійское правительство поручили своему агенту обратиться къ молдавскому господарю Каллимаху съ ходатайствомъ о дозволеніи имѣть постоянное пребываніе въ княжествѣ латинскому архіерею, который будетъ назначенъ въ г. Бакэу, для всёхъ жителей католическаго исповёданія въ Молдавіи.

Господарь передаль ноту австрійскаго консула по сему предмету на утвержденіе общаго дивана изъ духовенства и бояръ всёхъ классовъ, созваннаго на 9-е декабря 1815 года.

Доказавъ историческими документами, что несмотря на старанія паны, поддерживаемыя сосъдними католическими правительствами, латинскіе епископы никогда не имъли постояннаго пребыванія въ

<sup>1)</sup> Рукопись М. Д. Акад., инв. кат. № 5590.

жняжествъ, а посъщали церкви своихъ единовърцевъ въ качествъ внаитаторовъ и возвращались обратно; что по законамъ края, древнему обычаю и правиламъ св. соборовъ, одинъ только митрополитъ и епархіальные епископы, набранные нацією и утвержденные господаремъ, имъютъ постоянное пребываніе въ своихъ епархіяхъ; что не только иностранные, но и наши православные архіереи безъ епархій не имъютъ права ни совершать архіерейскаго богослуженія, ни пріъзжать въ чужую епархію безъ разръшенія мъстнаго епархіальнаго начальника,—на этихъ основаніяхъ диванъ доложилъ господарю, что ходатайство австрійскаго дипломата не можетъ быть принято. Господарь донесъ объ этомъ Портъ, а австрійскому консулу, въ отвътъ на его ноту, препроводилъ копію съ постановленія дивана. Порта утвердила это постановленіе.

Узнавъ, что несмотря на это, папа назначилъ католическаго епископа для Молдавіи, общій диванъ вновь собрался безъ господарскаго предложенія и, по постановленію 11 марта 1819 года, вновь просиль господаря о томъ, чтобы ни постоянное, ни временное пребываніе въ княжествѣ латинскаго епископа никогда не было дозволено, такъ какъ онъ преслѣдуетъ многія неблаговидныя дѣли—совращеніе, возмущеніе въ народѣ. Признавая политическую важность ходатайства молдавскаго господаря, Порта поспѣшила утвердить постановленіе дивана.

Послѣ второго отказа Австрія настанвала на учрежденін въ Молдавін латинской енархін, но подъ другою формою, подъ именемъ енискона-визитатора, а не постояннаго. Для достиженія же цѣли она прежде всего исходатайствовала у Порты назначеніе Михаила Суцо господаремъ Молдавін на мѣсто Каллимаха. Новый латинскій епископъ, Филипъ Паррони d'Oloan, получилъ въ Константинополѣ фирманъ на прибытіе въ Молдавію по своимъ дѣламъ подъ именемъ monseigneur Philippe Parroni Ecclesiastico. Но такъ вакъ въ княжествѣ было извѣстно, что онъ прибылъ въ качествѣ визитатора, а изъ Рима онъ назначенъ для постояннаго пребыванія въ Молдавіи, то ему воспретили исполнять обязанности епископа.

Представляя фирманъ Порты и излагая дёло съ благовидной стороны, австрійскій агентъ обратился къ новому господарю съ ходатайствомъ о дозволеніи епископу Паррони заниматься своими дёлами въ католическихъ церквахъ, не дёлая ему въ этомъ никакого препятствія. Названный агентъ обратился къ предсёдателю дивана, митрополиту Веніамину, съ письмомъ, въ которомъ, между прочимъ, сослался и на то, что даже въ Россіи подданные католическаго исповёданія,

кром в священниковъ и духовниковъ им вютъ и своихъ епископовъ. Принимая же въ соображение, что предлагаемый епископъ никогда въ стран в не существовалъ, что съ назначениемъ этого епископа учреждается въ Румыни новая каеедра пастыря Западной церкви, который утверждается иностранною протекцию, и возведенный въ высший санъ будетъ им вто большую власть пастыря и наблюдателя, что подобнымъ назначениемъ нарушаются національныя права народа, главный посновы государственнаго порядка и султанские хатишерифы, въ религіозномъ же отношеніи нарушается церковный уставъ, а когда народъ увидитъ вновь учрежденныя инославныя окормленія, то нъкоторые изъ хлібонашцевъ соблазнятся и тогда послідують совращенія, преслідованія,—на этомъ основаніи диванъ вновь просилъ не допустить совершенно пребыванія католическаго епископа въ княжеств в, избавить молдавскую землю отъ угрожающихъ ей безпорядковъ, по случаю предлагаемаго догматическаго вопроса.

Новый господарь Суцо и митрополить Веніаминъ сообщили австрійскому консулу состоявшееся постановленіе. Наконець, уб'єдившись въ томъ, что пребываніе латинскаго епископа требовалось только для введенія католицизма и умноженія прозелитовъ, общій диванъ, по постановленію 25-го августа 1826 года, вновь запретилъ пребываніе католическаго епископа въ княжествъ. Господарь Стурдза утвердилъ это постановленіе. Послѣ такого противодъйствія папа отказался было на нѣкоторое время отъ своего притязанія, ограничиваясь епископами-визитаторами (см. выше стр. 375—379).

Въ Валахіи до настоящаго времени соблюдался тотъ же порядокъ. Последнимъ визитаторомъ считается епископъ Никопольскій, хотя онъ имъетъ пребываніе въ Букурештъ.

# б) Современное положение православной церкви въ Румынскомъ королевствъ.

Господствующая церковь страдаеть отъ недостатка интеллектуальнаго и моральнаго развитія духовенства; отъ постояннаго упадка религіознаго чувства какъ въ народѣ, такъ и въ образованномъ классѣ. вслѣдствіе распространяемой антихристіанской и антисоціальной доктрины; отъ неправильнаго образованія духовенства; отъ того факта, что храмы не только не посѣщаются, но разрушаются, даже содержимые правительствомъ; отъ матеріальной и моральной бѣдности церкви. Всѣ эти явленія доказываются слѣдующимъ образомъ. Подъ вліяніемъ современнаго стремленія къ либерализму и цивилизаціи, множество молодыхъ людей посылается заграницу для образованія. Много французовъ и поляковъ завели въ странъ пансіоны, но эти иностранцы не даютъ новому покольнію ни національнаго, ни религіознаго образованія, а внушають ему выгоднейшій для себя космонолитизмь. Большая часть румынъ, восинтавшихся заграницею, усвоили себъ самыя нельшыя иден, совершенно утратили христіанскія и національныя чувства, прониклись систематически внушаемою тамъ ненавистью къ абсолютизму и тенденціями папизма, а по возвращенім на родину приміняють эти взгляды къ своей національной церкви, и при всёхъ случаяхъ тайно и явно порочатъ ее, вредятъ ей, одни--считая православную религію предразсудбомъ, другіе-подъ тёмъ политическимъ предлогомъ, что православная церковь можеть содъйствовать завоевательнымъ видамъ Россіи; третьи же возвратились съ соціалистическими идеями противъ собственности и христіанской нравственности, а потому находять свое торжество въ разрушении церквей и подавлении христіанскаго чувства въ народъ; умножившіяся въ странъ массонскія общества изустно и печатно тоже порочать нашу церковь, дисциплину и вооружають сельскихъ священниковъ противъ опархіальныхъ начальниковъ.

Большая часть нашихъ бояръ не посъщаетъ болье церквей, не заботится по прежнему о нихъ, не содержитъ сельскихъ школъ при нихъ, а всё эти заботы возложены на царанъ; последніе же, удрученные лишеніями, редко посещають храмь, такь что онь все болье и болъе пустъетъ. Наставники, обязанные поддерживать религіозныя и національныя чувства въ народъ, невнимательны къ церкви; ученики подражають ихъ примъру; въ ръдкихъ училищахъ преподается Законъ Божій. По этому предмету полагается два часа въ недълю, и то только въ первоначальныхъ школахъ. Недавно бывшій министръ народнаго просвещения г. Конта представиль проекть объ изъятии изъ школъ религіознаго ученія. Профессора-космополиты, называющіе себя libres penseurs, изустно съ канедръ въ публичныхъ ръчахъ и печатно опровергають церковь и христіанское ученіе, распространяють въ народѣ дарвинизмъ, т. е. что человъкъ происходить отъ обезьяны и его ожидаеть участь обезьяны, опровергають существование Бога и безсмертие души, увтряютъ, что вст душевныя способности сосредоточены въ мозгу и что та часть мозга, которая до настоящаго времени служила проводникомъ религіи, должна быть atrophie невфрованіемъ и отверженіемъ всего того, что принадлежить религіи; что для человъка нътъ другой цёли на землё, кромё удовлетворенія своихъ физическихъ инотинктовъ и пріобрётенія матеріальныхъ средствъ къ жизни. Само собою разумёстся, что при такомъ интеллектуальномъ и моральномъ замёшательстве Румынская церковь идетъ къ упадку, тёмъ болёе, что духовенство не было приготовлено своимъ образованіемъ къ настоящей борьбё съ такимъ множествомъ разрушительныхъ идей, такъ быстро направленныхъ на нашу страну и нашу національную церковь.

Наши семинаріи дурно организованы и лишены того спеціальнаго направленія, которое даеть ученикамъ характеръ христіанскихъ апостоловъ. Онъ состоять въ въдъніи министра народнаго просвъщенія, имбють такой же характерь, какь и свётскія училища, н почти совсемъ изъяты изъ подъ вліянія епархіальнаго начальства. Вишедшіе изъ семинаріи священники, вынужденные постоянно работать для содержанія своихъ семействъ, забывають и то, чему учились. Проповедей не произносять, искоторые изъ нихъ содержать питейные дома, другіе торгуются за совершеніе погребенія и другихъ церковнихъ обрядовъ, не подають назидательнихъ примъровъ. Великое несчастье постигло нашу церковь въ последнее время. Это-ея бедность. Предки наши щедрою рукою одарили церковь достаточными средствами на ея поддержаніе, на образованіе духовенства и на другія полезныя для націи дёла. Но подъ иноземнымъ антирелигіознымъ и антинаціональнымъ давленіемъ церковныя имущества отняты и употреблены на другія дёла. Самая малая часть удёлена на скудное содержаніе епархіальныхъ епископій, церквей бывшихъ монастырей и духовенства, которое ведеть тяжелую жизнь. Церкви разрушаются,тщетны всв попытки къ ихъ удучшенію. Все сосредоточивается въ рукахъ правительства. Церковь утратила свою нравственную и матеріальную независимость, а также возможность действій и иниціативу на духовной почет, не пользуется прежнимъ уважениемъ общества и должна идти туда, куда велеть ее правительство.

Папская церковь втеченіе болѣе тысячи лѣтъ преслѣдуетъ двѣ идеи: первенство или господство надъ всею христіанскою церковью и господство надъ всѣмъ міромъ, считая себя наслѣдницею римскаго владычества. Съ своими стремленіями къ абсолютизму и покоренію всего міра, она предложила свои услуги завоевательной политикѣ Венгріи, Польши и Австріи, которыя не упускали и не упускаютъ случая завладѣть Румыніею. Обладая несмѣтными матеріальными и интеллектуальными средствами, Римская церковь для достиженія своихъ цѣлей не останавливается ни предъ какими препятствіями, неудачами и преслѣдованіями. Вотъ почему, несмотря па всѣ запрещенія правительства, папскіе епископы-агенты подъ раз-

ными предлогами и названіями оставались въ княжествахъ съ 1826 года до настоящаго времени, когда подъ вліяніемъ новыхъ идей о въротериимости, никто въ либеральной Румыніи не задается вопросомъ о пребываніи двухъ католическихъ епископовъ въ королевствъ. Римъ домогается во что бы то ни стало достигнуть религіознаго покоренія Румынін. Съ этою цёлью Пій IX завель сперва въ Букурештё и въ Яссахъ, а потомъ въ Галацахъ, Бранлъ и Крайовъ училища, въ которыхъ множество детей обоего пода, а бедные даромъ воспитываются въ католическихъ догматахъ, такъ какъ только однимъ папскимъ наставникамъ дозволено преподавать Законъ Божій. Іезунтскіе просвіттители учать молодое румынское покольніе всему, кромь любви къ отечеству и уваженія къ національной церкви. Нікоторые изъ молодыхъ румынъ, совращенные іезунтами, приняли католическую въру и въ качествъ наставниковъ солъйствуютъ ісзунтской пропагандъ. Въ королевской столицъ возвышается великольный католическій каеедральный соборъ, строящійся на суммы, собранныя отъ румынъ и за границею неутомимымъ католическимъ епископомъ Паоди, который за свое усердіе надъется быть возведеннымъ въ санъ Букурештскаго архієпископа и митрополита, а потомъ, быть можеть, и примаса Румыніи. Есть признаки, что въ скоромъ времени откроется въ Букурештв и ісауитская коллегія для образованія молодого румынскаго покольнія. Независимая печать сообщила намъ недавно проекть римской куріи о назначеніи въ Румынію митрополита и нёсколькихъ своихъ еписконовъ, какъ будто мы не имбемъ своихъ митрополитовъ, епархіальныхъ епископовъ и своей церкви, какъ будто мы не христіане. Папская власть и знать не хочеть о јерархіи нашей перкви. Такое знаменательное унижение нашего національнаго достоинства и религіи проходить незамъченнымъ. Наша конституціонная свобода, высшая иноземная протекція, недостатокъ культуры въ средъ православнаго духовенства, равнодушіе образованнаго класса въ религін, антихристіанскія иден, волнующія наши школы и общество, неразвитость національнаго чувства въ народі, все это гарантируеть успіхъ католической пропаганды въ Румыніи.

### в) Различіе между Восточною и Западною папскою церковью.

Восточная церковь имъетъ исключительное положеніе, въ особенности въ православнихъ государствахъ, которыя предоставляютъ ей и средства, и полную свободу дъйствій на духовной почвъ. Такъ

напримъръ, въ Россіи, духовенство имъетъ, въ распоряженіи Св. Синода, свои фонды на содержаніе епархіальныхъ епископій, семинарій, духовныхъ академій и другихъ полезныхъ учрежденій. Православная церковь живетъ въ государствъ вмъстъ съ государствомъ и въ согласіи съ правительствомъ. Она имъетъ пренмущество апостольской древности и традицій великихъ восточныхъ учителей, чтимыхъ во всемъ христіанскомъ міръ, и кромъ того, имъетъ свой типъ и характеръ церкви національной. Она проникнута моральными и религіозными нуждами исповъдующихъ ее народностей. Она была и естъ школа благонравія, здравыхъ христіанскихъ и національныхъ идей. Занимаясь однимъ только внушеніемъ этихъ идей народу, она была предтечею цивилизаціи и національной культуры, поэтому образовала и даетъ върныхъ сыновъ и защитниковъ отечества.

Есть еще одно важное политическое обстоятельство, требующее поддержанія нашей православной церкви: Провидініе и событія связали нась, румынь, съ сосідними православными народами—сербами, болгарами, черногорцами, греками и албанцами. Для своего существованія, для сохраненія своей національной независимости, всі эти народы рано или поздно должны составить конфедеративный союзь. Только въ этомъ союзі они съ успіхомъ могуть отразить угрожающее имъ покореніе со стороны великихъ державъ.

Итакъ, догматическія и историческія основанія Восточной церкви доказывають, что православные народы имбють свои національныя церкви, тёсно соединенныя съ нацією и ея потребностями.

Западная католическая церковь лишена этихъ національныхъ преимуществъ. Она составляетъ государство въ государствъ, домогается господства надъ всею христіанскою церковью, абсолютизма и покоренія всего міра. Она не есть церковь какой либо націи, а церковь космонодитическая. Она домогается господства надъ всёми націями. Процветаеть-ли или надаеть какая либо нація, -- это для нанской церкви безразлично, лишь бы католицизмъ быль обезпеченъ. Если завоевавшая нація католическая, то Римская церковь радуется переходу небольшой націи или народа подъ католическій скипетръ; если же другого вёронсновёданія, тогда Римъ, не имёя возможности распоряжаться въ покоренномъ государстве, постоянно побуждаетъ народъ къ оппозиціи и возмущенію до тъхъ поръ, пока не погубить націю совершенно. Один только конкордаты нёсколько сдерживають его. Это видимъ мы въ Польшъ. Поляковъ, подданныхъ католической Австріи, Римъ держитъ въ повиновеніи; поляковъ, подданныхъ протестантской Пруссім или православной Россіи, онъ всегда подстрекаетъ къ оппо-

31.

зицім и въ революціи. То же самое видимъ и въ Ирландіи. Папскій Римъ не только не благопріятствуеть національностямъ, но еще приносить ихъ въ жертву, если того требують его интересы. Въ наше время, когда послі политическаго и національнаго объединенія Италія, Римъ, столица католической церкви, сталъ и національною столицею Итальянскаго королевства,—папа съ негодованіемъ возстаетъ всёми средствами противъ новаго національнаго порядка вещей, объявляя себя пліникомъ среди своей націи. Въ Галиціи онъ содійствуєть оноляченію русиновъ, въ Венгріи—мадьяризаціи румынъ и славянъ. Всё національныя революціи во Франціи были мщеніемъ за папскій абсолютизмъ.

Итакъ, если мы желаемъ остаться достойною румынскою націею, уважаемою и въ будущемъ, то обязаны сохранить нашу національную церковь, защищать и возвысить ее, какъ того требуетъ настоящее національное достоинство. Въ настоящемъ своемъ положеніи церковь не можетъ одна вести предстоящей борьбы. Она должна быть поддерживаема всёми національными силами—правительствомъ, законодательными собраніями, школами, прессою, всею интеллигенціею и иниціативою какъ общею, такъ и частною, такъ какъ наша церковь есть опора и щитъ націи. Нація не существуетъ безъ церкви. Если ми будемъ невнимательны и равнодушны къ нашей національной церкви, то сила вещей введетъ у насъ другую церковь, чуждую насъ самихъ и нашихъ потребностей.

#### г) Средства къ устраненію опасности.

Ввиду вышеприведеннаго слѣдуетъ, чтобы Св. Синодъ принялъ слѣдующія мѣры:

- 1) прежде всего а) путемъ печати пробудить въ націи чувства опасности, угрожающей нашей господствующей церкви, а слёдовательно, и самой націи, такъ какъ отпаденіе отъ вёры отцовъ нашихъ внесетъ съ собою развращеніе семейства и общества, и б) обнаружить тенденціи папской пропаганды, которая вносить съ собою вредное вліяніе и чужеземное иго;
- 2) ходатайствовать предъ правительствомъ о недопущении основания въ Румынии папской пропаганды посредствомъ учреждения папскихъ канедръ митрополита и епископовъ, которыя требуются исключительно для одного усиления средствъ ко введению католицизма въ Румынии. Наша страна не только не имъетъ никакой надобности въ

этой пропагандъ, но всъ мы, отъ мала до велика, обязаны отвергать ее всъми нашими силами. Мы имъемъ національную церковь и редигію, принесенныя съ нами въ Дакію изъ древняго христіанскаго Рима, въру истинно апостольскую, настоящую, а не папскую. Своими усиліями Римъ доказываетъ, что онъ не признаетъ существованія нашей церкви, что онъ теперь желаетъ ввести у насъ церковь и назначить первыхъ христіанскихъ пастырей. Пусть Римъ устремить усердіе своей пропаганды на нехристіанскіе народы, которыми изобилуетъ земной шаръ;

- 3) для противодъйствія витішней и внутренней вредной пропагандъ, необходимо самое обширное духовное и свътское образованіе, интеллектуальное и моральное, въ національномъ духъ; необходимо преобразованіе семинарій, учрежденіе богословскихъ факультетовъ и проч.;
- 4) для предоставленія сельскимъ священникамъ возможности заниматься исполненіемъ своихъ обязанностей, необходимо улучшить матеріальный ихъ быть;
- 5) для надлежащаго наблюденія и дисциплинариой администраціи, необходимо дать утвіднимъ протої реямъ помощниковъ и встить имъ назначить достаточное содержаніе;
- 6) монастыри и монашествующихъ обратить въ органы народнаго благонравія и благотворительности;
- 7) во всёхъ сельскихъ и прочихъ школахъ имёть законоучителей изъ приходскихъ священниковъ, обязанныхъ внушать народу и молодому поколеню христіанскія и правственныя начала дать религіозное воспитаніе;
- 8) для вышеизложенных и других улучшеній, а также для устраненія опасности, угрожающей нашей національной церкви, необходимы и матеріальныя средства, и болёе обширный кругь дёйствій духовенства для исполненія лежащихь на немъ религіозныхь обязанностей. Такъ какъ дёйствія его нывё ограничены недостаточными бюджетными средствами, назначенными безъ участія церкви и безъ принятія въ расчеть тёхъ суммъ, которыя необходимы для ея содержанія и дёйствій духовенства въ нравственвыхъ и религіозныхъ дёлахъ націи, то необходимо опредёлить изъ доходовъ съ церковныхъ имуществъ извёстную часть для церкви, завести особую кассу въ распоряженіи Синода, по соглашенію съ министромъ духовныхъ дёлъ составлять годовой бюджеть на содержаніе церкви согласно съ ея нравственными и матеріальными нуждами, представлять означенный бюджетъ, какъ и всё прочіе, на разсмотрёніе камеры, контролировать его

на общемъ основаніи закона, а остатки оставлять въ церковной кассѣ для составленія современемъ необходимаго капитала. До составленія этого капитала отпускать ежегодно по 4 милліона въ церковную кассу. Всё національныя церкви въ другихъ государствахъ имёютъ свои собственные фонды. Русская церковь имёстъ фондъ въ нёсколько сотъ милліоновъ рублей, и на проценты съ капитала содержатся всё религіозныя учрежденія. Православная церковь въ Буковинё нмёстъ капиталъ въ 12 милліоновъ флориновъ. Сербская церковь въ Карловицё, Румынская въ Трансильваніи тоже обезпечены, а наша національная Румынская церковь получила отъ нашихъ предковъ въ наслёдство обильныя средства, которыми располагаетъ нынё правительство. Къ нашему православному правительству слёдуетъ обратиться съ ходатайствомъ о предоставленіи средствъ къ поддержанію и защитъ нашей перкви отъ опасности".

Въ дополнение къ этому оффиціальному докладу мы имѣемъ возможность изложить воззрѣнія преосв. Мелхиседека на католицизмъ въ Румыніи, высказанныя имъ въ бесѣдѣ съ нами, когда мы пользовались гостепріимствомъ его во время путешествія по Румыніи лѣтомъ 1890 года <sup>1</sup>).

Поводомъ для этой интересной бесёды послужило слёдующее обстоятельство. Во время одного изъ нашихъ посъщеній преосвященнаго, ему была принесена корресполения съ почты. Разбирая ее, онъ остановился на одной книжей, которая оказалась журналомь, издаваемымь католиками на румынскомъ языкъ въ Баіъ (Ваіа), въ Австро-Венгрін, и пибющимъ цёлью пропаганду католицизма въ Руминіи. Журналъ этотъ называется "Revista Catolica" (Католическое Обозрвніе), и на обложив его, въ качестве девиза значится: Romani nos genere, т. е. мы, румыны, -- римляне по происхождению. "Опять, должно быть, ругають меня отцы іезунти", — сказаль преосвященный. — Высылають мит даромъ свой журналь, желая, въроятно, чтобы я самолично читаль брань ихъ противъ меня". При этомъ преосвященный началъ читать передовую статью, въ которой говорилось объ успёхахъ католической пронаганды въ Румыніи и о необходимости румынамъ, какъ и всёмъ романскимъ народамъ (romani nos genere!), исповъдывать католицизиъ. Преосвященный снабжаль чтеніе этой статьи очень цънными комментаріями. Сущность воззріній его на католицизм'є мы представим вы следующемь виде.

<sup>1)</sup> А. Стадницкій. Румыны, получившіе образованіе въ русских духовно-учебных в заведеніяхь, стр. 24—26.



"Румыны — народъ искони православный. Они исключительно обязаны православной церкви сохраненіемъ своего національнаго сушествованія. Со времени разділенія перквей, Римская перковь не переставала заботиться о подчиненій себъ румынь. Но эти попытки большею частью были напрасны, разбиваясь о національное чувство православных румынь. Но воть, съ некоторых поръ латинскіе миссіонеры, воспитанники римской школы "collegium de propaganda fide", неизвёстно съ какою цёлью, стараются распространять въ христіанскомъ міръ молву, что мы, румыны, побуждаемые ихъ миссіонерскою деятельностью, склонни, если не совершенно перейти въ католицизмъ, то, по крайней мёрё, присоединиться къ уніи съ Римомъ, согласны бросить древнюю вёру отцовъ и подчиниться папской тиранніи. Они выдають насъ за схизматиковъ, ругаютъ насъ самыми позорными эпитетами и угрожають лишеніемъ царства небеснаго, достиженіе котораго будто бы возможно только переходомъ въ католицизмъ, или, по крайней мёрё, принятіемъ уніи. Цёль ихъ, надобно полагать, состоить въ томъ, чтобы дискретировать нашу церковь и лишить ее вліянія на народъ. Но и теперь, мы увърены, попытки эти будуть напрасны. Въ какой вёрё жили наши отцы и герои, укрёнившіе нашу націю, какою верою они воодушевлялись, тою и мы будемъжить и оставимъ нашимъ потомкамъ святое наследіе предковъ. Не приняли мы ни малейшаго измененія въ православныхъ догматахъ нашей веры, опенили мы по достоинству панскую тираннію, остерегались вкушать нищу изъ рукъ различныхъ іезунтовъ, предлагавшихъ ее намъ въ видъ заманчивой приманки.

"Допустимъ-ли теперь мы, чтобы эти ученики папской пропаганды пошатиули нашу религію и наше общество? Отказаться отъ православной религіи, значить—отречься отъ своей національности, что и имъется ввиду нашими непрошенными просвътителями-іезуитами. Изгнанные изъ Запада, особенно изъ Франціи, іезуиты, словно вороны, набросились на Востокъ, пользуясь тяжелымъ политическимъ состояніемъ православныхъ. Востокъ стонетъ отъ такихъ непрошенныхъ гостей, которые стремятся стать здъсь хозяевами. Религіознымъ порабощеніемъ народностей Востока папской власти Западъ имъетъ ввиду подготовить и политическое рабство ихъ, которое, въ случав успъха католической пропаганды, непремънно и послъдуетъ. Для насъ, румынъ, недавно образовалась особая миссія изъ нашихъ же братьевъ, трансильванскихъ румынъ-уніатовъ. Они спеціально подготовляются къ миссіонерскому дълу въ существующей въ Римъ школъ Collegium de propaganda fide, и затъмъ, съ благословенія самого папы, идуть на

насъ съ цълью нашего просвъщенія и совращенія съ пути истини. Они дъйствують и устно, и письменно, благодаря знанію нашего языка. Воть и этоть журналь издается ими, субсидируемый суммами изъ спеціальнаго миссіонерскаго фонда.

"Они желають какъ-будто немногаго: только согласія на унію съ Римомъ. Знаемъ мы, что значитъ это слово немногое, къ чему оне клонится, -- клонится къ окончательному совращению въ напизмъ. Доказательствомъ этого служить введение уни въ когда то принадиежавшей намъ Трансильваніи. Въ 1688 году Трансильванія била покорена австрійцами, в католическое духовенство, ставшее въ ней господствующимъ, ръшило приступить сперва къ привлечению руминъ на унію съ паною, для чего были примівняеми совершенно нехристіанскія средства. Если хотя на половину справедливы свидътельства объ этомъ нашихъ историковъ, то и тогда страшно становится за послёдователей Христа. Въ 1700 году митрополить Асанасій съ частью духовенства и народа принялъ унію, причемъ ему было дано объщаніе, что православный клиръ будеть совершенно уравнень въ правахъ съ латинскимъ, и требовалось отъ него и вообще отъ всёхъ уніатовъ принятіе только следующихъ четирехъ пунктовъ: а) главенства папи, б) догмата объ исхожденін Св. Духа и отъ Сына, в) пріемлемости для таниства евхаристін опрісночнаго хліба и г) ученія о чистилищі. Что же вышло изъ этого?--Подчинение напъ и потеря самостоятельности. Правда, носле принятія уніи митр. Асанасісмъ была оставлена для трансильванскихъ уніатовъ прежняя православная мятрополичья каеедра; но митрополить быль цереименовань въ епископа и подчинень католическому архіепископу. Сейчась же по принятіи унів, предсёдателемъ въ нашихъ Синолахъ мы видимъ отна-језуита, а при самомъ енископъ неотлучно живеть другой ісаунть, бантельно следящій за его действіями. Вийсто четирехъ пунктовъ, принятіе которыхъ только требовалось для уніатовъ, въ скоромъ времени число илъ возросло до сорока. Что же касается православнихъ трансильванскихъ руминъ, то нуъ положение било необивновенно тяжелое. Послъ принятия метр. Аванасіемъ уніи, православные румыны Трансильваніи оставались безъ своихъ собственныхъ епископовъ до 1783 года; наконецъ, послъ многократныхъ просьбъ руминскаго православнаго духовенства и народа въ австрійскому правительству, имъ данъ былъ собственный епископъ, которому назначено пребывание въ Германштадтв, главномъ городъ Трансильваніи.

"На примъръ нашихъ братьевъ, трансильванскихъ румынъ, наглядно обнаруживается значение православия для нашего националь-

наго существованія. Румыны, принявніе унію и постепенно окатоличившіеся, совершенно потеряли національное самосознаніе, считая себя не руминами, а только католиками. Между тъмъ, у руминъ, не принавшихъ унін, національное чувство сильно. Чего же въ такомъ случав желають достигнуть о. о. миссіонеры-паписты своею проповълью о превосходствъ катодинизма надъ православіемъ?.. Мы, румыны, хвалимся своей конституціонной свободой, высокимъ нокровительствомъ, оказываемымъ нностранцамъ, терпимостью въ религіозномъ отношенін. Но, къ сожальнію, гости наши злоупотребляють обазиваемимъ ниъ гостопріниствомъ, вившиваясь въ наши политическія и религіовныя дёла, дерзая подрывать въ нашемъ, искони православномъ отечестве веру предковь. Съ душевнымъ прискорбіемъ должны свазать. что эту возмутительную агитацію среди руминъ ведуть нёкоторые богословы изъ школы propaganda fide, претендующее на руминское проискожденіе. Чтоби безопасніе свять свои плевели среди руминь, они стали подъ врёнкій щить іезунтской школи. Они, какъ говорится. большіе католики, чёмъ самъ пана, и вообще страшние фанатики, какъ всё вёроотступники. Но не такъ они опасни, какъ на нервий разъ могутъ показаться. Правда, религіозное равнодушіе образованныхъ классовъ общества, противо-христіанскія иден, проповёдываемыя въ нашихъ школахъ и обществъ, неразвитость религіознаго чувства и достоинства въ народъ, все это можеть способствовать католической пропагандв папистовъ. Мы согласны, что единичныя совращения были, есть и будуть, но витств съ твиъ твердо уверени, что вообще нашъ руминъ всегда будетъ православнимъ. О. о. миссіонери особеннаго усивка здёсь иметь не будуть; пусть дучие идуть они въ Австралію, въ Африку въ дикарямъ-язмчникамъ и просвъщають ихъ свътомъ своей въри, -- какъ это я и посовътоваль одному изъ нихъ, осмълившемуся посттить меня".

Приводимъ разсказъ преосв. Мелхиседека о посёщении его единмъ изъ миссіонеровъ-папистовъ, интересный, между ирочимъ, потому, что онъ характеризуеть отношеніе румынскаго общества къ этимъ непрошеннымъ гостямъ.

"Нѣсколько лѣтъ назадъ, во время пребыванія моего въ Букурештѣ для участія въ засѣданіяхъ Синода,—разсказывалъ преосвященний,—разнесся слухъ, что въ Букурештъ собирается пріёхать какойто миссіонеръ изь школи propaganda fide, спеціально сюда посилаемий папою и предполагающій прочесть въ Atheneum'в нѣсколько публичнихъ лекцій о превосходствѣ католицизма предъ православіемъ и о необходимости руминамъ перейти въ католицизмъ. Дѣйствительно, въ

великомъ посту прибылъ миссіонеръ, молодой патеръ Раду, трансильванскій румынь изъ упомянутой миссіонерской школы. Слышно было, что онъ удостоился милостивой аудіенціи короля, ласково принять министрами и быль даже у митрополита. Наконець, онъ осмёлился сдёлать визить и мив. Я спросиль его, кто онь и зачемь прівхаль сюда. Онь отвётиль мив, что онъ-румынь изъ Трансильваніи, воспитаннивъ миссіонерской школы; убъжденный въ святости католической въры, онъ намерень держать здёсь нёсколько бесёдь, въ которых докажеть, что Римская церковь есть единственно истиная, что принятіе унін съ Римомъ составляетъ единственно спасительное средство для руминъ какъ для настоящаго, такъ и для будущаго благополучія и спасенія въ сей и будущей жизни, что румини, какъ народъ романскаго происхожденія, должны быть католиками, подобно встиъ романскимъ націямъ-французамъ, итальянцамъ, испанцамъ и др. Давъ ему висказаться и съ нетеривніемъ дождавшись конца его разглагольствованій, а съ сердцемъ отвётилъ ему:

— Вы прітхали сюда совсямъ не для наученія людей истинамъ втры, а для развращенія ихъ. Ваши братья-іезунты стють только раздоръ и смуты среди православныхъ румынъ. Нашъ народъ содержитъ истинную и святую православную втру, имтетъ законныхъ пастирей, научающихъ его истинамъ втры, а вы, цтлующіе папскую туфлю, отщепенцы отъ нашего народа и отступники отъ нашей втры, приходите, словно хищные волки въ овечьей шкурт, и думаете расхищать нашихъ овецъ. Вамъ здте не мтето; идите и просвъщайте дикарей Африки, Австраліи!..

"Больше съ нимъ я говорить не могъ, и онъ ущелъ, что называется, не солоно хлебавщи. Полагаю, долго онъ будетъ помнить мой пріємъ. Тѣмъ не менѣе, нашъ миссіонеръ не отказался отъ мисли прочесть нѣсколько публичныхъ бесѣдъ, и уже назначено было время для первой бесѣды. Подобная дерзость его просто возмущала меня. Надѣясь еще какъ-нибудь помѣшать этому, я заѣзжалъ къ митрополиту и къ другимъ высокопоставленнымъ лицамъ, выставляя имъ на видъ незаконность подобной публичной пропаганды католицизма въгосударствѣ, гдѣ господствующая религія—православная. Мнѣ отвѣчали, что у насъ—свобода мысли, печати, слова: всякій можетъ высказывать, что ему угодно; слѣдовательно, нѣтъ основанія запрещать и миссіонеру держать бесѣды, какого бы содержанія онѣ ни были.

"Намъреніе миссіонера-паписта держать въ Atheneum'є торжественную ръчь о превосходствъ католицизма предъ православіемъ возбудило очень много толковъ, и—что всего отраднье—не въ пользу мис-

сіонера-просвитителя. Начали ходить неясные слуки о какомъ то скандаль во время бесьды, предполагавшемся преимущественно со стороны молодежи-студентовъ мъстнаго университета. Насталъ и день, назначенный для бесёды. Къ восьми часамъ вечера обширный залъ Atheneum'a биткомъ быль набить массою публики, прениущественно интеллигентной. На лицахъ многихъ было замётно сильное возбужденіе. Но что же? Уже восемь часовь, а миссіонерь не является... Говорять, что хитрый ісачить предчувствоваль что то недоброс, а потому медлиль своимь выходомь. Наконець, къ 9 часамь, перекрестившись, онъ вышель, но не успёль сказать нёсколько словь, какъ послышался страшный свисть и крики: "вонь отсюда, измённикь, іезуить!" и друг. эпитеты. Онъ ушелъ назадъ. Кто-то началъ успоканвать публику, говоря, что у насъ-свобода, что всякій можеть высказывать свои мисли и т. п. Публика успокоилась. Опять выходить миссіонеръ,---и онять еще большій свисть и крики. Нісколько разь онь выходиль, и все повторялось то же самое. Такъ бесъца и не состоялась".

Черезъ нъсколько дней было, кажется, засъдание Румынской Академіи. Между прочимъ, предметомъ обсужденія былъ и "печальный" случай съ миссіонеромъ. Стурдза, надо замътить, не особенно расположенный къ Россіи, началъ высказывать сожальніе по этому поводу, говоря, что этотъ случай позоритъ Румынію, какъ страну просвъщенную и ограждающую свободу мысли и слова всякаго гражданина. Преосвященный на это отвътилъ:

- Такъ ему и нужно; подъломъ ему. Зачъмъ онъ прівхалъ сюда смущать народъ и совращать его съ пути истинной върм? Я его предупреждаль объ этомъ; не послушался,—вотъ и получилъ должное возмездіе. Если вы не признали незаконности его поступка, дозволивъ ему публичную пропаганду католицизма, то само общество оцънило его.
- Молчать!—закричалъ Стурдза.—Знаю, это дёлалось не безъ вашего вёдома. Вы дёйствуете подъ вліяніемъ Петербурга!
- Если я дъйствую подъ вліяніемъ Петербурга, то вы—подъ вліяніемъ Берлина и Въни,—возразилъ преосвященний.

Пошли пререканія, и засъданіе было закрыто. Въ обществъ и нечати много говорили по поводу инцидента съ миссіонеромъ и преосв. Мелхиседекомъ. Но большинство склонялось на сторону преосвященнаго, который приписываеть это здравому національному чувству румынъ

"Латинскіе миссіонеры, — говориль преосвященный, — стараются доказать необходимость принятія румынами католицизма тёмь, что румыны — романскаго происхожденія и потому, подобно романцамь, должны быть католиками. Но это можеть соблазнять людей только

наивныхъ. Причемъ здёсь племенное родство? Православная церковъ есть великая основа нашего напіональнаго бытія: помимо зараваго христіанскаго ученія, она имбеть еще и достоинство аностольской древности и преданія ведичайшихъ учителей христіанскаго Востока, уважаеных всбиь христіанскимь міромь, и-что еще важибе-имбеть даже свой типъ и частный характеръ національной церкви; въ продолженіи многихъ вёковъ она приспособлядась къ религіознимъ, нравственнымъ и національнымъ нуждамъ и требованіямъ народовъ, исповъдующихъ ее: она образовала и сохранила въ чистотъ и единствъ литературный азыкъ народа; она была школой добрыхъ нравовъ народа и здраваго ученія. Догматическія и историческія основы Восточной церкви отличаются отъ Римской церкви тёмъ, что православние народы имъють свои національныя церкви, находящіяся въ тесной связи съ этими народами, для пользы которыхъ церковные пастыри, отъ висшихъ и до низшихъ, употребляють свою ревность и знанія. Этого великаго національнаго преимущества недостаеть западной католической церкви; она не церковь какого-нибудь народа; онацерковь космонолитическая, стремящаяся къ господству надъ всеми народами. Лучшимъ доказательствомъ того, что Римъ не стоить за національныя церкви и не допускаеть ихъ, служить наша страна. Если спращиваещь руминскихъ крестьянъ-папистовъ, какой они національности, они отвъчають: "ми-католики". Воть почему им твердо увърены, что нашъ народъ, геройскій, смышленный, богатый, цълый въвъ боровшійся за свое политическое существованіе и достигшій, наконецъ, свободи, -- не откажется отъ своего святаго наследія -- православной вёры. Отреченіе отъ православія будеть равносильно политической смерти руминскаго народа".

Въ связи съ вопросомъ о боръбъ преосв. Мелхиседека противъ воинствующаго католицизма въ Румыніи, нужно упомянуть и объ участіи его въ 1875 году (12—15 августа) на извъстной Боинской конференціи по вопросу о соединеніи нравославной и римско-католической церквей. Делегатами отъ Румынской церкви били два ученыхъ румынскихъ епископа—преосв. Мелхиседекъ и Геннадій Еначяну— оба воспитанники Кіевской Академіи. Румынскій академикъ Калиндерътакъ опредъляетъ значеніе преосв. Мелхиседека, какъ делегата на этой конференціи: "въ средъ знаменитыхъ ученыхъ представителей перквей еписк. Мелхиседекъ обратилъ на себя всеобщее вниманію многосторонними богословскими познаніями, глубиною сообразительности и основательностью сужденій,—что послужило къ чести намей страны и къславъ нашей національной церкви, имъющихъ такихъ достойныхъ представат нашей національной церкви, имъющихъ такихъ достойныхъ пред-

ставителей. 1). Въ своемъ отчетв о Боннской конференціи, представленномъ руминскому Синоду въ январъ 1876 года, преосв. Мелхиседекъ, между прочимъ, говоритъ, что, вмъств съ другими автокефальными православными церквами, Румынская церковъ должна принятъ дъятельное участіе и въ будущемъ въ разръшеніи этого въкового вопроса о соединеніи церквей, особенно, ввиду появленія старокатоликовъ, отложившихся отъ Римской церкви и ищущихъ единенія съ православіемъ.

#### III.

Ворьба еписк. Мелхиседека съ протестантизмомъ и протестантскими въяніями въ современной церковной жизни. —Рефератъ его объ этомъ. —Средства къ улучшенію современной церковной жизни. — Взглядъ его на направленіе образованія. — Учрежденіе богословскаго факультета для образованія просвъщенныхъ дъятелей церкви въ борьбъ съ врагами ея. — Церковно-научные рефераты его: а) о православной церкви въ борьбъ съ протестантизмомъ и b) о почитаніи святыхъ иконъ —Разсказъ о плачущей иконъ Вожіей Матери. —Докладъ его Синоду объ исправленіи богослужебныхъ книгъ.

Въ борьов противъ инославія преосв. Мелхиседекъ не оставляль безъ вниманія и протестантизма, который двйствоваль въ возрождающейся Румыніи тоже не безъ усивха. Пагубное вліяніе протестантизма заключалось, впрочемъ, не столько въ конфессіональномъ отношеніи, въ смыслѣ боязни прозелитизма, сколько въ принципѣ, проповъдуемомъ имъ—свободѣ разума отъ всякихъ ограниченій церковныхъ, общественныхъ и государственныхъ. Такіе "свободомыслители" были особенно вредны для церкви своимъ желаніемъ внести въ нее протестантскую анархію. Вопросу о протестантизмѣ и вредномъ вліяніи его на церковную жизнь, въ связи съ мѣрами противъ него, преосв. Мелхиседекъ посвятиль обширную докладную записку, прочитанную имъ въодномъ изъ засѣданій осенней сессіи Синода въ 1883 году. Сущность этого доклада, въ которомъ такъ рельефно изображается современное состояніе Румынской церкви, обуреваемой протестантскими вѣяніями, состоитъ въ слѣдующемъ.

"Въ нашей странъ,—говорить онъ,—существуеть три главвыхъ теченія идей, направленныхъ противъ нашей церкви. Эти теченія, хотя и враждебныя между собою, тъмъ ие менъе сходятся въ томъ, чтобы противодъйствовать и препятствовать развитію, устройству и прогрессивному движенію нашей церкви, основанной на началахъ древняго

<sup>1)</sup> Calinderu, op. cit., p. 20.

православія, на преданіяхъ древней церкви и св. каноновъ. Первое теченіе, враждебное нашей церкви, исходить отъ римской пропаганди, второе—отъ протестантской, третье—отъ соціалистовъ съ ихъ безбожіємъ, матеріализмомъ и космополитизмомъ; послёдніе не могутъ терпёть ни религіи, ни церкви, ни общественнаго строя, ни національности. Всё эти враждебния теченія выбрали для себя главнымъ пунктомъ нападенія на Синодъ и нашу церковную іерархію, направляя свою атаку прямо или косвенно, сообразно своимъ цёлямъ и стремленіямъ.

"Римская пропаганда не можетъ смотреть равнодушно на то, что высшая власть въ нашей церкви-Синодъ-находится въ связи съ православною Восточною церковью; она хочетъ разорвать нашу связь съ Востокомъ и внести въ нашу церковь безусловное господство, какъ у себя дома. Отсюда возникла мысль объ основаніи въ Румыніи независимаго и безусловнаго патріархата, который постепенно пріучаль бы румынское духовенство и народъ въ напскому абсолютизму, чтоби легче замёнить Румынскій Синодъ римскою ісрархісю. Протестантская пропаганда также отчаянно нападаеть на нашу іерархію и Синодъ, очень хорошо понимая, что ея ученіе, отвергающее ввященство, не можеть иметь успеха, если не будеть уничтожено еписконство, а съ нимъ и Синодъ. Исходя изъ той же точки зрвнія, она нападаеть н на монашество, изъ котораго избираются православные епископы. Третье теченіе исходить оть такь-называемыхь "свободомыслителей". Приверженцы этого направленія дерзко нападають на ісрархію и Синодъ съ цёлью уничтожить церковный порядовъ и дисциплину, чтобы съ большею дегкостью ввести въ церковь протестантскую анархію. Дъйствуя такимъ образомъ, они привлекають на свою сторону нашихъ священниковъ, дъдаютъ ихъ своими проповъдниками въ народъ, объщая имъ свободу, независимость и улучшение матеріальнаго положенія. Воть гдё нужно искать источникь той вражды, какая обнаруживается съ такою наглостью противъ Св. Синода и јерархіи нашей церкви. На священниковъ, увлекаемыхъ этимъ теченіемъ, нужно смотръть какъ на людей обманутыхъ. Представителемъ протестантства въ нашей странъ служить одинь учитель семинаріи, давно извъстний своими протестантскими убъжденіями.

"Подъ управленіемъ его самого и его воспитанниковъ, изъ которыхъ одинъ бросилъ монашество, начали издаваться двъ газети: одна въ Яссахъ, подъ заглавіемъ "Пробужденіе", а другая въ Букурештъ, подъ заглавіемъ "Румынская церковь". Эти газеты порпцаютъ монашеское учрежденіе Восточной церкви, оскорбляютъ Св. Синодъ и іерархію, клевещутъ на нихъ наглымъ образомъ, осыпая ихъ бранью и приписывая имъ всевозможные пороки съ цёлью уронить ихъ въ глазахъ страны и иностранцевъ. Онё стараются развратить священниковъ, утверждая, что іерархія и Синодъ—ихъ враги; редакторы этихъ газетъ дёлаются никёмъ не призванными защитниками священниковъ и ихъ правъ, обёщая имъ золотыя горы, побуждая ихъ собираться на конгрессы-съёзды, какъ это дёлаютъ крестьяне, купцы, студенты, для того, чтобы силою уничтожить каноны и церковные законы, требовать преобразованія Синода и возвращенія къ синодальному закону господаря Кузы. Полагая, что на своей сторонё они будуть имёть большинство голосовъ, развратители не стыдятся утверждать, что устранивъ каноны и церковную іерархію, они будуть управлять церковью.

"Состояніе нашей церкви оставляеть желать многаго, но оно не должно приводить насъ въ отчаянье; мы должны употребить всё наши нравственныя силы для устраненія зла, для усповоенія страстей, возбужденныхъ зложелателями, для направленія на путь истины элоровыхъ и неиспорченныхъ еще членовъ общества и церкви и уврачеванія больныхь, насколько это будеть возможно. Воспользуемся даже ложными обвиненіями нашихъ враговъ для восполненія недостатковъ и утвержденія въ добрё. Примемъ наиболёе разумныя мёры для защиты нашихъ церковныхъ учрежденій и, крінко держась нашей православной вёры, будемъ увёрены, что съ нами всегда будетъ Основатель нашей церкви Господь нашъ Інсусъ Христось, Который сказадъ: "вотъ Я съ вами во вся дни до скончанія в'яка". И еще: "создамъ церковь Мою, и врата адовы не одолеють ея". Прежде всего мы должны быть твердо убъждены, что наша Румынская церковь съ ея іерархіей, съ ея Синодомъ и настоящимъ устройствомъ, основана, какъ говорить св. Павелъ, на основаніи апостоловъ и пророковъ, имёя красугольнымъ камнемъ самого Інсуса Христа. Мы устроились на евангельскихъ началахъ, на апостольскихъ преданіяхъ, на догматахъ и канонахъ св. соборовъ, какъ вся православная восточная церковь, которая существуеть уже около двухъ тысячъ лётъ. Мы должны защищать это святое учрежденіе нашей церкви всёми нашими силами отъ всякихъ напаленій. будуть-ли они извнутри или извнъ. Пусть всъ знають, что въ православной церкви Синодъ-власть и что православный Синодъ можетъ состоять только изъ тёхъ членовъ, на коихъ указиваютъ канони и въковая практика православія, то-есть изъ митроподитовъ и еписконовъ. Кто имтается потрясти эти основи церкви, тотъ подрываетъ православіе, становится схизматикомъ и еретикомъ и силою обстоятельствъ винужденъ оставаться виб православной церкви.

"Но не упустимъ изъ виду одного важнаго обстоятельства. Власть Св. Синода много зависить оть того авторитета и нравственнаго обаднія, которые пріобратуть въ общества его члены своими добрими далами, своимъ примфриммъ поведеніемъ и самоотверженіемъ. "Тако да просвътится свъть вашь предъ человъки, яво да видять ваша добрая дёла и прославять Отца вашего, Иже на небесёхъ",--свазаль Спаситель міра. Поэтому Св. Синодъ долженъ внимательно наблюдать за сохраненіемъ порядка и канонической дисциплины вакъ между своими членами, такъ и во всемъ духовенствъ. Недавно нъкоторие изъ вдовихъ священниковъ возбудили вопросъ о вторичномъ своемъ вступленіи въ бракъ. Св. Синодъ долженъ имъ отвётить разъ навсегда, что православная перковь не можеть допустить ничего подобнаго. Ихъ требованіе противно перковному ученію и св. канонамъ. Ан. Павелъ говорить, что священникъ додженъ быть мужемъ одной жены. Св. отпы и учители церкви поняли эти слова въ томъ смысле, что священникъ долженъ быть единобрачнымъ. Священнивъ долженъ служить образцомъ воздержанія и самоотверженія, чтобы побуждать и другихъ въ этому. Какъ же онъ будеть делать это, когда самъ не можеть сдерживать своихъ страстныхъ порывовъ? Но если предлагающе подобные вопросы не могуть подавить въ себъ склониости къ міру и его связямъ, то пусть они оставять сперва священство, а потомъ женятся. Подобныя требованія происходять оттого, что наше духовенство не имбеть еще яснаго понятія о своей задачё. Большая часть нашего духовенства нуждается въ образованіи и церковномъ воспитаніи сообразно апостольской миссін-пропов'ядывать миръ и христіанскую нравственность въ церкви и обществъ. Поэтому Синодъ долженъ не медля просить правительство 1) объ основаніи богословскаго факультета для образованія и подготовленія членовъ высшаго духовенства, преподавателей семинарій и другихъ учебныхъ заведеній; 2) о преобразованіи семинарій для подготовленія молодыхъ людей въ трудному званію священниковъ, долженствующихъ проповъдывать въ народъ Слово Божіе, ибо только тогда наши священники будуть ограждены оть агитаціи иностранныхъ пропагандъ, когда уровень ихъ умственнаго и нравственнаго развитія значительно повысится. Затемъ, принимая во вниманіе, что матеріальное положеніе какъ городскихъ, такъ и сельскихъ священниковъ требуеть значительныхъ улучшеній, Св. Синодъ долженъ просить правительство объ утверждении законопроекта объ улучшения матеріальнаго состоянія священно-служителей, каковой проекть уже одобренъ сенатомъ. Тогда наши священники, не имъя никакихъ поводовъ къ недовольству на Св. Синодъ, перестанутъ внимать лукавимъ

ръчамъ развратителей, которые побуждають ихъ идти на какіе-то конгрессы съ цёлью требовать преобразованія Синода, съ допущеніемъ въ него членовъ изъ бѣлаго духовенства и мірянъ, такъ какъ это противно духу церкви и св. канонамъ. Хулителямъ же монашества Синодъ долженъ отвътить, что это учрежденіе не можетъ быть уничтожено: оно необходимо перкви, такъ какъ служитъ олицетвореніемъ высокой евангельской нравственности и дало церкви цѣлую плеяду мужей, составляющихъ славу нашей православной церкви и всего христіанства. Съ монашествомъ въ нашей православной церкви связано епископство и синодальное учрежденіе. Если между монахами въ послѣднее время стали замѣчаться пороки и соблазны, то они могутъ бытъ наказаны и исправлены, но изъ-за нихъ нельзя требовать уничтоженія всего этого святого учрежденія" 1).

Отсюда видно какъ современное преосв. Мелхиседеку печальное состояніе Румынской церкви, такъ равно и тё мёры, въ какихъ преосвященный іерархъ видёлъ средства къ парализованію этихъ теченій, враждебныхъ православной Румынской церкви. Изъ этихъ мёръ на первомъ планё онъ справедливо полагалъ повышеніе умственнаго и нравственнаго состоянія и улучшеніе матеріальнаго положенія румынскаго духовенства. Объ этомъ мы уже говорили въ нашемъ очеркі: "Положеніе православнаго приходскаго духовенства въ Румыніи" (см. выше, стр. 135—210). Теперь только замётимъ, что вопросъ объ улучшеніи современной церковной жизни преосв. Мелхиседекъ ставилъ въ связь съ вопросомъ о направленіи образованія вообще.

Сочувствуя пробудившемуся въ то время въ его отечествъ стремленію къ знанію, онъ не могъ не видъть крайностей этого увлеченія, признававшаго разумъ единственнымъ критеріемъ истины, подъ вліяніемъ матеріалистическихъ и раціоналистическихъ идей Запада, и потому отвергавшаго вообще всякую въру, а въ частности христіанскую, какъ стъсняющую научную свободу. Напротивъ, онъ доказываль, что въра, и въ особенности христіанская, нисколько не враждебна истинной наукъ. Сознательность усвоенія христіанской въры и разумъ, просвъщенный върою, такова основная точка воззръній преосвященнаго въ данномъ вопросъ. Это онъ прекрасно выразиль въ своей замъчательной ръчи на праздникъ 50-лътія Михайлянской Академіи въ Яссахъ: "О согласіи и единеніи, всегда существовавшихъ и долженствующихъ существовать въ нашей странъ между цер-

<sup>1)</sup> Востокъ, 1888 г. № 6 и 280, стр. 506—508; Ср. Кургановъ, Записки Казан. Унив. 1902 г., № 5—6, стр. 132—133.

ковью и школою, между вёрою и наукою". "Вёра и наука, говорить онъ, между прочимъ, -- двъ дщери Господа, двъ сестры, которыя должны идти рука объ руку, въ совершенномъ согласіи и въ самой теснейшей связн. Что такое вера или религія?—Вера есть врожденное чувство, которое мы имжемъ о бытіи Бога и о Его всесовершенных свойствахъ. Чувство это побуждаетъ насъ благодарить Бога за Его непочислимия благодения, изливаемия на насъ во исполненіе запов'єди Господней: "почитай Господа Бога твоего". Это богопочтеніе, коренящееся въ тайникахъ нашей души, выражается во вившнихъ знакахъ, въ поклоненіи, молитвъ,--дома, въ кругу семьи, и особенно въ храмахъ. Такимъ образомъ, въра связываетъ человъка съ Богомъ, и въ этомъ смысле она называется религіей. Но въ человеть есть и потребность къ знанію. Исходя изъ стремленій духа, потребность эта не должна противоръчить въръ, коренящейся въ томъ же богоподобномъ духъ. Между върою и знаніемъ такая же связь, какъ между тёломъ и душою. Вёра и знаніе имёють такъ-сказать свои убіжища: это-церковь и школа". Затёмъ преосвященный Мелхиседекъ мастерски раскрыль плодотворность этого единенія въ первыя времена христіанства, въ началъ исторической жизни предковъ румынъ въ Пакін. Затемъ, когда, по основаній въ XIII и XIV вв. Моддавій и Валахін, здёсь возникла національная церковь, организовано епархіальное управленіе, возникли приходы, строились церкви и монастыри, --- тогда при всехъ этихъ церковныхъ учрежденіяхъ были и школы, въ которыхъ христіане получали церковное воспитаніе, просвъщаясь свътомъ истинной въры. Знаніе, не просвъщенное върою, -холодное, эгоистическое, кичливое, подобно птицъ съ обръзанными крыльями, таскающейся по землю и не могущей свободно парить въ воздухъ, подъ небесами. Вёра же безъ знанія легко можетъ внасть въ суевёріе, лишается оружія, какимъ является знаніе для защиты ея и для привлеченія къ ней людей. Преосв. Мелхиседекь со скорбью отмінаеть то печальное явленіе, что въ его время это традиціонное согласіе между школою и церковью значительно ослабело. Содействующие такому раздъленію положительно грбшать противъ исторіи своего отечества, которое создавалось именно подъ покровомъ церкви, нисколько не препятствовавшей умственному развитію страны.

"Въ другихъ странахъ, — продолжаетъ ораторъ, — такое разъединение еще можно понять, потому что, нужно сознаться, не вездъ церковь оказывала гостепримство наукъ, стараясь ограничить свободу изслъдования. У насъ же не было подобной тенденции, такъ какъ православная церковь никогда не была враждебна знаню, а напротивъ,

всёми средствами заботилась о религіозно-нравственномъ просвёщенін румынскаго народа. Чуждая мірскихъ папистическихъ стремленій. она жила жизнью народа, сорадуясь ему въ счастливия годины, сострадая его скорбямъ и несчастіямъ, возбуждая его духъ, а витстт и охраняя совровище въры, чтобы передать его въ целости последующимъ поколеніямъ. Церковь любила страну и содействовала ея благосостоянію; въ свою очередь, и страна любила церковь и одаряла ее средствами для исполненія ея спасительной миссіи. Отсюда-тъсная связь нашей церкви съ нашей націей. Поэтому первая въ этомъ смыслѣ вполнѣ національна. Она-душа нашего народа. Отсюда, хвалящіе церковь, хвалять націю, на наобороть. Можемъ надъяться, что такъ будеть и въ будущемъ, что мы будемъ имъть клиръ просвъщенный, достойный уваженія, нравственный, прогрессивный, патріотическій, который будеть славою и честью нашей націи. Если же наша церковь будеть лишена людей образованных и просвещенных, то пориданіе падеть на націю, которая не смогла приготовить достойныхъ пастирей для ихъ высокой миссіи, особенно въ нынёшнее время, требующее такихъ настырей" 1). Мы нарочно привели выдержки изъ этой рич, которая можеть быть названа типическою, такъ какъ раскрытыя въ ней мысли составляли содержание большинства рёчей, сказанныхъ преосв. Мелхиседекомъ по разнымъ случаямъ.

Воодушевленный такими мыслями о просвёщенномъ клире, который съ усивхомъ бородся бы противъ антицерковныхъ и протестантскихъ возэрвній современнаго общества, Мелхиседекъ заботился объ учрежденін богословскаго факультета при Букурештскомъ университеть, въ чемъ и усивлъ, правда, не безъ труда. Много препятствій встрвчаль онь со стороны правительства, которое отказывало въ средствахъ на содержание факультета. Поэтому богословский факультетъ сначала существоваль такъ-сказать частнымъ образомъ, благодаря пожертвованіямъ частныхъ лицъ и даровому труду профессоровъ. Такъ продолжалось съ 1881 по 1884 годъ. Тогда преосв. Мелхиседевъ въ Синоде и сенате произносить энергичныя речи, доказывая, что для чести государства и блага церкви необходимо легальное существование такого полезнаго просвётительнаго учрежденія. "Недостойно православнаго руминскаго государства и автокефальной церкви, —взивалъ онъ, чтобы продолжалось такое печальное положение высшаго богословскаго учрежденія, чтобы молодые люди, будущіе пастыри, архипастыри и богослови, для удовлетворенія жажды своихъ богословскихъ по-

<sup>1)</sup> Calinderu, op. cit., p. 23-30.

знаній вынуждены были для этого отправляться въ другія, даже инославныя страны" $^{-1}$ ).

Значеніе богословскаго факультета сказалось на повышеніи образовательнаго уровня церковнаго клира, который сталь пополняться священнослужителями, получившими высшее богословское образованіе—особенно въ городахъ, гдѣ по послѣднему законоположенію, священники должны быть изъ окончившихъ богословскій факультетъ (см. выше, стр. 178), а также на развитіи богословскій факультетъ (см. выше, стр. 178), а также на развитіи богословскій факультеть (см. выше, стр. 178), а также на развитіи богословскій факультеть быль такъ-сказать вѣнцомъ жизненнаго стремленія просвѣщеннаго архниастыря относительно поднятія просвѣтительнаго уровня духовенства, а черезъ него и общества. Объ этомъ онъ заботился еще во время своей педагогической и административной дѣятельности въ семинаріи, а затѣмъ въ качествѣ епархіальнаго архіерея, въ Синодѣ, сенатѣ, въ проповѣдяхъ, рефератахъ, ученыхъ запискахъ и т. д.

Научной борьов съ протестантизмомъ, какъ явленіемъ чуждимъ православной Руминской церкви, и въ частности—съ протестантскимъ вліяніемъ, вредно отразившимся на догматической и обрядовой сторонь церкви, посвящены преосв. Мелхиседекомъ два сочиненія, прочитанныя, по обыкновенію, сначала въ качествъ докладовъ въ засъданіяхъ Синода. Вотъ названіе этихъ сочиненій: "О православной церкви въ борьоб съ протестантизмомъ и въ особенности съ кальвинизмомъ въ XVII въкъ и о двухъ соборахъ въ Молдавіи противъ кальвинистовъ" и "О почитаніи святыхъ иконъ и о чудотворныхъ иконахъ въ православной Румыніи".

Первое сочиненіе было реферировано также възасёданіи Руминской Академіи 17 марта 1890 года и по своей эрудиціи является однимъ изъ выдающихся трудовъ преосв. Мелхиседека. XVII въкъ быль на Западё въкомъ усиленной религіозной борьбы между католиками и реформатскими общинами, возникшими на почвѣ протестантизма. Слабымъ пупктомъ протестантовъ была трудность доказать непрерывность ихъ вѣры и церкви отъ апостоловъ. Поэтому они искали поддержки въ православной церкви. Такому взаимообщенію способствовали и обстоятельства того времени, такъ какъ многіе восточные греческіе священники отправлялись для довершенія образованія въ германскіе протестантскіе университеты. Во время патріарха Константинопольскаго Кирилла Лукариса печатается въ Женевѣ, въ

<sup>1)</sup> Calinderu, op. cit., p. 53.

1632 году, однимъ кальвинистомъ Катехизисъ, въ которомъ доказывается, что православная церковь держится одинаковой вёры съ протестантами въ почитаніи иконъ. Возникли споры. Въ эпоху этихъ споровъ, окончившихся въ 1669 году, Румынская церковь имѣла немаловажное значеніе, такъ какъ рѣшающій по этому вопросу Синодъ происходилъ въ Яссахъ, въ 1641 году. Онъ былъ созванъ молдавскимъ господаремъ Василіемъ Лупу. На немъ присутствовалъ знаменитый Молдавскій митрополитъ Варлаамъ вмѣстѣ съ другими молдавскими епископами, а также представители восточныхъ патріархатовъ. Такимъ образомъ, помимо научнаго интереса, статья эта имѣла косвенную задачу показать, какъ въ прежнее время румыны относились къ протестантскимъ воззрѣніямъ и какъ, поэтому, должны онп относиться теперь.

Еще большее апологетическое значение противъ протестантства имжетъ второе его сочинение, служившее предметомъ доклада въ Синодъ. Здъсь онъ вопреки протестантамъ излагаетъ учение о почитании иконъ, какъ ученіе исконное христіанское, им'тющее основаніе какъ въ слове Божіемъ и ученіи св. отцовъ и учителей церкви, такъ и въ психологической потребности людей запечатлёвать въ видимыхъ формахъ дорогія лица и предметы. Научный характеръ этого сочиненія соединяется съ простотою изложенія, пронивнутаго теплимъ чувствомъ, что несомивнио способствовало "двиственности" этого труда. Мы приведемъ изъ этой книги очень назидательный разсказъ преосвященнаго о чудесномъ фактъ явленія плачущей чудотворной нконы Божіей Матери, находящейся въ церкви Сокольскаго монастиря, -- что близъ Яссъ, -- свидетелемъ чего билъ самъ преосвященний. Съ особеннымъ удовольствіемъ приводимъ этоть разсказъ, слышанный нами изъ устъ самого преосвященнаго, то чемъ нами сообщено было въ свое время, -- тъмъ болъе, что онъ произвелъ на насъ тогда сильное впечатлѣніе 1).

"Много разъ, — говорилъ преосвященный, — еще въ дътствъ слыхалъ я о плачущихъ иконахъ и даже о появленіи ихъ въ различныхъ мѣстахъ. При этомъ мои односельчане обыкновенно связывали появленіе такихъ иконъ съ какимъ-либо горестнымъ событіемъ, или уже случившимся, или же еще имѣющимъ быть. Наконецъ, и я удостоился собственными глазами видѣть подобное чудо, — и притомъ не я одинъ, но и многіе другіе, изъ которыхъ нѣкоторые уже умерли, а иные еще живуть и могутъ засвидѣтельствовать истинность моего разсказа. Это

<sup>1)</sup> Румыны, получившіе образованіе и т. д., стр. 44.

случилось въ началъ февраля 1854 года; тогда мив было 32 года отъ роду, и я состояль профессоромь Сокольской семинаріи. До сихь порь я совершенно индифферентно относился къ разсказамъ о плачущихъ нконахъ, считая ихъ благочестивыми народными вымыслами, вытекающнии изъ великаго уваженія православнаго народа въ святимъ иконамъ; поэтому я не старался ни отрицать, ни доказывать существованіе подобнихъ случаевъ. Но посл'ядующій историческій фактъ, который я сейчась разскажу, вполнё убёдиль меня въ существованіи чудотворныхъ иконъ, которыя по временамъ проливають слезы, подобно людямъ, находящимся въ скорби, предвъщая какія-либо таккія испытанія для церкви Христовой. 1 февраля 1854 года, въ день св. мученика Трифона, по совершенін службы въ семинарской церкви, прибъгаетъ причетникъ къ јеромонаку Исаји, бывшему въ то время экклесіархомъ и проповёдникомъ, и съ испуганнымъ видомъ говоритъ: "плачеть икона Божіей Матери". О. Исаія отправился въ церковь и дъйствительно увидълъ влажные следы слезъ, текшихъ изъ обоихъ глазъ; предполагая сначала, что это-капли святой воды, такъ бабъ въ этотъ день совершалось освящение воды, а затъмъ окроплялась и церковь, о. Исаія обтеръ тщательно икону полотенцемъ; но изъ глазъ Божіей Матери опять обильно потекли слезы. Екклесіаруъ, объятый благоговъйнымъ трепетомъ, поспъшиль сообщить объ этотъ преосвященному Филарету Скрибану, ректору Сокольской семинаріи, который немедленно отправился въ церковь и увидёль самъ то, о чемъ ему Обтеревъ тщательно полотенцемъ икону, преосвященный приказаль всемь вийти изъ церкви, которую самь заперь на ключь, предварительно осмотръвъ ее и убъдившись, что нисто не остался здёсь. Между тёмъ въ семинаріи всё узнади объ этомъ необычайномъ явленіи и съ понятнымъ нетеривніемъ ждали вечера, когда церковь должны были открыть. Настало время вечерни; всё профессора и воспитанники во главе съ ректоромъ отправились въ церковь и увидъли текущія изъ глазъ Богородицы слезы. Сомитнія въ чудт не могло быть. Тогда же отслужень быль акаеисть Божіей Матери.

"Въсть объ этомъ чудъ разнеслась по всей Румыніи. Народъ во множествъ сталъ стекаться на поклоненіе чудотворной иконъ. Слезы текли то ежедневно, то періодически, дня черезъ три-четыре, такъ что не всъ удостаивались быть свидътелями плачущей Божіей Матери, а видъли только засохшіе слъды слезъ на лицъ и увлаженное слезами полотно, кусочки котораго раздавались и хранились богомольцами, какъ драгоцънная святыня. Извъстіе объ этомъ произвело большое движеніе и среди нашихъ ученыхъ. Большинство изъ нихъ, конечно,

отнеслось съ недовъріемъ въ сообщенному факту, считая это ловкимъ изобретеніемъ монаховъ, которые ввиду эксплуатаціи религіознаго чувства народа "выдумали" чудо. Нёкоторые же, не отрицая этого явленія, старадись объяснить его естественнымъ образомъ: то сыростью въ церкви, то свойствомъ кивота икони винтывать въ себя сырость, которая и передавалась иконъ, и другими абсурдными основаніями. Тогдашній министръ испов'вданій Д. Раде, на вопросъ относительно этого чуда, отвътиль съ насмъшкою: "я приказаль, чтобы больше не проливала слезъ икона". Тъмъ не менъе, такъ легкомысленно нельзя было отнестись въ этому факту: неосновательныя объясненія никого не удовлетворяли. Икона была тщательно обследована и по свойству матеріала и врасокъ ничёмъ не отличалась отъ пругихъ иконъ: доска и кіоть у всёхь одинаковы. А между тёмь, всё иконы были сухія, и только одна источала воду, притомъ исключительно изъ глазъ, совершенно на подобіе человъческих слезь. Факть чудесности явленія быль настолько очевидень, что его могли отрицать только тё люди, которые не верять и глазамъ своимъ, не находя причинъ известнаго явленія. Этотъ факть засвидётельствовали многіе серьезные люди, въ числё которыхь были и неправославные, пріёзжавшіе въ монастырь скентиками, а убажавшіе глубоко-вёрующими въ чудодёйственную силу Божію.

"Вотъ примъръ свидътельства католика. Въ то время, по случаю Крымской войны, молдовлахійскія княжества были заняты австрійскими войсками. Главнокомандующій войсками въ Молдавіи, генералъ Пааръ, особенно сильно интересовался чудомъ въ Соколъ, а потому посладъ туда предварительно своего полковника Костина. Какъ теперь помню, на первой недёлё великаго поста пріёхаль этоть полковникъ, отправился прямо въ церковь, где въ это время шла литургія, и благоговъйно простояль до конца. Затьмь, познакомившись въ церкви съ ректоромъ и съ нами, профессорами, онъ началъ разспрашивать о чудотворной иконт и просиль указать ее. Икона въ это время не проливала слезъ, но на ней ясно были видны следы засохшихъ слезъ. Осмотревъ внимательно икону и попросивъ винуть ее изъ кіота, полковникъ убъдился, что туть ничего нъть, что могло бы возбудить подозржніе въ какой-нибудь фальсификаціи. Послж того кавъ икона была положена въ кіотъ, полковникъ, уже со свъчею въ рукахъ, тщательно всматривался въ икону, и вдругъ, словно два брилльянта, заблестели две капли слезь изъглазь, а затемъ начали и обильно течь.... Полковникъ въ благоговъйномъ трепетъ отскочилъ и воскликнулъ: "плачетъ... Это-великое чудо. Отцы,

молитесь Богу"! Разумътся, это было передано генералу, который не замедлилъ прибыть сюда и самъ былъ свидътелемъ чудеснаго истеченія слезъ изъ глазъ Божіей Матери.

"А воть пругое свидетельство, уже православнаго. Однажды, втеченіе того же великаго поста, вечеромъ разнеслась по монастирю молва, что илетъ сюла знаменитый бояринъ Николай Разнованъ со вствъ семействомъ и большою свитою. Вст мы, профессора и воспитанники, вышли на встръчу ему и проводили его въ церковь. Разнованъ сталъ предъ иконою, которая въ это время не плакала, и разспрашиваль о подробностяхь чуда, попросивь при этомъ кусокъ увлаженнаго слезами полотна, чтобы послать въ Парижъ своему сыну. Между тёмъ онъ тщательно всматривался въ нкону и, о чудо! изъ глазъ Божіей Матери показались слезы, которыя затёмъ начали обильно течь. Тогда Разнованъ палъ на колени и воскликнулъ: "дивны дела Твоя, Господи! Отци и братья! Пойте акаеисть"! Пераженный такимъ чудомъ, онъ сдълалъ на икону дорогую серебряную позолоченную ризу въ благодарность за то, что Господь сподобиль его быть свидетелемъ подобнаго явленія. Много есть и другихъ свидътельствъ, и притомъ идущихъ отъ лицъ, которыхъ никакъ нельзя заподозрёть въ неискренности.

"Съ техъ поръ прошло уже более 36 летъ. Втечение этого времени я постоянно залавался мыслью: что же означають эти слезы Божіей Матери? И воть, покамість пришель къ такому заключенію: слезы Божіей Матери предвъщали тъ несчастія, которыя обрушились на монастырь и находящуюся при немъ семинарію. И дъйствительно, втечение этого 36-аттняго періода я съ непрестаннымъ интересомъ следиль за участью монастыря и семинаріи и, къ сожаленію, мет пришлось быть свидътелемъ постепеннаго ихъ упадка: когда-то цвътущій монастырь теперь представляеть изъ себя пустыню, а семинарія, переведенная въ Яссы, подобно сироть, блуждаеть изъ дома въ домъ, не находя себъ пристанища и претерпъвая страшныя невзгоды. Съ 1864 года началось наденіе монастыря и семинаріи, до того времени находившихся въ цветущемъ состоянии. Во главе ихъ становатся люди совершенно недостойные, не проникнутые христіанскимъ духомъ. люди бевиравственные: одни изъ нихъ-пьяницы, другіе-жалкіе матеріалисты, заботящіеся только о томъ, какъ-бы обогатиться на счеть монастиря и семинарского бюджета, а затъмъ купить себъ имънія и предаться всёмъ прелестямъ мірской жизни. Какими они могли быть хранителями монастырскаго устава и руководителями будущих пастырей? И действительно, монахи были распущены, ученики тоже.

Монастырское хозяйство пришло въ окончательное разореніе, прекрасные и обширные огороды и сады, окружавшіе монастырь, оставались невоздёланными и запущенными, деревья повысохди и срублены: старыя семинарскія зданія, не ремонтируемыя, сдёлались совершенно негодными для пом'єщенія семинаріи, такъ что, когда четыре года назадъ прібажаль сюда король, то ужаснулся и привазаль министру испов'єданій перевести семинарію въ Яссы, что и было сдёлано.

"Монастырь также представляеть изъ себя теперь пустыню; на мёстё славной исторической семинаріи, которая почти втеченіе цёлаго вёка служила мёстомъ образованія духовенства для всей Молдавіп, теперь ютится маленькая бочарная школа... Итакъ,—заключилъ Преосвященный, — одно покамёсть для меня несомийнно, именно, что слезы Божіей Матери предвёщали несчастія, имёвшія обрушиться на монастырь и семинарію. Предвёщали-ли онё несчастія и для всей страны, объ этомъ пусть скажетъ потомство. Я прибавлю только, что мы, особенно въ религіозномъ и церковномъ отношеніяхъ, достойны оплакиванія не только одной этой иконы, но и всёхъ, находящихся въ нашей странь".

Последній трудъ Мелкиседека этой же серін посвящень одному изъ наиболее важныхъ вопросовъ церковной культуры и носить за-TABBIE: "Proiectu pentru revisuirea și editarea cârtilor bisericei, presentat Santului Sinod". Это-докладъ Синоду по вопросу объ исправлении богослужебныхъ книгъ и о замёнё славянскаго шрифта, которымъ онё печатались, датинскимъ. Онъ вызванъ также извъстными намъ заботами преосв. Мелхиселека о религіозномъ просвішеній народа, которий, вслёдствіе этой замёны знакомаго ему славянскаго шрифта незнакомымъ латинскимъ, будетъ лишенъ возможности пониманія ихъ, а витесть и благотворнаго вліянія. Вопрось объ этомъ возбудиль еще князь А. Куза, который приказомъ отъ 22 марта 1863 года повелялъ. чтобы во всёхъ греческихъ и "преклоненныхъ" монастыряхъ впредь богослужение было совершаемо на мъстномъ руминскомъ язывъ, а не на древне-славянскомъ, какъ это было до того времени; ослушникамъ угрожала кара — отставка и изгнаніе изъ страны. Эта мёра правительства вызвала сильные безпорядки, такъ что спустя недёлю министръ духовныхъ дёлъ нашелъ необходимымъ издать прокламацію съ выраженіемъ сожалінія о случившихся безпорядкахь и увітщаніемъ къ върующимъ жить въ миръ, но вмъсть и съ заявленіемъ, что правительство не отмънитъ своего распоряженія. Греки принесли горькія жалобы на такое насиліе, учиненное надъ ихъ языкомъ и сов'єстью. Тогда правительство Кузы распорядилось, чтобы въ одной изъ церввей каждаго большого города служба совершалась на греческомъ
языкъ <sup>1</sup>). Конечно, это была временная уступка.

Такъ же насильственно было отменено и славянское богослуженіе въ містностяхь, гді оно совершалось, и замінено богослуженіемь на руминскомъ языкъ, что также сопровождалось большими водненіями. Въ связи съ этимъ, конечно, находился вопросъ о повсемъстномъ введеніи богослужебныхъ кингъ на руминскомъ языкъ. Въ же-. даніи народа, если оно отъ него исходить, слышать богослуженіе на понятномъ ему языкъ, безъ сомнънія, нътъ ничего преступнаго. Но туть примъщались совершенно стороннія цёли. Охваченное идеей узкаго націонализма, правительство имёло ввиду повсемъстнымъ введеніемъ въ богослуженіе румынскаго языка какъ можно скорбе н ръзче обособить руминъ въ національномъ отношеніи отъ греко-славянскаго міра, съ которымъ они находились въ тёсныхъ исторических связяхь. Но дело перевода нужно было совершать постепенно, тъмъ болъе, что прежніе опыты были неособенно удачны. Такъ, въ Россійское Библейское Общество издало Новый Завътъ на 1817 голу румынскомъ языкъ со множествомъ несообразностей и пропусковъ въ тексть, на что обратиль вниманіе Кишиневскій митрополить Гавріиль Банулеску. Въ 1819 году янилось изданіе всей Библін, во многомъ несогласное ни съ греческимъ, ни съ славянскимъ, противъ напечатанія которой возражаль тоть же митрополить 2). Дівятели Библейскаго Общества, однако, не обратили на это вниманія и издали румынскую Библію "по благословению Св. Синода" 3). Справедливо говорить проф. Кургановъ, что несовершенство сделанныхъ переводовъ и невыработанность самаго языка, только что начавшаго развиваться, должны бы были побудить румынъ какъ можно осторожнъе относиться къ переводамъ Св. Писанія и богослужебныхъкнигъ. Между тъмъ, по извъстнимъ націоналистическимъ побужденіямъ, правительство ръшило "переводъ Библін, Евангелія и другихъ церковныхъ препиринять книгь на обывновенный разговорный языкь, который съ некоторыхъ поръ перемъщанъ на половину съ французскими словами" 4).

Какъ просвъщенный ісрархъ, преосв. Мелхиседекъ справедливо считалъ предпринятое въ Руминіи исправленіе и переводъ богослу-

<sup>1)</sup> Моск. Въдомости, 1863 г. № 103. Ср. Кургановъ, Записки Казан. Универс., 1900 г. № 2, стр. 10—11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. объ этомъ въ нашемъ изслъдованіи "Гавріилъ Банулеску-Бодони", стр. 360.

<sup>3)</sup> Русскій Архивъ, 1898 г., т. III, стр. 506.

<sup>4)</sup> Мивнія и отзывы митр. Филарета, т. V, ч. 2, стр. 797.

жебных книгь важным фактом въ церковной жизни ея, хотя бы по аналогіи съ подобным явленіем у насъ, при патр. Никонт, значеніе и послёдствія чего ему, безъ сомнтнія, были извёстны, — и придерживался особеннаго взгляда на этотъ вопросъ. Правда, многіе не согласились съ этимъ взглядомъ, но онъ—очень здравый, и какъ увидимъ, основанъ на данныхъ исторіи Румынской церкви и законовърумынскаго языка. Мнтніе его объ этомъ, высказанное и намъ лично, заключается въ упомянутомъ докладт его Синоду. Приведемъ интересное содержаніе его.

"Румынская церковиая литература, — такъ развиваеть свои мысли по этому вопросу преосвященный, -- втеченіе почти трехъ въковъ оказывала великую услугу румынской націи насажденіемъ въ наролъ спасительных религіозных и нравственных истинъ христіанства. Наши богослужебныя книги переведены на языкъ вполнъ понятный для народа; поэтому каждый можеть извлекать изъ нихъ большую или меньшую душевную пользу, соотвётственно своему умственному и нравственному развитію. Румынъ имбетъ исключительное преимущество предъ другими націями, слыша въ церкви тоть самый языкъ, которому научился отъ своей матери и которымъ пользуется въ своей обиденной жизни. Румыны должны быть въчно благодарны своимъ просвъщеннымъ предкамъ, которые ввели народный языкъ въ богослужение, обработавъ и приспособивъ его къ выражению различныхъ религіозныхъ понятій, пользуясь для этого, если на нашемъ языкъ не было соотвътствующихъ выраженій, словами, заимствованными отъ другихъ народовъ, съ которыми они находились въ близкихъ сношеніяхъ, напримъръ, славянъ и грековъ. Эти слова такъ привились, такъ сроднились съ отечественнымъ языкомъ, что какъ будто составляють его собственность. Этоть языкь представляеть наше дорогое истодостояніе, которымъ долженъ дорожить всякій румынъ, любящій свое отечество. Между тімь, уже около десяти літь замічается сильное движеніе со стороны миогихъ какъ духовныхъ, такъ и свътскихъ людей реформировать церковный языкъ введеніемъ въ богослужебныя книги неологизмовъ изъ нашего новъйшаго литературнаго языка, изъ котораго тщательно выбрасываются слова, взятыя изъ другихъ языковъ, и замъняются словами латинскими или французскими. Мало того, подобные реформаторы стараются замёнить кириллицу, которою втечение трехъ въковъ писались богослужебныя книги. латинскимъ шрифтомъ. Спрашивается: хорошо ли порывать связь съ церковными преданіями относительно богослужебнаго языка, освященнаго въками, вполнъ понятнаго для народа, и замънять его языкомъ новымъ, на которомъ пишутъ и говорятъ люди ученые, учившіеся въ мъстныхъ или заграничныхъ школахъ, и большею частью люди совершенно не религіозные? Полезно ли или пагубио будетъ для народа, когда въ церкви заговорятъ на непонятнымъ для него языкъ? Я отвъчаю отрицательно и твердо стою за сохраненіе нынъшняго богослужебнаго языка, какъ довогого историческаго достоянія.

"Говоря такъ, я вовсе не стою за абсолютную неизмёняемость языка,--это удёль мертвыхь, кинжныхь языковь. Языкь нашей церкви живой, какъ и народъ, который говорить на немъ; языкъ народный современемъ постепенно преобразовывается, обогащается, культивируется; но принимая это во вниманіе, церковь во всякомъ случат не должна сившить съ новшествами, давая время привыкнуть народу къ новимъ формамъ, а затемъ, когда оне сделаются, такъ сказать, его собственностью, ввести ихъ въ церковное употребление. Нужно вообще заметить, что церковно-богослужебный языкъ, какъ языкъ по преимуществу преданія церкви, по необходимости, такъ сказать, консервативенъ, и потому трудно требовать отъ него полной современности, следовательно, и постоянной изменчивости применительно бъ художественному развитію живого народнаго явика, не говоря уже о томъ, что всв эти "измвненія" соединялись съ нвкоторыми и практическими неудобствами (относительно, напримёръ, переводовъ и исправленій текста священныхъ и богослужебныхъ книгъ, печатанія, изданій и проч.). Если же эти измёненія необходимы, то они должны дёлаться весьма медленно и по крайней нуждъ. Этимъ руководились наши предшественники. Въ самомъ деле, если мы разсмотримъ наши древнія церковныя вниги, то найдемъ ихъ наполненними славянскими фразами и словами; это-слъды славянского вліянія на насъ и свидетельство бедности нашего языка. Но мало-по-малу, съ развитіемъ нашего языка, эти слова и выраженія замінялись чисто румынскими. Витстт съ тъмъ, если въ руминскомъ языкъ не было соответствующихъ выраженій, то наши церковные книжники оставляли иностранныя слова-греческія или славянскія. Отсюда въ нашихъ богослужебныхъ книгахъ очень много терминовъ греческихъ, напр., "тро парь", "кондакъ", "икосъ", "ирмосъ", "канонъ", "стихира", "акаеистъ" ит. д., и славянскихъ, напр., "vicerna", "pavecernita", "polunosnita", "obednita", "pesna", "sedelna" н т. д. Румынскій языкъ сначала быль бъденъ; но современемъ, съ развитіемъ его, уже явилась возможность замёнить нёкоторыя греческія и славянскія выраженія собственними румынскими. Такъ, вибсто "полунощинца", начали говорить и писать "meadnoptica", "sedealna"'-- вмъсто "съдаленъ", "cantare" -- вмъсто "пъсна",

"laudara"—вмёсто "хвалите". Эти выраженія вполнё соотвётствують славянскимъ, поэтому скоро привнваются въ народё и понятни для него. Такое измёненіе вполнё законно. Между тёмъ, эти новие реформаторы, въ своемъ неразумномъ рвеніи объ очищеніи языка, стараются замёнить всё греческія и преимущественно славянскія слова румынскими, несмотря на то, что они совершенно непонятны для народа и не выражають соотвётствующихъ понятій. Итакъ, развитіе нашей церковной литературы показываетъ, что измёненія могутъдёлаться и въ церковномъ языкѣ, но только съ осторожностью и осмотрительностью и требують глубокой учености и любви къ церкви и напіи.

"Переходимъ затъмъ къ вопросу: какими буквами печатать церковныя книги-латинскими или славянскими, т. е, кириллицею, какъ печатались онъ втеченіе трехъ стольтій? Очень многіе изъ нашихъ литераторовъ желаютъ ввести и въ церковно-богослужебныя книги латинскій алфавить, какой-и въ свётскихъ. Поверхностно судя, ничего нътъ легче, какъ осуществление подобнаго желания, но въ дъйствительности очень много трудностей, которыя принуждають отказаться отъ подобнаго желанія. Это особенно хорошо можно видіть изъ сличенія обонув анфавитовъ-латинскаго и славянскаго. Оба они происходять оть эдлинскаго, а последній -- оть еврейскаго. Особенности ихъ объясняются только условіями историческаго развитія. Латинскій алфавить сталь собственностью римлянь, образовался и развивался на Западъ, и отъ римлянъ перешелъ къ націямъ, создавшимся во руинахъ римской имперіи. Кириллица же есть точная копія древнегреческаго алфавита. Въ IX въкъ славянскіе просвътители, Кириллъ и Менодій, пропов'єдуя христіанство южнымъ славянамъ, приспособили этоть алфавить для нихъ; но такъ какъ въ немъ не доставало къкоторыхъ знаковъ для выраженія всёхъ славянскихъ звуковъ, то эти первие славянскіе книжники позаимствовали недостающіе звуки то нзъ еврейскаго языка, а именно буквы: б, ш, ч, ц,-то изъ другого древняго алфавита, извъстнаго подъ именемъ глаголицы, именно: ж, в, с. Пользуясь втеченіе многихъ в'вковъ славянскими книгами, румыны вздумали, около трехъ столетій тому назадъ, обзавестись собственными книгами на румынскомъ языкв. Для этого они воспользовались кирилицею, выбросивъ ненужные знаки (напр., ы, ь, ц, оу) и вообще приспособивъ ее въ звукамъ своего языка. Такимъ способомъ образовался новый алфавить, составляющій точнёйшій образець нашего языка; ему научиться очень легко, такъ какъ ороографія его очень проста. Этоть алфавить-вовсе не варварскаго происхожденія,

какъ многіе по невъдънію думають: его происхожденіе такое же славное, какъ и латинскаго. Онъ составляеть дорогое историческое наслъдіе нашихъ предковъ, которые преобразовали его и на немъ провозглашали истины церкви и любовь къ отечеству. Поэтому мы должны хранить его, такъ какъ на немъ воспитались.

"Посмотримъ теперь, можетъ ли латинскій алфавить соотвётствовать звукамъ нашего языка? Прежде всего, этоть алфавить не имѣетъ звуковъ румынскаго языка, какъ напр., для и, ии, ч, ж, ъ, щ. Приверженцы латинскаго алфавита стараются замѣнить недостающія буквы различными значками подъ и надъ латинскими буквами. Ничего опредѣленнаго по сему вопросу еще не выработано. Вслѣдствіе этого въ новой ореографіи—большая анархія. Напримѣръ, для выраженія звуковъ ъ и ы употребляются различно, по личному усмотрѣнію каждаго, гласныя латинскія буквы а, е, і, о, и, съ удареніемъ или съ другими знаками; или буква щ одними пишется черезъ «/, другими—sc; поэтому, напр., слово "крещін" (христіанинъ) одни пишутъ—стефіп или chreştin,—другіе crescin или chrescin. Достославное имя Христа пишутъ различно: Hristos, Christos, Hrist, Christ.

"Послѣ этого спрашивается: хорошо ли спѣшить съ введеніемъ въ церковно-богослужебныя книги латинскаго алфавита съ его неустановившеюся ореографіею? Не лучше ли повременить, ожидая окончательной приспособленности новаго алфавита къ свойствамъ нашего языка и выработки единства ореографіи?..

"Кромъ этого, есть еще и другія соображенія, по которымъ церковь должна сохранить прежній алфавить. Всё наши литературныя произведенія, на протяженій трехсоть льть, съ вакихь поръ началь образовываться нашъ національный языкъ, написаны кириллицею. Библіотеки и музеи наполнены множествомъ книгъ и документовъ, написанных этимъ алфавитомъ. Съ введеніемъ въ свётскую литературу латинского алфавита, нитересь въ разработив этихъ важныхъ для національной исторіи и церкви документовъ, къ сожальнію, ослабыль, и чемъ дальше, все будеть ослабевать. Большинство изъ воспитанниковъ светскихъ школъ совершенно не могутъ читать книгъ, напечатанныхъ кириллицею, а нъкоторые даже хвалятся этимъ. Почти то же самое нужно свазать и о воспитаннивахъ семинарін. Между тёмъ вся церковная литература, которою настыри церкви прежде всего должни заниматься. какъ то: Библія, Писанія святыхъ отецъ и учителей церкви, Житія святыхъ, проповёди, различныя догматическія п нравственныя сочиненія, однимъ словомъ, все самое необходимое для

образованія клира,—напечатано кириллицею. Если же церковныя книги впредь будуть печататься датинскимъ шрифтовъ, то чтеніё кириллицы совершенно забудется, и нашъ клиръ будетъ лишенъ источниковъ, изъ которыхъ онъ могъ бы почерпать знанія богословскія, нравственныя и историческія.

"Есть еще одно обстоятельство въ пользу сохраненія прежняго адфавита, это-братская любовь къ единовърнымъ намъ славянамъ и грекамъ. Румынская церковь приняла отъ грековъ православіе, а отъ славянъ-кириллицу, которую втеченіе столькихъ вёковъ сохраняла какъ дорогое наследіе со временъ принятія ими христіанства. Замъну его другимъ алфавитомъ могутъ, и не безъ основанія, нстолковать неуваженіемь къ тёмъ націямъ (грекамъ и славянамъ), которыя столько сдёлали для румынъ, и стремленіемъ въ соединенію съ датинскою церковью. Предположенія эти могуть найти достаточное подтверждение въ томъ, что изъ всёхъ руминскихъ церквей, которыя существують въ различныхъ странахъ, только румынская уніатская церковь въ Блаже, въ Трансильваніи, раньше всёхъ начала печатать церковныя книги латинскимъ шрифтомъ, между тъмъ какъ всъ православные руминскіе митрополиты н епископы въ Австро-Венгрін, употребляя въ своихъ канцеляріяхъ и частныхъ письмахъ латинскій алфавить, не вводили въ богослужебныя книги этого алфавита. Наконецъ, нужно принять во внимание и то обстоятельство, что значительная часть нашихъ церковно-служителей, премущественно сельскихъ, не умфетъ читать латинскаго письма, такъ что богослужебныя книги, напечатанныя латинскимъ шрифтомъ, останутся для нихъ безъ всякаго употребленія.

"Итакъ, изъ всего сказаннаго следуетъ, что православная Румынская церковь еще на долгое время должна сохранитъ славянскій алфавитъ для церковио-богослужебныхъ книгъ, а) какъ совершенно приспособленный къ нашему языку и очень легкій для изученія и б) какъ связующій насъ съ исторіей нашей культуры и развитія нашего языка. Рядомъ съ нимъ можетъ употребляться и латинскій алфавитъ, но только въ такъ-называемой свётской литературъ".

Несмотря на это, въ Румыніи уже нѣсколько лѣтъ тому назадъ предпринято новое изданіе богослужебныхъ книгъ съ латинскимъ алфавитомъ и другими измѣненіями. Преосв. Мелхиседекъ не допускалъ этихъ книгъ въ своей епархіи. И дѣйствительно, въ его архіерейской церкви мы видѣли богослужебныя книги исключительно древней печати. Но по признанію преосвященнаго, и тогда уже очень трудно было доставать такія книги. До недавияго времени въ Румыніи было

много типографій, въ которыхъ печатались богослужебныя книги славанскимъ шрифтомъ; напримеръ, были типографіи при митрополіяхъ въ Букурештв и Яссахъ, при Бувруской и Рыминчской епископіяхъ, въ Нямецкомъ монастырё и въ другихъ мъстахъ. Теперь онъ уже не существують, такъ какъ закрыты и секвестрованы румынскимъ правительствомъ вмёстё съ сокуляризаціей церковныхъ имуществъ во время Кузы (см. выше, стр. 262). Много пользы оказала для Румынской перкви и существовавшая по непавнято времени типографія при Кишиневскомъ архіерейскомъ домъ, основанная вскоръ по присоединенін въ Россіи Бессарабін, митрополитомъ Гавріиломъ и заврытая бывшимъ архіепископомъ Кишиневскимъ Сергіемъ. Единственная типографія, откуда еще можно получить богослужебныя книги съ славянскимъ шрифтомъ, существуетъ теперь въ Сибін, въ ардяльскомъ округъ въ Австріи. Но она не можетъ удовлетворить встиъ требованіямъ руминъ, да и доставка книгъ сопряжена съ значительными затрудненіями. Впрочемъ, года три тому назадъ въ Кишиневъ Братство начало издавать религіозно-правственные "Листин" на молдавскомъ языкъ, славянскими буквами, хотя этого, конечно, мало.

## IV.

Учено-литературные труды преосв. Мелхиседека. — Причины, вызывавшія появленіе ихъ, и общій взглядъ на нихъ. — Перечень его трудовъ. — Содержаніе нѣкоторыхъ изъ нихъ съ краткимъ критическимъ разборомъ: 1) "Липованство"; 2) "Хроники" Хушской и Романской епархій. — Мнѣніе Мелхиседека о славянщинѣ въ Румыніи, по "Хроникъ Хушской епархін". — Замѣчаніе по этому вопросу, въ связи съ миѣніемъ румынскаго историка Ксенопода. — 3) "Григорій Цамблакъ". — 4), Посѣщеніе нѣкоторыхъ монастырей и древнихъ перквей въ Буковинѣ". — 5) "Историческія замѣтки" и т. д. и другія мелкія работы такого жо характера. — Значеніе учено-литературныхъ трудовъ преосв. Мелхиседека.

До сихъ поръ мы говорили о церковно-ваучныхъ трудахъ преосв. Мелхиседека, вызванныхъ современнымъ ему состояніемъ церковной жизни и предложенныхъ въ качествъ рефератовъ въ Синодъ. Поэтому разсмотръніе этихъ рефератовъ мы и включили въ общій отдъль о его церковной дъятельности. Теперь скажемъ о другихъ его ученолитературныхъ трудахъ, происхожденіе которыхъ объясняется главнымъ образомъ теоретическими интересами: любознательностью іерарха вообще, и въ частности — любовью его къ историческимъ и церковнодогматическимъ занятіямъ. Вызывались же они внѣшними событіями личной и общественной жизни Мелхиседека, пребываніемъ его въ томъ или иномъ мѣстъ. Вездъ его любознательный умъ находилъ себъ пищу,

и въ результатъ являся какой-нибудь ученый трудъ. Имъя ввиду остановиться подробите только на иткоторыхъ изъ ученыхъ трудовъ его, мы перечислимъ вкратцъ и остальныя извъстныя намъ статьи. Предварительно замътимъ, что втеченіе почти 50-лътияго періода своей учено-литературной дъятельноети онъ оставилъ громадное, буквально поражающое количество сочиненій, переводныхъ и самостоятельныхъ, изъ которыхъ уже напечатано томовъ около 30, и остается въ рукописяхъ томовъ на 10. Содержаніе ихъ самое разнообразное; ихъ можно раздълить на чисто богословскіе, обще-церковно-историческіе и по мъстной румынской исторіи, археологическіе, палеографическіе, библіографическіе, біографическіе, изданіе памятниковъ румынской и славянской письменности, разныя сообщенія, замътки и даже произведенія беллетристическія и стихотворныя. Поэтому преосв. Мелхиседекъ, по справедливости, считается однимъ изъ самыхъ плодовитыхъ и просвъщенныхъ писателей іерарховъ своего времени.

Пребывание его въ Яссахъ послужило внёшнимъ поводомъ къ написанію "Исторіи Молдаво-Сочавской митрополін", "Исторіи Сокольской семинарін", "Житія св. Параскевы-Пятницы", "Исторіи Ясскаго собора 1642 года, въ связи съ развитіемъ кальвинизма въ Европъ", и трактата "Святыя чудотворныя иконы въ Румыніи"; о некоторыхъ изъ нихъ мы говорили въ предыдущихъ отдълахъ. Въ этихъ сочиненіяхъ слависты найдуть немало свёдёній по исторін русскихь, болгарь, сербовъ, поляковъ и др. народовъ. Въ намять своего пребыванія въ Кіевъ, описк. Медхиседевъ напечаталь сдъдующіе самостоятельные и переводиме труды: "Григорій Цамблакъ, митрополить Кіевскій"; "Догматическое богословіе", перев. соч. еписк. Антонія Амфитеатрова, бывшаго своего ректора и наставника: "Избранныя проповёди" архим. Одесскаго Димитрія Муретова († 1883), также бывшаго своего начальвика и наставника; извлечение изъ сочинений митр. Киевскаго Евгения Болховитинова; \_\_\_, Исторіи Кіевской іерархіи", "Описанія Софійскаго собора", "Словаря писателей духовнаго чина"; самостоятельные: "Софроній Початскій, ректоръ Кіевской, послё Ясской Академіи" и "Памви Берында, кіево-нечерскій типографщикъ, родомъ румынъ". Въ памать своего пребыванія въ Москві: "Записки на книгу Бытія" митр. Филарета, въ нёсколько измёненномъ видё, самостоятельныя изслёдованія: "Досноей Барило митр. Молдавскій, послъ Азовскій, скончавшійся въ Москвъ" († 1703 г.), "Димитрій Кантемиръ, господарь Молдавіи, россій: скій сенаторъ, погребенный въ Московскомъ Никольскомъ греческомъ монастыръ". Въ намять своего пребыванія въ Петербургъ, куда овъ **тэдилъ** въ 1868 году по порученію правительства съ дипломатическими цълями: "Воспоминанія о Россіи", помъщенныя въ Annalele Academiei Romane.

Тогда же онъ собрадъ въ Императорской Публичной Библіотегь и въ разныхъ архивахъ массу матеріала для исторін сношеній Руминіи съ Россіей: часть этихъ матеріаловъ обнародована имъ въ синодальномъ журналъ "Biserica orthodoxa Româna" и академическомъ изданін "Annalele", но большая часть еще не использована. Научнымъ намятникомъ пребыванія его на Хупіской каоедрё является цённый трудъ: "Хроника Хушъ. Историко-археологическое описание Хушъ и Хушской епархін". Зайсь же онъ напечаталь свои Слова и Ричи, произнесенныя имъ въ церквахъ и на накоторыхъ празднествахъ. - 160 время своего пребыванія въ Изманай, въ качестви Нижнедунайскаго епископа, онъ напечаталъ ценный трудъ: "Липованство" (Lipovenismul), т. е. исторія и обличеніе русскаго старообрядчества и другихъ мистико-раціоналистических секть. Памятником вепископства его въ Романъ является капитальный трудъ: "Chronica Romanului", то-есть историкоархеологическое описаніе Романской епархіи, въ двухъ большихъ томахъ. Затъмъ, втечение тридцати лътъ присутствуя ежегодно въ Букурешть почти по шести мъсяцевъ, а иногда и болье, въ качествъ члена Синода, сенатора и академика, преосв. Мелхиседекъ напечаталъ много ученыхъ трудовъ по порученію этихъ трехъ учрежденій, помітщая ихъ въ органахъ Biserica orthodoxa Româna, Desbaterile Sinodului и Annalele. Изъ этихъ трудовъ особенно достойны вниманія ученыхъ следующіе: "Папизмъ въ Румыніи", "Протестантизмъ въ Румынін", "Объ армянской церкви", "Филареть II, митрополить Валахін", "Діонисій Романо, еписк. Бузаускій", "Надниси въ армянскихъ церквахъ въ Румыніи", "Описаніе книгъ и рукописей Нямецкаго и Секульскаго монастырей", "Историко - археологическое описание 48 монастырей и древнихъ перквей вь Молдавін", "Описаніе путешествія по Болгарін". "Описаніе путепісствія по Буковинь", "Историко-археологическое изслыдованіе о Часословъ (Orologiul)" и др.

Уже одинъ перечень, далеко даже не полный, трудовъ преосв. Мелхиседека вызываетъ въ насъ удивление по поводу количества написаннаго имъ, въ числъ котораго есть немало громадныхъ томовъ. При этомъ по научному достоинству, по научной эрудици, по смълости выводовъ, по обилію знаній, наконецъ, по художественности стиля, многіе изъ его трудовъ являются превосходными.

Мы уже разсмотръли нъкоторыя изъ сочиненій преосв. Мелхиседека, прочитанные имъ въ качествъ рефератовъ въ Синодъ. Теперь остановимся на нъкоторыхъ изъ перечисленныхъ трудовъ, имъющихъ важное научное значеніе. Начнемъ съ изследованія "Lipovenismulu adica schismatici sau rascolnici si eretici rusesci" Bucuresci. 1871. (Липованство, т. е. русскіе схизматики или раскольники и еретики). Это сочиненіе имфетъ важное значение какъ для русскихъ, такъ и для руминъ, съ одной стороны, знакомя первыхъ съ обстоятельствами жизни нашихъ соотечественниковъ на чужбинъ, а вторыхъ-съ въроучениемъ раскольниковъ и сектантовъ, съ другой — устанавливая извёстный взглядъ на происхожденіе раскола, причины его возникновенія, мёры противъ его распространенія и т. д. 1). При написаніи своего труда преосв. Мелхиседекъ умбло и добросовъстно воспользовался какъ произвеленіями русской литературы, такъ и румынскими нечатными и рукописными источниками, извлеченными изъ разныхъ архивовъ. Сочинение это состоитъ изъ введенія, двухъ частей и приложеній. Для русскихъ не все, конечно, имъетъ одинаковую цвну и значение: то, что для румынъ представляеть особенный интересь, для нась имбеть второстепенное значеніе, и наоборотъ. Поэтому мы и остановимъ свое вниманіе, главнымъ образомъ, на томъ, что имъетъ значение для насъ, а именно: на времени появленія раскольниковъ и сектантовъ въ Румыніи, на причинъ ихъ переселеній, на положеніи ихъ и на отношеніи въ нимъ руминскаго гражданскаго и духовнаго правительства.

Предварительно замътимъ, что преосв. Мелхиседекъ принадлежить къ числу тёхъ, которые признають причиною происхожденія раскола невъжество. "Невъжество, -- говорить онъ, -- не только чизшихъ классовъ, но и высшихъ и въ самомъ клиръ способствовало постепенному образованію довтринъ и идей, чуждыхъ ученію и практикъ православной восточной церкви. Невъжество придавало этимъ доктринамъ большое значение и въ связи съ другими историческими обстоятельствами произвело страшную и чудовищную схизму, имъющую парадлели въ другихъ православныхъ странахъ и существующую теперь, несмотря на ея несообразность, болбе 200 леть. Раскольники стали появляться въ Руминіи еще въ первой половинъ XVIII столетія. Сначала они являлись сюда, надо полагать, въ незначительномъ количествъ, преимущественно въ одиночку или по одному семейству и, по всей въроятности, безъ въдома молдавскаго правительства, боясь, можеть быть, преследованія или выдачи русскому правительству и живя поэтому сперва и вкоторое время скритно. Въ 1730 г. мы встричаемь здись, въ г. Сорокахь, тогда принадлежавшемъ Мол-

<sup>1)</sup> Пространный отзывъ объ этомъ изслъдованіи у П. А. Сырку въ Христ. Чтеніи, 1878, ч. 1, 1879, ч. 1 и 1880, ч. 2.

давін, одного монаха изъ какого-то монастыря Кіевской епархіи, который бёжаль сюда отъ преслёдованія русскаго правительства за различнаго рода преступленія. Туть онъ смастериль два подложнихь письма: одно отъ имени Кіевскаго митроподита, съ придоженіемъ печати канедральной Софійской церкви, къ Молдавскому митрополиту Георгію, съ тъмъ, чтобы послъдній посвятиль его, Епифанія, во епископы Чигиринскіе; другое-отъ чигиринскихъ горожанъ, въ которомъ они яко-бы объявляють желаніе им'єть его своимъ епископомъ. Модавскій митрополить Антоній и господарь Григорій Гика со всёмъ диваномъ отнеслись очень благосклонно къ просыбамъ раскольниковъ, предоставивь въ ихъ распоряжение даже особую церковь для совершенія богослуженія и требъ. "Но это ръшеніе, — говорить референть, по причинамъ, до сихъ поръ не разъясненнымъ, не было приведено въ исполнение. Но съ этихъ поръ притокъ раскольниковъ сталъ усиливаться. Сюда они являлись подъ видомъ купцовъ въ городахъ и земледъльцевъ въ селахъ; здъсь они обравовали цълыя общины съ своимъ клиромъ, а также строили скиты и монастири, мужскіе н женскіе" 1).

Что касается причины переселенія сюда раскольниковь, то преосв Мелхиседекь находить ее, съ одной стороны, въ притвененіяхь, которымь они подвергались у себя на родинѣ, начиная съ Петра Великаго и особенно при Павлѣ I, а съ другой—въ вѣротерпимости румынъ, граничащей, прибавимъ отъ себя, съ индифферентизмомъ, по крайней мѣрѣ, въ послѣднее время 2). Поэтому сначала никто не обращалъ на нихъ вниманія, не стараясь даже выяснить себѣ ихъ религіозныя воззрѣнія; а затѣмъ, когда румынамъ было необходимо дать тотъ или иной отзывъ о раскольникахъ, то первые оказались полными невѣждами въ этомъ отношеніи; одни изъ нихъ смотрѣли

<sup>1)</sup> Melchisedek, op. cit., p. 189, Xpuct. 4renie, 1878, 4. 1, 664.

<sup>2)</sup> Въротерпимость румынъ, дъйствительно, историческій фактъ, не подлежащій сомивнію. Объ этомъ существуетъ цънное сочиненіе Хыждеу "Istorio asupra toleranței religiose in România". Путешественники, начиная съ XVI въка, свидътельствують объ этомъ. Воть что, напримъръ, говорить путешествовавшій въ XVIII въкъ Райчевичъ: "Въ румынской странъ всякая секта, всякая религія имъетъ поливишее право совершать свой культъ. Здъсь много французскихъ монастырей; въ Букурештъ есть лютеранская церковь и еврейская синагога, а въ Молдавіи, гдъ евреевъ весьма много, дано позволеніе имъть и больше храмовъ, сколько понадобится" (Oservazoni intorno la Valachia е Moldavia, Napoli, 1788, р. 245—246). Впрочемъ, г. Хыждеу слишкомъ переоцъниваетъ эту черту своего народа и гордится румынами, изъ которыхъ не произошелъ ни одинъ святой (!).

на дёло просто и видёли въ раскольникахъ жертву навёстной иностранной политики, поддерживаемой политикой другого государства; другіе смотрёли на то же явленіе съ точки зрънія космополитической, гуманной; остальные, наконець, находили удобное время порисоваться либерализмомъ своей страны и приложить къ этому дёлу идею свободы, но никто не былъ въ состояніи смотрёть съ точки зрёнія чисто государственной. Пользуясь такимъ благопріятнымъ настроеніемъ умовъ въ Румыніи, раскольники втихомолку устранвали свои дёла безъ всякаго контроля, являнсь своего рода государствомъ въ государстве. Два событія способствовали подъему духа раскольниковъ въ Румыніи: это—а) учрежденіе Бёлокриницкой іерархіи въ сосёдней Австріи, въ Бёлой Криницё (въ Буковинё), и б) севастопольская война съ ея послёдствіями—унизительнымъ для Россіи парижскимъ трактатомъ.

Учрежденіе Бёлокриницкой іерархіи, которой подчинены и румынскіе раскольники, вызвало у послёднихъ вмёстё съ тёмъ желаніе искать и своего іерарха, своего особаго духовнаго главу по примёру своихъ единовёрцевъ въ Австріи, Россіи и Турціи. Раскольники успёли въ этомъ, благодаря господарю Кузё, креатурё Наполеона III, врага Россіи. Куза стёснялъ и ограничивалъ права и средства православнаго духовенства въ Румыніи и, напротивъ, покровительствовалъ всякому неправославному обществу, въ частности раскольническому, чтобы оказать непріятность Россіи. И дёйствительно, раскольники учредили у сэбя епископскую каоедру въ Измаилё, и первымъ епископомъ былъ Аркадій, назначенный въ началё 1860 года.

Какъ же отнеслась къ этому духовная власть? Она протестовала противъ этого, къ сожалънію, безъ успъха. Митрополитъ Софроній потребоваль отъ правительства удяленія Аркадія изъ Измаила и возвращенія раскольнической іерархіи въ прежнее положеніе, но министры, указывая на парижскій трактатъ, отвътили, что въроисповъданія въ Румыніи свободны и нельзя отказать въ этомъ правъ раскольникамъ. Благодаря этому число раскольниковъ-поповцевъ въ Румыніи стало все болье и болье упеличиваться. Безпоповцевъ здъсь, какъ вообще и вездъ, значительно меньше. Кромъ нихъ, здъсь довольно много скопцовъ и молоканъ.

Всякому, бывавшему въ Румыніи и особенно въ столичныхъ городахъ ея, бросаются въ глаза отличные извощики: нарядный щегольской экипажъ, прекрасно выбаженныя лошади, а на козлахъ безусый и безбородый возница, въ русской поддевкъ, въжливо обращающійся къ вамъ на великорусскомъ языкъ, приглашая подвести въ указанное мъсто. Это и есть скопцы. Конечно, и скопцы, боясь и избътая преслъдованій русскаго правительства, искали себъ убъжища виъ предъловъ Россіи и, между прочимъ, въ Румыніи, отличающейся въротерпимостью. Сюда они стали переселяться въ небольшомъ количествъ съ начала XIX въка, если еще не раньше.

Сначала отношение въ скопцамъ руминскаго правительства н даже духовной власти было благосклонное, быть можеть, вслёдствіе осторожности, съ которою тъ скрывали свое ученіе, и липемърія, выставдяя себя самыми лучшими православными; русское же правительство, говорили они, преследуеть ихъ за то, что они оскоплены, въ чемъ сами они нисколько не виновати, такъ какъ даже и не помнятъ, вто совершиль надъ ними самый акть оскопленія и когда. Воть какъ характеризуеть ихъ въ 30-хъ годахъ Хушскій архимандрить Исидоръ: "поведеніе ихъ было почти безукоризненнымъ: во вст праздники ходили они въ церковь; посты и праздники соблюдали весьма строго; во всв 4 поста причащались, но послв причастія даже не отвідивали вина, какъ делали другіе православные; никогда мяса не тли и вина не пили. У нихъ были жены, но онт не раждали и многіе потому говорили, будто онъ оскоплены. Туда (въ монастырь) они приводили русскихъ мальчиковъ, которые лицомъ были очень желты. Съ ними были двое или трое стариковъ безъ бородъ, которыхъ они называли пустыниками (отшельниками). Мев кажется, что несмотря на то, что ходили въ напу церковь, они имъли свои ереси".

Отсюда видно, какъ осторожно вели себя здёсь скопцы, благодаря чему наводили на себя лишь самую легкую тень подозрёнія въ принадлежности къ какой-то ереси. Впрочемъ, иногда скритность ихъ обнаруживалась и лицемтріе изобличалось, когда оказывалось, что скопцы вели пропаганду и оскопляли тёхъ, которыхъ привлекали въ свое общество, преимущественно изъ тамошнихъ русскихъ. Тогда и руминское правительство, при всей втротерпимости, предпринимало противъ сконцовъ довольно строгія мёры, которыя, впрочемъ, не достигали цёли. Преосв. Мелхиседекъ приводить нёсколько примёровъ, какъ скопцы были уличаемы въ разное время, начиная съ 30 годовъ, въ пропагандъ своего ученія и въ оскопленіи несчастнихъ жертвъ. Въ 1835 году противъ скопцовъ земскими собраніями предложены были следующія меры: а) изгнать скопцовь изь пределовь княжества, какъ уголовныхъ преступниковъ, нарушителей гражданскихъ и естественныхъ законовъ, съ запрещениемъ навсегда возвращаться въ княжество: б) не игравшихъ большой роли въ дёлахъ секты и относительно которыхъ не доказано, что они по доброй волъ приняли оскопленіе или осконили кого-нибудь другого, оставить въ предълахъ кияжества съ тёмъ, однако, условіємъ, если они представять достаточныя гарантіи, что на будущее время совершенно откажутся отъ своей ереси и дадутъ знать начальству о новомъ совершеніи акта оскопленія, или о прибытіи или появленіи въ предёлахъ княжества какого-нибудь посторонняго лица; в) тёхъ, которые не выполнять всёхъ принятыхъ на себя раньше условій, предать уголовному суду, равно какъ и ихъ поручителей; г) скопцовъ, не соглашающихся на эти условія, тотчась изгнать наъ предёловъ княжествъ.

Эти предложенія были представлены на усмотреніе господаря, который одобриль ихъ такою резолюціею: "департаментомъ внутреннихъ дёлъ приняты будутъ дёйствительныя и хорошо обсужденныя мъры чтобы полицейскими мърами изгнать за границу ересіарховъ, о которыхъ доказано, что они совершали оскопленіе, а къ другимъ будеть примънено все, заключающееся въ этомъ донесении, воздагая на обязанности и попеченіе аги выполненіе сего въ надлежащемъ видъ" 1). Эти мёры действительно были приведены въ исполнение: ересіархи были изгнаны изъ предъловъ княжества, а остальные, подъ личиною православія, остались жить въ Яссахъ. Сконцы выполняли всё внёшніе обряды православнаго богослуженія, оставаясь внутри теми же еретивами и пропагандируя свое ученіе. Секта все росла и росла: оскоиленія не прекращались, она окружила себя лишь большимъ ореоломъ таинственности, и никто болъе не интересовался ими. "Кавимъ образомъ выходить, -- вопрошаетъ преосв. Мелхиседевъ, -- что эта секта, вмёсто того, чтобы уменьшаться и совершенно прекратить свое существованіе, дълаеть замътные шаги впередъ и увеличивается въ числъ?-Отвътъ очевиденъ: ересь пропагандируется и подвергаются оскопленію новыя лица. Число этихъ лицъ увеличивается или изъ переселенцевъ изъ Россіи, гдъ законы государства не терпять ихъ, или изъ новыхъ прозедитовъ, вербуемыхъ изъ жителей нашего отечества, и въ особенности изъ русскихъ... Въ настоящее время, когда послъ 1835 года никто болъе не занимался и не интересовался ими, у нихъ, безъ сомивнія, существуетъ тайное религіозное, хорошо организованное общество на руминской территоріи, съ пророками, богородицами, молельнями и домами для оскопленія. При нашей, -заканчиваетъ преосв. Мелхиседекъ, --- инертности и индифферентизму ко всему, что касается общественной нравственности, единственнымъ препятствіемъ, не дающимъ развиваться скорыми шагами этой страшной и чудовищной секть, служить ея грубость и безчеловычность, и ни въ

<sup>1)</sup> Lipovenismulu, p. 422-4; Христ. Чтеніе, 1879, ч. 1, стр. 38.

комъ она не можетъ встретить благосклоннаго сочувствія, кроме безномощныхъ сиротъ или бедняковъ, да и то редкихъ" 1).

Общее количество скопцовъ ко времени написанія сочиненія, т.е. къ 1871 году, было около 700 душъ обоего пола. Въ настоящее время, конечно, ихъ еще больше.

Затёмъ преосвященный говорить о молоканахъ, которые не встречали препятствія въ администраціи къ распространенію своего ученія. Средствами распространенія служать—непочитаніе и осмівніе православной вёры и богослуженія, презрініе къ православнымъ христіанамъ, которыхъ они называютъ пустыми и идолопоклонниками, потому что—ті почитають св. иконы. "А между тімъ, наши священники,—замівчаеть онъ,—лишенные всякаго образованія, не въ состояніи оказать должнаго сопротивленія этой лукавой пропагандів. Если и встрітится какой нибудь боліве діятельный, то ионъ, видя равнодушіе гражданскихъ властей и силу молоканъ, или молчить, или отстраняется" 2). Молокане жили преимущественно въ южной части Бессарабіи, уступленной Россіи послів войны 1878 года, вмітстів съ населеніемъ.

Въ заключение преосв. Мелхиседекъ предлагаетъ цълый рядъ мъръ противъ раскольниковъ и сектантовъ. Вотъ нъкоторыя изъ нихъ:

1) Воспрещеніе липованской пропаганды подъ какимъ бы то ни было видомъ въ предълахъ Румыніи. Эту мёру преосв. Мелхиседекъ обосновываеть на самомъ текств конституціи. "У румынъ, -- говорить онъ, -- всегда было чувство сохраненія своей національности. Позволивъ жить между собою представителямъ другихъ національностей, они поставили въ основу этого позволенія условіе не трогать своихъ національныхъ, соціальныхъ, въроисповъдныхъ п политическихъ учрежденій. На основаніи этого условія ни одному чужестранному въроисповъданію не дозволяется распространяться путемъ пропаганды на румынской территоріи въ ущербъ румынскому въроисповъданію и церкви. И липоване, когда имъ было позволено поселиться въ Румыніи, обязаны были не принимать въ свою въру никого изъ правосдавныхъ христіанъ и другого какого бы то ни было въроисповъданія, кромъ тъхъ, которые одного закона и въры съ ними: въ противномъ случав они подвергнутся строгому наказанію. Точно также было узаконено, что если какой-нибудь скопецъ пригласитъ кого-нибудь къ оскопленію, то такого скопца изгнать изъ княжества



<sup>1)</sup> Lipovenismulu, р. 424-6. Христ. Чтеніе, 1879 г., ч. 1, стр. 41.

<sup>2)</sup> Тамъ же, 467; тамъ же, ч. 1, стр. 67.

навсегда. Эта разумная мъра для охраненія румынизма должна быть принята во вниманіе и въ настоящее время, ибо очевидно, что распространеніе липованскихъ ученій не можеть быть ничъмъ инымъ для насъ, какъ только страшнымъ нарушеніемъ національнаго единства и конституціонныхъ учрежденій. Признавая свободу всъхъ чужестранныхъ въроисповъданій, конституція поддерживаеть одно единодушіе предковъ и твердость въ сохраненіи націи и охраненіи ея отъ вредныхъ элементовъ; провозглашая же свободу въроисповъданій, она ставитъ такое ограниченіе: "насколько, однако, совершеніе ихъ (обрядовъ другихъ въроисповъданій) не затрагиваетъ общественнаго строя или добрыхъ иравовъ" (art. 21).

- 2) Согласно съ духомъ конституціи, ни скопцы, ни безбрачные, какъ враги по принципу распространенія рода человъческаго, не имъютъ права ни на натурализацію, ни на гражданскія и политическія права.
- 3) Необходима перепись липованъ. Въ переписи липоване должны быть отмъчены по сектамъ, чтобы имъть возможность судить о движении и мъстной силъ представителей той или другой секты.
- 4) Согласно пункту 113, гдв сказано, что каждый румынъ долженъ отбывать воинскую повинность княжеству, румынскій липованъ не долженъ сторониться участія въ военной службь.
- 5) Составить списовъ всёмъ дипованскимъ попамъ и монахамъ. Составить особый уставъ объ обязанностяхъ въ румынскому княжеству какъ липованскихъ архіереевъ, такъ и поповъ, которыми они должны руководствоваться при отправленіи своихъ служебныхъ обязанностей: въ случать неисполненія ими устава, лишать ихъ служебныхъ должностей.
- 6) Дать липованамъ-поповцамъ, которые гораздо многочислените другихъ, епископа, выбраннаго ими изъ среды ихъ духовенства въ Румыніи, который бы принялъ хиротонію отъ одного изъ румынскихъ митрополитовъ съ правомъ совершать богослуженіе по ихъ старымъ книгамъ и быть совершенно свободнымъ въ чисто втроисповтаныхъ дълахъ, согласно ихъ втрованіямъ, пустившимъ уже у нихъ глубокіе корни. Такимъ образомъ, липованы-румыны сдтлались бы по крайней мтрт наполовину румынами и съ большею готовностью служили бы княжеству. Теперь липованскій архіерей зависить отъ произвола фанатиковъ и интригановъ, которые всегда могутъ прогнать его при малтивовъ и интригановъ, которые всегда могутъ прогнать его при малтивовъ и интригановъ, которые всегда могутъ прогнать его при малтивовъ и интригановъ, которые всегда могутъ прогнать его при малтивовъ и интригановъ, которые всегда могутъ прогнать его при малтивовъ и интригановъ, которые всегда могутъ прогнать его при малтивовъ и интригановъ, которые всегда могутъ прогнать его при малтивовъ и интригановъ, которые всегда могутъ прогнать его при малтивовъ и интригановъ, которые всегда могутъ прогнать его при малтивовъ и интригановъ, которые всегда могутъ прогнать его при малтивовъ и интригановъ, которые всегда могутъ прогнать его при малтивовъ и интригановъ, которые всегда могутъ прогнать его при малтивовъ и интригановъ, которые всегда могутъ прогнать его при малтивовъ и интригановъ, которые всегда могутъ прогнать его при валтивовъ и интригановъ, которые всегда могутъ прогнать его при валтивовъ и интригановъ и инт

Несмотря на всю цълесообразность мъръ, предложенныхъ преосв.

Мелхиседокомъ, онт не были осуществлены вслтдствіе равнодушія къ втроисновтанымъ вопросамъ какъ румынскаго общества, такъ и правительства. Раскомъ и сектанство попрежнему нользуются въ Румыніи свободою втроисновтданія и пропаганды.

Воть какъ оцениваеть это сочинение г. Калиндерь: "преосв. Мелхиседевъ съ удивительнымъ усердіемъ воспользовался всёми руссвими и національными сочиненіями, чтобы дать намъ исторію русскихъ схизматиковъ и открыть намъ все, относящееся въ этимъ революціонерамъ православія. Отличіе этого ценнаго сочиненія отъ другихъ состоить въ той объективности, съ которой онъ относится къ нзлагаемымъ событіямъ; отсутствіе ея вообще составляеть большой недостатовъ, отвлекая вниманіе читателей отъ главной иден вставкою различныхъ постороннихъ обстоятельствъ, —недостатовъ, существующій въ некоторыхъ другихъ произведеніяхъ этого епископа. Что касается стиля, то онъ леговъ, т. е. ясенъ, и довольно часто встръчающіеся здёсь неологизми всегда имёють отношение къ содержанию. Итакъ, этотъ трудъ освещаеть светомъ неведомое до сихъ поръ у насъ міровозэртніе этихъ эмигрантовъ, которые, въ общемъ, изолировани отъ нашей націи, несмотря на то, что живуть они среди насъ больше одного вѣка" 1).

ППирота взгляда Мелхиседека на старообрядчество, какъ на соціально-бытовое явленіе, видна еще изъ того, что онъ привлекъ къ дълу духовные стихи, нъкоторыя рукописи, давъ въ своей книгъ сники съ нотной книги, и т. д. Наконецъ, живя въ Измаилъ, онъ собиралъ старообрядческія рукописи Поморскаго письма, и намъ кажется, что всъ такія рукописи Румынской Академін, описанныя А. И. Яцимирскимъ, поступили въ ея библіотеку отъ преосв. Мелхиседека: изъ нихъ многія очень пънны.

Двѣ монографіи Мелхиседека, "Chronica Huşilor" и "Chronica Romanului", имѣютъ много общаго между собой. Ихъ нельзя назвать строго научными изслѣдованіями. Это—погодный пересказъ всѣхъ событій, имѣвшихъ отношеніе къ историческому существованію епархій Романа и Хушъ въ XV—XIX вѣкахъ. Здѣсь изданы славянскіе, румынскіе и греческіе документы, снабженные интересными культурно-бытовыми, историческими и лингвистическими примѣчаніями издателя. Документы же извлечены изъ малодоступныхъ архивовъ и дають прекрасный матеріалъ для представленія о жизни и дѣятельности молдавскихъ іерарховъ за цѣлые пять столѣтій. Близко держась простого и

<sup>1)</sup> Calinderu, op. cit., p. 38.

яснаго смысла документовъ, преосв. Мелхиседекъ передаетъ ихъ со-держаніе, но очень ръдко обобщаеть собранные имъ факты.

"Chronica Husilor", явившаяся въ концъ 60-хъ годовъ прошлаго столётія, считается много ниже въ научномъ отношеніи, чёмъ "Chronica Romanului". Такъ, напримъръ, авторъ пользовался подложной "Хроникой Хуру" (Chronica Huru) или "изводомъ Клънъу", какъ она называется по имени мнимаго переводчика, жившаго будто въ 1495 году. Довъряя ея тенденціознымъ показаніямъ, преосв. Мелхиседекъ допустилъ нъкоторыя неправильности при описаніи организаціи церковной іерархін въ Молдавін. Но въ оправданіе его нужно заметить, что подложность этой хроники, достоверность которой тогда считалась почти несомивною, признана только въ недавнее время, особенно после разбора ея съ историко-критической точки эрвнія, сделаннаго Хыждеу и Точилеску (ср. выше, стр. 12). Затъмъ, къ слабымъ сторонамъ названнаго труда нужно отнести неправильный переводъ некоторыхъ старинныхъ славянскихъ словъ (напр., румынское braniste онъ производить отъ славянскаго брань, а не отъ бранитит. е. запрещать. Branişte= "завътный, запретный лёсъ"), вслёдствіе чего приводимые имъ румынскіе переводы славянских документовь не всегда точно соотв'ятствують другь другу. Въ виде приложенія онъ издаль нёсколько славянскихъ грамотъ, очень интересныхъ самихъ по себъ, но мало идущухъ къ дёлу, такъ какъ, но его мнёнію, эти акты должны были служить доказательствомъ, что и до Флорентійскаго собора румыны пользовались славянскимъ языкомъ въ юридическихъ и дипломатическихъ дёлахъ. Этотъ экскурсъ преосв. Мелхиседека направленъ противъ Димитрія Кантемира, который говориль, будто до этого собора у румынъ была латинская азбука, а славянская письменность введена была лишь съ тою цёлью, чтобы предохранить православныхъ румынъ отъ католической пропаганды и вліянія западной церкви 1).

Двухтомная "Chronica Romanului" ноявилась въ 1874—1875 годахъ, когда самъ Мелхиседекъ, повидимому, гораздо лучше ознакомился съ требованіями археографически-точныхъ изданій и критически-надежныхъ историческихъ изысканій. Поэтому безъ многихъ страницъ его книги положительно нельзя обойтись ни слависту, ни румынскому историку. Особенно цѣннымъ представляется его обширное введеніе, гдѣ говорится о первыхъ годахъ самостоятельнаго существованія Молдавской церкви, какъ юриднчески-каноническаго учрежденія. Здѣсь

<sup>1)</sup> Безпристрастная оцънка указаннаго экскурса сдълана А. И. Яцимирскимъ въ изслъдованіи "Григорій Цамблакъ". Спб. 1904, стр. 308—313.



передана исторія сношеній молдавскаго митр. Іосифа съ вселенской патріархіей въ концѣ XIV вѣка, разобрано "Сказаніе" митр. Сочавскаго Георгія о присылкѣ вызантійскихъ царскихъ и церковныхъ реликвій въ Молдавію въ 1401 году (см. выше, стр. 57), выяснено отношеніе Молдавіи къ Охриду въ церковномъ значеніи и т. п. Однимъ словомъ, въ своемъ трудѣ "Chronica Romanului" Мелхиседекъ является уже не всегда простымъ лѣтописцемъ, но иногда точнымъ историкомъ-изслъдователемъ. Прибавимъ, между прочимъ, что обѣ эти монографін составляютъ въ настоящее время библіографическую рѣдкость и нуждаются въ второмъ изданіи, обязанность котораго лежитъ на Румынской Акалеміи.

Воть какъ оцениваеть эти труди преосв. Мелкиседека г. Калиндеръ: "Одни эти сочиненія могли бы составить автору изв'єстность среди другихъ историковъ. Они имеютъ большое значение для истории нашей страны, особенно въ ея общественномъ, бытовомъ и церковномъ отношеніяхъ. Мелхиседевъ, имфвшій страсть въ древнимъ документамъ, умћетъ найти ихъ и извлечь изъ этихъ запыленныхъ свидетелей прошедшаго весьма цённыя свёдёнія. Въ противномъ случай они еще давно оставались бы похороненными въ пыли. Обвиняли и обвиняють Мелхиседека въ мелочности, въ скрупулезности и обращении вниманія на маловажние предметы, -- что особенно проявилось въ этихъ Хронивахъ. Вотъ что отвъчалъ онъ на это: "храмы являются намятниками по преимуществу религіозной жизни народа вообще, и въ частности-навъстныхъ храмоздателей. Равно какъ и тъ или иныя церковныя принадлежности, немолчные свидетели о приснопамятных жертвователяхъ, — колокола, подсвечники, иконы, одежды, кадильницы, лампади, дискосы, потиры и т. д., -- свидетельствующіе о религіозной настроенности извёстныхъ лицъ, вмёстё съ темъ представляють богатый историко-археологическій матеріаль, который говорить о идеяхь нашихъ отцовъ, о степени развитія искусства и о господствовавшемъ стиль въ извъстную эпоху". Эти сочиненія много способствовали развитію у румынъ вкуса и любви къ археологическимъ изследованіямъ. Достаточно сказать, что несомнённо подъэтимъ вліяніемъ возникъ Археологическій музей въ Букурештв" 1).

Охарактеризовавъ эти два однородныхъ труда, считаемъ интереснымъ для насъ, русскихъ, остановиться на одномъ частномъ вопросъ, ръшеніемъ котораго занимается преосв. Мелхиседекъ въ "Хроникъ Хушской епархіи". Это—вопросъ о "славянизмъ" въ Румыніп.

<sup>1)</sup> Calinderu, op. cit., p. 50.

И русскими, и румынскими учеными, не зараженными націоналистическими и шовинистическими воззртніями, твердо установлено, что славянскій языкъ, съ пачертаніемъ буквъ вирилловскаго алфавита, быль въ Румынін, по крайней мёрё, съ IX по XVII вёка, языкомъ церковно-богослужебнымъ, а вмёстё-языкомъ оффиціальнымъ, книжнымъ. Это объясняется тесною религіозною и политическою связью между румынами, болгарами (Валахо-Болгарское государство) и другими славянскими илеменами. Но господство славянского языка въ качествъ оффиціальнаго въ то же время не исключало существованія въ частныхъ сношеніяхъ особаго разговорнаго языка, который, представляя нзъ себя смёсь датинскихъ, венгерскихъ и сдавянскихъ словъ, отличался отъ книжнаго языка, для народа несовсёмъ понятнаго. Между тъмъ, нъкоторые ученые, основываясь на показаніи Кантемира, относять введеніе славянской письменности только къ XV въку. Это, какъ мы увидимъ, совершенно неправильно и служитъ выраженіемъ извъстныхъ противо-славянскихъ тенденпій.

Вотъ что говорить Димитрій Кантемиръ въ послъдией главъ своего "Descriptio Moldaviae" о румынской словесности и введеніи славянскаго языка въ Молдавіи: "до Флорентійскаго собора молдоване имъли латинскій алфавить, по примъру прочихъ народовъ, языкъ которыхъ составленъ нзъ языка латинскаго; послъ же того, по причинъ принятія Молдавскимъ митрополитомъ уніи съ латинянами, преемникъ его, болгаринъ беоктистъ, діаконъ митрополита Едесскаго Марка, чтобы разорвать всякую связь латинянъ съ Молдавскою перковью, побудилъ Александра Добраго, князя Молдавіи, изгнать изъсвоей страны не только неправославно-мыслящихъ людей, но и датинскій алфавитъ и принять вмъсто него алфавитъ славянскій; и благодаря своей ревности, онъ сдълался первъйшимъ виновникомъварварства, въ которомъ находится Молдавія" 1).

Но преосв. Мелхиседекъ критикуетъ этотъ стройный разсказъ: "Изъ сказаннаго Кантемиромъ вёрна только вторая мысль, именно, что славянскій языкъ, употреблявшійся у румынъ, тормозилъ ихъ развитіе (?). Но неправда, что митр. Феоктистъ и Александръ Добрый ввели славянщину въ Молдавіи, такъ какъ авторъ говоритъ, что это произошло послё Флорентійскаго собора; но Александръ Добрый умеръзадолго до этого собора. Равнымъ образомъ исторія не указываетъ намъ никакого митр. Феоктиста, современника Александра Добраго.

<sup>1) &</sup>quot;Descriptio Moldaviae" ed. Academiei Române, Bucureșci. 1872, p. 152; Scrisoare Moldovei, p. 294—295.

Итакъ, невърно, что славянщина была введена въ Молдавіи въ первый разъ послѣ Флорентійскаго собора, какъ мъра предосторожности противъ латинства, и что будто бы до того въ Молдавіи письменнымъ алфавитомъ былъ латинскій, такъ какъ а) до сихъ поръ не найдено ни одного документа, изъ котораго явствовало бы, что румыны до Флорентійскаго собора, т. е. до 1440 года, употребляли въ своей письменности латинскій алфавитъ; б) напротивъ, славянскіе письменные документы существуютъ въ Молдавіи гораздо ранѣе этого собора и показывають, что не только въ началѣ XV столѣтія, при господарѣ Александрѣ Добромъ, но и прежде, въ XIV въкъ, славянщина была въ модѣ, какъ и послѣ того. Такъ, 30 марта 1392 года, Романъ, господарь Молдавіи, издалъ грамоту въ г. Романѣ, слѣдовательно, за 48 лѣтъ ранѣе конца этого собора, распущеннаго въ концѣ 1440 года¹). Эта грамота напечатана въ "Archiva istorica României", t. I, № 19, р. 18.

Отъ 1407 года въ собраніи исторических документовъ, принадлежащихъ преосв. Мелхиседеку, находится грамота господаря Александра Добраго, данная въ Сочавъ, также на славянскомъ языкъ, такимъ образомъ—33 годами ранъе конца Флорентійскаго собора 2). Отъ 1432 г. существуетъ грамота молдавскихъ господарей Иліаша и Стефана, сыновей Александра Добраго, данная въ г. Васлуъ, тоже на славянскомъ языкъ. Отъ 1434 года есть тоже на славянскомъ языкъ грамота молдавскаго господаря Стефана и т. д.

Приводимъ затъмъ интересный экскурсъ преосв. Мелхиседека по вопросу о славянщинъ въ Румыніи: "когда бы ни введенъ былъ славянскій языкъ у румынъ, что будетъ открыто позднъйшими изслъдованіями на широкомъ полъ румынской исторіи,—говоритъ онъ,— однако, несомнънно то обстоятельство, что издревле у румынъ славянскій языкъ былъ не только языкомъ книжнымъ, языкомъ училищнымъ, но и языкомъ церковнымъ и государственнымъ (придворно-оффиціальнымъ); что же касается народа, то у него былъ свой языкъ, чисто румынскій, на которомъ говорили вструмыны, отъ мала до велика, отъ опытнаго книжника до простого селянина. Чтобы убъдиться въ этомъ, стоитъ только просмотръть любой изъ многочисленныхъ славянскихъ документовъ, выданныхъ въ румынскихъ странахъ, въ разныя времена: сквозь славянскій языкъ виденъ языкъ румынскихъ фамиліяхъ, въ румынскихъ

<sup>1)</sup> Chronica Huşilor, Appendice, p. 2 et sequ.

<sup>2)</sup> Эта грамота напечатана въ Запискахъ Одесск. Общества исторіи и древностей и переписана преосв. Мелхиседекомъ въ бытность егостудентомъ Кіевской Академіи (1847—1851).

названіяхъ лиць и мість, въ грамматическихъ формахъ, приложенныхъ къ славянскимъ словамъ и предложеніямъ. Если бы кто-нибудь собраль всть румынскія слова и обороты, встрічающіеся между славянскими документами, выданными въ румынскихъ странахъ, то можно было бы составить хорошій словарь румынскаго языка, бывшаго въ устахъ народа, когда румынская книжность была славянскою. Изученіе славянскихъ документовъ показываетъ, что во время господства славянщины въ Румынской церкви, школі и государственныхъ канцеляріяхъ, въ румынскій языкъ незамітно вошло множество славянскихъ словъ, именъ и грамматическихъ оборотовъ вроді: "господарь", "жупанъ", "Богданъ", "слуга", "служба", "думбрава" (дубрава), "староста", "Драгошъ", "Нямцъ" (німецъ), "Владъ", "ворникъ" (дворникъ), "стольникъ", "Стоянъ", "постельникъ", "бояръ", "проклятъ", "Пречиста" и множество другихъ, особенно церковнаго и канцелярскаго характера.

"О славянскомъ языкъ, на которомъ писаны древніе румынскіе литературные намятники, нужно замётить, что тотъ языкъ принесенъ въ руминскія страни, особенно Молдавію (съ Буковиною и Бессарабіею), изъ западной Россіи, бывшей подъ владычествомъ Польши, какъ показывають славяно-польскія выраженія въ этихъ памятникахъ. Видно, что польскіе учители пріважали въ румынскія страны изъ Галича, гдв въ XV въсъ была православная епископія, потомъ изъ Львова, куда затемъ перемещена православная епископія, или же изъдругихъ странъ, обитаемыхъ правосдавными. Можетъ быть, и изъ румынскихъ странъ отправлялись въ западную Россію любители образованія на явыкъ, именно, между православными христіанами. Когда же ісаунты путемъ своей уніи, покорили Галичину и западную Россію, то славянское православіе потеряло значеніе у румынь, такъ что последние уже не принимали ни одного западно-русскаго учителя, и никто изъ румынъ не отправлялся для полученія славянскаго образованія въ западную Россію. Такимъ образомъ, славянскій языкъ сдълался совершенно испорченнымъ, для многихъ сдълался невиносимимъ, и поэтому его нужно бы замънить руминскимъ., Руминскіе господари, архіереи и бояре содъйствовали цоддержанію православной епископіи во Львов'в съ ея братствомъ, училищемъ и типографією, но всъ труды ихъ были напрасны: іезуиты, покровительствуемые польскимъ правительствомъ, побъдили, и послъдній пріютъ въ Галичинъ попалъ въ руки уніатовъ.

"Нътъ сомивнія, что изучавшіе славянскій языкъ писали и по румынски въ своихъ частныхъ нуждахъ, напримъръ, въ семейныхъ и дружескихъ перепискахъ, хозяйскихъ дълахъ и т. д. Но какъ скоро

дёло доходило до вопросовъ, касавшихся общественнаго интереса, то немедленно прибёгали къ славянскому языку, какъ оффиціальному. Иногда даже господари писали своимъ подчиненнымъ по-румински, какъ это свидётельствуютъ многіе письменные памятники. Самымъ древнимъ памятникомъ румынской словесности, найденнымъ до этихъ поръ, считается "Изводъ спатаря Клънзу", или "Краткое повёствованіе объ образованіи и древнемъ устройствъ румынскихъ странъ, по отбытіи римскихъ легіоновъ за Дунай, переведенное съ датинскаго (?) языка въ 1495 году, съ сочиненія Хура Камподукса" (Chronica lui Huru Campodux) 1).

Съ XVI въка руминскій языкъ входить въ употребленіе при княжескомъ дворцъ и въ канцеляріяхъ, какъ это доказивають многія господарскія грамоты, относящіяся до административнаго устройства руминских странъ, причемъ славянскому языку давали мёсто только въ дълахъ особой важности, каковы "хрисовулы" (грамоты, къ которимъ прикладивалась сургучемъ господарская печать на волотомъ шнурж) на пожалованіе вотчинами лицъ, оказавщихъ важныя услуги государству, или дарственныя грамоты монастырямъ и акты о собственности именій, какъ объ этомъ свидетельствують грамоти на славянскомъ языкъ отъ 1518 и 1526 годовъ Стефана господаря Молдавін, сына Богдана, правившаго между 1517—1527 годами, данныя въ г. Васлуб и писанныя Главаномъ. Съ конца XVI въба румынская словесность стала развиваться. Несторъ Уръке, жившій въ это время, нишеть свою "Chronica terrei" (Лътопись страны) по-румынски, именно въ 1580 году, когда напечатана и первая румынская книга, "Толковое Евангеліе", славянскими буквами въ г. Бращовъ (Трансильванскомъ Кронштадтъ), а Григорій Уръке въ 1590 году пишетъ сочиненіе "Господари Молдавіи и ихъ жизнь" (Domnii Moldaviei și viața lor). Нужно замътить, что языкъ и слогъ этихъ сочиненій и нъкоторыхъ другихъ, принадлежащихъ къ тому же времени, довольно тяжель: видна несвободная рычь и зависимость отъ славянскаго языба, причемъ грамматическіе обороты были самые произвольные, что завистло отъ каприза, невъжества и неопытности въ другихъ-не въ румынскомъ-языкахъ "логофета" (т. е. писца или писаря), и этниъ

<sup>1)</sup> Многіе румынскіе ученые считають этоть памятникъ поддѣлкою, какъ г. г. Б. П. Хыждеу, В. А. Урекіа, Гр. Точилеску, тогда какъ другіе румынскіе ученые, какъ преосв. Мелхиседекъ, Георгій Сіонъ, А. І. Одобеску, признавали его подлиннымъ. Онъ напечатанъ въ Revista Romana за 1861 годъ, подъредакціею А. І. Одобеску, съ критикою, ооъясненіями и переводомъ на современный румынскій языкъ Г. І. Лаховари, бывшаго секретаря румынскаго Географическаго Общества. Ср. выше, стр. 12 и 523.

объясняется то, что иногда двъ современныя вниги по языку и слогу непохожи одна на другую.

"Александръ, сынъ Радула, госпонарь Молдавін, паеть приказъ писать даже самые важные документы по-румынски. Такъ, онъ приказываеть "върному болърину" Іонашку Чехану, великому "питарю", соотвётствовавшему "думному дворянину" въ приказахъ Московскаго государства, писать дарственную грамоту Хушской епископін на село Броштены, по случаю недоразуменій, возникшихъ между мещанами г. Хушъ и епископомъ Митрофаномъ. Бояринъ Чеханъ, разбиравшій дъло, доноситъ господарю тоже по-румынски. До начала XVII въка румынскій языкъ быль разговорнымь у народа, а славянскій -оффиціальнымъ языкомъ высшихъ классовъ, церкви, школы, госупарственныхъ учрежденій, причемъ нъкоторые господари-правда, немногіепользовались руминскимъ языкомъ въ актахъ лаже самой большой важности. Господари Радулъ (1618), Гаспаръ Граціани, Александръ Иліашъ, Стефанъ Томша, Миронъ Бирновскій употребляють смішанний славянорумынскій языкъ, боясь употреблять только румынскій языкъ, такъ какъ славянская партія была при двор'в еще весьма сильна, тогда какъ сами господари, будучи правителями почти всегда очень короткое время, били весьма слабы. Господари изъ фамиліи Могилы большею частью употребляли славянскій языкь и очень рёдко румынскій, причемъ до Василія Лупула, т. е. до начала XVII віка, послідній быль совершенно испорченъ, какъ и языкъ славянскій въ румынскихъ странахъ, судя по сохранившимся письменнымъ и печатнымъ памятникамъ" 1). Славянщина держалась при госполарскомъ дворъ, какъ канцелярская рутина, но не какъ необходимость. Логоесты изучали славянскій языкъ не въ школь, но изъ практики, почему они и образовали свой собственный языкъ, который, по всей справедливости, можно назвать славяно-румынскимъ.

Такое положеніе славянскаго языка происходило отъ совершеннаго отсутствія училищъ и учителей. Знаменитый писатель митр. Молдавскій Варлаамъ въ предисловіи къ своему "Сказанію" говоритъ, чито въ началъ правленія Василія Лупула "былъ великій недостатокъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Melchisedec. op. cit., pp. 31, 56—57. Въ названномъ сочинении преосв. Мелхиседека есть и отрывки изъ княжескихъ грамотъ и печатныхъ книгъ даннаго времени; изъ нихъ всякій, мало-мальски знакомый съ румынскимъ и славянскимъ языками, можетъ убъдиться, что книжный языкъ, славянскій и отчасти румынскій, былъ въ высшей степени испорченъ сравнительно съ церковно-славянскимъ, что объясняется вліяніемъ живыхъ языковъ. См. стр. 14—60 Приложеній.

въ учителяхъ и ученіи". Въ 1643 году митр. Вардаамъ печатаетъ въ Яссахъ первую (sic) церковную книгу на румынскомъ языкъ, названную имъ "Cartea româneasca de invatetura duminicile peste anu și la sarbatore imperatesei și la sfinți mari", которую онъ перевелъ съ славянскаго языка 1).

"Церковь въ Молдавін по этого времени, т. е. до начала XVII въка, оставалась равнодушною жъ борьбъ между руминскимъ и славянскимъ язывами, впрочемъ поддерживая славянскій язывъ, на которомъ была вся перковная книжность; руминскій же язивь, какь говорить митр. Варлаамъ, не имълъ книжности, которую для этого нужно било возсовдать, на что не находилось способныхъ дъятелей. По крайней мъръ, до сихъ поръ неизвъстно ни одного памятника церковной словесности на румынскомъ языкъ старъе "Cartea româneasca" митр. Вардаама, и поэтому онъ считается первымъ румыномъ, введшимъ румынское слово въ Руминскую церковь. Оставалось еще очень много для дела руминизма, такъ какъ кромъ "Сказанія", обыкновенно читаемаго въ концъ дитургін, вся божественная служба, годичная и дневная, оставлена Варлаамомъ на славянскомъ язикъ; такъ обстояло дъло вплоть до митр. Лоснося. Изъ словъ митр. Варлаама видно, что при Василіи Лупуль румынизму было дано самое широкое распространение черезъ учрежденіе училищь и типографій, — что воздійствіе въ пользу румынизма, т. е. очищенія и распространенія румынскаго языка, румынскихъ словъ и вообще румынскаго просвъщенія, особенно духовнаго, оказано Василіемъ Лупуломъ, по совъту и указаніямъ Петра Могили, митр. Кіевскаго, родомъ румина, сына Молдавскаго господаря"<sup>2</sup>).

Интересно сопоставить мижніе по данному вопросу асскаго историка А. Д. Ксенопола, далеко не всегда стоящаго на почвё научнаго безпристрастія. Въ своей "Исторіи руминъ", въ отдёлё о судьбахъ и развитіи руминскаго народа и національной мисли, онъ жалѣетъ, что это развитіе народнаго руминскаго языка, начавшееся столь рано и совершавшееся такъ быстро, было задержано на своемъ пути церковнославянскимъ языкомъ, которий за одно съ православіемъ началъ распространяться вскорё послё Х вёка и между румынами. "По этой самой причинъ,—пишетъ историкъ,—народъ румынскій прервалъ всякое интеллектуальное общеніе съ западными народами, съ которыми



<sup>1)</sup> То есть "Книга румынская для поученій по воскреснымъ, госполскимъ и великихъ святыхъ днямъ, во весь годъ", называемая еще "Казавія" то есть "Сказавія", читаемыя предъ причастнымъ, изъ Пролога.

<sup>2)</sup> Melchisedec, op. cit., pp. 61, 68-69.

онъ быль связань еще изстари; какъ и по форме своей религіи, такъ и своего литературнаго языка, этотъ народъ вступилъ въ ибкоторую связь съ славанскимъ міромъ. Этотъ разрывъ съ запаломъ еще бодёе усилился после разделенія церквей (1054), когда румыны, благодаря болгарскому христіанству (удержанъ терминъ оригинала), виёстё съ православными стали общими врагами папства. Итакъ, мы видимъ, что славянскій языкь прежде всего употреблялся, какъ языкь церковный, впоследстви же подучаеть гражданское значение, напримёръ, на немъ стали писать всевозможные документы, исходившіе изъ государственныхъ канцелярій, а также діла о нокупкі и продажі; употребленіе этого языка мы встрічаемь даже вы частныхь случаяхь: нъкоторыя лица, несмотря на то, что сами не понимали этого языка, тъмъ не менъе, поручали другимъ писать тъ или другія свои бумаги на этомъ языкъ съ тою цълью, чтобы придать имъ болью важности. ІІ чёмъ болёе мы удаляемся въ старину, тёмъ болёе находимъ широкое употребление этого языка въ Румынии. Славянский языкъ былъ принять между румынами еще тогда, когда Дакіей владёли болгары; его употребление задолго опередило учреждение двухъ независимыхъ руминскихъ государствъ Валахіи и Молдавіи".

Утверждая, что славянская письменность все-таки не могла укорениться въ Румыніи, г. Ксенополь замівчаеть, что уже и въ XVI вівкі славянскіе каллиграфы были очень рідки. Въ пользу этого мнівнія онъ, между прочимъ, приводить одинъ фактъ, относящійся по времени къ этому віку. Въ 1537 году господарь Паисій Раду пожелаль переписать Четвероевангеліе, каковую работу поручиль одному переписчику. Когда же послідній умеръ, не окончивъ начатаго имъ діла, то едва съ трудомъ нашелся какой то монахъ съ Авона, который и закончиль этоть трудъ 1).

Не входя въ разборъ этихъ тенденціозныхъ воззрѣній г. Ксенопола, мы скажемъ, что тотъ, кто взялся бы написать исторію судебъ славянскаго языка и славянской письменности въ предѣлахъ теперешняго румынскаго королевства, предпринялъ бы важное и похвальное дѣло; онъ пополнилъ бы многіе пробѣлы, которые можно замѣтить въ современномъ знаніи исторіи славянскаго языка и письменности. Этотъ вопросъ находится въ тѣсной связи съ труднымъ и довольно сложнымъ вопросомъ о нынѣшнихъ румынахъ и о томъ, первые-ли они поселились въ этихъ мѣстахъ во времена завоеванія римлянъ, или же явились сюда впослѣдствіи. Отъ отвѣта на этотъ

<sup>1)</sup> Xenopol, Istoria românilor din Dacia Trajana, v. I., p. 400 passim.

вопросъ зависить и оцѣнка вышеприведеннаго взгляда новѣйшаго румынскаго историка. Что же касается предположенія г. Ксенопола относительно Евангелія 1537 года, то дѣло объясняется случайностью, что не трудно замѣтить по контексту записи на самой рукописи, точно изданной А. И. Яцимирскимъ 1).

Изследование о киевскомъмитрополите Григории Цамблакъ, появившееся въ 1884 году и печатавиееся одновременно въ 3 изданіяхъ (Revista p. istorie, archeologie si filologie; Analele Academiei Române; Biserica orthodoxa româna), для своего времени являлось безусловно пённымъ вкладомъ въ научную разработку исторіи русско-румынской взаимности. Правда, авторъ очень рёдко бываетъ самостоятельнымъ и злочнотребляеть цитатами изъ хорошо извёстныхъ изслёдованій своихъ предшественниковъ; самие главние вопроси, а именно, хронологическіе, имъ разрёшены далеко не вёрно, первоисточниками онъ совершенно не пользуется и т. д., однимъ словомъ, послъ образцовой монографіи А. И. Яцимирскаго, появившейся въ началъ нынъшняго года и увънчанной Ломоносовской преміей Академін Наукъ, пработа Мелкиседека потеряла научную цінность, давая новійшему изслідователю богатый матеріаль лишь для полемики. Но двадцатильтияя давность ея, повторяемъ, въ значительной степени искупаеть опінбки трудолюбиваго автора, который, кстати замътимъ, иногда какъ-будто угадываль тв пути, которыми будеть следовать критическая разработка темных вопросовъ въ біографіи Цамблака. Вотъ почему г. Яцимирскій вполев справедливо отнесся въ своему предшественнику по темъ изслъдованія и значительно смягчиль свой окончательный приговорь.

"Посъщение нъкоторыхъ монастырей и старинныхъ церквей Буковины" — трудъ необыкновенно почтенный. Съ трогательною дюбовью автора къ прошлымъ судьбамъ колыбели первоначальной политической жизни румынъ, древней Сочавъ и ея великолъпнымъ обителямъ, уживается безпристрастный историкъ-археологъ. Отъ его вниманія не ускользаеть ни одинъ памятникъ румынской старины; все это онъ описываеть подробно, съ объясненіями. Видно, въ его глазахъ эти безмолвные свидътели древней славы нынъшней австрійской окранны были живыми и немолчными памятниками. Но не всъ надписи и заниси, прочтенныя и изданныя Мелхиседекомъ, оказались вполнъ надежными для палеографическихъ и лингвистическихъ цълей. Если му сравнимъ недавній трудъ Е. Козака, упоминавшійся раньше (стр. 87), съ изданіемъ тъхъ же ляпндарпыхъ памятниковъ у Мелхиседека, то

<sup>1)</sup> Слав. рукописи рум. библіотекъ, стр. 287—295.

выводъ будетъ не въ пользу достаточной строгости и научности последняго. Очевидно, у него не доставало хорошей школы.

Такого же характера и "Историческія замётки", собранныя въ 48 монастыряхъ и церквахъ Молдавіи. Неоспоримое достоинство этой книги—разнообразіе интересовъ автора: изъ историка онъ превращается въ этнографа и приводить преданія, легенды; филологь постепенно переходить въ патріота и скорбить объ утратё древняго величія своей родины. Однимъ словомъ, Мелхиседекъ и здёсь больше по нимаетъ факты, чёмъ ихъ изучаетъ, больше чувствуетъ и угадываетъ, чёмъ изслёдуеть: за романтикомъ и мыслителемъ иногда не видно строгаго ученаго-критика.

Каково же значеніе вообще научныхъ трудовъ преосв. Мелхиседека? Мы уже говорили, что и количество научныхъ трудовъ его, и достоинства ихъ возбуждають естественное удивленіе. Било бы, конечно, преувеличениемъ утверждать, что всв его труды отличаются одинаковыми достоинствами и чужды недостатковъ. Вотъ какъ опредъляетъ научное вначение этихъ трудовъ г. Калиндеръ: "несомнънно. что своимъ значеніемъ въ церкви и вліяніемъ на церковныя дела преосв. Мелхиседекъ обязанъ своей высокой культурности. Резюмируя значение ученыхъ трудовъ его, скажемъ: безъ сомивния, самая важная часть трудовъ его-историческая. Эти труды писаны съ большою тщательностью и похвальною объективностью. Была-ли у него для этого достаточная подготовка, -- этого нельзя утверждать категорически. Мало того, одни ученые, какъ извъстный филологъ Хыждеу, готовы даже отрицать ее ввиду филологическихъ ошибокъ, допущенныхъ преосв. Мелкиседскомъ вслъдствіе скудости филологическихъ познаній и недостаточной критиків источниковъ. Но на это нужно возразить, что въ то время славяновъдъніе, вообще интересъ въ древнимъ судьбамъ нашего отечества былъ слишкомъ слабо развить; историческія сочиненія походили на літописи, безъ критнки памятниковъ, кромъ развъ счастливихъ исключеній, такъ что, если преосв. Мелхиседекъ въ этомъ отношении не былъ передовымъ новаторомъ историческихъ занятій у насъ, то во всякомъ случав онъ быль много выше современнаго ему уровня исторической науки и заслуживаетъ глубокой признательности за свои прекрасные и полезные труди" 1). Относительно же вившней формы, языка и стиля его сочиненій, такъ выражается одинъ изъ его учениковъ по Сокольской семинаріи, К. Ербичяну: "фраза-ясная, округленная и правильная. Онъ-образецъ

<sup>1)</sup> Calinderu, op. cit., p. 54.

логической мысли, облеченной въ правильную грамматическую форму. Стиль — чисто академическій, выдержанный. Онъ — глубокій знатокъ румынскаго языка. Вообще, если преосв. Мелхиседека и нельзя назвать геніальнымъ, то во всякомъ случай онъ высоко талантливъ". И дійствительно, имя преосв. Мелхиседека, какъ первокласснаго ученаго, пользовалось извёстностью не только на родині, но и заграницею, равно какъ и у насъ. Онъ состоялъ почетнымъ членомъ Кіевской и С.-Петербургской Духовныхъ Академій, Спб. Императорскаго Археологическаго Общества, Московскаго Общества любителей духовнаго просвіщенія и др. Почти всі ученыя общества и высшія учебныя заведенія Румыніи, Сербіи и Болгаріи иміли его своимъ печетнымъ членомъ. Въ Румыніи, еще съ 1870 года, онъ, единотвенный изъ всіхъ іерарховъ Румынской церкви, состоялъ членомъ національной Академіи.

V.

Отрицательная сторона въ церковной дъятельности еписк. Мелхиседека.—Оппортунизмъ его.—Государственная точка эрънія въ дълахъ церкви.—Участіе его въ секуляризаціи монастырскихъ имуществъ.—Отношеніе его къ закону Кузы о назначеніи епископовъ.— Переписка его по этимъ вопросамъ съ еписк. Филаретомъ Скрибаномъ.—Характеристика ея.

До сихъ поръ мы разсматривали педагогическую, патріотическую, государственную, церковную и научную двятельность еписк. Мелхиседека. Мы видвли, насколько пледотворна была она въ этихъ отношеніяхъ, какою крупною величиною былъ онъ самъ среди своихъ современниковъ. Но наша оцвнка его разносторонней двятельности была бы односторонней, если бы мы не обратили вниманія и на отрицательныя стороны ея, клонившіяся ко вреду церкви. Онв объясняются нравственною стороной личности преосв. Мелхиседека. Это побуждаетъ насъ коснуться характеристики Мелхиседека и съ этой стороны.

Преосв. Мелхиседека обвиняли и обвиняють въ оппортунизму, въ его приспособляемости къ обстоятельствамъ. Покамусть оставляемъ это обвинение во всей его силу. Приспособляемость эта была причиною того, что онъ иногда жертвовалъ интересами церкви интересамъ государства, невсегда совпадавшимъ съ пользою для первой.

Такая государственная точка зрёнія, въ ущербъ церкви, сказалась, между прочимъ, въ вопросё о секуляризаціи монастырскихъ имуществъ и въ отношеніи къ неканоническому назначенію епископовъ правительствомъ. Во ІІ главё второй части нашего труда ми уже говорили, что однимъ изъ первыхъ государственныхъ актовъ Кузы въ дёлё реформы церкви была секуляризація имуществъ преклоненныхъ какъ греческимъ монастырямъ, такъ и туземнымъ. Къ прискорбію, Мелхиседекъ принялъ дёятельное участіе въ этомъ "грабежъ", что является темнымъ пятномъ въ его церковной дёятельности. Снискавъ этимъ благоволеніе правительства, онъ возбудилъ сильное негодованіе со стороны такихъ ревнителей церкви, какъ братья Скрибаны. Впрочемъ, впослёдствіи, какъ увидимъ, и самъ Мелхиседекъ созналъ тотъ ложный и опасный для церкви путь, на который онъ вступилъ, содъйствуя отнятію имуществъ у монастырей и церквей.

И въ другомъ случав государственная точка арвнія, въ ущербъ церкви, вследствіе того же оппортунизма, сказалась въ Мелхиседске по поводу закона о назначенім епископовъ. 13 января 1865 года законодательнымъ палатамъ былъ представленъ проектъ закона объ избраніи епископовъ и митрополитовъ, отмъняющій древнее право бояръ и народа участвовать въ ихъ выборахъ и предоставляющій это право исключительно князю. Этоть законь быль утверждень Кузою 16 мая того же года, и затемъ состоялись назначенія епископовъ на вакантныя канедры, по представленію министра исповёданій. Въ это же время быль назначень епископомь Нижнедунайскимь Мелхиседекь, равно вавъ назначены были на енисконскія каседры братья Скрибаны и другіе. Законъ этоть справедливо быль понять многими приверженцами каноничности церкви и ся самостоятельности, какъ посягательство на ея достоянство и всепълое подчинение государству, низводя епискойовь въ разрядъ простыхъ государственныхъчиновниковъ. Во главъ этой протестующей партіи были братья Скрибаны, отказавшісся, какъ мы уже упоминали, отъ предложенныхъ имъ такимъ антиканоническимъ путемъ каеедръ, несмотря на всв усилія самого Кузы и министровъ удержать ихъ отъ этого протестующаго шага. Но они. какъ истинные представители церкви, отвергли эти увъщанія, клонящіяся, безъ сомивнія, ко вреду церкви. Мелкиседекъ, какъ видно изъ нижеприводимых документовъ, колебался, не зная, какъ ему поступить: послушаться ли братьевъ Скрибановъ, которые совътовали и убъждали его присоединиться въ нимъ и такимъ образомъ пожертвовать собственнымъ благополучіемъ благу церкви, или же принять новое назначеніе, хотя и антиканоническое, но судящее ему блага н почеть. Этоть моменть въ жизни Мелхиседека, его колебанія, эту драму въ его жизни мы усматриваемъ изъ следующей переписки, найденной по смерти въ его бумагахъ.

Преосв. Филареть Скрибанъ пишетъ Мелхиседеку следующее письмо: "Преосвященнейший Владыко! Полагаю, Вамъ не безынтересно,

что я выкому не шишу, развъ въ важные моменты, угрожающе опасностью церкви и отечеству. Какъ искренній другь и брать во Христь. извъщаю Васъ и обращаю вниманіе, что для архіереевъ и всего руминскаго клира приближается и уже наступило время, въ которому можно отнести слова, сказанныя Христомъ Своимъ ученикамъ: проситъ сатана простять васъ, какъ пшенипу. Объясияюсь. Не уситли зажить еще раны, нанесенныя церкви закономъ о секуляризаціи стырскихъ имуществъ, какъ является новый законъ о назначении архісреевъ, и вотъ, Ви уже назначены и поставлены въ ложное и опасное подоженіе. Относительно другихъ "назначенныхъ", я не скажу болье, какъ: "прости имъ, Господи, ибо не въдатъ, что творятъ", а относительно техъ, которые знаютъ св. Писаніе, говоримъ, что они много будуть биты. Поэтому я одновременно нишу Вамъ и брату почти въ одинаковыхъ выраженіяхъ, считая Васъ обоихъ равными по достоинству. Что скажеть исторія про Скрибана и Мелхиседска, имена которыхъ произносились съ такимъ уваженіемъ въ сенать, когда шла ръчь о защить церкви, если они теперь примуть антиканоническія назначенія? Скрибанъ и Мелхиседекъ, которые всю свою жизнь посвятили защитъ церкви и исконныхъ правъ націи, теперь, на старости лъть, виъсто того, чтобы быть увънчанными титуломъ героевъ, будуть трактуемы въ роди наяцовъ. Что касается Вашего Преосвященства. то довольно съ Васъ и техъ проклатій монаховъ, которыя а лично слышаль, а теперь, какъ Вашь учитель и старець, умоляю вась, не принимайте на себя новыхъ полномочій, дарованныхъ Вамъ новымъ закономъ, чтобы этимъ не навлечь на себя проклятія и всего румынскаго клира. Я недоумфваю, привътствовать ли Васъ съ новымъ назначеніемъ, или плакать; не знаю, съ какимъ лицомъ предстаното Ви въ сенатъ при встръчъ съ доблестнымъ Розетти и его коллегами, среди которыхъ-и уважаемый Василій Стурдза; затрудняюсь понять, какъ Вы будете присутствовать въ Синодъ и опираться на кановы. которые Вы же попради, принявъ новое назначение. Я убъжденъ, что самый послёдній священникъ наложить на Вапіи уста печать модчанія и обратить въ безгласную рыбу. Кром'є того, присоедините сюда и проклятіе со стороны патріархіи, которое не замедлить последовать. Итакъ, выбирая между честью и безчестіемъ, между жизнью и смертью, откажитесь отъ новаго назначенія, которое будеть фатальнымъ для Васъ и для церкви. Полагаю, Вы знаете, что делегатъ натріархін и Вселенскаго Синода прівхаль изъ Константинополя въ Букурешть съ посланіемъ къ господарю и митрополитамъ, увъщая архіереевъ не нарушать св. каноновъ. Послъ перваго и второго увъщанія, Вы знаете, что гласять каноны... Какъ архіерей, рукоположенный съ благословенія патріарха, Вы внасте, что Вась ожидаеть. Предупредивь Васъ, я исполниль свой долгь. Если не можете списываться съ преосв. Неофитомъ прямо, то пишите мив, и я извёщу Васъ васательно мивнія Его Преосвященства. Если же котите бить великимъ предъ церковью и нацією, то посп'єшите до переписки съ нимъ отказаться оть назначенія, чтобы Вамъ первому быть увінчану. Даю Вамъ честное слово, что преосв. Неофить последуеть за Вами, если только не предупредить. Ради Бога, докажите этимъ поступкомъ своей жизни во свидетельство націи и клира, что не заснули всё стражи церковные, и въръте, что отъ Карпатъ и до Герусалима прозвучитъ Ваше имя, какъ истиннаго Мелхиседека. Припомните, для чего иного я далъ Вамъ это великое имя, какъ не для того, чтобы Вы были священникомъ "по чину Мелхиседекову". Теперь настало время, чтобы быть помазаннымъ отъ Св. Духа. По прочтеніи этихъ строкъ, написанныхъ со слевами, станьте въ тайнъ на молитву предъ Господомъ и, върю я, Онъ просвётитъ и наставитъ Васъ бить достойнимъ предназначеннаго Вамъ высокаго положенія въ св. перкви".

Что отвъчалъ на это письмо преосв. Мелхиседекъ, -- неизвъстно. Но отвётъ, несомивнио, былъ, какъ это видно изъ письма Мелхиседека въ ректору семинаріи архим. Клименту, котораго онъ просить передать преосв. Филарету приложенное имъ письмо. Впрочемъ, на основаніи приводимыхъ ниже писемъ въ министру испов'єданій и въ ректору Сокольской семинаріи Клименту, можно заключить, что письмо Филарета не осталось безъ вліянія на Мелхиседека, который 23 мая отказался было отъ новаго назначенія, но затёмъ, по просьбе Кузы и вследствіе данныхъ последнимъ обещаній действовать на пользу церкви. взялъ свою отставку назадъ. Эти письма очень интересны, и мы приводимъ ихъ въ переводъ. Вотъ что онъ писалъ министру: "Г. Министръ! Получивъ извъщение, что Его Величество по рекомендацін Вашей изволиль назначить меня на канедру Нижнедунайскаго епископа, я имъю честь съ христіанскимъ смиреніемъ выразить свою привнательность и благодарность какъ Его Величеству за его всегдашнее расположение къ моему недостоинству, особенно же теперь, когда ему благоугодно было возвести меня на такой высокій постъ ісрарха нашей перкви, такъ и Вамъ, за Вашу добрую рекомендацію. Но высказавъ эти чувства признательности какъ румынскій гражданинъ, прошу позволенія теперь обратиться къ Вамъ какъ архіерей Христовой церкви, какъ православный архіерей-румынъ, подобно моимъ предшественникамъ-архіереямъ православной Румынской церкви всёхъ

въковъ. Я, возросшій въ перкви и занимавшійся богословіемъ во всёхъ его видахъ, его исторіей, догматами, нравственностью и канонами; я, бывшій профессорь и ректорь вы явухь семинаріяхь втеченіе 14 літь; я, занимавшійся исторією Румынской первви, быть можеть, бодьше другихъ и обнародовавшій много богословскихъ книгъ для просвіщенія и правственнаго воспитанія настоящих и будущих пастырей перкви,--- могу ли я теперь на дёлё явиться столь невёжественнымь вы дълахъ перкви? Могу ли я быть менъе христіаниномъ и имъть меньшую ревность о церкви, чтмъ почтенние міряне, которые, не будучи освёдомлены въ богословскихъ тонкостяхъ, "съ такимъ благочестіемь защитили въ Собраніи и сенать православний догмать относительно церковной іерархін, разъ на всегда основанной на канонать перкви? Если эти благочестивыя личности, которыя, кром'в въры во Христа, выраженной въ дътствъ за нихъ ихъ воспріемниками, не нмели других полномочій по отношенію къ церкви, то что должевъ дълать я, который гораздо чаще, чёмъ они, и не въ детстве, но въ полномъ сознанім долга даваль об'вщанія сь преданностью служить св. церкви и при постриженіи въ монахи, и при хиротоніи въ діакона и пресвитера, и особенно при возведении въ епископскій санъ, когда предъ многочисленнымъ собраніемъ клира и народа произнесъ торжественную клятву, что буду хранить и защищать до смерти постановленія св. сборовъ и преданія отцовъ церкви? Я спросиль себя: что скажуть обо мит втрине и невтрине, увидя меня возведеннымъ на степень епископа помимо святыхъ постановленій христіанства? Совъсть мит сказала, что втрующіе отступять оть меня и презрять, какъ клятвопреступника, а невърующе возрадуются, причисливъ и меня въ своему разряду, какъ человъка, который не въруеть ни во что святое, хотя и носить личину святости. Свидетельствую, что стращусь быть влятвопреступнивомъ и быть причисленнымъ въ разряду невёрныхъ и еретиковъ. Совёсть подсказала мий и другое очень важное соображение: въ нашъ въвъ господства матеріализма, когда современные фарисеи и саддукеи, порождение духовной болъзни нашего въка, ведутъ смертельную борьбу противъ Распятаго для спасенія міра и своими писаніями поворять и унижають церковь, въ которой хранится св. крестъ-спасеніе міра, осмёлюсь ли я, смиренний служитель цервви, котораго она просвётила, вирастила, возвисила доднесь,осмелюсь ли я въ оплату порвать священныя и вечныя основи, на которыхъ держится до сихъ поръ наша Христова церковь, это убъжище нашего духовнаго, политическаго и напіональнаго спасенія, и возвиситься на ея развалинахъ, давая случай новому тріумфу невтрія въ Божество Распятаго за насъ дюлей"?

"Г. Министръ! Со времени полученія Вашего изв'ященія о моємъ столь высокомъ назначения я, вмёсто радости по поводу такого важнаго для меня -- сына бъднаго сельскаго священника -- событія, ни днемъ, ни ночью не имбю повоя, плачу непрестанно и мучаюсь, не находя нравственной опоры для своей совъсти. Полгъ по отношению къ трону и отечеству, которое отъ души люблю, долгъ къ моимъ немощнымъ и старымъ родителямъ, долгъ къ моимъ друзьямъ, которые имъютъ право сорадоваться моей радости, - все это пришло въ столкновение съ долгомъ совести и моимъ призваніемъ, какъ служителя Христовой церкви, за насъ Распятаго. Въ такомъ душевномъ смущенім я всепъло отдался Провиденію, ожидая отъ Него утешенія. Въ полобномъ положенін засталь меня святой и великій праздникь Сошествія Св. Духа на Апостоловъ, день очень важный въ духовной жизни христіанина, такъ какъ онъ далъ міру истинныхъ проповедниковъ, основавшихъ церковь, какъ столиъ и утверждение истини. Во время службы въ этотъ день, въ моемъ умѣ пронеслась вся исторія христіанской перкви: какъ простые рыбари, просвъщенные духомъ Божіимъ, оставили все, отдали все и даже самихъ себя ради Христа и Его (св. перкви: какъ они устроили и организовали ее согласно съ ученіемъ Своего Учителя; какъ они назначали епископовъ, пресвитеровъ и діаконовъ, облекая ихъ силою и уча ихъ, какъ избирать себъ преемниковъ, которые продолжали бы великое дёло спасенія во всё роды до скончанія въка; какъ эти преемники Апостоловъ своимъ ученіемъ, дълами и установленіями защищали и ограждали церковь; какъ послёдняя сохранялась неповрежденной до насъ и должна пребывать такой до скончанія міра нодъ бдительнымъ надзоромъ пастырей, обязанных защищать ее и затёмъ дать отвёть за нее предъ Богомъ. Проносилась предо мною исторія насажденія св. Апостолами христіанства и въ нашемъ отечествъ, какъ ихъ послъдователи трудились для созданія у насъ церкви, а вм'єсть съ тымь нашего отечества и націн, какъ православные бояре и пастыри защищали и ограждали ее, вакъ свою душу, и жизнь своего отечества во всё въка и во всъхъ религіозныхъ и политическихъ бідахъ, которыя претерпіввали наша родина и народъ.

"И спросилъ я себя: быть ли намъ менте нашихъ предковъ признательными св. церкви за ея значение для всего христіанскаго міра вообще и для нашего отечества въ особенности? Развъ настоящіе епископы могутъ какимъ-либо другимъ путемъ, помимо исполненія и слъдованія канонамъ и церковнымъ постановленіямъ, сохранять нашу церковь, какъ это дълали наши прежніе доблестные іерархи, сохранившіе и передавшіе намъ такое дорогое наследіе? Въ противномъ случав, могуть ли наши ісрархи быть достойными пресминками нашихъ прежнихъ святителей-Оеоктистовъ, Могилъ, Варлаамовъ, Досиесевъ, Іакововъ, Веніаминовъ, Григорісвъ, Филарстовъ, Іосифовъ, Митрофановъ, Анеимовъ и многихъ другихъ? — Совъсть ответствовала на это, что Румынская церковь, чтобы остаться православною, должна пребывать незыблемой на основе апостольских постановленій и св. отеческихъ преданій, на которыхъ только и возможно процвътаніе религін въ нашемъ отечествъ, благосостояніе націи, умственный и иравственный прогрессъ нашего клира и народа. На этой святой почев легко будуть разръшены самые трудные богословскіе, философскіе, политическіе и соціальные вопросы, которые столь долгое время волновали инославный мірь, втянувъ и насъ въ чужіе гръхи. Румынское православіе втеченіе целаго ряда вековь протестовало какъ противъ религіознаго деспотизма, ярмо котораго до сихъ столько ванныхъ народовъ не могутъ бросить, такъ и противъ религіозной анархіи, которая произвела и производить въ мірѣ столько антихристовъ-враговъ человъчества. Отъ души уважаю и благоговъю предъ этими священными установленіями, сохранившими наше православіеэтотъ падланіумъ свободы и чаяній румынскаго народа въ прошломъ н будущемъ. Панихида, совершенная тогда же объ упокоеніи усопніей въ Бозт матери нашего господаря, помимо того, что напомнила мий объ общей участи всёхъ, независимо отъ его возраста, состоянія и положенія, возбудила во мив и другую страшную мысль: при видв столь великаго собранія христіанъ, молящихся во главъ съ пастырями церкви объ упокоеніи души ея и о прощеніи ей гръховъ, я спросиль себя: преступая постановленія св. церкви и поступая противъ своей совести и совести христіанъ, среди которыхъ нахожусь теперь, удостоюсь ли я христіанскаго погребенія, приметь ли меня церковь, которую я презрёдь, будеть ди она пёть мий вйчную память. какъ этой благочестивой душь, или же отступить отъ меня, какъ отъ своего недостойнаго служителя?

"Подъ вліяніемъ такихъ тяжелыхъ впечатлѣній, со слезами на глазахъ я взялся за перо, чтобы отвѣтить Вамъ, открывъ Вамъ свою совѣсть, рискуя показаться даже смѣшнымъ за свое малодушіе; я спрашиваю Васъ, г. министръ, какъ шефа церкви по законамъ нашей страны, которому ввѣрена участь будущихъ отцовъ церкви и наша: предпочтете ли Вы епископа, попирающаго свою совѣсть, или, по выраженію Апостола, "умъ Господень",—Архіерею, вѣрному служителю церкви и совѣстливому гражданину, который преданъ своему духовному призванію и является вмісті съ тімъ преданнымъ отечеству и господарю? Смогу ли я быть вірнымъ своему господарю, если не буду вірнымъ своимъ священнійшимъ обязанностямъ, объ исполненіи которыхъ неразъ клялся предъ Богомъ? Если я солгу предъ Господомъ, какая можетъ быть гарантія, что я не солгу и предъ людьми и не брошу ихъ въ тяжелые моменты, разъ я не буду ожидать выгодъ для себя?

"Г. Министръ! Убъжденный въ томъ, что Вы предпочтете вторую альтернативу, я всенокоривнше прошу Вась, какь православнаго румына, какъ мужа, знающаго и ценящаго чувство совестливости, быть посредникомъ предъ Его Величествомъ, чтобы онъ соизволилъ освободить меня отъ функціи епископа, на которую Вы рекомендовали меня, а я останусь учителемъ церкви въ санъ архіерея, который я получиль отъ церкви съ одобренія Его Величества. Въ такомъ состоянін я сохраню всю преданность къ нашему господарю и отечеству, какъ и до сихъ поръ, и всегда буду готовъ жертвовать своими слабыми силами, когда онв потребуются для нуждъ церкви и отечества. Также прошу Васъ довести до свёдёнія Его Величества, что кром'ё моего сознанія, какъ служителя церкви, не им'єю никакого другого мотива для такого моего решенія. И если бы потребовалось более основательное доказательство, то я во всеуслышание объявиль бы, что готовъ навсегла отказаться отъ какихълибо іерархическихъ канедръ въ нашей церкви и предпочту навсегда умереть гражданскою смертью, лишь бы другіе спасли себя и вверенную имъ церковь. Я храню къ особъ Его Величества такую же преданность, какъ и въ началъ его правленія, когда въ религіозномъ энтузіазмів я первый въ Хушской епархін помянуль его въ святыхъ молнтвахъ перкви еще до полученія приказа моего киріарха и плакаль оть радости, когда въ первый разъ услышалъ діакона, громко произнесшаго на ектеніи: "о благочестивъйшемъ и Христолюбивъйшемъ нашемъ господаръ Александръ Господу помолимся". И въ будущемъ, какъ и доднесь, не престану съ тъмъ же религіознымъ рвеніемъ молиться Богу отцовъ нашихъ при служеніяхъ въ перкви о заравін и благоденствін Его Величества и Руминіи. Благоволите, г. Министръ, принять ув'вреніе въ моей особенной преданности Вамъ. 23-го мая, 1865 года."

Но несмотря на такую "слезницу" объ отставкъ, еписк. Мелхиседекъ вскоръ взялъ ее обратно, якобы для блага церкви, послъ просьбы самого Кузы и объщаній, данныхъ имъ на пользу церкви. Ходъ этого дъла и мотивы, побудившіе Мелхиседека отказаться отъ своей оставки и стать въ противоръчіе съ самимъ собою, ясно видны нзъ следующаго письма его въ ревтору Совольской семинаріи архим. Клименту, отъ 17-го іюня 1865 года. "Ввиду того, что Вы сомневаетесь относительно моего поведенія въ этомъ дёлё (защиты правъ церкви въ связи съ вопросомъ объ епископахъ), я опишу вкратце, что произошло (по подаче прошенія объ отставке), не говоря о деталяхъ до личнаго свиданія,—начинаетъ преосв. Мелхиседекъ.

"Прибыль я въ Букурешть по хозяйственнымь дёламъ. Здёсь я виервые услыхаль о назначении епископовъ, въ числъ которыхъ быль и я. Пораженный этимъ, я сразу ничего не предпринялъ, ожидая прибытія всёхъ епископовъ въ Букурешть, чтобы посовётоваться всёмъ вмёсте. Скоро я убедился, что никто не думаеть подобно мнё. Съ нетеривніемъ ожидаль я прибытія преосв. Арджешскаго Неофита. По прибытін последняго я отправился къ нему, и онъ мив сказаль, что подаль въ отставку подъ предлогомъ болезни и старости. Не будучи ни больнымъ, ни старымъ, я не могъ поступить подобно Преосвященному. Тогла я возвратился, сталь советововаться самимъ собою и пришелъ къ решенію объ отставке, мотивируя ее онасностями, которыя уготовляются нашей первые попраніемъ ся святыхь установленій. Такъ я и сдёлаль. Отставку написаль я со слезами, и всякій быль бы тронуть, прочитавь ее. Могу сказать, что никто изъ великихъ мужей перкви не говорилъ такъ, какъ я, въ томъ слезномъ отреченіи. Въ результать я былъ позванъ во дворецъ. Посль длинной бесёды, Его Величество, между прочимъ, сказалъ, что онъ сделаеть все, предложенное мною для блага перкви, такъ какъ и онъ самъ озабоченъ положить конецъ всёмъ безпорядкамъ. Въ качестве гарантін этого онъ даль мий свое слово господаря. Я вынуждень быль взять обратно свою отставку, боясь въ противномъ случай ответственности, что я устранился отъ блага для перкви, когда Его Величество именно для этого и призываеть меня на этоть пость, чтобы я оказаль ему свое содъйствіе въ дълахъ церкви, и что если онъ не исполнить высказанныхь имъ предположеній, тогда я буду иметь предлогь въ отставкъ. Его Величество прибавилъ, что настоящее назначение епископовъ есть только исключение, такъ какъ онъ имълъ ввиду уничтожить вкоренившуюся симонію и другія злоупотребленія, слишкомъ позорившія церковь и соблазнительныя для мірянъ, но потомъ опять будеть оставлень прежній способь избранія епископовъ. Эти и другія очень важныя соображенія, о которыхь я не могу Вамъ інсать побудили меня уступить и ограничиться пока объщаніями о благъ церкви. Онъ даже просиль меня высказать ему мои иден о церковныхъ нуждахъ. Я ихъ формулировалъ и подалъ Его Величеству. Онъ

предложилъ митрополитамъ собраться вмёстё съ епископами, обсудить мои предложенія и дать ему объясненіе по всёмъ пунктамъ. Совёщаніе состоялось, и всё согласились съ высказаннымъ мною. Епископство меня не прельщаетъ; я буду пребывать въ немъ (на качедрё), пока не потеряю надежды на возможность какими бы то ни было путями работать во благо нашей несчастной церкви.

"Когда въ нашей странт вездт аномаліи, то зачти Вамъ удивляться, что и я допускаю нынт аномалію? Судите меня по цтли. Позваляю Ваше рвеніе, когда говорите, что для пользы церкви не пощадите моей персоны. Вы вправт поступать какъ Вамъ угодно, только бы Вы сдтлали лучше, чтмъ я сдтлаль. Я знаю одно: что работаль и буду работать, какъ архіерей православный и какъ румынъ. Передайте приложенное при семъ письмо преосв. Филарету 1).

Это письмо, очень характерное для личности Мелхиседева, не служить къ его чести. Насколько онъ возбуждаль къ себъ симпатіи своимъ прошеніемъ объ оставкъ, настолько же онъ является несимпатичнымъ въ оправланіи своего отказа отъ отставки. Оправланія его слишкомъ неосновательны и страдають натажками. Онъ и самъ признаеть это. называя свой поступокь аномацією, но извиняеть его ненормальнымъ положениемъ пёлъ. Развё это оправдание? А предложение судить объ его поступкт по пели, празвт это не ісвуитская мораль, но которой цёль оправдываеть средства? Воть почему такой поступовъ преосв. Мелинседена встрётняъ достойное порицаніе со стороны истинныхъ ревнителей церкви, главнымъ образомъ, въ лицъ братьевъ Скрибановъ, которые до смерти не могли простить ему этого. Когла вскор'й посл'й этого преосв. Мелхиседекъ быль отправленъ правительствомъ въ Петербургъ въ качестве делегата, то преосв. Филаретъ Скрибанъ въ письмъ къ находившемуся тамъ въ то время архимандриту Нифонту, настоятелю молдавскаго монастиря на Авонъ, прибывшему въ Россію за сборомъ пожертвованій, просить его освёдомить висшія духовныя сферы о недостойной личности Мелхиседека. Воть что онъ писалъ ему: "Возлюбленний отче! Избранный сенаторомъ со стороны городовъ Яссъ и Ботошанъ, я нахожусь теперь въ Букурештв. Здесь я узналь, что по интригамь іезунтовь и уніатовь послань въ Петербургъ для ръшенія монастырскихъ и церковныхъ вопросовъ, что н Васъ касается, Мелхиседекъ, тотъ самий, который раньше былъ орудіемъ правительства въ дёлё разрушенія монастырей въ Молдавіи. Поэтому я прошу Васъ, предупредите кого нужно, что онъ-страшный

<sup>1)</sup> Calinderu, op. cit., pp. 69-70, 73-75, 79-80.

врагъ церкви, дабы онъ не обманулъ св. Синодъ своимъ лицемъріемъ, какъ обманулъ онъ и Кузу. Здёсь, въ Букурештв, я узналъ, что все противоцерковные законы господаря внушены Мелхиседекомъ. Поэтому, кромё довъреннаго Вашего лица въ Петербургъ, обратитесь къ посредству Кишиневскаго архіеп. Антонія, который написалъ бы Синоду, чтобы послёдній не входилъ ни въ какія сношенія съ архіереемъ-схизматикомъ и отлученнымъ Великою церковью, какъ антиканоническій епископъ, принявшій участіе во всёхъ кощунственныхъ дъйствіяхъ господаря Кузы. Въ противномъ случат Синодъ будеть скомпрометированъ въ глазахъ правовърныхъ христіанъ въ Руминіи, освъдомленныхъ теперь въ беззаконныхъ дъяніяхъ этого Гуды-предателя. Не спите же, такъ какъ церковь теперь подверглась новымъ испытаніямъ, и пишите всёмъ петербургскимъ знакомымъ, чтобы они предостерегли Синодъ входить въ сношенія съ такимъ предателемъ".

Инсьмо-слишкомъ рёзкое и не гармонируеть съ любвеобильнымъ сердцемъ Филарета Скрибана. Притомъ же это агитированіе противъ Мелхиседека, прибывшаго въ Петербургъ по дъламъ церкви и отечества, даже неделикатно и могло повредить его важной миссін. Мы селонны видеть причину такого резкаго тона письма въ личной непріязни, возросшей и усилившейся вслідствіе принципіальных несогласій, хотя и не имбемъ документальныхъ данныхъ для такого завлюченія. Но отчасти можемъ судить объ этомъ по одному письму Мелхиседека къ Филарету Скрибану, правда, относящемуся къ нъсколько позднему времени-къ 13 октября 1872 года. Вотъ оно: "изъ настоящаго письма Вы изволите усмотрёть, Преосвященивйшій Владыко, какія, по моему мивнію, должны быть отношенія между нами: не отношенія "насёдки" къ "цыплятамъ", а отношенія дружественныя, болъе того, -- братскія, какъ между двумя архіереями, которые взаимно цвнять другь друга и заботятся по мере возможности о благе церкви. Высоко ценю и вспоминаю о прошедшихъ отнощеніяхъ между даровитымъ учителемъ и ученикомъ, достойнымъ его любви. Навсегда сохраню въ Вамъ за это благодарность и признательное уважение. Но не требуйте теперь отъ меня абсолютной покорности, какъ въ школьное время; даже насъдка не дълаетъ этого по отношенію къ своимъ цыплятамъ. Когда пыплята выростуть, то насъдка становится для нихъ уже простою курицею, равно какъ цыплята — курицами и п'втухами, равными бывшей насёдев. Видите, что употребленное Вами сравнение отношения насёдки въ цыплятамъ съ такимъ же отношениемъ Вашимъ ко мив шенно не выражаетъ того, чего Вы желали бы. Отношенія между

нами были и должны быть на началахъ нравственности, основанныхъ на здравомъ сужденіи и свободѣ дѣйствій . . . . . , отношенія разумныя и духовныя, а не инстиктивныя, не какъ между "насѣдкою" и "цыплятами", но какъ между двумя архіереями, изъ которыхъ одному 60 лѣтъ, а другому—50".

Не входя въ разборъ и уясненіе мотивовъ этого разногласія между двумя святителями, скажемъ вмёстё съ г. Ербичяну: "теперь оба, учитель и ученикъ, предстали предъ лицо Божіе, и одинъ Господь, вёдущій внутренніе мотивы человёческихъ дёйствій, знаетъ и воздасть имъ по дёламъ ихъ".

Конечно, было бы крайне несправедливо, да и ошибочно дѣлать на основаніи вышесказаннаго заключеніе объ "антицерковной" дѣятельности преосв. Мелхиседека. Правда, мы не намѣрены защищать его оппортунистическую дѣятельность въ вопросахъ о секуляризаціи монастырскихъ имуществъ и о назначеніи епископовъ правительствомъ; приспособляемость его къ обстоятельствамъ времени для своихъ выгодъ слишкомъ видна и получила надлежащую оцѣнку со стороны истинныхъ ревнителей св. церкви, братьевъ Скрибановъ и др., равно какъ впослѣдствіи и онъ самъ созналъ это. Эти факты являются, конечно, темнымъ пятномъ въ его жизни. Но несомнѣнно и то, что онъ искупилъ свои первоначальныя ошибки, изъ какихъ бы побужденій онѣ ни вытекали, послѣдующ эю, плодотворною дѣятельностью на пользу церкви.

## VI.

Общій взглядь на жизнь Мелхиседека, какъ борца и страдальца за свои идеи.—Личныя воспоминанія о немъ.—Любовь его къ Россіи—источникъ непріятностей 'для него.—Смерть и погребеніе его.—Посмертная характеристика его.—Посмертная любовь его къ Россіи, и въ частности къ Кіевской Академіи.— Завъщаніе его.

Бросая общій заглядь на жизнь и деятельность преосв. Мелхиседека, мы смёло говоримь, что если поставить на чащу вёсовь, съ одной стороны, все сдёланное имъ на пользу и благо церкви и своего отечества, а съ другой, все, въ чемъ обвиняють его, часто, быть можеть, неосновательно, — то первая чаша, несомивнио, перетянеть. Затёмъ, всё его вольныя или невольныя ошибки и заблужденія, намёренные или случайные недостатки—искуплены и очищены въ томъ горнилё скорбей, какія ему приходилось претерпёвать въ борьбё за свои идеи. Человёкъ идеи и вмёстё съ тёмъ дёла,—какимъ быль преосв. Мелхиседекъ, благодаря своей открытой дёятельности,—имёль много враговъ. Враги старались было лишить его даже качедры. Но онъ не страшился этого. Чтобы не оказаться безъ пристанища, онъ купилъ себъ подъ конецъ жизни, тутъ же въ Романъ, недалеко отъ архіерейскаго дома, виллу съ 20-ю десятинами земли, которую засадилъ фруктовымъ и винограднымъ садомъ и построилъ помъщенія для училища и богадъльни. Тутъ же онъ назначилъ себъ и мъсто упокоенія.

Къ этому времени заката жизни преосв. Мелхиседска и относится наше энакомство съ нимъ во время нашего путешествія по Румыній въ 1890 году, когда ми пользовались радушнымъ его гостепріимствомъ. Позволяємъ себъ привести нъсколько личныхъ воспоминаній изъ этого времени.

Въ бытность нашу у него втеченіе недёли, мы совершали съ нимъ прогулки на его виллу. Памятим эти прогулки. Памятим потому, что въ это время преосвященный сообщалъ много свёдёній изъ прошлой и современной церковной судьбы Румынін, а вмёстё съ тёмъ и своей многострадальной жизни.

Предметомъ этихъ бесёдъ были и впечатлёнія, вынесенныя нами изъ путешествія по Румыніи. Мы говорили, что Румынія производить на путешественника прекрасное впечатлёніе: обширныя поля, засёянныя колосистою рожью, ишеницею и роскошною кукурузою, ласкають взоръ, свидетельствуя о плодородін почви и зажиточности крестьянина; імножество ръкъ и люсовъ способствують красоть местности; жельзныя и наряду съ ними шоссейныя дороги, проръзающія по всёмъ направленіямъ эту маленькую страну, свидётельствують о развитін торговли и промышленности. Все это-прекрасно. "Но воть что производить грустное впечатленіе, - говорили мы. - Быль я въ Яссахъ, быль и въ Букурешть; города вполнъ европейскіе; улицы отличаются замъчательною чистотою, дома-великольшіемъ. Но наряду съ этимъ поражаеть убожество церквей и особенно монастырей. Это множество монастырей [въ Яссахъ и Букурештв, приходящихъ теперь въ соверразрушеніе, свидътельствуеть о процвътаніи религіозной жизни въ Румыніи въ прежнее время и объ упадкі ея въ настоящемъ". Преосвященный соглашался съ нами, выражая при этомъ надежду. что современемъ церковь снова займетъ здёсь прежнее подобающее ей положение-руководительницы и просветительницы общества.

Много говорилъ преосвященный и о событихъ изъ своей жизни. Тогда, на склонъ лътъ, онъ давалъ намъ понять, что далеко не одобрялъ всъх своихъ дъйствій, особенно по вопросу о секуляризаців монастырскихъ имуществъ и по поводу закона о назначеніи епископовъ. При этомъ имя братьевъ Скрибановъ произносилось имъ съ

глубокимъ чувствомъ благоговънія къ ихъ намати. Дерзнетъ ли теперь кто-нибудь бросить въ него камень осужденія, когда, быть можеть, онъ самъ себя осуждалъ болъе другихъ?

Можемъ засвидетельствовать также его глубокую любовь къ нашему отечеству,-что для него служило источникомъ большихъ непріятностей вслёдствіе обвиненія его въ "руссофильствъ". любви въ Россіи, преосвященный неодновратно говориль и любилъ переноситься мыслью въ тому давнему времени, когда онъ, молодой монахъ, съ другимъ товарищемъ, оставиль свою родину и направился въ Кіевъ для поступленія въ Кіевскую Академію; какъ онъ, переправившись въ м. Скулянъ, что на Прутъ, въ Россію, заболёль холерою, такъ что и не помниль, какъ доёхаль до Кишинева, гдъ, благодаря попеченіямъ тогдашняго преосвященнаго Нринарха (Понова), скоро выздоровёль и, напутствуемый благословеніемъ последняго, отправился на долгихъ въ Кіевъ. Съ благоговъніемъ вспоминаль онь о Кіевт, объ Академін, о той любви, какою онъ пользовался какъ со стороны профессоровъ, такъ и студентовъ. Вспоминаль онъ о последующихъ затемъ путешествіяхъ въ Россію, гдъ онъ встръчалъ самый радушный пріемъ какъ со стороны представителей церкви, такъ равно и общества, особенно же среди ученыхъ. Съ чувствомъ благороднаго самодовольства онъ говорилъ о своемъ почетномъ членстве въ двухъ Академіяхъ и въ другихъ ученыхъ учрежденіяхъ, а также о знакахъ вниманія со стороны русскаго правитель-CTBa 1).

— Сожалью, — говориль преосвященный, — что мив нельзя чаще бывать въ Россіи. Вывать мой туда сопряжень съ большими затрудненіями. Министерство делаеть различные запросы по этому поводу и всячески старается помешать моему сильному желанію, подозрёвая меня въ "руссофильскихъ стремленіяхъ". Въ 1888 году, въ день празднованія 900-летія крещенія Россіи, хотель я быть въ Кіеве, но послетого, какъ пошли разные запросы и начали обсуждать въ печати мое желаніе, я решиль лучше отказаться оть поёздки въ Россію 2).

<sup>1)</sup> При посъщени нами преосв. Мелхиседека въ iюлъ 1890 года, мы поднесли ему дипломъ на званіе почетнаго члена Петербургской Академіи. Такую почетную миссію возложилъ на насъ бывшій въ то время русскимъ посланникомъ въ Букурештъ г. Хитрово. Русскимъ правительствомъ пожалованы ему въ разное время слъдующія награды: орденъ св. Владимира 2-й степени и св. Анны 1-й степени съ Императорскою короною; панагія, украшенная брилліантами, и алмазный крестъ на клобукъ.

<sup>2)</sup> Румыны, получившіе образованіе и т. д... стр. 25-26.

Ла, даже чистая, святая, идеальная любовь въ Россіи, которой онъ обязанъ своимъ духовнимъ битіемъ, била для него источникомъ большихъ непріятностей со сторони техъ шовинистовъ, которые не могли и не могуть опвнить вполив безкорыстной политики Россіи въ единовернымъ и единоплеменнымъ народамъ, въ частности къ румынамъ. Вотъ что по этому поводу говоритъ одинъ изъ румынъ, чуждый шовинизма: "одна изъ самыхъ низкихъ клеветническихъ инсинуацій на славнаго ісрарха со стороны мелкихъ, ничтожныхъ интригановъ состояла въ обвинени его въ партизанствъ къ России и вообще - наиславизмъ. Это - чистъйшій абсурдь, возмутительнъйшая клевета! Развъ изъ того, что знаменитый іерархъ учился богословскимъ наукамъ въ Россіи, следуетъ какимъ бы то ни было образомъ что столиъ руминскаго православія, природный руминъ могь предпочесть интересы Россіи интересамъ Румыніи, которой онъ всепьло посвятиль себя до самоотверженія? - Очевидно, подобныя глупыя выходки сатанинское средство забрызгать ядомъ клеветы бёлую мантію знаменитаго святителя, какую онъ любилъ носить. Несмотря на это, онъ шелъ твердо и безбоязненно по разъ избранному имъ пути во имя любви къ родинъ и православной церкви, ревность къ которой снъдала его. Но онъ, какъ истинный добрый воинъ Христовъ, не падаль дукомъ въ борьбъ съ снъдающими его врагами дъла Христова, все болбе и болбе закалялся и не теряль свотлой надежды на усибкъ борьби, на торжество техъ началь, во имя которыхъ боролся" 1). Или воть еще торжественное свидетельствование объ этой клеветь у гроба почившаго святителя въ присутствіи представителей церкви, государства и многочисленнаго народа. "Не могу умолчать, -- говориль въ своей прекрасной надгробной ръчи профессоръ К. Ербичяну, -- объ одной низкой клеветь на преосв. Мелхиседека, которой онъ подвергался, особенно въ последние годы своей многострадальной жизни. Его клеймили эпитетомъ "руссофила и предателя отечества" за то, что онъ въ интересахъ Румынской церкви, для образованія просвъщенныхъ служителей ея, посыдалъ юношей для полученія богословскаго образованія въ Кіевскую Академію, нікогда основанную нашимъ великимъ соотечественникомъ Петромъ Могилою.--Но эти вражескія стрілы, преимущественно ісзунтской армін, теперь начинають притупляться, уже никого не ранять и не испускають крови. Сколько великихъ румынскихъ святителей, какъ, напримъръ, братья Скрибаны или нынъ лежащій во гробъ Мелхиседекъ, извъстныхъ не-

<sup>1)</sup> C. Nicolescu, Episc. Melchisedec. București, 1892 an., p. 5-7.

преклонною силою характера и святой ревностью о сохраненіи православной церкви, трактуеми были какъ русолатры, грекофилы, предатели своего отечества? Но теперь эти извёты могуть устрашить развё только простецовъ и наивныхъ. Личности, на которыя они направлены, обыкновенно отличаются высокими достоинствами, и зависть, въ безсильной злобё омрачить свётлый обликъ ихъ, на время старается прикрыть его "черными тряпками иностранщины",—обвиненіемъ въ руссофильствё и измёнё отечеству" 1).

Смерть преосв. Мелхиседека ясно показала Румынской церкви и румынскому обществу, кого лишились они въ лицъ усопшаго епископа. Кончина его послъдовала на 70 году жизни, 16 (28) мая 1892 года. Онъ погребенъ въ своей собственной виллъ, гдъ теперь строится церковь святыхъ праотцевъ. Погребеніе его было необыкновенно торжественно. Произнесено 12 словъ и ръчей, изъ нихъ двъ—представителями министерства просвъщенія и Румынской Академіи. Румынская печать посвятила ему самыя сочувственныя статьи.

Мы позволимъ себъ привести здъсь иткоторые отзывы о покойномъ въ руминской печати, -- отзывы людей авторитетныхъ, ученыхъ, а не обыкновенные, панегирическіе, какъ это бываеть въ некродогахъ простыхъ смертныхъ, о достоинствахъ которыхъ узнается изъ устъ говорящихъ. Такъ, К. Ербичану говоритъ, что "въсть о смерти преосв. Мелхиседека съ быстротою молніи облетьла Румынію отъ края до края, потрясла сердца многихъ, опечалила души и уязвила даже до смерти духовныхъ дътей его. Положена во гробъ нравственная опора румынскаго клира, научная сила національной церкви! Потеря для насъ невознаградимая: мы теряемъ въ немъ неустаниаго борца за чистоту нашего древне-отеческаго православія, ревностнаго, искусснаго и мудраго защитника правъ національной церкви, борца за національность, горячаго патріота, превосходнаго профессора и воспитателя руминскаго клира. Вся жизнь его-непрерывная дъятельность. Плоды духовныхъ трудовъ его и наследіе потомству -- богатое литературное достояніе". Въ такомъ же родъ характеризуетъ покойнаго другой ученый: Д "закатилась лучеварная и благод втельная звёзда на румынскомъ горизонтъ со смертью преосв. Медхиседека. Лучи ея не были дучами метеора. Втеченіе сорока літь звізда его світила немерцающимъ свътомъ во всъхъ областяхъ духовной жизни румынскиго народа. Какъ епископъ, онъ-краса Руминской церкви. Просвъщенный голосъ его никогда не умолкалъ, если того требовали тяжелыя обстоя-

<sup>1)</sup> Discursuri funebre. București, 1892, p. 21.

тельства церкви. Съ авторитетомъ и божественною ревностью онъ возставалъ на защиту попираемыхъ правъ церкви, и къ его голосу прислушивались. Какъ пламенный патріотъ и безпристрастный гражданинъ, онъ принималъ участіе въ возрожденіи нашей страны и единеніи родственныхъ, но разъединенныхъ княжествъ. Какъ академикъ, онъ возбуждалъ удивленіе своею поразительною ученостью и эрудицією въ области церковной исторіи и археологіи. Какъ писатель, онъ является единственнымъ послів знаменитаго Досинея. Имя Мелхиседека тожественно со всёмъ самымъ дорогимъ для румына" 1).

Нравственная личность его прекрасно очерчена въ слѣдующихъ словахъ той же рѣчи: "необычайная энергія духа, твердость характера, несокрушимая въ борьбѣ съ тажелыми обстоятельствами для него и Румынской церкви, являеть въ немъ великую душу, полное патріотизма сердце, ясное и свѣтлое сознаніе всего лучшаго. Онъ не ходилъ на совѣтъ нечестивыхъ, потому что мысли его день и ночь пребывали въ законѣ Господнемъ".

О всеобщей скорби по поводу смерти преосв. Мелхиседека такъ говоритъ тотъ же ораторъ: "сегодня Румынская церковь и нація въ великомъ горъ: приносятъ дань слезъ, молитвъ и скорби на гробъ того, который съ достоинствомъ и безподобнымъ благородствомъ носилъ данное ему славное имя Мелхиседека, царя - священника правди и Бога Вышняго. Имя его будетъ написано золотыми буквами въ нсторіи Румынской церкви. Всякій истинный сынъ церкви и народа будетъ передавать изъ рода въ родъ своимъ потомкамъ незабвенное имя Мелхиседека, которое есть синонимъ чистаго православія, неизмённой преданности закону и наслёдію отцовъ".

Достаточно и этихъ немногихъ выписокъ изъ обширной скорбной лётописи румынской печати по поводу смерти великаго святителя, чтобы понять, насколько тяжелой оказалась эта утрата для румынскаго народа. Посвятивъ всю свою жизнь религіозному, умственному и нравственному преуспѣянію своей родины, онъ и по смерти не перестаетъ содъйствовать тому же. Своимъ завъщаніемъ онъ пожертвоваль значительный капиталъ въ 200,000 франковъ, хранящійся въ Одесской конторъ Россійскаго государственнаго банка, на просвътительныя и благотворительныя цѣли: въ Румынскую Академію—на изданіе ученыхъ трудовъ—сюда же пожертвована и громадная библіотека 2),—на устройство школы для сиротъ съ дѣтскимъ садомъ и

<sup>1)</sup> Ibid., pp. 36-37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, стр. 522.

церкви при ней на его собственной виллъ, находящейся близъ епископскаго дома (см. ниже, стр. 556), и т. д.

Для насъ, русскихъ, дорого имя Мелхиседека, какъ воспитанника Кіевской Академіи, основанной румыномъ и воспитавшей втеченіе своего существованія столькихъ румынъ, сдёлавшихся впоследствіи видными 'деятелями на многихъ поприщахъ, преимущественно церковномъ.

Этимъ Кіевская Академія какъ бы исполняеть долгъ благодарности своему основателю, служа звеномъ между двумя единовърными народами. Не забылъ своей матери-школы и преосв. Мелхиседекъ, который, для укръпленія и въ будущемъ благотворной связи между русскими и румынами, изъ части своего капитала завъщалъ учредить стипендію въ 1000 франковъ при Кіевской Академіи на воспитаніе одного студента-румына.

Если завѣщанія вообще представляють завѣты; тѣхъ, кто предполагаеть вскорѣ предстать на нелицепріятный судъ Божій, то, несомнѣню, они должны изображать весь духовный обликъ человѣка. Вотъ почему въ заключеніе мы и приводимъ въ переводѣ знаменательное завѣщаніе преосв. Мелхиседека, представляющее глубокій интересъ для характеристики его личности 1).

<sup>1)</sup> Переводъ принадлежитъ почтенному румынскому ученому, кандидату С.-Петербургскаго Университета, Г. П. Самуряну.

## Духовное завъщание преосвященнаго епископа Романскаго Мелхиседека 1).

"Услыши, Господи, молитву мою и внемли воплю моему; не будь безмолвенъ къ слезамъ моимъ.—Отступите отъ меня, чтобы я могъ подкръпиться прежде, нежели отойду и не будетъ меня" (Исаломъ 38, ст. 13—14).

Во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа — Троицы единосущной и нераздъльной, сотворившей все видимое и невидимое и управляющей

судьбами человъчества.

Вотъ я, Мелхиседевъ, епископъ Романскій, рабъ и поклонникъ истиннаго Бога, помышляя о част кончины этой преходящей жизни и о жизни безсмертной, начинающейся за дверью гроба, рёшилъ передать мои взгляды и стремленія изъ этой преходящей жизни— въжизнь въчную. Въжизни своей я желалъ добраго развитія религіозныхъ учрежденій въ Румыніи, созданныхъ благочестіемъ и ревностью нашихъ предковъ для умственнаго и правственнаго преуспъянія народа.

Я цвниль прогрессь и поднятіе націи отъ въкового паденія.

Я любилъ знаніе и ученыхъ людей, ненавидёлъ невёжество в защитниковъ его.

Я върилъ, что только просвъщение, соединенное съ истинно-религіознымъ чувствомъ, подниметъ нашу церковь и духовенство на

подобающую высоту и до сознанія долга.

Я върилъ, что безъ образованія духовенство будеть полумертвымъ сословіемъ, и подъ нгомъ народныхъ предразсудковъ и пороковъ—будеть посмѣшищемъ деспотизма нѣкоторыхъ самолюбивыхъ, пустыхъ и кощунственныхъ личностей: церковь же будетъ мертвымъ учрежденіемъ, долженствующимъ только совершать обрядъ погребенія на могилахъ умершихъ.

Я любилъ народъ и желалъ улучшенія нравственнаго и мате-

ріальнаго состоянія его.

Я смотрёлъ съ великою болью на унижение и уничтожение религіозныхъ учрежденій нашихъ предковъ; тёсно связанныя съ отечественною исторіею и глубоко вкоренившіяся въ религіозномъ

<sup>1)</sup> Testamentul P. S. Melchisedec Episcop de Roman. Bucuresti. 1892.

духѣ народа, эти учрежденія могли бы быть весьма значительными заведеніями для умственнаго, правственнаго и промышленнаго образованія народа,—пріютами для немощныхъ и бѣдныхъ.

Во всю мою жизнь я работаль въ смыслё этихъ моихъ душевныхъ

желаній, насколько было у меня средствъ и силь къ этому.

Теперь жертвую на алтарь отечества эти самые взгляды и стремленія, вмёстё съ плодомъ монхъ трудовъ въ жизни моей, проведенной въ этомъ міръ.

Все, что я собраль втеченіе сороканатильтней общественной службы, какъ учитель, а потомъ какъ епископъ, я желаю, чтобы служило послъ моей смерти къ религіозному, правственному и умственному развитію вообще моей народности, и въ частности—православ-

ной Руминской церкви.

Мое имущество заключается, въ настоящее время, въ следующемъ:

1) въ капиталахъ въ полтораста тысячъ (150,000) франковъ, въ государственныхъ акціяхъ и въ румынскихъ земельныхъ облигаціяхъ;

2) въ библіотекъ, помъщающейся въ восьми шкафахъ, гдъ есть книги на разныхъ языкахъ;

3) въ архіерейскихъ принадлежностяхъ, хозяйственныхъ предметахъ и домашней мебели;

4) въ пасъкъ, содержащей въ себъ сто ульевъ въ мъстности, называемой "Владыкиною рощею", съ погребомъ и домомъ для пасъчника, близъ праваго берега ръки Серета; какъ пасъка, такъ и домъ при ней устроены заново на мои средства;

5) въ двухъ садахъ, составляющихъ мою собственность, съ хозяйственными постройками, совершенными мною заново. Эти два сада составлены изъ бывшаго сада доктора веодори, купленнаго мною по судебнымъ актамъ въ 1886 году.

Насчетъ вышеуказаннаго моего благопріобрътеннаго имущества распоряжаюсь такъ, какъ ниже слъдуетъ, чтобы моя воля точно была

исполнена по моей смерти.

1) Капиталъ въ полтораста тысячъ (150,000) франковъ будетъ внесенъ въ какой-либо заграничный банкъ, гдъ будетъ находиться постоянно, для сохраненія и возрастанія. Годовые проценты будутъ получаемы опекунами, избранными и назначенными мною; эти опекуны будутъ чередоваться другъ съ другомъ въ означенномъ порядкъ.

Проценты съ капитала будутъ расходуемы слъдующимъ образомъ: 1000 (тысяча) франковъ будетъ ежегодно прибавляема къ капиталу; 1000 (тысяча) франковъ даваема будетъ одному студенту изъ румынъ, который пожелаетъ изучать богословіе въ Кіевской духовной Академіи; этого студента будутъ избирать онекуны изъ лучшихъ семинаристовъ румынскаго королевства. Послътого, какъ первый студентъ — мой стипендіатъ — окончитъ курсъ, опека будетъ назначать въ ту же Академію другого румынскаго семинариста, и это будетъ продолжаться навсегда, въ тотъ же порядкъ. Это — для того, чтобы въ Румыніи никогда не оскудъвали мужи, богословско-церковно-образованные, владъющіе славянскимъ языкомъ, бывшимъ цълые въка языкомъ богослужебнымъ въ Румынской церкви и оффиціальнымъ, государственнымъ въ румынскихъ странахъ, въ прошлыя времена, и оста-

вившимъ неизгладимые слъды въ церковныхъ и свътскихъ румынскихъ языкъ и литературъ. Я желаю, чтобы студенты, которые будутъ отправляемы для высшаго образованія въ Кіевъ, жили въ академическомъ общежитіи, причемъ опека будетъ вносить стоимость за содержаніе въ общежитіи. Остатокъ отъ тысячи (1000) франковъ будетъ выдаваемъ студенту на руки, въ два срока.

500 (пятьсотъ) франковъ будутъ выдаваемы ежегодно моему архидіакону Исидору Бушилъ, пожизненно, въ видъ вознагражденія съ моей стороны за его любовь ко миъ, за его преданность церкви, за его великую любовь и хозяйственную дъятельность.

600 (пестьсотъ) франковъ будутъ выдаваемы ежегодно сестръ моей, вдовъ Еленъ Попеску, пожизненно.—300 (триста) франковъ будутъ выдаваемы ежегодно сестръ моей Сосанъ Стефанеску, также пожизненно. Остатокъ годичныхъ процентовъ остается въ полномъ распоряжении опекуновъ, назначаемыхъ мною этимъ духовнымъ завъщаніемъ, причемъ никто не имъетъ права просить у нихъ какогонибудь отчета.

Опекунами-душеприкащивами этого моего духовнаго завъщанія назначаю моего брата, архимандрита Геронима Стефанеску, и господина Василія Мандинеску. Оба они втеченіе многихь десятковь лътъ содъйствовали миъ въ моей служебной дъятельности со всякою любовью, преданностью и добросовъстностью. Утьшаюсь, что и оны сохранять обо мив доброе, пріятное воспоминаніе, какъ истинномъ другъ. Они будутъ получать годовые проценты и употреблять такъ, какъ сказано выше. Они будутъ управлять домами и садами, принадлежащими миб, въ городъ Романъ; имъ даны мною и документы на владъніе. Они будуть заботиться о благосостояніи этихъ имъній и будуть ими владеть безъ всякаго вмешательства кого бы то ни было. Они, если пожелають, могуть жить въ моихь домахь, какъ бы въ своихъ собственныхъ, но безъ права отдавать ихъ въ аренду когданибудь частнымъ лицамъ. Одна изъ малыхъ комнатъ предназначается для жительства архидіакону Исидору Бушиль до его смерти, если онъ пожелаетъ тамъ жить.

2) Моя библіотека, заключающаяся, какъ выше сказано, въ 8 шкафахъ и состоящая изъ книгъ на разныхъ языкахъ, подарена мною Румынской Академіи. Поэтому прошу моихъ душеприкащиковъ отправить академіи, послѣ моей смерти, списокъ всѣхъ книгъ, съ просьбою распорядиться объ отправленіи ихъ (книгъ) въ городъ Букурештъ и помѣстить ихъ въ зданіи Академіи.

Книги, относящіяся до церковнаго богослуженія, и книги по церковному півнію пусть хранятся въ монхъ домахъ, въ особыхъ інкафахъ. для храма, который будетъ современемъ основанъ тамъ. Экземпляры книгъ, составленныхъ и напечатанныхъ мною и остающихся еще нераспроданными, предоставляю опекъ, которая распорядится съ ними по своему усмотрънію.

Моя коллекція древнихъ монетъ, состоящая изъ 95 (девяноста нати) штукъ міжнихъ, серебрянихъ и золотихъ, также подарена мною **Академін** въ списокъ книгъ моей библіотеки будутъ внесены и эти монеты, и этотъ общій списокъ будетъ препровожденъ Академін.

Матеріалъ, собранный мною для исторіи нашей православной Румынской церкви, равно какъ и мою частную переписку, составляющую нѣсколько томовъ, расположенныхъ по годамъ, и рукописи моихъ литературныхъ трудовъ предоставляю опекѣ для храненія, пока не явится вполнѣ достойный ученый мужъ, проникнутый любовью къ религіи, къ церкви и къ прошлому нашего отечества, который пожелаетъ и будетъ въ состояніи воспользоваться всѣмъ этимъ для общаго блага. Всѣ эти рукописи будутъ храниться всегда въ запертомъ шкафѣ, запечатанномъ опекою.

3) Мои архіерейскія принадлежности, вмёстё съ панагіей, украшенною драгоцёнными камнями, пожалованною мнё Его Величествомъ, Императоромъ Всероссійскимъ, высокимъ покровителемъ всего православія Александромъ III по случаю исполнившагося двадцатипятилётія моего служенія въ архіерейскомъ санё, дарю Романскому архіерейскому дому. Равнымъ образомъ дарю этому же дому всё мои ордена, для храненія и украшенія ими св. иконъ въ праздничные дни.

Мебель, находящаяся въ архіерейскомъ домѣ, которая за немногими предметами, значащимися въ описи Романскаго архіерейскаго дома, составляетъ мою собственность, пусть послужитъ для украшенія монхъ собственныхъ домовъ въ г. Романѣ, означенныхъ выше, и только остатокъ достанется архіерейскому дому. Желѣзный сундукъ, мои одежды, равно какъ и разныя хозяйственныя вещи, каковы: кухонные сосуды, сосуды для столовой, бочки съ виномъ и безъ него, не значащіеся въ описи архіерейскаго дома и составляющіе мою собственность, предоставляются мною вышеуказаннымъ опекунамъ, назначеннымъ мною.

Позолоченный посохъ, украшенный драгодънными камнями, сдъланный иждивеніемъ епископа Веніамина Розетти, потомъ перешедшій къ его преемнику, епископу Исаіи Виколу, а наслъдниками послъдняго подаренный миъ, я, въ свою очередь, дарю архіерейскому дому; какъ этотъ посохъ, такъ и другіе предметы, подаренные мною, будутъ внесены въ опись архіерейскаго дома. Два другіе посоха, серебряные, позолоченные, принадлежащіе мнъ, подарены будутъ двумъ архіереямъ, которые будутъ участвовать въ совершеніи обряда моего погребенія.

4) Пасъка съ сотнею ульевъ, расположенная въ мъстности, называемой "Владыкиною рощею", съ погребомъ и домомъ для пасъчника,— все сдълано мною заново,—предоставляется опекъ, которая распорядится ею, какъ найдетъ это наилучшимъ. Эта пасъка, вмъстъ съ другими, уже не существующими, принадлежала нъкогда Романскому архіерейскому дому, но министръ исповъданій, по случаю отобранія въ казну перковныхъ имуществъ, продалъ ее на торгахъ, и потомъ ее купилъ преосвященный Аванасій, мъстоблюститель Романской епархіи, вмъстъ со всъми ульями, хранившимися вблизи архіерей-

скаго дома. Когда преосвященный Аванасій быль перем'вщень съ этой епископской каведры, то продаль эту пас'вку отцу романскому протоіерею, моему брату Василію Стефанеску (нын'в викариому епископу Валеріану). Посл'ядній же продаль ее мн'в въ 1879 году, когда я быль перем'вщень на Романскую епископскую каведру. Если опек'в заблагоразсудится продать пас'вку, то тогда деньги, которыя будуть выручены оть продажи, пусть будуть прибавлены къ капиталу и внесены въ тоть самый банкъ, гд'в будеть находиться и прочій капиталь.

5) Я желаю, чтобы моя собственность въ г. Романъ, означенная выше, послъ того, какъ капиталъ, оставленный мною, значительно увеличится, составляла бы заведеніе для воспитанія малыхъ дътей— уроженцевъ города Романа, другими словами—садъ для дътей. Для этой пъли настоящіе опекуны,—если Богъ продолжить ихъ жизнь, и капиталъ дастъ необходимыя средства,— пусть построятъ домъ для дътскаго сада въ той части мъста, которая будетъ зависъть отъ ихъ

усмотрвнія, или купять зданіе въ соседстве съ моею землею.

Современемъ, когда капиталъ значительно увеличится, опекуны положатъ основаніе на моей собственности училищу церковнаго пънія, —для образованія церковныхъ пъвцовъ, необходимыхъ для городскихъ и сельскихъ церквей. Дъти, принятия въ это училище, должны быть изъ бъдныхъ и сиротъ, особенно сельскихъ уроженцевъ. Для поступленія необходимы слъдующія условія: свидътельство объокончаніи четырехкласснаго начальнаго училища и природное призваніе къ пънію, къ образованію хорошихъ церковныхъ пъвцовъ. Они будутъ жить въ общежитіи, имъя пищу, одежду, помъщеніе, отопленіе и освъщеніе отъ опеки. Разумъется само собою, что опека предварительно приспособитъ зданія, необходимыя для этого заведенія.

Такъ какъ опека, назначенная мною, равно какъ и капиталъ, оставленный въ ея распоряженіе, имъютъ характеръ неприкосновенности, и капиталъ будетъ постепенно расти, то дъятельность будущихъ опекуновъ не ограничится только заведеніями, указанными мною въ этомъ духовномъ завъщаніи, но имъ предоставляется право, когда современемъ средства позволятъ, приступить и къ другимъ улучшеніямъ для общественнаго блага и для процвътанія церковнаго образованія. Здъсь упомяну нъсколько примъровъ: печатаніе книгъ по церковному пітнію, основаніе небольшей церкви для приготовленія учениковъ училища церковнаго пітнія къ церковнымъ службамъ, и другія общественныя благодъянія, вызванныя христіанскими чувствами.

Въ ожиданіи и преслідованіи этой ціли и для продолженія ея въ будущемъ, уполномачиваю назначенныхъ мною опекуновъ, чтобы они, въ свою очередь, пока живы, назначили бы, съ добраго согласія ихъ, въ качестві своихъ преемниковъ другихъ двухъ опекуновъ изъ самыхъ честныхъ людей, представляющихъ большее ручательство въ хорошемъ управленіи имуществами, имъ ввіряемыми. Эти опекуны-преемники будутъ введены въ управленіе немедленно послії смерти обоихъ или же одного изъ опекуновъ, назначенныхъ мною. Разумітеля, что только смерть одного или обоихъ предшествовавшихъ опекуновъ даетъ право на пользованіе всёми преимуществами, пре-

доставленными этимъ духовнымъ завъщаніемъ опекунамъ. Предшествовавшіе опекуны еще заблаговременно назначатъ себъ особымъ протоколомъ, долженствующимъ храниться при дълахъ опеки, опекуновъпреемниковъ, и объ этомъ дано будетъ знать какъ послъднимъ, такъ и мъстному окружному суду, къ свъдънію и исполненію. И настоящіе опекуны также дадуть знать учрежденію, гдъ будетъ храниться капиталъ, о назначеніи будущихъ своихъ преемниковъ для того, чтобы и тъ, въ свою очередь, могли бы получить исправно проценты.

Я опредъляю, чтобы опекунами послъ тъхъ, которыхъ я назначаю въ этомъ завъщаніи, были—если Богъ продолжитъ ихъ жизнь—преосвященный Валеріанъ (Стефанеску), епископъ Рымнико-саратскій викарій Бузэуской епархіи, и преосвященный Іоанникій (Флоръ), епископъ Бакэускій, викарій Романской епархіи, которыхъ я любилъ и уважалъ за ихъ прекрасныя личныя качества, за преданность церкви и общественному благу.

Опекуны будуть вести правильные счеты о приходахъ и расходахъ для того чтобы могли всегда отвъчать на клеветы злоумышленниковъ, которые никогда не оскудъютъ въ нашемъ отечествъ.

Опекуны постараются содержать въ жолжномъ порядкъ землю и дома, равно и благотворительныя заведенія, которыя современемъ тамъ будуть основаны. Заведеніе для дѣтей будетъ содержимо частью на мои средства, частью на счетъ платы, которая будетъ браться отъ состоятельныхъ родителей. Бѣдныя дѣти будутъ приняты безплатно. Уставъ этого училища будетъ таковымъ же, какъ и другихъ подобнаго рода заведеній, признанныхъ и одобренныхъ правительствомъ. Для организаціи училища пѣнія — когда оное возможно будетъ открыть — опекуны будутъ согласовать свои дѣйствія съ мнѣніемъ мѣстнаго преосвященнаго епископа, который случится въ данное время.

Если когда либо какая власть—общественная (думская), или земская, или государственная—покусится нарушить мое дарственное положение и основание благотворительных учреждений, означенных выше, то опекуны будуть въ правъ продать мою собственность. назначенную для общественной благотворительности; деньги же, которыя послъдують отъ продажи, прибавлены будуть къ капиталу, внесенному на хранение въ банкъ. Въ этомъ несчастномъ и безиравственномъ случать денежный капиталъ будеть по прежнему находиться въ распоряжении опекуновъ, назначенныхъ мною, и ихъ преемниковъ, въ порядкъ, указанномъ выше.

Опекуны будуть употреблять доходы съ капитала на другіе роды благотворительности, которые, по ихъ мижнію, будуть находиться въ меньшей опасности отъ злоумышленниковъ.

Я никому ничёмъ не долженъ н не расчитываю получать ничего ни отъ кого: если же и найдутся между моими бумагами долговыя записи, то таковыя нужно уничтожить.

Мои родственники не могуть имъть никакой законной претензів на мое имущество, съ одной стороны—потому, что я не наслёдоваль

ни отъ кого никакого имущества, а съ другой потому, что я всёхъ моихъ родственниковъ, которые того заслуживали, —воспиталъ, помогая имъ еще съ дётства, при получении образованія; недостойныхъ же родственниковъ я ненавидёлъ и удалилъ отъ себя какъ въ этой жизни, такъ и загробной. Мое призваніе въ этомъ мірѣ было—заботиться не о благосостояніи моихъ плотскихъ родственниковъ, а о великой духовной семьѣ, которая есть церковь съ ея вѣрными сынами. Моя душевная забота объ этой великой духовной семьѣ да продолжится и по моей смерти, черезъ опекуновъ, мною назначенныхъ. Поэтому отъ всей души призываю правосудіе Божіе на тѣхъ, которые покусятся нарушить мои настоящія опредѣленія, находящіяся въ настоящемъ завѣщаніи, будь тѣ лица изъ моихъ плотскихъ родственниковъ, будь онѣ чужія.

Я желаю, чтобы мъсто моего погребенія было въ верхнемъ саду, избранное мною самимъ, гдъ со временемъ будетъ построена церковь при училищъ. На могилъ моей будетъ мраморный памятникъ съ прилич-

ною надписью.

Опека распорядится расходами, вызванными моимъ погребениемъ, и ежегоднымъ поминовениемъ въ день моей смерти, если я самъ какъ нибудь не сдълаю еще подробнаго распоряжения въ этомъ отношении.

Теперь обращаю послъднее мое слово къ опекунамъ, назначеннымъ мною, и къ ихъ преемникамъ, которые непрерывно будутъ чередоваться, чтобы выяснить имъ мотивы, заставившіе меня учредить опеку въ порядкъ, указанномъ въ этомъ духовномъ завъщаніи.

Въ прежнія времена въ нашемъ отечествъ церковь служнла хранительницею благочестивыхъ желаній и діяній, возлагавшихся на нее общественнымъ благочестиемъ. Но, къ несчастию, въ настоящее время, у насъ церковь не представляетъ никакого ручательства для общественнаго довёрія въ такихъ вопросахъ. Черезъ гнусное дъйствіе ограбленія, называемаго секуляризаціею, церковь стала бъдною матеріально, а политически-рабою изкоторыхъ министровъ, именующихся "исповъданій"; эти министры сами лишены всякаго понятія о томъ, что есть церковь, каково ея назначеніе въ обществъ. Неръдко между ними есть и даже враги христіанства. Они отнимають отъ церкви и последние остатки матеріальныхъ средствъ къ ея существованію и независимости отъ государства. Будучи нарочито содержимою въ невъжествъ, будучи управляемою темнымъ эгонстическимъ и каприціознымъ деспотизмомъ, наша церковь не представляеть никакой приманки для мыслящихъ людей и даже для простого благочестія. Пройдетъ много времени, пока промыслъ воздвигнетъ въ Румынской церкви людей ученыхъ, съ сознаніемъ долга и съ христіанскою ревностью, которые возвысять ее (перковь) на подобающую ей высоту, что требуется отъ народности христіанской, образованной и свободной, какова народность наша румынская. До тъхъ же поръ единственную надежду для охраненія и осуществленія благочестивыхъ желаній составляютъ

частныя честныя лица, которыя въ ихъ жизни доказали любовь къ церкви и преданность общему благу, то есть, другими словами, лица, одушевленныя любовью къ Богу и къ ближнему. Эти качества, я желаю, должны составлять главное отличіе будущихъ опекуновъ-душеприкащиковъ моего настоящаго духовнаго завъщанія.

Руководимые этими святыми чувствами, составляющими основу христіанства, преданную намъ въ святомъ евангельскомъ ученіи Господа нашего Інсуса Христа, опекуны—мои душеприкащики позаботятся о защить, охраненіи и увеличеніи фонда, ввъреннаго имъ, и я надъюсь, что и они, въ свою очередь, прибавять къ этому фонду изъ суммъ, сбереженныхъ ими въ жизни, насколько позволяли тому имъ обстоятельства,—они будутъ добросовъстно, со страхомъ Божіимъ управлять заведеніями, которыя постепенно будутъ открываемы на моей землъ, и за ихъ хорошее управленіе получатъ благословеніе Божіе и христіанъ, которые, видя ихъ добрыя дъла, прославять Отца Небеснаго и заставятъ и другихъ совершать добро для ближняго.

Для своего содержанія и хозяйства опекуны будуть пользоваться суммою, которая остается оть дохода по уплать всего, указаннаго выше. Когда доходы увеличатся, опекуны будуть въ правъ вычитать въ свою пользу и для хозяйства не болье шести тысячъ (6000) франковъ въ годъ, изъ которыхъ тысячу (1000) франковъ для хозяйства, а по двъ тысячи пяти сотъ (2500) франковъ въ годъ—каждому изъ опекуновъ для собственнаго содержанія.

Это—последняя моя воля, и объявляю, что все, сказанное выше, сделано мною въ полной свободе и по зреломъ размышленін. Молю Бога, Которому служилъ всю мою жизнь и въ Которомъ полагаю всю мою веру, надежду и любовь въ этой жизни и въ грядущей, чтобы мои желанія осуществились и были защищены отъ всехъ сатанинскихъ козней, которыми діаволъ борется противъ Христовой церкви въ этомъ грешномъ міре.

Предоставляю себъ право, если Богъ еще продолжитъ мою жизнь, сдълать въ этомъ духовномъ завъщаніи прибавленія и измъненія, которыя современемъ сочту сообразными, какъ я поступилъ и съ другими моими духовными завъщаніями, составленными прежде, и которыя теряютъ свою силу при существованіи этого послъдняго моего духовнаго завъщанія.

Это духовное завъщаніе написано и подписано мною собственноручно 4 (16) дня мъсяца октября, тысяча восемьсоть восемьдесять девятаго (1889) года отъ Рождества Христова. Съ этого духовнаго завъщанія сняты будуть двъ копіи, засвидътельствованныя мною, изъ которыхъ одна будеть вручена опекъ, когда наступить время войти ей въ управленіе моимъ наслъдствомъ; вторая же копія будеть отправлена въ то учрежденіе, гдъ будеть находиться означенный выше мой капиталь, къ свъдънію и исполненію. Настоящій подлинникъ, прошнурованный и запечатанный мною, будеть отправленъ при особомъ оффиціальномъ отношеніи въ Романскій окружный судъ, гдъ и будеть храниться подъ печатью до моей смерти, когда судъ распечатаетъ его и дастъ ему законный путь, обнародовавъ во всеобщее свъдъніе, сообразно съ существующими законами.

Прошу господъ судей Романскаго окружнаго суда быть защитииками монхъ распоряженій, которыя не имфють другой цели, какъ увеличеніе благотворительных учрежденій въ нашемъ отечествъ. Буди, Господи, милость Твоя на насъ, якоже и ми упо-

вахомъ на Тя.

Городъ Романъ. 1889 года, мъсяца октября 4 (16) дня.

Мелхиседекъ, Епископъ Романскій.

## ГЛАВА VI.

## Преосвященный Сильвестръ, епископъ Хушскій (кандидатъ Кіевской Академіи 1873 года).

Біографическія свъдънія о преосв. Сильвестръ.—Характеръ его пелагогической и административной дъятельности.—Преосв. Сильвестръ, какъ защитникъ правъ церкви въ качествъ сенатора.—Ръчь его въ сенатъ противъ устраненія правительствомъ духовенства отъ народнаго учительства и о необходимости матеріальнаго улучшенія положенія духовенства.—Дъйствія католической пропаганды.—Окружное посланіе преосв. Сильвестра объ опасностяхъ, угрожающихъ румынамъ со стороны католицизма.—Научные труды преосв. Сильвестра.

25 ноября 1900 года, послъ непродолжительной и тяжкой бользии крупознаго воспаленія легкихь—скончался преосвященный Сильвестръ, епископъ Хушскій. Кончина его, послъдовавшая въ Букурештъ, гдъ онъ засъдаль въ осенней сессіи Святьйшаго Синода, явилась тяжелою утратою для Румынской церкви, однимъ изъ достойнъйшихъ представителей которой онъ былъ втеченіе почти двадцати лътъ, право правя слово истины въ санъ архипастыря.

Кончина его отозвалась чувствомъ тяжелой утраты въ сердцахъ ревнителей болъе тъснаго церковнаго взаимообщенія между православными автокефальными церквами. Узы духовнаго родства соединяли покойнаго архипастыря и съ нашимъ отечествомъ, такъ какъ въ Кіевской Академіи онъ окончилъ высшее богословское образованіе со степенью кандидата богословія, а за свои учено-литературные труды и архипастырскую дъятельность состоялъ почетнымъ членомъ Петербургской Духовной Академіи.

Преосвященный Сильвестръ, въ мірѣ Симеонъ Васильевичъ Баланеску, родился 16 іюля 1838 года въ селѣ Пынгорянахъ, въ сѣверной части Молдавіи, у подошвы Карпатъ. Эта мѣстность изобиловала монастырями, которыхъ до памятнаго 1859 года, печальнаго времени Кузы, было около 30; изъ нихъ осталось только пять, и въ числѣ ихъ Нямецкій монастырь. Такое обиліе монастырей, которые неоднократно посѣщалъ юный Симеонъ, не могло не оказать вліянія на его впеча-

Digitized by Google

тлительную душу; еще тогда, быть можеть, зародилась у него мысль объ отречени отъ міра. Такое настроеніе усиливалось въ немъ все болбе и болбе, когда онъ, оставшись сиротою, несъ послушаніе въ разныхъ монастыряхъ, пока, наконецъ, не поселился въ Нямецкомъ.

Духовный соборъ монастыря, видя недюжинныя способности въ молодомъ послушникъ, ръшилъ отправить его для полученія систематическаго образованія въ славившуюся въ то время восьмиклассную Сокольскую семинарію. Ректоромъ семинаріи быль тогда изв'єстный уже намъ Филаретъ Скрибанъ, титулярный епископъ Ставропольскій, магистръ Кіевской Академін выпуска 1841 года. Это было время самаго пышнаго расцвета семинаріи, руководимой такимъ ученымъ святителемъ и аскетомъ, какъ Филаретъ Скрибанъ. Предъ окончаніемъ курса онъ постригъ Симеона въ монахи, съ именемъ Сильвестра, въ 1862 году, и до 1868 года оставилъ его при семинаріи въ качествъ преподавателя по разнымъ предметамъ. Но жажда знанія устремляла взоры молодого инока-педагога туда, гдв его начальникъсвятитель довершиль свое образование. Желание его совнало съ желаніемъ преосв. Филарета, который въ 1868 году отправиль его въ Кіевскую Академію, курсь которой онъ и окончиль въ 1873 году со степенью кандидата богословія.

По возвращеніи на родину, онъ последовательно занималь должности преподавателя (съ 1873 по 1876 годъ) и ректора восьмиклассной Букурештской семинаріи (съ 1876 по 1886 годъ) въ сант іеромонаха, архимандрита и, наконецъ, епископа, викарія Арджешской епархіи (съ 1879 года). Одновременно съ этимъ онъ состояль деканомъ и профессоромъ богословія и церковнаго права на богословскомъ факультетъ Букурештскаго университета. 10 декабря 1886 года онъ былъ избранъ въ епископы Хушской епархіи, на которой и святительствоваль до своей кончины.

Таковы формулярныя свёдёнія о дёятельности епископа Сильвестра. Отсюда видно, что почти двё трети жизни было посвящено имъ на образованіе румынскаго юношества, и треть—архипастырской дёятельности. Въ томъ и другомъ отношеніи дёятельность его всегда была плодотворна, что обуславливалось, главнымъ образомъ, его высокими нравственными достоинствами и тёмъ обиліемъ любви, которою было проникнуто все его существо.

Характеръ педагогической дъятельности его опредълялся непосредственною цълью семинарій, которая состоить въ образованіи достойныхъ пастырей церкви. Поэтому онъ постоянно заботился о воспитаніи учениковъ въ духъ церковности, возжигая въ нихъ живую въру въ Бога, съ которою върующему все возможно, вкореняя страхъ Божій, который служить зерномъ истинно благочестивой жизни, и воспламеная ту любовь къ дёлу пастырскаго служенія, съ которою нензовжно связано и то благоговъйное дерзновение къ Господу, съ какимъ настырю следуетъ совершать великое дело своего служенія. Стоя во главъ высшаго духовно-образовательнаго заведенія въ Румынім. своею продолжительною педагогическою деятельностью онъ воспиталь не одно поколтніе будущихъ пастырей церкви и общественныхъ птятелей. О благотворности его пелагогической пъятельности говорить. со словъ его учениковъ, извъстный румынскій ученый Г. ІІ. Самурянъ, духовный сынъ усопшаго и глубокій почитатель его. "Какъ учащіе, такъ и учащіеся одинаково могли учиться, на живомъ примъръ своего начальника, истинному и безкорыстному исполненію служебнаго долга и горячей, беззавътной преданности дълу. Это былъ первый и самый ревностный труженикъ, не умъвшій дълить дъль на болъе важныя и менъе важныя, но въ каждое дъло вносившій свъжую, здравую мисль, влагавшій въ него всю свою душу. Человъвъ высокаго ума, многосторонняго образованія и въ то же время необыкновенно добрый, кроткій и смиренный сердцемъ, во всемъ чуждый односторонности и исключительности, онъ съ отеческою любовью входиль во всё подробности училищнаго быта, всёмь здёсь живо интересовался, все изучалъ основательно и всесторонне, особенно ворко наблюдая за темъ, чтобы неизбежныя въ такомъ живомъ деле, какъ учебно-воспитательное, тв или другія частныя удучшенія и исправленія, не были поздними, а потому-и безполезными. Каждое слово его дишало самимъ усерднимъ и неподдельнимъ участіемъ, чуждымъ всяваго самомивнія и высокомбрія, проявленіемъ истинно христіанской любви и благодушія запечатлено каждое его действіе въ духовно-воспитательной практикъ. Мудрый, простосердечный и дюбвеобильный воспитатель, онъ являлся въ одинаковой мёрё носителемъ этихъ свътлыхъ качествъ и въ своемъ священнослужении. Иден правды, мира и порядка-эти прочныя начала всякой организаціипри его энергіи и труд'в нашли себ'в самое строгое прим'вненіе во ввъренных ему учрежденіях и упрочили за нимъ имя добраго начальника и опытнаго администратора" 1).

Въ качествъ воспитательнаго средства преосвященный широко пользовался живыми бесъдами съ воспитанниками при всякомъ удобномъ случаъ—съ однимъ или нъсколькими. Такимъ способомъ, имъв-

<sup>1)</sup> Церковный Въстникъ, 1900 г., № 49.

шимъ особенно широкое примъненіе въ средней школь, онъ пользовался и по отношенію къ студентамъ богословскаго факультета, посвящая для бесъдъ съ ними опредълениме дни и часы. "Эти бесъдъ, — говоритъ тотъ же удрученный горемъ ученый, — прекрасно вліяли на воспитаніе характера студентовъ, сообщали устойчивое направленіе ихъ воль, возбуждали интересъ къ серьезнымъ занятіямъ науками, укрыпляли любовь къ святой православной церкви и преданность предстоящему дълу спасенія людей, такъ какъ этотъ факультеть, согласно своему уставу, имъетъ цълью не только доставлять высшее богословское образованіе, но и по возможности приготовлять учащихся къ будущему ихъ служенію въ качествъ городскихъ пастырей, наставниковъ по богословскимъ предметамъ въ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ, руководителей народа въ дълахъ въры и нравственности" 1).

Кругъ дъятельности преосвященнаго значительно расширился, когда онъ сталъ самостоятельнымъ епископомъ древней Хушской епархіи (см. выше, стр. 117). Онъ является истиннымъ пастыремъ своихъ насомыхъ, заботясь объ ихъ снасеніи и наученіи истинной въръ и нравственности. Съ этою цълью онъ предпринимаетъ частие объязды своей епархіи, лично знакомится съ нуждами своей наствинастырей и насомыхъ, --- бесёдуетъ запросто съ тёми и другими, совершаеть торжественныя священнослуженія, говорить поученія. Мало этого: по поводу техъ или иныхъ недостатковъ, онъ часто обращается въ своей наствъ съ настырскими посланіями, въ которыхъ поучаетъ, назндаетъ, обличаетъ, предостерегаетъ. Особенное вниманіе преосв. Сильвестръ обращалъ на то, чтобы ближайшіе руководители народа, сельскіе настири, били вполив достойними того высокаго служенія, въ которому призваны. Семинарія, въ которой приготовляются кандидаты священства для сельскихъ приходовъ, составляла предметь его особеннаго попеченія. Къ великому сожальнію для преосвященнаго, въ 1893 году эта семинарія, наряду съ другими шестью семинаріями, быда закрыта по настоянію бывшаго въ то время министра исповъданій и просвъщенія, съ пълью изъять изъ рукъ духовенства руководство духовнымъ просвъщеніемъ. Развитіе благотворительныхъ учрежденій также составляло предметь особыхь заботь преосв. Сильвестра, испытавшаго на себъ горечь ранняго спротства. Для этого во всвуж мужскихъ монастиряхъ Хушской епархін имъ открыты начальныя училища и богадёльни, а въ женскихъ монастыряхъ-пріюти для

<sup>1)</sup> Тамъ же.

престарълыхъ бъдныхъ женщинъ и мастерскія для приготовленія цер-ковныхъ олеждъ.

Въ цёляхъ просвётительныхъ онъ открылъ въ Хушахъ церковноархеологическій Музей и епархіальную Библіотеку съ отдёленіями въ . другихъ городахъ. Вмёстё съ этимъ имъ составлена обстоятельная записка о сохраненіи церковныхъ архивовъ и о мёрахъ противъ начавшагося варварскаго разрушенія письменныхъ, печатныхъ и вообще вещественныхъ памятниковъ старины въ Румыніи.

Преосв. Сильвестръ всегда являлся ревностнымъ защитникомъ правъ православной Румынской церкви въ качествъ сенатора (по закону, всъ архіерен — члены сената). Эту дъятельность преосвященнаго разсмотримъ нъсколько подробнъе. Изъ многихъ вопросовъ, по которымъ преосвященному приходилось высказывать свой взглядъ въ Сенатъ, особеннаго вниманія заслуживаютъ два, именно, вопросъ объ устраненіи правительствомъ духовенства отъ народнаго учительства и о необходимости матеріальнаго обезпеченія духовенства. Преосв. Сильвестръ глубоко сожалълъ о томъ, что духовенство Румыніи устранено правительствомъ отъ участія въ народномъ образованіи и такимъ образомъ лишено олного изъ важныхъ средствъ, могущихъ служить къ возвышенію религіозно-нравственнаго состоянія народа. По этому поводу въ 1890 году имъ сказана прекрасная ръчь, — нъкоторыя мысли ея мы и приводимъ.

Первая обязанность священника, по его мижнію,—наученіе народа истинамъ вёры и христіанской нравственности. "Что худого, что несообразнаго въ томъ, что священникъ, служитель престола Божія, пойдетъ въ школу и будетъ научать дётей этимъ истинамъ, а также преподавать предметы, необходимые для практической жизни?—спрашиваетъ ораторъ.—Быть можетъ, священникъ по своему образованію не подготовленъ къ педагогической дёятельности?—Но получаемое въ семинаріяхъ образованіе нисколько не ниже, чёмъ въ свётскихъ школахъ.—Неужели болте основательное изученіе богословскихъ наукъ въ семинаріяхъ дёлаетъ семинаристовъ неспособными, недостойными учителями? Если въ семинаріяхъ не обращалось достаточнаго вниманія на педагогическую подготовку будущихъ пастырей, то можно было бы позаботиться объ устраненіи этого.

"Правительство учреждаетъ новыя школы, такъ-называемыя нормальныя. Чего же достигли учрежденіемъ этихъ школъ?—Умножилось число государственныхъ чиновниковъ, получающихъ жалованье изъ скуднаго государственнаго бюджета. Мотивомъ для открытія этихъ школъ, въ связи съ запрещеніемъ священникамъ и вообще семинаристамъ быть народными учителями, является неосновательный страхъ. что духовенство будеть проповёдывать въ школахъ религіозный космополитизмъ, который не принимаетъ во вниманіе національности, и такимъ образомъ здёсь будуть воспитываться космонолиты. Печальное непоразумьніе! Что касается патріотизма нашего клира, то всякій, хотя немного знающій исторію нашего отечества, должень убъдиться, что наши священно-церковно-служители, начиная съ самого владики и кончая самымъ низшимъ членомъ клира, всегда были самыми искренними патріотами. При этомъ соціальное положеніе нашего православнаго священника иное, чёмъ католическаго ксендза. Нашъ православный священникъ прежде всего семьянинъ и потому тъсно связань какъ съ своею страною, такъ и съ обществомъ, среди котораго онъ живетъ. Нашъ священникъ имъетъ дътей, которыхъ естественно, какъ и всякій отець, желаеть видёть счастливыми, а потому стремится сдълать изъ нихъ добрыхъ христіанъ, полезныхъ гражданъ и искреннихъ патріотовъ. Этому же онъ учить и дътей другихъ родителей. Кром'в того, православіе не уничтожаеть національности, к мы – румыны — съ давнихъ поръ имбемъ національный клиръ. Національность нашего клира вмёстё съ православіемъ сохранила и развила нашъ языкъ въ церкви и школъ. И почему же наши пастыри, въ прежнія тяжелыя времена бывшіе добрыми патріотами и просвіттителями народа, теперь-во времена болбе благополучныя-ни къ чему неспособны? Не способны на столько, что имъ боятся ввърить даже первоначальное образование народа! Развъ наши священники не такіе же румыны, какъ и всв другіе народные учителя? Неужели даръ священства и священническое платье тушать огонь патріотизма въ сердцахъ ихъ?!... Итакъ, устранение священника отъ обязанности учительства является великимъ недоразумъніемъ, чтобы не сказать больше, потому что учительство составляеть непремънный долгь пастыря. Если сващенникъ почему-либо не можетъ быть учителемъ по всёмъ предметамъ, то во всякомъ случаё необходимо, чтобы онъ былъ блюстителемъ народной школы, слёдиль за направленіемъ въ ней и непременно преподаваль Законъ Божій".

По вопросу о необходимости улучшенія матеріальнаго положенія духовенства, преосвященный держаль річь въ сенаті, защищая проекть, выработанный, главнымъ образомъ, имъ самимъ при содійствіи нікоторыхъ епископовъ. Вотъ содержаніе его річи. Сначала преосвященный указалъ на то неопровержимое положеніе, что религія н нравственность составляютъ необходимыя условія благополучнаго бытія народовъ. При существованіи истинной религіи возможно правильное

отношение въ Богу, людямъ и самому себъ. Въ этомъ случат только и возможно существование законности во всёхъ международныхъ отношеніяхъ: произволь, который не что иное, какъ нарушеніе законности вообще, здёсь не будеть имёть мёста... "Что же мы видимъ въ нашей странт?-- Мы заботимся о построенія раздичныхъ фортификацій и укръпленій противъ предполагаемыхъ внъшнихъ враговъ. Между тъмъ къ созиданію моральныхъ фортификацій сердца, правственныхъ устоевъ, мы мало прилагаемъ старанія. Не говоря о высшихъ классахъ общества, спрошу: развито-ли понятіе о законности въ простомъ народъ? - Наоборотъ, замъчается все усиливающееся нравственное растлъніе его. Скажуть: онъ ниветь пастырей, обязанныхъ пещись о немь; что же пастыри делають?--Къ сожадению, все знають объ обязанностяхь священниковъ, а о правахъ ихъ какъ бы забывають или не хотять и знать. Ожидають оть нихь исцеленія всёхь золь, но не оказывають никакого содъйствія имъ въ этомъ. "Ихъ всёхъ гнететъ матеріальная нужда. Скуднымъ кускомъ хлёба они обязаны свонмъ прихожанамъ, которые могутъ лишить ихъ и этого. Благодаря матеріальной необезпеченности, они не въ состояніи исполнять, бакъ следуеть, своихъ обязанностей, и въ заботахъ объ отысканіи средствъ для насущнаго пропитанія все болье и болье грубьють. Вследствіе этого нравственный авторитеть ихъ среди прихожанъ постепенно падаетъ. Служение священническое-духовное служение, но лицо, которое служить, вибств съ духомъ имбеть и твло, нуждающееся въ пищв, одъяніи".

Это правдивое и мужественное слово архипастыря пришлось не по сердцу многимъ сенаторамъ, которые часто останавливали оратора, то подъ тъмъ предлогомъ, что онъ обвиняетъ правительство, то подъ предлогомъ поздняго времени, то по другимъ причинамъ.

Преосвященный Сильвестръ обращалъ вниманіе румынскаго общества и духовенства на опасность со стороны католической пропаганды, направленной, главнымъ образомъ, на совращеніе молодого покольнія при посредствъ школъ. Воть что онъ говорить въ своемъ предсмертномъ посланіи къ пастырямъ своей епархіи, прекрасно характеризующемъ и современную намъ церковную жизнь въ Румыніи: "очень серьезный вопросъ, требующій особеннаго вниманія каждаго румынскаго православнаго священника, представляетъ та безпредъльная дерзость, та безбоязненность католическаго священства, благодаря которымъ оно занимается прозелитизмомъ въ нашей странъ, какъ будто языческой, несмотря на то, что по нашей конституціи католичество только терпимо и должно заботиться исключительно о принад-

лежащихъ къ его церкви. Правда, съ нынёшняго или вчерашняго дня католическая церковь делаеть попытки пропагандировать свое ученіе. но правда и то, что встръчая надлежащее противодъйствіе, она не достигла особенныхъ результатовъ. Поэтому можно было утёшать себя надеждою, что настанеть, наконець, время, когда католическая пропаганда перестанеть смущать православных румынь, трактуя ихь кабъ язычнивовъ, которыхъ нужно обращать въ христіанство: перестанеть простирать виды свои и закидывать золотыя удочки для уловленія молодыхъ, неопытныхъ сердецъ; что она направитъ свою дъятельность, если хочеть дълать добро, на просвъщение находящихся во тьмъ и невъдущихъ Христа, а не насъ, искони върующихъ во едину, святую, соборную и апостольскую церковь, отъ которой никогда и ни въ чемъ мы не отступали. Между тёмъ агенты католической церкви употребляють всевозможныя средства къ совращенію православных румынъ въ свою въру, погръшающую во многихъ пунктахъ, особенно же въ вопрост о непогртиммости папы, престолъ котораго они поставляють рядомь съ престоломь Божінмь. Во всемь они дълаютъ уступки православнымъ: въ соблюдении послъдними, напримъръ, православныхъ обрядовъ, въ исповъданіи ими православныхъ догматовъ, но съ единственнымъ условіемъ признанія главенства наны. Доказательствомъ этого служить энциклика наны Льва XIII, обнародованная несколько леть тому назадь, объ уніи съ православною перковью. Не видна-ли здъсь погоня за славою міра сего? Не слышится-ли здёсь голось искусителя: видишь-ли? Все это дамъ Тебъ, если надши поклонишься миъ? Гдъ же смиреніе Христово?

"Ввиду особенной настойчивости папскихъ агентовъ, не брезгающихъ никакими средствами для достиженія своихъ цѣлей, —такъ какъ, по ихъ ученію, цѣль оправдываетъ средства, — вы должны бить особенно осторожными и предусмотрительными. Вы должны вооружиться знаніемъ и благоразуміемъ, дабы никто не могъ исхитить изъ вашего стада ни одной овцы. Обратите вниманіе: вся система ихъ направлена теперь на школы, на молодое невинное поколѣніе, съ тѣмъ, чтобы мало по малу отвратить ихъ отъ вѣры ихъ отцовъ, а вмѣстѣ съ тѣмъ заглушить любовь къ родинѣ. Вы должны предостеречь отцовъ и матерей отъ того, что ожидаетъ ихъ дѣтей отъ посѣщенія такихъ школъ. Вы должны представить имъ дѣло такъ, какъ оно есть, именно: что они будутъ лишены любви и расположенія своихъ сыновей и дщерей; что у нихъ ослабѣетъ любовь къ родинѣ, такъ какъ въ католическихъ школахъ учатъ: ubi bene, ibi patria, а древніе витязи страны представляются не добрыми патріотами; что православную вѣру предста-

вляють ихъ сыновьямъ и дочерямъ, какъ остатки восточной схизмы, такъ что имъ больше не будеть нравиться ни домъ, ни церковь, которую они прежде съ дюбовью постадали, ни служение въ ней, ни ты, приходский священникъ, уступающий въ своей простотт и неотесанности тонкому и изящному аббату. Къ этому направлена вся органивация католическихъ школъ. Поэтому въ этихъ школахъ нтъ православнаго священника, который преподавалъ бы дтямъ православныхъ румынъ истины православной втры; нтъ и учителей-румынъ, которые преподавали бы отечественную исторію. Ввиду этого будьте внимательны, не нерадите о своемъ дарованіи, данномъ вамъ съ возложеніемъ рукъ священства, будьте истинными пастырями православной Румынской перкви, охранителями ввтреннаго вамъ стада Христова" 1).

Остается сказать нёсколько словъ объ учено-литературныхъ трудахъ покойнаго Сильвестра. И въ этой области онъ оставилъ заметный слёдъ. Онъ много лётъ состояль редакторомъ синодальнаго журнала "Biserica orthodoxa Româna", где номестиль много самостоятельныхъ и переводныхъ статей догматическаго, каноническаго, литургическаго, историческаго и апологетическаго содержанія, изъ которыхъ васлуживають вниманія: "О правилахь святыхь Апостоловь", "О таинствахъ", "О нравственномъ законъ", "О праздникахъ святой православной церкви"; эти статьи составляють цвиный вкладъ въ румынскую богословскую литературу. Вышель также сборчикь его сердечныхъ проповедей и любвеобильныхъ пастырскихъ посланій. Кроме того, благодаря преосвященному Сильвестру, румынская богословская и каноническая литература обогатилась переводами извёстиаго "Догматическаго Богословія", въ няти томахъ, преосв. Сильвестра Малеванскаго, бывшаго ректора Кіевской Академін, и сочиненія И. С. Бердинкова "Церковное право".

Что касается, наконецъ, личныхъ качествъ преосвященнаго Сильвестра, то они извъстны намъ по непосредственному знакомству съ нимъ во время двукратнаго нашего путешествія по Румыніи—въ 1890 и 1892 годахъ, —когда мы пользовались его радушнымъ гостепріимствомъ. И на внутреннемъ обликъ его лежала печать ръдкой доброты, соединенной съ удивительнымъ смиреніемъ духа и кротостью по отношенію къ другимъ, нуждающимся въ его вещественной и духовной помощи,—въ той и другой онъ никому не отказывалъ. Благо-

<sup>1)</sup> Характеръ другихъ ръчей его представленъ нами въ очеркъ "Положеніе православнаго духовенства въ Румыніи". Кишиневъ, 1890. Ср. выше, стр. 190—197.

паря такимъ рёдкимъ качествамъ своей души, онъ пользовался искреннею любовью не только своей паствы, но и вообще всей Румыніи. какъ любвеобильный, простой и всёмъ доступный пастырь. Объ этомъ мы слышали во всёхъ концахъ Румыніи отъ различныхъ людей. Но эта любовь не пріобрёталась путемъ послабленій или въ ущербъ истивѣ и благу церкви. Наоборотъ, враги церкви боялись этого смиреннаго и любвеобильнаго святителя, зная его горячій духъ въ борьбѣ съ ними.

Если дъятельность преосв. Сильвестра во многомъ и уступаеть истиннымъ подвигамъ во благо церкви и націи другихъ святителей Румыніи—Веніамина, Филарета и Неофита Скрибановъ, Мелхиседека,— то это объясняется, скорѣе, обстоятельствами времени, требовавшими какъ-будто незамѣтнаго по результатамъ и мирнаго труда, не дававшаго простора для проявленія яркихъ индивидуальныхъ чертъ. Тѣмъ не менѣе, почившій пастырь имѣетъ полное право на то, чтобы имя его было включено въ число почтенныхъ борцовъ за права Румынской церкви, принужденной вести долгую и уборную борьбу съ правительствомъ. Вотъ почему наше изслѣдованіе было бы неполнымъ, если-бы мы не завершили его хотя-бы краткимъ очеркомъ, посвященнымъ жизни, пастырской и культурно-педагогической дѣятельности Хушскаго владыки Сильвестра, достойнаго воспитанника старѣйшаго духовно-учебнаго заведенія въ Россіи, славной Кіевской Академіи.

## Указатели именной и географическій.

Авксентій еписк. болгарскій 434. Авраамъ праотецъ 259, 265, 271. Авреліанъ имп. римскій XIV, XVI, 11,346. Австро-Венгрія XX, 114, 125, 247, 462, 481, 483, 486, 478, 511, 512, 517. Агафонъ еписк романскій и митр. сочавскій 50, 51, 73, 90. Агапія монастырь 52, 73, 90, 102, 272, 292, 361. Агапій монахъ 74. Адамъ министръ рум. 272, 292. Адріанополь 125, 130. Азарій монахъ, молд. льтописецъ 29. Азовъ городъ 53, 513. Азовское море 2. Аккерманъ 34, 97, 119, 122, 123, 124, 125 см. Бългородъ. Александръ II сынъ Радула, госп. молд. 29, 30, 44, 529. Александръ I Императоръ Всероссійскій 356, 358, 363, 364. Александръ II Николаевичъ Императоръ Всероссійскій 14, 312, 313, 317, 465. Александръ III Императоръ Всероссійскій 555. Александръ Басарабъ госп. валашскій 13, 18, 23. Александръ Добрый госп. молд. 23, 24, 26, 28, 29, 31, 32, 33, 35, 36, 39, 41, 42, 44, 45, 46, 50, 51, 87, 89, 250, 259, 312, 386, 525, 526. Александръ см. Инсиланти госп. молд. Александръ см. Каллимахъ госп. молд. Александръ Лопушнянъ госп. молд. 87, Александръ Маврокордатъ госи, молд. 110. Александръ Морузи, молдавскій господарь 112, 113, 114, 363, 368, 445. Александрійская патріархія 77, 445. Александръ Иліашъ госп. молд. 96, 526,

Авронъ Злой госп. молд. 95.

Августинъ Блаженный 86, 383.

Алексій митр. Московскій 15. Алексый Михайловичъ русскій царь 53. Августивъ Брага архим. Нямецкій 212. Альбертъ польскій король 48. Амвросій Серебренниковъ митр. молд., архіеп.-Полтавско-Переяславскій, 60, 112, 124, 128, 353. Амерешты-де-Сусъ с. 140. Амфилохій епископъ хотинскій 90, 93. Ананіеску см. Іосифъ А. Анастасій еписк. романскій и радоуцкій 74, 91, 101. Анастасій I митрополить молдавскій 49, 72, 73. Анастасій II Кримка митр. молд. 50, 51, 73, 74. Анастасій III епископъ романскій 75. Анастасія, супруга господаря Дуки 56. Англія 247, 462, 463. Андрей ап. 1, 2, 3. Андрей Юродивый 267. Андроникъ апостолъ 1. Андроникъ, архим. Ново-Нямецкаго монастыря, румынскій историкъ 40, 215, 216, 217, 218, 219, 220, 227, 229, 232, 235, 238, 240, 242, 245, 248, 251, 261, 263, 264, 266, 289. Андроникъ Палеологъ имп. византійскій 57. Антіохъ Кантемиръ молл. госп. 92, 96, 104. Антоній патр. константинопольскій 13, 18, 19, 21, 23, 25. Антоній Амфитеатровъ 513. Антоній архіеп кишиневскій 268, 314, Антоній св. Печерскій 267. Антоній митр. молдавскій, впослъдствій курскій 57, 58, 59, 70, 78, 516. Антоній митр. Галичскій 13, 15, 25, 28. Антоній Дубрава архим. монастыря Богдавы и настоятель Нямецкаго монастыря 229, 232, 233, 234, 333. Антоній еписк. романскій 81, 82, 114. Анфимъ (грекъ) митр. молд. 43. Анфимъ митр. проилавскій 130. Анфимъ II митр. угро-влахійскій 445, 450.

Анучинъ Д. А. проф. XVII. Аппевій префекть Сиріи 6. Апраксивъ Степанъ генералъ 358, 364, Арагонъ провинція 4<sup>8</sup>2. Арджешъ городъ 64, 106, 161, 178, 204, 206, 448 Ардялъ область 10. Аркадій еписк. Изманльскій (старообрядческій) 517. Арменія 4. Арсевій Иващенко архим. Кирилловскій, викарій Новгородскій 126, 127. Асаки Г. 362, 373, 374, 375, 384, 385. Аскоченскій историкъ 395. Асънь II болгарскій царь 8. Аттилла гунскій вождь 6. Анапасій Великій 1, 4, 86, 281. Аванасій митр.-уніатт., 51, 74, 488. Аванасій митр. трансильванскій 445. Аванасій мъстоблюститель романской епархіи 555. Аванасій II еписк. романскій 78 Асанасій титулярный списк троадскій 84, 85, Анины городъ 132, 150. Анонъ 56, 111, 104, 118, 128, 165, 213, 398. Бая (Ваіа) гор. 486. Байрактаръ турецк. полк. 366. Бакәускій округъ 34, 86. раланеску Симеонъ Вас. 561. см. Сильвестръ. Балканы 5, 6. Бальша молд. бояринъ 380. Банатъ Темешварскій угорск. область XIII, 3, 5, 8, 10. Банулеску см. Гаврішлъ В. Барановичъ Лазарь 52, 75, 91, 101. Басарабъ Александръ госп. вал. 13, 18, Басарабъ Матеей воевода госп. вал. 188, 190. Батюшковъ II. Н. XIX, 9. Башковичъ 337. Бедеріана кръп. и гор. 6, 7. Берлюковская обитель 214. Бердниковъ И. С. 569. Beccapa6is 3, 10, 40, 56, 60, 97, 98, 104, 114, 120, 122, 124, 125, 128, 131, 215, 217, 260, 268, 269, 363, 368, 459, 512, 527. Бендерскій окр. 122, 123. Бендеры гор. 97, 120, 124, 125. Берлинъ 491. Блажъ г. въ Трансильваніи 511. Блуть англ. консулъ 290. Богданъ I молд. воевода 9, 12, 13. Богданъ И. историкъ 30, 48. Богданъ II молд. господ. 28.

Богданъ сынъ Стефана Младого 72.

Богланешты с. 13. Богданешты монаст. 42. Болгарія 3, 5, 8, 474, 514. Болгарская перковь 444. Болградъ гор. 131. Болдуръ молд. бояринъ 348, 361. Бонапартъ (Наполеонъ 1) 363. Бониская конференція 493. Воссіана область 6. Ботошаны гор. 34, 148, 543. Брага см. Августинъ Б. Брадичешты скить 104, 105, 110. Браилъ (Браиловъ) гор. 79, 118, 125, 127, 129, 130, 482. см. Проилавъ. Браильскій окр. 122, 125. Браильская обл. 127. см. Проилавская область. Браильская епархія 79. Браильская митрополія (sic) 79. Брашовъ гор. 528. Бранковянъ Константинъ госп. валаш. 336. Бранковянъ Николай бояринъ 106. Бранковичъ Юрій сербск. краль 29, 30. Бранковичъ Николай бояринъ 106. Бретань 462. Бржецкій польскій хронисть 29. Броштены село 529. Бугь ръка 125. Буджакъ область 96, 97, 119, 120. Бузэуская епархія 122. 125, 512. Бузэу гор. 120, 146. 178. 125. 144, 146, 165, 169, 179, 181, 185, 186, 188, 191, 204, 221, 275, 374, 386, 433, 437, 439, 444, 445, 454, 465, 476, 479, 482, 489, 494, 499, 512, 514, 524, 536, 542, 543, 544, 546, 554, 561, 562; университ. 132, 156, 180; семинарія 132, 204, 206; ветерин. инстит. 85 Бургундія 462. Бурдужаны село и монастырь 83, 454, 455. Бырладъ гор. 28, 97, 360. Вырладское викаріатство 95. Бырнова монастырь 81, 102. Вырновскій Миронъ госп. молд. 100, 529. Быстрица гор. 60. Быстричскій монастырь 13, 28. 36, 73, 74, 99. Бычковъ А. Ө. акад. 90. Бълая Криница (въ Буковинъ) 517. Бълая церковь 56. Бългородъ-Аккерманъ гор. 14, 25, 32, 33. Бълградскій округъ 98. Бълградская область 127.

Бъльцы гор. 33. Въльская митрополія (sic) 34. Вавилонъ 431. Вагориди Николай см. Вогориди. Валахія 3, 5, 13, 14, 15, 36, 42, 69, 78, 100, 103, 104, 105, 106, 115, 116, 124, 125, 131, 143, 144, 337, 341, 343, 385, 459. Валахо-болгарское царство 8, 9, 17. Валашеску Исаія еписк. радоуцкій 97. Валашская митрополія 69, 433 Валеріанъ (Стефанеску) еписк. Рымникосаратскій викарій бузэуск. опархін 557. Вальсамонъ 383. Варатикъ монастырь 272, 292. Варахівль ісродіаконь логоссть молд. митрополіи 238 Варлаамъ митр. кіевскій 56. Варлаамъ II еписк. хушскій 105. Варлаамъ I митр. молдавскій 48, 101, 354, 386, 501, 529, 530, 540. Варлаамъ I еписк. хушскій 77, 92, 104. Варлаамъ еписк. радоуцкій 78. Варлаамъ II митр. молд. 51. Варнава игум. сочавскій 56. Варооломей Мазарянулъ игум. монаст. Солки 106, 108, 109. Васлуй гор. 34, 526, 528. Васлуйскій окр. 73, 95, 87, 98, 114. Васлуй монастырь. 28. Василій премьеръ-маіоръ 111, 112. Васплій Великій 251, 383. Василій Лупулъ господарь молд. 51, 53, 54, 101, 188, 384, 386, 398, 444, 446, 501, 529, 530. Василій II Болгаробойца имп. визант. 8, 9. Василій (Веніаминъ) Костаки митр. молд. 348, 349, 350, 351, 352. см. Веніаминъ К. Василій Скрибанъ богосл. Кіевск. Академін 395, 399, 401, 403, 404, 405. Василія св. церковь 399 Величковскій см. Пансій В. Vaillant писат. 43. Венгрія 19, 178, 474, 481, 484. Венедиктъ архим. мон. Молдавицы 106, Венедиктъ еписк. романскій 74. Веніаминъ Костаки митр. молд. 11, 61 62, 65, 66, 82, 84, 113, 114, 115, 146, 224, 230, 231, 320, 335, 340, 346, 347, 353, 354, 355, 356, 357, 358, 359, 360, 362, 364, 365, 367, 368, 369, 371, 372, 373, 374, 375, 376, 377, 378, 379, 380, 381, 385, 387, 389, 391, 392, 393, 394, 395, 396, 398, 401, 406, 457, 479, 570. Веніаминъ Розети 84. Вигель Ф. Ф. 341.

Византи проф. 340, 346, 347, 350, 351, 353, 361, 362, 368, 390, 393. Византія 8, 17, 26. Виминацій гор. 6. Виссаріонъ митр. романскій 45, 71. Владимиръ еписк. иринопольскій 267, 268.Владимиръ Мономахъ 26. Владимиръ св. вел. кв. кіевскій 267. Владимирская епархія 15. Владиславъ Ягелло польск. король 32. Вогориди Николай 247, 248. Вознесенскій соборъ 74. Волонтирешты с. 350, 351 Вознесенскій монастырь (Ново-Нямецкій въ Бессарабіи) 215. Волынь 15. Вольфъ 354. Ворона монастырь 272, 292. Вранча округь 10. Вырнавъ см. Софроній В. Выльча гор. 176. Выльча (sic) молд. господ. 32. Въна 232, 491. Гавріилъ Банулеску Бодони митр. кишиневскій, экзархъ Молдо-Влахійсвій 38, 60, 61, 62, 82, 113, 124, 125, 128, 140, 142, 222, 223, 325, 353, 368, 370, 371, 373. Гавріилъ Каллимахъ митр. молдавскій 60, 97, 110, 121, 123, 229, 244, 320. Гаврішлъ митр. кіевскій 358, 368. Гавріилъ митр. проилавскій 129. Гаврінлъ патр. сербскій 52. Гаврінлъ митр. солунскій 59, 344. Гавріилъ монахъ Нямецкаго мон. переписчикъ 99. Гавріилъ викарій аккерманскій 112. Галата мон-рь 51, 99. Галацъ гор. 47, 68, 78, 80, 105, 131, 132, 146, 178, 187, 188, 360, 459, 482. Галичъ гор. 15, 19, 33, 527. Гангу (Хангу) мон-рь 77. Гаспаръ Граціани господ. молд. 529. Гедеонъ еписк радоуцкій 92. Гедеонъ I митр. молд. 48. Гедеонъ II митр. молд. 52. Гедеовъ III митр. молд 57. Гедеонъ еписк. романскій 70, 78. Генрихъ король англійскій 447. Гераклидъ Деспотъ господ. молд. 49, 88. Герасимъ старецъ и игуменъ Нямецкаго монастыря 216, 229, 242, 244, 245, 247, 248, 252, 255, 256, 260, 262, 264, 266, 267, 268, 301, 310. Герасимъ еписк. романскій 97. Герасимъ Клипа еписк. хушскій 82, 83, 114, Гервасій монахъ нямецкій 232.

Германштадть (Сибій) гор. въ Трансиль- Григорій инокъ, впослъд. митр. валашваніи 488 Германія 462, 463. Георгія св. церковь 59, 212. Георгій Бранковичь краль сербск. 29, 30. Георгій І митр. молдавскій 48. Георгій II митр. молдав. 49, 78. Георгій III митр. молд. 49, 88, Георгій IV митр. молд., сожженный Іоанномъ Тираномъ 49, 50. Георгій V Могила митр. молдав. 35, 50, 69, 89, 90, 95. Георгій VI митр. молд. 26, 44, 57, 59. Георгій I еписк. Романскій 73. Георгій II еписк. Романскій 78. Георгій еписк. Хушскій 101. Героптій ученый 362, 371. Гениадій архим. ректоръ нямецкой семинар. 111, 158, 236, 249, Геннадій Еначяну еписк. рымничскій, церковный историкъ XVIII, 5, 15, 32, 118, 126, 129, 368, 370, 454, 457, 492, Геннадій еписк. арджешскій, 172. Геннадій еписк. Трипольскій 242, 116. Геннадій Корянуль логоветь старца Паисія 320. Гигечдскій округь 96. Гика см. Григорій Г. Гика Іоаннъ 255. Григорій-Александръ господарь 330, 331, 334. Гирлэу городъ 34. Глинча монастырь 91. Голія монаст. 60. Горскій А. В. 57. Горчаковъ князь 296, 465. Готеривъ графъ 341. Голеску К. 340. Голубинскій Е. Е. акад. XVIII, XIX, 1, 2, 4, 8, 10, 14, 15, 17, 18, 19, 26, 33, 40, 41, 43, 45, 46, 47, 50, 52, 56, 58, 60, 61, 67, 68, 71, 88, 139, 340, 348. Григорій Лвоесловъ 383. Григорій Ії митр. молдавскій 49. Греція III, 60, 126, 138, 139, 180, 362, 431 466, 474. Григоріу И. историкъ XVIII, 9, 12, 23, 28, 30, 32, 35, 36, 41, 42, 43, 44. Григорій IX папа римскій 10. Григорій XIII папа римскій 50. Григорій митр. угровлах. 121, 106, 107, Григорій еписк. романскій 73 Григорій архісп. охридскій 121. Григорій архим. нямецкій 80. Грузія 366. Григорій митр. романскій 46. Григорій Цамолакъ митроп. віевскій ХІХ, 24, 25, 43, 44, 47, 68, 70, 213, 512, 513, 523, 532,

скій 371. Григорій V патр. конст-скій 381. Григорія Гика господарь 57, 70, 75, 76, 77, 84, 97, 105, 106, 225, 229, 230, 231, 232, 233, 234, 237, 242, 243, 245, 246, 247, 248, 338, 349, 382, 408, 410, 516. Гурмузаки Е. см. Хурмузаки. Гуссейнъ паша 102. Гынческу бояринъ 102. Гырчинъ с. 459. Давидъ (Даміанъ) митр. молдавскій 9, 43, 44, 45, 46, 48, 49. Давидъ прор. 249. Давидова обитель въ Россіи, основава учениками Паисія 214. Дакія 1, 2, 3, 4, 6, 7, 470, 471, 485. Дакія Траяна 1, 4, 5, 6, 7. Дакія Авреліана 4, 5. Далмація З. Даніилъ еписк. романскій 78. Даніилъ митр. проилавскій 121, 128. Дарвинъ 162. Дарданія провинція 6. Денсушіану Аар. 8. Деспоть (Проходимецъ) Гераклидъ господарь молд. 49, 88. Децебалъ 3. **Пима Каллиникъ** епископъ хушскій 116. Димитрій Маткашъ ректоръ романск. семин. 255, 259, 271. Димитрій Муретовъ 457, 513. Димитрій св. Ростовскій 54, 77, 213, 267. Димитрій св. Солунскій 188. Димитрій Филиппиди см. Филиппеди Дим. Димитрій Сулима архіеп. кишиневскій Димитрій викар. молдав. митрополіи 141, Діонисій Романо еписк. бузэускій 229, 234, 235, 236, 237, 238, 239, 240, 241, 514. Діонисій еписк. романскій 74. Діонисій игум. нямецкій 241, 242, 249. Діонисій Фотино историкъ 9, 10, 43. Дипетръ ръка 79, 97, 120, 124, 125, 128, 364, 367, 368. Добруджа 118, 131, 132, 178, 207, 210. Должещи монастырь 84. Доментіанъ игум. нямецкій 212. Донъ ръка 2. Дороней архіеп охридскій 71, 72. Дороеей еписк. романскій 59. Дороеей еписк. Тирскій, церк. пис. 1. Дорохой гор. 34, 88. Досиней митр. молдавскій 52, 53, 54, 55, 56, 92. Досиней митроп. угровлахійскій 129, 354

386, 445, 530, 540, 550.

Досивей еписк. радоуцкій 122.

Досиеей еписк. романскій 52, 76. Досиеей Хереску еписк. радоуцкій 79, 93, 111, 114. Досивей еписк хушскій 102. Досиеей патр. јерусалимскій 59, 103, Досивей Барило митр. молдавскій 213. Драгичъ историкъ 395. Драгомирна монастырь 101. Драгошъ господарь молд. 12, 418. Дриновъ М. С. проф. 14. Дубоссары гор. 61, 120, 121, 128, 129, Дубрава Антоній см. Антоній Д. Дука господ. молдавскій 56, 102, 103, 104 Думешти с. 97. Дунай ръка 2, 3, 4, 5, 6, 7, 67, 73, 79, 97, 118, 120, 124, 125, 126, 210, 349, 528. Душанъ Стефанъ см. Стефанъ Д. Евгеній IV папа римскій 44. Евгеній Болховитиновъ митр. кіевскій 513. Евдокія муч. 267. Евксинское море 473. Евлогій еписк. радоуцкій 91. Евлогій еписк. романскій 74. Евсевій Кессарійскій церкови. пис. 1. Евстафій еписк. романскій 73. Евстратій Логоостъ хронисть 29. Евстратій еписк. романскій 73. Евстратій Дабижа молд. господ. 102. Евтропій церкови. истор. 3. Евеимій св. Великій 251. Евеимій патр. Констант. 41, 42. Евенмій еписк. романскій 73, 89, 90. Евеимій игуменъ кипріяновскій 90. Екатерины св. монаст. 165. Екатерина I Импер. Всеросс. 57. Екатерина II Импер. Всеросс. 80, 106, 107, 109, 212, 353. Елена св. равноапост. 55. Елемъ русскій генер. 106, 111. Елисавета Петровна Импер. Всеросс. 127. 212. Епачяну см. Геннадій Е. Епифаній еписк. чигиринскій 516. Ербияну К. проф., румынскій историкъ XVIII, 3, 4, 5, 7, 12, 30, 35, 40, 43, 47, 48, 49, 51, 56, 58, 60, 62, 71, 138, 339, 344, 347, 337, 354, 355, 359, 361, 362, 367, 368, 371, 372, 395, 397, 415, 423, 456, 457, 461, 545, 548, 549. Женева гор. 500. Журжа кръпость 125. Загавія монастырь 82. Заллони историкъ 340. Зимница кръпость 125. Зографскій монастырь 56, 104.

Зонара 383. Зоть проф. 155. Иванъ Кампиняну 384. Иващенко Арсеній архим. 126, 127. Игнатій Богоносець св. 54, 55. Игнатій митроп. валашскій 141 Измаилъ гор. 97, 111, 112, 118, 119, 124, 125, 128, 131, 146, 459, 514, 517, 522. Измаильская обл. и окр. 98, 122, 123, 127. Измаильскій увадъ 131. Икономосъ Апостолъ бранльскій протопопъ 129. Иларій старецъ нямецкій 256. Иларіонъ еписк. болгарскій 434. Иліади Радулеско 384, 385. Илія прор. 213. Иллирія обл. 3, 6, 7. Илья воевода сынъ Ал. Добраго 43, 44. Имеретія 366. Инпокентій еписк. хушскій 79, 80, 96, 98, 106, 107, 108, 109, 110, 122, 123, 124. Ивнокентій преосв. (Борисовъ) 457. Иннокентій митр. московскій 417. Иннокентій Моисіу еписк. плоепитскій Ипекская церковь 37. Ипекъ гор. 14. Ипполить еписк. портуенскій 1. Ипсиланти молдав. господ. 111, 363, 380, 381. Иркутскъ гор. 295. Ирландія 484. Исаврянинъ Левъ см. Левъ И. Исаія Валашеску еписк. радоуцкій 97. Исаія еписк романскій 90. Исаія іеромонахъ 502. Исаія Виколь еписк. діоклійскій 85. Исидоръ архим. хушскій 518. Исидоръ Бушила архид. 554. Исихій іерод. нямецкій 261. Испанія 462. Истеръ (Дунай) ръка 2. Италинскій посланникъ 358. Италія 362, 462, 484. Іаковъ прен Печерскій 55. Іаковъ цатр. константиноп. 77. Іаковъ-грекъ архим. 81. Іаковъ Путнянскій митр. молд. 40, 58, 93. Іаковы митр—ы молд—скіе 57, 61, 70, 79, 80, 113 114, 320, 340. 343, 540. **Тамати**, еписк. хушскій и митроп. сочавскій 61, 62, 110, 112, 113, 348, 351, 252, 353, 354. Іеремія Дырцу еписк. галацкій 455. Іеремія патр. константиноп. 50.

Іеремія III патр. констант. 128.

Іеремія грекъ митр. молд. 20, 25.

Іеремія Могила молд. господ. 51, 90, 95, 96, 99, 250, 379. Іероней еписк. хушскій 79, 106, 373. Іерусалимъ 433, 537. Іеронимъ Блаженный 86. Іеронимъ Іонеску 85. брать Іеронимъ Стефанеску архим.. преосв. Мелхиседека 554. Іеронимъ еписк. плоештскій 156, 157. Іоакинфъ Критопуло митр. угровлах. 13, Іоакимъ патр. москов. 54. Іоакимъ IV патр. констант. 469, 476. Іоакимъ митр. проилавскій 128. Іона іерод. молд. 35, 56. Іоанникій патр. константиноп. 118. Іоанникій Флоръ еписк. бакоускій, 86, Іоаннекій митр. пронлавскій 120, 121, 127. Іоанникій еписк. роман. 70, 79, 80, 88, Іоаннъ влич. Бълградскій 55. Іоаннъ ап. 3. Іоаннъ Златоустъ 1, 54, 75, 77, 109, 213, 253, 383. Іоаннъ Дамаскинъ 362. Іоанна Крестителя церковь 52. Іоаннъ Стефанъ Великій воевода 48 см. Стефанъ В. Іоаннъ Стурдза 382. нъ архим., русскій ученый-кано-нисть 470, 474. Іоаннъ Іоаннъ Срацимиръ деспотъ 17. Іоаннъ Тиранъ молд. господ. 49. Іоаннъ Армянинъ молд. господ. 50, 73. Іоаннъ митр. молдавскій 53. Іоаннъ Паллади бояринъ молд. 106. Іоаннъ еписк. радоуцкій 90. Іоаннъ еписк. хушскій. 51 Іоаннъ Гусъ чешскій испов. 94. Іоаннъ Огнадъ воевода 9. Іоаннъ Сасъ господ. молд. 50, 90. Іоаннъ I митр. хушскій 99. Іонеску Г. 262. lосифъ II митр. романскій 43, 44, 46, 47. Іосифъ I Мушатъ митр. молдавскій 11, 20, 31, 32, 45, 47. Іосифъ Ананіеску митр. молд. 64-66, 176, 190. Іосифъ еписк. арджешскій 445. Іосифъ Бобулеску 437. Іосифы митр-ы молдавскіе 21, 22, 24, 25, 26, 31, 32, 33, 35 36, 39, 40, 41, 43, 57, 65, 66, 70, 75, 135, 182, 524. Іосифъ II импер. австр. 45, 53, 88, 111, 1осифъ еписк. севастійскій 437, 438, 439, Іосифъ митр. виддинскій 18. Іосифъ Георгіянъ еписк. хушскій 116

131.

Іосифъ ученый канон. 68. **Іуда<sup>°</sup>ан.** 249, 253, 259. Іустинъ св. 4. Іустинъ еписк. едесскій 84. Кавохъ (Кагулъ) озеро 73, 99. Кагульскій окр. 97, 98, 131. Казимиръ польск. кор. 15. Казадинъ Григорій 255. Казань 40. Каларашъ гор. 125. Калафать крвп. 125. Каллимахъ Александръ молд. господ. 114, 143, 354, 377, 378. Каллимахъ Гавріилъ см. Гавріилъ К. Каллимахъ Іоаннъ молд. господ. 344. Калиндеру I. ученый 458, 464, 465, 460, 461, 463, 476, 492, 493, 533, 543. Каллиникъ патр. вселенск 129. Каллиникъ Дима еписк. хушскій 116. Каллиникъ IV митр. проилавскій 128. Каллиникъ митр. виссинскій 129. Каллиникъ митр. проилавскій 127, 129. Каллиникъ митр. молд. 452. Каллиникъ Миклеску еп. харіопольскій митр. молд. 63, 64, 116, 236. Каллистрать еписк. хушскій 103. Каллистъ патр. констант. 18. Каллистъ митр. романскій 44, 47, 71. Калужняцкій Е. 56. Каменецъ-Подольскъ 102, 105. Камподуксъ Хуру хронистъ 12, 528. Кантемиръ Антіохъ господ. молд. 55,77, 92, 96, 104. Кантемиръ Димитрій господ. молд., сенаторъ россійскій, писатель 29, 35, 37, 39, 45, 46, 98, 104, 336, 386, 513, 523, 525. Кантемиръ Константинъ господ. молд. 92, 103, 445. Кантакузенъ Александръ госи. молд. 103, 306. Кантакузенъ Димитрій господ. валаш. 102, 103. Кантакузенъ Матеей бояринъ 106. Каппадокія 4. Караджи Димитрій министръ рум. 437. Каракала обитель 119. Карлигатура гор. 34. Карловицы гор. 446, 486. Карлъ I князь и король румынскій 210, 448,449, 451, 452, 466, 468, 473. Карлъ XII 57. Карпаты XV, XVI, 11, 71, 104, 459, 537, 561. Кареагенъ 446. Кассіанъ митр. виддинскій 17. Кастилія 462. Каталіанъ архісп. І Юстиніаны 6. Катаржи Ласкарь мин-ръ рум. 270.

Квиринъ еписк. сисанскій 5.

Кесарій еписк. бузэускій 64. Кесарій Сардійскій, мъстоблюст. молд. METP. 62, 63. Кесарій Синадскій 301. Кессарія Каппадокійская 445, 473. Килія гор. 97, 98, 119, 125. Килійскій окр. 123. Килійская обл. 127. Кинэ Эдгаръ публицистъ 346, 347. Кипріанъ св. 445. Кипріаны монастырь 36, 56, 61, 92, 104. Кипріанъ патр. констант. 128. Киріакія мучен. 111, 112. Кириллъ св. слав. ап. 8, 509. Кириллъ Лукарисъ патр. констант. 500. Кириллъ патр. констант. 128. Кириллъ еписк. милитопольскій 433. Кириллъ митр. проилавскій, томаровскій, хотинскій и всей Украйны 128, 129. Киселевъ Павелъ Д. графъ, генер. рос. консулъ, предсъд. дивановъ Молдавіи и Валахіи 38, 115, 212, 358. Китаевская пустынь 77. Кишиневъ гор. 38, 56, 61, 98, 114, 118. 125, 142, 215, 360, 512. Кицканы с. 315. Кіевская духовная Академія 39, 136, 146, 163, 373, 389, 403, 417, 448, 456, 460, 526, 534, 545, 548, 551. Кіевъ ХХІ, 55, 77, 115, 211, 213, 301, 513, 516, 547, 554, 561, 562, 570. Клименть архим. 537, 542. Ковурлуйскій окр. 97, 131. Когальничяну М. министръ, румынскій истор. 24, 26, 29, 39, 63, 98, 108, 250, 296, 339, 453. Кодреску Өеодоръ 57, 62, 67, 79, 108. Козядинъ исправникъ гор Пятры 310,311. Колокольцевъ В. историкъ XIX, 440, 457. Колинкоуцы с. 381, 382. Константинополь 11, 12, 13, 15, 19, 20, 24, 25, 36, 42, 50, 51, 60, 70, 72, 113, 115, 118, 119, 127, 129, 156, 337, 340, 341, 353, 368, 370, 379, 536. Константинъ Великій греч. имп. 55, 446. Константинъ Черкесъ членъ монаст. коммиссіи 225. Константинъ Копронимъ 254. Константинъ Мушать родонач. фамиліи Мушатовъ 32. Константинъ Типальдосъ преосв. 414. Константинъ Голеску 384. Константинеску Б. историкъ 155. Констанца гор. 131. Конта Марія, мать Веніамина Костаки 348. Конта министръ рум. 163. Контану министръ рум. 480. Коріатовичъ Юрій (Георгій) влад. Подоліи 28.

Коріатовичи династія 27. См. Югъ. Кости господ. молд. 28. См. Константинъ Мушатъ. Копанка с. 315. Коробенниковъ Трифонъ паломникъ XVI въка 34. Костаки Веніаминъ см. Вен. К. Костаки Григорій отецъ Вен. Кост. 348. Костинъ полкови. 503. Костинъ лътописецъ 43. См. Николай и Миронъ К. Коцебу русск. консуль въ Яссахъ 411. Кошула монаст. 301. Крайова гор. 181, 482. Красно-Милашевичъ сенаторъ 141. Кронштадтъ гор. Трансильв. 528. Крутицы мъстность въ Москвъ 34 Ксенополъ А. Д. истор. XVI, 11, 12, 13, 27, 28, 32, 34, 49, 52, 56, 337, 338, 339, 340, 341, 344, 347, 512, 530, 531. Ксеропотамъ мон-рь 398. Куза Александръ молд. господ. XIII, 63, 80, 119, 144, 214, 223, 252, 254, 255, 261, 267, 296, 309, 312, 313, 317, 415, 420, 422, 423, 424, 425, 429, 432, 433, 434, 435, 436, 437, 439, 440, 441, 446, 505, 512, 517, 449, 451, 452, 453, 454, 464, 466, 468, 472, 473, 495, 534, 535, 541, 544, 561. Куза Варлаамъ архим. 374. Куза Григорій молд. господ. 241, 267, Кургановъ Ө. проф. XIX, 8, 17, 40, 45, 428, 436, 440, 441, 457, 458, 468, 497, 506. Кучукъ-Кайнарджи 124, 349. Кюстюндже (Томи) гор. 2. Лаврентій еписк. радоуцкій 76, 104. Лаврентій еписк. романскій 77. Лазарь Барановичъ архісп. черниговскій 52, 75, 91, 101. Лазарь Георгій пис. румынскій 345, 346 Лаодикія 446. Лапушна см. Лопушна. Ласкари протојер. 456, 457. Лаховари Г. Г. географъ 528. Лацко господ. молдавскій 15, 27, 28, 32, 33. Лашковъ Н. свящ. 4, 5, 15. Лебедевъ А. С. проф. 58. Левъ Ватаци 9. Левъ Исаврянинъ импер. византійскій 7, 254. Левъ XIII папа 568. Лексъ русскій консуль въ Яссахъ 433. Леонеску Г. проф. лицея въ Ботошанахъ 148, 158, 161. Леонъ митр. молдавскій 60, 81, 112, 352, 353. Леонъ еписк. романскій 80, 81. Леонидъ архим. археографъ 58.

37

Лейпцигъ гор. 132, 155. Лидорсъ русск. генералъ 212. Литва 444. Литерата гор. 6. Липиній имп. римскій 5. Ліану Димитрій 167. Ліонъ гор. 17. Ломоносовъ М. В. 346. Лопушняну Александръ 34, 49, 50, 361. Лопушна мъст. 95, 99, 102, 103, Лошкаревъ генералъ 364. Лука еванг. 261 Лупу (Лупулъ) Василій госп. молд. 37, 75, 101 см. Василій Л. Луцкая епархія 15. Мавровлахія 68 Маврокордатъ Александръ госп. молд. 81, 110. Маврокордать Іоаннъ господ. молд. 92. Маврокордать Константинъ господ. молд. 78, 105, 111, 338, 445. Маврокордатъ Николай господ. молд. 77, 104, 120, 338. Мазарянулъ Вареоломей архим. 106, 108, 109 см. Варео юмей М. Мајоръ Петръ см. Петръ М. Макарій I еписк. романскій 44, 47, 70. Мякарій II митр. романскій 47, 70, 72. Макарій патр. антіохійскій 52, 75. Макарій Милостивый митр. молдавскій 42, 43, 49. Макарій митр. московскій, историкъ XVIII 2, 4, 48, 49. Македонія 3, 6, XIII. Малиновскій В. 358. Малороссія 14, 25, 56, 68. Малышевскій И. И. проф. 73, 139. Мандинеску Василій 448, 554. Монолаки Епуряну 270. Мануилъ Архонть діаконъ визант. 24. Мануилъ Пелеологъ импер. византійскій 20. Марамурешъ обл. 11, 12. Мардарій мъстобл. митр. молд. 459. Марія Терезія 88. Марія Александровна Государыня Имп. Марковичъ генералъ 358. Маркъ Ефесскій митр. 37, 46, 525. Мартинъ Стрыйковскій 28. Маткашъ Дмитрій см. Димитрій М. Матеей патр. александрійскій 36, 128. Матеей патр. константин. 23, 26, 28. Матеей митр. Ливійскій 445. Мачинъ гор. 118. Медитеранеа обл. 6. Мелхиседекъ еписк романск. 7, 8, 12, 13, 23, 30, 32, 41, 42, 44, 49, 50, 56, 57, 67, 70, 71, 72, 75, 76, 77, 80, 81, 84, 85, 98, 105, 108, 114, 116, 181,

126, 127, 128, 129, 130, 131, 135, 136, 137, 143, 144, 146, 147, 148, 149, 150, 151, 154, 156, 157, 158, 172, 175, 163, 169, 172, 255, 259, 266, 271, 342, 351, 411, 412, 454, 457, 458, 459, 465, 478, 497, 498, 499, 500, 505, 502, 508, 507, 508, 510, 511, 512, 513, 514, 516, 517, 518, 519, 520, 521, 522, 524, 525, 526, 527-528, 529, 560, 570, XVIII, XXI. Мелетій I еписк. хушскій 83, 84, 114, 115, 116, 242, 408. Мелетій еписк. молдавск. 8, 13, 14, 20, 21, 30, 31, 32, 62, 97, 156. Мелетій Пигасъ патр. александр. 35, 70, 73, 139, 227. Мелетій еписк. ставропольск. 62, 63, 231, 320. Мелетій митр. романскій 47, 97, 231. Мелетій митр. проилавскій 126. Мелетій митр. ясскій 156. Мелетій Гика митр. молдавскій 111. Мемфисъ 431. Меншиковъ 358. Меркурій св. 4. Месопотамія 4. Мехметъ тур. султанъ 103. Мееодій св. просв. слав. 8, 509. Менодій еписк. бузэускій 121. Мизія 6, 7, 11, XIV, XV, XVI. Миклеску Софроній см. Софроній М. Милашевичъ 🗵58, 369. Милковъ 5. Мисаилъ еписк. радоуцкій 56, 76, 77, 92, 104, 362. Мирча I господ. валашскій 13, 23, 31, 418. Миронъ Костинъ лътописецъ 27, 43. Митрофанъ I еписк. романскій 74, 89. Митрофанъ II еписк. романскій 74, 75. Митрофанъ еписк. бузэускій 104, 529, Митрофанъ I еписк. хушскій 100. Митрофанъ II еписк. хушскій 100, 101. Митрофанъ III еписк. хушскій 103. Михаилъ Навловичъ вел. князь 130. Михельсопъ полковн. 358, 363, 364. Михаилъ Өеодоровичъ царь русск. 75, 293, 126. Михаилъ Стурдза госп. молдавскій см. Стурдза М. Михаилъ Храбрый госп. валашскій 430. Московско-Сергіевская лавра 459. Москва 34, 53, 55, 54, 56, 115, 101, 102, 126, 440, 459, 512, 513, 529. Могила Петръ см. Петръ М. Могила Симеонъ см. Симеонъ М. Могила Іеремія см. Іеремія М. Могилевъ гор. 111, 368. Моруан Конст. госп. молд. 112, 113, 114, 229, 325, 338, 320, 354, 363, 368, 445. Муравьевъ истор. 52, 54, 56, 127, 128. Мушатъ Стефанъ госи. молдавскій 20, 22, 23. Мунтянская страна см. Валахія. Мусаить-Кышласи с. 120. Накко А. историкъ 340. Наполеонъ III 517. Насанаилъ нгуменъ нямецкій 233, 234, Нектарій Баруль отець Досиеся, митр. молдавскаго 52. Нектарій Хармезіу еписк. сотиріопольскій 84, 85. Некульча Іоаннъ молдавскій лівтопис. 345, 346. Неонила старца нямецкаго обитель 298. Неонилъ игум. нямецкаго монастыря 212, 232, 264. Неофитъ митр. молдавскій 49. Неофитъ митрои. угровлахійскій 121. Неофитъ патр. константиноп. 113. Неофитъ еписк. арджешскій 537, 542, Неофить Скрибанъ еписк. Эдесскій 11, 36, 38, 39, 40, 49, 396, 397, 398, 399, 400, 401, 406, 407, 415, 416, 419, 420, 521, 429, 430, 433, 436, 448, 457, 570. Несторъ лътопис. русскій 7. Нижне-Дунайская епархія 97, 131. Никаноръ митр. романскій 73. Никаноръ архіеп. одесскій и херсонскій 162, 163. Никита еписк. ремизіанскій 5. Никифоръ митр. молдавскій 57, 58, 59, 78, 92, 106. Никодимъ архіеп. сербскій 14, 29, 44. Николай I Павловичъ Императ. Россійскій 212, 293. Николая св. церковь въ Яссахъ 119, 127, 226. Николай Чудотворецъ 34, 101, 118. Николай Костинъ хронистъ 12. Николай Скрибанъ 398. Николай Милеску Спасарій 53. Никонъ патр. всероссійскій 52, 53, 101. Нитцулеску д-ръ философіи 155. Нифонтовская семинарія 146. Нифонть патр. констант. 445. Нифонтъ архим. 543. Нифонтъ митр. букурештскій 156, 179. Нифонтъ митр. валашскій 462. Нифонъ скитъ 329. Новомиргородъ 61. Ново-Нямецкій монастырь 215, 216, 220, 269, 270, 315, 317. Новъ-градъ (Романъ) 67. Нормандія 462. Нямецкая хроника 28. Нямецкій монастырь 32, 40, 42, 45, 49, 56, 57, 60, 68, 74, 77, 78, 79, 80, 84,

85, 101, 105, 110, 115, 116, 211, 212, 349, 351, 356, 362, 371, 399, 424, 512, 561, 562. Нямецкій окр. 104. Нямецъ гор. 34, 36, 242, 243, 246, 247, Нъмцены мъстечко 314. Ободжа с. 167. Овидіополисъ гор. 2. Овчинниковъ П. 49. Огнадъ Іоаннъ см. Іоаннъ Огнадъ. Одесса гор. 61. Одобеску А. І. рум. археологъ 528. Оловацъ с. 12. Ольга св. вел. кн. 267. Оптина пустынь 214. Оргвевъ гор. 34 см. Орхейскій окр. Оресть еписк. хушскій 69, 101, 104, 105, 120, 121, 127. Оригенъ церк. писатель 1. Орхейскій округь 95, 96, 102. Османъ султанъ 35. Оттоманская порта см. Порта. Оффенбергъ бар. русск. консулъ 425, 433. Охридъ гор. 1, 8, 9, 12, 13, 14, 15, 23, 37, 46, 471. Пааръ генер., главнокоманд. войсками въ Молдавіи 503 Павелъ ап. 3, 102, 112, 265. Павелъ I Импер. Россійскій 109, 516. Павелъ алеппскій архид. 75. Павелъ еписк. романскій 74. Павелъ Тагара еписк.-самозв. 19. Павелъ еписк. хушскій 100. Павловъ А. С. канопистъ 220, 224. Павлинъ еписк. ноланскій 5 Пазваноглу паша турецкій 366. Паисій св. Великій 328, 350. Величковскій старецъ Нямец-Паисій 251, 261, 262, 263, 306, 308, 309, 318, 319, 320, 321, 328, 329, 354. Пансій патр. констант. 445. Паку Моисей сенат. рум. 155, 187, 188 Палаузовъ С. 27, 40, 67, 348. Паленъ гр. русск. генер. 115. Палестина 213. Паллади Іоаннъ велик. логое. 106. Палхинъ букурешт. консулъ 358. Пальмовъ И. С. проф. XIX, 458. Памва Берында кіевскій типографъ 513. Памфилія область 4. Панкратій Тавроменійскій 54. Паннонія область 5, 6, 7.

Пангарацъ, монастырь 104. Панъ министръ рум. 301. Паоли катол. еписк. 482. Параскева св. 51, 72, 75, 513. Парижъ 98, 131, 132, 237, 249, 253. Паррони Филиппъ католич. еписк. 377. 378, 478. Пареентій игуменъ Совежи 75, 78. Паресетій Клинчанъ еписк. нижнедун. 132, 172. Парееній митр. проилавскій 129. Паресній патр. јерусалим. 128. Парееній патр. констант. 126, 444. Парееній митр. молд. 135. Пату Стефанъ свящ. 167. Пахомій св. Великій 251. Пахомій игум. Нямца 213. Пахомій митр. молд. 48. Пахомій еписк. романск. 77, 104. Пахомій Сербъ церв. пис. 13. Пекливанъ паша 366. Перемышль гор. 15. Петербургъ 80, 106, 108, 110, 212, 334. 491, 543, 544. Петреску историкъ 4, 5 Петровъ А. историкъ 363, 364. Петровъ Н. И. проф. IX. Петричейку Стефанъ молд. господ. 103. Петръ-Ааронъ сынъ Александра Добраго 418. Петръ ап. 102, 112. Петръ 1 Великій русск. Импер. 53, 57, 102, 104, 212, 516. Петръ Мушатъ господ. молд. 28, 32. Петръ Мајоръ румынск. ист. 2. Петръ Могила кіевск. митр. 10, 51, 53, 74, 91, 101, 146, 262, 373, 396, 398, 401, 402, 407, 444, 529, 530, 540, 548, Петръ молд. протопопъ 20, 21, 22, 35, Петръ Рарешъ господ. молд. 49. Петръ Хромой господ. молд. 51. Пигасъ Мелетій патр. 35, 70, 73, 139, 227. Пизани Андрей 358. Пій IX папа римскій 482. Плевна гор. 191. Подолія 444. Побрата монаст. 14, 46, 53, 76, см. Пробота. Покровъ скитъ 77. Полтава гор. 60. Польша 50, 53, 56, 76, 102, 103, 444, 481, Попеску историкъ 234. Попеску Елена, сестра преосв. Мелхиседека 554. Поповичъ Евсевій проф. XVIII. Порта Оттоманская 129, 337, 341, 343, 358, 359, 366, 367, 377, 461, 478. Порфирій церк. пис. 5.

Потемкинъ Г. А. свътл. кн. 60, 112, 124, 352, 353. Потоцкій географъ 2. Пражеску 301. Пражскій универс-ть 158. Предяну В. истор. XVIII. Превалитана область 6. Пречистой монастырь въ Романъ 79. Придунавія 79. Пробота монаст. 36 см. Побрата. Прозоровскій команд. русск. арміси 369. Проилавонъ-древи. назв. Мачина 118. Проилавская область 97, 126. Пруссія 247, 451, 483. Пруть р. 2, 97, 100, 103, 104, 105, 125. Путенскій округъ 86. Путна монаст. 28, 30, 34, 56, 57, 58, 72, 76, 78, 80, 81, 82, 87, 91, 92, 102, 106, 114, 349. Пынгораны с. 561. Пвшношская обитель 214. Пятра-Нямецъ окр. 459. Раанъ (фонъ) авторъ "Записокъ" о второй русско-тур. войнъ 98. Радоуцы гор. 34, 59, 68, 69, 87, 92, 93, 97, 98, 99, 100, 102, 104, 105, 106, 122, 125, 127, 135. Раду Пансій молд. госп. 51, 99, 350, 529, 531. Раду Негру воевода 418. Раду рум. патеръ-миссіонеръ 490. Размирица Кесарій еписк. синадскій 84. Разнованъ Николай бояривъ 504. Раковица Константинъ молд. госп. 70, 80, см. Константинъ Р. Раковица Михаилъ молд. госп. 97, см. Михаилъ Р. Рале Д. рум. министръ 503. Раманди Александръ вел. постельникъ 103, 104. Рени гор. 34, 35, 96, 97, 98, 99, 100, 105, 119, 122, 123. Ресслеръ ученый XV—XVI. Ризидуя гор. 6 Римъ 3, 50, 67, 254, 470, 478, 482, 483, 484, 485, 487. Роксандра дочь госп. Александра Лопушияна 361. Ромашко господ. молд. 32. Романо Александръ рум. мин. 301. Романо см. Діонисій Романо. 350, 354, 356, 360, 458, 512, 514, 526, 530, 546, 555, 560. Ромулъ Скрибанъ 420, 437. Россети Димитрій рум. министръ 233,

235, 312, 313.

Poccis 53, 57, 60, 61, 97, 98, 100, 104, 109, 112, 115, 125, 126, 129, 130, 131, 139, 140, 146, 182, 211, 212, 213, 214, 215 223, 225, 227, 232, 247, 268, 269, 352, 356, 357, 359, 360, 362, 363, 364, 365, 367, 368, 433, 436, 444, 459, 460, 462, 465, 466, 474, 480, 482, 491, 512, 514, 517, 527, 545, 547, 548. Румянцевъ П. А. гр 107, 110, 112, 120, 122, 123, 352, 358. Рымникъ гор. 69, 146, 167, 178, 512. Рышка м-ырь 73, 99. Рябая могила 103, 104. Савва I, митр. молдавскій 52, 76, 104. Савва II, митр. молдавскій 56. Савва I, еписк. романскій 75, 76. Савва II, еписк. романскій 76. Савва III, еписк. романскій 77, 78. Савва I, еписк. хушскій 91, 92, 101. Савва II, еписк. хушскій 104. Савва архіоп. тверской 440. Савва Стратилатъ 4. Савва рвка 5. Саввы св. м-ырь въ Букурештъ 64, 374, Саковичъ П. 213. Саландери прелать катол. 425. Самоквасовъ проф. XVII. Самуилъ патр. Александрійскій 78, 120, 121, 127. Самуила св. м-ырь 79. Самурянъ Г. рум. ученый XIX, 63, 67, 98, 116, 132, 156, 157, 175, 182, 190, 455, 457, 551, 563. Сариндарь церк. въ Букурештв 188, 190, 191. Сасъ Янку госп. молд. 50, 90. Северинская митрополія 42. Северинъ гор 69, 178. Секулъ мърь 52, 74, 77, 101, 105, 216, 217, 230, 238, 244, 251, 272, 292, 318, 319, 320, 325, 327, 330, 331, 332, 333, **349**, 361, 399. Серафимъ еписк. хушскій 52, 92, 102. Сербія 14, 15, 88, 474, 534, XIII. Сергій архіеп. кишиневскій 4, 317, 512. Серебряковъ Алексви полкови. донск. казачьяго войска 111, 112. Серебряковъ Стефанъ прапорщикъ 112. Сереть ръка 67, 350. Сеулеску румынъ, посланный въ Грецію 362. Сикетъ V папа римскій 51. Силистрія кръп. 232. Сильвестръ еписк. хушскій 117, 135, 172, 195, 193, 454, 457, 561—570, XXI. Сильвестръ Малеванскій преосв. ректоръ кіевск. академін 569. Симеонъ Могила госп. молд. 73, 90, 99, 250, 398, 399.

Симеонъ Солунскій 19, 54, 103. Синай гора 165, 445. Сиринъ Исаакъ 251. Сирмій гор. 6, 7 Сихла скить 329. Сихастрія скить 105. Сіонъ Георгій рум. учен. 12, 35, 346, 528. Скарлать Каллимахъ молд. господ. 225, 372, 375, 279. Скрибанъ см. Василій, Неофитъ, Филаретъ С. Скиоія азіатская 2, 3. Скиеія европейская 2. Слатина м-ырь 63, 71, 82, 114, 116, 297, 369, 371, 394. Слободзея с. 364. Собъсскій Янъ король польскій 53, 76. Соболевскій А. И. акад. 54. Совежа м-ырь 74, 84. Содомъ гор. 253. Сокола м-ырь 65, 143, 146, 224, 226, 356, 361, 373, 414, 419, 460, 461, 501, 505, 513, 537, 542. Сократъ визант. историкъ 4 Солка м-ырь 51, 100, 106, 109, 111. Солунь гор. 6. Сорбонна 132. Сороки гор. 34, 95, 96, 515. Сосана Стефанеску сестра еписк. Мелхиседека 554. Софійскій соборъ 513, 516. Софроній I еписк. хушскій 102, 103, 114, 115. Софроній II Миклеску еписк. хушскій 84, 115. Софроній Початскій ректоръ Ясской акалемін 513. Софроній патр. константинопольскій 439, 445. Сочава гор. 25, 32, 33, 49, 50, 55, 56, 66, 88, 98, 114, 526, 532, Сочавская митрополія 68, 87, 88. Спиридона св. м-ырь 79, 80, 116, 129, 201, 348, 353. Срвиъ см. Сириій. Стадинцкій А. Г. (еписк. Арсеній) 15, 19, 61, 62, 98, 215, 216, 348, 353, 357, 368, 457, 458, 480. Стамати см. Іаковъ С. Станилешты с. 104. Стефанеску Мелхиседекъ см. Мелхиседекъ С. Стефанъ Великій госп. молд. 28, 52, 54, 56, 62, 68, 71, 75, 88, 100, 250, 312,

347, 420, 430.

Стефанъ Петричейко господ. молд. 76. Стебанъ Младой господ. молд. 72, 528. Стефанъ господ. молд. сынъ Александра Добраго 43, 49, 51, 526. Стефанъ Томша молд. господ. 99, 100, 529. Стефанъ Мушатъ госп. молд. 14. Стефанъ VI молд. госп. 89. Стефанъ Логоеетъ хронистъ 14, 34, 43, 44, 111, 330. Стефанъ архид. 77, 213. Стефанъ Душанъ 8, 14, 18, 101. Стефанъ Пату священникъ 167. Стрый мъстечко 55, 56. Стріу (Стрый) гор. 56. Стурдза Александръ 414. Стурдза Василій маг. богословія 396, 536. Стурдза Георгій логоветь молд. 235. Стурдза Димитрій рум. министръ 152, 358, 457, 476. Стурдза Михаилъ молд. госи. 65, 84, 144, 244, 229, 230, 231, 232, 246, 319, 384, 390, 393, 409, 410, 411, 491. Суворовъ А. В. гр. 111, 112. Сулима Димитрій архісп. кишиневскій 382. Султанъ-Кишласи с. 120. Суцо Михаилъ госп. молд. 377, 380, 478. Сучавица м-ырь 27, 47, 68, 69, 70, 71, 72, 73, 76 90, 497. Сцилла 355. Сырку П. А. ХІХ, 49, 458. Таврезія 6, 7. Талейранъ уполномоч. Наполеона III 420, 423. Тарасій митр. романскій 68, 71. Тейнеръ историкъ 51. Текучъ гор. 34, 439 Текучскій окр. 86. Теріакіу Ал. министръ рум. 63, 255, 265 Тертуліанъ церк. писат. 4, 470. Теутулъ бояринъ 380. Тимовей іером. 305, 307. Толетой Д. А. гр. 54, 434, 436. Томазини ага 332. Томи (Кюстендже) гор. 2. Топоръ с. 103, Торитонъ историкъ 340, 350. Точилеску Гр. 12, 67, 457, 528. Трансильваня XIII, XIV, XV, XVIII, 5, 11, 101, 110, 176, 385, 373, 444, 486, 488, 490, 511. Траянова Дакія см. Дакія Тр Траянъ римск. импер. XIII, XVI, 2, 3, 4 346 385. Трехъ Святителей церковь 51, 52, 386, 398, 350. Трифонъ муч. 502.

Троице-Сергіевская лавра 211, 459. Троянъ гор. 96 Владимиреску революціонеръ Тудоръ 380. Тульча гор. 131. Турбаци с. 167. Турну-Магуреле кръп. 125. Турція 50, 102, 103, 112, 113, 124, 145, 337, 341, 335, 362, 363, 365, 462, 517, см. Порта. Тутова гор. 34. Тутовскій окр. 95, 97, 98. Тырновъ гор. 8. Угровлахія 39, 65, 68, 85. Украйна 444. Ульфила еписк. готскій 5. Уневскій мон-ырь 53. Унила еп. готскій 5. Уръке лътописецъ 24, 26, 27, 29, 30, 31. 33. 43, 47, 48, 53, 59. Урекіа В. А. проф. 528. Фальтичены гор. 297. Фальчійскій окр. 95, 97, 98, 99, 114, 348. Филаретъ Скрибанъ еписк. ставроп. магистръ Кіевск. акад. XVIII, XXI, 3, 40, 43, 47, 48, 56, 62, 67, 71, 85, 87, 242-336, 347, 393, 395, 396, 397, 368, 399, 400, 406, 407, 408, 409, 410, 413, 414, 415, 416, 417, 419, 420, 429, 432, 433, 441, 448, 458, 459, 502, 534, 535, 536, 537, 540, 543, 544, 546, 562, 570. Филареть II митр. валашск. 514. Филареть митр. кіевскій 402, 403, 405, 459. Филаретъ митр. московск. 433, 434, 436. 440, 513. Филаретъ архіеп., русск. истор. 15. Филаретъ еписк. рымничскій 35. Филиппеску исправникъ Нямца 310. Филиппиди Димитрій историкъ 3. Филиппъ Паррони д'Олоанъ катол. еп. 377, 378, 478. Филосторгій истор. визант. 4. Филовей еписк. хушскій 74, 99. Филоеей митр. молд. 48. Филовей патр. констант. 15. Филовей еписк. радоуцкій 91. Флоренція гор. 29, 30, 37, 43, 45, 46, 523. 525, 526. Флорищева пустыпь 214. Фокшаны гор. 10, 79, 81, 86, 360, 437, 439. Фольтичены гор. 399. Фотино Діонисій историкъ 9, 10, 43. Франція 188, 247, 462, 484, 484. Халкидонъ 470. Халки о-въ 414. Харибда 355. Херсонесъ 2, 60, 120, 128. Хитрово русск. посланникъ въ Букур. 547.

Хотинъ гор. 34, 53, 79, 88, 97, 102, 105, 114, 120, 122, 125. Хотариичены гор. 96. Хрисанеъ патр. јерусалим. 77, 79. Христофоръ Скрибанъ кандидатъ Кіевской академіи 413. Хурмузаки Е. 10, 12, 15, 28. Хуру логоееть молд. воеводы Драгоша 12, 528. Хуши гор. 34, 51, 69, 85, 94, 97, 98, 99, 102, 103, 104, 105, 106, 110, 111, 112, 114, 115, 116, 117, 120, 122, 124, 127, 146, 178, 271, 348, 351, 354, 512, 514, 524, 529, 541, 565. Хыждэу Барбу 28, 36, 49, 528. Черновцы гор. 34, 87, 88, 111, 155, 158, 180. Черное море 79, 97, 120 Четате Нова (Романъ) 67. Чеханъ Іонашко бояринъ 529. Шультъ 220. **Ш**укинъ П. И. 354. Эпиръ обл. III. Югь Коріатовичь госп. молд. 23, 24, 26, 27, 29, 32. Юліанъ Отступникъ 254. Юстиніана I область 1, 6, 7, 8, 9, 471. Юстиніанъ имп. визант 2, 6, 7, 9, 442 471. Ярославль гор. 295. Яссы гор. 29, 34, 94, 51, 52, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 65, 75, 76, 78, 79, 80, 88, 98, 99, 101, 102, 103, 104, 106, 107, 109, 110, 111, 112, 113, 114, 115, 116, 120. 121, 124, 127, 146, 153, 161, 165, 169, 179, 180, 181, 186, 204, 206, 221, 265, 226, 233, 254, 343, 349, 350, 353, 360, 361, 362, 364, 367, 392, 398, 411, 413, 417, 425, 433, 434, 437, 439, 444, 454, 559, 489, 497, 501, 504, 505, 512, 513, 519, 530, 543, 546. Яцимирскій А. И. XV, XVI, XX, XXII, 8, 13, 14, 26, 29, 32, 34, 57, 58,I 59, 60, 61, 68, 74, 75, 77, 79, 91, 99, 105, 192, 212, 386, 512, 522, 523, 525, 532.

Өеодоритъ церкови, писат. 2. Өеодоръ Студитъ 251. Өеодосій св. равноапост. импер. визант. Өөодосій II импер. визант. 6. Өеодосій св. Печерскій 251, 267. Өеодосій Барбовскій митр. сочавск. 51, 74, 90. Өеолосій-грекъ митр. молд. 20. Өеодосіи митр-ты молд-скіе 48, 56, 445. Өеодосій еписк. радоуцкій 51, 72, 90, 89 Өедосій еписк. романскій 76, 88, 102. Өеоктистъ св. 540. Өеоктистъ болг. діаконъ 525. Өеоктистъ I митр. сочавскій 29, 46, 47, 48, 49. Өеоктистъ II митр. молд. 45, 49. Өеоктистъ III митр. молд. 49. Өеоктисты митр-ты молд-скіе 14, 23, 26, 27, 28, 48, 30, 68, 70, 71, 216, 525. Өеоктистъ Старый преосв. киръ, митр. роман. 31, 42, 47, 44. Өеоктистъ (Христофоръ) Скрибанъ ректоръ сокольской семин., архимандр. 411, 457, 459. Өеофанъ патр. констант. 5. Өсофанъ ісром. повърсиный Нямецк. мон. въ Бессарабіи 268, 269, 289. Өеофанъ I митр. молдавскій 48. Өеофанъ II митр. молдавскій 49, 50, Өеофанъ III митр. молдавскій 51. Өеофанъ еписк. радоуцкій 52. Өеофанъ еписк. хушскій 91, 101, 102. Өеофанъ Прокоповичъ архіеп. новгор. 182. Өеофилъ еписк. хушскій 78, 105. Өеофилъ еписк. романскій 78, 79, 80. Оессалоники гор. 253. Өессалія область XIII. **Өивы гор. 431.** Өракія 473.