

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

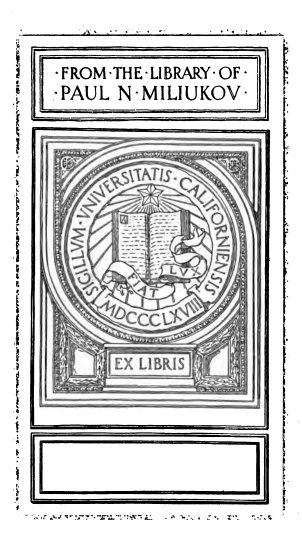
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

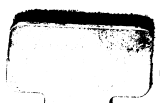
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





# ИТАЛЬЯНСКОЕ ИСКУССТВО въ эпоху возрожденія.

## А. фонъ Фрикенъ.

ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.

Изгание К. Т. Солдатеннова.

MOCKBA.

ان از بان واند ردر ادار ایر بان میں باد ردر ادار در داد باب دارد

Типо-литографія В. Ө. Рихтеръ, Тверская улица, доиъ Талалаевой. 1891.

j.

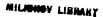


١

Digitized by Google

,

¢



، دو و د و و و د و و

N69:5 F68 v. 1

## ПОСВЯЩАЮ

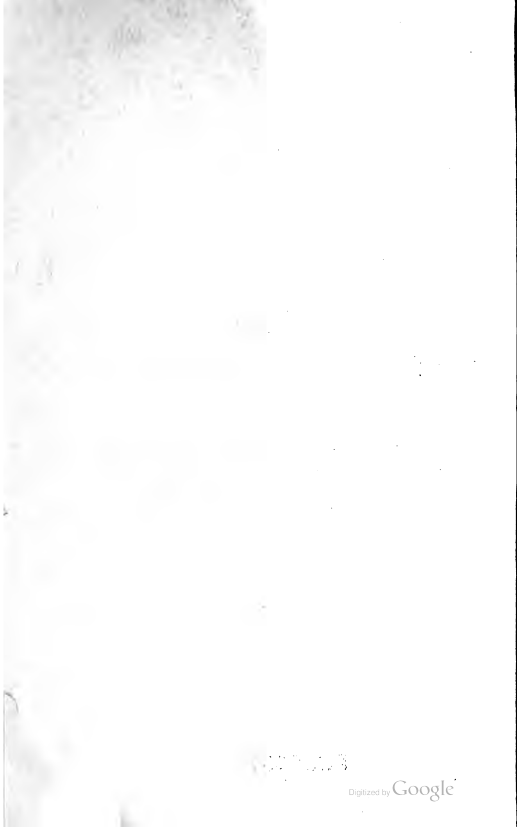
## Козъмъ Терентьевичу Солдатенкову.

Посвящаю эту книгу моему издателю, который далъ мнъ возможность напечатать мои изслъдованія и помогалъ мнъ дъломъ и совътомъ въ моихъ трудахъ.

**M30443** 

F

Digitized by Google



## Введеніе.

Возрожденіе искусствъ въ Италіи, какъ и всякое историческое явленіе, нельзя разбирать отдѣльно, уединяя его отъ событій предшествовавшихъ ему, находящихся съ нимъ въ тъсной связи, способныхъ потому пояснить и вмъстъ опредълить его значение. Пробуждение арийскаго ума въ Италіи вызвало культуру возрожденія, подобно тому какъ по ту сторону Альпъ оно произвело реформу; и возрождение искусствъ въ Италіи составляеть одинъ изъ тъхъ видовъ дъятельности освободившагося отъ средневѣковыхъ узъ арійскаго ума, которая проявилась и въ другихъ отрасдяхъ умственной жизни итальянцевъ этой эпохи. Потому создание идеаловъ въ области фигуративнаго искусства и оживление его въ Италии слъдуеть разсматривать въ связи съ ходомъ умственнаго развитія итальянцевъ и какъ освобожденіе отъ началъ Востока семитическаго, чуждыхъ народамъ арійскаго племени, наводнявшихъ Западъ по мъръ того, какъ понижалась классическая культура и преобладавшихъ въ немъ, подъ тъмъ или другимъ видомъ, всѣ средніе вѣка.

Возрожденіе искусствъ въ Италіи становится непонятнымъ, если оставить въ сторонѣ, не нодвергнувъ изслѣдованію тѣ элементы, которые оно отстранило, открывая себѣ новые пути. Начала развитія, вызванныя возрожденіемъ, имѣють много точекъ соприкосновенія съ элементами преобладавшими въ классической цивилизаціи; но между тѣми и другими лежитъ, раздѣляя ихъ, культура особеннаго восточнаго, преимущественно семитическаго характера, имѣющая съ ними мало общаго и столь же чуждая классическому міру, сколько и эпохѣ возрожденія. Различіе это издревле и постоянно существовало между арійской и семитической культурой.

Двѣ струи цивилизаціи совершенно различныхъ началъ и различнаго характера замѣчаемъ мы въ античномъ мірѣ. Одна изъ нихъ это культура западныхъ Арійцевъ, именно Грековъ, продолжаемая Римлянами, хотя и не въ совершенно чистомъ видѣ. Другая—это культура семитическихъ народовъ, или, вѣрнѣе сказать, средиземныхъ Азіатцевъ, понимая тутъ Халдео-Вавилонянъ, Ассиріянъ, не столь значительные центры образованія сформировавшіеся въ Сиріи, и также Египтянъ.

Первая изъ этихъ цивилизацій, т. е. арійская, болѣе философская, чъмъ религіозная, проявилась позже второй; первоначально много у нея заимствовала, можно даже сказать пошла отъ нея, но вскоръ однако разработала самостоятельныя культурныя начала; она не обнимала столь общирныя страны, ни столь значительные по числу народы, какъ культура азіатскихъ центровъ, но шла постоянно выше послъдней, соприкасаясь съ нею только въ минуты своего пониженія. Арійская цивилизація древняго міра привела къ несравненно большимъ результатамъ, чёмъ культура азіатская, въ области гражданской жизни и философскаго мышленія, которое не было стѣснено догматами религіи у Грековъ и Римлянъ; развитіе ихъ не останавливалось въ выработанныхъ формахъ, а изображало собою постоянное движеніе, постоянное исканіе новыхъ видовъ умственной дѣятельности и общественнаго устройства. Эта арійская культура сіяла, хотя и короткое время, очень яркимъ свътомъ; выработала въ искусствъ изящныя формы, которымъ мы до сихъ поръ слъдуемъ; дала тонъ культурѣ всѣхъ арійскихъ народовъ будущихъ вѣковъ, которые постоянно къ ней возвращаются, считая нужнымъ ея изученіе; многое у нея перенимають и ищуть въ ней элементовъ развитія.

Вторая, т. е. цивилизація средиземныхъ Азіатцевъ и Египтянъ, болѣе религіозная, чѣмъ философская, расходится почти во всемъ съ культурой западныхъ Арійцевъ древняго міра, т. е. Грековъ и Римлянъ. Въ противоположность тому, что мы видимъ въ мірѣ эллиническомъ, гражданскія формы у Сиро-Финикіянъ, Ассиріянъ, Халдео-Вавилонянъ, Египтянъ, достигнувъ извѣстнаго развитія, каменѣютъ и сохраняются неизмѣнными въ продолженіи многихъ вѣковъ, до паденія государства и разложенія общества. Отличительная черта ихъ

I.

общественной и умственной жизни, это — неподвижность. Философская двятельность этихъ народовъ, ихъ спекулятивное размышленіе микогда не отдѣлялись отъ религіи, которая постоянно преобладаетъ въ ихъ гражданскомъ устройствѣ, въ ихъ культурѣ вообще, тогда какъ въ эллинической цивилизаціи она становится на второй планъ. Соприкасаясь другъ съ другомъ извѣстными сторонами, культуры Семитовъ, Западно-Азіатцевъ и Египтянъ имѣютъ совершенно иной характеръ, чѣмъ цивилизація греко-римская. Механическая и техническая сторона искусствъ особенно процвѣтали и преобладали у этихъ народовъ надъ изящной формой.

Это различіе между культурой Западныхъ Арійцевъ древняго міра и народовъ средиземной Азіи ясибе выкэжется, когда мы бросимъ взглядъ на ихъ развитіе, опредѣливъ складъ ихъ духовной и гражданской жизни и сравнивъ характеръ культуры европейскихъ и азіатскихъ центровъ міра античнаго.

Егинтяне <sup>1</sup>), родь которыхъ была столь значительна съ раннихъ временъ исторіи рода человъческаго, такъ же далеко стояли по складу, по особенностямъ своего развитія отъ Грековъ и Римлянъ, какъ Семиты и другіе народы Азіи. Въ гордой замкнутости, начавшись въ періодъ отдаленной старины, куда пока не можетъ проникнуть глазъ изслѣдователя, развилась оригинальная цивилизація долины Нила.

Отличительная черта гражданскаго устройства Египта состояла въ томъ, что оно, подобно тому какъ и въ большихъ монархіяхъ Азіи. и даже больше чёмъ въ нихъ, было тёсно связано съ религіей; это давало ему извъстную неизмънность. Нельзя однако сказать. что въ древнемъ Египтъ было есократическое правленіе, а скоръе гражданско-религіозное. Все стремилось тамъ къ подчиненію умовъ правиламъ поклоненія, стёсняющаго свободу мысли. Религія въ Египть опутывала въ неисходныя узы жизнь и дъйствія каждаго члена общества. Все было устроено для порабощения разума безпрекословной въръ въ догнаты религии. При такихъ условіяхъ преобладание жрецовъ не могло опасаться никавого сопротивления и было обезпечено. Но царь былъ первымъ, главнымъ жрецомъ, верховнымъ властителемъ духовенства и правителемъ религіозныхъ дёлъ<sup>2</sup>); онъ входилъ въ непосредственныя сношенія съ божествомъ. Въ надписяхъ онъ постоянно называется сынонъ боговъ и ихъ представителемъ; умирая, онъ дълается богомъ. На памятникахъ царь изображался большихъ размъровъ, чъмъ сопровождающіе его люди. Не только сановники и военачальники, но и жрецы изображены преклоняющимися передъ царемъ <sup>3</sup>); на барельефахъ бнъ очень часто является

<sup>1)</sup> Denkmäler aus Aegypten und Aethiopien, herausgegeben von R. Lepsius, Berlin 1849-58;-Brugsch, Geschichte Aegyptens, 1877.

<sup>2)</sup> Weber, Allgemeine Weltgeschichte, erster Band, Leipzig 1879.

<sup>3)</sup> Max Duncker, Geschichte des Alterthums, er. Band, Leipzig 1874. Digitized by GOOG

возлѣ боговъ, безъ сопровожденія священниковъ; онъ приносить жертвы и освящаеть храмы безъ содѣйствія жрецовъ. Царь, а не священники, представляетъ передъ богами страну и ся населеніе; онъ говорить богу во имя своего народа <sup>1</sup>).

Египтяне пошли еще дальше, чёмъ другіе азіатскіе народы въ приближеніи своихъ царей къ богамъ, такъ какъ, соглаено ихъ священнымъ преданіямъ, цари были непосредственные преемники, наслёдники и потомки царствовавшихъ надъ Египтомъ боговъ, которые, удаляясь съ земли въ блаженныя области свътлаго неба, передали царямъ ту власть, какую имъли на землё сами. Въ египетскихъ царяхъ, по мнёнію ихъ подданныхъ, были соединены всё начества божества: могущество, святость, справедливость, мудрость. Цари были проявленіемъ и воплощеніемъ боговъ, намъстники ихъ, и чтобы они могли, достойнымъ образомъ, исполнять свое высокое призваніе, боги передали имъ и свои качества; собственно говоря, боги жили въ царяхъ и правили черезъ нихъ землею. Иногда царей изображали приносящими жертву самимъ себъ. Даже когда царь малолѣтенъ, говорили Египтяне, надо его уважать, потому что большая божественная сила сосредоточена въ немъ.

Цари въ Египтѣ сохраняли порядокъ, наказывали или вознаграждали по дѣламъ каждаго. Они были потому не только главной свѣтской, но и главной религіозной властью страны. Поступки ихъ уподобляли въ малыхъ размѣрахъ дѣйствіямъ боговъ. Случалось, разумѣется, вслѣдствіе особенныхъ обстоятельствъ, что власть жрецовъ повышалась, но это было только временно и происходило преимущественно когда устанавливались иностранныя династіи.

Но самъ царь въ религіозныхъ дѣлахъ не имѣлъ права поступать но своему произволу, а былъ обязанъ слѣдовать обычнымъ законамъ, постановленнымъ, по мнѣнію Египтянъ, богами и потому священнымъ. Даже въ частной жизни своей царь долженъ былъ подчиняться извѣстнымъ правидамъ, и жрецы были очень строгими блюстителями исполненія ихъ. Если потому въ Египтѣ духовенство и не владычествовало, то все-таки оно имѣло большую власть, даже и надъ самимъ царемъ. Но дѣятельность жрецовъ не ограничивалась богослуженіемъ и вѣроученіемъ; она обнимала науки, какъ напримѣръ астрономію, медицину, также литературу, священныя искусства, музыку, поэзію, однимъ словомъ всю умственную сторону національной жизни. Судьи и высшіе чиновники брались изъ касты жрецовъ.

При подобномъ превращеніи царской власти въ божественную развитіе гражданской свободы немыслимо. Соціальному освобожденію должна предшествовать, при такихъ условіяхъ, религіозная реформа,

1) G. Maspero, Histoire Ancienne des peuples da d'Orient, Paris 1878.

- 9 -

которой не могло быть у Египтянъ, такъ какъ умственная дѣятельность народа, безъ содѣйствія которой невозможно религіозное обновленіе, не имѣла смѣлаго полета и была сосредоточена въ рукахъ трецовъ, разумѣется, враждебно смотрѣвшихъ на всякое нововведеніе, способное уменьшить ихъ власть.

Мы потому видимъ, что у Египтянъ, въ продолжении нъсколькихъ тысячелътий, однимъ словомъ все извъстное намъ время ихъ существованія, при всъхъ переворотахъ, которымъ они подвергались, ихъ гражданскія учрежденія оставались почти неизмънными. Удаленныя какими нибудь случайностями отъ своего первоначальнаго типа, они снова къ нему возвращались и никогда не приняли въ себя болѣе свободныхъ началъ.

Никогда въ Египтъ не было возстанія противъ царя; никто не сомнъвался въ его правахъ; никто не думаль оспоривать его власть. Египтяне оставались прикованными къ традиціямъ первыхъ временъ ихъ культуры. Адъ и его ужасныя мученія ожидали всъхъ отступающихъ отъ религіознаго закона, составлявшаго основаніе ихъ гражданскаго строя.

Египтяне были по преимуществу религіознымъ народомъ. Геродотъ говоритъ, что они превосходятъ всѣ другіе народы въ поклоненіи, воздаваемомъ богамъ. Вся жизнь Египтянъ, такъ сказать, проходила въ исполненіи священныхъ обрядовъ. Даже литература ихъ, сколько она намъ извъстна, полна религіозныхъ идей. Всъ мыслительныя силы этого народа были поглощены религіей 1), такъ какъ собственно философіей нельзя назвать ту тенденцію къ спекулятивному мыщ зеню, преобладавшую въ кастъ египетскихъ жрецовъ, но направленную къ выработкъ натурфилософскихъ, космогоническихъ системъ. сиыслъ которыхъ былъ скрытъ отъ народа какъ тайноученіе. Въ египетской культуръ, разумъется, было много оригинальнаго, и несомвѣнно не мало серьезныхъ идей заключаются въ символахъ, поврывающихъ стѣны ихъ храмовъ; конечно, также и глубокія мысли передають ихъ іероглифы. Многочисленные и могущественные цари, правившіе Египтомъ, исполняли гигантскія работы, грандіозныя постройки, до сихъ поръ удивляющія насъ. У жрецовъ египетскихъ были замѣчательныя астрономическія и физическія знанія; техническая часть искусства дошла въ Египтв до большого совершенства; вообще культура долины Нила представляеть много интересныхъ, богатыхъ сторонъ, но Египтяне не были мыслители. Въ продолже ніи століттій они двигали камни, но не двинули ни одной идеи. Въ религіи ихъ можно, пожалуй, замътить признаки рождающейся фичософіи, но она не освобождается отъ догматическихъ узъ, не вызываеть къ нестъсненной умственной дъятельности. Египтяне взи-

<sup>1</sup>) Victor Cousin, Hstoire générale de la Philosophie, Paris, 1863.

рали на природу черезъ призму своихъ идей; никогда они не смотръли на внъшній міръ безъ религіознаго страха. Свободный анализъ никогда не проявлялся у нихъ.

Нигдѣ на землѣ, сколько до сихъ поръ извѣстно, не проявилась въ столь раннія времена и въ столь сильной степени склонность увѣковѣчивать выступающія событія жизни народа прочными художественными памятниками, какъ въ Египтѣ <sup>1</sup>). По мѣрѣ того какъ слагалась жизнь Египтянъ, составлялся ихъ государственный строй, образовывалось также и ихъ искусство, принимая тотъ видъ, который оно сохранило въ продолжении длиннаго ряда столѣтій.

Первоначально стиль египетскаго художества не былъ до такой стени неизмённымъ и натянутымъ какъ впослёдствіи <sup>9</sup>), когда онъ установился въ выработанныхъ формахъ, повторявшихся по преданію съ едва замётными уклоненіями. Оцёпенёніе явилось постепенно какъ отраженіе той неподвижности, той неизмённости, какія преобладали въ нравственной и гражданской жизни Египтянъ. Оно не происходило отъ трудности обработки камня, въ которомъ вырублены египетскія статуи, — гранита, порфира, діорита, базальта — что будто бы принуждало скульпторовъ изображать людей въ связанныхъ позахъ <sup>3</sup>), такъ какъ въ первый періодъ египетскаго искусства меньше натянутости и больше жнзни, чёмъ впослёдствіи, хотя пластическія работы производились и въ эту раннюю эпоху изъ тѣхъ же твердыхъ камней.

При своемъ зарождении искусство есть наивное подражание природѣ; и эту эпоху мы очень ясно видимъ у Египтянъ; потомъ въ немъ начинаютъ выражаться идеалы народа, и если эти идеалы не мѣняются, то искусство остается неподвижно. Въ Египтѣ оно именно развивалось при такихъ условіяхъ потому, что идеи Египтянъ не мѣнялись; а религія ихъ обратила художества, освятивъ ихъ типы, въ повтореніе однѣхъ и тѣхъ же формъ. Безъ сомнѣнія, египетское искусство подвергается, въ нѣкоторой степени, измѣненіямъ въ различныя эпохи, при упадкѣ и при цвѣтущемъ состояніи страны, въ періоды богатства или обѣдненія, но идеалы его остаются одни и тѣ же. Искусство ранней эпохи выработало ихъ, но разъ сформировавшись они не мѣняются при худшемъ или лучшемъ исполненіи.

Въ древнемъ Египтъ искусства имъли вподнъ религіозное направленіе, лишавшее ихъ свободы и вдохновенія. Въ художественныхъ изображеніяхъ преобладалъ мистическій характеръ: это сцены жертвоприношенія и поклоненія богамъ; но даже и сюжеты, взятые изъ повседневной жизни, оживлены религіозными идеями.

<sup>1)</sup> Lübke, Geschichte der Plastik, erster Band, Leipzig 1870.

<sup>2)</sup> Semper, Der Stil, erster B., Frankfurt a M. 1860.

<sup>3)</sup> Histoire de l'art dans l'antiquité par G. Perrot et Ch. Chipiez, T. 1-r. L'Egypte.

Архитектура подавляеть въ Египтъ скульптуру и живопись, такъ какъ изобразительныя художества требують для своего развитія извъстной индивидуальной независимости, которой не было у Египтянъ. Произведенія египетской пластики дъйоткуютъ своими массами, своею колоссальностью, или же своею многочисленностью. Нельзя однако же сказать, что искусство египетское поражаетъ насъ только своею громадностью; оно способно потрясать насъ и своимъ нравственнымъ содержаніемъ <sup>1</sup>). Статуи египетскія почти всегда отличаются выраженіемъ сдержанной, сосредоточенной силы, преисполненнаго достоинства покоя, важной степенностью, торжественной серьезностью, недопускающей проявленія никакого личнаго чувства. Но эта важность, это достоинство постоянно неизмънны, постоянно имъють одинъ и тоть же характеръ и пріобрътаются отсутствіемъ индивидуальной духовной жизни. Одно изображеніе, вслъдствіе этого, не отличается оть другого.

Въ барельефахъ Египтянъ передающихъ сцены изъ домашняго быта больше движенія и свободы, чёмъ въ статуяхъ. Фигуры религіознаго характера имъють въ искусствахъ многихъ народовъ болъе оцъпенълый, натянутый видь, чёмъ образы, представленные въ сценахъ повседневной жизни. При изображении сюжетовь, взятыхъ изъ обыкновеннаго существованія, египетскіе мастера часто удивляють нась своею правдой, точностью, искренностью въ изученіи натуры во всёхъ ея мелочахъ и подробностяхъ, умѣніемъ воспроизводить её, хотя и нѣсколько рабскимъ подражаніемъ. Это можно также сказать и о статуяхъ первой эпохи египетскаго искусства. При этомъ однако проявляется и нъкоторое однообразіе, отраженіе строя жизни Египтянъ, стъснявшаго въ извъстныхъ предълахъ дъятельность каждаго человъка. Если въ искусствъ этого народа встръчаются фигуры противоестественныя, представляющія искаженную, неподвижную жизнь;--тыла, которыя, будучи оживлены, не могли бы существовать, то это не потому, что бы Египтяне не умъли создавать фигуры естественныя, живыя, а оттого, что эта оцёпенёлость, натянутость изображала, по ихъ понятіямъ, величіе, благородство, достоинство.

Вообще можно сказать, что исключая нѣкоторыхъ сторонъ особеннаго характера, культура Египтянъ приближается къ цивилизаціи средиземныхъ Азіатцевъ и на столько же удаляется отъ культуры западныхъ Арійцевъ, т. е. Грековъ и Римлянъ.

Въ цивилизаціи Ассиріянъ, Халдео-Вавилонянъ, Сиро-Финикіянъ мы точно также видимъ отсутствіе философской дъятельности, нестъснен-

II.

<sup>1)</sup> Schnaase, Geschichte d. bild. Künste, er. Theil, 2-e Auf, Düsseldorf 1866; Lübke, Geschichte der Plastik, er. Band, Leipzig 1870;—G. Perrot et Ch. Chipiez, Histoire de l'art dans l'Antiquité, T. 1-r, l'Egypte.

Соціальная жизнь Халдео-Бавилонянъ и Ассиріянъ была, какъ извъстно, основана на неограниченной власти; у первыхъ. она имъла болье осократическій, у вторыхъ болье военный характеръ. Въ Ассиріи управляль военный деспотизмь; вся жизнь націи вращалась около царя и двора; всякое дъйствіе самодержца, даже и увеселенія его считались важнымъ государственнымъ дёломъ. Царь у Ассиріянъ быль окруженъ всёми аттрибутами божества 1); онъ былъ наиъстниковъ бога на земль, истолкователень и исполнителень его воли. Религи находилась подъ управленіемъ жрецовъ, но смиреніе передъ царемъ, выражаемое ихъ позами на барельефахъ, показываетъ, что и они были въ полной зависимости отъ него. Справедливо, что у Финикіянъ и въ ихъ колоніяхъ мы находимъ республики аристонратическаго характера; но туть дёло идеть о городахь цвётущихь торговлей и мореплаваниемъ, что приводило жителей ихъ въ сношение съ другими народами и выводило изъ узкой исключительности племени. Даже в въ этихъ республикахъ однако личная невависимость каждаго была мало обезпечена, и въ нихъ притомъ вовсе не замътно наклонности въ дальнъйшему развитію свободныхъ, гражданскихъ учрежденій.

Въ области знаній Халдео-Вавилоняне достигии значительныхъ результатовъ, разработывая точныя математическія науки. Извъстно. что астрономія процвътала въ Вавилонъ, и въ этой отрасли свъдъній Халдеи особенно отличались. Но вта ученость имъла односторонній харантеръ, какъ вообще наука у азіатскихъ народовъ, и вела къ практическимъ положительнымъ цълянъ<sup>2</sup>), будучи притомъ соединена съ большими суевъріями, съ магіей и астрологіей <sup>3</sup>). Литература вавилонская и впослъдствіи кароагенская, какъ кажется, были составлены изъ сочиненій касающихся преимущественно земледълія и промысловъденія <sup>4</sup>).

Мы находимъ у Финикіянъ, Ассиріянъ, Халдео-Вавилонянъ не только архитектуру, но и значительное развитіе пластики <sup>3</sup>), особенно у двухъ послѣднихъ народовъ, и притомъ изображеніе человѣка всего чаще въ барельефахъ, но и отдѣльными статуями. Мы знаемъ также, что у Финикіянъ было фигуративное искусство, и изъ словъ Библіи видно. что они дорожили не столько красотою, сколько блескомъ, обращая больше вниманія на драгоцѣнность матеріала, чѣмъ на идеальную разработку формъ. Любовь ихъ къ роскоши превращала ихъ корабля въ пышные дворцы <sup>6</sup>).

6) См. Книгу Пророка Іезекіиля Гл. XXVIII.

<sup>1)</sup> Weber, Allgemeine Weltgeschichte, Leipzig 1879.—G. Rawlinson, The tive great monarchies, V-e 1.

<sup>2)</sup> F. Lenormant, Les premières civilisations, Paris 1874.

<sup>8)</sup> Weber, Allgemeine Weltgeschichte, er. Band.

<sup>4)</sup> E. Renan, Journal asiatique, Avril-Mai 1859.

<sup>5)</sup> Histoire de l'Art dans l'Antiquité par G. Perrot et Ch. Chipiez. T. II et III, Paris 1884.

Главная заслуга Финикіянъ состояла въ томъ, что они передавали культуру народовъ внутренней Азіи Западу, Евреямъ, Грекамъ въ ранній періодъ развитія послёднихъ. Финикіяне развозили ассирофиникійскіе моды, орнаменты, украшенія по всему средиземному прибрежью. Въ предѣлахъ искусства они отличались только хорошей техникой, особенно въ обработкѣ извѣстныхъ матеріаловъ, какъ напримъръ: мѣди, волота, стекла, слоновой кости, пурпура и т. д. Какъ всѣ Семиты, Финикіяне были народъ мало художественный; развитіе искусства въ собственномъ смыслѣ было у нихъ незначительно, но они успѣшно примѣняли его къ ремесламъ.

У азіатскихъ народовъ живонись и скульптура не освобождаются оть архитектуры и всего чаще играють въ ней роль орнамента. Изобразительныя искусства выражають личнын чувства, индивидуальныя стороны жизни человъка, которыя никогда не получили большаго развитія въ гражданскомъ устройствѣ азіатскихъ народовъ. Совершенно противоположное мы видимъ въ міръ эллиническомъ, гдъ отдъление живописи и скульптуры отъ архитектуры и свободная поза: изображаемыхъ людей есть слъдствіе освобожденія личности. Результатомъ этого ствененія человька у азіатскихъ народовъ было также пто, что въ искусствѣ Ассиріянъ и Халдео-Вавилонянъ звѣри изображались натуральные и лучше, чымь люди. Это мы кань нельзя ясные видимъ, напримѣръ, въ ассирійскихъ и вавилонскихъ барельефахъ. Въ изображеніяхъ Ассиріянъ, Халдео-Вавилонянъ, точно также какъ и Египтянъ, мы замѣчаемъ рабское подражаніе природѣ, ея ничтожнымъ мелочамъ, и представление только одного явления, находящагося передъ глазами художника, безъ попытокъ, съ его стороны, сосредоточить въ одну точку философскимъ анализомъ цѣлый рядъ сродственныхъ явленій, для поясненія характера представляемаго имъ сюжета.

Религіи Сиро-Финикіянъ, Халдео-Вавилонянъ, Ассиріянъ имѣли сладострастный и вмѣстѣ съ тѣмъ жестокій характеръ. Въ нихъ мы находимъ привычное восточнымъ народамъ сочетаніе наслажденія съ аскетизмомъ, чувственности съ самоистязаніемъ, вялой покорности судьбѣ съ порывами изумительной энергіи. Миеологія ихъ груба; мрачный фанатизмъ составлялъ ея основаніе; они приносили въ жертву людей, увѣчили себя въ угоду Бога; сладострастіе было возведено у нихъ въ религіозный догматъ <sup>1</sup>). Вмѣстѣ съ тѣмъ въ ихъ гражданской и умственной жизни преобладалъ религіозный элементъ, исключавшій свободное философское развитіе.

Въ культуръ этихъ народовъ можно подмътить извъстныя черты цивилизаціи семитическаго племени; поклоненія ихъ имъютъ нъкоторое сходство, хотя и не очень значительное, съ религіей Изранльтянъ. Ассиріяне, напримъръ, были столько же нетерпимы и исключительны въ своихъ върованіяхъ, сколько и Евреи; подобно послъднимъ, они относились съ большимъ презръніемъ къ религіямъ побъжденныхъ народовъ. Языкъ ассирійскій, несомнънно, принадлежитъ къ числу семитическихъ. Типъ лица Ассиріянъ, изображенныхъ на

<sup>1</sup>) Movers, Die Phönizier, er. B. Bonn 1841; zw. B. Berlin 1849-1850.



ихъ памятникахъ, имъетъ также вполнъ семитическій характеръ 1). Но во многомъ жители долины Тигра и Эвфрата отдъляются отъ чистыхъ Семитовъ. Древняя ассирійская культура приближается нъсколько къ цивиаизація египетской \*). Нельзя притомъ положительно сказать, на сколько эти народы были Семиты. Несомитьно то, что они составляди сибсь съ другими племенами-туранскими и арійскими. Согласно нёкоторымъ ученымъ 3), въ цивилизація халдео-вавилонской замѣтна примѣсь элементовъ культуры туранскаго илемени. Есть также мнѣніе 4), что культура Вавилона, до прибытія Семитовъ и Арійцевъ, представляла, много оригинальнато и нельзя положительно доказать ся туранскій характеръ. Древнъйшій цивилизованный народъ вавилонской равнины, называемый Сумерскимъ, изобрътатель клинообразныхъ письменныхъ знаковъ, которому Семиты и Арійцы. поселившіеся на берегахъ Тигра и Эвфрата, были обязаны почти всею своею культурою, не принадлежаль ни въ семитической, ни въ арійской группъ. Что касается до Финикіянъ, то въ нихъ была также примѣсь другихъ народовъ, не семитическихъ, и всего вѣроятнѣе древнихъ Египтянъ и нъкоторыхъ африканскихъ племенъ. Но если Сиро-Финикіяне, Ассиріяне, Халдео-Вавилоняне по своей религіи, по характеру своей культуры и отклоняются оть чистаго семитическаго типа, то нисколько не приближаются въ арійскому, а составляють свой азіатскій типъ. Мы не замѣчаемь у нихъ ни расположенія въ философіи, ни освобожденія мысли отъ религіозныхъ узъ, ни постояннаго усилія достигнуть свободныхъ гражданскихъ учрежденій, --- однимъ словомъ, всего того, что составляетъ отличительныя черты культуры западныхъ Арійцевъ древняго міра.

#### III.

Болће значительные по роли, которую они играли въ исторіи, по ихъ судьбѣ, по памятникамъ ихъ дѣятельности и лучше извѣстные намъ, чѣмъ Ассиріяне, Халдео-Вавилоняне и Сиро-Финикіяне были народы чисто семитическаго племени—Евреи и Арабы, еще сильнѣе отдѣляющіеся характеромъ своей культуры и религіей отъ средиземныхъ Арійцевъ, т. е. Грековъ и Римлянъ, чѣмъ вышеназванные народы Азіи и Египтяне.

Арабы не принадлежать къ древнему міру; они явились на сцену исторіи когда влассическая культура уже угасла; но такъ какъ между ними и Евреями много общаго, то, опредъляя особенности развитія

<sup>1)</sup> Histoire de l'Art dans l'Antiquité par G. Perrot et Ch. Chipiez, T. II.

<sup>2)</sup> Lepsius, Einleitung zur Chronologie der Aegypter.

<sup>3)</sup> F. Lenormant, La Magie chez les Chaldéens, Paris, 1874.

<sup>4)</sup> E. Renan, Journal Asiatique, 7 Serie. T. II;—Histoire Générale des Langues semitiques 2-e éd.; Paris, 1884.

Израильтянъ, невольно продолжаешь мысль и встръчаешь Арабовъ, столь сходныхъ по свойству своего ума, по своимъ наклонностямъ съ Евреями, такъ что характеръ послъднихъ объясняется и дълается понятнъе изученіемъ нравственныхъ способностей Арабовъ.

Общая и выдающаяся черта нравственной натуры этихъ двухъ народовъ состояла въ малой способности ихъ къ философскому размышленію <sup>1</sup>). Не свободное изслъдованіе сущпости явленій природы, не желаніе открыть ихъ происхожденіе, не размышленіе, вызванное этимъ анализомъ, не разборъ способностей человъка и отношеній его къ внъшнему міру произвели еврейскую мудрость. У Евреевъ мы находимъ не спекулятивныя разсужденія, а выводы практической жизненной опытности, вообще не философію, а религіозныя правила и подчиненіе результатовъ мышленія движеніямъ сердца и чувства. Мудрость Соломона была вполнъ практическаго характера.

Система міра, какъ она объяснена въ Библіи, очень проста: Богъ создатель всего и дъйствующая всемірная сила; Его дыханіемъ живутъ всъ созданія; Онъ производитъ всъ явленія природы.

Точно такимъ же образомъ относятся Евреи къ знаніямъ и къ наукъ, которыя у нихъ постоянно исходятъ изъ религіозной почвы. Ихъ двигали исключительно религіозный идеи, и весь внѣшній міръ подчинялся у нихъ стремленіямъ ихъ въры; онъ былъ для нихъ только исполненіемъ воли высшаго существа. Вопросы, занимавшіе Евреевъ, относятся постоянно къ религіи, и они обращали вниманіе на явленія природы, всего лишь на сколько эти послѣднія были въ связи съ законами, данными ихъ вѣрой <sup>2</sup>). До сношенія Израильтянъ съ Греками у нихъ нѣтъ и слѣда того, что называютъ наукой. Можно вообще сказать, что вся умственная дѣятельность Евреевъ приняла



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Semiten und Indogermanen in ihrer Beziehung zu Religion und Wissenschaft, von Rudolf Friedrich Grau, zw. Auf., Stuttgart, 1867.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подобное направленіе мысли постоянно преобладало между Еврении. Если в выходнии изъ среды ихъ онлосоом, то это были аріанизованные Евреи, какъ напримъръ Спиноза. Еврей Cardoso XVII столътія, и потому современникъ Спинозы, жившій также въ Амстердамъ, говоритъ въ своемъ сочиненіи на испанскомъ языкъ [Los excellencias de los Hebreos, Amsterd., 1679]: "Нашъ законъ есть нашъ разумъ и наша наука. Израильтине не заботится о наукахъ человъческихъ, о неопредъленной онлосови, объ эмпирической медицинъ, о мечтательной химін. У Евреевъ нътъ охоты изучать исторію и хронологію другихъ народовъ, ни искусства управленія государствомъ".

Нельзя отказать Евреямъ въ способности въ лътописанію: но его сущность есть только сухой разсказъ событій. Между нимъ и исторіями арійскихъ народовъ большая разница. У послѣднихъ мы встрѣчаемъ вибств съ двтописями и исторію развитія народа, размыщаенія в выводы изъ случившихся событій, тогда какъ у Израильтянъ находишь сухую лѣтопись, и если попадаются разсужденія, то только религіознаго склада. Исторія у нихъ, какъ и вообще всякое проявленіе ихъ моральной жизни, развилась въ предълахъ религии и разработывалась только пока была связана съ послёдней. У Евреевъ исторія начинается призваніемъ Авраама Богомъ. Взятіе Іерусалима Римлянами, когда пресбкается ихъ гражданское самостоятельное существованіе — такъ какъ послѣ этого разгрома они принимаютъ только участіе въ жизни другихъ народовъ, а не живутъ независимо—не оканчиваетъ ихъ исторію, не уничтожаетъ ихъ національности, какъ это случилось бы со всякимъ другимъ народомъ, не уничтожаетъ именно потому, что складъ ихъ жизни былъ болъе религіозный, чъмъ гражданскій. Мы видимъ, напротивъ, что эпохи самаго сильнаго, самаго ревностнаго прозедитизма совпадають у Евреевъ съ періодами ихъ порабощенія. На сколько различна судьба Арійцевъ и Семитовъ, на столько же различенъ и ихъ способъ писать исторію. Лътописей въ родъ составляемыхъ Греками со временъ Геродота, или исторій съ философскимъ взглядомъ на событія, постоянно писавшихся арійскими народами, у Евреевь никогда не было. Ихъ историческія книги не имъли ученой цъли, какъ у Грековъ и Римлянъ, но единственно религіозную. Еврейскій историкъ не собираетъ фактовъ для самаго событія, для занимательности происшествія; онь думаеть только объ одномъ, – объ отношении события къ Богу. У Евреевъ оттого одна только священная исторія, тогда какъ у средиземныхъ Арійцевъ древняго міра, т. е. Грековъ и Римлянъ, гражданская исторія идетъ рядомъ съ религіозной и часто поглощаеть послѣднюю. Безурядица періода судей см'вняется у Евреевъ самовластіемъ царей. Книга судей кончается слёдующими словами: «Въ тё дни не было царя у Израиля; каждый дълаль то, что ему казалось справедливымъ» 1). Пророкъ Самуилъ предостерегаетъ народъ отъ произвольныхъ поступковъ будущихъ царей 2). Совершенно тотъ же характеръ имъли

і) Книга Судей Израилевыхъ, гл. XXI, 25.

2) Первая Кн. Царствъ, гл. VIII 9-18.

гражданскія учрежденія у сосъднихъ съ Израильтянами народовъ, также семитическаго племени. Священники и пророки Евреевъ, во нмя Бога и закона, постановленнаго имъ, являлись защитниками народа отъ произвола жестокосердыхъ царей. Надо однако замъ. тить '), что у Евреевъ понятіе о святости всей націи дълало священнымъ и каждаго человъка, принадлежащаго къ ней; потому у чихъ развилось въ болѣе сильной степени, чвиъ у другихъ народовъ Азін, уваженіе въ человѣческимъ правамъ. Также и рабство имѣло у Евреевъ болѣе мягкую форму и болѣе узкіе размѣры, чѣмъ у иногихъ народовъ древняго міра. Не смотря на это, гражданское устройство Израильтянъ 2), которое такъ сильно способствовало сохраненію религіи, вовсе не могло развивать начала свободы, ни идти впередъ по этому пути. Политической жизни не было у Евреевъ, и ихъ законы не заключали въ себъ задатковъ развитія свободы. Резнгія составляла ихъ главную національную связь; они соединились, вызванные въ этому Моиссемъ, движимые религіознымъ чувствомъ; оно же помогло пророкамъ соединить распавшіяся кольна израильскія, ия опредъленной цъли, хотя на короткое лишь время.

#### I۳.

Почти тоть же характеръ культуры, то же направление мысли, тоть же складъ ума замъчаемъ мы и у другой отрасли семитическаго племени — у Арабовъ.

Про гражданскую жизнь ихъ можно еще съ большею положительностью сказать то, что было замъчено объ общественныхъ учрежденіяхъ Евреевъ, именно: что у нихъ анархія смъняетъ деспотизмъ и деспотизмъ анархію. Неограниченной власти калифовъ предшествовала у Арабовъ безурядная жизнь постоянно враждующихъ между

1) Weber, Allgemeine Weltgeschichte.

<sup>2</sup>) E. Renan, Journal asiatique, Avril-Mai, 1859.

2

Digitized by Google

собою племенъ 1). Въ характеръ Арабовъ много республиканскаго, но они лишены способности основать республику. Арабы не допускали поглощенія своей личности обществоиъ для составленія гражданской ассоціаціи, основанной на равенствів, но позволяли, вслівдствіе этой гражданской неспособности, уничтоженіе своей води властью тираннической. Пройдя періоды цвътущаго матеріальнаго благосостоннія и во многихъ отношеніяхъ замѣчательной въ своемъ родѣ кудьтуры, Арабы никогда не сдъязли ни одного шага впередъ въ гражданской жизни. Въ блистательную эпоху ихъ существованія они не пытались достигнуть свободныхъ гражданскихъ учреждений, ни ограничить произволь управляющей власти. Деспотизиъ еще сильнъе обозначается у Арабовъ, вообще у Магометанъ, чъмъ у Евреевъ. Законъ Магомета сосредоточивалъ власть религіозную и гражданскую въ одномъ лицъ-въ повелителъ народа; этого мы не находимъ у Израильтянъ. Цари ихъ были въ борьбъ съ первосвященниками и пророками. Но у Евреевъ, какъ и у Арабовъ, личность никогда не могда освободиться отъ безусловной гражданской или религіозной власти. Повиновеніе у Арабовъ занимаетъ мъсто свободы, и подобно тому, какъ въ гражданскомъ строѣ ихъ деспотизмъ граничитъ съ анархіей, такъ въ частной ихъ жизни полный произволъ идетъ рядомъ съ безпрекословной покорностью. Точно также, вибсть съ точнымъ наблюденіемъ извъстныхъ правилъ, предписанныхъ религіей, обрядовъ, стъсняющихъ жизнь и принимающихъ аскетическій характеръ, у Арабовъ преобладаетъ чувственность, дозволенная закономъ Магомета. У нихъ, какъ и у Евреевъ, только одна религія умѣряетъ деспотизмъ и анархію, и переходь оть безначалія къ неограниченной власти одного совершается религіознымъ путемъ. Деспотическая власть на небѣ и, какъ слёдствіе этого, деспотическая власть на землё, имѣющая вмѣсть религіозный и гражданскій характеръ, — вотъ соціальная форма жизни, которая постоянно всего болбе удовлетворяла Арабовъ. Богъ ихъ имбеть характерь калифа, и властелины земли и неба постоянно выходили у Магометанъ изъ одной формы. Арабы никогда не могли понять управление міромъ иначе, какъ личною властью 2).

1) Semiten und Indogermanen in ihrer Beziehung zu Religion und Wissenschaft von Rudolf Friedrich Grau, zw. Auf. Stuttgart, 1867.

2) Арійское, равно какъ и семитическое семейство, имѣло первоначально въ основаніи деспотическую власть главы его надъ другими членами; но, съ развитіемъ культуры, жена можетъ освободиться отъ мужа, въ семейства арійскомъ, и сдёлаться равной ему, а власть отца надъ дётьми способна также значительно уменьшиться. Въ семействъ семитическомъ, напротивъ, деспотическая власть

Магомета нельзя назвать основателемъ монотеизма у Арабовъ <sup>1</sup>). Извъстно, что онъ только слъдовалъ религіозному движенію своего времени, не опережая его. Основной идеей върованій Арабовъ былъ постоянно монотеизмъ. Но различнаго рода суевърія, — у каждаго племени были свои особенныя, — принимавшія идолоноклонническій характеръ, измѣнили первоначальную чистоту монотеистическаго патріархальнаго культа Арабовъ и были очень распространены именно въ тотъ періодъ, когда явился Магометъ; христіанство, уже сильно организованное, въ тъ времена стояло на границъ аравійскаго полуострова и начинало находить въ немъ послѣдователей; это заставляло Арабовъ желать болѣе возвышеннаго культа, чѣмъ прежнія ихъ поклоненія.

Алкоранъ былъ единственной преградой власти калифовъ; онъ, точно такъ же, какъ и Пятикнижіе, заключаетъ религіозные, равно какъ и гражданскіе законы. Съ постановленіями Магомета, точно исполняемыми, невозможно ни освобожденіе мысли, ни свобода вѣроисповѣданія, ни правильное, постоянное сношеніе съ народами не магометанами <sup>2</sup>). Алкоранъ у Арабовъ является самой сильной гражданской связью. Магометь и его преемники соединили во имя религіи различныя племена Аравитянъ, постоянно до того времени враждовавшія между собою. Исламизмъ до такой степени сильная религіозная форма, что всѣ тѣ народы, которые принимають его, получають семитическій характеръ. Прослѣдить это можно по Персамъ, по Индійцамъ, но всего болѣе іодчинены закону этому народы туранскаго племени; такъ напримѣръ, у Турокъ государство имѣетъ вполнѣ' семитическій строй.

Наука, разумъется, имъла меньше значенія во мнъніи Израильтянъ, чъмъ у Арабовъ; вообще, послъдніе представляють типъ болъе

- 1) E. Renan, Etudes d'Histoire religieuse, Paris, 1863.
- 2) E. Renan, Journal Asiatique, Avril-Mai 1859.

Digitized by Google

оща надъ женою и дътьми никогда не уменьшается, даже и при высшей культуръ Семитовъ. Женщину освобождалъ въ арійскомъ обществъ прогрессъ цивинизаціи; всъ средніе въка женщина была больше подчинена деспотической власти своето мужа, чъщъ въ послёдующія столътія и особенно въ наше время.

тонкій, болбе развитой, болбе склонный къ умственной работб и художественнымъ наслажденіямъ, чёмъ Евреи. Притомъ, надо зам'ятить, что Арабы вощии въ сношеніе съ народами, сохранившими традиція классической культуры, такъ что могли воспользоваться ен богатыми вкладами, тогда какъ Израильтяно, въ первый періодъ ихъ развитія, не были поставлены въ столь выгодное положение. Это сопривосновеніе Арабовъ съ цивилизаціей античнаго міра повело къ развитію того, что довольно неправильно называють арабской философіей. Разумвется, она составляеть явленіе столь же значительное, сколько и интересное. Между исчезновениемъ античной культуры и пробужденіемъ ума Итальянцевъ и франко-германскихъ народовъ было то, что можно назвать періодомъ арабскимъ. Но много ли въ этой арабской цивилизаціи чисто арабскаго? Относительно философіи не преувеличивая можно сказать, что въ ней арабскаго только языкъ, и что происхождение ея идеть оть иностранныхъ источниковъ 1). Справедливо, что изъ встхъ варварскихъ народовъ, появившихся на сцент . исторія, послѣ паденія западной римской имперіи, Арабы прежде другихъ начали цёнить и перенимать уцёлёвшее оть классической культуры <sup>2</sup>). Въ тѣ вѣка, когда народы, наводнившіе Европу, были еще погружены въ варварство и только что начинали организоваться, Арабы быстро развиваются послѣ первыхъ сношеній съ Персами в съ византійскими Греками. У нихъ появляются литература, искусство, философія, и они разработывають науки, особенно математику. Но начала этой очень быстро распустившейся цивилизаціи слѣдуеть искать не среди Арабовъ, -- главные дъятели ея были Персы, народъ арійскаго племени, принявшій законъ Магомета.

Заключенные, точно такъ же какъ и Израильтяне, въ узкій кругъ лиризма и пророчествъ, обитатели аравійскаго полуострова никогда не имъли малъйшаго понятія о томъ, что называють ученымъ изслъдованіемъ. Исламизмъ—результатъ религіозной борьбы, продолжавшейся уже нъсколько столътій, — въ первый въкъ своего суще-

<sup>1</sup>) E. Renan, Averroes, 1 V., Paris, 1866;—Spiegel, Eranische Alterthumskunde 1 B., Leipzig, 1871;—Mahomet et le Coran par I. Barthélemg Saint-Hilaire, Paris, 1865.

2) É. Vacherot, Histoire critique de l'Ecole d'Alexandrie 3 V-s, Paris, 1846.

ствованія быль вполнѣ чуждъ философіи и науки. Самый складъ, самое направление арабскаго ума, характеризованнаго религиознымъ закономъ того народа, были враждебны философіи. Пока исламъ былъ въ рукахъ Арабовъ, т. е. при первыхъ четырехъ калифахъ и въ періодъ династій Омміадовъ, всѣ движенія, происходившія въ его средѣ. нибли религіозный характеръ. Это измёнилось, когда въ срединь VIII столътія <sup>1</sup>), съ династіи Аббасидовъ, персидскій элементь взяль верхъ надъ арабскимъ 2). Хотя и покоренные Арабами, хотя и принявшіе законъ Магомета, Персы не потеряли философскаго склада ума и критическаго направленія мысли, отличающихь всь арійскіе народы. Центръ ислама, въ эту эпоху, былъ перенесенъ въ страны Тигра и Эвфрата, гдъ искусства и ремесла цвъли уже въ продолженія многихъ въковь и гдъ были живы традиціи еще недавно очень развитой-въ сравнения съ тъмъ, что принесли съ собою Арабы изъ пустыни---персидской культуры эпохи Сассанидовъ. Не смотря на то, что на Персахъ уже съ давняго времени сильно отразилось вліяніе Семитовъ и Туранцевъ, съ которыми они вошли въ спошение вслъдствіе своихъ завоеваній, они не утратили совершенно арійскаго типа своей культуры и по развитію стояли несравненно выше покорившихъ ихъ Арабовъ. Философія, изгнанная изъ византійской имперіи въ царствование Юстиніана, искала убѣжища въ странахъ, управляемыхъ персидскими царями. Христіане несторіанской секты, многочисленные въ западной части ихъ владъній, изучали науки и греческую философію. Медицина была исключительно въ ихъ рукахъ. Нашествіе Магометань остановило ихъ развитіе на стольтіе. Но съ династіей

1) E. Renan, Histoire Générale et Système comparé des Langues Semitiques 4-e éd., Paris, 1863;—L'Islamisme et la Science, conférence faite à la Sorboune le 29 Mars 1883, Paris, 1883.

2) Исламъ, подобно другимъ религіямъ [см. Римскія Катакомбы, ч. 4, стр. 299 и слъд.], распространнясь, измънялся согласно складу ума и мыслительныхъ способностей народовъ, принимавшихъ его, отражая въ себъ также религіозныя идеи, соормировавшіяся уже раньше, среди людей, обращенныхъ въ магометанство. Особенно понизился исламизмъ и сдълался болъе исключительнымъ, болъе нетерпимымъ, когда перешелъ въ руки Татаръ, Турокъ, Берберовъ, когда Турки сделались преобладающимъ народомъ въ исламизмъ. Мы видимъ также, что законъ Моисся, распространяясь въ мірь греко-римскомъ въ значительныхъ разиврахъ [см. Рпмскія Катакомбы ч. 3, стр. 60 и слёд.] въ столътія, предществовавшія и слёдовавшія за появленіемъ христіанства, очень удалился отъ своей первоначальной нетерпимости. Всего извъстнъе была тогда на Западъ саддукейская секта, отвергавшая религіозныя традиціи и принимавшая всемірный и оплософскій характеръ, болёе согласный съ идеями культурныхъ средиземныхъ Арійцевъ древняго міра, т. е. Грековъ и Римлянъ. Точно также народы туранскаго племени, принимая философскую религію арійскаго происхожденія, мъняютъ ее по складу своихъ идей. Это произошло, напримъръ, при распространеніи Буддизма, который до такой степени измънился, что его съ трудомъ можно узнать. Философскій характеръ его. доступный только Арійцамъ, пропадаетъ совершенно у туранскихъ народовъ.

Аббасидовъ Персы взяли верхъ въ моральномъ отношеніи, и персидская культура, эпохи Сассанидовъ, какъ бы снова воскресла. Багдадъ сдѣлался центромъ этой возрождающейся въ исламѣ Персіи <sup>1</sup>). Языкъ побѣдителей—арабскій—разумѣется, не быль вытѣсненъ, точно такъ же, какъ и въра Магомета. Но новая цивилизація эта удалилась отъ чистаго ученія ислама и приняла въ себя арійскія начала, внесенныя персидскими послѣдователями его. Нетерпимость и исключительность исламизма значительно уменьшились въ эпоху Аббасидовъ, окружавшихъ себя персидскими учеными, астрономами, математиками. Свобода мысли развивалась въ ихъ дворахъ и начиналось изучение культуры античнаго міра, Индіи, древней Персіи. Творенія Аристотеля, Эвклида, Галена, Птолемея и другихъ писателей Грековъ и Римлянъ были по воль аббасидскихъ калифовъ переведены на арабскій языкъ. Въ ть времена легче было получить сочиненія этихъ ученыхъ въ Багдадъ и Кара-Амидъ, чъмъ въ Римъ или Парижъ. Памятники эллинической литературы дошли до западныхъ странъ въ XII-иъ столътіи въ переводъ на арабскій языкъ, пройдя черезъ Багдадъ, Дамаскъ, Кордову и Толеду. Древняя греческая культура была и въ это время единственнымъ источникомъ настоящихъ знаній. Болѣе высокая степень цивилизаціи Сиріи и Багдада и первенство ихъ надъ западными странами происходили преимущественно оттого, что Арабы и Персы были тогда ближе къ традиціямъ классической культуры, чъмъ Галло-Франки и Германцы.

Перенятая Арабами философія проявилась у нихъ совершенно такъ, какъ самобытныя, спекулятивныя системы въ Индіи и въ Греціи <sup>2</sup>). Первоначально это было только философское толкованіе, изъясненіе существующей уже религіи или поклоненія, которому слѣдовали; потомъ мысль освобождается и становится въ независимое положеніе, что, разумѣется, вызываетъ противодѣйствіе со стороны вѣрующихъ. Самостоятельность мысли оскорбляла по временамъ ревностныхъ послѣдователей Корана и вызывала ихъ на энергическіе протесты и дѣйствія. Тогда происходили гоненія любителей античной культуры, свободно-мыслителей и философовъ; но эти порывы религіознаго усердія проходили, и идеи терпимости надолго брали верхъ, способствуя продолженію развитаго движенія эпохи Аббасидовъ,

Такъ называемая арабская философія представляется какъ реакція персидскаго, т. е. арійскаго ума, противъ исламизма <sup>3</sup>). Ее потому

1) Weltgeschichte von Leopold von Ranke, fünfser Theil, zw. Abtheilung, Leipzig, 1884.

2) V. Cousin, Histoire générale de la Philosophie.

3) E. Renan, Etudes d'histoire religieuse, Paris 1863;—Le Cantique des Cantiques, traduit de l'hebreu avec une étude sur le plan, l'age et le caractère du Poème par E. Renan, Paris 1884. Точно также суфиямъ, т. е. религіозное ученіе магометанскихъ монашескихъ орденовъ, согласно которому, человъкъ есть истеченіе Бога и стремится снова къ соединенію съ нимъ, можно считать протестомъ натуралистическихъ и пантеистическихъ началъ-постоянно преобладающихъ въ религіяхъ арійскихъ народовъ-противъ узкой, безжизненной и сухой

нельзя считать арабской 1), а греко-персидской и гораздо болбе греческой чёмъ персидской. Справедливо, что арабская философія была вызвана Персами, но по формъ и сущности она отблескъ греческой философіи, съ примъсью эдементовъ древне-персидской, также индійской литературы и сама по себѣ не представляеть ничего оригинальнаго. Арабскіе философы только комментаторы и переводчики Грековъ; ихъ творенія имъють существенный характеръ подражанія. Они не внесли въ сумму умственнаго капитала человѣчества ни одной новой мысли, а ограничивались собраніемъ и поясненіемъ идей греческихъ философовъ. Нътъ самобытныхъ арабскихъ философскихъ системъ; у философіи Арабовъ не было ни зарожденія, ни фазъ развитія, характеризующихъ умственныя созданія, въ самомъ дълъ, оригинальныя; у нея нъть прошедшаго; она безъ исторіи. Развившись вдругъ, эта философія, какъ растеніе безъ корня, выходить изъ перипатетизма, т. е. системы Аристотеля. Работы арабскихъ философовъ слѣдують одна за другой почти безъ прогресса; идеи одного не вызывають идей другого. Всѣ они черпають у одного источника, именно: у перипатетизма. Авторитеть Аристотеля всесиленъ у арабскихъ философовъ; вліяніе его доктрины замѣтно во всякой строкъ ихъ сочинений. Принципы его системы направляють и вдохновляють всь ихъ размышленія. Философія Арабовь, состоящая преимущественно изъ собранія комментарій Аристотеля, подчинена, однако, также и догматамъ исламизма; она развивается, пока это не прекословить въръ Магомета.

Но надо замѣтить, что изъ всѣхъ греческихъ философій перипатетизмъ всего менѣе противорѣчитъ вѣроученію ислама. Преимущественно одной изъ своихъ сторонъ эта система должна была согласоваться съ идеями магометанъ, именно: удаленіемъ ея отъ пантеизма, постоянно столь мало привлекательнаго для изслѣдователей ислама, и выраженіемъ въ ней индивидуальнаго начала, преобладавшаго также въ религіи и въ понятіяхъ Арабовъ. Въ философіи Аристотеля Богъ внѣ міра, составляющаго его случайное и эфемерное созданіе. Потому-то арабскіе философы, —которыхъ, какъ магометанъ и, слѣдовательно, монотеистовъ по преимуществу, должны были удовлетворять принципы индивидуализма въ религіи, а напротивъ, идеи пантеизма отталкивать ихъ, — потому-то, говорю я, арабскіе мыслители всего охотнѣе развивали начала системы Аристотеля, сдѣлавшейся основаніемъ ихъ философіи.

Но Арабы придерживались перипатетизма и не искали опоры и внушенія въ другихъ греческихъ философіяхъ, пока любимую ими систему можно было согласовать съ догматами исламизма. Разумъется, это было возможно лишь до извъстной степени: во многомъ существенномъ доктрину Аристотеля, хотя и меньше другихъ греческихъ

есологія арабскаго ислама. Извъстно, что источники суфизма слъдуеть искать въ Персіи и въ Индіи, а не среди Арабовъ, и что большан часть послъдователей этого ученія были Персы.

<sup>1)</sup> Gustav Weil, Geschichte der Chalifen, II-er Band, Mannheim 1848.

философій противоръчащую догматамъ въры Магомета, нельзя примирить съ послёдними. Это заставило арабскихъ мыслителей почерпать изъ другихъ источниковъ. Система Платона проявляется, но очень неопредбленно, въ ихъ философія. Напротивъ, въ ней сильнье выражается александрійскій неоплатонизмь, измьненный, однако. системой Аристотеля и религіозными вліяніями ислама, такъ что его очень трудно распознать. Неоплатонизмъ, какъ извъстно, проникъ въ перинатетизмъ вслёдствіе александрійскихъ комментарій Аристотеля. и Арабы, слёдуя этимъ толкованіямъ, почерпали также неоплатоническія доктрины. Но Арабы ознакомились и болѣе прямымъ путемь съ сочиненіями неоплатониковъ; послъднія были очень распространены въ греческихъ школахъ восточной имперіи, именно въ ту эпоху, когда арабскіе мыслители начали изучать философію. Нъкоторыя изъ книгъ александрійской школы были переведены Арабами, и средн ихъ пользовались большимъ уваженіемъ неоплатоники Плотинъ и Проклъ, особенно первый изъ нихъ, котораго арабскіе писатели называють Платономъ египетскимъ. Только неоплатонизму можно приписать нѣкоторыя идеи, встрѣчающіяся у арабскихъ философовъ.

Платонизмъ и неоплатонизмъ входятъ потому въ философію Арабовъ только для того, чтобы пополнять недостаточность перипатетизма. Недостаточность эта пряявляется именно въ томъ, что Богь Аристотеля, не имъя очень возвышеннаго характера, не могъ занять мъста Бога Магомета. Надо было потому искать въ другой системъ высшее существо, болье соотвътствующее понятіямъ о Богь Семитовъ. Опредбление Бога въ неоплатонической философіи, имъющаго. согласно ученію этой школы, болье абстрактный, болье возвышенный, болве неисповъдиный, менве доступный разуму человъка характерь, чъмъ у перипатетиковъ, должно было полнъе удовлетворять арабскихъ мыслителей, чёмъ понятіе о Богѣ въ философія Аристотеля. Къ этому присоединялось еще и то обстоятельство, что обладая большей суммой мистицизма, чёмъ другія философскія системы Греціи, неоплатонизмъ способенъ былъ привлекать мыслителей Семитовъ, умственная дъятельность которыхъ всегда болъе или менъе оттѣнена мистицизмомъ 1). Но съ другой стороны, пантеизмъ, постоянно отталкивающій Арабовь, выражающійся также въ сильной степени въ неоплатонизмъ; долженъ былъ парализировать ихъ влечение къ философіи Александрійской школы. Потому-то мы видимъ, что арабскіе мыслители вращаются постоянно между перипатетизмомъ и неоплатонизмомъ, не заключая тъснаго, окончательнаго союза ни съ одной изъ этихъ философскихъ системъ и не вводя въ нихъ своихъ оритинальныхъ умственныхъ выводовъ. Даже и тѣ изъ арабскихъ мыслителей, которыхъ не очень стъсняли постановленія закона Магомета, какъ напримъръ, Аверроэсъ, самый замъчательный изъ нихъ, был

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Иногда, однако, идеи, приближающіяся къ неоплатонизму и встрвчающіяся у арабскихъ философовъ, могли прямо идти съ Востока. Въ самомъ неоплатонизмъ, какъ извъстно, много началъ, перенятыхъ у восточныхъ религій и философскихъ доктринъ.

только комментаторами греческихъ философовъ и основывали свое ученіе на слитіи системъ послъднихъ. Но вообще можно сказать, что арабскіе философы никогда не освобождались окончательно въ своихъ системахъ отъ исламизма, или по крайней мъръ не въ такой степени, какъ арійскіе философы отъ своихъ религій. И если арабскіе мыслители удалялись отъ закона Магомета, то это на крыльяхъ не собственной, а классической философіи.

Но попытка распространить среди Арабовъ философскія идеи, оставшись неизвъстна большинству ихъ, не удалась, не пмъла послъдствій и не отразидась въ умственной жизни народовъ семитическаго Востока, у котораго въ поняти о Богъ всегда входитъ очень мало философскихъ началъ. Арабы, какъ вообще Семиты, опредълня ръзко и положительно качества Бога, устраняють въ познапіи его всякое философское данное. Для объясненія всего они довольствуются Богоиз-создателемъ, управляющимъ непосредственно міромъ и проявляющимся людямь пророками. Богь у Семитовь, и туть мы разумѣемъ преимущественно главные типы этого племени, т. е. Евреевъ и Арабовъ, не представляеть никакого разнообразія; опъ не имъетъ пи пола, ни ибсколькихъ лицъ; слово богиня имъ непонятно. У нихъ нъть миеологіи; ихъ Богъ отдёляется оть природы просто п очень опредбленно; онъ не рожденъ, не родитъ и не имветъ себв подобныхъ. Введение философскаго начала возможнъе въ религи заключающія не ръзко опредъленныя понятія о Богь, въ которыхъ самая личность Бога не представляется окончательно завершенной, и въ сущности его болье движенія, больше жизни 1).

Философія среди персидскихъ магоматанъ могла приняться только потому, что они, преобразовавъ исламъ по своимъ понятіямъ, внесли въ него начала арійскихъ поклоненій. Легенда Магомета, развитая Персами, получила у нихъ тотъ пышный характеръ, которымъ вообще отличаются легенды ирано-индъйскія. У Арабовъ, жителей пустыни, напротивъ, легенда ислама чрезвычайно проста.

Философія была всегда осуждаема мусульманами; перёдко даже ихъ мыслители подвергались преслёдованіямъ. Өеологическая реакція наконецъ взяла верхъ, и въ началё XIII-го столётія философское движеніе среди Арабовъ было окончательно задушено религіознымъ фанатизмомъ. У европейскихъ Арійцевъ религіозныя власти были также

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Туранскіе народы, столь же мало способны какъ и Семиты не только къ созданію, но и къ пониманію метафизическихъ системъ, потому такъ легко отдълянись отъ Буддизма и слъдовали ученію Магомета, что въ послъднемъ метафизика играетъ самую ничтожную роль, тогда какъ въ ученіи Саккіамуны, даже и искъженномъ полудикими, принявшими его, народами, все-таки же остаетя тънь философскихъ мыслей. Въ наше время исламизмъ находитъ многочисленныхъ послъдователей между Неграми въ Африкъ, тогда какъ христіанство очень мало распространяется тамъ. Религія эта, заключая въ себъ извъстную долю философскихъ началъ, трудно понимается Неграми, тогда какъ исламизмъ, религія моноистическая по преимуществу, и потому бъдная философскими идеями, доступные подямъ мало способнымъ на умственную дъятельность.

враждебны философскому развитію и не разъ пріостанавливали его, но никогда не могли уничтожить его совершенно, какъ это произошло у Арабовъ, и мы видимъ, что среди Арійцевъ философская мысль, не смотря на религіозную реакцію, продолжаетъ жить, протестуя въ отдѣльныхъ личностяхъ и ожидая удобнаго времени для своего полнаго проявленія.

То, что сказано о философіи Арабовъ, можно также сказать объ ихъ наукъ, не исключая и математики, получившей у нихъ большое значеніе, что совершенно понятно, такъ какъ это знаніе основано на предвзятыхъ положеніяхъ, не подлежащихъ философскому анализу, который Семиты всегда охотно обходять. Дъятельность Арабовь и тутъ не была вполнѣ самостоятельная; они брали матеріалъ уже готовый у народовъ болѣе ихъ цивилизированныхъ: Персовъ, византійскихъ Грековъ, Индъйцевъ, разработывали эту чужую собственность и передавали её возникающимъ цивилизаціямъ латинскихъ народовъ. Извъстно, напримъръ, что Арабы переняли цифры у Индъйцевъ, а не были изобрѣтателями ихъ; первое понятіе объ алгебрѣ Арабы получили также отъ Индъйцевъ, хотя они дали этой наукъ арабское имя. Нѣкоторыя математическія данныя, способныя иногда составлять какъ бы свелеть философскаго размышленія, никогда не одъвались у Арабовъ въ философскую плоть. Напротивъ, у Грековъ выработанныя ими математическія науки, какъ напримъръ геометрія, примънялись къ философскому разсужденію, облегчая его.

Подобно Евреямъ, Арабы, по натуръ своей, лишены любознательности и у нихъ нътъ побужденія къ изслъдованію характера и происхожденія предметовъ внѣшняго міра. Они, какъ вообще всѣ Семиты, неспособны извлекать изъ ряда событій и явленій ихъ общую мысль и угадывать типы. Какъ и у Евреевъ, религіозныя стремленія преобладають у Арабовъ надъ требованіями науки. «Богъ великъ, Богъ всемогущъ, Богу извъстно», -- вотъ обыкновенный отвътъ Арабовъ на всякое постороннее усиліе возбудить ихъ умственную дѣятельность <sup>1</sup>). Послѣднее истолкованіе всего у нихъ находится въ Богъ въчномъ, всемогущемъ, предшественникъ міра, единственномъ творць и властитель его. Идеей величія Бога, поглощающей всь остальныя, кончается каждое ихъ размышленіе. Точно также при всякомъ научномъ, представляющемся имъ вопросѣ и при какомълибо разсужденіи, послѣ изложенія противоположныхъ мнѣній, Арабы не дълають заключенія, а повторяють: «Богу это извъстно». Объяснение всего у нихъ такъ просто, что нътъ мъста умственной дъятельности. «Богъ есть, Богъ все создалъ»; сказавъ это, Арабъ все сказаль. Догмать откровенія находится всегда въ оппозиціи съ свободнымъ изысканіемъ, которое можеть его опровергнуть.

Главная заслуга Арабовъ состояла въ томъ, что они были какъ бы мостомъ, посредствомъ котораго уцѣлѣвшее отъ классической культуры и отдѣленное отъ современныхъ имъ западныхъ народовъ потокомъ наводненія варваровъ перешло къ Франко-Германцамъ. Этя

<sup>1)</sup> E. Benan, Nouvelles études d'Histoire religieuse, 2-e éd. Paris 1884.



послёдніе впервые ознакомились со многими греческими философами по арабскимъ переводамъ. Но все-таки же остается неоспоримымъ, что магометанскій законъ, противясь научнымъ изслёдованіямъ и гражданской свободѣ, пріостанавливалъ, если онъ строго соблюдался, развитіе мысли.

Даже и историческія изслёдованія очень мало развились у Арабовъ. По мнёнію ихъ, разбирая времена, предшествовавшія исламу, можно воскресить прежнія заблужденія. Если у нихъ есть исторія, то она имѣетъ постоянно религіозный колорить. Она начинается съ Магомета, подобно тому, какъ у Израильтянъ съ Авраама, т. е. въ томъ и другомъ случаё точка исхода ея — божественное откровеніе, религіозное движеніе. До Алкорана у Аравитянъ не было исторіи; это было время неизвёстности, не оставившее лѣтописей. Лишь только прошелъ періодъ религіознаго энтузіазма Арабовъ. — который былъ не столь продолжителенъ какъ у Израильтянъ, — прекратилась ихъ наука, ихъ философія, окончилась ихъ культура; они возвратились къ тому полудикому состоянію, въ которомъ находились до Магомета, и болѣе не выходили изъ него.

Въ предѣлахъ искусства дѣятельность Евреевъ, равно какъ и Арабовъ, довольно ограничена; можно даже сказать, что тѣмъ и другимъ отказано въ способности къ изобразительном ухудожеству. Религіозный законъ ихъ, ограничивъ, или совершенно запретивъ фигуративное искусство, нисколько не дѣйствовалъ наперекоръ натурѣ и дарованіямъ этихъ народовъ; напротивъ, онъ вполнѣ согласовался съ ихъ наклонностями и характеромъ. Это уже видно изъ того, что до принятія ими религій, не допускавшихъ изображенія живого существа, ни Израильтяне, ни Арабы не выказали большихъ расположеній къ живописи и пластикѣ.

Законъ Моисея, запрещавшій Евреямъ изображеніе Бога, чтобы удалить ихъ отъ идолослуженія, парализировалъ у нихъ въ то же время и фигуративное искусство вообще, такъ какъ послѣднее у народовъ древняго міра начиналось обыкновенно представленіемъ божества. У Арабовъ законъ этотъ получилъ еще болѣе опредѣленный и исключительный характеръ. Мусульманинъ не долженъ изображать живого существа, такъ какъ этимъ онъ какъ бы присвоиваетъ себѣ создательную силу Бога, и что онъ на это не имѣетъ права, доказывается его безсиліемъ одушевить сдѣланное имъ изображеніе, которое, говорятъ Магометане, въ день суда будетъ требовать себѣ отъ него душу. У Мусульманъ потому въ орнаментаціи употреблены или красиво написанныя сентенціи изъ Алкорана, или искусно соединенныя и сплетенныя линіи, извѣстныя подъ именемъ арабесокъ.

Въ сочиненіи плана зданія, въ распредѣленіи всѣхъ его частей согласно главной мысли, арабскіе архитекторы, которыхъ постоянно занимали болѣе детали, чѣмъ общее, уступаютъ строителямъ греческихъ и римскихъ храмовъ, театровъ, термъ, многихъ византійскихъ церквей, готическихъ соборовъ, религіозныхъ зданій и дворцовъ возрожденія. Общаго, совокупнаго цѣлаго не встрѣчаешь въ арабской архитектурѣ. Арабы вообще отличались наклонностью обращать вниманіе на подробности, на части, и упускать изъ вида ихъ связь. Они были лишены способности опредълять и оцънять соотвътственность частей, понимать зависимость ихъ одна отъ другой, схватывать общее. Въ этомъ отношении Арабы, можно сказать, составляютъ совершенную противоположность Грекамъ. Въ своихъ постройкахъ Аравитяне выказали большую способность къ развитію и украшенію частей. Архитектуру ихъ можно назвать постоянной, непрерывной орнаментаціей. Такимъ образомъ, при не столь значительныхъ, какъ у другихъ народовъ, постройкахъ, не требующихъ обширнаго архитектурнаго взгляда, не представляющихъ величественныхъ размѣровъ зданій античнаго міра, среднихъ въковъ и возрожденія, Арабы создали архитектурный стиль, который своимь фантастическимь характеромъ и роскошностью деталей производитъ волшебное, чарующее дъйствіе. Орнаментика, дълающаяся въ архитектурь другихъ стилей. какъ напр. греко-римскомъ, предметомъ второстепеннымъ, въ зданіяхъ арабскихъ, лишенныхъ основной формы—всегда бѣдныхъ фасадомъ, вообще внъшностью въ сравнении съ внутренностью-становится главною цёлью. Въ ней дана воля вполнъ причудливому воображенію, создающему свои особенные законы. Драпировка цвътныхъ матерій и ковровъ, палатокъ, падающихъ капризными складками, и тоненькія колонки, подражающія шестамь шатровъ-воспоминанія прежней кочевой жизни-повторяются очень часто въ арабскихъ декоративныхъ элементахъ. Пораженный этой затъйливой, богатой, роскошной орнаментаціей, зритель находить въ ней, на нѣсколько времени, полное удовлетворение и не перестаеть восхищаться этими причудливыми и игривыми украшеніями, распространяющимися на всѣ архитектурные элементы, не исключая и самыхъ незначительныхъ, и напоминающими тъ фантастические разсказы, до которыхъ Арабы такіе охотники; но наконецъ глазъ утомляется или ищетъ въ этихъ узорахъ и кружевахъ архитектурныхъ линій и положительныхъ существенныхъ формъ, которыхъ не находитъ. Все это производить впечатлѣніе неестественной, возбужденной мечтательности, скорће чћиљ развите здравыхъ, положительныхъ, разумныхъ началъ и приложение ихъ къ жизни.

Отъ фигуративныхъ искусствъ Арабы были удалены и тѣмъ особеннымъ складомъ ихъ воображенія, быстро переходящаго отъ одного предмета къ другому, отъ одной крайности къ другой, что труднѣе вѣ живописи, чѣмъ въ архитектурномъ орнаментѣ. Потому, если бы изображеніе живого единства и не было запрещено закономъ Магомета, Арабы все-таки же не предпочитали бы живописи и пластики архитектурѣ, такъ какъ при представленіи людей и звѣрей не допускается, въ такой степени, свобода фантазіи, какъ въ архитектурныхъ формахъ и въ ихъ украшеніяхъ.

То же самое можно сказать и объ Евреяхъ: мысли этого народа были постоянно слишкомъ подвижны; картины, создаваемыя его воображеніемъ, слишкомъ быстро смѣнялись одна другою, чтобы утвердиться въ фигуративной формѣ, тогда какъ законъ Монсея удалялъ ихъ отъ изображенія человѣка пластическими формами или красками

Іудеи въ блистательные періоды своего существованія не имѣли искусства; архитектура ихъ не была оригинальна. Извѣстно, что храмъ Соломона составлялъ заимствованіе у ассирійскихъ и финикійскихъ построекъ и что онъ производилъ впечатлѣніе не формами своими, но удивительнымъ изобиліемъ драгоцѣннаго матеріала—чисто азіатскій художественный пріемъ.

Постройки Арабовъ, однако, нельзя назвать вполнѣ своеобразными. Извѣстно, что первые строители мечетей у нихъ были византійцы, и что они дали арабской архитектурѣ тѣ элементы, изъ которыхъ впослѣдствіп развился самостоятельный стиль. Цѣкоторыя изъ отличительныхъ формъ построекъ Арабовъ они нашли въ завоеванныхъ ими странахъ, какъ напримѣръ такъ называемую подкововидную арку въ Спріп. Даже и ремесла не очень процвѣтали у Евреевъ и Арабовъ; они часто обращались къ иностранцамъ; первые къ Финикіянамъ и сосѣднимъ народамъ, а вторые къ византійскимъ Грекамъ, къ Персамъ, къ Сиріянамъ. Арабы ничего не принесли съ собою изъ пустыни, исключая религіи, фанатизма, двигавшаго ихъ на завоеванія, и извѣстнаго рода поэзіи. Все прочее они пріобрѣли впослѣдствіи: ихъ философія, ихъ науки, ихъ архитектура, ихъ ремесла были первоначально приняты ими у вышеназванныхъ народовъ.

Для эпопеи и для драмы, т. е. для начала и полнаго развитія поэзіи у Арабовъ, точно такъ же какъ и у Израильтянъ, не было ни склонности, ни способности. У арійскихъ народовъ эпопея развилась на богатой мивологической почвѣ, которой нѣтъ у Семитовъ. Притомъ ихъ прошедшее имѣетъ священный характеръ; оно неприкосновенно, и поэты не могутъ представлять его по своимъ идеямъ, согласно своему воображенію. Потому-то у Евреевъ не развилась эпическая поэзія, не смотря на то, что Израиль имѣлъ много элементовъ грандіозной эпопеи, какъ напримѣръ славную продолжительную борьбу за независимость и немалое число героическихъ личностей, очень способныхъ быть воспѣтыми въ эпопеѣ. Разсказы тысячи одной ночи и т. п., которыя долго приписывались Арабамъ, были заимствованы у Индѣйцевъ <sup>1</sup>) и во времена относительно болѣе позднія.

То же самое можно сказать и о драмѣ. Этотъ родъ поэзіи требуетъ также мивологической или эпической почвы, равно какъ и пособія многихъ искусствъ; ей нужна сцена, ея пластическія и животныя украшенія, мимика. Всего этого не доставало Семитамъ. Отсутствіе въ ихъ характерѣ тонкихъ оттѣнковъ умственной жизни дѣлаетъ ихъ мимику очень несложной. Ею они передаютъ единственно рѣзкія чувства. Въ Пѣснѣ пѣсней Соломона хотя и совершенно преобладаетъ лирическій элементъ, есть также зачатокъ драмы<sup>2</sup>), но неполный, неразвивающійся. Связъ между сценами и положеніями слаба въ этомъ поэтическомъ произведеніи—скорѣе лирико-идиллическаго, чѣмъ драматическаго характера;—развитіе дѣйствія въ немъ идеть отрывочно. Оно не удовлетворяетъ сценическимъ условіямъ и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Spiegel, Eranische Alterthumskunde, er. B.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Weber, Allgemeine Weltgeschichte.

отклоняется во многомъ отъ того, что называютъ Арійцы драмой <sup>1</sup>). Есть драматическіе элементы и въ книгѣ Іова; содержаніе ея трагаческое и форма ея—разговоръ; но въ ней нѣтъ дѣйствія, нѣтъ драматическаго развитія событій.

Одна только лирическая поэзія—выраженіе душевной жизни—цвіла у Израильтянъ и у Арабовъ, и они развили ее въ очень сильной степени. Еврейская лира не переставала пъть и нельзя не согласиться, что извѣстные псалмы и нѣкоторыя пѣсни Арабовъ принадежать въ дучшимъ образчикамъ поэзіи этого рода; но и въ лириче скихъ стихотвореніяхъ Семиты вращаются въ очень узкой сфері. Поэзія пустыни Арабовъ довольно однозвучна: въ ней не достаеть разнообразія; темы ея немногочисленны, скоро исчерпаны и вызваны минутными, личными ощущеніями; а поэзія Евреевъ имъетъ искличительно религіозный характеръ и воспъваетъ только то, что относится, въ большей или меньшей степени, къ ихъ въръ. Главное назначеніе ихъ поэзіи было-высказывать ощущенія, производимыя вь благочестивой душѣ соприкосновеніями съ внѣшнимъ міромъ, равно какъ и впечатлѣнія скорбей и радостей. Вдохновенные религіозных чувствомъ, однако, Израильтяне иногда, въ самомъ дълъ, неподражаемы и достигають высшихъ поэтическихъ сферъ. Поэзію Арійцевь справедливо сравнивають со страною, въ которой горы и долины. лѣса и озера, нивы и пажити; поэзію Арабовъ напротивъ-съ пустыней и ея небольшими оазисами.

При изслѣдованіи арабской культуры не трудно замѣтить, что она имѣеть одинъ типъ и очень скоро встрѣчаеть свои границы. Араби не выказали никогда большой многосторонности. Въ тѣхъ завоеванныхъ ими странахъ, гдѣ цвѣла прежде культура чуждая имъ, он теряли свою оригинальность и перенимали, на сколько были способны, цивилизацію народовъ, покоренныхъ ими. Культура, вызванная такихъ образомъ, была неестественна и лишена живучести.

Не смотря на то, что цивилизація Арабовъ была выше, и особен но имѣла болѣе привлекательный характеръ, чѣмъ культура еврей ская, что они оставили послѣ себя замѣчательные памятники архитектуры, что въ жизни ихъ вообще больше изящнаго, поэтическаго, и что они были одарены болѣе тонкимъ художественнымъ вкусомъ, чѣмъ Израильтяне, культура послѣднихъ была орпгинальнѣе, осо бенно это можно сказать объ ихъ религіозной литературѣ. Вѣра Магомета во многомъ является какъ подражаніе закону Моисея, а философія Арабовъ выросла на греческой почвѣ.

<sup>1)</sup> Le Cantique des Cantiques traduit de l'Hebreu avec une étude sur le plan l'age es le caractère du Poème par E. Renan, Paris 1884.

۴.

Въ характеръ Семитовъ, нельзя не замътить одну преобладающую ерту, именно: ихъ субъективность. Племя это по преимуществу ебялюбивое <sup>1</sup>). Личныя чувства, любовь, ненависть, мщеніе никогда и имъли у другихъ народовъ такого сильнаго развитія, какъ у Ceитовъ. Выстунающихъ личностей у нихъ всегда очень много; но (вятельность ихъ постоянно направлена на подчинение себъ воли ругихъ, и они отличаются эгонзмомъ, сухостію, нетерпимостью. Покоряющій все своему личному суду или разсчету, Семить любить рорнулы короткія и простыя. Воть почему сентенціи или разунныя изреченія, пословицы, нравоучительныя притчи, параболы—любимыя рормы выраженія мысли у Семитовъ; въ нихъ они сосредоточиваоть иногда огромную сумму опытности и здраваго практическаго мысла. Индивидуализмъ, преобладающій въ характеръ Семитовъ, разумъется, не составляеть главной причины ихъ склонности къ монотеизму, но, конечно, помогалъ развитію среди нихъ монотеисгическихъ идей. Семитъ вслъдствіе своей субъективности отыскиваетъ Бога не въ природъ, а въ себъ самомъ. Такъ какъ у него прежде всего его собственное «Я» и онъ на столько понимаетъ міръ, на сколько этотъ послъдній служить его цълямъ и потребностямъ, го онъ съ большей ревностью чёмъ Аріецъ ищетъ первоначальное «Я» міра 2), который для него не существуеть безъ его собственнаго «Я».

<sup>1</sup>) Ch. Lassen, Indische Altherthumskunde, 1-r B., Leipzig 1867;-E. Renan, Histoire générale et système comparé des Langues Sémitiques, Paris 1863.

<sup>3</sup>) Тотъ еактъ, что у Израильтянъ до Авраама, можно даже сказать, до Моисся, не была такъ сильно, какъ впослъдствіи, обозначена наклонность къ мовотензму и даже существовалъ извъстнаго рода политензмъ, не противоръчитъ тому мнѣнію, что пустыня развиваетъ идею единобожія. (См. Римскія Катайомбы ч. 4 стр. 308). Сильно возбужденное религіозное чувство, религіозная реориа принимаютъ характеръ, обусловленный той природой, среди которой живсть народъ, подвергающійся религіозному броженію. Это именно я случилось въ эпоху Моисся и Магомета, до которыхъ Израильтяне и Аравитяне уже были монотенсты—и еактъ пронвленія монотенстическихъ идей въ этихъ реориахъ, совершившихся въ пустынъ, можетъ, напротивъ, служить доказательствомъ, что она способна развивать монотензиъ.



Въ поэзіи Семитовъ также ръзко выразился ихъ индивидуализмъ. У нихъ, какъ мы уже видѣли, цвѣла только лирическая поэзія, субъективная по преимуществу, способная выражать одни личныя чувства <sup>1</sup>) и состояніе души поэта. Семить стихотворець никогда не разработываеть сюжета чуждаго ему; онь говорить прежде всего о себѣ самомъ, изливая свои собственныя чувства, наполняющія - его душу, свой восторгъ, свою ненависть, свою любовь; это главный матеріаль его композицій. Онъ не пропадаеть, не изглаживается въ своемъ сочинении, какъ поотъ эпический, за событиями или героями воспѣваемыми имъ, среди которыхъ ему нѣтъ мѣста. Содержаніе эпоса—это общирный міръ съ его разнообразными явле ніями; воть также почему эпическая поэзія не могла развиться Семитовъ, сосредоточивающихъ все въ свою личную субъективность. У народовъ арійскаго племени, гораздо менѣе индивидуальныхъ, чёмъ Семиты, преобладала эпическая поэзія. Она до того несубь ективна, что имя поэта обыкновенно остается неизвъстно, какъ это мы, напримъръ, видимъ по германскимъ, греческимъ и индъйскимъ поэмамъ. Субъективность поэта въ этихъ произведеніяхъ, выражающихъ стихами не свои личныя чувства, а чувства всего народа, уничтожается. Даже лирическая поэзія, субъективная по преимуществу, имѣетъ болѣе разносторонній характеръ у арійскихъ на родовъ, чёмъ у Семитовъ.

Индивидуализмъ въ сильной степени проявляется также и въ гражданской жизни Семитовъ. Какъ мы уже сказали, они всего чаще или повинуются деспотической власти, или находятся въ анархи. Первая изъ этихъ формъ общественной жизни столько же субъективна, сколько и вторая. Въ анархіи каждый дъйствуеть по своей волѣ, не думая о другихъ, не принимая во вниманіе, не заботясь объ общемъ желаніи, объ общемъ мнѣніи, безъ чего не можетъ существовать никакое государство; а при деспотическомъ правленія всѣ члены общества подчинены одному дъйствующему, съ пренеореженіемъ волею подвластныхъ ему. Индивидуализмъ, преобладающій въ характерѣ Семитовъ, не есть слѣдствіе ихъ стремленія въ гражданской свободь, къ освобожденію личности отъ поглощающато ее общества, а скорве желаніе избъжать подчиненія законамъ 🛚 стать внв ихъ. Индивидуализмъ этотъ не влечетъ за собой призванія личной свободы ближняго, а только стремленіе подчинить er@ своей власти.

Другая отличительная особенность моральной натуры Арабовъ, какъ было уже замъчено, это преобладаніе религіознаго начала надъ

Digitized by Google.

1) E. Renan, Melanges d'Histoire es de voyages, Paris 1878.

философскимъ, во всякомъ отправлени ихъ умственной жизни. Главная область ихъ дъятельности – это религія. Можно сказать, что народы арійскаго племени были почти постоянно въ зависимости, когда дѣло шло о религіи, отъ Семитовъ. Исключеніе дѣлаетъ только одинъ буддизмъ. Но это поглощение у Арабовъ религиозными идеями всякой другой умственной жизни оставило пробъль въ ихъ развити. Они обывновенно не придають никакой важности знаніямь человѣка, подавленные мыслью его ничтожества передъ Богомъ и считаютъ ихъ гораздо болѣе ограниченными чѣмъ они есть на самомъ дѣлѣ. Это сдблало невозможной науку у Арабовъ, для которыхъ внъшній мірь, натура, не подвергаясь ихъ наблюденію, какъ бы не существуеть. Религіозное чувство поглотило у нихъ пытливость ума, и ны замъчаемъ, вслъдствіе этого, у Арабовъ совершенное отсутствіе научнаго инстинкта. Они притомъ лишены способности концентрировать явленія моральнаго міра и понимать въ одномъ общемъ цвлый рядъ, цълую группу явленій, подводя ихъ подъ одинъ опредъляющій ихъ законъ. Если Арабъ обращаетъ вниманіе на какоелибо дъйствіе природы, то въ противоположность тому, что дълаеть въ такомъ случаѣ Аріецъ, начинающій изслѣдованіе, изысканіе причинъ заинтересовавшаго его явленія. Арабъ переходитъ прямо на нею всемогущества Бога, въ которой пропадаетъ все конечное, все частное. Удивленіе, ведущее Арійца къ познанію, дълается у Араба источникомъ изумленія передъ могуществомъ Божіимъ.

Красота всего, что живеть, не поражаеть Семита; еще менъе онъ склоненъ подражать природъ или идеализировать ее подобно Арійцу. Послъдній, можно сказать, составляеть зеркало натуры; въ ней онъ ищетъ свои радости; онъ отыскиваетъ ея законы, не думая при этомъ о самомъ себъ; красота природы—его наслажденіе, познаніе ея—его цъль; ей подражаетъ онъ въ искусствъ.

У Семита такъ сильно понятіе о всемогуществъ Бога, что ничего не удивляетъ его. Религіозныя сомнѣнія незнакомы ему, такъ какъ въра преобладаетъ въ его мысляхъ. Онъ не требуетъ доказательствъ существованія Бога, и кто сомнѣвается въ этомъ, или отвергаетъ это, тотъ ему непонятенъ и въ глазахъ его безумецъ. Искать Бога путемъ размышленія и сомнѣваться въ бытіи Его—удѣлъ арійскихъ народовъ, обыкновенно соединяющихъ въ большей или меньшей степени философскія идеи съ религіозными стремленіями. Священныя книги Семитовъ не заключаютъ въ себѣ доказательствъ существованія Бога; это поставлено внѣ вопроса и оно яснѣе, вѣрнѣе Семиту, чѣмъ Арійцу его собственное существованіе <sup>1</sup>). Семитъ не

<sup>1</sup>) R. F. Grau, Semiten und Indogermanen in ihrer Beziehung zu Religion und Wissenschaft.

3

Digitized by Google

доказываетъ путемъ діалектики, подобно Арійцу, свое личное су ществованіе, онъ не сомнѣвается въ немъ, именно потому, что не сомнѣвается въ бытіи Бога и не понимаеть иначе своего существованія, какъ въ существованіи Бога.

Метафизика, т. е. разрѣшеніе загадки существованія, отысканіе причинъ и цѣли мірозданія всегда оставалась чужда Семитамъ, и они постоянно были болѣе способны къ точнымъ, положительнымъ наукамъ, чѣмъ къ чистому размышленію. Философской иниціативы не было у Семитовъ. Если у нихъ и проявляются идеи этого реда, то онѣ имѣютъ преимущественно практическій, а не спекулятивный характеръ <sup>1</sup>). Они разработывали въ особенности тѣ философскіе вопросы, которые находили непосредственное практическое приложеніе и могли быть полезны въ жизни <sup>2</sup>). Мышленіе Семитовъ никогда не доходило до открытія, опредѣленія законовъ явленій умственнаго и физическаго міра, да это притомъ было бы противно ихъ религіознымъ постановленіямъ.

Уже самые языки Семитовъ не даютъ имъ возможности излагать метафизическія мысли и идеи спекудятивной философіи. Вполнѣ способные выражать, какъ нельзя живѣе и поэтичнѣе чувства и страсти, вообще все пылкое, языки Семитовъ не имѣютъ гибкости арійскихъ языковъ, необходимой для передачи выводовъ размышленія и сложныхъ идей. Арабскій языкъ, прекрасный для лирической поэзіи, для извѣстнаго рода краснорѣчія, передавалъ очень неполно. неловко и неясно мысли греческихъ философовъ и дѣйствовалъ свободнѣе только на мистической почвѣ <sup>3</sup>).

Гражданской власти, развивающейся свободно подлѣ власти рели гіозной, нѣтъ у Семитовъ. Вражда этихъ двухъ властей была у за падныхъ народовъ, въ средніе въка, точкой исхода развитія свобой

1) Chwolson, Die Semitischen Völker, Berlin 1872.

<sup>2</sup>) Монотензиъ постоянно преобладаетъ въ ндеяхъ еврейскихъ мыслителей; даже самый пантензиъ Спинозы, развитый имъ до крайнихъ предѣловъ, полу чаетъ карактеръ монотензиа. [Geschichte der Philosophie von Dr. A. Schwegler und Dr. R. Koeber, Stuttgart 1887].

3) E. Renan, L'Ecclésiaste avec une étude sur l'àge et le caractère du livre, (Introduction) Paris 1882;—Le Livre de Job [Préface], étude sur l'àge et le caractère du Poème, Paris 1864.

ныхъ учрежденій <sup>1</sup>). Семитъ всего скорѣе склоненъ повиноваться духовной власти, проявляющейся или подъ формой патріархальной, или подъ формой пророческой. Инстинитъ религіозный преобладаетъ у нихъ надъ политическимъ. Семитическія государства сильны, пока они имѣютъ въ основаніи религіозныя начала, пока послѣднія составляютъ душу общества. Лишь только, въ государствѣ основанномъ Израильтянами, свѣтское начало стало преобладать надъ өеократическимъ, оно пало и было покорено иностранцами. Точно также когда у Арабовъ пропалъ религіозный энтузіазмъ—причина ихъ обширныхъ завоеваній--тогда гражданскія учрежденія не остановили распаденія ихъ монархіи, ни разложенія ихъ силъ.

Разборъ началъ культуры Семитовъ, вообще средиземныхъ Азіатцевъ и Египтянъ, приводитъ насъ, слъдовательно, къ заключенію, что народы эти не одарены отъ природы философскими способностями и аналитическими силами, и это выражается въ ихъ умственной, равно какъ и гражданской жизни, придавая той и другой особенный религіозный характеръ.

### ۷I.

Другая струя цивилизаціи, замѣчаемая въ древнемъ мірѣ, имѣетъ совершенно иной характеръ, чѣмъ разобранная выше. Представителями ся можно считать средиземныхъ Арійцевъ, т. е. Грековъ и Римлянъ. Вторые однако не представляють столь чистаго типа этой культуры, какъ первые, и въ противоположность тому, что мы видѣли у Египтянъ, Финикіянъ, Халдео-Вавилонянъ и Евреевъ, мы находимъ у Грековъ особенное расположеніе къ философскому размышченю и анализу, которые сопровождаютъ всякое движеніе, всякое отправленіе ихъ умственной дѣятельности.

<sup>1</sup>) Если бы въ этой борьбѣ на Западѣ папы успѣли уничтожить гражданскую власть в сдѣлались бы преобладающей силой, то западное общество могло бы придти къ тому состоянію, въ какомъ находятся теперь Магометане.

Digitized by Google

Но до полнаго развитія своихъ интеллектуальныхъ силъ Грена доходятъ постепенно, и мы видимъ что, въ первый періодъ ихъ историческаго существованія, на возникающую культуру Греціи имъли влінніе Египтяне, Ассиріяне и Халдео-Вавилоняне. Когда Грена появились въ Целопоннесъ, въ Аттикъ, на островахъ архицелага и на берегахъ Малой-Азіи, то въ Египтъ, въ Финикіи, вдоль. Тигра и Эвфрата уже существовали организованныя общества и богатые преданіями центры культуры, въ которыхъ процвътали художества, промышленность, торговля. Неудивительно потому, что Греки, начиная развиваться и дълая первые шаги на пути цивилизаціи, подражали народамъ болѣе ихъ образованнымъ, съ которыми входили въ сношенія, и получали элементы культуры отъ Ассиріянъ, Халдео-Вавилонянъ, Египтянъ, Финикіянъ.

Мы, напримѣръ, постоянно замѣчаемъ въ Иліадѣ и въ Одиссев, но больше, однако, въ первой изъ этихъ поэмъ, слѣды вліянія Востока на раннюю Грецію. Въ ея обществѣ того времени всюду проявляется отпечатокъ вкуса восточныхъ народовъ <sup>1</sup>), въ одеждѣ, въ украшеніяхъ, въ уборкѣ волосъ и т. д. Финикіяне привозятъ въ Грецію разные предметы изъ металловъ, накладную работу изъ слоновой кости и эмали, дорогіе наряды, благовонныя масла и т. п. Если въ Иліадѣ говорятъ, напримѣръ, о матеріи богато вышитой, находящейся въ шатрѣ или въ домѣ одного изъ героевъ, о вазѣ, объоружіи особенно красивой работы, то этотъ предметъ или былъ проданъ сирійскимъ купцомъ, или вышелъ изъ мастерской острова Кипра. или былъ привезенъ изъ Сидона <sup>2</sup>). Восточные народы и Египтяне обучили грековъ разнымъ ремесламъ, тканью съ узорами, обработкѣ

1) W. Helbig, Das Homerische Epos aus den Denkmälern erläutert, archaelgische Untersuchungen, IV in 8. Leipzig, 1884.

2) "Сынъ же Пелеевъ другія за бъгъ предлагаетъ награды:

- "Первая сребряный пышный сосудь, шестимърная чаша,
- "Чудной своей красотой помрачавшая въ цълой вселенной

"Славныя чаши, Сидонянъ искусныхъ изящное дъло.

"Мужи ее Финикійцы, по мглистому плавая понту,

"Въ Лемносъ продать привезли....

(Иліада XXIII, 740-745).

"Тою порой сама (Гекуба) въ благовонную горницу всходитъ; "Тамъ у нее сохранилися пышноузорныя ризы,

"Женъ Сидонскихъ работы, которыхъ Парисъ боговидный "Самъ изъ Сидона привезъ, преплывая пространное море.

(Иліада VI, 287-290, переводъ Н. Гитадича).

Digitized by Google

и литью металловъ, рѣзбѣ на камнѣ, лѣпкѣ изъ глины, окраскѣ тканей и другимъ мастерствамъ, даже и земледѣлію <sup>1</sup>), или по крайней мѣрѣ усовершенствованію его.

Въ мивологіи Грековъ есть также азіятскіе элементы; они вмѣстѣ съ началами культуры восточныхъ народовъ могли переходить къ Грекамъ черезъ посредство Капподокійцевъ, Фригійцевъ, Лидянъ. Азбука была, какъ извъстно, перенята Греками у Финикіянъ. Особенно произведенія эллиническаго искусства ранняго времени по внѣшнему виду, по художественной формѣ имѣють восточный характеръ 2). На монетахъ Коринеа, Аеинъ, острова Эгины, принадлежащихъ первымъ олимпіадамъ, символическіе типы носять на себѣ слъды заимствованія у Востока семитическаго<sup>3</sup>). На древнихъ эллиническихъ расписныхъ вазахъ архаическаго стиля людямъ данъ скорѣе азіатскій, чѣмь греческій типъ. Также въ изображеніи звѣрей замѣтно тутъ вліяніе ассирійско-вавилонскаго искусства. Стиль послѣдняго, какъ кажется, служилъ въ древнѣйшія времена образ-цомъ для художественныхъ произведеній во всей западной Азіи, и яткоторыя формы его, особенно же орнаментальныя, проникли, въроятно, черезъ посредство Финикіянъ, въ эллиническое искусство; напримъръ, фигуры цвътовъ, листьевъ и узоровъ. Замъчательно, что есть извъстное сходство между линейными рисунками, украшающими ниевійскіе сосуды и греческія вазы ранняго времени, происходящія изъ Аттики и острововъ Архипелага <sup>1</sup>). Нъкоторыя скульптуры Грековъ архаической эпохи очень приближаются къ фигурамъ, изображеннымъ на такъ называемыхъ вавилонскихъ цилиндрахъ. Всѣ греческія статуи архаическаго періода имѣютъ восточный типъ. Онъ замѣтенъ даже въ статуяхъ фронтона храма Минервы въ Эгинѣ <sup>5</sup>), хотя туть уже начинають обозначаться главныя черты эллиничесваго лица.

Скульптура изъ золота и слоновой кости, употребляемая Греками, имъетъ также восточное происхожденіе; лицо и обнаженныя части тъла изображали слоновою костью, иногда, но ръже, мраморомъ; глаза цвътной массой, металломъ или драгоцънными камнями; одежду золотомъ <sup>6</sup>). Впослъдствіи прекрасный бълый мраморъ, которымъ Греція такъ богата, былъ исключительно употребляемъ для пластическихъ произведеній. Особенно паросскій мраморъ былъ любимъ скульпторащи для статуй, такъ какъ цвътъ его, болъе чъмъ краска другихъ мраморовъ, приближался къ колориту человъческаго тъла. Бывшая въ употребленіи у Грековъ, особенно въ архаическій періодъ, окраска

- <sup>1</sup>) Friedrich von Hellwald, Culturgeschichte in ihrer natürlichen Entwicklung bis zur Gegenwart. Augsburg, 1874.
  - 2) Lübke, Geschichte der Plastik, Leipzig 1870-1871.
  - <sup>3</sup>) Histoire de la Gréce Ancienne par V. Duruy. T. I. Paris 1867.
- <sup>4</sup>) Osservazioni sopra- la provenienza della decorazione geometrica, Annali dell' Instituto di Corrispondenza Archeologica, 1875.
  - <sup>5</sup>) Теперь въ Мюнхенской Глиптотекъ.
  - <sup>6</sup>) Lübke, Geschichte der Plastik, er. B.

статуй и барельефовъ была перенята ими у народовъ западной Азіа Это примѣненіе красокъ къ скульптурѣ происходило у Азіатцевь равно какъ и у Грековъ, отъ недостаточнаго умѣнія изобразить ф гуру чоловѣка иластикой и придать ей натуральный видъ. Краси въ этомъ случаѣ пополняла несовершенства скульптуры, и живопис какъ бы являлась на помощь пластикѣ, чтобы оживить ея созданія. Впослѣдствіи этотъ артистическій пріемъ сохранился въ греческом искусствѣ въ большей или меньшей степени, постоянно однако про падая по мѣрѣ того, какъ усовершенствовалась пластика. Коги скульпторы сдѣлались на столько искусны, что могли передават пластическими формами все вообще, что можетъ быть представлене ими, раскраска сдѣлалась лишней. Она однако продолжалась иноги по привычкѣ, по традиціи.

Греки, перенимая искусство у азіатскихъ народовъ, переняли и типихъ, такъ какъ труднѣе было изображать съ натуры національны лица, чѣмъ копировать азіатскія съ произведеній восточнаго искусства <sup>1</sup>). Вмѣстѣ съ техникой восточныхъ народовъ перешли къ Грекамъ и ихъ художественныя формы, потому что Азіатцы и Египтяне были учителями Грековъ и въ матеріальной части исполненія артистическихъ работъ <sup>2</sup>).

Но съ теченіемъ времени и по мъръ того какъ пробуждается уз эллиническаго народа и формируются его самостоятельныя понятія, въ восточныхъ образахъ, перенятыхъ Греками, проявляются чисто эллническіе элементы, разрывающіе оцъпенълые, натянутые азіатскіе типы и создающіе свой языкъ формъ, такъ что чужестранныя начала постепенно изчезаютъ изъ греческаго искусства и эллиническое вырабатывается изъ восточнаго <sup>3</sup>). Но можетъ быть, что нъкоторыя изъ тъхъ азіатскихъ формъ, которыя мы находимъ въ греческом архаическомъ пскусствъ, составляютъ не заимствованія у восточныхъ народовъ, а начала, принесенныя Греками изъ общаго отечества всъть Арійцевъ—плоской среднеазіатской возвышенности.

То же самое преобразованіе восточнаго въ эллиническое встричаемъ мы въ Греціи и на религіозной почвѣ. Нѣкоторые боги Грековъ, азіатскіе по происхожденію, измѣняютъ свой характеръ съ теченіемъ времени, когда народъ этотъ достигаетъ извѣстнаго развитя, и преобразуется, отражая въ себѣ понятія Грековъ о богахъ, составившіяся подъ вліяніемъ ихъ мыслящихъ способностей и дѣйствй природы.

<sup>1</sup>) Вслѣдствіе тѣхъ же причинъ у оранко-германскихъ народовъ и у Итаљ янцевъ въ средніе вѣка византійскій типъ преобладалъ въ религіозныхъ изоб раженіяхъ и былъ оставленъ только въ эпоху возрожденія.

2) Совершенно подобное произощло въ латино-германскихъ странахъ въ срен ніе въка, гдъ почти до эпохи возрожденія, перенимая технику, усвоивали также и оормы византійскихъ художественныхъ произведеній.

3) Въ этомъ случав совершилось то, что повторилось впослёдствіи въ искус стве возрожденія, которое, начавшись подражаніемъ византійскому стилю, исло по-малу отделилось отъ него и образовало своеобразныя художественныя форми-

Не преувеличивая, потому, можно сказать, что первые шаги въ жультурѣ эллиническихъ народовъ были азіатско-египетскаго характера, и что сношенія съ восточными племенами сдѣлались двигателями начинающейся греческой цивилизаціи. Зародыши культуры были заимствованы древними Греками у восточныхъ азіатскихъ народовъ; но при дальнъйшемъ развитіи греческой цивилизаціи она удалилась отъ этихъ началъ и принесла плоды болѣе обильные и цѣнные вообще для народовъ арійскаго племени, чъмъ все то, что было выработано въ долинъ Нила, на берегахъ Тигра и Эвфрата, на средиземномъ азіатскомъ прибрежьи. Если Финикіяне научили Грековъ письменамъ, то писали собственно только Греки. Безсмертныя литературныя произведенія оставили послъ себя Греки, а не Финикіяне. Науки, какъ напримъръ, математика и астрономія, заимствованныя у восточныхъ народовъ Греками, теряютъ у послъднихъ свой религіозный характеръ и дълаются свътскими знаніями. Все, перенятое у Семитовъ Греками, все несоотвътствующее сущности арійской культуры отпадаеть или преобразовывается.

## VII.

Мы видимъ, что эллиническіе народы въ ихъ гражданской, точно такъ же какъ и умственной жизни, — въ постоянномъ движения. Они являются на сцену исторіи управляемые царями, власть которыхъ не имђеть уже того безусловнаго характера, какъ у Азіатцевъ и Египтянъ. Въ Иліадъ мы находимъ царей, получившихъ свой санъ по происхождению отъ боговъ, и они представители на землъ справедливости безсмертныхъ; но власть ихъ не безгранична и вовсе не имъетъ неприкосновеннаго святого характера. Общественныя учрежденія Грековъ, хотя и покровительствуемыя богами, не дълались священными и вслёдствіе этого постоянно измёняются. Цари ихъ, въ эпоху Иліады, окружены главами благородныхъ семействъ, сотоварищами по оружію и совътниками. Даже и народныя собранія имъють вліяніе на рѣшеніе дѣль. Знатные роды очень часто впослѣдствіи овладъвали верховною властью и правили страною. Случалось также, что изъ среды ихъ выходили честолюбивые люди, которые, опираясь на народъ, опрокидывали олигархическое правленіе, и тогда устанавливалась тиранническая власть одного, въ свою очередь потомъ низвергнутая народомъ. Иногда также ловкій похититель успѣвалъ захватить власть и лишалъ на нѣкоторое время народъ его свободы, но положение подобнаго хищника никогда не было прочно въ Греціи, и въ ней мы видимъ постоянный ходъ развитія гражданской свободы, или, по крайней мёрё, постоянное усиліе достигнуть свободныхъ учрежденій <sup>1</sup>). Тиранническія власти падаютъ одна за другой въ городахъ, по мъръ того какъ оперяется народъ, и въ бољшей или меньшей степени, свободныя учрежденія замъняютъ прежнюю полубезусловную власть царей. Однимъ словомъ, мы не замъчаемъ въ греческихъ республикахъ остановки въ опредѣленной гражданской формѣ, а напротивъ, постоянное движеніе. Если это не всегда удавалось, если и бывали остановки болѣе или менѣе продолжительныя и даже возвращеніе назадъ, то, не преувеличивая, можно сказать, что въ древней Греціи была постоянная борьба за свободу гражданскую, за независимость національную, за освобожденіе личности отъ государства и что въ нѣкоторыхъ республикахъ, какъ, напримѣръ, въ Авинахъ, борьба эта окончилась торжествомъ свободныхъ началъ. Гражданское устройство въ греческихъ республикахъ, исключая Спарты, никогда, даже и при паденіи свободы, не принимало характеръ военный, какъ это было въ Римѣ<sup>2</sup>).

Что отличаеть уже съ самыхъ раннихъ временъ, при первыхъ зачаткахъ, культуру Грековъ отъ цивилизаціи азіатскихъ народовъ, это—начинающее преобладаніе въ мірѣ эллиническомъ права надъ силой, пробуждающееся чувство личнаго достоинства. Греки всегда имъли ясное и болъе возвышенное, чъмъ азіатскіе народы, понятіе объ обществъ, о государствъ. Не смотря на временныя удаленія отъ этого принципа, законъ въ мірѣ эллиническомъ былъ ровенъ для всѣхъ и одинъ преобладалъ въ націи. Для сохраненія самостоятельности и соціальныхъ правъ небольшія, часто окруженныя варварскими народами или врагами своего же племени, греческія республики требовали отъ своихъ гражданъ жертвы личной свободы, которая, такъ сказать, поглощалась государственными цълями. Но законъ падалъ съ равной тяжестью на всѣхъ гражданъ безъ различія. Каждый членъ республики приналежалъ ей безусловно и болъе чъмъ своему семейству. Но такъ какъ учрежденія эти основывались на свободѣ, на равенствѣ передъ закономъ, то они не подавляли личности. Изъ гражданской доблести членовъ республики выработалось уваженіе къ личности, преобладавшее среди Грековъ все время ихъ независимости. Соціальныя учрежденія, по ихъ мнѣнію, должны были имъть въ виду пользу общую. Нъкоторыя права гражданъ могли быть иногда въ Греціи непризнаваемы въ особенныхъ случаяхъ, но никогда не были презираемы, попираемы властью, или, по крайней мъръ, если это и случалось, то не могло продолжаться и вызывало протесты и сопротивление со стороны гражданъ.

Восточныя монархіи древняго міра могли жить, могли дъйствовать, но не двигались впередъ. Гражданской дъятельности у нихъ не было. Въ нихъ жизнь народа могла имъть только условный внъшній ха



<sup>1)</sup> Curtius, Griechische Geschichte, Berlin 1878.

<sup>2)</sup> Th. Mommsen, Roemische Geschichte, zw. Theil.

рактеръ. У Грековъ опрокинутая власть рёдко замёняется другой или анархіей. У нихъ каждый членъ общины сознаетъ, или идетъ къ сознанію, что онъ часть государства, въ управленіи котораго онъ принимаетъ участіе, какъ свободный гражданинъ; ихъ государство миветъ дёятельностью общества. Даже и обращеніе съ рабами въ греческихъ республикахъ отличалось человѣколюбіемъ; законъ ограждалъ ихъ отъ жестокости владѣльцевъ.

Гражданское устройство у азіатскихъ народовъ было религіознаго. у Грековъ и Римлянъ, напротивъ, — свътскаго характера. Если сравнить семитическое государство съ греческимъ или римскимъ, то мы найдень между ними совершенную противоположность въ отношеніяхъ религіи въ общественному устройству. У Іудеевъ гражданская и политическая жизнь была подчинена религіи и шла по ея слёдамь; у Грековъ и Римлянъ, напротивъ, было офиціальное поклоненіе, служившее гражданскимъ цълямъ. Когда пала гражданская Іудея, религія ея осталась, а римскій культь предупредиль паденіе государства. Завоеванія Римлянъ были свѣтскаго характера; они учреждали всюду общественное устройство по своему образцу и по своей системъ, но не вводили своего поклоненія и не отпосились презрительно къ религіямъ покоренныхъ ими народоть; напротивъ, иногда даже изъ политическихъ цълей, покровительствовали имъ. Совершенно противоположное составляють въ этомъ отношении завоевания Арабовъ, которыя были чисто религіознаго характера и дѣлались только для торжества ислама.

Поклоненіе древнихъ Грековъ <sup>1</sup>) не стѣсняло развитія ихъ мысли, ни ихъ гражданской свободы; оно не составляло замкнутой ееологиской системы, вышедшей изъ одного начала, но образовалось въ группахъ народа, въ отдѣльныхъ родахъ, принявъ извѣстный характеръ согласно тѣмъ условіямъ, при которыхъ составились различные миемы. Эллиническое поклоненіе сформировалось постепенно, невызванное ееологическимъ движеніемъ, но свободно, и распространялось не только посредствомъ обыкновенныхъ сношеній, обрядовъ культа, національныхъ игръ, но также путемъ искусствъ и поэзіи. Въ древней Греціи потому не было принято общее ученіе о вѣрѣ, а только миеологія, и понятіе о правовѣріи было тамъ неизвѣстно.

Въ поклоненіи Грековъ не надо искать ни глубокихъ таинствъ, ни изысканной символики, какъ въ азіатскихъ религіяхъ<sup>2</sup>). Обоготвореніе силъ природы составляло главную сущность этого культа, эстетическаго и веселаго по своему характеру. Впечатлѣнія, производи-

<sup>1)</sup> Dr. E. Zeller, Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, er. Th. vierte Auf., Leipzig 1877;—Preller, Griechische Mythologie, drit. Auf., Berlin 1872.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) E. Renan, Nouvelles études d'Histoire religieuse.

мыя натурой, превращавшіяся въ божественные образы, принимам въ немъ идеализированный видъ человъка. Богамъ этимъ приписывали различныя похожденія, страсти и слабости смертныхъ: вотъ въ общихъ чертахъ религія древнихъ Грековъ. Боги ихъ не были силами всемірными; они ограничивали одинъ другого, какъ явленія природы. олицетворяемыя ими, и были подвержены ихъ несовершенствамъ.

У Грековъ, богато одаренныхъ художественными и поэтическими наклонностями, эти послёднія выразились въ ихъ миеологіи и въ ихъ отношеніяхъ къ Богу. Безсмертные стояли у нихъ ближе къ людямъ. дѣлались понятнѣе имъ, чѣмъ у семитическихъ народовъ. У жителей Олимпа были свои любпицы и враги. У Гомера мы видимъ ихъ сражающимися, то въ одномъ, то въ другомъ войскѣ. Они не обладаютъ всевѣдѣніемъ, ни всемогуществомъ. Ростомъ они выше человѣка и красота ихъ совершеннѣе, но они имѣютъ многое изъ натуры людей. Въ отношеніяхъ смертныхъ къ богамъ въ мірѣ классическомъ преобладала скорѣе благодарность за даруемыя ими милости, чѣмъ безусловный страхъ передъ ними, какъ напримѣръ у Семитовъ я Египтянъ.

У Грековъ не было привилегированной касты жрецовъ <sup>1</sup>), стоявшей между богами и людьми <sup>2</sup>). Также и у Грековъ, разумъется, были религіозные обычаи, но жрецы не составляли особеннаго сословія; ихъ избирали, и если въ отдёльныхъ случаяхъ извёстные роды назначались для служенія какому либо божеству, или на таинствахъ, то это быль родь почета, неимъвшаго вліянія на ихъ соціальное положеніе и не дълавшаго изъ этихълюдей руководителей народа. Мыоологическія преданія были потому не ученія жрецовь, а народны сказапія. Поэты обращались очень свободно съ религіозными мивам и это не оскорбляло ни народа, ни служителей алтаря. Греки всегда противились преобладанію религіозной власти и нетерпъливо сносили ее. Өеократія была несовмъстна съ принципами эллинической культуры и никогда не могла установиться въ Гредіи, гдѣ каждый безъ посредства жреца молился, совершалъ жертвоприношенія богамъ, приближался въ нимъ, сообщался съ ними. У Гомера, напримъръ, военачальники приносять жертвы за войско; отець за все семейство; каждый за себя безъ пособія служителя алтаря. Смертный, совершавшій жертвоприношение богамъ, какъ бы принималъ участие въ пиршествъ, даваемомъ безсмертнымъ. Жрецы потому не могли пріобрѣсти значительнаго вліянія въ Греціи; положеніе ихъ было иное, чъмъ у народовъ Азіи и Востока семитическаго. Тамъ, гдъ нътъ священной іерархіи, догматика невозможна, потому что нѣтъ почвы для ея раз-

<sup>1)</sup> Curtius, Griechische Geschichte, erster Band, Berlin 1878.

<sup>2)</sup> То же самое мы находимъ у первобытныхъ Арійцевъ. (Les Origines Indo-Européennes ou les Aryas primitifs par Adolphe Pictet, Paris 1863).

нтія и сохраненія. У древнихъ Грековъ не было религіозныхъ книгъ, не было организированнаго духовенства. Цоэты и художники скоръе тыть жрецы были въ Греціи богословы; каждый могъ понимать по воему божество и толковать легенды, разсказываемыя о безсмерсныхъ, согласно своимъ идеямъ. Греки признавали совъстъ-незаисимымъ отъ всъхъ религіозныхъ обрядовъ, формулъ и предзнаненованій-голосомъ боговъ, которому каждый постоянно обязанъ імлъ слёдовать.

Эллиническое поклонение не заключало въ себё аскетическихъ наналъ; боги Олимпа требовали отъ смертныхъ нравственной чистоты и правдивости, владѣнія собой, но не убіенія плоти и не удаленія отъ наслажденій жизни. Они не желали ничего стѣсняющаго естественное, правильное развитіе нравственной и физической натуры человѣка, сокращенія или извращенія какой либо изъ ея сторонъ. Полная гармонія духовная и матеріальная освящалась безсмертными; они любили только здоровое, сильное, разумное. Ничего не было непріятнѣе Грекамъ, болѣе осуждаемо ими, болѣе не согласно съ ихъ натурой и идеями, ничего не возбуждало въ такой степени ихъ отвращенія, какъ достиженіе благорасположенія боговъ нравственнымъ удрученіемъ или физическимъ увѣчьемъ. Не то мы находимъ въ религіяхъ азіатскихъ народовъ. Красивое, никакимъ недостаткомъ необезображенное тѣло требовалось у Грековъ для служенія алтарю.

Точно также древній греческій культь вовсе не имѣль исключительнаго характера: можно было почитать боговъ національныхъ и витсть совершать обряды иностранныхъ поклоненій; можно было также вносить философскія идеи въ офиціальный культь, и это была одна изъ главныхъ заботъ многихъ греческихъ мыслителей. Если были религіозныя преслёдованія у древнихъ Грековъ, то это дёлалось на основании гражданскихъ соображений. Офиціальныя поклоненія были тёсно связаны въ мірё греко-римскомъ съ государственнымъ строемъ, съ общественными учрежденіями, и боги являлись покровителями города и страны. Сомнѣваться въ ихъ существовании и не совершать обрядовъ поклоненія выказывало потому малую гражданскую добродътель и могло принимать видъ измъны отечеству. привлекая на него гнъвъ безсмертныхъ. Уважение боговъ-покровителей требовалось отъ каждаго гражданина, усерднаго къ общему благу. И ТЪ, которые отказывали безсмертнымъ въ должныхъ почестяхъ, или удалялись отъ офиціальнаго культа, могли подвергаться преслѣдованю, принимавшему однако гражданскій, а не религіозный характеръ. Можно положительно сказать, что отношенія отдёльнаго лица къ въръ встхъ другихъ были несравненно свободнъе у Грековъ и Римлянъ, чъмъ у народовъ Азіи и Египта, у которыхъ существовали точно высказанные и опредъленные религіозные догматы, сохраняемые іерархически огранизированнымъ, вліятельнымъ и сильнымъ по своему значенію сословіемъ жрецовъ.

Разбирая поклоненіе древнихъ Грековъ, цельзя не придти къ заключенію, что оно со своции пышными и привлекательными обрядами и церемоніями, со своимъ веселымъ, живымъ характеромъ было богаче внѣшностью, чѣмъ мистическимъ началомъ, и заключало больше эстетическихъ формъ, чѣмъ религіозныхъ идей.

Элементы мистицизма, очень незначительные въофиціальномъ культь Грековъ, преобладали въ ихъ мистеріяхъ. Эти послѣднія отклонялись отъ веселаго, яснаго характера эллиническаго поклоненія, становились съ нимъ въ разладъ, противорѣчили понятію Грёковъ о богахъ, вообще складу ихъ религіозныхъ идей. Въ обрядахъ греческаго культа все было свѣтло, ясно, пышно, торжественно; въ мистеріяхъ, напротивъ, все было скрыто, тайно; формулы произносились шопотомъ, обряды совершались взаперти, частью въ темнотѣ. Но мистеріи не были плодомъ религіознаго чувства Грековъ, и происхожденіе ихъ приписываютъ не эллиническимъ народамъ. Нельзя притомъ сказать, чтобы онѣ были столько же распространены, сколько офиціальный культъ Грековъ.

Содержаніе мистерій въ Греціи 1) имѣло постоянно отношеніе въ появленію Бога на земль, къ его страданію, къ его низшествію въ адъ и возвращенію къжизни. Символомъ нѣкоторыхъ мистерій была смерть Адониса, изувъчение Аттиса и т. д.; но мисъ Цереры и Прозерпины, развитый въ Элевзинскихъ таинствахъ, былъ всего способнѣе къ передачѣ идей безсмертія души и загробнаго существованія, составлявшихъ обыкновенно сущность мистерій. Всв подробности похищенія Прозерпины Плутономъ: отчаяніе ея матери Цереры, которая ищеть свою дочь; радость богини, когда она находить ее въ подземномъ мірѣ; возвращеніе послѣдней на землю очень хорошо примѣнялись для развитія картиннаго символизма, сильно поражавшаго воображение посвящаемыхъ. Ихъ заставляли подражать дъйствіямъ, приписываемымъ богинѣ въ этомъ миоѣ, чѣмъ возбуждали в поддерживали въ нихъ чувства горести, смѣнявшейся потомъ необузданной радостью. Ходьба ночью съ факелами, скитанія во тык, ужасы, безпокойства и потомъ быстрый переходъ къ свъту симводечески передавали томленіе блуждающей богини, ищущей свою дочь и наконецъ радующейся, что нашла ее. Этими мистическими сценами развивались идеи о земномъ тягостномъ состояніи души и о переходѣ ея къ блаженству и вѣчности.

Мистеріи, возбуждая воображеніе посредствомъ быстраго перехода отъ печали къ радости, отъ непроницаемой тьмы къ ослёпительному свёту и другого рода подобныхъ же контрастовъ, заставляли видёть

1) E. Renan, Etudes d'Histoire religieuse, Paris 1863.



ми на колони и почет и почети и каки и почети и каки и почети. композителя и почети и композителя и почети и композителя и почети и композителя и почети и по почети и поч

и возбуждать его. Посвящаемымъ являлись видѣнія, они слышатаинственные голоса и предполагали, что находились въ непосреденномъ, прямомъ сношеніи съ божествомъ. Сохраненіе втайнѣ го, что происходило въ мистеріяхъ, требовалось отъ посвящаемыхъ. Всѣ желавшіе вѣрить и особенно надѣяться на будущую жизнь и робное существованіе идея обыкновенно столь отрадная человѣку, кащая въ основаніи религій и многихъ философскихъ системъ сумѣется были привлекаемы мистеріями <sup>1</sup>). Тамъ они получали накду на безсмертіе души. То что поэты и философы выражали нередѣленно, неясно, было положительно обѣщано въ мистеріяхъ. священные дѣлались любимцами боговъ. Послѣднее, высшее, поле посвященіе совершалось въ минуту смерти и посредствомъ ея, е. когда начиналась обѣщанная будущая жизнь; потому умереть зачало быть окончательно посвященнымъ.

Какъ мы уже сказали, мистеріи въ Греціи имѣли иностранное оисхожденіе; однѣ изъ нихъ принадлежали въ очень раннимъвренамъ, другія учреждались въ подражаніе имъ. Весьма вѣроятно, что мыя древнія изъ этихъ таинствъ перешли въ Грекамъ отъ Пелазвъ 2). Была нъкоторая связь между ранними равно какъ и болъе здними греческими мистеріями и поклоненіями пелазгическимъ боиъ. Таинства Беотіи и Аттики происходили изъ древней Өессаліи. имствованія, но не значительныя, и во времена относительно бое позднія, были сдѣланы учредителями обрядовъ греческихъ мисрій у египетскаго культа. Несомнѣнно также вліяніе азіатскихъ рований въ греческихъ таинствахъ; можно даже предположить, что которыя изъ нихъ имѣли прямо азіатское происхожденіе. Самые злазги могли получить главные обряды своихъ мистерій, которыя или потомъ переняты Греками, изъ Азіи. Такъ напримъръ, таинвенныя, торжественныя слова, произносимыя при элевзинскихъ инствахъ, представляли большое сходство съ формулами фригійихъ мистерій. Нельзя не согласиться, что таинства у Грековъ имѣть совершенно иное направленіе, чёмъ ихъ офиціальное поклоненіе, о они не въ тонъ съ общими религіозными идеями міра эллинискаго, что обряды ихъ были не въ характеръ греческой культуры болѣе противорѣчили ей, чѣмъ миеы національнаго поклоненія 3), что потому надо предположить ихъ иностранное происхождение. иатскіе народы, у которыхъ томность переходила въ неистовство, редали наконецъ эту разслабленность и ярость Грекамъ посредствомъ стерій.

Мистическое начало, которое являлось какъ нѣчто чуждое въ класнескомъ мірѣ, и преимущественно до полнаго развитія его кульры, или въ эпохи упадка ея, преобладало въ мистеріяхъ. Неоспо-

3) Bunsen, Dieu dans l'Histoire, 2 e éd. Paris 1868.

<sup>1)</sup> E. Havet, Le Christianisme es ses origines, 2-d V-e Paris 1873.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Maury, Histoire des Religions de la Grèce antique, 3 V-s Paris, 1857-1859.

римо, что таинства эти распространяли въ массахъ народа пони о справедливомъ возмездіи послѣ смерти за дѣла жизни, но это лалось мистическимъ путемъ.

Ни высокихъ моральныхъ правилъ, ни глубокихъ философски идей не слёдуетъ искать въ мистеріяхъ. Символъ былъ самъ для с и составлялъ свою единственную цѣль. Эти таинства удовлетвор людей склонныхъ вѣровать, не примиряющихся съ ихъ земнымъ стояніемъ и съ выводами разума, способнаго дать удовлетвореніе ш ливости людей только до извѣстныхъ границъ. Мистеріи обыкнов но любятъ желающіе открыть внѣ земныхъ предѣловъ продолже жизни послѣ смерти. За обрядами, за внѣшними формами мисте человѣкъ можетъ предположить все, что удовлетворяетъ его стрем ніямъ, все, что онъ ищетъ не съ помощью науки, не путемъ размы ленія и анализа, а религіознымъ вдохновеніемъ. Обряды мисте всегда очень сложны, запутаны и обильны церемоніями, поражаюл ми воображеніе; но при внѣшнемъ богатствѣ онѣ бѣдны внутренны содержаніемъ. Ихъ можно сравнить съ пышными, роскошными зав сами, за которыми—пустота.

Посвященные въ мистеріи, какъ говорять греческіе писатели, в чему не научались въ нихъ. но получали потрясающее впечатлъ и приводились въ возбужденное состояние. Не самые мудрые изъ Г ковъ посвящались въ таинства, не самые нравственные изъ ни прибѣгали къ этому способу моральнаго очищенія. Сократъ, нап мѣръ, удалялся отъ мистерій и изреченій оракуловъ, потому что о пришель къ заключенію, что въ истинахъ, провозвѣщаемыхъ въ та ствахъ, можно было полнъе убъдиться путемъ анализа и размыш нія. Онъ совѣтовалъ своимъ ученикамъ отыскивать божественн начала въ ихъ собственномъ разумъ, скоръе чъмъ въ символахъ мистеріяхъ, которыя не давали человѣку ни ясныхъ идей, ни с койствія души, и не учили ни хорошо жить, ни хорошо умира Главная сила мистерій состояла въ томъ, что онѣ обѣщали будущ жизнь и потому утъщали встхъ неспособныхъ быть успокоення строгими философскими заключеніями. Религіи многихъ восточня народовъ съ большею положительностью объщали своимъ послы вателямъ жизнь будущую, чёмъ поклоненія западныхъ Арійцевъ.

#### VIII.

Въ Греціи мы вообще видимъ чрезвычайно малое развитіе ре гіозности и вмѣстѣ большую дѣятельность въ предѣлахъ философ искусства, поэзіи, литературы, науки, политики, гражданской жизя Мораль міра эллиническаго опиралась также болѣе на философію, чѣ на религіозныя начала.

Мивологія Грековъ, какъ мы уже сказали, имѣла натуралистичес характеръ, т. е. была превращеніемъ силъ и явленій природы въ

. Digitized by Google

новъкообразныя божества. Дъйствіе различныхъ явленій натуры и при этомъ соединение ихъ повело къ созданию мивовъ. Несохраняемые ревниво кастой жрецовъ и не получившіе неприкосновеннаго характера, какъ въ натуралистическихъ же культахъ азіатскихъ народовъ и Египтянъ, миеы греческаго поклоненія были развиты впослъдстіи поэтами и потеряли, съ теченіемъ времени, свой настоящій смыслъ. Все это внесло въ эллиническій культь начало небезусловно возвышенное и дало не вполнѣ моральное направленіе всему поклоненію. Надо однако замѣтить, что если боги Грековъ и Римлянъ дъйствовали не всегда безукоризненно, то все-таки же постоянно являлись покровителями добродътели и карателями зла и неправды. Притомъ многіе изъ мыслителей Греціи старались облагородить миеы національнаго върованія, придавая имъ болье правственное значеніе, объясняя ихъ въ настоящемъ ихъ смыслѣ, т. е. какъ аллегоріи, и присоединяя къ нимъ философскія мысли. Справедливо, что слабости боговъ, выставленныя на свъть греческими поэтами, оказались, можетъ быть, благопріятны освобожденію умовъ въ Греціи; но съ другой стороны нельзя сказать, чтобъ поклоненіе древнихъ Эллиновъ заключало въ себѣ столько возвышенныхъ моральныхъ принциповъ, сколько и которыя в врованія другихъ народовъ античнаго міра, хотя и менње развитыхъ, чъмъ Греки. Неоспоримо, что въ священныхъ законахъ Евреевъ, Персовъ, Египтянъ, встръчаются прекрасныя правила и высокіе нравственные принципы, но мораль эта основывалась на догматахъ религіи. Напротивъ, въ Греціи, и впослёдствіи въ Римъ, выработалась мораль философская, и мы замъчаемъ у средиземныхъ Арійцевъ древняго міра самостоятельное развитіе подобной морали, отдёльно отъ религіи, -- морали, основанной не на догматахъ, а на выводахъ разума, обращающагося въ самой натуръ человъка съ цѣлью открыть въ ней стороны, развитіе которыхъ можетъ привести къ благопріятнымъ результатамъ для его нравственности. Это составляеть отличительную черту культуры Грековъ и Римлянъ, вообще народовъ арійскаго племени; только они одни способны на эту умственную работу, когда ихъ философское развитіе не стъснено. Морали независимой отъ религіи мы не находимъ ни у Семитовъ, ни у народовъ туранскаго племени '). У европейскихъ Арійцевъ, только со временъ возрожденія, мы встрѣчаемъ мыслителей, мораль которыхъ истекаеть изъ философскихъ идей.

Философія имѣла особенное значеніе въ мірѣ греко-римскомъ. Тогда какъ у насъ души страдающія, мучимыя идуть часто отъ философіи къ религіи, древніе Греки и Римляне, находясь въ томъ же моральномъ состояніи, шли отъ религіи къ философіи. Причину этого легко объяснить. Жрецы въ мірѣ греко-римскомъ были столько же служителями алтаря, сколько и политическими чиновниками, которые предсѣдательствовали на церемоніяхъ культа, совершали ихъ, или только присутствовали при нихъ. Они ничему не учили, и въ Римѣ, напримѣръ, не понимали даже древняго языка обрядника, повторяя при совер-

<sup>1)</sup> Исключеніемъ являются только Китайцы, какъ это увидимъ ниже.

шеніи религіозныхъ церемоній фразы, знаніе которыхъ было имъ недоступно. Языческое офиціальное поклоненіе Грековъ и Римлянъ не заключало въ себѣ моральнаго идеала, которому можно было бы подражать. У боговъ просили того, что они давали и отнимали по своему произволу, т. е. жизни, богатства, здоровья и вообще матеріальныхъ благъ; но мира души искали не въ храмахъ, а въ школахъ философовъ и старались пріобрѣсти его сами себѣ.

Нельзя не сознаться, что въ Греціи и потомъ въ Римъ мораль философская дошла до значительныхъ результатовъ и выработала правила возвышеннаго характера. Прогрессъ моральныхъ, человъколюбивыхъ идей постоянно замътенъ въ Греціи и онъ идетъ вмъстъ съ философскимъ развитіемъ, глубоко проникавшимъ въ народъ, обозначаясь сильнѣе со временъ Сократа 1). Философія по самой сущности своей идеть въ снисходительности, а послъдняя есть главное основание человъколюбивыхъ отношений между людьми. Изъ дошедшихъ до насъ твореній писателей и философовъ Греціи и Рима мы можемъ извлечь собраніе моральныхъ правилъ очень гуманнаго и возвышеннаго характера; такъ напримъръ, Сенека, въ философіи котораго сосредоточивается мораль, выработанная предшествовавшими ему мыслителями античнаго міра, говорить: 2) «До послѣдней минуты нашей жизни мы не будемъ щадить себя для пользы общей; мы будемъ помогать каждому; ны будемъ дълать добро съ нъжностью нашимъ врагамъ». Онъ же пишетъ: <sup>3</sup>) «Я буду пріятенъ моимъ друзьямъ, привѣтливъ и обходителенъ съ моими врагами; я буду умилостивленъ, смягченъ еще до просьбы; я буду жить, какъ человѣкъ, рожденный для всёхъ людей, и благословлю природу». Въ сочинения · того же философа 4) мы находимъ слъдующее правило: «Гораздо человѣчнѣе быть снисходительнымъ, какъ отецъ къ погрѣшившимъ, н обратить ихъ на путь истины, чёмъ преслёдовать ихъ». Мы читаемъ также у него: 5) «Будьте для вашихъ согражданъ тъмъ, чъмъ вы желали бы, чтобы боги были для васъ. Желаете ли вы, чтобы боги были неумолимы къ вамъ, къ вашимъ гръхамъ и заблужденіямъ»? Въ письмѣ <sup>6</sup>) къ Луцилію, прокуратору Сициліи, Сенека говорить, что мы должны обращаться съ рабами какъ съ нашими братьями. «Они рабы? скажите лучше, что они люди»! пишеть этоть философь. У Сенеки мы встръчаемъ также и слъдующіе принципы: «Раздъли твой хлъбъ съ голоднымъ; дълай добро безъ гордости; неблагодарность не должна отвращать отъ благотворительности» 7). Онъ говорить даже, что надо помогать врагамъ рукою нѣжной. — «Opem ferre etiam ininicis miti manu» 8). Но эта сентенція, какъ онъ самъ замѣ-

- 3) De vita beata c. 20.
- 4) De ira L. I c. 15.
- 5) De Clementia L. I.
- 6) Письмо 48.
- 7) De benef.; De Otio Sap.
- 8) De otio Sap. XXIX.



<sup>1)</sup> Maury, Histoire des religions de la Grèce antique.

<sup>2)</sup> De otio Sapientis c. 29.

чаетъ, не принадлежитъ ему, а естъ правило вообще философовъ стоической школы, сказавшихъ, что слъдуетъ считать всъхъ людей братьями.

Этимъ изреченіямъ высокой человѣколюбивой морали удивлялся Тертулліанъ, который, какъ извъстно, въ своихъ сочиненіяхъ съ такой силой и съ такимъ жаромъ опровергаетъ все языческое, и съ такой ненавистью и нетерпимостью относится вообще ко всему нехристіанскому. «Seneca saepe noster» 1), т. е. Сенека часто нашъ, говорить этотъ писатель церкви, котораго нельзя заподозрить въ снисходительности къ язычникамъ. Любовь къ ближнему, даже къ врагамъ, вообще гуианныя чувства, высказанныя во многихъ мъстахъ философскихъ трактатовъ Сенеки, повели къ предположенію, впрочемъ, нисколько необоснованному, что этоть философъ виделъ Апостола Павла въ бытность послѣдняго въ Римѣ и бесѣдовалъ съ нимъ, такъ что человѣколюбивыя мысли, одушевляющія римскаго стоика, слёдуеть считать отраженіемъ христіанскаго ученія. Предположеніе это вполнѣ понятно со стороны писателей католической церкви, постоянно оспоривающихъ у язычества способность развить самостоятельную мораль <sup>и</sup> не допускающихъ потому возможности происхожденія единственно взъ философскаго источника ученія Сенеки, въ которомъ столько высовихъ нравственныхъ правияъ.

Нельзя опровергнуть мнимаго сношенія Сенеки съ Апостоломъ Павломъ только тѣмъ, что философъ этотъ, какъ образованный римлянинь, принадлежавший въ высшимъ влассамъ общества, относящийся потому, если не съ принебреженіемъ, то, по крайней мъръ, съ равнодушіемъ ко всему чуждому классической культурѣ, не могь обратить внимание на моральную сторону учения человъка неизвъстнаго, по его инѣнію, темнаго, принадлежавшаго націи, презираемой Римлянами. Мы знаемъ 2), что восточныя религіи были очень распространены въ Римѣ въ то время, когда жилъ Сенека, и что особенно законъ Монсея находиль многочисленныхъ послъдователей, даже и въ высшихъ классахъ римскаго общества. Нътъ потому ничего неправдоподобнаго въ томъ, что Сенека, какъ философъ, интересовавшійся всякимъ новымъ явленіемъ въ области мышленія, видѣлъ Апостола Павла, свободно проповѣдывавшаго въ Римѣ ученіе Спасителя, не сиотря на надзоръ, которому онъ былъ подвергнутъ, тъмъ болъе что Галліонъ, проконсулъ Кориноа въ Ахаів, отказавшійся судить Апостола Павла<sup>в</sup>), приведеннаго къ нему Еврееями, былъ братъ Сенеки. Обратить внимание этого философа на Апостола Павла могъ также другь его Афраній Буррій, начальникь императорской стражи, присмотру котораго поручались обвиненные, просившіе, какъ рим-<sup>скае</sup> граждане, суда Цезаря <sup>4</sup>) и привозимые для того въ Римъ.

4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De Anima, cap. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Римскія катакомбы и памятники первоначальнаго христіанскаго искусства, <sup>ч. 3</sup>, стр. 33 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Двянія Апостоловъ. Гл. XVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Нельзя, однако, положительно утверждать, что Афраній Буррій исполнялъ

Но сношенію между Сенекой и Апостоломъ Павломъ противоръ чить то обстоятельство, что писатели церкви первыхъ трехъ столъ тій, знакомые съ твореніями этого философа и удивлявшіеся его мо рали не приписываютъ ее вліянію христіанства и ничего не говорятъ о свиданіи Апостола съ Сенекой. Изъ словъ Тертулліана «Сенека часто нашъ» нельзя заключить, что этотъ писатель церкви прем полагаетъ дъйствіе христіанскаго ученія на философа стоика. Тертулліану показалось какъ нѣчто необыкновенное, исключительное, соглася морали мыслителя язычника съ моралью новой вѣры, и онъ не объясняетъ этого необыкновеннаго для него факта сношеніями между философомъ и Апостоломъ. Мнимая переписка между ними есть, какъ извѣстно, одинъ изъ многихъ благочестивыхъ подлоговъ христіанъ первыхъ вѣковъ и была сочинена, по всей вѣроятности, въ IV-мь столѣтіи, скорѣе въ началѣ, чѣмъ въ концѣ его.

Окончательно опровергаеть предположение сообщения Сенеки съ Апостоломъ Павломъ и отраженія въфилософіи перваго христіанскаго ученія тоть факть, что большая часть моральныхъ принциповъ, высказанныхъ Сенекой, заключались уже не только въ доктринъ основателя школы стоиковъ, грека Зенона, родившагося въ IV-мъ стольтіи до Р. Х., и у другихъ послѣдователей этого ученія, но и вообще въ философскихъ системахъ и твореніяхъ мыслителей и писателей классическаго міра, предшественниковъ Сенеки 1), жившихъ 🕅 появленія христіанства. Особенность Сенеки въ этомъ случать состояла именно въ томъ, что онъ извлекъ, собралъ и высказалъ этв нравственныя правила съ большей энергіей, чёмъ его предшественники. У Сократа, напримъръ, мы находимъ<sup>2</sup>): «Не слъдуетъ сожалѣть того, кто дѣлается жертвой несправедливости, а того, кто дѣ лаетъ несправедливость». — Ксенофонтъ<sup>3</sup>) говоритъ: «поможемъ бы нымъ, чтобы избавить ихъ отъ опасности погръшить», и это сказащ въ такомъ смыслѣ, что слѣдуетъ дѣлать добро не разбирая, ком его дѣлаешь; что надо быть милосердымъ для самого милосердія, 🛚 не для какой-либо другой цёли, иначе это уже не было бы милосердіемъ. Иногда Платонъ гораздо ближе подходитъ къ христіанскимъ идеямъ, чѣмъ Сенека: «дѣлать зло кому бы то ни было никогда 🖽 можеть быть справедливымъ» 4). Онъ же говорить 5), что боговъ 16 почитають внёшностью, что обряды имёють значеніе только въ том случав, когда совершающій ихъ чисть соввстью; что честный человъкъ можетъ молиться и дълать приношенія, но это не подобаеть дблать злому. Говоря о любви въ ближнему, Сенека повторяеть то,

5) Въ одной изъ книгъ "Законовъ".



эту должность, когда Апостоль Павель быль приведень въ Римъ. (Friedlaendet, Darstellung aus der Sittengeschichte Roms 3. B-e, Leipzig 1871).

<sup>1)</sup> Ch. Aubertin, Sénèque et St. Paul (ouvrage couronné par l'acad. franc). 34 éd. Paris 1872

<sup>2)</sup> Горгій, Книга Платона.

<sup>3)</sup> Банкетъ (одна изъ книгъ Платона).

<sup>4)</sup> Платонъ, Республика.

лосердые изъ религіозныхъ моралистовъ не допускають прощенія и грозять строгими наказаніями. Тотъ же самый человѣкъ высокой морали, предписываемой ему его вѣрой, готовый прощать обиды, дѣлать добро врагамъ, платить благотворительностью за зло и неблагодарность, обязанъ законами этой же религіи относиться враждебно, даже преслѣдовать нераздѣляющихъ его религіозныхъ убѣжденій, сомнѣвающихся въ ихъ истинѣ, равнодушныхъ и глухихъ къ его доводамъ, или только некрѣпкихъ въ вѣрѣ. Набожный человѣкъ можетъ прощать обиды, нанесенныя ему, но не можетъ и не долженъ прощать обиды его религіи; онъ склоненъ также не цѣнить и добра, сдѣланнаго безъ вѣры.

Мораль философская, хотя и строгая, хотя и нъсколько сухая, не имъетъ неподвижности. Каждый философскій выводъ основанъ на размышленіи, и потому подверженъ анализу. Философская система не можетъ устранятъ всякое новое заключеніе разсудка, даже если оно находится въ прямомъ противоръчіи съ ея сущностью; но должна разбирать, обсуживать и потомъ отвергать или принимать и усвоивать всѣ проявленія разума.

# IX.

Религія не могла стѣснять у древнихъ Грековъ дѣятельности разума <sup>1</sup>); не встрѣчая передъ собою преградъ текста откровенія и писаныхъ догматовъ, онъ могъ дѣйствовать съ полной свободой, ограниченный единственно самимъ собою. Эта независимая умственная дѣятельность, проявившаяся въ извѣстной намъ исторіи рода человѣческаго въ первый разъ среди Грековъ, создавшихъ то, что называютъ наукой: именно соединеніе знаній одного и того же характера, связывающихся между собою и критически изслѣдованныхъ, эта свободная умственная дѣятельность, говорю я, была результатомъ нестѣсненнаго дѣйствія разума.

У многихъ восточныхъ народовъ классъ жрецовъ былъ центромъ, въ которомъ сосредоточивались наука и философія того времени. Они были учителями, иногда и властелинами. Въ Индіи философія была привилегіей высшей касты; въ Китаѣ — ученаго сословія. Въ Финикіи, въ Египтѣ, въ Персіи наука разработывалась жрецами и среди ихъ находила убѣжище <sup>2</sup>). Это, разумѣется, должно было дать

<sup>1</sup>) Dr. E. Zeller, Die Philosophie der Griechen, erst. Theil.

<sup>2</sup>) Подобло тому, какъ въ средневъковой Европъ въ монастыряхъ, съ тою только разницею, что тутъ наука освободилась, съ теченіемъ времени, отъ под-

наукъ и философіи односторонній характеръ, поставить ихъ въ зависимость отъ религіи и лишить ихъ возможности переступать извъстные предълы; тогда какъ въ Греціи наука, знанія, философія были освобождены отъ религіи и разработывались во всёхъ классахъ общества, что и привело къ болъе значительнымъ результатамъ. Матеріальная часть жизни получала у Египтянъ и у Финивіянъ больше значенія чёмъ у Грековъ; Платонъ говорить, что послъдніе имъютъ по преимуществу способность къ наукамъ, а первые отличаются яюбовью къ пріобрътенію.

Когда философія не дается тому, кто, по способностямъ своимъ, можетъ изучать ее, она отказывается отъ своихъ правъ и дълается наукой сокровенной, почти религіей; иногда орудіемъ власти, но не свободнымъ мышленіемъ, какъ это происходило у азіатскихъ народовъ. Выводы философіи въ Греціи, напротивъ, принадлежали всёмъ безъ различія, каждый могъ слушать изложеніе философскихъ системъ; не нужно было для этого ни особеннаго приготовленія, ни посвященія.

Если бы въ Греціи преобладала религія, связывающая философію, то свободной мысли не было бы въ эллиническихъ странахъ, какъ ея не было у народовъ Азіи, и умственная дѣятельность Грековъ не привела бы къ твиъ выводамъ разума, которые постоянно продолжають быть главнымъ основаніемъ размышленія европейскихъ Арійцевъ. Философское движение могло проявиться въ древней Греція, даже и въ томъ случав, если бы редигія не переставала ственять развитія мысли, такъ какъ у народовъ арійскаго племени, достигнувшихъ извъстной степени культуры, обыкновенно проявляется склонность къ философской дъятельности; но, разумъется, эта спекулятивная работа, если бы она не имъла достаточно силы, чтобы освободиться отъ узъ религіи, осталась бы подъ наблюденіемъ Өеблогів в сдерживалась бы ею <sup>1</sup>). Стёсненная въ своемъ свободномъ движени, мысль была бы въ Греціи не болѣе какъ религіозной спекуляціей, въ родѣ есологическихъ космогоній древнихъ азіатскихъ племенъ. Въ этомъ мы легко можемъ убъдиться, вспомнивъ, на сколько одинъ изъ. самыхъ способныхъ къ философскому размышленію арійскихъ народовъ-Индъйцы, не смотря на ихъ древнюю цивилизацію, стояли въ этомъ отношении далеко позади Грековъ, именно потому, что въ Инди философія, вслёдствіе особенныхъ причинъ, на которыя мы укаженъ ниже, не могда отдълиться отъ редигія.

Въ эллиническихъ странахъ, точно такъ же какъ и на Востокъ, философія началась въ соединенія съ религіей<sup>3</sup>), но вскоръ подъ вліяніемъ освобождающагося отъ религіозныхъ узъ и пробуждаю

чиненія религіи и приняла свътскій характеръ, тогда какъ въ Египтъ и у азіатскихъ народовъ, наука осталась въ рукахъ жредовъ и служителей алтаря.

<sup>1)</sup> Dr. E. Zeller, Die Philosophie der Criechen, ers. Theil.

<sup>2)</sup> V. Cousin, Introduction á l'Histoire de la Philosophie, Paris 1861.

что сказали раньше его Цицеронъ, Менандръ и другіе философы и писатели античнаго міра. У перваго изъ нихъ мы, напримъръ, находимъ: «Ничто не характеризуетъ такъ ясно благородную душу, какъ милосердіе и забвеніе оскорбленій».— «Каждый человъкъ долженъ дълать добро ближнему, кто бы онъ ни былъ, только потому, что онъ человъкъ подобный ему; это законъ природы» 1).

Моральные принципы встрѣчаются у Грековъ и раньше философовъ; изъ чего видно, что нѣкоторые миеы не высокой нравственности, вошедшіе въ поклоненіе древнихъ Грековъ, не препятствовали развитію въ немъ морали и религіознаго чувства. Въ Одиссеб, напримѣръ, мы находимъ много нравственныхъ правилъ, которыя поражаютъ насъ своею гумманностью и которыя не отказалась бы принять любая религія даже и самаго возвышеннаго характера. Мы читаемъ, напримѣръ, въ этой поэмѣ, что странники и просящіе милостыню посылаются богами <sup>2</sup>); что боги всегда благосклонно внимаютъ ихъ молитвамъ <sup>3</sup>); что безсмертнымъ не угодны лишь дурные поступки <sup>4</sup>). Въ чувствахъ, съ которыми въ Одиссеѣ принимаютъ скитальцевъ, проявляется страхъ боговъ и вмѣстѣ съ тѣмъ состраданіе къ человѣку <sup>5</sup>).

Можно вообще сказать, что философія античнаго міра еще до Сенеки пришла къ осужденію мщенія, къ состраданію къ ближнему; она совѣтуеть доброту, нѣжность даже со врагомъ, требуя, чтобы ему помогли когда онъ въ опасности. «Не дѣлай другимъ того, что ты не желаешь, чтобы тебѣ дѣлали; — не дѣлай зла никому; — доброжелательность прилична праведному; — должно любить людей». Подобные моральные принципы п многіе другіе того же характера разбросаны въ философскихъ системахъ, въ произведеніяхъ писателей и въ рѣчахъ ораторовъ Грековъ и Римлянъ; но особенно преобладали эти человѣколюбивыя идеи въ древнемъ мірѣ среди гражданъ авинской республики.

Мораль семитическая, когда она принимаеть характерь человѣколюбивый и благотворительный, когда она поднимается выше обыкновеннаго уровня семитической нравственности, дѣлается непрактической и, будучи приложена къ жизни, ведеть неизбѣжно къ разложенію общества. Совершенно иной характеръ имѣетъ мораль арійская, въ которой преобладаетъ начало философское, отсутствующее въ морали семитической.

- 1) Цадеронъ, Tusc. V. De officüs, 1, 25; III, 6.
- 2) "Если бы, другъ, вто и хуже тебя посътилъ насъ, мы долгъ свой "Гостя почтить сохранили бы свято—Зевесъ къ намъ приводитъ "Нищихъ и странниковъ"; - (Одиссея, переводъ В. Жуковскаго, XIV,56,57).
- 3) "Въчные боги всегда благосклонно внимаютъ молитвамъ
  - "Бъднаго странника, кто бы онъ ни былъ,..." (V, 447-448).
- "Дълъ беззаконныхъ, однако, блаженные боги не любитъ:
- "Правда одна и благіе поступки людей имъ угодны"; (XIV, 38, 84).
- 3) "Нътъ! я Зевеса страшусь гостелюбаа и самъ ты мнъ жалокъ". (XIV, 389).

- 52 -

Нѣкоторые писатели церкви, какъ напримѣръ св. Іустинъ и Климентъ Александрійскій, люди классической культуры, не могли не замѣтить, сколько состраданія къ ближнему и какъ много моральныхъ правилъ, приближающихся къ христіанскому ученію, заключались въ философскихъ системахъ Грековъ и Римлянъ и въ ихъ литературѣ. Христіанскіе философы вообще были склонны объяснять это тѣмъ, что мыслители язычники вдохновлялись иногда свыше, что и составляло одинъ изъ доводовъ, употребляемыхъ вѣрующими при убѣжденіи язычниковъ принять христіанство. Св. Іустинъ смотрѣлъ на Сократа какъ на предшественника Христа. Лактанцій, христіанскій писатель ІУ-го столѣтія, говоритъ, что истина была разсѣяна въ разныхъ философскихъ системахъ, но что христіанство собрало и соединило эти части <sup>1</sup>). Іоаннъ Златоустъ также не становится цротивникомъ философіи.

Писатели церкви, незнакомые съ классической культурой, особенно Іудеи по происхожденію, которые смотрѣли на философію какь на нѣчто подозрительное, вредное, объясняли моральные принципы, заключающіеся въ ней, тѣмъ, что мыслители язычники, повинуясь наущенію дьявола, брали изъ священнаго писанія ся истины, иногда съ цѣлью затемнить или обезславить божественное откровеніе.

Мы, слѣдовательно, имѣемъ право утверждать, что у Грековъ и Римлянъ развивалась, независимо отъ религіи, мораль философская, которая, однако, въ началѣ пошла отъ религіознаго чувства, кабъ это видно изъ Иліады и Одиссеи. Эта мораль, искавшая своей опоры не въ богахъ, а въ самой природъ человъка, оставалась въ философскихъ предълахъ и потому, разумъется, была доступна толью образованнымъ классамъ общества. Мораль философская мало проникаеть въ массы народа и дълается удъломъ аристократіи знанія и науки. Только религія можеть распространять моральные принципы среди людей темныхъ, малообразованныхъ, такъ какъ она обращается къ сердцу, а не къ разсудку, и имъетъ иногда ту нъжность, ту теплоту, которыхъ лишены выводы разума. Письма Сенеки, разсужденія Цицерона, Эпиктета, сочиненія Марка Аврелія в другихъ философовъ и писателей классическаго міра заключаютъ въ себѣ, разумѣется, мораль возвышенную, благородную, человѣколобивую, большой нравственной чистоты, но изреченія Евангелія, безь сомнѣнія, трогають сильнѣе сердца большинства людей.

Мораль религіозная неспособна на измёненія, на расширенія своихъ принциповъ. Религіозные моралисты склонны забывать обиды, прощать грёхи, но не проступки противъ постановленій вёри и сомнёнія въ ея истинѣ. Въ послёднемъ случаё даже и самые ми-

<sup>1)</sup> Даже писатели болёе поздняго времени, какъ наприм. Босскоэ (Discours sur l'Histoire universelle) говорятъ, подобно писателямъ первыхъ вѣковъ хрястіанства, что греческая философія была нѣкоторымъ родомъ приготовленія къ познанію истины.

щагося пытливаго ума Грековъ, философія ихъ отвергаетъ всякую символическую форму и усвоиваетъ свободный, нестъсненный предвзятой идеей, анализъ. То, что есть и происходитъ въ мірѣ, зависитъ отъ причинъ скрытыхъ отъ понятія человѣка; эта мысль вполнѣ религіознаго харавтера и греческаго склада была вмѣстѣ и первымъ шагомъ къ философскому размышленію. Къ той же цѣли вела идея, преобладающая въ греческой миеологіи, что самые боги подчинены року. Такимъ образомъ религія Грековъ заключала уже мысли, изъ которыхъ со временемъ развилась эллиническая философія.

Неоспоримо, что въ ранней философіи Греціи замътно вліяніе системъ мышленія народовъ Востока, и подобно тому, какъ первоначальные элементы искусствъ, способъ писанія, азбука, ремесла, техника ихъ были переняты у Египтянъ и у Азіатцевъ Греками, такъ и въ рождающейся мысли ихъ отразились начала, постоянно преобладавшія въ умственной дѣятельности народовъ Азіи. Но вліяніе это не было такъ сильно, какъ кажется съ перваго взгляда. Во всякомъ случаѣ философія Грековъ, подобно всему перенятому ими у азіатскихъ центровъ культуры, приняла эллиническій характеръ, отбросивъ отъ себя мистицизмъ, и перешла къ свободному анализу. къ выводамъ разума. Многое притомъ слъдуетъ отнести къ самимъ Гревамъ, и мистическій элементъ, напримъръ, преобладающій въ греческой философіи ранняго времени, обыкновенно приписываемый восточному вліянію, могъ быть только слёдствіемъ малаго философскаго развитія Грековъ той эпохи, такъ какъ подобное состояніе способно рождать идеи мистическаго характера.

Нельзя однако не согласиться, что въ ранней греческой философіи проявляются идеа, заимствованныя у религіозно-философскихъ ученій Индім и Египта; это мы замѣчаемъ особенно въ системѣ Пиеагора. Мистическій элементъ преобладаетъ въ ней, и она даетъ прорицанія, изреченія, приговоры, болѣе чѣмъ выводы размышленія. Для пониманія этой философіи, которую можно считать только началомъ свободной мысли Грековъ, требовалось посвященіе и ему предшествовали испытанія, какъ напримѣръ молчаніе, продолжавшееся нѣсколько лѣтъ. Давалось также обѣщаніе не разоблачать непосвященнымъ тайны ученія, сообщавшагося символами и объяснявшагося фигурами. Это былъ только набросокъ, опытъ философіи. Мистическій періодъ своего существованія, изъ котораго философіи восточныхъ народовъ никогда не вышли, греческая мысль прошла очень скоро, и полуполитической культурой въ ея цвѣтущую эпоху.

Древніе Греки постоянно отличались неутомимой дёятельностью въ предёлахъ философскихъ разысканій, необыкновенной проницательностью въ распознаваніи малёйшихъ оттёнковъ мысли; особенной способностью къ умственному анализу и, какъ послёдствіе этого, склонностью къ приведенію доводовъ и къ полемикъ <sup>1</sup>). Этими

<sup>1)</sup> Vacherot, Histoire critique de l'Ecole d'Alexandrie, T. 1-r.

качествами обладали въ Греціи ея мыслители, самые замѣчательные столько же, сколько и самые обыкновенные. У Грековъ не прекращалась дѣятельность мысли, и у нихъ постоянно возникали новыя философскія школы. Одни только Греки, изъ народовъ античнаго міра, смотрѣли свободно вокругъ себя; изслѣдованіе явленій природы, анализъ способностей человѣка для опредѣленія его назначевія и отношенія его къ внѣшнему міру — составляютъ сущность элинической философіи въ ея цвѣтущую эпоху.

Освобожденіе греческаго ума отъ мистическихъ идей и переходъ къ самостоятельной философской дъятельности окончательно совершается Сократомъ, и въ его философіи греческая мысль достигаетъ высшей точки своего развитія. Онъ, не будучи скептикомъ, сомнѣвался и училъ пругихъ сомнѣваться, такъ какъ сомнѣніе есть точка исхода свободнаго размышленія. У своихъ слушателей Сократъ спрашиваль отчета ихъ мыслей, будилъ ихъ умъ, вызывалъ его къ анализу, помогалъ ему дѣлать выводы изъ разсужденія и первый изъ греческихъ философовъ обратилъ взоры человѣка на него самого. Всего менѣе этотъ философъ былъ создатель системы, но онъ произвелъ неизмѣримое движеніе свободно дѣйствующей мысли. Сократъ основывалъ все на истинахъ, которыя каждый можетъ провѣрить, руководясь заключеніями своего размышленія; тогда какъ въ системахъ болѣе или менѣе мистическаго характера Будды, Зороастра, даже Пивагора, остаются постоянно данныя, которыя слѣдуетъ принимать безусловно.

На этой высотѣ однако греческая философія оставалась недолго; въ системѣ Платона, развивавшаго и углубившаго философію своего учителя Сократа, проявляется уже извѣстный мистицизмъ. Онъ стремится къ созерцанію божественнаго начала, къ соединенію съ нимъ. Въ его ученіи встрѣчаешь сожалѣніе о лучшемъ существованіи, предчувствіе будущаго безсмертія. Эти идеи, заимствованныя частью у мистерій и развитыя Платономъ, дають его философіи оттѣнокъ мистицизма, который разовьется впослѣдствіи, какъ нельзя полнѣе, въ неоплатонической александрійской школѣ. Платонъ стоялъ выше я былъ яснѣе до сближенія съ Пиеагорейцами <sup>1</sup>), въ послѣдніе годы его жизни. Можно потому сказать, что въ философіи Грековъ, въ минуту ея пониженія, отразились, подобно тому какъ и въ ихъ искусствѣ, азіатскія начала.

Независимость отъ религіозныхъ догматовъ положила ръзкія черты отличія между философіей Грековъ и выводами мышленія другихъ народовъ древняго міра. У Египтянъ, у Семитовъ, у Арійцевъ Азія точка исхода философіи была религія; первая никогда не оставляла почвы послъдней, будучи постоянно подчинена по содержанію и направленію догматамъ въры. Философскія системы у нихъ неизмънно соединяются въ своихъ заключеніяхъ съ религіей, всегда являются въ связи съ религіозными стремленіями. Потому философія ихъ не могла получить ни строгаго метода, ни принять характера науки.

<sup>1)</sup> Geschichte der neuen Philosophie von Kuno Fischer, er. B., München 1878.

реки, напротивъ, освободившись отъ религіозныхъ преданій, обраились прямо къ предмету, чтобы получить понятіе о немъ, посредтвомъ анализа и научнаго изслёдованія, ограниченныхъ единственно воими законами <sup>1</sup>),

Греки потому совершенно иначе смотрѣли на природу и внѣшній пръ, чѣмъ другіе древніе народы. Азіатецъ несвободенъ передъ наурой, а вслѣдствіе этого и неспособенъ къ пониманію ея явленій къ объясненію ихъ, тогда какъ Грекъ могъ видѣть въ природѣ стественный порядокъ. Онъ, руководясь только своимъ разумомъ, приходилъ къ познанію законовъ міра, и философія его вышла изъ юзерцанія натуры. Грекъ въ жизни человѣка видѣлъ соединеніе натуры и духа и въ равновѣсіи ихъ идеальное состояніе, котораго онъ стремился достигнуть. У Азіатца, напротивъ, идеалъ всегда боиѣе или менѣе заключался въ принципѣ, убивающемъ матерію для возвышенія духа, нарушающемъ потому согласіе между ними, вслѣдствіе чего разумъ лишенъ возможности дѣйствовать нормально, правильно.

## X.

Свободный взглядъ Грековъ на натуру выразился также и въ ихъ изобразительномъ искусствъ. Цълью послъдняго, когда оно освободилось отъ формъ азіатскихъ, становится изображеніе человѣка въ полномъ гармоническомъ развитіи его физической и нравственной природы. Ни одна изъ сторонъ ихъ не пожертвована, не сокращена, не стъснена въ виду религіозныхъ требованій, или соціальныхъ условій, какъ въ искусствѣ египетскомъ, ассирійскомъ и другихъ народовъ Азіи. Въ греческомъ художествѣ натура человѣка не стѣснена именно оттого, что въ Греціи, въ противоположность тому, что происходило въ другихъ странахъ, человѣкъ дѣйствовалъ и разви-Вался съ полной свободой, тогда какъ дѣятельность его ума не была остановлена властью божества грознаго, ревниваго характера, ч недопускающаго анализа его сущности, критики его силь, разбора его дъйствій. Потому въ греческомъ искусствъ мы находимъ свободное развитіе формы, оживленной разнообразными видами духовной жизни человѣка.

Если изучение исторіи искусства приводить нась въ завлюченію, что каждый народъ создаеть себѣ свой идеаль прекраснаго согласно

4) Тою же особенностью отличается греческая философія отъ философіи христіанской и магометанской, т. е. арабской. Также и въ нихъ мы не находимъ свободнаго изысканія, но стёсненіе религіозное. Догматизмъ той и другой вёры полагалъ предёлы размышленію. со своими нравственными способностями и подъ вліяніемъ тѣхъ ус вій, которыя формирують его понятія и дають направленіе его р витію; если не преувеличивая можно сказать, что сколько было ц тровъ культуры на землѣ, столько и выработалось идеаловъ прек снаго, то тотъ изъ нихъ, въ которомъ дано полное, нестѣснен развитіе физическимъ и моральнымъ способностямъ человѣка, буде завсегда стоять выше, будетъ способнѣе расширить нашъ умств ный горизонтъ, возвысить нашъ художественный вкусъ, чѣмъ идеа народа, возводящаго въ принципъ аскетизмъ и ограничивающаго д тельность разума человѣка въ угоду божества, или для удовлет ренія соціальныхъ требованій.

У Грековъ искусство служило выраженіемъ преобладающихъ народѣ идей и національнаго генія. Этотъ послѣдній выразился изображеніи боговъ. Не замкнутая каста жрецовъ, какъ въ Азік въ Египтѣ, опредѣлила религіозные догматы Грековъ; это соверши поэтическая фантазія націи. Она вполнѣ измѣнила всѣ тѣ образы б говъ, которые Греки получили въ ранній періодъ ихъ развитія с восточныхъ народовъ, и у нихъ безсмертные сдѣлались олицетвор ніемъ высшихъ способностей человѣка, представителями всего той что, по ихъ идеямъ, кажется прекраснымъ, разумнымъ, возвыши нымъ. У Египтянъ, у Халдео-Вавилонянъ, у Ассиріянъ искусся не переходило предѣловъ хроники, т. е. совершенно сухого изобр женія историческихъ событій; у Грековъ, мапротивъ, все идетъ і сосредоточію мыслей—къ идеалу.

Умственно просвътленная красота дълается типомъ греческаго кусства; ясность внутренняго содержанія, опредъленность и сор мърность формъ, подчиненіе частей цълому—составляють отличите ныя черты произведеній искусства Грековъ, равно какъ и ихъ поэз Эллиническихъ боговъ, получившихъвъ воображеніи Грековъ человъ скій образъ, художники изображали самыми красивыми изъ смертных Такимъ образомъ греческое искусство приняло идеальное направлен

Не смотря на то, что боги Грековъ утратили уже давно свое лигіозное значеніе, они остались все-таки же типами: Юпитеръ гущества, величія, вмёстё съ мудрой просвётленной властью; Ан лонъ—неувядаемой мужской красоты; Минерва—разумности; Діана цёломудрія и дёвственной строгости; Венера—полной невозмути красоты и женской прелести; Геркулесъ—героическихъ наклонност и разумной силы. Во всемъ этомъ видна идеализированная прире человёка.

Искусство азіатскихъ народовъ имъ̀етъ совершенно другія от шенія въ натурѣ, чѣмъ у Грековъ. На Востовѣ человѣкъ не стоя до такой степени независимо и самостоятельно передъ природой, ка въ Греціи; онъ связанъ ею, подавленъ ея растительностью, ви напротивъ, ея безплодіемъ, иногда поставленъ въ большую зави мость отъ ея явленій, періодически повторяющихся и строго об словливающихъ его существованіе, какъ напримѣръ въ Египтѣ. Э одна изъ причинъ, отчего въ произведеніяхъ искусства восточныхъ народовъ мы никогда не находимъ вполнѣ свободнаго, вполнѣ развившагося изображенія человѣка; напротивъ, властелины, равно какъ и ихъ рабы, изображаются постоянно въ одинаковой натянутой, безкизненной позѣ, въ которой проявляются внутренняя связанность, ауховное стъснение. Только Греки, свободные умственно, независимо стоящіе передъ природой, жители натуры, не пугающей человѣка свони феноменами, умъренной въ своихъ проявленіяхъ, но вызывающей его къ дъятельности, --- только Греки, говорю я, могли понимать всю разносторонность природы, могли изображать человъка въ его полной красоть и свободь. Въ скованныхъ, угловатыхъ позахъ фигуръ искусства азіатскихъ народовъ проявляется стёсненіе мысли людей, создавшихъ эти идеалы, тогда какъ свободныя положенія тёла человъка въ художествъ Грековъ можно считать отраженіемъ независимой мысли. Тёло Грековъ, развившееся при благопріятныхъ климатическихъ условіяхъ, при гимнастическихъ упражненіяхъ, было какъ нельзя болѣе способно передавать ихъ нравственное состояніе.

Полное различіе въ пониманій прекраснаго и въ передачѣ высокаго встрѣчаемъ мы потому между народами Азія и Греками. Никогда Азіятцы не могли представить красоту безъ преобладающаго чувственнаго, слабаго, изнѣженнаго характера; сильное и энергическое, не прибѣгая́ къ неестественному, тяжелому, массивному; — величественное, не создавая неподвижное, громадное, напыщенное; граціозное, не впадая въ манерное, переукрашенное. Особенно также отличается художество Грековъ отъ искусства восточныхъ народовъ тѣмъ, что въ первомъ каждое лицо имѣетъ свой индивидуальный характеръ. Нѣтъ въ немъ той монотоніи лицъ и головъ, встрѣчаемой нами на памятникахъ Египтянъ, Ассиріянъ, Вавилонянъ, т. е. тѣхъ народовъ, мысли которыхъ не могли развиваться самостоятельно, гогда какъ гражданскій строй ихъ не давалъ мѣста свободѣ личности.

У азіатскихъ народовъ качества Бога, его сила, всевъденіе, его неземная мудрость и т. д. не передавались моральнымъ образомъ, разумнымъ выраженіемъ красиваго лица и прекрасными формами человаческаго тъла, во всей благородной простотъ ихъ, какъ въ классическомъ искусствъ, а выражались болъе матеріальнымъ образомъ, прибъгая къ ненатуральнымъ ужасающимъ фигурамъ, къ колоссальнымъ размърамъ, умножая части человъческаго тъла, напримъръ руки <sup>для</sup> представленія силы, глаза для выраженія всевидѣнія, или соединяя еще болѣе противоестественнымъ образомъ звѣриные и людскіе члены для изображенія свышечеловъческой хитрости, прозорливости, иогущества и т. д. Эллинические народы, напротивъ, никогда не представляли чудовищнымъ божественное начало. Въ воображении ихъ <sup>не было</sup> подобныхъ отклоненій; они не обоготворяли звърей и не <sup>поклонялись</sup> имъ. Сверхъестественное не передавалось у нихъ про-<sup>тивоестественнымъ и свойства божества не выражались соединеніемъ</sup> лодскихъ членовъ съ звъриными. Справедливо, что въ греческой ми-<sup>водогіи</sup> встрѣчаются чудовищные образы, но они очень рѣдки и со-<sup>ставляютъ</sup> мѣстныя поклоненія. Это были, напримѣръ: четырехрукій

Аполлонъ Лакедемонцевъ, стогрудая Діана эфесская, конеголовая Церера фигалиская. Въ образахъ этихъ видно азіатское вліяніе и несомнѣнно они составляли у Грековъ наслѣдство ранняго періода ихъ искусства. Нъкоторыя фантастическія изображенія греческая пластика заимствовала у Азіи, но, въ хорошее время эллиническато искусства, они дълаются второстепенными фигурами и являются въ орнаментахъ, отступая на задній планъ. Это, напримъръ: сфинксы. гарпіи, грифы. Притомъ, надо замѣтить, что тамъ, гдѣ для извѣстной цёли Греки соединяли звёриные и человёческіе члены, они поступали совершенно противоположно народамъ Азіи и Египтянамъ, т. е. сохраняли голову человѣка и ей давалось туловище какого-либо животнаго; такъ произошли фигуры Кентавра, Сатира, Сирены, Гарпіи и т. д. Въ этомъ случав составляеть исключеніе только Минотавръ критскій, чей мноъ, какъ извъстно, заимствованъ Грекам у Египтянъ. При этихъ условіяхъ сохранялась самая благородная часть человѣка, сосредоточіе его разума, источникъ его мысли, его умственной жизни — голова. У Грековъ существу, имъющему человъческіе члены, не давалась, чтобы управлять ими, голова животнаго, какъ это дълалось у Египтянъ, гдъ у нъкоторыхъ боговъ-кошачыи и птичьи головы. Насъ не въ такой степени возмущаетъ голова человѣка на туловищѣ животнаго, какъ звѣриная голова на туловищѣ человѣка. Греки слишкомъ дорожили своимъ разумомъ, чтобы допустить подобное унижение ero.

Произведенія искусствъ въ хорошее ихъ время въ Греціи выражали гармоніей размѣровъ и изящными формами оживлявшую ихъ идею; напротивъ, у народовъ Азіи богатство украшенія и самого вещества, роскошная внѣшность, придавали моральное значеніе художественному созданію, а артистическое достоинство его опредѣлялось дороговизной матеріала, техническою трудностью обработки его, препятствіями, побѣжденными при этомъ, или рабскимъ подражаніемъ природѣ, повтореніемъ каждой ея мелочи, всего, что она представляетъ второстепеннаго и незначительнаго; тогда какъ тѣло человѣческое часто уродовали, изображая его въ позахъ, при которыхъ обращеніе крови невозможно и потому жизнь немыслима.

Въ мірѣ эллиническомъ произведенія пластики были свободны оть архитектуры, были независимы отъ нея. У Египтянъ и азіатскихъ народовъ скульптура существуетъ для зодчества, непосредственно для него; она развивается въ его предѣлахъ, повинуясь его законамъ и это лишаетъ пластику свободы. Не то мы видимъ въ Греціи, гдѣ скульптурой изображалась первоначально фигура Бога, для котораго архитектура создавала приличное жилище. Въ искусствѣ азіатскихъ народовъ отдѣльныя статуи встрѣчаются рѣдко и не стоятъ свободно; онѣ созданы для пополненія и развитія формъ архитектуры, чему помогаютъ ихъ натянутая поза и связанное положеніе тѣла. Напротивъ, у Грековъ пластика развивается свободно, не будучи стѣснева законами архитектуры. Нельзя сказать, чтобы у древнихъ Римлянъ культура представляла столь же чистый арійскій типъ, какъ у эллиническихъ народовъ. Несомнѣнно, что въ начинающейся римской цивилизаціи преобладали этрурскіе элементы и что только впослѣдствіи, со временъ болѣе тѣсныхъ сношеній съ греческими колоніями южной Италіи, принципы эллинической культуры стали преобладать среди Римлянъ. Вообще цивилизація послѣднихъ состояла главнымъ образомъ изъ заимствованій у Этрурянъ и Грековъ, и если отнять тѣ и другія, то останется мало чисто римскаго. Оригинальными Римляне были только на юридической, административной и военной почвѣ.

Вліяніе Этрурянъ и подражаніе имъ замѣтны въ религіи, въ нравахъф въ обычаяхъ, въ одѣяніи, въ искусствѣ Римлянъ, періода царей. Въ продолженіи нѣсколькихъ вѣковъ у Римлянъ не было другихъ построекъ, другихъ изображеній боговъ, ни другихъ предметовъ украшенія, кромѣ исполненныхъ для нихъ этрурскими художниками. У Этрурянъ, въ цивилизаціи которыхъ проявляется мало арійскихъ началъ, Римляне переняли нѣкоторыхъ изъ боговъ, обряды поклоненія, предзнаменованія и особенно суевѣрія. Послѣднія были у нихъ постоянно очень сильны и владѣли ихъ умами; этимъ они отличаются отъ Грековъ.

По мбрб того, какъ Римляне входили въ сношенія съ сосбдними народами, они были склонны перенимать ихъ обычаи, ихъ элементы культуры, особенно въ томъ случат, когда религіозныя идеи и формы гражданской жизни этихъ народовъ уже установились прочнымъ образомъ, дъйствовали съ давнихъ поръ и привели къ заябтнымъ результатамъ. Римляне были очень исключительны и непревлонны, вогда дёло касалось ихъ военнаго и гражданскаго строя; но они были не столь же тверды въ предблахъ умственныхъ и особенно религіозныхъ. Можно сказать, что никакой народъ не уступаль такъ легко на почвъ культурной и религіозной жизни чужеземному вліянію, какъ Римляне. Идеи новыя всегда привлекали, всегда вобзуждали ихъ вниманіе, любопытство и имѣли на нихъ вліяніе, даже и въ томъ случат, если были въ прямомъ противортчи съ установившимися уже среди нихъ понятіями и върованіями. Такъ, наприибръ, подъ вліяніемъ этрурскаго поклоненія Римляне измѣнили свои нден о духахъ усопшихъ, которымъ, въ противоположность тому, что было прежде, начали приписывать враждебный человъку характеръ, жажду крови и жертвъ <sup>1</sup>).

Религія Этрурянь очень неполно извъстна намь, но мы знаемь ее,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вслёдствіе этого начались въ Римё, перенятые у Этрурянъ, бои гладіаторовъ около костра или гробницы умершаго, назначеніе которыхъ было успокосніе духа усопшаго принесеніемъ ему въ жертву жизни и крови людей. Изъ этого обыкеовенія развились впослёдствіи, столь любимыя въ Римё, игры этого рода въ амфитеатрахъ и циркахъ.

однако, достаточно, чтобы опредѣлить на сколько она рознится оть поклоненія эллиническихъ народовъ. Вмѣсто свѣтлой и веселой миеологіи Грековъ мы встрѣчаемъ у Этрурянъ склонность къ мрачному, ужасному, мистическому. Они поклонялись богамъ высшимъ и низшимъ. Первые боги скрыты оть человѣка; число ихъ и самыя имена были неизвѣстны. Боги низшіе были близки богамъ Грековъ и Римлянъ, или, по крайней мѣрѣ, были съ ними отожествлены. Темный характеръ религіознаго чувства Этрурянъ населилъ преисподнюю фуріями, демонами, изображенными на этрурскихъ памятникахъ въ страшномъ видѣ. Участь людей зависѣла отъ добрыхъ и злыхъ геніевъ, изображенныхъ въ живописи, первые бѣлыми, вторые черными. Поклононіе это было преисполнено суевѣрій; гаданія, прорицанія имѣли въ немъ большое значеніе. Это особенное, темное направленіе этрурской миеологіи отразилось, въ нѣкоторой степени, на офиціальномъ римскомъ культѣ.

Суевбрія Римлянъ поддерживались ихъ сношеніями съ Этрурянами 1). Гражданскій и религіозный строй послѣднихъ достигъ уже довольно значительнаго развитія, когда Римъ еще не былъ основанъ. Но, не смотря на заимствованія, сдбланныя Римлянами у Этрурянь, ихъ религіозныхъ идей, поклоненіе первыхъ все-таки же очень разнится оть культа вторыхъ. Офиціальное върованіе древняго Рима, хотя и не обладавшее вполнѣ тѣмъ свѣтлымъ характеромъ, которымъ отличалась миеологія Грековъ, не имѣло однако мрачныхъ сторонъ пугающихъ, уничтожающихъ смертнаго; и не взирая на нъсколько суевърное направление религиознаго чувства у Римлянъ, повлоненіе ихъ никогда не породило строгой веократіи, и даже въ предълахъ офиціальнаго культа гражданскій смыслъ всегда торжествоваль у нихъ надъ религіознымъ чувствомъ. Собственно поклоненіе Римлянъ очень мало имѣло характеръ религіи и уступало мѣсто вѣрованіямъ Востока <sup>а</sup>), заключавшимъ больше мистицизма, постоянно столь привлекательнаго для малоразвитыхъ людей, всюду составляющихъ большинство. Служители алтаря у Римлянъ не были исключительно посвящены своему культу; они не отдѣлялись оть другихъ гражданъ, не отличались отъ нихъ, но принимали участие въ государственныхъ дълахъ и часто занимали различныя общественныя должности. Напротивъ, у народовъ Востока семитическаго и у Египтянъ жрецы удалялись отъ свъта, отъ другихъ людей, не раздъляя ИХЪ ЧУВСТВЪ; ОНИ ЖИЛИ ОТДЪЛЬНО, ОТКАЗЫВАЯСЬ ОТЪ ВСЕГО СВЪТСКАГО и помышляя только о божественномъ. Религіозныя обязанности вполет поглощали ихъ личность; они составляли священное войско, которое имбло свои правила, свой образъ поведенія, свое особенное одъяніе. Египетскіе жрецы, напримёръ, жили отдёльно въ храмахъ. Отвергая всякій трудъ земной, они посвящали жизнь созерцанію божества І



<sup>1)</sup> Gaston Boissier, La Religion romaine d'Auguste aux Antonins, T. 1. Paris 1874.

<sup>2)</sup> См. Римскія Катакомбы, ч. 3, стр. 33 и слъд.

служенію ему. Въ Серапеумъ мемфисскомъ былъ настоящій монастырь, какъ доказали открытія послъдняго времени.

Извъстно до какой степени культура эллиническихъ народовъ имѣла вліяніе на римское общество и на его развитіе. Нельзя не замѣтить, что главныя черты цивилизаціи Римлянъ мѣняются послѣ ихъ сближенія съ Греками колоній южной Италіи. Когда Римляне еще короче ознакомились съ Греками вслѣдствіе продолжительнаго пребыванія римскаго войска въ Греціи, путешествій Римлянъ въ этой странѣ и появленія въ Римѣ греческихъ ученыхъ и философовъ, литература Римлянъ, ихъ поэзія, искусство, исключая гражданской и отчасти решгіозной архитектуры, въ которой они остались оригинальны, получили эллиническій оттѣнокъ и въ нихъ обозначалось подражаніе Грекамъ. На греческомъ языкѣ стали говорить образованные слои общества; познаніе его сдѣлалось первымъ условіемъ хорошаго воспитанія.

Большой интересь возбуждала въ Римъ также и греческая философія. Со ІІ-го ст. до Р. Х. она начала распространяться среди Римлянь, постоянно пріобрътая возростающее значеніе 1), не смотря на неодобрение римскаго правительства, даже на его враждебныя отношенія къ ней. Заимствованіе Римлянами элементовъ искусства, философіи, вообще культуры Грековъ, болье ихъ образованныхъ, но одного съ ними племени, и распространение греческой философи въ Ршић не всегда было тамъ одобряемо. Коренные патріоты не считали греческой философію способною вести къ практическимъ цълямъ; 10 ихъ мнѣнію, она скорѣе могла удалять гражданъ отъ исполненія ихь обязанностей, чёмъ побуждать ихъ къ нимъ. Понятно, что для многихъ Римлянъ, даже и образованныхъ классовъ, среди которыхъ однаво не переставалъ преобладать узвій національный взглядъ на умственную дѣятельность, не приносившую прямой пользы, счита-10Cb потеряннымъ время, употребленное на спекулятивныя размышленія, способныя вызывать равнодущіе къ дъламъ отечества. Это удаленіе нёкоторыхъ Римлянъ отъ философіи могло происходить частію и оттого, что Греція находилась въ эти времена въ большомъ упадкъ и многое изъ того, что являлось оттуда, не отличалось строгой моральностью. Предубъжденіе Римлянъ противъ философіи и философовъ увеличивалось еще и тёмъ, что послёдніе въ концё періода рсепублики и въ первые въка имперіи, корчили изъ себя бъдняковъ, презирающихъ богатство — цинивовъ — и часто не были искренны.

Не смотря, однако, на осужденіе философія Римлянами стараго закала, мнѣніе, что она указываеть путь къ нравственной жизни, къ познанію истины и правды, и что философія необходима всякому развитому человѣку, не какъ развлеченіе, какъ роскошь, а какъ нравственная потребность, какъ насущный хлѣбъ, было распространено въ Римѣ, вообще среди западныхъ Арійцевъ древняго міра, всюду куда проникала классическая культура. Такія личности, напримѣръ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ludwig Friedlaender, Darstellung aus der Sittengeschichte Roms T. III. Leipzig, 1873.

кавъ Цицеронъ, Сенека, Персій, Мусоній Руфій, Маркъ Аврелій уже доказывають, что въ римскомъ обществъ были люди, для которыхъ философія составляла существенное требованіе. По мнънію Сенеки, руководясь философіей, становишься выше другихъ людей и приближаешься къ божеству.

Намъ извъстно также, что философы имъли вліяніе на образованіе римскаго общества, какъ воспитатели юношества и совътние взрослыхъ, какъ преподаватели морали въ школахъ, какъ проповѣдники народу. Многіе Римляне послёднихъ временъ республики и первыхъ въковъ имперіи приглашали въ свой домъ одного или нъсколькихъ философовъ-это были преимущественно Греки-не только для воспитанія дътей своихъ, но и для того, чтобы имъть возлъ себя разумнаго и мудраго человѣка, съ которымъ можно было бы разсулдать и совътоваться во встхъ случаяхъ жизни, пользуясь его опытностью и умомъ. Если случалось какое либо огорченіе, философъ утвшалъ. Его обязанность была успокоивать души и приготовлять въ смерти. Философы эти исполняли нёкоторыя изъ тёхъ моральныхъ обязанностей, которыя въ наше время совершають священники; особенно жертвамъ тиранства были полезны философы. Извъстно, что не одинъ Римлянинъ твердаго характера, осужденный на смерть императоромъ, утвшалъ и приготовлялъ себя въ кончинъ бесъдой съ философами. Такъ напримъръ, Юлій Канусъ, приговоренный въ смерти Калигулой, разсуждаль до послъдней минуты съ философомъ 0 своихъ мысляхъ и о состояни своей души <sup>1</sup>). Точно также Рубеллій Плаутій <sup>1</sup>), ожидавшій съ минуты на минуту солдать, посланныхь Нерономъ, чтобы убить его, пренебрегая искать спасенія въ бъгствѣ, быль поддержань въ своемъ мужественномъ намъреніи философами Мусоніемъ Руфіемъ и Цераніемъ, убъждавшими его предпочесть смерть постоянному безпокойству, страху и ненадежной жизни. Извъстно также, что Тразея 3) въ минуту получения смертнаго приговора отъ Нерона разсуждаль съ философомъ циникомъ Димитріемъ о натуръдуши человѣка и о разлученіи ея съ тѣломъ.

До какой степени греческая философія въ послъднее столътіе до Р. Х. распространилась въ Римъ, это доказываеть не только большое число послъдователей ея и появленіе римской философской лнтературы, но и образованіе школы стоиковъ, главныя основанія которой были заимствованы у Грековъ, но развиты Римлянами въ практическую сторону. Въ самомъ дълъ, изъ греческихъ философскихъ системъ всего болъе должно было удовлетворять нравственнымъ требованіямъ Римлянъ ученіе стоиковъ, и не удивительно, что многіе выдающіеся цъльные характеры и вообще желавшіе исправленія нравовъ принадлежали къ этой школъ. Можно даже сказать, что самыя благородныя личности этого періода моральнаго разложенія слъдовали стоической философіи. Многія изъ нихъ доказали своимъ обра-



<sup>1)</sup> Seneca, tranq. an. C. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tacitus A. XIV. 59.

<sup>3)</sup> Tacitus XVI. 34.

зомъ дъйствій, своею жизнью, иногда и смертью, искренность своихъ убъжденій, почерпая въ философіи силы на борьбу съ торжествующей неправдой и утътененіе въ несчастіи, въ гоненіи, въ минуту смерти. Но при всемъ этомъ надо замътить, что философія въ Римъ имъла преимущественно не спекулятивный, а моральный, практическій характеръ, которымъ особенно отличалась школа стоиковъ. Какъ вести себя въ жизни, какъ дъйствовать нравственно—составляетъ главную заботу такихъ философовъ какъ Сенека, Маркъ Аврелій, Эпиктетъ. Дошедшія до насъ философскія сочиненія Римлянъ принадлежатъ почти исключительно школъ стоиковъ. Но извъстно также, что ученіе Эпикура находило въ Римъ немалое число послъдователей.

Разумѣется, большая часть философовъ въ Римѣ, вообще на Западѣ, были Греки. Даже Римляне философы, К. Н. Корнуть, Мусоній Руфій, Маркъ Аврелій, Фаворинъ и другіе писали по гречески.

Обыкновенно сближають Грековь и Римлянь, предполагая вь нихь развитіе одного и того же характера. Но сходство это только поверхностное ')и происходить вслёдствіе подражанія Римлянами Грекамь въ области литературы, поэзіи, искусства и отчасти внёшней жизни. Если вникнуть въ культуру Римлянь и разобрать ея принципы, то увидишь, что она во многомъ разнится отъ цивилизаціи эллиническихъ народовъ и не представляеть столь чистаго арійскаго типа, какъ послёдняя. Греки принесли поэтическіе и спекулятивные элементы изъ арійскаго періода ихъ жизни въ болёе живомъ, плодотворномъ видё чёмъ Римляне. То же самое мы находимъ у древнихъ Индёйцевъ, и это объясняеть нёкоторое сходство, особенно на почвѣ поэтической и отчасти философской, между Греками и Индѣйцами.

Римлянъ раздѣляють оть эллиническихъ народовъ иное направленіе ума, иной складъ характера. Мы видимъ, напримъръ, что у Грековъ, и преимущественно среди Аеинянъ, представляющихъ полный типь эллиническаго развитія, преобладала наклонность жертвовать интересамъ общественнымъ въ пользу интереса личнаго, интересамъ націи въ пользу интереса муниципа, интересамъ муниципа въ пользу интереса гражданика <sup>2</sup>). Греки оставляли человѣческому разуму полную независимость, свободный полеть. У Римлянь, напротивь, все было тёснёе; свободы было меньше; рамка ихъ жизни была уже чёмъ, напримъръ, у Аеинянъ; сынъ безусловно долженъ былъ повиноваться у Римлянъ отцу; гражданинъ-государству; все было направлено къ достиженію матеріальной пользы. Личность не была у Грековъ въ такой степени подчинена обществу, какъ у Римлянъ. Послъдніе никогда не дълали попытокъ для освобожденія ея. Государство у нихъ было главной заботой, первой мыслью каждаго гражданина; онъ долженъ былъ постоянно работать для него, жертвовать

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Geiger, Ursprung nnd Entwickelung der menschlichen Sprache und Vernunft, erst. B. Stuttgart, 1868.

<sup>2)</sup> Th. Mommsen, Roemische Geschichte, th. 1. Berlin 1881.

Поклоненіе Римлянъ, точно также какъ и Грековъ, имѣло основа ніемъ явленія природы, ся силы, ся законы, превращенные въ але горіи и символы. Потому мы находимъ большое сходство между богами Греціи и Рима. Не смотря на то, оба эти культа сдълалия національными и исключительно греческими или римскими. Греки ольцетворяли явленія натуры въ божественные образы, преисполненные красоты. У Римлянъ поклоненіе имѣло болѣе практическій, полезныі характеръ; боги ихъ покровительствовали трудамъ, занятіямъ. Государство, человѣкъ, домъ, дерево, каждый предметъ, каждое поняти имѣли своего генія 1). Все, что дѣлалось, — всѣ работы земледѣльческія, всѣ ремесла, всѣ дѣйствія человѣка, рожденіе, бракъ, всѣ другія событія жизни,—находились подъ покровительствомъ отдѣльнаго божества. Но при этомъ боги Рима имѣли болѣе темный, загадочный, отвлеченный характеръ, чёмъ боги эллиническіе, прекрасные, свётлые, сверхъестественное происхожденіе которыхъ не мёшало ихъ сношенію съ людьми. Римляне, приближаясь къ алтарю при жертвоприношеніяхъ или произнося имена свойхъ боговъ въ молитвахъ наклоняли голову и бросали на нее покрывало. Греки болѣе свободно поднимали взоры къ небу.

Но ни у Грековъ, ни у Римлянъ свътская власть не сливалась съ религіозной, и гражданское устройство не принимало ееократическато характера. Это общая черта того и другого культа. Никогда у средиземныхъ Арійцевъ древняго міра личность царя и бога не соедннялись въ одно; никогда поклоненіе царю, какъ богу, не дълалось догматомъ въры, какъ въ Египтъ и у народовъ Востока семитическаго. Нътъ и слъда божественнаго избранія на царство у Грековь и Римлянъ. Цари ихъ не имъли ничего божественнаго; они были владътелями города, страны, но на нихъ смотръли не иначе, какъ на обыкновенныхъ смертныхъ; царь у нихъ былъ гражданинъ, какъ н всякій другой. Необходимость имъть кого-либо во главъ города или страны сдълала царя изъ гражданина.

Мы уже видѣли, что вслѣдствіе особеннаго строя ума Египтянь, Семитовъ, вообше народовъ западной Азіи, идеи религіозныя преобладаютъ въ ихъ культурѣ, поглощая умственную дѣятельность. Ихъ

1) Preller, griechische Mythologie, Berlin 1872;-Roemische Mythologie, Berlin 1858.

Digitized by Google

XII.

искусства, ремесла, всъ другія отрасли ихъ цивилизаціи образовались. вокругъ религіи, для религіи и вибстѣ съ религіей, которая сливалась болѣе или менѣе съ ихъ гражданскими учрежденіями, съ управленіемъ страны. Точно такъ же и философія у нихъ была подчинена религіи, стояла на второмъ планъ и находилась въ рукахъ жрецовъ. Мышленіе независимое, самостоятельное было неизвъстно этимъ народамъ. Въ Азіи философія представляется какъ нѣчто обширное, громадное, но въ результатъ выводы ея незначительны. Первое условіе ея проявленія есть свободное отправленіе мыслящихъ силъ человъка, что невозможно безъ анализа. У народовъ Азіи истина была заключена въ недостигаемое для непосвященныхъ святилище. Уничтожая безкорыстную любовь къ истинъ, поражаешь въ то же время и философію. Самый языкъ азіатскихъ народовъ не былъ созданъ для выраженія философскихъ идей, которыя часто переданы символически, не въ ясныхъ формахъ и скорѣе намеками, чѣмъ изъясневіемъ.

Мистицизмъ постоянно преобладаетъ, въ большей или меньшей степени, въ идеяхъ Египтянъ и многихъ народовъ Азіи. Неспособные къ философскому выводу, они замъняли разсуждение мистическими мыслями, такъ какъ не разсудокъ, а порывы души источникъ мистицизма; онъ обыкновенно дѣлается у нихъ началомъ и концомъ, альфой и омегой ихъ умственной дъятельности. Мистицизмъ есть замъна размышленія духовнымь созерцаніемь, религіознымь вдохновеніемъ, восторгомъ. Къ внутреннему своему голосу, а не къ своему разуму мистикъ обращается для объясненія всякаго представляющагося ему явленія духовнаго и физическаго міра. Мистикъ объясняетъ. тамъ и то, чего мы не можемъ познать посредствомъ разума. Утвержденія мистика вполнѣ индивидуальны; онъ ихъ доказать не можетъ, ни убъдить подобно нестъсненному мыслителю. Мистику надо върить на слово 1). Долю мистицизма заключаетъ въ себѣ, разумѣется, каждая религія, и философія, основанная на мистическихъ идеяхъ, очень приближается къ религіи. Мистикъ религіозный, равно какъ и мистикъ философъ разгадываютъ загадку существованія, происхожденіе и цъль мірозданія путемъ духовнаго созерцанія и вдохновенія, тогда какъ метафизикъ опирается на выводы размышленія; но нельзя не согласиться, что каждая метафизическая система, въ дальнъйшемъ своемъ развитіи граничитъ съ мистицизмомъ. Выводы метафизики не основаны на опыть и не составляють плодъ научнаю изслъдования; они есть результать духовныхъ стремленій болѣе чѣмъ логическаго

1) Die Weit als Wille und Vorstellung von Arthur Schopenhauer, Leipzig 1859.

вывода мышленія и потому приближаются къ мистицизму. Мистикъ находится въ прямыхъ сношеніяхъ съ высшимъ или высшими, неземными существами и отыскиваетъ истину въ сообщении съ ними, сверхъестественнымъ образомъ, предполагая себя вдохновеннымъ свыше и потому обладающимъ совершенствомъ, которое исключаеть всякое земное размышленіе. Развитіе мистическихъ идей не стъсняется непослѣдовательностью ихъ; у мистицизма своя догика, которая иногда идетъ врознь съ обыкновенной логикой людей; онъ дълаетъ изъ человѣка или ничтожество, или возносить его къ тому, что онъ считаеть совершенствомъ. Мистикъ презрительно относится въ разуму, вообще ко всему человѣческому; къ духу равно какъ и къ тълу. Послѣднее въ глазахъ его дѣлается часто препятствіемъ къ соединенію съ высшимъ существомъ, слѣдовательно началомъ враждебнымъ. Идея эта ведеть прямо къ аскетизму, къ убіенню тъла, къ отверженію всего земного, человѣческаго, къ осужденію выводовъ разума в потому науки.

Мистическія идеи появлялись въ греческой философіи въ ранній періодъ ея развитія и въ эпоху ея упадка. Онъ постоянно выражались съ большей силой въ философіяхъ и религіяхъ нъкоторыхъ народовъ Азіи и Египтянъ. Семиты, или по крайней мъръ извъстныя отрасли этого племени, выработавшія ръзко опредъленныя монотеистическія религіи, не были мистики. Ихъ понятіе о Богъ и отношенія къ нему сдълались слишкомъ просты и ясны, чтобы какая-либо постороняя идея могла привиться къ нимъ и дозволить развитіе мистицизма. Онъ проявился въ симитическихъ религіяхъ, когда онъ были приняты народами арійскаго племени, измънены ими согласно направленію и складу ихъ ума, лишившись при этомъ своего строгаго монотеистическаго характера. Склонность къ мистицизму развивается у Арійцевъ въ періоды затменія ихъ разума. Несостоятельность умственныхъ силъ, точно такъ же какъ и ограниченіе ихъ религіознымъ чувствомъ, ведетъ прямо къ мистицизму.

Символизиъ есть обыкновенный языкъ мистицизма и подобно тому какъ человѣкъ первобытный, или вообще мало развитой, затрудняясь опредѣлить явленія умственной сферы, дѣлаетъ это называя, или изображая болѣе понятные ему матеріальные предметы, взятые имъ изъ внѣшняго міра, изъ окружающей его природы <sup>1</sup>), потому что ему труднѣе изъяснить какую-либо отвлеченную, смутно имъ понимаемую идею словами, чѣмъ опредѣлить ее тѣмъ предметомъ, который имѣеть съ нею нѣкоторое сродство, все ближе подходитъ къ ней особенными чертами своего характера въ дѣйствительности или

1) Си. "Римскія Катакомбы" часть 2, стр. 45 и след.

только въ его воображении; подобно тому, говорю я, какъ мало образованный человъкъ склоненъ изъяснять мысли, неясно имъ понимаемыя, фигурами и знаками, получающими потому символическій хахарактеръ, — такъ и мистикъ можетъ выражать и сообщать свои идеи о божествъ, свои таинственныя связи съ силами небесными, которыя имъютъ для него неопредъленный характеръ и непонятны для другихъ, всего лучше не прямымъ изъясненіемъ, а намеками, символическими словами, знаками и фигурами. Обыкновенный способъ выраженія мистическихъ идей всегда быль потому символизмъ, процвѣтавшій постоянно среди народовъ Азіи и пріобрътавшій значеніе въ мірѣ эллиническомъ въ тѣ періоды, когда мистическія идеи сильнѣе выражались въ немъ. Въ цвътущее время греческой философіи, выводы ея мыслителей, основанные на наблюдении и анализъ, не передавались символически; напротивъ, азіатскіе философы, постоянно болѣе или менѣе отличавшіеся мистическимъ направленіемъ, очень часто излагали свои мысли посредствомъ символизма. Каждая религія болѣе или менѣе употребляетъ символическій языкъ; обладая таинственнымъ характеромъ, онъ даетъ иногда рѣчи значеніе, которое она не имъетъ на самомъ дълъ. Но если символизмъ переступаетъ религіозные предблы и входить въ умственную жизнь народа, то это эсть върный признакъ узкой развитости или паденія его разума. Это преобладаніе символизма мы замѣчаемъ у нѣкоторыхъ народовъ древняго міра, какъ напримъръ у Египтянъ. Напротивъ, у Грековъ, въ ихъ хорошую эпоху, мы не встръчаемъ ничего подобнаго.

Одно изъ послъдствій господства религіозныхъ идей въ жизни Египтянъ и Семитовъ, это—поглощеніе всёхъ моральныхъ силъ народа и заключеніе ихъ въ одну религіозную форму. При такихъ условіяхъ духовная жизнь принимаетъ одностороннее направленіе. Гармонія умственнаго развитія разрушена; проявленіе всякой новой формы жизни или не совершается вполнѣ, или невозможно.

Гражданской жизни въ собственномъ смыслъ не было въ монархіяхъ Азіи. Деспотизмъ свътскій или религіозный составлялъ обыкновенно основаніе соціальнаго устройства этихъ государствъ. Перемъна властелина въ нихъ никогда не вела къ увеличенію свободы въ общественныхъ учрежденіяхъ, къ новой болъе либеральной формъ правленія. У Семитовъ, напримъръ, гражданскіе законы заключены въ религіозныя правила и даны свыше, какъ божественное откровеніе.

Туранскія племена, появлявшіяся въ исторіи только какъ истребители, какъ бичи въ рукахъ провидѣнія, имѣли менѣе высокіе гражданскіе инстинкты, чѣмъ Семиты и Арійцы. Сильное, внезапное возбужденіе увлекаетъ Туранцевъ и соединяетъ ихъ около какого-либо знамени; ослабленіе, неизмѣнно слѣдующее за этимъ возбужденіемъ, разсѣиваетъ ихъ. Такъ образовывались и распадались монархіи народовъ туранскаго племени, гражданское устройство которыхъ былъ обыкновенно деспотизмъ, часто кроваваго характера.

- 70 -

## XIII.

Культура средиземныхъ Арійцевъ древняго міра, т. е. Грековъ в Римлянъ, основана, напротивъ, на совершенно иныхъ началахъ, и отличительная черта ся состоитъ въ томъ, что религія не имѣетъ въ цивилизаціи этихъ народовъ преобладающаго характера и не преиятствуетъ развитію философскихъ идей. Въ Греціи потому человѣкъ былъ свободнѣе и могъ анализировать безъ предвзятой мысли принципы, управляющіе его дѣйствіями. Разысканіе разумное, независиме отъ религіи, строгое, безбоязненное, непугающееся результатовъ, однимъ словомъ, философское, мы находимъ въ мірѣ античномъ только у Грековъ и Римлянъ. Они создали философскія системы, выводы нестѣсненнаго развитія мысли. Если въ греческой философіи и выражаются начала восточныхъ религій, какъ напримѣръ, идеи переселенія душъ въ ученіи Пивагора, всепроникающаго божества въ системѣ Гераклита, то это лишь какъ философскія данныя, подлежащія разбору, а не какъ догматы вѣры.

Свободный анализъ явленій природы, опредѣленіе духовной натуры человѣка и разборъ его отношеній къ внѣшнему міру, кончающійся выводомъ, основаннымъ на опытѣ и на разумѣ, а не подчиненіемъ человѣка божеству, точно такъ же и созерцаніе природы и людей—не какъ божественное исхожденіе, а какъ естественное явленіе и изученіе ихъ въ этомъ смыслѣ; умственную дѣятельность, однимъ словомъ, развивающуюся и дѣлающую свои заключенія нестѣсненно, не принимая во вниманіе вѣрованія народа, мы находимъ въ древнемъ мірѣ только у Грековъ. У эллиническихъ народовъ въ противоположность тому, что мы видимъ у Египтянъ и Семитовъ, всѣ способности человѣка развиваются въ подной гармоніи: къ умственной жизни Грековъ присоединяется религіозное чувство поэтическаго характера, которое идетъ наравнѣ съ развитіемъ разума не стѣсняя его. Только мыслители древней Греціи любили истину единственно для нея самой.

Эту наклонность къ спекулятивному размышленію мы замѣчаемъ не только у Грековъ и Римлянъ, но и у всѣхъ народовъ арійскаго илемени. Уже во времена отдаленной древности Арійцы присоединяютъ философскія идеи къ религіознымъ чувствамъ. Такъ напримѣръ, въ одной изъ пѣсень Ригъ-Веды <sup>1</sup>) сказано: «Кто знаетъ, кто можетъ сказать откуда происходитъ все созданное; это знаетъ только тотъ, кто съ высоты неба смотритъ на все созданное, или можетъ быть и онъ самъ этого не знаетъ».

Не взирая на различныя условія жизни и развитія, всѣ народы арійскаго племени—т. е. Индѣйцы, Персы, Греки, Латиняне, Славяне, Германцы, Кельты — достигнувъ извѣстной степени культуры, остаются все-таки же болѣе способными къ спекулятивному разсуж

<sup>1)</sup> Siebenzig Lieder des Rigveda übersctzt von Karl Geldner und Adolf Kaegi, mit Beiträgen von R. Roth, Tübingen 1875.



денію, чёмъ Семиты и другія племена. Въ религіяхъ ихъ мы въ большей или въ меньшей степени находимъ начала метафизическія и элементъ философскій; тогда какъ вёрованія семитическихъ народовъ всегда бёдны философскими идеями, метафизикой, и имёютъ форму несложную. Семиты вообще отличаются сильными убъжденіями въ предѣлахъ мышленія; Арійцы, напротивъ— сомнёніемъ, которое составляетъ необходимое условіе движенія мысли и, слёдовательно, прогресса. Въ свою очередь Семиты болёе способны разработывать науки, оцёнять ихъ преимущества, одарены болёе тонкими художественными наклонностями, болёе возвышеннымъ поэтическимъ чувствомъ и любовью къ прекрасному, больнимъ полическимъ и гражданскимъ смысломъ, чёмъ народы туранскаго племени.

Арійцы устремляютъ свои силы прежде всего на познаніе окружающаго ихъ міра, натуры и потомъ уже на открытіе Бога; къ понятію о немъ съ развитіемъ ихъ мысли всегда примѣшиваются философскія идеи. Опираясь на выводы разума, они доказывають или опровергають существование боговь. Арійские народы постоянно чувствують больше влеченія къ политеизму и пантеизму, чёмъ къ монотеизму, такъ какъ при первыхъ изъ этихъ религіозныхъ формъ всегда больше мѣста развитію философскихъ идей, чѣмъ при послѣдней. Монотеизмъ, выработанный нъсколькими семитическими народами въ очень раннія времена ихъ культуры, съ первыхъ шаговъ ихъ умственной жизни-самая простая религіозная форма, дальше которой они никогда не пошли-религіозный монотеизмъ, говорю я, заканчивающий, разрѣшающий всѣ представляющиеся спекулятивные вопросы и пріостанавливающій этимъ дальнъйшій прогрессь мысли, всегда мало удовлетворяль арійскихь народовь. Принимая ръзко опредвленную монотеистическую религію отъ Семитовъ, Арійцы обыкновенно вводили въ нее религіозныя понятія своего склада, дававшія возможность развитію спекулятивныхъ данныхъ, такъ сказать раздробляли безусловную монотеистическую идею, прививая къ ней политеистическія начала. Это происходило постоянно, когда среди Арійцевъ распространялась семитическая религія. Извъстно, что христіанское ученіе было развито и пополнено Арійцами, и прежде всего Греками и Римлянами, согласно характеру ихъ мыслящихъ способностей и ихъ философскаго направления. Точно также учение христіанскихъ сектъ первыхъ въковъ, когда онъ составлялись въ арійской средѣ, вводидо не столь опредѣленное монотеистическое начало и философскія идеи въ новую вѣру. Это особенно можно сказать о самой главной изъ христіанскихъ сектъ первыхъ въковъ, именно о гностикахъ. Арійцы придали христіанскому ученію ту эластичность, которой оно первоначально не имбло, внеся въ него свои идеи, на сколько это позволяла сущность новой вѣры.

Извѣстно также, что Персы, принявшіе исламизмъ, преобразовали его, какъ мы видѣли выше, по своимъ понятіямъ, въ эпоху Аббасидовъ. Бабизмъ <sup>1</sup>), — секта, появившаяся въ послъдніе годы въ Персіи, — можно считать возвращеніемъ арійскаго ума отъ монотеизма ислама къ идеямъ пантоистическаго характера.

Напротивъ, пантеистическія и политеистическія религіи, способныя принимать большую сумму философскихъ идей, чёмъ рёзко опредёленный, исключительный монотеизмъ, были болёе въ характерё Арійцевъ, и мы видимъ, что религіи, сложившіяся среди нихъ, имъли политеистическое или пантеистическое, а не монотеистическое направленіе.

Нъкоторые семитическіе народы пришли безъ всякихъ усилій къ понятію о Богѣ единомъ. Этотъ выводъ явился у нихъ, какъ созерцательное понятіе. Пустыня, колыбель самыхъ значительныхъ отраслей семитическаго ствола, всего способнъе вызывать монотенстическія идеи <sup>2</sup>). Отдѣливъ свою личность отъ натуры, міра, Семить пришелъ очень легко, очень быстро къ заключению: Богъ-создатель всего, природы. Вибсто натуры одушевленной, живущей, Семитьжитель пустыни-понялъ природу, какъ нѣчто безплодное, сухое. Монотензмъ Семитовъ не былъ результатомъ философскаго разсуя-денія; онъ былъ одной изъ ихъ первыхъ ясныхъ идей. Натура для Семита не живетъ, а живетъ онъ самъ и его Богъ. У Арійцевъ, напротивъ, природа является какъ нѣчто одушевленное, одухотворенное. Если анализъ названій боговъ средиземныхъ Арійцевъ древнято міра открываеть подъ этими именами явленія и силы природы, то названія Семитическихъ боговъ выражаютъ идеи безусловнаго владычества, вѣчности, всемогущества 3). Первобытные Арійцы не такъ скоро какъ Семиты отдѣлили свою личность отъ природы, отъ міра; они долго обоготворяли свои собственныя чувства; культь ихъ быль эхо натуры. У народовъ этого племени проявлялась также наклонность, обозначающаяся постоянно въ ихъ религіозиыхъ идеяхъ, соединять всѣ божественные образы въ одно высшее существо; но это была работа философская. Многіе мыслители античнаго міра шли къ этой цѣли и приходили къ понятію о Богѣ единомъ путемъ философскаго размышленія; тогда эта идея оставалась выводомъ разума, всегда подлежащимъ провъркъ, разбору. Монотеизмъ догматическій, какъ напримъръ, у Евреевъ, Арабовъ, а не философскій, какъ у Грековъ, исключаетъ всякую умственную спекулятивную дѣятельность. Между монотеизмомъ Сократа и Магомета, напримѣръ. та разница, что первый пришель къ этой идев путемъ философскаго созерцанія явленій природы, внѣшняго міра, тогда какъ у пророка Арабовъ та же идея была вызвана видомъ и дъйствіями природы пустыни, въ которой онъ жилъ, принятыми имъ за божественное

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) E. Renan, Journal asiatique, Fevrier-Mars, 1859.



<sup>1)</sup> Les Religions et les Philosophies de l'Asie centrale par Mr. le Comte de Gobineau, deuxiéme ed., Paris 1866.

<sup>. \*)</sup> См. "Римскія Катакомбы" ч. 4, стр. 308 и слъд.

эткровеніе. Сократь стояль выше дъйствій окружающей его натуры, эсвобожденный оть нихь заключеніями своего разума; Магометь, напротивь, не поднимался выше ихь и подчинялся имь. Монотеизмь Грековь не убиль философскую мысль, а напротивь развиль ее. Арійскіе народы, выработавь философскимь путемь монотеизмь, не эстанавливаются на этой идев, а продолжають размышлять далье.

Такъ какъ религіи семитическія заключають въ себѣ меньше философскихъ идей, чѣмъ вѣрованія арійскія, то массы въ арійскихъ обществахъ, среди которыхъ постоянно преобладаетъ влеченіе къ философскимъ идеямъ—какъ обыновенно во всѣхъ массахъ мало развитыхъ—всегда были склонны, узнавая религіи Семитовъ, принимать ихъ, особенно въ эпохи пониженія вѣры въ прежнихъ боговъ. Боги Аріевъ казались несостоятельными людямъ неразвитыхъ слоевъ арійскаго общества, когда они ознакомлялись съ богами семитическими.

Арійскіе народы до принятія ими религій семитическихъ не знали ни прозелитизма, ни нетерпимости <sup>1</sup>); они не создавали фанатиче-скихъ религій и никогда не считали своихъ поклоненій безусловно истинными; послёднія были для нихъ убёжденіями относительными. насивдствомъ праотцевъ, родовъ. У арійскихъ народовъ потому могъ развиваться пытливый разумъ и могъ дъйствовать умственный анализъ. Семиты, напротивъ, создавшие религи всемирныя, независимыя отъ народовъ и странъ, исключающія философскій элементь, привъшивавшійся къ поклоненіямъ арійскихъ народовъ, Семиты, говорю я, должны были считать несовершенными всѣ вѣрованія, вромѣ исповѣдуемаго и распространяемаго ими. Нетерпимость-слѣдствіе исключенія одной религіей всёхъ остальныхъ-есть потому особенность духовнаго состоянія Семитовъ, и была передана ими Арійцамъ вмъстъ съ ихъ религіями. Но и принявъ семитическое върование, арийские народы не достигали никогда степени нетерпимости Семитовъ, именно потому, что среди нихъ преобладаетъ постоянно болѣе широкій философскій взглядь. У Семитовъ, среди которыхъ религіозное чувство сильнѣе обозначено, и религія потому получаеть скорве опредбленныя формы и характерь, положены Границы мысли заготовь.

Народамъ семитическимъ принадлежатъ преимущественно религіозные перевороты, совершавшіеся въ исторіи <sup>2</sup>). Прогрессъ мысли не былъ въ ихъ рукахъ. Напротивъ, Арійцы производили философскія движенія. Это можно особенно сказать объ европейскихъ Арійцахъ. Исключая буддизма, всъ другія религіи вышли изъ семитической среды, какъ напримъръ іудейство, христіанство, магометанизмъ. Арійцы оказались совершенно неспособными создавать върованія, и ихъ религіи не имъли распространительной силы, исключая впрочемъ буддизма, который, удаляясь отъ своего источника, терялъ свой

<sup>1)</sup> Си. Римскія Катакомбы, ч. 3, стр. 51 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) E. Renan, Etudes d'Histoire religieuse.

первобытный характеръ и иногда совершенно измѣнялся. Арійскіе народы имѣютъ по преимуществу складъ ума, располагающій скорѣе къ философскому размышленію. чѣмъ къ безусловному вѣрованію. Дѣйствіе ихъ мыслительныхъ способностей вело ихъ къ философскимъ выводамъ. Потому также Арійцы, что касается религіи, постоянне были подчинены Семитамъ, такъ какъ философскія идеи могуть удовлетворить только развитые слои общества, тогда какъ самая многочисленная часть его, т. е. люди, которыхъ не коснулось образованіе, постоянно ищутъ разрѣшенія представляющихся имъ вопросовъ путемъ редигіи. Не удовлетворенные своимъ вѣрованіемъ, они принуждены были заимствовать его у Семитовъ. Это мы видѣл въ древнемъ мірѣ въ Греціи, гдѣ мистеріи, въ которыхъ выражались идеи восточныхъ религій, овладѣли умами, и въ Римѣ античномъ, наводненномъ вѣрованіями восточныхъ странъ въ первые вѣка имперіи.

Это особенное философское направленіе ума арійскихъ народовъ, склонность ихъ къ разбору и анализу всего представляющагося имъ, встхъ явленій моральнаго и матеріальнаго міра, положили ръзкое различіе между религіознымъ развитіемъ и гражданской жизнью Арійцевъ и народовъ другихъ племенъ. По мъръ того какъ шло развитіе арійскихъ народовъ, они измѣняди-пріобрѣтенными на пути ихъ жизни знаніями — свои религіи, самобытныя или перенятыя ими. Такимъ образомъ происходили многія реформы. Ничего подобнаго не видимъ мы у Семитовъ. Вслѣдствіе этихъ измѣненій, совершившихся у Арійцевъ въ ихъ върованіяхъ, общественныя учрежденія ихъ, когда они опирались на религію, могли точно также подвергаться измѣненію; напротивъ, соціальное устройство Семитовъ, Египтянъ и азіатскихъ народовъ оставалось неподвижно какъ ихъ въра въ продолжение многихъ въковъ, въ выработанной формъ, деспотической или есократической, разрушаясь только подъ вліяніемъ внѣшнихъ причинъ, вслѣдствіе тяготѣнія одного государства на другое. Мы видимъ, напримѣръ, что гражданскій строй Грековъ и Римлянъ непрестанно подвергается измѣненіямъ, такъ сказать постояно мучимъ, постоянно долженъ принимать въ себя новыя начала и переработывать ихъ. То же самое можно сказать и о современныхъ европейскихъ народахъ. Развитіе гражданской свободы составляеть неизмѣнную заботу вообще всѣхъ отраслей арійскаго ствола, и ихъ общественное устройство потому никогда не успокоивается; общество ихъ постоянно волнуемо разрѣшеніемъ новыхъ соціальныхъ вопросовъ. Ничего подобнаго не замѣчаемъ мы у неарійскихъ народовъ и никогда стремленія ввести болъе свободныя общественныя учрежденія не проявляется у нихъ.

Финны и Венгерцы составляють исключение. Оба эти народа принадлежать къ Туранскому племени, но они способны на философское развитие, не основанное на религиозномъ началѣ, на освобождение мысли отъ узъ вѣры, на развитие гражданской свободы. Финны притомъ создали замѣчательную эпическую поэму — Калевала — подобную тѣмъ, которыя мы встрѣчаемъ только у арийскихъ народовъ; но,

исключая этого факта, арійскоє направленіе развитія Финновъ и Венгерцевъ можно объяснить смѣшеніемъ съ арійскими народами, Финновъ со Шведами, а Венгерцевъ съ окружающими ихъ Германцами и Славянами. Вообще трудно указать на народъ туранскаго племени, достигнувшій свободныхъ учрежденій и высокой степени культуры безъ примъси арійской крови, или вліяніе на него арійской цивилизаціи; точно также моральное и гражданское паденіе какого либонарода арійскаго племени или только остановка въ его развитіи сопровождались почти всегда смѣшеніемъ его съ народами семитическаго или туранскаго корня, или вліяніемъ на него ихъ культуры.

Какъ слъдствіе извъстнаго освобожденія мысли у арійскихъ народовъ, у нихъ образуется иногда мораль, опирающаяся на философскія идеи, ссылающаяся на самую натуру человѣка и отыскивающая въ ней опоры, — явленіе, ръдко встръчающееся у народовъ неарійскихъ. Исключеніе представляютъ только Китайцы: у нихъ выработадась мораль нерелигіозная, именно въ ученіи Конфуція или, върнъе, Кунъ-фу-тзе, основанномъ на разсуждения, а не на сверхъестественномъ откровеніи, — понятіи, совершенно чуждомъ Китайцамъ 1). Нравственныя правила, постановленныя имъ, идутъ изъ этого источника: онъ былъ, какъ извъстно, не основатель религіи, ни даже философской системы; его мораль имъетъ практический характеръ, истекая изъ жизненной опытности. Ученіе Конфуція составлено изъ собранія моральныхъ, политическихъ, административныхъ, даже экономическихъ правилъ; оно не заключаетъ въ себъ анализа явленій внъшняго міра и отношенія къ нему человъка. Конфуцій возводить въ прин-. ципъ, что не должно изслѣдовать происхожденія вещей. Философія его исключительно моральная. У мыслителей Греціи нравственныя правила дблаются частью философскихъ системъ, вытекаютъ изъ послёднихъ, тогда какъ у Конфуція поральныя наставленія составляютъ. сущность его философіи. Нельзя потому сказать, чтобы она поднималась очень высоко.

Точно также ученіе Лаотзе—другого китайскаго мудреца—не заключаеть въ себѣ ни малѣйшей доли свободнаго анализа, а лишь мистическій пантеизмъ, очень темно изложенный <sup>2</sup>), въ которомъ замѣтны слѣды вліянія философіи Индіи.

Вообще источники китайской философіи, это—примѣры предковъ и законы постановленные ими; содержаніе ея по преимуществу—практическія наблюденія, правила жизни, совѣты благоразумія, сухія моральныя разсужденія. Выше этого не стремится умъ Китайцевъ. Непреувеличивая можно сказать, что они не подымали свои взоры отъ.

2) Abel Remusat, Mélanges asiatiques.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Weber, Allgemeine Weltgeschichte; [сочивеніе это переведено на русскій <sup>языкъ</sup>; "Всеобщая Исторія Георга Вебера, переводъ со втораго изданія; пере-<sup>велъ</sup> Андреевъ, изданіе К. Т. Солдатенкова Москва 1885; — James Legge, Lifeof Confncius, London 1867; — O. Peschel, Völkerkunde, Leipzig 1875; V. Cousin, Histoire Générale de la Philosophie"].

земли и умственная жизнь ихъ не переходила границъ, достигнутыхъ прежними поклоненіями, не переступала формъ и законовъ, освященныхъ преданіемъ. Свобода, самостоятельность, сомнѣнія — источники каждой истинной культуры — не находятъ себъ мѣста въ развитіи Битайцевъ и считаются дурными стремленіями, которыя для пользы государства надо обуздывать и подавлять. Практическія ученія о добродѣтели, о государственныхъ принципахъ, о частной жизни, о домашнемъ хозяйствъ, о земледѣліи, составляютъ прославляемую Китайцами древнюю мудрость Религія не стѣсняла ихъ умственной дѣятельности, ни свободнаго анализа, но, какъ народъ туранскаго племени, они оказались неспособными къ философскому, спекулятивному размышленію. Точно также свободный взглядъ на природу, незавнсимость передъ нею, не повели Китайцевъ дальше наукъ прикладныхъ. Въ гражданской жизни они остановились на патріархальномъ деспотизмѣ.

Преобладающее у Китайцевъ направленіе мысли, благопріятное успъхамъ практическихъ знаній, земледблія, промышленности и учрежденію усовершенствованной администрація — очень поздно явившейся у многихъ арійскихъ народовъ — было, напротивъ, невыгодно развитію искусства и поэзіи. Китайскому воззрѣнію совершенно чуждо стремленіе истиннаго художника вложить въ природу мысль. Оживить мертвую матерію, перенести идеаль въ дъйствительность. Потому Китай имъеть очень совершенную технику, но искусство въ немъ очень мало развито; украшеній много, но прекраснаго мало у Китайцевъ. Мы встръчаемъ у нихъ рабское подражание природъ, а не свободное творчество; всѣ подробности отдѣланы ими съ робкою заботливостью о точности, но въ цёломъ нётъ жизни. Художникъ обязанъ исполнять свои работы не руководясь своимъ личнымъ вкусомъ, не повинуясь своему вдохновенію, а основываясь на древнихъ преданіяхъ. Правила художественныхъ работь точно такъ же предписаны государствомъ какъ правила постройки дымовой трубы, или прорытія канала. Прогрессъ искусства при такихъ условіяхъ невозможенъ.

Китайцы не имѣють идеальныхъ стремленій и довольствуются тѣмъ, что даетъ имъ обыденная дъйствительность. Ихъ лирическая дидактика содержитъ въ себъ преимущественно нравственныя сентенція в житейскія правила практической философіи. Высшія требованія китайской морали, умъренность и воздержанность отъ всякихъ крайностей. служать руководствомъ для нихъ и въ поэзіи. Они избъгаютъ въ ней увлеченій, какъ въ жизни стараются сдерживать волненія чувствъ, потому основная черта всей ихъ поэзіи — холодное спокойствіе. Разсудительность, любовь къ правильному ходу жизни, удерживая Китайца отъ излишества въ наслажденіяхъ, оберегаютъ его и отъ всякаго энтузіазма. Литература Китайцевь не имъетъ идеала; правтический смыслъ ихъ устремленъ на торговлю, на достижение удобствъ жизни. Формализмъ, установленный закономъ и охватывающий, какъ футляръ, всѣ проявленія жизни Китайцевъ, отнялъ у нихъ возможность развитія и произвель ихъ умственное оцѣпенѣніе и неподвижность ихъ быта, которыя такъ сильны, что даже покореніе Китая

другими народами не могло преодолъть ихъ. Культура Китайцевъ отличается потому матеріалистическимъ направленіемъ, малымъ развитіемъ поэтическаго чувства и художественныхъ инстинктовъ, большимъ расположеніемъ къ механическимъ искусствамъ и къ наукамъ въ размърахъ приложенія ихъ къ ремесламъ.

Развитіе того, что въ собственномъ смыслѣ называется философіей, было ничтожно у Китайцевъ. Нельзя, слѣдовательно, утверждать, чтобы у нихъ была мораль, вытекающая изъ высшаго философскаго размышленія, какъ у Грековъ и Римлянъ, а были только нравственныя правила, основанныя на идеяхъ, почерпнутыхъ изъ практической жизни.

Вообще можно сказать, что Арійцы развиваются полнѣе, но тише народовъ другихъ племенъ. Египтяне, Семиты, Ассиріяне, Халдео-Вавилоняне, Китайцы опередили Арійцевъ въ различныхъ ремеслахъ, во всемъ, что касается удобствъ и благосостоянія жизни, даже въ умственномъ развитіи; только въ VII-мъ ст. до Р. Х. средиземные Арійцы, именно Греки, доходять до значительныхъ выводовъ въ области мышленія. Какъ въ жизни отдѣльнаго человѣка, чѣмъ развитіе его идетъ тише, тъмъ оно полнъе 1); такъ и въ жизни народовъ, чъмъ медленнъе какой либо изъ нихъ развивается, тъмъ результаты въ которымъ онъ, со временемъ, приходитъ, значительнѣе. Не столь быстро какъ Арабы развивались, напримъръ, Кельты, Германцы, Славяне. Нѣкоторыя изъ славянскихъ племенъ можно считать, до сихъ поръ, полуобразованными. Но нельзя не замътить, что даже и тъ арійскіе народы, которые пока мало развиты, способны достигнуть высокой степени культуры и что они заключають въ себѣ задатки философскаго развитія. Движеніе въ сферахъ мышленія никогда не прекращается, даже и въ періоды ихъ упадка, у Арійцевъ, щедро одаренныхъ отъ природы философскими способностями, особенной наплонностью ума въ анализу, которыхъ не имъютъ народы другихъ цеменъ. Сомнѣніе, постоянное исканіе отличають всѣхъ Арійцевъ. Слѣдовать разуму, по мнѣнію арійскихъ философовъ, это сообразоваться съ закономъ, не имѣющимъ ничего измѣняющагося, ничего произвольнаго, независящаго ни отъ воображенія, ни отъ чувства.

Арійская культура, пріостановленная на время, продолжается черезъ нѣсколько столѣтій другими арійскими народами, которые какъ бы наслѣдуютъ образованіе своихъ предшественниковъ. Ничего подобнаго никогда не встрѣчаемъ мы среди семитическихъ народовъ; у Арабовъ, напримѣръ, не было наслѣдниковъ; Греки, напротивъ, имѣютъ преемниками современныхъ европейцевъ. Культура Египтянъ и семитическихъ народовъ представляетъ рѣзко выдающуюся односторонность; у Арійцевъ культура отличается универсальностью и не основана на рели-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Извъстно, что Семиты до 14 и 15 лътъ развиваются умственно гораздо быстръе Арійцевъ и во многомъ опережаютъ ихъ; но потомъ развитіе первыхъ пріостанавливается и окончательно складывается; тогда какъ вторые идутъ впередъ и эпоха установленія ихъ понятій наступаетъ для нихъ позже. Самый черепъ Семитовъ, какъ не разъ было замъчено, принимаетъ окончательную форму нъсколькими годами раньше чъмъ у Арійцевъ.

гіи исключительнаго характера, а на философскихъ началахъ. Семиты достигаютъ иногда высокой степени цивилизаціи, но она остается вь тѣсныхъ предѣлахъ ихъ національности и умираетъ съ народомъ развившимъ ее, мало обогащая культуру слѣдующихъ вѣковъ. Это мы видимъ по древнимъ Египтянамъ, Евреямъ, даже Арабамъ. Напротивъ, выводами цивилизаціи какого нибудь арійскаго народа пользуются въ большей или меньшей степени всѣ его соплеменники. Культурные результаты Грековъ сдѣлались достояніемъ всѣхъ Арійцевъ, и такъ какъ между этими послѣдними болѣе связи, чѣмъ между Семитами, то невыработанное однимъ народомъ будетъ достигнуто другимъ. Подобнаго мы не находимъ у Азіатцевъ.

Дѣятельность, предпріимчивость, любознательность, стремленіе къ достиженію лучшаго, вотъ главныя черты характера одной изъ самыхъ талантливыхъ отраслей арійскаго племени, именно: эллинической. Нѣкоторые изъ азіатскихъ народовъ также отличаются дѣятельностью, но неровной, лихорадочной, страстной, наступающей послѣ глубокой апатіи и смѣняющейся ею. Только Египтяне и Китайцы, въ этомъ случаѣ, представляютъ исключеніе. Ихъ развитіе имѣетъ много спокойнаго, положительнаго, но вмѣстѣ съ тѣмъ и ограниченнаго. У Грековъ дѣятельность скорѣе ровная, выдержанная, слѣдствіе разсудительнаго, но непреклоннаго требованія разума.

Культура греческая представляеть много блистательнаго, такъ сказать сверкающаго, и потому съ нерваго взгляда можетъ казаться поверхностной, въ сравнении съ цивилизацией нъкоторыхъ неарийскихъ народовъ древняго міра, какъ напримъръ Египтянъ, чья культура заключаеть въ себѣ положительныя, здравыя, стойкія начала. Но этоть блескъ эллинической цивилизаціи не лишаеть ее серьезности; умъ древнихъ Грековъ былъ столько же искромётенъ сколько и глубокъ. Это объясняется особенностями народовъ арійскаго племени, выказывающимися у Грековъ полнъе, чъмъ у другихъ отраслей арійскаго ствола. Но не надо также упускать изъ вида природы, въ которой жили Греки; она принуждала человъка развивать свои сплы, не подавляя ихъ, и въ то же время не обременяла его своими разслабляющими и притупляющими благодѣяніями, не страшила его своими поражающими явленіями, запугивающими и ужасающими. Въ этой дёятельности, въ этомъ ежедневномъ упражнении своихъ силъ житель свверныхъ прибрежий Средиземнаго моря получалъ болье опредвленное понятіе своего превосходства надъ природой, своего значенія, своего личнаго достоинства.

У Арійцевъ гражданскіе законы сами по себѣ и стоятъ независимо; свѣтское имѣетъ свои права и право на уваженіе. Законъ у нихъ есть выраженіе воли всѣхъ гражданъ. Семитъ заключается въ свой домъ и запираетъ его внѣшнему міру; онъ живетъ для себя, ревниво сохраняя преданія и повѣрья своего рода.

Соціальныя формы арійскаго общества мъняются и очень часто улучшаются; ветхія, изношенныя оставляются, замъняются новыми. Жизнь арійскихъ народовъ обновляется этимъ путемъ, и если есть у нихъ эпохи паденія, то есть также возможность возстановленія утраченнаго прогресса и движенія впередъ. Напротивъ, общество семитическое или туранское останавливается на первыхъ формахъ гражданской жизни—патріархальной, и когда оставляетъ ее, то для перехода къ болъе выработанному деспотизму или къ анархіи.

### XIV.

Философскія наклонцости арійскихъ народовъ, ихъ ясное пониманіе явленій моральнаго и физическаго міра, ихъ свътлый умъ, могли, подчиняясь вліянію особенныхъ условій, терять свою силу, пропадать или развиваться неестественно и неправильно. Такъ напримъръ, мы видимъ, что культура двухъ арійскихъ народовъ, Персовъ и Индъйцевъ, отклоняется отъ типа цивилизаціи другихъ соплеменниковъ ихъ и не имъетъ развитыхъ сторонъ культуры Грековъ, Римлянъ и остальныхъ европейскихъ Арійцевъ.

Философское и научное развитіс, отдёляющееся отъ религіи и основанное не на послёдней, а на наблюденіи и анализё, на свободныхъ выводахъ человѣческаго разума, точно такъ же какъ и постоянное исканіе новыхъ формъ общественныхъ учрежденій удовлетворяющихъ стремленію достигнуть большей по возможности суммы свободы въ гражданской жизни; эти главныя черты культуры арійскихъ народовъ мы не находимъ у Персовъ и Индѣйцевъ, хотя тѣ и другіе составляютъ вѣтви арійскаго ствола. Это отклоненіе ихъ отъ типа, которому согласно своей нравственной природѣ и складу ихъ ума они должны были бы слѣдовать на пути культуры, объясняется дѣйствіемъ особенныхъ причинъ на жизнь и развитіе этихъ народовъ.

Та отрасль Арійцевъ, переселившаяся въ Индію <sup>1</sup>), отрѣзанная отъ остальнаго міра, уединенная, предоставленная себѣ самой <sup>2</sup>), обитала подъ знойнымъ небомъ страны, изобильной плодами, добываемыми почти безъ труда, въ природѣ, поражающей человѣка своими явленіями необыкновенной силы, скорѣе чѣмъ возбуждающей его къ дѣятельности. Все громадно въ Индіи, горы равно какъ и рѣки, растительность принимаетъ колоссальные размѣры; явленія натуры, бури, ураганы ужасны и дѣйствуютъ съ разрушительной силой; лѣса гигантскихъ деревьевъ наполнены хищными звѣрями, опасными для людей. Красоты натуры въ Индіи поражаютъ человѣка, но природа ея въ то же время покоряетъ его своимъ зноемъ, своею пышностью, своею чувственностью, своимъ неимовѣрнымъ богатствомъ формъ и приводитъ его въ разслабленіе, въ опьяненіе, въ изнѣженное состояніе. Въ подобной средѣ человѣкъ ослабѣвалъ, уничтожался, страшился заявить себя передъ внѣшнимъ міромъ, лишался возможности

<sup>1)</sup> Lassen, Indische Alserthumskunde, erst. B.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Max Müller, Introduction to the Science of Religion with two Essays on False Analogies and the Philosophy of Mythology, London 1873.

свободно относиться къ нему и подвергать своему анализу его явленія, стремился пропасть во всемірномъ общемъ и сдѣлался склонень къ пассивности, къ покою, къ созерцанію, къ грезамъ, къ мечтакъ о гигантскомъ въ мірѣ фантазіи, безъ способности къ малому въ дѣйствительности <sup>1</sup>). Съ другой стороны безпрестанно смѣняющіяся явленія зарожденія, развитія и смерти, точно такъ же какъ разнообразів животнаго царства, богатаго видами, и всепоглощающая растительность Индіи возбуждали въ ея жителяхъ пантеистическія идеи.

Индъйцы — и это преобладающая черта ихъ умственной жизни – поглощены спекулятивными системами. Предавшись грезамъ фантазіи, сбросившей съ себя власть разсудка, они наполнили небо, воздухъ и землю безчисленными богами и переселяющимися изъ тъл въ тѣло душами. Ихъ главная мысль—разгадать существованіе, пр исхожденіе и цъль мірозданія. Настоящая жизнь никогда въ такої степени не привдекада на себя ихъ вниманія, какъ жизнь неземная, какъ то, что было до рожденія и что будеть послѣ смерти. Въ исыючительномъ стремлении мысли въ божественному и духовному быти, которое одно считали истиннымъ, они презирали природу и удаллись отъ измѣнчивыхъ впечатлѣній внѣшняго міра. Земное существованіе казалось имъ исчезающимъ сновидѣніемъ; оно становилось ди нихъ предметомъ сомнѣнія, тогда какъ будущая ихъ жизнь была 🎜 нихъ внѣ сомнѣнія. Они потому не пришли въ изслѣдованію природы и ея законовъ, главному основанію науки. Любимая сфера дательности ихъ ума, это-религіозно-метафизическая.

Богатство формъ природы въ Индіи, возбуждая фантазію людей, давало перевъсъ воображению надъ разумомъ, уже ослабленнымъ ды ствіями климата <sup>2</sup>). Литература индъйская богата произведеніями 10эзіи, въ которыхъ фантазіи дана полная свобода; даже и о самыхъ отвлеченныхъ, самыхъ сухихъ предметахъ и знаніяхъ писались поэмы, сочиненія въ прозъ у Индъйцевъ очень ръдки. Въ поэмахъ другить арійскихъ народовъ никогда воображение не отклоняется такъ далези оть действительности, не предается столь необузданной игре, вать въ индъйснихъ поэмахъ. Даже и философы въ Индіи говорятъ о не тафизическихъ и абстрактныхъ вопросахъ подобіями и метафорами. Это ръшительное преобладание воображения въ мысляхъ Индъйдевь вело также къ ограничению свободнаго дъйствія разсудка и къ парлизаціи силь его. Вслѣдствіе этихъ особенныхъ дѣйствій климата B Индіи, у Аріевъ, поселившихся въ ней, философія не могла развяваться самостоятельно и слилась съ религіознымъ чувствомъ. Срокная всъмъ арійскимъ народамъ, философская способность превратлась у Индъйцевъ въ безплодное, созерцательное спокойствіе души. Не свободныхъ выводовъ человъческаго разума, основанныхъ на наб люденіи и анализѣ, не самостоятельнаго взгляда на внѣшній мірь, какъ у Грековъ, и отношенія его къ человѣку находимъ мы въ 🖗 лософіи Индъйцевъ, а метафизическія системы, хотя и задуманныя

<sup>1)</sup> Weber, Allgemeine Weltgeschichte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) H. Th. Buckle, History of Civilisation in England, V. 1, Sec. ed. London 1858.

5 необыкновенной смёлостью и развитыя съ большою полнотой <sup>1</sup>). а этой почвё они достигають высшихъ спекулятивныхъ сферъ, но в крыльяхъ религии. Между греческой и индёйской философіей та изница, что у первой метафизическия системы являются какъ реивтатъ въ концѣ развития философской мысли, а у второй размышніе начинается прямо метафизикой. Вотъ почему послёдняя у Инзйцевъ сплетена съ религіей.

Въ поклонении Брамы, точно такъ же какъ и въ учении Будды, осоенно въ послѣднемъ, можно найти высокіе нравственные принцицы, о основанные не на философскихъ выводахъ, какъ у средиземныхъ рійцевъ древняго міра, а на религіозномъ чувствѣ, или, скорѣе, на етафизическихъ идеяхъ. Въ Индіи браманическая философія есть ечто иное какъ болѣе или менѣе свободное толкованіе священныхъ нигъ. Веды находились постоянно въ основаніи и въ заключении всяой философской системы Индіи браманической, и всѣ мыслящія спообности Индѣйцевъ были направлены къ болѣе или менѣе полному, юлѣе или менѣе глубокому пониманію Ведъ.

Въ буддизиъ, —и тутъ мы говоримъ о первоначальномъ его развиия, о самой чистой формѣ его, — вошла большая сумма философскихъ цей, чъмъ въ религи семитическихъ народовъ. Но, не смотря на го, что буддизмъ-реформа философская, а не откровеніе, его нельзя назвать философскою системой. Первое условіе послѣдней есть исключеніе догматовъ, движеніе и постоянное развитіе, воспринятіе и усвоение всего, представляющагося разуму. Буддизмъ, напротивъ, является въ завершенной формъ; онъ произноситъ послъднее слово, <sup>какъ</sup> веякая религія; въ немъ нѣтъ постоянно пополненія результатами мышленія и анализа, какъ въ философіи; дальше его положеній никакого рузсужденія уже нѣть. Можеть быть, самой философской изъ всъхъ существующихъ религій былъ будлизмъ при его Появленіи, но онъ все-таки же не философская система, а религія <sup>2</sup>). Въ ученіи Сакіамуни есть начала исключительности, мистицизма и аскетизма, хотя и не столь сильнаго, не столь рѣзко опредѣленнаго, какъ въ браманизмѣ. Буддизмъ далеко стоитъ отъ философіи Сократа и Платона, но приближается къ системъ Пивагора, которая граничить съ религіей и, какъ извъстно, имъетъ нъкоторое сродство съ выводами мысли азіатскихъ народовъ. Будда удержалъ браманское върование въ пересение душъ и ставилъ причиною господствующихъ на землѣ бѣдствій грѣхи, совершенные людьми въ прежней ихъ жизни. Этотъ индъйский реформаторъ, отвергнувъ всъхъ бо-<sup>товь</sup> браманизма, однимъ могучимъ ударомъ разрушилъ браманское міровоззрѣніе; на мѣсто крайняго аскетизма жертвоприношеній и обрядовъ очищенія поставиль нравственное ученіе, требовавшее чистоты сердца, кротости, любви къ людямъ, доброжелательства ко

<sup>1</sup>) Max Duncker, Geschichte des Alterthums, dritter B.

<sup>2</sup>) Buddhistischer Katechismus zur Einführung in die Lehre des Buddha Gáutama. Nach den Heiligen Schriften der südlichen Buddhisten zum Gebrauche für Europäer von Subhádra Bickshu. Braunschweig, 1888. всёмъ живымъ существамъ. Онъ низвергъ іерархію касть и гордость высшихъ сословій ученіемъ о равенствѣ всѣхъ людей. Но ученіе Будды, пассивное болѣе чѣмъ активное, не расширяеть умственный горизонтъ; это не философія, а метафизика, хотя и очень возвышеннаго характера. Выводы мысли буддистовъ, равно какъ и брамановъ въ Индіи, были мистическаго характера. Логическая послѣдовательность ученія Будды проще и опредѣленнѣе, тогда какъ діалектика брамановъ сложнѣе и фантастичнѣе. Ничего плодотворнаго, никакого прогресса въ предѣлахъ мышленія и умственнаго анализа не вышло изъ метафизическихъ системъ браманизма и буддизма.

Мы видимъ, такимъ образомъ, что философскія способности Индъйцевъ, сродныя всвмъ арійскимъ народамъ, и свътлыя религіозныя идеи, принесенныя ими изъ центрально-азіатской возвышенности, общей колыбели всъхъ Аріевъ, были затемнены климатическими условіями, подъ вліяніемъ которыхъ жили Арійцы, переселившіеся въ Индію. Только въ Европъ, гдъ явленія природы умъренны и натура не разслабляетъ человъка, а вызываетъ его къ дъятельности, умъ арійскихъ народовъ могъ развиваться нормально, не будучи ни угнетенъ, ни обезсиленъ, ни изнъженъ.

Разслабленные климатическими вліяніями, Арійцы въ Индіи, свлонные къ пассивности, сдълались равнодушными къ гражданскимъ правидамъ и сохраняли безъ большихъ измѣненій разъ установившуюся форму правленія <sup>1</sup>). Отсутствіе энергіи препятствовало у нихъ измѣненію гражданскаго строя; мы видимъ, что въ Индіи онъ не подвергался перемънамъ въ продолжени многихъ въковъ, или по крайней мъръ не измънялся такъ легко и въ такой степени, какъ у европейскихъ Арійцевъ. Будучи мало озабочены земнымъ существованіемъ, Индъйцы легко отказывались въ этомъ міръ оть своей воли. Пантеистическія идеи, уничтоженіе личности въ божественномъ началь, убіеніе плоти для освобожденія души, повело ихъ къ гражданскому равнодушію, побуждало смотрѣть на соціальное устройство, какъ на нѣчто второстепенное, лишало способности управлять своими дѣлами. и имѣло результатомъ ихъ порабощеніе. Народъ индъйскій искаль утъшенія отъ скорби жизни въ области въры и фантазіи, въ міръ сказокъ и грезъ, погружался въ общеніе съ божествомъ, забываль дъйствительный міръ съ игомъ его касть, съ деспотизмомъ его царей и чиновниковъ, съ его обременительною системою податей.

Завоеванія въ странѣ Ганта имѣли послѣдствіемъ образованіе среди Аріевъ сословія воиновъ и царской деспотической власти. Она осталась неизмѣнной; никогда потомъ Арійцы въ Индіи не<sub>1</sub> освободились отъ нея. Склонность къ пассивности, религіозное направленіе мысли Индѣйцевъ, предпочтеніе ими созерцательнаго спокойствія души энергической дѣятельности, помогли Браманамъ, въ рукахъ которыхъ была сосредоточена религіозная власть, подчинить умственную и общественную жизнь націи ихъ закону. Браманы стѣснили дѣятельность Индѣйцевъ, уничтожили свободу ихъ, убили въ человѣкѣ всякую жиз-

<sup>1)</sup> Carriere, Die Kunst in Zusammenhang der Culturentwickelung, erst. B.

ненную бодрость. Развитіе народныхъ силъ было подавлено въ Индіи строго неподвижною іерархією кастъ, въ которой браманы взяли себть первое мъсто. Они сковали жизнь народа безчисленными правилами церемоніала и обрядности жертвоприношеній и очищеній. Ужасныя и уничтожающія человъка явленія природы въ Индіи породили въ его воображеніи боговъ грозныхъ <sup>1</sup>), и браманы, развивая эту идею, дали человъческой жизни печальный характеръ страшнымъ ученіемъ о возрожденіяхъ и о мукахъ ада. Мрачный аскетизмъ, постоянно требуемый богами грозными и ужасными, переполненный покаяніями и самоистязаніями, умерщвляющій плоть и всѣ похоти ея погруженіемъ мысли въ божественное существо, явился въ ученіи брамановъ върнъйшимъ путемъ къ освобожденію души отъ узъ тѣла, къ возвращенію ея изъ скорбной земной жизни въ небесную отчизну.

Враманы, поработившіе своимъ понятіямъ народъ и устроившіе государственную жизнь и гражданскій быть, не были враждебны царямъ<sup>2</sup>) и не являлись ихъ противниками; напротивъ, они скорѣе расширили, увеличивали, чъмъ ограничивали царскую власть. Разумвется, Враманы требовали, чтобы царь соблюдаль правила религи и управляль согласно ея законамъ, такъ, какъ они ихъ объясняли. Царь обязанъ былъ уважать Брамановъ, но имъ въ свою очередь была необходима опора свётской власти для подчиненія себё другихъ касть; потому-то личныя выгоды заставляли ихъ поддерживать царей, а не противиться имъ, и они освятили абсолютную власть царя авторитетомъ религіи. Вслёдствіе этого и также какъ результать терпѣливой покорности народа, жизнь котораго сдѣлалась похожей на растительное прозябание, созерцание и погружение въ Браму, власть царей мало-по-малу въ Индія получила священный характеръ, какъ въ Египть, и нарушать гражданскій строй, основанный на кастахъ, было величайшимъ преступленіемъ. Царь сталъ считаться исхожденіемъ божественнаго существа. Впослёдствін будлизмъ съ его стремленіемъ достигнуть бездъйствія, покой, съ его страстію къ уничтоженію, къ удалению отъ земного міра, какъ отъ источника страданій человъка, помогъ продолжению деспотической власти царей. Индійское государство было теократіею, опирающейся на свътскую власть, и въ то же время деспотнямемъ, основаннымъ на теократии. Въ жизни Аріевъ Индія мы не замѣчаемъ потому и сяѣда того стремленія къ гражданской свободь, которое постоянно проявляется у европейскихъ Арійцевъ при ихъ развитіи, если какія либо особенныя причины не препятствують проявлению этой накловности.

Въ изобразительномъ искусствъ Индъйцевъ отражаются всъ отличительныя черты ихъ правственнаго состоянія <sup>3</sup>). Въ произведеніяхъ его отсутствуютъ энергія, сила, и преобладаютъ вялость, изнъженность, напыщенность, вычурность, недостатокъ въ сдержанности.

- \*) См. Римскія Катакомбы, ч. 4, стр. 305 и слёд.
- 2) Max Duncker, Geschichte des Alterthums.

<sup>3)</sup> Lübke, Geschichte der Plastik;-Schnaase, Geschichte d. b. Künste, erst. B.

Строеніе тѣла, сложеніе костей и мускулы пропадають подъ чувственною оболочкой. Фигуры тусклы и подъ мясомъ какъ будто бы нѣть ничего твердаго; женскія формы слишкомъ роскошны, всё очертанія чрезвычайно мягки. Только къ пассивнымъ наслажденіямъ, къ неяснымъ сновидѣніямъ способны эти образы, почти безъ собственной воли, въ полуснѣ мечтаній взирающіе на насъ съ полузакрытыми глазами. Стереотипная, вялая улыбка пробъгаетъ по ихъ лицамъ. Иногда, однако, наивная грація оживляетъ эти фигуры, но онѣ не одушевлены моральной жизнью, не вдохновлены никакой идеей. Дѣйствительности, реальности, твердой жизненной энергіи нѣтъ въ искусствѣ Индѣйцевъ, какъ ихъ нѣтъ въ ихъ культурѣ. Сонное спокойствіе и однообразная типичность владычествуютъ въ пластикѣ Индѣйцевъ, какъ и въ ихъ жизни.

Высшая божественная сила не представляется у Индъйцевъ духовнымъ образомъ, выраженіемъ лица или благородствомъ формъ тѣла, а вещественно, колоссальностью, умножениемъ членовъ, рукъ и ногъ, или соединеніемъ туловища человъка съ звъриной головой, какъ у Египтянъ. Такъ напримъръ, сила и мудрость Брамы, Вишну и Шивы передаются изображая ихъ съ нъсколькими головами или лицами и многими руками; всевъденіе боговъ выражается умноженіемъ ихъ глазъ. Вишну представляется съ львиной или кабаньей головой; одному изъ боговъ Индъйцевъ дана голова слона — животное, которому они приписывали особенный умъ. Токое уродливое и отвратительное соединение многихъ головъ, рукъ, ногъ на одномъ человѣческомъ туловищѣ, или соединеніе частей животнаго съ частями человѣка, это плохое средство изображать наглядно сверхъестественную силу, или мудрость, доказываеть, что индъйское искусство не развилось на столько, чтобы придавать фигурѣ человѣка, чертамъ его лица выраженіе великаго могущества, представить божественное величіе пропорціональными и естественными формами, но доказываеть всего болѣе, что самыя понятія Индѣйцевъ не поднялись на эту высоту.

Религіи, въ которыхъ обожаютъ звърей или неестественные человъческіе образы, всегда носятъ менъе возвышенный характеръ, чъмъ тъ върованія, въ которыхъ божеству даютъ человъческую фигуру. Богъ съ людскимъ образомъ всегда ближе къ человъку, чъмъ божество, вмъющее звъриныя или противоестественныя формы.

Характеристическія черты искусства Индъйцевъ тъ же, какъ и ихъ поэзія: фантастичность, сверхъестественность, преувеличеніе. Особенно элементъ фантастическій, постоянно преобладающій въ мысляхъ Индъйцевъ, котораго не льшены даже и изображенія, взятыя изъ жизни народа, наглядно выражается въ ихъ архитектуръ. Въ ней мы ясно видимъ дъйствіе необыкновенной, богатой формами и возбуждающей фантазію натуры Индіи. Всякое художественное стремленіе, въ постройкахъ Индъйцевъ, переходитъ сейчасъ же въ чрезмърное, въ перецолненное. Образы человъка, боговъ, звърей, растеній являются въ орнаментикъ индъйскихъ зданій въ хаотическомъ смъщеніи, и въ этихъ декоративныхъ элементахъ мы находимъ столь же вычурныя, пышныя, разнообразныя и многочисленныя формы, какъ и въ растительномъ цар-

- 85 -

ствѣ Индіи. Орнаментика всегда переполняеть, пресыщаеть индѣйскую архитектуру, подобно тому, какъ растительность Индіи поглощаеть формы, около которыхъ развивается. Украшенія тутъ состоять изъ сочетанія прямыхъ и кривыхъ линій, выпуклыхъ и плоскихъ формъ; или безъ всякаго посредствующаго перехода превращаются въ фигуры животныхъ большихъ, тяжелыхъ. Декоративные мотивы эти принимаютъ иногда ужасные виды, заставляющіе содрогаться, какъ явленія натуры Индіи, или въ ихъ формахъ отражается чувственность, вызванная тропической природой этой страны.

Индъйскіе храмы удивляють нась только своими размърами, гигантской, потраченной на нихъ, работой. Архитектура ихъ тяжела, вычурна, утрирована и съ тъмъ вмъстъ совершенно неопредъленна. Въ ней нътъ никакой преобладающей формы. Колонны, напримъръ, стоятъ во многихъ мъстахъ такъ тъсно одна возлъ другой, что не даютъ возможности видъть цълое, и одинъ архитектурный мотивъ, принимая колоссальные размъры, мъщаетъ развитію другого.

## X٧.

Точно также и древніе Персы, принадлежа къ арійскому племени, не представляють всёхь отличительныхь особенностей развитія европейскихъ Арійцевъ, хотя и не удаляются въ такой степени отъ послъдняго, кахъ Индъйцы. Элементы монотеизма, заключающіеся въ дуалистической религіи Персовъ, не лишены философскаго оттънка, и она, разуибется, обладаеть большей суммой спекулятивныхъ идей, чёмъ върованія семитическихъ народовъ, имѣющія, по преимуществу, безусловный, недопускающій анализа характеръ, мало поддающійся разбору, въ которыхъ личность Бога поглощаетъ все и признаніе его исключаетъ всякое размышленіе. По закону Зароастра, человѣкъ-воинъ, всегда готовый сражаться съ геніемъ зла и бороться съ нимъ дѣятельностью, полезною для самого себя и для общества. Не вся природа содержить въ себѣ зло; только часть ея вредна людямъ. Это-тьма, пустыня, засуха, смерть. Человѣкъ потому долженъ, сколько ему возможно, побѣждать творенія здого начада, и пользоваться натурой, созданной принципомъ добра. Этимъ давалась дъятельности человъка здоровая и практическая цёль. Точно также онъ обязанъ увеличивать свётлую часть своей души въ ущербъ темной стороны ея, изгоняя изъ себя обманъ и ложь, лёнь и безпечность, развивая въ себѣ нравственность, трудолюбіе. Религія Персовъ предписывала имъ здоровую, разумную жизнь, чистоту тъла и души, сохранение себя для борьбы съ злымъ началомъ, а не собственное уничтожение въ угоду Богу. Въ иранскихъ странахъ, гдѣ плодородныя земли граничатъ съ пустынею и снъжныя мятели смъняются жаркимъ лътомъ, самая природа, пред-<sup>остав</sup>ляя очень рѣзкія противоположности между благотворными и вредными для человъка дъйствіями, должна была вызывать мысль о

добромъ и зломъ началѣ, о быстромъ переходѣ оть перваго ко второму, также и въ предѣлахъ моральной жизни человѣка, и воспитывала здоровыхъ, дѣятельныхъ, смѣлыхъ людей <sup>1</sup>). Потому у Персовъ вызывать жизнь, заботиться о ея продолженіи, устранять все смутное, безпорядочное равнялось служенію Богу. «Бодрствуйте, работайте <sup>2</sup>), веселитесь жизнью», — это были правила древнихъ Персовъ. Со временемъ Ариманъ, геній зла и тьмы, всегда вредный человѣку, долженъ быть побѣжденъ Ормуздомъ, началомъ добра, свѣта; послѣдній установитъ свою власть надъ міромъ и станетъ неоспоримо торжествовать въ немъ.

Не созерцанія, не размышленія, не аскетизма, не уничтоженія своей воли, своей личности, чтобы пропасть въ безконечномъ общемъ, какъ у Индъйцевъ, а практической дъятельности, заявления своей индивидуальности и духовной силы требовало учение Зароастра отъ человѣка. Бездѣйствіе, любовь къ покою, созерцательность, пассивность, склонность къ созданію всего фанатическаго <sup>3</sup>) не развивались въ иранскихъ странахъ, какъ на берегахъ Ганга 4). Основныя идеи древнихъ Персовъ, ихъ отношенія къ міру, въ противоположность индъйскому самотерзанію, самоуничтоженію, оставались постоянно практическими, свътлыми. Тогда какъ въ Индіи, согласно ученію Брамы, человъкъ долженъ былъ стремиться путемь освобожденія оть всякой чувственности, истребленіемъ своего тыл и уничтоженіемъ индивидуальнаго сознанія, возвратиться къ TOMY божественному источнику, изъ котораго онъ вышелъ; ученіе Зороастра исключало только то, что въ природѣ есть вреднаго для человѣка и требовало возможнаго умноженія всего, что заключалось въ ней благотворнаго и полезнаго 5).

У древнихъ Персовъ, нельзя этого не замътить, иден были яснъе, свътлъе, трезвъе, чъмъ у Индъйцевъ, и первые менъе вторыхъ удалились отъ первобытнаго характера Аріевъ. Живительная природа иранскихъ странъ вызывала къ дъятельности, къ мужеству, тогда

Э) Трудъ былъ возведенъ потому въ нравственный принципъ древними Персами; то же самое мы замъчаемъ въ нъкоторой степени и у многихъ другихъ Арійскихъ народовъ. Только у нихъ можетъ существовать пословица: "Кто работаетъ, тотъ молится". Этого мы не находимъ ни у Семитовъ, ни у Туранцевъ. Трудъ у народовъ этихъ племенъ цънится только, когда онъ непосредственно ведетъ къ наслажденію; у нихъ работа унижаетъ человъка, она становится на казаніемъ; молитва и бездъйствіе стоятъ, по ихъ понятіямъ, выше работы. Семитическия религи, аскетическаго характера, удаляли арійскіе народы отъ труда или заставляли смотръть на него какъ на способъ убіенія плоти.

3) Lassen, Indische Alterthumskunde erst. B.

4) Spiegel, Eranische Alterfhumskunde, erst. B.

5) Арійскіе народы вообще не склонны къ аскетизму, его заносятъ къ никъ семитическія религіи; самобытно развились аскетическія идеи среди Аріицевьтолько въ Индіи, подъ вліяніемъ особенныхъ условій, указанныхъ выше.

<sup>1)</sup> M. Carriere, Die Kunst in Zusammenhang der Culturentwickelung und die Ideale der Menschheit, erster B.

какъ разслабляющій климать Индіи располагаль человѣка къ мечтательности, къ бездѣйствію. Различныя климатическія условія Ирана и Индіи развили въ людяхъ, хотя и принадлежащихъ къ одному племени, не одинакія способности и дали разное направленіе ихъ культурѣ. Отраженіе вліянія природы на развитіе человѣка замѣчаемъ мы столько же въ поклоненіи Брамы, сколько и въ ученіи Зороастра. Въ первомъ много чудеснаго, но и ужаснаго, пугающаго человѣка, уничтожающаго его—какъ въ самой натурѣ Индіи. Въ послѣднемъ торжествуетъ здравый, нормальный взглядъ на жизнь, практическій смыслъ; все здѣсь правильно, умѣренно. Но постоянная забота о борьбѣ съ злымъ началомъ, постоянныя усилія торжествовать надъ нимъ, которыя преобладали въ мысляхъ древнихъ Персовъ, должны были дать ихъ культурѣ одностороннее и отчасти религіозное направленіе, съузить ихъ умственный горизонтъ и поразить ихъ спекулятивныя силы.

Гражданскій строй древнихъ Персовъ, разумъется, не имълъ того религіознаго характера, какъ у Семитовъ, Египтянъ, Индъйцевъ; маги не пользовались тёмъ значеніемъ, которое придавали жрецамъ на берегахъ Нила и Ганга. Законъ Зороастра имълъ столько же соціальное, сколько и религіозное основаніе; но оба эти начала были тѣсно соединены между собою, — такъ сказать, сливались въ немъ. Религія Персовъ заключаеть въ себѣ догматы возвышеннаго характера, много моральныхъ правилъ и больше философскихъ идей, чъмъ върованія семитическихъ народовъ; но, не смотря на это, маги въ древней Персіи, имъли все-таки же больше значенія, чъмъ жрецы у средиземныхъ Арійцевъ древняго міра. Безъ мага нельзя было совертать жертвоприношеній, и дѣлавтій это не могь просить милости у Бога себѣ одному, а долженъ былъ также молиться за всѣхъ Персовъ, и особенно за царя. Точнымъ исполненіемъ 1) благого закона, т. е. сохраняя чистоту мыслей, словъ и дёлъ, человёкъ, по понятіямъ древнихъ Персовъ, избавлялся отъ всёхъ козней дэвовъ, т. е. злыхъ духовъ и достигалъ вѣчнаго блаженства. Разумѣется, этотъ догматъ побуждаль человѣка держаться правиль чистой нравственности, жить честно, поступать хорошо, но и давалъ магамъ возможность внести въ въроучение множество заповъдей, которыми они сковали жизнь Иранцевъ. Иго религіозной формалистики, наложенное на нихъ, было не менѣе стѣснительно, чѣмъ браманское, и также покоряло народъ духовенству. Маги истолковали понятие о чистоть въ смыслъ внъшней опрятности и придумали множество заповъдей для ея сохраненія, множество обрядовь для возстановленія ея, если она чъмъ-нибудь нарушалась. Эти чрезвычайно точныя и подробныя правила очищенія, жертвоприношеній, молитвъ, обрядовъ, превратили религію Зороастра въ подавляющее исполненіе мелочныхъ постановленій и исказили правственное ученіе этого персидскаго мудреца; онъ хотѣлъ возбуждать къ труду, къ укрѣпленію нравственныхъ силъ, душевному благородству. Жрецы замѣнили это сложной системой правилъ о томъ, какими покаяніями и какими обрядами очищаются разныя

<sup>1)</sup> Weber, Allgemeine Weltgeschichte, erst. Theil.

прегръщенія, состоящія, главнымъ образомъ, въ прикосновеніи къ нечистымъ предметамъ, какъ напримъръ, ко всему мертвому, потому что Ормуздомъ создано все живое, а не мертвое. Все это наложило на жизнь Персовъ цъпи, отнимавшія у нихъ всякую свободу движеній, наполнило ихъ сердца тоскливымъ опасеніемъ оскверниться. Для каждаго дъла, каждаго шага, для каждаго житейскаго случая были установлены молитвы и обряды, правила освященія; вся жизнь была подведена подъ иго служенія страшной религіозной формалистикъ.

При этихъ условіяхъ врожденныя всѣмъ народамъ арійскаго племени философскія способности не могли развиться у Персовъ, и мы не встръчаемъ у нихъ свободной спекулятивной дѣятельности, независимой отъ религіи, ни стремленія къ достиженію гражданской свободы.

Но также затемнило арійскія способности древнихъ Персовъ вліяніе на нихъ культуры народовъ семитическаго племени, дъйствовавшее постоянно невыгодно на Арійцевъ. Иранцы подверглись этому вліянію уже во времена очень раннія, но оно стало зам'ятнъе послъ ихъ завоеваній въ западной Азіи. Они, какъ замѣчаетъ уже Геродотъ, отличались тёмъ, что легко усвоивали себё понятія и нравы другихъ народовъ. То, что произшло для Римлянъ и Грековъ гораздо позже, при упадкъ классической культуры, въ концъ ихъ дъятельности, совершилось для Персовъ раньше. Всего лишь полстояттия послъ основанія ихъ монархіи они уже были наводнены иностранными элементами. Завоеванія, произведенныя ими, и сношенія ихъ, всябдствіе этого, съ народами семитическаго племени, съ Сиріянами <sup>1</sup>) и Вавилонянами, обладавшими большей суммой культурныхъ знаній, чтмъ древніе Персы, измѣнили первоначальную чистоту характера послѣднихъ<sup>2</sup>) и дали ихъ цивилизаціи особенный семитическій оттънокъ. Прежняя воздержанность Персовъ исчезла; они сдълались любителями вина и чувственныхъ наслажденій; моногамія замѣнила у нихъ полигамію. Они стали носить богатыя пурпуровыя платья, дорогія украшенія, золотыя цёпочки, браслеты и серьги; съ большой тщательностью расчесывали бороду и волоса. Женственность, изнъженность замънили у нихъ прежнюю воинственность <sup>3</sup>). Въ домахъ ихъ появилась многочисленная прислуга; они стали употреблять утварь и домашніе уборы изъ драгоцѣнныхъ металловъ; украшать золотымъ и серебрянымъ шитьемъ свои ковры и палатки. Эта роскошь была прежде незнакома Персамъ, но преобладала у покоренныхъ ими семитическихъ и туранскихъ народовъ Азіи, нравы, образъ мысли и деспотическую форму правленія которыхъ они переняли, сблизившись съ ними, такъ что личная самостоятельность каждаго, преобладавшая прежде среди Персовъ, была подавлена произвольною властью одного, и власть царя получила священный характеръ.

Вслъдствіе тъхъ же причинъ помрачилось также и высоко-мораль-



<sup>1)</sup> Spiegel, Eranische Alterthumskunde, erst. B.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Grote, History of Greece.

<sup>3)</sup> Max Duncker, Geschichte des Alterthums.

юе ученіе Зороастра, требовавшее нравственнаго порядка. Какъ могли Іерсы върить въ торжество добраго начала, когда престолъ былъ анять такими тираннами, какъ сынъ Кира, Камбизъ? Поклоненія, ротивныя доктринъ Зороастра, аскетическія, чувственныя, семитиескаго характера, появились тогда у Персовъ и примѣшались къ ихъ аціональному культу. Жертвоприношенія и богослуженіе послѣдняго тали совершаться торжественнёе, чёмъ прежде, и получили въ въюученіи важность, какой не имѣли до того времени. Значеніе дуювенства поднялось; жрецы передълали многіе обряды сообразно визнившемуся характеру жизни и върованій. Какъ бы ни была сильна ривязанность какого-либо юнаго племени къ его богамъ, ему трудно потивиться вліянію религій народовъ, входящихъ съ нимъ въ сноиенія, особенно если поклоненіе, съ которымъ знакомятся простые, навные люди, имъетъ пышный, великолъпный характеръ и обряды ио сложны и торжественны. Это заимствованіе Арійцами у Семитовъ из религій происходило не разъ и въ различныхъ формахъ, въ пейодъ младенчества и упадка арійскихъ обществъ. Можно вообще скаить, что покореніе Семитовъ и Египтянъ принесло такой же вредъ правственности и культуръ Персовъ, какъ впослъдствіи Римлянамъ иъ завоеванія въ Азіи.

Персы не изображали боговъ подъ видомъ человѣка; религія ихъ не требовала изобразительнаго искусства и не могла развивать его 1). аже храмы не были необходимы ихъ культу, такъ какъ они поклоились и приносили жертвы богамъ подъ открытымъ небомъ и на возвышенностяхъ. Только послѣ сношенія Персовъ съ иностранцами ин начали строить храмы и алтари. Вполнъ духовная, абстрактная религія ихъ не возбуждала любви къ формъ. Архитектуру они переияли у Ассиріанъ и Вавилонянъ. Впослъдствіи египетскіе и греческіе архитевторы работали для персидскихъ царей. Но если поклоненіе Персовъ не требовало изобразительнаго искусства, то также и не запрещало его, какъ у Семитовъ, и въ Персіи мы находимъ развипе самостоятельнаго фигуративнаго художества, хотя и не столь знаштельнаго, какъ у Арійцевъ Индіи и Средиземнаго моря. Въ искусвтвѣ Персовъ точно такъ же, какъ и въ ихъ идеяхъ, нѣтъ ничего Шваго, неестественнаго, ужаснаго какъ у Индъйцевъ; все, напро-<sup>нвъ</sup>, ясно, весело; все приближается просто, естественно къ прирав, но, однако, безъ тонкой художественной выработки, которой иличаются произведенія искусства Грековъ. Подобно другимъ Арійамъ, у Персовъ была эпическая поэзія очень развитая, и драма, е получившая у нихъ, однако, такого значенія, какъ эпоцея.

Способности, которыми обладають только одни арійскіе народы, менно: развивать философскія идеи отдѣльно отъ религіи, подвер-<sup>гать</sup> нестѣсненному анализу явленія природы и искать свободныхъ рормъ гражданской жизни, были затемнены объясненными выше приинами у Арійцевъ въ Индіи и въ иранскихъ странахъ.

<sup>1</sup>) Schnaase, Geschichte der bildenden Künste erst. B. Zw. Aufl. 1866.

- 90 -

## XYI.

Разборъ началъ культуры Арійцевъ приводить насъ, слѣдовательно, къ заключенію, что народы этого племени одарены отъ природы фи лософскими способностями въ болѣе сильной степени, чѣмъ Семин и Туранцы, и тёмъ складомъ ума, который не будучи стёсненъ вл униженъ какими либо посторонними причинами, или исключительным вліяніями, какъ напримъръ, въ Персіи и въ Индіи, постоянно ведет ихъ къ анализу, къ сомнѣнію и не позволяеть имъ останавливаться ни на одной изъ выработанныхъ ими формъ жизни; что умственное состояніе ихъ изображаеть постоянную работу, постоянное исканіе. Мы видбли также, что вслёдствіе этихъ особенныхъ способностей ум Арійцевъ, религіи, возникавшія среди ихъ, не имѣли ничего абсолютнаго, не исключали философскихъ идей и не препятствовали ихъ развитію; не создавали также класса жрецовъ, хранившихъ непри косновенно догматы и полагавшихъ предѣлы свободному мышленю. Философскія идеи, обозначавшіяся въ каждомъ проявленіи умствевной дѣятельности арійскихъ народовъ, не допустили, какъ мы завъ тили, созданія ничего неизмѣннаго и въ гражданской жизни, которая, не опираясь на религіозныя начала, подвергалась постоянной крятикъ и потому постояннымъ измъненіямъ. Этотъ особенный склад ума Арійцевъ, отличающій ихъ отъ другихъ племенъ и состоящі именно въ большемъ развитіи критическихъ умственныхъ силъ 🛚 склонности послёдняго къ разбору, къ пытливости, къ открытію в объясненію причинъ всякаго явленія, не останавливаясь ни перел какими преградами, дали, какъ мы сказали, особенный характеръ жиз ни арійскихъ народовъ, уже достигнувшихъ извѣстнаго развитія. Он въ противоположность Семитамъ и Туранцамъ, не ограничиваются выводами неподверженными анализу, ни чѣмъ безусловнымъ, и потому всегда мало подчинены религіознымъ догматамъ, всегда готовы отклониться отъ нихъ и постоянно расположены ограничивать пл преобладающее дъйствіе въ системахъ своего мышленія. Мы видъл вмъстъ съ тъмъ, что философское направленіе ума арійскихъ наро довъ, нравственные принципы ихъ могутъ искать опоры не въ ре лигіозномъ чувствѣ, а въ выводахъ разума.

Мы замѣтили также, что подобно тому, какъ несостоятельност спекулятивныхъ силъ Семитовъ вела ихъ прямо къ религіозному фа натизму и мистицизму, такъ спекулятивныя наклонности Арійцев удаляли ихъ отъ исключительности и постоянно побуждали ихъ при соединять къ религіозному чувству философскія идеи.

Развитіе средиземныхъ Арійцевъ древняго міра шло, слѣдовательно постоянно выше культуры Египтянъ, Семитовъ и другихъ азіатских народовъ и именно оттого, что цивилизація Грековъ и Римлянъ имѣ ла болѣе возвышенный характеръ, она была и болѣе подвержена па деніямъ. Какъ жизнь отдѣльнаго человѣка, чѣмъ она развитѣе, тѣм она и труднѣе, тѣмъ сложнѣе ея условія; такъ и въ жизни народа чѣмъ онъ образованнѣе, чѣмъ больше культурныхъ началъ разрабо тываются въ немъ, тъмъ труднѣе его существованіе, тъмъ больше вопросовъ, требующихъ разръшенія, представляются ему на пути его жизни, тъмъ болѣе этотъ народъ подвергается опасности паденія, разложенія, когда онъ останавливается и оказывается неспособнымъ разрѣшить одну изъ нравственныхъ или соціальныхъ задачъ, слагающихся въ его средѣ, при ходѣ его развитія. Такъ, напримъръ, несостоятельность разрѣшенія соціальнаго вопроса была одной изъ причинъ паденія древняго Рима и поэже—итальянскихъ муниципальныхъ республикъ. Такъ могутъ насть современныя намъ европейскія государства, если они окажутся неспособными удовлетворить требованіямъ нашего времени.

Жизнь народа идетъ спокойнѣе и ровнѣе, когда культура его не имѣетъ возвышеннаго характера. Существованіе Египтянъ, напримѣръ, шло нѣсколько тысячелѣтій неизмѣнно, безъ внутреннихъ волненій, безъ умственныхъ преобразованій, тогда какъ жизнь Грековъ и Римлянъ представляетъ безостановочную разработку новыхъ гражданскихъ началъ, постоянную борьбу старыхъ соціальныхъ формъ съ новыми, безпрерывное столкновеніе философскихъ идей съ религіозными, и потому безпрестанное волненіе.

Каждый разъ. однако, что средиземные Арійцы древняго міра, т. е. Греки и Римляне, встрѣчали на пути своего развитія вопросы, которые затруднялись разрѣшать, и вслѣдствіе этого, или какъ результатъ внѣшнихъ причинъ, — бѣдствій страны, разорительныхъ войнъ, — ходъ ихъ культуры, прогрессъ мысли, развитіе гражданской свободы пріостанавливались, вызывая разложеніе общества и пониженіе его художественнаго вкуса; каждый разъ также, что философскія идеи были безсильны у Грековъ и Римлянъ замѣнить уничтожающуюся вѣру въ прежнихъ боговъ, народы эти обращали свои взоры на Востокъ и къ нимъ былъ открытъ входъ началамъ болѣе низшей культуры Семитовъ и другихъ азіатцевъ, ихъ гражданскимъ принципамъ, ихъ религіознымъ идеямъ, эдементамъ ихъ искусства.

Явленіе это вполнѣ понятно. Въ Азіи существовали уже многія столѣтія государства, строй которыхъ не измѣнялся, порядокъ которыхъ не нарушался, гдѣ однажды выработанныя формы гражданской и правственной жизни были несложны, просты и сохранялись цѣлый рядъ вѣковъ, гдѣ общество жило безъ потрясеній, безъ соціальныхъ тревогъ.

Мы видимъ, въ самомъ дѣлѣ, что монархіи Азіи и Египетъ падали отъ внѣшнихъ причинъ, отъ завоеваній; арійское государство древняго міра—греческія республики и Римъ—пали отъ внутренняго разложенія. Соціальный вопросъ, напримѣръ, никогда не принималъ остраго характера въ Египтѣ, въ большихъ монархіяхъ Азіи; можно даже сказать, что онъ вовсе не знакомъ имъ, такъ какъ свѣтская власть рѣшала этотъ вопросъ по своему произволу, нивелируя все то, что передъ ней находилось. Несовершенства формы владѣнія исправлялись, напримѣръ, нѣкоторыми восточными народами милостынью и подаяніемъ, предписанными имъ закономъ ихъ религій.

Неподвижность гражданскаго строя монархій Азіи представлялась средиземнымъ Арійцамъ, затрудненнымъ неразрѣшенными ими соціальными вопросами, приведеннымъ въ безпокойство столкновеніемъ новыхъ идей и формъ жизни со старыми, какъ бы за здравый выводъ, какъ за разрѣшеніе вопроса, которое они не были въ состояніи сдълать сами. Обществу, разумъется, труднъе жить со свободны ми учрежденіями, постепенно развивая ихъ, освобождая личность отъ подчинения государству, чёмъ покоряясь власти одного, не помышляя освободиться отъ нея. Несложныя формы общественнаго устройства азіатскихъ народовъ, у которыхъ гражданскіе вопросы разрѣшаются деспотической властью, въ различныхъ ея видахъ, перенимались тогда средиземными Арійцами именно потому, что онъ несложны и освобождають отъ разръшенія труднаго вопроса. Не разъ самовластие азиатскихъ монархий, потеря свободныхъ учреждений, личной независимости казались Грекамъ и Римлянамъ единственнымъ средствомъ излеченія общества, приведеннаго въ тревожное состояніе трудностью примиренія уже существующихъ гражданскихъ формъ жизни съ созданными требованіями времени. Это вело къ тому, что одному изъ гражданъ, на дъятельность и энергію котораго разсчитывали, давали полную власть. Она однако все-таки же у Грековъ никогда не была до такой степени безусловна, какъ у азіатскихъ народовъ. Но всякій разъ, что деспотизмъ устанавливался въ Греціи, въ ея колоніяхъ Италіи и Сициліи, онъ имълъ наклонность искать опоры у Персовъ, уже тогда сильно осемитизированныхъ, или у семитическихъ народовъ, постоянно ища поддержки внѣ арійскихъ центровъ.

Гражданскіе вопросы, разумъется, не могли быть разръшены средиземными Арійцами путемъ заимствованій, сдъланныхъ у азіатскихъ народовъ; этимъ путемъ соціальныя затрудненія у Грековъ и Римлянъ только устранялись; а такъ какъ всюду постоянно много людей, склонныхъ обходить затрудненія скоръе, чъмъ преодолъвать ихъ, то чуждыя арійской культуръ начала, упрощавшія формы гражданской жизни средиземныхъ Арійцевъ—но вмъстъ обозначавшія также и поворотъ послъднихъ къ упадку—были одобряемы ими. Идеи и принципы Востока семитическаго потому нъсколько разъ наводняли арійское общество въ древнемъ міръ въ минуты его разложенія и всегда были ему вредны.

Религія не была сильно обозначена, ни рѣзко опредѣлена у средиземныхъ Арійцевъ древняго міра, и когда среди нихъ понижалась вѣра въ прежнихъ боговъ, — суевѣрія, мистеріи, символизмъ семитическаго Востока и Египта наводняютъ ихъ общество, удаляя на второй планъ философію, готовую занять мѣсто падающихъ религій; такъ какъ вообще легче вѣрить, чѣмъ размышлять, и легче заканчивать развитіе мысли мистическимъ порывомъ, чѣмъ философскимъ выводомъ. Въ Греціи, точно также какъ и въ Римѣ, религіозныя учрежденія были тѣсно связаны съ гражданскимъ строемъ, не покоряя

однако его себѣ. Боги являлись покровителями соціальнаго устройства республики и свободы гражданъ, поклонявшихся имъ. Съ потерею послъдней должна была пошатнуться и въра въ безсмертныхъ; скептицизмъ и суевѣрія замѣнили ее. Тогда какъ одни искали удовлетворенія въ философіи Эпикура и скептика Пиррона, въ философскихъ системахъ не столь возвышеннаго характера, какъ предшествовавшія имъ, другіе обращались къ мистическимъ персидскимъ н египетскимъ поклоненіямъ и болѣе чувственнымъ азіатскимъ культамъ. Виъстъ съ върованіями народовъ Востока перешли въ Грецію и ихъ суевѣрія. Рождаясь отъ безотчетнаго страха передъ неизвѣстнымъ, передъ всёмъ необъяснимымъ, и предполагая таинственное вліяніе извѣстныхъ предметовъ или явленій жизни на судьбу человѣка, суевърія всегда находять меньше мъста тамъ, гдъ преобладаетъ философская мысль; только до развитія и послѣ паденія ея они имѣли значение у эллиническихъ народовъ. Чувственныя восточныя поклоненія, преисполненныя суевъріями, удовлетворяли религіознымъ стремленіямъ павшихъ Грековъ и избавляли отъ философскаго размышленія. Суевѣрія Римлянъ, отчасти перенятыя ими у Этрурянъ, культура воторыхъ имъла болъе семитическій чъмъ арійскій характеръ, никогда не оставляли ихъ, но были умъряемы философскимъ развитіемъ. Римлянъ.

Точно также и въ фигуративномъ искусствъ Грековъ и Римлянъ, при его паденіи, замътно выраженіе азіатскихъ элементовъ. Въ немъ. напримъръ, появляется наклонность къ колоссальному, къ преувеличенному; художественное произведение начинаетъ цъниться по богатству матеріала, по трудности обработки его, по роскошной внѣшности и дорогимъ украшениямъ. Простое прекрасное болъе не нравится: моральныя качества, высшія способности человѣческой натуры передаются неполно, не выраженіемъ лица, не развитіемъ благородныхъ прекрасныхъ формъ тъла, какъ въ цвътущее время греческаго искусства, а невѣрно, неправильно, громадными размѣрами или поражающей колоссальностью. Красота представляется изнъженной, чувственной, слабой; сильное, энергическое-неестественнымъ, масспвнымъ; величественное-неподвижнымъ, натянутымъ, громаднымъ, напыщеннымъ; граціозное — манернымъ, переукрашеннымъ. Такимъ образомъ въ мірѣ греко-римскомъ, въ минуту его паденія, подъ вліяніемъ элементовъ культуры азіатскихъ пародовъ-форма, внѣшность замѣняетъ сущность; мистицизмъ-философскія идеи; мистеріи, сложныя по обрядамъ, но пустыя по содержанію-серьезные выводы человѣческаго разума; символизмъ-настоящую идею.

#### XVII.

Это отраженіе началь культуры азіатскихь народовь въ цивилизація средиземныхь Арійцевь древняго міра, въ періоды ихъ упадка, мы замѣчаемъ сперва въ Греціи и потомъ въ Римѣ. Въ эллиничес вихъ странахъ оно обозначалось съ большей силой въ эпоху Алевсандра. Уже до этого времени признаки гражданскаго разложенія замѣтны въ греческихъ республикахъ; формы ихъ соціальной жизн износились, а въ обществъ не было достаточно живучести да выработки новыхъ. Притомъ вслъдствіе разорительной пелопоннесской войны ослабли всъ гражданскія и религіозныя связи общественнаго строя и пріостановилось моральное развитіе народа, нѣсколы одичавшаго въ долголътней борьбъ Грековъ съ Греками. BEROBAR вражда партій, въ греческихъ республикахъ, продолжавшаяся сътакою яростью и во время пелопоннесской войны, принесла также свой горькіе плоды; она немало способствовала извращенію нравственнаго смысла въ мірѣ эллиническомъ. Каждый гражданинъ началъ ставить выше общественной пользы свои собственные интересы и искать въ пихъ мѣрила своихъ поступковъ, руководясь личными соображе ніями въ дблахъ государственныхъ.

При Филиппѣ Греки еще упорствовали въ республиканскихъ щеяхъ и держались прежнихъ традицій, чтобы противиться властолобивымъ планамъ полуварварскаго царя Македоніи; но когда сыть Филиппа, воспитанникъ греческой философіи и греческой культури, завоеваль Азію и уничтожиль вѣкового врага Грековъ-царя персидскаго, — то сопротивленіе Эллиновъ значительно ослабъло. Демократическій типъ, имѣвшій столько живучести, столь благопріятный развитію эллиническаго ума, все болѣе и болѣе сглаживается и пропадаеть въ эпоху Александра; вмъстъ съ нимъ угасъ и духъ свободы. Извѣстно также, что македонскій царь послѣ своихъ побѣдъ при няль азіатскіе правы и сдълался азіатскимь властелиномь; деятельность его получила вполнѣ восточный характерь, частью разумѣется изъ политическихъ цълей. Это сильнъе обозначилось послъ его бракосочетанія съ Роксаной. Онъ началь требовать, чтобы Греки, Ма кедоняне и Персы простирались передъ нимъ, т. е. обожали его признавали въ немъ что-то сверхъестественное, божественное. Эл особенно оскорбляло Грековъ. Опъ не далъ положительнаго повелѣнія совершать передъ нимъ обрядъ обожанія, но былъ доволень когда его исполняли <sup>1</sup>). При дворъ Александра и его наслъдников этикеть состояль изы смъшенія азіатскихь и македонскихь обыкно веній. Послѣ распаденія его монархіи, когда при его преемниках образовались въ Азіи, въ Египтъ деспотическія греческія государства окончательно совершилось это преобразование міра эллиническато. Оно не произошло только вслёдствіе болёе частыхъ и непрерывных соприкосновеній съ азіатскими народами. Уже въ прежніе въка 🕅 лоніи Грековъ находились въ Галліи, во Оракіи, въ Италіи и въ 🏘 рикѣ; но жители ихъ оставались Греками среди варваровъ, не пе ренимали ихъ нравовъ и идей, а напротивъ съ большой энергия ревностью сохраняли эллиническую культуру. Точно также сношени Грековъ съ восточными народами, и прежде Александра, были 10

<sup>1)</sup> Grote, History of Greece.

ольно часты, вслёдствіе войнъ и торговли; но въ тъ времена, т. е. о упадка культуры Грековъ, они держали себя далеко отъ азіаткихъ вліяній. Только послѣ пониженія ихъ цивилизаціи, когда она тратила свои жизненныя силы и была слишкомъ слаба, чтобы отрасывать приходившее съ Востока семитическаго, сношенія Грековъ ь азіатскими народами отразились невыгодно въ нравахъ и поняіяхъ первыхъ. Греки точно такъ же ознакомились съ религіознымъ истицизмомъ Египтянъ гораздо раньше ихъ философскаго развитія; о онъ выразился въ системахъ мышленія эллиновъ только въ эпоху аденія ихъ мысли. Въ періодъ войнъ съ Персами греческая кульура устояла, потому что въ ней еще было много жизненныхъ силъ, о она могла удалить отъ себя вліяніе чуждыхъ ей началъ цивилиаціи и гражданскаго устройства Персовъ. Въ эпоху Александра услоія были иныя и результатъ былъ другой.

Элементы азіатскіе и эллиническіе, однако, никогда не сплавились ювершенно въ новой, основанной Александромъ Великимъ, монархіи і не произвели ничего оригинальнаго. Почти всюду въ завоеванныхъ мъ странахъ Александръ оставлялъ неприкосновенными религіозные ющаи и сохраняль нравы покоренныхь имь народовь, по основызаль греческія колоніи въ Азін и города на рубежь міра эллиничесзаго и азіатскаго. Завоеванія его не были только военной силой, юкоряющей и истребляющей народы, но и способомъ распростразенія культурныхъ началъ. Цивилизація эллиническая шла вмъстъ уь войскомъ македонскаго царя, и основывалась въ сохраняемыхъ имъ центрахъ культуры завоеванныхъ странъ. Походъ Александра иожно назвать экспедиціей ученыхъ; въ первый разъ, въ самомъ цыв, войска сопровождали люди свъдущіе въ разныхъ наукахъ, есгествоиспытатели, льтописцы, философы, также и художники; это было столько же военное, сколько и ученое предпріятіе. Результаты его, разумьется, были очень значительны для знаній того времени. Эллиническая наука, безъ сомнѣнія, обогатилась вслѣдствіе знакомства греческихъ ученыхъ съ азіатскими странами и народами, и горизонтъ знаній Грековъ расширился, особенно въ географіи, въ астрономіи, въ естествовъденіи. Но эллиническая мысль, конечно, уже не имѣла той свободы, того смѣлаго полета при дворѣ Александра и его наслѣдниковъ, какъ прежде въ независимыхъ греческихъ республикахъ.

Намъреніе Александра, лишившаго Грековъ свободы—и потому иоральной и гражданской жизни—съ тъмъ чтобы основать большую ионархію, было сплавить въ одно міръ эллиническій и міръ азіатскій, связавъ ихъ греческой культурой; но это оказалось столько же невыгодно для Грековъ, сколько и для Азіатцевъ. Къ первымъ оно причесло элементы цивилизаціи народовъ стоящихъ ниже ихъ въ развигіи. Вторые получили чуждыя имъ начала культуры, которыя они не способны были принять, и притомъ начала уже разлагающагося эллиническаго міра. Привитые на иностранномъ стволъ эти элементы греческой цивилизаціи нисколько не способствовади моральному возвышенію и умственному прогрессу азіатскихъ народовъ. Но ихъ нравы, любовь къ роскоши, скрывавшей часто грубый матеріализи изнѣженность, чувственность, получившія лоскъ греческой утони ности и выработанности, сдѣлались еще соблазнительнѣе и пото опаснѣе <sup>1</sup>. Культура, сообщаемая народу, неспособному принять с теряетъ свою чистоту, тогда какъ онъ самъ ничего не пріобрѣтает а напротивъ утрачиваетъ собственную оригинальность. Распростр няясь поверхйостно на огромномъ пространствѣ, среди народи разныхъ племенъ, мало приближающихся къ Грекамъ своимъ хара теромъ, неодаренныхъ ихъ умственными силами, культура Эллинов ихъ вкусы, ихъ обычаи, не возвышая Азіатцевъ, понижались и в самой Греціи, уже только вслѣдствіе распространенія ихъ среди и луварварскихъ народовъ. Такъ напримѣръ, мы видимъ, что Грен которые осуждали излишество, невоздержность народовъ Азіи и личались умѣренностью во всѣхъ проявленіяхъ своей жизни, утр тили это качество послѣ тѣснаго сближенія съ Азіатцами <sup>2</sup>).

Тамъ, гдѣ цивилизація эллиническая, въ лучшее свое время, д стигла высшей степени своего развитія, именно въ Афинахъ, п явилось также и всего сильнъе разложеніе общества. Абины в этомъ опередили другіе эллиническіе центры культуры. Граждане это города сдѣлались, уже при наслѣдникахъ Александра, обожателями 🛤 ихъ поработителей и едва ли не превзошли въ лести Римлянъ времен императоровъ. Обоготворение человъка, т. е. властелиновъ, подоб тому какъ это постоянно существовало въ Азіи, начинается тод въ Греціи, даже можетъ быть нѣсколько раньше. Мы знаемъ, нащ мъръ, что послъ пелопоннесской войны спартанскаго полководца и зандра, побъдителя Аеинъ, стали изображать въ малой Азіи изъ я лота, какъ изображали боговъ, и что онъ принималъ въ Эфесь и жественныя почести. Но Александра царя Македонскаго перваго в Греціи изображали богомъ. Прежде у эллиническихъ народовъ 🕅 ловѣчивали боговъ, но въ минуту пониженія ихъ культуры нача обоготворять человѣка.

Наслѣдники Александра въ монархіяхъ, основанныхъ ими въ <sup>4,3</sup> и въ Египтѣ, приняли обычаи и нравы тѣхъ странъ, которыми и равляли; свободная, умственная жизнь не могла развиться въ эти новыхъ эллинизованныхъ азіатскихъ государствахъ. Искусство п сохранило усовершенствованную технику, но потеряло душу. Наум преимущественно же точныя, математика, физика, механика, асти номія, хотя и покровительствуемыя при дворахъ нѣкоторыхъ мона ховъ, особенно Птоломеевъ въ Египтѣ, вели только къ техниче кимъ усовершенствованіямъ. Не разъ можно замѣтить въ истори что при упадкѣ культуры и умственной жизни преимущество дает точнымъ, прикладнымъ наукамъ, стоящимъ внѣ философской стря мысли и составляющимъ результатъ прежде скопленной суммы зн ній. Эти науки, не требующія умственной спекуляціи и основанны

<sup>1)</sup> Fried. von Hellwald, Culturgeschichte in ihrer natürlichen Entwicklung zur Gegenwart, Augsburg 1874.

<sup>9)</sup> Grote, History of Greece.

на опытъ положительномъ, но ограниченномъ, тогда особенно изучаютъ, и открытія дълаются въ ихъ области. Это можно сказать объ Александрійской эпохъ и отчасти, можетъ быть, о нашемъ времени <sup>1</sup>).

# XΥIII.

Вліяніе идей Востока семитическаго, Азіи, отразились также и въ греческой философіи 2), когда она, въ эпоху разложенія міра эллиническаго, утратила силу, возвышенность, свои живучія начала и. не будучи болѣе поддерживаема геніальными философами, пала до діалектическихъ безплодныхъ споровъ и до мелочного разбора, потерявь смысль изысканій въ высшихъ сферахъ мышленія. Всъ качества греческаго ума, проницательность, гибкость, ясность, легкость изложенія не были въ силахъ поднять философію Грековъ и ожи-вить ее. Перенесенная въ Александрію, она не могла противиться влянію философскихъ системъ и религій азіатскихъ народовъ. Мистицизмъ глубокій, жгучій, составляющій душу мысли послъднихъ, шель постоянно возрастая въ неоплатонической александрійской школь, затемняя ясность греческаго ума и, наконецъ, привель къ теургіи, магія и чудесамъ. Согласно ученію философовъ александрійской школы, созерцание и восторгь составляли должное окончание жизни человъка. Уже въ философіи Аристотеля есть начало сходства съ Александрійцами въ опредъленіи Бога внѣ натуры 3). Ядро александрійской философіи, это-соединеніе платоновскаго идеализма съ мистицизмомъ Востока. Идеализмъ Платона при его появлении не привель къмистицизму, хотя и заключалъ въ себѣ задатки его. Разумность Грековъ и ихъ практическій смысль умѣрили въ платоновской философіи тенденцію перейти отъ идеализаціи къ мистицизму. Но въ александрійской школь, не будучи болье ограничень другими философскими системами, идеализмъ платоновский нашелъ удобную почву для своего развитія. Въ этой школъ могли свободно развернуться мистическія начала идеализма Платона и взять въ ней преобладающее мъсто <sup>въ</sup> соединеніи съ мистицизмомъ азіатскихъ религій и философскихъ системъ. Ученіе Платона враждебно относится къ чувствамъ, такъ какъ они считаются этимъ философомъ препятствіемъ возвышенію души къ идеалу, и къ Богу, въ которомъ высшій идеаль. Эта мистическая часть доктрины Платона была почти исключительно раз-<sup>вита</sup> философами александрійской школы <sup>4</sup>). Мистицизмъ восточныхъ

<sup>1</sup>) Сходство между этими двумя эпохами увеличивается еще появленіемъ въ первой, равно какъ и во второй, пессимистическихъ философскихъ системъ и возрастающимъ вліяніемъ мистическихъ идей въ выводахъ мышленія.

<sup>2</sup>) Vacherot, Hestoire critique de l'Ecole d'Alexandrie.

<sup>3</sup>) Dr. Ed. Zeller, Die Philosophie der Griechen in ihrer Geschichtlichen Entwicklung, 3-Theil.

<sup>4</sup>) Kuno Fischer, Geschichte der neueren Philosophie.

7

народовъ наводнилъ уже въ первые въка хріастіанства западныя страны; но въ Египтѣ, и именно въ Александріи, онъ, соединясь съ павшей греческой философіей, образовалъ центръ, отъ котораго пошли лучи всюду, куда проникла классическая культура. Философія Пивагора снова въ эту эпоху начала разработываться и все мистическое стало обращать на себя вниманіе. Въ цвѣтущій періодъ эллинической культуры религія Грековъ, не полагавшая никакихъ преград дѣйствію разума, не стѣсняла развитія философскихъ системъ; но, въ эпоху упадка греческой мысли, суевѣрія восточныхъ поклоненій наводнили эллиническія страны и не мало способствовали униженію философіи.

Подобно тому, какъ въ философіи Грековъ, въ ея цвътущее время, не отражались начала азіатскихъ религій и философскихъ системъ, но выразились въ ней при ея паденіи, такъ и въ эллиническомъ искусствъ, хорошей эпохи, не замътны элементы художества азіатскихъ народовъ, обозначающіеся въ немъ только при его упадкъ.

Авины при Периклѣ и Фидіи составляли центръ греческаго искусства, но поколѣніе позже уже не безспорно сохраняли это иѣсто среди эллиническихъ городовъ <sup>1</sup>). Пелопоннесская война сокрушил силы Аеинъ. Лишь только республика эта начинала оправляться оть постигшаго ее бъдствія, ей пришлось бороться съ возрастающих македонскимъ владычествомъ. Скопасъ и Пракситель работали болыш для иностранцевъ, чъмъ для Аеинянъ. Только нъкоторыя изъ преизведеній Лизиппа были поставлены въ Абинахъ. Вообще очень мало художественныхъ работъ предпринималось тогда въ этомъ городѣ, 1 большая часть заказовъ дълалась не республикой, а частными людьми. Грандіозное, вслёдствіе этого, замёнялось малымъ, незначитель нымъ, и художникъ повиновался прихотямъ одного, а не вкусу болъе върному и менъе стъснительному для него массы развитыхъ гражданъ, что и было главной причиной упадка искусства въ Грепи. какъ, въ эпоху возрожденія, въ итальянскихъ муниципальныхъ р<sup>ес-</sup> публикахъ.

Но любовь къ искусству, иниціативу которой дали Абиняне, рас пространилась по встять эллиническимъ странамъ, и когда послт пелопоннесской войны какой-нибудь изъ греческихъ городовъ возвышался надъ другимъ, вслёдствіе военныхъ успёховъ или другихъ благопріятныхъ обстоятельствъ, и благосостояніе его возрастало, въ немъ начиналась артистическая дёятельность и къ нему стекались архитекторы, живописцы, скульпторы изъ всей Греціи. То же саще произошло и въ Македоніи, когда она возвысилась надъ греческия республиками. При этомъ, однако, прежнія эллиническія художественныя школы перестали имѣть вліяніе на новыя работы.

Идеалъ эллинизма въ цвътущій періодъ греческаго искусства состоялъ въ изображеніи человъка въ полнъйшемъ всесторонномъ, во

<sup>1)</sup> Torso, Kunst, Künstler und Kunstwerke des griechischen und römischen Alterthums von Adolf Stahr, zw. Ausg. in Zwei Theilen, Braunschweig, 1878.



змѣстѣ гармоническомъ развитіи его моральныхъ и физическихъ силъ<sup>1</sup>). Всякое одностороннее проявленіе должно было быть исключено и всѣ зилы уравновѣшивались. Эта гармонія была нарушена результатами пелопоннесской войны, разжигавшей вражду партій и принудившей греческія республики къ конвульсивнымъ усиліямъ, которыя привели ихъ гражданъ въ безпокойство нравственное столько же, сколько и физическое. Чувство еправедливости было затемнено; въ общественныхъ дѣлахъ многое извинялось, если пріобрѣталась положительная выгода. Эгоизмъ сталъ замѣнять прежнее самопожертвованіе въ пользу отечества; искали наслажденій, получаемыхъ безъ усилій, а не въ концѣ разумнаго труда; стремились удовлетворить страсти и давали имъ перевѣсъ надъ разсудкомъ. Это состояніе умовъ отразилось, разумѣется, и въ искусствѣ того времени. Афродита Праксителя, напримѣръ, уже не богиня поэмы Гомера<sup>2</sup>).

примѣръ, уже не богиня поэмы Гомера<sup>2</sup>). Именно въ эту эпоху начинаютъ выражаться въ эллинскомъ искусствѣ начала художества и вкусы азіатскихъ народовъ, но это стало особенно замътно со временъ Александра. Греки перенимали элементы украшеній, какъ напримъръ, узоры тканей и т. п. у Азіатцевъ, такъ какъ послъдние всегда были очень искусны въ орнаментикъ. Въ раннее время греческой культуры это заимствование въ предълахъ украшеній производилось въ узкихъ границахъ и неловко<sup>3</sup>). Слъды его ны видимъ, напримъръ, въ живописи древнихъ греческихъ вазъ; напротивъ, послѣ Александра это сдѣлалось подражаніемъ всему пышному, роскошному, утонченному. Даже и въ хорошій періодъ эллиническаго художества замътно перенимание азиатскаго орнамента. Но это, разумъется, было только поверхностное вліяніе Востока на Грецю и оно не можетъ быть сравнено съ существеннымъ дъйствіемъ азіатскаго искусства на греческое въ эпоху Александра. Тогда появилась также у Грековъ и мода на азіатскіе ковры, богатые шатры, роскошныя одежды, металлическія вещи, вообще на издѣлія азіатскихъ народовъ, очень цёнимыя и сдёлавшіяся предметомъ роскоши, которыя приходили въ Грецію путемъ торговли, или были приносимы туда возвращавшимися воинами Александра. Заимствование азіатской одежды и украшеній Греками, въ раннюю и позднюю эпоху ихъ культуры, можно прослѣдить по расписнымъ вазамъ 4); на принадлежащихъ къ архаическому періоду фигуры изображены въ богатыхъ одеждахъ, покрытыхъ украшеніями, которыя потомъ пропадають и снова начинають появляться со временъ Александра; тогда также любять представлять въ живописи вазъ азіатскія сцены, а Грековъ, являющихся въ миеахъ, изображаютъ въ восточныхъ одеждахъ.

Пересаженное на азіатскую почву, вслъдствіе побъдъ Александра, эллиническое искусство не могдо, разумъется, имъть того идеальнаго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) W. Helbig, Untersuchungen, über die Campanische Wandmalerei, Leipzig 1873.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Henrich Brunn, Geschichte der griechischen Künstler I-er B. Stuttgart 1857.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Gottfried Semper, Der Stil, I-er B. Frankfurt a/M. 1860.

<sup>4)</sup> Helbig, Untersuchungen über die Camp. Wanbmalerei.

равновѣсія, которое въ самой Греціи уже не существовало и, такъ сказать, распустилось въ художествъ полуварварскихъ странъ, кул было перенесено Александромъ. Въ Египтъ греческая пластика и архитектура не могли получить значительнаго развитія при Птоломеяхь, такъ какъ тамъ цввло уже, въ продолжении нъсколькихъ тысячельтій, самобытное мѣстное искусство. Противоположное произошло въ другихъ странахъ раздробившейся монархіи Александра Великаго 🛽 особенно въ Малой Азіи, гдѣ уже съ давнихъ поръ были распространены элементы эллинической культуры. Но искусство Греціи значительно измѣнилось при дворахъ Діадоховь, т. е. наслѣдниковъ Александра, гдѣ оно должно было удовлетворять другимъ требованіямъ, чъмъ въ эллиническихъ республикахъ. Въ послъднихъ искусство украшало городъ, прославляло его, удовлетворяло художественному вкусу многихъ образованныхъ людей, возвышало душу народа. Въ греческихъ монархіяхъ Азіи, напротивъ, искусство величало одного властелина и повиновалось его прихотямъ, его личному вкусу. Его особу и его подвиги оно должно было прославлять, служить его тщеславію, его наклонности къ роскоши и пышности, пользоваться его благодѣяніями, его расточительностью. Оно дѣлалось царедворцемъ, обязано было предпочитать шдивидуальное общему и не могло, вслъдствіе того, не пасть. Въ эту эпоху строять больше дворцовь, чёмъ храмовь и общественныхъ зданій. Громадныя суммы денегь и значительныя художественныя сним потрачивають при дворахъ Діадоховъ на работы вполнъ временнаго характера и минутнаго употребленія, для сооруженія непрочныхъ памятнивовь, которыми властелины и сильные міра показывали свое величіе и свое великольпіе удивленному народу, или посредствомъ которыхъ подданные выражали свои подобострастныя чувства монархамъ; какъ напримъръ, тріумфальныя арки и другіе такіе же памятники, служнышіе при тріумфахъ и редигіозно-придворныхъ торжествахъ. Подобнаго же рода сооруженія появляются уже и въ царствованіе Александра Македонскаго. Громадный костеръ, на которомъ было сожжено тъло Гефестіона, или погребальная колесница Александра были необыкновенными произведеніями, доказывавшими совершенство техники и механики того времени, но вмъстъ и упадокъ вкуса. Первый, стоившій несмѣтныхъ суммъ, былъ между прочимъ украшенъ слоновокостными досками съ ръвьбой и драгоцънными каменьями. Предметы непрочные украшаются, въ эпоху Александра и его наслъдниковъ, съ неимовърною роскошью. Художникъ гонится за эфектомъ, искусство превращается въ ремесло, начинаеть нравиться не прекрасное, а удивительное. Благородная простота и моральное значеніе, преобладавшія въ эллиническомъ искусствѣ хорошаго времени, замѣняются азіатской колоссальностью и дороговизной вещества. Появляются многочисленныя изображенія монарховъ, членовъ ихъ семейства, ихъ приближенныхъ, и драгоцѣнность матеріала, иногда вовсе не способнаго передавать пластическія формы, цёнится больше художественнаго достоинства произведенія.

Особенно нравятся богатыя пестрыя украшенія, съ инкрустаціей изъ цвѣтного камня или мрамора, которыми покрываются въ архитек-



турѣ внѣшнія и внутреннія части зданій; иногда значительные отдѣлы ихъ выкладываются золотыми или серебряными листьями; золотятся пластическіе орнаментальные мотивы; цвѣтное стекло замѣняеть натуральныя краски. Эта азіатская роскошь, въ которой блескъ исталла предпочитали болъе скромному цвъту краски, проявившаяся особенно при Діадохахъ, убивала стѣнную живопись. Уже въ шатрахъ Александра находились золотыя колонки, покрытыя драгоцёнными каменьями; или украшали также утварь и уборы. Въ ту же эпоху представляють изъ золота властелиновъ и сильныхъ міра, что было родомъ лести, такъ какъ металлъ этотъ употребляли прежде единственно для изображенія боговъ. Даже въ лучшее время эллиническаго искусства, какъ мы видъли, золото и другіе драгоцънные матеріалы служили скульпторамъ; но только послъ паденія греческаго искусства и перенесенія его въ Азію, въ немъ обозначилась наклонность, чисто восточнаго характера, къ излишнему украшенію, къ дорогимъ прикрасамъ, которыя, по понятіямъ азіатскихъ народовъ, составляють одно изъ главныхъ достоинствъ художественнаго произведенія. Притомъ, подъ рукою греческихъ мастеровъ, золото и слоновая кость принимали идеальныя формы человъческаго лица, тъла и красивой драпировки. Въ обработкъ ихъ въ Греціи главная цъль была созданіе изящнаго образа, тогда какъ въ Азіи и впослёдствіи въ искусствё Діадоховъ, дорогіе матеріалы употребляли болѣе или менѣе въ грубомъ состоянии, единственно съ цълью придать особенную цъну созданю искусства, произвести впечатять возвышениемъ его стоимости, а вовсе не съ намъреніемъ, какъ въ Греціи, выразить прекрасными формами идею, оживляющую художественное произведеніе.

На греческихъ статуяхъ есть слъды красокъ, именно на каймахъ одеждъ, на украшеніяхъ, на глазахъ. Точно также встрѣчаются остатки позолоты на діадемахъ, на вѣнцахъ, на оружіи, даже на волосахъ. Бронзовымъ статуямъ даны иногда глаза серебряные съ зрачкомъ изъ темной эмали или драгоцённаго камня 1). Греки и въ хорошее время ихъ искусства прибъгали къ раскраскъ́ зданій, статуй и барельефовъ 2). Но это была раскраска легкая извъстныхъ частей, постоянно однѣхъ и тѣхъ же, не столь густая и пестрая, какъ въ искусствъ Ассиріянъ и особенно Египтянъ, не дающая права заключить, что ее употребляли постоянно и что въ цвътущую эпоху греческаго искусства вполнѣ и густо раскращивали произведенія пластики. Этого нельзя доказать ни памятниками, ни словами греко-римскихъ писателей. Тутъ мы, разумъется, говоримъ о хорошемъ времени эллиническаго художества; пластическія произведенія архаичесваго періода были раскрашены полнѣе подъ вліяніемъ азіатскаго искусства, довольно сильнаго въ ту эпоху, на рождающееся греческое художество. Раскраска полная снова появилась въ періодъ упадка эллиническаго искусства и сильнаго отражения въ немъ восточныхъ элементовъ. Къ ней особенно прибъгають скульпторы временъ Діадоховъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lübke, Geschichte der Plastik, I-er B.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Brunn, Geschichte der griechischen Künstler.

- 102 -

Точно также мы замѣчаемъ въ художествѣ преемниковъ Александи и наклонность къ созданію колоссальнаго въ искусствѣ, которая постоянно преобладала во вкусахъ Египтянъ и азіатскихъ народовь. По ихъ понятіямъ, моральное значеніе художественнаго произведени могло опредѣляться его величиною. Связь между колоссальностью і религіей всегда существовала у этихъ народовъ, и этотъ художественный пріемъ оставался неизмѣннымъ среди нихъ. Они всегда предпочитали громадное соразмърному, чудесное нормальному. Въ искусствя Индіи, напримѣръ, колоссальностью отличалось изображеніе Бога оть человъка <sup>1</sup>). У азіатскихъ народовъ, какъ мы уже сказали выше. моральныя качества Бога передавались не выраженіемъ его лица, его образа, а умноженіемъ его членовъ, или соединеніемъ звѣриныхъ і человѣческихъ частей тѣла. Физическая, сверхъестественная крѣпосъ преобладаеть надъ моральной и мыслящей силой у народовъ не высокой умственной культуры и потому колоссальность делается у нихь аттрибутомъ ихъ божества; она придаеть ему возвышенный, божествен ный характеръ и ею отличается оно отъ человъка. Даже и изображенія царей на Востокъ дълались бо́льшихъ размѣровъ, чѣмъ 🕮 подданныхъ, такъ какъ первыхъ считали близкими къ богамъ и воздавали имъ божественныя почести. Уваженіе въ количеству дежало въ основаніи понятій азіатскихъ народовъ и Египтянъ, и когда ош искали выраженія для сверхъестественной силы и власти, то образь человъка обыкновенныхъ размъровъ казался имъ для этого недостаточнымъ. Надо притомъ замѣтить, что все окружающее человѣка В Азіи, — вышина горъ, ширина ръкъ, необозримость степей, колоссал. ная растительность, даже самая величина дикихъ звърей, — все это побуждало его представить въ колоссальномъ видѣ то, чего онъ стра шился и что почиталъ. Не только въ пластикъ и архитектуръ, 🕪 и въ поэзіи азіатскихъ народовъ проявляется склонность къ колоссальному.

Въ Греціи мы тавже находимъ колоссальныя изображенія боговь. Пріемъ этоть, вѣроятно, перенятый эллиническими народами въ равній періодъ ихъ культуры у Азіатцевъ, сохранился въ искусствъ пер выхъ и въ лучшее его время по преданію, какъ принятый тиль. освященный временемъ и религіозными традиціями. Народъ, 001 котораго имѣютъ образъ человѣка, долженъ, разумѣется, изображать ихъ больше человѣческихъ размѣровъ. Даже и герои Грековъ, по 10нятіямъ ихъ, были выше и сильнъе обыкновенныхъ людей; по изибраженіямъ жителей Олимпа, въ хорошее время эллиническаго исяусства, никогда не давали чудовищныхъ размъровъ. Въ самой колоссальности можно указать извъстныя степени; такъ напримъръ, статуа Юпитера олимпійскаго, работы Фидія, хотя и имѣла свышечелов<sup>ѣуе-</sup> скіе размѣры, но ничего не теряла отъ этого въ эстетическомъ 01ношеніи, потому что поражала болье своей красотою, величественнымъ видомъ и разумнымъ выраженіемъ лица, чѣмъ своими разы<sup>5-</sup> рами. Трудно было скульптору изображать монументально фигуру

1) Stahr. Torso.

человѣка не преувеличивая ее. Колоссальныя изображенія греческаго искусства хорошаго времени всегда были въ связи со всѣмъ, что ихъ окружало, и соотвѣтствовали требованіямъ мѣста, гдѣ они стояли—какъ напримѣръ, вышина холма—такъ что почти всегда они не казались колоссальными. Самое устройство греческаго храма требовало иногда изображенія Бога свышечеловѣческихъ размѣровъ. Поставленная въ срединѣ храма, или въ большой нишѣ его, статуя одного изъ жителей Олимпа натуральной величины человѣка, на которую надо было смотрѣть издали, пропала бы и показалась смѣшной. Въ этомъ случаѣ архитектурныя формы и размѣры опредѣляютъ величину статуй, которыя находятся въ зависимости отъ нихъ. Но одно—давать изображенію Бога больше чѣмъ человѣческіе размѣры, чтобы подводить эти изображенія въ гармонію всего общаго, и другое—только колоссальностью поражать воображеніе зрителя.

Свышечеловѣческіе размѣры давали у Грековъ только богамъ или полубогамъ, не изображеніямъ обыкновенныхъ людей, полководцевъ, побъдителей въ олимпійскихъ играхъ, поэтовъ, ораторовъ. Колоссальныя портретныя статуи были незнакомы Грекамъ, и нельзя не согласиться, что фигуры боговъ громадныхъ размъровъ не до такой степени оскорбляють здравый смысль, какь гигантские образы людей. Но колоссальность не была единственнымъ способомъ Грековъ, въ хорошее время ихъ искусства, выражать могущество безсмертныхъ. Ихъ сила и мудрость отражались столько же въ чертахъ ихъ красиваго лица, сколько и въ прекрасныхъ формахъ человѣческаго тѣла. Сверхъестественная сила таинственнаго характера составляла отличительное свойство божества у Египтянъ и Азіатцевъ; разумность боговъ этихъ народовъ не такъ ръзко опредълена какъ ихъ могущество и власть. Послъднія могли быть переданы колоссальностью фигуръ безсмертныхъ. Боги эллиническихъ народовъ отличались прежде всего мудростью; она была ихъ выступающимъ качествомъ, и ее они могли передавать только выраженіемъ лица.

Но съ паденіемъ греческаго искусства въ немъ начинаютъ появляться изображенія чрезмърной, чудовищной величины и фигуры людей гигантскихъ размъровъ, какъ у Египтянъ и азіатскихъ народовъ. Извъстно, напримъръ, что Стасикратъ, одинъ изъ лучшихъ архитекторовъ временъ Александра, предложилъ ему, между прочимъ, преобразовать, замъчательную теперь многочисленностью своихъ монастырей, Авонскую гору, въ его изображеніе. Ногами этотъ колоссъ долженъ былъ касаться моря, а головою возноситься къ облакамъ; въ одной рукъ онъ пержалъ бы городъ въ тысячу жителей, а въ другой—жертвенную чашу съ вытекающей изъ нея ръкой. Проектъ этотъ не былъ приведенъ въ исполненіе, но онъ можетъ дать понятіе о преобладающей въ греческомъ искусствъ того времени наклонности къ созданію громаднаго.

Самая обширность завоеваній Александра Македонскаго, поражая воображеніе, возбуждала къ колоссальному въ искусствѣ. Дальнія страны, покоренныя имъ, большія пространства, пройденныя его войскомъ, огромныя массы людей, приведенныя имъ въ движеніе, — однимъ

- 104 -

словомъ, вся дѣятельность этого властелина имѣла колоссальный характеръ и порождала въ воображеніи художниковъ гигантскія произведенія, выступающія изъ обыкновенныхъ размѣровъ, какъ подвиги Александра далеко переступали все то, что было совершено другими греческими полководцами того времени <sup>1</sup>). Колоссальныя произведенія искусства поражали массы и прославляли царскую власть.

Но особенно въ искусствъ, пересаженномъ въ Египетъ и азіатские центры культуры, гдъ уже прежде жила наклонность къ произведенію колоссальнаго, начали создавать чудовищные, по своей громалности, образы; какъ напримъръ, изображение Бога солнца Геліоса на островъ Родосъ, произведение художника Кареса, начала III-го столътія до Р. Х., вышиной 140 фут. При такой колоссальности, неоживленной притомъ никакой мыслью, никакой нравственной силой. произведение не можетъ имъть художественнаго достоинства. Колоссальныя фигуры боговъ и громадныя изображения ихъ аттрибутовъ создавались тогда при дворахъ Діадоховъ.

Такимъ образомъ эллиническое искусство, перенесенное въ азіатскія страны, отразило въ себѣ вкусъ тѣхъ народовъ, среди которыхъ оно появилось. Роскошь Діадоховъ имѣла вредное вліяніе на греческое художество. Какъ обыкновенно въ эпохи паденія искусства, техника. выработанная рядомъ поколѣній, еще нѣкоторое время не теряетъ своихъ достоинствъ, но идеи, выражаемыя художественнымъ провзведеніемъ, бѣдны и въ нихъ проявляются неискренность, поза, принужденность, желаніе произвести эффектъ, поразить зрителя, какъ мы напримѣръ, это очень хорошо можемъ видѣть по нѣкоторымъ изъ пергамскихъ барельефовъ, находящихся теперь въ Берлинскомъ Музеѣ<sup>2</sup>).

Мы видимъ, слѣдовательно, что идеи, нравы, художественные вкусы народовъ Азіи и Египтянъ отразились въ греческихъ центрахъ культуры въ эпоху пониженія ума эллиническихъ народовъ и ихъ гражданскаго разложенія. Это вліяніе замѣтно еще до Александра. въ понятіяхъ и въ образѣ жизни Грековъ Малой Азіи и сосѣднихъ ей острововъ, такъ какъ они находились ближе къ Семитамъ. Мы встрѣчаемъ у нихъ ту изнѣженность, ту чувственность, ту любовь къ роскоши и склонность къ мистическимъ и кровавымъ, дикниъ культамъ, которыя постоянно преобладали среди азіатскихъ племенъ. Точно также и искусство этихъ Грековъ никогда не имѣло той чистоты, какъ въ Аттикѣ и въ Пелопоннессѣ. Такое же невыгодное вліяніе, какъ Азіатцы на эллиническіе народы, имѣли Финикіяне колоній средиземной Африки, и особенно Кароагена, на гражданскую жизнь и искусство сицилійскихъ Грековъ.

Еще сильнѣе выразилось вліяніе азіатской культуры на Грековь Кипра, вслѣдствіе географическаго положенія этого острова, близко

<sup>1)</sup> Carriere, Die Kunst im Zusammenhang der Kulturentwickelung II-er Band.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Также по многимъ картинамъ болонской школы, которыя имъютъ нъкоторое сходство съ пергамскими барельефами, отражая въ себъ, не смотря на ахъ превосходное техническое исполненіе, упадокъ итальянскаго искусства возрожденія, именно потому, что онъ бъдны мыслью, бьютъ на эффектъ и манерны.

лежащаго съ семитическому прибрежію Средиземнаго моря, но также и потому, что у Грековъ тутъ была примъсь семитической крови. У Кипріотовъ не было ни наклонпости въ республиканскому правленію, аристократическому или демократическому, ни отвращения отъ власти одного, какъ у Грековъ континента. Кипріоты всегда принимали безъ сопротивленія монархическую безусловную власть. Точно также они болѣе покорно, чѣмъ Греки другихъ острововъ и Малой Азіи, сносили иностранное владычество, составляя часть большихъ монархій, сражаясь въ рядахъ своихъ поработителей и платя имъ дань <sup>1</sup>). Ни любознательность Эллиновъ, ни ихъ эстетическій вкусь не составляли удъла Кипріотовъ. Искусство ихъ было безъ идеала 2); повлоненіе ихъ чувственно; обряды его многочисленны и пышны. Мы не замѣчаемъ у нихъ ни стремленія въ прогрессу, какъ у чистыхъ Эллиновъ, ни ихъ умственной дъятельности; они были очень искусны въ земледблии и въ разныхъ ремеслахъ, и въ этомъ можно даже сказать опередили-вслёдствіе ихъ раннихъ сношеній съ Египтянами и Финикіянами -- Грековъ континента. Но на этомъ Кипріоты и остановились, не слёдуя за Эллинами, когда эти послёдніе, взявъ за точку отправленія перенятыя ими начала культуры азіатскихъ народовъ и Египтянъ, стали искать новыхъ путей въ области наукъ, искусствъ и гражданской жизни.

#### XIX.

Такое же точно отраженіе восточныхъ нравовъ, элементовъ культуры азіатскихъ народовъ и ихъ художественныхъ вкусовъ находимъ мы и въ римскомъ обществѣ съ той минуты, когда начинается его гражданское разложеніе. Вліяніе это, уже замѣтное въ концѣ эпохи республики, идетъ возрастая, однако съ остановкой въ періодъ царствованія императоровъ философовъ стоической школы, династіи Антониновъ <sup>8</sup>).

Въ Римѣ мы еще яснѣе видимъ, чѣмъ въ греческихъ республикахъ, какъ при соціальномъ разложеніи средиземныхъ Арійцевъ, элементы гражданскаго устройства азіатскихъ народовъ начинаютъ проникать къ нимъ и перениматься ими. Уже послѣ Гракховъ, когда ясно опредѣлиласъ несостоятельность римскаго общества разрѣшить вопросъ пролетаріевъ, видно, что оно идетъ къ деспотизму, къ уничтоженію свободныхъ учрежденій, потерявшихъ тогда свое значеніе, къ

Histoire de l'Art dans l'Antiquité par G. Perrot et Ch. Chipiez. T. III-è.
См. Рямскія Катакомбы, ч. 4, стр. 316 и слъд.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Даже и до нашего времени Кипріоты самые равнодушные между Греками Къ ихъ національному двлу.

замѣнѣ ихъ волею одного, что и совершилось именно съ помощью обѣднѣлыхъ и исключенныхъ отъ управленія республикой гражданъ, которые не дорожили болѣе прежними учрежденіями, не облегчавшими ихъ положеніе. Римскіе императоры начали тогда копировать деспотизмъ властелиновъ большихъ монархій Азіи; въ то же время нравы и вкусы азіатскихъ народовъ наводнили римское общество.

Правильное и твердое гражданское устройство Рима республиканскаго и римская жизнь были основаны на своеобразныхъ началахъ, довольно грубыхъ, но сильныхъ и самобытныхъ; вотъ почему Римляне, перенявъ греческую культуру и давъ на Капитоліи мѣсто элиническимъ богамъ, не приняли первоначально также идей и обычаевъ азіатскаго характера, которыми Греція была уже наводнена, когла сношенія между ею и Римомъ сдѣлались болѣе постоянными. Эти восточные элементы покорили Римъ, но только въ тѣ времена, когда строй римской жизни ослабѣлъ и поколебался. Понимая и предугадывая разрушительное дѣйствіе восточныхъ идей и нравовъ на римское общество, власти Рима въ началѣ противились ихъ распространенію, но не были въ силахъ остановить наплыва всего восточнаго.

Уже въ домъ Августа стали подражать восточнымъ дворамъ, и въ этомъ отношеніи, можно сказать, былъ почти постоянный прогрессь въ слѣдующія царствованія. Церемоніалъ восточныхъ дворовъ все болѣе и болѣе замѣнялъ простыя сношенія главы государства съ его приближенными. Ему воздавали божественныя почести и его считали равнымъ съ безсмертными. Но разница между превращеніемъ властелиновъ міра въ боговъ у народовъ Азіи, Египтянъ, съ одной стороны, и у средиземныхъ Арійцевъ древняго міра, съ другой, заключается въ томъ, что у первыхъ это было искренно, а у вторыхъ оно являлось въ періодъ ихъ упадка, какъ результатъ грубой лести.

Въ то же время и восточныя поклоненія наводнили Римъ <sup>1</sup>), послёдствіемъ чего было пренебреженіе къ добродётелямъ гражданина, требуемымъ богами римской оффиціальной религіи. Согласно вёроученію многихъ азіатскихъ культовъ, поклонники ихъ, посредствомъ совершенія извёстныхъ церемоній, заговоровъ, жертвоприношеній, могли очиститься отъ грёховъ; вслёдствіе этого они съ большою легкостью позволяли себѣ отступленія отъ нравственныхъ правилъ, легко потомъ успокоивая совѣсть выполненіемъ искупительныхъ обрядовъ. Это неминуемо должно было повести къ разложенію общества въ Греціи и въ Римѣ.

Большая часть той роскоши восточнаго характера, которая проявилась въ Римъ во времена императоровъ, уже преобладала при дворахъ наслъдниковъ Александра Македонскаго, въ основанныхъ ими монархіяхъ, и римскіе императоры, въ своихъ чудовищныхъ вкусахъ, часто только подражали полугреческимъ, полуазіатскимъ властелинамъ Египта, Сиріи, Малой Азіи. Во дворцъ, построенномъ Нерономъ, была употреблена вполнъ азіатская манера украшенія архитектурныхъ эле-



<sup>1)</sup> См. Римскія Катакомбы, часть 3, стр. 33 и слёд.

иентовъ, дорогими металлами, драгоцѣнными каменьями, пестрыми канями, и вообще въ эту эпоху въ Римѣ проявилось желаніе, какъ азіатскихъ народовъ, производить эфектъ и поражать воображеніе. Возвращеніе Римлянъ къ болѣе чистому вкусу въ искусствѣ началось іослѣ Домиціана и продолжалось до смерти Марка Аврелія. Въ царствозаніе его наслѣдника и сына — Коммода — азіатскія поклоненія, идеи, гравы, наклонности окончательно разрушили удерживавшую ихъ плогину классической культуры и наводнили Римъ. Это отразилось и на аскусствѣ. Драгоцѣнность матеріала стала тогда замѣнять художественное достоинство произведенія; богатство начали предпочитать красотѣ; трудность обработки, препятствія, побѣжденныя при этомъ, стали цѣнить какъ артистическое качество. Все чувственное встрѣчало особенное одобреніе. Отъ этой эпохи дошли до насъ статуи изъ цвѣтныхъ камней, — матеріалъ, не дающій яснаго опредѣленія формъ глазу зрителя.

Въ барельефахъ, какъ напримъръ, украшающихъ тріумфальную арку Септимія Севера, Константина и многіе саркофаги, зам'ятно то же отсутствіе индивидуальнаго характера, то же повтореніе позъ, какъ и въ барельефахъ ассирійскихъ и египетскихъ. Тогда также начинаютъ появляться въ искусствъ произведенія чудовищныхъ размѣровъ, какъ прежде подъ азіатскимъ вліяніемъ въ Греціи. Это было усвоеніе одного изъ пріемовъ Востока для передачи моральныхъ идей и выраженія нравственной силы, и чёмъ громаднёе была фигура, тъмъ больше значенія придавали ей. Уже Августа изображали свышечеловъческихъ размъровъ, что можетъ до нъкоторой степени объясниться художественными требованіями. Но наслёдники этого императора представляютъ его и самихъ себя колоссальныхъ размѣровъ. Такъ, напримъръ, одно изъ изображений Нерона, написанное на полотић, имћло 120 футовъ вышины. Извћстно также, что въ Римѣ стоялъ его колоссъ въ 110 футовъ вышины, превращенный послѣ смерти этого императора въ образъ бога солнца.

Въ римской архитектурѣ того времени чистота классическаго стиля пропадаетъ подъ украшеніями; формы ея отяжелѣли; въ живописи стали пренебрегать рисункомъ; изученіе анатоміи было оставлено. Головы по большей части выразительны и лучше исполнены, чѣмъ тѣло; контуры послѣдняго тяжелы или неправильны; только въ драиировкѣ одеждъ' еще проявляются пріемы хорошаго стиля.

Digitized by Google

- 108 ---

Цивилизація средиземныхъ Арійцевъ древняго міра была таких образомъ наводнена восточными элементами и, постепенно утрачива свои первоначальныя свойства, измѣнилась, наконецъ, окончательно Христіанство, появившись въ Римѣ, получило въ началѣ—кавъ эт доказывается памятниками катакомбнаго искусства первыхъ послѣле вателей новой вѣры— болѣе классическій, арійскій, чѣмъ семитичес кій характеръ.

Такой чистый и возвышенный типъ арійской культуры, без примѣси чуждыхъ ему началъ, который мы находимъ въ Греиін, въ ея хорошую эпоху, уже болѣе не повторялся до нашего времени, или если мы и встрѣчаемъ его, то не въ цѣлыхъ обществахъ, а развѣ только въ отдѣльныхъ личностяхъ. Юные народы арійскаго племени, водворившіеся въ земляхъ классической культуры и перенявшіе то, что сохранилось отъ нея, усвоили такъ и восточныя, семитическія начала, религіозныя и гражданскія, которыми уже было переполнено эллиническое и римское общество въ эту эпоху. Франко-Германцы приняли христіанство въ ту эпоху, когда въ немъ преобладали семитическіе элементы, а такъ какъ народы эти обладали слишкомъ малой суммой культуры, чтобы преобразовать эти семитическія начала, то послѣднія и получили преобладающее вліяніе въ ихъ цивилизаціи.

Но при дальнѣйшемъ развитіи этихъ новыхъ, появившихся на сцену исторіи, арійскихъ пародовъ, пытливый умъ, склонность т сомнѣнію, свойственные всѣмъ Арійцамъ, снова проявляются сред нихъ и ведутъ къ постепенному и болѣе или менѣе полному освобожденію ихъ ума ¹).

Когда, однако, вслъдствіе особенныхъ причинъ и подъ вліяніем исключительныхъ обстоятельствъ, происходитъ остановка въ разви та какого-либо изъ арійскихъ народовъ, населившихъ Европу, и понижается его культура, въ немъ воскресаютъ, подъ той или друго

<sup>1)</sup> Чвиъ дальше находится пародъ арійскаго племени по своему географическому положенію оть народовъ туранскихъ или семитическихъ, твиъ больше онъ сохраняетъ въ себѣ элементовъ чисто арійской культуры; такъ, напримеры германские народы поставлены въ этомъ отношении въ очень выгодное положение. Латинское племя находилось въ соприкосновения съ Арабами; народы славниские — съ Турками и Монголами. Сближение, смъщение какого-либо арійской народа съ Туранцами или Семитами, всегда происходило въ невыгоду философскаго развития и тражданской свободы нерваго.

формой, и беруть верхъ въ его умственной жизни семитическія начала, заключающіяся въ его религіозныхъ идеяхъ, т. е. въ христіанствѣ. На Востокѣ семитическомъ, въ Азіи уже болѣе не существуютъ центры культуры, которые могли бы наводнить своими началами арійскія общества во времена пониженія ихъ цивилизаціи, какъ это произощло въ древнемъ мірѣ. Развившись съ большою силою и блескомъ, но въ ту эпоху, когда европейскіе Арійцы еще не достигли, такъ сказать, совершеннолѣтія, арабская культура, представляющая вполнѣ семитическій типъ, угасла очень быстро и на Востокѣ семитическомъ не образовались болѣе центры цивилизаціи. Азіатскіе элементы не могли потому отразиться въ культурѣ европейскихъ Арійцевъ при пониженіи и разложеніи ея; но въ цивилизацію этихъ народовъ вошла съ религіей извѣстная сумма семитическихъ началъ, которыя, такъ сказать, получають новую силу въ подобныя эпохи.

Борьбу воскресающаго арійскаго ума съ семитическими началами, привившимися къ цивилизаціи европейскихъ Арійцевъ и взявшими, путемъ религіи, верхъ въ ихъ умственной жизни, стремленіе по-слёднихъ, когда они достигаютъ извёстной степени развитія, освободиться отъ нихъ, мы замѣчаемъ нѣсколько разъ въ исторіи Европы въ средніе вѣка и до нашего времени. Если мы изслѣдуемъ ть событія исторіи европейскихъ народовъ, которыя являются какъ бы отклоненіемъ отъ обыкновеннаго теченія ихъ жизни: если мы разберемъ тъ идеи, возникающія въ европейскихъ обществахъ и становящіяся въ разръзъ, противоръчащія тому, что было до того времени принято, что лежало въ основании и составляло сущность освященныхъ традиціей системъ мышленія и непоколебимыхъ, повидимому, мибній; если, говорю я, мы вникнемъ въ характеръ этихъ событій и идей, — то легко убъдимся, что они нечто иное, какъ дъйствіе пробуждающагося арійскаго ума, порывающагося освободиться оть семитическихъ началъ, отъ тъхъ узъ, которыя были наложены на него въ періодъ его младенчества, и что эти событія и идеи выражають стремленіе Арійцевь измѣнить согласно складу своихъ новыхъ понятій тѣ законы, тѣ правила гражданскія и религіозныя, которыми они до того времени руководились.

Это освобожденіе мысли, это удаленіе отъ символизма, это стремленіе ввести философскія идеи въ жизнь и върованіе, этотъ свободный взглядъ на природу проявлялись не разъ съ большей или меньшей силой среди европейскихъ Арійцевъ и выразились, наконецъ, окончательно для франко-германскихъ народовъ въ протестантизмъ, а для Итальянцевъ въ новыхъ идеяхъ, характеризовавшихъ эпоху возрожденія.

Христіанство начало распространяться въ мірѣ греко-римскомъ въ ту эпоху, когда классическая философія еще не угасла, и потому были сдѣланы попытки введенія арійскихъ философскихъ началъ,

особенно системы Платона, въ новую вбру. Это мы находимъ, напримъръ, въ твореніяхъ Климента Александрійскаго. блаженнаго Августина, названнаго первымъ протестантомъ, и другихъ христіанскихъ философовъ первыхъ въковъ, равно какъ и въ учени Гвостиковъ Большая часть писателей церкви Запада. и между ними Тертулліанъ, Арнобій, Лактанцій, были враждебны философіи и считали ее знаніемъ обманчивымъ, сентенцій котораго противны догматамъ въры и удаляютъ человъка отъ Бога. Для Тертулліана философія была матерью ереси. Христіанинъ, по его мнѣнію, не должень имъть ничего общаго съ философами; онъ не нуждается въ нихъ съ тѣхъ поръ, какъ евангеліе возвѣстило ему истину. Напротивъ, пьсатели церкви. Греки по происхожденію, среди которыхъ всегда было болъе философскаго влеченія, чъмъ у Римлянъ 1), утверждали, что философія согласуется съ религіей. Къ числу ихъ принадлежатъ Климентъ Александрійскій, Іустинъ мученикъ и другіе. Истина, говоритъ Климентъ, одна, но она была разстяна до христіанства. Ученіе Спасителя соединило ея части и представляеть намъ истину въ настоящемъ ея свътъ. Но это стремление ввести арийския, философскія начала въ христіанство прекратилось съ жизнью классической философіи и католицизмъ принялъ тотъ сухой семитическій характеръ, который не оставлялъ всъ средніе въка. Если съ IX-го столътія начинается присоединеніе къ католическому богословію элементовъ діалектики Аристотеля, подъ видомъ схоластики, то они рабски подчиняются веологіи. Снова въ христіанское ученіе, съ большей свободой, стали входить начала арійской, классической философіи, когда она воскресаетъ, или, върнъе сказать, когда съ нею полнъе ознакомились западные народы. Это мы замѣчаемъ, напримѣръ, въ твореніяхъ Өомы Аквинскаго, старавшагося соединить съ ученіемъ католической церкви философію Платона.

Протестантизмъ можно считать однимъ изъ видомъ освобожденія арійскаго ума отъ семитическихъ вліяній; онъ не былъ введеніемъ началъ классической философіи въ католицизмъ, а извѣстное освобожденіе мысли въ предѣлахъ послѣдняго. Реформа Лютера состояла въ отверженіи нѣкоторыхъ догматовъ и традицій католической церкви и внѣшнихъ формъ ея культа, въ удаленіи, въ извѣстной степеня, отъ аскетизма, въ приспособленіи римской вѣры къ требованіямъ воскресающей мысли германскихъ народовъ, въ разрывѣ разума съ властью, стѣснявшей его дѣятельность. Все это, разумѣется, не могло произойти безъ пособія философскихъ идей, но реформа имѣла самобытный характеръ, хотя нельзя отвергать, что знакомство съ грево-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Замъчательно, что до сихъ поръ въ Неаполъ, въ народонаселени котораго, равно какъ и въ жителяхъ всей южной части полуострова, большая примъсь греческой крови, чъмъ въ остальной Италии, оилосооские курсы университета посъщаются съ бо́льшимъ прилежаниемъ, и вообще оилисооское преподавание и діалектические споры больше занимаютъ студентовъ, чъмъ въ другихъ итальянскихъ университетахъ. Самые замъчательные оилосоото Италии: Телезій, Брупо, Кампанелла, Вико были Неаполитанцы.



римской литературой и философіей было одною изъ причинъ, вызвавшихъ протестантизмъ. Изслѣдованіе всего сохранившагося отъ классической культуры, прогрессивные шаги въ филологіи, изученіе гре ческаго и еврейскаго языка вели неизбѣжно къ новымъ и болѣе яснымъ взглядамъ на происхожденіе христіанства, на власть католической церкви и къ болѣе здравому пониманію источниковъ Библіи. Философское движеніе, пробужденіе арійской мысли среди германскихъ народовъ началось до реформаціи и оно потрясло основанія средневѣкового христіанства <sup>1</sup>). Но философія не могла замѣнить религію для большинства. Изъ расшатаннаго католицизма вышла реформація, т. е. измѣненное въ арійскомъ смыслѣ христіанское ученіе, а не полное освобожденіе ума, по крайней мѣрѣ для массы народа.

Реформа—явленіе чисто арійское<sup>2</sup>). Она составляеть измѣненіе христіанства согласно складу арійскаго ума, реакція арійскаго элемента противъ католицизма, сложившагося въ періодъ полнаго преобладанія элементовъ Востока семитическаго среди средиземныхъ Арійцевъ и заключающаго въ себъ значительную сумму семитическихъ началъ. Весь путь къ развитію, къ особожденію мысли европейскихъ Арійцевъ состонтъ въ болѣе или менѣе успѣшной борьбѣ съ преобладающими въ католицизмѣ семитическими элементами.

Реформація имѣла то преимущество, что освободила умъ германскихъ народовъ, вызвала массы къ жизни умственной <sup>3</sup>); позволивъ

1) Kuno Fischer, Geschichte der neueren Philosophie, erst. B., ers. Theil.

<sup>2</sup>) То же самое можно сказать и о нёкоторыхь сектахь вполнѣ самобытныхъ, а не вызванныхъ постороннимъ иностраннымъ вліяніемъ, появившихся въ послѣднее время среди сельскаго населенія Россіи, имѣющихъ много общаго съ протестантизмомъ, и ученіе которыхъ состоитъ также въ удаленіи отъ мистицизма и аскетизма, въ ограниченіи догматической стороны религіи, въ отверженіи внѣшнихъ формъ ся, иконопочитанія, обрядовъ, равно какъ и въ развитіи моральныхъ предписаній въры, въ отыскиваніи ся основаній и правилъ путемъ мышленія. (См. "Русская Мысль", окт. и дек. 1881, янв. 1882, "Алчущіе и жаждущіе правды", С. А. Пругавннъ). Это чрезвычайно интересное явленіе могло бы уже само по себѣ свидѣтельствовать о преобладаніи арійской крови въ сельскомъ населеніи Великороссіи, если бы на это и не было никакихъ другихъ доказательствъ.

<sup>3</sup>) Мы замѣчаемъ большую разницу въ образованіи сельскихъ жителей католическихъ и протестантскихъ странъ въ пользу послѣднихъ. Это распространеніе знаній въ сельскомъ населеніи протестантскихъ государствъ слѣдуетъ приписать той долѣ умственнаго развитія, которую даетъ протестантизмъ. Въ странахъ католическихъ уровень культуры массы городскихъ жителей стоитъ выше, чѣмъ у сельскаго населенія; такой значительной разницы мы не замѣчаемъ въ протестантскихъ странахъ. У католиковъ городские жители, находясь въ центрахъ образованія, пользуются его преимуществами; мысль ихъ освобождается; суевѣрія уменьшаются; горизонтъ ихъ знаній расширяется, тогда какъ сельскіе жители, живя при другихъ условіяхъ, медленнѣе подвигаются на пути культуры. У протестантовъ, напротивъ, сельскіе жители, получая вмѣстѣ съ религіей извѣстную дозу развитія, не такъ далеко стоять позади городского населенія.



разсужденіе въ вопросахъ вѣры, она дала движеніе размышленію к критикъ, которое впослъдствія, однако, опередило ес. Протестантизмъ двинулъ философію на болъе широкій кругъ, но опредъливъ его границы. Работа философія при этихъ условіяхъ должна останавливаться передъ догматами въры, такъ какъ протестантизмъ религія основанная на откровеніи <sup>1</sup>) и способная на нетерпимость: хотя послъдняя у протестантовъ и начинается нъсколько дальше. чёмъ у католиковъ, она вела ихъ иногда къ поступкамъ вполнѣ фанатическаго характера <sup>2</sup>). Какъ христіанство, распространивъ философскую мораль классическаго міра въ низшихъ слояхъ общества, куда никогда не могли бы проникнуть философскія идеи, но придавъ этимъ нравственнымъ правиламъ извѣстный характеръ исключительности, которымъ постоянно отличается мораль религіозная, всегда неизбѣжно подчиненная догнатамъ вѣры, такъ протестантизмъ, пробудивъ въ массахъ народа интеллектуальную жизнь, вызвавъ ихъ къ умственной двятельности, ограничилъ это философское движение постановленіями въры. Лютера нельзя назвать начинщикомъ современной философіи; въ сущности онъ былъ врагъ свободы мысли и въ немъ преобладали мистическія идеи надъ философскими.

Но движеніе, данное размышленію реформой, разъ начавшееся, пошло дальше, чъмъ она того желала и противъ ея воли. Нужна была работа многихъ поколѣній, чтобы освободить умъ образованнаго меньшинства германскаго народа отъ узъ, которыя налагаль на мысль протестантизмъ, и только послѣ этого освобожденія началась нестъсненная философская работа въ Германіи, столь же свободная, столь же неограниченная постановленіями религія, какъ въ Греціи. Такимъ образомъ мы видимъ, что продолженіе арійской культуры, полный типъ которой мы находимъ у древнихъ Грековъ, воскресаетъ среди европейскихъ Арійцевъ съ торжествомъ свободы мысли, и у нихъ является мораль философская, которую въ древнемъ мірѣ мы нашли только у классическихъ народовъ. Къ этому философскому движенію протестантизмъ относится столь же враждебно, какъ католицизмъ къ реформъ. Можно сказать, что протестантизмъ освободилъ мысль, но тотчасъ же затормозилъ ее такими началами, которыя не подлежать разбору и анализу.

Арійская мысль освободилась бы по ту сторону Альпъ и безъреформы, собственною силой, философскимъ путемъ, какъ это совершилось въ Италіи въ эпоху возрожденія. Въ Германіи уже до про-

<sup>1)</sup> Ulrich von Hutten, von David Friedrich Strauss, dritte Aufl., Bonn, 1877.-Kuno Fischer, Geschichte der neueren Philosophie.

<sup>9)</sup> Извъство, напримъръ, что реформаторъ Кальвинъ сжёгъ въ Женевъ Михаила Серве за отрицаніе послъднимъ Троицы и божественной натуры Христа. Вообще, управляя этимъ городомъ, Кальвинъ выказалъ нетерпимость, достойную испанскихъ инквизиторовъ.

гестантизма замътно философское движеніе; но это начинавшееся освобожденіе ума, вызвавшее реформу, было поглощено ею. Разуитется, освобожденіе это шло бы тише, не такъ широко захватывая массы народа, какъ реформа, но оно могло совершиться и безъ помощи религіознаго преобразованія <sup>1</sup>).

Протестантизмъ имѣлъ ту невыгодную сторону, что разъединилъ вародъ германскій, вооружиль одну половину націи противъдругой, вызваль продолжительныя и разорительныя войны, задержавшія на иногіе годы умственное развитіе народа германскаго и значительво повредившія его матеріальному благосостоянію. Реформа была также одной изъ причинъ католической реакціи въ Италіи. Мы также видимъ, что въ современной намъ Европъ свободное гражинское устройство процвътаеть и развивается, имъеть болъе прочныя основанія и достигается окончательно, преимущественно въ протестантскихъ земляхъ. Съ большою католическою ревностью пояти не мыслимо развитіе гражданской свободы, по крайней м'єр'є дравильное и постепенно совершающееся безъ потрясений. У католическихъ народовъ гражданская свобода возрастаетъ постепен-<sup>но</sup> съ пониженіемъ религіознаго чувства, съ уменьшеніемъ власти луховенства, иногда съ совершеннымъ отверженіемъ католицизма. Истаюченіе въ этомъ случаъ дълають только итальянскія муници дальныя республики, гдъ свободныя гражданскія учрежденія развивансь безъ уменьшенія католической ревности. Но и въ эпоху осно-<sup>ванія</sup> свободы итальянскихь коммунь уже начиналь проявляться тоть <sup>критич</sup>ескій умъ, который привелъ, наконецъ, къ философской дъ-<sup>ятельн</sup>ости Итальянцевъ, давшихъ первое движеніе мысли среди евро-<sup>дейскихъ</sup> Арійцевъ послѣ средневѣкового затменія.

На искусство реформа должна была имѣть невыгодное вліяніе; она осудила многія священныя изображенія и элементы классическаго художества <sup>2</sup>), перешедшіе въ искусство возрожденія. Реформація вызвала новыхъ иконокластовъ. Но надо замѣтить, что чѣмъ сѣверие протестантизмъ, тѣмъ болѣе удаляется онъ отъ фигуративнаго изображенія религіозныхъ идей; это мы видимъ, напримѣръ, въ Шве-

<sup>1</sup>) Какъ это произошло во Франція, хотя нельзя отвергать нъкотораго влія-<sup>вія</sup> реформы на культуру французскаго народа, не отдъливніагося однако отъ <sup>като</sup>лицизма въ пользу протестантизма такимъ плотнымъ слоемъ, какъ Гер-<sup>ман</sup>цы. Только въ Испаніи католицизмъ, сдѣлавшійся въ продолженіи семивъковой борьбы съ Арабами за независимость, однимъ изъ видовъ заявленія <sup>нац</sup>іональности и главнымъ двигателемъ отпора исламизму, получившій потому въ народъ испанскомъ особенное значеніе, оказался сильнъе реформы и свободваго развитія мысли.

<sup>2</sup>) W. Lübke, Geschichte der deutschen Renaissance; Stuttgart, 1872;- Carriere, Die Kunst, 4 B.

#### - 114 -

цін и въ Шотландіи. Вообще въ свверныхъ странахъ протестантизи имѣетъ болѣе аскетическій характеръ, чѣмъ въ средней Европѣ.

## XXI

Культура возрожденія была для Итальянцевъ тъмъ, что рефор для германскихъ народовъ; та и другая были результатами проб дившагося ума народовъ арійскаго племени. Освобожденіе мысли в чалось въ Италіи раньше, чъмъ въ Германіи и прежде реформы

По мърѣ того какъ итальянскія коммуны пріобрѣтаютъ независя мость и благосостояніе ихъ гражданъ возростаетъ—вслѣдствіе пре мышленности и торговля, расширившей горизонтъ ихъ дѣятельност и ознакомившей ихъ съ другими странами—они начинаютъ прин мать дѣятельное участіе въ гражданской и политической жизни сво его отечества. Каждый гражданинъ ея порывается заявить свое мн ніе, свое право на рѣшеніе общественныхъ дѣяъ, требуетъ уваза нія своей личности. Возвышеніе человѣка — главная идея, ожнеля щая общество этой эпохи. Свободные и обезпеченные матеріалы граждане итальянскихъ коммупъ смѣлѣе, чѣмъ предки ихъ, живш не при столь благопріятныхъ условіяхъ, начали смотрѣть вокруг себя и постепенно освободились отъ силъ, до того времени владъ шихъ ихъ умами. Мало-по-малу узы католицияма, связывавшія въ начали ослабѣвать; они стали отвергать безусловную покорност папѣ и перешли отъ схоластики къ свободному анализу.

Философское развитіе началось въ итальянскомъ обществъ того вр мени при первыхъ признакахъ пробужденія въ мысли. Критическ направленіе ума составляетъ одну паъ отличительныхъ особенноги эпохи возрожденія. Оно выразилось именно въ удаленіи отъ схоч стики и въ наклонности къ свободному анализу, къ испытанію.

Схоластика руководила мыслію образованныхъ классовъ во всъ сре ніе въка; она, какъ извъстно, была философскимъ разборомъ богося вія, которое вслъдствіе панскихъ ръшеній, сдълалось догматомъ и сч талось неприкосновеннымъ. Схоластика, отличительная черта котор состоитъ въ приложеніи діалектики Аристотеля къ ееологіи, заны лась систематическимъ изложеніемъ христіанскихъ върованій <sup>1</sup>), превращала богословіе въ извъстнаго рода философскую систему. Он была какъ бы посредницей между върой и знаніемъ. между догмато и мыслію. Изъ даннаго матеріала схоластика должна была, по пре

1) Geschichte der neueren Philosophie von Kuno Fischer, 1-er B.



занному ей плану, построить философское зданіе. Церковь указыть то, чему слѣдуетъ вѣрить, а схоластика должна объяснять поуто, чему вѣрять, истипно. Понятія человѣка должны согласоваться его вѣрой; его вѣра должна ему быть доказана; это дѣло схотики. Этимъ отличается она отъ веслогіи, каторая ей предшествуетъ. мнѣнію преобладавшему въ средніе вѣка, и особенно въ первый педъ схоластическаго развитія, философія могла только приводить логію въ систему и развивать ее. Схоластика первоначально была жительницей весологіи, потомъ союзницей ея, накопецъ свободною темой <sup>1</sup>). Но общій характеръ схоластики, это--подчиненность логіи, даже и послѣ освобожденія. Въ схоластикѣ философія и а соединяются. Пока существуетъ этотъ союзъ, продолжается тущее состояніе схоластики, она живеть въ своемъ настоящемъ ментѣ; но когда это соеданеніе прекращается,—она падаетъ.

Холастика принесла свою пользу. Хотя опа и была подчинена церкно явилась вслъдствіе ученыхъ побужденій и вызвала дъятельть разума. Она стала обращать мысль на все, во что прежде безовно върили, и заставляла размышлять. Стремясь доказать праа есологіп, ея догматы. схоластика установила этимъ самымъ безнательно и противъ ея воли и желанія авторитетъ разума, приовнвъ будущее торжество его. Но, разумъется, впослъдствіи схотика сдълалась ожесточеннымъ врагомъ свободной мысли. Дъйія схоластики и протестантизма почти тождественны.

Удучи первоначально стъснена ееологіей, философская мысль у опейскихъ Арійцевъ доработалась съ трудомъ до независимости и зла развиваться самостоятельно, отбрасывая ся узы и станоь часто въ противоположность съ нею; прежде всего это произо-) въ Италіи въ періодъ возрожденія. Философія той эпохи отвер-Гъ схоластику; ее можно считать переходомъ отъ схоластики къ боднымъ философскимъ системамъ новаго времени. Сущность наы въ философіи итальянскаго возрожденія признается для нея саи объясняется ею же не на ееологическихъ основаніяхъ, а изъ ихъ собственныхъ принциповъ.

ельзя отвергать, что классическая философія дала свой оттѣнокъ венному движенію въ Италіи, и что философія возрожденія вдохцась филисофіей Греціи античной. Когда мысль, освобожденная схоластики, ступала впередъ въ Италіи нетвердыми шагами, грева философія вышла, такъ сказать, изъ могилы, чтобы поддерв, оживить и вдохновить ее свободой. безъ которой невозможна всофія. Мысль въ средніе въка шла ощупью, пока не нашла пути ческой философіи, прерваннаго забвеніемъ классической культуры пейскими Арійцами. Знакомство съ греко-римской философіей, мо-

Histoire générale de la Philosophie, V. Cousin.

- 116 -

жетъ быть, первоначально и лишило въ нѣкоторой степени италы скую мысль оригинальности, какъ это и было и въ области литератур но трудно не согласиться, что самостоятельное развитіе умовъ воскресеніе мыслящихъ силъ Итальянцевъ эпохи возрожденія, за и начинавшіяся самобытно, безъ вліянія классической древности и тературы, можно даже сказать, раньше ознакомленія съ тою и д гою, пошли бы медленнѣе, если бы не явился этотъ сильный двигате

По мнѣнію средневѣковыхъ ученыхъ, между христіанскимъ ия ческимъ міромъ находилась бездна, была противоположность, асы чавшая всякое согласіе между ними. Средніе вѣка отличались в нымъ незнаніемъ того, что составляло сущность греко-римской К туры. Возрожденіе началось именно изученіемъ сохранившагося классической цивилизаціи. Но подражаніе философамъ древняго 🖬 вызванное болѣе полнымъ ознакомленіемъ съ твореніями греческ мыслителей посредствомъ византійскихъ Грековъ, двинувшихъ об божденіе мысли въ Италіи, сдълалось потомъ производительнымъ п вліяніемъ духа новаго времени. Это не было философствованіе по жающее древнимъ классикамъ, открытіе и объясненіе античныхъ 🕅 мышленія и системъ въ ихъ полномъ значеніи, а скорѣе оригиналы философствованіе подобно классикамъ и освобожденіе философія ковъ и Римлянъ отъ варварскаго средневѣкового наплыва и все что присоединила къ классикамъ схоластика, сдёлавъ ихъ почти понятными. Можно сказать, что философы возрожденія, подобно ны телямъ Грековъ и Римлянъ, доходили до оригинальнаго сознанія собственными силами и сообразно потребностямъ своего въка.

Въ Платоновской академіи Медичи во Флоренціи 1) еще преоб даетъ мистическое начало. Соединеніе христіанскаго ученія съ в сической философіей была цёль этой философской школы; согл Марсилію Фиципу—главѣ и представителю ея—авторитеть пр ковъ, Библіи, откровенія не достаточенъ чтобы поддерживать и лять христіанство въ върующихъ: по его мнѣнію, надо прибѣгат разсудку, къ высшимъ выводамъ его, т. е. къ философіи класся ской. Изъ всѣхъ философскихъ системъ греческихъ мыслителей. которая всего полнѣе удовлетворяеть такому требованію, это, 🤇 сомнѣнія, ученіе Платона. У Марсилія Фицина вслѣдствіе эт какъ онъ самъ говоритъ, родилась мысль основать христіанст платоновской философіи и доказать даже, что христіанское уче платоновская доктрина одно и то же, и что первое есть логиче послъдствіе второй. Но платоновская философія разрабатыва въ Академіи Медичи подъ формою александрійской неоплатонов философіи съ полнымъ ея мистицизмомъ.

K. Sicveking, Die Geschichte der Platonischen Akademie zu Florenz;leotti, Saggio intorno alla vita di Marsilio Ficino, Bb Archivio Bb storico, 185 Tiraboschi, Storia della Letteratura italiana.

Гораздо большая свобода мысли проявляется въ другихъ философахъ эпохи возрожденія въ Италіи. Первый изъ нихъ по времени это Помпонацій <sup>1</sup>), родившійся въ городѣ Мантуѣ и жившій въ послъдней четверти XV-го и первой XVI-го столътія. Онъ былъ послъдователемъ системы Аристотеля, но не рабски подчиняясь ему, а воспользовавшись его теоріями съ выборомъ и свободою, доказывая, что философію Аристотеля невозможно соединить съ ученіемъ церкви, и что философская истина имъетъ совершенно иной характеръ чъмъ религіозная. Помпонація, потому, слёдуеть считать не столько комиентаторомъ, сколько самостоятельнымъ мыслителемъ. Съ нимъ, можно сказать, начинается философія возрожденія; онъ энергически возсталь противъ осологическаго авторитета, и первый разорвалъ цѣпи, которыя сковывали разумъ, подчиняя его церкви. Помпонацій въ своемъ сочинении о безсмертии души: «De immortalitate animae» (1516), которое, по его миѣнію, не можетъ быть доказано разсудкомъ и философіей Аристотеля, а основано только на въръ, выказался оригинальнымъ, самобытнымъ мыслителемъ и началъ новую свободную философію, давъ ей болѣе практическое направленіе. Въ трактать: «Incantationibus» онъ открылъ путь къ изслъдованию натуры, а въ сояинении: «De fato, libero arbitrio et praedestinatione» далъ первый прижъръ религіозной критики, не основываясь на словахъ откровенія, какъ это дълаютъ протестанты, но сравнивая содержание догматовъ сь выводами разсудка. Обвиненный въ еретичествъ. Помпонацій избъгнулъ чудомъ лишь костра.

Другой замѣчательный мыслитель итальянскаго возрожденія, проложившій, подобно Помпонацію, путь къ новымъ философскимъ изслѣдованіямъ, былъ Бернардино Телезій 2), родившійся въ 1509-мъ году въ г. Козенцѣ въ Калабріи и умершій въ 1588 году. Онъ быль основателемъ новой, натуралистической философіи, опровергавшей Аристотеля, удалявшейся отъ церкви и принимавшей только одну натуру въ путеводители. Физика Аристотеля не удовлетворяла Телезія, и онъ началъ выводить свои заключенія изъ наблюденія и изученія природы янвой и дъйствительной, опередивъ такимъ образомъ Бакона. «Я, говорить Телезій въ своемъ сочипеніи: «De rerum naturae juxta propria principia», слѣдовалъ натурѣ и чувству, ничему болѣе». Отстранивъ всякій авторитеть, все что говорили люди, Телезій обращается къ природѣ и изучаеть ее для опредѣленія ея явленій, постановляя правило, что разсуждение должно идти отъ дъйствительныхъ существъ, а не отъ отвлеченій. Онъ не признаетъ другого руководителя кромъ опыта, упрощая принципы, которые должны истекать единственно изь наблюденія самыхь предметовь. Телезій быль главой натуро-философской школы, имъвшей своимъ центромъ Козентинскую Академю. Какъ бы мало ни были развиты понятія Телезія о натуръ, въ его системѣ уже замѣтно познаніе силъ природы и ихъ единства. Этимъ отстранялись религіозныя веологическія постановленія. Въ фи-

<sup>2)</sup> B. Telesio di Francesco Fiorentino 2. V, Firenze 1872.



<sup>1)</sup> Pietro Pomponazzi per Francesco Fiorentino, Firenze 1868.

лософіи Телезія дёло уже не идетъ о возобновленіи системы Аристтеля или Платона, не о споръ этихъ двухъ школъ снова воскресших, но о возрожденіи натуры въ разумъ человъка, объ установленія на турализма, отвергающаго всъ представленія трансцендентальной філософіи <sup>1</sup>). Своей системой Телезій навлекъ на себя преслъдованія о стороны монаховъ, что принудило его оставить основанное имъ в Неаполъ ученое общество, названное по имени его: «Телезіянскої Академіей» и удалиться въ Козенцу, гдъ онъ и умеръ.

Если въ философіи Телезія мы находимъ въ зародышъ систему Ба кона, то доминиканский монахъ Джіордано Бруно, родившійся в 1550-мъ году въ г. Нола (Терра-ди-лаворо), является намъ кать предшественникъ Спинозы. Поэтъ и философъ въ одно время, ов былъ самымъ геніальнымъ мыслителемъ возрожденія и составлял какъ бы олицетвореніе этой эпохи, богатой жизнію, нетерпѣшю жаждущей познаній 2). Тема Бруно 3)—одухотвореніе, обожествлене натуры и вселенной; однимъ словомъ, пантеистическое воззрѣніе на мр въ противоположность христіанской осологіи. Богъ для него составляеть великое единство, причину и сущность всего. Оставивъ монашескій 🕪 денъ, Бруно сдълался проповъдникомъ этой новой философской силемы, вполнѣ оригинальной, отвергающей схоластику, особенно аристотелевскую. Натура не можеть быть объяснена сама собой, пока, кать у Аристотеля, внъ міра находящійся Богъ есть ея движущая сила ея цъль. Въ созерцании Бруно вселенной неограниченной и неизи риной какъ самое божество много смѣлаго и оригинальнаго. Въ итаъ янскихъ сочиненіяхъ, которыя онъ издалъ въ Лондонъ въ 1584 в году, заключаются уже тѣ данныя, изъ которыхъ развилась панте истическая система Спинозы, а философскія идеи, выраженныя Бруно датинскими стихами, содержать въ себъ ученіе о монадахъ Дейбница. Также въ нъкоторыхъ другихъ подробностяхъ системы Брум встрѣчаются данныя, развитыя впослѣдствіи этимъ нѣмецкимъ 📾 слителемъ. Философъ Якоби 4) первый въ Германіи оцѣнилъ идеи Бруш и сравниваеть его со Спинозой. Очень высокаго мнѣнія о Бруно и Ше лингъ, а по мнѣнію Гегеля Бруно былъ иниціаторъ фидософіи 🕪 низма<sup>в</sup>), т. е. происхожденія природы—міра изъ одного начала. Ве обще можно сказать, что воззрѣнія Бруно заключають въ зародыш много богатыхъ темъ, которыя будутъ развиты философами слѣдующи въковъ. Система Бруно, которая стояла въ прямой противоположност съ узкимъ понятіемъ веологовъ о мірѣ и человѣкѣ, навлекла на не преслъдованія духовенства. Жившій въ эпоху католической реавщ въ Италіи и гоненія духовными властями свободы мысли, во всел ея видахъ, Джіордано Бруно не избъжалъ, какъ Помпонацій и Теле

<sup>1)</sup> Kuno Fischer, Geschichte der neueren Philosophie, 1-r. B. dritt. Aufl. 1878

<sup>2)</sup> Bernardino Telesio per Francesco Fiorentino V-e 2.

<sup>3)</sup> Kuno Fischer, Geschichte der neueren Philosophie.

<sup>4)</sup> Ueber die Lehre des Spinoza, Breslau, 1789.

<sup>5)</sup> Hegel, Geschichte der Philosophie.

зій, казни. Одна изъ главныхъ причинъ осужденія его было, заключавшееся въ его философіи, предположеніе существованія безчисленности обитаемыхъ міровъ <sup>1</sup>), что противорѣчило постановленію ееологіи и не согласовалось съ догматомъ искупленія. Обвиненный въ ереси и въ нарушеніи орденской присяги, выданный венеціанской республикой папѣ, Бруно, отказавшись отречься отъ своихъ мнѣній, былъ сожженъ въ Римѣ въ 1600-мъ году <sup>2</sup>).

Современникъ Бруно, и также доминиканскій монахъ, Кампанелла, родившійся въ 1568-мъ году въ Стило, въ Калабріи и умершій въ Парижѣ въ 1639-мъ году, имѣлъ свой самостоятельный философскій взглядъ и былъ также противникомъ Аристотеля въ предълахъ натуральной философіи. Кампанелла относится къ Бакону и Декарту, особенно къ послъднему, какъ Бруно къ Спинозъ и Лейбницу<sup>3</sup>). Такъ напримѣръ, нельзя не согласиться, что въ нѣкоторыхъ подробностяхъ своей системы, особенно въ опредълении своего «Я» Кампанелла граначить съ Декартомъ. Подобно Телезію, Кампанелла повърялъ явленіями натуры то, что сказали о нихъ люди 4), т. е. сличалъ оригиналы съ копіями, чтобы узнать въ самомъ ли дёлё послёднія передавали върно первые. Кампанелла предпринялъ преобразованіе всъхъ частей философія 5). Его умъ былъ болѣе пылокъ, чѣмъ силенъ, болье общиренъ, чъмъ глубокъ; онъ волновалъ умы, но ничего не создавая и теряясь въ предположеніяхъ. Въ своихъ сочиненіяхъ онъ являлся врагомъ схоластики, чувствуя влеченіе къ платонизму. Подобно другимъ философамъ возрожденія, Кампанелла подвергся преслѣдованію; обвиненный въ измѣнѣ испанскому правительству, которое тогда владѣло неаполитанскимъ королевствомъ, объявленный сектаторомъ и реформаторомъ, Кампанелла былъ заключенъ въ темницу, въ которой пробылъ 27 лътъ.

Испуганное распространеніемъ реформы, во франко-германскихъ странахъ, католическое духовенство въ Италіи начало, въ концѣ XVI-го столѣтія, систематически преслѣдовать всякое проявленіе свободы мысли. Это, разумѣется, препятствовало ея развитію, но не могло пріостановить разомъ философскаго движенія, начавшагося въ эпоху возрожденія и указывающаго на новое время, ни помѣшать наукамъ дѣлать выводы, противорѣчащіе постановленіямъ ееологіи. Только въ XVIII-мъ столѣтіи католическая реакція беретъ верхъ надъ свободой мысли, и философское развитіе прекращается въ Италіи, именно въ то самое время, когда оно приходитъ къ значительнымъ результатамъ по ту сторону Альпъ.

Изученіе Итальянцами въ періодъ возрожденія того, что сохрани-

<sup>4</sup>) Pietro Pomponazzi per Francesco Fiorentino.

<sup>5</sup>) V. Cousin, Histoire générale de la Philosophie.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Domenico Berti, Vita di Giordano Bruno da Nola, Torimo 1868.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Памятникъ, сооруженный Джіордано Бруно въ послъднее время, по подпискъ, постановленъ въ Римъ на томъ мъстъ, гдъ онъ былъ сожженъ—площади "Сатро dei Fiori".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Kuno Fischer, Geschichte der neueren Philosophie.

лось отъ классической культуры, составляющее отличительную черту этой эпохи, замѣтно не только въ предѣлахъ философіи, но и вь области литературы и искусства. Оно и не могло быть иначе. Щробуждающійся арійскій умъ Итальянцевъ долженъ былъ имѣть влеченіе ко всему, что выработалось съ такою полнотою, и чисто въ арійскомъ характерѣ у Грековъ и Римлянъ. Вслѣдствіе тѣхъ же причшь уцѣлѣвшіе и дошедшіе до нашего времени выводы культуры древнихь Грековъ, никогда не станутъ чужды, всегда будутъ понятны и высокоцѣнимы, всегда также будутъ усвоены арійскими народами, боторые достигли совершеннолѣтія въ умственномъ развитіи и будуть имѣть вліяніе на ихъ цивилизацію, помогать ея ходу, какъ это не разъ мы видѣли въ исторіи европейскихъ Арійцевъ. Культура Грековъ и Римлянъ заключала въ себѣ начала постоянно близкія, 10стоянно привлекательныя народамъ одного съ ними племени, т. е. Арійцамъ, и способствовали развитію послѣднихъ, но, напротивъ, не имѣли никакого значенія для Семитовъ и Туранцевъ. Единственный примѣръ усвоенія элементовъ классической культуры народомъ не арійскаго племени мы находимъ у Арабовъ, но и тутъ это запиствованіе, какъ мы видѣли, произошло въ предѣлахъ философіи и был столько же неполно, сколько и безплодно.

Неудивительно потому, что изучение всего уцълъвшаго отъ грекоримской культуры пополнило воспитание Итальянцевъ возрождения. поглощало ихъ вниманіе и возбуждало ихъ удивленіе. Римъ Гракховь и Сципіоновъ поражаетъ больше воображеніе Итальянцевъ этого 🕮 ріода, чёмъ Римъ Петра и Павла. Даже нѣкоторые папы этой эпом покровительствовали изученію классической древности и ся памятняковъ. Уже въ XIV-мъ столѣтіи въ Италіи удивлялись греческимъ 🕮 сателямъ. Петрарка чувствовалъ благоговѣніе къ греческой литературѣ, хотя не зналъ греческаго языка 1). Въ слѣдующемъ вѣкѣ ле бовь къ эллинической литературѣ была оживлена прибытіемъ въ Италію греческихъ ученыхъ, искавшихъ въ ней убѣжища послѣ взяти Константинополя Турками; ихъ принимали радушно, и даже богато дарили не только владътельныя лица, но и частные люди. Во Флуренціи, въ Римѣ, въ Падуѣ были греческіе профессора. Преисполнена эллинизма была также платоновская Академія Медичи во Флоренції. Но римскія древности особенно привлекали на себя вниманіе Итальянцевъ, вѣроятно потому, что изученіе латинскаго языка представля. менѣе трудности, чѣмъ греческаго. Петрарка, Фазіо дельи Уберта. Поджіо Браччіолини удивляются грандіознымъ развалинамъ Рима, 🛙 онѣ вдохновляютъ ихъ. Чувство родства съ Греками и Римлянам, съ ихъ философіей и ихъ искусствомъ одушевляетъ ученыхъ худож никовъ и поэтовъ возрожденія и придаетъ юность всей этой эпохъ Гуманисты, — такъ называли тогда изучавшихъ классические языки древности,—очистили латинскій языкь Итальянцевь, который 애

<sup>1)</sup> Die Wiederbelebung des classischen Alterthums, oder das erste Jahrhunder des Humanismus, von Georg Voigt, zwei Bände, Berlin 1881. g

ставляеть контрасть съ варварскимъ, церковнымъ, средневѣковымъ языкомъ.

Возрожденіе, слѣдовательно, было своего рода реформой для Итальянцевъ. Но философское движеніе, начавшееся въ Италіи въ ту эпоху. имбло совершенно другой характеръ, чъмъ освобожденіе мысли, проявившееся по ту сторону Альпъ. Реформа была измѣненіемъ католицизма, но не переступая его предблы, тогда какъ философская дбятельность, начавшаяся самостоятельно въ Италіи, имѣла вполнѣ харавтеръ философскаго возрожденія и основанія критической системы. Та философская, независимая отъ религіи дбятельность, къ которой Германія пришла вслъдствіе реформы, началась въ Италіи раньше, чъмъ въ Германіи и выразилась окончательно въ лицахъ названныхъ выше философовъ самостоятельно, а не вслъдствіе религіознаго обновленія. Не смотря на это, между реформой и возрожденіемъ много общаго. Послёднее вело также къ измёненію христіанскаго идеала, къ уменьшенію страха, внушаемаго средневъковымъ католицизмомъ, къ любви природы. Реформа, равно какъ и возрожденіе, шли къ одной цёли — освобожденію отъ догматической тиранній, отъ церковныхъ традицій.

Реформа германскихъ странъ не могла приняться въ Италіи, такъ какъ она заключала въ себъ аскетическое, сухое начало, и враждебно относилась ко многому, что жизнь представляеть веселаго и пріятнаго. Въ строгости и суровости франко-германскихъ реформаторовъ былъ своего рода аскетизмъ, разумъется иного характера, чъть аскетизмъ семитическаго Востока, не окончательнаго убіенія мысли, разбора и анализа, но все же стъсненія извъстныхъ наклонностей человъка доставляющихъ ему отрадныя минуты не унижая его натуры. Этоть протестантский аскетизмъ выразился особенно въ реформъ Кальвина, съ которой Итальянцы были болъе знакомы, чъмъ съ доктриной Лютера. При появлении протестантизма Итальянцы, воскресшіе къ новой жизни, уже освободились отъ того аскетизма, который преобладалъ въ средневёковомъ католицизмё. Притомъ реформа по ту сторону Альпъ была иконокластическаго характера, всегда непріятнаго Итальянцамъ какъ и вообще народамъ южныхъ странъ, противоръчащаго ихъ натуръ, ихъ склонности къ выраженію своихъ идей пластикой и красками.

Какъ иконоборство, раздѣлившее <sup>1</sup>) византійскую имперію въ VIII-мъ столѣтіи на два враждебныхъ лагеря—и все-таки же кончившееся возстановленіемъ почитанія иконъ—не могло приняться въ Италіи и было отвергнуто народомъ, духовенствомъ и папами, не смотря на угрозы византійскихъ императоровъ, такъ иконокластическій характеръ реформы, во франко-германскихъ странахъ, былъ одною изъ причинъ малаго распространенія ся въ эпоху возрожденія и въ послѣдующіе вѣка въ Италіи. Напротивъ, отверженіе иконъ, составляющее одно изъ главныхъ основаній протестантизма, не шло противъ наклонно-

<sup>1)</sup> См. Римскія Катакомбы. ч. 4, стр. 218 и слёд.

стей народовъ центральной и особенно съверной Европы, гдъ прпрода не вызываетъ человъка такъ сильно какъ въ Италіи къ передачъ мыслей изобразительнымъ искусствомъ, гдъ религіозное чувство выражается таинственнымъ полумракомъ, соединяющимися и уходящими вверхъ въ темноту архитектурными линіями, одноцвътными формами, а не ясно выведенными очертаніями, пространствами наполненными свътомъ и красками, какъ у обитателей южныхъ частей Европы <sup>1</sup>).

На томъ же основаніи реформа, проповѣдуемая въ концѣ ХУ-го столѣтія Савонаролой во Флоренціи, не удалась. Его ученіе было основано на аскетизмѣ<sup>2</sup>); согласно ему, человѣкъ долженъ обращать вниманіе единственно на то, что способствуеть спасенію его души. Онъ быль противь классической культуры и допускаль изученіе только нъкоторыхъ писателей Греціи и Рима, какъ напримъръ Гомера, Виргилія, Цицерона, и то въ очень ограниченныхъ предълахъ. Наука пагубна, говоритъ Савонарола, по крайней мъръ для массы народа. Въ припадкѣ вѣры ему случалось осуждать философію, не допусвая ея морали <sup>3</sup>). Въ концъ его дъятельности, когда семитическія средневъковыя начала его ученія еще сильнъе обозначились, чъмъ прежде, онъ выражалъ презрѣніе къ выводамъ разсудка, къ поэзіи и вообще ко всѣмъ свѣтскимъ знаніямъ, требуя истребленія сочиненій классаческихъ писателей, въ которыхъ воздается хвала ложнымъ боганъ. «Пускай Марсилій Фицинъ», говорить Савонарола, «ищеть подкрѣпленія христіанскому ученію въ Платонизмѣ, онъ и другіе философы все-таки же горять въ аду. Въ предълахъ въры каждая старая баба знаетъ больше чёмъ самъ Платонъ». Для Савонаролы, кабъ для его средневѣковыхъ предшественниковъ, литература, искусства, всѣ виды мысли должны были служить есологіи 4). Нѣсколько картинъ, статуй, много портретовъ и другихъ художественныхъ произведеній, нѣкоторыя сочиненія, между прочимъ и Петрарки, вмѣстѣ съ дамскими уборами, нарядами, музыкальными инструментами, масками и другими предметами игръ и увеселеній очень невиннаго характера были сожжены флорентинцами на кострахъ по требованію Савонаролы въ 1497 и 1498-мъ г. Савонарола вообще мало уважалъ сво-

2) I. Burckhardt, Die Cultur der Renaissance in Italien, Leipzig 1869, zw. Aufl.

<sup>1)</sup> Эта противоположность между жителями съверныхъ и южныхъ странъ, въ ихъ взглядахъ на оигуративное искусство очень ръзко выказывается въ лицахъ нъкоторыхъ папъ XVI-го столътія: для Итальянцевъ занимавшихъ папскій престолъ, какъ напримъръ для Юлія II-го, Льва X-го, живопись я пластика были однимъ изъ способовъ прославленія Бога и въры, а для папы Адріана VI-го, уроженца съверной Германіи, преемника Льва X-го, художественныя пропзведенія, созданныя при его предшественникахъ, были гръховнаго происхожденія и онъ потому хотълъ ихъ уничтожить. Къ счастью, Адріанъ царствовалъ только годъ и нъсколько мъсяцевъ.

<sup>3)</sup> La Storia di Girolamo Savonarola da P. Villari, seconda edizione, Firenze 1887-1888.

<sup>4)</sup> Les Précurseurs de la Renaissance par E. Müntz, Paris 1882.

боду и даваль волю своимь преслъдованіямь во имя религіи, угрожая огнемь, напримърь, астрологамь. Въ немь часто слышится религіозный фанатикь, и не преувеличивая можно сказать, что онь бы жегь, если бъ его не сожгли.

Савонарола допускаль только духовно-мистическое художество <sup>1</sup>) и потому онъ является противникомъ реализма въ искусствъ, который, по его мнѣнію, соотвѣтствуетъ раціонализму въ литературѣ. Савонарола равно осуждаетъ языческіе образы и изображенія реалистическаго характера; онъ противъ введенія сценъ ежедневной жизни и портретовъ современниковъ въ религіозныя картины. Византійскіе стереотипичные образы достаточны для его художественныхъ стремленій.

Многіе въ то время стояли за Савонаролу какъ за исправителя правовъ, за преслъдователя злоупотребленій духовенства, какъ за краснорѣчиваго проповѣдника, за поборника моральной, церковной реформы. Но культура во Флоренцій уже была слишкомъ подвинута, достигла слишкомъ замѣтныхъ результатовъ, чтобы аскетическія идеи. Савонаролы, его осужденіе воскресающей классической цивилизація, всегда столь привлекательной пробуждающемуся уму европейскихъ Арійцевъ, чтобы его вражда къ фигуративному искусству, ко всему нехристіанскому въ поэзіи и въ художествъ, чтобы его стремленіе превратить жизнь въ постоянное покаяніе, а городъ—въ большой монастырь, чтобы все, однимъ словомъ, способное возвратить общество къ среднимъ вѣкамъ, могло приняться во Флоренціи. Савонарола не вводилъ философскаго начала въ католицизмъ; торжество его ученія не привело бы къ освобожденію мысли и не придало бы болѣе арійскій характеръ христіанству, какъ это сдѣлала реформа. Лютера. То что не удалось во Флоренціи Савонароль, удалось въ Женевѣ Кальвину, именно: введеніе аскетической морали и принциповъ иконоборства въ нравы жителей. Но Кальвинъ, какъ реформаторъ, хотя и въ извъстныхъ границахъ, допустилъ критическую мысль въ постановленія вѣры, что было первымъ шагомъ къ освобожденію умовъ по ту сторону Альпъ, тогда какъ Савонарола не отблонялся отъ основаннаго католицизмомъ. Онъ мало былъ тронутъ воскресающей классической культурой и его реформа не заключала въ себъ задатковъ прогресса мысли. Въ идеалахъ его преобладаютъ аскетико-мистическія начала, вполнѣ семитическаго характера.

Въ Италіи потому пробужденіе арійскаго ума, названное возрожденіемъ, привело также къ реформъ, но къ реформъ философскаго направленія, начавшейся не преобразованіемъ католицизма, какъ по ту сторону Альпъ, а расширеніемъ свободы мысли. Не имъя столь положительнаго характера, какъ церковная реформа въ Германіи, не выразившись ръзкимъ отдѣленіемъ отъ прежнихъ върованій, эта итальянская реформація потому и не такъ замѣтна; но ее мы можемъ прослѣдить по тѣмъ измѣненіямъ, которыя совершаются въ католицизмѣ въ періодъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gustave Gruyer, Les Illustrations des écrits de Jerome Savonarole publies en Italie au XV et au XVI siècle et les paroles de Savonarole sur l'art, Paris, 1879.

возрожденія. Нельзя не замѣтить, что въ итальянскихъ коммунахъ, начиная съ XIV-го столѣтія, католицизмъ теряетъ свой исключительный, тупой и фанатическій характеръ, который преобладалъ въ немъ въ средніе вѣка, и постепенно пріобрѣтаетъ большую терпимость, большую поэтичность. Религіозныя идеи Итальянцевъ этой эпохи просвѣтляются; идеалъ ихъ вѣры мѣняется, пониманіе ими священныхъ сюжетовъ получаетъ философскій оттѣнокъ, и это, какъ нельзя яснѣе и рельефнѣе, выражается въ ихъ фигуративномъ искусствѣ. Католицизмъ въ итальянскихъ республикахъ исповѣдывался и понимался шире, свободнѣе, чѣмъ въ другихъ католическихъ земляхъ того времени. Такимъ образомъ освобожденіе умовъ въ Италія, начавшись болѣе философскимъ пониманіемъ католицизма, привело наконецъ къ спекулятивнымъ системамъ, основаннымъ на нестѣсненной дѣятельности разума.

Даже и духовенство въ Италіи въ началѣ не относилось враждебно къ умственному движенію возрожденія и скорѣе старалось усвоить результаты его, чѣмъ противиться ихъ распространенію. Это мы вндимъ также изъ того, что оно не препятствовало удаленію отъ византійскихъ типовъ освященныхъ временемъ, традиціями и усвоенію новыхъ итальянскихъ религіозныхъ образовъ, болѣе близкихъ къ жизни и потому болѣе свѣтскихъ. Были даже папы ревностные покровители искусствъ и изученія всего классическаго.

Враждебно взглянуло духовенство на освобождающуюся итальянскую мысль только тогда, когда реформа Лютера начала широко распространяться по ту сторону Альпъ, захватывая цёлыя страны и грозя католицизму совершеннымъ уничтоженіемъ. Отпаденіе отъ римской въры цълыхъ государствъ испугало итальянскія духовныя власти, заставило ихъ осуждать тѣ идеи, которыя онѣ прежде допускали, и бросило ихъ въ реакцію. Состояніе Италіи того времени значительно облегчило дъйствіе послъдней. Съ небольшимъ два въка послѣ первыхъ проблесковъ пробужденія арійской мысли въ итальянскихъ республикахъ, ихъ свободныя учрежденія пали-отчасти вслёдствіе вражды партій, какъ напримъръ въ коммунахъ Ломбардія, но также вслёдствіе несостоятельности разрёшенія соціальнаго вопроса, какъ напримъръ во Флоренціи-и деспотическая власть одного замънила почти всюду прежнія народныя управленія, что повлекло за собою разложеніе общества. Въ то же время Италію разоряли безпрестанныя войны; она жестоко терпъла отъ этого бъдствія, и наконецъ многія части ея были окончательно порабощены иностранцами. Все это унизило, запугало народъ итальянскій, остановило его развитие и сдълало возможнымъ католическую реакцию. Духовенство въ Италіи, чтобы бороться съ свободой мысли, принуждено было искать опоры въ ея поработителяхъ; и мы въ самомъ дълъ видимъ, что до нашего времени церковныя власти Италіи всегда на сторонѣ притеснителей ся, своихъ, или иноземныхъ.

Въ теченіе XVI-го столѣтія свобода муниципальныхъ итальянскихъ республикъ, тамъ гдѣ она еще существовала, какъ напримѣръ во Флоренціи, была окончательно задушена. Испанцы, которыхъ не тронули

- 125 -

идеи возрожденія и реформы, утвердились въ неаполитанскомъ королевствъ и въ Ломбардіи; но вліяніе ихъ распространялось на весь полуостровъ, исключая развъ Венеціи, сохранившей свою независимость, но которая никогда не была центромъ умственной дъятельности и философской культуры итальянскаго возрожденія, подобно тому какъ, напримъръ, Флоренція. Въ Венеціи тиранническая аристократія въ такой же степени подчиняла себѣ остальныхъ гражданъ, ствсняя ихъ правственную жизнь и парализуя ихъ моральныя силы, какъ въ другихъ итальянскихъ республикахъ послѣ потери ими свободы, деспотическая власть одного. Вслёдствіе католической реакціи власть папы значительно возростаеть. Все это не могло не поразить развитія мысли въ Италіи. Съ потерей ея свободы и независимости была прервана также въ ней и умственная жизнь. Католицизмъ въ эту эпоху видимо принимаетъ въ Италіи болѣе опредѣленный семитическій характеръ, чёмъ въ предшествовавшія стольтія. Въ Германіи подобная реакція не была возможна уже только потому, что извъстное освобожденіе мысли вошло въ реформированную церковь и само сдѣлалось властью, силой.

Въ Италіи торжество католицизма обезсиливало стремленіе возстановить гражданскую свободу. Мы не разъ видимъ въ исторіи, что съ преобладаніемъ католицизма философское движеніе, равно какъ и развитіе свободныхъ, общественныхъ учрежденій, пріостанавливаются или дѣлаются труднѣе. Это особенно можно сказать въ томъ случаѣ, когда католицизмъ становится преобладающей религіей въ государствѣ и пріобрѣтаетъ власть исключать всѣ другія вѣрованія, что произошло въ Италіи въ эпоху католической реакціи. Напротивъ, съ каждымъ проявленіемъ свободы мысли среди Арійцевъ, исповѣдующихъ католицизмъ, онъ утрачиваетъ часть своей силы.

Послѣ реакціи въ Италіи въ католицизмѣ обозначились снова съ большей силой его семитическія начала; но религія эта уже не могла получить вновь, среди народовъ тронутыхъ реформой или возрожденіемъ, той силы, которую имѣла въ средніе вѣка. Только въ Испаніи, оставшейся въ сторонѣ отъ умственнаго движенія той эпохи, католицизмъ, получивъ особенную силу—такъ какъ онъ былъ знаменемъ національности въ продолженіи семивѣковой борьбы съ Арабами—не терялъ своей крѣпости, что и придало Испанцамъ отчасти семитическій характеръ, и ихъ справедливо можно назвать Арійскими Семитами. Въ самомъ дѣлѣ, нельзя не замѣтить, что Испанцы Евроны, равно какъ и Америки, подобно Семитамъ, сдѣлались неспособными къ философской дѣятельности, точно такъ же какъ и къ правильному развитію общественныхъ учрежденій. Гражданская жизнь ихъ, какъ и у Семитовъ, хотя и не въ столь сильной степени, преисполнена рѣзкими переходами.

Мы, слёдовательно, видимъ, что арійская мысль, имёющая совершенно иной характеръ, чёмъ умственная дёятельность Семитовъ и вообще народовъ другихъ племенъ, проявилась въ первый разъ среди Грековъ и Римлянъ, что она утратила свою чистоту, и наконецъ проявилась снова, въ болёе или менѣе полномъ видъ, въ возрожденіи и въ реформъ. Искусству птальянскаго возрожденія, въ которомъ пробужденіе арійской мысли отразилось столь же полно, какъ и въ другихъ отрасляхъ умственной дъятельности Итальянцевъ и выразилось созданіемъ новыхъ пдеадовъ, вслъдствіе просвътленія ихъ религіозныхъ идей; борьбѣ въ этомъ искусствѣ двухъ началъ, восточнаго и философскаго-арійскаго; изслъдованію причинъ развитія, цвѣтущаго со стоянія и потомъ упадка итальянскаго художества, равно какъ и вліянію на него уцѣлъвшихъ памятниковъ классическаго искусства.

будуть посвящены слѣдующія страницы.

#### Начала арійскія и семитическія въ искусствѣ первыхъ христіанъ.

I.

Въ первоначальномъ христіанскомъ искусствѣ, заключавшемъ въ себѣ элементы классическаго художества <sup>1</sup>), выразились понятія о божествѣ арійскихъ народовъ, и въ болѣе тѣсномъ смыслѣ Грековъ и Римлянъ<sup>2</sup>). Подъ вліяніемъ благопріятныхъ, непугающихъ человѣка явленій природы<sup>3</sup>), обитаемой ими, и умственныхъ способностей этихъ народовъ, склонныхъ къ философскому размышленію, среди нихъ составилось попятіе о богахъ близкихъ къ человѣку, имѣющихъ его образъ, одушевленныхъ его чувствами и страстями, способныхъ понимать его и быть постигнутыхъ имъ, что влекло за собою философскій анализъ характера безсмертныхъ.

Иден того же склада выражены и въ религіозныхъ пзображеніяхъ первыхъ христіанъ Рима <sup>4</sup>). Идеалы пхъ въры представлены ими не удаленными на небо, но въ земной обстановкъ, близкими къ человъку, милостиво расположенными къ нему. Образы Спасителя на стънахъ катакомбъ отличаются простотой. Христосъ является добрымъ иастыремъ <sup>8</sup>), несущимъ заботливо на плечахъ заблудшую овцу къ стаду, или пасетъ его съ посохомъ въ рукъ, подъ цвътущими деревьями у свътлаго источника, на зеленомъ лугу, играя на свиръли. Онъ стоитъ среди своихъ овецъ, преисполненный попеченія о нихъ; иногда Спаситель является <sup>6</sup>) въ палліумъ, совершая чудеса, окру-

<sup>1</sup>) Римскія Катакомбы п памятники первоначальнаго христіанскаго искусства ч. 4, стр. 41 и слёд.

- 2) Римскія Катакомбы ч. 4, стр. 299 и слъд.
- 3) Римскія Катакомбы ч. 4, стр. 344 и слъд.
- 4) Римскія Катакомбы ч. 3, стр. 1 и слъд.
- 5) Римскія Катакомбы ч. 3, стр. 1 и слъд.
- 6) Римскія Катакомбы ч. 3, стр. 122 и слъд.

женный учениками, въ земной обстановкѣ. Нѣсколько разъ Христось изображенъ подъ видомъ Орфея, укрощающаго своимъ сладкозвучнымъ пѣніемъ свирѣпость дикихъ звѣрей <sup>1</sup>).

Богородица также въ катакомбномъ искусствъ имъетъ видъ матери; она кормитъ младенца Спасителя, или прижимаетъ его съ любовью къ сердцу; иногда онъ сидитъ на ея колъняхъ. Она одъта въ простое платье римскихъ женщипъ; на ней не видно уборовъ. Часто въ такомъ видъ Богородица является, принимая поклоненіе волхвовъ, сидя на креслъ. Сцена эта, изображенная въ катакомбахъ и на саркофагахъ первыхъ трехъ столътій, преисполнена простоты. Нельзя не согласиться, что во всъхъ этихъ религіозныхъ сюжетахъ выраженъ идеалъ близкій къ понятіямъ классическихъ народовъ <sup>3</sup>).

Но съ теченіемъ времени. и особенно послѣ перенесенія столицы Имперіи на берега Босфора, стиль христіанскаго искусства въ Римѣ мѣняется <sup>3</sup>). Среди посяѣднихъ образовались совершенно иныя понятія о Божествѣ, чѣмъ у Грековъ и Римлянъ. Вслѣдствіе дѣйствія явленій природы азіатскихъ странъ, сильнѣе поражающихъ воображеніе человѣка, болѣе пугающихъ его, чѣмъ натура европейскихъ прибрежій Средиземнаго моря <sup>4</sup>), и такъ же какъ результатъ малой способности Семитовъ, вообще не Арійцевъ, къ философскому размышленію, народы эти представляли себѣ Бога болѣе отвлеченнаго <sup>5</sup>), болѣе удаленнаго отъ людей, загадочнаго, отдѣленнаго отъ нихъ непроницаемою тьмой, не имѣющаго ни ихъ физической, ни нравственной натуры, грознаго для человѣка, требующаго отъ него самоотверженія, умерщвленія своей плоти, не проявляющагося вполнѣ смертнымъ, сущность котораго разумъ ихъ не можетъ постигнуть.

Понятія народовъ Азіи, ихъ нравы, ихъ върованія, ихъ художе ственные вкусы, какъ извъстно, появились въ Римъ<sup>6</sup>) въ послъднемъ столътіи республики, и вліяніе ихъ шло возростая, такъ что классическая культура угасаетъ, можно сказать, подъ ихъ напяывомъ. Элементы върованій народовъ Востока семитическаго выразились также и въ понятіяхъ римскихъ христіанъ, какъ это видно по намятникамъ ихъ религіознаго искусства. Идеалы новой въры въ Римъ измъняются подъ дъйствіемъ этихъ причинъ. Но тъ восточныя начала, которыя еще до Константина обозначились уже съ достаточною ясностью въ религіозныхъ идеяхъ римскихъ христіанъ<sup>7</sup>), дошли до своего полнаго выраженія въ новой столицъ Имперіи, на границахъ Азіи и Европы, въ такъ называемомъ византійскомъ стилъ.

- !) Римскія Катакомбы ч. 3, стр. 33 и слъд.
- 2) Римскія Катакомбы ч. 4, стр. 312 и слёд.
- 3) Римскія Катакомбы ч. 4, стр. 315 и слъд.
- 4) Римскія Катакомбы ч. 4, стр. 305 и слъд.
- <sup>3</sup>) Римскія Катакомбы ч. 3, стр. 33 и савд.
- 6) Римскія Катакомбы ч. 3, стр. 33 и слъд.
- 7) Римскія Катакомбы ч. 4, стр. 315 и слъд.

Спаситель изъ добраго пастыря превращается во властелина небеснаго <sup>1</sup>), въ судью <sup>2</sup>); онъ представляется во славъ, на облакахъ, въ звъздномъ небъ, какъ въ центръ своего небеснаго царства; или сидящимъ на сферъ для указанія его власти надъ міромъ; онъ благословляетъ удаленныхъ отъ него людей. На немъ золотыя или серебряныя ризы; иногда онъ возсъдаетъ на богато-украшенномъ драгоцънными каменьями тронъ, окруженный апостолами, святыми и ангелами, какъ стражей, готовой исполнять его велънія <sup>3</sup>).

Точно такъ же и Богородица изъ матери, какъ она представлена во фрескахъ катакомбъ и въ барельефахъ саркофаговъ, дълается царицей небесной, изображается на небесахъ, въ дорогихъ одеждахъ и драгоцённыхъ уборахъ, часто съ короной на головё, на великолбиномъ сбдалищъ. Ангелы окружають ее, отдёляя отъ людей. Младенецъ Спаситель помъщенъ на ея колъняхъ; онъ сидитъ независимо, какъ бы на тронѣ, и въ палліумѣ. Онъ смотритъ на приближающихся къ нему, держа въ одной рукъ свертокъ пергамента, какъ законодатель, или сферу — символъ его владычества надъ міромъ — и благословляя другой. Онъ какъ бы сознаетъ свое царское достоинство и глядить съ спокойствіемъ на этотъ міръ. Въ изображении поклонения Волхвовъ Богоматерь какъ бы не прининаеть участія въ совершающемся дъйствія, принадлежа другому міру. Подходящіе Волхвы останавливаются, ожидая позволенія приблизиться. Иногда ангелъ-посредникъ между человъкомъ и Богомъведеть ихъ. Элементь торжественности, величія береть туть верхъ надъ идеями иного характера. Земное представление Спасителя и Богоматери избѣгается въ искусствѣ, какъ не внушающее должнаго уваженія. Христось въ византійскихъ мозаикахъ всегда болѣе Богъ, чёмъ человёкъ, тогда какъ въ живописи катакомбъ это скорѣе человъкъ, чъмъ Богъ.

Подобное же измѣненіе совершается постепенно въ характерѣ другихъ христіанскихъ типовъ, начиная съ IV го столѣтія, представленныхъ фресками или мусивной живописью на стѣнахъ церквей и монастырей. Оставляются преисполненныя натуры произведенія искусства подземныхъ кладбищъ, очень приближающіяся къ классической живописи и пластикѣ, выражая любовь къ жизни, а не презрѣніе къ ней, не вражду ко всему земному. Эти свѣтлыя, веселыя мысли замъняются мало-по-малу темными аскетическими идеями. Фигуры дѣлаются неподвижными, натянутыми, теряютъ жизнь и принимаютъ вмѣстѣ съ условнымъ положеніемъ, иногда величественнымъ, но постоянно мало естественнымъ, равнодушно-безстрастное положеніе. Блескъ и слава заступаютъ мѣсто прежней простоты; золотой грунтъ удаляетъ отъ земли религіозныя сцены. Могущество и власть Всевышняго постоянно выступаютъ впередъ въ произведеніяхъ визан-

- 1) Римскія Катакомбы ч. 4, стр. 299 и сявд.
- 2) Римскія Катакомбы ч. 4, стр. 327 и след.
- <sup>3</sup>) Римскія Катакомбы ч. 4, стр. 300.

тійскихъ мастеровъ. Это дълается центромъ и около него групшруются другіе сюжеты, въ которыхъ также преобладають мысли величія божества и удаленія его отъ всего земного. Важный, грандіозный характеръ сохраняется въ произведеніяхъ византійскаго стим, малыхъ равно какъ и большихъ размъровъ. Тъ же пріемы, тъ же отличительныя черты, ту же манеру представлять религіозные образы мы находимъ въ монументальной мозаикъ церквей, точно такъ же гага и въ миніатюрахъ рукописей. Нътъ и слъда, напримъръ, въ произведеніяхъ византійскаго стидя того, что мы находимъ во фрескахъ катакомбъ 1). Все строго, холодно, величественно, преисполнене важности въ византійскомъ искусствъ. Аскетическое начало проявляется туть все сильнѣе и сильнѣе и возводится въ принципъ. Развитіе философскихъ идей невозможно въ подобнаго рода изображе ніяхъ и въ нихъ постоянно очень мало мъста находить себѣ анализъ чувствъ, правственныхъ способностей человъка и различныть состояній его души.

Греко-римская культура умираетъ, наводненная восточными элементами; свобода философской мысли пропадаетъ въ странахъ влассической цивилизаціи; религіозные идеалы народовъ Востока семитическаго и Азіи преобладаютъ у средиземныхъ Арійцевъ въ средне въка и выражаются въ ихъ искусствъ. Византійскій стиль оставляется Итальянцами только въ эпоху возрожденія, когда пробудившаяся арійская мысль вызываетъ ихъ на созданіе новыхъ религіозныхъ идеаловъ, выражающихъ идеи философскаго характера, болѣе соотвытствующихъ требованіямъ ихъ воскреснувшаго ума, — идеаловъ, визющихъ много общаго съ преобладавшими среди первыхъ христіанъ Рима.

<sup>1)</sup> Римскія Катакомбы ч. 4, стр. 41 и слъд.



#### Образованіе итальянскихъ коммунъ и ихъ ходъ къ независимости.

Новая жизнь, новая умственная дѣятельность начинаетъ проявяяться въ итальянскихъ городахъ при пріобрѣтеніи ими нѣкоторой самостоятельности <sup>1</sup>). Первые признаки ихъ независимости обозначаются въ ту эпоху, когда граждане возстановляютъ городскія стѣны, чтобы защититься отъ набѣговъ Венгерцевъ и Сарациновъ. Лонгобарды, подобно всѣмъ варварскимъ народамъ, чувствовали отвращеніе къ жизни въ городахъ, которые казались имъ темницами; потому въ завоеванныхъ ими частяхъ Италіи они разрушали городскія стѣны, какъ бы страшась быть заключенными въ нихъ, и жителямъ было запрещено строить новыя безъ разрѣшенія короля.

Но въ Х-мъ столѣтіи Венгерцы начинаютъ дѣлать набѣги на Италю; они появляютея въ ней въ первый разъ въ 900-мъ году. Слабость Людовика, сына Арнольфа, короля германскаго, открыла, въ началѣ Х-го вѣка, двери Германіи и Италіи Венгерцамъ. Народъ этотъ дикій, тогда еще языческій, производя набѣги <sup>2</sup>), какъ кажется, не имълъ другой цѣли какъ только расхищать и опустошать страну, сожигая города, открытые или плохо укрѣпленные, но не дѣлая прочныхъ завоеваній. Награбивъ добычи, Венгерцы снова удалялись, не будучи къ этому принуждены, въ лѣса Панноніи. Войско ихъ состояло изъ легкой кавалеріи, чрезвычайно быстрой, что позволяло имъ избѣгать столкновеній съ военными силами, высылаемыми противъ нихъ.

Нъсколько раньше, въ срединъ IX-го столътія, Сарацины, владъвшіе уже Сициліей, утвердились въ нѣкоторыхъ мѣстахъ южной Итали и, дблая наббги даже до Рима, встръчались иногда и съ Венгерцами. Но обыкновенно Сарацины доходили съ юга до Тибра, а Венгерцы до той же ръки съ съвера. Появившись такъ же совершенно случайно на берегахъ Лигуріи, Сарацины опустошали и Піэмонтъ. Они, подобно Венгерцамъ, грабили, но не дълали завоеваний. Набъги этихъ двухъ народовъ имѣли послѣдствіемъ пріобрѣтеніе независимости жителями городовъ Италіи. Завоеваніе и разрушеніе Карломъ Великимъ Лонгобардскаго королевства привели въ разстройство съверную и Среднюю Италію, раздѣлившуюся на множество независимыхъ гердогствъ и графствъ. Оставленные на собственный произволъ, вслъдствіе слабости центральной власти, граждане городовъ, которые могли Разсчитывать только на свои собственныя силы, — до такой степени го-сударство было раздроблено, — начали укръплять свои города и окружать ихъ стънами. Это было первымъ шагомъ къ освобожденію. До Разбойническихъ набъговъ Венгерцевъ города, или какъ ихъ назы-

<sup>2</sup>) Histoire des Republiques Italiennes du moyen age par J. B. L. Simonde de <sup>Sismondi</sup>, Paris 1818.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) G. V. Mani, Cronaca.

вали Итальянцы того времени — коммуны — съверной и центральной Италіи были беззащитны, открыты; безоружные жители ихъ не принимали никакого участія въ управленін ими; но послѣ возстановленія городскихъ стѣнъ и когда граждане городовъ могли, безъ помощи центральной власти, отражать враговъ собственными силами, они сознали свое значеніе, почувствовали себя независимыми, начали управляться избранными ими властями, привлекать въ городъ новыхъ жителей, устроивать муниципальное правленіе, понемногу ограничивая преобладаніе надъ ними императора, короля, или герцога. Низшіе классы населенія городовъ были тогда призваны къ дъятельности, 🛙 это подняло простолюдиновъ въ ихъ миѣніи и придало энергію ихъ характеру. Оспоривать эти права, которыя съ теченіемъ времени все болѣе и болѣе утверждались среди гражданъ, составлявшихъ уже организованную военную силу, дёлалось довольно трудно для центральной власти. Это освобождение коммунъ обозначалось сильнъе въ царствование императора Оттона Великаго и его наслъдниковъ, даже подъ ихъ покровительствомъ, но однако безъ положительнаго признания императорами, королями или графами этихъ правъ. Такимъ образомъ граждане коммунъ присвоивали себъ понемногу преимущества владътельныхъ лицъ. Это шло тихо, и жители городовъ были скоръе расположены скрывать достигнутыя ими свободныя учрежденія, чъль выказывать ихъ и гордиться ими. Новыя привилеги были пріобрѣтаемы съ теченіемъ времени безъ шума и огласки.

Отечество для городскихъ жителей этой эпохи заключалось въ ихъ городѣ. Забывая, что они члены государства, котораго они почти не знали и сношенія съ которымъ были мало опредѣлены, они привыкали къ мысли, что въ предѣлахъ коммуны находились всѣ ихъ политическіе и соціальные интересы.

Лишь только городскіе жители въ Италіи начинають пріобрѣтать независимость, у нихъ является наклонность къ республиканскому правленію. По звуку колокола они собирались на главной плошада своего города, избирали своихъ властей <sup>1</sup>), рѣшали общественныя дѣла, назначали военачальниковъ своей милиціи, состоящей изъ всѣхъ гражданъ, способныхъ носить оружіе. Муниципальныя республиканскія учрежденія, образцомъ которыхъ былъ Римъ, введенныя въ города и колоніи Римлянъ, никогда не были уничтожены въ нихъ совершенно. Они были утверждены однимъ изъ послѣднихъ императоровъ западной имперіи— Маіораномъ—и сохранились послѣ ея паденія.

Нашествія варваровъ разстроивали до извѣстной степени соціальный бытъ населенія городовъ Италіи<sup>2</sup>), но не -всегда положительно уничтожали его гражданскую жизнь. Подобно тому, какъ развалины римскихъ зданій, разрушенныхъ варварами, должны были въ болѣе счастливыя времена воспитать вкусъ посвящавшихъ себя искусству, такъ многія гражданскія учрежденія древняго Рима уцѣлѣли,

<sup>1)</sup> Geschichte der Stadt Rom im Mittelalter, von Ferdinand Gregorovius IV-er Band.

<sup>2)</sup> F. T. Perfens, Histoire de Florence. T. 1-r.

хотя и въ искаженномъ видѣ, чтобы воскреснуть при новомъ проявленіи жизни въ итальянскихъ городахъ. Въ первыя минуты послѣ покоренія страны варварами, городскіе жители разсѣялись, пораженные ужасомъ, но потомъ, нъсколько успокоившись, снова начали собираться въ города и составлять группы по образцу прежняго гражданскаго строя. Ни Готы, ни Лонгобарды не принесли съ собою новыхъ формъ соціальной жизни, чтобы замѣнить найденныя ими въ римской имперіи. То, что съ теченіемъ времени варвары присоединили своего къ римскимъ учрежденіямъ, можеть быть, могло исказить послѣднія, но не уничтожить ихъ окончательно. Эти юные народы находили даже удобнымъ для утвержденія своей власти механизмъ римскаго гражданскаго строя, на столько, однако, расшатаннаго, что онъ не могъ стѣснять ихъ произвола. Притомъ, варварскіе народы, покорявшіе Италію, не основывались во всёхъ городахъ ея, такъ что въ нѣкоторыхъ изъ нихъ римская муниципальная жизнь почти не прерывалась и оживилась особенно въ тѣ времена, когда лонгобардскіе герцоги стали дълать попытки, чтобы освободиться отъ своихъ королей, когда франкскіе графы расшатывали власть императора и воевали между собою, когда епископы, власть которыхъ приняла свътскій характеръ, вслъдствіе привилегій, данныхъ имъ франкскими императорами, начали замѣнять графовъ.

Республиканскія учрежденія воскресали поэтому въ итальянскихъ городахъ, по мъръ того, какъ они пріобрътали независимость, и этого рода гражданское устройство было подражаніемъ римскимъ республиканскимъ порядкамъ, а не было принесено или заимствовано у германскихъ народовъ, наводнившихъ Италію. Союзы гражданскіе, добровольные, существовавшіе уже прежде у Римлянъ, начинаютъ тогда составляться среди городского населенія Италіи. Люди однихъ занятій, одного ремесла, промышленности и торговли соединялись, образуя товарищества: послѣднія возникали во многихъ городахъ сѣверной и центральной Италіи. Союзы эти 1) имѣли статуты—pacta; члены ихъ платили опредъленную таксу и, вступая, клялись слёдовать постановленіямъ товарищиства. Избранный членами президентъ общества управляль его дѣлами и представляль корпорацію передъ правительствомъ. Общество помогало бѣднымъ, больнымъ и устарѣлымъ членамъ своимъ, погребало умершихъ<sup>2</sup>) и нанимало мъста для собраній и банкетовъ, которые происходили въ опредѣленные дни, совершенно такъ, какъ это дълали товарищества въ древнемъ Римѣ з), на которыя въ общемъ итальянскіе союзы должны были очень походить. Какъ у Римлянъ товарищества поручали себя по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Geschichte der Stadt Rom im Mittelalter, von Ferdinand Gregorovius II-er Band, u. V-er Band.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Уже у древнихъ Римлянъ существовали погребальныя общества, и христіане временъ гоненій, принявъ видъ подобныхъ товариществъ, могли владѣть катакомбами, кладбищами и сходиться въ собранія. См. Римскія Катакомбы, часть I, стр. 149 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Римскія Катакомбы, часть І, стр. 158.

кровительству какого-нибудь Бога, такъ союзы у Итальянцевъ выбирали себъ въ покровители святого или мученика. Въ итальянскихъ городахъ, съ теченіемъ времени, товарищества эти получили политическій характеръ, иногда вели войну съ дворянствомъ и стали принимать участіе въ управленіи коммуной. Главы или начальники ихъ дѣлались гражданскими, муниципальными властями. Во Флоренціи в въ Миланъ, напримѣръ, первоначальное соціальное устройство было до извѣстной степени подражаніемъ организаціямъ союзовъ торговыхъ и ремесленныхъ, расширенныхъ, на сколько это требовалось.

Пріобрѣтая нѣкоторую независимость, вслѣдствіе возстановленія городскихъ стѣнъ и образованія милицій, граждане городовъ сѣверной и средней Италіи, въ послѣдущія столѣтія, постепенно расширяли свои права и превратили наконецъ коммуны, въ совершенно независимыя муниципальныя республики.

Борьба папъ съ императорами оказалась особенно благопріятва дальнѣйшему освобожденію городовъ въ Италіи. Граждане ихъ пользовались этой враждою и брали иногда себѣ права у обѣихъ сторонь. или оставаясь вѣрными одной изъ нихъ, достигали тѣхъ же результатовъ. Въ нѣкоторыхъ коммунахъ въ освобожденію вело сопротивленіе власти папъ; въ другихъ, напротивъ, —борьба съ императорами. Цутемъ къ свободѣ былъ также переходъ отъ одной партіи въ другой. Каждый городъ заключалъ въ себѣ гражданъ, приверженныхъ импера торамъ, т. е. Гибеллиновъ, или партиза́новъ папъ, т. е. Гвельфовъ. Та или другая партія преобладала согласно ходу событій. Общій интересь, который состоялъ въ пріобрѣтеніи большей суммы независимости коммуной, выигрывалъ и отъ этого столкновенія политическихъ мнѣній.

Борьба папы Григорія VII-го Гильдебрандта съ императоромъ Генрихомъ IV-мъ значительно помогла освобожденію городовъ центральной Италіи. Въ этомъ столкновеніи власти свътской и духовной тогдашняя владътельница Тосканы-графиня Матильда-была привержена папѣ. Опираясь на города, она призывала къ оружію милици ихъ, чтобы отстаивать права Григорія VII-го и потому должна была заботиться о благосостоянии гражданъ, не притъснять ихъ и снисходительно смотръть на присвоение ими извъстныхъ правъ. Поступать такъ совътовалъ ей Гильдебрандтъ, который слъдовалъ той же политикъ въ папскихъ владъніяхъ. Съ своей стороны императоръ Геврихъ ІУ-й давалъ большія привилегіи многимъ городамъ Тосканы, приверженныхъ къ нему, какъ напримъръ Луккъ, Пизъ и другимъ. Такое же точно дъйствіе на судьбу итальянскихъ муниципальныхъ республикъ имѣлъ и споръ за наслѣдство графини Матильды, послѣ ея смерти. между императоромъ Генрихомъ VI-мъ и папой Пасхаліемъ II-мъ. Первый, равно какъ и второй, желая удержать на своей сторонъ города Италіи, дарують имъ разныя права и даже соперничають въ этомъ, такъ что итальянскія коммуны, въ періодъ борьбы папъ Съ императорами, дѣлаются уже скорѣе союзниками, чѣмъ подданными тбхъ или другихъ.

Но ошибочно было бы предполагать, что въ тъхъ изъ итальянскихъ республикъ, которыя стояли на сторонъ папы, католицизиъ

отъ этого пріобрѣталъ особенную силу и стѣснялъ развитіе умственной дъятельности гражданъ. Вліяніе папъ вовсе не было такъ значительно въ Италіи, какъ по ту сторону Альпъ; можно сказать, что сила ихъ власти уменьшалась по мъръ того, какъ приближалась къ Риму. Въ то время, когда папы преклоняли своей волъ самыхъ могущественныхъ изъ франко-германскихъ властелиновъ и потрясали ихъ троны, въ Италіи папамъ противятся не только буйное населеніе Рима, часто даже открыто возмущавшееся противъ нихъ и наносившее имъ оскорбленія, но и самыя незначительныя изъ республикъ. Гвельфы и Гибеллины не дълаютъ въ этомъ никакого различія; гвельфскія коммуны связаны съ папой только политическимъ союзомъ. Муниципальныя республики Италіи выдерживають потому несколько лъть отлучение отъ церкви, мало замъчая это и подчиняя свое духовенство свътскимъ законамъ. Если оно, напримъръ, отказывается платить установленныя подати, то правительство республики силой отворяеть церковныя кассы, и когда священники скрывають суммы, паходящіяся въ нихъ, то они преслѣдуются, какъ утайщики. Случалось, что правительство коммуны, будучи во враждѣ съ епископомъ, запрещало гражданамъ заключать съ нимъ договоры, союзы или даже продавать ему съёстные припасы и грозило тёмъ, которые хотя бы и на смертномъ одрѣ покорялись церкви, позорнымъ погребеніемъ <sup>1</sup>). Близость къ Риму, и потому болѣе полное знакомство съ тѣмъ, что происходило при дворѣ папъ и что не всегда можно было оправдывать, равно какъ и постоянное вмѣшательство папы въ свѣтскія дѣла республикъ и въ борьбу ихъ партій, разумъется, должно было вредить святости его сана и уменьшать то уважение, которое имѣли къ нему католики болѣе отдаленныхъ странъ. Въ Италіи были постоянно склонны, еще со временъ древнихъ Римлянъ, отдѣлять религіозную власть отъ религіознаго чувства и относиться къ первой, при враждебныхъ столкновеніяхъ съ нею, съ гражданской, а не религі-<sup>03ной</sup> точки зрѣнія, не теряя, однако, при этомъ ни набожности, ни благочестія. Притомъ распространеніе философскихъ идей, обозначившееся среди Итальянцевъ уже въ началъ эпохи возрожденія, тогда какъ во франко-германскихъ странахъ критическая мысль еще не успѣла пробудиться, — дѣлали Итальянцевъ болѣе равнодушными въ громамъ Ватикана.

Не только вражда папъ съ императорами помогла итальянскимъ коммунамъ доработаться до независимости, но и событія меньшей важности также вели къ этому. Все, можно сказать, было для нихъ причиною увеличенія ихъ правъ; даже самые разлады съ епископомъ и ссоры съ сосъдними городами, иногда только желаніе расширить свои владънія. Продолжая признавать надъ собою власть императоровъ или напъ, граждане итальянскихъ коммунъ освободились наконецъ почти во всемъ прочемъ.

Венеція й нѣкоторые приморскіе города южной Италіи, какъ напримѣръ Неаполь, Амальфи, Гаэта, еще подчинявшіеся византійскимъ

<sup>1)</sup> Какъ это, напримъръ, случилось въ городъ Пармъ въ 1220-мъ году.

императорамъ, были побуждаемы послѣдними защищаться при нашествіи Лонгобардовъ. Это развило въ гражданахъ самостоятельность, и повело къ возстановленію благопріятныхъ освобожденію ихъ муниципальныхъ правъ, никогда со временъ Римлянъ не уничтоженныхъ окончательно въ городахъ Италіи. Коммуны эти достигли, такимъ образомъ, нѣкоторой независимости прежде городовъ сѣверной и центральной Италіи. Но слѣдуетъ замѣтить, что коммуны, удаленныя отъ моря, освободились позже приморскихъ городовъ этого полуострова. Для нѣкоторыхъ изъ послѣднихъ, какъ напримѣръ для Пизы и Генул. обогащеніе торговлей уже въ IX-мъ столѣтіи было первымъ шагомъ къ независимости.

Флоренція, представляющая какъ нельзя болѣе полный типъ муниципальной итальянской республики и сдѣлавшаяся впослѣдствія центромъ художественной и умственной дѣятельности эпохи возрожденія, ставъ, можно даже сказать, во главѣ этого движенія, шла въ освобожденію медленнѣе многихъ другихъ коммунъ Италіи, особенно Ломбардскихъ; она въ этомъ отстала отъ нихъ приблизительно ва полстольтие. Городъ этотъ довольствовался первоначально той независимостью, которую давало ему управление епископа, избраннаго гражданами. Миланъ, Кремона, Павія, Брешія тогда уже прошли эту степень освобожденія, отдѣлались оть епископскаго преобладанія, вь теченіе X-го и XI-го стольтія, и хотьли большаго. Флоренція, во время борьбы папы Григорія VII-го съ императоромь, пріобръла меньше свободныхъ учрежденій отъ графини Матильды, чъмъ многіе другіе города партіи Гибеллиновъ отъ Генриха IV-го, потому что владътелница Тосканы не была такъ щедра на дарованіе правъ коммунамъ. какъ императоръ. Притомъ во Флоренціи, отръзанной отъ сообщенія (Ъ моремъ Пизой, при несовершенствъ дорогъ того времени и мазой безопасности ихъ, развитіе торговли, промышленности и слѣдовавшее за этимъ обогащение гражданъ-которое во многихъкоммунахъ возбуждало идеи независимости — шло тише, чёмь въ другихъ городахъ, поставленныхъ въ болѣе выгодныя географическія условія. Но если развитіе муниципальныхъ правъ было медленнѣе во Флоренція. чёмь въ другихъ итальянскихъ коммунахъ, то оно было полнѣе, разум нъе; достигаемыя свободныя учрежденія сильнъе укръплялись въ нравахъ, понятіяхъ флорентинскихъ гражданъ и привели къ большимъ результатамъ. Въ этомъ случав совершилось во Флоренціи то, что происходить обыкновенно въ жизни человѣка: умственное развитіе его чъмъ оно идеть тише, тъмъ почти всегда бываеть и полнъе.

Однимъ изъ первыхъ послѣдствій освобожденія коммунъ было нападеніе ихъ гражданъ на сосѣднихъ феодальныхъ владѣтелей, которые получили удѣлы отъ императоровъ, жили въ своихъ замкахъ, облагали произвольной пошлиной проѣзжавшихъ черезъ ихъ владѣнія п. иногда, грабили купцовъ. Коммуны итальянскія принуждены быля воевать съ владѣльцами за́мковъ не только оттого, что послѣдніе поступали часто какъ разбойники, но и потому, что продовольствіе города, т. е. подвозъ къ нему провизіи, былъ въ рукахъ этихъ феодаловъ, и они могли всегда, когда хотѣли, пріостановить его. Раз-

рушивъ за́мокъ рыцаря, граждане коммуны обыкновенно принуждали его самого переселиться въ ихъ городъ.

## III.

### Послѣдствія благосостоянія и гражданской свободы въ итальянскихъ коммунахъ.

Виѣстѣ съ пріобрѣтеніемъ нѣкоторой независимости, начинается въ итальянскихъ республикахъ и развитіе ихъ матеріальныхъ средствъ, увеличение ихъ благосостояния торговлей и промышленностью. Уже сь XI-го стольтія не только значительныя коммуны Италіи, но даже небольшіе города предпринимають и оканчивають значительныя работы, какъ напримъръ постройку городскихъ стънъ съ башнями и глубокими рвами; воздвигають дворцы муниципальнаго правленія, соворы, церкви; мостять улицы, устроивають водопроводы, фонтаны и сточныя трубы; строять каменные мосты; приморскіе города вывапывають гавани и устроивають набережныя. Всъ эти практическія постройки общественной пользы имѣли монументальный и красивый видь. Правительство муниципальныхъ республикъ считало себя обязапнымъ украшать городъ. Уже въ очень раннія времена оно покупало дома для сломки ихъ чтобы разширить площади и выпрямить улицы. При постройкъ монастырей и церквей духовенствомъ, ил частными людьми, власти коммуны дають значительныя вспомоществованія лишь бы новое зданіе было достойно города и тѣхъ построекъ, которыя уже въ немъ возведены. Для сооруженія общественныхъ зданій постановлялись извъстные налоги или опредълялись уже существовавшие прежде. Въ Сіэнъ, напримъръ, была коммисія нарочно назначенная для украшенія коммуны ). Особенно флорентинская республика заботилась объ украшении города и о доставлении ея гражданамъ, сколько возможно быдо въ тъ времена, большихъ удобствъ жизни. Правительство ея, какой бы партіи оно ни принадлежало, тратило на это большія суммы 2). Даже и незначительныя республики не упускали изъ вида украшения города и улучшения въ немъ условій жизни. Ни одна коммуна не хотбла въ этомъ отношеніи уступать другой и каждый городъ желаль превозойти сосъдній величественностью и красотою построекъ. Флорентинская Синьорія, напри м<sup>ь</sup>ръ, освобождаетъ отъ налоговъ, въ 1300-мъ году, архитектора

2) Gaye, Carteggio.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Milanesi, Documenti per la Storia dell'arte Senese.

собора Арнольфа, потому что, какъ сказано въ ея постановленія, она посредствомъ его таланта надъется имъть храмъ болъе прекрасны чъмъ какой либо другой городъ Тосканы. Замъчательно въ особенности постановленіе флорентипской Синьоріи, которымъ оно опредъ ляетъ постройку собора Santa Maria del Fiore. Въ немъ сказано, что такъ какъ разумность гражданъ узнается по ихъ дъламъ, предписавается архитектору коммуны Арнольфу построить храмъ, величіе и красоту котораго нельзя было бы превзойти ни гдъ, и въ которомъ должно выразиться желаніе многихъ гражданъ соединенныхъ въ одну воло. Почти всъ значительные памятники въ городахъ Италіи были воздвигнуты въ періодъ свободы муниципальныхъ республикъ.

Уже съ очень раннихъ временъ устроиваются въ итальянскизъ коммунахъ кредитныя учрежденія, которыхъ долго еще не доставали даже большимъ городамъ по ту сторону Альпъ. Поощряются торгови и промышленность; распредѣленіе налоговъ дѣлается съ большов смътливостью и направляется такимъ образомъ, что небольшія 🕪 стоянія не обременялись, а платили подати люди болѣе чѣмъ достаточные и богатые. Серьезныя экономическія познанія и большія статистическія свѣдѣнія требовались для раскладки налоговъ и для одедъленія сколько они могуть принести. Особенно отличались финавсовыми познаніями флорентинскіе граждане, прибъгавшіе уже в займамъ. Флоренція въ XIV-мъ стольтіи была такъ богата, что сборь ея податей въ 1330-мъ году превышалъ доходы всего неаполитинскаго королевства. Архивы были ведены съ такимъ порядкомъ, в итальянскихъ коммунахъ, что мы до сихъ поръ имѣемъ болѣе полы свъдънія, напримъръ, о числъ ихъ жителей и вообще объ общественныхъ учрежденіяхъ, чъмъ о дълахъ многихъ большихъ государствь Европы, даже въ болъе позднія времена. Сколько нибудь значитель ныя итальянскія коммуны уже имѣли въ XIII-мъ столѣтіи, даже рапьше, посланниковъ при дворахъ многихъ государей Европы, равы какъ и при муниципальныхъ республикахъ полуострова, чтобы (л<sup>ь.</sup> дить за ходомъ политическихъ дълъ, сближаться съ людьми свое партіи и покровительствовать своимъ согражданамъ въ чужихъ зейляхъ. Изъ всѣхъ итальянскихъ коммунъ, какъ напримѣръ изъ Милана. Венеціи, Сіэны, но особенно изъ Флоренціи, вышли замѣчательные дипломаты.

Вражды партій, внутренніе раздоры, безпрестанныя войны съ (°съдними республиками не препятствовали благополучію итальянскиль коммунъ. Политическія волненія не пріостанавливали въ нихъ интелектуальной жизни и не вредили ихъ матеріальному благосостоянію. Народонаселеніе въ итальянскихъ муниципальныхъ республикахъ постоянно увеличивалось; возростало и богатство гражданъ. Въ XIII-иъ стоятни уже многія коммуны должны были расширить свои городскія стѣны. Флоренція, напримъръ, въ XIV-мъ столѣтіи была волнуема безпрестанными смутами; политическія партіи враждовали съ особеннымь ожесточеніемъ; установилась и была низвергнута тиранія Герцогэ Авинскаго; совершилась соціальная революція, возстаніе корпорацій шерстобоевъ [tumulto dei Ciompe]; при этомъ республика была нѣсколько времени въ рукахъ возставшихъ и, не смотря на подобныя невзгоды, благосостояніе Флоренціи постоянно возростало, промышленность и торговля расширяли свою дѣятеяьность; искусства процвѣтали; науки изучались.

Естественнымъ послѣдствіемъ достиженія гражданской свободы и матеріальнаго благосостоянія жителями итальянскихъ коммунъ было и расширеніе ихъ умственнаго горизонта. Навыкъ принимать участіе въ политической жизни республики, въ управленіи ею, въ дѣлахъ общественныхъ, навыкъ составлять ассоціаціи пріучили гражданъ даже и низшихъ слоевъ общества соображать и разсуждать; а знакомство съ другими странами и народами, вызванное торговлей, обогатило сумму ихъ знаній. Съ другой стороны, матеріальное благосостояніе жителей коммунъ, постоянно улучшавшееся вслѣдствіе увеличенія промышленной дѣятельности, удалило ихъ отъ тягостной необходимости заботиться о ежедневномъ пропитаніи, что составляетъ обыкновенное препятствіе умственному развитію низшихъ классовъ.

Нельзя сказать, чтобы въ коммунахъ выработалось освобожденіе личности отъ общества и государства, но вслъдствіе постоянной борьбы за независимость, за свободу ассоціацій характеръ гражданъ получилъ извъстный закалъ. Почти непрестанная вражда партій, упадокъ или возвышеніе свободы; быстрые переходы въ дѣлахъ общественныхъ, равно какъ и частныхъ, отъ успѣха къ неудачъ и наоборотъ, отъ преобладанія въ республикъ къ исключенію изъ нея и изгнанію, дѣлали гражданъ ихъ предпріимчивыми, отважными въ исполненіи своихъ намѣреній и, вмѣстѣ съ тѣмъ, находчивыми въ пріисканіи средствъ для достиженія своей цѣли.

Свободные и обезпеченные матеріально граждане республикъ стали бодрѣе чѣмъ ихъ предки, существованіе которыхъ было окружено не столь выгодными условіями, взирать на внѣшній міръ, и мало-по малу Сбросили съ себя узы, которыми до того времени сковывались ихъ умы. Арійская мысль Итальянцевъ пробудилась. Они начинаютъ удаляться оть средневѣковыхъ религіозныхъ идей, отъ ихъ мистицизма, отъ неограниченнаго послушанія властямъ церкви; оставляють постепенно схоластическій методъ разсужденія, замѣняя его свободнымъ анализомъ, требуютъ живого знанія; отвергаютъ враждебное отношеніе къ земной жизни, къ человъческой природъ, и съ юною необузданностью стремятся заявить свою личность и бороться изъ-за земного счастья. Уже въ XII-мъ столътіи начинаютъ учреждаться въ Италіи универсптеты, подъ охраною правительствъ муниципальныхъ республикъ. Самый ранній изъ нихъ, не только въ Италіи, но и во всей Европъ, это унивсрситеть Болонскій; за нимъ слъдуютъ университеты Модены, Виченцы, Ареццо, Падуи, Неаполя, Салерно, Рима, Павіи, Пизы и т. д. Управленіе ихъ было республиканскаго характера; власти избирались студентами, и замѣчательно, что тогда какъ въ уни-<sup>верситетахъ по ту сторону Альпъ изучалась иреимущественно ееологія</sup> И они дълались центрами схоластическихъ доктринъ, въ итальянскихъ университетахъ обращаютъ прежде всего вниманіе на законовѣденіе и медицину. Въ то же время начинають появляться въ Италіи свободомыслители <sup>1</sup>), религіозные реформаторы <sup>2</sup>) и послѣдователи сектъ <sup>3</sup>), предшествовавшихъ протестантизму <sup>4</sup>).

Проявленіе независимой мысли, возникновеніе новыхъ понятій, отверженіе средневѣковыхъ суевѣрій должны были преобразовать религіозные идеалы, сформировавшіеся при другихъ условіяхъ, соотвѣтствовавшіе иному состоянію умовъ и вызвать созданіе новыхъ образцовъ. болѣе согласныхъ съ перемѣной совершившейся въ понятіяхъ Итальянцевъ. Люди, отдѣлавшіеся отъ суевѣрнаго страха, смотрѣвшіе съ большею смѣлостью чѣмъ прежде на природу, умъ которыхъ пробудился и сталъ разбирать, разумѣется, съ меньшей боязнію взираля на силы небесныя. Мы въ самомъ дѣлѣ видимъ, что философскія идеа уже начинаютъ примѣшиваться къ религіознымъ сюжетамъ первыхъ художниковъ возрожденія, и что движеніе это идетъ возростая, что идеалы христіанскіе у нихъ не удалены на небо, а приближаются къ человѣку.

Вмѣстѣ съ удаленіемъ отъ аскетическихъ идей, отъ осужденія натуры, отъ созерцанія плоти какъ начала грѣховнаго, — удаленіемъ, которое совершалось въ умственно освобождающемся итальянскомъ народѣ, пробуждается и любовь къ природѣ, свойственная вообще народамъ арійскаго племени, въ болѣе сильной степени чѣмъ Семитамъ. Мастера эпохи возрожденія понемногу возвращаются, подъ этимъ вліяніемъ, при освобожденіи отъ семитическаго христіанства, къ изученію натуры, и явленія обыкновенной окружающей ихъ жизни примѣшиваются къ идеалу небесному въ представляемыхъ ими религіозныхъ сюжетахъ. Умственное пробужденіе Итальянцевъ — народа богато одареннаго природой художественными способностями — шло рядомъ съ увеличеніемъ ихъ дѣятельности въ предѣлахъ изобразительнаго искусства. Послѣднее, всилу оживленія итальянской мысли, получило значнтельное развитіе, и художественная форма воскресла среди итальянскаго народа вмѣстѣ съ его интеллектуальнымъ пробужденіемъ.

<sup>4)</sup> Perrens, Histoire de Florence, T. II-d.



<sup>1)</sup> Въ аду Данте помъщены многіе замъчательные его современники какъ невърующіе (см. пъснь Х). Лътописецъ XIV-го стольтія—Villani—говорить, что во Флоренціи много эпикурейцевъ — такъ называли тогда невърующихъ; — з изъ словъ Петрарки видно, что въ его время нетрудно было встрътить свободомыслителей или вольномысленниковъ въ Италіи.

<sup>2)</sup> Какъ напримъръ: Арнольдъ Брешіанскій. (Federigo Odorici Arnaldo da Breseia; Brescia 1861).

<sup>3)</sup> Какъ напримъръ: Катары, Вальденсы, Патерійцы.

**— 1**41 **—** 

# I۴.

### Чимабуэ.

Эти новыя начала, это иное пониманіе христіанскаго идеала мы замѣчаемъ уже, хотя только въ зачаткъ, въ работахъ Джіованни Чимабуэ, котораго можно назвать первымъ итальянскимъ живописцемъ возрожденія. Къ византійской манеръ изображенія религіозныхъ сюжетовъ у него присоединяются тъ идеи, сформировавшіяся среди Итальянцевъ того времени, всилу умственнаго пробужденія ихъ, которыя, развившись впослъдствіи, составятъ отличительную черту искусства возрожденія.

Чимабуэ <sup>1</sup>), принадлежавшій къ дворянской фамиліи, родился во Флоренціи въ 1240-мъ году и умеръ около 1302-го года. Въ живописи этотъ художникъ сдълалъ то измъненіе, что началъ освобождать её отъ моделей освященныхъ временемъ и старался приблизить византійскіе типы къ природъ<sup>2</sup>), хотя по техникъ онъ все еще Византіецъ.

Самыя замѣчательныя произведенія Чимабуэ, несомнѣнно ему принадлежащія, и мало пострадавшія отъ времени, въ которыхъ просвѣчиваетъ новое направленіе итальянской живописи, это его Мадонны. Всѣ онѣ писаны на деревѣ и одна изъ нихъ находится въ церкви Santa Maria Novella во Флоренцін. Она изображена на великолѣпномъ тронѣ; младенецъ Спаситель сидить на ея колѣняхъ и благословляеть правой рукою. Нъжное лицо Богородицы нъсколько грустно; она кротко, съ тихой задумчивостью смотрить на зрителя; вся фигура ея имъетъ что-то граціозное. Ангеловъ, изображенныхъ по три съ каждой стороны трона Богоматери, нельзя не считать фигурами новыми въ итальянской живописи этой эпохи. Они, несомнѣнно, взяты съ натуры. Головы ихъ прочувствованы; лица выразительны, врасивы, преисполнены усердія и наивной миловидности, но вмёсть задумчивы, почти печальны. Это прототипы тъхъ граціозныхъ ангеловъ, которые будуть изображаться художниками въ слѣдующія стоиттія и составять одно изъ лучшихъ явленій живописи возрожденія. Во всей картинѣ этой еще много византійскаго; она писана на золотомъ грунтѣ; черты лица Богоматери вытянуты, носъ тонкій, прямой, брови арками. Голова ея, можеть быть, слишкомъ велика и слишкомъ длинна для туловища. Христосъ младенецъ имъетъ старческій видъ какъ въ византійскомъ искусствѣ; нимбы окружають головы младенца Спасителя, Богоматери и ангеловъ; при всемъ этомъ однако, замѣтно болѣе свободное пониманіе натуры 3), хотя нельзя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Le Opere di Giorgio Vasari con nuove Annotazioni e Commenti di Gaetano Milanesi, Tomo 1-o, Firenze 1878.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Storia della Pittura in Italia dal Secolo II-ro al Secolo XVI per G. B. Cavalcaselle e A. Crowe, Firenze 1875, V-e. 1-o.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Schnaase, Geschichte der bildenden Künste 7-r B.

сказать, чтобы Чимабуэ браль только ее одну въ руководительницы. Въ его работахъ проявляется также забота не очень удаляться отъ традицій, существовавшихъ въ его время для изображенія религіозныхъ сюжетовъ. Не смотря на торжественный характеръ этого образа Богородицы, онъ отличается тъмъ, что на лицъ Богоматери замътень уже тотъ оттънокъ тихой грусти, характеризующій Мадоннъ возрожденія, — той грусти, которая намекаетъ на будущую судьбу искупителя міра, беззаботно сидящаго на колъняхъ своей матерп.

Въ рисункъ и въ колорить у Чимабуэ несомнънный прогресъ надъ его предшественниками; фигуры его имъютъ рельефъ, который до того времени не встръчается въ итальянской живописи. Этотъ образъ Богоматери, съ окружающими ее ангелами, былъ бы одинъ достаточенъ, чтобы отличить Чимабуэ отъ всѣхъ художниковъ, которые работали раньше его въ Италии. Нельзя не согласиться, смотря на эту Мадонну и думая о томъ, въ какомъ состоянии находилась живопись передъ этимъ, что современники Чимабуэ не могли не удивляться тому произведению его кисти и что оно должно было казаться имъ прекраснымъ.

Другая Мадонна Чимабуэ, написанная для церкви Santa Trinita, находится теперь въ Академіи Художествъ во Флоренціи. Она изображена также съ младенцемъ, на золотомъ грунтѣ; восемь ангеловъ окружають ея великолѣпный тронъ. Внизу представлены по грудь четыре пророка. Все тутъ, и особенно распредѣленіе фигуръ, приближается къ византійской манерѣ, но общая картина не лишена величія, ни даже извѣстной красоты. Лица пророковъ имѣютъ индивидуальное выраженіе; они энергичны и какъ бы заботливо стерегуть Богоматерь и маленькаго Спасителя. Безъ сомнѣнія, они взяты съ натуры, а не съ византійскихъ моделей. На верху въ каждомъ углу картины изображена головка шестикрылаго серафима.

Нъсколько болье опредъленно выражены идеи возрожденія въ другомъ образъ Мадонны, написанномъ Чимабуэ и находящемся теперь также въ Академіи Художествъ во Флоренціи. Тутъ Богоматерь, сидя на возвышенномъ тронъ, держитъ младенца Спасителя на рукахъ; на ней розовая туника и голубая мантія покрывающая также голову. Липо ея красиво и только въ глазахъ видно воспоминаніе византійскихъ моделей. Спаситель въ бълой, прозрачной туникъ и въ плащъ; поднявъ головку и смотря на Мадонну, онъ, улыбаясь, показываетъ матери птичку, которую держитъ въ правой рукъ. Въ немъ нътъ ничего офиціальнаго; это простой ребенокъ, преисполненный дътской наивности. Богоматерь задумчиво смотритъ на зрителя. Головы Мадонны и Младенца Христа окружены золотыми нимбами; грунтъ картины также золотой.

Трудно опредѣлить, какія изъ фресокъ въ церквахъ Ассизи принадлежатъ Чимабуэ. По всей вѣроятности, имъ написана, въ нижней церкви, Богоматерь сидящая съ младенцемъ на богато украшенномъ тронѣ, окруженная четырьмя ангелами. Послѣдніе не лишены граціи; св. Францискъ стоитъ возлѣ. Въ верхней церкви Чимабуэ, какъ кажется, изобразилъ четырехъ Евангелистовъ съ ихъ симво-

лами. Они какъ бы вдохновляются въ сочинени святого писанія ангелами, которые, спускаясь сверху, кладутъ имъ руки на голову. Эти въстники неба красивы, легки, и движенія ихъ граціозны. Фигуры Евангелистовъ, напротивъ, условны, головы ихъ слишкомъ велики въ сравненіи съ корпусомъ. Вся фреска эта очень попорчена. Вообще можно сказать, что Чимабуэ удавались изображенія ангеловъ болѣе чѣмъ другія. Въ этомъ онъ уже живописецъ возрожденія. Ему также приписываютъ историческіе сюжеты, представленные между окнами; но живопись эта очень пострадала, такъ что дѣлается почти невозможно опредѣлить ея характеръ. Тутъ, сколько можно теперь различить, замѣчательны по чувству, по наблюденію природы, по усиліямъ передать различныя движенія человѣческой души сцены поцѣлуя Іуды и положенія во гробъ.

Произведенія Чимабуэ вполнѣ отвѣчали религіознымъ требованіямъ Флорентинцевъ его времени. Образъ его Мадонны, находящійся въ церкви Santa Maria Novella, былъ перенесенъ туда изъ мастерской художника съ большимъ торжествомъ, при звукахъ трубъ и при значительномъ стечении народа. Вазари говоритъ, что въ то время, когда Чимабуэ писалъ этотъ образъ Богоматери въ своей мастерской, находившейся не далеко отъ «Porta San Piero», Карлъ д'Анжу провзжалъ черезъ Флоренцію и Флорентинцы, принявъ его съ большими почестями, захотѣли между другими достопримѣчательностями своего города показать также и Мадонну Чимабуэ; а такъ какъ её никто еще не видѣлъ, то собралось много народа, желавшаго воспользоваться этимъ случаемъ, чтобы посмотръть на новое произведение кисти столь известнаго живонисца. Видъ этого образа привелъ въ восторгъ Флорентинцевъ, громко выражавшихъ свое восхищеніе, отчего и улица въ которой находилась мастерская Чимабуэ, получила название Вогдо Allegri, т. е. улицы веселыхъ. Объ этомъ однако ничего не говорятъ современные флорентинскіе лѣтописцы Malespini и Villani, вообще очень подробно описывающіе происходившее въ ихъ городъ, и можно сомньваться въ достовѣрности словъ Вазари; но уже одна легенда эта, образовавшаяся по поводу образа Чимабуэ, можеть служить доказательствомъ, что его работы вполнѣ согласовались съ характеромъ религіозныхъ стремленій Флорентинцевъ того времени. Данте въ одной изъ пъсенъ Чистилища говоритъ о Чимабуэ какъ о замъчательномъ художникъ, славу котораго затмилъ только Джіотто.

Чимабуэ былъ самымъ раннимъ итальянскимъ живописцемъ возрожденія, но византійское, восточное понятіе о Божествѣ не перестаетъ преобладать въ его произведеніяхъ. Богоматери у него все еще Царицы небесныя, скорѣе чѣмъ Мадонны земныя, Мадонны нѣжныя матери, которыя въ слѣдующія столѣтія будутъ писать мастера атальянскаго возрожденія. Тотъ новый религіозный идеалъ, создавшійся среди Итальянцевъ. вслѣдствіе освобожденія ихъ ума отъ средневѣковыхъ узъ, не успѣлъ еще выразиться въ работахъ Чимабуэ. Это введеніе жизни и философскихъ началъ въ религіозныя изображенія проявится съ несравненно большей полнотой у ученика его— Джіотто.

- 144 ---

## Джіотто.

Джіотто Бондоне родился въ 1266 г., въ деревиѣ Colle, находящейся въ 14 миляхъ отъ Флоренціи. Отецъ его, по словамъ Vasari 1), быль простой крестьянинь. Будучи мальчикомь, Джіотто пась овень своего отца и, повинуясь врожденной ему склопности къ живопи чертиль на камняхь, на земль, на пескъ предметы, попадавшиеся ему на глаза. Однажды Чимабуэ увидѣлъ этого маленькаго художника. чертившаго на плитѣ остріемъ камня фигуру овцы. Угадавъ въ мальчикъ рождающійся талантъ, Чимабуэ взяль его въ свою мастерскую. Такъ началось воспитание Джіотто. Это разсказываетъ уже Ghiberti. Согласно другому источнику, именно: анонимному коментарію боже ственной Комедіи Данте, написанному въ концъ XIV стоя., Джіоти быль помъщень своимь отцомь, флорентинскимь ремесленникомь, въ шерстобойню; и каждый разъ, что изъ родительскаго дома мальчикъ 🕮 правлялся въ мастерскую, онъ заходилъ въ студію Чимабуэ и любоваля картинами, находившимися въ ней. Посъщенія эти дълались все болье и болѣе продолжительными. Однажды отецъ мальчика захотѣлъ узнањ отъ хозяина шерстобойни, какъ успъваетъ его сынъ въ ученіи и 🕪 лучилъ въ отвѣтъ, что послѣдній уже давно не приходитъ въ № стерскую. Узнавъ, гдб маленькій Джіотто проводить время. отепь отдаль его, по совѣту Чимабуэ, въ ученіе къ этому художнику. Труды рѣшить, какой изъ этихъ двухъ разсказовъ вѣренъ; они сходят (% только въ томъ, что Джіотто родился отъ бъдныхъ родителей и вы дътствъ выказалъ большую склонность къ живописи. О молодыть лътахъ Джіотто и объ его художественномъ развитіи у насъ вообще очень неполныя свъдънія.

Въ живописи Джіотто уже обозначается новое, арійское, философ ское пониманіе христіанскихъ религіозныхъ сюжетовъ. Въ этовъ отношеніи шагъ, сдѣланный имъ впередъ, рѣшителенъ, и ни одинъ изъ художниковъ возрожденія послѣдующихъ вѣковъ, не смотря на усовершенствованія формы, не удаляется такъ далеко отъ Джіоти, какъ онъ отошелъ отъ Чимабуэ и его предшественниковъ. Живописань слѣдующіе за Джіотто, разумѣется, превзойдутъ его въ техническовъ исполненіи, въ рисункъ, въ колоритѣ, въ художественной формѣ, но рѣдкіе пойдутъ дальше его въ области мышленія, въ анализѣ нрав ственной натуры человѣка, въ изображеніи страстсй и чувствъ ето, въ выраженіи различныхъ состояній души людей и въ присоединенія философскаго начала къ религіозному сюжету. Въ его работахъ такъ живо выставлена духовная жизнь выводимыхъ имъ людей, такъ рель-

<sup>1)</sup> Le Opere di Giorgio Vasari, etc;—Italiänische Forschungen von C. F. 703 Rumohr, 3 Bände, Berlin 1827;—Giotto, Camillo Laderchi, Nuova Antologia 1867, vol. VI.

ефно выражены мысли, пробъгающія въ ихъ умъ, въ томъ или другомъ моральномъ состояніи, что зритель, невольно увлеченный психической стороной его картинъ, забываетъ несовершенства формы, недостатки рисунка и неполноту моделлировки.

Съ Джіотто натурализмъ входить въ итальянское искусство и постоянно, съ этого времени, будетъ преобладать въ немъ, съ большей или меньшей силой. Форма, предпочитаемая имъ, та, которую онъ видблъ въ природб. Художникъ этотъ разорвалъ съ традиціями, ру-. ководившими прежнихъ живописцевъ, и въ этой особенности проявляется всего яснъе направление его таланта. Въ произведенияхъ Джіотто лица теряють прежнюю византійскую маску, отвлеченное, условное выражение, и оживляются. Онъ изучаетъ дъйствительность. Пейзажъ, обыкновенно исключенный изъ византійской живописи, часто составляеть фонъ его фресовъ; но то, что особенно замъчательно въ произведенияхъ его кисти, это способность угадывать и передавать разнообразныя чувства и мысли человѣка. Уже въ первыхъ дошедшихъ до насъ произведеніяхъ Джіотто онъ владъетъ своей методой, умфетъ сочинить сцену, примъняясь къмъсту, для нея назначенному, распредѣлять фигуры, обозначать движенія ихъ, сообразуясь съ общимъ дъйствіемъ.

Это изученіе природы, страстей и чувствъ человѣческихъ всего яснѣе проявляется въ одной изъ самыхъ замѣчательныхъ фресокъ Джіотто, изображающей союзъ бѣдности съ св. Францискомъ <sup>1</sup>).

Туть слѣдуеть сказать нѣсколько словь объ этомъ святомъ, рорившемся въ 1182 г., умершемъ въ 1226 г., т. е. сорокъ лѣть до рожденія Джіотто, и очень почитаемомъ, не только въ Умбріи, его отечествѣ, но и во всей Италіи. Поклоненіе Франциску д Ассизи, имѣвшему своего рода вліяніе на искусство возрожденія, началось еще при жизни его и, послѣ его смерти, приняло столь значительные размѣры, столь популярный характеръ, что ослабило почитаніе другихъ святыхъ и, можно даже сказать, граничило съ расколомъ. Францискъ д'Ассизи сдѣлался вторымъ Іисусомъ; его ставили наравнѣ съ Спасителемъ и указывали въ его жизни стороны, общія съ дѣятельностью Христа.

Столь значительная популярность, пріобрѣтенная Францискомъ д'Ассизи въ народѣ итальянскомъ, объясняется введеніемъ имъ арійскихъ началъ въ христіанскій идеалъ. Этотъ святой появился именно въ ту эпоху, когда умъ итальянскій начиналъ пробуждаться; потому отклоненіе отъ строгости и нетерпимости средневѣкового католицизма, преобладающее въ ученіи Франциска д'Ассизи, должно было найдти полное сочувствіе среди его соотечественниковъ. Страхъ, наводимый до того времени многіе вѣка сухой и суровой католической доктриной, въ ученіи Франциска д Ассизи, основаніемъ котораго сдѣлались любовь и снисходительность, преобразовался въ радостное упованіе. Энтузіазмъ въ вѣрѣ этого святого соединялся съ нѣжностью, вообще

<sup>1)</sup> Джіотто и Джіоттисты, А. Вышескавцева, С.-Петербургъ 1881. Storia della Pittura in Italia Crowe e Cavalcaselle. Vol. 1.

мягкими чувствами и привязанностью къ природѣ; въ этомъ онъ уже вполнѣ Аріецъ. Вмѣстѣ съ любовью къ Богу онъ, соединялъ и любовь къ ближнему, даже къ грѣшникамъ и къ врагамъ своимъ. Онъ чувствовалъ влеченіе къ звѣрямъ, къ растеніямъ: ко всей натурѣ. Все въ природѣ для св. Франциска имѣло значеніе, красоту, и возбуждало въ немъ нѣжные порывы; для каждаго ея предмета у него есть слово любви и благословенія. Цвѣты восторгали его; ко всякой твари онъ чувствовалъ состраданіе; милосердно относился ко всему живущему и покровительствовалъ животнымъ. Любимымъ удовольствіемъ его было выпустить на волю птицу, или звѣря изъ западни, спасти ягненка отъ ножа, или приручить хищное животное.

Преобладающее въ немъ поэтическое чувство одухотворяло всю натуру, и онъ обращался съ рѣчью къ птицамъ, къ звѣрямъ, къ цвѣтамъ, деревьямъ, землѣ и всему, что она производитъ полезнаго и прекраснаго для человѣка; къ солнцу, къ лунѣ, звѣздамъ, небу, къ водѣ, огню, воздуху называя ихъ братьями и сестрами. Въ гимнѣ солнцу, или, вѣрнѣе, всему творенію, написанномъ въ прозѣ, св. Францискъ воздаетъ хвалу Богу и созданному имъ <sup>1</sup>). Положительно извѣстно, что онъ не только проповѣдовалъ, но и писалъ на итальянскомъ языкѣ.

Изъ всего этого видно, что Францискъ д'Ассизи былъ любитель натуры, правда любитель мистическій, но искренный и преисполненный поэтическаго чувства. Онъ не проповъдовалъ аскетизма отчаяннаго, доведеннаго до крайности. Безпощадное изнурение и убиение плоти въ угоду Богу не оправдывалось имъ; его воздержаніе имъло скоръе стоическій, чъмъ аскетическій характеръ. Богъ, говориль онъ, требуетъ любви и милосердія, а не страданія; ему пріятнѣе дѣла милостивыя, чёмъ внёшняя набожность. Отъ учениковъ своихъ св. Францискъ требовалъ, чтобы они пищей поддерживали бодрость тъла, дабы оно служило какъ должно духу, и удалялись бы отъ излишества, равно какъ и отъ чрезмърныхъ лишеній. Онъ самъ иногда принуждалъ ихъ подкръпиться ъдой. Его аскетизмъ, его воздержаніе отъ пищи происходили не столько отъ желанія умертвить свою плоть, сколько вслъдствіе отвращенія употреблять въ пищу существо жившее, и въ этомъ, какъ и въ его отношеніяхъ къ природѣ и животнымъ, св. Францискъ приближается въ Буддъ. Онъ не смотрълъ на плоть какъ на начало враждебное, подобно средневъковымъ монахамъ, и не думалъ, какъ они, что природа наполнена искушеніями дьявола, поставившаго въ ней свои довушки для погибели людей. Апокалиптическія страшныя видънія средневъкового семитическаго христіанства, въ ко-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этотъ гимнъ, несомнѣнно, принадлежитъ св. Франциску. Такъ называемые "fioretti", т. е. описанія происшествій случившихся со св. Францискомъ и взятыхъ изъ самыхъ раннихъ его біографій написаны, какъ теперь несомнѣнно доказано, его учениками и братьями основаннаго имъ ордена. Послѣднимъ также принадлежатъ иногочисленныя поэтическія произведенія, появившіяся послѣ смерти св. Франциска и выражающія его мысли, чувства и взглядъ на природу (К. Hase, Franz von Assisi, ein Heiligenbild, Leipzig 1856).

горомъ законъ Христа сдѣлался символомъ ужаса, не нашли мъста въ учении Франциска д'Ассизи. Для него все было хорошо на землъ, июди равно какъ и природа. Онъ былъ скорѣе поэтъ религіозный, чънъ аскетъ удаляющійся отъ всего отраднаго; никогда ни горькія мысли, ни суевърный страхъ, переполняющіе думы средневъковыхъ ионаховъ, не тревожили его религіозное вдохновеніе. Его вѣра свѣтиа, преисполнена надежды и не обременена страхомъ суда и мученій на. Путемъ любви, милосердія и доброты св. Францискъ приходилъ въ евангельской простотъ. Вообще про него можно сказать, что въ своемъ ученіи онъ держался болбе Евангелія, чёмъ ветхаго Завъта. Безъ веологіи онъ возстановлялъ первобытную христіанскую доктриву; безъ ереси и безъ борьбы приводилъ церковь къ первоначальному ея состоянію, возвращая Италіи въру свътлую, веселую, въ Продолжении иногихъ въковъ затемненную семитическими вліяніями; кълая это онъ отвѣчалъ требованіямъ времени и пробуждающагося врійскаго ума Итальянцевъ. Поэзія и искусство Италіи потому долго ВЛОХНОВЛЯЛИСЬ ИМЪ.

Не будучи суровымъ аскетомъ Францискъ д'Ассизи, однако, разорваль со всёми свётскими связями, чтобы покориться единственно стремленію въ самоотверженности. Онъ отказался отъ всѣхъ земныхъ благь, такъ какъ они препятствовали ему достигнуть небеснаго бламенства. Но ко всѣмъ поступкамъ этого святого присоединяется что-10 нѣжное, привлекательное, поэтическое, невольно располагающее къ нему даже и тъхъ, кто не раздъляеть его религіозныхъ убъж-<sup>деній</sup>. Любовь, воспѣваемая трубадурами, современниками Франциска КАссизи, одушевляла и его; она была столько же сильна, но предметь любви у святого быль другой. Данте 1), какъ извъстно, представляеть его влюбленнымъ въ женщину-бъдность-избранную имъ противъ воли его отца и наперекоръ желанію послёдняго; женщину, которой точно такъ же какъ и смерти, никто съ удовольствіемъ не отворяеть дверей своего дома; обручившись съ нею, св. Францискъ съ <sup>каждым</sup>ъ днемъ любилъ её все болѣе и болѣе. Разлученная съ первынь мужемь — Христонь — женщина эта жила тысячу лѣть и болѣе въ презрѣніи у всѣхъ, никѣмъ не искомая до св. Франциска.

Еще бывши юношей, такъ разсказываютъ самые ранніе его біографы и ученики, возвращаясь однажды съ пиршества со своими говарищами, распъвая пъсни, онъ вдругъ, какъ бы пораженный необыкновенной мыслью, остановился подобно скованному. Когда улявленные пріятели Франциска спрашивали его, думаетъ ли онъ о невъстъ, то онъ отвъчалъ имъ, что въ самомъ дълъ думаетъ о такой прекрасной, благородной, богатой невъстъ, какой они никогда еще не видъли; это была бъдность. Его состраданіе къ убогимъ и прокаженнымъ, его ревность, его пылкая набожность были страстны идобно чувствамъ влюбленнаго. Жизнь этого святого была какъ бы живымъ протестомъ противъ роскоши и изнъженности главъ духо-

<sup>1</sup>) La Commedia di Dante Alighieri, Paradiso, Canto XI, 55-65.

148

Ученіе Франциска д'Ассизи, вдохновленное снисходительностью состраданіемъ, расширяя религіозныя стремленія, стояло въ прян противоположности съ преобладающимъ въ то время вліяніемъ западную церковь ордена Доминиканцевъ, ученіе которыхъ бы продолженіемъ средневъкового христіанства, непреклоннаго и су ваго. Католицизмъ св. Франциска, милосерднаго къ гръшнымъ, нъя вдохновленнаго, любителя природы имбеть болбе арійскій, катол цизмъ Доминиканцевъ узкій, нетерпимый, сухой—болѣе семити скій характерь. Между дѣятельностью Христа и св. Франциска у ники послъдняго насчитывають много точекъ соприкосновенія в сходства. Но всего болѣе приближается Францискъ д'Ассизи къ С сителю тёмъ, что подобно Христу, возстававшему противъ нето пимаго формализма Фарисеевъ, мелочныхъ, безжизненныхъ испол телей закона, превратившихъ его въ мертвую букву, онъ, т. е. Францискъ, сдълался противникомъ догматизма и безчувственнос Доминиканцевъ. Извъстно, что орденъ послъднихъ былъ основа въ 1215-мъ г. для обращенія еретиковъ, и что ему была поручя инквизиція для сохраненія чистоты вѣры. Реформаторы подобы св. Франциску, — къ нимъ слъдуетъ причислить также и Будду, в ставшаго противъ исключительности и нетерпимости Брамановъ, и борниковъ раздѣленія людей на касты, —всегда имѣли большой усим въ массахъ народа и получали демократическій характеръ, такъ ка они давали доступъ людямъ простымъ и необразованнымъ въ позн нію ученія, которое, по мнѣнію ихъ противниковъ, не должно бы распространяться среди неизбранныхъ и получалось только пос долгаго приготовленія и испытанія.

Святой Доминикъ училъ какъ надо правильно ееологически и слить, св. Францискъ—какъ надо сострадать, любить; чувства бол доступны народу чъмъ догматизмъ. Св. Доминикъ былъ непрекля нымъ догматикомъ; св. Францискъ человъкомъ души и сердца. проповъдяхъ св. Доминика чувствуется дуновеніе инквизиціи <sup>1</sup>); ръчахъ св. Франциска—любовь.

Разумъется, Францисканцы въ ученомъ отношении стоятъ на своихъ всегдашнихъ противниковъ, Доминиканцевъ. Послъдние бы болъе способны на политическую и ученую дъятельность. Изъ ордена вышли замъчательные схоластики и веологи, какъ напримъ Альбертъ Великий, Оома Аквинский, Сото и другие; но также и инкъ зиторы, имена которыхъ нельзя произнести безъ содрогания, ка

<sup>1)</sup> Африканецъ Тертуллівнъ, въ сочиненіяхъ котораго выразился какъ нел полнѣе семитическій характеръ христіанства, уже инквивиторъ, не смотря на что онъ жилъ во времена гоненій. Если бы ему была дана власть, то, разумѣе инквизиція началась бы въ католической церкви нъсколькими столѣтіями раны Онъ уже съ радостью думаетъ о томъ, что въ день страшнаго суда увидитъ ап ровъ, фигляровъ и вообще людей ремесла, которыхъ онъ не оправдываетъ, в рящими въ аду.

примъръ Торквемада, Дэка и другіе. Хотя и не столь свъдующіе наукахъ какъ Бенедиктинцы, Доминиканцы все-таки же были гоздо ученъе Францисканцевъ, но не обладали, подобно послъднимъ, особностью обращаться къ массамъ и убъждать ихъ. Народу итальяному до св. Франциска никто не говорилъ языкомъ болѣе яснымъ и встъ утъщительнымъ.

Конечно, Францискъ д'Ассизи не могъ возводить въ принципъ своаный анализъ, а только свободу любви; но, разумѣется, также онъ былъ бы способенъ обращать еретиковъ на путь истины, опиись на свѣтскую власть, съ крестомъ въ одной рукѣ, съ мечомъ факеломъ въ другой, какъ это дѣлали въ его время Доминиканцы и югѣ Франціи. Въ ученіи его не слѣдуетъ искать оеологическаго убокомыслія и діалектической богословской тонкости, но слова обви и состраданія ко всему живущему и къ природѣ. На этой ичвѣ св. Францискъ, можно сказать, былъ вполнѣ Аріецъ и вполнѣ мгиналенъ <sup>1</sup>). Въ Испаніи, даже во Франціи его времени и во всяий другой католической землѣ, гдѣ арійскій умъ еще не пробужися, какъ это уже начиналось въ Италіи въ XIII-мъ столѣтіи, Франискъ д'Ассизи, вѣроятно, считался бы еретикомъ.

Жизнь св. Франциска, представляя много необыкновеннаго и чуеснаго, дала удобную почву развитію фантазіи художниковъ и выивала ихъ на созданіе новыхъ типовъ 2). Византійскія модели, коорыхъ придерживались итальянскіе художники до Джіотто, разувется не могли имъть образцовъ для представленія сценъ изъ жизни того святого, его чудесъ, его благотворительности и т. п., такъ акъ дъло шло о святомъ, жившемъ въ новой обстановкъ и почти овременникъ художниковъ, прославлявшихъ живописью его дъянія; риходилось потому сочинять, а не заимствовать; это возбуждало астеровъ возрожденія къ творчеству, и туть геній Джіотто вполнъ ыказалъ свою силу. Можно, слъдовательно, сказать, что Францискъ Ассизи имѣлъ косвенное вліяніе на возрождающуюся живопись Итаи. Народъ итальянскій этой эпохи желалъ повсюду видъть изораженія чудесь своего любимаго святого. Сюжеты взятые изь его изни, аллегоріи примѣнимыя къ нему очень часто попадаются въ тальянскомъ искусствъ во второй половинъ XIII-го и почти все XIV польтіе. Францисканскіе монахи Ассизи поручили Джіотто написать въ ижней церкви ихъ монастыря союзъ бѣдности со св. Францискомъ другія аллегорическія сцены, намекающія на его дѣятельность.

Подъ видомъ женщины страдающей, въ одеждъ разорванной, порытой заплатами и подпоясанной веревкой, какъ францисканскіе ноки, представилъ Джіотто бъдность; она идетъ босыми ногами о терновнику, который, поднимаясь позади надъ ея головою, конается на верху розами и лиліями;—намекъ, что бъдность горьа, но ведетъ къ отрадному воздаянію. Возлъ Бъдности, съ пра-

 <sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Nouvelles Etudes d'Histoire religieuse par Ernest Renan, Paris 1884.
<sup>2)</sup> Franz von Assisi und die Anfänge der Kunst der Renaissance in Italien,

I. Thode, Berlin 1885.

вой стороны, стоитъ Христосъ; онъ приподнимаетъ ея руку; св. Францискъ надъваетъ ей на палецъ обручальное кольцо. Двъ молодыя женщины стоять возлѣ фигуры Бѣдности; онѣ изображають надежду н благотворительность; взоры ихъ устремлены на св. Франциска. Бъдность поднимаеть лёвую руку и, какъ кажется, принимаетъ отъ Надежды другое кольцо <sup>1</sup>). Фигура добродѣтели подаетъ сердце Бѣдности. Презрѣніе людей къ послѣдней выражено двумя оскорбляющими. ее мальчиками; одинъ изъ нихъ швыряетъ въ нее камень, тогда какъ другой приближаетъ палкою къ ея ногамъ терновникъ; собака бросается на нее. Смыслъ этого сюжета пополняется слъдующими сценами: съ одной стороны бъднякъ просить милостыню у молодого красиваго человѣка, который смотрить на него съ сожалѣніемъ и отпаеть. ему свой плащъ; ангелъ, стоящій возлѣ, держитъ за руку этого добродѣтельнаго юношу. Съ другой стороны молодой человѣкъ, богато одѣтый, видя этотъ милосердый поступокъ, дѣлаетъ презрительное: движение рукою и насмъшливо улыбается; возлъ него также является ангелъ, указывающій ему на св. Франциска, обручающагося съ бѣдностью, но онъ не обращаетъ на это вниманія и готовъ уйти. Пожилой мужчина, въ роскошномъ платьв, прижимающій объими руками къ груди кошелекъ, уходитъ какъ бы приглашая несострадательнаго юношу послѣдовать его примѣру. Позади ихъ изображень третій челов'єкъ, голова котораго покрыта плащемъ; онъ такъ же улыбается уходя вмъстъ съ ними. Тутъ, безъ сомнѣнія, Джіотто хотвлъ представить свътскаго легкомысленнаго человъка, преданнаго удовольствіямь, удаляющагося оть хорошаго примѣра. Мужчина прижимающій къ груди кошелекъ изображаеть безсердечную скупость. а третья фигура, можеть быть, -- дурной совѣтникъ.

Не смотря на мистическій характерь этой живописи, въ ней уже очень ясно выдвигается философская мысль, составляющая главную заботу художника, и постоянно отсутствующая или почти незамѣтная въ произведеніяхъ итальянскихъ мастеровь до этой эпохи. Нельзя не видѣть въ сочиненіи описаннаго сюжета попытки со стороны Джіотто подвергнуть анализу моральныя явленія жизни человѣческой, изображая бѣдность и презрительныя, оскорбительныя отношенія къ ней людей, представляя добродѣтельнаго юношу и легкомысленнаго молодого человѣка, удаляющагося съ насмѣшкой надъ хорошимъ поступкомъ.

Болѣе запутаны и сложны сюжеты двухъ другихъ фресокъ свода той же церкви, аллегорически изображающихъ цѣломудріе и послушаніе. Мистическое начало преобладаетъ въ этихъ композиціяхъ, не заключающихъ того тонкаго анализа свойствъ человѣческой души, какъ сцена обрученія св. Франциска съ Бѣдностью.

Сюжеть четвертой фрески того же свода—аповеозъ св. Франциска. Онъ помѣщенъ на тронѣ и окруженъ толпою ангеловъ, танцующихъ, поющихъ и играющихъ на музыкальныхъ инструментахъ. Прекрасны

Фреска эта, нъсколько пострадавшая отъ времени, написана въ сводъ шижней церкви очень плохо освъщенной, такъ что подробности описываемой символической сцены трудно разобрать.

особенно эти вѣстники неба, которые съ того времени будуть такъ часто встрѣчаться во фрескахъ и картинахъ художниковъ возрожденія.

Эти сюжеты, предписанные Джіотто монахами ордена св. Франциска, онъ передалъ, на сколько было возможно, съ философской точки зрѣнія. Сочиненіе ихъ хорошо распредѣлено, иногда и довольно грандіозно, при всей его простотѣ. Каждая фигура написана на своемъ мѣстѣ, въ гармоніи съ общей композиціей; характеръ людей отвѣчаетъ ихъ натурѣ, равно какъ и той роли, которую они занимаютъ въ совершающемся дъйствіи.

Въ нижней же церкви монастыря Ассизи Джіотто представилъ рождество Христово. Богоматерь туть сидить подъ навѣсомъ; она держить передь собою въ рукахъ Спасителя младенца, съ любовью смотря на него. На верху являются ангелы, поклоняющиеся Христу. Въ глубинѣ поднимается скалистая гора. Сцена эта преисполнена теплаго чувства, и любовь матери къ ребенку передана съ необыкновенной нъжностью. Съ другой стороны сидить Іосифъ, задумчиво склонивъ голову на лѣвую руку. Въ срединѣ картины двѣ женщины изображены у корыта, приготовленнаго чтобы мыть новорожденнагоподробность, взятая изъ обыкновенной жизни. Одна держить на рукахъ младенца, другая подаеть бѣлье. Вся сцена, по чувствамъ выраженнымъ въ ней и по обстановкъ, скоръе приближаетъ смотрящаго на нее къ землъ, чъмъ возносить его къ небесамъ. Тутъ же Джіотто написалъ возвъщение рождения Спасителя пастухамъ. Направо отъ зрителя ангелъ слетаетъ съ неба, и быстрыя движенія одного изъ пастырей чрезвычайно живо передають его изумление.

Изображенное на стѣнахъ той же церкви посѣщеніе святой Елисаветы Богоматерью задумано въ строгомъ и сдержанномъ стилѣ. Въ срединѣ картины представлены Богородица и св. Елисавета, нѣжно держась за руки. Съ одной стороны стоитъ, подъ портикомъ, красивая служанка; съ другой четыре женщины, сопровождающія Богоматерь. Одна изъ нихъ величаваго вида; за нею идетъ другая, болѣе пожилая; возлѣ нея служанка и еще молодая дѣвушка; въ глубинѣ гора и нѣсколько деревьевъ.

Вполнѣ характеристично и оригинально представлено туть же Джіотто бѣгство въ Египеть. Богоматерь, держа въ рукахъ Спасителя младенца, сидитъ на ослѣ; его ведетъ за узду Іосифъ; въ другой рукѣ его палка, которую онъ положилъ на плечо и на ней несетъ узелокъ; оборачиваясь назадъ, онъ смотритъ съ любовью на Богоматерь и младенца. Позади молодой человѣкъ погоняетъ рукою осла; возлѣ него идетъ старуха, неся на головѣ бѣлье и опираясь на палку. Эта фигура преисполнена правды и задумана очень хорошо. Два летящіе ангела являются тутъ какъ путеводители святого семейства. На горизонтѣ холмы и на нихъ нѣсколько деревьевъ; на одной изъ вершинъ замокъ.

Въ верхней церкви монастыря св. Франциска въ Ассизи находятся стѣнописи, по крайней мѣрѣ, двухъ поколѣній художниковъ; онѣ сильно попорчены, но въ нихъ виденъ постепенный прогрессъ живописи Тосканы. Несомнѣнно, тутъ участіе Джіотто во фрескахъ изображающихъ легенды изъ жизни св. Франциска. Между ними особенно характеристично и совершенно въ манеръ Джіотто отреченіе св. Франциска отъ всъхъ земныхъ благъ, въ присутствіи епископа Ассизи. Та же сцена написана имъ, но удачнѣе, въ церкви Santa Сгосе во Флоренціи, въ капеллѣ Барди, и мы будемъ говорить о ней ниже.

Нельзя также не видѣть кисть Джіотто въ другой фрескѣ этой же церкви: туть изображено чудо, совершенное св. Францискомъ, вызвавшимъ источникъ съ вершины холма, чтобы напоить жаждущаго крестьянина. Святой усердно молится съ непоколебимымъ упованіемъ, стоя на колѣняхъ, тогда какъ крестьянинъ съ нетерпѣніемъ бросается къ источнику. Съ другой стороны идутъ два монаха, изъ которыхъ одинъ ведетъ осла. Замѣчательно въ особенности необыкновенно удачное выраженіе жажды на лицѣ крестьянина. Очень вѣрно передано также удивленіе монаховъ, свидѣтелей чуда.

Болѣе совершенства въ исполнении, но вмѣстѣ и очень много манеры Джіотто замѣчаемъ мы туть въ стѣнописи, представляющей смерть хозяина, нъкоего Celano, принявшаго въ свой домъ Франциска д'Ассизи, и которому святой предсказываеть его немедленную кончину. Налѣво отъ зрителя св. Францискъ стоитъ у стола, опираясь на него правою рукою и поднимая лѣвую оборачивается къ человѣку, который указываеть ему на хозяина, упавшаго на полъ. Умершаго Celano поддерживаетъ женщина съ распущенными волосами; лицо ея выражаеть глубокое горе. Въ ногахъ покойника стоить на кольняхъ женщина, въ отчаяніи раздирающая себъ лицо ногтями. Другая женщина, представленная очень върно, сложила въ изумлении руки. Толпа, пораженная этимъ несчастіемъ, смотритъ въ удивленіи на умершаго. Правда и сила этого изображенія замѣчательны; фигуры болѣе развязны и не столь натянуты какъ въ предшествующихъ фрескахъ. Горе родственниковъ и близкихъ Celano передано потрясающимъ образомъ, и на всю картину нельзя смотрѣть равнодушно.

Но всего болѣе выказалъ Джіотто знанія моральной натуры человѣка и сокровенныхъ движеній души его, всего сильнѣе преобладаеть его склонность къ психическому анализу во фрескахъ Madonna dell'Arena въ Падуѣ. Художественныя способности этого живописца уже достигаютъ въ этихъ работахъ той силы, которая требовалась для полной передачи живописью различныхъ состояній нравственной природы человѣка и извлеченія изъ этого философскихъ выводовъ.

Въ городъ Падуъ, въ римскія времена, находился амфитеатръ, оставленный послъ торжества христіанства; въ средніе въка онъ разрушился и изъ него тогда начали брать камни для новыхъ построекъ <sup>1</sup>), какъ это произошло со многими другими римскими развалинами. Императоръ Генрихъ III-й подарилъ этотъ амфитеатръ епископу города Падуи въ 1090 г. Переходя, въ слъдующіе въка, изъ однъхъ рукъ въ другія, эти развалины были наконецъ куплены въ

<sup>1)</sup> Scritti d'Arte di Pietro Estense Selvatico, Tirenze 1859;—Вышеславцевъ, Джіотто и Джіоттисты, С.-Петербургъ 1881.

1300 г. падуанскимъ уроженцемъ и членомъ очень богатой фамиліи енрихомъ Скровенью, сыномъ того Реджинальда Скровенью, извъстнаго своею скупостью и лихоимствомъ, за что Данте помъстилъ его зъ адъ въ отдѣленіи скупыхъ 1). Генрихъ Скровенью построилъ на томъ мъстъ дворецъ и при немъ церковь Благовъщенія въ 1303 г. )нь хотблъ, какъ говорятъ дътописцы Падуи и надпись, сдъланная а его гробницъ, построеніемъ церкви очень украшенной искупить грѣхи своего отца. Дворецъ былъ разрушенъ, но церковь расписанзая Джіотто сохранилась до нашихъ дней. Названіе «Santa Maria dell'Arena» происходить оттого, что она была построена на мъль, гдъ быль прежде амфитеатръ-Arena. Форма ея: удлиненный итыреугольникъ. Надъ дверьми входа Джіотто представилъ страшный судъ, а на противоположной стенъ, составляющей арку, ведущую въ абсидъ, -- Спасителя на тронъ, окруженнаго ангелами, изъ которыхъ одни играютъ на музыкальныхъ инструментахъ, а другіе покловяются ему; подъ этой фреской изображено Благовъщение, а на проюльныхъ стънахъ, въ три яруса сцены изъ жизни Богородицы и Спасителя. Впизу являются 14 аллегорическихъ фигуръ добродътелей и пороковъ, сърою краскою по сърому фону. Въ серединъ свода, въ медальіонахъ, представлены: Спаситель и Богоматерь, а по угламъ, также въ медальіонахъ-пророки.

Между сценами, написанными тутъ, особенно характеристичны, какъ выражающія новый взглядь на христіанскій идеаль, слёдующія: от-Raзъ первосвященника принять отъ бездътнаго Іоакима его жертву, Въ такой день, когда она приносилась только отцами семейства, и изгваніе его изъ храма. Послёдній представленъ туть алтаремъ съ возвышающимся надъ нимъ граціознымъ навѣсомъ. Священникъ принимаетъ приношение другого жертвователя, чъмъ поразительнъе выставляется отвержение дара Іоакимова. Фигура первосвященника выразительна; негодование его, не переходящее однако въ сильный гибвъ, <sup>0чень</sup> хорошо выражено. Лицо Іоакима отражаеть удручающее его огорченіе. Во второй картинъ Іоакимъ, удалившись, чтобы скрыть свое безчестіе и смущеніе, приходить къ пастухамъ своего стада; ОНЪ, ГЛУбоко задумавшись, опустиль голову, и взоры его устремлены <sup>въ землю</sup>; на его старческомъ, по красивомъ и выразительномъ лицъ отражается грустное состояние его души; держа руки подъ одеждой, онь какъ бы безсознательно подвигается, не обращая вниманія на двухъ приближающихся къ нему пастуховъ, удивленныхъ его видомъ, И на собаку, которая узнавъ своего хозяина подходитъ къ нему ласваясь. Стадо овець выходить изъ овчарни на пастбище; въ глубинъ сказистая гора, на которой ростуть деревья. Въ третьей картинъ, <sup>Св.</sup> Аннѣ, женѣ Іоакима, представленной молящеюся въ своемъ домѣ, <sup>являе</sup>тся ангель, объщающій ей исполненіе ея желанія; въ предсъніи служанка усердно прядетъ. Благородный типъ лица Анны составляеть контрасть съ типомъ служанки не столь красивымъ. Четвертая <sup>картина</sup> изображаетъ явленіе апгела Іоакиму; самъ онъ стоитъ передъ

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> La Commedia di Dante Alighieri, Inferno Canto XVII.

алтаремъ, на которомъ совершаетъ жертву. Десница выходящая изъ обдаковъ свидътельствуетъ, что приношение его угодно Богу. Ангелъюноша прекраснаго типа-возвѣщаетъ ему рожденіе дочери, долженствующей исполнить великое религіозное назначеніе. Фигура вѣстника неба величественна; онъ одътъ въ бълую очень хорошо драпярующуюся широкую тувику. Въ пятой картинъ Іоакимъ спитъ возлъ хижины; два пастуха стоять смотря на него. Завернувшись въ просторный плащъ онъ опустилъ голову на руку, опирающуюся на колѣно; фигура его хорошо задумана и смѣло исполнена. На верху виденъ летящій, красивый ангелъ, который какъ бы обращается съ рѣчью къ спящему Іоакпму, повелѣвая ему возвратиться въ домъ свой. Очень натуральны и пастухи; на лиць ихъ отражается испугь и вытстъ тревожное ожидание; они не видятъ ангела, но чувствуютъ присутствіе чего-то сверхъестественнаго; стадо спокойно дремлеть. Общая композиція проста и преисполнена правды. Шестая фреска изображаетъ свиданіе Іоакима и Анны у золотыхъ воротъ Іерусалима. Анна обнимаетъ Іоакима; онъ изъ скромности немного уклоняется. Нъсколько молодыхъ женщинъ, сопровождающихъ Анну, замъчаютъ это и перешептываются. Вся картина полна торжественности, но вмъстъ граціозна и не лишена нъжности. На кроткомъ лицѣ Анны отсвѣчиваютъ ея искренныя и глубокія чувства. Посторонній человѣкъ, являющійся тутъ и взоромъ вопрошающій о томъ, что происходить, нарочно представленный Джіотто съ цёлью сильне оттѣнить значеніе сюжета, дѣлается какъ бы посредникомъ между зрителемъ и дъйствующими лицами.

Въ слёдующихъ сценахъ Богоматерь становится главнымъ лицомъ композиціи. Рожденіе Мадонны составляетъ очень хорошее сочиненіе, отличающееся своею простотою. Дъйствіе тутъ двойное, что встрѣчается у византійскихъ мастеровъ и въ барельефахъ саркофаговъ языческихъ, равно какъ и христіанскихъ. Св. Анна представлена въ постелѣ, служанки ухаживаютъ за нею и за родившимся младенцемъ. Она простираетъ руки къ ребенку, котораго держитъ передъ нею женщина; на переднемъ планѣ прислужницы готовятъ ванну; новорожденная Марія изображена на рукахъ одной изъ нихъ. Эта сцена взята цѣликомъ изъ жизни и элементъ торжественности и славы исключенъ изъ нея совсѣмъ.

Введеніе во храмъ Богоматери написано слѣдующимъ образомъ: маленькая Марія взбирается по ступенькамъ храма; мать ея Анна, нѣжно поддерживая ее сзади за руки, идетъ за нею готовясь помочь ей, если она смутится, какъ это можно ожидать отъ малолѣтней дѣвочки. Первосвященникъ Захарій. почтенный, красивый старикъ, съ выразительнымъ, но немного задумчивымъ лицомъ, нагнувшись и протягивая руки, привѣтливо встрѣчаетъ ее на верху лѣстницы. Нѣсколько женщинъ, стоя позади первосвященника, съ умиленіемъ смотрятъ на происходящее. Все вмѣстѣ составляетъ очень граціозную, теплую картину, трогательная сторона которой еще болѣе возвышается при мысли о томъ, что преисполненная дѣтской невинноста Богородица, окруженная теперь дюбовью и нѣжными заботами, предназначена въ будущемъ на неизмъримое горе, на великія страданія. Двое мужчинъ въ плащахъ Флорентинцевъ временъ Джіотто стоятъ. внизу, разсуждая о происходящемъ; одинъ изъ нихъ указываетъ на. Богородицу. Позади Анны у ступеней храма трое другихъ мужчинъ; одинъ изъ нихъ несетъ корзину на плечахъ.

Въ слъдующей фрескъ изображены соискатели руки Маріи, несущіе жезлы въ храмъ; первосвященникъ отбираетъ ихъ и кладетъ на алтарь. Фигура Іосифа туть очень хорошо оттънена. Онъ стоить и какъ бы прячетъ въ складкахъ одежды вътку, между тъмъ какъ другіе женихи имѣютъ болѣе увѣренный видъ. Рядомъ представлено ожиданіе чуда соискателями; они стоять на колёняхь передь алтаремь. и молятся витсть съ первосвященникомъ. Іосифъ смиренно помъ. стился позади другихъ. На лицахъ всёхъ очень хорошо выражено ихъ тревожное состояние. Торжественное молчание, царствующее между ними, угадывается зрителемъ. Подлъ изображено совершение чуда. Жезлъ Іосифа расцвёль и на него спустился голубь. Далёе мы видимъ обручение Іосифа съ Марией. Первосвященникъ соединяетъ ихъ. руки и смотритъ выразительно и загадочно на Іосифа, какъ бы напоминая ему его обязанности и важность совершаемаго таинства. Позади Богоматери стоятъ ея подруги, а позади Госифа отверженные. соискатели; одинъ изъ нихъ, выступивъ впередъ и поднявъ правую руку, насмъхается надъ пожилымъ женихомъ; другой съ досадой ломаетъ свой жезлъ о колѣно; третій сообщаеть свое удивленіе сосѣду, который смотрить съ изумленіемь на происходящее. Возлѣ изображено возвращение домой послъ совершения обряда. Богоматерь, написанная прекрасной женщиной, благородной осанки, слъдуетъ за супругомъ, идущимъ впереди съ Іоакимомъ. Ее сопровождаютъ подруги, изображенныя изсколько позади. Скрипачъ и два флейтиста, играя на своихъ инструментахъ, встръчаютъ новобрачныхъ у дома веселою музыкой. Композиція этой сцены проста и вмъстъ прекрасна, исключая музыкантовъ, которымъ нъсколько тъсно; остальныя фигуры свадебнаго шествія своимъ распредъленіемъ и благородствомъ позъ, могутъ напомнить барельефы хорошихъ временъ эллиническаго искусства.

Подъ этимъ рядомъ фресокъ написаны сюжеты, взятые изъ Евангелія. Благовъщеніе представлено такъ, что фигуры Богоматери и ангела находятся по объимъ сторонамъ арки, которая ихъ раздъляетъ. Это мы очень часто находимъ въ средневъковыхъ базиликахъ. Марія, равно какъ и Гавріилъ, изображены на колѣняхъ. Ангелъ, поднимая правую руку, обращается съ ръчью къ Богоматери, которая скрестила въ недоумъніи и изумленіи руки на груди; она держитъ книгу и внимаетъ, не безъ душевнаго скрытаго волненія, словамъ Гавріила. Вся сцена имъетъ серьезный, величественный характеръ. Подъ фигурой Богородицы написано посъщеніе Маріею Елисаветы. Сюжетъ этотъ переданъ съ простотою и величіемъ. Чувства Богоматери и св. Елисаветы угаданы съ необыкновенной върностью и знаніемъ человъческой души. Вся сила выраженія сосредоточена въ этихъ двухъ женскихъ фигурахъ. Объ онъ преисполнены достоинчтва, сдержанности, но виъстъ и нъжности. Позади Богородицы изображены двъ служанки; другая женщина выходитъ изъ портика дома Елисаветы.

Сценой Рождества Христова начинается другой рядъ картинъ. Этоть сюжеть представлень слёдующимь образомь: постель Богоматери поставлена на уступъ скалы; привставъ немного, она оборачивается, дѣлая очень натуральное, граціозное движеніе, чтобы помочь положить въясли спеленутаго младенца. Іосифъ, задумавшись, сидитъ на первомъ планъ, не обращая вниманія на то, что происходитъ около него. У яслей, какъ обыкновенно, оселъ и быкъ. Фонъ картины составляетъ скалистый пейзажъ. На верху, направо отъ зрителя, нёсколько ангеловъ кружатся въ воздухѣ какъ птицы; одинъ изъ нихъ, отдѣлившись отъ остальныхъ и бросившись внизъ подобно ласточкъ, возвъщаетъ пастухамъ, стерегущимъ отдыхающее стадо, радостную въсть. Джіотто туть написаль ангеловь меньшихь размъровъ, чъмъ людей представленныхъ имъ, что и позволило ему придавать этимъ въстникамъ неба различныя положенія и движенія, которыя принимають птицы на лету. Вполнѣ граціозный мотивъ этоть, встрѣчающійся и во многихъ другихъ фрескахъ Джіотто, оживляетъ ихъ очень привлекательно.

Въ сочинении сцены поклонения Волхвовъ, представленной возлѣ, разлита тихая торжественность. Богоматерь сидить подъ бъднымъ навѣсомъ; покрывало головы обрамливаетъ ея правильное и красивое, но итсколько задумчивое лицо. Одинъ изъ Волхвовъ, преклонивъ колъно, цълуеть ножки Спасителя младенца, котораго держитъ Богородица. Налъво отъ Мадонны стоитъ ангелъ, принявшій дары отъ поклоняющагося царя. Два другіе Волхва, задумчиво, съ умиленіемъ смотря на происходящее, держатъ въ рукахъ свои приношенія. Позади ихъ верблюды, на которыхъ они пріъхали, и вожатый. Направо отъ Богоматери изображенъ Іосифъ; онъ сложилъ руки и задумчиво опустилъ голову. Тутъ, какъ и у другихъ художниковъ возрожденія, Іосифъ въ сценъ рожденія Спасителя и поклоненія Волхвовъ. представленъ грустнымъ-ему извъстна судьба ожидающая только что родившагося Спасителя Міра, являющагося на землѣ невиннымъ и беззащитнымъ младенцемъ. Честь воздаваемая Христу не поражаетъ, не радуеть Іосифа, такъ какъ она предвъстница его страдальческой жизни и ужасной кончины. Вънецъ того царства, который на землъ получаетъ младенецъ Спаситель, — вънецъ терновый. Трогательная сцена поклоненія Волхвовъ новорожденному Христу, не понимающему еще своего назначенія, на котораго задумчиво смотрить пожилой Іосифъ, уже знающій жизнь и все что она готовитъ Спасителю міра, преисполнена глубокой мысли. Она будеть изображаться художниками слёдующихъ столётій съ болёе разнообразной и пышной обстановкой, но не съ большимъ чувствомъ, чъмъ у Джіотто, который уже вполнъ развилъ ея философскую сторону.

Далъ́е слъдуетъ принесение Христа младенца во храмъ, который представленъ алтаремъ подъ красивымъ навъсомъ. Старый Симеонъ держитъ на рукахъ Спасителя, задумчиво и съ нъкоторой радостью смотря на него. Ребенокъ, хотя и не выражая испуга и неудовольствія, что находится на рукахъ чужого, глядить съ удивленіемъ, ноне со страхомъ на первосвященника и тянется къ своей матери, которая стоить подлъ и, немного улыбаясь, протягиваеть къ нему руки. На эту сцену, преисполненную нъжныхъ материнскихъ чувствъ, съ умилениемъ смотрятъ стоящие позади Богоматери Госифъ, принесший жертвеннаго голубя, молодая женщина, и съ другой стороны пророчица Анна. Они тронуты при видъ наивнаго движенія младенца къ матери и вмъстъ нъсколько грустны, думая о томъ, что ожидаетъ Спасителя въ будущемъ. Ангелъ парящий на-верху какъ бы нарочно слътълъ съ неба, чтобы любоваться этой сценой. Джіотто именно отличается тёмъ, что, изображая какой либо священный сюжетъ, ищеть въ немъ душевныхъ мотивовъ и анализируетъ ихъ до малъйшихъ развътвлений. Этимъ онъ оживляетъ новыми идеями традиціонные типы. Здёсь эпизодъ-желаніе младенца возвратиться скорѣе къ матери и материнская любовь Богородицы, которая беретъ въ ней на мгновение верхъ надъ покорностью ея предназначению-освъщаеть религіозный сюжеть, довольно холодный по своей сущности, и придаетъ всей картинъ прелесть невыразимую. Нъжныя чувства соединяющія мать и младенца становятся туть на первый плань, не въ ущербъ самому сюжету, а напротивъ, для возвышения его, такъ вакъ этимъ еще рельефите выставляется будущая судьба Спасителя, принесеніе котораго во храмъ составляеть ръшительный шагъ въ его жизни, долженствующей окончиться великой жертвой, тогда какъ. онъ естественно и невинно, подобно всъмъ младенцамъ, хочетъ возвратиться къ матери. Въ этой картинъ нельзя также не замътить положительнаго удаленія оть вивантійскаго стиля, въ которомъ надъ. чувствомъ постоянно преобладаетъ торжественное, офиціальное, условное, какъ въ церемоніалъ царскаго двора.

Композиція бътства въ Египетъ, изображеннаго возлѣ, отличается тихимъ, идиллическимъ характеромъ; на заднемъ фонѣ холмы, на которыхъ ростутъ деревья. Ангелъ парящій въ воздухѣ указываетъ путь святому семейству. Марія сидитъ на ослѣ и заботливо держитъ въ рукахъ Христа младенца; вся фигура ея преисполнена благородства. Јосифъ спокойно идетъ впереди неся корзину и оборачивается къ мальчику, который ведетъ осла. Позади послѣдняго пдутъ трое. постороннихъ, молодыхъ людей; одинъ изъ нихъ указываетъ другому на Богоматерь.

Изъ другихъ сюжетовъ, написанныхъ въ этой церкви Джіотто, въ которыхъ сильнѣе проявляются особенности его философскаго направленія, преимущественно замѣчательны: воскресеніе Лазаря и продажа Христа Іудой. Лазарь поднимается, поддерживаемый двумя изъ присутствующихъ, по слову и благословенію Спасителя. Мареа и Марія бросились съ мольбою и благодарностью къ ногамъ Христа: за нимъ стоятъ его ученики; только лица двухъ изъ нихъ видны; опи въ довольно спокойномъ и почти равнодушномъ положеніи, такъ какъ видѣли другія чудеса божественнаго учителя и знаютъ силу его слова. Одинъ изъ нихъ постарше только наблюдаеть; другой,

Чолѣе молодой, оживленно смотрить на воскресающаго. Присутствующіе при видѣ возвращающагося въ жизни Лазаря сильно возбуждены и выражаютъ жестами свое удивленіе. Одинъ поддерживаетъ воскреснувшаго; другой, можетъ быть, Апостолъ, судя по его нимбу, смотрять вопросительно на Спасителя, какъ-бы спрашивая его, слъдуетъ ли снять повязки съ Лазаря. Выразителенъ особенно молодой человъкъ: сильное изумленіе, почти ужась, отражается на его лиць; онъ въ страхѣ подходить къ Лазарю, отбросивъ въ сторону правую руку, чтобы въ случав надобности довчве отскочить назадъ. Другой изъ зрителей, болье осторожный, держится поодаль и зажимаеть себь носъ и ротъ. Христосъ стоитъ спокойно, величественно задрапированный въ голубой палліумъ; жестъ его преисполненъ достоинства и сопровождаетъ слова: "Лазарь, встань!" Онъ и ученики его поставлены явсколько выше остальныхъ фигуръ, участвующихъ въ этой сценѣ, и отдѣляются на чистомъ, голубомъ небѣ, а толпа присутствующихъ вибстъ съ Лазаремъ-на темномъ фонъ горы, написанной на заднемъ планъ. Эти двъ группы Апостоловъ и зрителей, одна спокойная, другая возбужденная, составляють контрасть, еще болье возвышающій смысль сюжета.

Выразительна также сцена продажи Христа Іудой. Лицо предателя не безобразно, какъ обыкновенно въ средневъковомъ искусствъ, но выражаетъ хитрость, оттъненную злобой; позади его стоитъ чудовищная темная фигура дьявола. Первосвященникъ только что вручилъ Іудъ мъшокъ съ деньгами, и какъ бы даетъ ему наставление. Налъво отъ нихъ, на переднемъ планъ, двое пожилыхъ мужчинъ, говорятъ между собою, указывая на Іуду и первосвященника.

Сцена Тайной Вечери, преисполненная драматизма, богатая моральнымъ значеніемъ, изображая которую художники возрожденія подвергнутъ изслъдованію различныя состоянія души человъка и передадуть намъ ихъ въ прекрасныхъ формахъ, --- сцена эта, говорю я, представляющая обширное поле психическихъ наблюденій, у Джіотто, хотя и удаляется отъ мистическихъ изображеній этого сюжета въ византійскомъ и средневъковомъ искусствъ, не имъетъ еще ни того патетическаго характера, ни написана съ тъмъ глубокимъ нравственнымъ анализомъ, которые проявятся въ картинахъ послъдней трапезы Христа съ учениками у итальянскихъ живописцевъ слъдующихъ въковъ. Воскресеніе мысли только что начиналось въ Италіи въ тъ времена, когда жилъ Джіотто, и не могло еще выразиться, не могло освѣтить самый сложный, самый трудно представляемый, есля на него смотришь съ философской точки зрвнія, сюжеть христіавской иконографіи. Онъ написанъ Джіотто слёдующимъ образомъ: часть Апостодовъ, сидящихъ на первомъ планѣ у стола, обращены -спиною къ зрителю и однообразно задрапированы въ палліумы, брошенные на ихъ лъвое плечо. Ученики, лица которыхъ видны, представлены не безъ индивидуальности, обыкновенно отсутствующей при изображеніяхъ этой сцены въ визаптійскомъ и средневѣковомъ искусствѣ. Энергическое лицо Петра одушевлено негодованіемъ, а Іоаннъ, склоняющій голову на грудь Спасителя, преисполненъ тихой грусти.

Digitized by Google

Нимбы, окружающіе головы Христа и Апостоловъ, удаляютъ нѣколько жизнь отъ всей картины. Это не Тайной Вечери мозаикъ и иніатюръ византійскаго стиля <sup>1</sup>), освобожденіе уже довольно сильно обозначилось тутъ; но это такъ же и не сцена послѣдней трапезы Христа съ учениками, какъ она явится впослѣдствіи въ искусствѣ зозрожденія.

Въ сценъ омовенія ногъ, написанной возлъ, очень натурально представленъ отказъ Апостола Петра дать омыть свою ногу Христу, который уже держитъ ее лъвою рукою, а правую оживленно подыиаетъ, убъждая Петра покориться его желанию. Лица другихъ Апостоловъ преисполнены натуры, но нъсколько однообразны и холодны.

Контрастъ между благороднымъ, красивымъ, спокойнымъ и вмъстъ грустнымъ ликомъ Спасителя и лукавымъ, злымъ и тревожнымъ, какъ у человъка, сознающаго, что онъ дълаетъ нехорошее дъло, лицомъ јуды, прекрасно переданъ въ сценъ поцѣлуя предателя. Толпа вооруженныхъ людей съ факелами тъснится позади Іуды; одни встревожены и суетливы, другіе только любопытны. Нъкоторые изъ нихъ смотрятъ съ ужасомъ на совершающееся злодъяніе; ученики Спасителя толпятся въ смятеніи. На первомъ планъ написанъ фарисей, который не хочетъ компрометироваться и старается не выставляться; онъ уже поворачивается въ сторону, указывая Спасителя; это одинъ изъ тъхъ людей, которыхъ всюду много, не желающихъ разрывать окончательно съ противниками. Джіотто долженъ былъ видъть не одну подобную личность въ своемъ родномъ городъ, безпрестанно волнуемомъ борьбою партій. У Данте они обречены на особеннаго рода мученія.

Въ изображеніяхъ распятія, — одно изъ которыхъ написано Джіотто въ этой церкви, — онъ не слъдуетъ своимъ предшественникамъ и средневъковымъ мастерамъ, представлявшимъ Спасителя живымъ, съ Пригвожденными порознь ногами, съ конвульсивно сжатымъ ртомъ, Съ искривленными движеніями, съ перегнувшимся тѣломъ и въ мучительномъ положении, покрытымъ язвами, изъ которыхъ текутъ ручьи крови, но, удаляясь отъ этихъ преувеличеній, представляетъ Христа на крестъ только что испустившимъ духъ; тъло его выарямлено, по членамъ не пробъгаютъ судороги мученій; годова тихо наклонена въ сторону и нъсколько опущена; глаза углублены, ротъ полуоткрыть, но безъ гримасы. Пропорціи тёла довольно правильны; смерть и страданія выказываются только выраженіемъ лица, легкимъ ослабленіемъ всего корпуса и движеніемъ пальцевъ. Вся фигура Спасителя по обыкновенію хорошо нарисована на кресть. Средневъковой взглядъ на христіанскій идеаль оставленъ Джіотто, и въ работахъ его проявляется то удаление отъ изображения мучений и страданій человѣка, которое преобладало въ искусствѣ эллиническомъ въ его хорошее время.

Сцена плача надъ тъломъ Спасителя снятаго со креста, называющаяся у Итальянцевъ «Pietá», представленная тутъ же Джіотто, полна

<sup>1)</sup> См. Римскія Катаконбы, ч. 4, стр. 371.

драматизма. Онъ распредѣлияъ фигуры съ большимъ знаніемъ, угадавъ и выразивъ такъ върно чувства каждаго лица, что фреска эта по сочинению не уступаетъ лучшимъ произведениямъ итальянсвихъ живописцевъ послёдующихъ временъ. Тёло Спасителя лежитъ на землѣ. Богоматерь стоить на одномъ колѣнѣ; на другое опирается приподнятая голова Христа; правой рукою она обнимаетъ шею мертваго сына, и, приближая къ его лицу свое, сыстритъ на него съ любовью и непзитримой грустью, какъ бы собираясь поцтловать его въ уста. По бокамъ, направо и налъво отъ Христа, двъ женщины; каждая изъ нихъ нагнувшись держитъ руку Спасителя. Лино одной выражаетъ глубокую печаль; другая обращена спиною къзрителю. Апостоль Іоаннъ стоить нъсколько согнувшись возлъ теле Христа, отбросивъ руки назадъ и смотря въ отчаяніи на мертваго учителя. Магдалина сидить на землё съ распущенными волосами и, держа въ рукахъноги Спасителя, взираетъ печально на раны, причиненныя гвоздями; она какъ бы сравниваетъ прошедшее съ настоящимъ и созерцаетъ всю громадность своей утраты. Позади Магдалины стоять два Апостола и смотрять на твло Спасителя съ тихой грустью; на лицахъ обоихъ горе оттъсняется безропотной покорностью провидёнію. Голову Христа поддерживаетъ женщина, сидящая на земль. Позади ея стоить толпа женщинь, различнымь образонь выражающихъ подавляющую ихъ печаль. Одна изъ нихъ, поднявъ руки, какъ будто бы отъ удивленія, и выставивъ впередъ голову, смотрить съ умиленіемъ на Спасителя. Другая приближаеть сложенныя руки къ лицу, выражающему глубокую скорбь. Въ глубинъ скалистая гора, на верху которой не крестъ, а обнаженное дерево, но съ отпрысками-намекъ на будущее воскресеніе. Съ неба слетаетъ рой небольшихъ ангеловъ, въ положеніяхъ порхающихъ птицъ; они мечутся въ разныя стороны, какъ дасточки передъ грозой; каждый изъ нихъ выражаетъ свое отчаяніе особеннымъ образомъ; однеъ. разводить руками, другой закрываеть лицо одеждой; третій рветь на себъ волосы и т. д.

Въ сценѣ явленія Спасителя Магдалинѣ особенно замѣчательно выраженіе послѣдней; удивленное лицо ея горитъ пылкой любовью; нѣтъ ничего проще этой фигуры; она нарисована нѣсколькими штрихами, въ профиль и на колѣняхъ, но при всей этой простотѣ Магдалина полна огня, жизни и выраженія; ея простертыя руки, ея умоляющее движеніе и восторженное лицо невольно потрясаютъ. Трудно, увидѣвъ этотъ образъ, забыть его.

На входной стѣнѣ изображенъ страшный судъ. Тутъ замѣтна ра бота учениковъ Джіотто. Въ картинѣ ада, напримѣръ, много спутавнаго; напротивъ, фигура Спасителя, въ красномъ хитонѣ и годубой мантіи, спадающей съ его плечъ, величественна, грандіозна и прекрасно сочинена. Спасенные, которыхъ ангелы ведутъ въ рай, очевь живо представлены и лица ихъ выразительны. Впереди всѣхъ идетъ Богоматерь въ золотой туникѣ и бѣлой мантіи, съ вѣнцомъ на головѣ, держа за руку престарѣлую Анну. Послѣдняя фигура почти стерта. Блаженные отдѣлены отъ грѣшниковъ водруженнымъ въ землю крестомъ. Отъ ногъ Христа стремится огненный потокъ, захватывающій и уносящій въ адъ преступныя души. Нѣкоторые изъ осужденныхъ на мученія ада еще продолжаютъ грѣшить; такъ напримѣръ, епископъ, котораго уже схватилъ дьяволъ, спѣшитъ продать индульгенцію другому грѣшнику, стоящему передъ нимъ на колѣняхъ. Въ представленіи адскихъ казней видно вліяніе поэмы Дантэ.

Въ картинъ страшнаго суда Джіотто изобразилъ блаженство праведныхъ возлѣ погибели грѣшниковъ, и какъ-бы для указанія, что добродътели ведутъ къ спасенію, а пороки къ нескончаемымъ мукамъ, онъ представилъ chiaro-scuro (т.-е. сърой краской по еърому фону), внизу продольныхъ стънъ этой церкви, аллегорическія фигуры пороковъ и добродътелей. Онъ были сочинены имъ, а не скопированы, и въ нихъ онъ проявляется какъ мыслитель и философъ. Надежда изображена имъ молодой женщиной, въ профиль, съ распущенвыми крыльями и съ поднятыми руками. Едва касаясь земли нальцами ногъ, она стремится къ небольшой фигуръ съ нимбомъ, написанной на верху по грудь, и подающей ей корону. Какъ въ движенія, такъ и въ выраженія ся лица проявляется пылкое желаніе получить предлагаемую ей награду, цёль ея стремленій. Это очень граціозная фигура, напоминающая складками одеждъ, профилемъ лица античные барельефы: прекрасно и какъ нельзя живъе опредълено ея движеніе вверхъ.

Отчаяніе написано женскою фигурой. Дьяволь тянеть ее за волосы; голова ея въ петлѣ, какъ предвѣстіе ея насильственной смерти, которой она не можетъ избѣгнуть; лицо ея распухло и искошено; руки въ судорожныхъ движеніяхъ.

На головѣ благотворительности вѣнокъ изъ розъ; отъ нихъ отдѣляется пламя, вѣроятно символизирующее Любовь, изъ которой эта добродѣтель почерпаетъ свои силы. Въ правой рукѣ она держитъ вазу съ плодами и цвѣтами, а лѣвой отдаетъ собственное сердце полуфигурѣ Христа, написанной на верху.

Зависть составляеть преисполненный значенія контрасть сь благотворительностью. Она представлена старой морщинистой женщиной, вь припадкѣ гнѣва; ноги ея окружаеть пламя, символическій намекь на тоть внутренній огонь, который постоянно пожираеть ее при видѣ чужого счастія и благосостоянія. На головѣ ея волчьи уши и загнутые рога, съ которыии художники того времени постоянно изображали демоновъ; изо рта ея выползаеть змѣя, символь яда, постоянно находящагося на устахъ завистниковъ, и для указанія, что вредъ, приносимый другимъ этимъ ядомъ, обращается во зло самому завистнику, та же змѣя жалить лице зависти. Лѣвою рукою она сжимаеть кошелекъ и протягиваетъ правую, кончающуюся ястребиными когтями, такъ какъ зависть всегда готова раздирать честь и добрую славу другихъ.

Въра, напоминающая античную статую, написана Матроной, строгаго и преисполненнаго достоинства вида; она въ длинной, подпоясанной одеждъ; на плечахъ ея мантія, у пояса ключи рая; на головъ коническая шапка съ короной; черты ея прекраснаго лица правильны. Въ правой рукъ она держитъ длинный крестъ, оконечносъ котораго упирается на опрокинутый у ея вогъ истуканъ; въ друго рукъ ея распущенный свитокъ съ написаннымъ на немъ сикве домъ въры.

Эта послёдняя фигура опредёляеть полное значеніе аллегоричскаго образа невёрія, имёющаго видь хромого юноши, такъ како одна нога его короче другой; шлемъ, похожій на Меркуріевъ, поврываетъ его голову; въ правой рукъ онъ держитъ статуэтку женщины, отъ которой идетъ веревка, привязанная къ его шеё; можетъ бытьнамекъ, что поклоненіе не должному предмету поведетъ его къ погибели. Огонь, пылающій внизу въ сторонѣ, напоминаетъ мученія зда. которыя ожидаютъ невёрующихъ. Фигура, написанная на верху, держа распущенный свитокъ пергамента, вёроятно, изображаетъ Бога Отпа. желающаго обратить невѣрнаго на путь истины посредствомъ святого писанія, но невѣріе, чьм уши закрыты шлемомъ, глухо и ве слышитъ слова Божія.

Правосудіе представлено красивой женщиной, сидящей на трон, съ строгимъ выраженіемъ лица. На головѣ ея корона, а на плечать королевская мантія, съ цѣлью напомнить, что правосудіе должно быть главнымъ качествомъ царствующихъ лицъ. Вѣсы написаны перебъ нею и она приводить ихъ въ равновѣсіе, поддерживая руками чаша, на одной изъ нихъ ангелъ опускаетъ корону на голову человѣкафигура эта очень попорчена изображеннаго возлѣ работающихъ это награда труду. На другой чашѣ представленъ палачъ, замахивающійся мечомъ, чтобы отрубить голову изображенному возлѣ заодѣю, стоящему на колѣняхъ съ связанными на си́инѣ руками-эта фигура такъ же почти стерта. Внизу въ бордюрѣ, подражая барельефунаписаны охотящіеся, танцующіе, и всадники въ богатыхъ одеждахъ. Этимъ Джіотто хотѣлъ выразить, что тамъ, гдѣ царствуетъ правосудіе, возможны спокойная жизнь, благосостояніе и невинныя уло-

Безправіе Джіотто изобразиль однимь изъ тѣхъ рыцарей грабятелей, которые въ его время еще владѣли замками въ Альпахъ и Апенниннахъ. Это — пожилой, бородатый мужчина, довольно богато одѣтый; руки его кончаются когтями хищныхъ птицъ; въ лѣвой рубь онъ держитъ мечъ, а въ правой длинную пику съ крючкомъ, чтоби тянуть къ себѣ добычу. У него суровое лице и наглый взгляль. Надъ нимъ арка зубчатою стѣной, это — ворота его замка. Внизу, свова подражая барельефу, представлены сцены грабежа и убійства, по слѣдствіе презрѣнія законовъ. Въ этихъ двухъ сочиненіяхъ Джіотто очень ясно изобразилъ преимущество правосудія и зло безправія.

Воздержаніе представлено молодой, напоминающей античную (татую и прекрасно задралированной женщиной, скромнаго вида; ода держить во рту узду, такъ какъ одно изъ достоинствъ этой добродътели — удаленіе отъ многоръчія; а въ рукахъ мечъ, рукоятка котораго связана съ ножнами, что передаетъ мысль отверженія всяка насильственнаго поступка.

Гнъвъ переданъ женщиной, которая, скрежеща зубами, раздираев

Digitized by Google

на груди свою бъдную одежду, подпоясанную веревкой; волосы ея разметались; лицо низкаго типа искошено преобладающей въ ней страстью; шея надута; голова опрокинута назадъ.

Мужество имѣеть видъ молодой женщины въ латахъ; львиная кожа покрываетъ ея голову и плечи. Въ этомъ образѣ есть слѣды подражанія какой нибудь античной статуѣ Геркулеса, изображаемаго очень часто съ львиной кожей на плечахъ. Въ одной рукѣ она держитъ щитъ, въ который воткнуты сломанныя копья; его украшаетъ фигура льва. Въ другой рукѣ ея—мечъ странной формы.

Непостоянство является молодой дѣвушкой, сидящей на колесѣ, которое катится. Одежды ея развѣваются но вѣтру; она съ трудомъ удерживается въ равновѣсіи и готова упасть.

Благоразуміе изображено подъ видомъ женщины — Матроны; она сидитъ на стулѣ у стола, или, скорѣе, каеедры, замкнутой кругомъ; въ лѣвой рукѣ ея циркуль, въ правой, какъ кажется, зеркало, въ которое она смотритъ; трудно объяснить значеніе послѣдняго предмета. У нея два лица, одно взираетъ назадъ, другое впередъ, такъ какъ благоразуміе предугадываетъ будущее на основаніи прошедшаго.

Безрасудство представлено человъкомъ почти нагимъ; голова его гордо поднята и окружена перьями, какъ у Индъйца; въ правой рукъ онъ держитъ палицу, которою намъревается кружить въ воздухъ безъ цъли; лъвой рукою онъ дълаетъ какой-то вызывательный жестъ.

Аллегорическія фигуры эти отличаются особенно выразительностью лицъ; не смотря на нъкоторыя несовершенства въ подробностяхъ, онъ написаны хорошо, движенія ихъ вполнъ естественны, драпировка одеждъ натуральна и върно отвъчаетъ положенію тъла. Джіотто выказалъ въ сочиненіи ихъ столько же художественной силы, сколько и философской мысли.

Хотя мъстами и попорченныя фрески Santa Maria dell'Arena coxpaнились лучше всъхъ другихъ произведеній кисти Джіотто, и въ нихъ онъ является художникомъ новаго времени, развивая философскую идею и идя къ умственному выводу посредствомъ анализа духовнаго состоянія людей, дъйствующихъ въ священныхъ сценахъ. Онъ обращается болже къ разсудку, чъмъ къ чувствамъ, разсказывая, но несравненно лучше своихъ предшественниковъ; разсуждая, а не передавая сухо событие только для того, чтобы въ его сочиненияхъ можно было возстановить тексть священнаго писанія, подобно тому какъ это дѣлали Византійцы и итальянскіе средневѣковые мастера. Художественныя силы его являлись ему въ этомъ случав на помощь; съ одними средствами предшествовавшихъ ему живописцевъ онъ не могъ бы достигнуть подобныхъ результатовъ. Справедливо, что нъкоторыя сцены, написанныя туть Джіотто, несомнённо взяты имъ изъ византійскихъ миніатюръ церковныхъ книгъ, но онъ переработаны его геніемъ и одушевлены имъ новою жизнью 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія византійскаго искусства и иконографіи по миніатюрамъ греческихъ рукописей Н. Кондакова, Одесса 1876.

Такое же полное знаніе души человѣка и различныхъ сторонъ его характера проявляется у Джіотто и во фрескахъ, написанныхъ имъ на стѣнахъ капеллы фамиліи Перуцци въ церкви Santa Сгосе во Флоренціи. Стѣнопись эта была варварскимъ образомъ забѣлена, какъ кажется, въ началѣ XVIII стол. Въ 1841 г. эту бѣлую краску сняли въ нѣкоторыхъ мѣстахъ, а въ 1863 г. окончательно смыли, и живопись Джіотто снова появилась на свѣтъ. Не смотря на то, что фрески этой капеллы частями повреждены, по нимъ все-таки же можно видѣть, какъ грандіозна была манера Джіотто и какъ глубокъ его философскій анализъ.

Сюжеты, представленные на стънахъ капеллы Перуции, взяты изъ жизни двухъ Іоанновъ, Крестителя и Евангелиста. Тутъ мы видимъ явленіе во храмѣ ангела Захаріи, обѣщающаго ему рожденіе сына. Захарія стоить на ступеняхь алтаря сь кадиломь вь рукахь; позади его трое музыкантовъ играютъ на своихъ инструментахъ. Этотъ пріемъ художниковъ возрожденія вводить въ священыя сцены изображенія ангеловъ или лицъ, присутствующихъ при событіяхъ, иногда принимающихъ въ нихъ участіе, играющими на музыкальныхъ инструментахъ, придаетъ много жизни и особенную прелесть этимъ картинамъ, составляя отличительную черту искусства возрождения. Прекрасно выражено удивленіе и испугь Захаріи, нѣсколько отступающаго при видѣ ангела необыкновенной красоты, который появляется ему съ другой стороны алтаря. За ангедоиъ стоятъ женщины; одва изъ нихъ молодая; она поднимаетъ руку и, смотря на возлъ нея стоящую пожилую задумчивую женщину, въроятно Елисавету, указываетъ на Захарія. Внизу. въ двухъ отдъленіяхъ, представлено рожденіе Іоанна Предтечи. Елисавета лежить на кровати, въ классической позѣ, опустивъ голову на руку и какъ бы не обращая вниманія на то, что говорить ей молодая, оживленная дъвушка. Возль нея стоитъ, съ чашей въ рукъ, другая женщина и смотритъ ва третью, обращающую взоры на родильницу съ движеніемъ преисполненнымъ граціи и достоинства. Сцена происходить въ покоѣ сообщающемся съ другой комнатой, въ углу которой задумчиво сидить Захарія, нѣжно взирая на ребенка и собираясь писать — такъ какъ онъ пѣмъ-на дощечкѣ, лежащей на его колѣняхъ, имя, которое слѣдуетъ дать новорожденному. Младенецъ, — его держитъ на рукахъ пожилая женщина, — улыбаясь глядить на отца; возль стоить старикь; онъ поднимаетъ ручку новорожденнаго и смотритъ вопросительно на Захарію; движеніе это передано совершенно удачно. Позади изображены двѣ женщины и молодой человѣкъ; послѣдній взираетъ съ любопытствомъ на происходящее. Объ эти сцены преисполнены правды и взяты прямо изъ жизни. Различныя ощущенія, оживляющія представленныхъ тутъ лицъ, переданы какъ нельзя натуральнѣе и приближають къ людямъ эти священныя; картины. Джіотто отлично распредблилъ тутъ группы и очень върно опредблилъ свойственный

Digitized by Google

каждому возрасту его характеръ, равно какъ чувства и мысли, вызванныя въ людяхъ различныхъ лътъ однимъ и тъмъ же событіемъ.

Ниже послъдней изъ этихъ сценъ изображенъ Иродъ съ двумя собестдниками; они сидять за столомъ подъ богатымъ навъсомъ, колонны котораго кончаются на верху статуями. Воинъ подаетъ на блюдъ Ироду голову Іоанна Крестителя. Одинъ изъ собесъдниковъ отворачивается и на лицъ его выражается сожальние и вмъстъ отвращение къ кровавому дару. Онъ поднимаетъ лъвую руку съ движеніейъ отверженія. Фигура эта, по силъ выраженія, не уступаетъ Апостоламъ тайной вечери Andrea del Castagno и Leonardo da Vinci. Съ другой стороны дочь Иродіады играетъ на небольшой лиръи, поднимая взоры къ верху, собирается плясать. Она необыкновенно траціозна; голова ея убрана со вкусомъ, какъ это дълали знатныя флорентинки временъ Джіотто. Надо замѣтить, что Саломея своей позой и красивыми складками одежды напоминаеть фигуру Аполлона съ лирой, встръчающуюся въ античной скульптуръ и всего чаще въ барельефахъ саркофаговъ. Позади ея двое слугъ; одинъ изъ нихъ скрестивъ руки печально смотритъ на голову Іоанна; другой глядитъ на нее скорће съ любопытствомъ, чёмъ съ сожалёніемъ. Налёво отъ зрителя изображенъ красивый молодой человъкъ, играющій на скрипвъ; онъ преисполненъ натуральной граціи и изящной непринужденности, что даеть особенную привлекательность всей его фигурь. Это чисто типъ юношей возрожденія, какъ Саломея типъ дъвушекъ тойже эпохи. Въ глубинъ, налъво отъ зрителя, написана башня съ рѣшетчатой дверью, чтобы указать на темницу, мѣсто заключенія и казни Іоанна. Направо отъ зрителя, въ другомъ покоъ сообщающемся съ первымъ посредствомъ двери, изображена снова молодая Саломея; она стоить на колъняхъ передъ своей сидящей матерью и подаеть ей на блюдъ голову Іоанна. Лицо Иродіады совершенно стерто и вообще фреска эта очень пострадала, но то, что отъ нея сохранилось, можетъ дать намъ очень върное понятіе о талантъ Джіотто и объ его способности выражать въ красивыхъ формахъ мысль ЖИВОПИСЬЮ.

На противоположной стѣнѣ изображенъ островъ Патмосъ; Евангелистъ Іоаннъ представленъ спящимъ; голова его покоится на правой рукѣ. Надъ нимъ Спаситель на облакѣ и одно изъ сложныхъ апокалиптическихъ видѣній. Подъ этой фреской написано воскресеніе Друзіаны; она привстала и сидитъ на носилкахъ какъ бы освободившись отъ давящаго сна; движеніе ея вполнѣ натурально. Передъ нею стоитъ Іоаннъ Евангелистъ, протягивая правую руку; фигура его грандіозна, величественна. Двѣ женщины бросились на колѣни къ его ногамъ, складывая руки какъ для молитвы; на лицѣ ихъ отражается таинственное ожиданіе чуда и вмѣстѣ увѣренность въ необыкнөвенную силу Апостола. Возлѣ Іоанна такъ же на колѣняхъ стоитъ молодой человѣкъ; руки его сложены на груди и онъ смотритъ съ удивленіемъ на Друзіану. Позади Евангелиста написаны нѣсколько мужчинъ, можетъ быть ученики его, и всѣ въ разныхъ положеніяхъ; одинъ изъ нихъ молись поднимаетъ къ небу сложенныя руки. За нимъ идетъ съ трудомъ калвка на костыляхъ, волоча ногу, желая и для себя чуда. Иозади Друзіаны изображены 12 фигуръ; въ числѣ ихъ находятся носильщики; одинъ изъ послѣднихъ, смотря на воскресающую, въ удивленіи поднимаетъ руки. Изъ толпы представленной тутъ отдѣляются двое мужчинъ, задрашированныхъ въ широкіе плащи, падающіе красивыми складками; они стоятъ въ позѣ преисполненной достоинства, спокойно п внимательно взирая на происходящее. Такой видъ должны были имѣть степенные граждане флорентинской республики. Вся сцена происходитъ вблизи городскихъ стѣнъ. Къ несчастію, фреска эта мѣстами попорчена и пѣсколько утратила свой первоначальный колоритъ.

Въ той-же капеллъ изображенъ Евангелистъ Іоаннъ, поднимающійся на небо. Туть особенно привлекаеть внимание зрителя различное выраженіе людей, собравшихся къ могилъ Апостола, въ чаянія найти его въ ней и пораженныхъ дучезарнымъ появленіемъ на небѣ Спасителя, окруженнаго святыми, который принимаеть Іоанна. Одинъ изъ присутствующихъ упалъ на землю, закрывая лицо рукою, не вынося небеснаго сіянія. Другой, желая взглянуть на чудо, заслоняеть глаза ладонью, отступая, изумленный неожиданнымь и чудеснымь явленіемь. Съ другой стороны могилы одинъ изъ присутствующихъ подноситъ руку къ подбородку, выражая сомнѣніе. Возлѣ него стоящій пожилой человъкъ, съ длинной бородой, нагибаясь, смотритъ недовърчиво въ могилу, дабы увъриться, что тъло Евангелиста уже болъе не находится въ ней. Изображенный подлъ него человъкъ такъ же глядить въ могилу, ища въ ней учителя. Рядомъ плотный мужчина, и на видъ довольно грубоватый, представленъ въ оживленномъ движенія, съ поднятыми руками; онъ поворачиваетъ голову и смотритъ въ большомъ удивлении на своего сосъда. На лицъ послъднято отражается его сомнѣніе. Разнообразныя чувства и мысли, возбужденныя этимъ необыкновеннымъ событіемъ, очень живо переданы туть на янцахъ присутствующихъ. Стѣнопись эта не только была попорчена, но в подверглась неловкому возстановлению.

Фрески капеллы Барди въ церкви Santa Croce, такъ же работы Джіотто, имѣютъ тотъ же характеръ, какъ и описанныя выше произведенія его. Онѣ изображають сцены изъ жизни святого Франциска, и въ одной изъ нихъ онъ представленъ въ ту минуту, когда, отказавшись отъ всёхъ земныхъ благъ, въ присутствій властей города Ассизи, епископа и своего отца отдаетъ послъднему и свою одежду. Извъстно, что сынъ Пьера Бернардоне, богатаго гражданина Ассизи, рожденный для роскошной жизни, не смотря на юношескій возрасть, добровольно посвятилъ себя добрынъ дѣламъ и удалился отъ удовольствій, свойственных его лътамь. Раздраженный его равнодушіемъ ко всему світскому, отецъ св. Франциска призвалъ его на судъ передъ властями города Ассиви; но будущій святой отказался отъ отцовскаго имънія, и отдалъ родителю даже и то платье, которое было на немъ. Разгиъванный отецъ держитъ въ рукахъ одежду, возвращенную ему сыномъ; въ сердцахъ онъ хочетъ на него броситься, и родственники съ трудомъ удерживаютъ его. Юный красивый Францискъ, поднимая руки, молится Богу; лицо его выражаетъ покорность и одушевлено упованиемъ; онъ уже подъ покровительствомъ церкви, и епископъ прикрываетъ его наготу своимъ плащемъ. Лица духовенства изображены позади епископа въ разнообразныхъ и оживленныхъ движеніяхъ; мальчикъ заносить руку, намъреваясь бросить камень въ св. Франциска, символизируя презръніе людей къ удаляющимся отъ рутины, оттого что считается благоразумнымъ. Одинъ изъ духовныхъ удерживаетъ мальчика, схвативъ его за волосы и за руку, покоряясь повелительному взгляду епископа. Въ противоположной сторонъ, на первомъ планъ изображена женщина, такъ же за волосы и за руку удерживающая мальчика, готоваго такимъ же образонъ оскорбить святого. Фонъ картины составляетъ красивое зданіе. Фреска эта зам'вчательна ея сочиненіемъ, драматическимъ дъйствіемъ и правдой движенія фигуръ. Частями она была исправлена, и это, разумъется, только испортило ее; тъмъ не менъе талантъ Джіотто проявляется туть во всей его силь и со всеми его особенностями.

Внизу, на той же стви Джіотто написаль смерть св. Франциска. Онъ лежитъ на постели, оплакиваемый своими учениками. Сомнъвающійся Іеронимъ <sup>1</sup>) трогаеть одно изъ отпечатлівній пяти язвъ Спасителя-именно находящееся въ боку-которыя, какъ извъстно, получилъ чудеснымъ образомъ св. Францискъ. Четыре ученика монаха изображены по два съ каждой стороны; двое изъ нихъ нагибаясь цълуютъ почтительно, поднимая ихъ, руки скончавшагося учителя; двое другихъ цёлуютъ его ноги. Нъсколько братій стоятъ возлъ тъла Франциска, смотря на него печально или съ религіознымъ восхищеніемъ. Другая группа монаховъ написана въ ногахъ постели умершаго; одинъ изъ нихъ держитъ крестъ, двое другихъ-свѣчи. Въ головахъ трое францисканцевъ поютъ, держа раскрытую книгу; передъ ними монахъ, стоящій у изголовья умершаго, поднявъ голову, глядитъ въ удивлении и радости на Франциска, несомаго на небо, что представлено слёдующимъ образомъ: полуфигура святого написана въ дискъ, поддерживаемомъ четырьмя ангелами; онъ смотритъ вверхъ поднимая руки и показывая отпечатлёвія язвъ Спасителя; возлё послёдняго монаха другой францисканецъ, сложа руки и опираясь на постель. взираеть съ глубочайшей печалью на лицо умершаго учителя. Въ этихъ двухъ фигурахъ прекрасно выражены чувства, вызванныя смертью св. Франциска: съ одной стороны печаль, что онъ покинулъ братію, а съ другой радость, что для него началось вѣчное блаженство. Двое постороннихъ людей изображены позади поющихъ монаховъ; они съ любопытствомъ смотрятъ на происходящее. Вся сцена представлена въ дворикъ; въ глубинъ стъна; налъво и направо видны входы въ церковь и монастырь. Фреска эта была частью попорчена постановкой въ этомъ мъстъ мраморнаго саркофага и послъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это былъ знатный гражданинъ города Ассизи, который не хотвлъ върить въ стигматы св. Франциска и желалъ убъдиться въ нихъ лично. (Fioretti di Sau Francesco, vol. sec. cap. V).

удаленія его возобновлена; но сквозь эти реставрація, вполнѣ на умѣстныя, видна еще кисть Джіотто и его склонность къ психиче скому разбору. Выраженія лицъ, присутствующихъ тутъ, сведены в одинъ общій пунктъ и поражаютъ зрителя глубиною чувствъ и св лою драматизма.

Въ часовнъ Медичи той же церкви находится образъ, написанни Джіотто на доскъ для капеллы Барончелли. Это лучшее изъ произве деній его кисти, исполненныхъ на деревѣ; но надо замѣтить, ч ствнопись была настоящимъ элементомъ Джіотто и что фрески еп стоять несравненно выше живописи на доскахь. На этой иконъ изб бражена Богоматерь, скромно и кротко склонившаяся передъ Хри стомъ, который объими руками надъваеть ей на голову вънецъ; кру гомъ представлены святые, мученики и ангелы въ различныхъ поло женіяхъ. Внизу возлѣ ступеней трона стоять на колъняхъ по д ангела съ каждой стороны; взоры ихъ подняты на Христа и Мадонни они держать каждый вазу съ цвътами. Мы часто видимъ во фо скахъ и картинахъ мастеровъ итальянскаго возрожденія ангеловъ с цвѣтами въ рукахъ, --- мотивъ очень граціозно характеризующій ра боты этой эпохи. Черты лица Спасителя, одушевленнаго добротой правильны, и на ликъ Богоматери отражается ея чистота. Ангел прекрасны; одни поютъ или играютъ на различныхъ инструментахъ другіе слушають небесную музыку и съ восторгомь смотрять на Сп сителя и Богоматерь. Величественны и преисполнены достоинств фигуры патріарховъ, Апостоловъ, святыхъ обоего пола, мучеников и мученицъ; всѣ они сохраняютъ традиціонные типы. Женскія фи гуры очень граціозны и одежды ихъ падають красивыми складкань. Драпировка вообще хорошо передана и соотвътствуетъ движеніять твла; исполнение отличается тщательностью. Но при изображения небесныхъ сценъ Джіотто не достигаеть той набожной чистоты, то высоты религіознаго чувства, которыя мы замѣчаемъ, напримѣръ, въ работахъ монаха Беато Анджелико, продолжавшаго традиція в зантійскаго стиля и понятія о Божествѣ народовъ Востока семити ческаго, передаваемыя имъ просвѣтленными итальянскими формани. Джіотто начинаеть вносить земные элементы въ свои священные сюжеты, что и составляетъ главную особенность произведеній мастеровъ итальянскаго возрожденія. Потому онъ изображалъ лучше сцены нашего міра, чѣмъ небесныя. Энергія и глубина мысли, выраженныя въ его земныхъ картинахъ, поражая и увлекая зрителя, удаляють его внимание отъ встръчающихся недостатковъ. Послъдние дълаются замътнъе въ сюжетахъ небеснаго характера, болъе отвлеченнаго ваправленія. На землѣ, анализируя духовную жизнь людей, ихъ чувства и мысли, въ ежедневной обстановкв, Джіотто былъ въ своемъ элементь больше, чъмъ изображая коронование Богоматери Христонъ на небъ и тому подобное.

Въ образѣ Богоматери <sup>1</sup>) сидящей на великолѣпномъ тронѣ, съ младенцемъ Христомъ на рукахъ, написанномъ Джіотто на деревяв-

<sup>1)</sup> Онъ теперь въ Флорентинской Академіи художествъ.



ной доскѣ, еще много византійскаго. У Спасителя довольно серьезный видь; это скорве маленькій человекь, чемь ребенокь; правой рукою онъ благословляетъ, а въ лъвой держитъ полураспущенный свертокъ пергамента. Особенную предесть придаютъ этой картинъ окружающіе тронъ Богоматери ангелы, граціозно одушевленные. Два изъ нихъ, на переднемъ планѣ, стоятъ на одномъ колънѣ, направо и налъво отъ трона Богоматери, держа каждый вазу съ цвътами; двое другихъ несутъ по коронѣ. Мадонна красива и имъетъ вполнъ итальянский типъ. Вся сцена написана на золотомъ грунтв. Образъ этотъ помъщенъ во Флорентинской Академіи художествъ возлѣ изображенія Мадонны Чимабуэ, о которомъ говорено выше; ихъ раздѣляеть только дверь, и сравнивая эти произведенія двухъ замвчатель. ныхъ художниковъ, зритель можетъ легко убъдиться, на сколько Джіотто опередниъ Чимабуэ. Не трудно замътить, что типы у Джіотто красивве, колоритъ живве, въ фигурахъ болве жизни, лица менве сонны, болѣе выразительны, рисунокъ правильнѣе, техническое исполненіе удовлетворительнѣе, чѣмъ у Чимабуэ.

Несмотря на сохраненіе традиціоннаго характера въ изображеніяхъ Мадоннъ Джіотто, нѣжность и задумчивость беруть въ нихъ верхъ надъ величіемъ и торжественностью Царицы Небесной. Напротивъ, у Чимабуэ и живописцевъ сіэнской школы, находившихся въ болѣе сильной степени, чѣмъ Джіотто, подъ вліяніемъ византійскаго стиля, оффиціальный характеръ удаляетъ на второй планъ материнскія чувства Богородицы.

Многія изъ работъ Джіотто погибли; онѣ находились или въ церквахъ сломанныхъ впослёдствіи, какъ напримёръ въ древней Базиликѣ св. Петра въ Римѣ, разрушенной для построенія новой; или въ церкви св. Франциска въ Римини, не существовавшей уже во вреиена Вазари; или были замёнены живописью болёе позднихъ художниковъ, какъ напримёръ въ Palazzo Pubblico въ Падуѣ и въ другихъ церквахъ и общественныхъ зданіяхъ. Нёкоторыя фрески Джіотто покрыли бёлой, водяной краской, какъ напримёръ въ церкви Santa Сгосе во Флоренціи, въ тѣ времена, когда не придавали никакого значенія памятникамъ живописи первыхъ временъ возрожденія.

Джіотто умеръ въ 1336 г.; онъ работалъ много; можно даже сказать, что ни одинъ изъ художниковъ итальянскаго возрожденія не произвелъ больше его и не писалъ въ столькихъ городахъ Италіи, отдаленныхъ другъ отъ друга, какъ онъ. Его призывали папы, короли, знатные и богатые люди, поручая ему значительныя работы.

Въ живописи Джіотто рисунокъ, разумѣется, не лишенъ недостатковъ, особенно при представленіи нагого тѣла; онъ не всегда вѣренъ до подробностей и при изображеніи одѣтыхъ людей. Округленіе тѣла, вообще моделировка постоянно очень мало опредѣлены и недостаточны. Головы нерѣдко угловаты, и нѣкоторыя части ихъ, обыкновенно лобъ и затылокъ, не вполнѣ выработаны; подбородку дана квадратная, прямоугольная форма; глаза такъ же поставлены не всегда правильно и удачно; вообще замѣтно не полное знаніе анатоміи. Оконечности рукъ и ногъ у Джіотто правильнѣ нарисованы и тоньше, чёмъ у его предшественниковъ; лица оживлены; фигуры движутся свободно. Онъ обыкновенно схватываетъ и передаетъ жестъ въ его полной натуръ. Одежды изображенныхъ имъ людей написаны лучше, чѣмъ у Византійцевъ, которые любили мелкія складки. У Джіоттю онѣ широки и представляютъ освѣщенныя массы; иногда однако одѣяніе его фигуръ принимаетъ картонный видъ и, закутывая ихъ съ ногъ до головы, не позволяетъ угадывать формы тѣла. Такъ же въ пейзажѣ Джіотто много условнаго; это болѣе намеки на природу, чѣмъ изображеніе ея. Зданія писались имъ лучше ландшафтовъ, хотя и съ погрѣшностями въ перспективѣ. Все это однако пріятнѣе глазамъ безжизненнаго золотого грунта Византійцевъ.

О колоритѣ Джіотто трудно судить, такъ какъ то, что всего болѣе страдаетъ во фрескахъ отъ времени, сыростя и другихъ невыгодныхъ условій, это ихъ краски. Почти во всѣхъ стѣнописяхъ Джіотто цвѣта потускнѣли, измѣнились, полиняли, но, не смотря на все это, можно однако заключить, что онъ преобравовалъ темные византійскіе тоны, которые уже Чимабуэ старался нѣсколько оживить, въ свѣтлый, веселый, теплый колоритъ. Живопись «al fresco», т.-е., по свѣжей штукатуркѣ, Джіотто кончалъ сухими красками (al secco).

Не взирая на недостатки, встръчающіеся въ работахъ Джіотто, онъ почти всегца доходитъ до полнаго выраженія своихъ идей въ выводимыхъ имъ лицахъ, и если разобрать его фигуры, то увидишь, что движенія ихъ вполнѣ и какъ нельзя яснѣе передають то, чте желалъ выразить живописецъ. Въ формахъ, употребляемыхъ этить мастероиъ слышится, нельзя не согласиться, новый языкъ, способный передавать всъ требованія сюжета, всъ мысли сочинителя І абстрактныя идеи. Но въ живописи Джіотто всего болбе замбчательна глубина его мысли. Главная цёль его—анализъ души человъка, разборъ его чувствъ, передача различныхъ сторонъ его характера, ею иравственнаго состоянія, что ведетъ прямо къ философскому размышленію. Въ этомъ отношенія Джіотто можно назвать первывъ живописцемъ возрожденія; онъ мыслитель и аналистъ; священные сюжеты уже представляются имъ въ другомъ свътв, чъмъ у визавтійскихъ мастеровъ. Особенно силенъ Джіотто въ психологической области, и онъ передаетъ духовное состояніе людей, прибъгая къ натурѣ, взявъ ее въ основаніе своей художественной производительности, подражая ей, но освъщая ее своею мыслью.

Вмѣсто величественныхъ, но одвообразныхъ и натянутыхъ фигурь византійскаго стиля, которыя производятъ поражающее дъйствіе и вызываютъ благочестивыя стремленія, но являются какъ темные, непонятные образы, какъ рѣчь на незнакомомъ языкѣ, Джіотто изображалъ фигуры очень вѣрно и ясно выражавшія чувства живыхъ людей и съ которыми зритель духовно сообщается. Этотъ живопясецъ первый ввелъ въ священные сюжеты жизненную обстановку итальянцевъ и началъ выражать въ предѣлахъ христіанства чувства и мысли, душевныя движенія, которыя не встрѣчались въ произве деніяхъ предшественниковъ Джіотто. У него мы видимъ уже не страхъ, не видѣнія апокалицтическія, не ужасъ, не томленіе при мысли о ученіяхъ ада, но идеи порожденныя философскимъ размышленіемъ. артины страшнаго суда изображались и Джіотто; онъ такъ же пеедавалъ ихъ съ ужасающими подробностями, какъ средневѣковые и изантійскіе художники; но эти идеи семитическаго христіанства, выажающіяся въ изобразительномъ искусствѣ, не исключительно пребладаютъ въ живописи этого мастера, и у него рядомъ съ ними азвивается философская мысль. Христосъ у Джіотто уже не такъ акъ въ византійскомъ искусствѣ только Богъ, никогда, даже и въ ценахъ его мученій, въ сюжетахъ вполнѣ земныхъ, не теряющій ожественнаго характера. Это человѣкъ цереносящій всѣ страданія еловѣческія. Въ сценахъ священной исторіи у Джіотто являются ерты, подмѣченныя въ дѣйствительной жизни, и драматическій элеентъ. Энергія выраженія, краснорѣчіе, позы и жесты, сила сочиенія, непринужденность въ распредѣленіи фигуръ, богатство детаей—у него иногда поразительны и невольно приводять въ удивленіе.

Джіотто быль не только живописець, но и архитекторь; его надюру была поручена постройка всёхь общественныхь зданій флоренинской республики; онь такь же управляль работами флорентинкаго собора. Но самое замѣчательное зданіе, воздвигнутое имъ, этоюлокольня башня, находящаяся возлѣ Santa Maria del Fiore во Флоренціи. Не смотря на ея величину <sup>1</sup>), архитектурные размѣры этой башни до того созвучны, горизонтальныя и вертикальныя линіи ея находятся въ такой полной гармоніи между собою, ея украшенія такъ удачно приложены къ ея формамъ, такъ полно вяжутся одно съ друсимъ, что это зданіе представляется зрителю небольшимъ предмегомъ, столь изящнымъ, что невольно хочется, смотря на него, взять его въ руки и, осмотрѣвъ кругомъ, наглядѣвшись на него вдоволь, осторожно положить его въ футляръ, какъ кладутъ изящный уборъ. Справедливо сказалъ про эту башню императоръ Карлъ V, что ее кочется поставить подъ стеклянный колпакъ.

Ажіотто пользовался большимъ уваженіемъ своихъ современниковъ. Данте, который, какъ кажется, посътилъ его въ Падуъ, въ то время када онъ писалъ фрески Мадонны dell'Arena, называетъ его въ Бокественной комедіи <sup>2</sup>) самымъ знаменитымъ живописцемъ его времени; точно такъ же и Петрарка говоритъ о Джіотто, какъ о первомъ художникъ вѣка, слава котораго велика среди его современниковъ <sup>3</sup>). Въ своемъ завѣщаніи Петрарка отказываетъ картину Джіотто, изображающую сцену изъ жизни Богоматери, владътелю Падун—Francesco de Carrara—потому что, какъ говоритъ этотъ поэтъ, онъ не обладаетъ ничѣмъ болѣе достойнымъ своего покровителя. Красота этой картины, прибавляетъ Петрарка, несвѣдущимъ въ живописи непонятна, но приводитъ въ удивленіе знатоковъ. Историкъ Villani <sup>4</sup>) говоритъ, что Джіотто образы людей и ихъ движенія пред-

<sup>3</sup>) Epist. famil. lib. 5, ep. 17.

<sup>1)</sup> Она 84 метровъ вышины.

<sup>2)</sup> Purgatorio Canto XI.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Cronaca di Giovanni Villani Lib. XI, c. 12, Firenze 1823.

- 172 --

ставляеть какъ нельзя болъе натурально; ваятель Lorenzo Ghibe пишеть 1), что Джіотто сдѣлаль искусство натуральнѣе. Боккачи устами одного изъ своихъ разскащиковъ—Pamfilo выражаетъ ин ніе <sup>2</sup>), что Джіотто первый живописець въ мірѣ, свѣтило флоре тинской славы и востановитель живописи. Онъ столь великій талант говорить Pamfilo, что нътъ предмета, котораго онъ не изобразияъ б совершенно такъ, какъ онъ есть въ натурѣ, и въ живописи его в кажется не представленнымъ, а дъйствительнымъ. Не только Villan но и другіе историки говорять о Джіотто; такъ напримѣръ, лѣтош сецъ Bicobaldo изъ Феррары 3), считаетъ нужнымъ упомянуть, в 1312 г., т.-е. когда Джіотто было 36 літь, этого живописца и е замѣчательныя произведенія при описаніи тогдашняго состояніи Ит ліи. Назначая его въ 1334 г. главою художниковъ, правительст республики объявляеть, что онъ великій и достойный уваженія и эстро. Итальянскіе города, и особенно Флоренція, уже въ XIII ст. доказали не разъ, что они умѣли цѣнить работы художниковъ и при влекать ихъ къ себъ; но ни одинъ изъ предшественниковъ Джіот въ искусствѣ не пользовался такимъ уваженіемъ гражданъ флорея тинской республики, какъ онъ, и слава этого живописца живетъ и нашихъ пней въ Италіи.

## YII.

## Николо Пизано.

Въ Италіи возрожденіе скульптуры началось раньше живописи и смотря на то, что послъдняя болъе чъмъ пластическія формы сл собна передавать христіанскія идеи. Это случилось безъ сомнъв потому, что нёкоторые памятники нластики уцёлёвшіе отъ Римля находились передъ глазами Итальянцевъ XIII ст., тогда какъ пр изведенія плассической живописи были уничтожены временемъ людьми и не могли служить моделями мастерамъ эпохи возрождени Понятно, что лишь только итальянскіе скульпторы почувствовали себѣ силу удалиться отъ византійскихъ средневѣковыхъ типовъ, и торымъ слъдовали до того времени, они, прежде чъмъ искать въ в туръ самобытныхъ образовъ, были склонны повторять образцы б лве совершенные, чвиъ византійскія модели, и болве способные в ражать тѣ идеи, которыя начинали пробуждаться въ умѣ италыя цевъ на заръ возрождения. Къ тому же мастера этой эпохи был такъ сказать, наслъдниками классической культуры, и при первой оживленіи ихъ мысли должны были обратиться невольно къ тви произведеніямъ, которыя дошли до нихъ отъ ихъ предшественняков



<sup>1)</sup> Commentarii.

<sup>2)</sup> Decamerone, Giornata VI, Novembre 5.

<sup>3)</sup> Muratori Ser. IX, 255.

е. отъ людей одного съ ними племени, жившими подъ тъмъ же неэмъ, среди той же природы, въ которой жили они. Памятники античй пластики существовали и раньше въ Италіи, но они не имъли чкакого вліянія на средневъковую скульптуру; надо было пробуденіе, въ извъстной степени, арійскаго ума и виъстъ съ нимъ хужественнаго вкуса у Итальянцевъ для того, чтобы они обратили нимание на произведения классической пластики и стали употреблять і формы, какъ способъ передачи новой мысли. Притомъ, художикъ начинающій артистическую эпоху, чьи силы еще не вполнъ предблены, ищущій дорогу отъ натуры къ искусству, склоненъ къ одражанію тёмъ произведеніямъ художества, въ которыхъ переходъ ють совершонь уже съ правдой и полнотою, ему недоступными. адо было такъ же со стороны итальянцевъ сознаніе несовершенгва тъхъ редигіозныхъ изображеній и ихъ удаленіе отъ натуры, оторыми довольствовались ихъ предки, чтобы памятники классичеваго искусства послужили имъ какъ бы путеводителями въ новымъ удожественнымъ произведеніямъ.

Дъйствіе памятниковъ античной скульптуры на рождающееся итальпское и франко-герианское художество было такъ сильно, что всюду ат они сохранились, вліяніе ихъ обнаруживается самымъ яснымъ ю́разомъ. Но дъйствіе это, разумъется, принимало различный видъ, югласно нравственнымъ условіямъ, образованію и художественнымъ лособностямъ тъхъ людей, вниманіе которыхъ было возбуждено произведеніями классическаго искусства. Самое подражаніе античному ыло потому двоякаго рода; оно состояло или въ прямой копіи, какъ ио дѣлали иногда скульпторы по ту сторону Альпъ, поивщавшіе въ вои работы повторенія античныхъ фигуръ съ тёми поврежденіями, юторыя причинило имъ время, -- это встрвчаемъ мы. напримвръ, въ жульпторахъ собора города Реимса, во Франціи и въ средневъковой пальянской пластикъ, – или античныя изваянія были приняты какъ юдели и примънялись скульпторомъ, пройдя черезъ призму его взгляда 1 подвергнувшись его художественной критикъ. Такъ дълали съ ильшей или меньшей свободой итальянские мастера возрождения.

Первый изъ скульпторовъ этой эпохи, начавшій въ своихъ рабоахъ перенимать формы римской пластики, былъ Николо Цизано. Энъ родился между 1205 и 1207 г. и былъ сынъ каменотеса, Петра, котораго обучился техникъ своего искусства. Во времена Николо зокругъ собора Цизы стояли римские саркофаги <sup>1</sup>), служившие гробнами значительнымъ гражданамъ и привезенные Пизанцами, какъ грофеи, изъ различныхъ странъ, въ которыхъ они воевали или вели горговлю, плавая по Средиземному морю. Согласно Вазари, мрамор-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) До каной степени, даже и вь послѣдующіе въка, памятники классическаго аскусства привлекали на себя вниманіе художниковъ возрожденія, мы увидимъ taльше. Упомянемъ теперь только слова Benvenuto Cellini. Въ своей автобіограми онъ говоритъ, что, будучи въ Пизъ, свободное оть своихъ работь время онъ восвящаль изученію барельсфовъ, античныхъ саркофаговъ, которые стояли въ большомъ количествъ въ Сатрованtо и около собора.

ный саркофагъ, въ которомъ покоилось тёло Беатрисы, матери гра фини Матильды, союзницы папы Григорія VII-го Гильдебрандта, осо бенно обратилъ на себя вниманіе Николо. Греческій барельефъ это гробницы изображаетъ Федру и Ипнолита '), а не охоту Мелеаги на кабана, какъ ошибочно говорить Вазари. Изученіе этого и других подобныхъ памятниковъ имѣло большое вліяніе на художественно развитіе Николо Пизано, и лишь только ему представился случай, онь не замедлилъ воспользоваться данными, пріобрътенными имъ при на блюденіи произведеній классической пластики.

Уже въ зрѣлыхъ лѣтахъ этотъ скульпторъ получилъ отъ Пизан цевъ заказъ воздвигнуть въ ихъ крестильницѣ каседру и украсит её мраморными барельефами. Въ этихъ работахъ какъ нельзя лучше выказывается новое направленіе итальянской скульптуры. Сюжеты выбранные Николо Пизано, которые онъ изображалъ уже инымя образомъ, чѣмъ предшественники его въ Италіи, заимствованы изв жизни Богоматери и Спасителя<sup>2</sup>). Но при этомъ ясно выказывается введеніе формъ классическаго искусства въ его сочиненія, что всего замѣтнѣе въ сценѣ рожденія Христа. Особенно прекрасна тутъ полулежачая фигура Богоматери. Ея полное, спокойное лицо, большіе, нруглые глаза напоминаютъ типъ богини Юноны; на головѣ ея, горде поднятой, діадема, съ которой обыкновенно представлялась эта богиня. Богородица принимаетъ тутъ позу римскихъ матронъ, какъ онѣ изображались на языческихъ саркофагахъ. Женщины, моющія Христа Младенца, взяты также съ античныхъ памятниковъ.

Въ сценѣ Благовѣщенія, соединенной съ рожденіемъ Спасителя, Николо представилъ на второмъ планѣ зданіе, имѣющее видъ древняго храма. У Богоматери выразительное лицо; она кладетъ правуй руку на грудь; голова ея поднята, взоры оживлены; стоя подобно героинѣ, не смотря на смущеніе отъ неожиданнаго извѣстія, она воодушевлена своимъ великимъ призваніемъ. Образъ ея очень напоминаетъ женскую фигуру берельефа римскаго саркофага, находяща гося въ Сатрозапіо. Одежда въ этихъ двухъ сценахъ взята Никола съ античныхъ образцовъ, и точно такъ же какъ у послѣднихъ, прилипая къ тѣлу, хорошо обозначаетъ его формы.

При поклонении Волхвовъ Богоматерь, напоминая Федру барельефа

<sup>2</sup>) Dr. Carl Schnaase, Geschichte der bildenden Künste im Mittelalter, Siebenter Band, Düsseldorf 1876;—Weber der Styl Niccolo Pisano's und deesen Ursprung, von Dr. Eduard Dobbert, München 1873;—Geschichte der Plastik von Dr. W. Lübke zwei Bändc;—Storia della Pittura in Italia dal Secolo II al Secolo XVI per G. B. Cavalcaselle e A. Crowe, Firenze 1875;—Charles C. Perkins, Tuscat Sculptors, 2 vols., 4<sup>0</sup> London 1864;—Dütschke, die antiken Bildwerke des Canposanto zu Pisa, Leipzig 1874; — Dr. Hans Semper, Donatello, seine Zeit und Schule; Zeitschift für bild. Kunst, Bd. VI 1871;—Hermann Grimm, Ueber Künstler und Kunstwerke I, 1865;—Le Opére di Giorgio Vasari con nuove annotazioni di G. Milanesi T. 1 (прамъчаніе Milanesi къ біографія Наколо Пазано).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Саркофагь этотъ сохранился до нашего времени и стоитъ въ пизанскоит Camposanto.

на саркофагѣ графини Беатрисы, о которомъ говорено выше, сидитъ, держа Младенца Спасителя на колѣняхъ; на головѣ ел діадема и покрывало, падающее на плечи; въ позѣ и поднятой головѣ много величія и достоинства; вся фигура ел имѣетъ видъ античной статуи. Три лошади, на которыхъ пріѣхали цари, заимствованы также у барельефа гробницы Беатрисы. Поклоняющіеся Спасителю Волхвы имѣютъ сходство съ фигурами царей на римскихъ барельефахъ; ангелъ, представленный тутъ, повтореніе аллегорическаго образа побѣды, встрѣчающагося въ клаосическомъ искусствѣ. Не только въ самихъ фигурахъ, но и въ распредѣленіи ихъ, въ этой сценѣ замѣтно подражаніе барельефамъ римскихъ саркофаговъ, хотя нельзя не сознаться, что это произведеніе рѣзца Николо стоитъ выше въ художественномъ отношеніи многихъ памятниковъ пластики Римлянъ временъ упадка ихъ искусства.

Въ сценъ введенія во храмъ фигура старца, въроятно первосвященника, которому мальчикъ поддерживаетъ лъвую руку, напоминаетъ какъ нельзя болъе индъйскаго Вакха съ юнымъ Фавномъ, изображеннаго въ той же позъ, въ барельефъ греческой вазы, находящейся въ пизанскомъ Camposanto. Но тутъ взятъ только мотивъ, потому что первосвященникъ, покрытый массивными складками одеждъ, одна изъ самыхъ тяжелыхъ и грубыхъ фигуръ всего барельефа Николо Пизано; тогда какъ Вакхъ строенъ и одъяніе его, составляя очень хорошій мотивъ драпировки, падаетъ просто и свободно. Въ этой же сценъ образъ Анны приближается къ фигуръ кормилицы Федры, представленной въ барельефъ римскаго саркофага, находящатося теперь въ Петербургъ въ Музеъ Эрмитажа.

Сцена распятія вышла неудовлетворительнѣе другихъ сюжетовъ. Тѣло Христа не красиво и передано съ погрѣшностями въ размѣрахъ. Это можетъ объясниться тѣмъ, что Николо не нашелъ на памятникахъ античнаго искусства изображенія распятаго человѣка, которое могло бы служить ему образцомъ. Другія фигуры въ этой сценѣ также грубоваты, представлены въ неловкихъ положеніяхъ и въ анатомическомъ отношеніи неудовлетворительны. Но выраженіе и здѣсь, не смотря на все это, живо передано. На лицѣ Іоанна, напримѣръ, художнику удалось передать искреннюю печаль. Также и лица двухъ женщинъ, на рукахъ которыхъ лишается чувствъ Богоматерь, выражаютъ участіе въ ея горѣ.

Фигура Спасителя въ сценѣ страшнаго суда не лишена благородства, и драпировка его одежды, безъ сомнѣнія, скопирована съ какой нибудь античной статуи. Но остальныя фигуры тутъ, которымъ даны небольшіе размѣры, карикатурны, и это особенно можно сказать о грѣщникахъ и дьяволахъ. Они скучены и тѣснятся, отнимая другъ у друга мѣсто. Одинъ изъ послѣднихъ приближается, по формамъ, къ фигурѣ, часто встрѣчающейся въ античномъ искусствѣ, именно: генія, закрывающаго лицо маскою. На лицахъ нѣкоторыхъ спасенныхъ художнику удалось выразить ихъ блаженство. Этотъ барельефъ пострадалъ болѣе другихъ; у нѣкоторыхъ фигуръ отломана годова. Аллегорическіе образы, украшающіе эту каоедру, указываютъ также на изученіе памятнивовъ классическаго художества. Фигура Геркулеса, напримъръ, употреблена какъ изображеніе силы и мужества.

Извъстность, пріобрътенная Николо его работами въ Пизъ, побудила правительство сіэнской республики заказать ему такъ же каедру въ 1266 г., и какъ обыкновенно бывало въ эту эпоху, всятяствіе муниципальнаго соперничества и соревнованія, Сіэнцы хотбли имъть памятникъ подобнаго рода, но болъе красивый, болъе значительный по размърамъ и лучше украшенный, чъмъ находившійся вы пизанской врестильниць. Это желаніе граждань Сіэны было вполе удовлетворено, и каеедра, воздвигнутая Николо въ сіенскомъ соборь выше, стройные и имветь больше барельефовь, чымь пизанская. Сюжеты не измѣнены; прибавлены только двѣ сцены: избіеніе младенцевъ и бъгство въ Египетъ. Выражение лицъ, въ сіэнскихъ барельефахъ, искреннѣе, задушевнѣе, живѣе и разнообразнѣе, чѣмъ въ пизанскихъ. Но желание Николо оживить характеристично фигуры даеть имъ иногда что-то неловкое и ненатуральное, составляющее контрасть съ спокойнымъ достоинствомъ классическихъ позъ и формъ, перенесенныхъ имъ въ свои сочиненія. Есть, однако, прогрессъ въ изображении тъла человъка; даже и античные мотивы, хотя они встръчаются здёсь рёже, чёмъ въ предшествовавшей работё Николо, чище и переняты съ большимъ пониманіемъ. Но осталась при этомъ наклонность его къ массивнымъ формамъ, къ тяжелой драпировкѣ. Въ сценъ Рождества Христова-это лучшій барельефъ всей канедры-Богоматерь, преисполненная граціи, изображена въ полулежачень положении, на богатомъ ложъ, задумчиво сложивъ руки; покрывало падаетъ съ ея головы на плечи, какъ у нѣкоторыхъ античныхъ статуй. Это вполнъ миловидный образъ, можеть быть слегка манерный, но, все-таки же, не лишенный граціи и очарованія. Ниже двъ женщины моють Спасителя младенца въ ваннѣ. Выше представлено посъщение Елисаветы Марией. Фигуры туть также скучены, какъ и на пизанскихъ барельефахъ, и въ одномъ отдѣленіи соединено нѣсколько сценъ, что вы находимъ въ скульптурѣ языческихъ римскихъ, равно какъ и христіанскихъ, саркофаговъ.

Николо Пизано является намъ, слѣдовательно, какъ подражатель античнаго искусства, и его произведенія иногда имѣютъ вполнѣ характеръ римской скульптуры временъ упадка. Можно сказать, что онъ сталъ продолжать её съ той точки, на которой она остановилась, и съ нимъ пластика начала путь восхожденія къ дальнѣйшему усовершенствованію. Въ его барельефахъ встрѣчаются выработанныя пластическія формы, величественное спокойствіе позъ, красивое расположеніе дранировокъ, благородство головъ и типовъ. Но такъ какъ движенія, которыя слѣдовало давать фигурамъ, невсегда можно было подобрать въ барельефахъ греко-римскихъ саркофаговъ и перенести ихъ цѣликомъ въ новое сочиненіе, то люди представленные въ спокойномъ положеніи всегда лучше у Николо изображенныхъ въ движеніи. Послѣдніе часто неловки, робки, массивны, широки, коротки и напоминаютъ произведенія средневѣковыхъ скульптурныхъ школъ

Можно также упрекнуть Николо въ томъ, что многіе образы, перенятые имъ у античнаго искусства, дълаются въ его барельефахъ холодными и натянутыми, и что у него невсегда хватало смълости оживить ихъ. Но Николо не былъ только кропотливымъ археологомъ, рабскимъ подражателемъ влассической пластики; онъ имълъ свой таланть и вдохновлялся античными памятниками, потому что находиль ихъ лучше всего того, что создавалось въ его время. Перенимая составъ тъла и складки одеждъ у классическаго искусства онъ старался примѣнить эти данныя къ своимъ работамъ. По его произведеніямъ замѣтно, что онъ разсматривалъ античные памятники проницательнымъ взглядомъ и съ большимъ интересомъ. Онъ понялъ духовную жизнь ихъ фигуръ, и тѣ изъ нихъ, которыя могли служить его цёлямъ, заимствовалъ и помёщалъ въ свои композиціи. Его заслуга состоить не только въ томъ, что онъ обратилъ вниманіе на памятники классической пластики, но также и въ томъ, что онъ поняль нравственный характерь фигурь греко-римскаго искусства и, такинь образомъ, открылъ путь къ возвышенію моральнаго значенія произведеній итальянской скульптуры.

Обыкновенно Никодо перенималъ съ обсужденіемъ, но случадось иногда, что выборъ его не былъ удаченъ. Онъ, напримъръ, заимствовалъ фигуры, которыя были преисполнены значенія въ міръ языческомъ, но въ его сочиненіяхъ невполнѣ могли передавать идею художника. Величіе, прелесть, чистота женскихъ фигуръ на античныхъ барельефахъ производили, какъ видно, на него сильное впечатлѣніе и поражали его воображеніе; онъ потому любилъ брать ихъ въ образцы, вслѣдствіе чего, Богоматерь въ его сценахъ Благовѣщенія, Рождества Христова и поклоненія Волхвовъ является какъ древняя Римлянка, но потому также довольно холодна и равнодушна; то-же самое можно сказать объ индѣйскомъ Вакхѣ въ сценѣ приношенія во храмъ. Напротивъ, другія фигуры, при созданіи которыхъ вліяніе античнаго искусства не участвовало, какъ напр. образъ Іоанна возлѣ распятаго Христа, въ барельефѣ пизанской каоедры, лучше отвѣчають своему назначенію.

При всемъ подражаніи античнымъ моделямъ Николо не отказывался иногда отъ натуры и наблюдалъ жизнь. Нельзя потому сказать, что онъ искалъ природу только въ памятникахъ классическаго искусства; такъ напримъръ, въ сценѣ избіенія младенцевъ, представленной въ одномъ изъ барельефовъ сіэнской каеедры, отчаяніе матерей передано очень живо и драматично, даже разнообразно. Иродъ сидитъ и обращается съ повелѣніемъ къ своимъ солдатамъ, дѣлая нетерпѣливое, очень натуральное и преисполненное жизни движеніе рукою. Не всегда однако удаленіе его отъ подражанія античному и стремленіе ввести въ свои произведенія изученіе натуры было такъ удачно. Часто несостоятельность Николо проявляется въ характерахъ, въ типахъ, въ формахъ фигуръ. Это мы видимъ, напримѣръ, уже въ первой, по времени извѣстной намъ, его работѣ, именно: въ горельефѣ, изображающемъ снятіе со креста<sup>1</sup>). Тутъ уже есть нѣко-

<sup>1)</sup> Теперь въ церкви св. Мартина въ городъ Лукка.

торая свобода въ размѣщеній фигуръ около главнаго сюжета и ум ніе воспользоваться опредѣленнымъ пространствомъ, равно какъ извѣстное оживленіе всего сочиненія; но нѣкоторыя подробности, как напр. положеніе тѣла Христа, наклоненный образъ Богоматери и рис скій центуріонъ напоминаютъ неловкіе средневѣковые памятния скульптуры. Въ этомъ, равно какъ и въ другихъ барельефахъ Н коло Пизано, можно замѣтить, что, распредѣляя фигуры, онъ слѣд етъ предписаніямъ церкви, подъ вліяніемъ которой создавались и средніе вѣка художественныя произведенія религіознаго характера Въ его сочиненіяхъ есть даже слѣды указаній, означенныхъ въ книг живописцевъ Аеонской горы <sup>1</sup>).

Иногда видно со стороны Николо Пизано какъ бы усиліе отой отъ классическихъ моделей; такъ напр., въ сценѣ поклоненія Воль вовъ въ барельефѣ пизанской каеедры, тѣло мясистѣе, строеніе ел тяжелѣе, массивнѣе, чѣмъ въ другихъ барельефахъ этого художника особенно же это можно сказать о фигурахъ двухъ Волхвовъ, стоя щихъ на колѣняхъ. Формы римскаго искусства сохранены тутъ, н имъ Николо хотѣлъ придать что-то своеобразное, и желаніе прибли зиться къ натурѣ, хотя и довольно неловкое, ясно проявляется в этихъ образахъ. Одежды ихъ, такъ же не прилипая, какъ въ римско скульптурѣ, къ тѣлу, падаютъ тяжелыми, плотными складками, так что формы его нельзя открыть подъ этой массивной драпировко которой онъ часто злоупотреблялъ. Подобныя же картонныя одѣяні встрѣчаются, какъ мы уже видѣли, въ живописи Джіотто.

Такого значительнаго вліянія, какое имѣли памятники антично пластики на работы скульпторовъ возрожденія они, разумѣется, н могли имъть на живописцевъ этой эпохи, хотя у Джіотто можно подмѣтить иногда мотивы, взятые у древне-римской пластики; но это не было методической и сознательной копіей, какъ у скульпторовь. Джіотто изображаль также римскія зданія; такь напр., въ одной изъ фресокъ его, въ церкви монастыря св. Франциска въ Ассизи, онъ написаль подражаніе красивому фронтону храма Минервы, до сихи поръ сохранившемуся въ этомъ городъ, съ орнаментами, заимствованными имъ у классическаго искусства. Мы видбли также, что в фрескъ капеллы Перуцци въ церкви Santa Croce во Флоренціи, изображающей пиръ Ирода, зданіе, въ которомъ онъ происходить, украшено колоннами и статуями; нъкоторыя изъ послъднихъ нагія. Въ деталяхъ орнаментики у Джіотто, въ капеллъ Скровеньо въ Падуь, видишь также классические мотивы, какъ напр. фронтоны древнихъ храмовъ, геніи, взятые съ языческихъ саркофаговъ, статуи на верху зданій и т. д. Подобныя заимствованія формь античной пластики вь живописи возрожденія мы будемъ встрѣчать и у мастеровъ послѣдующихъ въковъ, но, разумъется, не въ такой степени, какъ у первыть скульпторовъ этой эпохи.

Появленіе Николо Пизано и значительная разница между его работами и грубыми, неоживленными произведеніями его предшествення-

<sup>1)</sup> См. Римскія Катакомбы, ч. 4, стр. 287.



вовъ, средневёковыхъ настеровъ, высёкавшихъ вполнё уродливые и неуклюжіе образы людей; рішительный шапь въ усовершенствованію, говорю я, сдёланный итальянской скульптурой съ Николо, все это имбеть что-то загадочное. Переходъ быль въ самоль дблё очень рбзокъ и съ меньшей постепенностью, чемъ въ живописи; это повело нъкоторыхъ изслидователей истории искусства въ предположеню, что Николо Пивано учился у иностравныхъ настеровъ. Нѣмецкіе писатели выставляють впередъ скульпторовъ статуй готическихъ соборовъ, а неаполитанские, но также и нъкоторые нъмецкие уче-явилось на югь Италія въ царствованіе императора Фридриха II. Вазари говорить, что Николо Пизано первоначально учился у греческихъ скульнторовъ, работавшихъ въ Италіи; но если принять въ соображение, что послѣ энохи иконоборства 1) пластическая дѣятельность почти угасла въ Византіи и ограничивалась только изображеніемъ фигуры человѣка небольшихъ разиѣровъ изъ драгоцѣнныхъ исталловъ, то увърение Вазари дълается невъроятнымъ. Новъйшие нёмецкіе писатели, какъ мы уже сказали, хотёли видёть въ быстромъ возрожденіи итальянской скульптуры, подъ рёзцомъ Николо, вліяніе нъмецкихъ готическихъ мастеровъ. Самъ Вазари подтверждаетъ это предположение, говоря въ біографіи Николо Пизано 2), что вслъдствіе раздоровъ между императоромъ Фридрихомъ и городомъ Миланомъ скульпторы и архитекторы, работавшие въ соборѣ 3) этого города, --Ломбардцы и Нѣмцы, — разсъялись по Италін, гдѣ исправили стиль не только архитектуры, но и скульптуры. Итальянскіе писатели утверадають, что подъ именемъ Ибмцевъ слъдуеть понимать Итальянцевъ. живущихъ въ Альпахъ, но доказательства ихъ очень слабы.

Ивть сомнѣнія въ томъ, что въ Италіи скульптура стояла на болѣе низкой степени, чѣмъ по ту сторону Альпъ, въ столѣтія, предшествовавшія возрожденію, и можно было бы предположить, что скульпторы статуй, украшающихъ готическіе соборы, могли имѣть вліяніе на первыхъ мастеровъ эпохи возрожденія, если бы съ другой стороны не было достовѣрно извѣстно, что примѣры ноявленія нѣмецкихъ скульпторовъ въ Италіи очень рѣдки и принадлежатъ только къ XIV и XV ст. 4), а Николо, какъ мы видѣли, жилъ въ началѣ XIII вѣка. Еще меньше, чѣмъ нѣмецкихъ мастеровъ, можно предположить вліяніе лембардскихъ скульпторовъ на работы Николо Иизано. Вообще усовершенствованія, внесенныя имъ въ итальянскую

1) См. Римскія Натаколбы, ч. 4, стр. 218 и слёд.

<sup>2</sup>) Le Opere di Giorgio Vasari con nuove annotazioni e commenti di Gaetano Milanesi, Firenze 1878.

<sup>3</sup>) Туть дъло идеть не о существующемъ, а о древнемъ соборъ, который во времена императора Фридриха увеличивался или перестроивался.

4) Schnaase, Geschichte d. b. Künste B. YII. Про одного значительнаго Кельнскаго мастера, который въ наналъ ХУ-го ст. работалъ въ Италіи, говорить съ похвалою Ghiberti [Commentari XIV]. Слъды подражания готическимъ статуямъ можно указать кое-гдъ въ Италия, но уже послъ Николо.

пластику, и стиль его, такъ рёшительно отклоняющійся оть манера готическихъ скульпторовъ, никакимъ образомъ нельзя приписать вян нію послёднихъ. Особенности произведеній рёзца Николо объясняюта подражаніемъ античнымъ памятникамъ скульптуры, находившимся у него передъ глазами; усвоеніемъ формъ классической пластики, чену его не могли научить ни ломбардскіе, ни нёмецкіе мастера, у которыхъ не было пока еще глазъ для оцёнки достоинствъ античной скульптуры.

Нъкоторые ученые утверждають, что Николо есть представитен школы скульптуры, которая щла оть древней этрурской пластики в существовала всъ средніе въка въ горахъ Тосканы. Но это предположение основывается на одномъ только памятникъ, именно: барельефа, находящемся теперь въ сізнскомъ соборѣ, въ Капедаѣ S. Ansane, сюжеты вотораго: Благовѣщеніе, рожденіе Спасителя и поклоненіе Волхвовъ. Эти сцены изображены въ особенномъ стилъ, имъющемъ нъкоторое сходство съ этрурскими барельефами. Однако существоване школы пластики нельзя доказать только однимъ произведениемъ ея Есть въ Тосканъ и другіе барельефы также довольно грубаго стиля, но они очень разнятся между собою. Съ другой стороны Rumohr 1) и, послѣ него, Crowe и Cavalcaselle \*) думають, что Николо Пизано не быль Тосканець, но по рождению и художественному воспитанию принадлежаль югу Италіи. Этого мибнія также и другіе ибмецкіе в итальянскіе инсатели. Въ одномъ документь 1266-го г. въ имени отца Николо, Петра, прибавлено «de Apulia», т. е. изъ Апуліи. Это повело въ предположению, что родъ Николо происходилъ изъ Апули въ южной Италіи и что скульпторъ этотъ получилъ тамъ свое первоначальное художественное воспитание. Мибние это отчасти опирается на то, что на когѣ Италіи сохранилось нѣсколько произведеній пластики, имъющихъ нъкоторов сходство съ работами Николо Пизано 3). явившихся на свъть 12 лъть послъ окончанія барельефовъ пизанской каеедры. Но если предположить, что Николо получиль художественное воспитание на югь Италии, гдъ во времена Фридриха II могла существовать школа пластики, то какъ объяснить, что первыя изъ его произведеній, напримъръ горельефъ снятія со Креста въ соборь города Лукка стоить такъ низко въ художественномъ отношения въ сравнения съ барельефами пизанской казедры. Milanesi указаль притомъ, что Апулія называлось одно изъ предмъстій города Лукки в также деревущка въ трёхъ инляхъ отъ города Ареццо. Слъдовательно, указание Апулія въ вышеназванномъ документь не есть еще доказательство, рѣшающее вопросъ. Надо также замѣтить, что произведенія ръзца Николо, какъ напримъръ, барельефы пизанской казедры, 109ти на столько же выше въ художественномъ отношении немногихъ памятниковъ пластики юга Италіи, какъ и работъ его предшественниковъ

<sup>1)</sup> Italienische Forschungen, 1827.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Storia della Pittura in Italia dal Secolo II al Secolo XVI.

<sup>3)</sup> D. Salazaro, Studi sui monumenti dell' Italia meridionale dal IV al XIII Secolo, Napoli 1871.

з Тосканѣ. У неаполитанскихъ скульпторовъ вовсе не видно наклонюсти, замѣчаемой нами у Николо, подражать античнымъ памятниамъ, и тѣ изъ послѣднихъ, которые вошли въ его скульптуру, нахоятся въ Пизѣ, а не въ неаполитанскихъ провинціяхъ. Все это преословитъ художественному воспитанію Николо Пизано на югѣ Италіи.

Вопросъ потому остается спорнымь и неръшеннымъ. Всего въроятte, что Николо родился въ предмъстіи города Лукки, называемомъ pulia-Апулія, что онъ учился скульптурь у одного изъ мастеровъ того города и, сдълавшись нъсколько извъстенъ какъ хорошій скульпюръ, получилъ заказъ высъчь барельефы кассдры баптистерія Пизы, видель тамъ произведенія античной пластики, и это было для него івкоторымъ родомъ откровенія. Вмёстё съ освобождающимся умомъ Італьянцевь пробудились и художественныя способности этого народа. <u> 15которое измѣненіе въ редигіозныхъ понятіяхъ; удаденіе отъ созерца-</u> ИЯ ПЛОТИ КАКЪ ГРЪХОВНАГО НАЧАЛА, А ПАМЯТНИКОВЪ ЯЗЫЧЕСКАГО ИСКУССТВА какъ произведений дьявольскихъ; устранение въ нъкоторой степени сештическихъ идей, преобладавшихъ въ средневъковомъ католицизиъ, поудили художниковъ, явившихся на зарѣ возрожденія, иными глазами посмотръть на влассическую скульптуру, чъмъ ихъ предшественники, оцвнить врасоту римской пластики и перенести ся формы въ свои сочиненія. Это можеть вполн'в объяснить стиль Николо Пизано и тотъ фактъ, что онъ обратияъ вниманіе на древніе барельефы, передъ которыми прошам равнодушно нѣсколько поколѣній скульпторовъ предшествующихъ въковъ. Название Пизано, которое постоянно прибавлаеть къ своему имени Николо на надписяхъ исполненныхъ имъ работъ, происходитъ, по всей въроятности, оттого, что послъ замъчательныхъ для того времени изваяний, произведенныхъ этимъ художникомъ въ крестильницъ Пизы, жители этого города дали ему права гражданства, какъ это часто делалось въ муниципальныхъ республивахъ, и такимъ образомъ названіе Пизано было для Николо чёмъ-то въ родѣ почета.

Споръ о происхождении стиля Николо Пизано, возбудившій также и патріотическое чувство Нѣицевъ и Итальянцевъ, вызвалъ цѣлую штературу, что можеть показаться нёсколько страннымъ. Манера Джіотто, нанримъръ, почти на столько же удаляется отъ стиля живописи средневъковыхъ итальянскихъ мастеровъ, какъ работы Николо Пизано отъ произведеній предшествовавшихъ ему скульпторовъ, хотя никто никогда не искалъ источника преобразованій, сдъланныхъ Джіотто въ итальянской живописи по ту сторону Альнъ, на югъ Италіи, --однимъ словомъ, внѣ его собственнаго таланта. Въ произведеніяхъ Чимабуэ и другихъ предшественниковъ Джіотто, въ самомъ дълъ, не находишь тахъ данныхъ, изъ которыхъ могли бы выработаться усовершенствованія живописи, и тёхъ особенностей, которыя выразились Съ такою полнотою во фрескахъ Джіотто, того самобытнаго, что мы встрѣчаемъ въ нихъ, слѣдуетъ искать въ преобразованіи, совершившем-Ся въ понимании христіанскаго идеала Итальянцами того времени, въ новыхъ идеяхъ, переданныхъ изобразительно геніальнымъ живописцемъ. То же самое въ нъкоторой степени можно сказать и о стилъ Николо

Пивано. Въ желаніи итальянскихь писателей 1) объяснить манеру послёдняго вліяніемъ школы скульптуры, образовавшейся на югь Иплія, въ царствованіе Императора Фридриха II-го, особенно проявляется патріотическое чувство; но въ сущности можеть ли интъть большое значение тоть факть, что Николо перенесь изъ юга Итали въ Тоскану скульптуру болбе совершенную, если въ самомъ дблё это такь было. При дальнъйшемъ своемъ развитіи пластика возрожденія, вь Италіи, въ произведеніяхъ Донателло, Гиберти, Микель Анджело, пришла въ такому совершенству и такъ далеко удалилась оть первобытнаго своего типа, что работы Николо остаются вполнѣ забытым и ихъ вовсе нельзя принимать во внимание говоря о происхождени стиля одного изъ вышеназванныхъ геніальныхъ мастеровъ. Какъ еппетскіе и авіатскіе типы, отъ которыхъ искусство древнихъ Грековь начало свой путь къ усовершенствованію, не принимаются въ 00ображеніе, когда говорять о дальнъйшемъ ходъ развитія эллиническато художества, такъ работы итальянскихъ мастеровъ, явившихся въ началь эпохи возрожденія, забываются, при разборь далеко оть нихь удалившихся произведеній художниковь послёдующихь вёковь.

Послѣ Николо Пизано другіе художники дали формань классическаго искусства, перенятыхъ имъ, болте полную жизнь и приготовили такимъ образомъ поле для новаго искусства. Это мы уже замѣчаемъ, хотя еще и довольно слабо, въ работахъ самаго замѣчательнаго изъ помощниковъ и учениковъ Никодо-Fra Guglielmo d' Agnelle. Про его жизнь извѣстно мало; онъ родился, какъ предполагають, въ Пият въ 1238-мъ г. и 19-ти дътъ вступилъ въ орденъ доминиканскихъ монаховъ. Въ 1267-мъ г. онъ находился въ Болоньб, п вибсть съ учителень своимъ Николо высвкаль барельефы праморной гробницы или саркофага св. Доминика. Памятникъ этотъ стоить 10 сихъ поръ въ церкви, посвященной этому святому въ Болоньб. Школо принадлежать туть барельефы передней стороны саркофага. изображающіе чудеса, совершонныя святымъ Доминикомъ; именю: воскрешение юноши упавшаго съ коня и несгораемая книга святото въ спорѣ съ Менихеями. Распредъленіе фигуръ, хорошо приспособленныхъ къ занимаемому ими мъсту, отличается ясностью; изложеніе событій живо и натурально. Особенно хорошо исполнена первая изъ этихъ сценъ: лошадь, хотя и скопирована съ римскаго саркофага, вполнѣ удалась; опечаленные молодые люди, поднимающе упавшаго юношу, женщины и дѣти, стоящія кругомъ, принимая участіе въ случившейся бъдъ и выражающія свое состраданіе, тать натуральны, что зритель невольно переносится въ представленное художникомъ событіе. Особенно хороши также и молящіеся монаш: можно сказать, что равнодушныхъ туть вовсе нѣтъ. Богоматерь изображенная посрединъ, раздъляя эти двъ сцены, преисполнена гращи; женская фигура, въ благородной позъ стоящая воздъ Мадонны, вношь классическаго стиля. Не столь удовлетворительны, въ художественномъ отношении, барельефы задней стороны этого саркофага, изоб-

<sup>1)</sup> D. Salazaro; Studi sui monumenti dell' Italia meridionale.

ажающіе сцены изъ жизни св. Регинальда — ученика св. Доминика, оторые приписывають Fra Guglielmo. Фигуры тугь неясно опредѣены; въ нихъ нѣтъ оконченности; лица холодны и лишены вырасенія; все составляеть какъ бы одну массу; складки одеждъ картонны тяжелы.

Гораздо полнѣе развернулся тадантъ Fra Guglielmo въ другой, бове поздней работь его, какъ теперь извъстно несомнънно ему приадлежащей, именно: въ барельефахъ каоедры церкви San Giovanni uor civitas въ Пистов. Туть представлены сцены изъ жизни Богомаери и Спасителя. Подобно Николо Пизано, Fra Guglielmo придержиался, изображая священные сюжеты, традицій, освященныхъ церювью и временемъ. Такъ напримъръ, нисхождение Христа въ адъ предтавлено совершенно такъ, какъ это дълали византійскіе мастера, и мерть Богоматери передана съ подробностями, указанными въ книгъ кивописцевъ Авонской горы, и которыя встръчаются также въ виантійскихъ иконахъ, именно: Христосъ, изображенный позади ложа Богоматери, держить въ рукахъ душу ея, имѣющую видъ младенца. Іо стилю эти барельефы приближаются къ украшающимъ пизанскую каеедру, работы Николо, и есть мотивы прямо взятые у него. Въ головахъ однако и въ движеніяхъ проявляется тутъ уже то новое, реалистическое направление, то желание передать чувства и одушевить драматически фигуры, которыя будуть полнѣе развиты сыномъ Николо-Джіованни. Живое начало это мы находимь, напримъръ, въ образѣ Богоматери, которая, при положении во гробъ тъла Христа, скорбно цёлуеть уста своего сына, и въ фигурё женщины, въ той же сценѣ, раздирающей въ отчаянии свою одежду. Выразительные образы эти переступають предблы искусства Николо и болбе глубоко оживлены, чъмъ его фигуры. Подражаніе античному замътно однако мъстами и у Fra Guglielmo; не смотря на то, что онъ былъ монахъ, нѣкоторые мужскіе образы его напоминають Юпитера; женскіе-Геру. Такъ напримъръ, въ сценъ рожденія Спасителя Богоматерь лежить на ложѣ съ діадемой и покрываломъ на головѣ; это снова античная богиня, какъ у Николо. Но приближая младенца къ Волхву, приносящему дары, онъ дълаетъ граціозное, вполнъ непринужденное движение, подмѣченное въ натурѣ, а не скопированное съ античнаго памятника или съ византійской модели. Ангелъ въ сценъ Благовѣщенія изображень юношей и фигура эта не лишена величія и прелести. Мадонна, вполнъ привлекательный образъ, граціозна и натуральна. Хороша также встрёча Богоматери со св. Елисаветой. Отдѣльно помѣщены между барельефами этой каөедры статуи красивыхъ ангедовъ и преисполненныхъ достоинства святыхъ, большихъ размѣровъ, чѣмъ остальныя фигуры. Fra Guglielmo вмѣстѣ съ другими скульпторами работаль также барельефы фасада Орвіэтскаго собора, о которыхъ будетъ говорено ниже.

- 184 -

## YIII.

#### Джіованни Пизано.

Освобожденіе умовъ въ Италіи, въ эпоху возрожденія, и пробуд деніе въ нихъ философскихъ идей повело итальянскихъ хрдожниковь къ оживленію священныхъ сценъ, изображаемыхъ ими своимъ особеннымъ національнымъ характеромъ и къ представленію ихъ въ земной ежедневной обстановкѣ. Разумѣется, ни византійское искусство, ни античная пластика не могли удовлетворить ихъ въ этомъ стреиленіи, ни дать имъ способъ ввести новыя идеи въ священныя изображенія. Какъ Джіотто не могъ оставаться вѣрнымъ, подобно своимъ предшественникамъ, византійскимъ моделямъ ввода въ религіозныя сцены философскія мысли, такъ и скульпторы этой же эпохи, удаляясь отъ образцовъ средневѣковой пластики, должны были все болѣе и болѣе преобразовывать мотивы античной скульптуры началами, взятыми изъ жизни и натуры

1

Это, какъ мы видѣли, дѣлаетъ уже въ нѣкоторой степепи Fra Gulielmo, но гораздо опредѣленнѣе и полнѣе сынъ Николо Пизано— Джіованни. Годъ его рожденія намъ неизвѣстенъ, но вѣроятно онъ родился около 1250-го г., потому что работалъ уже съ отцомъ, какъ молодой ученикъ, въ 1265-мъ г. барельефы сіэнской каведры. Онъ умеръ въ 1320-мъ г.

Пластика, переданная Николо сыну его Джіованни, подверглась вь рукахъ послъдняго значительнымъ измъненіямъ. Подражаніе натурь начало преобладать въ его работахъ надъ заимствованіемъ формъ у памятниковъ римской скульптуры. Слъды вліянія античныхъ моделей однако не совстмъ пропали въ произведеніяхъ Джіованни; такъ напримъръ, повторяющійся у него типъ лица часто напоминаетъ греческій профиль. Понятно, что итальянская пластика возрожденія, труднѣе чѣмъ скульптура по ту сторону Альпъ, могда доработаться до самостоятельнаго стиля, такъ какъ передъ глазами художниковъ въ Италіи постоянно находились памятники классическаго искусства, которымъ итальянскіе мастера на зарѣ возрожденія невольно слѣдовали. Въ франко - германскихъ странахъ, полтора столътія раньше Джіованни, уже существовали школы скульптуры, украшавшія готическіе соборы статуями, преисполненными жизни и натуры, вполнь самобытнаго характера 1), въ которыхъ не видно и слъда какого либо подражанія античному <sup>2</sup>).

Очень хорошо выказывается характеръ таланта Джіованни въ его

<sup>1)</sup> Замъчательно и очень характеристично, что въ Итали, съ раннихъ временъ возрожденія, художникъ обыкновенно на своемъ произведеніи указываеть его творца, тогда какъ по ту сторону Альпъ скульпторъ пропадаетъ не называя себя. Многочисленныя статуи готическихъ соборовъ неизвъстно къмъ были вырублены.

<sup>2)</sup> См. Рямскія Катакомбы, ч. 4 стр. 346.

--- 185 ---

статуяхъ Мадонны. Одна изъ самыхъ замѣчательныхъ находится надъ вторымъ порталомъ южной боковой стороны флорентинскаго собора. Это молодая женщина, стройная, величественная, но выбств и граціозная; она стоить и держить на лівой рукі Младенца, а вь правой цвътокъ, какъ кажется розу. Повернувъ къ сыну голову она смотрить на него съ нъжной, материнской любовью, но и съ нъкоторой задумчивостью. Поза Мадонны натуральна и голова хорошо моделирована; линіи корпуса и складки одежды свободно брошенной, созвучны. Это уже типъ Мадоннъ возрожденія, въ которыхъ материнскія чувства беруть верхъ надъ офиціальнымъ характеромъ. Другая статуя Мадонны по кольни, работы Джіованни, находится въ пизанскомъ Camposanto; это произведение уже смъдато ръзца. Профиль Богоматери туть напоминаеть античныя головы; въ фигуръ ся слита натуральность выбсть съ граціей непринужденныхъ движеній. На ней плащъ, покрывающій также и ея голову; складки его падають широво и свободно. Она поднимаеть и приближаеть въ себѣ младенца Спасителя, улыбающагося матери. Это вполнѣ миловидная, привлекательная группа.

Въ другой работъ Джіованни, именно: въ барельефахъ каеедры церкви Sant' Andrea въ Пистоъ, онъ, желая сильно выразить чувства изображаемыхъ имъ лицъ, впадаетъ въ преувеличенное. Фигуры тутъ скучены, представлены въ неестественныхъ позахъ, въ безпокойныхъ движеніяхъ и натуралистичны до утрированнаго; ясность изложенія теряеть отъ всего этого, но въ нъкоторыхъ сюжетахъ трагическое положеніе лицъ передано, нельзя въ этомъ не согласиться, съ большой силой; это можно особенно сказать о женщинахъ въ сценахъ убіенія младенцевъ и распятія Христа. Тутъ чувства разрываютъ оболочку и увлекаютъ форму за собою.

Мраморные барельефы, украшающіе четыре пиластра фасада Орвіэтскаго собора принадлежать, какъ предполагають, Джіованни Пизано. ученикамъ его и его отца. Они были высъчены въ концъ XIII-го ст. и изображають сцены изъ ветхаго и новаго Завъта, кончаясь страшнымъ судомъ. Въ общемъ это произведение пластики не удовзетворяеть художественнаго вкуса, но въ подробностяхъ оно не лишено характера и даже красоты. Изображая сотворение міра, скульпторъ выказалъ туть большое воображение. При несовершенствахъ исполненія видно, что мысль задумана върно, но нагое тьло очень часто передано неудачно. Въ первыхъ сценахъ Ева представлена наивной и граціозной женщиной; Адамъ здоровымъ и хорошо сложеннымъ мужчиной; но дальше эти же и другія фигуры являются съ утрированными мускулами и массивнымъ строеніемъ костей. Изъ этого можно заключить, что ученики Джіованни преувеличивали его недостатки скорѣе чѣмъ сглаживали ихъ; попадаются однако также и образы, нелишенные гранціозной простоты. Ангелы, присутствующіе при сотворении міра, молясь, удивляясь и хваля Господа, имъютъ благородныя позы и вполнъ привлекательный видъ. Сцена гръхопаденія представлена довольно натурально, даже СЪ ИЗВВСТ нымъ драматизмомъ, но возлъ Адамъ и Ева, скрывающіеся отъ

Бога подъ растениемъ, изображены въ неестественномъ положени. фигуры ихъ согнуты и имъютъ что-то карикатурное, такъ что въ этихъ барельефахъ рядомъ съ образами, въ которыхъ ясно обнаруживается усовершенствование итальянской пластики, видны изображенія, выказывающія большую неловкость и неумѣніе представлять человѣка въ положеніяхъ, выходящихъ изъ обыкновеннаго. Въ сденахъ, взятыхъ изъ жизни Спасителя, представленныхъ тутъ. преобладаеть трагическое начало. Нъкоторыя фигуры вполнъ выразительны и очень хорошо передають всё особенности ихъ положенія и чувства, владъющія ими. Въ страшномъ судъ лица и движенія оживлены, но люди слишкомъ коренасты и мускулисты. Несмотря на то, что въ барельефахъ этихъ проявляются изучение натуры и желание приблизиться къ ней, нъкоторые типы, напоминающие римские, подражаніе классической драпировкъ одеждъ, изображеніе нагого тыз тамъ, гдѣ этого можно было избѣжать, все виѣстѣ свидѣтельствуеть 0 заимствованіяхъ, сдъланныхъ у античной пластики. По всему видно, что Джіованни Пизано, ученики его и Николо не оставили совершенно моделей древне-римскаго искусства и прибъгали къ нимъ, вогда рубили эти барельефы. Многіе пророки прямо скопированы съ вамятниковь античной пластики; то же самое можно свазать о сощатахъ, появляющихся въ сценахъ страстей Спасителя; они одъты и вооружены, какъ римскіе легіонеры. Позже, когда больше націоналныхъ началъ войдетъ въ передачу священныхъ сюжетовъ, художныя возрожденія, при изображеніи мученій и казни Спасителя. будуть представлять соддать, одътыхъ и вооруженныхъ поитальянски. Въ сценѣ рожденія Христа античный саркофагь служить колыбелью ызденцу Спасителю; точно такъ же при изображении воскресения мертвыхъ они выходятъ изъ подобнаго рода античныхъ гробницъ. Въ барельефѣ одного саркофага изображены три нагіе генія съ гирляндами. Въ одеждахъ и въ предметахъ, представленныхъ тутъ, замътна копія съ античнаго; это особенно проявляется въ тронѣ царя Ирода. По силѣ выраженія барельефы Орвіэтскаго собора очень замѣчательное произведение, превзошедшее все то, что до того времени было создано въ области пластики итальянскими скульпторами возрождения. Несомнѣнио, что туть есть работа Джіованни Пизано и всюду проявляются слёды его вліянія.

Какъ художникъ, открывающій новые пути къ усовершенствованію пластики, выказалъ себя Джіованни Пизано въ барельефахъ, украшавшихъ прежде казедру пизанскаго собора. Шесть изъ нихъ находятся теперь въ верхней галереъ этой церкви и одинъ надъ дверыю, ведущей въ ризницу. Сцена Рождества Христова, изображенная туть, очень хорошо распредълена. Богоматерь, нъсколько приподнявшись на своежъ ложъ, поднимаетъ граціознымъ движеніемъ вуаль, покрывающій спящаго младенца, смотря на него съ любовью; направо отъ нея внизу сидитъ задумавшись Іосифъ; одна женщина льётъ воду въ сосудъ, чтобы купать младенца, другая пробуетъ температуру воды рукою. Въ сценъ бъгства въ Египетъ, Богородица, сидя на ослѣ, играетъ съ младенцемъ; Іосифъ идетъ возлѣ нея. Композиція въ сценѣ поклеменія Волхвовъ хорошо развита и фигуры оживлены. Нѣсколько спутана сцена избіенія младенцевъ; движенія Ирода до того энергичны, что впадають въ карикатурное. Все вмѣстѣ, однако, не лишено выраженія. Въ сценѣ поцѣлуя Іуды много драматизма. Удалась также фигура нерѣшительнаго Цилата, окруженнаго приступающими къ нему Евреями. Но въ барельефахъ этихъ есть что-то безпокойное, непріятно норажающее зрителя.

Нѣкоторыя части этой каседры Джіованни находятся въ складѣ пизанскаго собора. Между ними особенно замѣчательна статуя женщины, аллегорически изображающей ижзанскую республику. Въ ней много натуры и строгій видъ; она поведительно поворачиваетъ голову, смѣло ввирая впередъ. На каждой рукѣ ся младенецъ, которыхъ она кормитъ грудью. Фигура эта возвышается на пьедесталѣ, кругомъ котораго стоятъ четыре женщины—аллегоріи добродѣтелей также преисполненныя энергіи. Эта группа, другія отдѣльныя статуи, находящіяся теперь въ пизанскомъ Сатрозавіо, равно какъ и вышеописанные барельефы составляли каседру, воздвигнутую Джіованни въ соборѣ города Пивы. Разобранная въ концѣ XVI ст., при чемъ многія части ся были удалены отъ ихъ первоначальнаго мѣста, она будетъ вскорѣ возстановаена и ноставлена въ соборѣ опять.

Алтарное украшеніе собора города Ареццо, какъ теперь извёстно <sup>1</sup>), не было сдёлано Джіованни, а по его рисункамъ учениками этого скульптора. Архитектурныя готическія части памятника тяжелы, какъ постоянно орнаменты этого стиля въ Италіи; онё такъ распредѣлены, что въ нихъ находятъ себѣ мѣсто большое число статуэтокъ разной величины, бюстовъ и барельефовъ съ сюжетами изъ жизни Богоматери и мѣстныхъ святыхъ. Композиціи тутъ богаты фигурами, но спутаны; люди представлены въ неестественныхъ положеніяхъ; типы довольно вульгарны; моделировка очень неудовлетворительна; исполненіе поверхностио. Все это уназываетъ не на рѣвецъ Джіованни Пизано.

Начавнись подражаніемъ античному, скульптура возрожденія съ Джіованни Пизано стада пополняться новыми формами уже чистоитальянскими. Съ этимъ скульпторомъ положительнѣе опредѣлились тѣ стороны, которыми пластика возрожденія отличается отъ античной. Вообще можно сказать, что въ работахъ Джіованни замѣтно болѣе чувства, болѣе мысли, чѣмъ у его отца, но безъ достаточныхъ снособовъ передавать ихъ. Его занимаетъ всего болѣе духовная жизнь выводимыхъ имъ людей, то что происходитъ въ ихъ душѣ при различныхъ условіяхъ ихъ нравственнаго состоянія. Но представленіе всего этого превышало его художественныя силы, и средствъ выраженія у него не доставало. Человѣческое тѣло, въ его различныхъ положеніяхъ, требуемыхъ сюжетами, изображаемыми имъ, онъ не могъ передать удовлетворительно, такъ какъ изученіе натуры только что начиналось въ его время, и потому художникъ этотъ впа-

<sup>1)</sup> Le Opere di Giorgio Vasari, Vita di Giovanni Pisano [см. прямѣчаніе Milanesi].

даль въ угловатое, въ жествое, въ утрированное; изображаль ненатуральныя позы, слишкомъ энергическія движенія и преувеличенныя выраженів. Нагія фигуры у него часто неестественно мускулисты и толстокостны; онъ иногда, слишкомъ длинны, иногда, напротивъ, слишкомъ коротки; лица безпокойны, есть между ними и совершенно искривленныя; вообще онъ жертвуеть красотой и граціей характерности. Одежды у Джіованни Пизано менёе тяжелы, менёе массивны, чвиъ у его отца, хотя свладки ихъ иногда изломаны; но онъ больше, чёмъ у послёдняго, показывають формы тёла. Вмёсто спокойныхъ позъ и плотныхъ фигуръ Николо у Джіованни преобладаютъ движеніе и жизнь. Въ композиціяхъ онъ приближается къ своему отцу; такъ напр., въ скульптурахъ фасада собора Орвіэто сцены повлоненія Волхвовъ, Рождества Христова и нѣкоторыя другія напоминають изображенія тёхь же сюжетовь на пизанской и сіэнской казедрахь, но именно въ этихъ работахъ видно различіе обоихъ мастеровъ. Тогда какъ у Николо второстепенныя лица обыкновенно спокойны и равнодушны, у Джіованни каждое изъ нихъ оживлено особеннымъ чувствомъ. Это простирается даже и на декоративныя фигуры; такъ напр., въ барельефахъ Орвіэто ангелы, являющіеся въ бордюрахъ, составленныхъ изъ сплетающейся зелени, оживлены участіемъ, принимаемымъ ими въ событія, представленномъ возлѣ. Въ своихъ барельефахъ Джіованни хотълъ разсказывать, но разсказывать такъ, какъ это дѣлаютъ южные народы, — живо, поражающимъ образомъ. Слёды подражанія готическимъ статуямъ замѣтны иногда въ работахъ Джіованни, но однако съ извъстною сдержанностью; женскія фигуры, напримбръ, у него не такъ перегнуты, какъ у скульпторовъ по ту сторону Альпъ; одежда представлена лучше, складки ея падаютъ свободнѣе. Также нѣкоторая сентиментальность, преобладающая въ статуяхъ готическихъ мастеровъ, отсутствуетъ у Джіованни.

Извѣстнаго рода реализмъ, проявляющійся уже въ произведеніяхъ первыхъ мастеровъ итальянскаго возрожденія, какъ напр., въ работахъ Джіотто и Джіованни Пизано, былъ однимъ изъ протестовъ пробужденнаго и освобождающагося арійскаго ума противъ средневѣкового догматическаго и аскетическаго направленія церкви, державшей въ тискахъ разумъ человѣческій. Реализмъ этотъ, очень близкій по своему характеру къ протестантизму, былъ возвращеніемъ къ природѣ, отъ которой удалилъ человѣка средневѣковой католицизмъ, съ преобладающими въ немъ семитическими религіозными воззрѣніями.

Подобно своему отцу Николо, Джіованни быль архитекторомъ. Про перваго извѣстно, что онъ строилъ во многихъ городахъ Италіи, и, между прочимъ, участвовалъ въ постройкъ собора Пистои. Второй, т. е. Джіованни, воздвигнулъ пизанскій Camposanto, управлялъ работами постройки собора города Сіэны, за что и получилъ права гражданства въ этой республикъ.

# IX.

#### Андреа Пизано.

Скульпторъ Андреа Пизано, рожденный въ 1270 г. и умершій въ 1348 г., установиль гармонію между подражаніемь античному и изученіемъ природы, что и составляеть сущность итальянской скульптуры возрожденія, хотя можно сказать, что этоть художникь съ большей любовью обращался къ натуръ, тъмъ слъдовалъ моделямъ древнеринской пластики. Андреа быль сынь Ugoline Nini, изъ небольшого городка Тосканы—Pontedera—и учился въ Пивъ въ мастерской Джіованни Пизано, всябдствіе чего къ имени Андреа часто прибавляють также Пизано. Онъ былъ современникомъ Джіотто и въ его работахъ видно вліяніе фресокъ этого живописца. Лучшее произведеніе Андреа это бронзовыя двери флорентинской врестильницы или баптистерія съ 28 барельефами, изъ которыхъ 20 изображають сцены изъ жизни Іоанна Крестителя, а 8 аллегорическія фигуры добродѣтелей. Когда въ 1339 г. помъщены были эти двери, вся Флоренція была въ движенін, и Синьорія съ посланниками Неаполя и Сициліи находилась у бантистерія. Разумъется, для того времени, художественное произведение это было достойно подобной чести и оно произведо восторгъ въ Флорентинскихъ гражданахъ. Ничего лучшаго въ этомъ родѣ не было пока создано, и даже теперь, несмотря на сосъдство бронзовыхъ дверей Ghiberti, работа Андреа не остадась въ тени. Что Джіотто делаль рисунки барельефовь этихь бронзовыхъ дверей, какъ говорить Вазари, нельзя доказать положительно; но вліяніе флорентинскаго живописца туть неоспоримо; оно проявляется всюду, и нѣкоторыя фигуры прямо скопированы съ Джіоттовскихъ фресокъ, такъ что Андреа да Понтедера можно назвать послъдователемъ этого живописца въ пластикв. У него тв же пріемы сочиненія, ть же способы выраженія, ть же ньсколько угловатыя формы лица и почти тоть же разрёзь глазь, та же драпировка одеждь, какъ у Джіотто. Между историческими сценами пляска дочери Иродіады очень нриближается, но композиціи и по фигурамь, къ тому же сюжету, изображенному Джіотто на стънахъ капедлы Перуцци въ церкви S. Стосе во Флоренціи. Также и въ другихъ сценахъ тутъ распредѣленіе фигуръ, сдѣланное съ большимъ умѣніемъ, нацоминаетъ манеру Джіотто. Мъстами замътнъе вліяніе этого живописца, какъ напр., въ аллегорическихъ фигурахъ добродътелей. Въ нихъ мы встръчаемъ мотивы, прямо заимствованные у флорентинскаго мастера. Надежда, хотя и не поднимается вверхъ, какъ у Джіотто во фрескахъ Мадонны dell'Arena въ Падуъ, но также имъетъ видъ молодой красивой дъвушки, лино которой вдохновлено упованіемъ; она сидить, воздёвая руки и устремляя свои взоры въ небу. Все движение ся направлено вверхъ. Можно потому сказать, что въ барельефахъ этихъ дверей преобладають больше живописные, чёмъ пластическіе законы. Въ нёкоторыхъ сценахъ есть ландшафтный задній планъ; фонъ другихь состав-

ляютъ зданія. Но всюду видно желаніе представить красивыя формы и достигнуть оконченности. Что принадлежить туть Андреа да Понтедера это выражение лицъ прекрасно передающее ихъ духовное состояніе. Замѣчательны также кріемы этого художника, поражающіе своей простотой и удаленіемъ отъ эфекта. Нагое тъло изображено уже болбе удовлетворительно, чёмъ у предшествовавшихъ скульнторовь; лучше сохранены пропорція его членовь; хороша, относительно, и моделяровка ихъ. Подъ складнами одеждъ, облекающихъ тъло, угадываешь его формы. Къ лучшинь изъ представленныхъ туть сюжетовъ принадлежить, по наивности сочиненія и грандіозности результата, посъщение Марией Елисаветы. Въ сценахъ, взятыхъ изъ жизни Іоанна Крестителя, много выраженія, но безъ преувеличеній, равно кавъ и безъ тривіальности. Всѣ тѣ чувства, которыя оживляють дѣйствіе и придають ему жизнь, сохранены сь большимъ тактомъ въ цолжныхъ предъдахъ. Въ сочинени преобладаютъ извъстная сдержанность и благородство; нельзя не замътить туть желанія достигнуть правды, удаляясь отъ утрировокъ, и при этомъ видно, что художникъ при простотъ и наивности своего созерцанія проникнуть значеніемъ сюжета, представляемаго имъ. Благородны и симпатичны, особенно, женскіе образы, ангелы и юноши; мужскія фигуры имѣють еще нѣкоторую натянутость. Женщины одѣты, какъ у Джіотто, вь шировія, подпоясанныя туники. Но всябдствіе подражанія въ этихъ барельефахъ живописи, вышли нъкоторыя несостоятельности, которыя легко замѣтить даже и неопытный глазъ; такъ напр., трое изъ несущихъ тъло Іоанна Крестителя обращены спиною въ зрителю, а другихъ трехъ видны только однъ головы, что можно представить живописью, но что въ барельефъ вышло очень неловко.

Андреа Пизано приписывають также небольшіе мраморные барельефы, украшающіе нижнюю часть соборной башни, построенной Джіотто; можеть быть, и рисунки ихъ были сделаны этимъ живописцемъ. Туть мы видимъ сотворение Адама и Евы, работы ихъ, открытие различныхъ ремеслъ: обдълку металловъ, искусство строить, винодъле, тканье, укрощение лошади, плавание, земледблие, постановление граяданскихъ законовъ, равно какъ и аллегорическія фигуры искусствь и наукъ. Особенно вамъчательно здъсь сотвореніе человъка; сцена сочинена наивно, но вмъств съ твиъ не лишена грандіозности; фягуры естественны и величественны въ своей простотв. Первыя содроганія жизни въ тълъ созданнаго Адама переданы очень живо, п беззаботный сонъ его, въ сценв сотворенія Евы, представленъ съ большою правдой. Нельзя вообразить себѣ ничего болѣе натуральнаго, близнаго къ природѣ и вмѣстѣ съ тѣмъ ничего болѣе энергическаго, какъ сцена воздълыванія земли: человъкъ пашеть плугонъ, запряженнымъ двумя волами; они идутъ съ трудомъ и одинъ изъ нихъ подняль голову. Усилія земледёльца вполнё естественны; онь серьезно занять своей работой и, исполняя ее, проникнуть важностью своего двла. Сюжеты переданы очень незначительнымъ числомъ фигуръ; иногда только двумя или даже одной, но вдея выражена съ большою полнотой и какъ нельзя болье поэтично. Обнаженныя части

тёла представлены довольно вёрно; имъ даны хорошія пропорціи; въ движеніяхъ много жизни и правды; прекрасна также и драпировка одеждъ. Въ этихъ замёчательныхъ барельефахъ, носящихъ также на себѣ отпечатовъ вліянія Джіотто, Андреа да Понтедера, удалившись оть манеры Николо Пизано и отъ преувеличеній Джіованни, приблимается гораздо больше своихъ предшественниковъ въ натурѣ. Про него можно сказать, что онъ отыскивалъ постоянно прекрасныхъ формъ для выраженія нравственнаго состоянія своихъ фигуръ, и былъ однимъ изъ художниковъ, установившихъ стиль итальянской скульптуры XIV ст.

Сынъ Андреа.— Нино, называемый также Пизано, вырубилъ фигуру Мадонны по колѣни съ младенцемъ Спасителемъ. Статуя эта находится въ церкви Santa Maria della Spina въ Цизѣ. Движенія Богоматери и Младенца преисполнены натуры; она наклоняетъ голову къ сыну съ необыкновенной граціей и выраженіемъ материнской любви. На лицѣ ея видна радость созерцанія сына и вмѣстѣ тѣнь задумчивости, вызванной мыслью о будущности Спасителя міра. Младенецъ сосетъ грудь матери съ видимымъ удовольствіемъ. Складки одеждъ хорошо брошены. Это вполнѣ Мадонна возрожденія; если и можно замѣтить тутъ подражаніе античному искусству, какъ напр., въ драпировкѣ платья и нѣсколько въ типѣ Мадонны, то внутренняя жизнь уже совершенно иная, чѣмъ въ фигурахъ классическаго художества. Позже края одеждъ Богоматери и младенца, равно какъ и волосы ихъ, были позолочены.

Вполить тотъ же характеръ имъетъ другая статуя Нино, находящаяся въ той же церкви и изображающая также Богородицу. Въ этомъ примъръ Мадонна подавала розу маленькому Христу, который, протягивая къ ней ручку, выражаетъ большое желаніе имъть этотъ цвътокъ. Роза и два пальца руки Богородицы отломаны. Любовь матери прекрасно выражена въ фигуръ Мадонны. Наклоняя нъсколько голову налѣво, она смотрить улыбаясь на сына, котораго держить правою рукою. Мраморъ, обработанный Нино уже гораздо лучше, чъмъ у его предшественниковъ, подражаетъ человвческому твлу, его округленности, его мягкости. Натуральность формъ и грація выраженія безъ того строгаго бдагородства, которымъ отдичаются работы Джіотто и Андреа Пизано, составляють отличительныя черты произведеній Нино. Онъ вносить въ грандіозныя и нѣсколько торжественныя формы своихъ учителей — Джіотто и Андреа — что-то близкое къ натуръ и жизни, не впадая однако въ тривіальное; но въ техникъ и тонкости исполненія Нино превосходить прежнихъ скульпторовъ. Статуи двухъ описанныхъ выше Мадоннъ однъ уже могутъ свидътельствовать, что онъ былъ замѣчательный художникъ и что въ его рукахъ пластика возрожденія въ Италіи ступила шагь впередъ.

Нино Пизано приписывають также гробницу архіепископа Saltarelli въ церкви Santa Caterina въ Пизъ. Проста и благородна фигура умершаго; два оживленные ангела поднимають завъсы; внизу барельефы, изображающіе сцены изъ жизни епископа. Наверху стоитъ стройный и благородный образъ Мадонны. Правая рука Богоматери и лъвая Спасителя отломаны.

**— 192 —** 

#### Упадокъ живописи посят Джіотто.

Можно сказать, что стиль Джіотто продолжался не подвергнувши упадку скорће въ скульптурћ, чћиъ въ живониси 1), и что тољи пластическія работы послё этого живописца удерживали искусство в той высоть, на которой онъ его оставнять. Мы видьян, что въ пре изведеніяхъ Андреа Пизано, въ его барельефахъ соборной башви бронзовыхъ дверей крестильницы, стиль Джіотто сохраняется и в деть къ улучшенію пластики, тогда какъ въ живописи три покольн художниковъ послѣ Джіотто подражають ему, повторяя его композціи, но нисколько не усовершенствуя живопись, а напротивь, способствуя ея упадку. Уже 20 лёть спустя, послё кончины флоренти скаго живописца, искусство его пришло въ значительному падено Ученики и послъдователи Джіотто распространили манеру его по все Италіи, но они рабски слёдовали тинамъ и сочиненіямъ выработан нымъ учителемъ, повторяя ихъ безъ одушевленія, которое онъ 🕅 валь имъ, безъ его таланта, выставляя съ большей рельефносы его недостатки и ръдко внося въ свои работы нъчто оригинальне самобытное. Джіоттисты составляють какь бы товарищество, одв ленное воспоминаніями ихъ учителя. Послѣ смерти Джіотто извѣст ная вялость въ созданіи, въ сочиненіи и въ исполненіи произведен итальянскихъ живописцевъ обнаружила потерю, потерпѣнную иси ствомъ. Мастера, которые по справедливости смотръли на Джіот какъ на своего учителя, старались получить часть его значительны заказовъ; но никто изъ нихъ не имѣлъ ни генія Джіотто, ни « производительныхъ силъ, и послѣ него явились художники дѣятельные но создатели посредственныхъ работъ. Ничего изъ того, что пре извели они, нельзя сравнить съ фресками, написанными Джіотто 🛙 церкви S. Maria dell' Arena въ Падуъ, на стънахъ капедлъ Бард Перуцци въ церкви Santa Croce во Флоренція.

Этоть застой въ живониси можно объяснить непреодолимымъ вля ніемъ генія Джіотто, удовлетворившаго религіознымъ стремлевія своего времени и создавшаго идеалы согласно требованіямъ тогдан няго общества. Джіотто поглотилъ, такъ сказать, всъ будущіе таланти не имъвшіе достаточно силы, чтобы освободиться отъ его вліянія повести дальше на этомъ пути живонись, развивая данныя, оставлен ныя имъ. Для учениковъ Джіотто сочиненія его сдълались, такъ ска зать, каноническими, подобно тому какъ до него обязательными да художниковъ были византійскія композиціи.

Но остановку движенія живописи послѣ Джіотто можно приписат также цеховому устройству быта художниковь, существовавшему в

<sup>1)</sup> Джіотто и Джіоттисты А. Вышеславцева;—Crowe e Cavalcaselle, Storia dell Pettura in Italia, Vol. 2-do; — Schnaase, Geschichte der bildenden Künste, sie benter B.



Италіи, связывавшему ихъ изв'єстными обязательствами и препят-ствовавшему развитію ихъ самостоятельности. Первоначально въ итальянскихъ коммунахъ живописцы не составляли независимаго цеха; ихъ приписывали въ другимъ ворпораціямъ; во Флоренціи въ цеху москательщиковъ — Speziali — такъ какъ краски, которыя они главнымь образомъ употребляли въ своей работь, изготовлялись въ москательныхъ лавкахъ. Скульпторы и архитекторы приписывались къ корпорація строителей — fabbricanti; оба эти цеха принадлежали къ высшимъ корпораціямъ-Arti maggiori. Въ Сіэнъ уже въ 1212-мъ г. была корпорація-maestri di pietra, т. е. архитекторовъ и скульпторовъ, со своими законами и постановленіями. Въ томъ же городѣ живописцы принадлежали къ цеху купцовъ, -- корпораціи способной къ управлению республикой. Поздибе, т. е. въ срединъ XIV-го ст., это положение не удовлетворяло болъе живописцевъ итальянскихъ коммунъ и они начали образовывать самостоятельныя товарищества 1), которыя управлялись подобно другимъ цехамъ; члены ихъ обязаны были слёдовать положеннымъ правиламъ, и такимъ образомъ корпорація ділалась хранительницей художественныхъ преданій. Отъ живописца требовалось, чтобы онъ сочинялъ и исполнялъ свои работы, слёдуя постановленіямъ и предписаніямъ, составленнымъ цехомъ, вполнъ связывавшимъ его дъятельность. Въ нъкоторыхъ городахъ Италіи онъ подтверждалъ присягой свое подчинение. Иногда даже было вовсе запрещено заниматься живописью незаписанному въ корпорацію художниковъ, или не позволялось принимать заказъ живописцу, не пробывшему предварительно 7 льть въ ученьи у одного и того же художника. Самая система преподаванія въ мастерскихъ живописцевъ была способнѣе остановить художественное образованіе ученика, чѣмъ двинуть его впередъ.

Въ началъ ХУ-го ст. одинъ изъ послъднихъ предотавителей группы Джіоттистовъ -- Cennino Cennini -- написаль трактать о живописи <sup>9</sup>), по которому мы можемъ судить до какой степени воспитание живописца должно было задерживать его художественное развитіе и препятствовать проявлению его оригинальности. Въ своемъ трактатъ, содержащенъ вполнъ ремесленныя наставленія какъ учиться этому искусству, Ченнино Ченнини говорить, что желающій обучиться живописи еще мальчикомъ долженъ поступить въ мастерскую художника, воторому обязанъ подчиниться съ любовью, страхомъ, повиновеніемъ и постоянствомъ. «Посмотри въ ученіе», --говоритъ Cennini, --- «какъ

1) Обыкновенно подъ покровительствоиъ Апостола Луки, сдъланнаго легендой живописценъ, которому приписываютъ нъсколько изображеній Богоматери, находящихся по большей части въ Италіи и очень почитаемыхъ. Живописцы города Сівны говорять о себя какъ объ объяснителяхъ неграмотнымъ людямъ чудесныхъ двяз, совершонныхъ посредствомъ въры. Milanesi Documenti per la Storia dell' Arte senese, Vol. primo p. 1 e 21, Siena 1854;-Siena e il suo Territorio, p. 131 e seg., Siena 1862;-Gage, Carteggio, II.

<sup>2</sup>) Cennino Cennini, Trattato della pittura, edizione Le Monnier, per cura di Gaetano e Carlo Milanesi, Firenze 1859.

можно раньше и оставь его какъ можно позже... Годъ подагается на обучение предварительному рисунку и приготовлению для него досокь; шесть лъть на пріобрътеніе техническихъ знаній, необходимыхъ художнику, какъ напримъръ сортированіе красокъ, варка клея, грунто ваніе досокъ, золоченіе фоновъ и т. п. Потомъ въ прододженія шести лътъ каждый день, не исключая даже и праздниковъ, слъдуеть учиться раскрашивать, дёлать золотую драшировку и писать на стёнь. «Многіе говорять» продолжаеть Ченнини, «что можно учиться живониси безъ учителя, но имъ не слъдуеть върить, и если ты не быль въ ученіи у ходожника, то ничего не достигнешь... Ченнин съ большою подробностью объясняеть какимъ правиламъ надо слъдовать изображая волоса, платья, деревья, зданія; какая смісь красокъ и какая пропорція золотого порошка ведуть къ лучшимь результатамъ и т. д. Въ заключение онъ совътуеть уже окончившену свое многолътнее ученіе живописцу, подражать лучшимь произведеијямъ извѣстнаго мастера, «и если ты живешь», прибавляеть Чевнини, «въ такомъ городъ, гдъ много великихъ мастеровъ, то тъкъ лучше для тебя, но выбери самаго талантливаго и извъстнаго изъ нихъ. Было бы неестественно, если бы ты, слёдуя ему день за дневь, не усвоиль его манеры, но не подражай сегодня одному живопнсцу, а завтра другому, потому что такимъ образомъ не пріобрътешь никакой манеры; и если натура дала тебъ нъсколько воображенія, то путемъ обученія ты выработаець свою собственную манеру, которая будеть хороша, потому что рука твоя, привыкшая срывать цвъты, не тронетъ шипа» 1).

Это неминуемо должно было превратить, съ теченіемъ временя, флорентинскую школу, послѣ Джіотто, въ добросовѣстное повторене однихъ и тѣхъ же типовъ и низвести живопись на отепень ремесла. По всей Италіи являются многочисленные фрески, образа, картины. повторяющіе съ незначительными отклоненіями композиціи Джіотто. Разумѣется, живопись отъ этого понижается; но при нодражаніи ему и при цеховомъ исполненіи иконъ и фресокъ нельзя сказать однако, что ученики и послѣдователи Джіотто не дѣлали бы прогрессовъ. Тавъ напримѣръ, они стали лучше передавать перспективу, какъ линейную, такъ и воздушную. Усовершенствовалась также и техника: начали писать настоящей фреской—buon fresco—т. е. сразу по сырой итукатуркѣ, а не оканчивали стѣнную живопись аl Secco, т. е. сухими красками, какъ это дѣлалъ Джіотто. Не смотря на эти техническія улучшенія, вдохновеніе въ живописи долго шло отъ Джіотто, не сохраняя, однако, чистоты стиля великаго учителя.

Для преодоябнія цеховыхъ стёсненій и поглощающаго вліянія Джіотто, для открытія новыхъ путей въ искусствѣ, нужно было появленіе такихъ сильныхъ талантовъ, вакъ Орканья и Мазаччіо. Живописцы

<sup>1)</sup> Къ счастію, художники возрожденія не слъдовали совътвить Ченнини. Леонардо да Винчи, въ своемъ трактать о живописи, говорить, чтъ живописецъ, который такимъ образомъ вырабатываетъ свой стиль, пасынокъ, е не сынъ природы.



не столь даровитые оставались подчиненными манерѣ Джіотто и правиламъ корпораціи, создавая мало оригинальнаго. Между ними особенно замѣчателенъ Таддео Гадди, одинъ изъ многочисленныхъ учениковъ воспитанцыхъ Джіотто и помогавшихъ ему въ его работахъ.

# XI.

## Таддео Гадди, Аньоло Гадди, Джіоттино, Спинелло Аретино.

Таддео Гадди родился въ 1300-иъ г. и умеръ въ 1366-иъ г.; онъ быль сынъ живописца Гаддо Гадди и одинъ изъ самыхъ върныкъ и постоянныхъ учениковъ Джіотто, его крестнаго отца, въ чьей мастерской онъ работалъ 24 года до самой смерти своего учителя. Таддео Гадди наслъдовалъ Джіотто въ должности архитектора флорентинскаго собора и какъ глава школы живописи.

Самая запъчательная его работа, въ которой ясно опредвлены всъ особенности его стиля, это фрески канеллы Baroncelli въ церкви Santa Сгосе во Флоренціи, изображающія евангельскіе сюжеты и сцены, взятыя изъ жизни Іоакима, Анны и Богоматери. Очень живо представлено туть ногнание Іоавима изъ храма первосвященникомъ. Трое постороннихъ, одинъ пожилой и двое молодыхъ, передаютъ какъ нельзя натуральные своими движеніями и выраженіемь лиць непріятное чувство, возбужденное въ нихъ оскорбленіемъ Іоакима. Таддео не всегда остается въ нормальныхь границахъ при изображения выбраннаго сюжета. Въ его работахъ замътно извъстное преувеличение, не встръчающееся у Джіотто, въ нередачь чувствъ, которыя у Тадасо вообще выражены довольно живо, но иногда переступають предълы возможнаго и двлаются утрированными. То же самое мы замвчаемъ и въ движеняхъ фигуръ; обыкновенно они быстры и смѣлы, но часто также преувеличены, неестественны и впадають вь кариватурное. Это можно, наприивръ, сказать о пастухв, идущенъ за зоакимомъ въ сценъ встръчи его съ Анной; о пастухахъ при явлении имъ ангела возвѣщающаго рождение Спасителя; о Еврев въ сценъ изгнания юзкима изъ храма, бросившемся на землю у жертвенника, и о другихъ фигурахъ этой ствнониси. Композиція туть вполив неудовлетворительна: часто фигуры скучены въ одинъ уголъ и оставлены значительныя пустыя пространства. Рисунокъ довольно свободенъ, но иногда небреженъ и представляеть извъстные недостатки; онъ ръдко такъ въренъ, какъ у Джіотто; люди, напримітръ, но всего чаще соловы ихъ, слишкомъ дленны. Исполнение быстро, сибло, но ибстами декоративно: Ибкоторые образы однаго туть хорошо задужаны и инбють что-то величественнов, но радомъ съ нами видны фиктуры, лишенныя досточиства и плохо исполненныя: Проявляется также и ивкоторая манерность. Краски темны, что можно отнасти приписать дъйствию вромени: ТЕНИ моделирують преднеты безъ тонкости; колорать несозвучень.

рёзокъ. Есть впрочемъ привлекательныя стороны въ этой живописи, и прямо изъ жизни выхваченныя черты; но ихъ встръчаемъ ръдко. На жанровыя фигуры обращено большое вниманіе; онъ иногда наивны, но чаще вульгарны и даже карикатурны. Задніе планы, въ нъкоторыхъ картинахъ, составляютъ зданія разнообразной архитектуры.

Во фрескахъ капедды Baroncelli очень ясно проявляется вліяніе Джіотто, съ нѣкоторыми измѣненіями въ композиціи, состоящими иногда въ отступленіи отъ библейскато текста. но по всему видно, что Таддео усвоилъ себѣ манеру своего учителя Въ сочиненіяхъ Таддео Гадди нѣтъ, однако, грандіозвости распредѣленія; фигуры его обыкновенно не имѣютъ ни строгаго достоинства, ни возвышенности и благородства выраженія, ни хорошихъ пронорпій, ни прекраснаго колорита, ни красивыхъ одеждъ, ни всего того, однимъ словомъ, что мы находимъ такъ часто въ живониси Джіотто, и чѣмъ они именно и отличаютоя отъ работъ его современниковъ и учениковъ. Хорошее во фрескахъ Таддео Гадди взято у Джіотто; свое всегда ниже заимствованнаго.

Священные сюжеты Таддео изображаеть, подобно тому какъ это дълаль Джіотто, въ ежедневной, земной обстановкъ, съ проявленіемъ, котя въ слабой степени, того философскаго начала, которое преобладаеть въ живописи его учителя. Иъсколько сценъ изъ жизни Богоматери, какъ напримъръ свадебное шествіе и рожденіе Богородицы, представлены совершенно въ флорентинской средъ. Въ послъдней фрескъ одна изъ служановъ, которая только что выкупала новорожденную, играетъ съ нею.

Ствнопись, изображающую тайную вечерю и ваходящуюся въ трапезной бывшаго ионастыря Santa Croce во Флоренціи, долго пришесывали Джіотто, но теперь съ большей ввроятностью относять къ Тардео Гадди. Фигуры туть болье чень натуральной величины. Христось изображенъ сидящимъ среди Апостоловъ у длиннаго стола, покрытаго скатертью, на которомъ видны блюда, хатббы, стаканы и все пеобходимое для трапевы. Спаситель поднимаеть правую руку и благословляеть, а другою поддерживаеть склонившагося къ нему Іоанна. Овъ уже произнесъ слова: «одинъ изъ васъ предастъ меня». Іуда, небольшого роста и съ невзрачнымъ лицомъ, одинъ безъ нимба, 10мъщенъ отдъльно напротивъ Христа. Возлъ Іоанна сидитъ Петръ, въ оживленной позъ поднимая руки; онъ взираетъ на Спасителя, какъ бы спрашивая у него, кто изивеникъ. Взоры учениковъ не обращены на Іуду, и нёкоторые изъ нихъ почти равнодушно смотрятъ передъ собою. Внутреннее устройство дома, или какие либо архитектурные мотивы не изображены здъсь, что нъсколько напоминаеть византискій манеръ. Композиція эта, безъ сомнёнія, составленная подъ вляніемъ Джіотто, величественна, но фигуры слашковъ массивны, 10ловы тяжелы, лбы широки, глаза нехорошо выръзаны, шеи неестественно толсты; переходы отъ свъта къ тъни ръзки. Вообще эта картина тайной вечери оставляеть эрителя холоднымъ, и въ ней больше условной важности, чъмъ драматизна, хотя туть также видно желанів

подвергнуть анализу душу человъка, и провести тѣ философскія идеи, которыя выразятся сильнѣе въ изображеніи этого сюжета итальянскими мастерами послѣдующихъ покодѣній

Другой изъ замъчательныхъ подражателей стиля Джютто былъ Аньоло Гадди, сынъ Таддео. Неизвъстно положительно когда онъ родился, но умеръ въ 1396-мъ г., слъдовательно вся художественная дбятельность его относится къ XIV му ст. Одна изъ его раннихъ работъ, это фрески запрестольной канеллы въ церкви S. Сгосе во Флоренціи. Тутъ въ рамкахъ изображены сцены изъ легенды обрътенія св. креста, въ восьми большихъ раздъленіяхъ. Композиція эта, занинающая стъны и своды капеллы, очень сложна и требовала большого умѣнія въ распредѣленіи и немалой артистической сноровки. Она не лишена грандіозности, несмотря на то, что какъ съ перваго взгляда кажется, фигуръ слишкомъ много. Даже и эпизоды сраженій довольно живо представлены. У императрицы Елены, въ сценъ обрътенія креста, профиль правиленъ и дамы ея свиты красивы; въроятно, это портреты современныхъ художнику флорентинокъ. Есть и другія фитуры, преисполненныя достоянства и выраженія; колорить нострадаль отъ времени, онъ довольно свътелъ, но мало оживленъ. Особеннаго прогресса въ живописи тутъ однако нельзя замѣтить. Манера писать декоративна и мъстами поверхностна; рисунокъ плояъ; художникъ пренебрегъ имъ; рельефа недостаетъ. Общее впечатлѣніе, при всемъ этомъ, оставляемое фресками Аньоло, можно назвать скоръе удовле-Творительнымъ.

Но самое замѣчательное произведеніе этого живописца находится въ соборѣ города Прато, въ капеллѣ такъ называемой: della Cintola, потому что въ ней хранится, какъ говорятъ, поясъ-cintola-Мадонны, который она, согласно легендъ, поднимаясь на небо, бросила Апостолу Оомъ. Въ 13-ти картинахъ тутъ изображены сцены изъ жизни Богоматери, вручение Апостолу пояса и открытие послёдняго гражданиномъ города Прато <sup>1</sup>). Замъчательны здъсь фрески, изображающія , какъ находятъ поясъ Богородицы; онъ передаютъ событие съ большою живостью, правдою и привлекательностью; въ нихъ есть даже . что-то поэтическое. Безъ сомнѣнія, это одно изъ лучшихъ произведеній Джіоттистовъ; въ немъ мы видимъ повтореніе наивной манеры Джіотто; лишняго туть ничего нѣть. Зданія все еще слишкомъ малы въ сравнении съ людьми; горы представлены какъ большіе камни; деревьямъ дана ненатуральная форма. Преобладающія начала указывають на традиціонность школы; такъ напримѣръ, въ нѣкоторыхъ сценахъ есть мотивы, очень напоминающіе живопись Джіотто, то передуманные на новый ладъ, то измѣненные, то только пополненные и богаче по содержанію. Но нѣкоторые сюжеты, какъ напримѣръ свадьба Богородицы, Благовъщение, Рождество Христово можно было бы принять за произведенія кисти Джіотто, до такой степени Аньоло Гадди подражалъ этому мастеру. Выражение въ этихъ фрескахъ не слабъе, чъмъ у Джіотто; фигуры даже лучше выработаны; второстепенныя дица многочисленны, они принимають большое участіе въ про-

1) Эта живопись была возобновлена въ 1831-мъ г.

исходящемъ дъйствіи, наивно выраженномъ. Прекрасны особенно у Аньоло Гадди женскіе и юные пріятно оживленные образы.

Художникъ этотъ рисуетъ и моделируетъ правильнѣе своихъ предшественниковъ; онъ избъгаетъ черныхъ тъней, старается ушъреннее, чтыть его отець, выразить чувства, страсти и разработываетъ элементы граціознаго и миловиднаго. Если въ изображении патетическаго опъ не такъ искусенъ, какъ Джіотто, то его наивныя и привлекательныя композиціи имѣють особеннаго рода прелесть и очень близко подходятъ къ правдѣ. Аньоло Гадди пачинаетъ то направленіе, которое впосятдствий было разработапо полнъе Benozzo Gozzoli. Особенно привлекателенъ и пріятенъ его колорить. Но вобще можно сказать, что когда Аньоло Гадди не держится традицій Джіотто, то впадаеть вь поверхностное, въ сладковатое, въ приторное, въ декоративное. Когда глядишь, напрямёръ, въ нёкоторомъразстояніи на фрески собора Прато, онѣ производять, съ перваго взгляда, пріятное впечатлѣніе, которое идетъ уменьшаясь по мёрё того, какъ ихъ подробнёе разсматриваешь. Такимъ образомъ искусство Джіотто въ рукахъ Аньоло Гадди и дале отца его Таддео, приняло декоративное направление. Не отступая отъ Джіоттовскаго стиля, Аньоло развиваль преимущественно эфектное в ииловидное передъ сильнымъ и энергическимъ. Но, подражая Джіотто, онъ является почти всегда искуснымъ композиторомъ и въ этолъ отношении послъдователемъ хорошихъ принциповъ этого маэстро. Ею фигуры, пріятнаго, привлекательнаго вида и правильныхъ пропорції, не лишены достоинства и выраженія; движенія ихъ естественны и овб не повторяютъ преувеличений Таддео Гадди. Композиции его богаты лицами, по въ нихъ не замътна та условность, которая проявляется часто въ работахъ его отца. Философскій, земной элементъ входять точно такъ же въ сочиненіе священныхъ сценъ Аньоло Гадди, какъ у Джіотто и Таддео; онѣ изображаются имъ съ подробностями и въ обстановкъ той жизни, которая его окружала.

Къ выдающимся Джіоттистамъ принадлежитъ также другоч живописець, ученикъ Джіотто, называемый Джіоттино, можетъ быть потому. что онъ особенио удачно подражалъ манеръ своего учителя. Настоящее имя его положительно неизвъстно; какъ кажется, онъ называла, Томмазо — Тоттазо — и родился въ 1324-мъ г. Самыя замѣчательны фрески его находятся въ погребальной капеллъ Strozzi, въ церкви S. Maria Novella, подъ испанской капеллой. Распятіе, изображенное туть составляетъ очень живую композицію, преисполненную движенія В верху, по объимъ сторонамъ креста, представлены ангелы на лету различными жестами выражающіе свою печаль. Двое изъ нихъ собя рають въ чашу кровь, текущую изъ ранъ Спасителя. Голова Христ благородна; торсъ его нарисованъ лучше рукъ и ногъ. Магдалин обнимаеть кресть; Богоматерь падаеть безъ чувствъ на руки двут Марій. Іоаннъ и Іосифъ Аримафейскій, опечаленные, стоятъ у вреста сцену эту наполняють народь и солдаты. На левой стене капелы Джіоттино написаль поклоненіе пастырей. Богоматерь сидить у навъса, подъ которымъ колыбель съ новорожденнымъ. Съ другой стороны изображенъ задумавшійся Іосифъ; направо быкъ и осель-

Ангелы за скалой смотрять нёжно на младенца. Все это не лишено миловидности и извёстной граціи. Наверху ангель, являющійся вь сіяніи, возвёщаеть пастырамъ рожденіе Спасителя. Одинъ изъ нихъ, съ большимъ удивленіемъ взирая на вёстника неба, съ трудомъ удерживаетъ собаку, въ испугѣ даящую на необыкновенное видёніе. Лицо Богоматери пріятно и выражаетъ нёжныя чувства, а въ образѣ задумчиво сидящаго Іосифа, хорошо выражены мысли, занимающія его въ эту минуту. Ангелы очень граціозны. Традиціи манеры Джіотто тутъ сохранены лучше, чѣмъ у другихъ учениковъ его, но нельзя не согласиться, что у Джіотто тотъ же сюжетъ представленъ съ несравненно большимъ умѣніемъ передавать живую дѣйствительность.

Другія замѣчательныя фрески Джіоттино находятся въ капеллѣ св. Сильвестра въ церкви S. Сгосе во Флоренціи. Одна изънихъ, этоположеніе во гробъ Спасителя; сцена эта глубоко прочувствована; головы Богоматери, обнимающей Спасителя, и Магдалины, цѣлующей его руку, особенно выразительны. Въ той же капеллѣ другая стѣнопись Джіоттино имѣетъ оригинальный характеръ; она находится надъ гробницей флорентинскаго военачальника Betiino de' Bardi и изображаетъ пробужденіе его въ минуту страшнаго суда; въ одинокой скалистой долинѣ трубятъ ангелы, нризывая мертвыхъ; наверху изображенъ Христосъ какъ судья; внизу Bettino de' Bardi молится на колѣняхъ. Эта сцена преисполнена религіозныхъ порывовъ; въ ней мало фигуръ, симетрически распредѣленныхъ, но, не смотря на это, она поражаетъ глубиною чувствъ.

Также Джіоттино приписывають снятіе со креста Спасителя; картина эта написана «а Тетрега» и находится теперь въ галерев Уфици во Флоренція. Печаль и набожное умиленіе туть прекрасно выражены. Очень интересна фигура молодой женщины съ русыми, распущенными волосами и въ одеждв флорентинки того времени; стоя на колвняхь, она получаеть благословеніе епископа; по всей въроятности, это портреть заказчицы пконы. Все написано на золотомъ грунтв.

Про другого послѣдователя стиля Джіотто — Spinello Aretino — можно сказать, что онъ не уронилъ искусство своего великаго предшественника, но и не поднялся никогда на его высоту. Онъ работалъ во второй половинѣ XIV-го и въ первыхъ годахъ XV-го ст. Живопись его довольно свободна и преисполнена силы и жизни. Въ извѣстныхъ отношеніяхъ Спинелло Аретино полнѣе представлялъ въ концѣ XIV-го вѣка, чѣмъ всѣ другіе современные ему живописцы, манеру Джіотто. Онъ лучше писалъ большія сочиненія аль фреско, чѣмъ иконы незначительныхъ размѣровъ на деревѣ, что составляетъ особенность многмхъ талантливыхъ художниковъ возрожденія.

Между замѣчательными произведеніями Спинелло Аретино слѣдуеть назвать его фрески, находящіяся въ церкви св. Доминика въ Ареццо. Онѣ изображаютъ сцены изъ жизни святыхъ Іакова и Филиппа, а на верху обрученіе св. Екатерины и мученическую смерть послѣдней. Тутъ мы замѣчаемъ искусную и бойкую руку, широкіе пріемы, живость колорита, почти всегда натуральныя и энергическія движенія, и при этомъ смѣлый, но мало вѣрный рисунокъ, мѣстами даже неудовлетворительный. Всего лучше изображено здѣсь обрученіе св. Екатерины съ Христомъ. Въ этой же церкви Спинелло написалъ Благовѣщеніе. Богоматерь сидитъ; головы ен и ангела прекрасны, нѣжны и необыкновенной чистоты. Мадонна задумчиво склонила свою красивую головку. Корпусъ ен не такъ хорошо написанъ, какъ голова; особенно плохо переданы оконечности рукъ — слабан сторона Спинелло. Фреска эта была покрыта мѣловою краской, которую смыли только въ послѣдніе годы.

На стёнахъ ризницы церкви S. Miniato al Monte возлё Флоренцін Спинелло Аретино изобразилъ сцены изъ жизни св. Бенидикта. Сю жетъ переданъ тутъ съ большой энергіей въ 16-ти картинахъ; особенно замъчательна смерть святого; онъ окруженъ монахами, которые оплакивають его потерю. Композиція эта преисполнена жизни, движенія, драматизма. Вліяніе Джіотто проявляется всюду въ этой стънописи, на которую, пожалуй, нельзя указать какъ на примъръ упадка Джіоттовской живониси. Рисунокъ и здъсь свободенъ и смъль, а складки одеждъ падаютъ не безъ стиля. Въ этой грандіозной композиціи есть фигуры чрезвычайно выразительныя, особемно св. Бенедикта.

Во фрескахъ пизанскаго Camposanio, написанныхъ Спинелло въ 1392-мъ г. и изображающихъ эпизоды изъ жизни святыхъ Эфизія и Потита проявляются большая энергія, умѣніе размѣщать фигуры, много жизни, даже драматизма. Это видно особенно въ сденѣ представляющей чудесное спасеніе Эфизія отъ смерти на кострѣ. Соддаты, отступающіе въ ужасѣ, освѣщенные пламенемъ, вполнѣ натуральны въ своихъ движеніяхъ и выраженіи лицъ. Прекрасна тавже и фигура Эфизія, молящагося на колѣняхъ. По этимъ фрескамъ находящимся, надо замѣтить, въ очень плохомъ состоянія, видно, что Спинелло Аретино усвоилъ себѣ многіа изъ достоинствъ Джіотто.

Во Флоренціи, въ аптекъ монастыря Santa Maria Novella, въ одной изъ залъ ея, бывшей прежде капеллой церкви S. Niccolo, находятся фрески Спинелло Аретино. Онъ изображають сцены изъ страстей Христовыхъ. Эта стънопись, исполненная отъ 1405-го до 1408-го г., не лучшее изъ того, что оставилъ послъ себя Спинелло, но въ нсй очень замътно вліяніе Джіотто, особенно въ сценахъ тайной вечери, явленія Христа Магдалинъ и положенія во гробъ Спасителя.

На стѣнахъ одной пэъ залъ муниципальнаго дворца Сіэны Спинеда Аретино изобразилъ въ нѣсколькихъ отдѣленіяхъ войну Венеціанъ противъ императора Фридриха Барбароссы. Менѣе пострадавшія изъ этихъ фресокъ представляють венеціанскаго дожа передъ папой Александромъ III-мъ. Очень хорошо написанъ папа на конѣ, котораго ведутъ императоръ и дожъ. Люди имѣютъ красивый видъ и движенія ихъ относительно натуральны. Костюмы богаты; морское сраженіе передано довольно живо. Вообще эти фрески производятъ пріятное впечатлѣніе, несмотря на то, что въ перспективѣ и въ распредѣленіи дѣйствующихъ лицъ есть погрѣшности и несовершенства. Фигуры также иногда слишкомъ коротки, иногда слишкомъ длинны. Колоритъ живъ и прозраченъ; одежды исполнены въ хорошемъ стн-

из. Нъкоторыя изъ этихъ стънописей сильно попорчены. Визстъ съ Спинелло Аретино работалъ тутъ также и его сынъ.

Много фантазіи выказаль Спинелло Аретино, изображая, въ церкви Сопрадпіа di Sant' Agnolo въ Ареццо, паденіе Люцифера и побъду ангеловъ надъ демонами. Это видѣніе чисто апокалиптическаго характера, какъ его представляли Византійцы, съ большимъ количетвомъ фигуръ ангеловъ и демоновъ. Въ этой фрескъ Спинелло изобразалъ дьявола столь уродливымъ и страшнымъ, что, какъ расказываетъ Вазари, демонъ, упрекая за то живописца, явился ему во снъ, въ томъ видѣ, въ какомъ онъ его представилъ. Сонъ этотъ, сильно испугавшій Сцинездо, былъ причиной его смерти.

Фигуры у Спинедло Аретино часто величественны, хотя и однообразны; движенія ихъ неприцужденны, но въ пропорціяхъ тъла неръдко встрѣчаются погрѣшности; сочлененія, оконечности рукъ и ногъ переданы не всегда удовлетворительно. Рисунокъ развязенъ и смѣлъ, но нѣсколько небреженъ; Спинелло не ищетъ въ немъ красоты линій. Складки одежды брошены красиво, почти грандіозно, иногда однако онѣ слишкомъ мелки, что наноминаетъ пріемы византійской живописи; у этого живописца проявляется наклонность усложнять свои сочиненія эпизодами и украшать ихъ фантастическими костюмами. Колоритъ живь и веселъ, но часто пестръ и безпокоенъ.

Спинелло Аретино отличался живостью, плодовитой и непринужленной фантазіей и большой легкостью исполненія, но при умѣніи передавать возбужденное состояніе души и характеризовать лица у него нѣтъ ни глубины, ни силы; ни выдержанности Джіотто. Въ живописи его встрѣчаются иногда и оригинальныя черты, проглядываюшія въ подробностяхъ композицій, или въ передачѣ драматическаго положенія; но онѣ не развиваются. Въ произведеніяхъ кисти Спинелло замѣтно мѣстами подражаніе и выборъ изъ чужихъ сочиненій; нѣкоторые мотивы, употребляемые имъ, встрѣчаются уже у предшествовавшихъ ему живописцевъ. Нельзя сказать, что Спинелло былъ лишенъ способности угадывать настоящее значеніе духовнаго момента наображаемаго имъ, по онъ дѣлаетъ это однако не съ такою вѣр- / ностью и безъискусственностью, какъ Джіотто.

Мы видимъ, слѣдовательно, что искусство этого великаго мастера понижается въ рукахъ его учениковъ и послѣдователей; съ его иколой произошло то, что обыкновенно бываетъ послѣ двухъ или трехъ поколѣній со всѣми системами: главные принципы, постановленные основателями ихъ, утрачиваютъ свою живучесть, и рутина замѣняетъ иниціативу. Вмѣсто того, чтобы искать и создавать, ученики Джіотто повторяли образцы уже готовые. Работы послѣднихъ Джіоттистовъ не уступаютъ въ пошлости и манеризмѣ произведеніямъ падшаго византійскаго искусства. Но въ живописи послѣдователей Джіотто сохранилось философское начало, которое ввелъ въ изображеніе религіозныхъ сюжетовъ этотъ великій художникъ, удовлетворяя умственнымъ требованіямъ Итальянцевъ эпохи возрожденія.

# XII.

### Сізнская школа. Гвидо, Дуччіо ди Бонинсенья.

Недалеко отъ Флоренціи, въ другомъ городѣ Тосканы—въ Сіэнѣ начала развиваться, но при другихъ условіяхъ, во второй половинѣ XIII-го ст. самостоятельная школа живописи, принявшая, вслѣдствіе особенныхъ обстоятельствъ, совершенно иное направленіе, чѣмъ живопись во Флоренціи <sup>1</sup>).

Первоначальнымъ художникомъ Сіэнской школы считается Гвидо-Guido. Ему принадлежитъ колосальный образъ Богоматери, находившійся прежде въ церкви св. Доминика въ Сіэнъ, а теперь онъ въ муниципальномъ дворцъ этого города. Богородица изображена сидящей въ спокойномъ величии, на великолѣппомъ тронѣ и длинной подушкъ, употребляемой Византійцами; бълое покрывало, съ золотынъ шитьемъ на краяхъ, падаетъ съ ея головы на плечи; она одъта въ красную тунику и годубую мантію, проштрихованныя зодотомъ. Правою рукою Богоматерь указываеть на младенца Спасителя, сидящаго у ней на кольняхъ и одътаго въ зеленую тунику, также покрытую золотыми штрихами. Типъ головы Мадонны, черты ея лица, нъсколько грустное выражение его, украшения трона, мелкия складки одежды, цвѣтъ ея, золотая штриховка и темный колоритъ напоминають византійскій стиль живописи. Но вмѣстѣ съ тѣмъ въ этомъ образъ проявляется уже нъчто новое. Лицо Богоматери болъе полное, менње угловатое, чъмъ у мастеровъ предшествовавшихъ Гвидо. Также и рисунокъ не столь сухъ, какъ у итальянскихъ Византійцевъ. Голова младенца Спасителя вполнъ дътская, хотя у него есть еще что-то офиціальное, поучительное, доктринальное, какъ въ восточномъ стилъ живописи. Онъ благословляеть и сидить довольно свободно, скрестивъ ноги, на колѣняхъ матери, придерживающей его лѣвою рукою. Надъ спинкой трона Мадонпы, съ каждой стороны изображено по три ангела, меньщихъ размбровъ чёмъ остальныя фигуры этой группы, поклоняющіеся Спасителю.

Если бы живописецъ этой иконы написалъ ее, какъ долго предполагали, въ 1221 г., то онъ могъ бы считаться возстановителемъ итальянской живописи, потому что въ такомъ случаѣ раньше Чимабуэ пытался бы освободиться отъ византійской натянутости и ввести жизнь въ традиціонныя изображенія Богоматери съ младенцемъ. Извѣстно, что до средины XIII-го ст. искусство въ Сіэнѣ, равно какъ и во всей Тосканѣ, было рабскимъ и часто вполнѣ неловкимъ подраженіемъ византійскому стилю. Новѣйшія изслѣдованія доказали

<sup>1)</sup> Crowe e Cavalcaselle, Storia della Pittura in Italia dal Secolo II al Secolo XVI;-Джіотто и Джіоттисты А. Вышеславцева; — Rio, de l'Art chrétien Vol. 1 Paris 1861. Schnaase, Geschichte der bild. Künste, sieb. B; — Geschichte der Italienischen Malerei von Wilhelm Lübke zwei B; Stuttgart 1878.

однако <sup>1</sup>), что этоть образь быль написань не въ 1221-мь г., а 60 лёть позже, т. е. въ 1281-мъ г. Потому Сіэнская школа родилась не раньше Флорентинской, но одновременно съ нею, такъ какъ Гвидо и Чимабуэ были современники. Но надо замѣтить, что это особенное не византійское выпаженіе лиць Богоматери и младенца Спасителя на иконъ Гвидо, можеть происходить оттого, что въ XIV-мъ ст., какъ предполагають, она была возобновлена и лица переписаны рукою болѣе искуснаго художника, чѣмъ Гвидо. Потому на этотъ образъ нельзя вполнъ положиться, опредъляя время появленія новаго стиля живописи въ Сіэнѣ:

Несравненно болёе вёрный матеріаль, въ этомъ случаё, даютъ намъ работы одного изъ самыхъ замёчательныхъ мастеровъ Сіэнской школы: Дуччіо ди Бонинсенья— Duccio di Boninsegna, который, по всей въронтности, былъ ученикъ Гвидо. Отъ него, можно сказать, пошла новая школа живониси; но при этомъ онъ держался формъ предшествовавшаго ему въ Сіэнѣ искусства, которое повторяло византійскіе типы. Дуччіо родился, вёроятно, около 1260-го г.; что онъ былъ во Флоренціи въ 1285 мъ г. видно изъ сохранившагося контракта, заключеннаго имъ въ этомъ городѣ. По другимъ документамъ извѣстно, что художественная дѣятельность его началась въ концѣ XIII-го ст. и окончилась въ 1320-мъ г., когда вѣроятно онъ умеръ.

Изъ уцълъвшихъ произведеній его кисти всего характеристичнъе пзображение Богоматери, начатое въ 1308-мъ г. и оконченное въ 1310-мъ г. Образъ этотъ перенесли 9-го іюня означеннаго года изъ мастерской художника въ Сіэнскій соборъ, съ большимъ торжествомъ, при звонѣ колоколовъ и звукахъ трубъ и флейтъ 2). Архіепископъ, духовенство, власти республяки принимали участие въ этой процессія; за ними шля толпы граждань, женщинь, даже двтей, съ. хоругвями и зажженными свъчами въ рукахъ. Это былъ столько же религіозный, сколько и гражданскій правдникъ. Всѣ дѣла въ этотъ день были пріостановлены въ Сіэнъ; лавки заперты, торговыя сдълки запрещены; весь городъ, такъ сказать, торжествовалъ; безпрестанно служили молебны и была сдълана богатая раздача милостыни. Граждане Сіэны, одаренные художественнымъ тактомъ, подобно всёмъ. Итальянцамъ возрожденія, поняли при видъ этого образа, что для ихъ искусства наступаетъ новая эпоха, и что это произведение кисти Дуччіо заключаеть въ себъ богатые задатки будущаго развитія школы живописи, долженствующей сформироваться въ ихъ городъ, и этимъ увеличить значеніе ихъ отечества и поставить его, въ области искусства, рядомъ съ постоянной соревновательницей Сіэны-Флоренціей. Но въ этомъ проявляется вмъстъ и желаніе Сіэнцевъ. повторяя то, что сдѣлали Флорентинцы-перенесеніе такъ же съ торжествомъ образа Богоматери Чимабуа изъ мастерской художника въ церковь Santa Maria Novella-превозойти своихъ соперниковъ великольпіемь.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) G. Milanesi, Siena e il suo territorio, Siena 1862;—Della vera etá di Guido pittore senese, Siena 1859.

<sup>2)</sup> G. Milanesi, Documenti per la storia dell'arte Senese, No 22, p. 169.

Колосальная Мадонна Дуччіо, очень приближающаяся къ напасанной Чимабуэ для церкви S. Maria Novella во Флоренціи, изображена сидящей на богатомъ креслъ, или, скоръе, тронъ, высокая в широкая спинка котораго попрыта, равно какъ и длиниая подушка для сидения, богато вышитымъ сукномъ. Части трона оставленныя непокрытыми украшены накладной и ризной работой, нелишенной вкуса, въ которой такъ искусны оназались художники Сіэны савдующихъ въковъ. Младенецъ Спаситель сидить на лъвой рукъ Богоматери и она придерживаетъ его правой. На Богородицъ врасная туника съ золотыми штрихами, поверхъ которой наброшенъ голубой плащъ, покрывающій также и ся голову и падающій красивыми складками. Младенецъ представленъ въ бълой, прозрачной туникъ и фіолетовонъ плащѣ, усвянновъ золотыми звѣздочками; кругомъ его 10ловы, равно какъ и головы Богоматери—нимбъ, у Спасителя раздёленный крестомъ. Объими руками онъ придерживаетъ снустившійся плащь. У богатаго трона Мадонны изображены ангелы, въ радь; четыре изъ нихъ стоятъ позади и видны только ихъ головы, которыя они склонили на руки, положенныя на спинку трона. Ниже ангеловъ стоять, такъ же въ рядъ, святые обоихъ половъ; на переднемъ планъ, на колънахъ, написаны 4 святые покровители города Сіэны; они смотрять съ благоговѣніемъ на Богородицу. На верху изображены апостолы, по колёно, меньшихъ размёровъ, чёмъ остал. ныя фитуры.

На другой сторонѣ доски Дуччіо написалъ очень подробно въ 26 отдѣленіяхъ сцены изъ страстей Господнихъ. Въѣздъ въ Іерусалнъ и распятіе представлены большихъ размѣровъ, чѣмъ другіе сюжеты. На пределдѣ <sup>1</sup>), съ той и другой стороны, изображены въ отдѣльныхъ квадратахъ, сцены изъ жизни Спасителя и Богоматери. Позже доску, на которой была написана эта икона, распилили, вслѣдствіе чего Богоматерь съ младенцемъ и изображенія страстей Спасителя составляютъ два отдѣльные образа. Пределла была также распилена и удалена отъ своего первоначальнаго мѣста. Всѣ части этой иконы, имъвшей первоначально 14 футовъ ширины и 7 вышины, находятся теперь въ небольшомъ музеѣ воздѣ Сіэнскаго собора (Opera del Duoma).

Дуччіо удержаль отъ прежнихъ живописцевъ, слъдовавшихъ ва зантійской манеръ, традиціонные типы и формы, но при этомъ улучшиль образъ Богоматери и пропорціи ся тъла, написавъ ее величест венной, но вмъстъ граціозной, и придавъ ей натуральное выраженіе. Рисуновъ тутъ върнъе, манера писать привлекательнъе, сочлененія и оконечности рукъ и ногъ изображены съ большей тщательностью, детали изучены лучше, чъмъ у предшественниковъ Дуччіо; техническіе пріемы изслъдованы имъ подробно; лица святыхъ хорошо харавтеризированы. Особенно замъчательны, на обоихъ ононечностяхъ картины, двъ граціозныя женскія фигуры съ красивымъ профилемъ н съ бълымъ головнымъ уборомъ, употребляемымъ въ Сіэнъ въ XIII

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ называется узкая и длинная доска, прикръпленная къ нижней части иконы и служащая для постановки послъдней.

въкъ. Одежды вообще изящны и дранировка волниста; колорить мягокъ и прозраченъ, сколько теперь можно судить, такъ какъ эта икона потерпъла отъ времени и отъ реставрацій.

Но въ образв Мадонны Дуччіо однако есть византійскія черты; лицо ея овальное, носъ длинный и тонкій, голова въсколько наклонена на лёвую сторону; типъ ея, разумбется, былъ взятъ живописцемъ не съ натуры, а съ византійскаго образца, и она одѣта какъ восточныя Богородицы. Младенецъ Спаситель не благословляетъ и не держитъ въ рукѣ свертокъ пергамента, какъ въ византійскихъ изображеніяхъ, но все-таки въ его позѣ много церемоніальнаго; это не обыкновенный ребеновъ, а скорѣе царское дитя. Онъ серьезенъ, хотя личико его при этомъ миловидно, а кудрявая головка привлекательна. Многое однако въ этомъ образѣ сдѣлалось свободнѣе, легче чѣмъ у Византійцевъ, и въ общемъ вся группа имѣетъ скорѣе граціозный чѣмъ строгій характеръ.

Новое въ изображении Мадонны Дуччіо, и чисто относящееся въ эпохѣ возрожденія, это нѣсколько болѣе материнскій характерь Богоматери, чъмъ обыкновенно у Византійцевъ, хотя тутъ, надо сознаться, онъ не преобладаетъ и выраженъ едва замътно, такъ что большого различія между византійскими Богородицами и Мадонной Дуччіо, въ этомъ отношеніи, трудно указать. Есть и въ восточномъ исвусствъ Богоматери совершенно того-же характера, задумчивыя и нѣжныя къ младенцу. У сіэнскаго живописца это все еще какъ и у Византійцевъ: Богоматерь-царица. Офиціальнаго въ ней больше, чъмъ материнскаго, точно такъ же какъ и въ Мадоннахъ Чимабуэ. Византійскія Богородицы скорбять о грёхахъ людей, столько же сколько и объ. участи младенца, будущаго Спасителя міра. Такой же характеръ приблизительно имъетъ и Богородица Дуччіо. Напротивъ, въ Мадоннахъ возрожденія, слёдующихъ стольтій, материнскія чувства беруть верхъ. надъ міровыми попеченіями. Чисто новому времени принадлежать въ этомъ образъ задумчивыя, прекрасныя головки ангеловъ, появляющихся позади кресла Богоматери; они съ умиленіемъ и грустью устремляють свои взоры на младенца Спасителя, предназначеннаго быть искупительною жертвой; живыя лица ихъ дышать трогательнымъ, нъжнымъ чувствомъ. Это явленіе новое въ изображенія Богородицы сіэнскими живописцами.

Представляя на другой сторонѣ этой иноны евангельскіе сюжеты, Дуччіо во многомъ слѣдовалъ византійскимъ типамъ. Сцены страстей Спасителя у него очень напоминаютъ, даже можно сказать, являются кавъ копіи подобныхъ же сюжетовъ, изображенныхъ въ миніатюрахъ средневѣковыхъ церковныхъ рукописей, въ мозаикахъ того же времени, на бронзовыхъ дверяхъ собора Монреале, Равелло, Трани, во фрескахъ верхней церкви монастыря св. Франциска въ Ассизи, написанныхъ Византійцами, но очень попорченныхъ, въ стѣнописи перкви S. Angelo in Formis, около древней Капуи (Сариа Vetera), и во многихъ другихъ памятникахъ византійскаго стиля. Іисусъ въ саду Геосиманскомъ представленъ у Дуччіо какъ въ мозаикѣ собора Монреале около Палермо; единственная разница заключается въ томъ,

что движенія фигуръ у сізнскаго живописца смбабе и ближе въ правдъ. Точно такъ же Христосъ въ преддверіи рая, и когда онъ появляется ученикамъ послъ воскресенія, у Дуччіо, имъетъ типъ преобладающий въ средчевъковых в мозанкахъ и въ миніатюрахъ византійскаго стиля, но сізнець лучше изучиль форму и даль лицу Спасителя болве выраженія. Въ сцень появленія Магдалинъ, Христосъ напонинаеть изображение его въ топъ же сюжеть во фрескахъ верхней церкви монастыря Ассиви, написанныхъ Гренами. Представляя предательский поцвиуй Іуды, ввятый также у византійскаго искусства, Дуччіо повториль традиціонныя формы: Христа окружають народь и стража. То же самое ножно сказать и о сняти со креста Спасителя; эта сцена мало изиънилась у живописцевъ Сіенской школы послъдующихъ въковъ. -Распятіе, написанное имъ, имъеть такъ же древній византійскій типь, а не сформировавшійся уже во флорентинской школь. Тъло Христа длинное и худое висить на кресть; поза его утрирована; руки слишвомъ длинны.

Много византійскаго можно указать въ этихъ сценахъ, какъ напримбръ, морщинистыя лица помилыхъ людей, тощія, вытянутыя фигуры. робкія связанныя движенія, темный колорить и густыя тъни. Дуччіо браль траденіонныя формы, существовавшія уже прежде въ сізнскомъ нскусствъ и продолжавшияся послъ него. Но пельзя не согдаситься, что въ нъкоторыхъ сюжетахъ, изображенныхъ циъ, просвъчиваетъ уже что-то не вивантійское. Манера представленія значительно освободилась; формы хотя и не получены прямо съ натуры, но все-така же сравнены съ нею и оживлены чувствомъ и ныслью. Это ны винимъ, напримъръ, въ изображени възвда Спасителя въ Герусалитъвартина преисполненная жизни и правцы, хотя и взятая съ византійской мозаиви---и въ сцень омовешія погъ, замѣчательной по свосему внутреннему содержанию. Петръ тутъ поднимаетъ правую руку, накъ бы желая удалить отъ себя честь, которой онъ недостоянъ; два другіе молодые ученика очень натурально снимають свои сандалія. Остальные апостолы стоять позади; на лицахь ихь отражаются волебаніе, нервинтельность в недоумбніе. Каждый наь нихъ оживлень особеннымъ образомъ и въ различной степени, не такъ какъ обыкновенно тодпа у византійских мастеровъ. Анадизъ души человѣка, результать пробужденія философской мысли, уже очень замѣтень вь представлении этого сложета. Особенно привлекательна туть сцена появаенія трёхъ жень муроносиць у гробницы Спасителя: аңгель, сидащій на отодвинутой крыші пустого гроба, указываеть его движеніемъ руки подходящимъ женемъ, которыя несутъ сосуды съ муровъ и нъсколько отступають удивленным и виссть устрашенныя появленіемъ небеснаго въстника. Не смотря на юношескій образъ ангела, онъ преисполненъ достоинства и серьезности. Такъ же, и эта композація предшествовала Дуччіо и мы находимъ ее во фрескахъ церкви S. Angele in Formis, верхней церкви монастыря, св. Франциска въ Ассиви и въ. другихъ средневъковыхъ памятникахъ византискато стиля; но у Дуччю эти жены такъ натуральны и виъстъ такъ пре**жра**сны въ ихъ одеждахъ, надающихъ красивыми силадками, д<sup>ина</sup>

ихъ такъ выразительны, фигура ангела такъ поэтична, что тутъ, нельзя въ этомъ не согласиться, дана новая жизнь византійскому образцу. Въ оценъ погребенія Спасителя лицо Богоматери, обнимающей тъло сына, преисполнено чувства. Матдалина, взирающая на Христа, поднимая руки, вполнъ трагическая фигура. Особенно жива сцена отречения св. Истра: апостоль сидить передь костромъ, освъщенный его пламенемъ, гръя обнаженныя ноги, поднявъ правую руку; онъ опровергаетъ женщину, которая, стоя внизу лёстницы дома, энергическимъ движениемъ руки, указываетъ его сидащимъ вокругъ людямъ. Одни слушають то, что говоратъ служанка; другіе болве нии менње равнодушны къ ея словамъ; третіе очень натурально трвють руки, не принимая никакого участія въ томъ, что происходить; лицо Петра какъ нельзя живъе передаеть его ислугъ и замъшательство. Подобныхъ фигуръ мало въ итальянскомъ испусствъ на заръ возрожденія. Въ сценъ тайной вечери 4) мы замъчаемъ такъ же нъкоторое отступление отъ манеры изображения этого сюжета византийскими художниками, и проявление въ зачатиъ тъхъ философскихъ ней, воторыя разовьются полнбе у итальянскихъ живописцевъ слвдующихъ столѣтій.

Въ своей живописи Дуччіо выказалъ много силы, много разнооб. разія въ композиціи; не одна изъ фигуръ, представленныхъ имъ, неспотря на то, что обытновенно онъ довольно многочисленны, не лишена ви выраженія, ни значенья; каждая на своемъ мъстъ. Наивность и черты, по временамъ выхваченныя изъ жизни, оживляютъ ихъ. Но не всъ свои образы могъ вдохновить Дуччіо; нъкоторые изъ нихъ остались въ такомъ видъ, въ какомъ онъ яхъ принялъ отъ Византійцевь. Рисунокъ его однако удовлетворителенъ, живопись почти всегда довольно рельефна, въ формахъ есть привлекательность. Фоны золотые; юрнаментика, шитье уворами на платьяхъ, архитектурные детали богаты; въ нѣкоторыхъ примѣрахъ одежда Спасителя про-штриховава золотомъ; колоритъ ярокъ, блестящъ. Тѣ особенности, воторыя потовъ будуть постоянно преобладать въ Сіэнской школѣ, проявляются уже у Дуччіе. Такъ напрямъръ, головы мужчинъ у него слишкомъ энергичны; женщины имъютъ скромнее и нъжное выраженіе лица; этимъ онѣ отличаются больше чёмъ граціозностью формъ. Шея ихъ тонка, какъ на византискихъ образахъ; руки худенькія, съ длинными пальцами, какъ у восточныхъ женщинъ.

Если сравнить Мадонну Дуччю сь образами Богоматери Чимабуэ, находящимися въ церкви S. Maria Novella и въ Академіи Художествъ во Флоренціи, то увидишь, что у сіэнскаго живописца въ головахъ пожилыхъ людей болѣе выразительности, а въ лицахъ юношей болѣе миловидности и красоты; въ головкахъ ангеловъ болѣе привлекательной задумчивости, больше граціи и прелести, чѣмъ у Чимабуэ.

Мы видѣли также, что, изображан сцены страстей Христовыхъ, Дуччіо не всегда повторялъ византійскія модели накъ находилъ ихъ въ средневѣковыхъ миніатюрахъ, мозанкахъ и т. д., но иногда при-

Le contra de la co

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Римскія Катакомбы ч. 4 стр. 373.

даваль новую жизнь тёмь типамь, которые его предшественни копировали почти безъ измѣненій; что онъ не только исправляв грубоватыя анца прежинхъ сізнскихъ живописцевъ, болѣе тщателнымъ исполнениемъ и приятнымъ колоритомъ; не только оживияъ восточные образы силой и красотой, но и вводиль натуру и филсофскія начала въ религюзные сюжеты. Изображая нъкоторыя сцень, какъ напримъръ, омовеніе ногъ, отреченіе св. Петра и даже тайнув вечерю, Дуччіо проявляется уже канъ художнинъ мыслитель эпон воэрождения; но онъ не дълаеть это такъ ръшительно и особеню такъ послъдовательно, вакъ Джіотто. Дуччіо никогда не отвернися отъ византискихъ формъ, не разорвалъ съ ними окончательно, что составляеть особенность его и всей сіэнской школы, оснований имъ. Стремленіе приблизиться къ натурѣ, нельзя съ этимъ не согласиться, проявляется въ его живописи, но оно сейчасъ же усряется желаніемъ не удаляться оть традиціонныхъ типовъ. Мещу Дуччіо и Джіотто та разница, что первый, выражая въ своихъ произведеніяхь новый взглядь Итальянцевь на христіанскій идеаль, постоянно ускливался остаться върнымъ византійскимъ традиціямь, что парализировало его стремление оживить вполнё новою умственною жизнью изображаемыя имъ редигіозныя сцены; а второй, т. е. Джіотто, писаль священные сюжеты гораздо боліве самостоятелью, или, лучше сказать, умълъ постоянно придавать своеобразный отпечатовъ традиціоннымъ композиціямъ, иногда даже шель дальше и, освободившись совершенно оть архаическихъ формъ, создаваль новые образы для выраженія новыхъ идей.

Если бы въ композиціи Дуччіо не вошли, въ такой значительної степени, формы и фигуры византійскаго искусства, то, разумъется, таланть его развернулся бы съ большей силой и съ большими результатами. Это упорное повтореніе прежнихъ типовъ и уважене артистическихъ традицій предшествовавшихъ въковъ, проявляющіяся, какъ мы это увидимъ, сильнѣе или слабѣе у всѣхъ другихъ живописцевъ Сізны, вслѣдствіе причинъ, которыя будуть объяснены ниже, поразили Сізнскую школу живописи, давъ ей характеръ неподвияности, и поставили ее ниже Флорентинской. Но хотя Дуччіо въ ошсанномъ выше художественномъ произведенія и не выказалъ себя вподнѣ творцомъ, онъ все-таки же поднялъ Сізнскую школу и произвелъ въ ней реформу, несмотря на то, что она уже до него начала нѣсколько отличаться извѣстными качествами, какъ напримѣръ энергіей дѣйствія и болѣе вѣрнымъ изображеніемъ нагого тѣла, чѣпъ у итальянскихъ Византійцевъ.

Какъ Джіотто, во фрескахъ Мадонны dell' Arena въ Падуѣ, полжилъ основаніе новой школы живописи, такъ Дуччіо, написавъ эт икону, улучшилъ формы предшествовавшаго ему искусства и указагь путь своимъ послѣдователямъ; съ тою только разницею, что для флорентинскихъ живописцевъ, учениковъ и послѣдователей Джіотто, когда прошелъ періодъ Джіоттистовъ, его произведенія сдѣлалсь ступенью къ усовершенствованію; тогда какъ сіэнскіе художники, слѣдовавшіе за Дуччіо, принявъ его манеру, никогда далеко не удаиниеь отъ основаній положенныхъ имъ и не выработали, подобно флорентинцамъ, изъ началъ, оставленныхъ основателенъ школы, новыя болѣе полныя художественныя данныя, для выраженія преобразовавшатося религіознаго идеала Итальянцевъ той эпохи.

Но тоть анализъ души человъка, тоть философский взглядъ, то умственное начало, которые проявляются во всъхъ творенияхъ Джіотто, не выражаются такъ ясно, въ такой степени и такъ постоянно у Дуччіо; оживленіе его фигуръ не всегда ведетъ ихъ къ пробужденію умственному. Новая жизнь въ старыхъ формахъ составляетъ исключеніе у Дуччіо, тогда какъ у Джіотто исключеніемъ является отсутствіе новыхъ идей въ традиціонныхъ композиціяхъ.

# XIII.

#### Уголино, Сенья ди Буонавентура, Симоне Мартини.

Виќстѣ съ Дуччіо достойны вниманія два другіе современные ему сіэнскіе живописцы: Угодино— Ugolino—и Сенья ди Буонавентура— Segna di Buonaventura. Живнь перваго изъ нихъ мало извѣстна; онъ такъ же держался старой манеры и работалъ, какъ кажется, всего болѣе во Флоренціи, но многія изъ его произведеній уже болѣе не существуютъ. Въ композиціи, въ колоритѣ и въ техническомъ исполненіи онъ приближается къ Дуччіо, но фигуры у него еще длиннѣе, худощавѣе, угловатѣе и движенія безпокойнѣе, чѣмъ у этого живописца. Угодино принадлежитъ, согласно Cavalcaselle, икона, находящаяся въ Кельнѣ въ собраніи Ramboux, изображающая полуфигуру Мадонны съ четырьмя святыми и благословляющаго Христа съ четырьмя ангелами. Эта картина, носящая на себѣ несомнѣнный отпечатокъ сіэнской манеры, можетъ служить типомъ произведеній этой школы живописи.

Одна изъ самыхъ замъчательныхъ работъ Уголино была алтарная икона, находившаяся въ церкви S. Сгосе во Флоренція; она пропала, но фрагменты ея были открыты въ послъднее время въ частныхъ собраніяхъ Англіи; между ними есть прекрасное изображеніе Богоматери, полуфигуры святыхъ и сцены страстей Христовыхъ, написанныя довольно живо и не безъ драматизма. Образы женщинъ, у этого живописца, нъжны до изысканности, какъ вообще у Сіэнцевъ. Византійскій элементъ преобладаетъ все таки-же въ живописи Уголино, хотя и у него есть попытки придать больше жизни традиціоннымъ типамъ.

Сенья ди Буонавентура писаль нѣжно, почти сентиментально Мадоннъ и святыхъ, не оставляя византійскихъ образцовъ. Одно изъ произведеній его кисти, изображающее Богородицу и трехъ святыхъ, на золотомъ грунтѣ, помѣщено въ собраніи Академіи Художествъ въ

Digitized by Google

Сіэнь. Въ церкви небольшого изстечка Castiglione Fiorentino, недале оть города Ареццо, находится замечательная икона того же жн нисца, изображающая колосальную Мадонну въ сопровождения ан ловъ. Прекрасная и величественная Богоматерь сидить на троя черты лица ся правильны и благородны; младенець Спаситель, и браженный красивымь ребенкомъ, стоить на ен кольнахъ. Богат онежда Богородицы и Христа проштрихована золотомъ. Въ общен эта Мадонна мало отличается отъ византійскихъ изображеній подо наго же рода; только у младенца Спасителя, играющаго съ покр валомъ, падающимъ съ головы Богоматери на ея плечи, больше на ни, чъмъ обыкновенно у Христа ребенка въ искусствъ восточна стиля. Рисуновъ тутъ имъетъ свои погръшности; сочленения пре ставлены неправильно. Тёло Сенья писалъ зеленоватымъ, прозра нымъ, степляннымъ, какъ у Византійцевъ; фигуры его однако гр ціозны, нёжны; иногда пожалуй жеманны и выраженіе лицъ сладвов то. Вообще можно сказать, что въ его живописи много мягкост хотя онъ и не покидаеть византійской почвы.

Гораздо замѣчательнѣе двухъ послѣднихъ художниковъ былъ жне писецъ Сіэнской школы Simone Martini <sup>1</sup>), родившійся въ Сіэнѣ в 1283-мъ г. Мы не знаемъ ничего о его художественномъ воспитані по всей въроятности онъ былъ ученикомъ Дуччіо, тавъ накъ во ин гомъ слѣдовалъ его манерѣ; несомнѣнно только то, что въ раб тахъ Симоне выражаются всѣ отличительныя особенности Сіэнско школы.

Одно изъ выступающихъ произведений его, это фреска, находящая въ большой залъ совъта муниципальнаго дворца Сіэны. Она бы нарисована въ 1315-иъ г., но черезъ 6 лътъ реставрирована сани художникомъ, такъ какъ пострадала отъ сырости. Фреска эта зан маетъ всю стѣну залы, 40 футовъ ширины и 60 вышины. Ее окр жаеть нарисованная рамка, въ которой появляются погрудныя из браженія Христа и святыхъ въ медальіонахъ, смѣняющіяся съ ге бами города Сіэны и различныхъ его кварталовъ. Не смотря на ч что въ этой ствнописи фигуры болве чъмъ натуральной величны онъ написаны съ большою тщательностью. Въ центръ картины, 104 богатымь балдахиномь, длинныя древки котораго поддерживають Ал стояъ Павелъ, Іоаннъ евангелисть, Іоаннъ Креститель и Ацести Петрь, сидить, на роскошновь и изукрашенномъ тронѣ, покрытоя вивств съ спанкой его, дорогою, вышитой материей. Богоматерь с короной на головѣ, надътой на бълее покрывало, надающее на е плечи. Туника ея равно какъ и плащъ-придерживаемый на груд дорогимъ украшеннымъ фигурами драгочънныхъ камней запоновъповрыты богатыми золотыми узорами. Младенець Христось стоят на львомъ кольнь Богоматери, которая придерживаетъ его румой Спаситель благословляеть, а въ лѣвой рукѣ держитъ распущенны свертокъ пергамента, на которомъ написаны слъдующія слова: Din gite justitiam qui judicatis terram», наножинающія соблюденіе справеля

Digitized by Google

1) Называемый ошибочно Вазари: Simone Memmi.

вости судьямъ, засёданія которыхъ происходили въ этой залѣ. На младенцѣ Спасителѣ туника, богато вышитая золотомъ, и такой же плащъ.

Съ одной стороны трона стоить св. Екатерина въ коронъ, съ сложенными руками; она смотрить въ упоеніи на Богоматерь. Противъ нея, съ другой стороны трона, написана св. Урсула такъ же въ коронъ; сложивъ руки, она съ восторгомъ созерцаетъ Мадонну и иладенца Спасителя. По бокамъ представлены святые обонкъ половъ и ангелы. На первоиъ планъ, у подножія трона, направо и налъво изображенъ ангелъ на колъняхъ; обълин руками каждый изъ нихъ поднимаеть къ Богородицѣ корзину, наполненную цвѣтами, съ умиленіемъ взирая на нее; лица ихъ дышать восторгомъ. За ними стоять на кольняхь, по два съ каждой стороны, святые покровители города Сіэны; они молятся, обращаясь въ Богоматери. Тутъ ЗО фигуръ болѣе натуральной величины; онѣ расположены довольно свободно и безъ однообразія. На верху въ рамкъ, въ кругу, изображенъ по грудь Спаситель; онъ благословляеть правой рукою. Ванзу, въ надписи 1), Богоматерь отвѣчаетъ святымъ и ангедамъ, которые иолять ее о благополучномъ исходъ совъщания большого совъта сіэнской республики, собиравшагося въ этой заль, что она исполнитъ ихъ честныя и благочестивыя просьбы, но что молитва яхъ не будеть услышана, если сильные начнуть притъснять слабыхъ; ничего не радуеть ее такъ, говорить Богоматерь, какъ хорошіе законы; но сь другой стороны ее очень печалить, если кто либо изъ личныхъ выгодъ не уважаеть ее и обманываеть ея городъ. Подъ надписью, вь рамкѣ, изображена по грудь фигура женщины съ двумя головами, на которыхъ надъта одна корона, -символическое изображение стараго н новаго заввта.

Нъть сомнънія, что эта фреска была исполнена Симоне, но, какъ кажется, самъ художникъ реставрировалъ впослъдствіи нъкоторыя части своего произведенія, и эти возобновленія, сдъланныя имъ, когда онъ болъе усовершенствовался въ своемъ искусствъ, лучше остального. Позже были произведены менъе удачныя реставраціи; притомъ фреска эта нострадала отъ сырости, что пъсколько испортило ее

Лучная часть всего сочиненій туть, разумвется, Христось съ Богоматерью. Мадонна особенно изящна и прекрасна; черты ся лица правильны и благородны, но нёсколько строги. У младенца Спасителя такъ же миловидное ребяческое лицо и выющіеся волосы; взоръ не серьезенъ, а веселъ и оживленъ. Эта группа преисполнена граціи и се можно считать произведеніемъ замѣчательнымъ для того времени. Но мы видимъ тутъ еще византійскую Мадонну, въ царскомъ вѣнщѣ и одѣяніи, на великолѣиномъ тронѣ съ вышитой подушкой подъ ногами; это царица небесная. Такъ же и Спаситель имѣетъ офиціальную позу; онъ въ богатой одеждѣ, и правою рукою благословляетъ, а въ лѣвой какъ законодатель держитъ распущенный пергаментъ съ поучительной надиисью. Это маденькій властелинъ,

1) G. Milanesi, Documenti per la Storia dell'arte senese; p. 219.

не смотря на его младенческое лицо. Ивть туть нёжныхъ отношеній между матерью и сыномъ. Кругомъ царскаго трона стоять святые какъ свита, а у подножія его ангелы какъ прислужники. Можно сказать, что итальянскія формы въ этой иконъ служать для выраженія христіанскихъ идей византійскаго склада.

Фреска Симоне отличается богатствомъ орнамента. Нимбы Спасителя, Богоматери и святыхъ украшены драгоцёнными камиями, золотыми выпувлыми или плосвими уворами, фигурами листьевъ и цвътовъ. Подобныя же украшенія видны на одеждахъ, вънцахъ, принадлежностяхъ, на архитектурныхъ мотивахъ готическаго трона Богоматери, на балдахинъ, возвышающемся надъ нимъ и т. д. Эта наклонность къ золотому орнаменту, вообще къ украшениямъ, преобладающая вь Сіэнской школь, объясняется вліяніемь византійскаго искусства, въ которомъ богатство матеріала и украшеній возвышало значение художественнаго произведения. Сіонские живописцы являются, здёсь, подражателями восточному стилю, но они въ этомъ отношения пошля нёсколько дальше Византійцевь. Замёчательны туть также спинка и боковыя части трона Богоматери: онъ исполнены въ готическовъ стилъ, но не лучшей эпохи его, и состоять изъ возвышающихся треугольниковъ, башеновъ, остроконечныхъ оконъ, разделенныхъ колонками и т. д. Всв архитектурныя линіи пропадають въ украшеніяхъ, въ завиткахъ и т. п.

Фреска эта была исполнена съ большою оконченностью подобно миніатюрѣ, не смотря на ея размѣры; къ послѣднему роду живописи сіэнскіе художники чувствовали такое сильное влеченіе, что даже большія свои сочиненія писали съ пріемами миніатюры. Нѣкоторая неловкость проявляется въ движеніяхъ фигуръ, и это становится замѣтнѣе, такъ какъ онѣ болѣе чѣмъ натуральной величины. Головы святыхъ энергичны, какъ вообще въ сіэнскомъ искусствѣ, и напоминаютъ византійскіе типы. Архангелъ Михаилъ, направо отъ Богоматери, граціозенъ, но немного манеренъ, изысканъ.

На другой стёнё въ той же залё, противъ этой фрески. Симоне изобразилъ въ натуральную величину, на бѣломъ конѣ, покрытомъ роскошнымъ вальтраномъ Giudoriccio da Fogliano de' Ricci, нолководца сіэнской республики, побѣдителя при Montemassi и Gassoforte. Это красивый и величественный мужчина; онъ написанъ въ профиль, въ богато-вышитой одеждѣ; на головѣ его красная шапка; въ лѣвой рукѣ онъ держитъ поводья, а въ правой жезлъ военачальника. На первомъ планѣ частоколъ; за нимъ палатки, стѣны укрѣпленія съ башнями и замокъ на возвышеніи.

::

Тотъ же характеръ какъ и фреска, изображающая Мадонну съ младенцемъ, имъетъ и другое произведение кисти Симоне, составлявшее, безъ сомнѣнія, одно изъ самыхъ замѣчательныхъ художественныхъ работъ того времени. Это образъ, заказанный ему въ 1320 г. для церкви монастыря св. Екатерины въ Пизъ и впослъдстви распиленный, такъ чдо нъсколько частей его находятся теперь въ академіи художествъ, а другія въ семинаріи этого же города. Замѣчательна тутъ Мадонна, граціозно держащая Спасителя младенца, ко-

торый, ухватившись за ся плащь, держить въ лёвой рукѣ книгу. Онъ. равно накъ и Богоматерь, въ богатыхъ одеждахъ, края которыхъ проштрихованы золотомъ. Прекрасны также и святыя женщины, находившінся прежде около Мадонны; между ними особенно миловидны — Магдалина и св. Екатерина. Первая, нъсколько нагнувъ голову, съ умиленіемъ смотрить на Богоматерь, держа въ одной рукъ вазу съ муромь и граціознымъ движеніемъ другой руки придерживая свой дорогой плащъ. Съ ея предестной головки ниспадаеть легкое, красное покрывало на зеленой подкладкъ. Еще поэтичнъе св. Екатерина; черты лица ся благородны, выряженіе кроткос, коза натуральна и движенія граціозны. На ней богатое платье золотого матоваго цвёта; на головъ вънецъ, поверхъ покрывала, падающаго легкими складкаин; положение ся рукъ, воторыми она держить книгу и нальмовую вътку, или перо, едва дотрогиваясь до нихъ, преисцолнено изящности. Тутъ мы видимъ двухъ очаровательныхъ женщинъ временъ итальянскаго возрожденія.

Но по характеру и вдеямъ этотъ образъ принадлежитъ византійскому стилю; золотой грунтъ, на которомъ онъ написанъ, удаляетъ сцены, изображенныя на немъ, отъ жизни. Богородица имъетъ видъ царицы, а Спаситель младенецъ является какъ законодатель. Но нельяя не замътить, что Симоне, слъдуя манеръ Дуччіо, старадся вывести традиціонныя формы сівнской школы изъ ихъ ненодвижности. На пределлъ этой иконы написанъ Христосъ по поясъ, снятый со креста. Фигуры имъютъ небольшіе размъры и исполнены съ тщательностью и законченностью, опять какъ миніатюры; пріемъ этотъ, разумъется, здъсь болѣе на своемъ мъстъ, чъмъ во фрескъ сівнскаго муницинальнаго дворца. Контуры ясно выведены, тонки и върны; колоритъ силенъ, но не прозраченъ; съ большимъ вкусомъ укращены одежды и золотые нимбы.

Нъсколько другихъ иконъ дошли до насъ отъ Симоне. Его Богородицы имъютъ постоянно тотъ же типъ и тотъ же офиціальный характеръ; ихъ траціозность, стройность, милевидиость норажентъ зрителя; но это все-таки же по внутренныму карактеру византійскія Богоматери—царицы; онъ въ норонахъ и драгоцівнныхъ одеждахъ. Также и въ иладенцъ Спасителъ преобладаеть византійскій типъ. Онъ неизмѣнно держитъ въ рукѣ распущенный свертонъ; въ одномъ примѣрѣ на послѣднемъ написано: Едо sum lux mundi, т. е. «Я свѣтъ міра»; въ другомъ: Едо sum via veritatis et vitae, т. е. «Я путь къ правдѣ и живни», какъ въ средневѣковой византійской живописи и въ мозанкахъ.

Въ работахъ Симоне Мартини, исполненныхъ въ горедъ Сіэнъ, мы видимъ какъ нельзя яснъе воъ особенности сіэнской живоцися, т. е. сохранение традиціонныхъ, сухихъ формъ, укращенныхъ игривымъ орнаментомъ и живымъ, яримъ, нажнымъ колоритомъ.

Симоне Мартини работалъ также въ Асслзи, гдъ одъ украсилъ живопясью капеллу въ нижней церкви монастыра св. Франциска: Тамъ онъ писалъ, имън передъ глазами фрески тамыхъ замъчательныхъ художниковъ фиорентійской школы того времени, и это, не ....

могло не отразиться въ его произведеніяхъ. Разумиется, какъ Сізненть онъ держался старыхъ формъ: но и новыя идеи должны был выразяться въ его религіозныхъ изображеніяхъ. Сюжеты, представленные имъ, взяты язъ жизни св. Мартина. Очень живо написано, какъ святой ръжеть мечомъ свой плащъ, чтобы подълнться имъ съ нищимъ; послёдній дрожить оть холода и береть съ выраженіень искренней благодарности кусокъ плаща, подаваемый ему святымь, сидящимъ на конъ. Лицо Нартина оживлено состраданіемъ и готовностью помочь бъдняку. Лошадь, теперь сильно попорчениая, вышы неудачно; движенія святого, напротивъ, близки въ правдѣ. Рисуноть въ этой фрескв тщателенъ. Нищій, покрытый рублицани, хотя и довольно натуралень, но не вполих върень въ пропорціяхъ; сочленеnia его представлены неправильно и оконечности рукъ и ногъ грубоваты. Возлё написано явленіе Христа, окруженнаго прекрасным ангелами, во снъ св. Мартину. Спаситель держить въ рукъ кусокъ плаща, данный святымъ нищему, и показываетъ его спящему Мартину, смотря на одного изъ ангеловъ. Симоне не упустилъ случая украсить предметы, написанные имъ; онъ изобразилъ богатыя вышивки на одбялів и пологв постели святого. Сцена эта очень хорощо представлена; у Христа правильныя черты лица и благородный типь.

Появление юнаго Мартина передъ Цезаремъ составляетъ сюжеть другой фрески, не столь удовлетворительно написанной, хоти отступленіе отъ пріемовъ сіэнской школы нѣсколько замѣтно и туть. Це зарь представленъ сидящимъ съ скипетромъ въ одной рукъ и державою въ другой; онъ смотритъ пристально на Мартина, обращаясь къ нему съ ръчью; святой указываеть ему на кресть, который онь держить въ лѣвой рукѣ. Лицо Мартина въ этой сценѣ имѣеть саокойное и тихое выражение, но взоры его оживлены. Цезарь удивленъ юношей. Возлѣ него стоятъ два воина; третій считаетъ монеты на рукъ своего товарища; въ глубинъ видны палатки и нежду ним воины. Въ фигуръ и жестахъ св. Иартина много условнаго, даже манернаго; формы его довольно грубоваты; движенія рукъ и цал. цевъ не вполнѣ натуральны. Цезарь энергичевъ, но въ образъ его не достаеть благородства. По всей въроятности, Симоне Мартини подражаль, изображая Цеваря, какой нибудь фигуръ императора представленнаго на одномъ изъ памятниковъ римской пластики временъ ея упадка. Въ слъдующей фрескъ, св. Мартинъ получаетъ зваше рыцаря отъ императора, который опоясываеть его мечомъ, тогда какъ оруженосецъ привязываетъ ему шпоры. Два другіе оруженосца стоять позади императора. Съ противоноложной стороны, написаны музыканты; одни изъ нихъ поютъ, другіе играютъ на различныхъ инструментахъ. Въ глубинѣ видны арки зданія. Фигуры эти взяты съ натуры и каждое лино имветъ свой особенный характеръ, 1018 въ формахъ и въ пропорціяхъ ихъ тъла есть погръщности. Одежн ---разлячныхъ цвътовъ, и тутъ также проявляется обыкновенный пріемъ сіэнскихъ живописцевъ, сколько возможно болѣе украшать изображаемые ими предметы.

Представляя подобнаго рода сюжеты, взятые прямо изъ жизен.

сіэнскіе живописцы, разумёется, не могли остаться въ узкихъ предблахъ повторенія традиціонныхъ формъ и моделей византійскаго искусства, какъ ири изображеніи Богоматери съ Христомъ младенцемъ, на тронё, въ славё. Но при этомъ въ передачѣ свѣтскихъ сюжетовъ художники Сіэнской школы оказываются неловкими, несостоятельными, такъ какъ эти сцены не въ характерѣ ихъ живописи, и они становятся, въ этомъ случаѣ, ниже флорентинскихъ иастеровъ.

Другія нанисанныя туть Симоне фрески изображають св. Мартина, служащаго объдню и воскрешающаго мертваго мальчика. Въ послёдней фреске особенно замечательна женщина-мать умершаго ребенка;---она стоить на колѣняхъ съ распущенными волосами и простираеть къ святому руки; это вподнѣ драматическая фигура; на лицъ ея выражено глубокое горе; она молитъ святого возвратить ей сына. Другая женщина, со сложенными руками и опущенной головой, печально смотрить на ребенка; третья поднимаеть умоляющіе взоры въ небу. Живопись эта мъстами сильно попорчена, такъ что дълается трудно судить о ея художественномъ достоинствъ. Смерть свитого представлена туть же; онь лежить на земль во дворикь монастыря, подъ богатымъ поврываломъ. Нъсколько священниковъ и чонаховъ стоять вокругъ тъла; одни смотрятъ печально на умершаго; другіе съ надеждой поднимають взоры къ небу; одинъ изъ братьевъ припалъ къ ногамъ усопшаго, въ большомъ душевномъ волненія, пристально смотря ему въ лицо. Все это не лишено выраженія и правды. На верху, и это всего лучше сохранившаяся часть фрески, изображенъ святой въ положении молящагося, котораго четыре ангела возносять на небо. Въ другой стѣнописи представлено тѣло святого въ церкви, окруженное толпою людей.

Эти фрески Симоне не лишены привлекательности; въ общемъ движенія фигуръ довольно натуральны и соотвѣтствують ихъ нравственному состоянию. Лица спокойны и нъсколько задумчивы; иногда даже вдохновлены редигіознымъ восторгомъ. Женщины и туть, какъ обыкновенно у Симоне, граціозны, нъжны и вообще красивъе чёмъ мужчины. Контуры тщательно обведены розовой краской; частности, какъ напримъръ водосы на годовъ и бородъ старательно, миніатюрно выведены. — По колориту это одна изъ лучшихъ его работъ. Композиція распредѣлена не безъ умѣнія, но не такъ хорошо. однако, какъ у современныхъ флорентинскихъ живописцевъ. Отдъльныя фигуры болье удовлетворяють, чьмъ вся картина, и эту особенность мы постоянно встръчаемъ у сіэнскихъ художниковъ. Надо туть замѣтить, что у Симоне вакъ и у Дуччіо иногда много фигуръ тъснятся въ небольшомъ пространствъ, а рядомъ оставлено пустое ибсто, въ которомъ онѣ прекрасно могли бы развернуться, чего мы не находимъ у Джіотто, но что встръчается у его учениковъ. Украшенія въ этихъ фрескахъ Симоне такъ же богаты и разнообразны, какъ и въ другихъ работахъ его. Одъянія покрыты дерогимъ шитьень; каждый нимбъ укращенъ особеннымъ образомъ. Вообще, можно сказать, что онъ въ декоративной части выказалъ себя вполнъ сіэнскимъ живописцемъ, подражателемъ богатой византійской орнаментикъ. •

Нельзя не убъдиться, разсматривая фрески Симоне Мартини въ Ассизи, что въ нихъ есть что-то напоминающее византійскую манеру, но при этомъ встрвчаются фигуры, удаляющіяся отъ этого стиля и взятыя съ натуры, хотя иногда, можетъ быть, и нѣсколько неловкія. Въ родномъ городѣ сіэнскіе живописцы могли остаться вѣрными традиціонному типу, но лишь только они писали внѣ Сіэны, это дѣлалось не такъ легко, и они принимали формы флорентинскаго искусства, и покорялись общему влеченію къ преобразованію религіозныхъ идеаловъ, преобладавшему тогда въ Италіи. Но при этомъ мастера Сіэны вовсе не дѣлають, нодобно флорентинскимъ художникамъ, усилій освободиться отъ византійской манеры и переработать ее согласно новымъ идеямъ. Къ этому движенію живописцы Сіэнской школы относятся болѣе пассивно чѣмъ активно, перенимая у флорентинцевъ, но не изобрѣтая сами.

Симоне Мартини умеръ въ Авиніонъ въ 1344-мъ г., куда онъ быль призванъ чтобы украсить живописью папскій замокъ и соборъ. Вмёсть съ нимъ работали тутъ также и его ученики; но эти фрески или совершенно уничтожены, или покрыты известкой, или дошли до насъ въ цолуразрушенномъ состоянии.

## XIV.

#### Братья Лоренцетти.

Болѣе сильное вліяніе, чѣмъ на произведенія Симоне Мартини, имѣла живопись флорентинскихъ мастеровъ на работы двухъ другихъ живописцевъ Сіэнской школы—братьевъ Lorenzetti. О старшемъ—Pietro въ первый разъ говорится какъ о художникъ въ 1305-мъ г., потому можно предположить, что онъ родился въ концъ XIII-го ст. Кто былъ его учитель, въ чьей мастерской онъ воспитывался — осталось неизвъстно. Cavalcaselle предполагаетъ, что онъ былъ ученикъ Дуччіо, в это всего вѣроятнѣе. У Піетро былъ младшій брать-Ambrogio. Современныя имъ произведенія флорентинской школы, и особенно фрески Джіотто, способствовали улучшенію технической стороны ихъ живо. писи и сдѣлали ее въ то же время менѣе условной, болѣе близкой къ правдѣ. Піетро писалъ образа на деревѣ и фрески. Фигуры въ его композиціяхъ стройны и высоки; онъ оживлены и преисполвены энергія. Колоритъ свътелъ при изображеніи тела, ярокъ и силень въ одеждахъ. Онъ не злоупотреблялъ позолотой и другими украшеніями, которыми переполнены работы сіэнскихъ живописцевъ. Шетро также прибъгаетъ въ орнаментальнымъ мотивамъ, но не переуврашаеть; не повреждаеть существенныхь частей композиции, отягощая ихъ украшеніями. Этимъ онъ приближается къ мастерамъ флорев-

тинской шволы. Фрески Джіотто братья Лоренцетти могли видёть въ Ассизи, гдё они также работали. Въ живописи ихъ проявляются изученіе природы и желаніе ириблизиться къ ней. Въ изображеніи группы женщинъ у Креста расинтаго Спасителя, во фрескё церкви св. Франческо въ Сіэнѣ, Піетро достигаетъ такого драматизма и правды, какъ самъ Джіотто, и въ этой работѣ, передавая чувства, Лоренцетти стоить выше всѣхъ сіэнскихъ живописцевъ; но все же таки у него остаются типы и формы школы родного города.

Самое замѣчательное произведеніе кисти Піетро Лоренцетти, этофреска инзанскаго Самрозапіо, изображающая сцены изъ жизни отшельниковъ; она написана на ствнѣ портика, окружающаго четырехъугольное мѣсто, служившее кладбищемъ, и земля котораго, согласно преданію, была привезена изъ Герусалима. Внутреннія стѣны этого портика 400 футовъ длины и 120 ф. ширины, покрыты живописью. Туть Лоренцетти написаль болѣе 30-ти эпизодовъ жизни пустынниковъ. На первомъ планѣ изображенъ потокъ, въ которомъ плаваютъ рыбы; отшельники на берегахъ довятъ ихъ, или заняты различными несложными работами: плетутъ корзины, точатъ деревянныя ложки и т. п. Нѣкоторые изъ нихъ читаютъ или погружены въ размышденіе. Черезъ потокъ, посрединѣ его, переброшенъ мостъ; по немъ ѣдетъ всадникъ и впереди его пустынникъ также на конѣ.

На другой сторонѣ потока возлѣ вороть города, изображенъ человъкъ, погоняющий навьюченнаго верблюда. Группы пустынниковъ распредблены по отлогости скалистой горы; съ нея текуть ручьи, собирающіеся въ одинъ потокъ. Пріюты и пещеры отшельниковъ отдѣлены другъ отъ друга деревьями и скалами. Распредъленіе группъ хорошо задумано; фигуры грандіозны, строги и не лишены жизни и энергін; лица пустынниковь выразительны; нёкоторыя изъ нихъ суровы, даже нёсколько дики, какъ подобаетъ людямъ, живущимъ въ пустынѣ, среди лишеній и подверженнымъ ненастью; ихъ длинные волосы взъерошены. Работы ихъ переданы натурально; рисунокъ свободень; дранировка одеждъ върна. Колорить тъла, сколько теперь можно видъть, быль первоначально довольно теплый и нъсколько смуглый; художнивъ писалъ поспѣшно и смѣло, придавая рельефъ фигурамъ. Замѣчательно туть особенно изображеніе пустынника, заботливо и почтительно покрывающаго твло умершаго собрата, лежащее полуобнаженнымъ на землъ. Циже этой сцены представлена молодая, красивая женщина, въ богатой голубой одеждъ, того привлекательнаго типа, который давали женскимъ фигурамъ живописцы Сіэнской школы; она сидить, протягивая руки къ отшельнику съ намъреніемъ соблазнить его; овъ представленъ на колъняхъ въ своей кельв и побъждаеть искушение владя свои руки въ огонь. Возлъ та же женщина, пораженная тъмъ, что видитъ, представлена безъ чувствъ на землъ. Тутъ же она является преобразованной, въ одеждъ отшельницы и молится на колѣняхъ со сложенными, руками и съ поднятой головой, на могилъ пустынника, котораго она хотъла погубить, но спасшаго ея душу. Въ верхней части фрески одинъ изъ пустынниковъ верхомъ на мулъ, величественный и неустрашимый. прогоняеть знакомъ вреста демона, принявнаго видъ чудовища и ставшаго поперекъ его дороги. Позади святого вожатый убъгаеть вь ужасѣ. Ниже одинъ изъ братій прогоняеть двухъ демононъ, благословляя ихъ. Съ другой стороны изображенъ Снаситель съ поднятой правой рукою обращаясь съ ръчью къ пустыннику, молящемуся цередъ нимъ на колѣияхъ. Тутъ иѣтъ недостатка въ жизни, и движеная фигуръ развязны. У каждаго отнысльника свое особенное выражене. Искушение св. Антонія поподняеть всѣ эти сцены; оно передано съ энергіей, сидой и большимъ воображеніемъ.

Разсматривая эту фреску, замъчаешь, что живошесець са дълать попытки изучить формы человъческаго тъла, равно какъ и звърей, напримъръ: львовъ, верблюдовъ, лошадей и т. д. и что сму удалось изобразить ихъ довольно правильно. Вліяніе византійскаго стиля замътно и тутъ, именно: въ типахъ пустынижовъ и въ аспетическихъ идсяхъ, преобладающихъ во всемъ сочинении. Стънопись эта была подновлена, вскоръ послъ того какъ её написалъ Лоренцетти, живописцемъ Антоніо Венеціано и впослъдстви иъсколько разъ подвергалась реставраціямъ, что, разумъется, только могло повредить ей и лишить её первоначальнаго характера.

Мы не знаемъ положительно въ какомъ году родился Амброджю Лоренцетти; намъ извъстно только, что первыя работы его были исполнены около 1331-го г. Онъ умеръ въ 1345-мъ г. Одно изъ самыхъ замъчательныхъ произведений его кисти, это-фрески, начатыя имъ въ 1337-мъ и оконченныя въ 1339-мъ г.; онъ написаны на стънахъ одной изъ залъ муниципальнаго дворца Сіэны. Это аллегорическое сочинение чрезвычайно сложное, въ которое входять много одицетвореній качествъ, добродвтелей и пороковъ; много символическихъ сюжетовъ, но также фигуры гражданъ сіэнской реснубливи и сцень, взятыя изъ ежедневной жизни. Въ этихъ фрескахъ Анброджіо изобразилъ послъдствія мира и правосудія и зло, происходящее отъ произвола и несправедливости. Оригинальный характеръ этой живописи уничтожили неловкія подновленія. Изучая ее теперь, убъждаешься, что сочинение было искусно распредблено, не смотря на сложный сюжеть и большое количество фигурь, и что вст части его находились въ гармоніи между собою. Люди, изображенные туть, стройны, граціозны и болбе привлекательнаго вида, чёмь у другихь сіэнскихь живописцевь; движенія ихъ натуральны, развязны, хорошо определены и не лишены достоинства; группировка ихъ удачна. Одежды красявы; въ типахъ и въ костюмахъ много разнообразія; исполненіе свободно; рисуновъ смѣлъ. Въ отдѣленіи, язображающемъ послѣдствія правосудія и мира, композиція особенно хороша, и не смотря на то, что живопись эта испорчена и въ нёкоторыхъ мёстахъ краски отвалились, все-таки видно на сколько сіэнское искусство, вслёдствіе работь Амброджіо Лоренцетти, подвинулось внередь изучая натуру, но также нъсколько подражая Джіотто.

Въ живописи Піетро Лоренцетти болъе силы и энергіи, у брата его Амброджіо—болъе граціи и предести. Такимъ образомъ, оба эти художника удаляются, въ нъкоторой степени, отъ сіэнской манеры,

вводять жизнь, натуру въ свои произведенія, отступають въ извёстныхъ границахъ отъ условныхъ формъ, и если ихъ нельзя сравнить съ Джіотто, вліяніе котораго въ ихъ живописи несомнѣнно, то они приближаются къ нему. Въ началъ на ихъ работы имъли нъкоторое вліяніе произведенія кисти Дуччіо, но потомъ они были увлечены талантомъ Джіотто и слъдовали его манеръ. Это единственные сіэнскіе живописцы, искавшіе въ соединеніи съ флорентинской школой новыхъ силъ своему мъстному искусству. Съ византійскими типами они соединяють выражение страстей и чувствъ душевнаго состоянія изображаемыхъ ими людей; жизнь врывается въ ихъ сочиненія, и Джіоттовское философское пониманіе редигіозныхъ сюжетовъ примъшивается у нихъ къ созерцательному, византискому взгляду на христіанскій идеаль, преобладающему въ сіэнской школь. Разуибется, нельзя съ этимъ не согласиться, искусство Джіотто выразительнѣе и ближе подходить къ натурѣ, чѣмъ живопись братьевъ Лоренцетти; но и работы послъднихъ не лишены жизни и привлевательности. Примъръ этихъ художниковъ не нашелъ, однако, послъдователей въ сіэнской школь; живописцы преемники Лоренцетти возвратились снова къ манеръ Дуччіо и Симоне, и въ этомъ одностороннемъ направлении сіэнская школа лишилась живучести.

Элементы флорентинской и сізнской школы соединены также въ двухъ другихъ замѣчательныхъ фрескахъ пизанскаго же Camposanto, изображающихъ страшный судъ и торжество смерти — Trionfo della morte. Извъстно, что, основываясь на Вазари, ихъ долгое время приписывали Андреа Орканьъ, но въ послъднее время было доказано документально, что этотъ художникъ никогда не былъ въ Пизъ. Gaetano Milanesi приписываетъ ихъ Джіоттисту Бернардо Дадди, a Cavalcaselle— Піетро Амброджіо Лоренцетти. Вопрось не ръшень; но, безъ сомнѣнія, это-произведенія кисти замѣчательнаго живописца или живописцевь, подобно братьямъ Доренцетти писавшихъ на сіэнскомъ фонѣ флорентинской манерой. Въ стѣнописи, названной Trionfo della morte, художникъ котѣлъ представить преимущества отшельнической жизни и поваянія надъ жизнью свътской; доказывая, что въ то время, когда мы предаемся скоропроходящимъ, земнымъ удовольствіямъ и наслажденіямъ, смерть внезапно, неожиданно поражаеть нась, тогда какъ набожный пустынникъ, напротивъ, радуется при ея приближении и ожидаетъ ее безъ страха. Слѣдующая картина объясняетъ этотъ сюжетъ, составившійся подъ вліяніемъ легенды о трехъ живыхъ и о трехъ мертвыхъ---«li trois vifs et li trois morts»---сформировавшейся во Франціи и распространившейся въ XIII-мъ ст. по всей Европъ, цъль которой была указывать ничтожество всего земного и вызывать кь покаянію. Среди скадистаго пейзажа, занимающаго правую сторону фрески, нъсколько дамъ и кавалеровъ вдуть верхомъ на сонолиную охоту, въ великолёпныхъ одеждахъ, съ вёнцами на головѣ и съ золотыми цёпями на груди. Они оживлены и беззаботны; нъкоторые изъ нихъ держать на рукахъ соколовъ; слуги пъшкомъ ведутъ собакъ и несуть убитыхъ птицъ. Это веселое общество встръчаетъ на пути не очень пріятное зрълище: передъ нимъ появляется пустынникъ, стоя-

- 220 -

ний у трехъ раскрытыхъ, поставленныхъ рядомъ, гробовъ, въ которыхъ видны истятвающія тела, богато одетыя и съ венцами на головь, въ различныхъ степеняхъ разложения. Отшельникъ этотъ держить въ рукахъ распущенный свертокъ пергамента, содержащій разсуждение о непрочности и суетности всего земного, о необходимости смирить при видѣ этихъ труповъ гордость, ведущую на ложный путь. Идея смерти, такъ внезапно явившаяся передъ веседой компаніей, разнымъ образомъ поражаетъ кавалеровъ и дамъ, но безпокойство пробъгаеть по всей группъ. Одинъ изъ мужчинъ смотрить внимательно на страшные гробы; другой зажимаеть себѣ носъ; дама глядить печально на мертвыхъ; кавалеръ ея обращается къ ней съ ръчью. Вся сцена преисполнена драматизма и выраженія. Лошади, чуя мертвыхъ, храпятъ и пугаются. Каменистая дорога, по которой **Бдеть кавалькада**, поднимается къ скиту, представленному выше на скалистой горь, возль небольшого зданія, имъющаго видь часовни; пустынникъ, одътый капуциномъ, сидить и читаетъ; его слушаетъ другой монахъ, стоящій возлѣ, опершись на свои костыли; нѣсколько лѣвѣе пустынникъ доитъ возу; поддъ отшельникъ приставляеть дадонь руки ко лбу и напрягаеть зрѣніе по направленію къ приближающейся кавалькадѣ.

Направо отъ зрителя, въ противоположной сторонъ этой фрески, изображено общество женщинъ и мужчинъ въ богатыхъ одеждахъ, сидящихъ у рощи фруктовыхъ деревъ; нѣкоторые изъ нихъ играють на музывальныхъ инструментахъ; другіе поютъ; одна изъ дамъ держить собачку на колѣняхь и слушаеть съ увлеченіемъ слова сидящаго возлѣ нея мужчины, съ соколомъ на рукв. Надъ головами ихъ изображены два крылатые генія, имбющіе видъ нагихъ мальчиковъ, съ опровинутыми факелами, какъ ихъ представляли на саркофагахъ, въ видв аллегорій смерти; туть эти геніи, заимствованные у влассическаго искусства, означають, по всей въроятности, близкій конепь, грозящій этой парь. Фигура смерти, изображенная возль, въ самомъ дълъ замахивается на нихъ своей косою. Другой мужчина, сидящи туть среди дамь и слушающій сь удовольствіемь ихь музыку, также держить на рукѣ сокола. Двѣ пары дамъ и кавалеровъ прогуливаются на второмъ планъ подъ тънью деревьевъ. Нъжныя отношенія и любовь преобладають среди лицъ этого общества; ихъ развлечения н удовольствія развитого характера. Мы, можеть быть, имбемъ туть нередъ глазами одно изъ тъхъ собраній флорентиновъ и флорентинцевъ, происходившихъ на виллахъ около Флоренціи во время чупы, которыя музыкой и поэзіей удаляли оть себя грустную мысль о смерти, какъ это разсказываеть Боккаччіо въ Декамеронѣ. Фреска эта, въ самомъ дбяб, могла быть написана вскоръ послъ страшной флорентинской чумы 1348-го г. Фигура смерти, употянутая выше, имъющая видъ староя, исхудалой женщины, съ злобнымъ выраженіемъ алчности на лицѣ, съ гнёвно раскрытымъ ртомъ, въ черной подпоясанной рубашкъ, съ распущенными, съдыми волосами и врыльями летучей мыши слетаеть сверху и заносить косу на влюбленную чету. Въ срединъ картины и на нереднемъ планъ изображена толпа бъдныхъ и калъкъ; одни изъ нихъ

сидять на земль, другіе ползуть или идуть, шатаясь, на костыляхь. Всѣ они направляются къ фигурѣ смерти, простирая къ ней руки и прося её сократить ихъ страданія, какъ написано на распущенномъ сверткъ, который они держать, поднимая его; но смерть не обращаеть на нихъ внимація и, поразивъ уже множество людей, среди которыхъ видны цари, царицы въ вѣнцахъ, князья, короли, епископы, монахи, монахини, рыцари и т. д., лежащихъ грудою на землъ, раздъляя нищихъ отъ описаннаго выше общества нарядныхъ дамъ и кавалеровъ. ищетъ своихъ жертвъ среди богатыхъ и счастливыхъ людей. Надъ грудою умершихъ представлены на лету два крылатые нагіе генія. имъющіе видъ мальчиковъ, какъ ихъ изображали въ классическомъ искусствѣ; они держатъ распущенный свитокъ съ надписью, въ которой сказано, что ни знатное рождение, ни богатство, ни таланты, ни знания, ни храбрость не спасають отъ неожиданнаго удара смерти; что потому надо постоянно готовиться къ ней, дабы она не застала своихъ жертвъ въ грѣхѣ. Ангелы и демоны уносять, вылетающія изо рта, умершихъ, души ихъ, инъющія видъ иладенцевъ. Дьяволы, которымъ даны формы фантастическихъ, крылатыхъ звърей, летятъ со своими жертвами и бросають ихъ въ отверстія скаль, пышащія пламенемь. Ангелы со спасенными душами летять въ противоположную сторону, или борятся съ демонами за души умершихъ. Особенно привлекателенъ ангелъ на верху фрески, печально сложившій руки и съ сокрушеніемъ взирающій на душу, порученную ему, съ которой улетаетъ дьявелъ, злобно радуясь. Ниже представлено противоположное: ангель отнимаеть у одного изъбъсовъдушу, которою послъдній неправильно завладълъ. Въ сложной композиціи этой есть порядовъ, симметрія и хорошее расположеніе фигурь; отдѣльныя части вяжутся между собою и составляють одно общее. Философская идея о ничтожности земного счастія, о неизбѣжности смерти очень полно развита во всей картинъ; нельзя отвергать, что живописецъ былъ поглощенъ этой мыслью при создании своего произведения, и успѣшно передаль её.

Возлѣ этой фрески изображенъ страшный судъ. На верху, въ срединъ, Спаситель, имъя строгій видъ, сидитъ на тронъ, окруженный миндалевиднымъ нимбомъ и сіяніемъ вокругъ головы; лёвой рукою онъ указываеть на рану, нанесенную ему копьемъ, и поднимаеть правую, дълая знакъ отверженія осужденныхъ, или, върнье, показываетъ язву оть гвоздя на ладони руки. Этимъ онъ, какъ бы, упрекаетъ гръшвыхъ, что они такъ мало воспользовались той возможностью спасенія, которую онъ дароваль имъ своими страданіями, и что онъ приняль эти раны напрасно, такъ какъ они не оцѣниди его жертвы. Во всякомъ случать видъ его грозенъ и не объщаетъ прощенія. Направо отъ него сидитъ Богоматерь, такъ же въ мандалевидномъ нимбъ и съ лучами кругомъ головы; она смотритъ съ состраданiемъ и печально на грътшныхъ. Возлъ нихъ на верху изображены на лету шесть ангеловъ, по три съ каждой стороны, неся орудія страданія Христа. Ниже ихъ представлены, направо и налъво отъ Богоматери и Спасителя, по шести Апостоловъ, сидящихъ въ различныхъ позахъ. На

лица ихъ также брошена тёнь скорби о несчастныхъ, приговоренныхъ въ вѣчнымъ мученіямъ ада. Но эта печаль о погибшихъ нисколько • не уменьшаеть ужаса картины, а напротивь еще болье возвышаеть ея грозный характеръ, такъ какъ скорбь Богородицы и Апостоловъ не препятствуеть исполненію ангелами непреклоннаго приговора Спасителя. Подъ Христомъ и Мадонной изображена группа четырехъ архангеловъ величественнаго и грознаго вида; первый изъ нихъ стоить, держа въ каждой рукъ распущенный свитокъ пергамента. Въроятно, на одномъ написаны слова: «Venite benedicti», а на другомъ: «Ite maledicti». Онъ подпоясанъ мечомъ. У его ногъ сидить, задрапированный въ плащъ, другой архангелъ; онъ съ ужасомъ косится на гръшныхъ поглощаемыхъ адомъ. Два остальные архангела, одинъ направо, другой наявьо, трубять въ длинныя трубы. Эта грозная сцена напоминаеть по характеру средневъковые мозаики византійскаго стиля, п она, можно сказать, составляеть контрасть съ картиной торжества смерти, въ которой развито больше философскихъ идей и введены черты, взатыя изъ обыкновенной жизни. Страшный судъ, --- сюжеть по преимуществу семитическаго христіанства, —постоянно у мастеровъ эпохи возрожденія имѣль грозный характерь и быль преисполнень идей восточнаго склада. Христосъ и туть, какъ у Византійцевъ, неумолимый судья, окруженный ангелами, какъ стражей, готовой исполнять его грозныя повельнія.

Направо отъ Спасителя внизу изображены спасенные; во главъ ихъ Іоаннъ Креститель; они смотрятъ съ восторгомъ и умиленіемъ на Спасителя; нѣвоторые изъ нихъ молятся. Между ними есть цари, епископы, монахи, люди различныхъ состояній, и на первомъ планѣ женщины. Одна изъ спасенныхъ помогаетъ другой выйти изъ могилы; туть же ангель, грознаго вида, тянеть за волосы гръшника, одътаго монахомъ, выходящаго до половины туловища изъ земли, указывая движеніемъ руки толпу осужденныхъ и повелбвая ему присоединиться въ нимъ. Въ этомъ мъстъ фреска немного попорчена, такъ что трудно различить мужскую фигуру на первомъпланѣ, выходящую изъ гробницы; возлѣ ангелъ, держа за руку стройную фигуру молодой женщины, только что вышедшей изъ могилы, обращается къ архангелу, стоящему въ повелительномъ положении, съ обнаженнымъ мечомъ въ рукъ, какъ бы спрашивая у него позволенія пройти съ покровительствуемой имъ душой къ праведнымъ, на что архангель согласенъ, такъ какъ онъ указываеть имъ спасенныхъ. Толпа гръшныхъ стоитъ налъво отъ Спасителя; нъкоторые изъ нихъ въ богатыхъ одеждахъ и съ короной на головъ; одни рыдають, другіе въ отчаяніи кусають себъ пальцы, ломають руки, или въ ужасъ закрывають ими лицо, чтобы не видеть ада: нѣкоторые изъ нихъ со страхомъ смотрятъ на ангеловъ, не 103воляющихъ имъ отдёлиться отъ толпы осужденныхъ. Другіе выражають телодвиженіями свое отчаяніе; всё они проникнуты безнадея. ностью своего положенія. Ангелы, нѣкоторые на лету, другіе стоя на землѣ, имѣя видъ красивыхъ воиновъ въ латахъ, сдерживаютъ осужденныхъ какъ стража и, напирая на нихъ, гонятъ ихъ въ пылающій адъ, изъ котораго высовываются страшные когти дьяволовь.

Грёшные въ ужасъ пятятся назадъ, хватаясь за позади стоящихъ, чтобы хотя на мтновение отстрочить ожидающия ихъ муки; на нихъ напираютъ другие осужденные, тёснимые ангелами. Смятение туть страшное, нельзя себъ представить ничего перазительнѣе этой картины.

Адъ, представленный на другой половинъ фрески, раздъленъ на горизонтальныя полосы; въ каждой изъ нихъ изображены мучимые различнымъ образомъ гръшники; люциферъ колосальныхъ размъровъ, въ сравнении съ представленными тутъ другими дъяволами и людьми, сидитъ по срединъ и предводитъ казнями; змъи обвивають его руки, а когтями онъ давитъ гръшныхъ. Живопись эта была нъсколько разъ реставрирована, именно: во второй половинъ XIV-го и въ началъ XVI-го ст., при чемъ, въроятно, она скоръе потеряла, чъмъ выиграла.

## X۴.

#### Испанская Капелла.

Такъ же много началъ сіэнской школы живописи, но съ флорентинскими измѣненіями, имѣютъ фрески, украшающія капеллу, называемую: «deglí Spagnuoli» и находящуюся въ дворикъ прежде бывшаго доминиканскаго жонастыря, возлѣ церкви Santa Maria Novella. Часовня эта составляеть общирный четырехъугольникъ съ крестовымъ сводомъ. На право отъ входа, внизу, написанъ флорентинскій соборъ S. Maria del Fiore, по одному изъ его проектовъ. Передъ этимъ храмомъ, на тронъ, изображенъ Папа Бенедиктъ XI въ облачении; въ лъвой рукъ онъ держитъ жезлъ, а другою благословляеть. Возлъ него съ правой стороны сидять кардиналь и епископь; нальво-императорь въ мантіи, въ коронѣ, съ обнаженнымъ мечомъ въ правой рукѣ и съ черепомъ въ абвой, вмёсто державы, чёмъ художникъ, можетъ быть, хотёлъ выразить превратность земной, свётской власти въ сравнении съ властью духовной, религіозной. Возлѣ императора сидить одинъ изъ его приближенныхъ, съ державою въ правой рукъ; далъе изображена другая особа въ красномъ плащъ и съ обнаженнымъ мечомъ. Её Вазари называеть рыцаремъ родосскаго ордена. У подножія престола папы написаны нёсколько покоющихся овець; это община вёрующихь; ихъ оберегаютъ двъ собаки бълыя съ черными пятнами-аллегорическія фигуры Доминиканцевъ, нижняя одежда которыхъ, какъ извъстно, бъдая, верхняя-черная. Слово Dominicani притомъ означаетъ Господни-собаки [Domini-Cani]. Па право оть папы изображена толна вврующихъ, молящихся монаховъ и понахинь; нвкоторые изъ нихъ стоять на колъняхъ, одинъ сидитъ на землъ, погруженный въ чтеніе; другіе слушають ученіе епископа, стоящаго у трона папы. Нальво оть послъдняго помъщены свътскія лица обоего пола и различнаго состоянія. Между ними есть калъки и нищіе, напоминающіе изобра-

женныхъ въ пизанскомъ торжестве смерти; позади ихъ на коленять стоять нѣсколько красивыхъ, молодыхъ женщинъ и старуха. Монахъ доминиванскаго ордена, въроятно самъ св. Доминикъ, указываеть одному изъ толны свётскихъ людей, стоящему возлё него, на ожесточенную, но успѣшную борьбу, воторую внизу на первомъ планѣ собави, опять бълыя съ черными пятнами, т. е. Доминиканцы, ведуть съ волками, т. е. еретиками, -- ясный намекъ на инквизицию, во главъ которой всегда стояль доминиканский ордень. Туть собаки раздирають, давять и гонять волковь. Далье тоть же св. Доминикь объясняеть осологическіе вопросы, перечисляя ихъ по нальцамъ толпв людей; одни изъ посабднихъ разсуждають съ нимъ, другіе размышляють, или толкують между собою, выказываясь болѣе сомнѣвающимися, чѣмъ убѣжденным; нѣкоторые отворачиваются отъ проповѣдника, или даже энергическими тълодвиженіями отвергають его мнёніе и гнёвно смотрять на него. Одинъ старикъ, держа въ лъвой рукъ книгу, удаляется, поднимая правую, какъ бы оскорбленный тъмъ, что слышить. Туть, разумъется, изображена толпа еретиковъ; только одинъ изъ нихъ протягиваеть къ св. Доминику объ руки, какъ бы ища спасенія, а другой, возль, задумался. Туть же, на небольшомъ возвышении, стоить Оома Аквинскій; онъ держить въ лѣвой рукѣ раскрытую книгу, и пальцемъ правой указываеть страницы, на которыхъ написаны истины, составляющія основу его ученія; передъ нимъ стоитъ толпа людей; нѣкоторые изъ нихъ, убѣжденные его словами, бросились на колѣни; другіе задумчивы или еще сомнъваются. Одинъ съ умиленіемъ свладываеть руки, слушая слова учителя, другой, на первомъ планъ, рветь книгу ложной доктрины; третій сравниваеть слова пропов'єдника съ тёмъ, что написано на листъ, который онъ держить передъ собою. Въ этихъ фрескахъ какъ нельзя яснъе выражены инквизиціонныя свлонности Доминиканцевъ и ихъ властолюбивыя стремленія.

На той же стънъ, выше описанныхъ сценъ, представленъ сельски праздникъ: семь дъвушекъ, держась за руки, танцують; восьмая бьеть въ тамбуринъ; музыкантъ играетъ на волынкѣ; двое дѣтей съ любопытствомъ смотрять на танцующихъ; другія дѣти въ кустахъ фдять ягоды. Молодая женщина ведеть за руку ребенка, указывая ему кусты съ ягодами, но по его телодвижению видно, что онъ лучше хотель бы смотръть на танцующихъ. На верху изображены сидящими передъ рощей двѣ женщины и двое мужчинъ; они написаны большихъ размъровъ чъмъ люди сельскаго праздника. Одна изъ дамъ, съ гирляндой цвътовъ, на годовъ и въ богатомъ платьъ, играетъ на инструментъ очень похожемъ на скрипку. Возлѣ нея сидить мужчина зрѣлыхъ лътъ, съ бородой, въ высокой конической шапкъ; онъ держить на пальцѣ лѣвой руки сокола. Третья фигура-женщина также богато одътая; она играеть съ собачкой, сидящей на ея рукъ, кладя ей въ роть палець. Пожилой человѣкъ, завернутый въ плащъ, сидить возлѣ нея, задумчиво приближая руку въ подбородку и вакъ бы думая 0 ничтожности свътскихъ удовольствій. Эта сцена приближается, по содержанію и внѣшности, къ группѣ флорентинскихъ кавалеровъ и данъ, сидящихъ подъ тёнью деревьевъ, --- группѣ, нацисанной въ картинѣ,

изображающей торжество смерти въ пизанскомъ Camposanto. Роща, изображенная на заднемъ планѣ, въ описываемой нами фрескѣ испанской капедлы, оживлена присутствіемъ дѣтей; одни изъ нихъ гудяють; другія влѣзли на деревья и ѣдятъ плоды, или бросаютъ ихъ внизу стоящимъ товарищамъ. Вдали видны холмы, деревья, сельскій домъ и замокъ, въ воротахъ котораго стоитъ человѣкъ.

Вполнъ игривая и веселая цартина эта составляеть также и задній планъ болѣе серьезной сцены, написанной возлѣ дамъ и кавалеровъ сидящихъ передъ рощей. Высокая и украшенная на верху спинка епископскаго сидѣнья раздѣляеть первую изъ этихъ сценъ оть второй. На немъ сидить доминиканскій монахь; онь кладеть правую руку на голову, покрытаго плащемъ человъка, который почтительно стоитъ передъ нимъ на колѣняхъ, держа въ рукахъ свою шапку. Можетъ быть, это посвященіе въ монашескій сань. Подлѣ св. Доминикъ, представленный на дорогѣ, указываетъ нѣсколькимъ лицамъ, съ благоговеніемъ взирающимъ на него, двери рая, передъ которыми стоитъ св. Петръ съ ключомъ въ одной рукѣ, а другою пригдашая войти тодиу дѣтей; послѣднія, держась за руки и подпрыгивая, входять въ жилище въчнаго блаженства,---ясный намекь на слова Спасителя: «Истинно говорю вамъ, если не будете какъ дъти, не войдете въ царство небесное» 1). У дверей рая стоять два ангела, которые кладуть дътямъ на головы короны. Вступающихъ въ рай принимають мученики, мученицы, святые обоихъ половъ, Апостолы, пророки и Іоаннъ Креститель.

На верху, въ срединѣ радужнаго круга, усѣяннаго звѣздами, изображенъ Христосъ; онъ держитъ въ правой рукѣ внигу, а въ лѣвой кнючи. Его окружаютъ ангелы и святые; всѣ они какъ бы стремятся къ нему. Направо отъ Спасителя изображена Богоматерь, обращающаяся къ Сыну, съ лиліей въ правой рукѣ; а подъ Христомъ написанъ мистическій агнецъ<sup>2</sup>), лежащій на алтарѣ и окруженный символами Евангелистовъ. Въ этой композиціи живописецъ, которому разумѣется были даны темы доминиканскими монахами, выразилъ идею, что не свѣтскія удовольствія, олицетворенныя сидящими передъ рощей нарядными мужчинами и женщинами и группами танцующихъ, а монашеская жизнь, представителями которой являются епископъ и св. Доминикъ, ведетъ къ вѣчному блаженству. Во всемъ сочиненіи тутъ гораздо больше мистическихъ идей и монашеской исключительности, чѣмъ въ стѣноциси, изображающей торжество смерти низанскаго Сатрозало

Согласно Вазариописанныя выше фрески испанской капеллы — работа Симоне Мартини, но мнѣніе его опровергнуто. Часовня эта была построена въ 1350-мъ г. и въ 1355-мъ г. живопись ся не была еще окончена, а такъ какъ Симоне Мартини — что положительно извѣстно поѣхалъ въ Авиньіонъ въ 1339-мъ и умеръ тамъ въ 1344-мъ г., то овъ не могъ быть авторомъ стѣнописи испанской капеллы. Тутъ,

1) Ев. отъ Матеея Гл. XVIII, 3.

<sup>2</sup>) См. Рамскія Катакомбы ч. 2, стр. 82.

согласно Cavalcaselle, есть работа зятя Симоне — Липпо Мемми — и Андра да Фиренце, флорентинскаго художника, писавинаго совершенно въ сияской манеръ; но это только предположение, и положительнаго въ этов случаѣ ничего нельзя сказать. Несомнънно одно, что неизвъстви живописцы этихъ фресокъ принадлежали къ сіэнской школь, тав какъ въ основани ихъ работъ лежатъ начала этого особеннаго рои живописи; но и флорентинское вліяніе показывается туть на певерность. Эта стънопись пострадала болѣе отъ перекраски и реставращи, чъмъ отъ времени.

На другой стѣнѣ той же капеллы, кругомъ арки, ведущей въ запрстольную часовню, написано съ обыкновенными эпизодами — распли; ниже представлено сошествіе Спасителя въ акъ. И въ этихъ фрескать нетрудно замѣтить кисть сіэнскихъ живонисцевъ второй половин XIV-го ст.; техника и артистическіе пріемы сіэнской школы всял проявляются туть; но всей вѣроятности, это работа не одного, а вѣ сколькихъ художниковъ. На стѣнѣ, въ которой пробита входная дверь, живопись болѣе повреждена реставраціями и перепраской; въ нѣюторыхъ мѣстахъ она совершенно стерта. Тутъ были представлены сцены изъ жизни св. Доминика и Петра мученика — монаха донныканскаго ордена. Несмотря на плохое состояніе этихъ фресокъ иожыю однако, по тому, что отъ нихъ сохранилось, заключить, что по зарактеру и композиціи онѣ болѣе приближались въ сіэнской чѣнкъ флорентинской школѣ.

Сводъ этой капеллы раздъленъ на четыре отдъленія; въ одном изображенъ Христосъ, спасающій св. Петра идущаго по водѣ, востре сеніе и вознесеніе Спасителя и сошествіе св. Духа. Всего лучше в писаны туть сцена спасенія Апостола Петра. Въ этой фрескь ви вліяніе Джіотто, и можеть быть она подражаніе мозаикь, исполнени флорентинскимъ живописцемъ и находящейся теперь въ предавер базилики св. Петра въ Римѣ, но вполнѣ измѣненной и потерявши свой оригинальный характеръ реставраціями. Апостолы синять я лодкѣ гонимой бурею; парусъ надутъ; три аллегорическія фигум изображающія вътры, представлены на лету надъ лодкою; онъ дул въ трубы — пріемъ классическаго искусства, встрвчающійся и въ такомбной живописи. Плывущіе выражають различныя чувства, в званныя въ нихъ опасностью. Нѣкоторые спокойны; другіе поражен ужасомъ; одинъ изъ послёднихъ, согнувшись отъ страха, закрывает лицо плащемъ; возлъ него другой смотря на Спасителя съ уповане сложиль руки и молится. Третій стоя, съ поднятыми руками, взирает на Христа. Натурально представлены Апостолы, тянущіе веревня. руля стоить безстрашно и преисполненный довърія одинь изъ 🏴 никовъ; другой, кръпко держась за борть лодни, глядить на Хрил идущаго по водамъ и протягивающаго руку Петру, который начинает тонуть. Въ лѣвомъ углу картины виденъ на берегу человѣкъ, лов щій рыбу удочкой. Эта фреска немного попорчена; она также н сколько реставрирована, что скоръе испортило, чъмъ возстановило е Тутъ изученіе разнообразныхъ характеровъ и различныхъ состоя души передано довольно върно, совершенно въ манеръ Джіотто.

При входъ въ капеллу, на лъвой стънъ, изображенъ Оома Аквинскій, торжествующій надъ еретиками; внизу представлены 14 женскихъ фигуръ — аллегоріи свободныхъ искусствъ и добродътелей. У ногъ каждой изъ нихъ написанъ мужчина историческаго характера, въ которомъ сосредоточилось качество или знаніе, олицетворяемое женской фигурой; такъ напримъръ, у ногъ аллегорическаго образа Риторики — Цицеронъ; Геометрія — Евклидъ; закона гражданскаго императоръ Юстиніанъ и т. д. Опредблить, кого именно изображають нъкоторыя изъ этихъ мужскихъ фигуръ, довольно трудно. Женскіе алегорические образы эти прасивы и величественны; мужские серьезны; но все вивсть сухо и довольно холодно. Оома Аквинский, возвышаясь надъ этими фигурами, сидитъ на великолѣпномъ тронѣ, высокая спинка котораго украшена мотивами готической архитектуры; лучи распространяются отъ него; онъ держить на своихъ кольняхъ раскрытую внигу, на которой написанъ по датынъ слъдующій стихъ изъ вниги Премурости Саломона <sup>1</sup>): «Optavi et datus mihi est sensus et invocavi et venit in me spiritus sapientiae et proporsui illam reguis et sedibus», T. e. «я молился и дарованъ мит разумъ; я взывалъ и сошелъ на меня духъ премудрости, я предпочелъ её скипетрамъ и престоламъ». Направо и налъво отъ него сидять Евангелисты, нъкоторые изъ пророковъ, царей, патріарховъ и Апостоль Павель; это авторы тіхъ библейскихъ книгъ, на которыя Оома Аквинскій писаль комментаріи. У подножія трона его сидять еретики Арій, Савелій <sup>2</sup>) и Аверроэсь <sup>3</sup>). Они представлены меньшихъ размъровъ чъмъ Оома Аквинский и скоръе печальны чёмъ задумчивы. На верху изображено нёсколько ангеловъ на лету. Живописець, желая представить эти фигуры въ граціозныхъ движеніяхъ, придалъ имъ ніжоторую манерность и странные изгибы твла. Фрески эти Вазари неправильно приписываль Таддео Гадди. Можеть быть, послъдній даль мысль сочиненія и даже рисунки, но не быль исполнителемь этой стънописи. По мнѣнію Cavalcaselle, фрески свода были написаны Антоніо Венеціано, которому, вѣроятно, помогаль другой живописець. Вообще туть видна, при некоторомь вліяніи Джіотто, кисть сіэнснаго художника, .

Сюжеты живописи всей капеллы были, безъ сомнѣнія, составлены какимъ нибудь есологомъ доминиканцемъ, такъ какъ они направлены на прославленіе и возвышеніе значенія этого ордена. Многое туть имѣсть характеръ сіэнской школы, какъ напрямѣръ высокія и худощавыя, условно граціозныя фигуры, лишенныя силы и энергіи. Также форма одеждъ сіэнская, часто съ большимъ количествомъ богатыхъ украшеній, отличающихъ постоянно работы сіэнскихъ живописцевъ. Колоритъ этихъ фресокъ болѣе силенъ и имѣстъ болѣе отгѣнковъ, болѣе привлекательности, чѣмъ у Джіоттистовъ; также и техническое исподненіе тутъ тщательнѣе, чѣмъ у послѣднихъ.

1) Prasa VII.

<sup>2</sup>) Еретикъ III ст. изъ Пентаполя.

3) Какъ извъстно, врабский филосовъ XII-го ст., комментаторъ Аристотеля.

## XVI.

### Таддео ди Бартоло и оцънка сізнской школы.

Художникъ того времени, когда Сіэнцы опять возвратились къ старому стилю, быль Таддео ди Бартоло, хотя онь придерживался всетаки, въ нъкоторой степени, манеры братьевъ Доренцетти. Онъ редился въ 1363-мъ г. По сохранившимся работамъ его видно, что это быль художникь талантливый, преисполненный огня и энерги. Въ произведеніяхъ Таддео замътенъ постоянный прогрессъ; онъ ищеть новой дороги и, начавъ отъ сіэнской неподвижности, такъ какъ первоначальное его образование было вполнѣ сіэнсное, старается приблизиться къ работамъ лучшихъ мастеровъ этой школы, все-тан оставаясь върнымъ прежнимъ пріемамъ сіэнской художественной трашціи. Однимъ словомъ, Таддео ди Бартоло продолжаль въ ХУ-мъ ст. стяль моделей и технические приемы сизнской школы XIV-го ввка, не обращая вниманія на преобразованія и улучшенія, произошедшія въ искусств. внъ Сіэны, вследствіе работь братьевъ Лоренцетти и мастеровъ испанской капеды, сблизившихся съ флорентинской школой. Но надо зактить, что въ нъкоторыхъ подробностяхъ Таддео невольно сходить съ пути, ноторому слёдуеть. Это, напримёръ, мы видимъ по фијрамъ святыхъ, являющихся на образахъ висанныхъ Таддео, и очев напоминающихъ типы братьевъ Лоренцетти, и по изображеніямъ Мадоннъ съ младенцемъ, представляющимъ нъвоторое сходство съ тъкъ, что писали. Флорентинцы въ это время и въ этомъ родъ. Въ типать и характерѣ фигуръ у Таддео встрѣчаешь также что-то грубоватов, тяжелое, напоминающее работы сізнскихъ мастеровъ до Дуччіо. Эт недостатки не такъ замътны у Симоне Мартини и у братьевъ Доренцетти. Во фрескъ Таддео, изображающей страшный судъ и написанной въ одной изъ церквей San Gemignano, онъ выказывается совершенно сіэнскимъ живописцемъ древней школы и слѣдуетъсредневѣковымъ образцамъ. Адъ представленъ, напримѣръ, со всѣм его ужасами. Также и рай Таддео изображаеть не какъ флорентинскіе, а какъ сіэнскіе художники первой манеры. Но пропорціи человъческаго твла у Таддео довольно върны; позы и двяженія свободны; сочлененія и оконечности рукь и ногь написаны слабе остального: во взглядъ и формъ глазъ его фигуръ есть что-то ненодвижное и утрированное. Складки одеждъ цереданы широко, но въ волоритъ нътъ гармоніи, но нрайней мъръ сколько теперь можно судить. Также нѣкоторое умѣніе выказаль Таддео ди Бартоло въ распредблении фигуръ, не лишенныхъ иногда оживления. Въ то время, когда жиль этоть художникь, сіэнская живопись уже не находилась на той высотъ, на которой была при братьяхъ Лоренцетти, и если Таддео нъсколько подняль ее, то не поставиль такъ высоко, какъ она стояла прежде. Что касается до характера, до типа людей и представленія нагого тёла, то Таддео впаль въ недостатки своихъ предшественниковъ, т. е. живописцевъ до Лоренцетти. Многія изъ

чего фигуръ напоминаютъ въ сильной степени византійскіе типы, преобразованные нѣсколько на итальяискій манеръ.

Одна изъ самыхъ замъчательныхъ дошедшихъ до насъ работъ Тадлео ди Бартоло, это фреска капеллы муниципальнаго дворца (Раlazzo Pubblico) въ Сіэнъ, изображающая вознесеніе Богоматери. Сюжеть этотъ нереданъ слъдующимъ образомъ: Богородица представлена поднимающейся изъ гроба; она какъ будто бы просыпается и смотрить съ восторгомъ на Спасителя, слетающаго въ лучахъ съ неба витстт съ крылатыми головками херувимовъ, которые начинають также окружать и Богоматерь. Христось съ любовью береть за руки Богородицу, чтобы подняться съ нею. Это мотивъ столькоже оригинальный, сколько и граціозный. Выразительно особенно лицо Богоматери: его невозможно забыть, до такой степени оно поражаеть зрителя. Оживленная группа апостоловь и постороннихъ людей окружаеть гробницу Мадонны; туть есть фигуры чрезвычайно близкія къ правдѣ, нисколько не уступающія, въ этомъ отношеніи, Джіотто. Каждый изъ присутствующихъ выражаетъ, различнымъ образомъ свое удивление. Одинъ нагнувшись заслоняетъ глаза рукою и смотрить пристально въ пустую гробницу Богородицы. Другой отступаеть въ удивленія; третій разводить руками. Три старые Еврея, вроятно еще не увъровавшіе, задумчиво толкують между собою о произошедшемъ. На противоположномъ концѣ апостолъ Оома показываеть поясь оставленный ему Богоматерью. Въ этой фрескъ Бартоло выказаль себя талантливымъ живописцемъ.

Рядомъ онъ изобразилъ посъщение Богоматери апостолами довольно страннымъ образомъ: Богородица стоитъ подъ красивымъ портикомъ; апостолы прилетаютъ къ ней; нъкоторые изъ нихъ уже окружаютъ ее, другие представлены на лету. Направо отъ Мадонны стоятъ три женщины. Въ этихъ фигурахъ, распредъденныхъ не безъ умънія, есть движение и жизнь; драпировка одеждъ удовлетворительна; позы развязны, хорошо задуманы и смъло исполнены. Въ стънописи этой Тадео удалился отъ сіэнской манеры и скоръе приблизился къ флорентинской, потому нельзя не сожалъть, что онъ не всегда шелъ по этому пути. Широкіе плащи апостоловъ скрываютъ тъ несовершенства въ рисункъ тъла и его сочлененій, которыя такъ часто встръчаются у Таддео.

. Тотъ же сюжетъ онъ изобразилъ въ Пизъ, въ церкви San Francesco, которая уже нъсколько явть въ рукахъ военнаго въдомства, такъ что фреску эту невозможно теперь видъть.

Въ началъ XV ст. флорентинская, равно какъ и сіэнская живопись, находились въ упадяъ. Спинелло Аретино и Таддео ди Бартоло считались тогда лучшими художниками; но работы этихъ двухъ живописцевъ не могутъ сравниться ни съ фресками Джіотто, ни съ проязведеніями кисти братьевъ Лоренцетти. Если мы сравнимъ однако, работы Спинелло съ живописью Таддео ди Бартоло, то увидимъ, что искусство перваго, т. е. Спинелло, наслъдника великихъ принциповъ Джіотто, имъетъ не только болъе итальянскій, менъе византійскій характеръ, но во всъхъ отношеніяхъ является лучше



работь Таддео, хотя, что касается силы, энергіи движеній, технческаго исполненія, скорости и легкости его, эти художники равни между собою. Но у Сиинелло Аретино выразился въ извъстной степени тоть Джіоттовскій элементь, національный и философскій, который никогда не проявляется столь положительно и постоянно вы произведеніяхъ сізнскихъ живописцевъ.

Какъ мы видъли мастера сіэнской школы придерживались сколью могли старыхъ византійскихъ типовъ; и тогда какъ флорентійскіе живописцы постепенно измѣняли традиціонные образы и наконець совершенно преобразовали ихъ, въ сіэнскомъ искусствѣ, напротивь, мы видимъ скоръе застой и заботливое сохранение византискать вклада. Подобный обратный ходъ общему теченію, преобладавшему тогда во всёхъ другихъ школахъ живописи Италіи, въ которыхъ постоянно проявлялось стремленіе освободиться отъ византійскиїзтиповъ и создать итальянскіе, составляеть явленіе странное. Етможно, главнымъ образомъ объяснить тёмъ, что Сівна была горорь-Гибеллиновъ, постоянио въ политической вражить съ гвельфской Флоренціей. Понятно, что при этихъ условіяхъ граждане Сіэны не быя расположены, и на художественной почвъ, подражать флорентинцать; это, можетъ быть, и заставило сіэнскихъ живописцевъ держаться старыхъ типовъ и отвергать новые, создаваемые флорентинскими изстерами. Гражданское соперничество въроятно повело и къ отдые нію въ предѣлахъ художества. На сколько сіэнскіе граждане стреиились быть независимы отъ Флорентинцевъ на политической почва, на столько въроятно желали они остаться самостоятельными въ 06ласти искусства. Притомъ граждане Сіэны, болѣе отдаленные чѣиь-Флорентинцы оть движенія, обозначавшагося въ это время въ болшихъ центрахъ Италіи, были склонны къ сохраненію тъхъ идей, тъхъ формъ жизни, которыя наслъдовали отъ предковъ, къ созерцанію и къ религіозной мечтательности. Напротивъ, предпріимчивые и остроунные Флорентинцы, вслёдствіе географическаго положени Г исторіи ихъ города, были направлены на жизнь подвижную, дъятелную, на ея разнообразныя явленія и потому стали любителями изибвеній. Вообще можно сказать, что умственное движеніе эпохи возрождени въ Сіэнѣ было менѣе сильно чѣмъ во Флоренціи. Съ понятіемъ о прекрасномъ Сіэнцы постоянно соединяли торжественность и серьезность подобно Византійцамъ.

Вслёдствіе всего этого, пробудившійся арійскій умъ Сіэнцевъ, проявляясь въ другихъ отрасляхъ ихъ духовной дѣятельности, не выказался въ изобразительномъ искусствё съ такою полнотою кавъ во Флоренціи и въ другихъ художественныхъ центрахъ Италіи. У сіянскихъ живописцевъ, работавшихъ внѣ своего города, мы постоянно видимъ борьбу обязанности придерживаться традиціонныхъ формъсвоей школы, съ невольнымъ стремленіемъ слѣдовать влеченію пробудившейся въ нихъ арійской мысли. Они кавъ бы боятся принмать новые образы для выраженія измѣнившагося религіознаго идеала, кавъ это дѣлали уже съ такимъ успѣхомъ флорентійскіе худовники. Иногда въ работахъ сіэнскихъ живописцевъ, не смотря на изъ

старанія не удаляться отъ освященныхъ временемъ типовъ, врывается, такъ сказать, противъ ихъ воли новая жизнь; но это мы встрѣчаемъ только какъ исключеніе; прежнія формы постоянно препятствують Сіэнцамъ выражать съ достаточной полнотой новыя идеи. Образцы повторяемые живописцами сіэнской школы были византійскіе, или произведенія итальянскихъ мастеровъ, вдохновлявшихся византійскими формами и типами. Эти мотивы, какъ мы уже сказали, были заимствованы изъ миніатюръ церковныхъ книгъ, изъ средневѣковыхъ мозанкъ, изъ рисунковъ бронзовыхъ дверей, изъ эмадей и другихъ художественныхъ произведеній, привозимыхъ изъ Византін. Но при этомъ нельзя сказать, чтобъ сіэнскіе живописцы, и это особенно со временъ Дуччіо, перенимая формы и образы уже падшаго или провинціальнаго византійскаго искусства, не старались придать этимъ типамъ болѣе привлекательный видъ, а исполненію большую тщательность. Вибств съ этимъ однако въ сіэнской школъ живописи преобладають тѣ данныя, которыя мы встрѣчаемъ и въ византійскомъ искусствѣ; какъ напр. у мужчинъ аскетическіе печальные типы; натянутыя позы; строгое, фанатическое выражение лиць; уставившіеся глаза горящіе религіозной ревностью, густые, черные волосы, остроконечныя бороды. Анатомія обыкновенно такъ же слаба у сіэнскихъ живописцевъ, какъ и у Византійцевъ; костей не видно подъ тѣломъ. Слишкомъ энергическое выраженіе, приданное часто сіэнскими живописцами мужскимъ лицамъ, при желаніи изобразить силу, и для этого преувеличивая также ихъ мускулы и сочлененія—пріемъ встрѣчающійся и въ искусствѣ восточныхъ христіанъ—составляетъ рѣзкій контрастъ съ женскими образами, которые представлены сіэнскими художниками слабыми, нъжными, граціозными; члены ихъ тонки; сочлененія удлиненны; руки и пальцы длинны, но переданы не безъ граціи; большіе, полузакрытые глаза ихъ смотрять томно; брови выведены дугою; лица длинны; голова задумчиво наклонена; шеи высоки; ротъ наленькій; носъ тонкій. Все вмъстъ составляетъ отличительныя черты не Итальянки, а скоръе восточной женщины; это - слабое и изнъженное существо, немного афектированное въ своихъ движеніяхъ и позахъ. Совершенно подобные женскіе образы встрѣчаются въ византійскомъ искусствѣ, взявшее ихъ съ натуры, т. е. съ женщинъ Востока, отличающихся этими качествами и особенностями, которыя составляють красоту женскаго пола по понятіямъ восточныхъ народовъ.

Одежды, представленныя сіэнскими живописцами, богатыя объемомъ и складками, часто обременяютъ своею массою фигуру. Болѣе чѣмъ роскошная орнаментировка, преобладающая постоянно въ сіэнской школѣ, есть столько же результатъ, какъ мы сказали выше, подражанія византійскому искусству, въ которомъ дорогія украшенія играли также не послѣднюю роль, сколько и любви къ нарядамъ, къ блеску, ко всякаго рода украшеніямъ, что было, какъ говорятъ итальянскіе писатели того временн, выдающейся чертой характера сіэнскихъ гражданъ, тщеславныхъ по преимуществу.

Византійское искусство съ его неподвижными типами, съ его ма-

нерой передавать тщательно мелочныя подробности и употреблять изящные, тонкіе мотивы орнаментики, съ его особенной техникой, колоритомъ часто подражающимъ эмали, преймущественно въ миніатюрахъ, съ его яркими, сильными тонами нашло свое полное выраженіе въ сіэнской живописи и перенималось съ большою тщательностью художниками этой школы.

На технику сіэнскіе живописцы обращали особенное вниманіе, и она у нихъ достигла большой выработанности. Заботливо отдёлывали они малъйшія подробности картины, я у нихъ, какъ и у Византійцевь, преобладають мелочность и миніатюрные пріемы въ живописи. Стиль широкій, смёлый, подобный тому, который мы находимь въ произведеніяхъ кисти Джіотто и впослъдствіи Мазаччіо столько же неизвъстенъ византійскимъ, сколько и сіэнскимъ мастерамъ. Часто мы видимъ, что у послъднихъ главная идея сюжета, существенное содержание картины упускается изъ вида, пренебрегается такъ сказать, для второстепенныхъ цёлей, для мотивовъ орнаментики, для достиженія эфекта посредствомъ украшенія и колорита, вообще окончательной отдълки. Такъ напр. одежды, нимбы, золотой грунтъ, архитектурныя детали, даже рамки картинъ украшались, какъ мы видъли, сіэнскими живописцами съ большимъ разнообразіемъ и тщательностью, узорами, арабесками, фигурами солнца, луны, цвътовъ, зелени, головками херувимовъ, иногда выведенными выпукле золотопъ на золотомъ же грунтъ. Все это разумъется не могло не вредить общему дъйствію художественнаго произведенія. Мотивы украшенія хороши, когда они на своемъ мъстъ; когда они не употреблены въ такомъ количествѣ, что могутъ затемнить идею выражаемую художникомъ, заглушить ее, отвлекая отъ нея вниманіе зрителя и направляя его на второстепенное, на подробности. Излишній орнаменть встрѣчаемый нами въ сіэнской школѣ, удаляющій насъ отъ внутренняго содержанія произведенія искусства, столько же непріятень сколько и масса украшеній, разнообразныхь завитковь, розетокъ в тому под. готической архитектуры эпохи ея упадка, такъ называемаго пламенъющаго стиля, именно когда архитектурныя линіи зданій этого стиля, прежде ясно выведенныя, стали пропадать въ орнаментахъ переполняющихъ всъ части постройки. Какъ въ разсказъ здоупотребление эпизодовъ и эпитетовъ, отвлекая наше внимание отъ главнаго сюжета, отъ нити повѣствованія, непріятно намъ, такъ в скрывающіяся въ мотивахъ украшеній архитектурныя линіи, за которыми не можетъ слёдить нашъ глазъ, дёлаются для насъ обременительными, что исключаеть эстетическое наслаждение.

Этого правила не соблюдали сіэнскіе живописцы; они старались отличиться не композиціей, не выраженіемъ мысли, а роскошной орнаментировкой; художникъ прежде всего хотвлъ выказать всю способность свою украшать. Много времени потратили на это сіэнскіе живописцы, что отвлекало ихъ отъ болве серьезныхъ цвлей и за ставляло пренебрегать главными болве значительными частями художественнаго произведенія. Вслёдствіе этого въ ихъ сочиненіяхъ часто не достаетъ хорошаго распредёленія группъ и фигуръ и заибтна

поверхностная композиція; это придаеть ихъ работамъ, не смотря на извъстныя достоинства, что то неполное, несовершенное, одностороннее. У флорентинскихъ живописцевъ, въ противоположность сіэнскимъ, мотивы орнаментики оставлены въ сторонѣ, и главная забота художника—обратить вниманіе зрителя на сюжетъ, на содержаніе фрески или картины, а не на украшенія одеждъ, нимбовъ и другихъ предметовъ.

Сіэнскан школа живописи стоить отдёльно въ артистическомъ движени Итальянцевъ первыхъ временъ эпохи возрождения; она постоянно сохранила что-то самобытное, оригинальное. Кръпко держась традицій сіэнскіе живописцы не принимали въ свою среду художниковъ другихъ странъ, или по крайней мърв дълали имъ большія затрудненія, заставляя ихъ платить значительные налоги <sup>1</sup>). Сіэна сдълалась столько же исключительною, въ этомъ отношении, сколько и Византія, которой она подражала въ предълахъ искусства. Но уже это самое повторение старыхъ формъ въ сіэнской живописи дълало невозможной деятельность въ Сіэне художнивамъ другихъ школъ, получившимъ свое артистическое воспитание внъ этихъ традиций. Замкнутые въ узвій кругъ сюжетовъ сіэнскіе мастера упорно оставались върны, особенно въ дълъ техническаго исполнения, ихъ методу, прибавляя въ нему только тъ улучшенія, которыя не очень удаляли ихъ отъ традиціонныхъ пріемовъ преобладавшихъ въ ихъ ЖИВОПИСИ.

Сіэнская школа имѣла вліяніе на начинающуюся живопись другихъ городовъ Италіи, какъ напримъръ Орвіэто, Губбіо, Фабріано, Перуджіа. Въ последнемъ изъ этихъ городовъ она, можно сказать, позожила то начало художественной дъятельности, изъ которой образовалась впослёдствіи умбрійская школа. Даже и въ фигурахъ Перуджино есть иногда что-то сіэнское. Но это вліяніе-и туть ны имвемъ вь виду преимуществений умбрійскую школу-совершилось въ ограниченныхъ предълахъ и особенно въ началъ артистической эпохи. Это вліяніе можно сравнить съ дъйствіемъ египетскаго и азіатскаго художества на начинающееся искусство Греціи, или съ вліяніемъ византійскаго стиля на живопись итальянскаго возрожденія; дъйствіе это пропадаеть при дальнъйшемъ развити художества, которое до такой степени удаляется оть первоначально заимствованнаго типа, что слёды послёдняго потомъ трудно найти въ произведеніяхъ искусства сдълавшаго только первые шаги свои подъ вліяніемъ иностранныхъ началъ.

Въ невыгодный для флорентинской живописи періодъ Джіоттистовъ сіэнская манера отражается и въ ихъ работахъ. У Орканьи напримѣръ, женскіе образы напоминаютъ своею миловидностью женщинъ сіэнсвихъ мастеровъ; но уже у Мазаччіо нѣтъ ничего сіэнскаго. Съ другой стороны живописцы Сіэны, работая внѣ своего города, какъ мы видѣли, измѣняли въ нѣкоторой стецени свою манеру, подвергаясь вліянію флорентинскихъ живописцевъ, особенно Джіотто.

<sup>1</sup>) Siena e il suo Territorio, G. Milanesi, Siena 1862.

XVII.

#### Андреа Орканья.

Сіэнская школа замерла въ сохраненіи традиціонныхъ типовъ; флорентинская живопись, въ періодъ слѣдовавшій за Джіотто, точно такъ же остановилась, кавъ мы видёли, на повтореніи формь выработанныхъ этичъ живописцемъ, на подражанія ему. Но у Флорентинцевъ было слишкомъ много умственныхъ и художественныхъ силь, чтобы не вывести искусство изъ этого застоя и не двинуть его къ новому развитію. Въ Сіэнъ, не бывшей въ эпоху возрожденія столь значительнымъ центромъ интеллектуальной жизни и художественной дъятельности какъ Флоренція, фигуративное искусство остановилось въ пріобрътенныхъ формахъ. Во Флоренціи, подвижной, умственно возбужденной, преисполненной художественныхъ побужденій, искусство не было лишено самостоятельнаго движенія и возможности усовершенствоваться. Возвращение къ изучению природы, первое условіе для возстановленія силъ искусства падающаго вслъдствіе повторенія условныхъ формъ, сдълалось труднъе въ Сіэнъ, гдъ традиціонные типы были, такъ скавать, освящены временемъ, чёмъ во Флоренція, гать подражание Джіотто было результатомъ того поглощающаго вліянія, которое этоть геніальный живописець имбль на покодівнія художниковъ, слёдовавшихъ за нимъ. Это дёйствіе могло продолжаться только до появленія таланта на столько сильнаго, чтобы, не подражая Джіотто, взглянуть самостоятельно на вкладь оставленный имъ, и воспользоваться послёднимъ, какъ ступенью къ дальнёйшему усовершенствованию.

Это сділалъ именно Андреа Орканья <sup>1</sup>), который первый послё Джіотто проявляеть оригинальное творчество въ искусстві, и съ никь снова, можно сказать, воскресаеть флорентинская живопись. Андрея быль сынь очень извістнаго золотыхъ ділъ мастера Чіоне, который иснолнялъ также и художественныя работы, какъ напримірь серебряный напрестольникъ флорентинской соборной крещальни. Изъ мастерскихъ золотыхъ ділъ мастеровъ, въ которыхъ учились рисевать и ліпить, вышло въ опоху возрожденія, какъ извістно, иного знаменитыхъ живописцевъ и скульпторовъ. Второе имя Андреа было Arcagnole, сокращеніе котораго—Огсадва. Первоначальное художественное воспитаніе Андреа, младшій, четвертый сынъ Чіоне, родившійся около 1320-го года, получилъ въ мастерской отца. По стилю его пластическихъ работъ можно предположить, что онъ учился нототь у Андреа Пизано, но положительно утверждать этого нельзя. Неизвістно также у кого онъ обучился живописи.

') Storia della Pittura in Italia dal Secolo II al Secolo XVI per Crowe e Cavalcaselle Vol. 2-do; Джіотто и Джіоттисты, А. Вышеславлева; — Le Opere di G. Vasari con nuove Annotazioni di G. Milanesi; —W. Lübke, Geschichte der Italienischen Malerei, erster Band, Stuttgart.

Орканья быль вь то же время скульйторь, живописець и архитекторь. Держась принциповь Джіотто и оставаясь вь предѣлахь правды и натуры онь избѣжаль ошибокъ современныхъ ему художниковь, подражателей Джіотто, и придаль живописи новую жизнь, изучая природу и преодолѣвая трудности представленія ея. Справедливо говорить Кавальказелле <sup>1</sup>), что если бы Орканья жиль въ то время когда переспектива сдѣлалась наукой, то онъ, безъ сомнѣнія, быль бы однимъ изъ самыхъ зямѣчательныхъ живописцевъ Италіи эпохи возрожденія. Къ несчастію, отъ фресокъ Андреа, въ которыхъ всего сильнѣе проявился его необыкновенчый талантъ, очень мало сохранилось. Самыя замѣчательныя изъ нихъ находятся въ капеллѣ Sirozzi въ церкви Santa Maria Novella во Флоренціи. Фрески эти были написаны Андреа около средины XIV-го ст.

На алтарной ствив капеллы Strozzi онъ изобразиль следующимь. образомъ страшный судъ: надъ длиннымъ островерхимъ окномъ написанъ Христосъ величественнаго вида, съ вънцомъ на головъ, въ. сіянін, окруженный лучами, по поясъ въ облакахъ. Онъ протягиваетъ. руки благословляя правой спасенныхъ; вполнъ трогательное, задумчивое лицо его, выражающее сострадание и вмъстъ глубокую грусть, обращено внизъ на грѣшныхъ, которыхъ ожидаютъ муки ада. Это не. Христосъ византійскій, не грозный судья, готовый произнести неумолимый приговоръ, являющийся въ средневъковыхъ мозаикахъ и вофрескъ страшнаго суда пизанскаго Camposanto; тутъ мы видимъ уже Христа возрожденія, Христа милостиваго, сострадающаго въ участи. осужденныхъ, понимающаго слабость натуры человъка, расположеннаго простить гръшныхъ. По бокамъ Спасителя представлены на лету по три ангела съ каждой стороны; двое изъ нихъ трубятъ въ длинныя трубы; другіе несуть орудія мученія Спасителя. Ниже, направо отъ Христа, является въ облакахъ, стоя на колѣняхъ Богоматерь, въ бълыхъ одеждахъ, съ сложенными на груди руками; она съ умизеніемъ и восторгомъ смотрить на сына, котораго какъ бы умоляеть. за грѣшныхъ. Лицо ея выразительно и дышеть добротою; это вполнѣ. поэтическій, граціозный образь не уступающій лучшимь типамь Богоматери эпохи возрожденія, столь же прекрасный, сколько и вдохновенный теплыми чувствами. Возлъ нея написаны, сидя на облакахъ, шесть Апостоловь по три въ рядъ. Остальные шесть Апостоловъ. изображены по другую сторону окна, также на облакахъ; они имъютъ. величественный видъ и принимаютъ разнообразныя позы; во главъ. ихъ Іоаннъ Креститель, написанный въ симетрію съ Богородицей. Онъ стоитъ на колъняхъ, поднимая руки смотря съ восхищениемъ на Спасителя. Энергическое, сухое лицо Предтечи преисполнено выраженія; горячая молитва вылетаеть изъ его полуотверстыхъ усть. Внизу, направо отъ Христа, представлены спасенные, патріархи, пророки, святые обоихъ подовъ, мученики и мученицы, папы, кардиналы, цари и князья. Нѣсколько красивыхъ женщинъ, въ итальян-

<sup>1)</sup> Storia della Pittura in Italia dal Secolo II al Secolo XVI Crow e Cavalcaselle, vol 2-do.

скихъ одеждахъ XIV ст., взявшись за руки танцують въ восторгь; возлѣ нихъ также молодая женщина усердно молится. Туть же, ньсколько ниже, ангелъ береть за руку одного изъ спасенныхъ помогая ему выйти изъ могилы. Воскресающий смотрить съ умилениемъ на небеснаго въстника, призывающаго его къ ввчному блаженству. Грѣшники, представленные тавже внизу по другую сторону окна, на лъво отъ Христа, въ симетрію съ спасенными, рвуть на себъ одежды – скрежсща зубами и разнымъ образомъ выражають свое отчаяніе. Между ними видны цари, князья, епископы, кардиналы. Болъе терпѣливо и съ большимъ достоинствомъ выносятъ свою участь женщяны; ихъ движенія сдержаннъе; нъкоторыя изъ нихъ даже очень спокойно покоряются своей судьбъ. Ниже демонъ тащить изъ могилы веревкой гръшника, чтобы ввергнуть ето въ адъ, изображенный нальво оть страшнаго суда, противъ рая. Выраженія лицъ во всей этой композиціи натуральны, разнообразны; движенія ангеловъ имъющихъ видъ прекрасныхъ юношей, энергичны, но вмъстъ съ тъмъ и граціозны. Фреска эта попорчена частью временемъ, частью неловкниъ возобновленіемъ; пострадали особенно нижнія части ея.

На боковыхъ стѣнахъ капеллы изображенъ направо отъ страшнаго суда-рай; онъ примыкаетъ къ той части описанной выше картины, въ которой представлены праведные, и переданъ слъдующимъ образонъ: въ срединъ, на верху Христосъ и Богоматерь въ коронахъ и съ нимбами кругомъ головы сидятъ на одномъ тронъ въ облакахъ. Спаситель преисполненъ величія и достоинства; Богородица скрестила руки на груди, принявъ спокойное положение. По объимъ сторонамъ трона стоять серафимы и херувимы; они смотрять съ восторгомъ на Христа и Богоматерь. Подъ трономъ два ангела играють на музыкальныхъ инструментахъ, а съ объихъ сторонъ его написаны Апостолы, пророки, святые и мученики обоихъ половъ; каждаго изъ спасенныхъ ведеть его ангель, поющій или играющій на какомь либо инструменть. Между ними есть восхитительныя головки. Внизу, посрединъ, представлены Итальянки и Итальянцы, въ одеждахъ временъ Орканья; одни танцують, другіе стоять спокойно, смотря на веселящихся. Ангелъ вводить женщину, приглашая ее принять участіе въ танцахъ.

Хотя эта фреска попорчена въ нѣкоторыхъ мѣстахъ реставраціей, можно, однако, послѣ продолжительнаго осмотра, возстановить ее въ своемъ воображеніи и придти къ заключенію, что она была прекрасна въ первоначальномъ видѣ. Святые и спасенные представлены туть въ блаженномъ спокойствіи; пріятное выраженіе небеснаго восторга оживляетъ ихъ лица. Движенія двухъ прелестныхъ ангеловъ, изображенныхъ подъ трономъ, граціозны и скромны. Оба они стоять на одномъ колѣнѣ; одинъ изъ нихъ – написанный въ фасъ – играетъ на скрипкѣ; другой, почти обращенный спиною къ зрителю, подымая голову играетъ на музыкальномъ инструментѣ, форму котораго трудно различить. Радость и спокойствіе разлиты по всей картинѣ. Христосъ и Богородица составляютъ какъ бы центръ и къ нему стремятся всѣ фигуры этого сочиненія. Достоинство позъ, граціозность въ движеніи, красота падающихъ складками одеждъ производятъ какъ нельзя

болье пріятное впечатльніе на зрителя. Туть мы видимь произведеніе кисти широкой, смѣлой. Въ этой картинѣ рая, разумѣется, есть мистическая сторона; уже самый сюжеть требуеть развитія такогоначала; но въ этоть мистицизмъ введены элементы земные, приближающіе сцену къ жизни, къ людямъ, къ нашему міру, какъ напримѣръ танцы мужчинъ и женщинъ одѣтыхъ поитальянски, внизу фрески; это присоединеніе человѣческаго къ небесному сюжету. Не то мы находимъ у византійскихъ мастеровъ и у Беато Анджелико; у нихъ рейскія блаженства опредѣлены золотымъ грунтомъ, и въ рай введены только святые въ традиціонныхъ одеждахъ, какъ они изображались въ средневѣковыхъ мозаикахъ.

По этимъ работамъ Орканьи видно, что у него былъ очень върный взглядъ на пропорціи человъческаго тъла и тонкое пониманіе прекраснаго. Его фигуры, написанныя съ большой легкостью, развязны и преисполнены жизни. Онъ рельефнъе и формы ихъ округленнъе чёмъ у Джіотто. Также руки, ноги, сочлененія изображены лучше. нежели у послъдняго. Прогрессъ замътенъ въ перспективъ и въ раккурсахъ, которые представлены иногда съ большою смълостью. Складки одеждъ, составляя гармоническія линіи, сохранили свою благородную простоту, которую ввель въ итальянскую живопись уже Джіотто, и одъвають фигуру очень натурально, такъ что подъ платьемъ. угадываешь формы тёла. Но у Орканьи нёть той картонности одеждъ, которую встръчаешь иногда у Джіотто. Вліяніе сіэнской школы нъсколько замътно туть. Это можно особенно сказать о женскихъ фигурахъ, которыя у Орканья напоминаютъ своимъ типомъ, своею стройностью, мидовидностью, своими граціозными движеніями женщинь. Симоне Мартини. Также въ колоритъ Орканьи есть иногда что-то. ciencroe.

Изображеніе, на стѣнѣ этой капелыы, ада было совершенно перешкано, и при этомъ, какъ кажется, подверглось измѣненію. Можно однако угадать то, что Орканья хотѣль представить. Онъ сочинилъ всю картину подъ вліяніемъ поэмы Данте; лучше сказать Орканья повторилъ кистью то, что написано въ божественной комедіи. Какъ и у Данте, адъ туть дѣлится скалистыми стѣнами на круги, и грѣшные подвергаются мученіямъ, описаннымъ поэтомъ. Но живопись эта не имѣетъ достоинства ни страшнаго суда, ни рая. Фигурамъ даны небольшіе размѣры и значительная часть картины занята изображе-ніемъ пламени и раздѣленіями ада.

Въ главной алтарной капеллъ, той же церкви Santa Maria Novella, Андреа Орканья написалъ сцены изъ жизни Богоматери; но эта живопись вскоръ сильно повредилась и была впослъдстви замънена фресками Гирляндайо, который, какъ предполагають, повторилъ нъкоторыя изъ композицій своего предшественника.

Въ 1355-г. Орканья былъ назначенъ главнымъ распорядителемъ работъ — Саро di maestro — постройки и украшенія церкви Or San Michele, во Флоренціи и занималъ эту должность до 1359 года. Въ продолженіи этого времени онъ исполнилъ такъ называемую алтарную сѣнь или табернакль, изъ бѣлаго мрамора. Сооруженіе это, имѣющее.

значительные размъры, стоить тещерь въ углу означенной церкви члишкомъ близко къ стънамъ, такъ что для осмотра его надо иди вь тесномь проходь, не достаточно освещенномь. Чтобы воздвигнуть эту дарохранительницу, которая уже сама по себъ составляеть какь бы маленькій храмъ, нужна была работа архитектора, екульптора и мозаиста. Это четырехъугольное мраморное сооружение съ куполомъ, украшенное большимъ количествомъ витыхъ колонокъ съ разнообразными капителями, образующихъ ниши и углубленія. Орнаменть очень игривый, исполненный мозаикой, эмалью, ръзьбою, одъваетъ витыя волонки и пространства оставленныя свободными между статуэтками помѣщенными въ нишахъ или отдѣльно на выступахъ, между барельефами и медальіонами, съ погрудными изображеніями ангеловъ, пророковъ и святыхъ. Архитектурныя способности Орканьи проявляются въ прекрасныхъ пропорціяхъ этой дарохранительницы и въ тармонія ся частей. Въ общемъ получаешь туть очень пріятное впечатление; орнаментика не обременяеть памятника и не скрываеть строительныхъ линій. Детали распредълены съ умъніемъ, пластическія украшенія хорошо вяжутся съ архитектуриыми мотивами и все соединяется въ одно изящное цълое. Аллегорическія фигуры въры, надежды, милосердія пом'єщены между барельефами; сюжеты послынихъ взяты изъ жизни Богоматери и Христа. Тутъ находишь образы трандіознаго стиля возлѣ женщинъ и ангеловъ миловидныхъ и граціозныхъ, напоминающихъ фигуры во фрескахъ того же художника. Лучшій изъ этихъ барельефовъ, безъ сомнѣнія, изображающій вознесеніе Богоматери; четыре красивые и легкіе ангела несуть на небо въ миндалевидномъ нимбъ Богородицу, которая съ восторгомъ глядитъ вверхъ; два другіе ангела возносятся играя на музыкальныхъ инструментахъ. Вся группа эта очень хорошо сочинена. Внизу на землѣ Апостолъ Оома стоить на колѣняхъ, смотря на возносящуюся Богоматерь и поднимаеть руки, чтобы принять брошенный ею поясъ. Ниже такъ же очень удачно изображено погребение Богородицы. Тъло ея два Апостола бережно опускають въ саркофагь. Другіе ученики стоять кругомъ. На лицахъ ихъ живо и разнообразно выражена ихъ печаль, одни сдерживають ее; другіе рыдають; кто грустно смотрить на спокойное лицо Богоматери и нагибается, чтобы поцъловать ея руку; кто тихо плачеть; одинъ поеть молитву, смотря въ книгу; другой держитъ кадило. Христовъ, спокойный видъ котораго, составляеть контрасть съ печалью учениковь, является туть держа въ лѣвой рукѣ душу Богоматери, имѣющую видъ младенца, п благословляеть тёло ея правой. Фигуръ много и имъ нъсколько тёсно; одежды падають широкими, красивыми складками. Между небольшими барельефами замѣчательна особенно сцена возвѣщенія ангеловъ св. Аннъ рожденія дочери; объ фигуры очень натуральны и чувства оживляющія ихъ переданы удачно. Все это исполнено съ большой оконченностью и тщательной моделировкой.

Въ пластическихъ работахъ Орканьи замътно вліяніе Андрея Інзано а вслъдствіе отраженія—также и Джіотто, фрески котораго, какъ мы уже видъли, вдохновляли произведенія Андреа. Въ самомъ

дёлё очень вёроятно, что изучая фятуры бронзовыхъ дверей флорентинскаго баптисторія и мраморные барельефы, украшающіе башню Джіотто, работы Андреа Пизано, Орканья пріобрёль тоть благородный стиль, величественный и грандіозный, которымъ отличаются его скульптуры алтарной сёни Or San Michele. Не безъ основанія можно потому предположить, какъ говорить Вазари, что Орканья былъ ученикомъ Андреа Пизано.

По идеямъ, выраженнымъ въ этихъ барельефахъ, Андреа Орканья выказывается вполнѣ художникомъ возрожденія. Онъ представляеть священные сюжеты, приближая ихъ къ земль, а не удаляя на небо. Такъ напримъръ въ барельефъ, изображающемъ рождение Богоматери, Анна является простой Итальянкой, родильницей: около нея совершается то, что происходить обыкновенно въ небогатомъ домѣ, гдѣ родила мать семейства. Служанка стоить съ кружною и тарелкой въ рунахъ; входять двъ дъвушки, разговаривая между собою; онъ пришни навъстить роженицу, лежащую истомленной въ постели, протягивая руки и лаская спеленатую новорожденную, которую держить на рукахъ женщина. Хозяйственные предметы разставлены въ комнать; туть виденъ сундукъ, на немъ бутылна и тарелка съ кушаньемъ. Въ сцень, изображающей рождение Христа, мать заботливо покрываеть младенца лежащаго въ ясляхъ; направо стоить пастухъ, съ удивленіень слушающій слетввшаго къ нему съ неба ангела. Замвчательно и техническое исполнение этихъ барельефовъ, которое представляетъ уже большую оконченность чёмъ у предшествовавшихъ Орканьъ скульп-ТОРОВЪ.

Въ исторіи развитія итальянской живописи Орканья занимаеть значительное мъсто между Джіотто и Мазаччіо; онъ мастерски соединиль въ изображаемыхъ имъ фигурахъ нъжность и граціозность съ благородствомъ и строгимъ видомъ; художнинъ этотъ не впадаеть ни въ жеманство, ни въ притворство, ни въ преувеличенность. Мистическое начало проявляется и въ его работахъ, но оно умърнется уже въ значительной степени болъе арійскимъ философскимъ взглядомъ на христіанскій идеалъ. Орканья умеръ, какъ предполагаютъ, около 1368 года.

XVIII.

#### Мазолино да Паникале, Мазаччіо.

Съ Орканьей флорентинская живопись, освобожденная отъ подражанія Джіотто, вышла на новый путь. Посль него выступающими талантами въ томъ-же направлении являются Мазолино и Мазаччіо, особенно послъдній. Они столько-же усовершенствовали живопись возрожденія, сколько Тиберти и Донателло пластику этой эпохи. Обратимся сперва къ живописцамъ.

Предшественникомъ Мазаччіо. и въроятно учителемъ его былъ Ма

золино-совращение Тоштазо (Goma) сынъ Cristofano di Fino, названный Masoline da Panicale 1), можеть быть, по мъсту его рожденія. Онь родился въ 1303-мъ г. Самыя замбчательныя и почти единственные сохранивнияся его фрески находятся въ церкви мъстечка Castiglione d'Olona, въ Ломбардін, недалеко отъ города Varese. Онъ были исволнены приблизительно въ 1428-иъ г. Въ концъ прошлаго столътія ихъ забълили и только въ 1843-мъ г. смыли покрывавшую ихъ изловую краску. Въ сводъ и на стънахъ алтарной капеллы представлены сцены изъ жизни Богоматери, которой посвящена церковь, и сюжеты изъ жизни мучениковъ Стефана и Лаврентія. Хорошо изображено туть вакъ св. Лаврентій подаеть милостыню и появленіе его передъ сульями. Въ картинъ побіенія Стефана камнями есть головы выразительныя, и пылающія фанатическимъ гнёвомъ глаза Евреевъ. Къ несчастью, отъ этой фрески мало сохранилось. Сцена рожденія Снасителя представлена слёдующимъ образомъ: по среднить Богородица, сюживъ руки, поклоняется Спасителю младенцу, дежащему на землё и окруженному исходящими оть него лучами. Іосифъ стоить позади на колёняхъ; по другую сторону изображены двё женщины, одна моюдая, другая пожилая; послёдняя молится стоя на колёняхъ съ сложенными руками. Далбе ангель возвѣщаеть пастырямь рожденіе Свасителя. Картина эта не лишена ни прелести, ни чувства и хорошо сочинена, но она, къ несчастью, сильно пострадала, равно какъ и всъ фрески этой церкви. Накоторыя изъ нихъ невозможно даже подвергнуть художественной оцение. Лучше всего сохранилось туть обрученіе Маріи съ Іосифомъ, но эта фреска представляеть мадо заньчательнаго.

Въ крещальнъ того же города Мазолино написаль, на наружной ствит по обтимъ сторонамъ входной двери, Благовъщеніе. Фреска эта совершенно пропала; сохранилась только одна голова ангела. Внутри церкви изображенъ Иродъ съ пирующими за столомъ, подъ прасывымъ портикомъ, на верху котораго балконъ-loggia. Солонея подходить въ столу послё танцевъ; на ней плащъ, падающій до низу врасивыми складками; скрестивъ руки на груди и принявъ притворно скромный видъ, она проситъ голову Іоанна Крестителя; позади ся стоять три царедворца различнаго возраста и прислужникъ. Иродъ сидить съ тремя собестдниками; лицо его печально, болте чты равнодушно; онъ какъ бы сожалъетъ, что долженъ согласиться на подобное жестокое дъло. Возлъ него сидящій собесъдникъ поворачиваетъ голову и поднимаетъ правую руку какъ бы съ отвращеніемъ. То же самое повторяеть и другой сидящий туть мододой человѣкъ. Дранатизмъ этой сцены сдержанъ, сосредоточенъ и силенъ. Направо отъ этой картины, въ противоположной части фрески, подъ другимъ длиннымъ портикомъ изображена Саломея, подающая на блюдъ сидящей матери отрубленную голову Предтечи. Возль, двь молодыя дввушки, пораженныя этимъ зрѣлищемъ, отступають въ ужасѣ поднимая руки,мотивъ новый, придающій много жизни и выраженія всей сцень, тагь

1) Panicale ивстечно въ верхней долинъ Арно.

кавъ онъ составлнетъ контрастъ съ холодною жестокостью Иродіады. принимающей равнодушно подносимый ей кровавый подарокъ. Зданія, ваписанныя чисто въ тосканскомъ стилѣ возрожденія, хотя и красивы, слишкомъ малы для представленныхъ въ нихъ людей. Такъ же и Иродіада велика въ сравненіи съ Саломеей и испуганными дъвушками. Вдали на возвышении изображены ученики, погребающіе тьло loaнна. Горы задняго фона написаны условно. На боковой стънъ мы видимъ отсѣченіе головы Предтечи. Остальныя фрески этого баптитерія, пострадавшія болье предъидущихъ, изображаютъ сцены изъ кизни Іоанна Крестителя. Святой молится за решѣткой въ своей темшць; сторожъ затворяеть дверь ея; солдать ведеть къ Ироду Іоани; онъ проповъдуетъ народу. Лучше сохранилась фреска, изображаюцая Крещеніе Спасителя, въ которой замѣчательны особенно головки нгеловъ. Обнаженное тъло Інсуса Христа и одъвающихся послъ ирещенія представлено натурально. Вода и берега ръки Іордана, равю какъ и горы задняго фона, написаны такъ же въ условномъ стиль. Сохранилась относительно хорошо и фреска изображающая Іоанна, когда онъ упрекаетъ Ирода, сидящаго на тронѣ возлѣ Иродіады. Предтеча стоить передь ними; строгое лицо его гнѣвно и онъ указываеть гравой рукою на Иродіаду, которая съ изумленіемъ и неудовольствіжь дѣлаеть нетерпѣливое движеніе лѣвой рукою, тогда какъ Иродь, лазывая на Іоанна, отдаетъ приказаніе солдату, стоящему позади Крелителя, отвести обличителя въ темницу, что стражъ уже исполняетъ, хвативъ Іоанна за грудь и лѣвую руку.

Исключая погрѣшностей указанныхь выше, рисунокъ довольно тщателенъ; есть извѣстная мягкость въ выраженія лицъ, а движенія фиуръ плавны, но въ нихъ мало энергіи, и въ живописи недостаетъ рельефности. Женщины, хотя и граціозны, слишкомъ сухощавы; яладки одеждъ брошены просто и красиво; на головахъ нѣкоторыхъ пцъ появляется родъ турбана, и это придаетъ имъ странный видъ. 10, что особенно выступаетъ тутъ, это—разнообразіе характеровъ; идно, что нѣкоторыя головы взяты Мазолино съ натуры. Не смотри la поврежденіе этихъ фресокъ, можно однако замѣтить, что въ нихъ посвѣчиваетъ что-то новое, оригинальное; но въ живописи ученика laзолино.— Мазаччіо—эти начала разовьются съ большей полнотою.

Мазаччіо быль сынь нотаріуса по имени Giovanni Guidi и родился з 1401-мь г., въ San Giovanni di Valdarno, недалеко отъ Флоренціи. Іазваніе данное ему происходить отъ передѣлки его имени Tommaso---юма въ Мазассіо---Оомка. Онъ получиль, по словамъ Вазари, это всколько презрительное названіе вслѣдствіе того, что будучи полощенъ искусствомь пренебрегалъ своими денежными дѣлами, вообче всѣмъ житейскимъ, и потому плохо былъ одѣть, бѣдно жилъ и юстоянно нуждался. Подробности артистическаго воспитанія Мазач-10 основаны на предположеніяхъ; извѣстно только то, что онъ былъ ченикомъ Мазолино и въ раннихъ лѣтахъ обратилъ на себя внимаје своихъ современниковъ. Мы знаемъ также, что онъ находился ь близкихъ сношеніяхъ съ Брунеллески и Донателло; у перваго въ учился законамъ линейной перспективы, а у второго раккурсу

и сцособу представленія формъ. Вообще Мазаччіо слёднять за всём усовершенствованіями, которыя совершались въ его время въ искусствъ. Произведенія Джіотто имѣли неоспоряное вліяніе на его развитіе.

Въроятно, одна изъ самыкъ раннихъ работъ Мазаччіо, это — ствнная живопись, находящанся въ церкви San Clemente въ Римъ. Эти фрески иъкоторые писатели приписываютъ Мазолино да Паникале, не въ нихъ слипкомъ много не Мазолиновскаго — какъ легко можно убъ дитъся, сравнивъ ихъ съ живонисью этого мастера въ Castiglione d'Oleпа — върнъе, онъ принадлежатъ Мазаччіо, и были написаны имъ въ тотъ періодъ его развитія, когда онъ не успълъ освободиться окончательно отъ вліянія своего учителя, Мазолино.

Сюжеты этихъ фресокъ следующіе: распятіе Христа и сцены изъ жизни св. Екатерины Александрійской. Живопись эта была испорчена частью плохой реставраціей, частью пострадала оть времени, но по сохранившемуся оть нея можно составить себъ понятіе о таланть Мазаччіо. Надъ алтаремъ мы видимъ Христа на кресть; по боканъ его распяты двое разбойниковъ съ обыкновеннымъ эпизодомъ, который сопровождаеть эту сцену у итальянскихь живописцевь до Мазаччіо, миенно: ангель несеть къ небу душу раскаявшагося злодзя, имѣющую видъ ребенка, а дьяволъ овладѣваетъ душою умирающаго въ гръхъ разбойника. Кругомъ и вдали-воины пъщіе и конные въ разнообразныхъ положеніяхъ. Одинъ изъ нихъ, сидя на лошади в соединяя руки, обращается ко Христу, какъ бы молясь ему; это въроятно увъровавшій Центуріонъ. На переднемъ планъ изображена Богоматерь, падающая безъ чувствъ; ее поддерживають три женщины; Іоаннъ стоитъ возят и съ глубокой грустью взираетъ на происходящее. Налѣво отъ креста мы видимъ группу мужчинъ; одинъ изъ нихъ держитъ кошелекъ и указываетъ на Спасителя; это Јуда. Также на первомъ планѣ изображенъ молодой человѣкъ, нагнувшійся, чтобы искать что-то въ коробъ; возлъ стоить женщина съ корзиной, обращенная спиною въ зрителю. На горизонтъ-съ одной стороны море, съ другой холмы и городъ.

Композиція туть нѣсколько смѣшана, нѣть единства дѣйствія; но не смотря на это, сцена оживлена, фигура выразительна и каждая группа, взятая отдѣльно, очень хорошо сочинена. Замѣтно также изученіе перспективы, раккурса, вообще желаніе приблизиться къ природѣ, къ правдѣ, что Мазаччіо удается лучше его предшественниковъ, и живопись въ его рукахъ уже сдѣлада замѣтный прогрессь. Христосъ на крестѣ, типомъ, подоженіемъ и пропорціями тѣда нѣсколько напоминаетъ распятія Джіотто. Мазаччіо, безъ сомнѣнія, въ этой подробности вдохновился произведеніями великаго флорентинскаго мастера. Спокойствіе и покорность, съ которыми увѣровавшій разбойникъ переноситъ свою казнь, и конвульсивныя движенія непокаявшагося злодѣя, у котораго демонъ вырываетъ душу изо рта, доказываютъ, что Мазаччіо съ большою добросовѣстностью изучаль анатомію тѣла человѣка и умѣлъ представлять его въ различныхъ положеніяхъ. Смѣда и преисполнена чувства группа Богоматери и

поддерживающихъ со женщинъ. Выраженіе ихъ лицъ вполнѣ драматично и отвѣчаетъ ихъ нравственному состоянію; а въ распредѣленіи фигуръ и въ положеніи каждой изъ нихъ столько простоты, столько натуральнаго и вмѣстѣ изящнаго, что эта прекрасная композиція составляетъ одно изъ самыхъ замѣчательныхъ произведеній искусства итальянскаго возрожденія. Она, безъ сомиѣнія, вдохновляла многихъ талантливыхъ живописцевъ той эпохи, не исключая даже Перуджино и Рафаэля, когда они писали подобные сюжеты. Такое заключеніе возможно, не смотря на то, что фреска эта сильно пострадала, и отъ группы женщинъ сохранился только очеркъ. Меньше понортились мужскія фигуры. между которыми Іуда.

На ятвой стрит той же канеллы написаны 5 эпизодовъ изъ жизни св. Екатерины Александрійской. Въ первомъ изъ нихъ представлена святая, разсуждающая съ учеными объ истинъ христіанской въры. Сцена эта изображена въ залъ. Законовъды сидять въ различныхъ позахъ, по четыре съ каждой стороны, держа книги; со вниманіемъ. и любопытствомъ поднявъ головы они слушають слова св. Екатерины. Императоръ Максентій въ глубинъ сидить на тронъ; на лицъ его выражено спокойное достоинство и вмёстё сочувствіе. Онъ даже нъсколько пораженъ тъмъ, что слышитъ; удивление отражается въ движении его лѣвой руки. Святая Екатерина, представленная молодой граціозной д'вушкой, стоить по срединь, обращаясь къ четыремь законовъдамъ, сидящимъ налъво отъ зрителя. По пальцамъ она исчисляеть свои доводы съ невозмутимымъ спокойствіемъ. Нёкоторые изь ученыхъ кажутся готовыми увёровать; одинъ изъ нихъ обращается къ своему сосъду, какъ бы говоря ему, что доказательства необыкновенной дъвушки большой силы. Всъ они сложили книги и держатъ ихъ на колѣняхъ, положа на нихъ руки, какъ бы отказываясь прибъгнуть къ своей наукъ для опроверженія доводовъ христіанки. Компознція туть величественна въ своей простоть. Фигура св. Екатерины вполнѣ миловидна; умная и красивая головка ея чрезвычайно привлекательна; поза и движенія натуральны, просты и преисполнены граціи. Ея голубое, подпоясанное платье падаеть красивыми складками. Законы перспективы приняты во вниманіе живописцемъ. Эта фреска такъ же пострадала, но, подробно разсматривая фигуры ученыхъ-которыя сохранились лучше остального-въ нихъ можно заитть въ зародышѣ то выраженіе, тв движенія, тв черты характера, воторыя будуть впослъдстви развиты и усовершенствованы, ближе приведены къ правдѣ этимъ же живописцемъ, въ его фрескахъ церкви del Carmine во Флоренція.

Въ другой стёнописи этой капеллы св. Екатерина отказывается поклониться изображению языческаго бога; она стоитъ у алтаря въ храмъ круглой формы и классическаго стиля. Въ живомъ движении святая, поднимая лёвую руку, указываетъ на истуканъ и поворачивается, смотря на богато одътаго мужчину приближающагося къ алтарю; можетъ быть, это Максентий. Между большимъ количествомъ фигуръ, которыя въ разнообразныхъ позахъ изображены кругомъ, замъчателенъ особенно молодой, красивый человъкъ; хорошо одътый, съ длинными, кудрявыми волосами. Сцена искусмо распредълена и фигуры имъють много натуральнаго, но оригинальность этой картины была отнята реставраціей и перекраской.

Въ той же капедаъ написаны обращеніе императрицы въ христі анскую вбру и ся мученическая смерть; оба эти сюжета соединены въ одну картину. Особенно замъчательна тутъ спокойная, вполнъ на туральная и, вибстб съ тбиъ, сироиная поза императрицы, которая сидя и соединивъ руки, слушаетъ съ увлечениемъ слова св. Екатери ны, изображенной въ ся темницъ у окна. На благородновъ и през красномъ лицъ увъровавшей царицы, какъ бы сіяетъ разсвъть но вой, начинающейся для нея, жизни. Это-вполнъ граціозный и нъж ный образъ. Такъ же красива и преисполнена одущевленія фигура св. Екатерины, проповъдующей новую въру; опершись правою рукой на подоконникъ, она указываетъ лъвой вверхъ, говоря императрицъ что наградой за ея мучение будеть въчное блаженство на небъ. Пе редъ темницей лежить на земль твло царицы уже съ отрубленной головой; длинные, густые, связанные витсть волосы ся составляют какъ бы сіяніе кругомъ головы. Возлѣ палачъ, красивый, хорош сложенный молодой человъкъ, въ узкой одеждъ, влагаетъ мечъ в ножны. Выше ангель несеть душу умершей подъ видомъ младенца на небо, озаренное сіяніемъ. Въ глубинъ-темница и другія зданія Нъкоторыя части этой стънописи были возобновлены, переврашены и потому испорчены, но вообще она сохранилась лучше другихъ фре сокъ этой капедды.

Ниже изображено чудесное спасеніе отъ казни св. Екатерины. Со единая руки и смотря вверхъ, она представлена между двумя колесани которыя приводятъ въ движеніе два палача, тогда какъ ангелъ, спу стившись съ неба, разбиваеть эти орудія казни, трогая ихъ мечомъ Осколки колесъ летятъ въ толпу людей, разбъгающихся въ испуг и изумленія. Сцена происходитъ въ дворикъ; императоръ смотрит на это съ балкона; удивленіе проявляется въ чертахъ его лица 1 въ позѣ; возлѣ него изображенъ одинъ изъ царедворцевъ. Все виъ стѣ представлено довольно живо и фигуры хорошо написаны. Фреска эта пострадала болѣе другихъ.

Возлё мы видимъ мученическую смерть св. Екатерины; стоя на колёняхъ на переднемъ планѣ, соединяя руки и нѣсколько нагнувшись, она молится въ ожиданіи удара палача, который уже замахнулся мечомъ, чтобы отрубить ей голову. Кругомъ стоятъ воины, закрытые большими щитами; за ними толпа народа; вдали горы. На верху ангелъ несетъ на небо душу умершей; три другіе ангела на вершинѣ горы погребаютъ тѣло святой. Голова мученицы, попорченная меньше остальной фрески, имъетъ благородный, ясный типъ и поражаетъ своею необыкновенной чистотой. Прекрасенъ такъ же ангелъ, возпосящійся къ небу, а движенія палача преисполнены силы и дикой энергіи.

На противоположной ствнь, съ одной стороны окна освъщающаго, капеллу, изображена внутренность зданія, поддерживаемаго легкими ж граціозными колонками. Туть мы видимъ сцены младенчества св. Ека-

терины; она лежитъ въ людькъ, которую качаеть одною рукою сидящая возлѣ женщина, держа въеръ въ другой и смотря на двухъ нужчинъ богато одѣтыхъ, разговаривающихъ между собою; одинъ изъ нихъ правою рукою указываетъ на двухъ молодыхъ женщинъ; онѣ входятъ и останавливаются, чтобы посмотрѣть на младенца. Сцена эта хорошо сочинена, фигуры развязны и близки къ правдѣ. Ниже изображенъ потопъ, которымъ былъ наказанъ городъ Александрія за убіеніе многихъ христіанъ. Отъ этого бѣдствія жители были освобождены молитвами св. Екатерины, которая представлена молящейся у одного изъ потопляемыхъ домовъ. Нъкоторые изъ жителей тонутъ, другіе спасаются на лошадяхъ, съ ужасомъ оглядываясь на потопляеніе.

Фрески, изображающія младенчество св. Екатерины, потопь города и еще два другіе сюжета, значеніе которыхь трудно объяснить, до такой степени попорчены, что почти невозможно подвергнуть ихъ художественной оцёнкв. Во всякомъ случав видно, что живописецъ тщательно изучаль натуру, старался приблизиться къ ней и хорошо умвль распредблять фигуры. Такъ же въ очень неудовлетворительномъ состоянии находится живопись на наружной стёнь капеллы, кругонъ арии. Тутъ подъ портикомъ, съ граціозными колонками, написанъ на колёняхъ, въ профиль архангелъ Гавріилъ; онъ держитъ въ лёвой рукв лилю, а правой благословляеть Богоматерь, которая изображена такъ-же на колёняхъ съ сдоженными руками, читая книгу, лежащую на аналов. Голова Мадонны хорошо сохранилась.

Техническое исполненіе фресовъ церки св. Климента нъсколько напоминаетъ манеру живописи Мазолино въ Castiglione d'Olona; но въ цервыхъ больше жизни, чувства, движенія, силы; больше умънія размѣщать фигуры, распредълять группы, чъмъ у Мазолино. Есть сцены во фрескахъ св. Климента, какъ напримъръ разсужденіе св. Екатерины съ учеными объ истинъ хриотіанской въры, которыя нивогда не былъ бы въ состояніи написать Мазолино. Головы законовъдовъ тутъ совершенно превышаютъ его силы. Вообще все въ этихъ фрескахъ болѣе приближается къ работамъ Мазаччіо, чъмъ къ живолиси учителя его, Мазолино.

# XIX.

#### . Мазаччіо.

Во фрескахъ св. Климента Мазаччіо проявляется способнымъ, оритинальнымъ живописцемъ, но тамъ онъ только начинаетъ свое поприще. Полнъе развернулись его необыкновенныя дарованія въ живописи камелям Вгалсассі въ церкви del Carmine во Флоренціи. Мазаччіо писацъ 4 года эти фрески, и мы видимъ въ нихъ какъ постепенно зрветь его талантъ и какъ отъ манеры сто учителя Мазолино онъ

переходить къ своему собственному стилю, подобно тому какъ в фазль, подражая Перуджино, переработываетъ свою живопись.

На пиластрахъ, направо и налъво отъ входящаго въ капениу, к иисаны съ одной стороны Адамъ и Ева подъ деревомъ, а съ друм изгнаніе нашихъ прародителей изъ рая. Эти двѣ фрески неспрани ливо приписываютъ Мазолино; всего въроятите тутъ мы видииз 📭 вую по времени работу Мазаччіо, которая еще носить на себъ отно чатокъ вліянія его учителя. На правой ствнѣ часовни изобра жены слъдующіе сюжеты: воскресеніе Тавифы Петромъ; св. Пер въ сопровождени св. Іоанна исцъляетъ калъку передъ дверью хран Оба сюжета соединены въ одной картинъ и ее Вазари прицисываеть безъ достаточнаго основанія, Мазолино. На противоположной, т. а лъвой стънъ капеллы, изображенъ Спаситель, повелъвающій Петр вынуть монету изъ пасти рыбы; Петръ исполния это и отдаетъ но нету привратнику. Ниже представлено воскресение сына царя Антихійскаго Петромъ, и этотъже Апостоль на престоль. Фреска эта, в чатая Мазаччіо, была окончена гораздо позже Filippino Lippi. На и тарной стънъ, на верху, надъво отъ зрителя, Апостолъ Петръ по повъдуетъ народу; на другой сторонъ креститъ народъ; внизу налъя онъ раздаеть милостыню бъднымъ; направо св. Петръ и св. Іозин изцёляють больныхъ. Другія сцены, изображенныя на стенахъ эт же капеллы, именно: появленіе Апостоловъ Петра и Цавла передъ на рономъ и казнь перваго; освобожденіе Петра изъ темницы; Цавел посъщаеть Петра въ темницъ, --- написаны гораздо позже Филипин Липпи. О нихъ будетъ говорено при описанія работъ этого кум ника.

Во фрескахъ капедды Бранкаччи, работы Мазаччіо, замътна нъм торая разница въ исполненіи, — обстоятельство, заставившее преднам гать, что тутъ работалъ также Мазолино и что нъкоторыя боли слабыя фрески принадлежатъ ему; но Крау и Кавальказелде, и боли шинство, писавшихъ о живописи итальянскаго возрожденія, не разди даютъ этого мнънія и приписываютъ всъ фрески этой часовни, искли чая тъхъ, которыя какъ положительно извъестно были ванисаны би липпино Липпи, — Мазаччіо. Разница въ ихъ художественномъ достоинствъ объясняется постепеннымъ прогрессомъ Мазаччіо, которы работалъ тутъ въ продолженіи 4-хъ лътъ, а развитіе такого талатта должно было идти быстро.

Въ двухъ фрескахъ, изображающихъ нашихъ прародителей ног деревомъ и ихъ изгнаніе изъ рая, замѣтны кое какія несовершенстві, которыя со временемъ пропадутъ въ произведеніяхъ кисти Мазачче такъ напримѣръ, нѣтъ соразмѣрности въ пропорціи членовъ фигуръ головы слишкомъ малы для туловища, руки коротки, пальцы на ру кахъ и на цогахъ миніатюрны; сочлененія обозначены не совершени вѣрно; ноги слишкомъ толсты для туловища и не хороню поставлен на землю, рисунокъ нелищенъ погрѣµностей. Въ сценѣ грѣхоцаден Ева представлена въ фасъ у дерева; лѣвой рукою она обнимаетъ сводъ най головами прародителей. Кругомъ ствола обвивается змѣя, которая изок

бражена съ маленькой человёческой головой; она глядить на Еву сверху. Иослёдняя, поднимая правую руку не выше своего плеча, держить яблоко и обращается къ Адаму, который стоить возлё и смотрить на нее вопросительно, въ сомнёни опуская лёвую руку и поднимая къ груди правую. Сравнивая обё эти фрески, увидишь, что Ева больше напоминаеть аптичныя статуи, чёмъ Адамь, но за то положение и движения послёдняго менёе принужденны и ближе подходять къ натурё.

Очень живо представлено изгнаніе Адама и Евы изъ рая. Ева смотрить съ выраженіемъ глубокаго огорченія на небо; Адамъ идетъ возлѣ нея, закрывая лицо руками подъ гнетомъ отыда. Обѣ фигуры передаютъ прекрасно ихъ отчаяніе. Налѣво видна дверь потеряннаго рая, изъ которой выходять лучи, поражающіе изгнанниковъ. Выше на облакахъ паритъ ангелъ; онъ держитъ въ правой рукѣ мечъ, а лѣвой указываетъ Адаму и Евѣ путь, по которому они отнынѣ должны идти. Нагія фигуры Адама и Евь исполнены тутъ гораздо лучше чѣмъ въ предъидущей фрескѣ. Тѣло-передано съ большимъ рельефомъ и натуральнѣе; движенія преисполнены правды и вѣрно опредѣлены. Ангелъ нѣсколько нопорченъ; остальныя части этой стѣнописи довольно хорошо сохранились. Группу Адама и Евы почти безъ измѣненій повторилъ Рафаэль въ ватиканскихъ ложахъ.

Во фрескѣ, изображающей воскресеніе Тавифы, мужчины и женщины у постели умершей, стоящей подъ портикомъ, вполиѣ натуральныя и для того времени очень хорошо исполнены. Они взираютъ съ удивзеніемъ на св. Петра, совершающаго чудо. Особенно хорошо выракено изумленіе одного изъ присутствующихъ, переходящее въ страхъ. Такъ же прекрасно передана фигура Тавифы, возвращающейся въ жени; она привстала, завернутая въ широкій саванъ, и пораженная тъкъ, что съ ней происходитъ, скрестя на груди руки, смотритъ на Петра.

Второй сюжеть той же фрески, это-исцівленіе каліки Петромъ, котораго сопровождаетъ Апостолъ Іоаннъ. По срединъ площади изображены двое молодыхъ, богато одвтыхъ людей; они разговариваютъ между собою идя въ храму, передъ которымъ сидя на намнъ съ повязанной платкомъ головою написанъ калъка въ дырявой туникъ, съ босыми ногами. Онъ нагибается впередъ, протягивая обнаженную руку по направлению къ св. Петру. Въ глубинъ площади нъсколько людей; женщина сидить передъ дверью, другая входить въ домъ, третья идеть въ прамъ, ведя за руку ребенка. Молодые, богато одътые люди приближаются рисунковъ и формами, манерой движенія и драпировкой одеждъ въ фигурамъ Мазолино, но въ остальномъ туть видна кисть одже испуснаго живописца; это особенно можно сказать о распре-Авленіи действующихъ лицъ, о размёрахъ зданій, о перспективѣ, даже о самомъ каяъкъ, который очень натурально представленъ; и эти улучшенія совершенно въ характеръ живописи Мазаччіо; фигура Петра туть, какъ и въ прежней фрескъ, преисполнена величія, благо-Родства и имъетъ статуйный видъ. Ствнопись эта довольно хорошо сохранилась.

Но лучшая фреска этой капедам та, въ которой соединены три слёдующія действія: Христось приказываеть Апостоду Петру вынуть изъ пасти рыбы монету, чтобы заплатить опредъленную подать на храмъ: Петръ всполняетъ это повелёніе и отдаетъ сборщику податей. монету. Въ среднив фрески изображенъ главный сюжетъ ся: Христосъ въ туникв и палліумъ, брощенномъ на его лъвое плечо, стоить окруженный учениками, которые въ разнообравныхъ и преисполненныхъ достоянства позахъ, внимательно слушаютъ его слова. Сборщикъ податей представленъ передъ Спасителенъ; это молодой человъкъ, онъ обращенъ савною къ зрителю, но поворачиваетъ гожову, которая выходить въ профиль; во всей фигуръ его есть что-то вопросительное и настанвающее. Онъ протягиваеть лъвую руку во Христу, требуя подати, а правой указываеть на входъ въ Капернаумъ, опредъленный зданіемъ. На второмъ планѣ, налѣво отъ зрятеля, изображенъ Петръ на берегу моря; онъ сбросилъ верхнюю одежду и, нагнувшись надъ водою, вынимаетъ изъ пасти пойманной имъ рыбы монету; фигура его нодна правды и натуры. Въ противоположной сторонь, на переднемь плань, тоть же Апостоль отдаеть монету сборщику податей возл'в входа въ Капернаумъ; въ глубинъдеревья, море, а вдели горы и голубое небо. Пострадаль въ этой фрескъ особенно задній планъ; такъ же и цвъть одеждъ нъкоторыть. фигуръ измѣнился. Все ето такъ хорощо распредѣлено, что одинъ сюжеть не стёсняеть развития другого и все вибстё не поражаеть неестественностью, канъ часто бываеть у иногихъ живонисцевъ возрожденія и въ барельефахъ римскикъ саркофаговъ языческихъ равно навъ я храстіанскихъ, когда нёсколько д'биствій соединены въ одновъ замкнутомъ пространствъ. Особенно замъчателенъ тутъ образъ Спасителя, отличающійся благородствомъ, мягностью движеній и непринужденной, вполнѣ естественной позой. Поднимая правую руку, онь даетъ повелѣніе Петру. Прекрасное, молодое лицо его уже вполнѣ выработавшагося типа возрожденія, нёсколько задумчиво, но премеполнено вдохновенія и мысли. Петръ, задрапированный по античному, стоить возав Спасителя на первомъ планв; фигура его очень рельефно написана; онъ протягиваеть правую руку указывая на море, какъ бы спрацивая: тутъ ди и немедленио ди онъ долженъ исполнить повельніе Христа. Нать и тани сомнанія въ его энергическомъ лица; онъ сейчасъ готовъ приступить къ дълу. Также и фигуры кругонъ стоящихъ Апостоловъ имъютъ сильное и выдержанное выражение; дица ихъ оживлены крупкимъ убъждениемъ и испоколебимой вброй; каждый изъ нихъ вцоянъ индивидуаденъ; одни молодые, другіе представлены пожилыми. Фигуры ихъ грандіозны, драпировка одежаъ широка и богата. Вообще это мужественные, сильные образы, нёскелько напоминающие Апостодовъ, въ мозанкахъ первыхъ временъ христинства. Вполнѣ натуральная, не вульгарная, но и не благородная, повторенная два раза, фигура сборщика податей, съ его мало выразнтельнымъ, простоватымъ лицомъ, составляетъ противоположность образамъ Христа и Апостоловъ бодѣе возвышеннаго типа. Такъ же преисполненъ правды Петръ, отдающій монету сборщику; лицо его

- 248 -

туть серьезно съ оттёнкомъ неудовольствія, какъ у всякаго платящаго подать, которую онъ считаеть незаконной. Извёстно, что налоги во времена Мазаччіо были очень обременительны во Флоренціи.

Эта фреска составляеть передомъ въ итальянской живописи возрожденія. Она не только замъчательна сочиненіемъ, чрезвычайно свободнымъ и яснымъ, благородствомъ типовъ, прекраснымъ образомъ Христа, который съ этого времени начнутъ повторять художники возрожденія, не исключая и самыхъ талантливыхъ, но такъ же философской идеей, разлитой во всей этой картинѣ и сосредоточивающейся въ мудромъ лицѣ Спасителя, уступающаго требованіямъ неоправдываемаго имъ закона, чтобы не соблазнить другихъ <sup>1</sup>). Это учитель философъ; разумная мысль, вдохновляющая тутъ Христа, отдѣляетъ и возвышаетъ его надъ окружающей толпой, а не царскіе аттрибуты, какъ въ византійскомъ искусствѣ, въ которомъ, при изображеніи священныхъ сценъ, всегда отсутствуетъ анализъ души человѣка, и не дано мѣста идеямъ философскаго характера.

Прекрасно также представлена въ этой канеллѣ Мазаччіо проповѣдь св. Петра. Это грандіознан композиція; Апостолъ, въ величественной позѣ и хорошо задрапированный, говоритъ народу, поднимая правую руку. Его умное лицо, написанное въ профиль, преисполнено убѣжденія; взоры горятъ и отражаютъ внутренній огонь вѣры. Это фигура неоспоримо возвышеннаго типа. Апостола окружаютъ мужчины и женщины; передніе стоятъ на колѣняхъ, или сидятъ; одни слушають со вниманіемъ слова его; другіе склонили задумчиво голову; третіе пока довольно равнодушны; каждое лицо имѣетъ индивидуальный характеръ. Замѣчателенъ тутъ особенно, на переднемъ планѣ, сидящій старикъ, который съ увлеченіемъ слѣдятъ за проповѣдью Цетра, какъ бы находя въ ней утѣшеніе въ горѣ, отражающемся на его задумчивомъ лицѣ. Въ глубинѣ—грандіозный горный пейзажъ, преврасно окружающій эту величественную сцену. Въ сочиненіяхъ Рафаэля и Фра Бартоломмео встрѣчаются мотивы, взятые изъ этой фрески.

Возлѣ, на той же стѣнѣ, Мазаччіо изобразилъ св. Петра, крестящаго народъ. Апостолъ стоитъ на берегу рѣки или, скорѣе, ручья; онъ льетъ воду изъ чаши на голову молодого, обнаженнаго человѣка, представленнаго на колѣняхъ въ водѣ, набожно сложивъ руки и онустивъ голову. За апостоломъ написаны двѣ мужскія фигуры, присутствующія при совершеніи таинства, — вѣроятно, его ученики. Позади врестящагося, на другомъ берегу, стоитъ молодой, нагой человѣкъ; ожидая своей очереди, онъ прижимаетъ къ груди руки, дрожа отъ холода, что очень живо передано. Дальше толпа людей въ различныхъ позахъ; одни снимаютъ платье, другіе надѣваютъ его. Всѣ они проникнуты важностью совершаемаго таинства. Серьезный тонъ разлитъ по всей картинѣ; фигура апостола величественна въ своей простотѣ; поза его натуральна. Въ глубинѣ—линіи горъ и нѣсколько

1) Еванг. отъ Матеея Гл. XVII, 24 и слъд.

деревьевъ. Съ большимъ знаніемъ натуры представлено тутъ Мазаччіо нагое тѣло; очень рельефно переданы мускулы двухъ обнаженныхъ юношей: получающаго крещеніе и стоящаго позади его на берегу; движенія ихъ притомъ столь натуральны, что для того времени это работа вполнѣ замѣчательная. Къ несчастью, послѣдняя фреска пострадала больше другихъ и нѣсколько заднихъ фигуръ ся почти стерты.

Ниже Мазаччіо изобразнию св. Петра, раздающаго милостыню біднымъ, вмѣстѣ со св. Іоанномъ. Они стоять на улицѣ, окруженные толпою нищихъ. Апостолъ Петръ держитъ въ лъвой рукъ кошеленъ и подаеть монету молодой женщинъ съ ребенкомъ на рукахъ, бъдно одътой, стоящей передъ нимъ и протягивающей къ нему руку. Въ ней есть что-то возбуждающее сострадание. Красивое лицо несчастной носить на себъ слъды лишений; голова повязана платкомъ. Позади ся старикъ на колѣняхъ; онъ ждетъ своей очереди получить милостыню. Возлё идеть съ трудомъ на костыляхъ калёка въ сопровождении старухи, которая дълаетъ усилія, чтобы двинуться впередъ. На первомъ планъ у ногъ апостоловъ изображенъ человъвъ лежащій на земль; трое другихъ людей пополняють эту сцену. Въ глубинь замокъ на холив отделяется на голубомъ небъ. Это также одно изъ заибчательныхъ произведеній кисти Мазаччіо; правда выраженія туть поразительна; естественны движенія и свободно расположеніе фигуръ. Хорошо написаны и зданія съ об'вихъ сторовъ улицы. Нёкоторыя, но незначительныя части этой фрески были перекрашены.

Воздѣ мы видимъ исцѣленіе больныхъ апостолами Петромъ и Іоанномъ. Они величественно идутъ по улицѣ, и тѣнь ихъ возвращаеть здоровье собравшимся на ихъ пути. Одинъ ползетъ по землѣ; другой на колѣняхъ, скрестя руки на груди, придерживаетъ на плечѣ илохо прикрывающую его одежду; третій молится соединяя руки; позади его другой больной оперся на палку. На лицахъ ихъ, выражающихъ надежду и мольбу, очень живо переданы также страдапія отъ ихъ недуговъ, но безъ отталкивающихъ подробностей, и не до такой степени, чтобы оскорбить глазъ зрителя и помѣшать художественному дѣйствію всей картины, по которой разлита извѣстная торжественность, всегда проявляющаяся въ сочиненіяхъ Мазаччіо, не вредя однако простотѣ, преобладающей въ нихъ. Колоритъ зданій иѣсколько поврежденъ, но въ общемъ эта фреска довольно хорошо сохранилась.

Стънопись той же капеллы, въ которой соединены два слъдующе сюжета: воскресение апостолами Петромъ и Павломъ юнаго сына царя антіохійскаго <sup>1</sup>) и поклонение св. Петру, начата Мазаччіо и

<sup>1)</sup> Сюжетъ этой фрески взятъ изъ впокрифическаго житія впостола Петра, въ которомъ сказано, что антіохійскій царь Өеофилъ согласился выпустить Петра изъ темницы, если онъ воскреситъ ему сына, умершаго 14 лютъ тому назадъ. Чудо это совершилъ Петръ, вслъдствіе чего царь антіохійскій и его народъ приняли христіанство.

окончена гораздо позже Filippino Lippi. Дъйствіе происходить въ дворикъ; направо и налъво видны красивыя зданія; въ глубинъ стъна и на ней вазы съ цветами, а на заднемъ планъ деревья, отдъляющіяся на голуботь небъ. Нальво оть зрителя изображень царь веофиль въ профиль, на возвышенномъ сидъніи, въ нишъ подъ выступающей кровлей небольшого зданія; у ногь его, съ наждой стороны сидить царедворець; одинь изъ нихъ поднялъ голову и вопросительно глядить на царя, который внимательно смотрить на воспреснувшаго отрока; послъдний совершенно нагъ; онъ стоить на одномъ колънъ, поднимая руки и съ удивленіемъ взирая на св. Петра. Па переднемъ цланъ, ночти спиною къ зрителю, написанъ апостолъ Павель, протягивающій руку для благословенія возвращеннаго къ жизни юноши; а вовлё него св. Петръ на колёняхъ, соединяя руки и поднявъ годову молится смотря на небо. Кругомъ стоитъ многочисленная толпа зрителей въ флорентинскихъ одеждахъ временъ Мазаччіо; каждый изъ нихъ интеть индивидуальное выраженіе и вполнть натуральную позу. Туть есть, въроятно, и портреты. Среди толны замъчательна особенно фигура мальчика, на плечи котораго мужчина, безъ сомизнія его отець, положиль руки, какъ бы желая ободрить и успокоить ребенка, испутаннаго необыкновеннымъ зрълищемъ.

Правая сторона этой фрески занята изображеніемъ апостола Петра, сидящаго въ нишѣ на престолѣ; онъ молится складывая руки и поднимая глаза въ небу. Кругомъ него стоятъ нѣсколько людей—между ними есть и монахи—они поклоняются ему какъ совершителю чуда; трое изъ нихъ передъ нимъ представлены на колѣняхъ, вслѣдствіе чего фигура апостола, помѣщеннаго на высокомъ сидѣніи, совершенно открыта. Фреска эта довольно хорошо сохранилась, исключая одеждъ и нѣкоторыхъ второстепенныхъ лицъ, которыя были перекращены.

Въ работахъ Мазаччіо, но особенно въ капеллъ Бранкаччи, видно прододжение гения Джіотто, его духа, простоты и величія его манеры, однако въ болѣе совершенной формѣ. Тѣ же идеи, которыя оживляють произведенія Джіотто, выражены и развиваются съ большою полнотою во фрескахъ Мазаччіо; но въ послъднихъ замътны усовершенствованія, которыя произощли въ живописи въ концё XIV и въ началѣ XV ст. Воздушная перспентива уже болѣе обозначена у Мазаччіо, чёмъ у Джіотто, и анатомія тыла человёна лучше изучена. У перваго изъ этихъ живописцевъ фигуры болъе рельефны, болѣе пластичны; его живопись имѣетъ какъ будто бы скульптурныя формы. Справедливо сказаль о немь Вазари, что онъ идеть по слёдамъ скудьнторовъ. Мазаччіо, вёроятно, изучаль пластику равно гакъ и архитектуру, въ которой искалъ законовъ перспективы; это проявляется въ зданіяхъ, изображенныхъ имъ. Изученіе памятниковъ влассическаго искусства также замѣтно въ его живописи; онъ бралъ, подобно Гиберти и Донателло, отъ воспресающаго античнаго художества только необходимое для выработки формъ. Въ сочинени Мазаччіо сдилаль такіе-же прогрессы, какь и въ изображеніи отнильныхъ фигуръ; композиція его испринужденна, распредъляется легко,

свободно, не видно ни неловкостей, ни затруднеяія въ разибщеніи ея частей. Ничего нътъ лишняго въ картинахъ Мазаччіо; онъ не обременяетъ ихъ ни богатыми, ни живописными предметами, ни ненужными реалистическими подробностями; проводниую имъ идею, или изображаемое дъйствіе онъ передаеть и представляеть постоянно небольшимъ количествомъ фигуръ, съ необыкновенною ясностью. Широкій взнахъ кисти отличаетъ его манеру. Фигуры, написанныя имъ, столько же натуральны, сколько и грандіозны. Мазаччіо въ началъ своей дъятельности поступилъ подобно Джіотто; онъ такъ же возвратился къ природъ, безъ предвзятой мысли. Въ его произведеніяхъ есть, разум'вется, несовершенства; техника живописи, въ то время когда онъ жилъ, не дошла до той выработанности, которой она достигла цозже; въ перспективѣ, не смотря на то, что она у Мазаччіо передана върнъе, чъмъ у его предшественниковъ, есть всетаки же погрѣшности; такъ же оконечности рукъ и ногъ не всегна хорошо опредблены, и соразибрность частей твла не постоянно правильна.

. Не смотря на это, Мазаччіо быль одинь изь самыхь тадантливыхь художниковъ того періода, въ который явилось столько талантливыхъ натуръ. Хотя жизнь его была очень коротка, онъ произвелъ своими работами переворотъ въ живописи возрожденія. Вліяніе Мазаччіо на произведенія итальянскихъ художниковъ этой эпохи неоспоримо: его можно назвать учителемъ всбхъ послёдующихъ поволеній живописцевь, и послё него художники начали представлять фигуру человѣка и его дѣйствія совершенно другимъ образомъ, чѣмъ они это дълади прежде. Фра Филиппо Линпи, сынъ его Филиппино, Андреа дель Кастаньіо, Вероккіо, Гирландайо, Сандро Боттичелли, Леонардо да Винчи, Фра Бартоломмео, Андреа дель Сарто, Микель Анджело и Рафаэль копировали фрески капеллы Бранкаччи, изучали ихъ и вдохновлялись ими. Туть они находили Христа философа, Христа возрожденія. Въ произведеніяхъ встахъ этихъ художниковъ, но особенно въ нъкоторыхъ работахъ Рафазля, въ тъхъ фрескахъ и картонахъ его, напримъръ, въ которыхъ онъ изображаетъ Спасителя среди Апостоловъ, мы встрётимъ мотивы, взятые изъ живописи Мазаччіо. Тѣ арійскія начала, которыя проявляются въ работахъ Мазаччіо, выразятся въ живописи Рафаэля. Въ произведеніяхъ этихъ авухъ геніальныхъ живописцевъ возрожденія, опредвленнѣе, чвиъ у другихъ художниковъ этой эпохи, преобладаетъ философский арийский вэглядъ на христіанскій идеалъ. Мазаччіо и Рафаэль-два самые арійскіе живописца итальянскаго возрожденія.

Вазари ничего не говорить о томъ, гдё умеръ Мазаччіо; изъ него видно, что уже въ XVI ст. это было неизвъстно. Вслъдствіе введенія въ флорентинскую республику кадастровыхъ описей для равномърной раскладки податей каждый гражданинъ обязанъ былъ перечислить свое имущество и доходы. Акты этихъ объявленій сохранились, и по нимъ видно, что въ 1427 мъ г. Тоттаsо di G. Giovanni, прозываемый Мазаччіо, и братъ его Giovanni обладали очень незначительнымъ имуществомъ; къ другому сохранившемуся документу,

именно къ долговой распискъ 1430-го г., прибавлено, что Мазаччіо ушель въ Римъ и, какъ говорять, тамъ умеръ.

## XX.

### Паоло Уччелли.

Виъстъ съ проявленіемъ арійской философской мысли въ изобратеніяхъ религіозныхъ сюжетовъ, которое мы замъчаемъ у мастеровъ возрожденія, происходитъ такъ же и улучшеніе техники живописи. Являются художники, преимущественно занятые этимъ, для которыхъ идся уходитъ на второй планъ.

Самый замвчательный между нимя, и его работы въроятно имѣли вляніе на улучшеніе персиективы въ живописи Мазаччіо, былъ Раою Doni, называемый обыкновенно Uccelli, вслъдствіе любви его изобрамать звърей и особенно птицъ — uccelli. Онъ родился во Флоренціи въ 1396-мъ г. и, какъ кажется, началъ свое художественное воспитаніе, подобно многимъ другимъ художникамъ везрожденія, въ мастерской золотыхъ дѣлъ мастера. Есть основанія предположить, что впослёдствіи онъ обучался пластикъ въ мастерской Гиберти и помогалъ ему при изваяніи барельефовъ первыхъ бронзовыхъ дверей вылитыхъ этимъ художникомъ для флорентинскаго баптистерія. Живониси Паоло Уччелли учился, вѣроятно, у Антоніо Венеціано, самаго замѣчательнаго живописпа группы позднихъ Джіоттистовъ, написавшаго въ пизанскомъ Сатровалю сцены изъ жизни св. Райнера, съ большою свѣжестью въ колоритъ и разнообразіемъ въ представленіи натуры, съ многочисленными эпизодами.

Онъ продолжалъ тутъ работу другого живописца—Андреа да Фиренце—изобразившаго тоже нъсколько сценъ изъ жизни св. Райнера, очень натурально, но безъ большой живости въ разсказъ, и такъ же свътлыжъ, прозрачнымъ колоритомъ, болъе сентиментально однако, чъмъ Антоніо Венеціано, и въ сіэнской манеръ. Фрески обоихъ этихъ живописцевъ очень пострадали отъ времени и неловкихъ возобновленій, такъ что трудно теперь подвергнуть ихъ подробной художественной оцънкъ.

Івнейная, чертежная перспектива, которая до Паоло Уччелли, неполно передавалась въ живоциси итальянскихъ мастеровъ, всего болъе обращала на себя вниманіе этого художника. Ею онъ преимущественно былъ занятъ въ своихъ работахъ и предавался съ такою страстью опредѣленію ея законовъ, что любилъ задавать себѣ самыя сложныя, по этой спеціальности, задачи, даже излишнія для живописца, и находияъ удовольствіе въ разрѣшеніи ихъ. Надо сознаться, что ему вполнѣ удавалось представлять труднѣйшіе раккурсы и передавать самыя запутанныя перспективы. Произведенія его кисти получили потому что то сухое и педантическое. Вазари осуждаеть



его ва это; но не надо упускать изъ вида, что опредълениемъ законовъ перспективы, безъ которой невозможно правильное изображение всего представляющагося въ природъ, Уччелли оказалъ большую услугу художеству возрождения, и перспектива, въ работахъ живописцевъ со времени Паоло Дони, уже гораздо правильнъе, чъмъ была прежде.

Уччелли принадлежить къ числу тъхъ художниковъ, которые изучали природу, старались подражать ей и пытались изслёдовать ея законы. Это всего яснъе видно въ самомъ замъчательномъ изъ сохранившихся произведеній его кисти, именно: во фрескахъ одного изъ двориковъ монастыря Santa Maria Novella во Флоренціи. исполненныхъ зеленой краской-terra verde, отъ 1446 до 1448-хъ г. Фрески, написанныя туть подъ портикомъ, изображають сотворение звърей, перваго человѣка, грѣхопаденіе, изгнаніе изъ рая, трудъ человъка, жертвоприношеніе Каина и Авеля, убіеніе послёднаго первыжь, построеніе ковчега и введеніе въ него животныхъ, при чемъ не забыты и птицы, потопъ, жертвоприношение Ноя и опьянение его. Остальныя фрески этого портика были написаны ученикомъ Уччелли-Dello-и другими второстепенными мастерани. Звърей въ этихъ картинахъ постоянно много; видно, что художникъ находилъ удовольствіе въ ихъ изображеніи. Живо и съ большимъ драматизмомъ представленъ тутъ Паоло Уччелли всемірный потопъ, со всёми его ужасами. Ца верху тучи и молнія; геніи, имѣющіе видь амуровъ, направляють элементы на истребленіе людей, — пріемь, заимствованный у классическаго искусства. Солнце, выйдя на нѣсколько мгновени изъ-за тучъ, освѣщаетъ яркимъ свѣтомъ ужасную картину потопленія. Люди думають спастись, плавая или хватаясь за что попало; одинъ ищетъ спасенія въ кадкъ, стараясь удержаться въ равновъсія; другой очутился на плоту возлѣ медвѣдя и прогоняетъ ударами палицы приплывающаго льва; женщина на спинѣ плывущаго быка спасаеть такъ же старика-отца. Налъво отъ зрителя юноша съ испуганнымъ лицомъ верхомъ на плывущей дошади подвимаеть правою рукою мечъ чтобы проложить себъ дорогу. Другіе ужасные эпизоды отчаянныхъ усилій спастись, борьбы за жизнь и забвенія состраданія къ ближнему представлены тутъ съ большою правдой и энергіей. Эти сцены преисполнены драматизма, и безпомощность человъка передъ бушующими силами природы очень хорощо выражена. Противоположность страшной картинѣ этой составляеть ковчегъ, плывущій по взволнованнымъ водамъ; Ной изъ окна протягиваетъ руки, чтобы схватить голубя, возвращающагося съ въткой.

Отдёльныя фигуры изображены туть удачно, имъють правильныя пропорціи, что выказываеть знаніе анатомія. Драпировка одеждъ широка и движенія тъла хорошо опредълены. Въ живописи Уччели замътно изученіе античныхъ памятниковъ. Переспектива въ этихъ фрескахъ изслъдована и передана съ необыкновенной точностью и върностью, а мастерство встръчающихся тутъ раккурсовъ приводило въ удивленіе современниковъ Уччелли. Особенно нъсколько труповъ представлено тутъ въ сокращении съ большою смълостью. Много искус-

ства замѣтно также въ распредѣленія свѣто-тѣни. Но въ этихъ работахъ слишкомъ ясно видно желаніе живописца представить человѣка въ трудно изобразимыхъ положеніяхъ и отыскивать сложныя перспективы. Отдѣльныя сцены, очень драматическія сами по себѣ, не связаны между собою въ одно цѣлое и не соединены одной главной идеей. Группы размѣщены туго, и составляютъ отдѣльныя картины. Нѣкоторое замѣшательство замѣтно также и въ общемъ сочиненіи; фигуры тѣснятся въ небольшомъ пространствѣ и, такъ сказать, спорятъ о мѣстѣ.

Жертвоприношеніе и опьяненіе Ноя изображены одно возлё другого на верху въ люнеть. Эти два сюжета особенно удались Уччелли. Въ первомъ изъ нихъ Богъ-Отецъ паритъ въ воздухё, являясь глазу зрителя въ необыкновенно трудномъ раккурсѣ. Внизу Ной и члены его семейства стоятъ на колѣняхъ передъ алтаремъ; выпущенные изъ ковчега звѣри столпились налѣво; птицы вылетаютъ веселой стаей изъ-подъ крыши послѣдняго; звѣри и птицы тутъ почти стерты. Въ сценѣ опьяненія Ноя онъ лежитъ на землѣ, также въ раккурсѣ; одинъ изъ-подъ сыновей бросаетъ на него одежду; Хамъ, насмѣхаясь, указываетъ на наготу отца; сзади виноградникъ и бочка съ виномъ.

Нѣкоторыя изъ этихъ фресокъ Уччелли пострадали очень сильно отъ времени, такъ что трудно разобрать сюжетъ ихъ; но пріемы художника и его манеру можно опредѣлить но тому, что уцѣлѣло.

Паоло Уччелли писаль и свётские сюжеты, какъ напримъръ битвы всадниковъ, въ которыхъ онъ любилъ выказывать свое умѣніе изображать раккурсы и опредѣлять перспективу. Одна изъ подобныхъ картинъ находится въ Уффиціяхъ во Флоренціи, другая въ Лондонѣ въ Notional Gallery, двѣ въ Луврѣ. Костюмы фигуръ тутъ великолѣпны; рисунокъ правиленъ и увлеченіе сражающихся очень хорошо передано. Особенно оригинальна та изъ этихъ картинокъ, которая находится въ Лондонѣ; въ ней замѣчательна юношеская, вполнѣ привлекательная и даже трогательная фигура молодого принца, взятаго въ плѣнъ. Также и въ этихъ произведеніяхъ Паоло Уччелли можно легко замѣтить, что художникъ главнымъ образомъ былъ озабоченъ мыслью придумывать необыкновенныя положенія, повороты трудно передаваемые и задавать себѣ перспективныя сложныя задачи. Живопись тутъ исполнена съ большою тщательностью и оконченностью въ деталяхъ. Пейзажъ свѣжъ и необыкновенно привлекателенъ.

Большое умѣніе рисовать выказалъ Уччели написавъ сѣрою краскою по сѣрому, на фасадѣ флорентинскаго собора Кондоттіера John'a Hawkwood, названнаго итальянцами Acuto. Это изображеніе <sup>1</sup>) было заказано въ 1436-мъ г. флорентинской Синьоріей, въ память военачальника республики, вмѣсто статуи; но художнику было поручено исполнить эту живопись такъ, чтобы издали она походила на мраморное изваяніе. Это энергическій всадникъ на пьедесталѣ; подражаніе цастическимъ формамъ тутъ такъ удачно, что глазъ обманутъ. Наwkwood держитъ въ правой рукѣ жезлъ военачальника; лошадь его

<sup>1)</sup> Оно было впослёдствія перенесено на внутреннюю стёну собора.

представлена на ходу и она лучше написана, чъмъ всадникъ, который нъсколько жидокъ для монументальнаго коня.

Уччелли писалъ много въ церквахъ и дворцахъ Флоренція, Падуя, Урбино, но эти фрески не сохранились. По уцѣлѣвшему изъ его работъ видно, что при очень хорошемъ исполненіи онъ былъ лишенъ творческой фантазіи и произведенія его, такъ сказать, неодухотворены. Главной заботой его постоянно была перспектива; онъ предавался ея изслѣдованію съ такою страстью, что все остальное удалялось у него на второй планъ. Уччелли, поглощенный искусствойъ, пренебрегалъ и собственными житейскими дѣлами, отчего умеръ бѣднякомъ въ преклонныхъ лѣтахъ.

## XXI.

### Андреа дель Кастанью, Доменико Венеціано.

Нъкоторыхъ художниковъ, начавшихъ представлять священные сюжеты въ земной обстановкъ, называютъ реалистами, что не вполнъ върно, такъ какъ философскія идеи, вводимыя ими въ изображеніе религіозныхъ сценъ, должны были непзбъжно повести къ сближеню небеснаго съ земнымъ. Въ сущности эти художники, такъ называемые реалисты, были столько же идеалисты, сколько и живописцы, изображавшіе небесныя видѣнія, или сцены изъ жизни Спасителя, удаляя оть нослёднихъ все земное, какъ въ византійскомъ искусстве, но только идеалы тъхъ и другихъ были различны. Нельзя не согласиться, что нъкоторые художники итальянскаго возрожденія вводили въ свои сочиненія болѣе реализма, чѣмъ другіе мастера того же времени н направленія. Эти живописцы реалисты находили, такъ сказать, удовольствіе въ представленіи реалистическихъ подробностей, ничего не объясняющихъ, и отсутствіе или увеличеніе которыхъ нисколько не уменьшило бы, нисколько не пополнило бы выражение главной иденибли художественнаго произведенія.

Къ этой группъ, такъ называемыхъ реалистовъ, принадлежитъ Паоло Уччелли, но въ особенности Андреа дель Кастаньіо, оставившій послъ себя замъчательныя работы. Онъ родился въ 1390 г., въ окрестностяхъ Флоренціи, въ мъстечкъ, называемомъ Castagno-Кастаньіо. Отецъ и мать его были крестьяне и въ дътствъ онъ, подобно Джіотто, пасъ стада. Увидъвъ однажды, еще будучи мальчикомъ, проъзжаго живописца за работой, онъ почувствовалъ непреодолимое влеченіе къ живописи. Покровительство одного изъ членовъ фамиліи Медичи дало ему возможность обучиться этому искусству во Флоренціи, хотя съ большими трудностями, такъ какъ онъ быль слабаго здоровья и постоянно въ стъсненныхъ обстоятельствахъ. У кого учился Кастаньіо-осталось неизвъстно. Онъ умеръ въ 1457 г., въроятно отъ чумы. Въ его больномъ тълъ жилъ однако крънки,

бойкій духъ, проявляющійся въ произведеніяхъ его кисти, всегда мало привлекательныхъ, жесткихъ, преисполненныхъ суровой, почти дикой натуры, но нелишенныхъ грандіозности. Фигуры его, смъло и ръшительно нарисованныя, дышатъ силой и одушевлены непреклонной волей. Андреа дель Кастаньіо можно упрекнуть въ односторонности, но она искупляется своей выдержанностью, своей энергіей.

Самое замѣчательное изъ произведеній его кисти, ото тайная вечеря, написанная имъ на стънъ трапезной женскаго монастыря св. Аполлоніи во Флоренціи. Фреска эта стала доступна публикъ только въ послъднее время, когда монастырь былъ упраздненъ и превращенъ въ складъ военнаго интендантства. Сцена происходить въ залъ, ствны которой украшены квадратными плитами цвётного мрамора, въ рамкахъ, различными орнаментами и фигурами сфинксовъ, во вкусъ возрожденія. Апостолы сидять у длиннаго стола, покрытаго скатерью и довольно скромно убраннаго; Христосъ въ срединъ; это то расположение, которое мы находимъ уже во фрескъ транезной монастыря Santa Croce, повторенное впослъдствіи Гирландайо, Лео-нардо де Винчи, Андреа дель Сарто. Только одинъ Іуда сидить по другую сторону стола. На нечальномъ лицъ Спасителя, опустившаго глаза, выражена глубокая грусть витсть съ ръшимостью и покорностью своей судьбъ; Іоаннъ припалъ къ нему головою. Христосъ только что произнесь слова: «Одинъ изъ васъ предастъ меня». Эту драматическую ноту повторили итальянскіе живописцы слёдующихъ стольтій. На лиць одного изъ апостоловь видна глубокая скорбь; другой пораженъ словами учителя; онъ удивляется и не можеть еще върить тому, что слышить; третій обращается въ своему сосъду съ выраженіемь печали и недоумѣнія; четвертый разводить руками въ удивленіи; пятый поднялъ голову, какъ бы въ отчаяніи, и лицо его написано въ очень удачномъ раккурсъ. На лукавомъ, нарисованномъ въ профиль, лицъ Іуды можно прочитать его преступление. Позы апостоловъ разнообразны, головы ихъ выразительны, прочувствованы; каждый представленъ въ особенномъ состояніи дущи; фигуры ихъ терпки, суровы, но далеко не вульгарны; идеи одушевляющія эти образы ставять ихъ выше обыкновеннаго; движенія ихъ энергичны. Рисуновъ твердъ, тугъ, но относительно правиленъ. Колоритъ ръзокъ, моделировка пластична и рельефна; тени густы. Во всей картинъ этой много угловатаго, но за то сколько силы, сколько выраженія, сколько натуры, пожалуй дикой, но вдохновленной и грандіозной!

Характеристичны таиже Іоаннъ Креститель и св. Францискъ, написанные Андреа дель Кастаньіо, аль-фреско, въ нарисованной нишѣ на стѣнѣ церкви S. Сгосе во Флоренціи. Предтечѣ дано тутъ чрезвычайно суровое выраженіе, но лицо его, не смотря на всю свою жестокость и угловатость, вдохновлено. Волоса всклочены; на исхудалое и жилистое тѣло брошены овечьи кожи. Онъ молится, смотря вверхъ, положивъ лѣвую руку на грудь и опустивъ правую; уста его полуоткрыты. Много искренняго и пламеннаго въ этомъ дикомъ человѣкѣ. Такъ изображалъ въ скультурѣ Донателло Іоанна Крестителя и Магдалину. Рисунокъ этой фрески боекъ и смълъ; колорить ръзокъ, даже грубоватъ. Св. Францискъ, добродътельный и кроткій характеръ котораго не позволялъ художнику представить его ужаснымъ, тутъ мало привлекателенъ; онъ изображенъ съ сложенными руками, опущенной головою; лицо его безхарактерно, невыразительно и лишено достоинства. Андреа дель Кастанью не умълъ передавать тихія, нъжныя чувства.

Со столькимъ же реализмомъ и съ очень сильнымъ, ръзкимъ выраженіемъ печали изобразилъ Кастаньіо расцятіе съ Богоматерью, Магдалиной и другими святыми въ портикъ монастыря <sup>1</sup>) degli Angeli во Флоренціи. Фигуры тутъ представлены въ натуральную величину; положенія и размъры върны и не удаляются отъ правды; лица выразительны и энергичны. Магдалина вполнъ драматична; она, упавъ на колъни, цълуетъ крестъ; Христосъ представленъ уже испустившимъ духъ; прекрасная голова его опущена; лицо не выражаеть страданій; торсъ написанъ лучше ногъ..

Нѣсколько престольныхъ образовъ Кастаньіо находятся въ академіи художествь во Флоренціи. Въ томъ же городѣ, въ музеѣ Вагgello, помѣщены отдѣленныя отъ стѣны фрески, написанныя Андреа дель Кастаньіо въ виллъ Carducci въ Legnaia, около Флоренція. Онъ изображають героевь, поэтовь, кумскую Сивиллу и полуфигуру Эсеири. Въ этихъ образахъ проявляется сильная жизнь; они представлены въ смѣлыхъ движеніяхъ и энергическихъ поворотахъ. Муячины грубоваты, но преисполнены силы; поэты Данте, Петрарка, Боккаччіо вовсе не имѣють вида людей вдохновленныхъ, а скорве походять на бездарныхъ ученыхъ. Эсоирь была скопирована съ какой нибудь античной статуи, но и туть художникъ не удалился отъ своего обыкновеннаго пріема представлять людей грубѣе, чѣмъ он есть на самомъ дѣлѣ. Колоритъ неудовлетворителенъ; цвѣтъ тѣла мужчинъ темно-красный, а женщинъ-блѣдно-желтый. Можетъ быть, это происходить оттого, что краски пострадали отъ времени и особенно при переноскъ фресокъ.

Андреа дель Кастанью было поручено, подобно Паоло Уччелли, написать на фасадъ собора S. Maria del Fiore, другого предводителя войскъ флорентинской республики – Николо да Толентино<sup>2</sup>). Всадникъ и лошадь, написанные Андреа, можетъ быть, не такъ удались какъ у Уччелли, особенно это можно сказать о рельефъ; но въ общемъ эта картина съ красивымъ саркофагомъ, во вкусъ возрожденія, съ двумя фигурами воиновъ на углахъ послъдняго, держащихъ одинъ щитъ, а другой знамя, производитъ очень хорошее впечатлѣніе. Синьіорія поручила также Кастанью написать на стѣнахъ Вагgello портреты повѣшенныхъ заговорщиковъ, Перуцци и Альбищи,

<sup>1)</sup> Онъ принадлежитъ теперь городской больницъ S. Maria Nuova и въ церкви его помъщена библіотека.

У Фреска эта была перенесена на внутреннюю ствну собора и помѣщева противъ изображенія Hawkwood'a. Фягуры конныхъ военачальниковъ раздёля етъ теперь главная входная дверь.

всябдствіе чего онъ получилъ прозваніе—Andreino degli Impiccati, т. е. Андрей пов'вшенныхъ.

Драпировки у Андреа дель Кастанью правильно распредѣлены, но нъсколько тяжелы. Перспектива и раккурсы не такъ върно переданы, какъ у Уччелли; но за то у Андреа не было того педантизма, который нельзя не замътить въ произведенияхъ кисти Уччелли. Вазари обвиняеть Андреа въ убиствъ изъ зависти друга его, живописца Доменико Венеціано, что совершенно несправедливо, такъ какъ извъстно теперь, что этотъ послѣдній пережилъ 4-мя годами своего мнимаго убийцу. Озлобленный бѣдностью и потерей здоровья, Андреа, какъ кажется, не былъ пріятнаго обращенія, что и повело къ этой выдумкъ, повторенной Вазари. Подъ конецъ жизни дѣла Андреа однако поправляются и онъ живетъ въ собственномъ домѣ.

Съ артистической деятельностью Андреа дель Кастанью тесно связана художественная производительность другого живописца—Domenico Veneziano. О жизни послѣдняго мы знаемъ очень мало; несомнѣнно то, что онъ происходилъ изъ Венеціи, какъ это указываетъ его название; но, по всей въроятности, учился живописи во Флоренцін, можеть быть вмёстё съ Кастанью; у кого, однако, неизвёстно. Доменико Венеціано пользовался покровительствомъ фамиліи Медичи, какъ видно изъ его письма. До насъ дошло только одно произведеніе кисти этого художника, именно икона Богоматери, находившаяся прежде въ церкви Santa Lucia dei Magnoli во Флоренціи, а теперь въ въ Уффиціяхъ. Образъ. этотъ раздъленъ на три части, составляющія арки, съ готическимъ сводомъ на верху. Подъ средней аркой изображена Мадонна немного меньше натуральной величины. на нъсколько возвышающемся тронъ, съ младенцемъ Спасителемъ; съ одной стороны ея стоять св. Николай и св. Люція, а съ другой Іоаннъ Креститель и св. Францискъ. Богоматерь имъетъ видъ флорентинки, и въ ней земное беретъ верхъ надъ небеснымъ. Христосъ младенецъ, нагой, стоитъ на ея колъняхъ; онъ смотритъ на указывающаго на него Іоанна; эта натуралистическая черта очень удалась живописцу. Св. Люція также привлекательная женская фигура, безъ сомнѣнія взятая съ натуры. Іоаннъ Креститель, полупокрытый овечьими шкурами, напоминаеть туть суровую и дикую манеру Андреа дель Кастанью. Св. Николай, равно какъ и св. Францискъ, мало выразительные образы. Лица ихъ обыкновенны и лишены достоинства. Колоритъ свътелъ, веселъ, прозраченъ; тъло, особенно женскихъ фигуръ, слишкомъ блъдно. Рисунокъ довольно въренъ; драпировки натуральны, но исполнение итсколько поверхностное. На второмъ планъ красивый портикъ съ нишами, очень правильно изображенный сравнительно съ тъмъ, что писали до того времени мастера эпохи возрожденія, и за нимъ видны верхи плодовитыхъ деревъ. По всей картинъ разлито спокойное, душевное состояніе, которое производить очень хорошее впечатлѣніе. Доменико Венеціано равно какъ и Андреа дель Кастанью старались улучшить живопись a tempera, т. е. соединение краски съ яичнымъ желткомъ или фиговымъ «окомъ, примѣшивая къ этому составу льняное масло, чтобы придать колориту болёе силы и блеска; но техника масляныхъ красокъ, перенесенная позже въ Италію изъ Нидерландовъ, была имъ незнакома <sup>1</sup>).

## XXII.

### Пезелли, Алессо Бальдовинетти, Поллайоли.

Къ числу художниковъ возрожденія XV-го вёка, обращавшихъ вниманіе преимущественно на технику, и главная заслуга которыхъ состоить въ преслёдованіи цёли улучшенія живониси а tempera примёшиваніемъ къ ней не только льнянаго масла, но и особеннаго рода лака, въ составъ котораго входили смолистыя вещества, принадлежатъ художники фамиліи Pesello. Они разработывали эту часть техники съ большею послёдовательностью, чёмъ Андреа дель Кастаньіо и Доменико Венеціано. Пезелли проложили дорогу, по которой живопись перешла къ маслянымъ краскамъ. До насъ дошли произведенія кисти только одного члена этой фамиліи, именно Пезеллино, внука Пезелло, также живописца, работы котораго не сохранились.

По всей вброятности Пезеллино учился въ мастерской дъда своего Пезелло. Внуку, безъ сомнѣнія, принадлежить поклоненіе Волхвовъ, находящееся въ Галлерев Уффицій<sup>2</sup>) во Флоренціи. Священная сцена эта представлена съ большимъ реализмомъ, совершенно какъ жанровая живопись. Художникъ воспользовался случаемъ написать портреты своихъ современниковъ въ богатыхъ костюмахъ, окруживъ все красивымъ и тщательно написаннымъ пейзажемъ. Тутъ изображено болье 30 фигурь, небольшихъ размъровъ царей и ихъ свиты, состоящей изъ пажей, оруженосцевъ, слугъ; одни изъ нихъ фдуть на роскошно убранныхъ коняхъ; другіе идутъ пѣшкомъ; они ведуть собакъ, несуть соколовъ и всѣ принадлежности охоты. Это великолёпный повздъ какого-нибудь владётельнаго или знатнаго лица, XV ст., въ Италіи. Богоматерь сидить у дверей хлѣва, съ нагимъ мла денцемъ Спасителемъ на колъняхъ, который держитъ въ правой рукъ птичку. Голова его слишкомъ велика, и лицо нъсколько грубовато. Возлѣ стоить Іосифъ, держа чашу, поднесенную Волхвомъ, который преклониль кольно и хочеть поцьловать ножку Спасителя. Библей-

<sup>1)</sup> Извъстно, что живопись масляными красками, усовершенствованная Van Eyck'омъ, была перенесена въ Италію прежде всего въ Неаполь нидерландскиме живописцами. Ее перенялъ у нихъ итальянскій художникъ Antonello da Messina, и ввелъ въ венеціанскую піколу. Мало по малу потомъ живопись масляными красками распространилась по всей Италіи, но когда именно, и къмъ она первоначально была усвоена въ различныхъ школахъ живописи, останось нензвъстно. (Le Opere di G. Vasari con nuove ann. e comm. di G. Milanesi, V. 2)-

<sup>9)</sup> Надпись ошибочно приписываеть эту картину Cosimo Rosselli.

кій сюжеть служить, въ этой иконѣ, предлогомъ изображенія боатой, свѣтской обстановки. Исполненіе тщательно; преимущественю на детали обращено большое вниманіе; но рисунокъ, и особенно и изображеніи людей, неудовлетворителенъ, хотя замѣтно, что хуожникъ старался нодражать натурѣ; плохо переданы оконечности укъ и ногъ. Самая сцена поклоненія вышла довольно монотонной. Солоритъ былъ теплый, при изображеніи тѣла кирпично-красный, южетъ быть оттого, что краски потемнѣли отъ времени.

Также Пезеллино принадлежить алтарная икона, находившаяся прежде въ церкви San Giorgio во Флоренціи, а теперь въ церкви santo Spirito того же города. Она изображаетъ Благовъщение. Богоюдица сидить подъ врасивымъ портикомъ; въ глубинъ-арка и далье виденъ игривый пейзажъ, холмы, дерявья и свътлое небо. На Маюнив плащъ; въ лѣвой рукѣ она держитъ книгу, а правую подняна въ удивлении, скромно наклоняя голову. Ангелъ, скрестивъ на груди руки является передъ нею. Это красивый юноша; его тонкій профиль прекрасно выведень; вьющіеся русые волосы падають на его плечи. Не въ такой степени удовлетворителенъ образъ Богомагери, который не отличается особенною тонкостью исполненія; даже движение и поза ея могли бы быть граціозпісе, менье манерны. Въ другихъ работахъ Пезеддино, какъ напримъръ, въ изображении сценъ изъ жизни св. Николая, написанныхъ на пределлѣ 1), въ алтарной иконъ, изображающей Троицу 2), въ сценахъ изъ жизни св. Антонія, писанныхъ на пределлѣ 3), видны успѣхи въ наложеніи красокъ По новому методу.

Художникъ, очень сродный съ Доменико Венеціано и Пезелло по своему таланту, направленію и старанію улучшить технику наложенія красокъ съ примъсью льнянаго масла, былъ Alesso Baldovinetti, родившійся въ 1427-мъ г., и умершій въ 1499-мъ г. Немного произведеній его кисти сохранидось, но по нимъ видно, что онъ также съ большою тщательностью отдёлываль детали и повторяль всё мелочи натуры, одушевленной и неорушевленной, вводя по возможности большую сумму реальнаго въ свою живопись. Онъ, можетъ быть, въ этомъ отношении пошелъ дальше, чѣмъ его предшественники и современники. Въ Галлереъ Уффицій во Флоренцій сохраняется его икона, изображающая Богоматерь на тронъ, окруженную святыми. Подробности въ этой картинъ переданы очень старательно, съ большою точностью, и сюжеть изображень съ реалистическими тенденціями. Колорить туть составляеть нѣчто среднее между свѣтлой temрега и темными масляными красками. Алессо Бальдовинетти пробоваль придагать къ живописи аль-фреско ту смѣшанную технику, которую Пезелло употребляль въ живописи на деревъ.

Одна изъ самыхъ замѣчательныхъ работъ Бальдовинетти это – стѣ-

<sup>1)</sup> Она находится въ небольшомъ Музев, собранномъ въ дом'я Michelangiolo Buonarroti во Флоренціи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Теперь въ Дондонъ въ National Gallery.

<sup>3)</sup> Находящейся въ Флорентинской Академіи художествъ.

нопись, изображающая Рождество Христово и находящаяся въ преддверіи церкви Santissima Annunziata во Флоренціи. Христосъ младенецъ лежить совершенио нагой на земли; Богоматерь склонилась передъ нимъ; на лицъ ея, хотя и нъсколько стертомъ, можно замътить отраженіе материнской любви, вмѣстѣ съ благоговѣніемъ передъ Спасителемъ міра. Іосифъ сидитъ по другую сторону, обнявъ свое колёно; два пастуха идуть поклониться Спасителю; на второмь плань быкъ и оселъ у яслей; далће дерево и полуразрушенное зданіе, по ствны котораго ползетъ змия, --- можетъ быть, намекъ на то, что родился тотъ, кто долженъ стереть ея голову. Налѣво изображены пастухи; въ нимъ слетаютъ ангелы съ радостной въстью. Задній фонъ составляеть красивый пейзажь Тосканы; видны зеленые луга, извивающаяся ръка, деревья, а въ глубинъ – башни города и холмы. Бальдовинетти вообще писалъ то, что видълъ и какъ видълъ. Рисунокъ его довольно въренъ, смълъ, но сухъ и безжизненъ; складки одеждъ его фигуръ изломаны; но за то Богоматерь натуральна, красива, граціозна. Фреска эта сильно пострадала; ангеловъ, представленныхъ на верху, почти не видно. Подробнести отдъланы съ большою тщательностью и точностью; современники удивлялись имъ; каждая травка или соломинка выведены отдёльно.

Къ этой-же группъ художниковъ, называемыхъ реалистами, принадлежать братья Antonio и Piero Pollajoli. Они были сыновья флорентинскаго гражданина продавца куръ-polli-Renci, отчего ихъ н прозвали Pollajoli. Первоначальное артистическое образование оба брата получили въ мастерской золотыхъ дълъ мастера. Антоніо, родившійся въ 1429-мъ г., извъстенъ болъе своими пластическими работами <sup>1</sup>). Брать его Пьеро родился въ 1441-мъ г.; онъ больше<sup>,</sup> занимался живописью и учился въ мастерской Кастанью. Антоню помогаль, какъ кажется, иногда своему брату, такъ что трудно теперь опредблить, что въ картинахъ, приписываемыхъ Пьеро, принадлежить ему и что Антоніо. У обоихъ братьевъ былъ одинъ и тотъже стиль, и произведенія ихъ дошли до насъ подъ общимъ именемъ Поллайоли. Вёроятно, Антоніо принадлежать тё изънихъ, въ которыхъ преобладаютъ пластическия данныя, а Пьеро картины съ сильнъе опредъленными началами живописи. Но въ произведеніяхъ обоихъ братьевъ все-таки же нельзя не замътить, что они занимались въ то же время пластическими работами, --- до такой степени рельефно представляють они всё подробности движенія мускуловь. Поллайоли, такъ сказать, не могли изображать живописью фигуру человъва не прибъгая въ пластическимъ образцамъ.

Въ Галлерев Уффицій во Флоренціи сохраняются двъ небольшія картинки, изображающія Геркулеса съ Антеемъ и Геркулеса убивающаго гидру. Задній фонъ объихъ картинъ составляетъ ландшафть; оба сюжета давали возможность живописцу представить энергическое напряженіе мускуловъ сильнаго человъческаго тъла, чъмъ братья Поллайоли, разумъется, и воспользовались. Изученіе анатоміи, но также

<sup>1)</sup> Мы будемъ говорать о немъ въ отдълъ скульптуры въ слъдующей части.

и классическихъ памятниковъ, замътно въ этой живописи; не смотря на это, однако, типы тутъ довольно вульгарны.

Галлерев Уффицій принадлежать цёлый рядь аллегорическихь фигуръ добродѣтелей, также написанныхъ братьяма Поллайоли. Между ними особенно замѣчательна «Prudentia». Это величественная фигура съ врасивымъ, серьезнымъ лицомъ; она сидитъ въ нарисованной нишѣ; правая нога и рука ея выдвинуты впередъ; въ послѣдней зеркало, въ которомъ отражается вся ея фигура; въ лѣвой рукѣ она держитъ змѣю. Формы ея классически выработаны. На ней богатое, фіолетовое, вышитое золотомъ и украшенное фигурами драгоцънныхъ камней платье, высоко подпоясанное, и свѣтлая, голубая мантія па дающая съ лѣваго плеча складками. Ноги ея, обутыя въ сандаліи, опираются на подставку изъ цвѣтного мрамора. Тутъ также видна кисть скульпторовь и металлолитейщиковь, такъ какъ подражание въ этой картинѣ статуарной работѣ очень замѣтно; даже и колорить приближается къ бронзовому изваянію. Одежды написаны съ большою тщательностью; рисуновъ удовлетворителенъ. Живопись эта исполнена съ помощью льняного масла и смолистаго лака, какъ писали Пезелло и Бальдовинетти. Краски сильны, свътлы, свъжи.

Также пластическій элементь преобладаеть въ другихъ картинахъ Поллайоли, какъ напримъръ, въ фигуръ нагого св. Севастьяна, теперь въ Галлереъ Питти. Тутъ мускулы энергически опредълены и рельефно выставлены; лицо святого грубовато, но характеристично и выражаетъ страданія сдержанныя усиліемъ побъдить ихъ на зло мучителямъ. Противоположное мы видимъ въ другомъ произведеніи кисти Поллайоли, находящемся въ Уффиціяхъ; это довольно холодныя фигуры святыхъ, Іакова, Евстахія и Викентія.

Но самая замѣчательная картина Поллайоли находится въ National Gallery въ Лондонъ; она изображаетъ также смерть св. Севастьяна; туть не одна, какъ въ предшествующемъ примъръ, а нъсколько фигуръ. Особенно прекрасенъ и идеаленъ юношескій образъ мученика. Онъ прикрыть только поясомъ кругомъ бедръ и привязанъ высоко къ сухому дереву, упираясь ногами въ обрубленные сучья. Руки его соединены на спинъ и привязаны. Голова поднята, лицо вдохновлено; взоры устремлены на небо; длинные вьющіеся волосы его падають на плечи; уже нъсколько стрълъ вонзились въ его прекрасное тёло, и по членамъ пробъгаютъ судороги мученія; но экстазъ его побъждаеть боль и на красивомъ лицъ святого не отражаются его страданія. Кругомъ дерева 6 воиновъ въ разнообразныхъ позахъ; одни цѣлятся въ него и готовы пустить стрѣлу, другіе натягивають лукъ. Усилія ихъ очень хорошо переданы, и игра мускуловъ этихъ полуобнаженныхъ фигуръ удачно представлена, хотя съ нъкоторой утрировкой; типъ ихъ намъренно вульгарный. Вдали вооруженные всадники. Налъво часть зданія, очень украшеннаго въ античномъ стиив и напоминающаго своей формой тріумфальную арку; на заднемъ цань деревья и красивый пейзажь. Въ этой картинъ живописныя начала беруть верхъ надъ пластическими. Колоритъ энергиченъ, тепель, свътель, но при всемъ этомъ нъсколько сухъ; переходы тоновъ, можетъ быть, слишкомъ ръзки; рисунокъ удаченъ; есть нъкоторые замъчательные раккурсы и перспективные эфекты; фигуры движутся натурально, смъло, живо; моделировка пластична, но не переходитъ требованія живописи. Картина эта была предметомъ удивленія для современниковъ Поллайоли.

### XXIII.

#### Фра Филиппо Липпи.

Мы переходимъ теперь къ другой группъ художниковъ, продолжавшихъ живопись Мазаччіо, болъе талантливыхъ чъмъ реалисты и техники; группа, такъ сказать наполняющая долину между Мазаччіо и Рафаэлемъ, подобно тому какъ Джіоттисты и Сіэнцы стоятъ между двумя возвышеніями — Мазаччіо и Джіотто. Первый по времени художникъ этой новой школы былъ Фра Филиппо Липпи.

Когда Мазаччіо работаль въ капеллѣ Бранваччи, къ нему часто прибъгаль смотръть на его фрески мальчикъ, воспитывавшійся въ прилегавшемъ къ церкви del Carmine кармелитскомъ монастырѣ. Онъ неохотно учился грамматикъ и другимъ наукамъ, но выказываль большое расположение къ живописи. Это былъ рано осиротвеши сынъ флорентинскаго мясника Tommaso Lippi. Его воспитывала тетка, небогатая женщина, которая отдала племянника когда ему минул 8 дътъ, Кармелитанцамъ. Въ монастыръ онъ получилъ названіе Фра Филиппо и предался, когда ему это было позволено, всей душою живописи. Неизвъстно, принялъ ли его Мазаччіо въ число своихъ учениковъ, но уже въ 1430-мъ г., 18 лътъ отъ роду, не оставля монашескаго званія, Фра Филиппо быль въ состояніи изображать на ствнахъ монастыря священные сюжеты и писать алтарныя иконы. Два года спустя пропадаетъ Липпи изъ монастыря. Вазари пишеть, что онъ побхалъ въ Анкону; тамъ, катаясь по морю на лодкъ, быль взять морскими разбойниками и попаль въ неволю. Дъйствительно ли это-неизвъстно; положительно только то, что въ 1434-мъ г. онъ уже работаетъ въ Падуъ, гдъ пишетъ фрески въ церкви св. Антонія и въ капедлѣ дворца Podesta; но эти произведенія его кисти не дошли до насъ. Вскоръ потомъ, какъ кажется, онъ вернулся во Флоренцію и писаль для Козимо, Пьеро и Джіованни Медичи. Не смотря на значительныя суммы, получаемыя за его работы, онъ нуядается, и въ письмъ къ Пьеро деи Медичи жалуется на свои стъ сненныя обстоятельства.

Въ поведении его есть постоянно что-то сомнительное, и онъ постепенно удаляется отъ монашеской воздержности. въ которой началъ свое образование. Это доказываетъ слъдующее событие его жизни <sup>1</sup>): работая въ женскомъ монастыръ Santa Margherita въ Прато,

<sup>1)</sup> Le opere di G. Vasari con nuove annotazione e commenti di G. Milanesi, tomo II.

Фра Филиппо выпросиль себѣ у настоятельницы, какъ модель, очень хорошенькую послушницу Лукрецію Бути, дочь флорентинскаго купца Франческо Бути, въ которую уже быль влюбленъ. Она, вмѣстѣ со своей сестрой Спинеттой, была противъ ихъ воли отдана въ монастырь. Фра Филиппо успѣлъ обольстить Лукрецію и увезти ее изъ монастыря. Она родила ему сына, который наслѣдовалъ талантъ своего отца, и сдѣлался извѣстнымъ живописцемъ подъ именемъ Филиппино Липпи. Объ этомъ приключеніи Фра Филиппо, по всей вѣроятности, пишетъ Джіованни Медичи въ одномъ письмѣ: «погрѣшенію Фра Филиппо мы немало смѣялись.»

Одно изъ самыхъ раннихъ произведеній этого живописца, въ которомъ уже очень ясно обозначились всѣ особенности его таланта и характера, это-Богоматерь 1), поклоняющаяся младенцу Спасителю, котораго она положила въ цвъты. Опустившись на колъни и сложивъ руки, нѣжно, но вмѣстѣ задумчиво, смотритъ она на Христа, и не можеть наглядъться на прекраснаго младенца. Его головка окружена золотистыми кудрями; онъ мило улыбается и подобно каждому младенцу приближаетъ пальцы ко рту. Кругомъ лъсъ, и тънь деревьевъ придаеть что-то таинственное всей картинь, какъ бы освъщенной свътомъ, исходящимъ изъ тъда Спасителя. Направо отъ этой группы стоитъ маленькій Іоаннъ, красивый мальчикъ съ крестомъ изъ тростника. Сверху смотритъ благосклонно на святое семейство, разводя руки, Богъ-Отецъ, изображенный по поясъ въ сіяніи. Годубь, т. е. святой духъ спускается на младенца. На заднемъ планъ св. Бернгардъ въ одеждѣ монаха молится стоя на колѣняхъ. Это вполнѣ поэтическая идиддія на мистической почвѣ.

Тоть же сюжеть, очень любимый Фра Филиппо, онъ написаль нвсколько разъ съ незначительными измёненіями. Двё сцены поклоненія Богоматери Христу находятся въ Академіи Художествъ во Флоренціи. Одна изъ нихъ такого же чистаго и нѣжнаго характера, какъ и описанная выше. Іосифъ сидитъ, задумчиво смотря на Младенца, положеннаго на землю на платье Богородицы, стоящей передъ нимъ на кольняхъ, опустивъ голову и набожно соединивъ руки. Она покрыта бѣлымъ покрываломъ и это вполнѣ привлекательпый и миловидный женскій образъ; голова и рукц ея прекрасно моделированы. Младенецъ сь дътской наивностью приближаеть руки ко рту. Направо изображена Магдалина, налѣво двое святыхъ; одинъ изъ нихъ держитъ передъ собою Кресть и ударяеть себя въ грудь камнемъ. Нимбы тутъ золотые, равно какъ и украшенія на одеждахъ. Позади хлѣвъ, въ немъ быкъ и осель; вдали видны стада и ихъ пастухи; вмъсто голубя, хоръ ангеловъ на небѣ. Колорить тепель, глубокъ, созвучень; пейзажь не такъ удаченъ, онъ нъсколько сухъ и безъ воздушнаго тона. Картина эта пострадала отъ времени. Въ другой подобной же сценъ поклоненія, вивсто Іосифа является Іоаннъ Креститель; двъ руки Бога-Отца выходять изъ облаковъ. Въ Галерев Лувра въ Парижв находится также поклоненіе Богоматери младенцу Христу, того же характера, какъ

і) Теперь въ Берлинскомъ-музев.

описанныя выше. Мадонна и туть преисполнена нъжныхъ чувстви смиренія; Христосъ Младенецъ въ томъ же положеніи и дълаеть то к движеніе, какъ и въ берлинской и флорентинской картинъ.

Богоматерь съ младенцемъ, какъ семейная сцена, составляеть сюжеть алтарной иконы, написанной Липпи и находящейся въ Галерев Питти во Флоренціи. Тутъ Мадонна является въ земной обстановы: она сидить въ креслѣ, держа нагого младенца на колѣняхъ; въ одной рукъ Богоматери гранатовое яблоко, которымъ играетъ маленькій Хрь стосъ; отдѣливъ одно изъ зеренъ этого плода, онъ съ дѣтской наивыстью, поднявъ свою кудрявую головку, показываетъ его матери. На Богородицѣ красивый, широкій плащъ и туника съ шитьемъ на груд. покрывало на ея головъ собрано и составляетъ граціозный уборы: это прекрасная Флорентинка; она мало занята ребенкомъ и смотрить довольно холодно на зрителя, но все-таки это уже Богоматерь возрожденія—мать, а не царица небесная; смотря на неё, предчувствуеть Мадоннъ Рафаэля. На заднемъ планъ представлено рожденіе Богородицы. Анна приподнялась въ постели; ее онружаютъ служанки; одна изъ нихъ подноситъ ей новорожденную, которую она ласкаетъ рукож: женщины входять въ комнату, неся подарки. Направо видна улиз и вдали Анна, стоя у дверей своего дома, принимаеть подымающагом по лъстницъ Іоакима.

Очень любимымъ сюжетомъ Фра Филиппо было коронование Богордицы. Одна изъ подобныхъ картинъ его находится въ Академіи Хулжествъ во Флоренціи. Она раздѣлена на три арки; въ центральной большой — Богъ-Отецъ подъ видомъ старца сидитъ на очень красивочъ тронѣ, во вкусѣ возрожденія, въ папскомъ облаченіи и въ тіарѣ; 0115 кладеть объими руками вънецъ на голову Богоматери, опустившей на полѣни у его трона и сложившей смиренно руки. Въ липѣ № донны, паписанномъ въ профиль, столько чистоты, что у нея почти дътскій видъ. Въ двухъ боковыхъ аркахъ изображены толпы святыть и ангеловъ; нѣкоторые изъ нихъ приходять въ религіозный восторть при видѣ божественной сцены; другіе поють. Небожители туть 🕫 бѣлыхъ одеждахъ; на головѣ ихъ вѣнки изъ розъ, а въ рукахъ <sup>ль.</sup> ліи на длинныхъ стебляхъ. У подножія трона, на первомъ планѣ изооражены святые обоихъ половъ на колъняхъ; они обращены лицов къ зрителю. Между ними есть привлекательныя женскія головки и двое миловидныхъ дътей. Красивая молодая женщина, ласкающая одного изъ нихъ, по всей въроятности, Лукреція Бути со своими дътъщ. а Кармелитскій монахъ, написанный позади ея, также на колѣняїъ. съ сложенными руками, конечно самъ живописецъ. Въ композния видно нѣкоторое замѣшательство; фигуры скучены, ихъ слишкомъ много и имъ какъ будто бы тъсно; особенно оно можно сказать 🏴 ангеловъ и святыхъ подъ боковыми арками, но это не портитъ 00щаго дъйствія всей картины. Въ отдълкъ подробностей и архитевтурныхъ деталей большая тщательность. Колоритъ свътелъ, прозраченъ, созвученъ и необыкновенно привлекателенъ. Бълый и голубой цвътъ преобладаютъ въ этой картинъ. На верху между арками изойражена въ медальіонъ Богоматерь, скромно опустивъ голову; въ вей

слетаетъ Духъ святой подъ видомъ голубя; въ другомъ медальіонѣ, помѣщенномъ въ симетрію съ первымъ, ангелъ Гавріилъ съ лилеею въ рукѣ возвѣщаетъ Богородицѣ ея избраніе. Коронованіе Богоматери Фра Филиппо изображаетъ на землѣ, а не на небѣ, въ облакахъ. Грунтъ тутъ не золотой, удаляющій отъ жизни, а архитектурные мотивы картины приближаютъ къ нашему міру. Все это написано съ большимъ тщаніемъ и оконченностью.

Также одно изъ замѣчательныхъ произведеній кисти Фра Филиппо находится въ Галереѣ Лувра. Сюжетъ его—прославленіе Христа. Богоматерь представлена на ступеняхъ престола, среди ангеловъ и архангеловъ; она подаетъ младенца Спасителя колѣнопреклоненнымъ святымъ на поклоненіе. Фигура ея, въ длинной, падающей широкими складками мантіи, преисполнена благородства. Сцена эта происходитъ подъ тройной аркой, и на заднемъ планѣ видно голубое небо. Колоритъ тутъ энергиченъ и моделировка рельефна.

Изъ фресокъ, принадлежащихъ кисти Фра Филиппо Липпи, всего замѣчательнѣе тѣ, которыя онъ написалъ въ Сполето и Прато. Въ соборѣ послѣдняго города, на стѣнахъ главной алтарной капеллы онъ представилъ сцены изъ жизни Іоанна Крестителя и св. Стефана, покровителя Прато. Рядъ картинъ, посвященныхъ Предтечѣ, начинается пзображеніемъ его рожденія. Особенно трогательно поредано прощаніе мальчика Іоанна Крестителя съ его родителями передъ отходомъ въ пустыню. Елисавета прижимаетъ въ послъдній разъ къ груди своего сына; Захарія наклоняется надъ нимъ съ любовью. Всё фигуры туть прочувствованы и группа ихъ прекрасно сочинена. Въ сценъ. пляски Саломеи много тонкихъ, умныхъ головъ, красивыхъ женщинъ <sup>и</sup> преисполненныхъ достоинства мужскихъ фигуръ, написанныхъ теп-лыми и нѣжными красками. Саломея пляшетъ съ увлеченіемъ и восхищаетъ нѣкоторыхъ изъ присутствующихъ. Далѣе Саломея подносить голову Іоанна матери; возлѣ сидящій Иродъ отворачивается, въ ужасѣ сложивъ руки. Нельзя не замѣтить туть двухъ дѣвушекъ на переднемъ планѣ, направо отъ зрителя, которыя въ испугѣ схватились одна за другую. Все это представлено очень натурально; фи-<sup>г</sup>уры выразительны и дышать жизнью; группировка ихъ удачна; костюмы богаты, преимущественно женскіе; очень красивы головные уборы; столъ великолъпно убранъ; архитектурныя части покрыты орнаментикой. Эти фрески, къ несчастію, очень пострадали отъ времени.

На лѣвой сторонѣ той же капеллы изображены сюжеты изъ жизии св. Стефана. Фигуры тутъ, какъ и въ предъидущей фрескѣ, нѣсколько болѣе натуральной величины. Картина посвященія этого мученика въ діаконы преисполнена торжественнаго величія. Но всего болѣе выставляется сцена плача надъ тѣломъ уже убитаго Стефана; онъ лемить въ церкви изысканной архитектуры, въ богатомъ облаченіи діакона, на головѣ и на лицѣ его не видно слѣдовъ его казни; двѣ женщины, одна у его головы, другая у ногъ, сидя, плачутъ надъ его тѣломъ; въ головахъ священникъ читаетъ молитву; въ ногахъ двое миловидныхъ дѣтей цѣлують ноги мученика; третій смотритъ на него печально; четвертый плачеть, поднявь голову; толпа людей, очень хоропо распредѣленныхъ, стоить кругомъ. Туть есть, вѣроятно, и портреты; всё эти фигуры серьезны; ихъ видъ отвѣчаеть зрѣлищу, находящемуса передъ ихъ глазами. По картинѣ разлита печальная торжественность. Все вмѣстѣ производить потрясающее дѣйствіе своимъ выдержаннымъ драматизмомъ. Въ этой сценѣ нельзя не замѣтить вліяніе Мазаччіо. Къ счастью, послѣдняя фреска сохранилась лучше другихъ, которыя мѣстами почти совершенно стерты.

Подъ конецъ своей жизни Липпи написаль въ полукуполъ алтарной капедлы города Сполето замъчательное коронование Богоматери, на небѣ, въ сіяніи, или, лучше сказатъ, въ кругѣ свѣта. Богъ-Отецъ представленъ подъ видомъ величественнаго старца, въ папской тіаръ и широкой мантіи; Онъ сидить на тронѣ и, благословляя поднятой правой рукою, опускаеть ябвой корону на голову стоящей на колбняхь, у подножія его трона, Богородицы, которая, скромно соединивъ руки, склонилась передъ нимъ. На ней богато вышитая и украшенная фигурами драгоцівнныхъ камней широкая мантія. Наліво отъ зрителя стоить ея престоль. Толпы красивыхь ангеловь представлены по объ стороны Бога-Отца; на нихъ длинныя, бълыя одежды; одни играютъ на музыкальныхъ инструментахъ, другіе несутъ цвѣты. Внизу направо и наятью стоять на кольняхъ святые. Вся сцена преисполнена религіозной торжественности; преврасенъ типъ Богоматери и грандіозенъ образъ Бога-Отца. Колорить туть гармониченъ и тепелъ, но вибств и прозраченъ. Внизу въ трехъ отдъленіяхъ изображены слъдующіе сюжеты: Благовъщение, Рождество Христово и Успение Богородицы. Эти послѣднія фрески очень попорчены; можно однако видѣть, что онъ были написаны въ хорошемъ стияв. Липпи умеръ въ 1469-иъ г. н эту работу окончилъ ученикъ его, также Кармелитскій монахъ—Фра Діаманте. Флорентинцы требовали тьло своего живописца, но Сполетанцы отказались отдать его и похоронили Фра Филиппо въ соборь ихъ города, который онъ украсилъ фресками. Лоренцо Медичи поручилъ сыну художника — Филиппино Липпи — воздвигнуть памятникъ налъ его могилой.

Въ послѣднемъ произведеніи своей кисти, вполнѣ мистическаго характера, Фра Филиппо вспомнилъ начала, преобладавшія въ его религіозныхъ идеяхъ, когда онъ воснитывался въ Кармелитскомъ монастырѣ и слушалъ поученія своихъ наставниковъ, монаховъ. Двѣ стороны замѣчаемъ мы въ талантѣ Фра Филиппо: мистическую и философскую. Нѣкоторыя изъ картинъ его, какъ напримѣръ поклоненіе Богоматери младенцу Спасителю и коронованіе ея, имѣютъ вполнѣ мистическій характеръ; въ этихъ сюжетахъ всегда слышится – не смотря на его отклоненія въ жизни отъ монастырскихъ правиль– кисть воспитанника монаховъ и монаха до зрѣлаго возроста. Но въ другихъ сюжетахъ, какъ напримѣръ, при изображеніи Богоматери съ младенцемъ, онъ является художникомъ возрожденія, окружая священныя сцены земной обстановкой и вводя философскую мысы въ религіозныя картины. Не такой глубокій аналистъ души человѣка какъ Мазаччіо, онъ однако проявляется иногда вѣрнымъ изслѣдователемъ

чувства людей, какъ напримъръ въ его фрескахъ собора города Прато. изображающихъ сцены изъ жизни Іоанна Крестителя и первомученика Стефана. Но къ его мистическимъ картинамъ примѣшиваются часто натуралистическія черты. Той религіозной чистоты, которую мы найдемъ въ произведеніяхъ монаха Беато Анджелико, о которомъ будетъ говорено ниже, мы не встръчаемъ у Фра Филиппо. Его коронование Богоматери Галереи флорентинской Академіи Художествъ совершается не на небъ, а на землъ, и въ немъ появляются портреты современниковъ и самъ художникъ, что не мыслимо, какъ мы это увидимъ, въ изображении того же сюжета Беато Анджелико. Точно также ангеловъ своихъ Липпи находитъ въ юношахъ и дъвушкахъ Флоренціи, а не подобно Беато Анджелико, въ призракахъ религіознаго экстаза. Любовь къ жизни и радость жить не оставляють Фра Филиппо, даже и въ его мистическихъ картинахъ. Про этого художника можно сказать, что онъ въ произведеніяхъ своей кисти былъ стольже несовершеннымъ мистикомъ, сколько и несовершеннымъ философомъ. Мистическіе сюжеты у него стольже неполны, сколько и его религіозныя сцены земного, философскаго характера. Несмотря на то, что этотъ живописецъ первый, можно сказать, такъ опредъленно и положительно сталь изображать Богоматерь любящей матерью, на землѣ, среди людей, чистая философская струя не слышпа въ подобныхъ картинахъ его. Граціозныя и миловидныя Богородицы Липпи плъняютъ, но онъ не проникнуты думой, какъ у Рафаэля и другихъ живописцевъ возрожденія; онъ смотрять нъсколько равнодушно на зрителя и даже мало заняты младенцемъ Спасителемъ. Иногда и мистическое начало примѣшивается у Липпи къ этимъ земнымъ сценамъ; такъ напримъръ, онъ изображаетъ вмъстъ съ божественнымъ семействомъ постороннихъ ему святыхъ.

Нѣжность и красота составляють отличительныя качества образовъ Фра Филиппо; они болёе граціозны, чёмъ величественны, болёе миловидны, чёмъ задумчивы, но всегда живы и близки къ натурѣ. Рисунокъ его вѣренъ и тщательно выведенъ, но нагое тѣло представлено имъ условно; видно, что онъ не изучалъ анатоміи. Колоритъ его свѣтелъ, ясенъ, тепелъ, прозраченъ съ розовыми отливами и нѣжными переходами; въ этомъ онъ иногда вполнѣ привлекателенъ, и въ предѣлахъ техники это лучшая его сторона. Драпировка его фигуръ широка, натуральна, безъ вычурности; края одеждъ, особенно Богоматери, вышиты золотомъ и иногда очень украшены. Ландшафты представлены вѣрно и безъ излишнихъ подробностей. Онъ писалъ «а Теmperа» и въ техникъ превзошелъ своихъ предшественниковъ.

## XXIV.

### Сандро Боттичелли.

Фра Филиппо Липпи, умирая, оставилъ талантливаго ученика, чье имя уже начинало пріобрътать нъкоторую извъстность среди его современниковъ. Это быть Sandre Bettlicelli (Sandre уменьшительное Alessandro); настоящее его имя — Alessandro Filipepi. Онъ родился во Флоренціи въ 1446 мъ г. и отець отдаль его въ ученіе къ золотыхъ дёль мастеру, но вскорѣ Боттичелли оставилъ это занятіе и перешелъ въ мастерскую Фра Филиппо. Его успѣхи были столь значительны, что онъ, послѣ смерти Липпи, считался лучшимъ живописцемъ Флоренціи.

Къ его раннимъ работамъ принадлежитъ каронованіе Богоматери, находящееся теперь въ флорентинской Академіи Художествъ. Туть Богородица, напоминающая нъжнызымъ смиреніемъ Мадоннъ Фра Филиппо, окружена миловидными ангелами, ноторые сыплютъ цвёты; она поднимается къ Богу-Отцу, опускающему на ея голову корону; цёпь блаженныхъ дътей окружаетъ эту сцену, происходящую на облакахъ. Четверо величественныхъ святыхъ смотрятъ съ умиленіемъ и восторгомъ на божественное видёніе. Вліяніе Липпи тутъ очень замётно.

Другая картина, небольшихъ размъровъ, написанная также Боттичелли въ его молодыхъ лътахъ, это-поклонение Волхвовъ, теперь въ Галерећ Уффицій во Флоренціи. Первый изъ царей, стоящій на колёняхъ передъ Спасителемъ — Козимо Медичи заказчикъ иконы; за нимъ его свита, составляющая красивую группу, въ богатыхъ одеждахъ того времени. Два другіе царя, каждый со своей свитой, какъ предполагаютъ – Джуліано и Джіованни Медичи. Много тутъ красивыхъ молодыхъ людей, и вся обстоновка очень понятна. Богоматерь помъщена выше другихъ лицъ, подъ навѣсомъ въ развалинахъ древняго зданія. Іосифъ сидить позади задумавшись. Вдали ландшафть; налъво развалины врасивой постройки. По полноть и разнообразію индивидуальной жизни, по силъ и глубинъ выраженія эта вартина принадлежить къ лучшимъ произведеніямъ того времени. Головы эвергичны, выразительны и каждой изъ нихъ данъ свой отдъльный характеръ. Позы горды и преисполнены достоинства. Рисунокъ опредъленъ върной рукою; колоритъ свътелъ, ясенъ, прозраченъ; исполненіе тщательно; свладки брошены ловко, въ хорошемъ стиль; богатство украшеній и пластичная выработка ихъ указывають на 1удожника, начавшаго свое образование у золотыхъ дёлъ мастера.

Одно изъ лучшихъ произведеній кисти Сандро Боттичелли, это-Мадонна съ младенцемъ Спасителемъ и ангелами, теперь въ галлерев Уффицій. Икона эта имъетъ круглую форму, любимую также Фра-Филиппо и которую усвоилъ его ученикъ. Богоматерь — прекрасный, задумчивый, трогательный образъ, невольно привлекающій; на ея колѣняхъ сидитъ, почти нагой, младенецъ Христосъ и она придерживаетъ его лѣвою рукою, тогда какъ правой готова обмокнуть перо въ чернильницу, подаваемую ей ангеломъ. Богородица пишетъ въ книгѣ, которую держитъ другой ангелъ. Поднявъ головку, нѣсколько улыбаясь и нѣжно смотря на мать, младенецъ Спаситель кладетъ правую ручку на руку Мадонны, какъ бы желая остановить ее и обратить на себя ея вниманіе, а въ лѣвой держитъ гранатовое яблоко. Третій ангелъ приближаетъ сзади, поднимаясь надъ ними, двухъ

первыхъ ангеловъ въ Богоматери. Два другіе ангела держатъ надъ головою Богоматери корону съ бълымъ покрываломъ. Вдали виденъ красивый пейзажъ Тосканы, холмы, деревья и извивающаяся ръка. Все это составляеть умилительную группу. Младенець Спаситель, съ дътской невинностью, играя, останавливающій руку Матери, которая въ книгѣ святого писанія повторяетъ пророчество, намекающее на будущую участь искупителя грѣховъ рода человѣческаго, не можетъ не возбудить трогательныхъ чувствъ. Это семейная, нъжная сцена; она происходить на земль, какъ указываеть пейзажъ; мистическій характеръ, который обывновенно придають изображению святого семейства ангелы, уменьшенъ въ этой картинѣ тѣмъ, что они вовсе не имвють вида небожителей; у нихъ нътъ крыльевъ, и это скоръе красивые флорентинские юноши, чёмъ ангелы. Преврасныя лица ихъ задумчивы, даже нѣсколько печальны; они раздѣляють грустное настроеніе Богоматери. Одежды туть богаты, особенно у Мадонны; рисунокъ чисть; моделировка хорошо выработана; колорить прозраченъ и свётель; но нёкоторая пестрота красокъ пепріятно дёйствуеть на глазъ зрителя.

Сандро Боттичелли написалъ много алтарныхъ иконъ; онъ находятся. въ разныхъ галлереяхъ Европы; сюжеты ихъ: Богоматерь съ младенцемъ Спасителемъ, ангелами и святыми; коронованіе ея; поклоненіе волхвовъ, — одно изъ послъднихъ находится въ Петербургъ въ Эрмитажъ. Также очень замъчательная Мадонна помъщена въ галлереъ Флорентинской Академіи Художествъ. Она изображена на тронъ; Младенецъ Спаситель стоитъ на ея колъняхъ, благословляя своей маленькой ручкой. Два ангела поднимаютъ занавъсъ балдахина, тогда какъ два другіе показываютъ орудія страстей Христовыхъ; съ объихъ сторонъ стоятъ святые у подножія трона; это — грандіозное сочиненіе тщательнаго исполненія, но мистическаго характера.

Въ галлереъ Уффицій мы видимъ другую Мадонну Боттичелли; она держитъ на рукахъ благословляющаго младенца Спасителя; шесть ангеловъ, по три съ каждой стороны, держа лиліи, окружаютъ эту группу; они поютъ, смотря въ книгу.

Часто Мадонны Сандро Боттичелли изображены среди природы, окруженныя деревьями и цвътами, въ грандіозномъ ландшафть. По искренности религіознаго чувства онъ выше своего учителя, Фра-Филиппо. Богоматери Боттичелли нъжнъе, серьезнъе, глубже чувствують, не такъ равнодушны къ ребенку и менъе смотрять на зрителя. Вообще, можно сказать, что онъ лучше всего писалъ Богородицъ. Къ необыкновенной граціи въ представленіи святого семейства у него присоединяется и философскій взглядъ на догматъ искупленія. Въ его. положеніи во гробъ, находящемся въ Мюнхенской картинной галлерев, очень живо передано горе присутствующихъ, при удачной моделировкъ и сильномъ колоритъ. Богоматерь, желающая поддержать тѣло Сына, и дѣлая это усиліе лишающаяся чувствъ отъ подавляющей ее скорби, вполнѣ натуральна и глубоко прочувствована. Это--одинъ изъ самыхъ трогательныхъ образовъ искусства итальянскаго возрожденія.

Въ техническомъ исполнени своихъ многочисленныхъ иконъ и деревѣ Боттичелли подражаетъ свѣтлымъ тонамъ своего учителя употребляя также глубокія тѣни и энергическую, иногда даже слиж комъ рѣзкую, моделировку живописцевъ, упражнявшихся и въ пла стическихъ работахъ; но живопись его на деревѣ, равно какъ и в фрескахъ, отличается оконченностью.

Между произведеніями кисти Боттичелян небольшого размёра, замёчательны двё картинки, находящіяся теперь въ Уффиціяхъ и изображающія Юдиоь и Олоферна. Въ этихъ работахъ онъ выказаль свой талантъ миніатюриста; рисунокъ тутъ тонокъ; части и деталя выработаны съ большою тщательностью; краски живы, ярки, безъ рёзкости. На одной картинкё изображенъ обезглавленный Олофернъ; люди его свиты и другіе военачальники съ удивленіемъ и печалы смотрятъ на его трупъ, лежащій на постели. На другой картинкі мы видимъ Юдиоь; она величественно и смёло идетъ впередъ, въ сознаніи, что исполнила важное дёло; въ правой рукѣ ея—мечъ; за ней служанка несетъ на головѣ голову Олоферна, обвитую бѣлымъ покрываломъ.

Сандро Боттичелли писалъ и классическіе сюжеты; въ нихъ онъ является поклонникомъ древности. Извъстно, что этотъ живописецъ получиль очень хорошее литературное образованіе и быль гуманисть; цълый рядъ картинъ, принадлежащихъ его кисти, сюжеты которыхъ взяты изъ миеологіи, доказывають намъ это. Самая замвчательная изъ нихъ--рожденіе Венеры- находится теперь въ Уффиціяхъ. Картину эту заказалъ Козимо Меничи. Она можеть дать намъ довольно върное понятіе о томъ, какъ представляли себъ художники ХУ-го ст. въ Италіи греко-римскихъ боговъ. Венера, изображенная въ натуральную величину, стройная, прекрасная женщина, прикрытая только длинными золотистыми волосами, стоить на большой раковинѣ и плыветь по морю. Вѣтры, олицетворенные двумя обнявшимися крылатыми человѣческими фигурами, носясь по воздуху, дують по направленію плывущей богини. Сверху падають розы. На берегу стоить женщина въ развѣвающихся богатыхъ одеждахъ Флорентинки эпохи возрожденія; она держить красное покрывало, чтобы бросить его на плечи приближающейся Венеры. Роща лавровыхъ деревьевъ видна направо, на второмъ планъ. У богини прекрасная голова и лицо миловидно-наивное; тъло очень удачно моделировано; вообще, тутъ мы видимъ вполнѣ привлекательный, юный женскій образъ. 🎚 🛛 нельзя не согласиться, что во всей картинв преобладаеть фальшивый тонъ. Это подражание классическому постоянно выходить у Боттичелли чёмъ-то невёрнымъ, иногда почти карикатурнымъ; такъ напримѣръ, геніи вѣтра съ ихъ сплетающимися искривленными членами, производять очень непріятное впечатлёніе; подобнаго некрасиваго олицетворенія стихій не встрѣчаешь въ классическомъ искусствѣ. Точно также и женщина въ флорентинскомъ костюмѣ, подаю. щая покрывало Венеръ, не въ тонъ миеологическаго изображения.

Другое произведение кисти Боттичеляи подобнаго же рода – это аллегорія весны, картина, также заказанная Козимо Медичи и нахо-



ящаяся теперь въ галереъ Флорентинской Академіи Художествъ. утъ, въ срединѣ, на цвѣтущемъ лугу, стоитъ прекрасная женская игура въ богатыхъ одеждахъ, -- можетъ быть, Венера; надъ ней леить купидонъ съ завязанными глазами, готовый пустить стрълу; аправо отъ нея изображены три женщины въ прозрачныхъ одежахъ, танцующія едва касаясь ногами земли, — въроятно, это Граціи. онъ картины составляютъ деревья съ плодами. Возлъ Грацій юный ыцарь отламываеть вътвь дерева. По другую сторону Венеры стоить ъ богатыхъ, переплетенныхъ цвътами одеждахъ, молодая дъвушка, **\*роятно символическая фигура** весны; она держитъ въ складкахъ дежды розы и готова бросать ихъ. Возлѣ нея написана другая моодая женщина, также въ прозрачныхъ одеждахъ: она убъгаеть отъ енія или амура, хватающаго ее свади. Вся картина довольно хоодна, не смотря на то, что женскіе образы красивы; это не весна, акъ ее изображали аллегорически Греки и Римляне, и не весна, акъ представляютъ ее Итальянцы. Классическіе и національные лементы смѣшиваются тутъ, какъ и въ другихъ подобнаго рода прозведеніяхъ кисти Боттичелли, и освѣщають ихъ фальшивымъ свѣтомъ.

Замъчательная аллегорія Клеветы была исполнена Сандро Боттиелли по описанію, сдёланному Лукіаномъ, картины Апеллеса. Жиюпись эта, находящаяся теперь въ галереъ Уффицій во Флоренци, изображаеть слёдующее: въ роскошной заль, украшенной стауями въ нишахъ, въ стилъ возрожденія, сидить, на возвышенномъ ронѣ, судья съ короной на головѣ; въ его огромныя уши шепчуть вѣ женскія фигуры — аллегоріи невѣжества и подозрѣнія; передъ имъ стоитъ мужчина, одътый въ лохмотья-Зависть; онъ также ювиняеть и ведеть за руку женскую фигуру—это Клевета; у нея ракелъ въ рукѣ; аллегорическіе, женскіе образы Лукавства и Обмана. кружають ее лентами и цвѣтами. Невинная жертва Клеветы изобажена нагимъ юношей, котораго она тащить за волосы по земль; )горченіе слѣдуеть за ними. Въ заключеніе идеть совершенно нагая, љ распущенными волосами, женщина-Правда; она, протестуя, укаываеть правою рукою на небо. Во всей этой композиціи что-то ико-фантастическое; женскимъ образамъ пороковъ дано зловъщее вараженіе лица; формы сухи; движенія фигурь безпокойны; одежды ихъ развъваются; архитектура хорошо написана; вдали, сквозь арки, иднъется море. Много и другихъ сюжетовъ, взятыхъ изъ миеологіи, Iaписаль этоть художникь, но самые замбчательные изъ нихъ-)писанные выше.

Сандро Боттичелли пользовался такой извъстностью въ свое время, ито Папа Сикстъ IV въ 1481 г. призвалъ его въ Римъ для украпенія фресками сикстинской капеллы. Самая замъчательная изъ его работъ въ этомъ зданіи, это — стънопись, изображающая похожденія Моисея въ Египтъ. Онъ представленъ въ ней семь разъ. Особенно киво передана сцена у колодца, помъщеннаго въ срединъ фрески, подъ тънистыми деревьями, въ идиллической обстановкъ. Моисей прогоняетъ пастуховъ; движенія его энергичны и оживлены гнѣвомъ; прапировка одеждъ очень удачна; вся фигура его стремится впередъ.

- 274 -

Также вполнѣ натурально льеть онъ воду, чтобы напонть стада покровительствуемыхъ имъ женщинъ, которыя выражають ему свою благодарность. Туть же, рядомъ, Моисей ведеть въ пустыню Евреевъ, въ толпѣ которыхъ есть прекрасныя фигуры. На заднемъ планѣ, онъ снимаеть обувь и преклоняется передъ Богомъ-Отцомъ, являющимся ему въ неопалимой купинѣ. Направо отъ зрителя—Моисей убиваетъ Египтянива, и далѣе—убѣгаетъ. Не смотря на соединене нѣсколькихъ сюжетовъ въ одной фрескѣ, сочиненіе не спутано и въ немъ нѣтъ замѣшательства; каждая сцена развивается не стѣсняя сосѣднюю и не захватывая ея мѣста; въ подробностяхъ много натуры и искренности.

Въ сценъ искушенія Спасителя демономъ и побъды Сына Божьято надъ сатаною, представленной также Боттичелли на стънахъ сикстинской капеллы, фигуры сильны и выразительны. Особенно благороденъ образъ Христа. Въ глубинъ—храмъ, имѣющій нѣкоторое сходство съ церковью San Miniato al Monte, возлъ Флоренціи. Съ высоты этого зданія дьяволъ соблазняетъ Спасителя, указывая ему на міръ. По объимъ сторонамъ, также на верху, на скалахъ, повторяется та же сцена напраснаго искушенія. Внизу представлено больщое количество фигуръ, между которыми много красивыхъ юношей и дѣвушекъ въ богатыхъ костюмахъ Флорентинцевъ. Вдали строенія, на холмѣ—рѣка, деревья и пристань города.

Подъ конецъ своей жизни Сандро Боттичелли сдѣлался поклонникомъ Савонаролы, отрекся отъ прежнихъ произведений своей кисти и умеръ бѣднякомъ въ 1510 г. во Флоренціи, гдѣ и похороненъ въ церкви Ognissanti.

### XXY.

#### Филиппино Липпи.

Ученикъ Сандро Боттичелли — Филиппино Липпи — сынъ Фра-Филиппо, родившійся въ Прато въ 1458 г., какъ мы уже говорили, отъ Лукреціи Бути, остался одиннадцатилѣтнимъ мальчикомъ по смерти отца, который поручилъ его своему ученику Фра-Діаманте. У послѣдняго Филиппино учился первымъ началамъ живописи, а потомъ перешелъ въ руки Сандро Боттичелли, вліяніе котораго, равно какъ и Фра-Филиппо, замѣтны въ раннихъ произведеніяхъ молодого Липпи. Поэже, у него выработался своеобразный стиль, приближающійся иногда къ манеръ Сандро Боттичелли, но въ которомъ есть, однако, что-то оригинальное. Типы его женскихъ головъ, напримѣръ, указываютъ на вліяніе этого художника, но Липпи превосходить послѣдняго богатствомъ и пылкостью фантазіи. Въ своикъ фрескахъ онъ примыкаетъ къ Мазаччіо, но не достиган его пластичной полноты, ни грандіозной простоты, ни глубины его мысли.

Раннія работы Филиппино Липпи исполнены веселыми свѣтлыми **ж**расками, съ разнообразіемъ мотивовъ; орнаментика ихъ богата, но нока не на столько, чтобы отвлекать глазъ зрителя оть сюжета. Фигуры изящны, поэтичны; исполнение тонко и тщательно. Оть произведеній юной кисти этого художника, въ которыхъ нельзя не заизтить вліяніе его отца, дышеть чёмъ-то живымъ, свёжимъ, искреннинъ. Это можно, напримъръ, сказать о четырехъ сценахъ изъ исторіи Эсоири, написанныхъ на небольшихъ деревянныхъ доскахъ, находящихся въ Palazzo Tofrigiani во Флоренціи, назначеніе которыхъ. было укращать одинъ изъ тъхъ свадебныхъ сундуковъ, служивщихъ въ эпоху возрожденія--когда преобладала наклонность къ изящному украшенію даже и обыкновенныхъ предметовъ ежедневной жизни, что мы встрѣчаемъ и въ мірѣ греко-римскомъ-для переноски приданаго невъсты въ ея новое жилище. Въ томъ же характеръ написано поклонение волхвовъ, небольшая картина, находящаяся теперь въ замкъ Гамильтона въ Шотландіи. Многочисленныя фигуры и пейзажъ исполнены въ ней съ большою тщательностью.

Другое замѣчательное произведеніе Филиппино Липпи находится въ церкви Badia во Флоренціи; это престольный образъ, написанный «a tempora», изображающій посъщеніе Мадонной св. Бернарда. Богоматерь окружена четырьмя ангелами, имъющими видъ красивыхъ юношей. Святой сидить между скалами, нодымающимися и составляющими сводъ надъ его головою; передъ нимъ лежитъ раскрытая нига на пнѣ; онъ пишетъ; кругомъ разбросаны фоліанты. Исхудалое оть поста и молитвы аскетическое лицо его оживлено религіознымъ умиленіемъ; видно, что онъ утомленъ работой; рука его дрожить. Съ изумленіемъ смотрить онъ на Богоматерь, стоящую передъ нимъ, и отъ волненія готовъ уронить перо. Мадонна, прекрасный и благородный женскій образъ, касается правой рукою книги, лежащей передъ святымъ. Она, но еще болъе ангелы, сопровождающие ее, напоминають манеру Сандро Боттичелли; послѣднимъ даны разнообразные типы. Лица ихъ выражаютъ умиленіе, но вмъстъ и нъко-<sup>торое</sup> любопытство, что придаеть имъ извъстное оживленіе. Кругомъ и въ глубинѣ—прекрасный скалистый пейзажъ и деревья; все написано съ большою тонкостью. На заднемъ планъ-входъ въ монастырь и передъ нимъ монахи; одни изъ нихъ молятся, съ восторгомъ смотря на небо, другіе говорять между собою; вдали два монаха поднимаются на гору. Ниже, въ разщелинъ скалы, два демона, въ безсильной злобъ, приходять въ ярость, и одинъ изъ нихъ грызетъ цвиь, которою скованъ. Внизу, на первомъ планв, полуфигура заказчика иконы, написанная въ профиль; онъ молится, сложивъ руни; это, въроятно, очень върный портреть. Все написано съ боль-Шою тонкостью и исполненіе чрезвычайно тщательно; колорить те-<sup>Пелъ</sup>, нѣженъ, прозраченъ; но платья ангеловъ пестры; руки вѣрно написаны и хорошо моделированы.

Филиппино Липпи около 1482 г. быль уже извъстень во Флоренци какъ хорошій жисописець, и это доказывается тъмъ, что «му, еще очень молодому художнику, поручають окончить фрески Мазаччіо въ капеддѣ Бранкаччи въ церкви del Carmine. Прошдо 60 дѣтъ посдѣ того, какъ этотъ тадантливый живописецъ прекратиль тутъ свои работы и, можетъ быть, Филиппино Липпи продолжалъ изъ по картонамъ, оставленнымъ имъ. Онъ окончилъ, во-первыхъ, фреску, изображающую воскресеніе сына царя Антіохійскаго, о которой говорено выше. Эта картина уже быда сочинена Мазаччіо и очень подвинута въ исполненіи, когда онъ уѣхалъ въ Римъ. Главныя группы были изображены имъ; Филиппино написалъ сына царя Антіохійскаго и второстепенныя лица. Между послѣдними онъ изобразилъсовременныхъ ему Флорентинскихъ художниковъ, какъ напримѣръ Боттичелли и Поллайоли и себя самого. Тутъ фигуры, написанныя Липпи, гармонируютъ съ общимъ; въ этомъ онъ оказался очень искуснымъ, и въ работахъ его проявляются нѣкоторыя усовершенствованія, происшедшія въ живописи въ означенный періодъ временя.

Затъмъ Филиппино Липпи написалъ въ той же капеллъ, подъ стънописью Мазаччіо, изображающей изгнаніе изъ рая нашихъ прародителей, Апостола Петра въ темницъ, котораго носъщаетъ Апостоль Павель, а подъ фреской гръхопаденія того же художника-освобожденіе Петра изъ темницы ангеломъ. Обѣ композиціи хорошо задуманы, просты, натуральны; фигуры рельефны, пластичны. Прекрасно написанъ Павелъ, стоящій спиною къ зрителю у рѣшетки окна, за воторой сидить Петръ. Лицо перваго видно немного менъе чъмъ въ профиль; онъ поднимаетъ правую руку, позой, движеніемъ и общинь характеромъ напоминая фигуры Мазаччіо. Драпировки одежды хорошо брошены; вообще мы видимъ тутъ образъ благородной и грандіозной натуры. Рафаэль повторилъ эту фигуру въ своихъ сочиненіяхъ, именно въ картонахъ. Замъчательно особенно освобождение Петра изъ темницы: юношескій образъ ангела вполнѣ очарователенъ; онъ въ бѣлой, длинной одеждь, подпоясанной голубымъ поясомъ; голова его, вакъ сіяніемъ, обрамлена кудрями, падающими на плечи. Прекрасное, спокойное липо его, итальянскаго типа возрожденія, оживлено привътливой улыбкой; онъ какъ бы дълаетъ обыкновенное дъло, нискольконе спѣша и не страшась. Взявъ руку нѣсколько удивленнаго Апостола, онъ, граціознымъ движеніемъ тъла, выводитъ его изъ темпицы. Крыльевъ ангела не видно и ничего мистическаго нътъ въ этой сценѣ, но что-то таинственное проникаеть всю картину. У дверей тюрьмы, сидя, спокойно спитъ стражъ, опершись на свое копье.

Внизу на правой стѣнѣ капеллы Филиппино изобразилъ появлене Нетра и Павла передъ Нерономъ, голову котораго онъ срисоваль съ какой нибудь монеты или бюста, и возлѣ—мученическую смерть Петра на крестѣ. Въ первой сценѣ императоръ сидитъ подъ болдахиномъ; въ лѣвой рукѣ онъ держитъ жезлъ, а правую поднимаеть, угрожая Петру, отказывающемуся поклониться брошенному имъ на землю идолу, представленному статуэткой. Позади Петра стоитъ Павелъ; возлѣ послѣдняго изображенъ, вѣроятно, жрецъ, обвиняющій Апостоловъ. По обѣимъ сторонамъ трона Нерона сидятъ: ниже императора, два сановника; одинъ изъ нихъ старикъ погруженъ въ глубокую думу; другой, нѣсколько моложе, вопросительно смотрить на

Апостола. Пять другихъ мужскихъ фигуръ пополняютъ эту сцену; между ними, какъ предполагаютъ, есть портреты Сандро Боттичелли, Поллайоли и самого художника—очень красиваго молодого человѣка. Фигуры хорошо распредѣлены; онѣ развязны и движутся свободно; позы непринужденны; лица характеристичны; Апостолы спокойны. Петръ вопросительно, но вмѣстѣ и съ твердой рѣшимостью смотрить на жреца какъ бы говоря, что онъ готовъ еще разъ повторить то, что уже сдѣлалъ, и за что приведенъ передъ судъ Нерона. Драматическое дѣйствіе очень живо передано; безпокойство пробѣгаетъ по всѣмъ фигурамъ, ожидающимъ рокового приговора ужаснаго императора и невольно сообщается зрителю.

Казнь Петра представлена возлѣ. Два палача, почти совершенно нагіе, держать кресть. Обнаженный Апостоль уже пригвождень къ нему; третій палачъ тянеть его вверхъ по столбу веревкой. Нъсколько человъкъ, въ различныхъ позахъ окружаютъ эту сцену; между ними виденъ распорядитель казни. Въ сторонъ трое мужчинъ въ одеждъ флорентинцевъ ХУ-го ст. непричастныхъ въ дълу спокойно смотрятъ на происходящее. Въ драпировкъ фигуръ этой фрески, равно какъ я предъидущей, видны нъкоторая сжатость и излишнее повтореніе иелкихъ складокъ, что составляетъ противоположность широкой и свободной, даже иногда монументальной драпировки Мазаччіо. Отдѣльвыя фигуры представлены близко къ правдъ: тъло Апостола, подымаемаго на кресть, хорошо нарисовано, и художникъ удалялся отъ лишнихъ реалистическихъ подробностей; натуральны также и палачи, хотя типы ихъ слишкомъ вульгарны. Вообще эта стънопись ниже по сочиненію и исполненію другихъ работъ Филиппино Липпи. Самый сюжеть уже непривлекателень по содержанію, и появленіе въ этой картинѣ лицъ, спокойно и равнодушно взирающихъ на человѣка распинаемаго внизъ годовою звърскими падачами, непріятно поражаетъ зрителя. Художники возрожденія любили изображать постороннихъ людей въ библейскихъ сюжетахъ, иногда и въ итальянскихъ костюмахъ; Мазаччіо, напримъръ, въ этой же капеллъ написалъ, въ сценъ совершенія чуда Спасителемъ, нъсколькихъ зрителей; но если появленіе подобныхъ лицъ не нарушаетъ дъйствія и ничего не портить въ картинахъ этого рода, то присутствіе равнодушныхъ людей при казни человѣка всегда имѣеть въ себѣ что-то жестокое. Сравнивая фресви Липпи съ работами его предшественника въ этой капеллѣ— Мазаччіо-нельвя не отдать преимущество вторымъ. Въ нихъ больше силы, больше вдохновенія, больше широты, больше свободы въ распредѣленіи фигуръ. Способъ передачи мысли у Мазаччіо строже и проще, чёмъ у Липпи, но въ живописи послёдняго, можетъ быть, больше граціи, больше привлекательности.

Въ 1489-мъ г. Филиппино находился въ Римъ, гдъ онъ расписалъ фресками капеллу Caraffa, въ церкви Santa Maria sopra Minerva, изобразивъ чудо, котораго былъ свидътелемъ Оома Аквинский, его тріумфъ надъ еретиками, Благовъщеніе и Вознесеніе Богородицы. Согласно -легендъ, Оома Аквинскій однажды услыхалъ отъ изображенія распятаго Христа одобреніе своихъ сочиненій. Эту минуту представилъ. Филиппино Липпи въ капелят Caraffa. Оома въ религіозномъ экстазъ падаеть на колѣни передъ чуднымъ распятіемъ, роняя книгу. Два ангела, сь лиліями на стебляхъ, являются по бокамъ Өомы. Монахъ, видъвшій чудо, убъгаетъ въ религіозномъ страхъ. Все это происходить въ сторонъ, въ часовнъ; внъ ея идеть обыкновенная жизнь. На первомъ планѣ мальчикъ, почти нагой, испуганный собакой, падаеть и роняеть свой хлёбъ. Правая сторона картины занята лицами, не принимающими никакого участія въ описанномъ выше цъйствія; туть изображены двѣ разговаривающія женщины; молодой человъкъ указываетъ другому пожилому ту сторону, гдъ находится Оома Аквинскій. Въ глубинъ стоитъ спокойно другая мужская фигура, въ костюмъ флорентинца того времени. Сквозь аркады видны дома, башни и голубое небо. Пиластры украшены декоратикными мотивами во вкусъ возрожденія. Все это очень хорошо написано и живо передано, но, можно сказать, что силы художника туть потрачены напрасно. Мистическая сцена эта изображена неудовлетворительно; къ ней живописецъ присоединилъ реалистическія подробнести, которыя ничего не объясняють и не въ тонъ подобнаго религіозного сюжета; это не вполнъ мистическая и не вполнъ реалистическая картина; она вышла холодной и бъдной по содержаню. Сюжеты этого рода не были въ характеръ таланта Филиппино Липпи.

Въ той же капеллъ написанъ тріумфъ Оомы Аквинскаго надъ еретиками. Зданія туть роскошны и покрыты украшеніями; въ срединь, на второмъ планѣ, представленъ нѣсколько возвышающійся красивый портикъ-Loggia; въ глубинѣ его ниша, и въ ней на престолѣ свдить Өома Аквинскій, держа въ лѣвой рукѣ раскрытую книгу. Хрвстіанскія добродѣтели, подъ видомъ женщинъ, помѣщены по двѣ съ каждой стороны его; подъ ногами Оомы лежить Арій, на котораго онъ указываетъ правой рукою. По объимъ сторонамъ портика представлены зданія, окружающія площадь; на ней собрались еретики около своихъ книгъ, наваленныхъ кучею для сожженія; впереди ихъ Аверроэсъ и Савелій. Всѣ они испуганы угрозами философа схоластика, и страхъ выражается на ихъ лицахъ. Тутъ, какъ и во фрескахъ испанской капеллы, въ церкви Santa Maria Novella, изображенъ тріумфъ доминиканскаго ордена надъ еретиками, и чуется инквизиція. Головы въ этой картинъ энергичны и индивидуальны. Выразительны особенно Аверроэсъ и Савелій; съ отчаяніемъ смотрятъ они на свои сочиненія, брошенныя наземь. Нікоторые изъ толпы задумались; они близки къ обращенію; другіе съ ненавистью взирають кругомъ. Въ толиъ есть и красивыя юношескія головки. Колорить въ объить фрескахъ нъсколько безжизненъ. Благовъщеніе представлено съ мастическими подробностями. Оома Аквинскій поручаеть Богоматери Кардинала Караффу, владътеля часовни и заказчика фресокъ. Вознесеніе Богородицы, къ несчастію, почти совершенно стерто.

На стънахъ капеллы Filippo Strozzi, въ церкви Santa Maria Novella во Флоренціи, Филиппино Липпи написалъ слъдующіе сюжеты: loаннъ Евангелисть воскрешаеть Друзьяну; онъ же въ котлъ, предпо-

нагается наполненновъ килящимъ масломъ 1); Апостолъ Филиппъ изгоияетъ демона изъ идола; распятіе этого Апостола. Въ этихъ фрескахъ сть фигуры очень живыя, сильнаго драматическаго выраженія и большой правды, какъ напримъръ Друзьяна, которая, приподнимаясь на ложъ, простираеть руку къ своему воскресителю, и какъ бы удивиена возвращениемъ къ жизни. Фигура Апостола, совершающаго чудо, горжественно - величественна; удивленіе и страхъ носильщиковъ, оживленіе пробъгающее по группъ присутствующихъ, изумленіе и испугъ женщинъ и дътей, — все это прекрасно передано. Драпировки одеждъ, слабая сторона этого художника, туть также не удачны и не отвѣчають формамъ и движеніямъ тѣла. Эпизодъ, очень любимый Филиппино Липпи-мальчика испуганнаго собакой-снова повторенъ въ этой фрескъ. На второмъ планъ, направо и налъво, два языческіе храма; орнаментика ихъ очень богата и разнообразна; тутъ видны барельефы, канделябры; на консолахъ стоять крылатыя сирены п т. д. Въ глубинъ опять строенія и холмы.

Во фрескѣ, изображающей Іоанна въ котлѣ, звѣрскій видъ палачей возвышается еще болѣе отблескомъ пламени на ихъ лицахъ. Іоаннъ совершенно нагой стоитъ по поясъ въ кипящемъ маслѣ, но лицо его не выражаетъ страданія; этотъ контрастъ между спокойствіемъ Апостола, окруженнаго огнемъ, и палачами его, страдающими отъ жара, заслоняясь руками отъ пламени, очень хорошо выражаетъ идею картины — помощь небесную въ испытаніяхъ. Тутъ также изображены римское оружіе, знамена, ликторскія связки, каски и пр.

Въ сценѣ изгнанія дьявола изъ идола Апостоломъ Филиппомъ поразителенъ испугъ жреца, поспѣшно сходящаго со ступеней алтаря при видѣ выползающаго изъ подъ піедестала истукана, дракона. Живо, но не безъ натуралистическихъ подробностей, представлено отвращеніе зрителей. Апостолъ стоитъ въ повелительной позѣ, держа крестъ. Фигура его величественна, и онъ подымаетъ правую руку, повелѣвая злому духу выйдти изъ идола. Отравленное дыханіе чудовища поражаетъ юношу, который падаетъ безъ чувствъ на руки окружающихъ его людей. Нѣкоторые изъ нихъ зажимаютъ себѣ носъ и выражаютъ тѣлодвиженіями свое отвращеніе. Алтарь щедро украшенъ статуями, трофеями, вазами всевозможныхъ формъ, каріатидами и т. д. Идолу дана фантастическая форма; это какой-то воинъ въ вѣнцѣ съ кошкою и попугаемъ. Костюмы тутъ имѣютъ что-то восточное.

Въ картинѣ казни Апостола онъ уже пригвожденъ къ кресту, который поднимаютъ веревками. Движенія и позы полуодѣтыхъ палачей энергичны и хорошо переданы, однако съ нѣкоторой утрировкой. Налѣво представлены развалины древняго зданія, а направо написаны два воина, изъ которыхъ одинъ, въ богатыхъ, но фантасти-

<sup>1</sup>) Извъстно, что, согласно легендъ, Іоаннъ Евангелистъ, во время гонения Императора Домиціана, былъ брошенъ въ котелъ, наполненный кипящимъ масломъ, и спасенъ отъ смерти чудеснымъ образомъ. ческихъ браничыхъ доспѣхахъ держитъ знамя; возлѣ нихъ на зеилѣ лежатъ латы и щиты.

Между алтарными иконами, написанными Филиппино Липпи, зан чательна находящаяся въ Уффиціяхъ и изображающая Богоматерь на тронѣ, съ младенцемъ, окруженную четырьмя святыми. Картина эта преисполнена торжественности и очень тщательно написана. Мадонна нѣсколько равнодушна и холодна, но этого нельзя сказать про святыхъ. Въ рукахъ Спасителя книга пророчества, заключающая его будущую участь, листы которой онъ играя мнетъ. Эта трогательная мысль философскаго оттѣнка очень удачно передана. На верху два ангела держатъ корону и сыплютъ цвѣты на Богоматерь.

Другая алтарная икона, исполненная Филиппино, находится въ капеллѣ Nerli въ церкви Santo Spirito; на ней Богоматерь изображена съ младенцемъ Христомъ, лежащимъ на ея колѣняхъ, который маленькими ручками беретъ крестъ, подаваемый ему Іоанномъ Предтечей, который представленъ мальчикомъ. Нельзя равнодушно смотрѣть на ребенка Спасителя, беззаботно какъ игрушку хватающаго орудіе будущей своей казни. Сцена эта вполнѣ трогательная, выказываетъ Ляппи какъ мыслителя. Подобные тонкіе оттѣнки чувства начали появляться только въ искусствѣ итальянскаго возрожденія. Св. Екатерина александрійская и какой-то святой представляютъ Богоматери двухъ колѣнопреклоненныхъ заказчиковъ иконы, мужчину и женщину, лица которыхъ имѣютъ много индивидуальнаго. На заднемъ плавѣ видны дома, улицы и обыкновенное движеніе городской жизни. Вдали холмы Тосканы и на нихъ строенія.

Одна изъ самыхъ замѣчательныхъ иконъ Филиппино Липпи, изображающая поклоненіе Волхвовъ, находится въ галереъ Уффицій. Группировка фигуръ въ ней очень удачна; головы выразительны, разнообразны; движенія оживлены. Богородица сидить, держа на волъняхъ младенца Спасителя. Іосифъ стоить позади Богоматери, опершись на палку, смотря задумчиво на маленькаго Христа. Передъ Мадонной уже два Волхва преклонили колъно. Спаситель, очень красивый ребенокъ, какъ бы играя, съ дътской наивностью прижалъ въ груди маленькими ручками вазу, поднесенную ему однимъ изъ Волхвовъ. Съ нъжною заботливостью, но нъсколько грустно смотритъ на него Богоматерь, склонивъ свою миловидную, вполнъ граціозную головку. Всѣ образы очень хорошо выражають преобладающія въ нихъ чувства умиленія; позы натуральны; одинъ изъ присутствующихъ влѣзъ на скалу, чтобы лучше видѣть происходящее; другой, стоя выше, разсказываеть внизу стоящимь то, что видить. Третій царь, собираясь приблизаться въ чудному младенцу, въ знавъ уваженія въ нему, удаляеть свою корону, которую снимаеть его слуга. Позади него тъснится прибывшая съ нимъ свита. Служители отводятъ въ сторону лошадей, на которыхъ прібхали цари. Задній фонъ составляеть пейзажь, оживленный многочисленной свитой Волхвовь. Въ картинъ этой много фигуръ, но онъ не спорятъ о мъстъ, и вообще это произведеніе очень удачное, хотя и исполненное, какъ легко замътить, съ нѣкоторой поспѣшностью.

Прекрасно лицо Богоматери на иконѣ, написанной Филиппино Липпи и находящейся теперь въ городѣ Прато въ улицѣ Santa Margherita. Тутъ Мадонна представлена въ натуральную величину; она стоить у престола, съ нагимъ младенцемъ Христомъ на рукахъ; по обѣимъ сторонамъ ниши изображены поклоняющіеся Богородицѣ ангелы и святые. Надъ нею, въ облакахъ, ряды херувимовъ молятся сложа руки, съ умиленіемъ смотря на святое семейство. Все это имѣеть довольно искренній характеръ; только младенецъ Спаситель нѣсколько манеренъ, притомъ украшенъ фигурами заимствованными у классическаго искусства; въ углахъ его изображены какіе то фантастическіе образы, напоминающіе сиренъ. Подобно своему отцу и Сандро Боттичелли Филиппино Липпи написалъ много Мадоннъ и другихъ иконъ, разсѣянныхъ по разнымъ собраніямъ Европы. Онъ умеръ сорока шести лѣтъ въ 1504 мъ г.

Въ талантъ Филиппино Липпи есть прекрасныя стороны, и въ нъкоторыхъ произведеніяхъ своихъ онъ выказывается первокласснымъ художникомъ, какъ напримъръ во фрескахъ капеллы Бранкаччи въ Карминѣ. Но есть работы его гораздо меньшаго художественнаго достоинства, которыя до такой степени наполнены орнаментами и декоративными мотивами, что онъ препятствують развитію композиціи, производять непріятную пестроту, а главное-удаляють глазъ зрителя отъ сюжета. Вазари хвалить его за многочисленные орнаментальные предметы, изображенные имъ въ его картинахъ, но нельзя не согласиться, что Филиппино Липпи злоупотребиль декоративными мотивами. Его можно упрекнуть также въ наклонности къ утрированію, къ развѣвающимся и скученнымъ драпировкамъ, отчего, особенно позднія его работы, получають что-то манерное. Онъ часто одбваль свои фигуры въ необыкновенные и фантастические костюмы, вслёдствіе чего нёкоторыя картины его имёють видь маскарада. По работамъ Липпи можно замътить, что онъ изучалъ памятники античнаго искусства, но всего болъе обращалъ внимание на декоративную сторону и бралъ изъ нихъ только орнаментальные мотивы. Передавая върно выраженіе лица, онъ не всегда, однако, одушевляетъ его той силой, какой требуеть духовное состояніе изображаемыхъ имъ людей. Вообще, нъжное, граціозное, тихое онъ представлялъ лучше сильнаго, энергичнаго. Нѣкоторыя фигуры его, какъ напримъръ ангелъ въ сценъ освобождения Петра изъ темницы, имъютъ невыразимую прелесть и производять впечатлёніе, неизгладимое даже и болѣе совершенными художественными произведеніями.

Въ сочиненіяхъ своихъ Филиппино Липпи выказываетъ себя мыслителемъ; анализъ души человѣка проведенъ у него довольно вѣрно, и если не всегда выдержанъ такъ положительно, какъ напримѣръ у Мазаччіо, то философская мысль почти постоянно просвѣчиваетъ въ его композиціяхъ.

# XXVI.

#### Беато Анджелико.

Измѣненіе въ пониманіи христіанскаго идеала, какъ результать пробужденія арійскаго ума, выразившееся въ религіозныхъ изображеніяхъ эпохи возрожденія, встрѣчало, разумѣется, больше сопротивленія въ монастырскомъ, чѣмъ въ свѣтскомъ искусствѣ. Монахиживописцы были, конечно, менѣе склонны къ принятію философскихъ идей, къ удаленію отъ освященныхъ временемъ традиціонныхъ формъ религіознаго искусства византійскаго стиля, вдохновленныхъ идеями католицизма семитическаго, чѣмъ свѣтскіе художники, болѣе подверженные вліянію новыхъ идей. Потому мы видимъ, что въ монастыряхъ Италіи монахи, въ эпоху возрожденія, облагороживая типы и усовершенствуя внѣшнія формы, художественные пріемы, технику, продолжаютъ писать священные сюжеты, повторяя въ нихъ мистическія идеи, преобладавшія въ предшествовавшія столѣтія въ средневѣковомъ религіозномъ искусствѣ.

Представителемъ подобныхъ художниковъ можно считать Fra Beato Angelico<sup>1</sup>). Заключенный въ свой монастырь, онъ былъ удаленъ отъ общаго увлеченія, отъ изученія древности, отъ гуманистическихъ стремленій, отъ того философскаго броженія, которое происходило въ умахъ Итальянцевъ его времени и выразидось введеніемъ философскихъ началъ въ религіозные сюжеты. Беато Анджелико остался въренъ средневѣковому семитическому воззрѣнію на христіанскій идеалъ, удержавшемуся въ монастыряхъ. Его священные образы почти постоянно на небъ, окруженные мистической атмосферой. Ни философскія идеи, ни изученіе души человѣка, ни земная обстановка не входятъ въ его сочиненія. Живопись его можно назвать просвѣтленной византійской манерой.

Беато Анджелико былъ монахъ доминиканскаго ордена, необыкновенно чистой жизни, большой благотворительности и искренной набожности. Онъ родился приблизительно въ 1387 г. въ Vicchio въ провинціи Муджелло и въ 1407 г. былъ принятъ въ монастырь св. Доминика въ Фіэзолѣ, близъ Флоренціи, принадлежащій доминиканскому ордену, гдѣ онъ получилъ имя Fra Giovanni; въ свѣтѣ онъ назывался Гвидо. Беато Анджелико умеръ въ Римѣ 68 лѣть оть роду въ 1455 году. Чрезъ пятнадцать лѣтъ послѣ его смерти къ имени его, Фра-Джіованни, восхищенные произведеніемъ его кисти, Итальянцы прибавили названія: beato-блаженный, и Angelico-ангелоподобный. Нельзя положительно сказать, кто былъ его учитель. Неизвѣстно даже-учился ли онъ живописи до вступленія въ монастырь; можетъ быть, онъ началъ свое артистическое воспитаніе въ школѣ миніатюристовъ, такъ какъ въ его работахъ есть постоянно что-то напоминающее миніатюру.

<sup>1)</sup> Crowe e Cavalcaselle Storia della Pittura in Italia;—Искусство Италія XV въка Вышеславцова.

Беато Анджелико жилъ вдали отъ міра и его искушеній, часто повторяя, что тотъ, кто хочетъ представлять двла Христовы, долженъ быть со Христомъ. Вазари пищетъ, что этотъ монахъ-живописецъ никогда не бралъ въ руки кисти не помолившись. Онъ могъ бы пріобрѣсти большія деньги своей кистью, но пренебрегь ими, говоря, что настоящее богатство состоитъ въ довольствъ малымъ. Никогда не могъ онъ писатъ изображеніе распятія не проливая слезъ.

Самыя замвчательныя работы этого живописца находятся въ бывшемъ монастыръ св. Марка во Флоренціи, который превращенъ теперь въ музей и гдъ собрано также нъсколько иконъ его, написанныхъ по дереву. Въ этомъ монастыръ жилъ Фра-Джіованни, и стъны его онъ украсиль многочисленными фресками. Прямо, противъ входной двери, Беато Анджелико изобразиль распятіе. Христось преисполненъ тутъ покорности судьбъ и самопожертвованія. Голова его немного наклонена на бокъ; твло не висить, а выпрямлено и не выказываеть страданій. У Беато Анджелико это не человѣкъ, а скорѣе Богъ на крестѣ, тѣло котораго не можетъ подвергаться страданіямъ смертныхъ. Въ византійскомъ искусствъ также изображали Христа на крестѣ нестрадающимъ и съ преобладаніемъ божественнаго начала надъ слабой натурой человъка <sup>1</sup>). Представлять искупленіе первороднаго гръха Богомъ, котораго мученія не могуть удручать до такой степени, какъ человѣка, совершенно въ характерѣ христіанства восточныхъ народовъ. У креста, на колъняхъ, обнимая его, изображенъ св. Доминикъ, основатель ордена; онъ глядить на Спасителя, и въ выражении лица, равно какъ во всякомъ движении его, отражается проникающая его скорбь. Линіи этой фигуры въ гарионіи съ линіями тёда распятаго Христа; вообще, эта группа преисполнена глубокаго чувства и способна потрясти зрителя.

Надъ дверьии, велущими въ зданіе, назначенное для помѣщенія странниковъ—foresterio—Беато Анджелико изобразилъ натуральной величины, по колѣно, двухъ доминиканскихъ монаховъ, принимающихъ Спасителя, который является имъ подъ видомъ богомольца; онъ держитъ въ рукахъ посохъ, и шляпа съ широкими полями виситъ за его плечами на спинѣ. Одинъ изъ монаховъ, не узнавъ Спасителя, добродушно беретъ его за руку и привѣтствуетъ, приглашая войти отдохнуть. Это вполнѣ привлекательная сцена, представленная съ большимъ художественнымъ смысломъ. Монахи радуются прибытію странника, которому могутъ оказать гостепріимство, и лица ихъ пріятно оживлены. Взоръ Спасителя преисполненъ доброты и кротости, а на юномъ, прекрасномъ лицѣ его выражена благодарность за оказываемое гостепріимство.

Въ другомъ распятіи, написанномъ Беато Анджелико на стёнё залы Канитула того же монастыря, изображено около 20 фигуръ въ натуральную величину. Образъ Спасителя туть тотъ же, какъ и въ первой, описанной выше, фрескѣ. По объимъ сторонамъ Христа распяты разбойники; раскаявшийся написанъ красивымъ молодымъ

<sup>1)</sup> Св. Римскія Катакомбы ч. 4, стр. 828 и 329.

человѣкомъ, тогда какъ на лицѣ упорствующаго въ грѣхѣ отражается состояніе его преступной души. Видно, что Фра-Джіованни непріятне было изображение нагого тёла послёдняго, и въ рисункъ его замътны неловкости. Тъло покаявшагося разбойника представлено лучше; но, разумбется, развитіе формъ туть далеко не такъ хорошо, какъ у Маваччіо. Превосходно переданы эпизоды этой драмы. Фигуры индывидуальны, движенія ихъ разнообразны; линіи имъють большую иягкость. Богоматерь падаеть безъ чувствъ; ее поддерживаютъ Марія, Мареа и апостоль Іоаннь. Эти фигуры составляють превосходную группу. При распятіи Христа присутствуеть Іоаннъ Креститель, нѣкоторые изъ апостоловъ, какъ напримъръ св. Маркъ-покровитель монастыря, -- съ Евангеліемъ въ рукахъ, чтобы записать повѣствованіе о смерти Спасителя; мы видимъ туть также святыхъ и мучениковъ, умершихъ нъсколько столътій послѣ Р. Х., какъ напримъръ блаженнаго Іеронима, изображеннаго старцемъ, смотрящаго съ набожнымъ восторгомъ на распятаго Христа, мучениковъ-Лаврентія, Козьму и Даміана; первые два-покровители фамиліи Медичи; они съ глубокимъ горемъ взираютъ на Спасителя; Даміанъ отворачивается отъ страшнаго зрълища и закрываетъ глаза. Св. Доминикъ стоить на колѣняхъ съ поднятой головой и распростертыми руками. Сцену эту пополняють св. Амвросій, въ епископскомъ облаченія, Августинъ, Францискъ, Бенедиктъ и другіе. Въ шестиугольникахъ, завлюченныхъ въ орнаменть, составляющій рамку, которая окружаеть всю фреску, представлены пророки и Сивилла Эритрейская. Внизу, ВЪ Круглыхъ медальюнахъ, написаны портреты замъчательныхъ лицъ изъ ордена Доминиканцевъ. Фреска эта исполнена съ большой тщательностью; детали переданы съ точностью; одежды падають просто, красивыми складками.

Въ верхнемъ этажѣ того же монастыря, на стѣнѣ корридора, ведущаго въ кельи. Беато Анджелико написалъ замѣчательное изображеніе Благовѣщенія. Фигуры тутъ немного меньше натуральной величины; Богородица представлена красивой, стройной, граціозной дѣвушкой; бѣлокурые волосы окружаютъ ея прекрасную головку. Вся фигура ея дышетъ скромностью и искрениостью. Она сидитъ на скамьѣ подъ красивымъ портикомъ, поддерживаемымъ легкими колонками; на ней плотно прилегающая свѣтлорозовая туника, сверхъ которой наброшенъ синій плащъ. Нѣсколько нагнувшись и сложивъ руки, она смотритъ на небеснаго вѣстника, который, нагибаясь и преисполненный почтенія, возвѣщаетъ Богоматери ея избраніе. Онъ въ розовой одеждѣ; крылья его раскрашены различными цвѣтами. На заднемъ планѣ цвѣтущій лугъ и деревья, отдѣляющіяся на голубомъ небѣ.

Этотъ же сюжетъ повторенъ Беато Анджелико на стёнё одной изъ келій того же монастыря. Но мистическое начало сцены Благовёщенія монахъ-живописецъ возвышаетъ еще болёе, изображая присутствующаго при ней доминиканскаго монаха Петра, мученика, который, набожно соединивъ руки для молитвы, взираетъ на происходящее. Богоматерь, скрестивъ на груди руки и держа книгу, пре-

клонила колъна на скамейку. Она нъсколько нагибаетъ голову и смотритъ съ умиленіемъ на ангела, стоящаго передъ ней въ той же позъ, какъ и въ предъидущей фрескъ. Сцена эта происходитъ и тутъ подъ портикомъ, поддерживаемымъ колонками.

Одна изъ лучшихъ фресокъ Беато Анджелико въ этомъ монастыръ изображаетъ Богоматерь съ младенцемъ Спасителемъ на рукахъ; она сидитъ на тронѣ, окруженная восемью святыми. Христосъ, очень красивый ребенокъ, держитъ въ лѣвой рукъ сферу и поднимаетъ правую.

Но совершенно въ харавтеръ идей Фра-Джіованни, это — сцена коронованія Богородицы Спасителемъ, изображенная имъ нъсколько разъ и между прочимъ на стънъ монастыря св. Марка. Христосъ, въ бѣлой мантін, величественнымъ, преисполненнымъ достоинства движеніемъ, обѣими руками, кладеть корону на голову матери, которая наклоняется скромно, почтительно скрестивъ руки на груди. Она также въ бълой одеждъ, падающей красивыми складками; лицо ея выражаеть полное блаженство. Сцена происходить на облакахъ и объ фигуры отдъляются на лучезарномъ небъ. У Христа прекрасный типъ; его поза величественна и спокойна. Одежды его составляють красивыя линіи и вполит соотвтствують благородному движенію тіла. Мистическое, религіозное чувство находить полное удовлетвореніе въ этой картинѣ. У Спасителя, равно какъ и у Богоматери, нътъ ничего матеріальнаго; это скоръе видъніе, чъмъ живыя тъла. Апостолъ Петръ, Оома Аквинский, св. Бенедиктъ, св. Францискъ, св. Доминикъ и Петръ-мученикъ изображены внизу присутствующими при небесномъ видъніи, стоя на колъняхъ. Они въ восторгѣ смотрятъ на Спасителя и Богородицу, поднимая руки. Этотъ мистическій сюжеть быль особенно любимь Фра-Джіованни и въ немъ какъ нельзя полнъе выказывались выступающія стороны его таланта. Подобныя сцены постоянно писались имъ лучше сюжетовъ, соприкасающихся съ міромъ дъйствительнымъ. Чъмъ больше мистическихъ началъ въ картинъ, тъмъ удачнъе исполнялъ ее Беато Анджелико.

На стѣнахъ того же монастыря Фра-Джіованни написалъ еще нѣсколько евангельскихъ сюжетовъ, какъ папримѣръ появленіе трехъ женъ муроносицъ у гроба Христа и поклоненіе волхвовъ. Тутъ лица отличаются той спокойной и нѣжной чистотой выраженія, которую придавалъ своимъ фигурамъ этотъ живописецъ. Въ сценѣ обожанія Богоматерью и Іосифомъ новорожденнаго младенца Спасителя, лежащаго нагимъ на землѣ, представленъ также и Доминиканецъ Петръмученикъ, на колѣняхъ, молясь, и какая-то святая, въ коронѣ, со сложенными руками. Въ глубинѣ—пещера и въ ней оселъ и быкъ у яслей. Наверху, надъ крышей навѣса, четыре ангела. Картина эта преисполнена религіознаго чувства и искренной набожности.

Срътение Господне изображено туть же, чрезвычайно граціозно. Симеонъ, почтенный старикъ, держить въ рукахъ спеленатаго младенца, Христа; лицо его сіяетъ радостью. Марія, какъ бы тревожась за сына, простираетъ руки, чтобы взять его обратно; ея симпатичный образъ невольно трогаетъ. Іосифъ, неся голубей въ корвинъ, съ умилениемъ взираетъ на эту сцену. Ее пополняютъ св. Екатерина сіэнская и Петръ-мученикъ, стоящіе на колѣняхъ. Сцена тайной вечери, изображенная Беато Анджелико также въ монастырѣ св. Марка, описана въ 4-й части Римскихъ Катакомбъ <sup>1</sup>). Почти въ каждой кельѣ монастыря, гдѣ жилъ Фра-Джіованни, есть его стѣнописи. Всв онѣ не имѣютъ одинакаго художе ственнаго достоинства; можетъ быть, тутъ слѣдуетъ видѣть работу его учениковъ. Многія изъ этихъ фресокъ, притомъ, пострадали отъ реставраціи и отъ времени. Нѣсколько разъ повторено въ нихъ распятіе со св. Доминикомъ на колѣняхъ, обнимающимъ основаніе креста.

Между иконами, написанными Беато Анджелико по дереву и собранными въ монастыръ San Marco, особенно замъчательна Мадонна della Stella, названная такъ по ввъздъ, изображенной надъ ея голо-, вою. Образъ этотъ небольшихъ размъровъ, находившійся прежде въ ризницѣ церкви Santa Maria Novella, написанъ съ пріемами миніатюрной живописи. Богоматерь стоить, держа младенца Спасителя на рукахъ; отъ головы до ногъ она покрыта голубой мантіей, падающей красивыми складками и окаймленной, равно какъ и ся красная туника, золотыми штрихами. Богородица эта, написанная на золотомъ фонѣ, отличается необыкновенной чистотою чувствъ и нъжнымъ характеромъ. Младенецъ Спаситель, въ красной туникъ, также украшенной золотымъ шитьемъ, припалъ къ матери, обнимая ее своими маленькими ручками. Голова его, равно какъ и Богоматери, окружена золотымъ сіяніемъ. Въ рисунвѣ есть, разумѣется, нѣкоторыя погрѣшности. Руки Мадонны нарисованы неудовлетворительно; то же самое можно сказать и о младенць Спаситель. Положение ногъ его неловко и онѣ слишкомъ коротки для туловища; но эти недостатки проподають, сглаживаются, увлеченные чистотою общаго выраженія, тагь что фигуры эти производять на зрителя впечатлѣніе небеснаго виденія, готоваго исчезнуть не касаясь земли. Кругомъ, на рамкв, восемь ангеловъ—той чистоты, которую умвлъ придавать этимъ безтълеснымъ созданіямъ только Беато Анджелико. Одни играютъ на музыкальныхъ инструментахъ, другіе вадять, третьи молятся или поклоняются Богоматери и Спасителю.

Одно изъ самыхъ лучшихъ, согласно Вазари, произведеній кисти Беато Анджелико, это — коронованіе Богоматери Спасителемъ, написанное по дереву для церкви св. Доминика въ Fiesole и находящееся теперь въ Луврскомъ Музев въ Парижѣ. Не смотря на то, что эта икона сильно пострадала, она еще можетъ оправдать восторженный отзывъ біографа итальянскихъ художниковъ возрожденія. Вѣнчаніе Богородицы Христомъ происходитъ тутъ среди сонма ангеловъ и святыхъ обоего пола. Блаженство отражается на ихъ лицахъ. На пределлѣ образа изображены сцены изъ жизни св. Доминика. Но эта живопись была попорчена и потомъ реставрирована.

Тотъ же сюжетъ изобразнать Беато Анджелико для церкви S. M. Nuova — теперь эта икона находится въ галерев Уффицій во Флоренція. Замъчательно въ ней выраженіе чистьйшаго релитіознаго экстаза, который проявляется въ каждой мальйшей подробности этой сцены.

1) CTp. 388.

Отъ верхней части картины идутъ блестящіе волотые лучи, распространяясь и составляя грунть иконы, такъ что туть, какъ обыкновенно у Фра-Джіовани, фигуры написаны на золотомъ фонъ, -- пріемъ, перенятый у Византійцевъ. Въ срединъ, на облакахъ, направо отъ Спасителя, сидитъ Богоматерь, скрестивъ на груди руки и нѣсколько наклоняясь; на ней голубой плащъ, устянный мелкими золотыми звѣздочками, покрывающій и ея годову. Спаситель также сидить на облакахъ; на немъ розовая туника и голубой плащъ. Онъ не коронуеть Богоматерь, а кладеть блестящій драгоцённый камень на ея вѣнецъ. Группу эту окружаетъ множество прекрасныхъ ангеловь; одни поють или играють на музыкальныхъ инструментахъ, другіе танцують кругомъ трона Спасителя; двое изъ нихъ кадять. Въ выраженіяхъ лицъ, въ движеніяхъ встхъ этихъ фигуръ проявляется религіозное восхищеніе. Внизу картины, направо и налѣво, изображены святые обоего пола, которые наслаждаются этимъ небеснымъ видъніемъ и сопровождающей его музыкой. На пределль, теперь удаленной отъ иконы, написано обручение Богоматери и ея успеніе. Рисуновъ этой живописи не представляеть большихъ недостатковъ и колоритъ свѣжъ и прозраченъ.

Въ церкви S. Trinita во Флоренции находилась прежде икона, на-, писанная Беато Анджелико, изображающая снятіе Спасителя со креста; впосявдствіи она была перенесена въ Академію Художествъ того же города. Въ этой картинъ типъ, размъры, формы и характеръ фигуръ, но особенно мертваго Христа, котораго ученики осторожно снимають со креста, удались лучше, чёмъ въ другихъ про-изведеніяхъ кисти Беато Анджелико. Точно также преисполнены чувствъ и выраженія мужчины и женщины, присутствующіе при исполненіи этого печальнаго дъла. На лицахъ ихъ отражается глубокая скорбь. Налѣво отъ креста изображены женщины, уничтоженныя горемъ, и среди нихъ Богоматерь на колѣняхъ, погруженная въ неизмѣримую тоску. Направо-толпа учениковъ; двое изъ нихъ печально разсматривають орудія страстей Спасителя. Общее выраженіе, однако, слишкомъ мягко, и чувствуется недостатокъ энергіи. Пейзажъ и городъ въ глубинѣ картины написаны съ погрѣшностями въ перспективѣ. Живопись эта пострадала отъ времени, но особенно отъ реставрацій, и до такой степени, что свѣжесть колорита была уничтожена, и пестрота замѣнила созвучіе красокъ. Замѣчательны туть также святые, неболышихъ размѣровъ, написанные на пиластрахъ рамки и пострадавшие меньше остальныхъ частей иконы. Это одно изъ самыхъ лучшихъ произведеній Беато Анджелико.

Также въ Академіи Художествъ во Флоренціи находятся небольшія картины, нанисанныя по дереву, Фра-Джіованни; онѣ украшали прежде дверцы шкафовъ ризницы церкви Sautissima annunziata во Флоренціи. Тутъ представлены сцены изъ жизни Спасителя и страшный судъ. Между ними особенно замѣчательны бѣгство въ Египетъ и погребеніе Христа, въ композиціи которыхъ видно вліяніе Джіотто. Достойна вниманія также сцена появленія Спасителя передъ первосвященникомъ. Образъ Христа прецсполненъ благородства. Перво-

Между изображеніями Богоматери съ ребенкомъ, окруженной ангелами и святыми, написанными Фра-Джіованни и имъющими постоянно одинъ и тотъ же небесный, чисто мистическій характеръ; осо-, бенно замѣчательно то, которое находится въ картинной галереѣ Уффицій во Флоренціи. Это-большой запрестольный образъ, имъющій форму триптиха; онъ былъ заказанъ Фра-Джіованни сообществомъ—arte—льняныхъ торговцевъ. Рисунокъ для рамы сдълаль Ghiberti. На внъшней сторонъ боковыхъ частей триптиха, составияющихъ дверцы большой средней части его, изображены апостолы Петръ и Маркъ; на внутренней-Іоаннъ Креститель и снова Маркъ, такъ какъ онъ былъ покровителемъ корпораціи, заказавшей эту икону. На средней части триптиха — Богоматерь, въ голубой мантіи и съ бѣлымъ покрываломъ на головѣ, сидить на престолѣ, на длинной, употребляемой византійцами, подушкъ; сверху падаетъ широкими складками золотая занавъсъ. Надъ головой Богородицы, окруженной нимбомъ, паритъ Св. Духъ подъ видомъ голубя съ сіяніемъ вокругъ головы. На колѣняхъ Мадонны, въ повелительной позѣ, стоитъ Младенецъ Спаситель; въ лѣвой рукѣ его сфера, а правой онъ благословляетъ. Голова его окружена нимбомъ, раздъленнымъ крестомъ. Мы видимъ тутъ царицу небесную; царскій, офиціальный характеръ ся опредъленъ какъ нельзя полнъе. Спаситель — маленькій властелинъ. Тавъ изображали въ византійскомъ искусствъ Богоматерь съ Христомъ Младенцемъ <sup>1</sup>). На краяхъ рамы изображены шесть небольшихъ ангеловъ съ каждой стороны; верхніе молятся, остальные съ музыкальными инструментами идуть по облакамъ; одипъ трубитъ, другой играеть на скрипкъ, третій бьеть въ тамбуринъ. Внизу, на пределлъ, покленение волхвовъ, проповъдь Петра и мученическая смерть апостола Марка. Прекрасны въ этой иконъ особенно ангелы. Они написаны, какъ и всъ другія фигуры триптиха, по золотому грунту; на нихъ длинныя, цвътныя туники, падающія до ногъ; лица ихъ врасивы, вдохновлены, движенія легки, градіозны. Это чисто небесныя видёнія; ничего лучшаго въ этомъ родё не писалъ ни Беато Анджелико, ни художники итальянскаго возрожденія послёдующихъ столѣтій. Неудивительно, что ихъ постоянно, до сихъ поръ, повторяють въ безчисленныхъ копіяхъ, разумъется болье или менье удачныхъ, которыя расходятся по всему свъту. Фигуры незначительныхъ размъровъ этой иконы исполнены лучше большихъ. Послъднія написаны съ пріемами миніатюрной живописи и со всею ея тонкостью, переданы поверхностно, что лишаеть ихъ жизни и энергіи. Вообще, Беато Анджелико, въ работахъ котораго видна очень часто кисть

1) См. Римскія Катакомбы ч. 4, стр. 324 и сявд.

миніатюриста, писалъ съ бо́льшимъ успѣхомъ фигуры небольшихъ размѣровъ, чѣмъ образы натуральной величины.

Въ картинахъ страшнаго суда Фра-Джіованни оказывается слабѣе, чѣмъ при изображеніи коронованія Богоматери, или Мадонны съ младенцемъ, окруженной ангелами, такъ какъ сцены энергическія не въ его характерѣ. Это мы видимъ, напримѣръ, въ страшномъ судѣ, представленномъ имъ и находящемся теперь въ Академіи Художествъ во Флоренціи. Особенно когда Беато Анджелико пишетъ грѣшныхъ и демоновъ, онъ оказывается вполнѣ несостоятельнымъ. Дьяволы его способны скорѣе смѣшить, чѣмъ пугать. Также въ сценахъ изъ страстей Спасителя палачи у него скорѣе сладки и нѣжны, чѣмъ ужасны, а воины въ страшной сценѣ избіенія младенцевъ— слишкомъ добры для подобнаго дѣла.

Беато Анджелико работалъ также въ соборъ города Орвіэто. Въ сводѣ одной изъ капедлъ его онъ написалъ страшный судъ. Спаситель тутъ, какъ и во всъхъ изображеніяхъ этого сюжета, написанныхъ Фра-Джіованни, представленъ грознымъ судьею; онъ сидитъ на облакахъ въ сіяніи, окруженный ангелами и взираетъ на гръшныхъ. Поднимая правую руку съ раскрытой дланью, Христосъ показываеть свою язву; лъвая рука его положена на земную сферу, опирающуюся на его колъно. Возлъ, въ томъ же сводъ, Беато Анджелико изобразиль толпу пророковь, пирамидальной группой, какь это мы находимъ на византійскихъ иконахъ. Тутъ мы видимъ одно изъ самыхъ грандіозныхъ произведеній живописца-монаха. Образы пророковъ благородны и величавы; лица ихъ скорѣе нѣжны, чѣмъ строги; позы преисполнены достоинства, драпировка одеждъ широка, колорить пріятень; въ исполненіи видна большая тщательность, кисть свободна. Нъкоторыя части описанныхъ фресокъ собора Орвіэто слабъе другихъ, но эти несовершенства объясняются тъмъ, что Фра-Джіованни помогаль туть ученикъего, тогда еще очень молодой и неопытный, но впослѣдствіи замѣчательный живописецъ - Benozzo Gozzoli.

Два раза Папы призывали Беато Анджелико въ Римъ; въ первый разъ Папа Евгеній IV поручилъ ему расписать капеллу въ церкви св. Петра, которая потомъ была разрушена, когда начали постройку новаго собора. Во второй разъ Беато Анджелико былъ призванъ въ Римъ Папой Николаемъ V для украшенія фресками капеллы св. Николая въ Ватиканъ. Сюжеты ихъ взяты изъ жизни двухъ мучениковъ-Стефана и Лаврентія. Первые написаны въ люнетахъ, вторые на ствнахъ капеллы. Въ стрвльчатомъ сводв потолка изображены 4 Евангелиста, величественно сидящіе на облакахъ съ ихъ символами, а въ аркахъ оконъ и дверей — учители церкви. Внизу фризъ, составленный изъ цвътовъ и плодовъ, среди которыхъ появляются ангельскія головки. Направо отъ входящаго изображено посвященіе святого Стефана въ діаконы. Стоя на колъняхъ, онъ смиренно, съ благочестіемъ принимаетъ отъ апостола Петра, нагибающагося въ нему съ выраженіемъ доброты на красивомъ лицѣ, чашу съ гостіей. Въ глубинѣ стоятъ шесть апостоловъ. Возлѣ св. Стефанъ раздаетъ милостыню бъднымъ. Въ люнетъ, надъ дверью, изображенъ этотъ святой, проповѣдующій народу и допрашиваемый совѣтомъ судей въ Іерусалимѣ; въ третьемъ люнетѣ, налѣво, его шествіе на казнь и мученическая смерть. Не смотря на то, что Беато Анджелико писаль эти фрески въ преклонныхъ лътахъ, —ему было тогда 60, —онъ выказалъ большую силу и энергію при ихъ исполненіи и кисть его вовсе не устаръла. Въ этой живописи не видно ни строгой величественности Джіотто, ни силы Мазаччіо, но нѣжность и религіозное чувство находять туть свое полное выражение. Въ сценъ раздачи милостыни святымъ Стефаномъ фигура его вполнѣ симпатична; онъ подаеть монету красивой, граціозной, но скромной женщинѣ, въ длинной, падающей хорошими складками, одеждь; она протягиваеть руку, опустивъ глаза; возлѣ нея стоитъ ребенокъ, поднимая ручку, чтобы также получить милостыню. Позади святого мы видимъ молодого духовнаго, читающаго списокъ бъдныхъ, которые должны получить подаяние. На заднемъ планъ изображенъ молящийся, со сложенными руками. Нъсколько лицъ мужчинъ и женщинъ приближаются въ святому для полученія милостыни. Впереди двѣ женщины, довольныя полученнымъ подаяніемъ, уходять, разговаривая; за ними идеть пожилой человъкъ. Фонъ картины составляють башни, другія зданія, деревья и голубое небо.

Въ сценъ проповъди св. Стефанъ стоитъ на небольшомъ возвышеніи, исчисляя по пальцамъ доводы своего ученія. Его слушаютъ женщины, сидящія на землъ, а позади ихъ стоятъ мужчины. Между женщинами есть граціозныя, задумчивыя, спокойныя фигуры, какъ нельзя болъ привлекательныя, но, можетъ быть, слишкомъ манерныя. Возлъ изображено появленіе Стефана передъ первосвященникомъ. Архидіаконъ, поднявъ руки, утверждаетъ истину въры Спасителя, тогда какъ судья, раздраженный его упорствомъ, грозно смотритъ на него, дълая вопросительное движеніе правой рукою и готовый произнести роковой приговоръ. Люди, окружающіе будущаго мученика, сочувствуютъ ему, какъ это видно по выраженію ихъ лицъ. Шествіе св. Стефана на казнь и его избіеніе каменьями болѣе слабаго исполненія, чъмъ предъидущіе сюжеты. Какъ всегда, Беато Анджелико не удалось представить сцены энергіи и ужаса.

По стѣнамъ капеллы Фра-Джіованни изобразилъ легенды изъ жизни св. Лаврентія. Въ живописи этой много общаго съ фресками, описанными выше. Папа Сикстъ II, сидящій на креслѣ, въ папскомъ облаченіи, посвящаетъ въ діаконы св. Лаврентія, стоящаго передъ нимъ на колѣняхъ, вручая ему чашу съ гостіей. Ихъ окружаютъ девять духовныхъ лицъ, въ церковныхъ облаченіяхъ. Одинъ несетъ кадило, другой книгу, третій чашу. Далѣе Сикстъ II вручаетъ св. Лаврентію, стоящему передъ нимъ на одномъ колѣнѣ, церковную казну для раздачи ея бѣднымъ. Сцена эта происходитъ въ церквя, а возлѣ—два воина выламываютъ дверь, чтобы войти въ храмъ; одинъ духовный изъ свиты папы съ удивленіемъ и испугомъ смотритъ въ эту сторону. Извѣстно, что Сикстъ II былъ застигнутъ солдатами императора Валеріана во время служенія въ часовнѣ надъ катакомбами и претерпѣлъ мученическую смерть. Обѣ эти фресын нѣсколько повреждены реставраціей.

Въ сценѣ раздачи милостыни св. Лаврентіемъ особенно живо представлена чистая и искренняя радость бѣдныхъ, получающихъ подаяніе. Святой, въ одеждѣ католическаго діакона, держитъ въ лѣвой рукѣ кошелекъ и, стоя передъ дверьми церкви, подаетъ милостыню калѣкѣ, подползающему къ нему. Съ обѣихъ сторонъ приближаются къ діакону нищіе, смотря на него съ довѣріемъ и радостью. Нѣкоторые изъ нихъ протягиваютъ руку, опираясь на костыль. Всего болѣе замѣтна тутъ женщина, скромная и печальная, несущая на рукахъ ребенка. Другая женщина ведетъ за руку мальчика. Прекрасны также двое дѣтей, забавляющихся между нищими и калѣками. Беззаботная игра ихъ составляетъ трогательный контрастъ съ картиной бѣдности и болѣзни, окружающей ихъ. Очень натураленъ и слѣпой на первомъ планѣ, шагающій, осторожно щупая палкой землю и стараясь подойти къ діакону.

Беато Анджелико, изображая религіозные сюжеты не мистическаго, а свътскаго характера, выказываеть также въ извъстной степени склонность къ изученію натуры человъка и его нравственныхъ состояній, къ философскому анализу. Это проявляется, напримъръ, въ вышеописанныхъ фрескахъ. Пробудившаяся арійская мысль коснулась, слъдовательно, нъсколько и монаха-живописца; но традиціи религіознаго искусства, освященныя временемъ, сдерживали его больше, чъмъ свътскихъ художниковъ.

Въ той же капеллъ Фра-Джіованни написалъ появленіе св. Лаврентія передъ Деціемъ, сидящимъ на возвышеніи, въ красивой нишѣ; въ лѣвой рукѣ у пего держава, а правой онъ указываетъ Лаврентію на орудія мученій, лежащія на землѣ, угрожая святому за его упорство. Позади обвиненнаго — римскіе воины и Іудеи; особенно замѣчателенъ тутъ юноша, стоящій налѣво отъ Деція; онъ отворачивается, соединяя руки, какъ бы осуждая несправедливый судъ, и на прекрасномъ и задумчивомъ лицѣ его отражается борьба, происходящая въ его душѣ. Возлѣ мы видимъ мученическую смерть св. Лаврентія. Но фреска эта сильно попорчена; отъ фигуры святого почти ничего не осталось. Натураленъ въ послѣдней сценѣ одинъ изъ палачей, шевелящій уголья и заслоняющійся рукою отъ жара.

Беато Анджелико выросъ и образовался въ особенной средѣ. Протесты противъ преобладающей въ то время любви къ античному искусству и античной литературѣ, противъ новыхъ идей, выходили тогда изъ его ордена. Доминиканецъ стараго закала, Джіованни Доминичи, изъ монастыря Santa Maria Novella, современникъ Беато Анджелико, смотрѣлъ на ученіе гуманистовъ какъ на искушеніе двявола; онъ энергически осуждалъ также упадокъ нравственной жизни духовенства и основалъ нѣсколько монастырей, именно: въ Фіззолѣ, Кортонѣ, Луккѣ, Пизѣ, на строгихъ началахъ. Дѣло Доминичи продолжалъ послѣ его смерти (1408) Антоніо Пьероцци, причисленный вшослѣдствіи къ лику святыхъ подъ именемъ св. Антонина. Это былъ протестъ семитическаго католицизма противъ введенія въ него арійскихъ философскихъ идей, пробудившихся въ итальяшскомъ обществѣ того времени. Въ концѣ столѣтія изъ монастыря св. Марка, находившагося въ самомъ центръ гуманизма и интеллектуальной, купучей, вмъстъ блестящей жизни флорентинцевъ, вышю то сильное, политическое и религіозное движеніе, враждебное новому духу времени, во главѣ котораго стоялъ 38-ми лѣтній доминиканскій монахъ Іеронимъ Савонарола. Всѣ культурныя начала, выработанныя освобождающимся умомъ Итальянцевъ этой эпохи, готовы были изчезнуть вслъдствіе его проповъдей. Это болье временной тріумфь семитическаго начала надъ арійскимъ въ католицизмѣ. Въ этой атмосферѣ, разумѣется уже заключавшей въ себѣ тѣ данныя, изъ которыхъ вышла реформа Савонаролы, развился талантъ Беато Анджелико. Онъ работалъ преимущественно для церквей и монастырей своего ордена, и украшаль ихъ своими фресками и иконами. Даже и сюжеты своихъ работь онъ любилъ брать изъ легендъ Доминиканцевъ, а когда не дълалъ этого, то изображалъ святыхъ доминиканскаго ордена, и всего чаще основателя его, въ сценахъ, взятыхъ изъ жизни Христа и Богоматери, чёмъ, какъ мы видёли, возвышалось мистическое начало его картинъ. Подобный пріемъ, встрѣчающійся въ византійскомъ искусствѣ и у первыхъ мастеровъ эпохи возрожденія въ Италіи, пропадаетъ, или, лучше сказать, встръчается гораздо ръже у живописцевъ послъдующихъ покольний.

Набожныя движенія души занимають постоянно главпое мѣсто во всѣхъ произведеніяхъ кисти Беато Анджелико. Высоты и чистоты его религіознаго чувства пе достигалъ ни одинъ изъ художниковъ возрожденія. Нѣкоторыя картины его можно прямо назвать осуществленной молитвой, — до такой степени онѣ проникнуты благочестіемъ, смиреніемъ и искренной набожностью. Мистическая религіозная поэзія оживляетъ и переполняетъ всѣ его художественныя созданія. Беато Анджелико выражалъ страданія души не сильными конвульсивными тѣлодвиженіями, не искривленіемъ лица, не энергическими порывами, а тихими проявленіями, выражающими вмѣстѣ съ большой печалью покорность волѣ Божіей, религіозное спокойствіе и теплую вѣру.

По работамъ Фра-Джіованни видно, что онъ мало обращалъ вняманія на усовершенствованія, происходящія въ его время въ живописи. Когда онъ перебхалъ изъ Фіэзоле во Флоренцію и поселился въ монастыръ св. Марка въ 1436-мъг., Мазаччіо уже не было въ живыхъ, Брунеллески воздвигалъ куполъ флорентинскаго собора, Гиберти работаль бронзовыя двери баптистерія и Донателло быль уже извъстенъ какъ хорошій скульпторъ. Но, принадлежа по складу своего ума къ другому времени, стоя ближе по одушевлявшимъ его религіозпымъ идеямъ къ среднимъ вѣкамъ, чѣмъ къ эпохѣ возрождения, традиціонныя формы и болѣе отсталую технику считаль онъ способнѣе выражать его набожныя стремленія, чёмъ новые образы и усовершенствованные пріемы, введенные этими художниками въ искусство возрожденія. Точно также и модели классическаго художества были мало способны выражать идеи монаха живописца. Можно даже сказать, что Беато Анджелико пренебрегаетъ нововведеніями, не изучаетъ натуру, удаляется отъ нея; она какъ будто бы не существуеть для него; изслъдованіе строенія тъла человъка его вовсе не занимаеть, и потому нагія фигуры въ его фрескахъ очень часто неудовлетворительны. Образы Фра Джіованни имѣють обыкновенно мало рельефа, они воздушны и означены скоръе духовно, чъмъ матеріально. Это небесныя видьнія, неимьющія тьла, скорье, чьмъ люди живые, чьмъ энергическія личности. Они превосходно передають религіозныя чувства, невозмутимое спокойствіе върующей души въ въчномъ блаженствъ и набожный восторгъ. Для выраженія всего эгого почти ненужно тъла. Но изображая свътскіе земные сюжеты, какъ напримъръ, сцены изъ жизни мучениковъ Стефана и Лаврентія, въ капеллъ св. Николая въ Ватиканъ, Беато Анджелико долженъ былъ выводить на сцену живыхъ людей; онъ потому усиливался приблизиться къ натурѣ и дѣлалъ это обратившись къ искусству Джіотто и Мазаччіо, въ которомъ эти данныя уже были развиты. Работы послъднихъ художниковъ, несомнѣнно, имѣли вліяніе на нѣкоторыя произведенія кисти Беато Анджелико; онъ также, но ръдко и съ извъстной сдержанностью, делается художникомъ возрожденія, аналистомъ души человъка и вводитъ земныя чувства въ священныя картины. Въ живописи, исполненной при этихъ условіяхъ, въ декоративныхъ частяхъ, у Фра Джіованни находишь даже мотивы, взятые изъ классическаго искусства, но это является какъ исключение.

Большую заботу о формъ, правда условной, большую тонкость въ исполневіи, свътлый, гармоническій колорить находимь мы въ живописи Беато Анджелико. Въ своемъ родъ, въ своей сферъ онъ достигаеть совершенства, и, можно сказать, неподражаемь, хотя въ его живописи находишь часто неправильности въ перспектикѣ и невърныя пропорціи между людьми и зданіями. Въ большей части произведеній своей кисти Фра Джіованни слѣдовалъ традиціямъ средневъкового искусства, но, разумъется, у него чаще чъмъ у итальянскихъ Византійцевъ встръчаешь прекрасныя формы и идеальные образы, свътлый, лучистый колорить и относительно болье полную моделировку. При всемъ этомъ, однако, работы Фра Джіованни, въ артистическомъ отношении далеко отстоятъ отъ произведений совре-менныхъ ему итальянскихъ художниковъ. Такъ напримъръ, у Мазаччіо перспектива върнъе; фигуры болъе мужественны и грандіозны; въ нихъ больше энергія, больше натуры; колоритъ его болѣе вѣренъ, болѣе силенъ, его свѣтотѣнь опредѣленнѣе; одежды шире и складки размърены болъе смълой рукою, чъмъ у Беато Анджелико. Посябдній, напротивъ, отличается мягкостью, нъжностью кисти, необыкновенной граціей чистыхъ непорочныхъ фигуръ, вполнѣ небеснаго характера. Его спеціальность — небо; спеціальность Мазаччіо-земной міръ.

Подобно Сіэнцамъ Беато Анджелико хорошо передаетъ мирныя и спокойныя событія, какъ напримъръ, изображеніе бъства въ Египетъ, поклоненіе Волхвовъ и тому подобные сюжеты; но когда онъ долженъ представлять движенія сильныя, энергическія, или сцены страстей, какъ напримъръ, избіеніе младенцевъ, или истязанія Христа, онъ оказывается несостоятельнымъ и граничитъ, вслъдствіе своей неловкости, съ наивнымъ, даже комическимъ; мы не находимъ тогда въ немъ того искуснаго художника, который проявляется намъ, когда онъ изображаетъ тихія религіозныя сцены и небесныя видѣнія. У Фра Джіованни попадаются и фигуры какъ бы взятыя изъ сіэнской школы; это можно объяснить тъмъ, что онъ, равно какъ и сіэнскіе мастера, вдохновлялся византійскими образцами и слѣдовалъ византійскимъ традиціямъ.

Don Lorenzo Monaco современникъ Беато Анджелико, и также монахъ, писалъ подобно Фра Джіованни, не удаляясь отъ традицій средневѣкового религіознаго искусства, но выражая идеи христіанства семитическаго болѣе прекрасными, свѣтлыми формами, чѣмъ наслѣдованныя отъ Византійцевъ. Не столь замъчательный, какъ Беато Анджелико по своему таланту и по силѣ композиціи, Донъ Лоренцо Монако, камальдулецъ монастыря degli Angeli во Флоренции, былъ бодъе извъстенъ какъ миніатюристь. Отъ фресокъ его ничего не сохранилось; но уцѣлѣло нѣсколько иконъ, написанныхъ по дереву, мало уступающихъ произведеніямъ кисти Фра Джіованни. Самая замѣчательная изъ нихъ, въ которой очень ясно проявляется взглядъ допъ Лоренцо на христіанскій идеаль и обнаруживаются его художественныя силы и всѣ особенности его стиля, находится теперь въ галерев Уффицій во Флоренціи. Это большой алтарный образъ 15 футовъ вышины и 12 ширины, раздъленный на три, кончающіяся на верху готической аркой части, большую центральную п цвѣ боковыя. Въ срединѣ изображено коронование Богоматери, которая въ бѣлой туникѣ, вышитой золотомъ, въ бѣлой мантіи и съ голубымъ покрываломъ на головъ, сидитъ на одномъ тронъ со Хриетомъ. Спаситель изображенъ въ красной туникъ и голубой мантія, онъ кладетъ на голову Богородицы корону. Лицо Мадонны, набожно сложившей руки, серьезное и нѣсколько испуганное, преисполнено умиленія. 16 ангеловъ окружаютъ великолъпный тронъ Спасителя и Богоматери; трое изъ нихъ кадятъ у подножія престола; въ 60ковыхъ частяхъ иконы изображены Апостолы, святые и пророки. Подобныя же фигуры, но небольшихъ размъровъ, написаны на пиластрахъ; на верху въ центральной части иконы является Спаситель съ серафимами; на боковыхъ раздълена сцепа Благовъщения; на одной Богоматерь, на другой ангелъ. Внизу на пределлъ изображены сцены изъ жизни св. Бернарда, рождение Христа и поклоненіе Волхвовъ.

Въ живописи Лоренцо Монако, въ формахъ и въ пріемахъ ея видно вліяніе Джіотто; но, разсматривая длинныя, худощавыя и изсколько манерныя фигуры монаха-живописца, невольно вспоминаешь сіэнскую школу. Рисунокъ его тщателенъ, чистъ и акуратенъ; композиція распредѣлена не безъ умѣнія; колоритъ свѣжъ и созвученъ; краски мягки, прозрачны и удачно слиты; одежды просторны, полны, складки широки и многочисленны; иногда онъ даже обременяютъ фигуру. Но въ работахъ донъ Лоренцо, какъ и Беато Анджелико. видны пріемы миніатюристовъ; въ описываемой нами иконѣ Лоренцо Монако, это всего замѣтнѣе въ живописи пределлы. Вообще манера его та же какъ и у Фра Джіованни, но не оттого, что первый подражалъ второму, а потому, что оба они работали подъ вліяніемъ однихъ и тѣхъ же условій, развились въ одной и той же средѣ. Еще нѣсколько иконъ, сохраняющихся въ церквахъ и музеяхъ Флоренціи, равно какъ и въ художественныхъ собраніяхъ различныхъ городовъ Европы, написалъ донъ Лоренцо постоянно въ томъ же стилѣ и съ тѣми же особенностями, какъ образъ, описанный выше. Но эти произведенія его кисти ниже, въ художественномъ отношеніи, коронованія Богоматери.

## XXVII.

#### Беноццо Гоззоли.

Монастырское искусство, представителями котораго, какъ мы видбли, являются два монаха-Беато Анджелико и донъ Лоренцо Монако-далеко не имѣло значительнаго развитія свѣтскаго религіознаго художества эпохи возрожденія, можно даже сказать, что оно не продолжалось, и лучшій изъ учениковъ Фра Джіованни-Бепоzzo Gozzoli — совершенно удаляется отъ манеры своего учителя, и изображаетъ священные сюжеты съ философской точки зрънія, какъ свътский художникъ. Ни одинъ изъ живописцевъ эпохи итальянскаго возрожденія не отошель такъ далеко отъ манеры, оть идей художника, въ мастерской котораго онъ началъ свое артистическое образование, какъ Беноццо Гоззоли отъ учителя своего-Беато Анджелико. Никто не удалялъ такъ высоко на небо религіозные сюжеты. какъ Беато Анджелико, и никто не приближалъ ихъ такъ близко къ землъ, какъ Беноццо Гоззоли. Онъ изображаетъ библейскія сцены съ изобиліемъ подробностей и эпизодовъ, выхваченныхъ изъжизни, окружавшей его, освѣщая свои сочиненія поэтическимъ чувствомъ и отыскивая самыя красивыя стороны природы для выраженія своихъ ндей. Мистическое начало, которое преобладаеть въ созданіяхъ Беато Анджелико, уменьшается въ картинахъ его ученика. Христіанскій идеаль понимается имъ уже другимъ образомъ; небесное сводится на землю, является со всѣми особенностями человѣческой натуры, такъ что по произведеніямъ кисти Беноццо Гоззоли, мы можемъ возстаповить пышную, богатую и разнообразную городскую и сельскую жизнь современнаго ему итальянскаго общества, отличавшагося своими утонченными вкусами, что придаеть особенный интересь его картинамъ.

Настоящее имя Беноццо Гоззоли было Беноццо di Lese; онъ родился во Флоренціи въ 1420 мъ г. и обучался живописи у Беато Анджелико. Извъстно, что онъ помогалъ своему учителю, когда Фра Джіованни писалъ фрески въ Орвіэтскомъ соборъ. Но прежде чъмъ изучать живопись онъ, какъ кажется, работалъ въ мастерской золотыхъ дълъ мастера, и былъ три года однимъ изъ помощниковъ Гиберти при отлитіи бронзовыхъ дверей флорентинскаго баптистерія. Въ первыхъ произведеніяхъ своей кисти, какъ напримъръ во фрескахъ Монтефалько 1), Гоззоли является подражателемъ Беато Анджелико. Тутъ онъ написалъ въ церкви св. Фортуната фрески, изображающія Благовѣщеніе и другіе религіозные сюжеты изъ жизни Богоматери. Въ церкви св. Франческо того же городка, на стѣнахъ хоровой канеллы, онъ изобразилъ сцены изъ жизни св. Франциска. окончивъ ихъ въ 1452-мъ г., а въ одной изъ боковыхъ капедлъ написалъ Мадонну на троить, четырехъ Евангелистовъ въ сводъ и другіе сюжеты, взятые изъ жизни св. Іеронима и св. Севастьяна. Въ нѣкоторыхъ изъ этихъ фресокъ онъ до такой степени слѣдуеть манеръ своего учителя, что ихъ можно принять за произведенія кисти Беато Анджелико; но вмъстъ съ религіознымъ направленіемъ Фра Джіованни, туть проявляются уже нѣкоторыя натуралистическія черты, которыя разовьются впослёдстви полнёе въ болёе позднихъ работахъ Беноццо. Фрески въ Монтефалько, однако, не лучшее изъ его произведеній; въ нихъ не выказывается еще таланть Беноццо Гоззоли, и мъстами замъчаещь спъшную работу. Есть фигуры холодныя, мало выразительныя; въ композиціи не достаеть души; рисунокъ относительно довольно правиленъ, колоритъ легокъ. Нъкоторые сюжеты, какъ напримъръ сцены изъ жизни св. Франциска, цъликомъ взяты у Джіотто.

Въ 1457-мъ году Беноццо Гоззоли основывается во Флоренціи; съ этого времени начинается особенно плодовитая и успѣшная дѣятельность его. Медичи поручили ему украсить фресками капеллу изъ дворца, теперь Palazzo Riccardi. Туть по тремъ стѣнамъ небольшой часовни онъ изобразилъ поъздъ Волхвовъ въ Виолеемъ. Эта прекрасная и живая картина написана съ больщимъ богатствомъ подробностей и эпизодовъ, въ красивой и веселой обстановкъ. Между скалами, по горному извилистому и поднимающемуся пути, двигается побздъ Волхвовъ. Свита ихъ состоить изъ прекрасныхъ юношей и взрослыхъ людей мужественной красоты; они въ парчевыхъ одеядахъ, верхомъ на красивыхъ, роскошно убранныхъ коняхъ. Оружіе ихъ украшено золотомъ. Пажи и слуги, одни верхомъ, другіе пѣшкомъ, несутъ соколовъ, ведутъ обезьянъ, леопардовъ. Старшій изъ царей съ длинной съдой бородой и привътливымъ, нъсколько улыбающимся лицомъ, въ одеждѣ на дорогихъ мѣхахъ, ѣдетъ на бѣломъ красивомъ мулъ, котораго ведетъ подъ уздцы слуга. Многочисленная свита слъдуетъ за старымъ Волхвомъ. Пять стройныхъ юношей, на красивыхъ коняхъ, держа въ рукахъ золотые кубки, бдутъ впереди его. Фонъ картины составляетъ скалистый пейзажъ; 10 вьющейся между скалами дорогъ спускаются съ горъ длинные ряды верблюдовъ и муловъ съ вьюками. Передовая часть потзда уже внизу, и прибывшіе слѣзаютъ съ коней. Ландшафтъ тутъ роскошенъ; средя зеленыхъ луговъ видны кустарники и группы различныхъ деревьевъ.

1) Небольшое мъстечко около города Фолинью.

Вся стѣна входной двери занята свитой другого царя. Красивый бълый конь гордо несеть его. Царь пожилыхъ лътъ; на головъ его родъ чалмы и корона. Задумчивое лицо его освъщено таинственнымъ ожиданіемъ; онъ сознаеть важность совершившагося событія, т. е. рожденія божественнаго младенца, искупителя первороднаго грѣха, которому онъ вдеть поклониться, и не обращая вниманія на пышный окружающій его міръ, предался своей думѣ. Одѣяніе его, точно такъ же, какъ и сбрун его коня, укращены золотомъ и драгоцънными каменьями. Вдали лъсъ и холмы; на возвышенностяхъ замки и города. На третьей стънъ изображенъ послъдній царь, въ еще болѣе богатой обстановкѣ, чѣмъ предъидущіе. Онъ также на бѣломъ конъ, котораго ведетъ подъ уздцы пажъ; впереди его два другіе пажа вдуть на коняхъ, держа приготовленные дары. На заднемъ планъ, съ одной стороны, изображена охота за дикой козою; съ другойопять написанъ потздъ нарядныхъ всадниковъ и вьючныхъ животныхъ, спускающихся по извилистому, горному пути. Нъкоторыя подробности во фрескъ переданы условно; скалы представлены какъ большіе камни; удачно изображены кони въ разнообразныхъ движеніяхъ и смѣлыхъ раккурсахъ. Между людьми туть есть портреты членовъ фамиліи Медичи, ихъ приближенныхъ и самого художника.

По боковымъ сторонамъ алтарной ниши изображено возвѣщеніе ангелами пастухамъ рожденія Спасителя. Налѣво молодой, красивый пастухъ, опершись на палку, наблюдаетъ за своимъ стадомъ. На первомъ планѣ очень удачно написанъ осликъ и возлѣ него пастухъ, совершенно равнодушный къ тому, что происходитъ. Направо мы видимъ стараго пастыря, быка и около него задумчиво сидящаго крестьянина. Въ глубинѣ, лѣсъ. Ангеловъ—вѣстниковъ радостнаго событія не видно; можетъ быть, они были написаны въ сводѣ капеллы. На двухъ боковыхъ алтарныхъ стѣнахъ, въ райскихъ садахъ изображены ангелы; одни изъ нихъ летятъ, другіе стоятъ на колѣняхъ, собираютъ цвѣты, поютъ или молятся; они въ богатыхъ одеждахъ; крылья ихъ расписаны блестящими радужными красками. Особенно красивы тутъ молящіеся ангелы; лица ихъ выразительны и вдохновенны. Задній планъ райскихъ садовъ составляютъ пейзажи Тосканы, холмы, зданія и деревья.

Въ 1464-мъ г. Гоззоли находится въ San Gemignano; туть въ церкви св. Агостина написалъ онъ довольно странную, по своему содержанію, фреску. Она изображаетъ св. Севастіана покровителя этого города, ходатайству котораго граждане San Gemignano приписывали избавленіе ихъ отъ чумы, свиръпствовавшей кругомъ. На верху является Богъ-Отецъ, окруженный ангелами; онъ пускаетъ стръду, предполагается чумовую. Ниже написаны Христосъ, показывающий свою рану въ боку, и Богоматерь, открывающая свою грудь; они, какъ кажется, не могутъ уменьшить гнъва Бога-Отца. Внизу стоитъ св. Севастіанъ, колоссальныхъ размъровъ, на пьедесталъ, спасающій жителей San Gemignano; ангелы разстилаютъ его плащъ, на который падаютъ стрълы, посылаемыя Богомъ-Отцомъ. Подъ плащомъ «тоятъ молящіеся граждане города. Стрълы ломаются и отлетаютъ отъ плаща святого. Этотъ странный сюжетъ, въроятно требуемый отъ художника жителями San Gemignano, не могъ вдохновить его, и въ исполнения этой фрески онъ оказывается ниже, чъмъ въ другихъ дошедшихъ до насъ его работахъ; между стоящими подъ плащомъ людьми есть характерныя головы и миловидныя женщины, группа дътей дышетъ свъжестью; но въ общемъ это художественное произведение не удовлетворяетъ и оставляетъ зрителя холоднымъ. Внизу написано распятие и съ каждой стороны его три медальйона съ погрудными изображениями святыхъ.

На стънахъ одной изъ капеллъ той-же церкви Беноццо Гоззоли написалъ сцены изъ жизни бл. Августина. Въ нихъ очень подробно разсказана въ картинахъ жизнь этого писателя церкви. Фрески туть расположены тремя рядами, и отдёлены другь оть друга коринескими пидастрами; нъкоторыя изъ нихъ очень попорчены. Зданія, представленныя на заднемъ планъ, разнообразны, богаты и написаны въ стилѣ возрожденія. Ландшафты также изображены очень тщательно. Драпировка фигуръ пластична и какъ будто бы подражаетъ статуямъ и барельефамъ. Между этими сценами особенно замѣчательна изображающая отца бл. Августина—Патриція—и мать его— Монику, отдающихъ сына учителю, который ласково принимаетъ мальчика, тогда какъ двое уже болѣе взрослыхъ учениковъ съ любопытствомъ смотрятъ на маленькаго новичка. Очень натурально представлена возлѣ школа мальчиковъ. Поѣздка Августина въ Римъ занимаетъ нъсколько картинъ. Одна изъ нихъ особенно обращаетъ на себя вниманіе зрителя, именно та, въ которой онъ изображень обучающимъ риторикъ въ Римъ, на красивой каведръ, окруженный слушателями. Фигуры туть очень хорошо распредѣлены; лица ихъ задумчивы, серьезны и отвѣчаютъ ихъ моральному состоянію; каждая голова индивидуальна. Умное и спокойное лицо Августина вполнъ привлекательно. Въ его образъ мы видимъ въроятно одного изъ ученыхъ гуманистовъ того времени, объясняющаго латинскій или греческій тексть своимъ слушателямъ.

Лучшее изъ сохранившихся въ этой церкви произведеній кисти Беноццо Гоззоли, это прибытіе блаженнаго Августина въ Миланъ. Тутъ соединены три дъйствія въ одной картинь: его пріъздъ, пріемъ св. Амвросіемъ, который ласково беретъ его за объ руки, в появление его передъ императоромъ Өеодосиемъ, окруженнымъ свитой. Прекрасное лицо Августина, въ первомъ изъ этихъ дъйствій, вполнѣ выражаетъ душевное состояніе этого мыслителя, которыя долго отыскивая истинную вѣру принадлежалъ къ различнымъ сектамъ и наконецъ прібзжаетъ къ св. Амвросію, озабоченный той же мыслью, чтобы сообщить ему свои сомнѣнія и узнать отъ него путь въ спасенію. То же самое можно сказать и о лицъ бл. Августина въ сценѣ приближенія его къ Милану; онъ ѣдетъ верхомъ со свитой, почтительно слёдующей за нимъ; вдали виденъ городъ. По всей картинѣ разлито что-то спокойное, задумчивое и вмѣстѣ таинственное. Фреска, изображающая св. Амвросія въ бесъдъ съ Августиномъ, къ несчастію очень попорчена, но по тому, что отъ нея сохранилось, видно, что объ фигуры были преисполнены благородства, и лица ихъ выразительпы и продуманы. Вполнъ идиллическаго характера картина, въ которой бл. Августинъ представленъ въ саду, погруженный въ чтеніе посланія св. Павла. Въ сценъ погребенія Августина—фреска также довольно хорошо сохранившаяся—очень живо представлено горе присутствующихъ.

Вскоръ послъ окончанія работь своихъ въ S. Gemignano Беноццо-Гоззоли быль призвань въ Пизу, чтобы окончить украшение Сатposanto фресками. Контрактъ съ нимъ былъ заключенъ 14-го мая 1469 го г. Въ 22-хъ большихъ картинахъ изобразилъ онъ главныя сцены изъ Ветхаго Завъта, въ разнообразной и богатой обстановкъ флорентинской жизни его времени. Необыкновенно граціозно и живо представлено туть собирание винограда и давление его со всёми подробностями этой сельской, веселой работы. Красивые юноши, граціозныя дёвушки и игривыя дёти оживляють всю сцену. Направо отъ зрителя написанъ фасадъ дворца, въ стилъ возрожденія; задній фонъ составляють холмы, и на нихъ видны загородные дома. На первомъ планѣ, среди фруктоваго сада, написана бесѣдка изъ виноградныхъ лозъ – pergolato; – приставивъ лъстницы, юноши срываютъ висящія въ изобиліи виноградныя кисти, наполняють ими корзины, которыя передають граціознымъ дёвушкамъ, стоящимъ внизу. Послёднія несуть ихъ на головѣ и бросають виноградъ въ чанъ, въ которомъ стоить красивый молодой человъкъ и давитъ грозды погами, какъ это до сихъ поръ дълается въ Тосканъ. Сокъ течетъ въ чашу стоящую внизу. Это очень върная картина жатвы винограда въ Италіи. Можетъ быть, позы нѣкоторыхъ дѣвушекъ немного манерны, но это едва замѣтно. Ной стоить нъсколько впереди; къ нему прижались два маленькіе внука, испуганные лаемъ собаки; одного изъ нихъ онъ ободряетъ кладя руку на его голову. Два другіе ребенка сидять на земль; они также испугались лающей на нихъ собаки. Птицы летаютъ и клюютъ упавшіе грозды. Направо представленъ снова Ной держа золотой кубокъ; возлѣ него стоитъ его жена съ красивой вазой въ рукахъ. Лъвъе патріархъ изображенъ уже бросившимъ одежду и спящимъ подъ портикомъ своего дома; надъ нимъ подсмъивается Хамъ; Іафетъ, отвернувшись, прикрываетъ наготу отца; женщины окружають эту группу: одна изъ нихъ дълаеть видь, что стыдливо закрываеть глаза рукою, но въ то время же съ любопытствомъ лукаво смотритъ на Ноя черезъ раздвинутые пальцы. Пизанцы прозвали её: la Vergognosa di Pisa — стыдливой Лизанкой.

Всё другія композиціи представлены съ необыкновеннымъ богатствомъ подробностей, взятыхъ изъ жизни, окружавшей художника, отчего главному сюжету дано незначительное мѣсто. Такъ напримѣръ, проклятіе Хама написано въ сторонѣ и занимаетъ мецьше половины картины, а все остальное пространство занято второстепенными группами. Старца Ноя окружаютъ его дѣти, внуки и правнуки; онъ сидитъ подъ портикомъ въ своемъ саду и произноситъ роковое слово, указывая правой рукою на преступнаго сына, а лѣвой дѣлая жестъ отверженія. Опечаленный Хамъ стоитъ передъ нимъ

опустя голову и сложивъ руки. Жена Ноя сидитъ возлѣ него и въ изумленіи разводить руками. На лицахь и въ движеніяхъ мужчинь и женщинъ представленныхъ кругомъ отражаются ихъ смущеніе в печаль. Всѣ они поражены и серьёзны. Содроганіе пробѣгаеть по всей группѣ и сообщается зрителю; драматизмъ дъйствія возвышается еще болье игрою дътей, беззаботно забавляющихся у ногъ Ноя. Рядомъ представленъ обыкновенный ходъ жизни. У колодца расположились крестьяне, крестьянки съ ихъ дътьми. Животныя идуть пить. Красивая дъвушка несетъ на головъ вазу и ведетъ за руку ребенка; мужчины и женщины уходять въ открытыя ворота; молодые люди, одътые какъ и всъ другія фигуры, представленныя туть, въ итальянское платье временъ художника, собираются на соколиную охоту; дѣти играютъ съ собавами; птицы летаютъ; на крышѣ дома двъ дъвушки удивляются павлину, распустившему свой великольпный хвостъ. Вдали красивый пейзажъ, холмы, на нихъ замки, вилы, различныя деревья и т. д.

Вавилонская башня воздвигается такъ, какъ строили Итальянцы во времена Беноццо Гоззоли, со всёми подробностями этого дёла. Очень натурально представлены трудящіеся около зданія; съ двухъ сторонъ изображена толпа зрителей; среди нихъ есть портреты фамиліи Медичи и другихъ извъстныхъ лицъ того времени, въ національныхъ костюмахъ. Вдали видны различныя постройки и между ними можно различить Траяновскую колонну, находящуюся въ Рамѣ, и башню муниципальнаго флорентинскаго дворца—Palazzo della Signoria.

Въ сценахъ изъ жизни Авраама и Лота есть прекрасные пейзажн и эпизоды, впадающіе въ жанръ. Хорошо написаны лошади, собаки и сюжеты пастушеской жизни. Не такъ удачно представлено сраженіе Авраама съ царями; тутъ можно замѣтить нѣкоторую спутанность. На воинахъ средневѣковые костюмы.

Много живыхъ фигуръ, преисполненныхъ достоинства, написалъ Беноццо Гоззоли въ сценахъ исторіи Агари: суда ея, изгнанія съ Измаиломъ въ пустыню и появленія ей ангела. Авраамъ постоянно имѣетъ степенный и важный видъ. Агарь также представлена въ благородныхъ позахъ. Три ангела, являющіеся Аврааму, составляютъ замѣчательное произведеніе кисти Беноццо. Къ несчастію голова одного изъ нихъ пропала. Сцена эта преисполнепа наивной простоты; Сара смотритъ изъ палатки и смѣется. Менѣе удовлетворяютъ насъ пожаръ Содома и бъгство Лота со своимъ семействомъ. Толпы людей на улицахъ представлены не натурально, фигуры скучены, спутаны; жена Лота, послѣ превращенія ея въ соляной столбъ, напоминаетъ античную статую и, вѣроятно, скопирована съ какой-нибудь фигуры матроны.

Прекрасно представлено приношеніе въ жертву Исаака Авраамомъ. Патріархъ идетъ вмѣстѣ со своимъ маленькимъ сыномъ, неподозрѣвающимъ своей участи, на гору, и около нихъ осликъ, нагруженный всѣмъ нужнымъ для этого страшнаго дѣла; все это составляетъ трогательную картину. Возлѣ, Авраамъ представленъ снова, указывая путь на гору сыну, который самъ несетъ дрова. Лицо патріарха,

въ слёдующей картинѣ, уже поднимающаго мечъ надъ сыномъ, и смотрящаго вверхъ, выражаетъ покорность и вмѣстѣ сожалѣніе.

Еліазара, которому даеть пить Ревекка у колодца, окружають нѣсколько граціозныхъ дѣвушекъ, пришедшихъ за водой, неся кувшины на головѣ. Картина эта полна идиллической прелести. Свадьба Исаака и Ревекки представлена съ пышной итальянской обстановкой ХV-го ст. и съ многочисленнымъ количествомъ фигуръ. Эта фреска можетъ дать намъ понятіе о пиршествахъ, происходившихъ во Флоренціи въ этотъ блестящій періодъ ея существованія. Въ сценѣ рожденія Іакова и Исава изображена внутренность богатаго итальянскаго дома того времени. Обрученіе Іакова и Рахили происходить среди пляски юношей и молодыхъ дѣвицъ, въ необыкновенно красивомъ ландшафтѣ. Привлекательные пейзажи Тосканы и сельскія сцены представлены также и въ другихъ библейскихъ сюжетахъ, написанныхъ тутъ Беноццо.

Въ двухъ картинахъ, заключающихъ каждая нѣсколько дѣйствій, изображена исторія locuфа съ значительнымъ количествомъ портретовъ и жанровыхъ сценъ, съ ландшафтными и архитектоническими задними планами, вообще съ бельшимъ разнообразіемъ и въ богатой обстановкѣ. Очень много натуры и правды, особенно въ картинахъ, изображающихъ locuфа въ Египтѣ. Далѣе въ шести фрескахъ, впрочемъ очень попорченныхъ, представлена исторія Моисея: его воспитаніе при дворѣ Фараона, первыя чудеса совершонныя имъ и т. д. Эти сюжеты паписаны въ томъ же стилѣ какъ и предъидущіе, т. е. съ богатствомъ обстановки и жанровыми сценами. Во фрескѣ, изображающей Фараона, преслѣдующаго Іудеевъ, въ красивомъ и игривомъ, черномъ ландшафтѣ, виденъ вдали городъ Пиза съ его башнями, соборомъ и наклоненной колокольней—-campanile.

Надъ входомъ въ капеллу Бенноццо Гоззоли изобразилъ поклоненіе царей. Они прибыли по горной дорогѣ на лошадяхъ, окруженные многочисленной свитою. Уже два Волхва слѣзли съ коней и преклонили колѣни передъ младенцемъ, котораго держитъ Богоматерь. Лицо ея пропало. Позади Богородицы Іосифъ и ангелы. Тутъ снова богатство костюмовъ, украшеній, многочисленность фигуръ и красивый ландшафтъ. Подъ этой фреской написано Благовѣщеніе, слабѣе, чѣмъ остальные сюжеты.

Всего полнѣе талантъ Беноццо Гоззоли выразился въ его многочисленныхъ фрескахъ, но онъ написалъ также нѣсколько алтарныхъ иконъ. Одна изъ нихъ, изображающая Мадонну на тронѣ, находится теперь въ Лондонѣ въ National Gallery: она была написана для монастыря San Marco, въ подражаніе манерѣ Беато Анджелико, согласно желанію монаховъ. Чувства тутъ однако рѣзче выражены, чѣмъ у Фра Джіованни, и замѣтны реалистическія черты. Колоритъ свѣтелъ, тепелъ, техническая сторона отличается тщательностью, и ни въ одной изъ иконъ Беноццо Гоззоли не достигла она такой выработанности, какъ тутъ.

Годъ смерти этого художника нельзя положительно опредблить; мы знаемъ документально только то, что въ 1497-мъ г. онъ еще жилъ

и находился во Флоренціи, вѣроятно въ слѣдующемъ году онъ умеръ. Беноццо Гоззоли писаль съ большою легкостью, но рисуновъ у него иногда довольно жостокъ и натянутъ; дица второстепенныя и появляющіяся въ эпизодахъ имбють холодное выраженіе, и движенія ихъ не вполнъ свободны. Въ размърахъ его фигуръ встръчаешь погръшности; не всегда изображаетъ онъ правильно людей для того мъста въ которомъ онъ ихъ помъщаетъ. Деревья, но въ особенности скалы, у него часто написаны условно. Напротивъ, очень удачно, близко въ натурѣ и лучше своихъ предшественниковъ Паоло-Уччелли и Пезелли, писаль онъ звърей, лошадей въ различныхъ положенияхъ, собакъ и другихъ животныхъ, распредѣляя ихъ съ большою щедростью въ свои сочиненія. Люди, изображаемые имъ, обыкновенно красивы, стройны; между женщинами есть привлекательные образы. Ангелы у него также прелестны, и если не имъють небесной чистоты жителей неба Беато Анджелико, то одарены земною красотой вполнъ очаровательной. Движенія главныхъ фигуръ, на которыя Беноццо Гоззоли обращалъ больше вниманія, чъмъ на второстепенныя, довольно натуральны и оживлены; но сочлененія и оконечности рукъ и ногъ переданы обыкновенно слабъе, чъмъ самое туловище.

Беноццо Гоззоли въ своихъ произведеніяхъ, такъ сказать, наслаждался жизнью и натурой, радовался ихъ веселыми проявленіями: съ такою любовью, съ такою щедростью и изобиліемъ наполняеть онъ свои религіозныя сочиненія прявлекательными, разнообразными картинами природы и жизни счастливой, веселой, богатой. Онъ никогда не упускаеть случая представить танцующихъ, веселящихся и занятыхъ нетрудными сельскими работами, — однимъ словомъ, наслаждающихся жизнью. Набожныя стремленія, разумъется, проявляются въ его священныхъ сюжетахъ, но они выражаются образами живыми и прекрасными, въ разнообразной, веселой и игривой обстановкъ. Ландшафты его состоять обыкновенно изъ садовъ, фруктовыхъ деревьевъ, воообше природы обработанной; на заднемъ планъ холмы и на нихъ виллы-пейзажъ Тосканы. Зданій постоянно очень много въ его картинахъ, иногда они даже нагромождены, но почти всегда 10рошаго стиля и въ орнаментахъ ихъ проявляется много вкуса; архитектурные мотивы полны и разнообразны. Онъ пишеть ложи, портики, лестницы, арки и балконы, все во вкуст возрожденія. Втроятно, онъ былъ бы очень хорошій архитекторъ, если бы посвятилъ себя строительному искусству.

Но не слѣдуеть предполагать, что Беноццо Гоззоли—на работы котораго имѣли гораздо больше вліянія произведенія Фра Филиппо Липпи и Сандро Боттичелли, чѣмъ картины его учителя Беато Анджелико—не былъ мыслитель, а только поверхностный декораторъ, запятый одною внѣшпостью, и что богатая обстановка и введеніе имъ въ свои сочиненія разнообразныхъ эпизодовъ, иногда вовсе не касающихся сюжета композиціи, препятствовали выраженію мысли. Идеи пробѣгаютъ по всѣмъ произведеніямъ его кисти, и если даже не захватываютъ всѣ части сочиненія, то выражаются съ большою полнотою и рельефностью. Подробности у него не вредятъ до такой

степени самому сюжету, чтобы затмить его. Мысль у Беноццо Гоззоли сосредоточивается въ главныхъ образахъ, какъ напримъръ въ лицахъ Волхвовъ, во фрескъ поклоненія ихъ младенцу Спасителю; въ лицъ бл. Августина, въ сценахъ взятыхъ изъ его жизни и т. д. Этп образы у него всегда глубоко продуманы и выражаютъ какъ нельзя полнъе всъ оттънки ихъ нравственнаго состоянія. Благородное и прекрасное лицо бл. Августина всегда проникнуто мыслью, задумчиво, и иногда невольно возбуждаетъ сочувствіе. Уже только одинъ образъ второго изъ Волхвовъ, въ капеллъ Pallazzo Riccardi, и особенно гамлетовскій типъ лица бл. Августина въ сценъ пріъзда его въ Миланъ, въ церкви посвященной ему въ San Gemignano, или напримъръ сцена проклятія Хама въ пизанскомъ Camposanto, могутъ свидътельствовать, что Беноццо Гоззолли думалъ, когда писалъ свои фрески, а не имълъ въ виду только одно представленіе современной ему жизни.

Въ пизанскомъ Camposanto мы наглядно можемъ видѣть, до какой степени измѣнилось понятіе о христіанскомъ идеалѣ у Итальянцевъ въ продолжение одного въка, и сколько новыхъ идей вошли въ ихъ върование, — измънение, выразившееся, какъ нельзя полнъе, въ религіозномъ искусствѣ этой эпохи. Съ одной стороны на стѣнахъ Сашposanto мы видимъ картины въ характеръ средневъкового семитическаго христіанства: сцены страшнаго суда, наказанія грѣшниковъ, ихъ отчаяние, прекрасныхъ, но неумолимыхъ исполнителей небесной воли; безобразныхъ и ужасныхъ демоновъ; аскетическую жизнь пустынниковъ, труды, которые они на себя налагають для убіенія плоти, терзанія, которымъ они себя подвергаютъ, чтобы избъгнуть искушенія дьяволовъ, и наконецъ грозное изображеніе торжества смерти, ничего не щадящей. Противъ этихъ картинъ, на другой ствнъ изображены священные сюжеты въ живой, веселой, привлекательной обстановкъ; все неумолимое, грозное и страшное исключено изъ этихъ сценъ. Идея выражается прекрасными образами, траціозными фигурами, встми привлекательными сторонами жизни. Нельзя сказать, что религіозное чувство уменьшилось въ продолженіе этого стольтія; оно такъ же искренно въ первыхъ картинахъ какъ и во вторыхъ, по только характеръ его измѣнился и принялъ болѣе философскій оттѣнокъ. Не то ли различіе находимъ мы въ христіанскомъ первоначальномъ искусствѣ, между живописью катакомбъ и мозаиками средневъковыхъ церквей? Во фрескахъ подземныхъ христіанскихъ кладбищъ, написанныхъ въ періодъ преобладанія арійскихъ началъ въ христіанствъ, Спаситель изображается добрымъ пастыремъ, заботливо несущимъ овцу къ стаду, пасущимъ его у свѣтлаго источника, на зеленомъ лугу, играя на свирѣли; напротивъ, послѣ отраженія восточныхъ семитическихъ элементовъ въ религіозныхъ идеяхъ римскихъ христіанъ, Спаситель является царемъ небеснымъ, грознымъ судьею, окруженнымъ, святыми, какъ царедворцами, и ангелами, какъ стражей. Это начало той эпохи, которая окончилась освобожденіемъ арійскаго ума, и потому измѣненіемъ христіанскихъ идеаловъ въ періодъ возрожденія.

### XXVIII.

#### Данте и его вліяніе на искусство итальянскаго возрожденія.

Мы уже нёсколько разъ встрёчали, въ произведеніяхъ итальянскихъ мастеровъ возрожденія, фигуры и сцены, вдохновленныя поэмой Данте; мы будемъ находить ихъ и въ работахъ художниковъ послёдующихъ столётій. Вліяніе Божественной Комедіи на композиціи нёкоторыхъ живописцевъ и скульпторовъ той эпохи несомнённо; оно видимо проявляется для всякаго, ознакомившагося съ поэмой Данте. Явившись въ началѣ культурной эпохи, подобно Иліадѣ, Божественная комедія столь же искренная, столь же безъискусственная и неподдѣльная какъ поэма Гомера, точно такъ же какъ и послѣдняя, дала безчисленное количество сюжетовъ художникамъ слѣдующихъ вѣковъ.

Но Данте, чья колосальная фигура является на зарѣ возрожденія, стоить одною ногою въ прошедшемъ, принадлежа ему болѣе, чѣмъ новому времени. Схоластика проникаетъ въ его поэму. Онъ еще не отдѣлился отъ средневѣковой почвы; на ней основывается его развитіе, хотя и съ сильнымъ проявленіемъ индивидуализма. Данте вдохновляла, оживляла мысль славы, безсмертія его имени. Эта мысль обладала многими умами въ эпоху возрожденія п имѣла свое основаніе въ воскресеніи классической культуры, въ подражаніи героямъ и великимъ людямъ Рима и Греціи, среди которыхъ преобладало также желаніе обезсмертить свое имя.

Подобно многимъ современникамъ его, Данте былъ также поклонникомъ классической древности. Онъ преисполненъ уваженія къ Виргилію, который водитъ его по аду и чистилищу, обращаясь къ нему постоянно, какъ къ учителю. Данте понималъ, что латинскій языкъ магистральнѣе, величественнѣе популярнаго языка его времени, т. е. итальянскаго, тогда еще не сформированнаго окончательно и не выработаннаго. Извѣстно, что онъ началъ писать Божественную Комедію латинскимъ гекзаметромъ. Если онъ обратился къ итальяпскому языку, то это, вѣроятно, потому, что хотѣлъ быть понятымъ большимъ числомъ соотечественниковъ. Любовь къ древности и стремленіе къ средневѣковымъ идеаламъ соединились въ поэмѣ великаго Флорентинца. Во всякомъ случаѣ, ни одно изъ литературныхъ произведеній среднихъ вѣковъ не удѣлило такого значительнаго мѣста античному міру, какъ Божественная Комедія, чѣмъ Данте, не сознавая этого, наносилъ значительный ударъ средневѣковой культурѣ.

Не смотря на все это, Данте въ своихъ идеяхъ постоянно сходастикъ и средневъковой человъкъ.

Но, уже въ слъдующемъ послъ этого поэта поколънія, ядеалы среднихъ въковъ оставляются. Петрарка, напримъръ, принадлежитъ возрожденію болье, чемь Данте; можно даже сказать, что вь своихъ сочиненіяхъ и письмахъ онъ является первымъ, по времени, писателемъ этой эпохи <sup>1</sup>). Не имъя поэтической силы Данте, гораздо менње его оригинальный, онъ, однако, внесъ большую сумму идей въ культуру возрождения, чъмъ пъвецъ Божественной Комедии. Петрарка удалился оть средневёковой нетерпимости, монашества, оть схоластики; онъ презираетъ послъднюю и даетъ ей самыя обидныя названія, также и вслёдствіе ея варварскаго языка. Онъ предугадываетъ, что литература сдълается новой силой въ обществъ. Все соединяется у него съ необыкновенной любовью, можно даже ОTE сказать съ фанатическимъ чувствомъ, къ датинскимъ писатедямъ, которыхъ этоть поэть постоянно изучалъ всю свою жизнь, отыски вая въ ихъ сочиненіяхъ подтвержденія своихъ выводовъ и убъжденій. Распространеніе классической цивилизаціи въ народъ итальянскомъ казалось ему необходимымъ для его прогресса. Петрарка желалъ воскресить культуру Римлянъ, даже и ихъ политику. Идеалъ его-Цицеронъ; ему и Виргилію онъ воздавалъ чуть ли не божескія почести. Петрарка искаль по библіотекамь монастырей древнія рукописи; очень немногіе изъ классическихъ писателей были извъстны въ то время, и то по неполнымъ, невърнымъ списнамъ. Надо было открывать, сличать, комментировать.

Такимъ образомъ, послъ въкового усыпленія умовъ въ средніе въка, пробужденіе ихъ выразилось въ Италіи обращеніемъ взоровъ на классическую литературу и искусство; ими восторгались. Явленіе это вполнъ понятно; пробуждающійся арійскій умъ Итальянцевъ долженъ былъ имъть естественное влеченіе къ культуръ, выработанной ихъ предшественниками въ Италіи, Арійцами, на арійской почвъ.

Изученіе классиковъ ведеть Петрарну къ освобожденію мысли. Онъ заговориль обо всемъ свободно, и писаль объ исторіи, археологіи, философіи, о странахъ, о народахъ и, можетъ быть, о слишкомъ многомъ и слишкомъ много, но постоянно съ новой точки зрѣнія. Натура у него, въ первый разъ, получаетъ свое собственное значеніе и, подобно тому, какъ уже у первыхъ живописцевъ эпохи возрожденія, вмѣсто золотого мистическаго грунта, задній планъ составляютъ игривые пейзажи, такъ у Петрарки, вмѣсто схоластическаго отверженія природы, какъ начала грѣховнаго, является любовь къ натурѣ и изученіе ея. Отъ мистицизма Петрарка переходитъ къ міру дѣйствительности, къ независимому собственному сужденію. Онъ отвергъ помощь или, лучше сказать, узы схоластики, которыя до того времени связывали умы, и пошелъ свободно, не опираясь на ея выводы. Онъ осмѣлился возстать противъ безграничнаго авторитета

<sup>1)</sup> Die Wiederbelebung des classischen Alterthums, von Georg Voigt, Berlin, 1880. 2. B.

Аристотеля, идола среднихъ въковъ, что подняло его выше предразсудковъ въка. Онъ возстаетъ противъ сходастики и Аристотеля также во имя прекрасныхъ формъ и настоящаго красноръчія, которыя онъ не находитъ въ сходастикъ и у Аристотеля, знакомаго ему-такъ какъ онъ не зналъ греческаго языка-по плохимъ лишь нереводамъ.

Вообще, можно сказать, что Петрарка быль болье ученый, чъмь набожный человъкь, и далеко не аскеть, — скорве немного скептинь. Въ дълахь религіи его снисходительность граничила съ равнодушіемъ и его религіозное чувство не становилось поперекъ его развитія, его изслъдованій. Въ сочиненияхъ своихъ онъ чаще цитируетъ Сенеку и Цицерона, чъмъ писателей церкви. Всего болье — онъ былъ разумный человъкъ. Его мнъни раздъляли многіе итальянскіе ученые того времени. Это новое умственное движеніе нашло сейчасъ же во Флоренціи большое число послъдователей во всѣхъ классахъ общества и распространилось по всей Италіи. Въ политикъ Петрарка ни ръзкій гвельфъ, ни ръщительный гибелинъ; всего болье онъ Итальянецъ и удъляетъ больше мъста литературъ и наукъ, чъмъ политикъ.

Петрарка, поэтому, былъ человѣкъ возрожденія; Данте, напротивъ, еще не отдѣлился отъ прошедшаго, онъ-схоластикъ; корни развитія его-въ среднихъ въкахъ; поэтому въ его религіозныхъ стремленіяхъ преобладаютъ идеи христіанства семитическаго. Въ этихъ предълахъ онъ всего болъе имъетъ вліяніе на работы художниковъ возрожденія, преимущественно на тёхъ мастеровъ этой эпохи, въ религіозномъ настроеніи которыхъ преобладали также начала средневѣкового семитическаго католицизма и выбиравшихъ поэтому сюжеты всего способнъе передать изобразительно идеи этого склада. Въ картинахъ ада и страшнаго суда, изображаемыхъ этими живописцами и скульпторами, въ ужасныхъ эпизодахъ наказанія гръшниковъ, въ фигурахъ сатаны, въ грозныхъ сценахъ исполненія неумолимыхъ приговоровъ небеснаго судьи особенно замътно вліяніе Божественной Комедіи. Точно такъже оно проявляется и въ сюжетахъ, выражающихъ мистическія идеи, которыми переполнена поэма Данте, какъ напримъръ въ изображеніяхъ небеснаго блаженства праведныхъ, въ безтвлесныхъ ангелахъ, возносящихся къ небу, въ аллегорическихъ фигурахъ церкви, есологіи, добродѣтелей, пороковъ и т. д. Въ картинахъ тихихъ, семейныхъ, взятыхъ изъ земной жизни, въ которыхъ участвуеть Богоматерь, Христосъ младенецъ и Іосифъ, въ сценахъ материнской любви и нъжныхъ чувствъ Богородицы къ Спаситело, особенно въ тъхъ композиціяхъ, въ которыхъ религіозный сюжетъ служить рамкою анализа души человѣка и его чувствъ, какъ напримъръ «тайная вечерь», --- въ подобныхъ сюжетахъ, оттъненныхъ философскою мыслью, не видно вліянія Данте.

На религіозной почвъ пъвецъ Божественной Комедіи — поэтъ ужаса. Мы видъли слъды дъйствія его поэмы въ картинахъ страшнаго суда и ада, написанныхъ Джіотто въ капеллъ Скровеньи въ Падуъ <sup>1</sup>),

<sup>1)</sup> Одинъ изъ раннихъ композиторовъ Божественной Комедіи, Benvenuto da Imola, говоритъ, что Денте посѣщалъ Джіотто, когда втотъ художникъ расписывалъ капеллу Скровеньи, и провелъ съ нимъ тамъ многіе часы.

въ изображении тъхъ же сюжетовъ въ пизанскомъ Camposanto, и въ капеллъ Strozzi, въ церкви Santa Maria Novella во Флоренции. Мы также увидимъ дальше, что Luca Signorelli, во фрескахъ собора Орвіэто, изображая казни гръшниковъ, вдохновлялся Божественной Комедіей. Но всего болье замътно вліяніе Данте, какъ это проявится намъ, въ работахъ Микель-Анджело. Во фрескахъ Сикстинской канеллы въ Ватиканъ, изображающихъ страшный судъ, есть не только фигуры. прямо взятыя изъ поэмы Данте, составляющія, такъ сказать, ея иллюстрацію, но вся картина эта проникнута ужасомъ семитическаго католицизма, который съ такой силой и съ такою безпошалностью преобладаеть въ Божественной Комедіи. Христосъ въ страшномъ судъ Микель-Анджело-Богъ Израиля, Богъ гровный, онъ не прощаетъ, а казнитъ гръшныхъ; энергическимъ движениемъ руки онъ отталкиваеть ихъ отъ себя и низвергаеть ихъ въ адъ. Вообще, не трудно зам'ятить, что произведенія Микель-Анджело одухотворены болье идении католицизма семитическаго, средневъкового, чъмъ идеями католицизма арійскаго, католицизма возрожденія. Между Данте и Микель-Анджело, поэтому, есть своего рода сходство, котораго нельзя не видъть. Слогъ Данте такъ же строгъ, такъ же силенъ, какъ рисунокъ Микель-Анджело; оба они страшны въ своихъ созданіяхъ и поражають съ равной силой одинъ своими стихами, а другой произведеніями своей кисти и своего різца, какъ поражали прежде, своими ръчами и предсказаніями, пророки древняго Израиля. Микель-Анджело, поэтому, можно назвать Дантомъ фигуративнаго искусства. Этотъ художникъ не писалъ Мадоннъ нъжнаго харантера; грозныя идеи христіанства находять больше мѣста въ его созданіяхъ, чѣмъ философскія мысли и тихія чувства. Даже и въ характеръ Микель-Анджело и Данте есть сходство, ---тоть и другой равно горды, нетерпимы, непреклонны въ своихъ мнъніяхъ. Извъстно, что Микель-Анджело постоянно читалъ Данте и украсилъ рисунками-перомъ, на поляхъ-текстъ Божественной Комедіи. Книга эта, къ несчастію, погибла при кораблекрушении. Такимъ образомъ, мы видимъ слъды вліянія поэмы Данте всего болте въ работахъ того художника, который по складу своихъ идей принадлежаль католицизму семитическому. Напротивъ, въ произведеніяхъ нисти другого мастера, именно Рафаэля, составляющихъ въ этомъ отношеніи прямую противоположность съ работами Микель-Анджело, дъйствіе стиховъ Божественной Комедіи нигав не проявляется. Иден чисто арійскаго характера вдохновляють картины Рафаэля; это быль художникь трогательныхъ движеній души и философскаго анализа ея; художникъ мысли, переданной прекрасными, неподражаемыми формами. Сюжеты самыхъ замъчательныхъ изъ произведений кисти и ръзца Микель-Анджело взяты изъ Ветхаго Завъта, книги семитической по преимуществу, тогда какъ идеи, выраженныя въ главныхъ картинахъ Рафаэля, взяты изъ Евангелія, въ которомъ начала арійскія сливаются съ семптическими. Мадонны Рафаэля созданія чисто евангельскія.

Не исключая средневъковыхъ мистическихъ началъ, Божественная Комедія имъетъ много другихъ сторонъ, которыя сохранили ей въч-

ную юность среди народа итальянскаго. Поэма Данте, оконченная посят встахъ мелкихъ произведений его, мало извъстныхъ даже и въ самой Италін, представляеть полное извлеченіе и, выбств, общирное пополнение ихъ. Этотъ первый замъчательный памятникъ итальнискаго языка, преисполненный поэтическихъ красотъ и какъ нельзя болье живыхъ, потрясающихъ описаній различныхъ чувствъ человъка, выразниъ также и многостороннюю жизнь своихъ современниковъ. Все, что общество того времени заключало особеннаго, всв его върованія, знанія, поэзія и стремленія, даже его предразсудни и заблужденія сосредоточились въ поэмѣ Данте. Кромѣ этого энциклопедическаго строя. Божественная Комедія имбеть и вподиб національный харавтеръ. Данте пронивнулъ въ глубину итальянской души; онъ отозвался на всъ ся возгласы, выразнаъ всъ ся стремлевія, раздѣлиль всё ся надежды, всё ся требованія. Нъть ни одного поинтическаго вопроса, ни одного проявления въ жизни Итальянцевъ его времени, которые не затронуль бы, не разрѣшилъ бы Данте. Его поэма сдвлалась поэтому безвонечнымъ поученіемъ его соотечественниковъ, даже и до нашихъ дней. Въ ней они всегда находятъ принципы, которыми могуть руководиться. Не удивительно поэтому, что Итальянцы постоянно приводять стихи Данте въ различныхъ обстоятельствахъ ихъ общественной и частной жизни. Въ нашъ въкъ, напримёръ, они находять въ Данте политическую идею, которая преобладаеть среди нихъ, именно: соединение и единство Итали. Вопросъ этоть уже выраженъ и разръшенъ Данте съ необыкновенной поэтической силой.

Первый изъ Итальянцевъ онъ бросилъ камень въ чудовище раздора, поглотнышее лучшія силы Италів; онъ возмущается при мысля, что Итальяным находятся въ безпрестанной войнѣ съ Итальянцами, что даже граждане, живущіе въ одномъ городѣ, окруженные однимъ рвомъ и одною стѣною, враждують нежду собою. Власть императора для него была средствомъ прекращенія смуть и междоусобныхъ войнъ въ Италіи, гарантіей ся спокойствія. Застарблый вопросъ свътской власти Папы, который еще и въ наши дни не перестаетъ занимать умы Итальянцевъ, точно также затронутъ въ Божественной Комедія. Ланте возстаеть противь папь-кородей и осуждаеть богатство, какь несогласное съ духомъ христіанскаго ученія, какъ причину развращенія духовенства и раздоровъ Италіи. Неудивительно, поэтому, что поэму Данте не перестають читать его соотечественники. Надъ Итальянцами обыкновенно подсмъваются за ихъ пристрастие къ Данте. Постоянное цитирование его поэмы, безконечное изучение и толкование ея, книги и лекціи, которыя до сихъ поръ еще пишутся и читаются о Божественной Комедіи, отыскивая въ ней постоянно новыя стороны, сообразно съ требованіями времени и новыхъ усдовій жизни итальянскаго народа и, вмъстъ съ этимъ, безусловное поклонене Данте, почти обоготвореніе его, — все это кажется страннымъ всёмъ иностранцамъ, знающимъ Италію и Итальянцевъ поверхностно, а поэму Данте только по нёкоторымъ отрывкамъ. Если въ этомъ 10читаніи великаго поэта есть доля преувеличенія, то оно становится

понятно, когда обратишь вниманіе на то, что его поэма заключаеть въ себъ отвъты на главные вопросы національной и политической жизни Итальянцевъ.

По большему или идньшему изучению Божественной. Комедін дѣлается возможно опредблить степень нравственнаго состоянія и особенно патріотическихъ чувствъ народа итальянскаго. Написанная на итальянскомъ языкъ въ тотъ въкъ, когда латенскій языкъ преобладалъ въ наукъ и поэзіи, поэма Данте была предназначена не однимъ ученымъ, а всей націи, и народъ принялъ ее благосклоннъе ученыхъ. Послъдніе были удивлены ся звучными стихами, но отнеслись къ ней холодно и отвергали ее, какъ литературное произведение, написанное на вульгарномъ язынъ. Современники разсказывають, что работники, погонщики и завочники пѣзи на улицахъ и площадяхъ строфы Божественной Комедіи. Мало-по-малу красоты поэмы Данте преодольли предразсудки ученыхъ, и въ срединъ XIV ст., т. е. 30 лъть послѣ смерти великаго поэта, поэма его уже пользовалась большой извъстностью во всей Италіи. Для объясненія ея начали тогда во многихъ городахъ полуострова учреждаться каеедры. Въ 1373 г. правительство республики во Флоренціи поручило Боккаччіо объяснять трудности и красоты Божественной Комедіи гражданамъ въ соборъ Santa Maria del Fiore. Пиза, Венеція, Болонья, Піаченца слъдуютъ примъру Флоренціи. Эти толкованія Данте имъли особенный, торжественный, національный характерь и происходили преимущественно въ церквахъ по праздничнымъ днямъ, при большомъ стеченіи народа. Но послѣ потери свободы муниципальныхъ республикъ и порабощенія полуострова иностранцами, Итальянцы, въ которыхъ угасли идеи національности, перестали читать и объяснять Данте. Каеедры, учрежденныя для толкованія стиховъ этого поэта, уничтожаются одна за другой. Въ періодъ іезуитской реакціи въ Италіи обращають преимущественно внимание на мистическия стороны Божественной Комедіи, комментирують символическія части ея. Напротивъ, въ періоды пробужденія національныхъ идей среди Итальянцевъ, именно въ нашемъ столътія, увлекаются патріотическими строфами поэмы Данте и тѣми стихами ея, въ которыхъ онъ осуждаетъ свътскую власть Папы, злоупотребленія духовенства и вражду Итальянцевъ къ Итальянцамъ. Никогда, можно сказать, Божественная Комедія не была предметомъ такого послѣдовательнаго изученія, никогда не толковали и не цитировали ее такъ часто, какъ въ нашемъ въкъ. Снова въ университетахъ учреждаются каеедры для объясненія поэмы Данте. Каждый годъ почти въ томъ или другомъ городъ Италіи выходить новое изданіе Божественной Комедіи. Все, что касается частныхъ дълъ Данте, его семейства, его странствованій, тщательно изслёдовано, и малёйшая подробность его жизни возбуждаеть въ Итальянцахъ большой интересъ. Многіе ученые въ Италіи посвятили всю свою жизнь разбору и толкованію Божественной Комедіи. Дантовская литература, дантовская библіографія сдёлались отдёльными науками въ Италіи. Итальянскіе художники снова беруть сюжеты изъ Божественной Комедіи, ръдко мистическіе, какъ напримъръ, райскія ви-

- 310 -

дёнія великаго воэта; чаще живыя, драматическія, романтическія или національныя сдевы, взятыя язь ада или чистилища, дёлаются въ наше время сюжетами картинъ.

Повиа Данте, въреятно, будеть постоянно жить, нъкоторыми сторонами своими, въ наредъ итальянскомъ. Но вліяніе ся на искусство возрожденія происходило, какъ им видёли, въ извъстныхъ предълать. Данте способень быль возбуждать и развивать инстическія иден въ иастерахъ возрожденія, которые чувствовали къ нимъ влеченіе; но художники-имслители, изображавшіе христіанскіе сюжеты съ философской точки срѣнія, вслёдствіе пробудявшагося ума Итальянцевь, стоятъ внѣ вліянія Данте. Пъвецъ Божественной Комедіи ничего не прибавиль къ тому философскому двяженію, которое уже довольно ясно опредъяндось въ его время.

конецъ первой части.

# ОГЛАВЛЕНІЕ.

| •                                 |               |               |         | Ump.    |
|-----------------------------------|---------------|---------------|---------|---------|
| Введеніе                          |               |               |         | 5       |
| Параграфъ I—XXI                   |               | • • • • •     | • • •   | . 6—114 |
| Начала арійскія и семитическія въ | ь искусствъ п | ервыхъ христ  | іанъ    | 127     |
| Образованіе итальянскихъ коммунт  | ь и ихъ ходъ  | къ независи   | ости .  | 131     |
| Послъдствія благосостоянія и граж | данской свобо | ды въ итальяе | скихъ к | юмму-   |
| нахъ                              |               |               | • • • • | 137     |
| Чимабуэ                           |               |               |         | 141     |
| Джіотто                           |               |               |         | 144     |
| Николо Пизано                     |               |               |         | 172     |
| Джіованни Пизано                  | • • • •       |               | · · .   | 184     |
| Андреа Пизано                     |               |               |         | 189     |
| Упадокъ живописи послѣ Джіотто.   | • • • •       |               |         | 192     |
| Таддео Гадди, Аньіоло Гадди, Джі  | іоттино, Спин | елло Аретино  | )       | 195     |
| Сівнская школа. Гвидо, Дуччіо ди  |               |               |         | 220     |
| Уголино, Сенья ди Буонавентура,   |               |               |         | 209     |
| Братья Лоренцетти                 |               |               |         | 216     |
| Испанская Капелла.                |               | . <b></b>     |         | 225     |
| Андрев Орканья                    |               |               |         | 234     |
| Мазолино да Паникале, Мазаччіо.   |               |               |         | 239     |
| Мазаччіо.                         |               |               |         | 245     |
| Паоло Уччелли.                    |               |               |         | 253     |
| Андреа дель Кастаньіо, Доменико   | Венеціано.    |               |         | 256     |
| Пезелли, Алессо Бальдовинетти, П  |               |               |         | 260     |
| Фра Филиппо Липпи                 |               |               |         | 264     |
| Сандро Боттичелли                 |               |               |         | 269     |
| Филиппино Липпи                   |               |               |         | 274     |
| Беато Анджелико                   |               |               |         |         |
| Беноццо Гоззоли                   |               |               |         | 295     |
| Данте и его вліяніе на искусство  | итальянскаго  | возрожленія   |         |         |
|                                   |               |               |         |         |