

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

## О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

naruzin, N.N.

BL. Mov. 1928



HARVARD LAW LIBRARY

Received July 18.1922

 $(\cdot,\cdot)$ 

Вопросы науки, искусства, литературы и жизни.

№ 14.

Н. Н. Харузинъ.

# ОЧЕРКИ ПЕРВОБЫТНАГО ПРАВА

X I.

(СЕМЬЯ и РОДЪ).



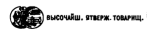
MOCKBA-1898.

Изданіе книжнаго магазина Гросмань и Киебель.

(1. Кнебель).

Дозв. ценз. С.-Петербургь, 23 априля 1898 г.

JUL 18 1922





# 231

# ВВЕДЕНІЕ.

Слишкомъ чѣмъ до половины текущаго стольтія господствовало убѣжденіе, что "семья —древнѣйшее человѣческое общество", что она "источникъ и начало гражданской жизни, ядро племени". Никому не приходило въ мысль сомнѣваться въ этомъ, казавшемся очевиднымъ, основномъ положеніи, настолько оно представлялось естественнымъ и простымъ.

Съ начала бо хъ головъ этому взгляду было суждено ръзко измъниться, и семья, которая такъ недавно безапелляціонно была признаваема за эмбріонъ человъческаго развитія, предстала въ новомъ освъщеніи изслъдователей—результатомъ долгаго развитія человъческаго общества: семьъ предшествовалъ цълый рядъ культурныхъ ступеней, когда семьи, въ нашемъ смыслъ этого слова, еще не существовало. Дъйствительно, факты, свидътельствующіе, что та или другая народность не имъетъ понятія о семьъ, что она ведетъ счетъ родства не по отцовской, а по материнской линіи, что существуютъ общества, среди которыхъ процвътаетъ многому-

жество (поліандрія) и проч. были извѣстны съ древнихъ временъ: о нихъ упоминалъ еще Геродотъ. Но подобные факты представляли въ глазахъ изслѣдователей лишь оригинальныя, пикантныя исключенія: еще Тэйлоръ, которому наука о первобытной культурѣ обязана такъ много, въ І-омъ изданіи своего труда "Доисторическій бытъ человѣчества", соединилъ извѣстные ему факты, доказывающіе отсутствіе семьи въ нашемъ смыслѣ слова, у нѣкоторыхъ, такъ называемыхъ, дикихъ народностей, —въ одну общую главу подъ заглавіемъ "Нѣкоторые замѣчательные обычаи".

Работа Бахофена "Материнское право" (Das Mutterrecht), вышедшая въ свъть въ 1861 г. знаменуетъ начало переворота въ дълъ изученія исторіи развитія нормъ человъческаго общежитія: только съ того времени можно говорить объ исторіи семьи—прежде семью считали столь-же древней, какъ и само человъчество. Перемъна взглядовъ на происхожденіе семьи повела за собой и радикальное видоизмъненіе взгляда на исторію развитія правовыхъ отношеній вообще. Трудъ Бахофена, въ которомъ авторъ, между прочимъ, доказывалъ, что патріархальной семьъ предшествоваль періодъ гетеризма, т. е. отсутствія прочныхъ браковъ, и счетъ родства по женской линіи—не произвель въ наукъ того переворота, на который по новизнъ свъдъній

онъ имѣлъ бы право разсчитывать. Отчасти методъ Бахофена, источники, изъ которыхъ онъ черпалъ свои положенія—миоы, а главнымъ образомъ то, что его книга была написана по нѣмецки, въ то время какъ въ Германіи почти не интересовались поднятыми въ "Материнскомъ правъ" вопросами—все это имѣло результатомъ, что книга не получила успѣха и вскорѣ была почти забыта.

Почти одновременно съ Бахофеномъ начи-

наютъ появляться въ свътъ работы шотландскаго юриста Макленана и американца Моргана. Ничего не зная другъ о другъ, не знакомые съ трудомъ Бахофена, оба изслъдователя пришли самостоятельнымъ путемъ къ выводамъ отрицательнымъ для господствующихъ взглядовъ, будто "семья—древнъйшее человъческое общество." Какъ-бы ни разнились мнънія обоихъ изслъдователей при ръшеніи того или иного вопроса о древнъйшихъ формахъ человъческаго общества, какъ-бы ни были острыми споры, раздълявтие обоихъ основателей науки о семьь, они сходились между собой и съ Бахофеномъ въ основномъ женіи, что семьъ предшествовалъ періодъ, когда брака въ нашемъ смыслъ этого слова не существовало, что счету родства по мужской линіи предшествоваль счеть родства по женской линіи, что семья какъ институть появилась лишь сравнительно поздно.

Какъ работы Моргана и Макленана, такъ и контроверзы, раздълявшие ихъ, имъютъ настоящее время лишь, такъ сказать, историческій интересъ. Но толчокъ, данный обоими изслъдователями наукъ о первобытномъ обществъ, былъ громаденъ: цълый рядъ ученыхъ разныхъ странъ примкнулъ въ существенномъ къ ихъ взглядамъ и продолжалъплодотворныя изысканія въ области первобытнаго права. Работы Леббока, Спенсера, Жиро-Телона, Поста, Вилькена, Бастіана, Даргуна, Гелльвальда, Летурно и множества другихъ, нашихъ отечественныхъ ученыхъ М. М. Ковалевскаго, Сокольскаго, И. Н. Смирнова, Е. И. Якушкина и пр. въ значительной степени подвинули впередъ науку по пути, указанному первыми основателями исторіи развитія семейно-общественных отношеній, внесли многія ограниченія и перемѣны въ крайности взглядовъ ихъ и расширили научныя перспективы привлечениемъ болъе общирнаго этнографическаго матеріала. Переворотъ, вызванный трудами основателей науки о человъческихъ обществахъ быль по истинъ поразителенъ: нъсколькихъ монографій было достаточно, чтобы смести теорію, господствовавшую въ теченіе въковъ. Эта быстрая побъда новыхъ идей находитъ себъ объяснение въ томъ, что въ то время прежняя патріархальная теорія зиждилась

преимущественно на отвлеченномъ представлени о человъкъ—поборники новыхъ взглядовъ выступили во всеоружи доступныхъ въ то время фактовъ, добытыхъ изъ наблюдения надъ живымъ міромъ некультурныхъ народностей, фактовъ, говорящихъ о жизни и движении противъ остроумныхъ, но бездоказательныхъ кабинетныхъ гипотезъ.

Количество фактовъ, выдвигаемыхъ новыми изслѣдователями въ защиту своихъ положений было крайне велико: изъ всѣхъ частей ній было крайне велико: изъ всѣхъ частей свѣта, отъ различнѣйшихъ народностей приходили свидѣтельства о существованіи счета родства по женской линіи, о преобладающемъ вліяніи матери надъ отцомъ, о поліандріи и т. п. странныхъ, несообразныхъ для культурнаго европейца вещахъ, возмущавшихъ нравственное чувство и чувство приличія. Подъ вліяніемъ новыхъ взглядовъ заговорили въ пользучновнуть идей и давно забытыя свидѣтельзу новыхъ идей и давно забытыя свидътельства древности, миоы, древніе памятправа; въ защиту новыхъ идей противъ старыхъ поднялись данныя изъ современнаго быта культурныхъ народностей, сохранившихъ въ качествъ переживаній слъды древнихъ установленій: то, на что еще такъ недавно смотръли, какъ на странности, какъ на результатъ извращенія культуры, упадка нравственности, получило значеніе въскаго доказательства въ пользу мнънія, что кульAnaruzin, N.N.

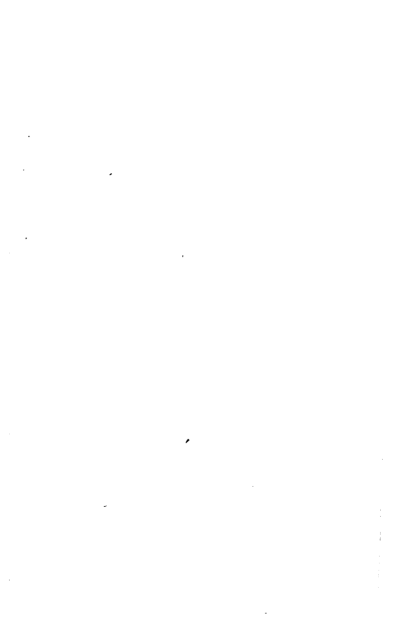
Bd. Nov. 1928

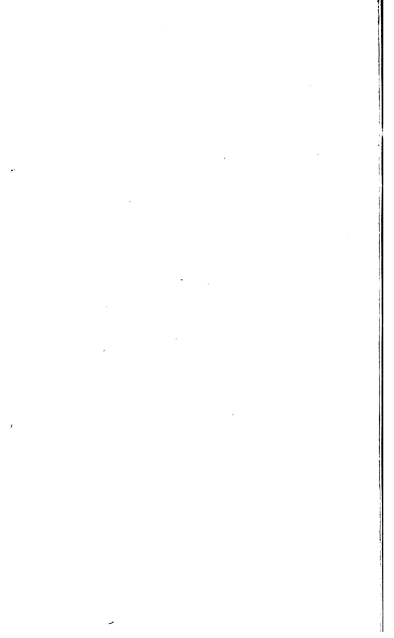


HARVARD LAW LIBRARY

Received July 18.1922









-

•

٠

.

счетъ родства по отцовской линіи, мъстами народность можетъ пройти передъ этой стадіей-стадію материнскаго рода, какъ самостоятельной, общественной и хозяйственной организаціи и даже матріархата. Основной причиной, регулирующей развитие семейно-общественныхъ отношений у различныхъ народностей, следуеть считать, по мненію большинства названныхъ писателей, экономическія условія быта. Въ этомъ послѣднемъ отношеніи они не являются новаторами, такъ какъ и ихъ предшественники отмъчали неоднократно силу вліянія экономическаго фактора на ходъ человъческаго развитія на шихъ ступеняхъ культуры; но они подчеркиваютъ его, выдвигаютъ на первое мъсто и иногда вдаются въ односторонность, забывая за экономическими условіями вліяніе другихъ факторовъ. Наконецъ, всв названные писатели сходятся въ томъ, что эмбріономъ человъческаго развитія слъдуетъ признать семью. Въ этомъ отношеніи они представляютъ ръзкое отличие отъ своихъ предшественниковъ, которые видъли его въ группъ. Если послъдніе, поднимая значеніе группы, мало обращали вниманія на индивидуальные союзы двухъ лицъ разнаго пола на низшихъ ступеняхъ цивилизаціи, то новъйшіе писатели за индивидуальными союзами забывають иногда совершенно значеніе группы. Однако, хотя новышіе изслъдователи видятъ зародышъ человъческаго развитія въ семьъ, не слъдуетъ думать, чтобы они возвращались къ старой, сломанной трудами Бахофена, Моргана и др. теоріи, что семья основа человъческаго общества: между семьей, какъ ее понимаютъ Штарке, Гроссе и др., и семьей прежнихъ изслъдователей нътъ ничего общаго: первые разумъютъ семью въ зоологическомъ смыслъ и называютъ неудачнымъ терминомъ неустойчивые союзы дикарей, вторые признавали за семьей на низшихъ стадіяхъ развитія почти тотъ-же организованный и правовой характеръ, который она имъетъ у цивилизованныхъ расъ.

Разногласія между новъйшими писателями и ихъ предшественниками весьма значительны. Но каковы-бы ни были недостатки какъ основателей науки о семьъ, ихъ послъдователей и критиковъ — ихъ общими трудами возможно установить главнъйшіе моменты развитія человъчества въ указанномъ направленіи. Если относительно многихъ вопросовъ существуютъ разноръчивыя мнънія, если о происхожденіи той или другой нормы первобытнаго права можно строить только осторожныя гипотезы, то не слъдуетъ забывать, что со времени появленія труда Бахофена пе прошло еще и полстольтія; но въ теченіе этого краткаго періода наука о семьъ сдъла-

ла крупные успѣхи и видоизмѣнила радикально прежніе взгляды на исторію семейно-общественнаго развитія человѣчества.

Россія не осталась чужда въ дълъ ръшенія вопросовъ о первобытныхъ стадіяхъ развитія человъчества. Нъкоторые писатели освъщали общія положенія науки о семьъ свъдъніями, добытыми изъ изученія нормъ первобытнаго права среди русскихъ инородцевъ. Достаточно вспомнить труды М. М. Ковалевскаго, который широко воспользовался свълъніями изъ быта населенія Кавказа и жизни. русскаго крестьянства для доказательства того или иного изъ своихъ положеній. Другіе изслѣдователи наоборотъ старались съ общихъ точекъ эрвнія науки о семьв осввтить бытъ изследуемой народности. Напомнимъ хотя-бы труды И. Н. Смирнова о восточныхъ финнахъ, Е. И. Якушкина ("Обычное право"), В. Л. Сърошевскаго ("Якуты") и др. Въ то время, какъученые Запада вынуждены обращаться за матеріаломъ къ литературнымъ свъдъніямъ о такъ называемыхъ дикихъ племенахъ, изслъдователь, живущій въ Россіи, поставленъ въ значительно болѣе благопріятныя условія: онъ можетъ наблюдать многія стороны древняго быта у себя. Это преимущество очевидно сознано многими изъ русскихъ изслѣдователей и оживленіе научной этнографической литературы, когда авторъ не ограничивается простымъ записываніемъ матеріала, но старается дать ему научное освъщение и разработку, въроятно объясняется постепеннымъ проникновениемъ этого сознанія въ ряды лицъ, интересующихся научными этнографическими вопросами. Съ другой стороны, въ Россіи продолжается собираніе этнографическихъ матеріаловъ, и это въ свою очередь даетъ возможность въ значительной степени дополнить сведения, которыя имьются въ общей литературь по тому или иному вопросу первобытнаго права.

Дъйствительно трудно найти страну въ которой этнографъ-собиратель или этнографъ—ученый съ такой легкостью можетъ надъяться на полученіе обильнаго матеріала, какъ въ Россіи: среди Кавказскихъ горъ онъ встрътитъ народности, у которыхъ ему легко будетъ отыскать проявленія родоваго строя и жизненные слъды до-патріархальнаго порядка; ему стоитъ подняться по Волгъ, чтобы столкнуться съ кочевыми и полукочевыми народностями монгольскаго и тюркскаго происхожденія (кундровскіе татары, киргизы, калмыки); выше онъ встрътитъ мордву, черемисовъ; по Камъ онъ столкнется съ вотяками,

башкирами и, поднимаясь дальше, онъ увидить, безь большой затраты труда по перевзду, -- и пермяковъ, и охотниковъ-вогуловъ и даже остяковъ и самовдовъ. Сибирская дорога приблизила прежде доступныхъ почти исключительно лишь мъстнымъ изследователямъ азіатскихъ киргизовъ, алтайскихъ тюрковъ и другія народности Сибири. Жельзно-дорожная линія, долженствующая соединять центръ съ Бълымъ моремъ, позволяетъ съ сравнительной быстротой перенестись въ мъста обитанія оленеводовъ-самовдовъ и лопарей и т. д. Если вспомнить, что различныя народности, населяющія нату родину находятся на разныхъ стадіяхъ развитія общественнаго и экономическаго, что хотя бы среди одной финской группы племенъ можно встрътить отъ неосъдлыхъ охотниковъ и рыболововъ остяковъ и вогуловъ до высокостоящихъ на культурной лъстниць жителей Финляндіи, между неосъдлыми алтайскими тюрками-звъроловами до цивилизованныхъ тюрковъ-земледъльцевъ Средней Азіи можно намътить цълый рядъ промежуточныхъ звеньевъ-значеніе Россіи для изученія этнографіи сдълается вполнъ очевиднымъ: не выходя за предълы Россіи явится возможность нам'втить всв главныя звенья, соединящія первобытнаго дикаря съ культурнымъ челов вкомъ: часть институтовъ, корни которыхъ таятся въ глубокой древности, можно встрѣтить еще въ полной жизни, часть сохраняется въ бытѣ инородцевъ въ качествѣ многочисленныхъ переживаній.

Естественно, что въ быть русскаго крестьянина мы не встрътимъ въ той-же мъръ древнихъ нормъ, какъ среди инородцевъ; но въ обрядахъ, въ формахъ жизни крестьянина, даже въ мъстностяхъ, гдъ бытъ его подвергся значительной перемънъ, изслъдователь находитъ цълую массу воспоминаній, пережитковъ иного, болье древняго, болье первобытнаго строя жизни. Съ этой точки зрънія бытъ русскаго населенія не можетъ быть игнорируемъ: напротивъ того, изъ него возможно почерпнуть много новаго для исторіи развитія ніжоторых норм первобытнаго права и прослѣдить видоизмѣненіе этихъ нормъ подъ вліяніемъ различныхъ условій. Пріобрѣтая та кимъ образомъ новый матеріалъ для своихъ построеній, изслідователь одновременно освътить и съдое прошлое, внъ историческій періодъ жизни русскаго народа.

Въ нижеслъдующемъ очеркъ мы имъемъ въ виду намътить исторію рода и семьи, основываясь на данныхъ, добытыхъ изученіемъ быта какъ русскаго, такъ и инородческаго населенія Россіи. Размъры статьи не позволяютъ намъ разсматривать подробности, и мы ограничимся лишь указаніями на важнъйшіе моменты въ развитіи родовой и семейной ор-

ганизаціи, причемъ изложеніе нѣкотораго количества относящагося сюда матеріала о бытѣ русскихъ и инородцевъ послужитъ доказательствомъ интереса, который представляетъ изученіе описательной этнографіи Россіи для научныхъ этнографическихъ выводовъ.

Характерной чертой семейнаго устройства среди большинства народностей западной Европы, равно и культурнаго слоя ленія нашей родины является, такъ ваемая, индивидуальная семья, т. е. союзъ родителей и дътей, основанный на бракъ. Наше крестьянство однако въ большинствъ мъстностей переживаетъ еще періодъ, когда индивидуальная семья какъ самостоятельная, хозяйственная единица находится въ стадіи диференціацій отъ большей группы, такъ называемой, «большой», «сложной» семьи, состоящей обыкновенно изъ ряда небольшихъ семей, находящихся подъ главенствомъ и управленіемъ одного изъ старшихъ родственниковъ. Большая семья представляетъ крестьянской средъ одновременно и хозяйственную, и родственную группу. Изъ этой большей хозяйственно-родственной организаціи выдъляются меньшія группы, индивидуальныя или, такъ называемыя, малыя семьи въ самостоятельныя же хозяйственныя единипы.

Семейные раздѣлы являются, какъ извѣстно, ближайшими факторами къ выдѣленію малыхъ

семей; процессъ этотъ начался уже давно, но стремление къ выдълению малыхъ семействъ изъ больщихъ, задерживаемое разными обстоятельствами въ прежнее время, сдълалось особенно сильнымъ за послъдния десятильтия.

Каковы-бы ни были причины дъленія больтихъ семей, процессъ распаденія этихъ последнихъ идетъ быстрыми шагами: то, что нъкоторыя другія цивилизованныя народности пережили въ болъе или менъе отдаленномъ прошломъ, можно наблюдать въ современной жизни русскаго крестьянина, равно и среди многихъ нашихъ инородцевъ, вслъдствіе чего «большая» семья въ Россіи, въ большинствъ мъстностей по крайней мъръ, можетъ считаться явленіемъ уже отживающимъ: какъ только подрастають дети и женятся, они стремятся къ отдълу отъ родительской семьи, чтобы образовать собственный очагъ. Такимъ образомъ индивидуальная семья, какъ самостоятельная хозяйственная единица среди крестьянства въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ представляетъ изъ себя явленіе сравнительно нътъ затрудненія изслѣдователю изучить организацію, изъ которой она выдъляется, тъмъ болье, что большія семьи и до настоящаго времени еще встрвчаются Россіи, въ особенности въ болѣе глухихъ мѣстахъ, какъ организации еще довольно стойкія, лишь медленно разлагающіяся подъ вліяніемъновымъ условій. Что-же представляетъ изъ себя такъ называемая большая семья? Мы оставляемъ безъразсмотрвнія формы, которыя принимаетъ большая семья подъвоздъйствіемъ новыхъ теченій, изміненій въ экономическомъ быті и развитія экономических вначаль. Мы отметимь только тотъ типъ, который сохраняетъ архаическія черты; единственно онъдастъ возможность прослѣдить остатки древняго быта въ современномъ строъ русскаго крестьянина. Большая семья въ ея типичной, архаичной формъ представляетъ группу родственниковъ, живущихъ въ общемъ помъщени и ведущихъ совмъстными силами общее хозяйство. Во главъ семьи стоитъ отецъ (дъдъ), власть котораго объединяетъ его непосредственныхъ потомковъ: женатыхъ и холостыхъ сыновей, внуковъ и пр. Въ силу авторитета родительской власти ему безпрекословно подчинены его дъти, ихъ жены и внуки. Въ случаъ смерти большака, главой семьи становится обыкновенно его старшій сынъ, т. е. старшій брать по отношенію къ другимъ сыновьямъ родоначальника и старшій дядя въ отношеніи къ внукамъ его. По смерти новаго большака—главой дѣлается слѣдующій по возрасту братъ и т. д. Право старѣйшества проводится въ этихъ случаяхъ вполнѣ послѣдовательно. Однако допускаются и отклоненія отъ этого общаго правила: большакъ многла выбирается общаго правила: большакъ иногда выбирается,

напр., въ случав дряхлости или неспособности къ веденю хозяйства члена семьи, которому по праву принадлежитъ должность большака. Выборное начало начинаетъ сказываться обыкновенно лишь послв разростанія семьи: члены посдвдней стараются выбрать наиболве способнаго, двятельнаго, хотя и въ этихъ случаяхъ сила традиціи заставллетъ искать большака между болве старшими членами семейной общины.

Большакъ распоряжается общимъ хозяйствомъ; его жена-большуха-помогаетъ ему въ томъ отношеніи, что она руководить работами женщинъ, входящихъ въ составъ семьи. Большакъ часто оказывается почти безконтрольнымъ распорядителемъ семейнаго имущества: онъ нерѣдко имѣетъ право закладывать его, продавать по усмотрению. Въ настоящее время большакъ обыкновенно ограниченъ семейнымъ совътомъ; въ случаъ неудачнаго веденія хозяйства этотъ следній или можеть сменить его, или требовать разділа. Но семейный совіть часто ограничиваетъ власть большака только фактически, а не юридически, въ случаяхъ, когда большакъ вибстъ съ тъмъ отецъ или дъдъ членовъ семьи. До настоящаго времени народное правовоззрѣніе мѣстами разрѣшаетъ, напр. отцу, въ случав распаденія при его жизни семейной общины, ничего не выдать

тому или иному изъ своихъ сыновей, позволяетъ выгнать его изъ дома, ничъмъ не надъливни.

Эти же патріархальные взгляды находять себъ выражение и въ личныхъ отношенияхъ: глава семьи имфетъ право располагать не только трудомъ члена семьи, но и его личностью. Онъ можетъ подвергать его взысканіямъ, и народный судъ, строго преслъдуя непочтительное отношение младшихъ къ старшимъ, относится обыкновенно снисходительно къ злоупотребленію последнихъ своей властью. Большакъ выбираетъ невъсту своему сыну, выдаеть дъвушекъ замужъ, подчасъ не спрашивая ихъ согласія. Всв заработки на сторонъ по общему правиму должны идти въ семейную кассу: лишь то можетъ быть личной собственностью члена семьи, что не нужно последней или что разрешаеть большакь. Такая семья, основанная на патріархальныхъ началахъ, стъсняетъ, иногда подавляетъ личность членовъ ея: «отдъльной собственности у членовъ семьи почти нътъ, - замъчаетъ по этому поводу С. В. Пахманъ, - взрослые, женатые сыновья состоять подъ главенствомъ отца или иныхъ старшихъ лицъ въ семьѣ, жены подчинены не только мужьямъ, но въ общей семь в и ихъ родителямь, личный трудъ женщины не идетъ вовсе въ разсчетъ при выдълахъ и раздълахъ семейнаго имущества и т. д.».

Эта непривлекательная тяжелая картина въ дъйствительной жизни значительно смягчается. Практика выработала modus vivendi въ личныхъ и имущественныхъ отношеніяхъ членовъ большой семьи. Но приведенныя черты выражаютъ правильно взглядъ крестьянина на власть большака-отца и дъда; онъ примъняется и въ настоящее еще время на практикъ, а въ сравнительно недавнее время примънялся значительно чаще. Изъ разсказовъ крестьянъ о недавнемъ прошломъ легко составить себъ картину, насколько члены такой, основанной на патріархальныхъ началахъ, большой семьи были безправны передъ отцомъдъдомъ большакомъ. Достаточно вспомнить еще свъжія воспоминанія о бракахъ, устраиваемыхъ родителями малольтнихъ сыновей на взрослыхъ дъвушкахъ, о злоупотребленіяхъ своей властью свекровъ въ отношении къ такимъ снохамъ, о приниженномъ положении въ семь вамужней женщины, - воспоминанія о чемъ сохранили и памятники народнаго творчества, о злоупотребленіяхъ родительской властью и т. д. Въ казацкой семь на Дону отецъ до настоящаго времени имъетъ право признать или не признать своимъ новорожденнаго ребенка: онъ властенъ сейчасъ-же послѣ рожденія или впослѣдствіи отдать его въ «дѣтища» въ чужую семью и прекратить съ нимъ всякую связь. Нерѣдко бѣдные казаки продають богатымь своихъ дътей. Точно казакъ-отецъ имфетъ право отдать дф тей въ наемъ, въ работники, лишить наслъдства, прогнать отъ себя. Вообще «отецъ, по словамъ самихъ казаковъ, - что хотитъ изъ дътей выгадываетъ. Отецъ, задолжавъ, нерѣдко посылаетъ сына въ работники къ заимодавцу отрабатывать отцовскій долгь; отдъливъ сына, онъ иногда, поссорившись съ нимъ, отбираетъ у него семейную долю. Присоединимъ къ этому извъстные изъ описанія крестьянскаго быта, случаи жестокаго обращенія съ женщинами, обмінь женами, вспомнимъ, что эти черты встръчаются даже въ такъ называемыхъ малыхъ семьяхъ, унаслѣдовавшихъ, посколько это касается власти отца, принципы, господствующие въ большой семьъ, и мы въ лицъ послъдней получимъ типъ основанной на ръзко выраженныхъ патріархальныхъ началахъ группы. Типичная большая семья, состоящая иногда изъ 30-40 членовъ въ ея характерныхъ древнихъ чертахъ, прежде всего группа, основанная на союзъ родственномъ. Право участія въ наслъдствъ основано на родствъ: ближайшіе родственники исключають собой дальнихъ. Размъръ долей зависитъ какъ общее правило отъ большей или меньшей близости по крови къ большаку.

На основаніи нѣкоторыхъ данныхъ можно

предполагать, что члены такой большой семьи были нъкогда объединены и общимъ домашнимъ культомъ. Какъ ни значительно было воздъйствіе христіанства на языческія върованія русскихъ крестьянъ, въ быть послъднихъ сохранились черты, наглядно свидътельствующія о бывшемъ домашнемъ культъ. Покойники вообше считаются во многихъ мъстностяхъ Россіи покровителями оставшихся въ живыхъ членовъ семьи: ихъ называютъ общимъ именемъ "родителей", въчесть ихъ совершаются поминки, носящія въ себъ черты язычества и въ вознаграждение за поминки, они "ниспосылають на дома своихъ родичей на въки нерушимое благословение. "Наиболъе близкимъ изъ духовъ-покровителей семьи является домовой. "Въ типичномъ образъ домового, справедливо замъчаетъ Ананасьевъ, соединены всъ главныя, характерныя черты домовитаго хозяина-патріарха. Онъ-самое старшее и почетное лицо въ семьъ домовладъльца. Вследствіе этого его часто называють хозяинь, хозяинушка; въроятно благодаря этому-же существуеть повърье, что домовой всегда похожъ на современнаго главу семьи который является какъ-бы лишь его представителемъ: домовой даже одъвается въ одежду большака. Онъ охраняетъ домашній скотъ и птицу, заботится обо всемъ въ домъ и во дворъ, "пуще хозяйскаго глаза" блюдетъ се-

мейные интересы и не стъсняется на пользу семьи стащить кормъ для скота изъ чужаго хозяйства. Таковъ образъ домового тамъ, гдъ подъ вліяніемъ христіанства, онъ не разжалованъ еще въ нечистую силу, въ чорта. Домовой-идеалъ хозяина, но онъ покровительствуетъ только своей семьв; чужой домовой всегда является лихимъ: свой домовой не любитъ чужеродцевъ, и если семья поселится въ чужомъ домъ, покровитель прежнихъ обитателей делаетъ новымъ жителямъ возможно болъе непріятностей: не даетъ имъ покоя, пугаетъ ихъ по ночамъ и пр. Чужого домового боятся и въ заговорахъ испрацивается защита потъ чорта страшнаго, отъ чужого ломового."

Свой домовой напротивь того объектъ культа, въ которомъ не трудно усмотръть кормленіе домашняго духа: въ нъкоторыхъ мъстахъ ему послъ ужина оставляютъ горшокъ каши, въ другихъ—въ обычать ставить за ужиномъ особый приборъ домовому и откладывать для него небольшую долю отъ всякаго кушанья; подъ печь, — гдъ домовой какъ хранитель домашняго очага имъетъ свое пребываніе, иногда кладутся хлъбцы и пр. Если семья вынуждена переселиться въ новое помъщеніе она переноситъ или зазываетъ духа, покровителя очага, съ собой. Мъстами это перенесеніе домашняго духа было обставлено

обрядностью и торжественностью: свекровь или старшая бабка выгребала жаръ изъпечи стараго дома, клала его въ чистый горшокъ и приглашала домового перейти въ новый домъ. Въ послъднемъ хозяинъ и хозяйка встръчали домового у раскрытыхъ воротъ съ хлъбомъ и солью. Несшая очагъ старшая женщина стучала въ верею и спрашивала: "Рады ли вы гостямъ?" Хозяева низко кланялись и отвъчали: "Милости просимъ, дъдушка, на новое мъсто." Послъ этого торжественно направлялись въ избу, гдъ жаръ высыпался съ соблюденіемъ извъстныхъ обрядовъ въ печь, а горшокъ разбивался, причемъ черепки зарывались въ передній уголъ.

Патріархальный характеръ семейной общины, который мы видимъ среди русскаго населенія, остатки почитанія домового, которые наводять на мысль, что они лишь обломки болье развитаго нькогда семейнаго культа, не являются исключительнымъ достояніемъ славянскаго населенія нашей родины. Такую-же патріархальную семью мы встрычаемъ у массы другихъ народностей, населяющихъ Россію, причемъ нькоторыя условія позволили сохраниться ей съ большей жизненностью, чыть среди русскихъ крестьянъ. Отдаленность отъ культурныхъ центровъ, меньшее вліяніе городовъ, школы и религіи позволяютъ сохранятья остаткамъ древняго быта съ большей устойчивостью именно среди населенія болье глухихъ мъстностей. Вотъ почему для уясненія исторіи развитія рода и семьи необходимо обратиться къ свъдъніямъ, рисующимъ бытъ народовъ Россіи тамъ, гдъ нивеллирующее значеніе культуры не успъло оказать свое дъйствіе въ той мъръ, какъ среди русскаго крестьянскаго населенія.

Больніую семью съ большимъ или меньшимъ количествомъ выраженныхъ архаическихъ чертъ мы встрътимъ у многихъ инородцевъ. Вездъ она предстанетъ съ одинаковыми чертами, ръзко проведеннымъ патріархальнымъ принципомъ, съ властью домовладыки и съ безправіемъ остальныхъ членовъ. Вездъ такая большая семья явить тотъ-же характерь родственно-хозяйственной организаціи съ провеленной съ большей или меньшей наглялностью семейной общностью имущества: какъ и русская большая семья, такъ и земледъльческая - инородческая владветь общимь участкомъ земли и воздълываетъ его общими усиліями, сообща пользуется урожаемъ и другими доходами. Готъ же принципъ низведенія личной собственности до minimum'a, характерный для большой семьи русскаго крестьянина, строго проведень и въ семьъ инородческой. Но часто патріархальный режимъ проявляется съ большей силой среди инородцевъ, чъмъ у развившихся до болъе

высокихъ ступеней культуры русскихъ. Семейный культъ опредъляется яснъе-и нагляднъе выступаетъ фонъ, изъ котораго, путемъ дифференціаціи, образовалась большая семья. Мы увидимъ, что она, въ свою очередь, представляеть результать долгаго развитія изъ болье древнихъ формъ быта, который съ поразительно схожими чертами выступаетъ у народностей, принадлежащихъ къ разнымъ группамъ, раздъленныхъ громадными странствами и не имъющихъ между собой ничего общаго ни по происхожденю, ни въ языкъ, ни въ върованіяхъ. Тъсныя узы, соединяющія родственниковъ, обыкновенно ограничиваются лицами, принадлежащими къ семьь: онв распространяются и на рядъ лицъ, которыя всъ производятъ себя отъ одного общаго родоначальника. Эти узы проявляются въ настоящее время съ различной интенсивностью у разныхъ народовъ Россіи и доказывають, что большая семья представляеть лишь осколокъ болье обширной организаціи, когда солидарность, которая въ современномъ бытъ находитъ себъ выраженіе предълахъ семьи, распространялась встах лиць, производившихъ себя отъ одного родоначальника. Совокупность такихъ лицъ, объединенныхъ сознаніемъ общаго происхожденія отъ одного предка, составляеть родъ. Родъ, являясь единицей, объединяющей встхъ родственниковъ, налагаетъ особый отпечатокъ на весь строй родственной группы, а именно сознаніе общности крови проникаетъ всю обширную сферу права, религіи, обряда и обычаевъ группы. Родовое устройство характеризуется прежде всего солидарностью родственниковъ, какъ цѣлаго, во всѣхъ наиболѣе важныхъ случаяхъ жизни религіозной и общественной.

- 1) Родственники объединены общимъ культомъ, къ исполнению котораго допускаются только сородичи.
- 2) Родовая группа владьеть всегда общей территоріей: безразлично, подълена-ли земля между отдъльными семьями, входящими въродъ или нътъ, —родъ является собственникомъ территоріи.

Религіозная и территоріальная связь, объединяющая сородичей, имѣетъ естественнымъ слѣдствіемъ солидарность родственниковъ и въ другихъ личныхъ и имущественныхъ отношеніяхъ. Они объединены круговой порукой: отсюда становится понятнымъ, что родъ отвѣтственъ, напр., за обязательства, заключенныя сородичемъ, если послѣдній не въ состояніи исполнить ихъ; что въ процессѣ къ присягѣ привлекается, напр., извѣстное количество родственниковъ обвиняемаго (такъ называемое соприсяжничество); что, наконецъ, родъ наслѣдуетъ имущество лица умершаго

безъ потомства. Личность находить себъ защиту только въ предълахъ своего рода. Отсюда общее правило, что за убійство или другое преступленіе, совершонное надъ членомъ рода, мстять всъ сородичи; они-же получають выкупь за кровь убитаго и, наобороть, за преступленіе или убійство, совершонное членомъ рода, сородичи обязаны вносить штрафы или плату за кровь въ родъ убитаго.

3) Группа родственниковъ, въ большинствъ случаевъ по крайней мѣрѣ, экзогамна, т. е. члены рода не имъютъ права вступать въ браки: отсюда бракъ воспрещается между лицами, которыя производятъ себя отъ общаго родоначальника или носятъ одно и то же фамильно-родовое прозвище. Въ жены берутся представительницы другихъ родовъ. Экзогамія не можетъ, однако, считаться непреминнымъ признакомъ родоваго устройства: мѣстами, въ качествъ исключенія, преимущественно подъ вліяніемъ соображеній о сохраненіи чистоты крови, членамъ родоваго союза предписывается эндогамія, т. е. обязательство брать женъ изъ собственной родовой группы.

Совокупность нѣсколькихъ родовъ, объединенныхъ сознаніемъ общаго происхожденія, образуетъ племя. Племя является естественнымъ слѣдствіемъ разрастанія родовой группы. Хотя родъ и представляетъ группу

родственниковъ, въ него принимаются, однако, и чужеродцы. Дізло въ томъ, что необходимость принадлежать по происхожденію-дъйствительному или фиктивному-къ родовой-семейной группъ, чтобы пользоваться защитоп этой последней, заставляеть прибегать къ фикціи и приводить къ появленію искусственнаго родства, которое устанавливается путемъ символического кормленія, смъшенія крови, ритуальнаго общенія пищей и пр. Чеченцы, напр., до настоящаго времени практикуютъ слъдующій способъ установленія родства: если убійца не можеть внести больше половины требуемаго обычаемъ за кровь выкупа родственники убитаго согласятся дъло примирениемъ, то, по совершении извъстныхъ обрядовъ на могилъ покойнаго, убійцу ведутъ въ домъ убитаго, гдв онъ долженъ приложиться три раза къ груди матери последняго, после чего онъ считается молочнымъ сыномъ, братомъ, родственникомъ рода убитаго. Совершенно аналогичный обычай мы встръчаемъ у киргизовъ при усыновлении. у нихъ прикосновение къ груди названной матери, по словамъ г. Гродекова, есть символь того, что она, хотя и не вскормила усыновляемаго, но считаетъ его наравнъ съ собственными, вскормленными ею . Воспоминаніемъ объ усыновленіи ствомъ пріобщенія къ родовому культу путемъ

жертвоприношенія служить другой способь усыновленія у тѣхъ-же киргизовъ: фактъ усыновленія объявляется при свидътеляхъ и сопровождается закланіемь животнаго, отъ котораго усыновленному дается опредъленная кость; усыновляемый, показавь ее въ рукъ, принимается ъсть. У астраханскихъ калмыковъ принимаемый въ семейную общину (хотонъ) безродный сирота долженъ принести «присягу на родство», за себя и за своихъ потомковъ, послъ чего онъ поступаетъ подъ защиту покровителей хотона, умершихъ предковъ. По преданію мордвы при усыновленіи соблюдался слъдующій обрядъ: усыновившій приносиль въ домъ усыновленнаго и «клалъ его на порогъ или на «кардась-сэрко» т. е. на ту яму среди двора, гдъ обитаетъ божокъ-хранитель дома», пріобщая его такимъ образомъ къ семейной группъ. Побратимство, устанавливаемое путемъ обмѣна подарковъ, столь распространенное у инородцевъ и русскихъ-лишь одно изъ средствъ для установленія искусственнаго родства. Способы усыновленія среди русскихъ крестьянъ не носятъ, насколько извъстно, характера символическаго рожденія 1).

<sup>1)</sup> Обрядъ "перерожденія", употребляемый въ Пошехонскомъ увядв надъ іступающими въ нвисторые раскольничьи толен. о которомъ гогоратъ г. Якушкинъ (Об. право, І, ХУ). едва ли можетъ быль отнесенъ къ ракряду

Г. Добротворскій (Юр. В. 1889, № 6-7, 272) сообщаетъ обрядъ усыновленія во Владимірской губ., въ которомъ соединены два акта: покупки усыновляемаго и какъ-бы присоединенія его къ домашнему очагу. Усыновляемый передается усыновителю родной матерью изъ полы въ полу, какъ это дълается при передачь всякой купленной вещи. Затьмъ усыновитель ставить ребенка на полъ, сажаетъ мать ребенка рядомъ съ собой на передней лавкъ; передъ образами зажигаютъ свъчу или лампаду, послъ чего всъ, посидъвъ немного, поднимаются и молятся. Этимъ заканчивается обрядъ. Быть можетъ, во второй части обряда возможно видеть смутное воспоминание о присоединении усыновляемаго къ чуждому ему домашнему очагу.

Введеніе чужеродцевъ тъмъ или инымъ путемъ въ родовую группу или при посредствъ установленія искусственнаго родства или пріемомъ ихъ на положеніе полусвободныхъ или неполноправныхъ членовъ родовой группы (военноплънные, дъти наложницъ, второ-

аналогичныхъ обрядовъ, извёстныхъ у нёкоторыхъ древнихъ народовъ, въ средніе вѣка въ западной Европів и среди ніжоторыхъ народовъ современности. Обрядъ перерожденія, при которомъ жепщина симулируетъ дъйствительное рожденіе, послів чего сквізъ рубашку лежащей женщины пропускаютъ вступающаго въ расколъ, не есть актъ усыновленія, а символическое религіозное дъйствіе.

степенныхъ женъ и т. п.) имветъ ближайшей цълью усиление численнаго состава родовой группы. Частыя междуусобія, которыя возникають между отдъльными родами, вынуждають последніе стремиться по возможности къ усиленію, такъ какъ отъ этого зависитъ дальнъйшее преуспъяніе, въсъ и сила рода по отношенію къ сосъдямъ. Этимъ-же соображеніемъ вызываются къ жизни и правила, затрудняющія выходъ лица изъ родовой группы, примъры чего можетъ представить право дагестантскихъ горцевъ, киргизовъ и пр. Родъ представляеть тесно связанную организацію: по върному сравнению якутовъ сесли взять всъ вътки, всъ сучки, листья и почки, вырастающія изъ одного корня, то получится уса (родъ)».

Родовое устройство находить себъ главное выраженіе, какъ это было указано, въ сферъ религіи и права. Въ зависимости отъ экономическихъ и другихъ основъ быта однъ изъ чертъ, характеризующихъ родовой строй въ области религіи и правовыхъ отношеній могутъ проявляться съ большей, другія — съ меньшей рельефностью. Въ бытъ русскихъ инородцевъ сохранилось множество слъдовъ этого періода жизни, причемъ хотя-бы краткій обзоръ нъкоторыхъ относящихся сюда явленій будетъ содъйствовать уясненію типическихъ чертъ родового устройства вообще.

Обзоръ относящихся сюда явленій мы начнемъ съ проявленія культа и затімь перейдемь къ сферъ правовыхъ отношеній. Такъ, напр., у вотяковъ сильно развитъ семейный культъ. На дворъ у каждаго вотяка находится молитвенный шалашъ (куа), назначенный для моленій членовъ семьи; моленіе божеству (воршуду) совершаетъ здъсь одинъ изъ членовъ семьи каждый большой праздникъ. Онъ собираеть вечеромъ все семейство и направляется въ шалашъ, гдъ раскладываетъ огонь на очагъ. Стъны, столъ и полки онъ украшаетъ березовыми прутьями, послъ чего начинается моленіе, состоящее изъ принесенія въ даръ воршуду хлъба, яицъ, тябаней (лепешки) пива и кумышки (мъстной водки). При чтении молитвъ совершающій жертву членъ семьи льетъ въ огонь пиво и кумышку и сжигаетъ съ извъстными обрядностями хлъбъ.

Рядомъ съ семейнымъ жертвоприношеніемъ у вотяковъ существуютъ жертвоприношенія, въ которыхъ принимаютъ участіе всѣ члены, объединенные поклоненіемъ общему божеству. Хотя въ настоящее время этотъ культъ у вотяковъ и потерпѣлъ значительныя измѣненія, въ немъ не трудно раскрыть слѣды религіозныхъ узъ, объединявшихъ членовъ, производящихъ себя отъ общаго родоначальника. Въ каждой вотской деревнѣ,— пишетъ изслѣдователь быта вотяковъ ІІ. М. Богаевскій,—

всъ ея жители дълятся на нъсколько отдъльныхъ духовныхъ корпорацій, изъ которыхъ каждая въ опредъленное время собирается въ такъ называемый родовой шалашъ и совершаетъ тамъ служение въ честь своего родового божества, имя котораго носить сама корпорація, такъ и мъсто ея сборища. Часть этихъ корпорацій производить себя отъ родоначальницъ; память 0 нихъ живетъ среди народа, который сохраняеть преданія о прошлой жизни ихъ, переселеніяхъ и пр. Такимъ образомъ современная духовная корпорація вотяковъ представляетъ группу лицъ, объединенныхъ сознаніемъ общности происхожденія отъ одного лица, т. е. совокупность родственниковъ и должна быть признана за родъ, члены котораго, забывши кровныя узы, ихъ соединявшія, остались объединенными общностью культа предку родоначальнику. Каждый изъ этихъ родовъ имъетъ своимъ покровителемъ особое божество «воршуда» • или «мудора», которому онъ давалъ свое имя. Въ зависимости отъ того, изъ сколькихъ родовъ состоитъ деревня, стоитъ и количество родовыхъ святилищъ (будзымъ куа); въ каждомъ изъ нихъ молятся только члены семействъ. принадлежащихъ къ одному и тому же роду. Родовыя моленія совершаются особыми жрецами, которыхъ избираютъ ворожцы. Такихъ жрецовъ два: утись (будзымъ-куа-утись), что

значитъ «хранящій великій шалашъ» и его помощникъ торе- предводитель, тысяцкий. При выборъ жрецовъ ворожецъ (тупо) подъ звуки гуслей, одътый въ особое платье, совершаеть обряды, напоминающие собой шаманскіе, называеть имя новаго жреца и назначаеть ему срокъ служенія. Но если воршудъ является предкомъ, который требуетъ себъ жертвъ, иногда кровныхъ (животныхъ и птицъ), - родоначальникомъ, которому почтительные потомки приносять явства и питье передъ сельскими работами, въ случаяхъ бользни, которыя иногда въ наказаніе ниспосылаются воршудомъ, то не менъе важными въ глазахъ вотяка являются и ближайшіе предки, живущіе по смерти родами и также требующіе себъ пищи, также насылающіе бользни на забывающихъ свои обязанности потомковъ. Отсюда многочисленныя поминки-кормленіе умершихъ, безъ котораго послъдніе должны были бы умереть: отъ предковъ зависитъ благосостояніе семьи; отсюда умилостивленіе ихъ обильными жертвами, положение въ гробъ предметовъ обихода и пр., которое мы встръчаемъ одинаково какъ у вотяковъ, такъ и у другихъ родственныхъ и неродственныхъ народовъ.

Мы остановились на слѣдахъ семейно-родового культа у вотяковъ подробнѣе въ виду того, что они проявляются у этой народности съ чрезвычайной рельефностью. Не менъе убъдительны, хотя иногда и не настолько ясно выраженныя, доказательства можно найти среди остальныхъ финскихъ народностей и въ культъ другихъ не-русскихъ племенъ нашей родины. Для сравненія обратимся къ Кавказу. Безразлично исповъдуетъ ли данное племя христіанство или исламъ, но языческія возэрвнія, выражающіяся въ культв предковъ сказывается съ полной силой. Покойники требують себѣ жертвъ и въ случаѣ непочтенія со стороны потомковъ мстять имъ: даже бользни, по мнънію хевсуръ, пшавовъ и тушинъ, посылаются умершими, карающими заболъвшаго за упущение приношений. Продолжая вести за гробомъ то же существование, какъ и на землъ,—замъчаетъ М. М. Ковалевскій, -- покойникъ предъявляетъ къ оставленному роду не меньше требованій, чамъ живущій. Онъ нуждается въ пищъ, питьъ, одеждъ и освъщении. Подъ угрозой сдълать изъ него врага, живущіе должны доставлять умершимъ все то, въ чемъ они могутъ нуждаться. Отсюда обычай осетинъ оставлять въ комнатъ покойнаго на ночь зажженную лучину, въ ожиданіи его посъщеній, отсюда-же часто повторяющіеся, особенно у сванетовъ и осетинъ поминки, во время которыхъ на могилъ покойника выставляется пища и питье, и самъ онъ приглашается принять участіе въ пир-

шествъ. Все съъденное во время поминокъ идеть на пользу усопшаго, и дорого стоющія поминальныя празднества неръдко разоряють семью. Лишенные пищи предки могуть умереть и голодные, безпокойные причинить много зла потомкамъ; вслъдствіе этого одно изъ наиболье оскорбительныхъ для осетинъ по-желаній — «чтобъ твои покойники умерли». Въ Осетіи и въ Грузіи существуетъ обычай изготовлять изъ соломы чучело, изображаю-щее умершаго, которое, во время поминокъ, сажають съ собой за столъ обыкновенно на почетнъйшемъ мъстъ. «Кто-нибудь изъ родственниковъ ъстъ за двоихъ и избытокъ пищи считается поступившимъ въ пользу умершаго. Этотъ обычай находитъ себъ аналоги въ устройствъ куколъ, изображающихъ умершихъ у самоъдовъ, остяковъ и т. п. Остяки, напр. по смерти члена семьи изготовляють куклу, изображающую умершаго. Каждый разъ, когда семья садится за объдъ или за чай, куклу эту сажаютъ или у блюда, или за столъ. Кукла, сначала небольшихъ размъровъ, постепенно увеличивается, а по прошествіи періода равнаго лунному году погребается. Это увеличеніе роста куклы и ея ежедневное кормленіе въ теченіе луннаго года объясняется слъдующимъ воззръніемъ остяковъ: душа послъ смерти переходитъ, по мнънію остяковъ, — пишеть г. Росляковь, - въ загробный міръ ма-

ленькой; въ теченіе луннаго года она переживаетъ младенческій и юношескій возрасты, послъ чего получаетъ уже способность пользоваться тъмъ имуществомъ, которое оставшіеся въ живыхъ положили въ могилу (вещи, платье, олени и проч.). До этого душа без-помощна и нуждается въ заботъ оставшихся помощна и нуждается въ заоотъ оставшихся въ живыхъ родственниковъ, которые и кормять ее ежедневно въ лицѣ куклы, въ которой пребываетъ душа умершаго. Есть свѣдѣнія, что и на Кавказѣ, равно и у вотяковъ и др., нѣкогда на могилахъ родственниковъ совершались человъческія жертвоприношенія. Магометанство, распространившееся за по слъднее время среди киргизовъ, стерло въ значительной степени слъды родового культа. Но еще не въ столь отдаленное время киргизы—магометане по имени, въ дъйствительности же язычники — сохраняли много слъдовъ родовой религи. Если даже въ настоящее время культъ домашняго очага, дорого стоющія поминки не вышли изъ употребленія, то не далье, какъ въ концъ прошлаго стольтія культь предковъ быль еще въ полной силь. Рычковъ, наприм., сообщаетъ, что онъ видълъ киргизское кладбище, гдъ подъ срубомъ былъ «воткнутъ болванъ, изображающій лицо и тъло человъческое. Подлъ него повъшено копійное древко, что служитъ обыкновеннымъ знакомъ усопшихъ степныхъ рыца-

рей». Въ день всеобщаго поминовенія толпами собираются туда киргизы, приносять на могиль «моленіе и жертву, отдирають по не-большому лоскутку отъ своей одежды и въшають оные на вътви выросшаго тамъ дерева, гдъ также кладутъ клочки волосъ своихъ въ знакъ народнаго соболъзнованія о немъ. Къ этому интересному свидьтельству можно добавить сообщение того же путешественника, что въ огороженномъ передъ ханской гробницей мъсть, въ день поминокъ, убиваютъ жертвенный скотъ. Обычай хоронить умершаго киргиза съ предметами обихода, убивать на его могилъ лошадь, и кости этой жертвы сожигать на могиль, засвидьтельствовано болъе поздними писателями (напр. Левшинымъ). Въ настоящее время при принесеніи присяги въ важныхъ случаяхъ присяжники должны обойти вокругъ могилы своихъ предковъ.

Естественно, что предки посылають почтительнымъ потомкамъ благословение и благосостояние, и потомки стараются, чтобы это благословение не падало на чужихъ: отсюда типичная для родоваго-семейнаго культа исключительность. Къ участию въ немъ допускаются только члены рода, семьи, однимъ словомъ, только лица, объединенныя сознаниемъ общаго происхождения. Отсюда, напр., иногда запрещение участвовать въ родовыхъ жертвоприношенияхъ женщинамъ: онъ берутся обык-

ленькой; въ теченіе луннаго года она переживаетъ младенческій и юношескій возрасти, послѣ чего получаетъ уже способность пользоваться тымь имуществомь, которое оставшеся въ живыхъ положили въ могилу (вешь, платье, олени и проч.). До этого душа безпомощна и нуждается въ заботъ оставшихся въ живыхъ родственниковъ, которые и кормять ее ежедневно въ лиць куклы, въ которой пребываеть душа умершаго. Есть свы дънія, что и на Кавказъ, равно и у вотяковь и др., нѣкогда на могилахъ родственниковь совершались человъческія жертвоприношенія. Магометанство, распространившееся за 110 слѣднее время среди киргизовъ, стерло въ значительной степепи слъды родового культа. Но еще не въ столь отдаленное время киргизы — магометане по имени, въ дъйствительности же язычники — сохраняли много сльдовъ родовой религіи. Если даже въ настоящее время культь домашняго очага, дорого стоющія поминки не вышли изъ упребленія. то не далъе, какъ въ концъ рг тія культь предковъ был силь. Рычковъ, наприм. видѣлъ киргизское ку бомъ былъ «воткну» липо и тъло челе шено копійное веннымъ знак

члены рода проявляють свою солидарность и въ сферѣ права. Нѣсколько примѣровъ изъ быта народностей, среди которыхъ живы еще слѣды родового устройства, послужатъ подтвержденіемъ высказаннаго. Мы снова обращаемся къ Кавказу, этому живому хранилищу древнихъ нормъ первобытнаго права 1).

Родовой быть носить среди горцевь еще всё признаки вполнё жизненнаго явленія. Рёдко гдё можно наблюдать его разнообразнійшія проявленія въ такой полноті и подробности, въ такой чистоті и разцвіті, —пишеть М. М. Ковалевскій, —какъ въ Кавказскихъ тіснинахъ. Связь этой общественной организаціи съ религіозными представленіями, вліяніе, оказываемое ею на умственный складъ, на право, обычаи, привычки и экономическій строй—все это выступаеть съ такой очевидностью, что историку родовыхъ порядковъ... не представляется... боліве надежнаго пути къ провітря устанавливаемыхъ имъ гипотезъ,

<sup>1)</sup> Насколько обильны свёдёнія, которыя доставляеть изслёдователю Кавказь—эта "гора явыковь" древнихъ писателей—служать доказательствомъ, наприм. труды Леонтовича, издавшаго нормы обычнаго права (адата), собранныя среди горцевъ послё покоренія Кавказа русскими и М. М. Ковалевскаго, давшаго научное освещеніе этимъ нормамъ и въ значительной степени пополнившаго личными изслёдованіями данныя о древнемъ правъ населенія ("Соврем. обычай и др. законъ", "Законъ и обычай на Кавказъ").

какъ сопоставление съ данными съ кавказской этнографии.

Крѣпостью родовыхъ отношеній и родового культа объясняется прежде всего господство обычая кровной мести. Связанные родствомъ и культомъ члены группы находятся между собой въ обязательствъ взаимной защиты. Кровная месть до послъдняго времени носила на Кавказъ религіозный характеръ: родственникъ покрылъ бы себя въчнымъ позоромъ, если онъ оставитъ убійство сородича безъ отмщенія. Отказъ отъ участія въ кровной мести въ Дагестанъ равносиленъ формальному разрыву со всей родней, съ выходомъ изъ рода. Даже въ настоящее время, когда среди многихъ кавказскихъ племенъ все больше и больше начинаетъ господствовать замѣна кровной мести системой выкупа за кровь «возэръніе на месть, какъ на нъчто необходимое для блаженства предковъ въ загробной жизни, наглядно выступаетъ въ обычав оповъщать покойника о постигшей убійцу каръ. Осетинъ, отомстивъ убійствомъ за смерть родственника, «спъшитъ на его могилу, прикладываетъ къ ней свои губы и произносить: «будь спокоень, я отомстиль за твою смерть. Въ болъе отдаленное время черкесы, чеченцы и осетины часто практиковали умерщвленіе кровныхъ враговъ на самой могиль убитыхъ лиць, а въ ближайшее къ намъ

время кабардинцы, черкесы и чеченцы отсъкали ухо у убійцы и зарывали его въ могилу убитаго: убіеніе человѣка замѣнилось здѣсь обрядомъ, и принесеніе въ жертву убитому виновника смерти послѣдняго перешло, какъ это часто встрѣчается въ исторіи жертвоприношеній у разныхъ племенъ, въ приношеніе «части вмѣсто цѣлаго», — что считается достаточнымъ для успокоенія души убитаго.

Вполнъ понятно, что при исключительности, которая характеризуеть родовую группу, кровной мести и другимт возмездіямъ подвергаются только чужеродцы. Преступленія внутри рода не приводять къ кровной мести, что находить себь объяснение отчасти въ мотивахъ эгоистическаго матеріальнаго характера, отчасти въ тъсной связи, которая объединяотчасти въ тъсной связи, которая объединяетъ членовъ родовой группы даже тогда, когда она распалась на семейныя общины. Стремленіе группы къ численному увеличенію заставляетъ, какъ это было указано выше, охотно принимать путемъ усыновленія даже убійцъ-чужеродцевъ: всякое количественное ослабленіе родовой группы является не желательнымъ. Вотъ почему, напр., осетины и сванеты довольствуются неръдко только прекращеніемъ общенія съ отце-и братоубійцей. Лишь въ ръдкихъ, крайнихъ случаяхъ группа изъ боязни передъ членомъ своимъ, котораго она считаетъ опаснымъ, прибъгаетъ къ изгнанію его; это наказаніе считается однимъ изъ самыхъ тяжелыхъ; кавказскій абрекъ одинъ изъ самыхъ несчастныхъ людей: "не имѣя семьи, отлученный отъ общенія со своими близкими, онъ обреченъ на вѣчное скитальчество. Тысяча опасностей представляется ему на пути: грабежъ и убійство, которыхъ онъ можетъ сдѣлаться жертвой, остаются безъ отмщенія, такъ какъ у абрека нѣтъ родственниковъ и мстителей".

Въ большинствъ случаевъ члены рода стараются нанести виновному сородичу извъстный матеріальный ущербъ, но такъ, чтобы интересы группы не пострадали: родственники или разоряютъ жилище виновнаго, или конфискують движимую собственность его. Стремленіе къ безопасности, заставляющее группу въ ръдкихъ случаяхъ прибъгать къ изгнанію члена рода, вынуждаеть ее и строго относиться къ воровству въ предълахъ рододовой группы. Среди членовъ каждой семейной-родовой общины, когда почти все имущество считается общимъ достояніемъ хозяйственной группы, естественно не можетъ быть ръчи о воровствъ. Но когда родовая группа разбилась уже на семейныя общины, имущество каждой изъ этихъ последнихъ не захватываетъ имущества всего рода. Поэтому необходимость порядка внутри родовой организаціи заставляеть вырабатывать строгія пра-

вила взысканія за воровство внутри группы: отвътственность при этомъ падаетъ часто не на одного виновнаго, а на всю семейную группу, къ которой онъ принадлежитъ. Діаметрально противоположное отношение встръчаемъ въ вопросъ о воровствъ у чужеродцевъ: то, что считается позоромъ въ отношеніи родственниковъ, является доблестью въ отношени къ чужеродцамъ. Воровство у последнихъ считается на Кавказе не только не позорнымъ, оно, напротивъ того, представляетъ даже своего рода доблесть. "Молодая дъвушка не охотно отдаетъ свою руку человъку, въ прошломъ котораго нельзя указать двухъ-трехъ случаевъ смѣлыхъ набѣговъ, окончившихся уводомъ скота и лошадей. У ингушей дъвушки слагають пъсни въ честь наиболье смылыхъ воровь, угоняющихъ скоть у чужеродцевъ и пр.

Члены родовой группы помимо стремления къ самозащить и къ усилению своей группы тъсно связаны и экономическими интересами. Не останавливаясь на нормахъ семейнаго права, порядка наслъдования и проч. мы отмътимълишь характеръ, опредъляющий пользование земельной собственностью. Среди нормъ права кавказскихъ народностей не трудно найти слъды архаичнаго, родового порядка вешей. Земля въ настоящее время въ большинствъ обществъ горцевъ считается общей

собственностью. Дъйствительно современное общество не всегда состоитъ изъ членовъ одного и того-же рода: стремленіе къ усиленію группы, необходимому для успѣшной борьбы за существованіе, дало преобладаніе территоріальному-общинному принципу надъродовымъ. Но воспоминаніе о бывшемъ нѣкогда, въ недалекомъ прошломъ, родовомъ владъніи землей сохранилось въ томъ, что и теперь еще, напр., у осетинъ встрѣчаются аулы, "занятые семьями, родственными другъ другу, носящими одинаковое фамильное названіе, владъющими землею на общинномъ началъ и ведущими не ръдко совмъстное хозяйство." Даже послѣ перехода родовой общины въ сельскую, когда въ одномъ аулѣ живутъ представители разныхъ фамилій, воспоминаніе о болье древнемъ порядкь вещей сказывается прежде всего въ томъ, что въ собственность каждой семьи принадлежитъ только: 1) усадебная земля и 2) пахатные участки какъ раздъланные общими силами членовъ той или иной семейной группы. Не говоря уже о лъсахъ и пастбищахъ, которыя находятся въ общемъ владеніи, даже покосы составляютъ часто общую собственность. Даже тамъ, гдъ, какъ, напр., у горныхъ чеченцевъ и ингушей, покосные участки дълятся между семьями иногда каждый годъ, иногда-же только черезъ каждыя 10-15 льть, гдь пахатные участки

находятся въ индивидуальномъ обладаніи се-мейныхъ общинъ, намъ пришлось натолк-нуться на обычай, служащій воспоминаніемъ бывшей нѣкогда совмѣстной обработки земли и косьбы: передъ началомъ пахоты и сѣно-коса одноаульцы собираются вмѣстѣ, причемъ каждый приноситъ, сколько можетъ, припа-совъ и барановъ. Барановъ рѣжутъ всѣ вмѣстѣ, послѣ чего начинается пиръ, сопровождаемый пъснями и плясками: неисполнение этого обычая, какъ мнъ сообщали чеченцы и ингуши, вредитъ успъшному окончанію сельскихъ работъ. Тоже мы встръчаемъ и среди осетинъ, безразлично состоить ли ауль изъ однихъ кровныхъ родственниковъ, или онъ перешелъ уже въ сельскую общину. "Никто изъ осетинъ не смъетъ произвольно начать покоса, замъчаетъ М. М. Ковалевскій, пока не настанетъ іюль мѣсяцъ и всѣ жители деревни или околодка не соберутся на праздникъ, называемый атенекъ, на которомъ послъ долгаго совъщанія старики ръшають, пришла ли пора косить или нътъ. Опредъленные сроки существують и для пахоты. Эти правила, извъстныя подъ нъмецкимъ названіемъ Flurzwang и опредѣляющія не только сроки для производства сельскихъ работъ, но иногда и опредъленный съвооборотъ, находятъ апалогію въ подобныхъ же обычаяхъ при общинной формъ хозяйства, какъ среди русской крестьянской

общины, такъ и въ болве отдаленное время въ германскомъ правъ и въ Англіи. По справедливому мнънію М. М. Ковалевскаго мы имъемъ въ этихъ случаяхъ дъло съ фактомъ перенесенія на сельскую общину той экономической регламентаціи, которая впервые возникла въ средъ родовыхъ сообществъ. Такой переносъ совершенно согласенъ съ тымь, продолжаеть цитируемый авторь, что намъ извъстно объ унаслъдовании сельской общиной многихъ сторонъ юридическаго быта рода: о переходь, напр., права предпочтительной покупки сосъдей, родового выкупа, въ сельскій выкупь, родового наслідованія въ наслъдованіе сосъдей. У мордвы бывшій нъкогда до распаденія родовой организаціи, родственникъ-однодеревенецъ передалъ свои права *шабру*—однодеревенцу-сосъду; бывшій родственникъ у вотяковъ уступилъ свои права сосъду-больяку и проч.

Родовая группа, владъя общей территоріей, старается устранить отъ пользованія ею чужеродцевь; вотъ почему въ случать необходимости для члена рода отчудить свое недвижимое или движимое имущество члены его рода имъютъ право прежде другихъ пріобръсти его. Этотъ взглядъ является прямымъ послъдствіемъ болъе древняго взгляда на родовое имущество, какъ на принадлежащее всему роду; отдъльныя семьи, обрабатывая

участки на родовой земль, имьють право пользованія на последнюю, собственникомъ же ея считается родъ. Движимая собственность должна въ извъстныхъ случаяхъ также перейти къ послъднему. Отсюда, напр., норма осетинскаго обычнаго права, согласно которой родъ въ полномъ своемъ составъ является наслъдникомъ вымороченнаго имущества, норма, которую мы встръчаемъ, между прочимъ, и у гиляковъ, и у якутовъ; В. Л. Сърошевскій сообщаетъ, напр., случай, когда послъ умертаго якута за недостаткомъ родственниковъ по мужской линіи "наслѣдовали сородичи, совершенно посторонніе люди, между тѣмъ какъ родная сестра умершаго, вышедшая замужъ въ другой родъ, не получила ничего". Этотъ архаичный взглядъ находитъ себъ выраженіе и въ правъ первой покупки: у сванетовъ, напр, имущество семьи можетъ быть продано чужеродцамъ лишь послъ отказа родственниковъ воспользоваться своимъ правомъ нервымъ купить продаваемое имущество.

Картину родового строя, которую раскрываеть намь изучене Кавказа, мы встретимь съ теми же чертами у многихъ оседлыхъ, кочевыхъ и полукочевыхъ народностей Россіи, принадлежащихъ къ финской, монгольской и тюркской группамъ. Родовой бытъ у многихъ изъ нихъ сохраняется еще съ полной жизненностью; часть этихъ племенъ однако вслед-

ствіе условій жизни, воздъйствія постороннихъ элементовъ и пр. видоизмѣнила болѣе первобытныя отношенія, такъ что не только среди каждаго племени, но подчасъ даже въ предѣлахъ одной національной группы мы можемъ всрѣтить значительныя колебанія. Не останавливаясь на общей картинѣ родового строя у каждой изъ указанныхъ народностей, мы ограничимся иэложеніемъ нѣкоторыхъ, наиболѣе характерныхъ фактовъ, у немногихъ изъ нихъ — фактовъ, которые могутъ отчасти подтвердить, отчасти дополнить свѣдѣнія, полученныя отъ изученія быта кавказскихъ народностей.

Мы уже говорили о слѣдахъ родовой религіи у киргизовъ: въ ихъ общественномъ устройствъ слъды родовой организаціи сохраняются съ значительной жизненностью. Работа г. Гродекова, собравшаго нормы права киргизовъ служитъ лучшей иллюстраціей сказаннаго. Вст многочисленные роды киргизовъ Большой, Средней и Малой ордъ, за исключеніемъ очень немногихъ, которые приселились впоследстви (напр., местами каракалпаки) производять себя отъ миническаго родоначальника Алаша-хана, почему боевой кличъ всъхъ трехъ ордъ есть Алашъ. Кромъ того солидарность встхъ членовъ одного рода выражается прежде всего въ томъ, что каждый родъ имъетъ свой собственный боевой

кличъ (уртнъ), причемъ уранъ состоитъ въ названии предка въ 7—10 колънъ Въ настояшее время впрочемъ, нѣкоторые роды замѣнили въ уранъ названіе предка другими именами. "Между киргизами распространенъ спискъ 92 узбекскихъ родовъ... Въ спискъ... сказано, что когда 92 брата (родоначальники родовъ) разбогатъли, то скотъ ихъ сталъ смъщиваться Чтобы отмъчать принадлежность скотинъ, братья, по совъщанию между собою, изобръли 92 знака, тамги. Приведенное преданіе старается объяснить происхожденіе тамгъ, родовыхъ знаковъ у киргизовъ: каждый родъ имъетъ свою, ему одному прису-щую, родовую тамгу. Члены одного и того-же рода имъли общее имущество и отмъчали свойскотъ и другіе предметы собственности каждый родъ особымъ знакомъ. Тамга является такимъ образомъ первоначально родовымъ знакомъ, родовымъ клеймомъ; даже въ настоящее время при имущественномъ раздъленіи внутри рода по семьямъ-тамга гербъ служить върнымъ признакомъ принадлежности имущества тому или иному роду. Древность тамгъ доказывается тъмъ, что нъкоторыя названія родовъ происходять отъ названій рисунковъ тамгъ: напр. киргизскій родъ Средней орды—Таракты имъетъ въ качествъ тамги-гребень (тарак), отъ котораго и родъ получилъ свое название. Родовыя клейма съ

упадкимъ родового строя переходятъ въ семейныя, такъ какъ собственникомъ имущества вмъсто родовой группы становится семейная община. Въ этомъ значени клейма сохраняются еще съ полной жизненностью не только у инородцевъ (вотяки, мордва, лопари, кавказскія народности), но и русскихъ почти повсемъстно.

Киргизскіе роды не считаются равными. Каждый изъ нихъ имъетъ свою генеалогію, вслъдствіе чего соблюдается старшинство по родамъ: есть роды старъйшіе и младшіе. Отношенія, возникающія отсюда, не лишены интереса для характеристики родового устройства. Старшинство между ордами и родами идеть по прямой линіи: самый последній родь Большой орды имъетъ преимущество передъ самымъ старшимъ родомъ Средней орды, младшій родъ послъдней—преимущество передъ старшимъ родомъ Малой орды. Основаніемъ этого служить представленіе, предокъ даннаго рода старше. Такъ, напр., родъ Джалаиръ считается въ настоящее время старшимъ въ Большой ордъ. На пирахъ, при подачъ кушанья, всегда ставится вопросъ: есть-ли на лицо старшій изъ родовъ Джалаиръ? для того, чтобы представителю рода подать кушанье первому. На свадьбъ пъніе начинають представители рода Джала-иръ и, только за отсутствіемъ послъднихъ, это

право переходить къ представителямь слѣдующаго по старшинству рода. Въ средѣ Букеевскихъ киргизовъ, представители которыхъ состоятъ преимущественно изъчленовъ родовъ Малой орды, есть и представители рода Большой орды: до послѣдняго времени этимъ послѣднимъ оказывался всевозможный этимъ послъднимъ оказывался всевозможный почетъ на пирахъ, давались подарки и проч. Далъе въ предълахъ каждаго рода имъется старшій родичъ (аксакалъ), который въ прежнее время игралъ роль родоправителя. Въ настоящее время къ нему другіе родичи ъз дятъ на поклонъ, отвозятъ подарки и пр. Званіе аксакала принадлежало старъйшему родичу, вслъдствіе чего оно переходило не отъ отца къ сыну, а на старшаго дядю.

Въ настоящее время новое административное дъленіе въ значительной степени подточило прежнюю организацію киргизовъ. Съ

точило прежнюю организацію киргизовъ. Съ замиреніемъ ихъ прекратилась и родовая кровная месть, недавно еще широко распространенная,—измѣнились и земельныя отношенія. Но слѣды прежняго порядка вещей еще не утрачены и въ современномъ бытъ киргизовъ. Еще въ очень недавнее время каждый родь представляль строго экзогамную организацію: никто не могь взять себѣ въ жены женщину изъ своего рода.

Личность киргиза и въ настоящее время находить себѣ защиту только у своего рода.

"За поступки ея отвъчаетъ родъ. Очистительная присяга налагается не на оговоренную личность, а на другое лицо изъ ея рода. Взысканіе платить и получаеть не лицо, а родъ"-таковы общія положенія киргизскаго обычнаго права, свидътельствующія, что личность поглощается родовой группой. Солидарность членовъ родовой группы выясняется и въ вопросъ о взносъ платы за кровь (хуна). При неуплать хуна убивается не непремьно убійца, а любой человькь изъ его рода. Въ настоящее время съ развитіемъ благоустройства и суда киргизы избъгаютъ кровной мести и стараются замѣнить ее системой выкуповъ за кровь. Въ различныхъ мъстностяхъ правила, опредъляющія выкупъ, неодинаковы, и подробное изучение ихъ можетъ начертать изследователю картину постепеннаго упадка кровной мести и замѣны ея системой выкупа. Такъ, напр., въ одивхъ мъстностяхъ (Казалинск. у.) и теперь еще за кровь стараются отплатить кровью же, причемъ однако родственниковъ убитаго стараются успокоить и не допускать ихъ до кровополитія. Въ другихъ мъстахъ платитъ и получаетъ хунъ не лицо, а родъ; наконецъ въ нѣкоторыхъ случаяхъ, когда родовая организація подверглась уже измъненіямъ, обязанность платить выкупъ за кровь падаетъ на семью убійцы: отца, брата и дядю. Въ прежнее время, при

несостоятельности членовъ семьи, ихъ убивали. При полученіи и уплать хуна родомъ всь члены рода участвуютъ во взнось или полученіи равными долями. Если родъ убійцы разбросанъ въ разныхъ мьстахъ жительства, къ родственникамъ посылаютъ за взносомъ требованія. Обычай не допускаетъ отказа родственниковъ, хотя-бы и дальнихъ, отъ взноса хуна; въ случав отказа кого-нибудь изъ родственниковъ этотъ послъдній лишается права получать свою долю хуна и родъ его кромь того не будетъ участвовать во взнось платы въ случав, если отказавшійся совершитъ убійство.

Солидарность узъ родовой группы сказывается у киргизовъ и въ отношеніи пользованія землей. Хотя земля считается вообще общей собственностью, но до послъдняго времени каждый родъ имълъ и отчасти имъетъ и теперь еще опредъленныя мъста кочевки. Племенная, національная территорія была раздълена по родамъ. До настоящаго времени азіатскіе киргизы,—пишетъ г. Гродековъ, кочують обществами одного рода, допуская въ свои аулы изъ другихъ родовъ лишь родственниковъ по женской лини или бъдняковъ, нанимающихся въ работники. Пути кочевокъ отмъчены для каждаго рода, который имъетъ опредъленныя мъста для лътняго и осенняго пребыванія. При устройствъ зимовокъ

члены рода группировались вмѣстѣ и проводили зиму сообща. Отчасти кочевой быть, отчасти военная жизнь киргизовъ содъйство. вали поддержанію до послѣдняго времени родовой организаціи ихъ Недавно еще воинственные киргизы, не далъе конца прошлаго и начала текущаго стольтія, выступали въ бой родами, причемъ каждый родъ имълъ не только собственный боевой крикъ (уранъ), но и общій значекъ и даже опредъленнаго цвыта шапки. Объединенные территоріей, общественнымъ устройствомъ и проч. киргизы живо чувствують свою связь съ родовой группой: отсюда дълается понятнымъ рядъ пословицъ, циркулирующихъ въ устахъ киргизовъ: "лучше быть пастухомъ въ своемъ родь, чьмъ царемъ въ чужомъ народъ", говоритъ киргизъ, указывая на тъсную связь, соединяющую его съ родомъ; "кто не знаетъ именъ своихъ семи предковъ, тотъ отступникъ", "глупецъ за-будетъ, гдъ онъ родился" гласятъ другія киргизскія пословицы, и, какъ-бы напоминая, что только въ предълахъ своей родовой группы человъкъ можетъ считать себя въ безопасности, пословица предостерегаетъ: "не ходи, говорится въ ней, на охоту съ человъкомъ изъ чужого рода: подъ бокомъ онъ помѣшаетъ тебъ выстрълить".

Почти съ тождественными чертами выступаетъ и родовая организація у монголовъ.

Н. Ө. Леонтовичъ (Др. монголо-калмыцкий уставъ взысканий) сообщаетъ, что монголы до настоящаго времени ведуть свою родословную съ такой точностью, что несмотря на ихъ размножение и случайное перемъщение въ другіе роды, они никогда не теряютъ своего ясу (рода). Монголы, какъ и киргизы, про-изводятъ себя отъ общаго родоначальника *Бюрте-чино* (т. е. , Синяго волка<sup>и</sup>) предка Чингисхана. Западные монголы (элюты) делятся на 4 племени, по именамъ 4-хъ братьевъ-родоначальниковъ, восточные - на 5 племенъ. Такъ какъ у каждаго изъ племенъ было свое знамя, то западные монголы называли себя "четырехцвътными", а восточные поэтому-же "пятицвътными"; весь-же монгольскій народъ называеть себя девятицвътными". Каждая группа монголовъ, такимъ образомъ, объединялась въ единое цълое во время войны и каждая имъла особый цвътной значекъ, откуда и произошло и само наименование "девятицвътныхъ".

Порядки родового старшинства наблюдаются калмыками не только въ общественной, но и въ будничной, семейной жизни, даже при распредъленіи кибитокъ при стоянкахъ: первую линію, ближайшую къ главной отцовской кибиткъ, занимаютъ обыкновенно кибитки ближайшихъ родичей, вторую— дальнихъ родственниковъ, и т. д. по степенямъ родового мъстничества. Населеніе калмыковъ дълится

на хатоны, аймаки, отоки и улусы, и въ дълени этомъ не трудно усмотръть явные слъды родового устройства.

Приводимъ со словъ г. Леонтовича опредъленія каждой изъ этихъ группъ. Отдъльныя семьи живуть въ отдъльныхъ кибиткахъ. Хотонъ-союзъ нъсколькихъ родственныхъ между собой семей, кочующих вивств на одномъ стойбищъ и происходящихъ одна отъ другой путемъ наростанія отдъльныхъ покольній родичей. Хотонъ современныхъ калмыковъ имъетъ личный составъ, опредъляемый ближайшими (4-мя—5-ю) степенями кровного родства (отъ прадъда и до внука включительно); онъ представляетъ совокупность близкихъ родственныхъ другь другу семействъ, живущихъ нераздільно, въ общемъ хозяйстві; хотонъ находится подъ управленіемъ отца, старосты или старъйшины; онъ соотвътствуетъ семейной общинь. Нъсколько хотоновъ, близкородственныхъ семействъ образуютъ аймакъ; населеніе аймака кочуеть пераздільно въ данной мъстности, но на болъе обширной территоріи. Нъсколько аймаковъ, имъющикъ одного общаго родоначальника. образують, такъ называемый, отокъ, Если хотонъ и аймакъ представляють дъленіе родовой группы, вызванное экономическими условіями, обстоятельствами кочевого быта, то отокъ представляетъ скоръе военно-административное дъленіе рода (отоки-«знамена»); отокъ-небольшія родовыя орды, какими родъ-улусъ обыкновенно перекочевываль съ мъста на мъсто, выходиль противь врага и проч. Въ настоящее время у калмыковъ старые отоки замвнены «родами» (анги); наименованіе отока удержалось лишь за землей, занимаемой кочевьями одного рода, отдельно отъ чужеродцевъ. Наконецъ, нъсколько родственныхъ отоковъ и аймаковъ образовывали улусь, опредъленную форму родовыхъ союзовъ. Совокупность улусовъ, составлявшихъ каждый отдъльную кочевую орду, управлявшуюся своимъ родовымъ вождемъ-нойономъ, образовывала племя (тангачи), находившееся подъ управленіемъ племеннаго тайши. Племя въ свою очередь, какъ указано выше, производило себя отъ общаго родоначальника.

Таковъ строго проведенный родовой принципъ дѣленія калмыковъ. Сознаніе своего родственнаго и хозяйственнаго единенія приводитъ къ тому, что у астраханскихъ калмыковъ, по словамъ г. Житецкаго, въ нѣкоторыхъ мѣстахъ строго соблюдается обычай, что въ составъ хотона посторонняя кибитка принимается только послѣ того, какъ хозяинъ ея даетъ согласіе подчиниться обычаямъ хотона, чѣмъ онъ какъ бы дѣлается родственникомъ.

Калмыцкіе, какъ и киргизскіе, родовые со-

юзы объединены опредъленными родовыми знаками (тамгами); отдъльные отоки, аймаки и проч. имъли особыя тамги, служащія до настоящаго времени калмыкамъ вмъсто печатей и для отмъчанія скота.

Болъе или менъе ясно выраженные слъды родового устройства мы встрѣтимъ почти у всъхъ народностей Россіи: у лопарей, среди которыхъ еще живы родовыя преданія и земельныя угодья до настоящаго времени продолжають дівлиться по родамь; у самовдовь, твердо помнящихъ, къ какому роду они принадлежать; у нихъ родь, какъ и всюду, гдв родовое устройство еще живо, представляеть строго экзогамную организацію; у остяковъ, вогуловъ, башкиръ, бурятовъ, алтайскихъ тюрковъ и пр. Обычное право якутовъ до настоящаго времени проникнуто нормами, которыя могли зародиться только на почвъ агнатическаго рода: родовые земельные участки, родовыя клейма, солидарность родственниковъ при процессъ, охоты, устраиваемыя родичами, родовыя пиршества, все это мы находимъ и у нихъ, какъ и среди другихъ инородцевъ Россіи, у которыхъ родовой строй еще поддерживается. У якутовъ, такъ же какъ и у киргизовъ и лопарей, подмъчено даже антропологическое различие отдъльныхъ родовыхъ группъ. На примъръ якутовъ можно наглядно изучить постепенное распадение родовой организаціи и переходъ къ господству большой семьи: въ этомъ отношении детальное изученіе современнаго быта якутовъ даетъ лишнее доказательство, что въ большой семь слъдуетъ видъть лишь обломокъ нъкогда болъе обширной родовой группы. Многіе обычаи, зародившіеся очевидно при господствъ родового строя у якутовъ, не вышли изъ употребленія въ настоящее время даже въ техъ мъстностяхъ, гдъ большая семья уже подточила цъльность рода и отодвинула слъдній на второй планъ. Совмъстная жизнь членовъ родовой группы естественно приводитъ къ широкой взаимопомощи, граничащей подчасъ съ имущественной общностью. Обычай якутовъ, по словамъ В. Л. Сърошевскаго, предписываеть, напр., лицу, заръзавшему животное для хозяйственныхъ цълей, дълиться мясомъ съ живущими вмъстъ съ нимъ въ сетеніи родичами; въ техъ местностяхъ, где селеніе состоить не изъ однихъ родственниковъ, этотъ обычай перешель въ право сосъдей на извъстныя части убитаго животнаго, которыя они имьють право требовать отъ хозяина послѣлняго.

Въ сказаніяхъ и преданіяхъ якутовъ до нашихъ дней сохраняются воспоминанія о враждь родовъ, о кровавой мести, о выкупъ, вносимомъ родомъ убитаго. Случаи возникновенія родовой вражды и теперь еще встръчаются между якутами, и вражда часто переходить изъ покольнія въ покольніе. Солидарность членовъ рода проявляется и въ томъ, что они охотно скрываютъ виновнаго сочлена. Привлеченіе родичей къ присягь, такъ называемое, соприсяжничество, мы видимъ у якутовъ съ той-же жизненностью, какъ и на Кавказъ. Родовыя пиршества, такъ называемыя, ысыахи, которыя въ прежнее время сопровождались конскими бъгами, борьбой мъстныхъ силачей, стръльбой изъ лука и проч., не вышли и въ настоящее время изъ употребленія у якутовъ даже въ мъстностяхъ, гдъ родовой строй уступилъ уже мъсто большой семьъ.

Въ заключение характеристики нормъ родового строя мы укажемъ со словъ г. Штернберга на родовое устройство гиляковъ (Этн. Об. 17). Родъ (халь) гиляковъ представляетъ замкнутую, экзогамную организацію. Во главъ его стоить старъйшина, власть котораго по наслъдству переходить отъ старшаго къ старшему въ родъ. Роды могутъ быть очень многочисленны; сородичи связаны между собой общими жертвоприношеніями и празднествами, особенное значение имъетъ которыхъ «праздникъ медвъдя», устраиваемый родомъ; праздникъ сопровождается целымъ ритуаломъ, до извъстной степени связаннымъ съ домашнимъ культомъ. Огонь въ печи, въ которой варится мясо медвъдя, разводится не иначе, какъ родовымъ огнивомъ. Когда родъ раздъляется и часть его выселяется, старшій въ родѣ ломаетъ огниво пополамъ и передаетъ половину старѣйшему изъотъѣзжающихъ. Переселенцы этимъ огнивомъ «зажгутъ на новомъ очагѣ огонь на праздникѣ медвѣдя; оно же будетъ передаваться изъ рода въ родъ для той-же цѣли. Отсюда выраженіе «ломать огонь» стало означать разселеніе рода». Этотъ обычай уносить съ собой часть «домашняго» огня находитъ себѣ, какъ извѣстно, многочисленныя аналогіи среди русскихъ крестьянъ и инородцевъ при семейныхъ раздѣлахъ, а именно въ обычаѣ переносить уголья, золу изъ прежняго родительскаго очага. Обычай этотъ стоитъ такимъ образомъ въ тѣсной связи съ семейно-родовымъ культомъ.

Кровная месть до настоящаго времени въ силъ среди гиляковъ; родъ убитаго мститъ роду убійцы и, при удовлетвореніи мести, не щадятся даже новорожденныя дъти; кровная месть приводила въ недавнемъ еще прошломъ къ войнамъ между гиляцкими родами. Впрочемъ и у нихъ часто кровная месть замъняется выкупомъ, вносимымъ родомъ убійцы. Родъ вообще отвътственъ за долги сородичей; если въ случать несостоятельности послъдняго и его ближайшихъ родныхъ, родъ обязанъ принять на себя долгъ, то родъ является и наслъдникомъ вымороченнаго имущества, какъ

мы это видѣли и у другихъ инородцевъ. Объединенный культомъ, круговой порукой, обязанностью взаимной защиты, общностью территоріи (такъ какъ и у гиляковъ земля принадлежитъ роду, а отдѣльныя семьи имѣютъ лишь отведенные участки на родовой землѣ)—сородичи у гиляковъ объединены и общимъ кладбищемъ, недоступнымъ для чужеродцевъ.

Не останавливаясь дальше на нормахъ родового устройства у русскихъ инородцевъ, отмѣтимъ, что во всѣхъ указанныхъ примѣрахъ господство родового строя не исключаетъ одновременнаго существованія семейныхъ общинъ, которыя относятся къ роду, какъ часть къ цвлому. Такимъ образомъ уже а priori, даже если бы въ древнихъ русскихъ юридическихъ памятникахъ не сохранилось никакихъ следовъ бывшаго некогда родового устройства, если бы мы даже не знали объ обязанности кровной мести, налагаемой на родственниковъ въ извъстныхъ степеняхъ родства предписаніемъ Русской Правды, не знали ничего о тъсныхъ узахъ, соединяющихъ нашего крестьянина съ его родней, съ его родомъ-племенемъ, — узахъ, запечатлъвшихся и въ народномъ творчествъ -- мы имъли бы право признать, что большая семья русскаго крестьянина съ ея ръзко выраженнымъ патріархальнымъ характеромъ не болве, какъ остатокъ родового строя нъкогда пережитаго

русскими славянами. Только изъ родового строя можно объяснить нъкоторые обычаи, которые и до настоящаго времени сохраняются въ болье глухихъ уголкахъ Великоруссии. Въ настоящее время, когда сельская община великоруссовъ давно уже смънила собой родовую, когда деревня состоить изъ неродственных семействъ и только мъстами названія селеній съ патронимическимъ окончаніемъ на «чи» напоминають, что нѣкогда селеніе было занято исключительно родственниками-территоріальные интересы, связующіе членовъ общины, замѣнили собой узы кровныя и объединеніе населенія происходить уже не на почвѣ родственной, а исключительно общественной. Происхожденіе общественныхъ пиршествъ, которыя сохранились до нашихъ дней въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ Россіи, преимущественно на сѣверѣ, можетъ быть объяснено лишь какъ пережитокъ періода, когда родовой строй былъ еще живъ, когда эти празднества объединяли только родственниковъ, населявшихъ данную деревню. Въ Олонецкой губерніи, напр., каждая болѣе или менѣе значительная деревня имѣетъ своего святого, память котораго она и чтитъ: это—святой, во имя котораго построена въ деревнѣ часовня; иногда культъ святого замѣняется почитаніемъ священнаго дня: такъ одна деревня напр. празднуетъ Ильинскую пятницу, членовъ общины, замѣнили собой узы кровдеревня напр. празднуетъ Ильинскую пятницу,

а другая, рядомъ съ нею, не признаетъ этотъ праздникъ и почитаетъ Петровскую пятницу. Мъстами въ Архангельской губерніи для такихъ празднествъ покупаютъ сообща быка, откармливаютъ его на общественныхъ лугахъ и затъмъ, въ праздникъ, его закалываютъ и сообща съвдаютъ. Этотъ обычай укоренился настолько, что каждый бъднякъ считаетъ необходимымъ внести хоть сколько-нибудь въ складчину. Къ общественному пиру часто приступають не раньше, чъмъ духовенство отслужить молебенъ и окропитъ святой водой «жертвы», какъ сами крестьяне называютъ заколотаго какъ сами крестьяне называють заколотаго быка или барана: христіанство лишь освятило языческое празднество, однообщественники замѣнили сородичей, и мѣстный святой, спеціальный покровитель деревни, сталъ на мѣсто языческаго родового божества.

Если нормы родового быта среди русскаго крестьянства сохранились, такъ сказать, въ

Если нормы родового быта среди русскаго крестьянства сохранились, такъ сказать, въ обломкахъ, то мы ихъ находимъ еще въ полной силъ среди южныхъ славянъ, напр., въ нъкоторыхъ мъстностяхъ Черногоріи и Герцеговины. Краткій очеркъ родового устройства ихъ необходимъ для уясненія прошлаго быта русской народности—въ частности и описанныхъ общественныхъ пирішествъ. Южные славяне въ Черногоріи и Герцеговинъ живутъ въ настоящее время въ семейныхъ общинахъ, производящихъ себя каждая отъ

общаго предка. Нъсколько семейныхъ общинъ, имъющихъ въ свою очередь общаго предка, образують, такъ называемыя, братства, объединенныя кромъ сознанія родственныхъ узъ и общностью владьнія землей и религіознымъ культомъ. Совокупность нъсколькихъ братствъ, производящихъ себя отъ общаго родоначальника, образуетъ племя. Послъднее оказывается, такимъ образомъ, развившимся родомъ, семейная община—результатомъ распаденія послъдняго; слъдовательно, наиболье типичныя черты для родовой организаціи слъдуетъ искать въ промежуточной, между названными, формъ—въ братствахъ.

Братства объединены выборнымъ главою (главарь, starešina, князь, воевода). Главы от-

Братства объединены выборнымъ главою (главарь, starešina, князь, воевода). Главы отдъльныхъ семействъ собираются для обсужденія дъль, касающихся церковнаго управленія, семейныхъ споровъ, семейныхъ дълежей и проч., а въ прежнее время эти собранія ръшали вопросы о походахъ, военныхъ дъйствіяхъ и т. п. Остальные члены братствъ, хотя и присутствуютъ на собраніяхъ, но не участвуютъ въ обсужденіи дълъ: лишь крикомъ выражаютъ они свое согласіе или несогласіе съ ръшеніемъ домохозяевъ. Члены братствъ занимаютъ иногда нъсколько деревень; когда случается, что то или иное селеніе занято представителями разныхъ братствъ, то это не нарушаетъ единства

братствъ: братственники знаютъ, къ какому изъ нихъ они принадлежатъ, и земельные участки членовъ одного и того-же братства находятся обыкновенно рядомъ: сосъдская

находятся обыкновенно рядомъ: сосъдская связь служитъ лишь укръпленіемъ родственной. Во время войны всъ братственники объединялись и выступали въ сраженіе вмъстъ. Члены этихъ родовыхъ союзовъ связаны между собой прежде всего обязанностью кровной мести, которая примъняется еще въ Черногоріи, Герцеговинъ и нъкоторыхъ другихъ мъстностяхъ. Въ заключеніи мира между родами участвуютъ всъ члены братства; нитор не имъстъ права заключить миръ съ постоя не имъстъ права заключить имъстъ права заключитъ заключить имъстъ заключить имъстъ заключитъ заключитъ заключитъ заключитъ заключитъ заключитъ заключитъ заключитъ заключитъ за кто не имъетъ права заключить миръ съ родомъ кровника самъ по себъ. Въ уплатъ виры, если семья убійцы не въ силахъ внести ея, принимаеть участие все братство. Кромъ того, члены этихъ последнихъ поддерживаютъ другъ друга въ тяжелое время: сгоритъ-ли домъ у братственника, его родъ даетъ ему деньги на постройку новаго помъщения и на обзаведение хозяйствомъ; если кто по бъдности не можетъ взять свадебныхъ расходовъ на семейный счеть, братство спышить женить его на свои деньги.

До послѣдняго времени южно-славянскія братства были строго экзогамны: исключенія—результать новѣйшаго времени. Братство владѣеть общимь имуществомъ: земля, дѣйствительно, подѣлена между отдѣль-

ными семейными общинами, но церковь, кладбище, мельница, пастбища находятся въ общемъ владъніи. Право предпочтительной покупки, которое мы встрътили въ другихъ родовыхъ организаціяхъ, еще въ полной силъ среди братственниковъ. Мало того, если изъ членовъ братствъ нътъ никого, кто могъ-бы или желалъ купить участокъ, то это еще не значитъ, чтобы чужеродецъ могъ пріобръсти его: право покупки переходитъ къ членамъ другихъ братствъ, принадлежащихъ къ одному племени.

Братственники ревниво оберегаютъ честь братства: у каждаго изъ послъднихъ есть своя родовая честь, своя генеалогія, свои родовыя сказанія; при бракахъ особенно обращается вниманіе на то, чтобы невъста принадлежала къ братству, породниться съ которымъ не роняло бы родовой чести.

Слѣды родового культа сохранились въ празднествахъ: каждое братство имѣетъ своего особаго святого, спеціально покровительствующаго ему. Даже въ тѣхъ мѣстностяхъ, глѣ братства уже распались, воспоминанія объ общемъ покровителѣ-святомъ служатъ связью между отдѣльными семьями, т. е. родовая организація въ послѣднемъ случаѣ переходитъ, какъ это мы видѣли и у вотяковъ, въ религіозную корпорацію. Христіанскій святой замѣнилъ собою языческое боже-

ство благодаря воздъйствію христіанства. Это родовое празднество, извъстное обыкновенно подъ сербскимъ названіемъ крестию имя, обязательно для сородичей. Въ этотъ день, по воззръніямъ южныхъ славянъ, святой посъщаетъ братство, гдъ ему празднуютъ. Само торжество носитъ всъ черты религіознаго пира, гдъ всъ дъйствія подчинены опредъленному ритуалу, причемъ языческіе обряды переплетаются съ христіанскими. Весьма интересно, что совершающіе служеніе и затъмъ присутствующіе на пиръ священнослужители, должны быть непремънно членами того же братства, т. е. того родового союза, который празднуетъ своего святого. Въ послъднемъ обычать мы видимъ сохраненіе древняго взгляда, по которому въ родовомъ культъ могутъ принимать участіе только сородичи.

Въ то время какъ братства представляютъ весьма ясно выраженную родовую организацію, племя—результатъ развитія и размноженія численнаго состава рода,—является почти государственнымъ организмомъ. Въ предълахъ племени до послъдняго времени сохранились ясные слъды родового строя: оно состояло почти исключительно изъ родственныхъ другъ другу братствъ, имъло общую племенную территорію; изъ права пользованія лъсомъ, водой и т. д. исключались чужаки. Выборный воевода стоялъ во главъ племени. Но не-

обходимость усиленія приводила къ принятію въ составъ племени и постороннихъ, чужихъ по крови братствъ; ослабленіе родственныхъ узъ допускало браки между членами одного племени, что строго было запрещено внутри отдъльныхъ братствъ и т. п.

Не останавливаясь на племенномъ устройствъ южныхъ славянъ мы укажемъ еще на составныя части братствъ, на семейныя общины, извъстныя подъ общимъ названіемъ задруги. Задруга представляетъ нъсколько типовъ, которые отчасти очень близки къ великорусской и инородческой большой семьъ, отчасти въ значительной степени уклоняются отъ типа патріархальной организаціи и почти переходятъ въ артель, объединенную не столько кровными узами (такъ какъ въ составъ ея входятъ и чужіе) сколько единствомъ хозяйственныхъ, экономическихъ интересовъ.

Параллельное изученіе различныхъ формъ задруги приводить къ заключенію, что 2-й типъ ея оказывается болье позднимъ, результатомъ развитія изъ 1-го типа. Наиболье первобытная форма задруги сохранилась у южныхъ славянъ, именно тамъ, гдъ родовая организація наиболье жизненна. Если въ настоящее время въ большинствъ мъстностей, гдъ извъстна задруга, отдъльные члены ея имъютъ право на личную собственность, за-

работанную личнымъ трудомъ, то въ задругахъ, хранящихъ слъды большей первобытности (Черногорія, Герцеговина), членъ задруги лишь даровой работникъ на пользу общины: въ прежнее время отдъльныя лица не имъли права имъть недвижимую собственность, и всъ ихъ заработки поступали въ семейную казну. Въ настоящее время часть имущества задруги—наслѣдіе отъ прежнихъ поколѣній (дѣдина, старина) — неотчуждаема безъ общаго согласія; часть, заработанная лицами на сторонь, находится въ полномъ ихъ распоряжении и состваляетъ объектъ собственности заработавшихъ. Задруга управляется выборнымъ главой (домачиномъ), власть котораго ограничивается семейнымъ совътомъ, имъющимъ право смънить его. Домачинъ распоряжается работами мужчинъ, его жена (домачиха) — работами женщинъ. Члены задруги, численность которыхъ достигаетъ иногда нъсколькихъ десятковъ человъкъ, обязаны исполнять приказанія главъ хозяйства, и личные интересы лица отходять на второй плань; внося часто весь свой трудъ на пользу семейной общины, членъ задруги лишенъ иниціативы: онъ получаетъ столъ и одежду, объ изготовлении которыхъ заботится женское населеніе. Положеніе женщины въ задругѣ приниженное, хотя въ нѣкоторыхъ мъстностяхъ она завоевала себъ право голоса на семейныхъ совътахъ. Облеченный

нѣкогда патріархальной властью домачинъ (и домачиха) въ настоящее время имѣетъ значеніе лишь распорядителей хозяйственной жизнью семейной общины. Онъ скорѣе староста обширной хозяйственной артели, чѣмъ домовладыка: домачинъ не имѣетъ личнаго имущества; въ мѣстностяхъ-же, гдѣ таковое разрѣшается, ему и его женѣ не дается никакихъ привилегій. Семейное же имущество онъ не можетъ ни продать, ни вымѣнять безъ согласія семейнаго совѣта, который мѣстами состоитъ изъ всѣхъ взрослыхъ, въ другихъ—только изъ женатыхъ членовъ задруги.

Задруга тамъ, гдѣ патріархальныя черты ея уже утрачены, гдѣ экономическіе интересы выступили на І-й планъ представляетъ типъ организаціи, которую мѣстами принимаетъ и русская большая семья, въ которой выборный большакъ ограничивается также семейнымъ совѣтомъ, гдѣ наслѣдственное имущество семьи рѣзко отдѣлено отъ индивидуальнаго, гдѣ принимаются постороннія семьи для достиженія съ большимъ успѣхомъ благосостоянія группы. Эти типы развиваются изъ формъ патріархальной семьи и представляютъ интересный видъ группъ, которыя въ цѣляхъ борьбы за существованіе объединяются преимущественно экономическими узами, замѣнившими постепенно узы кровныя и вытекающія изъ нихъ отношенія.

Суммируя признаки родового устройства описанныхъ народностей мы видимъ, что въ основаніи его лежитъ всегда сознаніе происхожденія отъ одного общаго родоначальника. Сознающіе свое общее происхожденіе родственники связаны между собой цълымъ рядомъ узъ, налагающихъ особый отпечатокъ, характерный для родового устройства: родовой культъ въ которомъ имъютъ право участвовать только сородичи, обязанность взаимной защиты и помощи, обладание и пользование общей территоріей все это признаки, выступающіе въ родовомъ стров на почвь сознанія своего кровнаго родства. Это же сознаніе находить себь выражение въ институтахъ первобытнаго права, въ солидарности родственниковъ на судъ, въ правъ предпочтительной покупки и пр. Повторяемъ, что характернымъ для родового устройства следуеть признать, что религія и право основаны прежде всего на сознаніи кровнаго родства, что они нормируются изъ условій, возникающихъ изъ интересовъ всъхъ родственниковъ и что при коллизіи интересовъ меньшихъ группъ съ интересомъ рода, этотъ послъдній поглощаетъ первыя.

Экономическіе интересы объединяють членовь родовой группы; отсюда и право предпочтительной покупки и запрещеніе чужеродцамь селиться на равныхъ правахъ на родовой земль и проч. Но вполнь объединяющимъ

звеномъ для родовой группы экономическіе интересы могутъ быть только въ случаяхъ совмъстной жизни сородичей. Такія родовыя общины, живущія въ совмъстномъ хозяйствь, извъстны, напр. среди нъкоторыхъ краснокожихъ племенъ Съверной Америки, на Малайскомъ архипелагъ и проч. Естественно однако, что подобное совывстное ведение хозяйства всеми сородичами возможно лишь какъ исключеніе, именно при сравнительно небольшомъ количествъ членовъ родовой общины. Экономическія условія заставляють членовь группы дълиться на отдъльныя хозяйства, и это дъленіе, вначаль мало вліяющее на нормы жизни рода, постепенно оказывается источникомъ упадка родового быта: родовой культъ, нормы обычнаго права, посколько они касаются обязанностей самозащиты, назначеніе главы рода, личныхъ отношеній членовъ рода и т. д. остаются вначаль совершенно неизмъненными: родовой быть переживаетъ родовую общину въ мъстностяхъ, гдв последняя встръчалась. Различіе экономическихъ интересовъ отдъльныхъ членовъ рода, заставляетъ ихъ дробиться на меньшія хозяйственныя организаціи и приводить къ возникновенію семейныхъ общинъ, въ которыхъ члены, объединенные общностью происхожденія отъ близкаго предка и тъсно связанные экономическими интересами, организуются по примыру внутреннихъ распорядковъ родовой групны: семейныя общины представляють, такъ сказать, подгруппы большей объединяющей ихъ родовой организаціи; онѣ, сохраняя тѣсную связь съ послѣдней, въ хозяйственномъ отношеніи оказываются однако самостоятельными; онѣ свободно располагають своимъ движимымъ имуществомъ; что-же касается недвижимаго, то право на него семейной общины ограничивается интерасами общей родовой группы.

Численное увеличеніе родовой группы, появленіе новыхъ экномическихъ условій, новыхъ формъ хозяйственнаго быта, территоріальная разбросанность отдѣльныхъ хозяйствъ и проч. лишь медленнымъ путемъ приводитъ къ упадку родового быта, къ ослабленію узъ, соеиняющихъ родственниковъ. Гдѣ не встрѣчается условій особенно поддерживающихъ родовое устройство, это послѣднее начинаетъ постепенно падать и семейная община все больше дифференцируется въ совершенно самостоятельную единицу. Изъ условій, поддерживающихъ въ жизни родовой строй, особенную видную роль слѣдуетъ отвести чувству самосохраненія: тамъ, гдѣ постоянныя войны заставляли группу отстаивать свое существованіе, родовая организація сохраняется съ особенной крѣпостью; этимъ слѣдуетъ объяснить, что именно на Кавказв, у киргизовъ, калмыковъ, въ Черногоріи и Герцеговинѣ мы встрѣчааемъ ее до послѣдняго времени: съ замиреніемъ киргизовъ, съ уничтоженіемъ военныхъ походовъ калмыковъ, съ прекращеніемъ необходимости съ оружіемъ въ
рукахъ отстаивать свою національность у
южныхъ славянъ—родовой строй началъ быстро разлагаться, и наиболѣе жизненные остатки его мы видимъ у тѣхъ частей этихъ народовъ, которые позже другихъ перешли къ
мирной жизни: напр. у азіатскихъ киргизовъ
и калмыковъ больше, чѣмъ у ихъ европейскихъ
собратьевъ и т. д.

Родовой культъ съ постепенной утратой среди сородичей общей связи переходить въ семейный: онъ сосредоточивается почти исключительно въ предълахъ семейной общины и только въ опредъленные дни сородичи объединяются въ общемъ родовомъ празднествъ которое иногда переходить въ общественное. Часто, съ утратой воспоминанія объ общности происхожденія, религіозныя узы продолжають связывать членовъ рода въ силу традиціи, и родъ переходить, какъ мы это видъли на примъръ вотяковъ въ религозную корпорацію. Сосредоточиванье культа въ предълахъ семейной общины приводить къ почитанію лишь ближайшихъ предковъ, а главный родоначальникъ переходить иногда въ племенное божество, въ патрона извъстной территоріи.

Въ сферѣ права разложение родового быта не менъе замътно: права и обязанности, прежде общія для всѣхъ сородичей, сосредоточиваются въ кругъ членовъ одной семейной общины. Живушіе часто подъ одной кровлей ближайшіе родственники тесно связаны между собой. Отсюда появленіе нормъ слъдственнаго права, согласно которымъ къ наслъдованію привлекаются лишь члены одной семейной общины. Сородичи предъявляють свои права, основанныя на сознаніи общности крови только въ тъхъ случаяхъ, когда естественныхъ, ближайшихъ наслъдниковъ имущества семейнаго нътъ. Обязанность кровной мести, прежде распространявшаяся на всю родовую группу сосредоточивается въ предълахъ ближайшихъ родственниковъ: появляются болье точныя правила, кому изъ родственниковъ слъдуетъ мстить за убійство того или иного лица.

Отдаленность родственниковъ, живущихъ въ различныхъ семейныхъ общинахъ, ослабление памяти объ общемъ происхождеени, приводитъ, далѣе, сначала къ смягчению господствующей при родовомъ строѣ экзогамии, а загѣмъ постепенно къ уничтожению послѣдней. Родовая группа въ подавляющемъ количествѣ случаевъ экзогамна: эндогамия встрѣ-

чается среди нѣкоторыхъ группъ, но въ этихъ случаяхъ, какъ было указано, она объясняется особыми условіями: расовой гордостью, обереганіемъ чистоты крови и пр.— понятія, которыя свойственно и низко стоящимъ въ культурномъ уровнѣ народностямъ. Браки начинаютъ считаться запрещенными лишь въ болѣе узкомъ кругѣ родни, такъ какъ боязнь кровосмѣшенія, —обыкновенный источникъ экзогаміи, —съ утратой кровныхъ узъ между родственниками все меньше безпокоитъ нецивилизованнаго человѣка.

Но какъ ни отдалилась семейная община отъ родового строя, какъ ни слабы будутъ связи, соединяющія ея съ сородичами—въ организаціи ея мы увидимъ массу чертъ, повторяющихъ иногда до мелкихъ подробностей родовую организацію. Какъ и въ послѣдней во главѣ семейной общины стоитъ обыкновенно старѣйшій (дѣдъ, отецъ, старшій дядя); управленіе ею переходитъ по наслѣдству отъ старшаго къ старшему,—принципъ, который въ цѣляхъ практическихъ видоизмѣняется въ томъ смыслѣ, что глава иногда избирается изъчисла лицъ болѣе способныхъ. Аналогію къ этому мы находимъ и въ родовыхъ организаціяхъ, когда тѣ-же цѣли матеріальнаго благостоянія заставляютъ родъ избирать себѣ главу, какъ это можно встрѣтить напр. у южныхъ славянъ. Объемъ власти главы семьи не

терпить—въ началь, по крайней мыры, измынений сравнительно съ властью родового старыйшины. Но какъ и послыдний ограничивается сначала фактически, а впослыдствии и юридически собраниемъ родичей, такъ и глава семьи долженъ считаться съ семейнымъ совытомъ, который иногда съ развитиемъ семейной общины ограничиваетъ въ значительной степени власть большака.

Большія семьи русскихъ и инородцевъ, когда нѣсколько поколѣній родственниковъ живутъ совмѣстно подъ управленіемъ одного большака, представляютъ яркіе примѣры подобныхъ семейныхъ общинъ. Ясно сохраняющійся родовой бытъ среди русскихъ инородцевъ, на Кавказѣ, у киргизовъ, калмыковъ, гиляковъ и проч. позволяетъ одновременно судить о стадіи развитія, предшествовавшей семейной общинѣ и уяснить себѣ тотъ фонъ, изъ котораго послѣдняя выдѣлилась въ самостоятельную, сначала только хозяйственную, а затѣмъ въ правовую и общественную единицу.

## Формы, предшествующія отцовскому роду.

Мы видели, что индивидуальная семья, какъ самостоятельное цълое, выдъляется изъ такъ называемой большой семьи, и что этой последней въ свою очередь предшествуетъ родовая организація, основанная на счеть родства по мужской линіи, т. н. агнатическій или отцовскій родъ. Сложная форма, въ которой выступаетъ агнатическій родъ, заставляеть предполагать уже a priori, что онъ не можетъ считаться за первоначальную стадію развитія человічества: для того, чтобы группа могла выработать представленія о прочныхъ кровныхъ узахъ, соединяющихъ лицъ, производящихъ себя отъ одного общаго предка, чтобы могли возникнуть и развиться нормы обычнаго права, о которыхъ мы говорили въ предшествующей главъ, долженъ былъ потребоваться значительный промежутокъ времени. Агнатическому роду, однимъ словомъ, должны были предшествовать другія формы. Если это такъ, то мы въ правъ ожидать, что эти послъднія оставили свои

слъды въ современномъ бытъ народностей въ обрядахъ, обычаяхъ, и т. п., противоръчащихъ общимъ принципамъ агнатическаго рода.

Изслъдованіе быта дикарей, равно и пережитковъ архаическаго строя у болъе культурныхъ народностей, за последнія десятильтія установило, что во многих случаях народности прежде чъмъ установить счетъ родства по мужской линіи, что привело къ появленію агнатическаго рода, вели счеть родственныхъ отношеній по женской, материнской миніи. Это въ свою очередь въ извъстныхъ случаяхъ давало возможность появиться и развиться родовой организаціи, въ которой кровныя узы, соединявшія ребенка съ отцомъ и потомка съ мужскими предками его по отпу, не принимались въ разсчетъ, когда, наоборотъ, при опредъленіи кровной связи имълись въ виду лишь узы по женской линіи; однимъ словомъ, нѣкоторыя народности пережили стадію, т. н. материнскаго (когнатическаго) рода, прежде чемъ у нихъ развился отцовскій родъ. Въ ограниченномъ числъ случаевъ материнскій родѣ могъ приводить къ преобладающему значенію матери въ группъ, т. е. къ матріархату. Между простымъ счетомъ родства по женской линіи, материнскимъ родомъ, какъ самостоятельной хозяйственной и общественной организаціей, и матріархатомъ существуєть большая разница: общее между двумя последними лишь то, что они возникають на почвъ счета родства по женской линіи. Слады этого порядка вещей сохранились въ достаточной степени среди обычаевъ и обрядовъ русскихъ инородцевъ. Для характеристики нормъ, возникающихъ изъ материнскаго родства, мы приведемъ относящіеся сюда нъкоторые факты, сохранившіяся въ качествъ переживаній. Даже у мордвы, въ значительной степени орусълой, можно найти некоторые следы, хотя и очень блѣдные, бывшаго нѣкогда счета родства по женской линіи. И. Н. Смирновъ ("Мордва") совершенно основательно обра-щаетъ вниманіе, напр., на то, что мордвамокша всегда отдаетъ предпочтеніе духамъматерямъ передъ духами - отцами: имена юрт-авы, куд-авы, вирь-авы (духи матери)—замъчаетъ г. Смирновъ, — мы слышимъ на каждомъ шагу; между тымь какь юрт-атя, куд-атя, вирь-ата (т. е. духи отца) и т. д. упоминаются рядомъ съ авами (матерями) лишь въ наиболве полныхъ молитвенныхъ формулахъ. Очевидно воспоминаніе, что духи-матери пользовались ніжогда большимь почетомь, чімь духи-отцы, сохранилось до настоящаго времемени у мокши, которая переживаетъ въ настоящее время уже процессъ разложенія большой семьи на индивидуальныя семьи. Большее поклонение духамъ-матерямъ, находящееся въ связи съ культомъ предковъ, повидимому, можно объяснить лишь тѣмъ, что нѣкогда родоначальницамъ воздавались и особыя почести, что онѣ считались звеномъ, связующимъ потомковъ въ общую родовую организацію.

То, что о мордвъ можно сказать только предположительно, находить себъ подтвержденіе въ быть другой финской народностивотяковъ. Эти последніе сохранили до нашихъ дней родовыя прозвища, причемъ часть ихъ происходить отъ женщинъ, т. е. отъ родоначальниць. Следовательно, вотяки сохранили воспоминание о родахъ, связанныхъ схожденіемъ отъ одного женскаго предка. Если мы вспомнимъ, что родъ у вотяковъ находится покровительствомъ полъ предка (воршуда), носящаго то-же имя, какъ и родъ, то окажется, что у вотяковъ наряду съ агнатическимъ родомъ, ведущимъ свое происхождение отъ одного родоначальника, мы встрѣчаемъ живое воспоминаніе о родѣ когнатическомъ, объединенномъ кровными узами, связующими членовъ его съ общимъ предкомъ-женщиной  $^{1}$ ).

<sup>1)</sup> Не менте убъдительныя доказательства въ пользу существованія нткогда у вотяковъ материнскаго рода можно почерпнуть и изъ номенклатуры родственниковъ: для обозначенія родства по матери вотяки имтють особый терминъ

Зная характерныя черты родового агнатическаго устройства, нетрудно представить себъ нормы, которыя должны были возникнуть въ родовой организаціи, основанной на счетъ родства по женской линіи: мы должны встрътить въ ней ту-же исключительность при отправленіи культа, какъ и въ агнатическомъ родъ; какъ и въ послъднемъ мы встрътимъ солидарность группы родственниковъ во взаимной защитъ на судъ, въ обладаніи территоріей и проч., увидимъ ту-же экзогамію и т. д. Однимъ словомъ всъ черты, характерныя для агнатическаго рода, должны быть перенесены и на материнскій родъ, по

чуж (чуж-мурть-отецъ матери или брать ея, чуж-анайсестра матери и проч.). Слово чуж не имветь у вотяковъ самостоятельного вначевія и употребляется ими въ качествъ приставви въ терминологіи родства. И. Н. Смирповъ, объединившій сваданія, о быта вотяковъ въ своей монографін "Вотяки", пытаясь уяснить смысль этого слова, обратился въ родственнымъ съ вятскимъ языкомъ-- вырянскому и перияцкому и нашелъ корень чуже-въ перияцкомъ, означающій рожденіе, родить. Мы инвень такинь образонь,пишетъ изследователь, -- слово общаго перияцко-вотяцкаго достоянія, исчезнувшее у вотяковъ. Пермяцкій языкъ даетъ намъ возможность уяснить не только предиватъчуж, но и абстрактный терминъ для обозначения родства. Для этого понятія вотяки употребляють выраженіе-чыживыжи; слово это въ настоящее времи обозначаеть совокупность родственниковъ по матери и отцу и состоитъ изъ арханческаго чыжи, означающаго родство по матери, и вымси (вуж-корень), означающихъ родство по отцу. Слож-

сколько конечно эти черты касаются общихъ нормъ. Въ такомъ видъ являются изслъдователю основанныя на счетъ по женской линіи родственныя организаціи у дикарей (напр. на Малайскомъ архипелагъ, у нъкоторыхъ народностей Африки, у значительнаго количества краснокожихъ племенъ Съв. Америки и проч.). Естественно, что съ замѣной материнскаго рода отцовскимъ, именно эти нормы должны были быстрве всего изгладится изъ народной памяти и обычая и что въ частности среди русскихъ инородцевъ мы не въ правѣ ожидать жизненности указанныхъ нормъ. Но такъ какъ устройство материнскаго рода въ нѣкоторыхъ проявленіяхъ своихъ представляетъ рѣзкія отличія отъ такового-же при отцовскомъ родѣ, то нѣкоторыя нормы, исключительно возможныя при существовании перваго, дол-

ный терминъ, которымъ располагаютъ современные вотяви, даетъ вовможность выдълить назвапіе, обозначающее совокупность людей, связанныхъ актомъ рожденія отъ одной извъстной матери,—чыжы. Это различіе терминовъ указываеть на то, что вотякамъ нъкогда было извъство только родство по матери, и они придавали ему преимущественное значеніе. Когда появилась необходимость опредълять отношенія по отцу, вотяки присоединили къ старому термину новый, описательный (выжи). Въ моментъ, когда складывался послъдній терминъ, вотяки ставили отношенія по матери выше, чъмъ отношенія по отцу, вслъдствіе чего въ сложномъ словъ первое мъсто заняло то, которое означало родство по матери, второе родство—по отцу.

жны сохранятся и долго послѣ господства второго.

Родственная группа, при господствъ счета родства по женской линіи, представляеть замкнутый союзъ, состоящій изъ встхъ лицъ мужскаго и женскаго пола, ведущихъ происхождение отъ общей прародительницы: въ силу физического превосходства мужчины надъ женщиной власть и управление находится обыкновенно въ рукахъ мужчинъ. Но въ то время какъ въ агнатической группъ власть переходить къ старшему члену рода по мужской линіи—въ когнатическомъ родь она передается старшему мужчинъ по женской линіи: таковъ порядокъ перехода власти, напр., у нъкоторыхъ народностей Малайскаго архипелага Америки, Африки и пр. При дъленіи родовой агнатической общины на меньшія (се-. мейныя общины) власть переходитъ къ отцу или старшему дядъ по отцу-въ группъ, основанной на материнствъ, она естественно должна переходить къ старшему мужчинь, именно къ брату женщины, къ старшему дядъ по материнской линіи. Мужъ часто входить въ составъ такой организаціи; но въ этихъ случаяхъ онъ оказывается чужеродцемь, и какь таковой исключается и отъ родового семейнаго культа и отъ права на имущество, принадлежащаго членамь когнатической группы: юридическое безправіе женіцины въ имущественномъ отношеніи, которое мы видимъ въ агнатическомъ стров, гдв женщина является чужеродкой по отношенію къ группв мужа,—при материнскомъ родв, переносится на мужа-чужеродца. Отсюда цвлый рядъ нормъ: именно преобладающее значеніе брата въ отношеніи къ сестрв, дяди съ материнской стороны въ отношеніи къ двтямъ и юридическое безправіе отца при опредвленіи судьбы своихъ двтей, слъдствіемъ чего оказывается выдающаяся роль матери, какъ болве твсно связанной съ двтьми, въ обрядахъ, обычаяхъ и т. п.

Воспоминание объ этихъ нормахъ сохранилось въ бытв русскихъ инородцевъ въ довольно значительномъ количествъ. При переходъ мужа въ родовую хозяйственную группу жены, онъ теряетъ свою самостоятельность; мужъ является чужакомъ таковой не выдъляется изъ числа неполноправныхъ членовъ группы. Отсюда сившеніе названій зять и пасынокь; именно это смішеніе мы встрѣчаемъ у мордвы и у пермяковъ, причемъ у последнихъ зять, вошедшій въ домъ своей жены (т. н. пріемный зять), совершенно утрачиваетъ самостоятельность. Пріемъ зятя въ домъ и теперь явленіе неръдкое у пермяковъ. Повсюду, гдв въ крестьянской семьь, (русской или инородческой) зять переходить жить къ тестю, положение зятя незавидно: онъ представляеть экономически-

зависимый элементь въ семьв, лишенъ самоотоге йонириди ;. годп стоятельности И является экономическое неравенство зятя и тестя, такъ какъ только богатый крестьянинъ обыкновенно принимаетъ въ свою семью чужого ему человъка, и только бъднякъ, не имъющій порядочнаго хозяйства, согласится идти жить чужой домъ. Но въ то время, какъ среди хотя-бы русскихъ крестьянъ зять сохраняетъ личныя права на жену и дътей, получаетъ часть въ семейномъ имуществъ, - однимъ словомъ оказывается болье или менье полноправнымъ членомъ семьи, лишь нѣсколько болъе ограниченнымъ въ имущественныхъ правахъ сравнительно съ сыновьями тестя,—у пермяковъ онъ становится въ по-ложеніе, которое можетъ быть объяснено только изъ условій бывшаго господства ког-натической групцы: онъ теряетъ, напр. у пермяковъ Вятской губ., связь съ своимъ ро-домъ, свое фамильное имя и принимаетъ имя тестя. Его дъти входять въ составъ рода тестя и носять поэтому фамильное имя послъдняго. «По отношении, къ своимъ дътямъ онъ значитъ ровно столько, сколько любовникъ незамужней женщины, такъ какъ и тамъ дъти величаются по отцу матери». Зять у пермяковъ, какъ и у мордвы, означается тъмъже терминомъ, какъ и пасынокъ.

Выдающаяся роль братьевъ (дяди по мате-

ри) въ отношеніи къ женщинѣ, матери въ отношеній къ дітямъ, оставила свои сліды въ обрядахъ волжско-камскихъ финновъ. У мордвы-эрзи, Бугульминскаго увзда, прощание невъсты съ родственниками обставлено такъ, какъ будто братья насильственно принуждають ее къ браку: "братья вносять ее въ избу и выносять ее, - замьчаеть И. Н. Смирновъ, невъста-же держить руки скрещенными на груди въ знакъ того, что она подчиняется только силь. Въ причитаніяхъ эрзи Саратовской губ. сквозить мысль, что брать быль кормильцемъ невъсты въ пору ея дъвичества. Въ пермяцкомъ свадебномъ обрядъ нъкоторыхъ мъстностей невъста передъ свадьбой приносить прежде всего благодарность "милому брату за то, что вспоилъ, вскормилъ ее и не далъ никому въ обиду $^{\alpha}$ ; благодарность за то-же родителямъ приносится послъ благодарности брату. Въ другихъ мъстностяхъ среди пермяковъ именно братъ запираетъ ворота передъ повзжанами, прівхавшими за невъстой и символически зашищаетъ ее отъ похитителей, т. е. исполняетъ роль, которая при аналогичныхъ обрядахъ чаще всего выпадаетъ главъ семьи, именно отцу. У вотяковъ Сарапульскаго увзда лицо, прівхавшее сватать невъсту, прежде всего дарить деньги матери; къ матери-же невъсты обращаются за позволеніемъ выпить въ знакъ заключенія

сватовства не только члены семьи и однодеревенцы, но даже отецъ. Указанная преобладающая роль матери, выступающая въ обрядахъ, сохраняющихся въ качествъ переживанія, тъмъ интереснъе, что она совершенно не гармонируетъ съ дъйствительнымъ положеніемъ женщины въ вотяцкой семьъ: утративъ свои права въ дъйствительной жизни, женщина сохраняетъ ихъ въ обрядахъ, исполняемыхъ въ силу традиціи, но возникновеніе которыхъ слъдуетъ отнести къ отдаленной древности, къ другому порядку родственной, семейной и общественной организаціи.

Остяки сохранили живое воспоминаніе о значеніи брата жены въ отношеніи къ мужу ея: остякъ никогда не рѣшится браниться и не сдѣлаетъ никакой непристойности въ присутствіи брата своей жены. Это почтительное отношеніе къ брату жены можетъ быть объяснено лишь какъ воспоминаніе о періодѣ, когда братъ жены занималъ выдающееся мѣсто въ хозяйственной—родовой группѣ, къ которой принадлежала сестра и въ которой мужъ не игралъ, какъ чужеродецъ, роли.

Обращаясь отъ финскихъ народностей къ Кавказу, мы въ правъ ожидать, что население его, сохранившее до нашихъ дней вообще массу воспоминаний о древнемъ бытъ, можетъ дать и нъкоторыя указания на господствовавшее у нихъ нъкогда родство по женской линии.

Въ одномъ изъ кабардинскихъ сказаній, напр., весьма рельефно проведенъ взглядъ о большей близости дътей къ матери, чъмъ къ отцу, именно въ формуль: "отцы—не братья, матери—сестры родныя". Какъ у кабардинцевъ, такъ и среди другихъ народностей Кавказа, до уничтоженія существовавшаго у нихъ въ прежнее премя сословнаго устройства, сохранился взглядъ, согласно которому дъти отъ смъщанныхъ браковъ напр., несвободной съ свободнымъ и наоборотъ, принадлежатъ къ къ сословію матери. Обычай, опредъляющій состояніе дътей, согласно состоянію матери можетъ объясняться только взглядомъ на близость узъ, соединяющихъ ребенка съ матерью, въ ущербъ близости отца-что въ свою очередь представляеть при примъненіи этого взглядъ въ указанныхъ случаяхъ воспоминаніе о періодъ, когда ребенокъ вообще причислялся къ соціальной группѣ, къ которой принадлежала его мать. Отсутствіемъ нъкогда сознанія связи, соединяющей отца съ сыномъ, следуетъ считать и обычай, распространенный среди кавказскихъ племенъ, согласно которому дъти, до ихъ совершеннольтія, не должны признавать своихъ отцовъ, по крайней мъръ публично, и обязаны избъгать встръчи съ ними; въ свою очередь и отецъ публично старается не замъчать своихъ дътей, не разговаривать съ ними, не оказывать имъ знаковъ вниманія и нѣжности. Наоборотъ, ребенокъ тѣсно связанъ съ матерью: то, что въ настоящее время перешло въ обычай у кавказскихъ народностей, что сдѣлалось иногда простымъ требованіемъ этикета,—предполагаетъ долгое господство фактическихъ отношеній, когда отецъ былъ индиферентенъ къ узамъ, соединяющимъ его съ дѣтьми.

Значеніе брата при опредѣленіи судьбы сестры сохранилось среди ингушей не только въ свадебномъ обрядѣ, но и въ дѣйствительной жизни. По словамъ г. Дубровина стоило только брату во время пирушки выпить за здоровье своей сестры съ человѣкомъ, желающимъ взять ее въ жены, и принять отъ него подарокъ и сестра считалась засватанной. Роль, которую играетъ дядя по матери въ отношеніи къ племянникамъ при материнскомъ родѣ, находитъ себѣ ясное отраженіе въ слѣдующемъ обычаѣ на Кавказѣ: «племянникъ имѣетъ право требовать отъ дяди по матери положеннаго ему обычаемъ подарка, извѣстнаго подъ названіемъ барчъ и состоящаго обыкновенно изъ лошади». Дядя же по матери обыкновенно назначается опекуномъ своихъ племянниковъ въ случаѣ смерти ихъ отца.

Когнатическая группа, какъ и агнатическая связана обязанностью взаимной защиты: на членовъ группы падаетъ обязанность мстить за кровь, они же и получаютъ право получать

плату за кровь. Слѣды этого порядка сохранились въ обычномъ правѣ, напр., нѣкоторыхъ картвельскихъ народностей Кавказа: у хевсуръ въ случаѣ женоубійства, платежъ за кровь убитой поступаетъ исключительно въ пользу ея брата. За убійство племянника его дядя съ материнской стороны въ правѣ разсчитывать на полученіе выкупа, но онъ обыкновенно долгое время не соглашается на примиреніе съ убійцей. «Въ случаѣ примиренія, пишетъ М. М. Ковалевскій, —родственники убійцы дѣлали въ пользу материнскаго дяди такой же платежъ, какъ и въ пользу всѣхъ родственниковъ вмѣстѣ взятыхъ».

Въ значительно меньшей степени мы находимъ слѣды, бывшаго счета родства по женской линіи у тюрковъ, представившихъ много данныхъ для изученія агнатическаго рода. У якутовъ, напр., сохранилось воспоминаніе, что нѣкоторыя родовыя группы имѣютъ родоначальницами женщинъ. Другимъ явленіемъ подтверждающимъ это предположение, можетъ служить то, что у якутовь существуеть, по словамъ г. Сърошевскаго ("Якуты") до настоящаго времени организація, называемая іе-уса, что точно значить материнскій родь; іе-уса считаетъ въ настоящее время родство по мужской линіи и охватываеть всь его степени до .9-го колъна, за которымъ слъдуютъ т. н. сы*тань* - такъ сказать, чужіе, о которыхъ якутская пословица заявляеть: "если бы въ воду упаль (сыгань), не обезпокоился-бы я — таковы мы родственники." Такъ какъ сыганъ составляетъ также границы отцовскаго рода — агауса, такъ какъ въ ага-уса и въ іе-уса родство высчитывается по мужской линіи и такъ какъ наконецъ изъ объихъ исключаются дъвушки, вышедшія замужъ, то въ теоріи объ группы сливаются. Въ дъйствительности однако понятіе сбъ отцовскомъ родъ шире: онъ включаетъ въ себъ обыкновенно нъсколько іе-уса, т. е. материнскихъ родовъ.

Оригинальное дъленіе якутовъ на отцовскій и материнскій родъ требуеть накотораго поясненія. Г. Сърошевскій, впервые, насколько намъ извъстно, описавшій его, склоненъ объяснять происхождение іс-уса изъ господствовавшаго въ прежнее время у якутовъ многоженства: потомки отдъльныхъ женъ составляли и особыя группы, производившія себя однако отъ общаго родоначальника. Предположение г. Сърошевскаго имъетъ за себя много въроятія. Аналогичный фактъ мы встръчаемъ и у нъкоторыхъ другихъ народностей, напр. среди кафровъ: мужчина имъетъ нъсколько женъ, изъ которыхъ каждая живетъ особнякомъ, своимъ хозяйствомъ; мужъ по очереди навъщаеть своихъ женъ и понятно, что потомство послѣднихъ, составляя обособленную группу не только по происхождению, но и по хозяй-

ственнымъ интересамъ, отличаетъ себя отъ другихъ счетомъ родства отъ одной матери. Эти факты дали, между прочимъ, основание нъмецкому ученому г. Штарке предполагать. что многоженство вообще слъдуетъ признать серьезнымъ источникомъ возникновенія счета родства по женской линіи. Но въ многоженствъ мы имъемъ въ дъйствительности лишь факторъ, поддерживающій материнскій счеть родства, а не причину, порождающую его. Лишь на почвъ уже существующаго обычая опредълять родство по женской линіи можеть возникнуть материнскій родъ или какъ организація самостоятельная или какъ подгруппа въ отношеніи къ отцовскому роду. Поэтому, соглашаясь съ г. Сърошевскимъ относительно его мнвнія о присхожденім іе-уса у якутовъ, мы тъмъ не менъе не можемъ не видъть въ немъ доказательства бывшаго нѣкогда у якутовъ господства счета родства по женской линіи, такъ какъ, если-бы онъ не существоваль у нихъ въ прежнее время, многоженство не могло-бы повести къ появленію материнскаго рода. Если послъдній у якутовъ не развился въ самостоятельную организацію, какъ это повидимому имъло мъсто у финновъ и на Кавказъ, то этому препятствовали особыя условія, о которыхъ намъ придется сказать ниже. У киргизовъ родъ матери въ настоящее время почти не играетъ никакой роли, но

значеніе его выступаетъ весьма рельефно въ нъкоторыхъ случаяхъ, когда отцовскій родъ или прекращается или не заботится о своихъ сочленахъ. Дъти пользуются защитой рода матери (туркун), когда родъ отца или бездъйствуетъ, или отсутствуетъ, гласитъ норма обычнаго права киргизовъ. Случается, напр., что по смерти отца изъ рода хотя-бы Чукемей, пишеть г. Гродековь, ребенокъ воспитывается у материнской родни, положимъ, рода Джапасъ, и среди нихъ называетъ себя Джапасомъ, во избъжаніе холодности отношеній. Если у умершаго отца нътъ родни, дъти идутъ къ роду матери, причемъ «сынъ имветъ волю идти или нътъ, ибо онъ можетъ заняться и ремесломъ, но дочь должна идти: ее потребують по суду». Такимь образомь несмотря на господство агнатическаго строя у киргизовъ, на постановленія, по которымъ юридически никто не можетъ принадлежатъ къ роду матери и даже незаконнорожденные отыски-вають того оть кого они произошли и считаются въ его родовой группъ,—въ указанныхъ постановленіяхъ нетрудно усмотръть остатки періода, когда счеть родства по матери играль у киргизовь большую роль, чъмъ въ настоящее время.

Воспоминанія счета родства по женской линіи у русскихъ инородцевъ сохранились только въ болъе или менъе ясно выражен-

ныхъ пережиткахъ: чъмъ выше культурный уровень народности, тымь этихъ пережитковъ будеть менье; вслыдствие этого неудивительно, что среди славянскаго населенія Россіи мы ихъ почти не встръчаемъ. Въ настоящее время можеть считаться доказаннымь, что народности индоевропейской семьи пережили нъкогда стадію материнскаго родства: у осетинъ, германцевъ, кельтовъ, индусовъ, у римлянъ и грековъ найдены ясные слъды этой системы: это одно заставляетъ предполагать, что и славяне не остались изолированными въ этомъ отношеніи. Но фактъ, что сборники писаннаго права славянъ дошли до насъ отъ сравнительно поздняго времени, когда родовое агнатическое устройство приходило уже въ упадокъ, въроятно слъдуетъ считать причиной, что слѣдовъ материнскаго родства не сохранилось въ нихъ. Тъмъ болъе цънны нъкоторые обряды, свидътельствующіе о бывшемъ счетъ родства по женской линіи, — обряды, которые безсознательно дожили въ крестьянскомъ обиходъ до нашихъ дней. Въ великорусскомъ свадебномъ ритуалъ ясно выступаетъ роль брата невъсты: послъднюю выкупають для жениха у брата, которому дается подарокъ. Въ малороссійскомъ свадебномъ обрядъ обращаетъ на себя вниманіе фактъ, что плату за невъсту, при совершении фиктивной покупки, получаетъ только мать: она, следовательно,

продаетъ свою дочь. Что указанная черта ни случайная, что она свидътельствуетъ о строъ родственной группы, въ которой роль матери при ръшеніи судьбы дътей отодвигала на второй планъ роль отца, доказывается между прочимъ тъмъ, что въ большинствъ мъстностей Великоруссіе плату получаетъ и совершаетъ актъ продажи дочери не мать, а отецъ. Далъе мъстами мать, а не отецъ защищаетъ дъмъстами мать, а не отецъ защищаетъ дъвушку при фиктивномъ нападеній на нее поѣзжанъ жениха. Въ малороссійскомъ свадебномъ обрядѣ защитникомъ оказывается часто и братъ невѣсты. Какъ и у великоруссовъ, роль брата часто принимаетъ на себя посторонній; у первыхъ нерѣдко мальчикъ. Наглядно защита со стороны брата выясняется въ слѣдующемъ обрядѣ великороссовъ и малороссовъ: когда женихъ въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ Понской обрядъ великороссовъ и малороссовъ: когда женихъ, въ нъкоторыхъ мъстностяхъ Донской области, напр. прівзжаетъ за невъстой, эту послъднюю окружаютъ ея братья. Они имъютъ въ рукахъ "державу" ("костыль") — плетку, обшитую золотомъ и украшенную серебряными бляшками, или же пистолетъ и шашку. Братья не пускаютъ жениха пока дружка не выкупитъ мъста. Начинается торгъ, дружка постепенно набавляетъ цъну пока наконецъ братъ получивъ золото " не пенаконецъ братъ, получивъ "золото," не передастъ державу дружкъ и не сойдетъ съ мъста. Дъвушки пеняютъ брату за продажу сестры и поютъ:

"Ахъ, татаринъ, братецъ татаринъ, Продалъ дъвицу за талеръ" и пр.

Въ Малороссіи мы видимъ почти тождественный обрядъ: когда женихъ съ боярами приходить въ домъ невъсты, родной брать послъдней или лицо, исполнющее эту роль, становится на лавку съ топоромъ въ рукъ и не допускаетъ бояръ къ дъвушкамъ, приговаривая: "Ахъ, вы разбойники, вы хотите дъвущекъ красть". Дъвущки ободряють брата пъснями; дружки стараются подкупить его деньгами, и брать посль торга уступаеть. Не лишень интереса, отмъченный г. Охримовичемъ обычай у малоруссовъ, согласно которому, "если свадебнымъ старостой бываетъ родственникъ новобрачнаго лица (жениха или невъсты), то обыкновенно дядя, зять, женатый брать или какой нибудь другой родственникъ; но никогда и нигдъ не бываетъ старостой отецъ, дъдъ, прадъдъ и вообще предокъ новобрачнаго. Обычай, устраняющій отца и дъда отъ исполненія почетныхъ обязанностей старосты при свадьбъ, можетъ быть объясненъ лишь какъ воспоминание о до-агнатической родо-

какъ воспоминание о до-агнатическом родовой организаціи, въ которой отецъ брачущагося лица не игралъ никакой роли. При обзоръ данныхъ, касающихся счета родства по женской линіи у русскихъ и инородцевъ, не можетъ не броситься въ глаза, что эти пережитки далеко не одинаково жизненны у разныхъ группъ: до извъстной степени эта неравномърность можетъ быть объяснена различіемъ культурнаго уровня народностей и большей полнотой свъдъній, которыми располагаетъ наука относительно однихъ племенъ сравнительно съ другими. Но этимъ едва-ли исчерпываются причины разнохарактерности данныхъ. Хотя счетъ родства по женской линін можетъ считаться, если быть можетъ и не общимъ для всего человъчества, то бывшимъ во всякомъ случав крайне и почти повсемвстно распространеннымъ-развитие материнскаго рода въ самостоятельную организацію, появленіе матріархата обязано особымъ условіямъ жизни группы и потому не можетъ считаться общей стадіей человъческаго развитія. Мы имъемъ право предполагать существованіе матріархата при господствъ материнскаго рода лишь у тъхъ народностей, у которыхъ въ обрядахъ сохранилось воспоминание о преобладающемъ значеніи матери надъ отцомъ (вотяки, русскіе); у другихъ народностей, гдв въ качествв пережитковъ сохранилась выдающаяся роль брата и дяди по матери, значеніе группы жены въ отношении къ пріемному зятю (пермяки, ингуши, мордва) мы имфемъ право говорить о господствъ нъкогда у этихъ народностей материнскаго рода, но для установленія пред-положенія, что имъ былъ извъстенъ и матріархатъ мы не имъемъ достаточныхъ основаній. Наконецъ относительно якутовъ и киргизовъ можно, на основании имъющихся данныхъ, утверждать, что нъкогда имъ былъ извъстень счегь родства по женской линіи, но развился ли онъ въ самостоятельную родовую организацію или нѣтъ мы не имъемъ доказательствъ.

Данныя, добытыя изученіемъ русскихъ и инородцевъ, при настоящемъ состоянии нашихъ знаній, подтверждають положенія высказываемыя новъйшими изслъдователями, что въ развитіи нормъ, вытекающихъ изъ счета родства по женской линіи, далеко не всъ народности прошли одинаковый путь: однъ при благопріятныхъ условіяхъ могли развиться до матріархата, другія—остановиться на когнатической хозяйственной группъ, поглощавшей въ одинаковой степени какъ личность мужачужеродца, такъ и женщины-матери, третьи наконецъ могли быстро перейти отъ счета родства по женской линіи къ агнатическому роду, не давъ первому возможности развиться въ самостоятельную организацію. Мы не думаемъ также, чтобы фактъ большей жизненности слъдовъ счета родства по женской линіи среди земледъльческихъ народностей Россіи сравнительно съ кочевыми могъ объясняться случайностью. Это различіе, которое въ Россіи можеть быть прослѣжено только на основаніи переживаній, можно наблюдать въ дѣйствительности среди многихъ некультурныхъ

народностей: счеть родства по женской линіи развивается въ самостоятельную организацію, основанную на материнскомъ родствѣ, и переходитъ иногда въ матріархатъ именно пре-имущественно у земледѣльческихъ народностей, въ меньшей степени при развитомъ охотничьемъ и рыболовческомъ бытѣ; у кочевыхъ племенъ мы встръчаемъ, наоборотъ, обыкновенно господство агнатическаго рода, и счетъ родства по женской линіи сохраняется или въ качествъ переживанія, воспоминанія о стадіи, предшествовавшей кочевому хозяйству (напр., у народности Гереро въ Африкъ) или примъняется въ жизни для опре-дъленія происхожденія лицъ отъ разныхъ женъ (кафры), какъ это повидимому имъло мъсто и у якутовъ. Это различіе можетъ быть объяснено только разнохарактерностью экономическаго строя группы. Земледъліемъ, на низшихъ ступеняхъ развитія занимаются обыкновенно исключительно женщины; мужчины продолжають вести долгое время еще прежній охотничій образь жизни. Центрь тяжести въ хозяйствъ падаетъ такимъ образомъ въ земледъльческой группъ преимущественно на женщинъ, что заставляетъ группу дорожить ими, какъ рабочей силой. Земледъльческая группа живетъ осъдло и, въ заботъ объ успъшности борьбы за существование, неохотно отчуждаеть въ другую группу женщину, - элементъ важный для преуспъянія группы. Счетъ родства по женской линіи, даже если онъ не успълъ развиться въ прочныя организаціи при предшествующемъ охотничьемъ или рыболовческомъ бытъ, находитъ, въ случав переходъ народности отъ послъдняго непосредственно къ земледълію, удобную почву для развитія: группа когнатовъ живеть совивстно, ведеть общее хозяйство и развивается въ самостоятельныя родовыя организаціи, объединенныя не только общностью происхожденія, но и экономическими интересами. Личность женщины въ большинствъ подобныхъ группъ чрезвычайно подавлена: она находится въ распоряжении своихъ когнатовъ-мужчинъ, которые могутъ располагать ею по произволу. Лишь въ немногихъ мъстностяхъ хозяйственное преобладаніе женщины приводить къ эмансипаціи ея личности и этимъ даетъ толчокъ къ развитію матріархата. Женщина находится въ личной и имущественной зависимости отъ группы; мало того, она и въ когнатической группъ весьма часто стоить еще въ личной зависимости отъ мужа, безразлично-живетъ ли онъ въ группъ своей жены или посъщаетъ ее время отъ времени, въ особенности, если онъ внесъ за нее покупную плату. Взносъ послъдней тъмъ или другимъ путемъ обыкновенно усиливаетъ власть мужа надъ личностью жены и дътей и уменьшаетъ права группы на личность купленной женщины.

Нуждающаяся въ рабочихъ рукахъ женщинъ группа уступаетъ мужчинъ жену только за дорогую плату. При господствъ общаго хозяйства, когда группа поглощаетъ индивида, при невозможности накопленія личнаго имущества-большинство мужчинъ не имъетъ возможности купить себъ жену сразу. Вслъдствіе этого мужчина обыкновенно вынужденъ приселяться къ хозяйственной родовой группъ жены и работать извъстное количество времени прежде чъмъ пріобръсти полныя права надъ личностью жены и дътей 1). Но даже въ случаяхъ покупки жены, группа послъдней стремилась къ удержанію у себя новой пары. Дъти, воспитываясь въ домъ родственниковъ по матери, составляють съ ними обособленную группу, объединенную экономическими и общественными интересами. Кто былъ ихъ отцомъ было совершенно безразлично: отецъчужеродецъ, по отношенію къ которому даже дъти не имъли права наслъдованія, такъ какъ группа отца, ревниво оберегая свои хозяйственные интересы, устраняетъ отъ наследо-

<sup>1)</sup> Переходъ мужа въ группу жены могъ встрвчаться и при охотничьемъ бытъ, что быть можетъ давало преимущественный толчовъ въ развитію на этой стадіи экономической вультуры материнскаго рода, какъ самостоятельной хозяйственной единицы и иногда даже матріархата.

ванія дітей изъ чуждой группы. Равнодушіе дикаря къ вычисленію родственныхъ узъ съ своими потомками, разъ онъ имфеть фактическія права надъ личностью жены и малолітнихъ дітей, должно было содійствовать поддержанію когнатическаго родового устройства. Въ случаяхъ когда личность женщины эмансипировалась отъ группы, естественно, что она, занимая болье свободное положеніе среди своихъ родственниковъ, занимала его и въ отношеніи къ мужу-чужеродцу: судьба дітей, опреділявшаяся прежде когнатами, переходить въ руки матери, и устанавливается матріархатъ.

Совершенно иначе обстоить дѣло въ случаяхъ, когда охотничій народъ съ неразвившимся въ родовую самостоятельную организацію счетомъ родства по женской линіи переходить къ скотоводческому хозяйству. Приплодъ отъ скота даетъ возможность дробленія имущества среди меньшихъ группъ; мужчинъ облегчается покупка жены. Кромъ того условія кочевой жизни, требующей постоянныхъ переходовъ, заставляетъ группы, при недостаткъ корма для скота; дробиться на меньшіе (иногда индивидуальные) союзы. Центръ тяжести въ хозяйственномъ бытъ лежить на мужчинь, такъ какъ скотоводство. возникшее изъ охоты, является у всъхъ низшихъ расъ спеціальностью мужчинъ, отъ которой женщина иногда даже отстраняется. Отсюда понятно, что группа охотно разстается съ дъвушкой, разъ мужчина внесетъ за нее извъстную плату, что мужъ, кочуя совиъстно съ женой и дътьми у своей группы, отдъляетъ ихъ отъ родни жены, и дъти чувствуютъ сильнъе экономическую и общественную связь съ группой отца, чъмъ съ группой его жены, матери. Скотоводческій-кочевой быть такимъ образомъ не благопріятствуетъ развитію счета родства по женской линіи въ материнскій родъ, какъ самостоятельной организаціи; напротивъ того, при физическомъ преобладаніи мужчины надъ женщиной, при господствъ надъ послѣдней родственниковъ мужа, при общности интересовъ дътей съ отцовской группой, счеть родства по женской линіи должень уступить счету родства по мужской и, неразвившись въ группу самостоятельную, перейти въ агнатическую родовую организацію. Естественно, что при переходь отъ скотоводческокочевого быта къ земледъльческому народность выступаеть со всеми типичными чертами агнатическаго рода. Этоть процессь особенно удобно наблюдать въ Россіи, где въ настоящее время совершается переходъ во многихъ мѣстахъ обитанія киргизовъ и якутовъ отъ кочевого къ земледъльческому быту.

Такъ какъ мы имѣемъ основаніе предполагать, что нѣкоторыя народности Россіи пе-

решли къ агнатическому роду не ранъе, какъ по прохождении стадии материнскаго рода, какъ самостоятельной организаціи матріархата, то естественно возникаетъ вопросъ, каковы были причины замѣны материнскаго рода отцовскимъ. Наиболъе ятнымъ будетъ искать причины этого перехода въ цъломъ рядъ условій, которыя могли быть различны у разныхъ народовъ: еще при господствъ охотничьяго быта могли наступать условія, когда группа должна была разділяться на меньшіе союзы, и физическое превосходство отца, въ связи съ общностью экономическихъ интересовъ, объединяющихъ лицъ, живущихъ съ нимъ, должно было приводить къ упадку материнскаго рода. Но въ тъхъ случаяхъ, когда земледъльческая группа съ развитіемъ материнской родовой организаціи переходила въ агнатическую, въроятной главной (хотя и не исключительной) причиной слыдуетъ на основании данныхъ о некультурныхъ племенахъ считать слъдующую: по мъръ развитія имущественнаго индивидуализма, стремленіе мужа освободиться отъ безправнаго положенія среди группы жены должно было получить значительное развитие. Желание быть вполнъ полноправнымъ, не зависъть отъ родни своей жены, не жить безправнымъ работникомъ или, по крайней мъръ, не ходить на свиданіе съ своей женой изъ своей группы (если мужъ продолжаетъ жить у себя)—должно было сказываться весьма рано, тъмъ болъе, что права надъ женой и дътьми мужъ пріобръталь службой въ группъ жены или покупкой. Вотъ почему стремленіе увести жену къ себъ, въ свою группу, начинаеть проявляться впервые среди наиболъе сильныхъ, вліятельныхъ, богатыхъ лицъ, какъ это доказалъ на основани многочисленныхъ примъровъ нъмецкій этнографъ Гроссе. При уводъ жены въ группу мужа, дъти продолжаютъ нъкоторое время еще причисляться къ роду матери; сила традиціи долго еще позволяеть родственникамъ жены распространять свою власть на дътей, вмѣшиваться въ дѣла супруговъ, такъ или иначе ограждать женщину своей группы и ея дътей отъ посягательствъ уведшаго ее мужчины-чужеродца. Быть можетъ стремленіе массы подражать болье вліятельнымъ лицамъ-стремленіе одинаково характерное для дикарей, какъ и для цивилизованныхъ народовъ-сдълало обычай увода женъ къ себъ господствующимъ, и случаи перехода мужа въ домъ жены становились ръже. Какъ-бы то ни было, но именно возможность не въ домъ жены должна была нанести первый сильный ударъ когнатическому роду, такъ какъ фактическая связь между ребенкомъ и родственниками его по матери ослаблялась отсутствіемъ объединявшихъ ихъ раньше эко-

номическихъ интересовъ. Группа, состоявшая прежде исключительно изъ когнатовъ съ допусканіемь къ сожительству чужеродцевъмужчинъ превращается постепенно въ агнатическую съ женами-чужеродками. Патріархальная власть отца, прежде ограничиваемая родственниками жены, выступаеть въ новой группъ въ полной силъ. Естественно, что переходъ могъ совершаться лишь крайне медленно, что онъ предполагаетъ существенныя измъненія въ экономическомъ стров группы, когда, съ усовершенствованіемъ способовъ обработки земли, появляется накопленіе богатства, которое и даетъ возможность пріобрѣтать и уводить къ себѣ своихъ женъ. Численное размножение группы, невозможность жить въ одномъ помъщеніи приводить къ тому, что новыя хозяйства устраиваются отдъльно, и это раздъленіе въ свою очередь содъйствуетъ окончательному закръпленію агнатическаго родства и даеть толчокъ къ развитію отдельныхъ родовыхъ организацій.

Такимъ образомъ, переходъ отъ счета родства по женской линіи къ счету родства по мужской, отъ материнскаго рода къ отцовскому могъ совершаться на разныхъ ступеняхъ экономическаго развитія; вездѣ однако главной причиной слѣдуетъ повидимому считать фактъ увода женщины въ чуждую ей

группу, слъдствіемъ чего оказалось прекращеніе связи ея и ея дътей съ когнатами, и на первый планъ выступали интересы, соединяющіе лицъ, связаннныхъ общимъ происхожденіемъ отъ одного родоначальника. Если новъйшія изслъдованія доказали, что

ни матріархать, ни материнскій родь въ качествъ самостоятельной хозяйственной и общественной организаціи нельзя считать общими стадіями развитія человъчества, то счетъ родства по женской линіи въ настоящемъ или въ прошломъ отмъченъ у такой массы народностей, что его можно признать почти всеобщимъ: исключенія изъ этого общаго правила настолько немногочисленны, что могутъ свидътельствовать развъ только противъмнънія объ *обязательности* прохожденія встьми на-родностями этой стадіи развитія—не болѣе. Счетъ родства по женской линіи оказывается и первичнымъ при опредъленіи кровныхъ узъ. Происхожденіе его слъдуетъ искать въроятиве всего въ большей наглядности узъ, связующихъ ребенка съ матерью (при рожденіи и во время кормленія), чъмъ связи съ отцомъ. Такимъ образомъ необходимо представить себъ моментъ возникновенія понятія о кровныхъ узахъ, что предполагаетъ существованіе періода, когда человъчество не имъло еще представленія о близости крови, о родствъ. Мы приходимъ къ вопросу о первичной, доступной изученію, ступени общественнаго развитія человъчества — вопросу, которому изслъдователи давали различное ръшеніе и бывшему вслъдствіе этого предметомъ ожесточенныхъ споровъ, не прекратившихся и до настоящаго времени.

Въ какой-же мъръ данныя этнографіи Россіи могуть содвиствовать выясненію этого вопроса? Для ръшенія этого мы позволимъ себъ небольшое отступленіе. Среди разноръчивыхъ мнѣній, высказывавшихся различными писателями по вопросу о первобытной стадіи развитія человічества, особеннаго манія заслуживаетъ взглядъ Кунова (Die Verwandschaftsorganisationen d. Australneger,), подробно изучившаго нормы жизни и систему родства среди разныхъ австралійскихъ народно-Кунову удалось намътить среди кажулцагося однообразнаго быта австралійцевъ цѣлый рядъ культурныхъ звеньевъ и доказать, что установленія, которыя въ глазахъ европейца кажутся первобытными,оказываются результатомъ долгаго развитія австралійскихъ племенъ. Наиболье древней стадіей общественнаго развитія австралійцевь, которую слъдуетъ вмъстъ съ тъмъ считать и наиболье первобытной изъ всъхъ организацій, которыя изслъдователямъ удавалось открыть у разныхъ народностей, оказывается состояніе, когда члены группы объединены только территоріей и не имъють еще представленій о кровныхъ узахъ. Такая группа раздълена на три класса по возрасту: 1) дътей, 2) женатыхъ, не имъющихъ еще достигшихъ брачнаго возраста дѣтей и 3) лицъ, имѣющихъ дѣтей уже достигшихъ брачнаго возраста, т.е. на дѣдовъ, сыновей и внуковъ. На основаніи толкованія номенклатуры лицъ, входящихъ въ эти группы, Куновъ пришелъ къ выводу, что первоначально указанное дъленіе группировало въ классы лицъ, не достигшихъ еще брачнаго возраста, лицъ, достигшихъ его и стариковъ. Въ настоящее время еще брачныя связи между лицами, принадлежащими къ каждому изъ трехъ классовъ, разръшены; каждый мужчина беретъ себъ женщину своего класса по возрасту и сожительствуеть съ нею болье или менье предолжительный срокъ, длительность котораго зависить отъ желанія супруговъ. Дъти причисляются къ территоріальной группъ. Слъдовательно, на основаніи данныхъ, добыта тыхъ Куновымъ, можно утверждать, что австралійцы пережили стадію развитія, когда родственныхъ узъ не существовало, когда группа была объединена общностью территоріи и вытекавшими отсюда общими интересами, когда она естественно распадалась на три классса по возрасту, причемъ состояв-шія въ сожительстві лица жили въ болье

или менве продолжительныхъ индивидуальныхъ союзахъ юридически не связанные между собой, ни съ своими детьми. Въ виду малолюдства въ подобныхъ территоріальныхъ группахъ, отецъ ребенка всегда былъ извъстенъ, т. е. былъ извъстенъ мужчина, обладавшій женщиной во время рожденія ребенка. Всявдствіе отсутствія пониманія кровныхъ узъ, отсутствія представленія о бракѣ, какъ правовомъ институт трасть отца надъдътьми и мужчины надъ женщиной опредълялась исключительно физическимъ превосходствомъ мужчины. Это послъднее положение, равно и дъление первобытной группы на индивидуальные, болье или менье продолжительные союзы, находить себь подтверждение въ быть другихъ, стоящихъ на низшей развитія, народностей (огнеземельцы, мин-

копи, аэта, кубу и пр.).

Мнѣніе Кунова, выставленное имъ для австралійцевъ, — именно что первоначально группа не знала понятій о родствь, что единственнымъ дъленіемъ ея было естественное дъленіе по возрасту, входящихъ въ составъ ея лицъ, получаетъ блестящее подтвержденіе благодаря изученію родственной номенклатуры русскихъ инородцевъ: это изученіе было предпринято для волжскихъ финновъ г. Смирновымъ, для якутовъ г. Сърошевскимъ, для гиляковъ—г. Штернбергомъ. Приводимъ относящіеся сюда

Факты. Вотяки напр. имѣютъ для обозначенія словъ отецъ (аи) и мать (мумы) тѣ-же слова, которыя означаютъ самецъ и самка вообще: сынъ обозначается тѣмъ же словомъ, какъ и мальчикъ вообще. Родственная номенклатура вотяковъ такимъ образомъ различаетъ не кровныя узы, а возрасть членовъ семьи или группы. Для понятій брать и сестра также нъть спеціальныхъ названій; выраженіе нюня и агай позначають вообще мужчину старше меня-будетъ-ли это по русской терминологіи племянникъ, старшій братъ, дядя или, въ нъкоторыхъ случаяхъ, даже отецъ"; слово вын означаетъ мужчину моложе меня (младшій братъ, младшій племянникъ); апай и акай женщину старше меня (старшая сестра, старшая тетка, старшая племянница) сузэрженщину моложе меня. Однимъ словомъ, въ номенклатуръ родственниковъ у современныхъ вотяковъ сохранилось живое воспоминаніе о времени, когда по словамъ г. Смирнова, лицо, пытающееся опредълить свои отношения къ окружающимъ мужчинамъ и женщинамъ, видить только различие въ возрасть и не выдъляетъ изъ среды ихъ такихъ, съ которыми чувствовало-бы себя связаннымъ ближайшимъ образомъ въ силу происхожденія отъ однихъ родителей, мало того,—не въ состояніи даже выдѣлить изъ числа мужчинъ старше себя такого, котораго могло-бы назвать

родителемъ: оно видитъ вокругъ себя группу самцовъ, мужчинъ, способныхъ къ дѣторожденію (au) и среди этихъ самцовъ нѣсколько старѣйшихъ (nöpec au), названіе, которое дается одинаково какъ дѣду, такъ и дядѣ старше отца.

Система родственной номенклатуры у черемисовъ и мордвы, отчасти у остяковъ и зырянъ, открываетъ ту-же картину давно пережитой ими эпохи, когда группы дълились только на основании возраста и когда представления о кровномъ родствъ совершенно не были выработаны.

Совершенно тожественное явление мы видимъ у якутовъ: понятія братъ и сестра передаются ими русскими словами; названія-же убэй, ини, эджій и балысь изъ которыхъ первое употребляется въ настоящее время для старшаго брата, второе - для младшаго брата. третье для старшей сестры и четвертое для младшей сестры, по замъчанію г. Сърошевскаго, означали просто старшіе и младшіе сородичи: это доказывается тъмъ, что слово убэй можно перевести и старшій брать, старшій дядя, старшій племянникъ; слово эджій значитъ одинаково и старшая сестра, и племянница; тоже и относительно Названный изследователь быини и балысь. та якутовъ справедливо обращаетъ внимание на то, что однозначущія, но болье древнія, по показаніямъ якутовъ, слова какъ бій, употреблявшіяся вмѣсто слова убэй, агасъ—вмѣсто эджій уже прямо слѣдуетъ переводить: старшій мужчина, старшая женщина. Родственная номенклатура якутовъ рисуетъ такимъ образомъ ту-же стадію, какъ и номенклатура финскихъ народностей, когда группа подраздѣляла своихъ членовъ лишь на старшихъ и младшихъ—періодъ незнанія кровныхъ узъ.

Бытъ гиляковъ сохранилъ не менъе ясные слъды указаннаго порядка вещей. Гиляки называють отцомъ (ымк) не только своего, общественно-признаннаго отца, —пишетъ г. Штернбергъ, но и всъхъ братьевъ своего отца, не только родныхъ, т. е. І-й степени родства, но и всёхъ самыхъ отдаленныхъ степеней, а женъ этихъ братьевъ своего отца онъ зоветъ, какъ и свою родную мать-матерями (ымк). Равнымъ образомъ гилякъ зоветъ матерью (ымп) всъхъ сестеръ своей матери, а ихъ мужей-отцами (ытк). Дъти братьевъ, равно и дъти сестеръ, всъхъ степеней родства, зовуть другь друга руер. Отцы отцовь въ совокупности называются ите. Такимъ образомъ, несмотря на развитіе агнатическаго рода у гиляковъ, наложившаго много новыхъ чертъ и на ихъ родственную номенклатуру, первоначальное дъленіе гиляковъ можно представить себъ не иначе какъ дъленіе по воз-

расту: старшіе отцы и матери, и младшіе братья и сестры. Если къ этому присоединить, что и теперь еще гилякъ имъетъ супружескія права на женъ своихъ братьевь вспахь степеней родства и на сестеръ своей жены, сдълается вполнъ очевиднымъ, что хотя современный быть гиляковъ и отошелъ далеко отъ первоначальной стадіи развитія, эта послъдняя оставила не только въ родственной номенклатурь, но и въ нормахъ жизни неоспоримые слъды порядка, открытаго Куновымъ у наименве развитыхъ въ общественномъ отношении народностей Австраліи. Данныя, добытыя изученіемъ русссихъ инородцевъ позволяютъ такимъ образомъ распространить выводы нѣмецкаго изслѣдователи еще на цълый рядъ народностей и подкрѣпить въ значительной степени гипотезу, которая высказана имъ относительно австралипевъ.

Періодъ, когда группа, живущая на одной территоріи и объединенная интересами, вытекающими изъ совмѣстнаго обладанія послѣдней, не имѣетъ еще понятій о родственныхъ узахъ, представляетъ низшую доступную изученію стадію человѣческаго развитія. Единственнымъ дѣленіемъ внутри группы—дѣленіе ея членовъ по возрасту. Лишь развитіе представленій о родствѣ и вытекающее отсюда опасеніе кровосмѣсительныхъ бра-

ковъ приводитъ къ установленію запретительныхъ обычаевъ о бракъ: число лицъ – родственниковъ, между которыми браки запрещены-постепенно расширяется, пока наконецъ всъмъ лицамъ, считающимъ себя происходящими отъ одной родоначальницы, не воспрещается вступать въ бракъ, и группа не становится экзогамной. Но если родственныя узы оказываются первичной причиной, препятствующей свободъ выбора себъ женъ, то, такъ какъ родственныя узы являются результатомъ развитія человъчества, - періодъ отсутствія ихъ долженъ отличаться свободой общенія лиць разнаго пола. Эту стадію отсутствія понятій о родствъ, юридической неограниченности свободы общенія—можно назвать стадіей безпорядочнаго сожительства: кровосмъсительные, съ нашей точки эрънія, браки оказываются характерной чертой этой эпохи. Бракъ-это слово для указаннаго состоянія можно понимать лишь въ зоологическомъсмыслъ-не влечетъ за собой юридическихъ послъдствій ни для супруговь, ни для дътей; о прочности узъ естественно не можетъ быть и рвчи: сожительство продолжается лишь столько, сколько этого пожелають супруги. Положение женщины, физически болье слабой, и на этой стадіи незавидно: она находится въ фактической власти мужа и служитъ ему преимущественно рабочей силой, помогающей вести борьбу за существование. Но именно это значение женщины на низшей стадии культуры въ связи съ обычнымъ численнымъ недостаткомъ женщинъ объясняетъ почему союзы при всей своей неустойчивости оказываются неръдко довольно продолжительными, хотя случаи нарушения супружеской върности—явление болъе или менъе обычное.

Свобода общеній, нерегулированность отношеній сохраняется съ поразительной стойкостью, какъ живое воспоминаніе начальнаго періода челов'вческаго развитія, и на значительно высшихъ ступеняхъ культуры: перемѣны въ экономическомъ строѣ, развитіе родственныхъ отношеній, перемъны въ соціальномъ быть группы-не въ силахъ долгое время стереть воспоминаній о стадіи, когда кровосмъсительное сожительство было явленіемь обычнымъ. Дъйствительно прежнія формы быта съ постепеннымъ культурнымъ ростомъ народа, съ развитиемъ нравственныхъ началъвсе больше выходять изъ употребленія, ограничиваются въ своемъ примънении: во времени — періодомъ до вступленія въ бракъ женщины и длительностью извъстныхъ празднествъ; въ отношени къ лицамъ-тъмъ, что къ сожитію допускается все меньшее количество лицъ. Что эта свобода не является результатомъ "порчи нравовъ", что въ ней слъдуетъ видъть дъйствительно остатокъ ушедшаго въ далекое прошлое быта, доказывается уже тъмъ, что она, при существовании вообще строгихъ правилъ нравственности, не только допускается, но даже иногда становится обязательной. Отсюда существованіе многихъ обычаевъ, по своей безнравственности возмущающихъ чувство культурнаго человъка,—обычаевъ, отъ которыхъ долгое время отворачивались съ презрѣніемъ, пока научное значеніе ихъ не было понято изслъдователями: наука не знаетъ, ни приличнаго, ни неприличнаго; все, что можетъ содъйствовать открытію истины, должно быть предметомъ ея серьезнаго изученія.

Россія сохранила не мало обычаевъ и обрядовъ, отражающихъ первичную стадію развитія человъчества: нъсколько примъровъ достаточно, чтобы выяснить это положение. Дъвушки у многихъ инородцевъ и отчасти среди русскихъ крестьянъ пользуются безграничной свободой въ своихъ отношенияхъ съ мужчинами; "Парень дъвушку не любитъ-Богъ не любитъ, гласитъ, напр., вотяцкая пословица. Родители-вотяки игнорируютъ поведение своихъ дочерей; женихъ не заботится о дъвственности невъсты, напротивъ, иногда даже женихи бываютъ недовольны за сохранение ея. Въ 15—16 лътъ лишь немногія вотячки не имъютъ любовниковъ. Если результатомъ внѣ брачныхъ узъ является ребенокъ, дъвушка не теряетъ,

а напротивъ выигрываетъ въ общественномъ мнъніи: женихи охотно сватають ее, такъ какъ она дала доказательство своей способности къ двторожденію. Насколько десятковъ лать тому назадъ въ нъкоторыхъ мъстахъ вотяки тъмъ дороже цънили дъвушку, чъмъ болъе у нее было незаконныхъ дътей, въ особенности если эти последнія были мальчики. Родители не охотно выдавали ее замужъ и говорили сватамъ: "Она у насъ хорошая работница и работниковъ въ домъ достаточно дала и безъ мужа. Аналогичный взглядъ отмъченъ и у черемисовъ и у мордвы. Кромъ того черемисъязычникъ, не стъсненный религозными правилами, считаетъ вполнъ возможнымъ бракъ даже на родной сестръ. Рожденіе дъвушкой ребенка отъ внъ-брачнаго сожительства встръчается въ семьъ вполнъ ровнодушно. Если прибавить, что у мордвы родство не служить препятствіемъ для установленія кратковременныхъ внъ-брачныхъ отношеній, что не только двоюродные, но даже родные братья и сестры иногда вступають въ связь другъ съ другомъ, что народныя преданія сохранили воспоминанія о дозволенности браковъ между братьями и сестрами, станетъ вполнъ очевидна жизненность слъдовъ безпорядочнаго сожительства у мордвы. И. Н. Смирновъ приводить слъдующій интересный разсказъ изъжизни мордвы Симбирской губ., служащій иллюстраціей къ высказанному: "Въ одномъ семействъ была очень красивая дъвушка, смирная, работящая. Родителямъ жалко было съ ней разстаться, отдать въ чужую семью замужъ; они отослали ее погостить къ родственникамъ, а когда она возвратилась, приняли ее какъ чужую и принудили съ этого времени считать родного брата—мужемъ".

На Кавказъ, у якутовъ, у бурятъ, у калмыковъ и пр. мы встръчаемъ то-же снисходи-тельное отношение къ внъбрачнымъ связямъ дъвушекъ. Дъвушка у бурятъ, замъчаетъ г. Кулаковъ, въ большинствъ случаевъ сходится съ мужчиной раньше вступленія въ бракъ, что нисколько не вызываеть протеста со стороны родни ея: если она до брака имъеть ребенка, ее тъмъ охотнъе берутъ въ жены, такъ какъ она уже доказала свою способность къ дъторожденію. На бурятскихъ вечеркахъ допускается свободное общение, особенно со стороны незамужнихъ женщинъ. "Бурятскіе вечерки это оригинальныя "ночи любви". Въ сторонь оть улуса разводятся костры, вокругь которыхъ молодежь обоего пола пляшетъ свой однообразный танецъ "наданъ", нъчто вродъ хоровода. Время отъ времени отъ хороводовъ этихъ отдъляются пары и скрываются въ сторонъ, во мракъ ночи. Спустя немного времени онъ возвращаются къ общему кружку, а еще черезъ нъсколько времени

скрываются въ ночномъ мракѣ, приснова чемъ пары далеко не всегда уходять въ одномъ и томъ-же составъ, а комбинируются очень разнообразно. Въ настоящее время среди русскаго крестьянскаго населенія обыкновенно считается позоромь для дввушки, если она до замужества находилась въ связи съ къмъ-нибудь. Существуетъ цълый рядъ свадебныхъ обычаевъ, имъющихъ цълью освидътельствовать невинность молодой; если результатъ экспертизы оказывается не въ пользу новобрачной, и она и ея семья подвергаются осмъянію. Въ кажущемся странномъ противоръчіи съ указаннымъ взглядомъ стоитъ фактъ или непосредственнаго разръщения или по крайней мъръ, терпимости къ внъбрачнымъ отношениямъ молодежи въ разныхъ мъстностяхъ Россіи. Противорѣчіе это объясняется прежде всего медленностью, съ которой прежніе взгляды уступають місто новымь, причемь первые иногда находять себъ поддержку и въ утилитарныхъ соображенияхъ. Такъ, напр., въ Архангельской губ., гдъ въ общемъ существуетъ строгій взглядъ на нравственность дъвушекъ, въ нъкоторыхъ мъстностяхъ внъбрачныя отношенія продолжають быть частымь явленіемь: пословамь г. Ефименко въ Лямцѣ (Онежск. у.), напр., дѣвушками очень дорожатъ, и женихъ не легко высватываетъ себъ невъсту; онъ выдаются замужъ иногда

25 льтъ, что развиваетъ распутство. Когда священникъ дълаетъ замъчание по этому поводу, крестьяне обыкновенно говорять: "что же намъ дълать, бачка? такъ искони у насъ ведется: дъвка родить, сама и возится съ ребенкомъ". Если священникъ посовътуетъ выдавать дочерей въ болье молодые годы, давать дочерей въ болье молодые годы, онъ получаеть обыкновенно отвътъ: "эка, парень, корми, да воспитывай дочь свою, да поскорье и отдавай въ работницы чужому человъку, а родителямъ-то своимъ она когда заработаетъ за воспитаніе?" Впрочемъ и женихи мало обращають вниманія на нравственность дъвушки до замужества. Послъ посидълокъ, бесъдъ, вечеринокъ и прочихъ разнообразныхъ сборищъ деревенской молодежи осенью и зимой, присутствующіе на нихъ парни и дъвушки ложатся спать попарно; свобода отношеній мъстами госполствуетъ полная, и отношеній мізстами господствуєть полная, и дівушка, по замізчанію Е. И. Якушкина, не выбранная парнемъ на вечеринкъ, неръдко должна выслушивать горячіе упреки отъ своей матери. Въ нъкоторыхъ мъстахъ Сибири незаконно-рожденный ребенокъ у дочери-дъвушки нисколько не безчеститъ ни ея, ни родителей, и ребенокъ воспитывается на правахъ законнаго.

Свобода внѣ-брачныхъ отношеній, которую можно встрѣтить во многихъ мѣстностяхъ среди русскаго крестьянства, переходитъ, по

мъръ стъсненія ея подъвліяніемъ новыхъ условій, въ обрядъ, не грозящій дъвушкъ тяжелыми послъдствіями. Въ Полтавской губ., равно и во многихъ мъстахъ Малороссіи, молодежь послъ вечерницъ ложится спать попарно, но при этомъ вполнъ отсутствуетъ развратъ. Въ Кубанской области молодежь подъ праздники и въ праздники собирается на улицахъ, за станицею, и по наступленіи ночи отправляется спать парами, по взаимному согласію и симпатіямъ. Но влюбленныя пары ръдко переходятъ границы выработанныхъ обычаемъ отношеній. Въ случать нарушенія, общество не ръдко заставляетъ молодого человъка прикрыть свой гръхъ бракомъ.

Свадебные обряды сохраняють много слъдовъ безпорядочнаго сожитія, проявляемаго или символически, или фактически. Въ Ставропольской губ., напр., въ день дъвичника послъ пирушки, на которую приглашають дъвушекъ и паробковъ, всъ ложатся спать—женихъ съ невъстою, а паробки съ прочими дъвицами; въ нъкоторыхъ мъстахъ Великоруссіи правами мужа пользуется символически кто нибудь изъ спутниковъ жениха.

По мірть вытісненія прежних формь быта, свобода общенія, выходя изъ сферы жизни, находить себі приміненіе въ культі. Отсюда вытекають отношенія извістныя подъ названіемь ремигознаго гетеризма. Этоть послідній

не есть ограничение, налагаемое религией на отношенія прежде свободныя. Напротивътого, формы быта, утратившія возможность ществовать въ обыденной жизни, находять себъ пріють подъ сънью языческих храмовъ, въ тъни священныхъ рощъ и продолжаютъ существовать въ угоду богамъ. Языческій культъ чрезвычайно консервативенъ: практиковавшаяся въ жизни, въ моментъ возникновенія культа, свобода отношеній между полами не можетъ быть измънена въ культъ при появленіи новыхъ основъ жизни. Совершенно такъ же, какъ нѣкогда общеупотребительный каменный ножъ-почти единственное ръжущее орудіе дикаря, давно уже вышедшій изъ употребленія, продолжаеть долго служить непремъннымъ орудіемъ при жертвоприношеніяхъ, такъ и обряды и обычаи, нъкогда всеобщіе, сохраняются только въ культв. Чтобы жертва была пріятна богамъ, чтобы они приняли ее благосклонно-необходимо, чтобы она была принесена именно такъ, какъ это установилось въ моментъ появленія обряда; отсюда—употребление непремънно каменныхъ ножей: у евреевъ древности—при обръзаніи, у древнихъ египтянъ при приготовленіи муміи Отсюда-же и сохраненіе разнузданнаго, съ нашей точки эрвнія, характера языческихъ пиршествъ и празднествъ. Дикари съ неразвитымъ еще культомъ сопровождаютъ всякое

пиршество разгуломъ и безпорядочнымъ общеніемъ: возбужденные плясками, они предаются свальному грѣху всякій разъ, когда удачная охота, побѣда надъ врагами, доставляетъ имъ въ изобиліи сытную пищу. Съ улучшеніемъ экономическаго быта подобныя празднества устраиваются по традиціи въ опредѣленные сроки, прикрѣпленныя обыкновенно къ религіозному культу, исполненіе котораго часто сопровождается обильнымъ пиршествомъ. Благодаря консерватизму культа, характеръ празднествъ продолжаетъ долго сохраняться и у болѣе цивилизованныхъ народностей.

сто сопровождается обильнымъ пиршествомъ. Благодаря консерватизму культа, характеръ празднествъ продолжаетъ долго сохраняться и у болѣе цивилизованныхъ народностей. Религіозный гетеризмъ и свобода общенія, допускаемая въ извъстные праздничные дни, оставили свои слѣды въ бытъ русской народности, посколько послѣдняя сохранила воспоминанія объ языческихъ празднествахъ. Каково-бы ни было происхожденіе этихъ празднествъ въ Россіи, они должны были найти готовую почву для того, чтобы продержаться мъстами до новъйшаго времени, несмотря на воздъйствіе власти и церкви. Празднества были пріурочены, однако, къ христіанскому календарю.

наибольшею извъстностью пользуется т. н. Иванъ-Купало, Ярилинъ день. Разгулъ и свобода общенія были полные: празднество заключалось похоронами Ярилы. Въ Костромъ еще въ половинъ текущато стольтія горожа-

не сходились, по свидътельству Афанасьева, на площадь, избирали старика, одъвали его въ рубище и вручали ему небольшой гробъ съ куклой, изображавшею Ярилу съ весьма большихъ размъровъ принадлежностями мужскаго пола. Затъмъ, отправлялись за городъ, старикъ несъ гробъ, а вокругъ него шли женщины, причитывая нараспывь похоронныя жалобницы и жестами выражая скорбь и отчаяніе. Въ поль вырывали могилу, хоронили въ ней куклу съ плачемъ и тотчасъ-же начинали игры и пляски. Въ Малороссіи куклу Ярилы, приготовленную съ тъми-же особенностями, какъ и въ Костромъ, клали въ гробъ и по захожденіи солнца выносили на улицу. Пьяныя бабы подходили къ гробу, плакали и печально повторяли: "померъ, онъ померъ". Мужчины подымали и трясли куклу, какъ-бы стараясь разбудить усопшаго Ярилу; обрядъ кончался похоронами. Разнузданный характеръ празднованія Иванова дня сохранился и въ настоящее время во многихъ мъстностяхъ Россіи.

Въ Донской Области до настоящаго времени въ окрестностяхъ Луганской станицы съ Троицына дня дъвушки шьютъ куклу Маринку, тихонько отъ всъхъ. Потомъ идутъ съ молодыми казаками въ лъсъ и въшаютъ-куклу на дерево. Всъ начинаютъ пътъ и плясать; при этомъ допускается свобода общенія. Въ настоящее время этотъ обычай воспрещает-

ся стариками, но несмотря на это, молодежь продолжаеть его соблюдать, хотя празднество совершается въ тайнъ, такъ что даже не всь знають, гдь будеть происходить сборище. Въ Енисейской губ. мъстами, когда снъгъ начинаетъ таять, скотъ отгоняютъ отъ деревни, дъвушки и замужнія направляются туда доить коровъ; при этомъ устраиваются свиданія съ парнями, причемъ своего парня имъетъ не только каждая дъвушка, но и замужнія женщины. Сцены на масляниць, какъ и при пастьбъ скота, въ этихъ деревняхъ напоминають, по словамь изследователя, извъстное мъсто Начальной лътописи о радимичахъ, вятичахъ и съверянахъ. Лътописецъ, говоря, что "радимичи, вятичи, и съверъ одинъ обычай имаху... брацы же не бываху въ нихъ, но игрища между селы. Схобрахуся на игрища и ту умыкаху жену собь, съ нею же кто совъщащеся", сохранилъ намъ свидътельство объ этихъ игрищахъ, на которыхъ допускалась свобода общенія, какъ и теперь еще въ дни, совпадающие съ нъкоторыми древне-языческими празднествами.

На Кавказѣ у абхазцевъ религіозный гетеризмъ практиковался еще въ недавнее время. Въ комнатѣ, гдѣ стоитъ покойникъ собираются мужчины и женщины, которые послѣ пѣсенъ, по словамъ г. Дубровина, ночью предавались свальному грѣху. Очевидно, что ре-

лигіозный гетеризмъ въ данномъ случав пріурочился къ культу умершихъ. Религіозный гетеризмъ при похоронахъ отмъченъ въ прежнее время и у чеченцевъ.

Положеніе женщины на низшей стадіи развитія чрезвычайно приниженное. Съ тъхъ поръ какъ этнографическія изследованія доказали, что идиллической картинъ свободнаго состоянія женщинъ на низкомъ уровнъ культуры нътъ мъста въ дъйствительной жизни, нъкоторые институты первобытнаго права получили новое освъщение. Происхождение поліандріи (многомужества), левирата, нійоги, гостепримнаго гетеризма и пр. должно было получить иное объяснение, чемъ это делалось раньше. Когда предполагалось, что въ первичной стадіи челов'вчества всі женщины группы были женами всъхъ мужчинъ этой-же группы, что отецъ не могъ быть опредъленъ - казалось вполнъ естественнымъ объяснять названные обычаи изъ вымиранія безпорядочнаго сожительства: последнее ограничивалось въ томъ отношении, что кругъ лицъ, допускаемыхъ къ сожитію съ извъстной женщиной (или женщинами) постепенно съуживался: отсюда возникновеніе поліандріи, когда только опредвленыя лица группы могли считаться мужьями извъстной группы женщинъ или одной женщины. Дальнъйшее ограниченіе заключалось въ томъ, что женщина лишь послъ

становилась собственностью смерти мужа родственниковъ мужа, преимущественно одного изъ братьевъ его-что приводило къ возникновенію левирата; развитіе религіозныхъ представленій заставляло, путемъ отдачи вдовы брату покойнаго, въ случат отсутствія у послъдняго дътей, стремиться къ возстановленію потомства послъднему и т. д. Въ настоящее время, когда изучение быта дикарей даетъ возможность предположить, что мужчины въ первобытной территоріальной группѣ, незнакомой съпонятиемъ о кровныхъ узахъ, не жили, однако, въ мимолетныхъ связяхъ со всъми женщинами группы, что группа дълилась, наоборотъ, на индивидуальные союзы лицъ разнаго что эти союзы при всей нерегулированности брачныхъ отношеній имъли больщую или меньшую продолжительность, вследствіе отецъ всегда былъ извъстенъ, — указанные обычаи должны быть истолкованы иначе. Они появляются въ зародышевомъ состояни, въ качествъ чисто фактическихъ отношеній на низшей стадіи развитія и имбють своимъ источникомъ приниженное положение женщины въ отношеніи къ группъ или къ обладающему ею мужчинъ. Такъ какъ приниженное положение женщины продолжаеть быть характернымъ, за исключеніемъ немногихъ случаевъ развитія матріархата, и при родовомъ устройствѣ, то естественно, что институты, зародившіеся

еще на стадіи безпорядочнаго сожительства, продолжають господствовать и на высшихъ ступеняхъ культуры: экономическія соображенія группы, религіозныя представленія и проч. дають имъ часто даже болье опредъленный характеръ, сравнительно съ низшей стадіей. Дъйствительно мужчина и на низшей культурной ступени смотрить на женщину, съ которой онъ въ данный моментъ сожительствуетъ, какъ на свою собственность: онъ можетъ ее прогнать отъ себя, промвнять на другую, подарить своему собрату по классу, проституировать ее и пр. При численномъ недостаткъ женщинъ, часто встръчающемся на низшей стадіи, при имущественной общности, вызываемой и поддерживаемой экономическими условіями, группа мужчинъ нерѣдко сообща обладаетъ одной женщиной. Старшіе братья по классу, уже успъвшіе добыть себъ тъмъ или другимъ путемъ женъ, охотно допускають къ сожительству съ ними младшихъ братьевъ по классу подъ условіемъ такого же разръщенія со стороны послъднихъ по пріобрътеніи ими женщинъ. Отсюда развивается и особый видъ сожительства, такъ сказать групповаго брака, извъстнаго въ ли-тературъ подъ названіемъ punalua, такъ какъ на Сандвичевыхъ островахъ, гдъ онъ встръчается-лица, участвующія въ немъ называются punalua (товарищи) или подъ австралійскимъ

названіемъ pirauru, гдѣ полобные товарищи называются этимъ именемъ. Вполнѣ естественно, что съ развитіемъ представленій о родствѣ, съ хозяйственнымъ обособленіемъ лицъ связанныхъ кровными узами къ сожитію съ женщиной допускаются только родственники, впослѣдствіи лишь члены одной и той-же хозяйственной единицы: только родственники имѣютъ право на женщину, добытую сородичемъ.

Хотя поліандрію и нельзя считать формой, которую пережили непремѣнно всѣ народности, она оказывается тъмъ не менъе крайне распространенной и оставила ясные слъды въ быть нькоторыхъ русскихъ инородцевъ. Такъ напр., среди сахалинскихъ гиляковъ до настоящаго времени существуетъ обычай, согласно которому каждый гилякъ имветъ супружескія права на женъ своихъ братьевъ всѣхъ степеней родства и на сестеръ своей жены. Въ послъднее время появилось ограничение въ томъ отношении, что старший братъ лишенъ этого права относительно женъ младшихъ братьевъ. Видъ поліандріи, извѣстный подъ именемъ punalua сохраняется образомъ у гиляковъ, причемъ подобно тому какъ на Сандвичевыхъ островахъ мужья жены подобной брачной группы называютъ другъ друга товарищами punalua—такъ и у гиляковъ эта категорія лицъ называетъ другъ

друга навх, т. е. компаньонъ, половинщикъ, товарищъ, другъ.

У алеутовъ, пишетъ о. И. Веніаминовъ, женщинъ дозволялось имътъ двухъ мужей, изъ коихъ одинъ былъ главнымъ, а другой его помощникомъ, или какъ называютъ его русскіе, —половинщикомъ. Такая женщина не только не считалась развратною, но еще славилась, какъ бойкая и расторопная, потому что она должна была обоихъ мужей своихъ общивать и содержать въ исправности всъ ихъ рыболовныя снасти. Половинщикъ, вполнъ пользуясь правомъ мужа, дожленъ былъ наравнъ съ первымъ мужемъ промышлять и вообще стараться о содержаніи жены и семейства, но онъ не былъ полнымъ хозяиномъ въ домъ.

Среди другихъ, болѣе развитыхъ въ культурномъ отношеніи, инородцевъ Россіи, мы видимъ воспоминаніе о поліандріи прежде всего у бурятовъ и якутовъ. У первыхъ, по словамъ г. Кроля, на купленную жену могли предъявлять права всѣ братья мужа и даже отецъ его; братьямъ мужа женщина не могла отказывать въ своихъ ласкахъ на томъ основаніи, что они "единая кровь" съ ея мужемъ. Г. Сърошевскій сообщаетъ слѣдующее интересное преданіе якутовъ: въ старину, если сестра старшая или младшая выходила замужъ за чужеродца, "братья никогда не

отпускали ее дъвушкой, и, только выспавшись съ ней, отдавали ее постороннимъ". Даже въ настоящее время, по словамъ того-же автора, общественное мнъніе якутовъ допускаетъ вполнъ сожительство братьевъ съ одной женой, и хотя подобнаго рода явленія и не часты, но равнодушное отношеніе къ нимъ якутовъ доказываетъ, что это считается вполнъ дозволеннымъ.

Наконецъ, свъдънія о поліандріи у волжскокамскихъ инородцевъ собраны г. Смирновымъ въ его извъстныхъ монографіяхъ. У вотяковъ г. Верещагинымъ было записано слъдующее преданіе въ Завьяловской волости (Сарапульск. у.). Русскій, по имени Завьяль, и вотяцкіе богатыри Кайванъ и Ондра-батырь жили вивств. Разъ Завьялъ ходилъ по берегу ръки и увидълъ на противоположной сторонъ женщину. По просьбъ богатырей женщина соглашается переправиться къ нимъ, и богатыри, послъ обсужденія вопроса, кому должна принадлежать женщина, ръшили, что она должна быть женой всемь троимъ. Аналогичныя преданія были записаны и въ другихъ мъстностяхъ обитанія вотяковъ. Далье въ свадебныхъ обычаяхъ вотяковъ сохранился слъдующій своеобразный обычай: "Когда повзжане, отправившіеся за невъстой, остаются ночевать въ домъ ея отца, старшій изъ нихъ спить на невъстиной кровати. Постель эта остается въ распоряжени поъзжанъ и тогда, когда невъста привезена въ домъ жениха: на ней спятъ младшіе поъзжане. Этотъ обычай можетъ быть объясненъ только какъ символизація права всъхъ мужчинъ семейной группы на вступающую въ нее женщину, т. е. института семейной поліандріи.

семейной поліандріи.
Поліандрія, которую у вотяковъ возможно возстановить только на основаніи преданій и свадебныхъ обычаевъ, можно встрътить еще въ дъйствительной жизни у родственныхъ имъ пермяковъ. Пермячки въ большинствъ случаевъ признаютъ родство и свойство препятствіями для вступленія въ бракъ. Одновременно съ этимъ взглядомъ на свойство, на вѣяннымъ плохо усвоеннымъ христіанствомъ, встрѣчаются, однако, случаи сожительства холостого брата съ женой старшаго; кромѣ того случаи, когда два брата живутъ въ внѣбрачныхъ отношеніяхъ съ двумя родными сестрами, не составляютъ, по словамъ г. Смирнова, рѣдкости. Равнодушное отношеніе къ этимъ явленіямъ со стороны пермяковъ служитъ доказательствомъ, что ни христіанство, ни русское вліяніе, которому въ значительной степени поддаются русьющие съ каждымъ годомъ все больше пермяки, не въ силахъ до настоящаго времени уничтожить воспоминанія о поліандріи, въ прежнее время

очевидно не представлявшей рѣдкости въ ихъ быть.

Воспоминанія о поліандріи сохранились у черемисъ прежде всего въ свадебныхъ обрядахъ, а именно въ обрядовой роли, которую играетъ т. н. кузу-вензэ т. е. "большой зять". Онъ пользуется всъми правами жениха и носить одно съ нимъ имя-"зять", причемъ приставка кучу- "большой" отмъчаетъ важное, первенствующее значение его роли. Онъ всюду во время церемоніала является впереди жениха, первый получаеть угощение, первый садится за столъ, вводитъ невъсту въ домъ и "засвидътельствовавши символически свои жениховскія права на нее, уступаеть ее настоящему жениху въ послъдній моменть брачнаго обряда". Въ роли кугу-венъ нельзя не видъть воспоминанія о поліандріи, когда невъста пріобраталась не для одного члена семьи, а для встхъ членовъ последней, причемъ права на невъсту опредълялись возрастомъ лицъ семейной группы. Описанный обрядъ черемисовъ находить себъ прекрасную иллюстрацію въ дъйствительной жизни черемисовъ, живущихъ въ более отдаленныхъ отъ культурныхъ центровъ мъстностяхъ, гдъ старые, традиціонные взгляды еще уцълъли; г. Еруслановъ сообщаеть, что среди уфимскихъчеремисовъ половое сожительство мужа съмладшими родственницами жены, и невъстки-съ младшими

родственниками мужа не считается предосудительнымъ. Считается также вполнъ дозволеннымъ, если невъстка обращается къ младшему деверю, съ названіемъ порыж-мари (т. е. задній, слъдующій мужъ), признавая его вторымъ, младшимъ мужемъ, или просто называя его порыж, выражая этимъ словомъ желаніе дать право на себя. Зять также можетъ называть младшую свояченницу пудо, указывая этимъ словомъ на свободу половаго общенія.

Естественно, что ярко выраженныхъ слъ-довъ поліандріи мы не въ правъ ожидать сре-ди славянскаго населенія Россіи. Миъніе, которое высказывалось въ русской этнографической литературъ, что свидътельствомъ существованія поліандріи въ древней Россіи служитъ постановление церковнаго Устава Ярослава, гласящее: "оже два брата будутъ съ единою женою, епископу 100 гривенъ, а женка въ домъ церковный", не кажется намъ убъдительнымъ. Приведенное постановленіе имъетъ въ виду преступление противъ нравственности; оно можетъ быть принимаемо лишь за мъру, направленную противъ проступка, который, хотя и могъ встръчаться, но уже считался и общественнымъ мнвніемъ за преступное дъяніе, такъ какъ доказательствъ противоположнаго взгляда на сожительство двухъ братьевъ съ одной женщиной въ древнемъ русскомъ обществъ мы не имъемъ. Тъмъ

большій интересъ представляють слѣды поліандріи, сохранившіеся въ свадебныхъ обрядахъ.  $\Gamma$ . Охримовичъ въ своемъ объясненіи малорусскихъ свадебныхъ обрядовъ и пъсенъ, сохраняющихъ слъды похищенія и покупки невъсты, совершенно справедливо замъчаетъ, что роль *дружки* (брата жениха и проводни-ка бояръ) указываетъ на слъды поліандріи: добываетъ невъсту, ведетъ борьбу съ ея бра-томъ и покупаетъ невъсту обыкновенно не женихъ, а дружка; кромъ того въ продолжение всего дня, въ который совершенъ обрядъ покупки невъсты, дружка водитъ послъднюю на хусткъ, привязанной къ ея рукамъ. Роль дружка въ этихъ обрядахъ соотвътствуетъ роли "большого зятя" у черемисъ Свадебныя пъсни Малороссіи сохранили, далъе, указанія на то, что невъста составляетъ общую собственность бояръ, пользующихся супружескими правами на нее. Какъ извъстно, бояре, поъзжане и проч. -- какъ-бы ни называлась свита жениха въ свадебныхъ обрядахъ, воспроизводящихъ похищение невъсты, -- замънили собой сочленовъ по группъ (родовой, семейной или территоріальной), помогавшихъ жениху произвести похищение или покупку невысты въ періодъ, когда бракъ путемъ похищенія или купли практиковался въ дъйствительности и не обратился еще въ символическій обрядъ.

Тъ-же причины, которыя привели къ возникновенію и поддержанію до сравнительно высокихъ ступеней культуры института поліандріи вызвали къ жизни и поддерживали долгое время обычаи левирата и нійоги. Подъ левиратомъ разумъется обычай, по которому вдова должна выходить замужъ за своего деверя т. е. за брата мужа. Развитіе религіозныхъ представленій приводить иногда къ тому, что ребенокъ, рожденный вдовою и деверемъ ея считается сыномъ умершаго (древніе евреи, индусы). Нійогой—называется обычай, по которому мужъ обыкновенно въ случаяхъ, если его бракъ бездътенъ-проституируетъ свою жену, причемъ дъти отъ этого сожительства считаются дътьми мужа и, во всякомъ случав, принадлежатъ последнему. Зародыши обоихъ обычаевъ мы встръчаемъ еще на низшихъ ступеняхъ культуры, при господствъ территоріальныхъ группъ: желаніе имъть дътей - характерная черта для дикаря; мотивами этого желанія оказываются на низшей стадіи развитія исключительно эгоистическія соображенія. Хотя діти юридически принадлежать территоріальной группъ, но фактически, вслъдствіе физическаго превосходства отца или обладающаго ихъ матерью мужчины-они зависять отъ него; девочекъ отецъ охотно вымъниваетъ на цънные для него предметы, а дъти мужскаго пола до достиженія ими совершеннольтія помогають отцу въ охотъ и рыбной ловлъ. Проституированіе жены съ цілью иміть дітей является вполнъ естественнымъ слъдствіемъ сознанія пользы, которую дети приносять своему отцу. Взглядъ на женщину, какъ на собственность, дълаетъ этотъ обычай вполнъ законнымъ. Естественно также, что при имущественной общности у низшихъ группъ, вдова, пріобрътенная однимъ изъ членовъ группы, становится собственностью группы: на нее имъетъ супружескія права любой изъ новъ класса, къ которому принадлежалъ ея мужъ. Съ развитіемъ родственныхъ отношеніи левирать ограничивается кругомъ ближайшихъ родственниковъ, какъ это имъетъ мъсто и въ поліандріи. Если вдова переходить часто къ младшему брату, то это слъдуетъ объяснить темъ, что при трудности добыванія себъ женъ, младшіе братья не успъвали обзавестись женами и имъ предоставлялось пользоваться вдовой умершаго брата, такъ какъ она была собственностью семейной родовой группы. Религіозный характеръ, освъщавиній въ лревности левиратъ у евреевъ, отъ которыхъ и самъ институтъ получилъ свое названіе, равно и у индусовъ, прикрѣпляется къ древнему обычаю лишь впослѣдствіи и не можетъ считаться общимъ для всъхъ народно-стей, у которыхъ встръчается левиратъ. Данныя этнографіи Россіи подтверждають вполнів высказанный взглядь.

Мы встръчаемся съ левиратомъ у бурятъ, Мы встръчаемся съ левиратомъ у бурятъ, гдъ онъ повидимому не лишенъ былъ и религіознаго характера, именно цъли, дать умершему потомка, который могъ-бы отправлять религіозный культъ, необходимый для загробнаго существованія предковъ. Вдова у бурятъ обязательно выходила замужъ за родныхъ мужа, братьевъ и даже, по словамъ г. Кроля, за отца его, особенно если у него не было другиха вътей. У киропазова правила, касаронияся гихъ дътей. У киргизовъ правила, касающіяся выхода замужъ вдовы, разработаны чрезвычайно детально. По общему правилу, вдова должна выходить замужъ безъ калыма за роднаго брата покойнаго или за ближайшаго родственника послъдняго (за исключениемъ отца). Впрочемъ, въ случаъ ея желанія оставаться вдовой, никто не принуждаетъ ее ко вторичному браку. Безразлично имъетъ-ли она дътей или нътъ, она въ большинствъ мъстностей, въ случаъ нежеланія вторичнаго брака, считается хозяйкой имущества покойнаго мужа. При развитіи у киргизовъ права первородства вполнъ естественно, что по смерти средняго брата его жена переходитъ къ старшему, а не къ младшему брату покойнаго, хотя обыкновенно вдовы, замѣчаетъ г. Гродековъ, у котораго мы заимствуемъ свѣдѣнія о левиратѣ у киргизовъ, предпочитая младшаго, заявля-

ють, что родительскія отношенія къ ней старшаго брата не могутъ быть измънены въ супружескія. Старшій брать иногда уступаетъ вдову младшему и получаетъ за это отъ послъдняго выкупъ. Иногда вдова выражаетъ желаніе выйти замужъ за сына старшаго брата, что встрвчаеть часто протесть со стороны младшихъ братьевъ покойнаго: они соглашаются уступить вдову племянникамъ подъ давленіемъ общественнаго мнізнія и за выкупъ. Такимъ образомъ среди киргизовъ мы видимъ комбинацію, при примъненіи левирата, свободы выбора со стороны вдовы и принципа первородства; фактъ, что вдова можетъ выйти замужъ за племянника покойнаго мужа, доказываетъ, что нормы киргизскаго обычнаго права отразили воспоминание періодъ, когда всъ ближайшіе родственники могли имъть право на вдову умершаго члена.

Левиратъ распространенъ и среди язычниковъ самовдовъ: обыкновенно братъ женится на вдовъ брата. "Отецъ также считаетъ себя обязаннымъ, особенно если онъ вдовецъ, жениться на вдовъ покойнаго своего сына, т. е. своей снохъ, и дълаетъ это тъмъ охотнъе, что за нее не нужно платить ея родителямъ, какъ это дълается при первомъ бракъ. Братъ покой наго также не платитъ за его жену, а напротивъ получаетъ ея приданое". Что разсчетъ де-

шеваго пріобрътенія себъ женъ лежитъ въ значительной степени въ основъ при примънении приведенныхъ обычаевъ сказывается у самоъдовъ съ полной наглядностью. Среди остяковъ левиратъ былъ отиъченъ Кастреномъ—свъдънія, впослѣдствіи подтвержденныя кн. Костровымъ. У гиляковъ левиратъ утратилъ свое значение въ томъ отношении, что при извъстныхъ случаяхъ сожительство со вдовой запрещается: жена умершаго гиляка, пишетъ г. Штернбергъ, переходитъ, по ръшенію рода, къ одному изъ руэровъ (братьевъ по классу) покойнаго, обыкновенно къ младшему; если она переходить къ рузру старше покойнаго, получившій вдову гилякъ обязанъ содержать ее, но не можетъ жить съ ней, какъ съ женой. Вдова гиляка, однако, никоимъ образомъ не можетъ переходить къ лицамъ восходящихъ и нисходящихъ линій родства съ покойнымъ. Такимъ образомъ, если примънение левирата у гиляковъ и терпитъ въ настоящее время нъкоторое ограничение, нормы обычнаго права гиляковъ, вытекающія изъ этого института, хранятъ въ себъ черты глубокой старины и первобытности: родъ опредъляетъ лицо, которое должно взять къ себъ жену; онъ вмъшивается въ отношенія ближайщихъ родственниковъ, что переноситъ насъ въ стадію господства группы надъ меньшими группами, входящими въ ея составъ. Правило, по

которому вдова не можетъ переходить ни къ восходящимъ, ни къ нисходящимъ родственникамъ умершаго, вытекаетъ изъ воспоминаній о дѣленіи гиляковъ на три класса по возрасту, когда вступать въ бракъ между собой могли только «братья» и «сестры», принадлежавшіе къ одному и тому-же классу, т. е. служитъ отголоскомъ организаціи, которую мы застаемъ на стадіи безпорядочнаго сожительства.

Еще въ XV в. итальянскій путешественникъ по Кавказу упоминаетъ о левиратъ у черкесовъ. Два въка спустя это извъстіе подтверждаетъ извъстный Адамъ Олеарій. Въ настоящее время еще у всъхъ черкесскихъ племенъ принято, «чтобы жены, оставшись вдовами, выходили вторымъ и третьимъ бракомъ въ замужество за родныхъ и двоюродныхъ братьевъ умершихъ своихъ мужей, ссли указанные родственники имъются и если они пожелаютъ жениться; если-же таковыхъ не окажется, то на вдову получаютъ право племянники и другіе родственники. Лишь за отсутствиемъ послъднихъ или при нежеланіи ихъ жениться, вдовъ дается право выхода замужъ за чужеродца, причемъ послъдній обязанъ выкупить ее у семьи и рода умершаго, т. е. внести за нее калымъ. У кабардинцевъ братъ можетъ взять въ жены вдову своего брата, но онъ долженъ внести за нее калымъ. У осетинъ левиратъ

имъетъ обязательный характеръ: «по смерти мужа, читаемъ мы въ сборникъ адата осетинъ, родной его брать должень жениться оставшейся вдовь, хотя-бы онъ и быль женать; впрочемъ болъе двухъ такихъ женъ имъть не позволяется. Если-же послъ покойнаго осталось нъсколько братьевъ и если каждый изъ нихъ желаетъ взять вдову, то споръ рышается собственнымъ ея выборомъ. У осетинъ Дигорскаго общества институтъ левирата распространяется и на случаи, если мужъ находится въ безвъстной отлучкъ. Если братъ не пожелаетъ жениться на женъ своего умершаго или пропавшаго безъ въсти брата, она имъетъ право удалиться къ своимъ родителямъ, но при этомъ обязана внести брату мужа выкупъ, именно пару быковъ.

Кромъ указанныхъ народностей, населяющихъ Россію, левиратъ отмъченъ и у тунгусовъ, чукчей, у астраханскихъ калмыковъ и др.

Въ большинствъ приведенныхъ примъровъ при примънении левирата отсутствуетъ религіозный элементъ; мы можемъ предполагать послъдній лишь въ тъхъ случаяхъ, когда женитьба на вдовъ является обязанностью родственниковъ умершаго. Почти всюду левиратъ выступаетъ скоръе, какъ право родственниковъ воспользоваться женщиной, тъмъ или инымъ путемъ введенной въ группу, которая

неохотно отпускаеть оть себя разъ пріобрътенную ею женщину. Этимъ, между прочимъ, объясняется, что напр., въ Дигорскомъ обществъ осетинъ мы встръчаемъ упомянутое правило, согласно которому вдова обязана, даже если ея деверь не хочетъ жениться на ней, внести ему выкупъ для полученія права вернуться въ родную ей группу.

Во многихъ мъстностяхъ, гдъ встръчается левирать, практикуется и отдача своей жены другому въ целяхъ иметь детей (нійога). Этоть обычай стоить вь такой тесной связи съ обычаемъ проституированья женъ, что не всегда возможно отделить одинъ отъ другого. Во всякомъ случав оба вытекаютъ изъ того-же взгляда на женщину, какъ на собственность мужчины, причемъ дъти всегда считаются принадлежащими мужу. Алеуты уступаютъ на время своихъ женъ другому, обычай, который можно встретить и у оседлыхъ коря. ковъ и тунгусовъ. Еще отъ конца XVIII в. есть свѣдѣнія, что якуты практиковали переуступку женъ. Объ обычав проституированія женъ у древнихъ черемисовъ говоритъ писатель XVII в. Петръ Петрей. Въ какихъ-бы цъляхъ не отдавалась въ указанныхъ примърахъ жена другому-дъти считаются принадлежащими мужу. Описанный обычай до настоящаго времени практикуется на Кавказъ: осетинъ неръдко ссужаетъ своихъ, если не главныхъ,

то второстепенныхъ или т. н. именныхъ женъ (номулусъ) съ твиъ, чтобы двти, прижитыя такимъ образомъ (т. н. кавдасарды) считались дътьми мужа и поступали въ семью послъдняго, увеличивая количество рабочихъ рукъ семейной группы. Въ Дигорскомъ обществъ осетинъ, среди нормъ обычнаго права, мы встръчаемъ слъдующее постановление: если кто либо имветь жену, которая не родить, то онъ беретъ другую съ уплатою калыма, а бездътную отдаетъ холостому мужчинъ, дъти отъ котораго однако принадлежатъ первому мужу, потому что онъ заплатилъ калымъ; холостойже не вправѣ называть этихъ дѣтей своими. Въ приведенномъ постановлении указывается, такимъ образомъ, и причина, почему дъти принадлежать не фактическому отцу, а собственнику женщины, именно купившему (внесшему за нее калымъ) мужчинъ. Въ виду того, что въ основь обычая проституированія жень съ цълью-ли имъть дътей (нійога) или изъ другихъ соображеній лежить взглядь на безправное положение приобрътенной женщины, не должно казаться удивительнымъ, что случаи примъненія его мы встрвчаемъ среди русскаго крестьянскаго населенія до настоящаго времени. Кистяковскій \*), напр., сообщаеть слѣдующее интересное прошеніе, поданное мировому

<sup>\*)</sup> Цит. по соч. Кулишера. Разводъ.

судь в одной изъюжно-русских в губерній: "Надъюсь на ваше великодушіе и благое начальническое распоряжение въ томъ, что не откажете моей чистосердечной просьбъ и не оставите безъ вниманія моего прошенія. Крестьянинъ селаЖ., Я.Д., въ прошломъ 1874 г. нянялъ меня къ своей женъ, дабы у нея было дитя, съ уплатою мнв 10 р. и такъ какъ въ настоящемъ 1875 г. родилось у его жены отъ меня дитя мужскаго пола, то я началъ требовать слъдуемыя отъ него 10 р., но Я. Д. началъ еще смъяться и ругать меня непристойными словами, а посему честь имью покорныйше просить вызвать въ камеру свою отвътчика Я. Д. и свидътелей, знающихъ по этому дълу... и не оставить ръшеніемъ о взысканіи слъдующихъ 10 р. "Кистяковскій, приводя это прошеніе, замѣчаетъ, что ему извѣстны еще два случая такого-же рода. Случай нійоги отмъченъ былъ, напр., и у малороссовъ Славяносербскаго у., когда сходъ присудилъ ребенка не отцу, а мужу проституируемой послъднимъ своему пріятелю женщины. Уступка жены на время другому, дъйствительно не съ цълью имъть дътей, а за деньги, встръчается среди старожиловъ Томской губ. и небезъизвъстна въ крестьянскомъ быть населенія Европейской Россіи.

На этой-же почвъ взгляда на женщину, какъ на объектъ собственности мужа или группы

его, развивается и снохачество и гостепрішиный тетеризмъ. Допускаемое народнымъ кодексомъ нравственности сожительство свекра съ женой сына (снохой), чрезвычайно распространено. Этотъ обычай, который у большинства народностей, гдв онъ встрвчается, считается не только дозволеннымъ, но и вполнв естественнымъ, стоитъ въ тъсной связи съ обыкно- веніемъ женить малолѣтнихъ сыновей на взрослыхъ дъвушкахъ. Характерной чертой его слѣдуетъ считать, что рожденные отъ сожительства свекра со снохой дѣти признаются дътьми мужа ея, внуками свекра. Среди осетинъ, напр., отецъ часто женитъ иногда своего 6-ти лѣтняго сына на взрослой дѣвушкѣ, живетъ съ ней, причемъ дѣти считаются дѣтьми малольтняго мужа. Среди многихъ другихъ инородцевъ Россіи (бурятовъ, якутовъ и пр.) господствуетъ или господствовалъ этотъ же обычай, въ настоящее время приходящій въ упадокъ, только благодаря тому, что браки малольтняго съ взрослой встрычають самое энергичное сопротивление со стороны духовенства. Въ Улейскомъ Въдомствъ, г. Кулалаковъ, одинъ изъ новъйшихъ изслъдователей быта бурятъ, (Изв. В. Сиб. Отд. И. Р. Г. О. XXVI № 4-5), видѣлъ, напр., однажды, какъ изъ лавки здоровая женщина, лѣтъ 20, выводила за руку мальчика, который сопротивлялся женщинь: изъ любопытства мальчикъ хотълъ остаться въ лавкъ. «Я былъ очень удивленъ, продолжаетъ г. Кулаковъ, узнавъ, что эта парочка — молодые, недавно отпраздновавшіе свадьбу супруги. И я повърилъ разсказамъ стариковъ, что прежде браки заключались еще болъе ненормальные, такъ что бывали случаи, что жены, отправляясь доить коровъ, на рукахъ носили своихъ мужей съ собою». Причину заключенія подобныхъ браковъ слъдуетъ видъть, по мнънію изслъдователя, въ желаніи бурятъ имъть работницу въ домъ.

По словамъ изследователя быта волжскокамскихъ финновъ И. Н. Смирнова, у вотяковъ еще въ прошломъ стольти быль распространенъ обычай женить сыновей еще въ дътскомъ возраств на взрослыхъ двищахъ. Духовное начальство запрещало эти браки, усматривая въ нихъ почву для разврата, но стойкость древняго обычая дала ему возможность сохраниться до нашихъ дней: и теперь еще встръчаются браки мальчиковъ со взрослыми дъвушками, но такъ какъ вънчаніе при такихъ условіяхъ невозможно, то вотяки обыкновенно справляють свадьбу, увозять невъсту въ домъ жениха-ребенка, а вънчаніе откладывають до момента достиженія малольтнимъ мужемъ брачнаго возраста. Результатомъэтого являлось незаконное сожитие свекра со снохой. Мордва сохранила массу преданій

пѣсень, рисующихъ аналогичный порядокъ вещей.

Въ мордовской пъснъ, напр., записанной въ Спасскомъ у. Тамбовской губ., выданная замужъ за малолътняго дъвушка уходитъ отъ мужа и намъревается его убить.

«Домой къ отцу она уходитъ, Домой къ отцу—ко матери, Родной матери она пенять, Родному отцу жаловаться: «О матушка родимая! Зачъмъ меня вы выдали—погубили, Вы выдали меня за молоденькаго, За молоденькаго—за небольшенькаго, За безсмысленнаго мальчишечку, Въ зыбкъ качается тъльце его, Грудь сосетъ ротикъ его. Съ краю уложу—боюсь уроню, Сзади уложу—боюсь задавлю.»

Пѣснь кончается убійствомъ женой малолѣтняго супруга (М. Е. Евсевеевъ: Мокшанскія пѣсни, № 4. Изв. Общ. Арх. Ист. и Этн. при Каз. Ун. XIII № 6).

Въ XVIII в. анормальные браки этого рода представляли еще широко-распространенный обычай. Въ указахъ Правительствующаго Сената, адресованныхъ духовенству Пензенской епархіи въ 50-хъ годахъ прошлаго въка, ука-

зывается, что мордва—новокрешены «малольтних» своих» сыновей льть 8, 10 и до 12 женять и беруть за них» дъвок» льть 20 и болье, съ которыми свекры впадають во многое кровосмышение».

Не умножая подобныхъ примъровъ изъ быта русскихъ инородцевъ, мы отмѣтимъ существованіе этого-же обычая въ нъкоторыхъ мъстностяхъ Россіи. Донскіе казаки, напр., практиковали и, до извъстной степени, практикують и теперь ранніе браки. «Женили льть 12, 14, 15, причемъ невъста была многими годами старше. Случалось, что жена коровъ доитъ разсказывають казаки, а ребенокъ-мужъ подлъ нея заснетъ. Подоитъ коровъ она, возьметъ его на руки, да и снесетъ его въ курень: въ одной рукъ у нея ведро съ молокомъ, а въ другой мужъ. А то бывало-ведетъ жена мужа за руку, а онъ бъжитъ за ней въ припрыжку... А когда мужъ выростеть, то жена уже старухой станетъ, тогда онъ живетъ либо съ невъсткой, либо съ сосъдкой. Сожитіе свекра со снохой распространено въ настоящее время, или было распространеннымъ въ недавнемъ прошломъ въ Воронежской, Курской, Тамбовской, Харьковской, Архангельской и др. губ., далье въ нъкоторыхъ мъстахъ Сибири, гдъ былъ даже случай публичнаго паказанія со стороны деревни снохи, не желавшей подчиниться требованіямъ свекра  $^{1}$ ).

Съ постепеннымъ вымираніемъ снохачества возникаетъ цълый рядъ обрядовъ, изъ которыхъ одни символически свидътельствують о правахь свекра на сноху, -- другіе направлены къ избъганію со стороны снохи свекра. Въ свадебномъ ритуалъ, напр., Архангельской губ., сохранился слъдующій обрядъ. При возвращении молодыхъ изъ церкви послъ вънчанія въ избу родителей новобрачнаго, отецъ нослъдняго старается поднять фату (платокъ), которымъ закрыта молодая; она не дается: ее хлопаютъ ковригой по лбу, объщаютъ денегъ и нарядовъ. Несмотря на это, она не соглашается поднять фату. «Ну вотъ-же, говоритъ свекръ, даю тебъ сына своего; послъ этого молодая открываеть фату. Аналогичные обряды можно встрътить и въ свадебномъ ритуалъ другихъ губерній. Они могуть быть объяснены только существовавшими въ прежнее время правами свекра на жену сына. Въ описанномъ обрядъ Архан-

<sup>1)</sup> По просьов свекра ее "вооружили метлой и повели по всему селу, заставляя мести подъ окнами каждаго дома, не исключая... и училища. Накоторыя матери выбъгали и просили предводителей этой процессіи избавить ихъ и датей отъ такого зралища, но это не машало имъ исполнить приговоръ волостваго суда въ точности—обойти все село". (Е. И. Якушкивъ. Обычное Право, II, 175).

гельской губ. символически представляется желаніе свекра обладать молодой, для чего употребляются и символическіе побои (хлопанье по лбу) и символическій подкупъ: свекръ послѣ борьбы уступаетъ молодую женщину своему сыну.

У якутовъ въ старину сноха пряталась въ теченіе семи літь оть свекра и другихь родственниковъ мужа; и свекръ и девери въ свою очередь также старались не встръчаться съ невъсткой: при встръчь послъдняя закрывала лицо; сноха иногда умирала раньше, чъмъ свекръ успъвалъ увидъть ея лицо, тогда только свекръ приходилъ взглянуть на нее, чтобы узнать: "какова была моего сына жена? хороша ли, красива-ли"? Въ настоящее время снохи у якутовъ избъгаютъ показывать свекрамъ обнаженное тъло, особенно ноги и непокрытые волосы; въ свою очередь обычай запрещаеть и свекру показывать невъсткъ обнаженное тъло выше локтя и ступни. Что эти обычаи не являются результатомъ скромности, доказывается тымь, что даже молодыя якутки, по словамъ г. Сфрошевскаго, постоянно сучатъ нитки на обнаженныхъ колъняхъ, ничуть не стъсняясь присутствиемъ постороннихъ мужчинъ и не смущаются, если посторонній увидить ихъ, обнаженными до пояса. Здъсь очевидно мы имъемъ дъло съ «половой предосторожностью въ отношении къ свекру,

которая могла возникнуть, какъ реакція противъ существованія формы сожительства свекра съ женой сына. Аналогичные обычаи существують у массы другихъ народностей, и фактъ, что запреты преимущественно касаются свекра, можетъ быть удовлетворительно объясненъ солько господствовавшимъ нъкогда снахачествомъ 1).

У киргизовъ, напр., хорошая невъстка скрывается всю жизнь отъ свекра и всъхъ восходящихъ родственниковъ его; въ нъкоторыхъ мъстностяхъ молодая жена не показывается старшимъ родственникамъ мужа до 3-го кольна, вплоть до появленія на свътъ перваго ребенка. Подобныя-же запрещенія мы встръчаемъ и у остяковъ, у качинскихъ татаръ и другихъ инородцевъ Россіи: всюду они выступаютъ съ поразительнымъ сходствомъ и, очевидно, всюду имъютъ одинъ и тотъ-же источникъ возникновенія.

Въ настоящее время народная нравственность весьма часто осуждаетъ снохачество: вотяки и мордва относятся къ нему неодобрительно; то-же слъдуетъ сказать и о многихъ мъстностяхъ Великоруссіи, но одновременно съ этимъ не слъдуетъ забывать, что древній

<sup>1)</sup> Въ случаяхъ, когда подобные обычаи распрострапякотся и на деверей, въ нихъ следуетъ видеть реакцію противъ поліандріи.

обычай вымираетъ лишь медленно, что, напр., въ Донской Области на него продолжаютъ еще смотръть снисходительно, а въ Сибири иногда население деревни принимаетъ даже сторону свекра.

Характерной чертой снохачества следуеть считать прежде всего, что оно развивается на почвъ обычая женить малольтнихъ на взрослыхъ; другой характерной чертой его можно считать, что сожительство съ молодой разрѣшается только одному изъ членовъ семьи, именно свекру. Этой второй чертой оно отличается отъ поліандріи, при которой женщина принадлежитъ группъ мужчинъ; при снохачествъ она принадлежитъ фактически одному мужчинъ, такъ какъ мужъ ея еще не способенъ по малольтству къ исполненію супружескихъ обязанностей. Отъ нійоги-снохачество отличается тъмъ, что въ то время, какъ нійога имъетъ главной цълью полученіе потомства и къ ней прибъгаетъ самъ мужъ, при снохачествъ сказывается лишь стремленіе обладать женщиной со стороны наиболве силь. наго человъка въ семьъ, воспользоваться слабостью мужа, не могущаго воспрепятствовать желанію отца. Эти черты ръщительно препятствують считать снохачество вырождающейся формой поліандріи или ставить ее въ связь съ нійогой. Общее между тремя обычаями только то, что они всв появляются на

основъ взгляда на женщину, какъ на существо безправное, которымъ можно располагать ad libitum—взгляда, общаго всъмъ некультурнымъ народамъ.

Въ русской этнографической литературъ высказывался взглядъ, что когда снохачество. т. е. сожительство отца мужа съ женой последняго, начинаетъ въ народномъ понятіи принимать характерь злоупотребленія, тогда отець, желающій пользоваться женой сына и въ то-же время опасающійся столкновенія съ послъднимъ, для достиженія своихъ желаній прибъгаетъ обыкновенно къ ранней женитьбъ сына, чтобы жить, такимъ образомъ, безъ всякаго препятствія со снохой. Мы не думаемъ, что этими соображеніями могъ быть объясненъ широко распространенный обычай женитьбы малольтнихъ на взрослыхъ дъвушкахъ. Въ дъйствительности происходитъ какъ разъ наоборотъ: женитьба малольтняго приводитъ къ снохачеству. Стремленіе-же женить малолътняго на взрослой въ достаточной степени объясняется экономическими причинами: необходимостью для группы имъть работницъ и возможность получать ихъ наиболве удобнымъ способомъ посредствомъ браковъ, заставляетъ группу женить и малольтнихъ членовъ своихъ. Что при такихъ условіяхъ фактически женою пользуется наиболъе сильный человъкъ-отецъ-объясняется ролью, которую

онъ играетъ въ группѣ и той властью, которой онъ облеченъ въ силу хотя-бы простаго физическаго превосходства.

Для снохачества требуется, чтобы группа сложилась уже въ родственную организацію съ болье или менье полновластнымъ владыкой, и чтобы экономическіе интересы спеціализировались въ предвлахъ небольшихъ родственныхъ группъ; это является въ свою очередь результатомъ продолжительнаго развитія группы, вслъдствіе чего снохачество слъдуетъ считать явленіемъ позднимъ, но развившимся и поддерживаемымъ въ жизни, благодаря древнему взгляду на женщину, какъ на существо безправное.

Широко распространенный у массы некультурныхъ народностей гостепримный гетеризмъ, т. е. обычай отдавать гостю свою жену, иногда и дочь, для сожительства на время пребыванія гостя въ домѣ, встрѣчается и въ Россіи. Онъ былъ отмѣченъ, напр., у коряковъ и у чукчей, причемъ у послѣднихъ онъ принималъ весьма широкіе размѣры: среди чукчей разрѣшалось лицу, возвратившемуся изъ дальняго пути, пользоваться всѣми женщинами юрты: обрадованные возвращеніемъ своего соплеменника чукчи широко предлагали своихъ женъ на выборъ путнику. Гостепріимный гетеризмъ практиковался и у алеутовъ и у тунгусовъ,

Путешественники XVI—XVII вв. встрътили

гостепріимный гетеризмъ среди лопарей: о немъ упоминаетъ еще Герберштейнъ, свидътельство котораго можеть быть отнесено, какъ къ скандинавскимъ такъ и къ русскимъ лопарямъ: "купцовъ и чужеземныхъ гостей, пишетъ онъ, лопари, уходя изъ дома, оставляють съ супругой. Когда они возвращаются и находять, что супруга ихъ вследствіе сношенія съ гостемъ довольна и болье весела, чъмъ обыкновенно, они даютъ ему подарокъ, если-же нътъ-изгоняютъ его съ позоромъч. Реньяръ, бывшій среди лопарей въ 1681 г., разсказываетъ про одного француза, который на предложение лопаря остаться послъ пиршества съ его женой отвъчаль отказомъ: обиженный лопарь схватиль француза и свою жену, бросиль ихъ на постель, пишетъ Реньяръ, вышелъ изъ комнаты и заперъ дверь, упрашивая француза,... чтобы тотъ обошелся съ его женой, какъ онъ обощелся-бы съ нею самъ.

У вотяковь, въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ, встрѣчается до настоящаго времени обычай, заставляющій хозяина предоставлять дорогому гостю свою жену или дочь.

Обычай гостепримнаго гетеризма, по словамь г. Гродекова, существуеть и у киргизовь, хотя и негласно. Въ одномъ изъ выпусковъ матеріаловъ для статистики Туркестанскаго края быль упомянуть обычай, по

которому гость до трехъ разъ кладетъ руку на грудь спящей дѣвицы, и если она не оттолкнетъ ее, —это означаетъ ея согласіе.

Якуты сохранили воспоминаніе пріимномъ гетеризмв, между **прочимъ** следующемъ эпизоде въ сказке "Ураныканъстарикъ": одно изъ лицъ, фигурирующихъ въ сказкъ, прибрелъ въ "стоящую серебряную юрту", въ которой на передней кровати сидить дъвица. Послъ жирнаго угощенія настало время спать. "Куда вы кладете спать вашихъ гостей?" спрашиваетъ гость. "Если не брезгуешь, ложись со мной .... Эпизодъ чрезвычайно характерный, замізчаеть по этому поводу г. В. С. Е., сообщающій приведенный разсказъ-уже по формъ вопроса: не «куда меня положите спать?» а куда вы гостей кладете, т е по заведенному обычаю. И если по обычаю гостей кладуть спать съ хозяйскими дочерьми, то нътъ сомнънія, что мы имъемъ дъло съ указаніемъ на гостепріимный гетеризмъ. Этотъ-же обычай сохранился и на Кавказъ. Въ нъкоторыхъ осетинскихъ сказаніяхъ о нартахъ (богатыряхъ) говорится о гостепріимномъ гетеризмъ: напр., въ одномъ сказаній о нарть Урызмагь, разсказывается, что мужъ уступаетъ свою жену-гостю-кунаку. Путешественники начала текущаго стольтія нашли еще жизненные сльды гостепріимнаго гетеризма у осетинъ. Въ XVIII в.

онъ встрвчался среди кабардинцевъ, причемъ гостю предлагалась часто не жена, а дочь хозяина; сказанія кабардинцевъ сообщають случаи дозволеннаго сожитія гостя съ женой хозяина. Слъды древняго порядка вещей были найдены въ отношеніи къ гостепріимному гетеризму и въ современномъ быть горцевъ.

горцевъ.

При постепенномъ вымираніи древнихъ нормъ права, примѣненіе гостепріимнаго гетеризма постепенно ограничивается и иногда переходитъ въ простое требованіе этикета. Мы уже видѣли, что у киргизовъ требуется согласіе дѣвушки для его примѣненія. Далѣе въ бо-хъ годахъ текущаго столѣтія среди нѣкоторыхъ горцевъ Кавказа существовалъ обычай, по которому дочь хозяина должна была спать въ одной комнатѣ съ гостемъ, причемъ послѣдній однако долженъ былъ охранять цѣломудріе дѣвушки.

чемъ послѣдній однако долженъ былъ охранять цѣломудріе дѣвушки.

Случаи гостепріимнаго гетеризма среди русскихъ крестьянъ отмѣчены западными путешественниками XVII в. Къ числу воспоминаній объ этомъ обычаѣ слѣдуетъ, повидимому, отнести и обычай, практиковавшійся до послѣдняго времени въ Енисейской губ., покрайней мѣрѣ въ нѣкоторыхъ мѣстахъ, гдѣ въ случаѣ пріѣзда купцовъ въ деревню, на обязанности хозяина, у котораго купецъ остановился, лежитъ доставленіе дѣвушекъ: на

ръкъ Муръ прівзжему купцу обыкновенно отдается дочь хозяина 1). Воспоминаніе о гостепріимномъ гетеризмъ сохранили, наконець, и русскія народныя сказки. Такъ, напр., въ одной изъ сказокъ, записанныхъ въ Тамбовской губ, (Аванасьевъ, II, № 104) герой сказки во время своей богатырской поъздки прівзжаетъ къ дому, хозяйка котораго "бабавдова", радушно принимаетъ и угощаетъ его: когда молодецъ—царскій сынъ хочетъ лечь спать, хозяйка говоритъ ему: "не честь молодцу, не хвала удальцу ложиться одному! лягъ съ моею дочкою, прекрасною Дунею" и т. п.

Источникъ гостепріимнаго гетеризма слъдуетъ искать во взглядѣ на женщину, какъ на объектъ собственности: хозяинъ, предлагая свою жену или дочь, дѣлаетъ гостю, такъ сказать, наиболѣе дорогой подарокъ. Вслѣдствіе этого вполнѣ понятно, что отказъ гостя вызываетъ обиду со стороны хозяина, который видитъ въ отказѣ пренебреженіе.

Гостепріимный гетеризмъ появляется на низшихъ культурныхъ ступеняхъ, при отсутствіи прочныхъ брачныхъ узъ, при неопре-

<sup>1)</sup> Этотъ обычай отмиченъ въ твхъ мистностяхъ Енисейской губ., гдв вообще отношенія между молодежью отличаются свободой и гдв винобрачные ссюзы нисколько по безчестять ни дввушки, ни ен семьи.

дъленности представленій о кровномъ родствъ. Но возникнувъ въ періодъ безпорядочнаго сожительства на почвъ равнодушнаго отношенія мужчинъ къ дозволенному сожительству женщины съ другимъ, поддерживаемый взглядомъ на женщину,—онъ долго продолжаетъ встръчаться именно оттого, что взглядъ на женщину, какъ на объектъ собственности, переживаетъ многія стадіи развитія человъческихъ обществъ.

Различные фазисы развитія семейно-родового устройства оставили, какъ мы видъли, ясные слъды въ современномъ бытъ разно-племеннаго населенія Россіи: они сохранились то въ качествъ жизненныхъ еще институтовъ, то въ качествъ многочисленныхъ переживаній въ обширной сферъ обряда и права. Первоначальное дъленіе группы по возрасту входящихъ въ составъ ея лицъперіодъ отсутствія представленія о родствъоставилъ воспоминанія въ родственной номенклатуръ нъкоторыхъ народностей; весьма жизненны оказались слъды обычаевъ и институтовъ, возникшихъ на почвъ безпорядочнаго сожительства, развивавшихся въ зависимости отъ приниженнаго положенія женщины; многочисленны и слѣды періода, когда счетъ родства велся по женской линіи, еще многочисленнѣе и жизненнѣе слѣды эпохи родовой-агнатической организаціи и, наконецъ, большой семейной общины, которая въ настоящее время находится въ періодъ разложенія путемъ дифференціаціи изъ нея индивидуальной семьи, какъ юридической и хозяйственной единицы.

Новъйшія изследованія однако доказали, что даже на низшей ступени человъческаго развитія, мы не можемъ найти слѣды порядка, когда всв женщины группы были женами всъхъ мужчинъ, входящихъ въ нее, что не можеть быть рачи о коммунальномъ, групповомъ бракъ. Еще Спенсеромъ было отмъчено, что первобытная группа дълилась на индивидуальные союзы лицъ разнаго пола-положеніе, которое въ новъйшее время было развито трудами Штарке, Вестермарка, Гросса и др. Новышие изслыдователи приходили даже къ выводу, что эмбріономъ человъческаго развитія слідуеть считать семью, понимая подъ послъдней не семью въ нашемъ смыслъ слова, а въ чисто зоологическомъ. Въ виду неудобствъ, вытекающихъ изъ наименования "семьей" неустойчивыхъ союзовъ дикарей, мы предпочитаемъ въ дальнайшемъ изложении называть ихъ условнымъ терминомъ "индувидуальныхъ союзовъ".

Въ "введеніи" нами было уже указано, что основатели науки о семьъ и ихъ многочисленные послъдователи, оттъняя значеніе

групповой организаціи, сравнительно мало обращали вниманіе на индивидуальные союзы и что новъйшіе критики, наоборотъ—отмъчая индивидуальные союзы, вдаются въ противоположную крайность: забывають значеніе первобытныхъ группъ. Намъ предстоитъ въ заключение намътить, въ общихъ чертахъ, въ какомъ отношени стоятъ индивидуальные союзы, изъ которыхъ впоследствій развивается индивидуальная семья, къ группъ, сначала территоріальной, а затімь родственной. Ни Спенсеръ, высказавшійся вполнѣ опредѣленно противъ существованія когда нибудь стадіи групповаго, коммунальнаго брака, ни другіе изслѣдователи, стоявшіе на его точкѣ зрвнія, не отрицають, что условія жизни первобытной группы заставляютъ расходиться членовъ ея: естественно, что каждый мужчина въ этихъ случаяхъ уводитъ съ собою и свою жену, т. е. женщину, которой онъ въ данный моментъ обладаетъ: женщина слишкомъ важна для него, какъ рабочая сила для перенесенія тяжестей, для собиранія растительной пищи и проч., чтобы мужчина оставляль ее при скитаніяхъ. Женщина идеть за мужчиной въ сопровожденіи своихъ, рожденныхъ отъ него, или другихъ мужчинъ, дѣтей. Это естественно еще не доказываетъ, чтобы въ этихъ случаяхъ мы имѣли передъ собою семью. Маленькія хозяйственныя группы находятся въ твсномъ общении другъ съ другомъ и даже сходятся весьма часто; разъединение ихъ объясняется только временными, исключительными условіями: отсутствіемъ достаточной для группы пищи, способомъ производства охоты на нѣкоторыхъ представителей мѣстной фауны и пр. Такимъ образомъ отошедшая отъ своей группы чета не живетъ изолированно: при первой возможности она возвращается подъ вліяніемъ соображеній о безопасности, экономическихъ условій и пр. снова къ своимъ товарищамъ по группъ, съ которыми она стоить въ тѣснъйшей экономической и личной связи

Не сдерживаемый требованіемъ продолжительности сожительства, индивидуальный союзъ можетъ быть прекращенъ во всякое время и отъ его прекращенія не рождается никакихъ обязательствъ ни для мужчины, ни для женщины въ отношеніи къ дътямъ. Эти послъднія принадлежатъ территоріальной группъ, какъ отецъ и мать ихъ. Къ тому-же всякая женщина легко находитъ себъ новаго мужа, къ которому переходятъ и дъти, такъ какъ на низшей стадіи развитія нътъ ни старыхъдъвицъ, ни брошенныхъ женъ, ни вдовъ. Чъмъ ниже уровень культуры, чъмъ дальше мы будемъ спускаться къ территоріальной группъ, тъмъ менъе окажется роль индивида, тъмъ болье онъ слитъ съ группой, тъмъ больше его лич-

ность исчезаеть въ групповой организаціи. Почти полное отсутстве индивидуальной собственности, граничащее подчасъ съ коммунизмомъ, не допускаетъ существованія и ненарушимаго права собственности на жену и дътей, если обладатель ихъ не можетъ отстоять свои права силой: группа допускаетъ ицдивидуальные союзы, не вмешивается въ нихъ только настолько, насколько это не идетъ въ ущербъ ея интересамъ; въ противоположномъ случав она отнимаетъ женщину у своего сочлена. Поэтому-то группа вполнъ равнодушно относится и къ разрыву индивидуальныхъ союзовъ, такъ какъ женщина и дътибудущая сила группы — все равно принадлежать ей. Съ другой стороны власть группы надъ индивидомъ находитъ себъ выраженіе, когда тяжелыя экономическія условія, въ которыя часто бываетъ поставлена группа при необезпеченности питанія, заставляють ее прибъгать къ дътоубійству или къ умерщвленію неспособныхъ къ труду стариковъ; равнодушное отношеніе дикаря къ смерти, надъ которой онъ никогда не задумывается, заставляетъ группу равнодушно относиться къ убійству малольтнихъ и стариковъ со стороны отдъльныхъ лицъ, заставляетъ спокойно подчиняться и отца въ случаяхъ, когда группа считаетъ необходимымъ избавиться отъ лишнихъ членовъ, которые, ничего не внося для благосостоянія группы, требують себѣ пропитанія. Индивидуальные союзы на низшей стадли развитія совершенно исчезають въ группъ, которая представляеть въ отношении къ нимъ высшую общественную и хозяйственную организацію. Въ индивидуальныхъ союзахъ отсутствуеть правовой элементь, необходимый для признанія существованія семьи: индивидуальные союзы не имъють имущества, отличнаго отъ группы, если не считать оружія, украшеній и т. п., которыя составляють, однако, собственность не индивидуальнаго союза, а собственность отдъльных влицъ, входящихъ въ него. Индивидуальное обладаніе этими предметами отстаивается силой, но еще въ большей степени гарантируется легкостью ихъ получения или изготовления и, главнымъ образомъ, ихъ безполезностью для группы какъ цълаго. Группа является самостоятельнымъ лицомъ, собственницею территоріи и получаемой на послъдней добычи; она уступаетъ отдъльнымъ лицамъ лишь то, что не играетъ важной роли для ея существованія. Но въ извъстныхъ случаяхъ она имъетъ право присвоить себѣ даже добычу — отъ охоты или рыбной ловли, хотя бы эта добыча была результатомъ дъятельности лишь одного изъея членовъ.

Въ существенныхъ чертахъ мы встрътимъ тъ же отношенія и среди высшихъ организа-

цій. Въ имущественномъ отношеніи мы увидимъ то же безправіе меньшихъ аггрегацій— индивидуальныхъ союзовъ — въ отношеніи къ большей аггрегаціи — родственной группѣ: и здѣсь проведенъ послѣдовательно принципъ, согласно которому индивидуальная собственность разрѣшается группой отдѣльнымъ членамъ ея лишь въ той мѣрѣ, посколько это возможно для веденія успѣшно борьбы за существованіе со стороны группы противъ другихъ однородныхъ съ ней. Въ имущественномъ отношеніи индивидуальные союзы исчезаютъ въ группѣ родственной, покрывающей ихъ. Съ развитіемъ представленій о родствѣ, отчасти съ ростомъ этическихъ понятій народности, отчасти вслѣдствіе причинъ экономическихъ, индивидуальные союзы дѣлаются боческихъ, индивидуальные союзы дълаются болье продолжительными; тъмъ не менъе они не сразу диференцируются въ семью. Безразлично, живетъ-ли народность въ стадіи материнскаго рода или она выработала агнатическую родовую организацію, ин ливидуальный союзъ сливается съ ней. Фактическое обладаніе женщиной допускается и здѣсь одному мужчинъ, но юридически женщина, какимъ-бы способомъ она ни была введена въ родственную группу, принадлежитъ послъдней: ея трудъ, имущество, личность, ея дъти—находятся въ рукахъ группы. Лишь съ развитіемъ религіозныхъ представленій и права, съ уси-

леніемъ индивидуализма и улучшеніемъ экономическаго благосостоянія появляются першаги по пути освобожденія женщины отъ власти группы и сосредоточія этой власти исключительно въ рукахъ мужа. Связанная съ личностью мужа тъмъ или инымъ обрядомъ, имъющимъ религіозное или правовое значеніе, женщина считается лично зависимой только отъ мужа или, по крайней мѣрѣ, въ большей степени отъ него, чемъ отъ группы. Прежде исключительно фактическія отношенія между мужемъ и женой постепенно переходять въ юридическія и индивидуальный союзь лиць разнаго пола, поглощаемый группой, выдъляется изъ нея, сначала, впрочемъ, только въ сферв личныхъ отношеній, и переходитъ въ индивидуальную семью.

Общность экономическихъ, хозяйственныхъ интересовъ еще долго продолжаетъ соединять семью съ группой: освобожденіе личности предшествуетъ освобожденію хозяйственному. Улучшеніе экономическаго благосостоянія позволяетъ развиваться и индивидуальной собственности; это въ свою очередь даетъ толчекъ къ появленію права наслѣдованія отъ родителей къ дѣтямъ, — порядокъ, который лишь медленно, съ значительными ограниченіями, постепенно вытѣсняетъ право наслѣдованія родичей, роль которыхъ вообще все болье отходитъ на второй планъ. Экономическая

разобщенность, утрата общности въ хозяйственныхъ интересахъ, въ связи съ развитемъ индивидуализма, ослабляетъ связь между семейной общиной и большей родственной группой и, большая семья, такъ сказать, начинаетъ стоять къ входящей въ составъ ея индивидуальной семь въ томъ же отношении, какъ и родовая организація стояла въ отношеніи къ семейнымъ общинамъ. Въ этихъ послъднихъ индивидуальная семья формируется окончательно: лично свободная, она постепенно сосредоточиваетъ и извъстную индивидуальную собственность, принадлежащую исключительно ей и къ пользованію которой семейная община прибъгаетъ лишь въ случаяхъ крайности, подъ вліяніемъ неожиданныхъ тяжелыхъ экономическихъ условій; такимъ образомъ въ зачатив появляется хозяйственная разобщенность между отдельными индивидуальными семьями, входящими въ составъ семейной общины. Улучшеніе же экономическаго благосостоянія вивств съ усиленіемъ общественной безопасности и развитіемъ индивидуализма постепенно подтачиваетъ узы, связующія семейную общину въ единую цъльную, родственно-хозяйственную организацію, такъ что, когда послъдняя распадается, это распадение застаетъ индивидуальныя семьи уже сложившимися въ единицы, которыя держатся только необходимостью вести общее хозяйство.

Индивидуальная семья постепенно сменяеть такимъ образомъ большую семью. Процессъ этотъ совершается лишь крайне медленно и у разныхъ народовъ происходитъ не съ одинаковой быстротой. Въ то время какъ многія народности давно уже развили индивидуальную семью, въ качествъ самостоятельной хозяйственной единицы, другія еще еле начинають этоть путь. Насколько медленно совершается диференціація индивидуальной, т. н. «малой», семьи изъ «большой» можно наглядно видъть въ Россіи, гдъ этотъ процессъ, начавшійся уже давно, еще не завершился и въ настоящее время.

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

| ·                                                   | Стр.   |
|-----------------------------------------------------|--------|
| Введеніе                                            | 1-18   |
| І. Семья и агнатическій родъ. "Вольшая семья"       |        |
| у русскихъ крестьянъ и инородцевъ. Характер-        |        |
| ныя черты родового устройства. Следы родового       |        |
| устройства въ современномъ бытъ русскихъ            |        |
| инородцевъ: 1) въ върованіяхъ (вотяки, кавказ-      |        |
| скія народности, остяки, киргизы); 2) въ сферъ      |        |
| права (кавказскія народности, киргизы, калмы-       |        |
| ки, якуты, гиляки). Слъды родового строя въ         |        |
| быть южныхъ славянъ. Упадокъ родового строя.        |        |
| Выдъленіе семейныхъ общинъ изъ родовой              |        |
| организаціи                                         | 19-84  |
| II. Организацін, предшествующія агнатическому роду: |        |
| 1) Материнскій родъ и матріархатъ. Следы су-        |        |
| ществованія обычая гести счеть родства по жен-      |        |
| ской линіи у финскихъ народностей, среди на-        |        |
| селенія Кавказа, у тюрковъ и у русскихъкресть-      |        |
| янъ. Причины развитія счега родства по женской      |        |
| линіи въ материнскій родъ, какъ самостоятель-       |        |
| ную организацію и причины, приводящія къ            |        |
| матріархату. Замъна материнскаго рода отцо-         |        |
| вскимъ. 2) Безпорядочное сожительство и слъды       |        |
| его у русскихъ крестьянъ и инородцевъ. Обы-         |        |
| чаи, возникающіе на почвъ нерегулированности        |        |
| отвощеній между полами и обусловливающіеся          |        |
| привиженнымъ положеніемъ женщины (религіоз-         |        |
| ный гетеризмъ, поліандрія, левиратъ, нійога, сно-   |        |
| м семья                                             | 85—178 |
| W CEMES                                             |        |

