

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

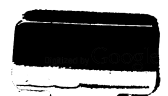
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

14 to 1

Library of the

University of Wisconsin





## RITOPIA

# РЕЛИГІЙ



Digitized by Google

Z Tetorina Religii ... 3

NCTOPIA

# РЕЛИГІЙ

И

ТАЙНЫХЪ РЕЛИГІОЗНЫХЪ ОБЩЕСТВЪ

и пародныхъ обычаевъ

### древняго и новаго міра

ДРЕВНІЙ МІРЪ

йытки смот

греція и римъ

ЧАСТЬ ПЕРВАЯ

САНКТПЕТЕРВУРГЪ
Въ Типографіи М. Хана, Болотная, № 5
1871

#### грешія и римъ

#### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

Вступленіе.—Источники мивологических сказаній.—Космогоніи: Орфея, Геріода и Овидія Назона.—Начало вселенной.—Династіи Титановг.— Гея и Атисг.—Праздники.—Разряды жрецовг.

Каталогъ ученыхъ трудовъ, монографій, дисертацій, критическихъ изследованій и т. п., посвященныхъ греческо-римской миеологія, могъ бы составить несколько объемистыхъ томовъ, на составленіе которыхъ потребовались бы многіе годы. При всемъ томъ, последнее слово о греческой миеологіи еще не сказано и множество новыхъ сочиненій, касательно этого предмета, ежегодно выходящихъ на разныхъ языкахъ, доказываютъ, что предметъ этотъ не утрачиваетъ и еще не скоро утратить своего интереса въ глазахъ ученаго міра и любознательныхъ читателей.

Изъ иножества натеріаловъ, собранныхъ для составленія гречесво-римской инеологіи, вниманіе наше особенно привлекло на себя общирное сочиненіе абата Ванье, изданное въ свёть вторымъ изданіемъ въ 1748 году (1). Люди, незнакомые съ достоинствами этого труда, въ свое время надълавшаго много шуму въ ученомъ

<sup>(1)</sup> Abbe Banier La: Mythologie et les fables expliquées par l'histoire Paris 1748, VIII, volumes in 12°.

мірѣ, могутъ обвинить насъ въ пристрастіи къ старинѣ, но обвиненіе это было бы неосновательно. Руководясь старинными авторами, мы не теряли изъ виду и новѣйшихъ; сочиненіе Банье не иѣшало намъ справляться съ превосходными сочиненіями Крейцера, Дюпюн и другихъ. Во вторыхъ скажемъ въ свое оправданіе, что давность сочиненія не всегда порука за его негодность, особенно сочиненія историческаго. Трудъ абата Банье зачѣчателенъ въ томъ отношеніи, что авторъ къ каждому мису присоединяетъ изслѣдованія объ истинномъ историческомъ событіи, послужившемъ ему основою. Каждая басня, по мнѣнію абата Банье—истинное происшествіе, прикрашенное вымыслами и мишурою чудеснаго. Задавшись этой мыслію, ученый указываетъ на источники происхожденія мисовъ, подтверждая свои указанія весьма остроумными прииѣрами. Источники эти слѣдующіе:

- 1) Врожеденная человьку страсть ко преувеличению и ко чудесному. Повъствуя о подвигахъ своихъ предковъ, древніе приписывали ихъ явному содъйствію боговъ и, тавимъ образомъ, думая предать героямъ болье значенія, умаляли достоинство ихъ подвиговъ. Такъ Персей убиваетъ сонную Медузу, освобождаетъ Андромеду, будучи снабженъ врыльями Мервурія. Беллерофонъ побъждаетъ Химеру при содъйствіи Пегаса; Ахилесъ неуязвимъ, потому что доспъхи его выкованы Вулканомъ и т. д.
- 2) Отсутствие грамотности, вслёдствие котораго древние довольствовались устными преданіями. Пов'єствуя о подвигахъ одного героя, разскащики приплетали къ нивъ собственные вымыслы. Чёмъ разскащикъ былъ краснорфчивфе, тёмъ сомнительнфе была правдивость его пов'єствованій.
- 3) Излишнія пожвалы усопшиму. Дюди издревле нивли обывновеніе ягать на мертвыхь—преувеличивая ихъ заслуги или уналая недостатки. Въ случайномъ событіемъ, панегиристы видъли явное проявленіе участія боговъ въ судьов героя.
- 4) Разсказы путешественниковъ. Путешественники и зайзжіе издалека купцы были также ревностными распространителями въ древнемъ міръ всякихъ басенъ и небылицъ. Отсюда,

изъ этого источника, проистекли разсказы о поляхъ елисейскихъ, о странахъ населенныхъ чудовищами, о гигантахъ, пигмеяхъ и т. п.

- 5) Уподобленія повтическія, понятыя буквально. Читайте Иліаду, Одиссею и Эненду переводя алегоріи на общепонятный язывъ, и герои этихъ поомъ явятся передъ глазами вашими обывновенными смертными. Въ Одиссев (1) (прсне XVI), чтобы сказать что Улиссъ, ради благоразумія инкогнито посетиль Алкиная — Гомеръ говоритъ, что сго "привела Минерва, одъвъ облаковъ. Подражая греческому поэту, Виргилій въ своей Энендъ заставляетъ Венеру привести въ Энею Дидону. Изобиліе и пріятность плодовъ страны Лотофаговъ задерживають тамъ спутниковъ Улисса, и поэтъ говоритъ, что "плоды этой страны инрть свойство заставлять забывать объ отечествъ (Одиссея вн. VII). При дворъ Цирцеи путники предаются распутству: "чародійна превратила ихъ въ поросять; бури пресліндують Улисса: "гивъ Нептуна за сына своего Полифема." Море разрушило ствии, возведенныя грекамя во время осады Трои: "ихъ опрокинулъ Нептунъ своимъ трезубцемъ" (Иліада II, IX).
- 6) Сходство имень героевъ. Вследствие этого, въ греческой мнеологии встречаются герои, которымъ приписываются подвиги одного и того же лица или наоборотъ—одинъ герой—которому приписываются подвиги несколькихъ лицъ. Меркуріевъ, Юпитеровъ и Геркулесовъ было несколько; въ древней Греціи эти имена давались царямъ точно также какъ имена Фараоновъ въ Египтъ, Цезарей въ Римъ.
- 7) Ограниченность познаній во естественных в наукахо. Олицетворяя боговъ въ свётилахъ небесныхъ, жрецы, а

<sup>(1)</sup> Въ дюбопытной книгъ Guérin du Rocher: Histoire véritable des temps fabuleux, мы нашли слъдующую замътку о названія Одиссен, такъ именуемой вслъдствіе ошноки переписчиковъ. Настоящее ния ея Улиссея, такъ какъ она посвящена странствованіямъ Улисса; но переписчики, вмъсто греческаго U поставили O, а вмъсто A - A и такимъ образомъ исказили названіе поэмы. На сколько правъ авторъ—предоставляемъ судить самимъ читателямъ.



- за ними и весь народъ, объясняли астрономическія явленія баснями. Во время ущерба луны говорили, что Діана нисходить на вемлю къ Эндиміону. Впослёдствін о затибніяхъ луны сложили сказку, будто ихъ производять оссалійскія вёдьмы своими чарами. Такимъ образомъ, вся видимая природа со всёми ся явленіями, была олицетворена и раздёлена на безчисленное иножество божествъ. Громы и молніи названы были орудіями Юпитера, солнечные лучи—стрёлами Аполлона, ночныя росы—нимфами Діаны; радуга Изидою; вётры—Вореемъ, Аквилономъ, Зефиромъ и т. д.
- 8) Первое ознакомленіе людей св искуствами. Основатели первых государствъ, просвётители народа греческаго, ознакомившіе ихъ съ земледёліемъ, кузнечнымъ мастерствомъ, строительнымъ искуствомъ и т. д. всё безъ изъятья были причислены къ богамъ.
- 9) Превратно истолкованныя библейскія сказанія. Въ минологіи встръчаются разсказы очевидно замиствованныя изъ библів. Два старинные автора Лаво (Lavaux) и Фурмонъ (Fourmont) написали по этому поводу весьма любопытныя дисертаціи. Весьма возможно, что нъкоторыя сказанія библейскія, перенначенныя и измѣненныя, были приняты греками, но не всё же. Нельзя, напримѣръ, не найдти разительнаго сходства между исторіей Агамемнона и Ифигеніи, съ исторіей Ісефая и его дочери Ифіанассы; между Девкаліономъ и Ноемъ. Къ сожалѣнію нѣкоторые изъ старинныхъ писателей (преимущественно ісзуиты) старались и всю мнеологію объяснить книгами писанія и при этомъ, разумѣется, не могли избѣжать грубѣйшихъ натяжекъ.
- 10) Незнаніе греками иностранных языков тодинь изъ богатьйшихъ источниковь басень и висологическихъ сказаній. Египетскіе и финикійскіе выходцы были основателями гражданскаго быта Греціи. Ни египетскій, ни финикійскій языкъ не быль извістень ен жителянь. По финикійски, напримітрь, альфа или ильфа означаєть быка и корабль. Изъ разсказа о похищеніи Европы и прійздів ен на островь Крить на корабль, греки сложили басню о похищеніи Европы Юпитеромъ примяршимь на себя видь, быка. Финикіяне именовались гевейцами или хи-

вейцами оть слова: жива-эмвя. Греки, по стариннымъ скаваніямъ о Кадив, въ которыхъ слово хива было соединено съ его именемъ, сочинили будто онъ былъ превращенъ въ змъя. Отъ слова сиръ, пъніе, произошло имя сирень, пъвицъ чарующихъ своими пъснями; Эоль--по финивійски значить въторъ; изъ этого слова у грековъ явилось собственное имя бога вътревъ. Откуда произошла басия о говорящемъ корабле Аргонавтовъ, у котораго руль быль вырублень изъ дуба священной рощи Додона, гдв находилось прорицалище? Изъ финивійскаго синонишческаго слова, означающаго — разговоръ и управление корабленъ. *Кастала*, по еврейски значить—шумъ или журчаніе; отсюдя произошло имя источника Кастальского; Гиппокрена или Гиппиграна, изъ слова въ слово: брызжущій изъ земли ключъ... Основываясь на этомъ имени, что сочинили греви? Назхаша по финикійски: сторожъ и драконъ. Греки въ каждомъ расказъ, заимствованномъ у финикіянъ, переділяли перваго во втораго.

Буквально переводя собственныя имена съ иностранных языковъ на свой отечественный, греки точно также сочинили множество сказовъ и басенъ. Наставника дътей Аханаса звали Кріост, что означаетъ: овечье руно. Отсюда произопла басня о волотомъ рунв. Ликаонз-имя собственное (подобно русской фамилін Волковъ) послужило темою для басни о превращеніи этого царя въ волка. Про персидскаго Кира греки расказывали будто онъ былъ вскориленъ собакою: эта сказка произошла отъ собственнаго имени его кормилицы, Спако, означающаю собаку на мидійскомъ языкв. О крамв дельфійскомъ говорили будто опъ выльшлень изъ воску... откуда могло произойти это сказаніс? Отъ имени архитектора Птераса (воскъ). Волчитали въ древнемъ Лаціумъ называли женщинъ дурнаго поведенія; одна изъ таковыхъ вскормила Ромула и Рена- и римляне върили, что основатели ихъ царства были действительно вскорилены вол-THEORE.

11) Незнание географіи сосвідних странь. Воязнь пускаться въ дальнія страны породила множество расказовъ о странахъ, погруженныхъ въ ввиный сумракъ, о чудовищахъ поглощающихъ пловцесъ; наконецъ объ адъ и о тартаръ со всёми ихъ ужасами.

Орфей и Гезіодя въ Греціи,— Овидій Назона въ Рим'в были первыми сочинителями космогоній этихъ народовъ древности. Въ поздивищія времена противниками осогонія явились философы разныхъ сектъ, пов'єствовавшіе о происхожденіи міра совстиъ инос. О философскихъ сектахъ мы поговоримъ своевременно, теперь же сд'ялаемъ б'яглый обзоръ космогоній трехъ вышеупомянутыхъ авторовъ.

— Всего прежде (говорить  $Op \phi e \tilde{u}$ ) быль сотворень эсирь — жилище боговь (свётиль небесныхь) окруженный хаосомь; послёдній, вь свою очередь, быль окружень тьчою или ночью. Затёмъ явился свёть, потомъ образовалось первобытное яйцо, изъ котораго произошли всё живыя существа.

По словать  $\Gamma esioda$ , прежде всего быль хаось, изъ котораго произошла земля, потомъ любовь — божество могущественнъйшее и всетворящее. Каждая изъ этихъ трехъ силъ произвела сонмы боговъ, богинь солъйствовавшихъ дальнъйшему образованию вселенной.

Овидій, руководясь древними греческими сказаніями, говоритъ, что до образованія моря, земли и небесной тверди, вся вселенная представляла одно нестройное цёлое называвшееся хаосомъ. Солнце тогда еще не свътило и луна еще не измъняла своихъ фазисовъ, и земля не висъла въ воздушномъ пространствъ. Море было безбрежно; вода, воздухъ и земля были сившаны; водъ не доставало текучести, свъту не доставало воздуху... Холодъ боролся съ тепломъ, сухость съ влагою, тяжелыя тела нагнетали на легвія... Богъ, или природа, прекратилъ (или прекратила) эту борьбу стихій, отділивъ небо оть земли, землю оть воды, эопръ отъ воздуха. Каждой стихіи Богъ определиль свое мъсто: огонь, легчайшая изъ нихъ, занялъ область высшую; воздухъ — ниже, за нимъ — земля, за нею — вода. Послѣ этого перваго разделенія Богь окружиль поверхность земля и по лицу ея розлиль моря. Онъ дозволиль вътрамь волновать водную поверхность не дозволяя, однако же, волнамъ выходить изъ начертанныхъ имъ границъ. Послъ того Вогъ создалъ ручьи, пруды, озера и ръки... одълъ травою поля, деревьями — лъса; воздвигъ горы и сравнялъ долины..."

Затыть Овидій говорить о созданіи пяти поясовь земли, о созданіи свытиль, животныхъ и человыка. Воздухь или эфирь онь называеть жилищемъ боговъ. Отсутствіе религіознаго характера въ его космогоніи весьма понятно. Онь жиль черезъ восемь соть слишкомъ лыть послы Гезіода, когда взглядь людей на мірозданіе и на самое божество изивнился и значительно просвытлыль близясь къ правды. Римъ, заимствуя у Греціи ея мифологію вътеченіе многихъ выковъ своего бытія, переиначиль многія сказанія и обогатиль свою мифологію новыми божествами и героями. Вънашемъ труды мы соединяємь обы мифологіи, какъ для удобства читателя, такъ равно и для возможнаго сжатія рамокъ нашего обзора, который даже и при этой предосторожности будеть весьма объемисть.

Теперь приступинъ въ дальнейшему повествованию.

Изъ мрака, въ который въ началь бытія была погружена вся вселенная, Демогоргоно или духъ земли извлекъ стихіи. Изъ мрака же (Ахлисо у грековъ, Калиго у римлянъ) родился Хаосо. Одновременно съ никъ явились: Эрево, Тартаро и Ночь (по мивнію нъкоторыхъ—Земля), а по слованъ Гезіода Эревъ, Тартаръ и Любовь.

Дътьми Демогоргона были: Солнце, Раздоръ, Панъ, Парки Ниво (убъяденіе). Дътын Хаоса: Эревя и Ночь: дътьин. Ночи: Немезида (ищеніе), Фортуна (счастіе) — иять Нужды; Геспериды, Сны, Несогласія, Судьда, Смерть, Момуст, Обмант или Плутия и Парки. Ночь отъ сожительства съ Эревонъ родила: День или Свъта, Эвира, Харона, Эпафа, Эпиффона, Соревнование в Состраданів. Отъ сочетанія Эвира съ Днемъ родились: Овласса или Өетида супруга Понта или Океана, отъ вотораго имъла: Форкиса, Өаумаса, Эвривію, Кето и Землю. Отъ соединенія Ночи съ Хаосомъ родился слібпой, но всемогущій Роко (Эимармене грековъ, Фатумъ-ринлянъ) и Эвитерна или Впиность. Каллироя, дочь Океана вишла за Фанеса, перваго царя Фригін и нивла отъ него сыновей: Акмона, Котиса и Кара. Авнонъ быль отцовъ Урана и Титеи; Котисъ-Атиса и Азіви, а Варъ — Кріава, Алаванда и Гидви.

Изъ этого легіона первозданных боговъ и богинь греки признали покровителями своими — Урана (небо) и сестру его Титею (землю), названную также Гэ, Геею, Геридою и Апією. Дѣтьми этой первой пары боговъ были: Океанъ, Хронъ; четыре титана: Кеосъ, Кріосъ, Гиперіонъ и Япитъ и шесть сестеръ: Өіа и Ріа (Цибелла), Өемида и Миемозина; Фебел и Өемида.

За титанами слёдовали циклопы: Бронта, Стеропа, Аргета или Гарпета; и гекатонхиры (сторукіе); Коттуса, Бріарей и Гигеса. Эти послёдніе Титаны были до того чудовищно безобразны, что Уранъ низвергь ихъ въ тартаръ или въ преисподнюю. Въ отищеніе за дётоубійство Земля поручила сыну своему Хрону взять острую косу и отсёчь Урану его части. Отъ крови его брызнувшей на землю родились: Эримиса, гиганты, меліи и Афродита. Покинувъ изуродованнаго супруга, земля вошла въ связь съ Понтомъ (моремъ) и родила отъ него: Нерея, Өаумата, Форкита и дочерей: Кето и Эвривію.

Хронз и Рея были родителями дочерей: Гестіи (Весты), Даматеры (Цереры), Геры (Юновы) и сыновей: Гадеса (Плутона), Посидона (Нептуна) и Зевса (Юпитера). Цетьми Овеана и Фебен родились: Латона (Луна) Астарія; отъ Кеюса и Фебен родились: Латона (Луна) Астарія; отъ Кріоса и Эвривін—Астрея, Паллада и Парсеть; отъ Гиперіона и Рен: Геліосъ (солице), Селена (луна), Эосъ (заря); отъ Япита и Климены: Атласъ, Менецій и Прометей. Фаркитъ и Кето были родителями Горгонъ и Грей...

Такова безконечная генеалогія древивних боговъ Грецій, поклоненіе которымъ можно назвать первымъ періодомъ исторій религіи этой страны. Первыя миноологическія сказанія начинаются съ Гей или Цибеллы, поклоненіе которой изъ Фригій перешло въ Грецію около 1580 года до Р. Х. Ей приписывали изобрътеніе музыкальныхъ орудій, медицины и искуства ветеринарнаго. Странствуя по вселенной, Цибелла встрътила молодаго Атиса, влюбилась въ него и склонила на преступную связь. О происхожденіи его существуютъ слъдующія сказанія:

- Однажды Юпитеръ былъ возмущенъ страстнымъ сновидъ-

ніемъ, вещественное последствіе вотораго пало на землю и произвело двухнолое существо Адагоя или Агдистиду. Боги, испуганные рожденіемъ чудовища, освопили его. Изъ врови Адагоя выросло миндальное дерево, прельстившее своими плодами нимфу Сангариду, которая сорвавъ ихъ съ вътки положила въ собъ за пазуху... Отъ этого прикосновенія она сділалась берененною и родила Атиса, воспитаннаго пастухами. Этотъ врасавецъ плъниль дочь царя Перинопта и въ тоже время свою мать-не Сангариду, но оперированную богами Агдистиду... Сведенный съ ума ласками своей матери, Атисъ оскопился и его мать вымолила у Юпитера, чтобы всв части его тела были одарены свойствомъ нетавнія. По другинь сказаніямь онь изуродоваль себя самь избівгая ласокъ Цибеллы; по третьинъ — изъ любви и ней и переодътий въ женское платье скитался по земяв, новсемвстно воздвигая богинъ алтари и обучая людей служенію Цибелль. Въ намять Атиса были въ глубочайшей древности установлены праздники Дендрофоріи или праздники сосень, начинавшіеся въ Грецін 21 марта и продолжавшіеся три дня. Подъ сосною Атись уврывался отъ преследованій Цибеллы и потому въ первый день праздниковъ передъ входомъ въ храмъ богини сажали сосну. Жрецы, въ воспоминание операции Атиса, делали нарезы на коре дерева. Второй день посвящался оплавиванію страдальца, а на третій (гиларіи: день ликованія) радовались возвращенію въ нему производительной способности. Какой же алегорическій симслъ въ миоъ объ Атисъ и Цибеллъ? Онъ и она -- солнце и земля. Первое, лишаясь осенью своей силы, какъ бы воскресаеть весною... Очевидно, что Атисъ грековъ тотъ же Адонисъ сабистовъ Малой Asin.

Праздники Цибеллы назывались Цибелеями или Цибебеями, а жрецы ен Корибантами. Праздники оповенія въ Ришь 
(Мезалезіи) состояли въ погруженіи идола богини въ воды Ально. 
Впоследствін въ этинъ праздниванъ присоединили Тавроболіи 
или Кріоболіи принесеніе въ жортву бывовъ и барановъ. При 
этонъ ворибанты становились въ ровъ, на краю котораго резались жертвы: кровь последнихъ орошала жрецовъ съ головы до 
ногъ. Во Фригіи, въ теченіе несколькихъ вековъ, Цибеллу изоб-

ражаль четырехь угольный вамень (вениль), подобный присланному въ Римъ Атталомъ, царемъ пессинонтскимъ въ 297 г. до Р. Х. При доставкъ этого кумира въ Римъ, корабль сълъ на ивль при устьи реки Ально, съ которой быль сдвинуть весталкою Клавдією Квинтою, не задолго передъ тінь заподозрінною въ нарушения даннаго ею объта цъломудрия. Подвигомъ своинъ весталва довазала неосновательность обидныхъ подозрвній. Впоследствін, виесто грубаго камня, богиню Цибеллу изображали въ видъ беременной женщины въ дубовомъ вънкъ, сидищею на колесницъ, везоной двуня львами и держащей въ рукъ ключъ. Ей были посвящены: бувъ, сосна, дубъ; изъ животныхъ: свинья, быкъ. воза, угорь и зивя. Въ Рянв быль хранъ Опертума, въ которомъ въ честь богини совершались особия таниства исключительно жрицами. Жрецы Цибелли: галлы и корибанты, были скопцы и составляли особенную ворпорацію, о которой необходино поговорить ивсколько подробиве.

#### глава вторая.

Галлы и корибанты. — Секта скитальцевъ. — Рея или Рейя. — Ея дъти. — Куреты и Дактили. — Веста. — Весталки. — Ихъ права и преимущества. — Праздники Весты. — Сатурнъ въ Италіи. — Янусъ. — Его храмъ. — Дъти Сатурна. — Горы. — Кентавръ Хиронъ. — Его ученики. — Сатурналіи и матроналіи.

Въ первыя времена обожанія Цибеллы въ Греціи, галлы и корибанты пользовались большимъ могуществомъ и почетомъ, но впоследствіи презренные и отверженные обравовали особую секту, управлявшуюся собственными уставами. Въ эпоху мидійскихъ войнъ, галлы распространились по всей Греціи, а отсюда по Италіи. Они скитались изъ одной деревни въ другую, возя за собою пожитки на ослахъ, одевались пестро, причудливо, пели и плясали подъ ввуки бубенъ и собирали съ зрителей доброхотныя подавнія, которыми и питались. Хотя, по правиламъ секты, галлы непремънно должны были быть скопцами, однако же въ числъ ихъ было очень много и не таковыхъ, предававшихся отчаянному распутству. Впрочемъ, эти древніе бъгуны (даже и тъ, которые были оскоплены) не отличались строгостью правилъ и вслъдствіе органическаго изуродованія, лишенные возможности предаваться одному пороку, они вознаграждали себя другимъ — пьянствомъ. Наконецъ самое свое вия корибантовъ они замънили именами: агидіевъ, агиртовъ и метрагиртовъ или скитальцевъ Матери. Эту касту можно назвать древнъйшимъ, если не первымъ, тайнымъ обществомъ, родоначальникомъ всъхъ послъдующихъ. Признавая единственнымъ своняъ божествомъ землю или Цибеллу, корибанты въ лицъ богини боготворили природу и не признавали иныхъ — кромъ ея, законовъ.

Рея или Рейя была вторымъ воплощеніемъ той же Цибелию, подъ этимъ именемъ обожаемой на островѣ Критѣ. Ее олицетворяли въ видѣ дряхлой старухи и называли прародительницею боговъ. Изъ Фригіи поклоненіе Реѣ перешло въ Самоеравію, затѣмъ на Киклады и на Спорады. Въ 207 г. до Р. Х. служеніе ей было введено и въ Римѣ. Такимъ образомъ одновременю, одному и тому же божеству только подъ разными именами ноклонялись во Фригіи и на островѣ Критѣ; затѣмъ въ понятіяхъ древнихъ—Цибелла супруга Урана и Рея—супруга Сатурна слились въ одно лице.

Отъ Хрона или Сатурна, Рея родила: Плутона, Нептуна, Юпитера, Юнону, Веста и Цереру. Титаны уступили Хрону владычество надъ землею съ тъмъ условіемъ, чтобы онъ убивалъ дътей своихъ мужескаго пола и Хронъ, соблюдая условіе, съъдалъ новорожденныхъ, не только мальчиковъ, но и дъвочекъ (алегорическій смыслъ: люди, дъти времени, имъ же и пожираются).

Вудучи беременна въ седьмой разъ (Юпитеромъ) Рев, желая спасти будущаго ребенка, по разръшении своемъ и по сокрытии младенца, принесла Хрону камень, завернутый въ пеленки, и онъ тотчасъ же его проглотилъ, но почувствовавъ на желудкъ необыкновенную тяжесть выпилъ рвотнаго приготовленнаго ему Мити-дою... Вслъдствие дъйствия лекарства онъ извергъ изъ себя со рвотою всъхъ дътей прежде инъ проглоченныхъ, а съ ними и

вамень, которымъ его угостила супруга. По другому варіант у Рея, супруга не Хрона, но солнца, имъла съ первымъ преступную связь, послъ воторой Хронъ объявилъ ей, что она ни въ одинъ изъ мъсяцевъ года не разръшится отъ бремени. Къ счастію для Реи, она встрѣтила Меркурія, который вызвался выручить ее изъ интереснаго, но весьма непріятнаго положенія. Онъ предложилъ Лунѣ партію въ кости со ставкою на конъ семьдесять второй доли каждаго дня года. Счастье нли плутня были на сторонѣ Меркурія, но онъ выигралъ и изъ ставки образовалъ пять прибавочныхъ дней, въ теченіе которыхъ Рея родила пять египетскихъ божествъ: Изиду, Озириса, Горуэриса, Нефтеиду и Тифона. Это сказаніе основано на явленій астрономическомъ и ничто иное какъ алегорическій разсказъ о преобразованіи календаря.

Жрецы Реи назывались куретами. При служеніи ей они плясали побрявивая оружіемъ и металлическими головными украшеніями; на Крить и въ Троадь ихъ называли дактилями, въ память жителей горы Иды, которымъ Рея довърила воспитаніе Юпитера. Изъ храмовъ посвященныхъ Рев, особенно славился въ древней Греціи храмъ Мессеніи.

Третьимъ божествомъ, которое сившивали съ Цибеллою и Реею, была Веста, богиня внутренняго огня земли. Овидій разскавываетъ о ней, будто Цибелла или Рея родила Весту до брака. На свадебномъ пиру ея матери съ Хрономъ, всъ гости подвыпили и задремали, кромъ Пріапа — бога чувственныхъ вождѣленій. Пользуясь сумракомъ и дремотою боговъ, Пріапъ приблизился въ Вестъ съ дурными намъреніями, но она громкимъ крикомъ разбудила всъхъ боговъ и соблазнитель обратился въ бъгство.

У римлянъ служеніе Весть было введено Нумою Помпиліема (714—670 г. до Р. Х.). Въ храмахъ ен на алтаряхъ горъль неугасимий огонь, надзоръ надъ которымъ былъ довъренъ весталокъ при храмъ полагалось четыре, но при Сервіи Тулліи (578—534 г. до Р. Х.) число ихъ было увеличено до шести. За нарушеніе объта цъломудрія, весталку зарывали живую въ землю на полянъ, называемой полемъ убійства (сатрия sceleratus).

Объть весталки быль для нея обязателень на тридцать лъть; п) прошествін этого срока жриць предоставлялось на выборъ пдти замуже или доживать свой вёкъ въ особонъ доме при храме, называвшенся Atrium Vestae. На мфсто увольняемой весталки верховный жрепъ выбиралъ новую изъ среды двадцати дъвицъ шестнадцати лътъ и знатнъйшихъ фамилій. Въ вознагражденіе за почальное одиночество весталвань въ древнень Ринв были предоставлены почетныя права: вздить на волесницахъ, занимать первыя мъста въ циркахъ и изрекать прощеніе приговореннымъ къ смерти. Въ циркахъ, при битвахъ гладіаторовъ, въ случав если одному удавалось побороть другаго, побъдитель обращался въ трибунь, на которой возсъдали весталки, ожидая ихъ приказаній: если онв поднимали вверхъ указательные пальцы правыхъ рукъэто означало помилованіе, опустивъ большіе пальцы внизъ — онъ изрекали побъяденному гладіатору спортный приговоръ. Къ стыду весталовъ - онъ бывали щедръе на послъднее.

И такъ Веста была богинею огня и цёломудрія, покровительницею дёвственниць. Жертвы ей приносимыя назывались эстіеями. Около 9 іюня праздновались Весталіи, во время которыхъ жители пировали за столами, накрытыми на улицахъ; особенное участіе въ весталіяхъ принимали мельники и хлібонеки. Они передавали муку и печение хлібом весталкамъ для приношенія богинів. Вь майскія иды быль еще праздникъ—аргеи, при которомъ весталки бросали въ Тибръ тростниковыя мужскія фигуры. Въ глубочайшей древности вийсто куколь, во время аргей топили живыхъ мужчить, преимущественно иноземцевъ. Впрочемъ о весталкахъ и ихъ участіи въ празднествахъ древняго Рима, впослійдствій мы поговоримъ подробніве; теперь же окончимъ обзоръ группы первыхъ, старшихъ боговъ, разсказомъ о Хронів или Сатурнів.

Извергнувъ изъ своего ненасытнаго желудка *Юпитера*, *Нептуна* и *Плутона*, родитель ихъ подвергся нападенію Титановъ, которые заточили его въ подземную темницу, въ которой онъ пробылъ болье года. Сыновья освободили его и опять вручили ему управленіе вселенной. Неблагодарный старикъ опасаясь, чтобы Юпитеръ не отнялъ у него престола, началъ его преслъдовать, и Юпитеръ, выведенный изъ терпінія, низвергъ его съ погорія релогій. Т. V.

Digitized by Google

неба на землю. Сатурнъ упалъ на участовъ, называемый Италіею, гдъ былъ радушно принятъ царенъ Лаціуна — Янусома, предложившимъ Сатурну быть его соправителемъ. Сатурнъ научилъ жителей Лаціума земледівлію, даль имъ мудрые законы; при немъ процебтали миръ, блаженство и повсемъстное довольство и въвъ . его владычества названъ быль золотыма впкома. Чтобы достойно вознаградить Януса за его гостепрівиство, Сатурнъ одарилъ его способностью знать прошедщее и будущее. Благодаря этому дару, Янусъ впоследствін времени быль удостоень божескихъ почестей. Его изображали въ видъ двулицаго старика съ илючемъ въ превой рукъ и жезломъ въ лъвой, или же съ дощечвами съ цифрово 300 на одной, и 65 на другой, для означенія чисель дней года, которымь онь завіздуеть. Янусу быль посващенъ январь мъсяцъ. Царь римскій Ромуль (753 г. до Р. Х.) и Тацій — сабинскій, заключивь мирь, постромии въ честь Януса храмъ съ двънадцатью алтарями, по числу двънадцати мъсяцевъ. Открытый во время войны онъ зацирался при ея окон-TARIE.

Во время пребыванія своего на землів. Сатурнъ женился на Энторіи, натери Януса, и нивль связь съ Эвонимою, которая родила ему Пароко и Фурій. Отецъ Сатурна, Уранъ, инъ изуродованный, послаль къ нему на землю Гору (часъ) съ тремя сестрами, затвиъ, чтобы онъ обольстивъ Сатурна умертвили его. Однако же горы вивсто того, влюбились сами въ Сатурна и стали съ нимъ неразлучни. Здёсь алегорическій симслъ таковъ: время измъряется часами; годъ своими временами, т. е. весною, лътомъ, осенью и зимою. Четыре горы — четыре поры дня и четыре времени года. Ayксо (цвъточный ростовъ),  $\Theta a$ ало (цвътовъ распустившійся) и Карпо (плодъ) одицетворяли въ древней Грецін весну, лъто и осень; старшая сестра  $\Gamma \delta pa$  олицетворяла зиму. Римляне посвятили четыре времени года: Меркурію, Аполлону, Бахусу и Геркулесу. На островъ Критъ имена горъ были другія: Дико-правосудіе, Ирена-согласіе, гармонія и Эвномія или Эвриномія — хорошій законъ. Впоследствін греки вийсто дійленія дня на четыре поры, т. е. утро, полдень, вечеръ и ночь, разділими его на десять частей ими горь, слідующимь образомь:

1) Авге—разсвёть; 2) Анатоле—восходь солнца; 3) Музіа или Музеа—чась ученія; 4) Гимназія—чась упражненій тёлесныхь; 5) Нимфе—чась купанья; 6) Меземерія—полдень; 7) Спонде— чась вовлінній; 8) Лите—чась политвь; 9) Акте—объденный чась; 10) Дазись— закать солнца. Четыре послёденіе часа изображались буквами: 9 (7), 7 (8), 5 (9) и і (10); слово Эцсі, образуеное ихъ сочетаніемь, означаеть: предавайся удовольствію... Такъ затёйлива и остроумна женская сипволистика!

Въ древнихъ Асинахъ въ честь горъ былъ праздникъ гореи; въ Аргосъ былъ храмъ имъ посвященный.

Сатурнъ однажды встретиль Филиру или Наиду одну изъ овеанидъ, высовую стройную врасавицу и прельстился ею. Принявъ видъ коня онъ погнался за Наидою и настигнувъ ее въ прибережныхъ тростинкахъ, почти силою добился взаниности... Рея застала влюбленныхъ: Сатурнъ ускакалъ, а Наида удалилась въ горы Оессалін, и здёсь въ пещерё родила сына Дилопса, болье извъстнаго нодъ именемъ Кентавра Хирона. Новорожденный оказался чудовищемъ и состояль изъ сибси двухъ туловищъ, лошадинаго и человеческаго. Горесть оксаниды, его матери, не знала границъ и боги, тронутые ся бъдствіями, превратили Наиду въ лицу. Сынъ ея, войдя въ возрастъ, посвятилъ себя изучению астрономін и медицины. Пещера, въ которой онъ жиль, у подножін горы Пеліона, сдёлалась первынь разсадникомъ наукъ и полезныхъ знаній. Учениками Хирона были: Ахиллест, Альфіорий, Антилохій, Бахуст, Геркулест, Діомидт, Эней, Эскулапъ, Ипполитъ, Кефалъ, Касторъ и Поллуксъ, Махаонь, Меленіонь, Мелеагрь, Менесвей, Несторь, Паламидт, Пелей, Подалирт, Теламонт, Тезей и VAUCCE.

Отъ нимфы Харикло у Хирона была дочь, прорицательница Окироя и отъ него же пошло племя кентавровъ истребленныхъ Геркулесомъ. Преследуемые имъ кентавры бежали въ Малею, гле жилъ Хиронъ. Ученикъ его, Геркулесъ, поражая кентавровъ отравленными стрелами, нечаянно попалъ въ Хирона и н тря на все свои старанія не могь спасти его отъ смер



теръ помъстиль Хирона между звъздами, гдъ кентавръ образоваль созвъздіе Стрпльца.

Кромъ Хирона у Сатурна было еще нъсколько побочныхъ дътей: Пикуст, царь латинскій, мужъ Цирцеи, превращенный послѣ смерти въ дятла (Picus viridis); дочери: Фтонія, Лихорадка (намевъ на ея періодическія появленія), Правда- мять правосудія и доброд'втели. Греки, подобно восточнымъ народамъ д'аля бытіе міра на четыре въка, золотой, серебряный, мізный и жельзный, называли первый въкомъ Сатурна или Астреи, предполагая что въ его царствование эта дочь неба нисходила на землю для дарованія людямъ счастія и благополучія. Изображе нія Сатурна въ видъ крылатаго старика вооруженнаго косою и песочными часами извъстны каждому, иногда у ногъ его изображали крокодила, символъ алчности всепожирающаго времени. Въ Греціи, за исключеніемъ Өессаліи, Сатурна особенно не уважали; въ этой странв его чествовали праздниками петорій, послужившими образцомъ для римскихъ сатурналій. Въ Римъ ихъ праздновали впервые въ 596 г. до Р. Х. и съ этого времени сатурналін совершались ежегодно. Начинаясь 17 декабря они продолжались три дня, а при императорахъ Калигулъ и Клавдін-пять. Впоследствін сатурналін были увеличены еще двуня днями сигилларіями, во время которыхъ взрослые дарили другъ другу и детямъ куколокъ. Въ воспоминаніе о золотомъ векь, въ которомъ свобода и равенство владычествовали на вемлъ, во время празднованія сатурналій въ Рим'в, старшіе и начальствовавшіе слагали свою власть надъ младшими и надъ подчиненными, господа прислуживали рабанъ разръшая инъ говорить все что у нихъ на умъ, и прощая имъ всъ ихъ провинности. При цезаряхъ, сатурналін отличались крайней разнузданностью и безстыдными выходками, точно также какъ и матроналіи (праздникъ женщинъ), которыя праздновались перваго марта. Жрецы Сатурна (базиліи) ходили ст непокрытыми головами въ знакъ того, что отъ времени нътъ ничего сокровеннаго... Таковы были древивний боги Греціи и Рина, служеніе которымъ было впоследствін вытёснено поклопеніемъ божествань новынь, длинная династія которыхъ начинается съ воцареніемъ Юпитера.

#### ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

Зевся или Юпитеря.— Амальося.— Рогг изобилія. — Эгида. — Титаниди. — Борьба их в ст богами. — Семейство Юпитера. — Олимпъ. — Классифікація боговъ. — Амерозія. — Нектаръ. — Ореолы. — Мъдный въкъ. — Битва боговъ съ гигантами. — Геркулесъ. — Побъда боговъ. — Истолкованія мива о зигантахъ. — Борьба Юпитера съ Тифономъ. — Что означасть этотъ мивъ. — Эхидна и ен дъти. — Алоиды. — Кошемаръ. — Убівніе Алоидовъ Аполлономъ. — Смыслъ мива объ Алоидахъ.

Мы уже говорили въ предыдущей главъ, какимъ образомъ Рея спасла жизнь новорожденному Юпитеру, отдавъ вийсто его на съвдение Сатурну камень (Абадира); ребенка же сврила на островъ Критъ довърнвъ его воспитаніе куретами или дактиляма, которые гропкой музыкой и пъснями заглушали его крики, чтобы они не достигли до ушей Сатурна. Кром'в курстовъ, за маленькимъ Юпитеромъ присматривали: Телемена, сынъ Пеласта и ниифы Мелиссиды (пчелы); молокомъ его вскариливала коза Амальвея или Эга (буквально: коза). Однажды кормилица бога сломала рогъ и одна изъ мелиссидъ наполнивъ его илодами и цвътами подарила Юпитеру. Последній даль этому рогу свойство быть неистощимымъ — (такъ произошель рого изобилія), а впосавдствін пом'єстиль его въ числів созвіздій и нменемъ: рога Амальеен греки называли яркую звъзду на лъвомъ плечв Возничаго. Когда воза-кормилица окольда, Юпитеръ изъ ея кожи сдёлаль себе непроницаемый щить (эгиду), оказавий ему большую пользу во время его битвъ съ Титанами. Эти битны, виввшія цівлію освобожденіе Сатурна заточеннаго Титанами тартаръ, были съ объихъ сторонъ ознаменованы самыми чудесными подвигами. Юпитеръ, Нептунъ, Плутонъ, ихъ сестры, циклопы и геватонхиры (сторукіе), послів десятилівтней борьбы одольли Титановъ, низвергли ихъ въ тартаръ и возвратили, отнятый ими престолъ Сатурну. Такъ какъ о Титанахъ въ дальнъйшемъ нашемъ разсказъ уже не будетъ болве упомянуто, то не лишвимъ полагаемъ представить здёсь поименный ихъ перечень:



Кеосъ, Кріосъ и Гиперіонъ, имъли нъсколько дочерей, подъ именами которыхъ: Эврифа, Эсса (яркосвътлая), Фаэтуза (пламенная) и Лампетія (блестящая) слъдуетъ подразумъвать кометы; предположеніе тъмъ болье основательное, что Гомеръ называетъ ихъ также носящимися въ воздухъ.

Япить быль родителевъ: Атласа, Эпимевея, Менетія и Промевея или Прометел. Всё эти сыновья Титана Япита принимали участіе въ войнё съ богами и каждый изъ нихъ заняль видное мёсто въ греческой мивологіи. Атласъ быль превращень въ гору этого имени и въ этомъ видё поддерживаль на плечахъ своихъ сводъ небесный (намекъ на горныя вершины, какъ бы упирающіяся въ небеса). Нікоторые коментаторы видять въ мней объ Атлась исторію перваго астронома, занимавшагося наблюденіями на горныхъ высотахъ. Баснословіе говорить, будто онъ владінь садами, въ которыхъ росли золотые плоды (сады — небо, золотые плоды —звёзды); въ жены ему оно даетъ Плейону или Эвру. Отъ этого брака родились Атлантиды: (созвёздія Плендвя и Гіадъ) и сыновья Гіать и Віать.

Имена Плеядъ: Майя, Электра, Тайгета, Астеропа, Альціона, Меропа, и Келена; имена Гіядъ: Фаола, Амерозія, Эвдора, Коронита, Поликсо, Прадика, Өіәна и Діона... Все это звъзды и созвъздія, открытыя Атласокъ. Выли у него еще три дочери Геспериды: Эглея, Эринія и Аревуза.

Титанъ Палласт быль низвергнуть въ тартаръ; титанида Астрея была превращена въ звъзду и прикована къ небесному своду; Форкитт былъ превращенъ въ груду подводныхъ камней; Сикей или Сицей въ цълый островъ Сицилю. Съ именеть этого Титана сопряжена оригинальная игра словъ. Слово Сика, по гречески, означаетъ смокву, дерево, въ которое, по мнънію древнихъ, никогда не ударяетъ молнія и которое въ изобиліи водится на островъ Сициліи. Давъ титану имя дерева, греки сложили басню, будто Юпитеръ не могь поразить его своими громовыми стрълами и потому превратилъ его въ островъ.

Одержавъ побъду надъ Титацами, Юпитеръ возвратилъ престолъ небесный Сатурну. Въ этотъ періодъ времени вторичнаго

воцаренія Сатурна, семейство боговъ вначительно пріумножилось. Юнона, супруга Юпитера, родила ему сына Вулкана и дочь Гебу. Затьмъ Юпитеръ, въ одинъ прекрасный день, проглотивъ Метиду (провидьніе), почувствоваль жестокую головную боль и попросиль Вулкана молотомъ разбить ему голову. Изъ расколотаго и тотчасъ же сомкнувшагося черена Юпитера явилась на свыть богиня мудрости—Минерва, съ ногъ до головы вооруженная. Не желая остаться въ долгу передъ своимъ супругомъ, Юнона отъ прикосновенія къ цвытку сдылалась беременною и родила бога войны—Марса... Вскоры Юпитеръ, которому Юнона прискучила, вошель въ связь: съ Майею, одною изъ Атлантидъ, родившею ему Меркурія; съ Латоною, отъ которой имъль Діану и Аполлона; съ Эгипаною родившею Пана; съ Алкменою, матерью Геркулеса и т. д.

Сатуриъ, види размножение семейства Юпитера и помня предсказаніе о томъ, что смиъ свергнеть его съ престола, замыслиль заточить Юпитера и твиъ застраховать себя отъ всявихъ его властолюбивыхъ повушеній; но во время предув'вдомленный Юпитеръ свергнулъ отца съ неба на землю и занялъ его мъсто въ управленін вселенною. Отдавъ въ удёль брату своему Плутону цар-ство подземное, Нептуну — морское, Юпитеръ приступиль въ организаціи новаго порядка управленія землею и небомъ. Жили-щемъ своимъ онъ избралъ Эмпирей или Эсира, въ которомъ назначиль на Олимпъ несто собранія совета боговъ; ввёриль поддержку своего трона Андосу (непорочности) и Дикељ (прапосудію). Выше своей власти Юпитеръ призналь власть Рока (Эимармена у грековъ, Фатумя у римлянъ). Приговоры свои Рокъ начертываль въ особой внигъ, положенной на желъзный алтарь и инъ покорялись сами боги. Въ товарищи Року Ювитеръ даль Эвитерну (въчность); исполнителями его приговоровъ назначилъ быть Париамъ. Членами олимпійскаго совъта назначены были шесть боговъ и шесть богинь, названные мозучими (Divipotes). Таковыми были: Зевсь — Юпитерь (1),

<sup>(1)</sup> Первое имя каждаго бога и богнии - греческое, второе - латинское



Аресь - Марсь, Гермесь — Меркурій, Посейдонь — Нептунь, Гефесть — Вулкань, Аполлонь (сояще). Гера —
Юнона, Геста — Веста, Даматерь — Церера, Афродита — Венера, Артемида — Діана. Второстепенными члепами Олимпа (безь права голоса) были боги избранные (Selecti); таковыми были: Плутонь, Вакхь — Бахусь, Купидонь или Амурь, Сатурнь, Фортуна, Цибелла, Прозерпина и Амфитрида. Вокругь этихь первостепенныхь боговь и богинь групировались второстепенные, воздушные или медіонимы... Вообще же древніе раздівляли своихь боговь на пыть
классовь, слідующимь образомь:

- А. 1) Боги великіе (Dii majores): Юнитеръ, Нептунъ, Марсъ, Меркурій, Вулканъ, Аполлонъ, Веста, Юнона, Церера, Діана, Венера и Меркурій. Каждому изъ нихъ былъ посвященъ который нибудь изъ двінадцати місяцевъ года. Праздники въ ихъ честь, въ Римі назывались консентіями.
- 2) Воги помощники (Dii patricii): Уранъ, Сатурнъ, Геній, Вахусъ, Плутонъ, Земля (Цибелла), Солнце и Луна. Впослъдствін къ нивъ были присоединени: Янусъ, Прозерпина и Амуръ. Имъ были подчинени: З) боги младшіе: Панъ, Помона, Флора и другіе покровители садовъ, лѣсовъ и полей. За ними слѣдовали: 4) божеества естественныя: солнце, луна и свѣтила небесныя. 5) Полубоги (Semones, Divi), къ разряду которыхъ причисляли героевъ и великихъ людей, каковыми были: Геркулесъ, Эскулапъ, Касторъ и Поллуксъ и мн. другіе. 6) божеества плаегорическія, олицетворенія добродѣтелей и пороковъ: Непорочность, Милосердіе, Влагодарность, Зависть, Злость, Сомнѣніе, Вогатство, Нищета и т. д.
- В) По второй классификаців, боги и богини дёлились на: 1) боговъ верховных вин небесных (Dii superi): Уранъ, Сатурнъ, Юнитеръ, Юнона съ ихъ дётьми; 2) на боговъ земных і: Цибелла, Вста, Панъ, фавны, ниифы, дріады и т. д. 3) боговъ морских і: Океанъ, Фенида, Нептунъ, Аифитрида, Нерой, тритоны, неренды, наяды и т. д. Эолъ и вётры. 4) боговъ подзелиных или адских (Dii inferi): Плутонъ, Провершина, Эакъ, Миносъ, Радамантъ, Парки, Фуріи и Харонъ.

С) Къ третьену классу принадлежали: 1) боги общественные и 2) домашніе: твин предковъ, лары и пенаты. D) Къ четвертому классу причисляли: боговъ брачныхъ, домашнихъ и боговъ-покровителей и E) къ цятому: боговъ въдомыхъ и невъдомыхъ.

Пищею одинпійскихъ божествъ была амерозія—аронатическое яство, дававшее вкушавшинь безсмертіе и неуязвимость, а питьемъ—иектарь, сладкій напитокъ—по словань Гомера—сладкій и краснаго цвіта. Отличительнымъ знакомъ каждаго божества, кромів данныхъ каждому атрибутовъ, была ореола или лучезарное сіяніе, обрамлявшее его голову.

Съ воцареніемъ Юпитера начался мюдный вюка на земль, а въ нашемъ разсказъ вмъсть съ нимъ начнется болье стройный порядокъ и возрастеть интересъ, котораго очень мало въ сказаніяхъ о богахъ, прародителяхъ Юпитера. Теперь, передавая каждое мисологическое сказаніе мы будемъ объяснять его сущность съ различныхъ точекъ зрънія, т. е. адлегорическій его смыслъ, явленіе естественное мии событіе историческое, замаскированное баснословіемъ.

Лишь только Юпитеръ привелъ въ порядовъ правление вселенною, вавъ жители земли гизанты или исполины, поднявъ значя иятежа, решились свергнуть царя боговъ съ его престола. Эта битва боговъ съ гигантами или гигантомахія, въ своемъ родъ едва ля не была ужаснъе ей предшествовавшей титаномахіи. Враги боговъ были иногочислениве, отваживе и по приговору Рова, Юпитеръ могъ одолеть ихъ не иначе, вавъ при содействи простаго смертнаго. Этимъ сподвижникомъ боговъ быль Геркулест. Гиганты приступили къ осаднымъ работамъ, и чтобы добраться до Олимпа нагромоздили горы Ассев и Оссу на Пеліонъ... Испуганный Зевсъ вливнуль призывный вличь боганъ и богинямъ и первою въ нему явилась рівка Стикся, сопровождаемая дівтьми своини: Мужествомя, Силою, Соревнованіемя и Побъдою. Въ благодарность за эту готовность защищать его, царь боговъ далъ слово реке Стиксу, что имя ея при его влятвахъ будеть священнымъ залогомъ ихъ ненарушимости. Подробности битвы боговъ съ гигантами описаны Гевіодомъ и Аполлодоромъ. исторія редигій. Т. V.

Digitized by Google

Гиганты, по словамъ последняго, кроме вепомернаго роста отличались дивими взорами, страшными голосами, длинными косматыми волосами и ноги ихъ имъли видъ извивистыхъ зивй. Жилищенъ ихъ были Флегрейскій поля (ныньшнія окрестности Пущполо въ Неаполитанскомъ воролевствъ). Страшивашими изъ нихъ были: Порфиріоно и Алкіоней; последнену было даровано безсмертіе на все время его пребыванія на земль... Бой начался и до прибытія Геркулеса побъда клонилась на сторону гигантовъ; ниъ намфревалась номогать Земля, ихъ родительница. Юпитеръ, запретивъ Авроръ, Солнцу и Лунъ восходить на небо, призваль Геркулеса. Многіе изъ жителей и жительниць Олинпа бежали въ Египетъ, и гиганты, превосходя боговъ численностью, угрежали имъ великою опасностью, но Геркулесъ при первомъ своемъ появленіи даль всему сраженію благопріятнійшій обороть. Ударомь своей палицы онъ сразиль Оуріоса, раздавиль Эврита, убиль стръдани Порфиріона, сраженнаго молнівии Юпитера. Подвиги Геркулеса одушевили боговъ и богинь. Вулкама раскаленной жельзной полосой убиль Клитія; Цибелла превратилась въ скалу Діофора. Минерва, тяжело ранивъ копьемъ Палласа, содрала съ него кожу и обтянула ею свой щить, его же саного и  $\partial xi$ она оканенила, показавъ инъ страшную Медузину голову. Въ память одоленія Палласа она наввалась Палладою. Гиганта Алкіонея она отбросила отъ вемли въ лунную область, гдв онъ н погибъ, такъ какъ былъ разобщенъ съ зеилею; Энкелада она придавила горою Этною. Меркурій, въ шлемв Плутона, побъднять Ипполита; Нептунъ задавиль Оромедона островомъ Косомъ, а Полибота островомъ Низорою. Парки умертвили Агрія и Өаона желізными палицами. Даже Венера, богиня любви и врасоты, одолька Кебріона! По пере убыли въ ихъ рядахъ храбрость гигантовъ удеситерялась. Дамастеря по невитнію оружія, взявъ въ руки окаменълаго Палласа пустиль ииъ въ противниковъ. Юпитеръ, снабженный новыми стрълами, выкованными ему Вулканомъ, окончательно разгромилъ гигантовъ опровинувъ ихъ, живыхъ и мертвыхъ въ тартаръ  $(^1)$ .

<sup>(4)</sup> Вотъ имена встать гигантовъ, о которыхъ упомянуто въ инфоло-

Въ инфологическомъ свазанія о битв'в гигантовъ съ богами скрывается многосторонній симсяв. Во первыхв, основаніемв ему служиль великій геологическій перевороть, одинь изь техь, которыни ознаменованы были первые въка бытія міра. "Гиганты метали въ боговъ глыбами скалъ, плаценемъ, зажженными деревьями." т. е. было землетрясение и извержение вулкановъ. "Юпитеръ поражаль ихъ громовыми стралами, " эти явленія сопровождались громани и молніами. "Юпитеръ запретиль Авроръ, Солицу и Лунъ восходить на небо, " т. е. быль повсемъстный мракъ, среди котораго въ каотическомъ безпорядкъ вращались планеты, измънявшія свой видь и цвіть (Меркурій въ шлемі Плутона, голова Медувы. Алкіоней заброшенный въ лунную область и т. д.). След-, ствіемъ этого геологическаго переворота было изміненіе поверхности вемли, на которой появились новыя горы, образовались острова и полуострова - первне отъ напора водъ на окраины материка, вторые отъ образовавшихся въ приливахъ отмелей. Такъ между прочить иннъшняя Великобританія (гиганть Альбіоня) преимвала прежде въ материку Франціи. Какъ говорить объ этомъ мисологія? "Гиганть Альбіонь, преграждавшій путь Геркулосу въ Галлію, быль имъ убить и ввергнуть въ пучины океана," т. е. перешескъ соединявшій Великобританію съ Франціею остав на дво и образовался на его ивств проливъ (нинвшній Ла-Маншъ). Илиній въ своей исторіи міра (вн. II, 89) говорить, что остро-

гін: Авсей, Алкіоней. Антей, Агрій, Алемонъ, Алмопсъ, Анонимъ, Астарій или Анаксъ, Авонъ; Альбіонъ, Аллонды, Антифатъ, Аскъ, Гиллъ, Гратіонъ, Дамастеръ, Дамизъ, Диканъ, Діофоръ, Эхіонъ, Эгій; Энкеладъ, Эвримедонъ, Эвритъ. Ипполитъ, Ифимоней, Кебріонъ, Клитій, Колофомъ, Коридонъ, Кресъ или Кретъ, Керкіонъ, Какъ, Касталій, Кріосъ, Мнефирасъ, Мропсъ, Мимасъ, Офіонъ, Оріонъ, Оромедонъ, Оръ, Палласъ или Палладъ, Пелоръ, Полиботъ, Порфиріонъ, Перифетъ, Пурпурей, Пирипной, Рекусъ, Телегонъ, Титівй, Тифей, Тифонъ, Оаонъ, Оуріосъ, Оеодамасъ. Многими изъ этихъ именъ назывались въ древности скалы, горы и острова, въ которые будто бы обращены были ведиканы. Замъчательно, что предація о великанахъ сохранилось во всъхъ минологіяхъ; въ нашей, славянской они названы волотами. Въ слъдующей главъ мы подробно поговоримъ о нихъ.

ва Делосъ, Родосъ, Анафо близъ Мелоса, Неа - нежду Ленносомъ и Геллеспонтомъ всплыли со дна моря; нъкотерые изъ. Цикладъ и Эоловыхъ острововъ въ недавнее время (237 г. 107 до Р. Х. и 17 г. по Р. Х.). Нъкоторые коментаторы утверждають, что все повъствованіе о гигантомахім имфетъ цілію весьма узкую мораль о томъ, что зло (гиганты) какъ бы не возставало противъ добра (боги) никогда его не одолветъ. Во первыхъ, "чтобъ эту новость разсказать" не стоило выдумывать такой затвиливой адегоріи, а во вторыхъ дійствительно ли добро  $oldsymbol{scer}{\partial a}$  береть верхъ надъ зломъ-это еще вопросъ нервшенный. Абатъ Банье (1) принимаетъ минологическое сказаніе о гигантахъ въ буквальномъ сиыслъ и утверждаетъ, что въ глубочайшей древности дъйствительно была борьба между двумя народами первозданныхъ людей изъ за обладанія землею. Изследованія Банье до того любопытны, что въ следующей главе ны передадинь ихъ читателю отъ слова до слова.

Юпитеру, побъдителю гигантовъ, вскоръ представилась новая опасность со стороны чудовища Тифона, сына Эрева и Ночи, или (по другимъ сказаніямъ) Юноны. Когда Минерва родилась изъ головы Юпитера, ревнивая его супруга родивъ Марса вследствіе прикосновенія своего къ цвітку, попросила Сатурна дать ей возможность произвести на свъть еще другое совдание страшиве и опасиве. Сатуриъ, давъ дочери два яйца, велвлъ ей зарить ихъ поглубже въ землю и ждать выхода изъ нихъ страшивинато чудовища, которое современемъ свергнетъ Юпитера съ престола. Юнона поступила по совъту Сатурна, но послъ раскаялась и обо всемъ сообщила Юпитеру, но было уже поздно: чудовище родилось въ Киликіи и скрылось въ пещеру, называемую Тифоніумо. Это дътище не имъвшее ни отца, ни матери, будучи исполинскаго роста, представляло странную сивсь частей тела человечесваго и всякихъ пресмыкающихся. Вмъсто одной головы у него было сто зифиныхъ, извергавшихъ пламя и удушливый дымъ изъ

<sup>(1)</sup> Abbe Banier. Mythologie et les fables. P. 1739, tome III. p.p. 306-330.



овоихъ пастей; такимъ же числомъ зивиныхъ головъ оканчивались руки, вийсто вистей, руки до того длинныя, что будучи растянуты достигали окраинъ горизонта. Туловище и бедра Тифона были одъты зивями и перыями; на сто верстъ онъ распространяль ужась издавая свисть, имчаніе, ревь, вой или рыканіе разъяреннаго льва. Очень скоро войдя въ возрасть Тифонъ напалъ на Олимпъ осыпавъ его градомъ каменьевъ; достигъ до неба и обратиль въ бъгство боговъ и богинь скрывшихся въ Егинетъ въ образъ собавъ, кошекъ и другихъ животныхъ. Аполлонъ обратился въ ворона, Юнона въ ворову, Ваккъ въ козла, Меркурій въ ибиса, Діана въ кошку, Венера въ рыбу (символы егинетекихъ боговъ). Оставшись одинъ Юпитеръ до утомленія гронияъ Тифона своини стрълами, потомъ вооружась косой Сатурна, въ которой онъ приладилъ алиазное леввіе, Юпитеръ гналъ своего врага до горы Казія въ Сиріи. Здёсь Тифонъ, оборотясь вспять, ехватился съ Юпитеромъ, задушилъ его въ кольцахъ своихъ зивевидныхъ члоновъ, изрубилъ въ куски и зашивъ въ медвъжью шкуру отдаль ее на сохранение другаго чудовища Дельфинэ, ниввшаго туловище дравона съ головою женщины.

Дъти Юпитера Меркурій и Эгипана (или Кадма) нашли его останки и похитили ихъ обманувъ Дельфина, собрали ихъ въ цълое тъло, оживили его и увезли на колесницъ, запряженной двумя крылатыми конями. Ожившій Юпитеръ, опять удариль на Тифона и гналъ его до горы Низы, гдъ чудовище значительно еслабъло, вслъдствіе питанія его эфемерами. Не смотря на это ено однако же отбивалось отъ Юпитера осколками скалъ!. у горы Гемуса онъ началъ истекать кровью и достигнувъ Сицилія былъ задавленъ горою Этною брошенною въ него Юпитеромъ. Здъсь Тифонъ остался заживо погребеннымъ на въки въчные. По словамъ греческаго ноэта Пиндара—тумовище Тифона лежить подъ Этною, грудь подъ водою моря и Вулкановыми остревами, голова подъ Везувіемъ. Овидій располагаетъ погребеннаго Тифона иначе: голову его подъ Этною, правую руку подъ мысомъ Пелоромъ, лъвую подъ Пахиною, а ноги подъ Лиливією.

Женою Тифона была *Ехидна*, дочь Титанидъ Хризвора и Каллирон: она питалась живыми людьми повуда не была заточена богами въ пощеру блязъ неаполитанской Кампанія. Дібтьки Тифона в Ехидны были: Цербера, трехглавый посъ, стражъ адокаго преддверія, Оржа, песъ двуглавый, Лернская Гидра убитая Геркулесовъ, Химера, Сфиниса, Немейскій Лева, Сцилла, Драконы Колхкса в садовъ Гесперидскихъ, Коршуна Промется, бурные вітры: Нотуса Борей и даже Зефира.

Объясний теперь симслъ инов о Тифонв.

Ромодение его изб лица зарытыха ва землю - намекъ на сърнистый запахъ волканическихъ испареній, излетавшихъ изъ нещеры Тифоніуна Зміви, части тівла Тифона: ядовитое свойетво выпеуномянутыхъ испареній. Каменный града пущенный има ва богова: волканическое изверженіе пемезы и мелкихъ камешковъ (lapilli). Она побъждаета Юпитера: небо зативвается отъ дыму и зараза распространяется по воздуху.
Преслюдуемый ожившима Юпитерома, Тифона бъжента: въ гора Низа (изверженіе волкана), питается вфемерами и слаблета (появленіе можекъ — знакъ очищенія воздуха) у Гемуса истекаета кровью (гемусъ, но гречески:
кровь, намекъ на красный цвать лавы), наконецъ погибаеть водъ
Этною... Цалый рядъ волкановъ, изверженія которыхъ сопровождаются вемлетрясеніями.

Ехидна, жена Тифона, и дёти ихъ: олицетворенія моровихъ пов'ётрій, которыя въ южныхъ странахъ бывають неизб'ёжными посл'ёдствіями землетрясеній.

Третьинъ врагомъ Юпитера были Алоиды, сыновыя Нептуна и внучки его Ифинедін. Алоидовъ звали Отусомъ (сова) и Эфіальтомъ (кошинаромъ). Нептунъ одарилъ ихъ исполинскийъ ростомъ на вершовъ каждый мъсяцъ. Малолътные по огромные Алоиды покусились на овладъніе Юноною и Діаною. Марсъ сразнося съ ними, но побъжденный былъ ими ваточенъ въ мъдний замовъ откуда его освободилъ Меркурій. Впослъдствім Аленды были убиты Аполлономъ и Діаною.

Геологические перевороты для земли тоже что волиения крови для человъческаго организма. Всего чаще кровь волнуясь, у спящаго причиняеть ему удушье (кошемаръ), сопровождаемое страшными сновидъниями, а по пробуждени безотчетнымъ ужасомъ. Нинакая физическая сила не въ состоянии преодолёть консемара (Марсъ побъжденный Аловдани) и только съ первыни лучани соянца человъвъ приходитъ въ себя и страшныя ночныя грезы изглаживаются изъ его памяти (стрълы Аполлона убиваютъ Алоидовъ.)

Такъ всего върнъе можно истолковать сказанія объ этихъ чудовищахъ.

#### ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

Всемірный потопъ. — Прометей. — Созданный имъ человькъ. — Божественная искра. — Созданів Пандоры. — Ен ларець — Девналіонъ и Пирри. — Прометей прикованный къзорамь Кав-кази. — Его прощеніе. — Первый нерстень. — Сказанія о потопажъ. — Эскуланъ. — Ликаонъ. — Иксіонъ. — Смислъ басни объ Иксіонь. — Танталъ. — Его мученія. — Салмоней. — Сизифъ. — Филемонъ и Бавкида. — Жены и наложницы Юпитера.

Во время борьбы боговъ и богинь (1) съ гигантами, союзниками последнихъ были первозданиые люди, населявшие землю. За этотъ союзъ съ мятежниками, равно какъ и за ихъ нечестие, Юпитеръ решилъ истребить родъ людской всемирнымъ потопомъ. Отъ проливныхъ дождей реки выступили изъ береговъ, море хлынуло на землю и вся эта громадная масса водъ, подымаясь все выше и выше до горныхъ вершинъ, поглотила всёхъ людей, жившихъ на земле, кроме титана Пролетея, сына Япита. Выждавъ отлива и видя опустелую землю, Прометей решился создать новыхъ лю

<sup>(1)</sup> На страницѣ 24 вкралась по недосмотру переписчика двѣ ошибжи, которыя спѣшимъ исправить. При исчисленія двѣнадцати боговъ въ первомъ перечиѣ пропущено вмя Паллады-Мимервы, а при второмъ омо замѣнено именемъ Меркурія.



дей и такинъ образонъ быть соперниконъ всемогущаго Юпитера. Взявъ комокъ сырой глины, Прометей вылъпиль изъ него стройную мужскую фигуру, которой не доставало только души, чтобы быть человъкомъ. По совъту Минервы, Прометей прокрался на небо, похитиль отъ колесницы солнца искру божественнаго его огня и скрывь ее въ стволе растенія ферулы (Ferula glauca L) принесъ на землю и оживиль свою статую этой искрою, навываемой творческою. Созданнаго такимъ образомъ человъка Прометей назваль Эпименеемо и возгордился передъ Юпитеромъ. Царь боговъ еще не могъ прійдти въ себя отъ гивва на дерзкаго, отважившагося подшутить надъ Юпитеромъ и съ темъ виесте доказать, что властитель Олимпа далеко не такъ прозорливъ, какъ онъ о себъ думаетъ и другинъ велитъ о себъ думать. Заръзавъ двухъ быковъ и саявъ съ нахъ кожи, Прометей, одну изъ нахъ набиль мясомъ, а другую костями обонхъ быковъ и булыжниками; ту и другую фигуру быка онъ предложилъ на выборъ Юпитеру. Последній, по необъяснимой оплошности, указаль на бычачье чучело, набитое костями и Прометей смъясь объяснилъ Юпитеру его ошибку. Царь боговъ, возвратясь на Олимпъ, позвалъ Вулкана и приказаль ему выковать изъ жельза фигуру прелестной, стройной дъвственницы; Вулканъ исполнилъ данное ему приказаніе, какъ нельзя лучше. Минерва облекла созданное Вулкановъ существо въ одежды ослепительной белизны, увенчала его волотой короною, освила поврываломъ, одарила разумомъ и познаніями, необходимыми женщинъ въ домашнемъ быту. Венера придала чудней дъвственницѣ свойства чаровать красотою, возбуждать страстные поныслы, любовную тоску и завлекать кокетствоиъ. Меркурій одълиль ее краснорвчіемь, а Писо - даромь убъжденія.... Наконець Грацін украсили шею красавицы золотымь ожерельемь. Юпитерь, назвавъ ее Пандорою, вручиль ей запертой ларецъ, невъдомо чънъ наполненный и предназначенный для передачи Прометею, котораго кром'в того Пандора должна была обольстить своими ласками. Съ этими порученіями она съ Олимпа спустилась на землю. Прозорливый Проистей, подозръвая западню, съумъль не поддаться обаянію ласовъ Пандоры и не приняль отъ нея таинственнаго ларда. Тогда эта красавица явилась къ молодому, довфриному Эпимееею; онъ съ перваго же взгляда плънился Пандорою, женился на ней и, въ видъ приданаго, получить изъ ея рукъ ларецъ, который немедленно открылъ, подстрекаемый любопытствомъ. Изъ ларца, въ видъ тучи, вылетъли и распространились по всей землъ всевозножныя бъдствія, постигающія смертныхъ; на диъ осталась только Надежда — единственная утъха страждущихъ и бъдствующихъ. Съ этого времени для человъчества наступилъ четвертый въкъ бытія, называемый эксельзнымъ. Отъ Девкаліона и Пирры, дътей Пандоры и Эпимееея, разиножился родъ человъческій послъ потопа.

И такъ, по сказаніямъ мисологіи, мужчина созданъ быль Прометесмъ, женщина Юпитеромъ; первый былъ одаренъ божественною мекрою творчества, похищенною съ неба; вторую — богъ одълилъ вствии возможными добрыми и злыми свойствами, далъ ей сверхъ того въ руки ларецъ — источникъ встять грядущихъ бъдствій чемевъчества. Любопытство побудило Эпимесея открыть ларецъ и оно было главною причиною страданій рода человъческаго. Во всемъ этомъ разсказъ странная, нестрая смъсь сказаній мисологій восточвыхъ съ повъствованіями библейскими о гръхопаденіи первыхъ человъковъ. Разница однако же въ томъ, что Пандора и Эпимесей были родоначальниками человъчества послъ всемірнаго потопа.

Юпитеръ, продолжая истить Прометею, приказалъ Кратосу, Бію и Вулкану приковать его къ вершинамъ горъ Кавказскихъ и объявиль притомъ своему плъннику, чтобы онъ не смълъ и надъяться на прощевіе. Ежедневно съ высоты небесной къ прикованному Прометею прилеталь Эстоня, огромный орель или кершунъ, и кленаль ему печень, ежедневно вновь выраставшую, и эти истязанія продолжались тридцать тысячь кътъ. По прошествіи этого срока Прометей быль освобожденъ Геркулесомъ, по повельнію Юпитера за те, что узникъ предостерегь царя боговь отъ вступленія его въ бракъ съ Остидою. Прощая Прометея, но вивсть съ твиъ не желая нарушить даннаго ему слова, что онъ на въки будетъ прикованъ къ горемъ Кавказа, Юпитеръ приказаль ему постоянно носить на пальць одно изъ звыньевъ его цвпей, въ которое былъ вправленъ обломекъ скалы... Таково происхожденіе перстней.

Девиаліонъ съ супругою своєю Пиррою поселился въ Осссаліи. При немъ быль опять потопъ, зачамь и для чего? этого мисоломистория редигий. Т. V.



гія не объясняеть: истреблять на земль было некоге, такъ накъ кромъ двухъ людей на земаъ другихъ не было. Отъ ногибели Девкаліонъ и Пирра спаслись на кораблів Ларнассь, который послъ девятидневнаго плаванія по волнамъ остановился на вершинъ Парнасса, по другить свазаніять — Этны или Атласа. Ступивъ на венлю, супруги отправились въ Дельфійскій хранъ для совъщанія съ тамошнить оракуломъ о средствахъ вновь заселить опустелый міръ. Өенида, жившая тогда въ храмъ, приказала Девкаліону и Пирръ распоясаться и закрывъ себъ головы покрывалами бросать черезъ головы кости ихъ натери. Девкаліонъ угадавъ, что натерь ихъ земля, вости ен — вании, отправился съ женою въ Фовиду и здёсь на обширной равнике они оба, поднимая вамии, бросали ихъ; брошенные Девкаліоновъ превращались въ мужчивъ; Пвррою - въ женщинъ. Такинъ образонъ разиножился родъ человъческій. Кром'в Девкаліона и Пирры, греческая мисологія называеть свидътелемъ всемірнаго потопа — царя Аттики и Віотіи — Огивеса; древніе историки утверждають, что всемірныхъ потоповъ было три: при Прометев, при Огигесв и при Девкаліонв, называя (пе всей въроятности) потопами всемірными — наводненія частныя,

Взирая на землю съ вершины небеснаго Оливиа, Юпитеръ слъдиль за дъяніями людей, награждая ихъ за добрыя и карая за злыя; послъднее случалось гораздо чаще перваго. Эскулопо или Асклепій, сынъ Аполлона, изобрътатель врачебнаго искуства, имтался доискаться способа воскрешать мертвыхъ. За это Юпитеръ поразилъ его гроновою стрълою, когда же Аполлонъ, встунаясь за своего сына убилъ циклоповъ, выковавшихъ эту стрълу Юпитеру, послъдній изгналъ и Аполлона съ небесъ на землю. Ликасоно, царь аркадійскій былъ убитъ громомъ вивстъ съ своими пятьюдесятью сыновыми за то, что принимая у себя во дверцъ Юпитера онъ осмълился угостить его человъческивъ мисомъ (1). Овидій говорить, что Ликаонъ убитъ не былъ, но за наказаніе періодически превращался въ волка. Это послъднее сказаніе любонытно въ томъ отношеніи, что служить доказательствомъ древности върованія въ оборотней, перешедшаго и къ народамъ сла-

<sup>(1)</sup> Намекъ на человъческія мертвопряношенія.



вянскаго илемени. Подъ ударами громовихъ стрёлъ Юцитера пегибли куреты, похитивше изъ Египта по повелёнею Юноны, Эпафа, сына Іо и Юпитера. Затёмъ навлекъ на себя его гиёвъ Иксіона, царь осссалійскей.

Этотъ Иксіонъ быль женать на Дів, дочери Дейонеа. Тесть, не получая отъ зятя ввиа объщаннаго имъ за Дію, во время сватовства, отнявъ у него всёхъ коней. Иксіонъ пригласивъ къ себъ Дейонея, будто бы для примиренія, умертвиль его ввергнувь въ яму наполненную горячими угольями и послё того повинувъ жену бъжалъ изъ своего царства, нигдъ не находя себъ пристанища. Юнитеръ, тронутый мольбами и бъдственной участью скитальца, приняль его и пріютиль въ областяхь Олимпійскихь. Въ первый же дечь своего пребыванія въ жилицъ боговъ, Иксіонъ ослышленный прелестави Юноны, почувствоваль къ ней непреодолимую страсть и забывая благодівніе Юпитера сталь домогаться благосилонности его супруги. Юпона пожаловалась мужу на дерзкаго обожателя. Юпитеръ, пылая гиввомъ, приказалъ Юнонв притворно оклониться на предложенія Иксіона, но въ самую минуту страстнаго свиданія, заменных свою жену облакомъ, разительно на нее похожимъ. Этотъ призракъ богние быль родительницею Кентаврова, о которыхъ ны впосявдстви поговоринь подробнюе. Иксіонь, нагнанный ваъ небеснаго жилища, опять скитаясь по землё, сталъ всюду хвалиться своею минмою победою надъ Юпоной, приписывая свое изгинийе единотвенно досадъ и ревности Юпитера. Царь боговъ, окончательно выведенный изъ терптини хвастовствомъ Иксіона, низвергь его въ прачныя препасти Тартара (превсподней), гдв онъ быль приковань къ колесу, окруженному зивями и вертвышемуся неврерывно. Только дважды, во все продолжение пребывания Иксіона въ Тартарв, страшное колесо остановилось: въ первый разъ при появлении въ аду Прозерпины, похищенной Плутоновъ, во вторей при звувахъ лири  $Op \phi e a$ , несходившаго въ подземное царство за своей возлюбленной Эеридикой. Сыновей Иксіона рожденных отъ него облаковъ называли Флегреема и Пнокома.

Осмованість басни объ Ивсіон'в послужило событіє историческое. Одинъ изъ греческихъ царей, призванный Юпитеромъ, пріютилъ изгнанника при своемъ двор'в (около 1061 года до Р. Х.) и вдёсь Иксіонъ влюбился въ царицу. Юпитеръ при свиданіи вимоленномъ Иксіономъ у его жены, замёнилъ последнюю ея рабынею, называвшеюся Нефелеею (по гречески: облако). Прогнанный Юпитеромъ за свое коварство, Иксіонъ, преследуемый угрызеніями совести, всю жизнь свою скитался по земле, бродя изъ одной страны въ другую (змюч— угрызенія совести, колесо— символъ непрерывныхъ скитаній Иксіона). Сказаніе о рожденіи Кентавровъ, древніе астрономы истолковывали тёмъ, что во время осеннихъ дождей на небесномъ сводъ являются созвездія Стрельца или Кентавра.

Другою жертвою ярости Юпитера быль Тантала, царь фригійскій или пафлагонійскій. Дренніе оправдывали постигшее его наказаніе следующими преступленіями: 1) онъ похитиль Гани $me\partial a$ , небеснаго кравчаго царя боговъ; 2) быль уврывателень вора Пандарея и похищаемых имъ сокровищъ. Въ чисив последнихъ находилась золотая собана, упрадения Пандареемъ у Юпитера; Танталъ повлялся, что онъ ее не пряталъ у себя; 3) онъ донесъ на Юпитера Азопу, когда дочь его, Европа, была похищена паремъ боговъ; 4) объдая за столовъ на Олемов, укравъ невтаръ и амброзію, чтобы принести ихъ на землю; 5) разгласилъ людянь какую-то божественную тайну; 6) за угощение боговъ у себя на объдъ, нясомъ Пелопса, брата Ніобеи. Юпитеръ воспресиль убитаго и изжареннаго, причемъ замвниять ему плечо, съфденное Минервою или Церерою, новымъ, изъ слоновой кости. Воги и богини упросили своего царя навазать Тантала сообразне его преступленіямъ, и Юпитеръ, ваточивъ его въ Тартаръ, возбудиль въ немъ на въки неутолимыя голодъ и жажду. Танталъ быль погружень по саныя уста въ прудъ, наполнений свъжею прозрачною водою, по береганъ котораго росли деревья, престиравшія въ страдальцу свои вътви, обремененныя вкусными, спълими плодами. Томиный голодомъ, Танталъ привасался въ нивъ, но плоды скользили изъ его рукъ и вътви сами собою поднима--лись выше и выше: когда же онъ пытался погрузиться въ воду, чтобы глотнуть хоть одну ея каплю - вода убывала, все ниже я ниже... Можно ли лучше изобразить мученія человъка, томинаго желаніями неисполнимыми, или стремящагося въ осуществленію **мечты** неосуществимой?

Салмоней, царь Оссалін и Пелопонеса и брать его Сизифъ были также приговорены Юпитеромь къ страшнымъ адскимъ
мукамъ. Салмоней, жестокій и нечестивый сумасородь, во всемъ
своемъ царствів велівль упразданть храмы, разрушить капища и
служеніе Юпитеру замізнить обрядами и піснопізнівни въ честь
его самого, Салмонея. Желая уподобиться царю боговъ, громовержцу, онъ приказаль надъ одной половиною города построить
мость, вымощенный міздными листами, по которому онъ разъізжаль въ колесниці, производя громъ и бросая въ народъ, бывпій подъ мостомъ, зажженные факлы, исправлявшіе должность громовыхъ стріль и молній. Разставленные между народомъ вонны
закалывали тіхъ, на которыхъ попадали факлы; это дізлалось для
того, чтобы люди візрили, что перуны Салмонея дізствительно
смертоносны. Юпитеръ, сразивъ злодізя неподдізльною стрізлой, низверть его въ Тартаръ.

Сизифа, брать Салмонея, славился злодъйствами и распутствомъ; кромъ того, онъ разгласилъ тайну похищенія Европы Юпитеромъ. Убитый Тезеемъ, онъ ожилъ въ преисподней для въчныхъ мукъ, заключаешихся въ томъ, чтобы вкатывать на вершину крутой скалы огромный камень съ цѣлію утвердить его тамъ. Задыхаясь отъ усилій, облитый потомъ, Сазифъ, подталкивая камень мощными плечами, докатывалъ его до вершины скалы, устанавливаль тамъ и не успѣвалъ перевести духъ, какъ камень съ грохотомъ обрывался внизъ и ложился къ подножію скалы... И снова принимался Сизифъ за свою безконечную работу.

Мисологія поименно исчисляєть еще многихъ грёшниковъ, сраженныхъ стрёлами гнёвнаго Юпитера, изъ чего можно заключить, что древніе греки, въ каждомъ человікі, убитома громома, виділи нечестивца, навлекшаго на себя гнівъ божій. Это не препятствовало имъ однако считать деревомъ священнымъ, особенно любимымъ Юпитеромъ— дубъ (Quercus aegilopos L), въ который особенно часто ударяєть молнія.

Пораженіе громовыми стрівлами и низверженіе въ тартаръ были не единственными видами наказаній, которымъ Юпитеръ подвергаль грішниковъ. Онъ обращаль ихъ иногда въ животныхъ, въ растенія, въ камни. Перифасъ, царь авинскій, за благодівнія исторія редигій. Т. V.

Digitized by Google

расточенныя имъ своимъ подданнымъ, былъ признанъ ими за божество и удостоился обрядовъ подобавшихъ единственно Юпитеру. Ревнуя въ своему величію, царь боговъ превратилъ Перифаса въ орда-символа могущества, которому онъ и довфрилъ охрановіе своихъ громовъ и модній. Такимъ образомъ властитель Олимпа съумвлъ соединить гивы съ милостью. Однажды, смотря на вемлю онъ увидълъ во Фригіи убогую хижинку, въ которой съ незапамятныхъ временъ жили дряхлые супруги Филемонз и Бавкида, не слышавшіе души другь въ другь и ежедневно благодарили боговъ за ихъ щедроты. Тронутый изжностью старцевъ. Юпитеръ сопровождаемый Меркуріемъ снизошель на землю и инкогнито, въ видъ усталаго путника, явился у дверей хижины Филенена и Ваввиды. Радушные стариви не знали вавъ принять гостей: умыли имъ ноги, подали имъ медъ, молоко, плоды и бутылку вина кранившуюся въ дом'в съ давнихъ поръ на случай особенно важнаго событія. Бутылка была не велика, но въ рукахъ Юпитера сдёлалась неистощимою; онъ самъ и его спутникъ нили усердно, а между тъпъ вино въ бугылвъ не убывало... Хозяева поняли ето именно ихъ гость и решились для его угощенія пожертвовать единственнымъ гусемъ бывшимъ у нихъ на дворъ; принялись ловить его. но бъдный гусь укрымся у ногъ Юпитера. Царь боговъ взявъ птицу подъ свое особенное покровительство, отказался отъ этого угощенія. Послів того, пригласивь за собою Филемона и Вавкиду, онъ возвелъ ихъ на высокую гору и показавъ, что вся окрестность затоплена водою, за исключением ихъ хижинки, предложилъ ниъ исполнить любое ихъ желаніе въ награду за ихъ благочестіе и ростепріниство.

- Посели насъ во хранъ тебъ посвященномъ, сказалъ Филемонъ.
- И дозволь намъ обоимъ умереть въ одинъ и тотъ же день! досказала Вавкида.

Сиромное желаніе почтенной четы было исполнено: изъ земли меновенно явился великольшный храмъ и въ немъ Филемонъ и Бавкида коротали свой въкъ, впрочемъ довольно еще долгій. Въ день смерти онъ былъ превращенъ въ дубъ, она — въ лину, съ того времени признанную греками символомъ гостепріниства.

Отношенія Юпитера въ спертныть не ограничивались един-

ственно наказаніями грёшнивовъ и наградами праведныхъ; грозный къ однинъ и инлостивый къ другимъ, царь боговъ имълъ страшную слабость къ прекрасному полу и обогатилъ страницы миноологіи иножествомъ сказаній о своихъ любовныхъ похожденіяхъ. Кромъ законной супруги — ревнивой Юноны у него было еще шестъ женъ и сорокъ пять наложницъ. Представляемъ именной списокъ тъхъ и другихъ вмъстъ съ ихъ дътьми обоего пола.

Женани Юпитера были: Метида, Осмида, Эвринома, Церера, Мнемовина и Латона, или, по другить сказаніямь: Венера, Прозерпина, Стикст, Физист (Природа), Діонея и Проточенія. Имена наложниць и дітей ихъ слівдующія: Алкмена (Геркулесь) Анаксивея (Олень) Антіопа (Анфіонъ. Калафъ, Зеоъ), Астерія, Астеропа, Гарамантида (Ярбъ, Пилумиъ или Пикумиъ), Гезіона (Опунсъ, Орхоменъ), Гелика (дочери: Арге, Бура) Гималія (Кривакъ, Кроній, Клить, Спартой), Гибрита, Диная или Акризіонента (Пеласть, Персей), Эга (дочь: Этипана), Эгина (Эакъ), Элара, Электра (сыновья: Кириъ, Дарданъ, Гаргаръ, Геній, Герестъ, Явіонъ или Явій; дочь: Гармонія или Гегміона), Европа (Аркезій, Кариъ или Карней, Миносъ, Радамантъ; дочери: Алагонея, Дидона, Гидариида), Эвримедуза (Мириидонъ), Идеа (Коринев, Кретв), Іо (Эліопев, Эпафъ) Іодамея; Калисто (Аркась), Кассіопея (Алиней), Калдена, Климена, Корифа (дочь Корія) Кирно; Ламія (Ахиллесь), Лаодамія (Сарпедонъ) Лардана (Аргусъ, Сарпедонъ II), Леда (Касторъ и Поллуксь, дочь: Елена), Меналиппа, Мера (Локръ), Неэра, Ніобея (Аписъ, Аргусъ II), Онеита, Ора (Колавсотъ) Овреита, (Мелитей), Плота (Танталь) Семела (Бахусь), Сионидета (Мегаръ), Тайгета (Лакедемонъ, Тайгетъ) Тмола (Эсонъ), Торребія (Аркевилай, Корить или Карій) Фтеія; Хармея (Бритонарть), Халдена, Өеалія (боги Палисы) Өивея, Өейя. Къ нимъ же можно причислить и любинца царя боговъ - прелестнаго Ганимеда (1).

<sup>(1)</sup> О любовныхъ похожденіяхъ Юпитера будеть упомянуто въ слъдующихъ главахъ.



#### глава пятая.

Прозвище Юпитера. — Его изображенія. — Богини спутницы. — Слава. — Побъда. — Эвмениды или фуріи. — Праздники. — Олимпійскія перы. — Установленія до нихъ относящіяся. — Борьба. — Метаніе дисковъ. — Осагенъ. — Милонъ кротонскій. — Полидамасъ.

Къ имени Юпитера древніе прибавляли до тысячи прозвищъ, сиотря потому, въ вакомъ видѣ представляли себѣ могучаго властителя вселенной. Прозвища эти можно раздѣлить на слѣдующіе разряды:

- А) Прозвища мисстныя, заимствованныя отъ городовъ, областей и царствъ, особенно прославлявшихъ царя боговъ. Въ древней Греціи не было ни одного города, который не гордился бы своима собственнымъ Юпитеромъ. Въ Аркадіи чествовали Юпитера Акрея (нагорнаго), Анезантійскаго, Хармона и т. д. въ Аттикъ: Анхесмійскаго, Парнасскаго и т. д. Изъ подобныхъ прозвищъ славнъйшимъ было прозвище Олимпійскаго въ Греціи и Капитолейскаго въ Римъ.
- В) Проввища, заимствованныя от пеленій физических, въ которыхъ, по мнѣнію древнихъ, проявлялись божественныя силы Юпитера. Таковыми были: громовержеца Эвіоса (богъ ясной погоды). Апоміоса (мухогонитель) древесный (arboreus), ножигающій молніями (argiceraunus), Бронтона (громоносный), Катебата (мечущій молнія), Коніоса (пыльный), Эпикарсій (плодоподатель), Эвеней (дающій попутный вѣтеръ) дождливый, сухой и т. п.
- С) Прозвища, заимствованныя отъ *явленій правственныхв*, какъ добрыхъ такъ и злыхъ: сильный, мудрый, иститель, добрый, хитрый, примиряющій, непостоянный, щедрый и т. д.
- D) Прозвища сословныя, вакъ въ древней Греціи, такъ и въ Рим'в каждое сословіе, каждый ремесленный цехъ им'вли въ лиц'в Юпитера своего покровителя. Такинъ образомъ съ именемъ его были соединены прозвища: пахаря (Apampiü), строителя, скотовода, дровосвка, хлібопека, насічника и т. д.

Юпитера обыкновенно изображали въ видъ красиваго, превосходно сложенняго мужчины среднихъ лътъ, съ высокимъ лбомъ, нахмуренными бровями и кудрявой окладистой бородой, оклящимъ на тронъ со скипетромъ въ одной рукъ и пучкомъ громовнаъ отръль въ другой. У ногъ его изображали орла, наживою часть тъла прикрывали драпировкой. Критяне представляли его безухимъ въ знавъ его безпристрастія; спартанцы же напротивъ давали ену четире ука, чтобы онъ быль внимательные въ мольбанъ смертныхъ. По вивнію древнихъ Юпитеръ, нисходивний на землю, бываль всегда сопровождаемь целою свитою божествь втеростепенвыхъ, изъ которихъ сабдуетъ назвать: Славу, Побиду, босинь сильва и босинь молитев. Слава, дочь Эспин, родилась (по словань Виргилія) чтобы во всв концы света разгласить о злодействе боговь, умертвившихь титановь и гигантовь. Досадуя на болгливую богиню, Юнитеръ приказаль ей разглашать только о водвигахъ людскихъ, не касалсь дъяній божескихъ. Ее изображали или въ виде крилатой женщины съ трубою и лавровнить вънкомъ въ рукахъ; или въ видь чудовища съ сотнею ртовъ, унюй и съ длинишия врильями, въ нижной части усыпанными главами. Ее боготворили вонняне и въ Римъ она имъла особенный хранъ. Побъду (Никэ у грековъ, Викторія у ринлянъ) изображали также въ видъ женщини съ лавровою и пальновою вътвями въ рукахъ, но у римлянъ опа была прилатал, у грековъ же, напротивъ, бевъ крылъ въ знакъ ея постоянства. Диктаторъ Силла воздвить ей первый храмъ въ Римъ и служение ей продолжалось въ невъ до 382 года по Р. Х. Три гиленыя богини (Dires, Deorum irae), дочери Ахерена и Ночи, нисходя съ неба на землю, приносили влодвямъ лютыя угрызенія совъсти и тогда назывались веменидами или фуріами; въ преисподней же собаками Стикса. Раздоръ (Ато грековъ, Дискордія римлянъ) былъ то же неизивнимъ спутнивомъ Юпитера при появленін его на вемль; вабъ бы для смягченія непріятнаго впечатявнія этихь спутниковь на зрителя, всліддь за царемь боговь, прихранывая и свроино потупясь шли заступницы молящихся (Oetae) и богини молитвъ (Литы).

Въ жертву Юпитеру приносили козъ, овецъ, облыхъ быковъ,

муку, соль, наданъ, масинну и дубовие желуди-пищу первобытныхъ людей. Изъ праздниковъ греческихъ и римскихъ (вроив инра олимпейскима, о воторыхь неме ин поговоринь подробвъе) главивания были: 1) Аксиліи во вреча продолжительныхъ засухъ для испрошенія дождя; 2) Буфоніи (въ Аоннахъ), на которыхъ въ жертву богу приносели огронное количество быковъ: 3) Даулей (у агрейцевъ) въ панать превращенія Юпитера въ золотой дождь при обольщении виъ Данан; 4) Дедали въ панять вримиренія Юпитера съ Юноною; 5) Діавіч (въ Аоннахъ) въ честь Юпитера-сладчайшаго или изрекающаго закони словане педоточивние; 6) Аниполей (въ Греція повсемъстно) въ честь Юпитера-градохранителя; 7) приношенія въ жертву богу, на островъ Мелетъ, быка; 8) Элевстеріи (въ Платев) правдновавшіяся важдыя пять явть въ панять освобожденія Гренін оть нашествія персовъ подъ предводительствомъ Мардонія, побіжденныхъ Павзаність; 9) Гекалезіи він Гомоліи въ Аттивъ в Ососалів; 10) Іовіаліи (въ Рим'в) повтореніе даулій у агрійцевъ; 11) Лауренталів (въ Ринь, 22 декабря) въ честь Юпитера и Акке Лаурендін, воримлицы Ромула. 12) Лаціаряпразденкъ союза всёхъ народовъ Лаціума, установленняй Таревинісиъ Гординъ; 13) Лицеи (въ Аркадів), установлению Ликаономъ и въ глубочаймей древности сопровождавшиеся человическими жертвоприношеніями; 14) Мемактеріи (въ Аоннахъ) при наступленія зимы, для испрошенія у Юпитера унфреннаго холода; 15) Пандіи (въ Аспиахъ); 16) Панюлленіи, тапъ же; правдники, на которые собирались всё племена Грецін; наконецъ 17) вгры капитолійскія и тарпейскія, совершавніяся въ Ринв важдыя пять леть въ честь Юпитера-спасителя Капитоліа.

Вотъ, что говоритъ Діодоръ Сицилійскій о происхожденіи славныхъ Олимпійскихъ игръ.

— Хранъ Сатурна въ Олишпін <sup>1</sup>) существоваль еще во времена золотаго въка. Когда родился Юпитеръ, его мать Рея отдала его на воспитаніе дактилянъ горы Иды, иначе называвшимся

<sup>1)</sup> Городъ Олимпія находился въ Пелопонезъ на берегу ръки Алфея,



куретами. Эти дактили съ острова Крита прибыли въ Элиду. Ихъ было иять братьевъ: Геркулесъ, Пеопей, Эпинедъ, Іазій и Ида. Геркулесъ, какъ старшій, предложиль братьенъ бъгъ въ запуски, предлагая въ награду побъдителю изсличний вънокъ, ибо наслина была тогда столь обыкновенна, что листья ея употреблями лежась спать вийсто подстилки. Геркулесъ вывезъ наслину изъ страны Геперберейской. И такъ, онъ былъ истинемиъ изобратателенъ игръ названныхъ олимпейскими, въ память пяти братьевъ правдновавшихся каждыя пять лътъ. Говорятъ будто на этихъ играхъ Юпитеръ и Сатурнъ боролись между собою на призъ обладанія свётомъ; другіе же, будто ихъ установилъ самъ Юпитеръ въ память нобёды надъ титавами.

Эти игры праздновались однако же съ болже или менже продолжительными переривами де 777 года де Р. Х. Съ этого врежени онт возобновляние важдие четире года и по олимпіадамя греки вели свое явтосчисленіе. Мівсто, на которомъ происходыя нгры, навывалось *стадією* и заключало въ себі пространство въ шесть соть шаговь, объесенное ствиами. На одномъ концъ стадін помъщались конюшин и саран для колесинцъ, на другомъ находилась арена — изсто рестаній и бізгова. Перегонявшіеся ва кодесницахъ разъёзжались по аренё въ противуяоложими стороны отъ столба, стоявшаго у края изгороди: побъдителенъ признавался тотъ изъ возничихъ, воторый прожде другаго достигалъ столба, объйхавъ вокругъ всей арени. Эти бъги соприжени были съ больними очасностями; кромъ столкновеній колесниць одной съ другор, онв отъ удара о столов погли разбиваться въ дребезги. Другинь препятствіемь на арень быль страшный идоль генія Траксипна, котораго постоянно пугались лошади. Игры совершанись въ эпоху явтняго солицестоянія и продолжанись пять дией. Въ первий приносили жертвы, во второй провеходили быти измекодовь, на третій — борьба, на четвертый и пятый бізги колесниць. Такъ нявъ борщы боролись совершенно вагіе, дівнцанъ и жевиннанъ стрежайне было воспрещено присутствовать при пракъ, даже сметръть на нихъ вздали. Это вапрещение было однако же нарушено дважды, во все время существованія олимпійских игръ. Въ первый разъ, на аренъ состявалась съ возничими переодътая въ мужское платье Киниска, дочь Архиданаса, царя накедонскаго; во второй навая Каллипатира или Февенія, така же переодатая, присутствовала при состязаніи своего сына Пизидора и не могла скрыть своего восторга, когда онъ получиль прижь. Объ преступницы были прощены не въ примъръ другимъ, такъ какъ за нарушение запрета женщинамъ посъщать игры, виновныхъ сталкавали въ ръку Алфей съ крутой горы Тицен. Не менъе строгому ввысванію подвергались борцы, свороходы и возничіе, пытавшісся обчаномъ одержать верхъ надъ соперниками; ужиченняе въ томъ платили штрафы, размъръ которыхъ зависълъ отъ степени обмана. Павзаній говорить, что въ храмь Матери боговъ близъ Стадін находилось шесть бронвовых в статуй Юпитера, отлитых на деньги, вырученныя отъ штрафовъ. Надписи на статуяхъ гласили, что не хитрость, а ловкость должна быть помощницею соетизующихся, тв же изъ некъ, которие решаются на обманъ должны стращиться гивва боговъ. Не смотря на это примъры подкуновъ, илутией и общановъ были довольно часты на одинийскихъ играхъ.

Потонкамъ Эллина было вийнено закономъ въ непреминую обязанность являться на состязанія, и Геродотъ говорить по этому случаю, что Александръ Македонскій принужденъ быль назваться родственникомъ Эллиновъ, чтобы быть допущеннымъ къ играмъ... Впослидствій каждый грекъ величался эллиномъ и имя это наконець было усвоено всимъ греческимъ народамъ.

Атаетт или борець вступать въ борьбу намазывая себъ все тело одивковинь наслонь, какъ для приданія ему более гиб-кости, такъ и для того, чтобы выскальзывать изъ рукъ противника. Ворьба состояла въ томъ, чтобы сбить соперника съ ногъ; иноб дёле быль бой рукопашный. Здёсь атлеты бились на кулавахъ въ толстихъ кожаныхъ рукавицахъ, подбитыхъ пластинками свинца. Случалось, что ударъ въ голову убивалъ атлета на итств. Аражіонъ, победившій всёхъ своихъ противниковъ, постедникъ изъ нихъ былъ сбить съ ногъ и задушенъ инъ; однако же умирая Арахіонъ откусилъ ему палецъ и победитель приннужденъ былъ признать себя побежденнымъ: онъ отказался отъ награднаго вёнка надётаго по приговору судей на мертваго Арахіонъ.

Метаніє дисков состояло въ томъ, что состяравнісся становились одной ногой на воническую подставку и въ этомъ неловкомъ положеніи бросали дискъ, т. е. каменный или металлическій кружевъ.

Судьи присуждавніе призы побідителянь назывались зелламодиками, и изъ двухъ число ихъ впоследствій времени возросло до десяти. Вступая въ отправление должности они давали влятву решать дела безъ всякаго лиценріятія. Изъ атлетовъ древности славивними были: Осагеня, Милоня Кротонскій, Полидамаст и Евоймій. Лакодопонянивъ Осагонъ двінадцать разъ выигрываль призы на одимпійскихъ играхъ и за это удостоился монумента отъ своихъ согражданъ. Какой-то завистникъ важдую ночь проврадываясь въ статув биль ее палкою. Въ одну изъ подобныхъ экспедицій статуя упала и раздавила сунасброда. Дъти убитаго предъявили искъ на статую и согласно законамъ Ликурга судьи приговорили ее къ утопленію въ морв. Вскорв по приведеніи въ исполненіе этого сившнаго приговора въ городів и ого оврестностяхъ обнаруженся голодъ. Оракулъ, вопрошенный отчаянными жителями, объявиль имъ, что бъдствіе прекратится, если они вытащать изъ моря статую Осагона и поставять со на прежнее мъсто. Жители повиновались оракулу, голодъ прекратился, а Өеагенъ былъ причисленъ къ полубоганъ.

Милонъ Кротонскій быль феноменомъ своего времени. Однажды на играхъ онъ не переводя духу пробъжаль по аренъ съ двухлівтнимъ бычкомъ на плечахъ, убиль его ударомъ кулака и въ тотъ же день съйлъ до последняго хрящика. Къ сожальнію, старья, Милонъ лишался силъ, хотя и не сознавался въ томъ. Какъ-то гуляя по лівсу онъ увидівль дерево на половину разщепленное отъчастихъ колебаній вітромъ его вершины. Милону взумалось долошить дерево; но едва онъ занустиль руки въ разщелину какъ она ссмкнулась и прищемила ему пальцы. Не будучи въ состояній высвободить рукъ, одрахайвшій атлетъ сділался добычею дикихъ звітрей.

Полиданасъ, его другъ и вивств сопернивъ, погибъ не менве трарической смертью. Однажды, когда онъ пировалъ со своими друзьями въ пещерв, сводъ ея треснулъ и всв собесвдники разбъжались, история религи. Т. V. за исключеніемъ Полиданаса, отважившагося поддержать надавшій сводъ и погибшаго подъ его развалинами. Въ юности онъ задушилъ на Олимпъ льва непомърной величини; убивалъ человъка ударомъ кулака, одной рукою останавливалъ несшуюся во всю прить колесницу... Оба эти сказанія о состаръвшихся атлетахъ не лишены своего рода грустнаго нравоученія: зачъмъ по старости лъть ръшаться на предпріятія, исполнимыя только въ цвътущемъ возрастъ?

Объ Евений ин поговориит при обзоръ похожденій Улисса при возвращеніи его на родину послъ осады. Трои.

#### ГЛАВА ШЕСТАЯ.

Юнона. — Бракт ел ст Юпитеромъ. — Ревность. — Шутка Юпитера. — Рождение Марса. — Тирезви. — Сидел. — Кассіопел. — Созвъздіе этого имени. — Претиды. — Пріамиды. — Деіонел. — Праздники Юноны. — Ел изображенія. — Геба. — Вулкант. — Праздники. — Марст, его наложницы и дъти. — Өерей, Прогнел, Филомела и ихъ превращенія. — Дочери Марса.

НОнона, первая и единственная законная супруга Юпитера, въ Греціи была извъстна подъ именемъ Геры (властительницы), въ Римъ подъ именемъ Юно (Juno): помощницы. Кромъ того, подобно своему супругу, пользовалась иногими прозвищами, исчислять которыя было бы слишкомъ утомительно для читателя. Дочь Сатурна и Рен, проглоченная первымъ, а потомъ извергнутая его ненасытнымъ желудкомъ, Юнона была отдава на воспитаніе въ Аркадію или на островъ Самосъ. Жатели Аргоса разсказывали будто кормилицами Юноны были три дочери ръки Астеріона: Акрея, Эвбея и Порсимна, а воспитателемъ ея быль Теменъ сывъ Пеласга. Жители Самоса, отрицая сказанія аргосцевъ,

утверждали, что богиня редвлась на берегахъ ръки Имвраза и выросла на попечении Остиды и Океана.

Строгость правиль, съ которою Юнона постоянно держала себя. ограждала ее отъ всякихъ дерекихъ покущеній какъ боговъ, такъ и титановъ. Юпитеру посчастиннилось овладать сердцемъ гордой и неприступной прасавицы. После многихъ безуспешныхъ понытокъ синскать ся взаниность, царь боговъ навель на небо страшную грозу и проливной дождь, а самъ превратясь въ кукушку прилеталь из Юнонв, отыскивая убъжище на ел груди. Не подозръвая обизна, Юнона пригръла промоклую кукушку, ласкала ее и птица отвъчала ей ласками, вскоръ заставившим ее погрузиться въ сладостное самовабвеніе, очнувшись отъ котораго она увидъла себя въ объятіяхъ Юпитера. Гифваясь на обольстителя она потребовала отъ него вознагражденія, назначивъ его цёною вступленіе съ нею въ законный бракъ (по гречески: Телейося Гамост). Юпитеръ согласился и норучиль Меркурію созвать на брачний пиръ всвиъ боговъ и богань. Изъ последникъ, наифа Хелонея заившвалась съ нарядонъ и прибыла на пиршество восив всвик. За это разгивванный Юпитеръ превратиль ее въ черепаху, эмблему медленности и копотливости.

Привязавъ въ себъ Юдитера брачными узами, Юнона вскоръ превратила ихъ въ тажкія для него цепи. Гордясь своей верностью она требовала и отъ своего вътреннаго супруга върности ненарушимой и постоянства непоколебимаго. Тревожимая ревнивыми и весьма часто основательными подозрвніями, Юнона следила за каждынъ шагонъ Юпитера, надобдала ему докучливыми, навичивыми ласками, язвила насибшками... Одник словомъ, въ ляць Юноны, древніе веплотнин візчый типь эксены — опостылой, требующей отъ мужа неутоминой нажности и совершеннайшаго самоотверженія. Сцены между супругами бывали чуть не ежедневныя, неріздко безъ налійншаго повода со стороны Юшитера. Однажды, желая подшутить надъ разгивванной Юноной, ся супругь объявиль ей, что онъ намеренъ взять себе второй женою Платею, дочь реки Азопа и показаль ей свою нареченную съ головы до ногъ поврытую фатою. Взовшенная Юнона сорвала поврывало, но вивсто соперинцы увидъла древесный пень съ посаженном на

Digitized by Google

него куклею. Смущенная, сгарая отъ стыда, она бросилась въ объятія Юпитера, прося прощенія и если не миръ, то перемиріе было заключено между супругами. Притворно смираясь передъ супругомъ, Юнона однаво же ръшилась отомстить ему. Съ этой цълью она попросила совъта у богини цвътовъ Флоры, нъть ли возножности родить сына или дочь безъ содъйствія Юпитера или какого бы то ни было другаго мужчины? Флора повела Юному въ поле и указала ей на какой-то цвётокъ, къ которому велёла прикоснуться; Юнона повиновалась, вследствіе этого прикосновенія савлалась берененною и родила бога войны— Mapca (1). Точно также въ отищение Юпитеру она родила и Тифона, о чемъ им уже говорили въ одной изъ предыдущихъ главъ. Любовницъ Юпитера она преследовала съ неутоминой яростью: Іо, Латона, Калисто, Семела были жертвани ся истительности; Сфинкся по ея повеленію мучиль онвянь единственно за то, что оне были соотечественниками Алкмены; Галаноида, служанка ея, была обращена Юноною въ зверька ласточку (порода хорька); она же ослъпила Тирезія; покарала Сидею, Кассіопею, Антигону, Анаксивію жену Пелівса, Пезаса, Претиду и Пріамидово потомковъ Париса.

Ослинение Тирезія было слидствіеми страннаго спора между Юпитероми и Юноною: супруги не могли никаки согласиться между собою въ томъ, кому изъдвухъ – мужчини или женщини — нижния ласки доставляють болие наслажденія? Этого вопроса и изъбоговъ никто не могъ ришить, а потому спорившіе прибити къ посредничеству знахаря по имени Тирезія. Онъ объявиль, что избитокъ наслажденія на сторони мужчини. Разгийванная Юнона бросила ему въ глаза висколько капель воды, отчего онъ меновенно ослинь. Въ награду за потерю зринія Юпитеръ продлиль жизнь Тирезія на одинадцать виковъ человическихъ и сверхътого даль способность угадывать будущее, носредствомъ жезла или

<sup>(1)</sup> Здёсь скрывается истинное астрономическое событіе, именно: происхожденіе новой звёзды и появленіе ся близь плансты, которую древніе называли Юноною.



тросточки. По другить сказаніять Тирезій ослівть за то, что нодглядівль вавъ Минерва выходила ист купальни вийсті съ Харикло любиною, своею ниифою. Лишенный зрівнія Тирезій понималь симсять півнія птиців и крика звіврей.

Врасота Сидеи, жены Оріона, возбудила въ Юнонъ ревнивыя опасенія и она низвергла красавицу въ преисноднюю (1). Иное наказаніе постигло Кассіопею, супругу Цефея и мать Андромеды. Эта царица, гордившаяся своею красотою и почитавшая себя красивъе самой Юноны, была за это наказана опустошеніемъ своихъ областей странінымъ наводненіемъ. Чтобы умилостивить разгивванную богиню, Кассіопея принуждена была выдать свою дочь Андромеду на събденіе морскому чудовищу, отъ котораго она была спасена Персеемъ. Герой, женившись на Андромедъ, упросилъ Юпитера помъстить Кассіопею между созвъздіями.

Претиды, дочери аргосскаго царя Прета, навлекии на себя гивъъ Юнони за тоже самое, за что ее прогиввала Кассіопея: енв не признавали ее первою красавицею въ мірв и отрекались еть служенія ей. За это Юнона поразвила ихъ страннымъ помвтательствомъ—Претиды, воебражая, что онв превратились въ коровъ, бъгали но полянъ Арголиды и бросаясь на прохожихъ дълали видъ, что бодаютъ ихъ. Братъ помъщанныхъ Мегапенев просилъ волхва Мелампа излечить несчастныхъ. За это Мелампъ потребовалъ у него одну треть его царства; Мегапенеъ отказалъ; когда же одна изъ его сестеръ умерла и онъ повторилъ свою просьбу Мелампу, волхвъ потребовалъ у него въ награду за излеченіе остальныхъ сестеръ двъ трети царства и сверхъ того руку одной изъ Претидъ Ифіаниссы. Мегапенеъ отдалъ Мелампу и то и другое и волхвъ вылечилъ его сестеръ, давъ имъ нъскольтво пріемовъ чемирицы (Helleborus niger L).

Анансивія, дочь Віаса, двоюроднаго брата Явона, нодобно Кассіопев и Претиданъ инваа неосторожность похваляться красотою и за это была выдана богинею за Пелія, съ которынъ Анаксивія была весьма несчастлива. Гиввъ Юноны распространился даже на поздивищее нотомство Пелія и Анаксивіи.



<sup>(</sup>¹) Исчезновеніе звъзды съ горизонта.

Антигону, дочь Лаомедона, Юнона превратила въ цаплю; Пріамидовъ, потомковъ Париса, она преследовала за то, что последній отдаль предпочтеніе красоте Венеры передъ красотою Юноны и Минервы, избравшихъ его въ посредники для решенія вопроса: которая изъ трехъ богинь красиве. Выведенный изъ терпенія несноснымъ, свардивымъ характеромъ Юноны, Юпитеръ однажды приковаль ее къ горе Олимпу золотой цепью и освободиль единственно вследствіе холатайства за нее всехъ боговъ и бегипь.

Неизивиными спутницами Юноны были четыриадцать ниифъ навиваемыхъ Горезидіями. Пролестивищею изъ нихъ была Дейонея. На ихъ попеченія возложены были: туалеть богини и приготовленіе ей ароматических купаній. Покровительница законныхъ женъ, блюстительница вфриссти супружеской, Юнона, по инвию древнихъ, была вивств съ твиъ незримою помощницею роженицъ и беременныхъ. Вследствіе этой спеціальности, Юнона пользовалась особеннымъ почетомъ у римскихъ матронъ, т. е. замужнихъ и семейныхъ женщинъ. Легкаго поведенія женщины не вивли права молиться Юнонв, а указомъ царя Нумы Помиилія имъ быль строжайше воспрещенъ входъ въ храны богини. Изъ празденковъ въ ся честь въ древнемъ Римъ главивишими были: 1) Ноны капитолійскія (7 іюля), когда повлонницы богини собирались подъ дикою смоковницею, допуская въ свою среду даже рабынь и наемныхъ служановъ. Последнее делалось въ память событія достопамятнаго въ исторіи великаго народа. По изгнаніи Гамловъ изъ предвловъ республики, римляне, подъ предводительствомъ диктатора Луція, тревожимые сосёдними народами, обязаны были по требованію посліднихъ выдать ичт своихъ женъ и дочерей. Рабыня Филопида предложила консулу отправить въ непріятельскій станъ вивсто женъ и дочерей - ихъ рабынь, од втыхъ въ нарядныя платыя. Консуль последоваль дапному совету; рабыни отдались поворнымъ ласкамъ враговъ, пировали съ ними изскольво дней, а потомъ, напонвъ ихъ виномъ, дали условный знакъ римскимъ войскамъ, расположеннымъ неподалеку въ засадъ: они ударили на непріятелей и изрубили ихъ. Знавъ къ избіснію поданъ быль съ вершины дикой смоковницы. 2) Каллистеи на Лесбосъ — праздники красоты, на которыхъ нолучали призы женщины, особенно отличавшіяся красотою; 3) Эпидеміи на остров'в Милет'в — всепародныя поленія богин'в о защит в и покровительств'в; 4) Гамеліи, въ Аонахъ — въ первыхъ числяхъ января м'всяца (гамеліона); 5) Герателеи, праздники жертвованія богин'в волосъ, остригаемыхъ новобрачными; 6) Юпоніи въ Римів п. Горси въ Грецін; 7) Лизандріи на остров'в Самосъ.

Юнону изображали обывновенно въ видъ врасивой, стройной женщины съ вертеномъ или гренадовымъ яблокомъ въ одной рукъ и свинетромъ въ другой. У ногъ ся ставили павлина, игравшаго при Юнонъ ту же роль безсивнияго спутника, которую орель играль при Юпитеръ. Объ этомъ павлинъ мы поговоримъ подробнъе, разсказывая исторію Аргуса. Изъ животныхъ и птицъ Юнонъ были посвящены и приносились въ жертву: овца, поросная свинья, ястребъ, гусь, павлинъ, коршунъ; изъ цветовъ: бадьянъ, макъ, гренада, лилія. О последнень цветке у древнихъ существовало сказаніе будто онъ вырось изъ вации молока Юноны, оброненной ею на землю; наковня головки и гренадовыя яблоки въ рукахъ богани были символани женскаго плодородія. Изъ храмовъ Юноны славивишій находился въ Аргосв; бывшая здёсь статуя богине, изг золота и слоновой кости, была такимъ же совершенствомъ своего рода какъ статуя Юпитера въ храме одинційсвоиъ.

Теперь перейдень въ разсказу о дътяхъ Юнони: о дочери ся Гебъ и сыновьяхъ Вулканъ и Марсъ.

Геба, богиня юности, завъдмвала на Олимпъ столомъ боговъ и богинь, которымъ подавала нектаръ и амброзію. Однажды, прислуживая Юпитеру она поскользнулась, упала и за эту неловкость была уволена отъ должности и прикомандврована единственно къ Юновъ. Виданная за Геркулеса послъ взятія его на Олимпъ, она виъла отъ него сыновей: Алексіареса и Аншкета. Въчно и неизивнно юная, прелестная собою Геба, какъ въ Греціи тавъ и въ Римъ, была покровительницею обоего пола молодихъ людей, недавно вышедшихъ изъ лъть отроческихъ.

Вулкана, богъ огня, при появленін своемъ на світь до того поразвить Юнону своимъ чудовищнымъ безобразіємъ, что она

столенула его съ Олимпа на землю. Девять дней летвлъ бъдный уродъ съ неба и упалъ на островъ Лемносъ близъ острововъ Липарскихъ. При паденія онъ вывихнуль себ'я ногу и остался хромымъ. На Лемносъ онъ занялся кувнечнымъ мастерствомъ: ковалъ громовыя стрвин Юпитеру, сдвили волотой тронъ Юнонв, связ на который она была такъ инъ сжата, что не могла подняться съ мъста бевъ помощи того же Вункана; этимъ онъ отоистилъ натери за свое изгнаніе изъ жилища боговъ. Изъ прочихъ произведеній бога-кувиеца нельвя не назвать вооруженій Ахиллеса, Эноя, свинетра Агаменнона; олимпійскій дворець изъ стали, ивли и золоченаго серебра, дворецъ солица, корону Аріаны и ожерелье Герміоны. Женатый на Венерв, Вулканъ вскорв убъдидся въ ея невърности и въ преступной ея связи съ Марсонъ; самъ домогался благосклонности Минервы -- разунвется тщетно и быль особенно дружень съ боговъ пьянства Бахусома. Повинутый женою онъ утвшался ласками другихъ богинь, правда весьма немногихъ, но во всякомъ случав красавицъ даже безъ сравненія съ нею. Такъ Вулканъ пользовался благосклонностью одной изъ грацій Азлаи или Хариты; за нею следовали; Півнеста, Кабира, Пренеста-сдълавшаяся беременною отъ искры, вылетвиней изъ кузницы Вулкана и упавшей къ ней на грудь. Она была матерью огнеглазаго разбойника Цэкулуса... Изъ множества детей Вулкана нельзя не упомянуть о Купидонь его законновъ синъ отъ Венери, остальные сыновья бога-кузнеца славились грубостью безобразіемъ, а векоторые изъ нихъ и здодъйствами. Кабиры, Тельхины, и одноглазые Циклопы были постояпными спутнивами и сотруднивами Вулкана; вузницы его находились на островъ Лемносъ; кратеры огнедышащихъ горъ замъняли въ этихъ кузницахъ дымовыя трубы. Мисологическое сказаніе т низверженіи Вулкана съ небесь на землю ничто яное, кавъ аллегорія, заимствованная изъ событія естественнаго: паленія аэролита и появленіе на стровахъ Липарскихъ и на Леиносв огнодышущихъ горъ; самъ Вулканъ нячто иное, какъ олицетворенный огонь, извергаемый земными надрами изъ вулканическихъ кратеровъ или, въ искусныхъ рукахъ, служащій на пользу людямъ. Подъ изгнаніемъ Вулкана съ Олиппа, его пребываніемъ

на землъ и возвращеніемъ на небо должно подразумъвать зативніе какой инбудь звъзды и вторичное полвленіе ся на небесномъ сводъ. Связь Венеры съ Марсенъ — намекъ на сочетаніе этихъ двухъ планеть, изъ которыхъ первая отдалилась отъ той звъзды, которую древніе называли Вулканомъ. Замътимъ разъ навсегда, что каждое свазаніе греко-римской инослогіи въ тъсной связи съ астреномическими наблюденіями древникъ, или съ переворотами геологическими.

Изъ праздниковъ въ честь Вулкана достойни замъчанія: Керамикіи или Гефестійскія празднества въ Аоннахъ, на
которыхъ трое юномей бъгали въ запуски съ зажженными факлами на призъ, который выдавался тому изъ нихъ, кто сохранялъ
во время бъга огонь на своемъ факлъ. Въ Римъ, въ августъ мъсяцъ, праздновались Вулканаліи, длившіяся восемь дней, во все
продолженіе которыхъ разжигали костры и бросали въ нихъ разныхъ животныхъ; кромъ того были и Церамиціи въ подражаніе греческимъ. Ромулъ за чертою города воздвигъ храмъ Вулкану, посвятилъ ещу четырехконную колесницу и установилъ
праздникъ отня Лустрію съ процесіями, наименованными юстераціями.

Вулкану быль посвящень левь; его пекровительству ввёрень быль сентябрь иёсяць; при дверяхь его храна содержались еторожевыя собаки. Изображали его въ видё безобразнаго, бородатаго горбуна, во фригійскомъ колпакі, небрежне надістомъ на всклокоченную голову; кузнечный молоть и клещи были его непрем'янными атрибутами. Изъ прозвищь, сопраженныхь съ его именемъ, особенно замічательны: хромой (амфигіей, киллоподз), хозяннъ пламени (flammipotens), рожденный изъ огня (ignigenus), блестящій (ратрамень), всепокоряющій (пандаматоря).

Второй сынъ Юноны, рожденный ею не отъ Юпитера (1), былъ Арест или Марст богъ войны, особенно чтимый римлянами. Подобно прочинъ боганъ и богинянъ и у Марса были иногія прозвища: непобюдимый (adamus), вневапный (афиэ), вои-



<sup>(1)</sup> См. выше, главу V.

meab (bellator), копьеносный (curinus), оруженосець (гонлофоръ), бого смерти (Нокисъ), мститель (ultor) и т. д. Воспитаніе его Юнона ввёрила титану Пріапу, который обучнать Марса искуству воинскому и бышения пляскамъ ворибантовъ; воринлицею его была Титанида Оера. Онъ прославился своими подвигами во время борьбы боговъ съ титаками и привиналь двательное участіе въ троянской войнів. Сыксовъ его жень или любовницъ можетъ поспорить со списвоиъ возлюбленныхъ Юпитера. Авлаура дочь Кепропса, Авеса, Астіохея, Аталанта, Бистонида, Венера, Гарпинна, Датида, Эропа, Каллироя, Келено, Критовула, Кирена, Нерина (вротость), Отрера, Парнасса, Пезопія, Перивея, Рея-Сильвія, Сета, Стеропа, Тавея, Тельфусса, Терена, Фабидія, Хриве, Өеогена, Өрокка, Өриттія. Отъ нахъ Марсь инвав многочисленное потомство героевъ. Изъ нихъ навовенъ: Аскалафа, Цикна, убитаго Геркулесовъ; Діомида владътеля знаменитыхъ огнедышащихъ коней, которыхъ онъ корныть человическить нясонь; Ромула в Рема (отъ Рен-Сильвін), Өерея, о которонъ находинъ следующую басию у Овидія. Өерей, парь оракійскій быль женать на Пронев, дочери аокискаго царя Пандіона. Вийсти съ нею ко двору Оерея прибыла и сестра ея Филомела, въ которую Оерей вскорв выполися. Съ негодованіенъ отвергнутый ою, онъ хитростью заманиль ее въ уединенный свой замовъ и здесь силою овладель Филопелою. Осыпаеный упрекана, вробиенный ся постоянными жалобами, Осрей отръзаль ей языкь и оставивь въ заточеніи, объявиль жент своей, что сестра ея умерла. Пленная Филомела нашла однако же возможность увъдомить Пронею о постигшихъ ее бъдствіяхъ: обыкновенное письмо ота заменила вышивкой, въ которой вместо узоровъ были буквы. Пронея вив себя отъ ярости убила своего сына Итиса, потемъ пользуясь правани свободы, предоставляеными женщинамъ во время праздниковъ Вахуса, освободила Филомелу и вивств съ нею убъжала къ отцу въ Аонии, угостивъ мужа своего передъ отъйздомъ кушаньемъ, приготовлениниъ изъ няса Итиса. Овидій говорить, будто Пронея превратилась въ ласточку, Филомеля — въ соловья; Оерей и Итисъ превратились — первый въ

удода, второй въ щегленка. Это странное сказаніе требуеть объ-

По инвнію абата Ванье (1), герон этой трагедіи двиствительно жили въ Греціи за 1440 лвтъ до Р. Х., но, само собою, не превращались въ птицъ. Пренся и Филонела усивли убъжать отъ Оерея, благодаря парусанъ, воторыне быль окрылент ихъ Серабль, за которынъ не могъ поспеть нагонявшій ихъ Оерей. Его превращеніе въ удода—птину грязную, вонючую— намекъ на его безиравственность; превращеніе Филонелы въ соловья, намекъ на ея жалобы и стенанія, послё постигшихъ ее бёдствій.

Изъ дочерей Марса особенно достойны упоминанія: Гермонія и Герміона отъ Венеры и Гипполита, царица аназоновъ отъ Фареры. Герміона была супругою Кадна. При ся бракосочетаніи всё боги и богини, кромё Юноны, пожаловали ей драгоценные подарки; Вулканъ же, въ свою очередь, желая отоистить Венере за ся неверность, подариль ся дочери платье, окраненное всевозножными преступленіями. Вслёдствіе этого всё дети Герміовы были отъявленные злодён. Гипполита и сестры ся Лампето и Мароегія были побеждены Геркулесовъ.

# ГЛАВА СЕДЬМАЯ.

Служеніе Марсу.—Жрецы.—Праздники.—Спутники Марса.—Свита Юноны.— Ирида.— Богини-родовспомогательницы.— Латона.— Діана и Аполлонг.—Его подвиги.—Пивонг.—Дьти Ніобеи.—Прозвища Діаны.—Ея нимфы.—Калисто и Буфага.—Созвиздія.

Греки, народъ миролюбивый, не воздавали богу войны особенныхъ почестей; у нихъ не было храмовъ Марса, а поклонялись

<sup>(1)</sup> La Mythologie et les fables expliquées par l'histoire P. in 12. 1739, tome VIII, pp. 5-8.



они его идоламъ, поставленнить на отвритихъ мъстахъ. За то въ Римъ, бога войни почитали чуть ли не выше самаго Юнитера. называя его отцому, спасителему и хранителему. Символическимъ его взображениемъ было волье (quirinus) и этимъ именемъ замвияли собственное. Ромулъ при влятвахъ называль копье (è quirine!), бывшее для него главивашей святыней. Въ жертву богу войны приносили: быковъ, телятъ, барановъ и коней. Нъкоторые изъ народовъ, подвластныхъ римлянамъ и усвоившихъ религію своихъ властителей, въ жертву Марсу приносили собавъ, козловъ и ословъ, а также и военнопленныхъ. Нува Помпиле установидъ въ честь Марса правильное богослуженіе, назначивъ въ жрепы двинадцать внатнийшихъ патриціевъ, именовавшихся саліанами; верховный жрець назывался презулома. Установлено же было служение Марсу всявдствие следующаго события. Въ Рим'в была чума, прекратившаяся после паденія съ неба щита, о которомъ ниифа Эгерія, совътница царя Нумы, свазала, что городъ, въ которомъ щить этоть будетъ храниться, сделается обладателемъ целаго света. Нума поручиль оружейнику Ветерину Мамурію по образцу чудеснаго щита выковать еще одвинадцать и сохраненіе ихъ препоручить саліанамъ. Ежегодно они, шествуя пышной процессіей, обносили эти щиты вокругъ римскихъ ствиъ съ пъснями, плясками и заканчивали праздникъ великолъпнымъ пиршествомъ. Одъние ихъ состояло изъ пурпуровой туники, вышитой золотомъ, хламиды (trabea), опоясанной металическимъ поясомъ и особаго вида тапки (galerus). Вооружение ихъ состояло изъ мечей, ковій въ правой рукі и щитовъ-въ лівой. Полощницами ихъ были молодыя девушки, носившія воинское оденніе (paludamentum). Царь Туллъ Гостилій увеличиль вдвое число саліанъ, назвавъ ихъ агоналами или коллинами; Тарквиній нерениеноваль ихъ въ альбаново; Антоній Каракалла въ антоніанова. Впослідствін возникли какъ бы отдівльныя касты: ваны, палатины и квириналы. Кроив этихъ жрецовъ для служенія Марсу быль въ древнемъ Римв верховный жрепь (Flaminius quirinalis) и его помощники (Martiales lacini).

Праздники Марса назывались: *Анциліями*; начинались они въ мартовскія календы и продолжались три дня, признававшіеся

римлянами днями тяжелыми, бъдственными, въ воторые не следовало предпринимать нивакихъ дълъ. Были кроит того Эквиріи, конскія ристанія, установленныя Ромуломъ и совершавшіяся 26 февраля. Въ Лаконіи былъ ежегодный правдинкъ Герантры; у скноовъ игры арреійскія. Въ Ринф, на правдникъ Триктиріяхъ, въ жертву Марсу приносили трехъ животныхъ: быка, барана и борова; кроит того были игры марчіальныя (1 августа), на которыхъ однажды Германикъ убилъ до двухсотъ львовъ. Храмы бега войны находились за чертою города.

Марса нвображали въ виде поживато мужчини, мощнаго телосложенія, въ шлеме, латахъ, съ меченъ или коньенъ въ рукахъ. Во время битвъ, но поверью римлянъ, онъ невримо носился по шолю сраженія на колеснице, запряженной парою колей, навываемыхъ Уоксасомя и увравляемыхъ Беллоною. Свиту Марса составляли Ярость, Смятене, Страже в Смущене. Веллона (Эніо у грековъ и первоначально Дуэллона у римлянъ) была въ особенновъ почетв у жителей Каппадокіи. Въ Риме ей посвященъ былъ особый храмъ, на жрецовъ котораго, называвшихся беллонаріями, возложена была обязанность встречать иностравныхъ посланниковъ. Во время праздниковъ въ честь богини, жрецы ся дёлали себъ надреже на теле и собранную изъ надрежовъ вровь приносили ей въ жертву. Въ Греціи служеніе Беллоне было внедено Орестомя и Ифигеніею, дётьми Агаменнона.

Теперь возвратимся въ Юнонв и скаженъ нѣскольке словъ о ея придворномъ штать. Верезидіи, ея прислужницы, отличались врасотою и грацісиностью; изъ нихъ особеннымъ расположеніемъ Юноны пользовались: Дейонея, выданная замужь за Эола, единственно для того, чтобы родить бурю противъ Энея, потомка Париса, ненавистнаго Юнонв. Другая березидія— Ирида (радуга) исправлява при богинв должность въстницы и разсыльной. Въ древивйшія. времена Ириду признавали посланинцею небесь на землю за душами умирающихъ; впоследствів же ся появленіе было предтечею божоскихъ народовъ, съ понятіями о радуге непременно соединялось или соединялось напосоединялось напосоединялось напосоединялось напосоединялось напосоединялось

Какъ покровительница женъ и матерей, Юнона дълила свои труды и заботы съ Луциною, Илиојею, Майею и Латоною. По мижнію въкоторыхъ коментаторовъ эти четыре богини въ сущности ничто вное, какъ четыре одицетворенія одной и той же Юноны; инвије это однако же не совсвиъ основательно, ное римляне навывали помощнить Юноны особенным именемь брачныхо богинь (Gameliae Deae). Илиеія и Майя — въ древией Грецін — были богинами родовсномогательницами; у римлянъ промів этихъ двухъ богинь была еще Луцина, которой молились замужнія женщины передъ наступленіемъ родовъ. Ей были воздвигнуты особие храни, и ее чествовали ежегодными правдниками, во время которыхъ мужчены, совершенно нагіе, прибегали въ замужнемъ женщинамъ и слегка были ихъ по рукамъ и по животу козленими кожани. При Лупинъ полагали цълую свиту боговъ помощниковъ и богинь-помощницъ; таковыми были: Алемона (илекопитательница), Куба (усыпительница) Куна или Кунія (хранетельница колибели, Евгерія (качальщица), Генета или Малаеенета (богия, присутствовавшая при родахъ всёхъ самовъ), Инченикола, Интерцидуа (богь родильницъ), Югартинь (богъ брачнихъ сопзовъ), Асаля (богъ пернаго дётскаго ленета), Левона (покровительница новорожденныхъ), Матурна (нокровительница матерей), Никси, Деи (три покровителя беременныхъ), Нундина (очистительница), Орбона, Оссинава (строительница дівтених востей), Парты (дві богини, которых женщины призывали на номощь при наступленіи родовихъ болей), Портута (оберегательница беременныхъ), Сентія (хранительница неворожденныхъ), Статина (путеведительница дътей, начинающихъ ходеть), Вагитана (богь, утвивощій детей врекливнув), Витумра (покровительница утробныхъ иладенцевъ до ихъ появленія на оветь).

Отъ этого легіона богинь спеціалистокъ рёзко выдівляется Астона, мать Діаны и Аполлона, покровительница всёхъ роженнцъ безъ изъятья и даже преннущественно безпомощныхъ и незанужнихъ. Сказаніе о Латонъ принадлежить къ числу любовыти вішнихъ минологическихъ сказаній.

Латона, дочь Титана Цэоса и Титациди Фебен, была первою

возлюбленною Юпитера, уже женатаго на Юнонв. Узнавъ объ этой связи своего супруга, Юнона умолила землю не уделить Латоне не малейшаго уголка, где бы она могла разрешеться отъ бремени; вром'в того она послада на Латону страшнаго Пифона, который ее преследоваль... Такъ бедная любовница царя боговъ принуждена была свитаться изъ одней страны въ другую, терня голодъ и нужду. Однажды, приблезась къ озору, она хотела напиться воды, но окрестные жители отогнали ее въ угоду Юнонв. Вспомнивъ о своемъ божественномъ происхождении Латона превратила ихъ въ лягушекъ. Скитаясь по Азін, она сама была принуждена превратиться въ волчиху. Наконецъ Нептунъ, по просьов Юпитера утветлиль на волнахъ Эгейскаго моря — до того времени плававшій по аниъ — островъ Делосъ, на которонъ Латона и нашла себъ пристанище. Здъсь подъ сънью декой пальны и лавра она родила сперва Діану, а потомъ при ен седействін-Аполлона. Виви Нифонъ, явивнійся на островів, чтобы пожрать дівтей, быль. убить стрелою, пущенною Аполлономъ; та же участь постигла и гиганта Титія, покушавшагося на честь Латони.. Стрвин Аполлона -- солнечные лучи; Пифонъ -- болотистыя испаренія или разгоняеныя; Титій — гразь или иль, осущаеные солночения лучани. Поверье древнихъ, будто стрели Аполюна спертельни-было весьна основательно: въ южныхъ странахъ лучи летияго соляца действительно убійственны. Тоже саное говорили древніе и о стрізлахъ Діаны, т. с. лунныхъ дучахъ, намекая на нхъ вредное вліяніе на человіческій организмъ.

Латона, гордившаяся благослонностью Юпипера, не мен'я Юноны была гнавлина и истительна. *Ніобея*, супруга *Амфіона*, мать огромнаго семейства, состоявнаго изъ красивыхъ сыновей и дочерей (1), нивла неосторожность хвалиться предъ Латоною своимъ

<sup>(1)</sup> О точномъ числъ дътей Ніобен свъденій не имъется; она варыпруется между 12 и 20. Вотъ имена сыновей: Агеноръ, Дамасихтонъ, Исменій, Иліоней, Нинитъ, Фединъ, Сипилъ, Тантанъ и Эхадей. Имена семи дочерей Ніобен: Амикла, Астикратія (Канароя, Хіоса, Хлорида), Клеодера (Хилепра, Мелибея), Огигія, Неэра, (Асхіохея), Фера (Эхидія Фтоія) и Пехопія. Причина этого разногласія въ мисологіи въроятно въ



плодородіємъ и ихъ красотою, говоря, что за то и за другое она достойна, чтобы ей воздавали божескія почести. Обиженная Латона упросила енна своего отомотить дерзкой Ніобев и Аполлонъ истребиль всёхъ ея сыновей своими стредами; та же участь постигла и дочерей Ніобеи, умерщвленныхъ стредами Діаны. Девять дней трупы невинныхъ жертвъ оставались безъ погребенія, орошаемые слезами безутёшной матери. Воги, тронутые скорбію Ніобеи, превратили ее въ скалу.

Въ основания этой басин лежить истина. Чуна — следствие жестовихъ жаровъ — опустошая Опвы, въ числе несеольнихъ тысячь жертвь - поглотила и детей таношней царицы Ніобея. Девять дней трупы ихъ оставались непогребенными, такъ вавъ жители боялись привасаться въ нимъ изъ опасенія заразы. Мать обезумъвшая отъ горя удалилась въ Лидію, гдв и умерла отъ горести. По слованъ Павзанія, находящаяся въ этой странв скала, издали напоминающая фигуру плачущей женщины, подала новодъ въ выдумкъ о превращении Ніобен въ камень. Іезунтыкоментаторы видять въ исторіи Ніобен искаженія библейскаго сказанія о женъ Лота, превращенной въ соляной столбъ, но подобное толкованіе по очевидной натяжкі даже не заслуживаеть серьезнаго опроверженія. По метнію другихъ, сень сыновей и семь дочерей Ніобен ничто иное, какъ семь дней и семь ночей, образующіе недалю. Это объясненіе болье остроунно нежели справедливо: солнечено лучи не убивають дня, а скорве его оживляють, точно также вакъ лунные лучи оживляють ночи. Латона послъ истребленія семейства Ніобен превратилась въ божество адскую губительницу детей и въ этой ужасной должности была нередко сившиваема въ понятіяхъ древнихъ съ дочерью своею, Діаною.

Приступая теперь въ разсказу объ этой богинъ полагаемъ необходимымъ предпослать ему алфавитный перечень прозвищъ, съ которыми древніе сопрягали ея имя. По этимъ прозвищамъ чататель можетъ составить себъ самое точное понятіе о свойствахъ, которыя приписывались древними дочери Латоны: Артемиза

томъ, что нъкоторыя изъ дочерей вивють по два и по три вмени; Гомерь ограничиваеть число дътей Ніобен—двънадцатью.



Амфипироса (факелоносица), Амфипирія (отненосная), Аристоювула (совётодательница), Арвенуса (кроткая), Астратея (противувониственная), Авксомена (растущая), Бискорнида, Дивурогая), Брито (кроткая дёва), Геката (царица ада, подземная), Гегемаха (ведущая на битву), Гіерра (цёломудренная), Девіана (сбивающая съ дороги звёролововъ), Дидимія (двойня), Элафеболія (истребительница оленей), Іохара (метательница стрёлъ), Каллиста (прелестная), Кареатида (подобная ведру), Коривалія (принимающая поросять въ жертву) — Лиме, натида (болотная), Люцифера (свётоносная), Луна, Ликея (избавительница отъ волковъ), Лизизона (присутствующая) при первыхъ часахъ бракосочетанія), Монтана (горная), Неморанжида (богиня лесовъ), Омнивата (блуждающая), Орегона (непреклонная), Панагея (всеуправляющая), Селена, Сева Дея (жестокая). Такимъ образомъ одна и та же богиня была и доброю и злою, судя потому въ какомъ видё древніе ее себё изображали. Кроткая царица ночи въ видё полной луны та же Діана, скрывающаяся за горизонтомъ, превращается въ грозную Гекату истязательницу усопшихъ.

Строгая девственница, Діана посвятила себя охоть. Вооруженная луковь и стрелави сопутствуемая ниифани: шестью десятью океанями и двадцатью азіями, она бегала по лесань, истребляя инрныхь оленей. Оть спутниць своихь она требовала соблюденія строжайшаго целомудрія и жестоко наказывала виновныхь. Таковыми были: Калисто и Буфага.

Калисто, любиница Діаны была дочерью Ликаона. Обольщенная Юпитеровъ она родила отъ него сына, Аркаса. За это Діана превратила ее въ медвёдицу; Юпитеръ въ свою очередь взявъ ее на небо превратилъ тоже въ созвёздіе, называемое Большой Медвіндицей, изъ восьми звёздъ котораго особенно зам'ятны: Боотест и Арктурт восходъ котораго, по мивнію древнихъ, всегда сопроовождается грозами или ненастьемъ. Взбішенная Юнона, желая хоть чёмъ нибудь отомстить соперниців, уговорила океанъ не допускать Вольшой Медвіндицы до своихъ предёловъ. Съ того времени созв'яздіе это не покидаетъ небеснаго свода.

### ГЛАВА ВОСЬМАЯ.

Актеонь. — Эндиміонь. — Оріонь. — Ліана Триформида. — Ек праздники. — Геката. — Храмы ек. — Аполлонь. — Его изпаніе на землю. — Царь Адметь. — Альцеста. — Лаомедонь. — Кона солнца. — Музы ихъ прозвища. — Кліо. — Калліопа. — Эрато. — Эвтерпа. — Мельпомена. — Полимнік. — Терпсихора. — Талія. — Уранія. — Парнассь.

Неумолимо строгая въ своимъ нимфамъ, Діана жестоко наказала юнаго *Актеона* за его нескромность. Объ этомъ въ мисомогін находимъ следующее сказаніе:

Актеонъ, страстный охотнивъ, съ утра и до глубовой ночи сопровождаемый своими собавами, скитался по горамъ и по доламъ, преследуя оденей, кабановъ и прочихъ дикихъ зверей. Страсть въ охоть поглотила въ немъ всь человъческія чувства и сердце его никогда не въдало любви. Однажды, преслъдуя кабана въ беотійской долинъ Гаргафіи, Актеонъ засталь на берегу ръки выходившую изъ нея Діану. Стыдливая богиня плеснувъ ему водою въ лице превратила его въ оленя и Актеонъ былъ истерзанъ собственными своими собаками. Кромъ Актеона жертвами геввиой богини были; Меланипъ за преступную связь съ жрицею ся храна Комито; Хіона дочь Дедаліона за то, что хвалилась врасотою, ставя себя выше Діаны; Гратіоно за нечаянное убіеніе любиной богинею лани; Гіадг, пожранный львомъ; Пердикка, угаснувшій отъ сухотки вслідствіе безнадежной любви къ родной жатери; Сарона, утонувшій въ морів, въ которое упаль преслівдуя оленя.

Здёсь остановимся для объясненія прямаго смысла всёхъ этихъ аллегорическихъ сказаній.

Актеоно, т. е. блестящій — звізда или комета, приблизившаяся въ теченіе своемъ къ лунів, а послів того быстро исчезнувшая съ небеснаго свода или сокрывшаяся въ купів другихъ звіздъ (стая собакъ пожирающая оленя). Меланиппо и Комито двіз звъзды, номеркий послъ своего сочетания; Хіона невъдомая намъ комета, блескомъ своимъ, а можетъ быть и величиною ровнявшаяся лунъ... Гіадъ пожранный львомъ — тоже звъзда, исчезнувшая въ созвъздін этого имени, точно также какъ и Пердикка умершій отъ сухотки... Наконецъ и Саронъ какая нибудь звъздочка, исчезнувшая съ небосклона, какъ будто утонувшая въ волнахъ Океана, или просто метеоръ, въ родъ, такъ называемыхъ, падающихъ звъздъ. Читателю безъ сомивнія извъстно, что въ глубочайшей древности» расположеніе свътилъ и созвъздій на небесномъ сводъ было совсьмъ иное, какъ въ наши дни, а явленіе кометь, новыхъ звъздъ и исчезновеніе нъкоторыхъ изъ видимыхъ прежде — случались чаще нежели нынъ.

Не смотря на данное объщаніе хранить дъвство, Діана впослідствій времени нарушила этотъ обътъ и удостоивала любви своей двухъ счастливцевъ: Эндиміона и Оріона. Первый, внукъ Эола, бога вътровъ, быль пастухомъ и жилъ въ Каріи, на горъ Латмосъ. Имя его по гречески значитъ, сплщей. Каждую ночь Діана, спускаясь съ небесъ, навъщала спящаго Эндиніона и нъжно лобзала, не пробуждая отъ сна. По другимъ сказаніямъ Юпитеръ взялъ его на небо, но за неуваженіе его къ Юнопъ приговорилъ его къ тридцатильтнему сну. Въ этомъ спящемъ красавцъ одни коментаторы видятъ древняго астронома, посвящавшаго свои ночи наблюденіямъ надъ движеніемъ луны; другіе (и это мивніе едва ли не основательнъе) признаютъ Эндиміона за звъздуспутницу луны. Что же касается до втораго любовника Діаны, Оріона, то въ томъ, что это одно изъ свътилъ небесныхъ, не можетъ быть и малъйшаго сомнънія.

Отецъ его Энопей, человъкъ крайне обдинй, однажды удостоился чести принимать въ убогой своей хижинъ Юпитера, Нептува и Минерву, принявшихъ на себя видъ странниковъ. Радушный обдиякъ, для угощенія путниковъ, заръзалъ единственнаго своего быка и въ награду за это, боги предложили ему просить отъ нихъ какой угодно милости. Энопей попросилъ ихъ, чтобы они дали ему сына, уволивъ однако отъ супруги. Тогда боги взявъ земли и размочивъ ее водою, набили этимъ итсивомъ кожу убитаго быка и изъ нея вышелъ красавецъ Оріонъ, впослъдствіи лю-

Digitized by Google

бимый Діаною и ею же убитый изъ ревности. По другимъ сказаніямъ Оріонъ умеръ отъ уязвленія овода и послі смерти взятый на небо былъ поміщенъ въ созвіздіи Скорпіона. Кромі двухъ упомянутыхъ нами возлюбленныхъ, Діана была благосклонна къ Ипполиту сыну Тезея и Пану богу лісовъ, являвшемуся къ ней въ виді білаго козла.

Ниифы, спутницы Діаны—олицетворенія ночныхъ рось и нёкоторыхъ источниковъ въ Греціи. Таковы: сладкоструйная Ареоуза или Аретуза, соединившаяся съ Алфеемъ; Аура; Пирена мать ниифы Кенареи; и мн. др. Кромъ исчисленныхъ
нами прозвищъ Діаны, древніе называли ее Триформидою или
богинею трехъ видовъ. 1) Діана охотница; 2) она же въ видъ
луны и 3) Діана подземная или Геката. Сообразно этому измънялись и изображенія богини. Геката—трехглавое чудовище (головы: лошади, собаки и кабана) съ змѣями виѣсто волось и съ
биченъ въ рукахъ. Ей были посвящены дубъ, собака и число
три; для ея умилостивленія древніе приносили ей сточисленныя
жертвы (гекатомбы). Діану-охотницу изображали въ видѣ
молодой стройной дѣвушки, въ короткой туникѣ, съ колчаномъ
стрѣлъ за плечами и съ полумѣсяцемъ на головѣ.

Празднивовъ въ честь Діаны въ Греціи было весьма много. Амаринтіи, Артемизіи, на воторыхъ въ жертву богинт приносили лошава; Бендиди, сопровождавшіяся въ Авинахъ возмутительными неблагопристойностями. При празднованіи Брауроній въ Греціи, на алтаряхъ зартанвали бълыхъ козловъ и вромт того разствали головы дтвочкамъ лать пяти или семи, одтынть въ желтня платья и собранную кровь сожигали передъ изображеніями богини. Канефоріи въ Сициліи, сопровождались избісніемъ собакъ; при Каріяхъ и Калавидахъ плясали и птыли. Въ Спартъ, Ликургъ установилъ праздникъ Діамартигозъ, на которомъ стви дтвой для пріученія ихъ въ теритнію. При Элафеболіяхъ въ Афинахъ, въ жертву Діанъ приносили оленей, впоследствіи замъненныхъ изображеніями этихъ животныхъ, выпеченныхъ изъ тъста (1). Эфезіи, которыя праздновались при

<sup>(1)</sup> Обычай замёнять живыя жертвы ихъ изображеніями, выпеченны-



знаменитомъ храмъ эфезскомъ, сонровождались непомърными попойками. Во время двухдневнаго праздника Лафрій, на кострахъ сожигали дикихъ звърей и въ случав, если который нибудь изъ нихъ, выбъжавъ изъ пламени, въ ярости бросался на присутствовавшихъ, они не уклонялись отъ его укушенія, почитая бъгство за непростительный гръхъ. Лимнатидіи были праздникомъ рыболововъ. Во время Минихій, въ храмъ богини, при свътъ факловъ, приносили небольшіе пирожки афифанты, т. е. лучезарные. Остальные праздники второстепенные назывались: Немиды, Немораліи, Сароніи и Фаргеліи. Каждый ивсяцъ въ вечеръ новолунія аенняне справляли Гекаторіи, на которыхъ богатые люди кормили бъдныхъ великольпными ужинами.

Изъ храмовъ Діаны славнъйшими были Эфезскій и Херсонисо-Таврическій. Первый почитался однинъ изъ семи чудесъ древняго свъта; его строяли 220 лътъ по плану знаменитаго архитектора Херсифрона и онъ былъ созженъ Геростратомъ въ ночь рожденія Александра Македонскаго (6 іюня 356 г. до Р. Х.) Въ храмъ херсонскомъ совершались человъческія жертвоприношенія, уничтоженныя Орестомъ и Пиладомъ. Славнъйшею жрицею этого храма была сестра перваго, Ифигенія, о которой мы поговоримъ подробно при жизнеописаніи героевъ древняго міра.

Аполлоно олицетвореніе солица. Онъ же богь изящнихъ искуствъ, покровитель художниковъ, артистовъ и поэтовъ, близнецъ Діаны, нъсколькими часами ея моложе. При появленіи его на свъть на островъ Делосъ, нимфы, вышедшія изъ волнъ морскихъ, воспъли торжественный гимнъ, въ которомъ новорожденнаго превозгласили безсмертнымъ. Оемида, богиня правосудія, предложила Латонъ быть его восинтательмицею, три нимфы Оріи вскормили его нектаромъ и амброзіей. Отвъдавъ этой божественной пищи Аполлонъ почувствоваль въ себъ мощь и силу; имъя не болье пяти дней отъ роду, онъ уже побъдилъ чудовище Пи-

им изъ тъста, въ глубочайшей древности существоваль на востовъ и оттуда перешель въ Грецію. У насъ жаворонковъ, которыхъ пекутъ въ день 40 мучениковъ (9 марта) можно назвать чисто изыческимъ обычаемъ, привитымъ къ быту народному.



еона и умъль извлекать изъ лиры очаровательные звуки, сливая съ ними чудный свой голосъ. Мъстопребываніемъ своимъ онъ избралъ равнину близъ Дельфъ и здъсь, приказавъ людямъ воздвигнуть себъ храмъ, установилъ Писійскій шеры въ память побъды своей надъ Писономъ.

При заселеніи Олимпа богами и богинями, Аполлонъ обратиль на себя ихъ вниманіе чудесными своими способностями и дарованіями. Онъ состязался съ Меркуріемъ въ быстротів бізга и обогналь своего противника; боролся съ Марсомъ и одоліль его. Наконецъ, принятый въ сонмъ боговъ заняль на Олимпів одно изъ почетныхъ містъ. Къ несчастію пребываніе его въ жилиців боговъ было непродолжительно. Сынъ его Эскулапа, воспитанный вентавромъ Хирономъ, быль убить Юпитеромъ за изобрівтенный имъ способъ воскрешать усопшихъ. Аполлонъ въ ярости стрівлами своими умертвиль циклоповъ, выковавшихъ царю боговъ громовую стрізлу, убившую Эскулапа. За это Аполлонъ быль изгнанъ съ небесъ на землю на одинъ годъ.

Здівсь, превращенный въ простаго смертнаго, онъ нашель себів пріють у ооссалійскаго царя  $A\partial$ мета; пась его стада и обучалъ его пастуховъ правиламъ мирной сельской жизни. Когда Адметь забольть при смерти, Аполлонъ спасъ ему жизнь исхитивъ ея нить изъ рукъ завистливыхъ Парокъ. После того царь влюбился въ Альцесту, дочь царя Пеліаса, внучку Нептуна. Отецъ ея, видя множество искателей ея руки, объявиль имъ, что выдасть Альцесту за того изъ нихъ, кто впряжеть въ ея колесиицу двукъ дивихъ звірей, Аполлонъ помогъ Адмету впречь ручныхъ: льва и вепря, на которыхъ торжествующій царь и привезъ свою нев'всту въ свои владения. Этимъ благодения Аполлона Адмету не ограничились. Когда отецъ Альцесты Пеліасъ умеръ, брать ея Акаств обвиниль ее въ отцеубійствъ, пошель войною на Адмета и взявъ его въ пленъ, приговорилъ къ смерти. Альцеста, чтобы спасти мужа, сама себя предала въ руки побъдителю, изъ которыхъ, по просьов Аполлона, ее избавилъ Геркулесъ. Годичный срокъ изгнанія Аполлона кончился; онъ возвратился на Олимпъ, откуда вторично былъ изгнанъ вийсти съ Нептуномъ за заговоръ противъ Юнитера. Боги изгнаниви отправились въ

Тровду и предложили свои услуги царю Лаомедону. Аполлонъ обнесъ его городъ несокрушиными ствиами, а Нептунъ укрвиндъ плотинами. По окончаніи работъ Даомедонъ отвазался отъ уплаты строителямъ объщаннаго вознагражденія и за это была почти вся страна опустошена моровой язвою и страшнымъ чудовещемъ, выщедшимъ по мановению Нептуна изъ волиъ морскихъ. Для прекращенія бідствій царь совіншался съ оракуломъ, который отвічаль ему, что для умилостивленія небесь необходимо отдать на събденіе чудовищу сына или дочь изъ знатнаго рода троянскаго по указанію жребія. Роковой жребій паль на Гезіону младшую дочь Лаомедона. Овованная цёпями она была оставлена на берегу моря, гдф ее увидель Геркулесь, проважавшій мимо вивств съ Аргонавтами и освободивъ возвратилъ отчаянному отцу. Лаомедонъ въ награду предложилъ ему руку дочери и легконогихъ коней, одаренныхъ способностью бытать по водяной поверхности. Не желая везти съ собою въ походъ ни невъсты, ня коней, Геркулесъ, оставивъ ихъ на попечение Лаомедона, отправился въ Колхиду. По окончаніи похода, онъ прислаль въ Лаомедону за невъстою и за конями Теламона, которому царь не только отказаль въ требованіяхь его, но котораго еще и засадиль. въ темницу. Тогда Геркулесъ осадилъ Трою, разрушилъ городъ, убиль Лаомедона, а дочь его выдаль за своего друга Теланона.

Эту басню, въ которой главными дъйствующими лицами являются Аполлонъ, Нептунъ и Геркулесъ нъкоторые коментаторы истолковывають слъдующимъ образомъ:

Троянскій царь Лаомедонъ обнесъ городъ свой стѣнами и укрѣпилъ плотинами, употребивъ на ихъ сооруженіе деньги, принадлежавшія храманъ Аполлона и Нептуна—съ обѣщаніемъ возвратить ихъ—чего однако же не исполнилъ. Вскорѣ жестокое наводненіе порвало плотины, разрушило стѣны и покрыло окрестности города вонючимъ иломъ и трупами животныхъ, испаренія отъ которыхъ произвели моровую язву. И въ наводненіи и въ язвѣ народъ видѣлъ проявленія гнѣва Нептуна и Аполлона. Царь сосѣдней страны Геркулесъ помогъ Лаомедону, который отплатилъ ему самой черной неблагодарностью.

По истечени двухъ лътъ вторичнаго своего нагнанія Апол-

лонъ былъ прощенъ и возвратился на Олимпъ, гдъ перевиснованный въ Феба получилъ отъ Юпитера должность возничаго колесницы солнца, звиряженной четырыя бълымя вонями: Эдусома (востовъ), Эдонома (лучезарный); Пироусома (жгучій) и Флегономо (пылающинь). Этихъ же воней называли еще: Эриореемя, Актеономя, Лампосомя в Филагеемя. При наступленіи вечера Аполлонъ отпрягалъ ихъ, а самъ уходилъ въ морскія пучины для отдохновенія. Во время вторичнаго своего пребыванія на землі, Аполлонъ ознакомиль людей съ искуствомъ играть на лиръ, съ поэзіей, красноръчіемъ, изащными художествами, медициною и разнаго рода гаданіями. Сотрудницами его въ великомъ деле просвещения людей были Музы, избиравшія своимъ мъстопребываніемъ поперемѣнно то горы: Парнасъ и Геликонъ, то берега рѣкъ Иппокрены и Пермессы. Онъ нъ числъ девяти сестеръ, были дочери Юпитера и Мнемозины, богини памяти. Независимо отъ нарицательнаго своего имени, музы имъли еще многія прозвища. Азаникси или Аганипиды отъ имени влюча Аганиппы, воды котораго обладали свойствомъ вдохновлять поэтовъ; Аониды, отъ Аонійскихъ горъ въ Беотін; Архесимолпеды (воспъвающія); Ардалиды отъ пещеры Ардала, сына Вулкана, изобрътателя флейты; Беотійскія богини; Геликоніады; Гиппокрениды; Гіантиды; Келициды отъ ръви Келисса; Касталиды, Кастальскія дівы; Камены; Кидерниды отъ горы Кидерана въ Беотін; Корикиды, отъ Керики, пещеры у подножія Парнасса; Либерориды; Ниемониды; Олимпіады; Парнассиды; Пегассиды; Мермессиды; Помплеиды; Сицилиды—прозвище данное имъ Виргиліемъ; Оепсіады-отъ города Оепсіи въ Беотів. Первоначально, древніе правдновали только трехъ музт: Авдею, Мелету и Мнемею; въ нивъ, впоследствии, присовдинили четвертую Өельксіону; затвиъ еще трехъ, наконецъ увеличили ихъ число до девяти. Онъ были вскорилены вивотъ съ Кротосомя или Крокосомя (стихотворный разивръ, тенпъ) сыномъ наифы Эвфиміи (краснорвчія) и бога явсовъ Пана. Юпитеръ помъстилъ Кротоса между зодівнальними севваздіяни, давъ ему ношединня ноги (въ знакъ быстроты) и вовдиный хвость (знавъ веселости). Аллоиды перенесли музъ въ Грецію, гдв онв удостоились обоготворенія. Вотъ имена ихъ: Кліо, Калліопа, Эрато, Эвтерна, Мельномена, Полиминія, Терпсихора, Талія, и Уранія.

Клю (прославляющая), муза исторіи посвятила себя прославленію подвиговъ веливихъ людей и сохраненію отъ забвенія ихъ паняти. Ее изображали въ лавровонъ вёнкё съ книгою въ одной руків и трубою въ другой; у ногъ ея положили свитки квртій и скрижали літописей. За укоризны Веверы въ легкомъ ея поведеніи Кліо была наказана тімъ, что почувствовала въ сердці до этого времени безстрастномъ пылкую любовь, плодомъ которой быль поэтъ Лино.

Калліопа (сладвогласная) создала эпическую поэзію, пліняя вийсті съ тімь слушателей увлекательнымъ краснорічемъ. Отъ Юпитера она родила знаменитаго Орфея. Изображенія ея и атрибуты отчасти схожи съ изображеньями и атрибутами Кліо: также лавровый візнокъ на голові, книга и труба въ рукахъ (1).

Эрато, богиню элегій и любовныхъ півснопівній, изображали въ миртовомъ візнків съ лирою въ рукахъ, давая ей въ спутниви Амура съ зажженнымъ факломъ и двухъ півлующихся голубновъ.

Эвтерпа (чарующая) богиня музыки, изобрётательница флейты и духовыхъ инструментовъ; та и другія были неизбёжными ся атрибутами.

Мельпомена (поющая пѣсни геронческія)— муза трагедін. Ее нвображали въ видѣ молодой женщины, съ задумчивымъ лицемъ, одѣтой въ шировую мантію, обутой въ котурны (сапожки съ высовник каблуками, которые въ древности служили обувью трагическимъ актерамъ) съ кинжаломъ въ одной рукѣ и страшной маской въ другой. Спутниками ея почитали Уэксаса— сына Марса и Венеры, Жалость и Состраданіе съ кедровою вѣтвію въ рукахъ-и вороною у ногъ.

<sup>(1)</sup> Кром'й Орфея, д'ятыми Юпитера и Калліоны, древніе называли: Карибантовъ, Ахелоя, Сиренъ и Ялмена—бога ирачныхъ п'ёсноп'вній, невриме присутствовавшаго при поминовеніяхъ усопшихъ.



Полимнія или Полигимнія (иногоп'всенница) богиня повзін лирической, изобр'ятательница легких п'всенокъ, диепрамбовъ (вакхическихъ п'всенъ) в гармоніи. Въ б'яломъ од'янія и царскомъ в'янц'я, съ вытянутою впередъ правою рукою, Полимнія въ л'явой держить свитокъ, на которомъ римляне начертывали слово suadere (уб'яждать). Эта же муза была покровительницею п'явцовъ и п'явицъ.

Терпсихора (чарующая пляскою), муза танцевъ, изображаемая древним въ видъ плящущей красавицы, съ гирляндою или бубнами въ рукахъ. Она была матерью Реза, одного изъ героевъ Иліады и Бастона—героя оракійскаго.

Талія (подруга пиршествъ), муза комедін, эпиграмны невинныхъ забавъ и веселья. Плющевый вѣнокъ, смѣющаяся маска и обезьяна (символъ подражанія), неязбѣжные ее атрибуты. Веселье и смѣхъ — области Таліи, какъ грусть и слезы — Мельпомены. Прозвища жрецовъ Таліи и Мельпомены, навсегда усвоены артистами комическими и трагическими, также точно какъ прозвища жрицъ Терпсихоры усвоено танцовщицами.

Ураная (небесная) была музою астрономін, натемативн и вообще точных наувъ, въ воторымъ впослёдствін примёшали умозрительную астрологію и гаданіе. Въ голубой мантін, въ вёнкё изъ звёздъ, Уранію окружали математическими инструментами и свитками хартій. Впрочемъ изображенія музъ не всегда одинаковы на памятникахъ древности; онё измёнялись сообразно вкусу художниковъ. Значеніе девяти музъ въ гражданскомъ быту древней Греціи—было высокое, а служеніе имъ—первымъ признакомъ цивилизаціи этой страны.

Аполлонъ встретилъ прелестнихъ сестеръ на вершине Парнаса, дружелюбно приветствовалъ ихъ и предложилъ составить одну братскую общину, подъ его председательствовъ. На это предложене музы съ удовольствевъ согласились. Въ самое то время, когда они совещались, въ воздухе появился крылатый конь, опуствениел на вершину скалы, изъ которой етъ прикосновенія его копыта брызнулъ ключъ Иппокрены, вдохновляющій поэтовъ. Аполлонъ удержалъ коня на месте однинъ своимъ взглядовъ; конь этоть быль Пезася, котораго до того времени пыталясь

укротить Нептунъ и Минерва для Беллерофона, сына Главка, царя эпирскаго. Здёсь необходино сдёлать небольшое отступледля разсказа о чудесновъ Пегасъ.

# ГЛАВА ДЕВЯТАЯ.

Исласт и его происхождение. — Беллерофонт. — Его битви ст Химерою. — Объяснение этого мива. — Странствование Аполлона и музъ. — Игериды. — Тамиридъ. — Пириней. — Служение музамт въ Греции. — Мидаст и его ослиныя уши. — Говорящие тростники. — Объяснение этой сказки. — Марсій. — Левкотея. — Карманоръ. — Япист. — Гедаліонт. — Кипарист. — Эпитъ. — Гіацинтъ. — Ботресъ. — Двънадцать небесных домовт Аполлона и соотвытствующие имъ знаки зодіака. — Растенія, звъри и птицы посвященные Аполлону.

Медуза, царица Горгонъ была обезглавлена Персеемя и изъ крови ея родился Пегасъ, котораго Минерва желала отдать Веллерофону изобратателю искуства върховой взди. Веллерофонъ убилъ нечаянно на охотъ брата своего Веллера (Беллерофонъ: убица Веллера), бъжалъ къ аргосскому царю Прету или Проклу. Здъсь въ него влюбилась супруга цара Антея или Стемовея и въ отищение за равнодушие къ себъ Веллерофона, оклеветала его передъ мужемъ въ преступномъ будто-бы покущении на ея цъломудрие. Антей, не говоря ни слова своему гостю, послалъ его въ Ликію къ тестю своему царю Іовату съ письмотъ, въ которомъ извъщалъ его о преступлении Веллерофона, просилъ его отоистить миниому обольстителю своей супруги (1). Говатъ принялъ Веллерофона какъ нельзя лучше и девять дней

<sup>(1)</sup> Посланіємъ Беллерофона донынѣ называютъ письмо, въ которомъ содержатся непріятности для его подателя, которому содержаніе его невѣдомо.



тешиль его всякими пиршествами и забавами; на десятий же день прочитавъ письмо вятя предложиль своему гостю выйлти на единоборство съ чудовищемъ Химерою, дочерью Тифона и Ехидны; сестрою: Орка, Цербера, Гидры Лериской, Сфинкса и Немейского льва. Химера имвла голову львиную, туловище козы и извилистый хвостъ дракона, непомёрной длины... Таково алегорическое изображение химеры, т. е. несбыточной мечты, и можно ли лучше изобразить ее? Подобно сильному льву, она овладъваетъ разумомъ, какъ ръзвая коза, уносится съ нимъ вдаль и наконецъ опутываетъ и дупитъ его какъ змей въ своихъ кольцахъ! И вто изъ насъ, подобно Беллерофону не боролся или не борется важдый со своей химерою; а изъ множества надеждъ, которыми мы стараемся пополнить пустоту жизни большая часть не тв ли химеры? Мисологическое чудовище, химера — ужасала всю страну, но Беллерофонъ ни мало не смущалсь, сввъ на Цегаса, даннаго ему Минервою (благоразуміемъ), побъдилъ его точно также какъ впоследствія победиль Солимовь, Аназоновь и Ликійцевъ. За эту побъду Іоватъ выдалъ за Беллерофона дочь свою Ахемону и объявиль его своинь наследникомь; но Беллерофонь, негодуя на него, просилъ Нептуна опустошить его царство наводненіемъ.. Однако же Нептунъ, тронутый мольбами женъ ликійскихъ, пощадиль страну. Гордись побъдой надъ Химерою Веллерофонъ вздумаль взявтвть на небо на крылатомъ своемъ Пегасв, но Юпитеръ послалъ ему на встръчу овода, который уязвилъ коня и сброшенный съ него Беллерофонъ убился, оставивъ посли себя мпогочисленное потоиство. Доказывать ли нравоучение этой басни? Человъвъ можетъ силой ума побъдить мечту несбыточную, но никогда умомъ этимъ не долженъ вознеситься выше того предъла, который показань ему Вогомь. Беллерофонь побъдиль Химеру, а самъ ,погибъ вследствіе уязвленія его коня ничтожнымъ домъ. Не напоминаетъ ли эта развязка его исторіи, жизни человъка умнъйшаго, оканчивающейся помъщательствомъ?

Теперь возвратимся въ Аполлону и его пріятельницамъ музамъ. Стівт на Пегаса, они прилетти во двору Baxyca и здісь, на первый случай, вступили въ состязаніе съ девятью Піерида. ми, дочерьми царя македонскаго Піера, превосходными нівн-

цами и декламаторинами. Нимфы, избранныя въ посредници между состязавшинися, объявили побъдительницами-музъ... Раздосадованныя Пісриды хотёли было изувёчить и избить соперницъ, но были превращены Аполлономъ въ сорокъ-птицъ, напоминающихъ стрекотаньемъ болтовню говоранныхъ женщинъ. Тамирида, подобно Піериданъ, осивлившійся состязаться съ нузани, быль ими побъяденъ: онъ лишили его зрвнія, голоса и разбили въ дребезги его лиру, которою онъ такъ неискусно владвлъ. Странствуя изъ одного царства въ другое, музы, после того, посетили Пиринея, царя фокидскаго, который приняль ихъ весьие радушно и пригласиль для отдохновенія въ свой дворець. Музы приняли его предложеніе, но здісь Пириней видуналь отважиться на насиліе надъ своими гостъями. Музы спаслись, улетъвъ изъ дворца; Пириней, вообразивъ, что ножеть летать подобно виъ, бросился за нями въ погомю съ высокой кровли своего дворца и разбился. Коментаторы объясняють оту басню истиннымъ событіемъ: Пириней быль грубый нев'яжда, гонитель всего изящимо, жазнію поплатикшійся за свое вракобісіе...

Посл'я каждаго путеннествія своего, музы возвращались на Парнассъ, гд'я собес'ядничами ихъ были нимфы: Корициды, Кассотія и Касталья, давшія свои имена источникамъ Кассотид'я и Кастальскому.

Въ Греціи и въ Македоніи музы удостоивались особеннаго обожанія; ихъ храмъ въ Аовнахъ отличался богатствомъ и великольніемъ, три храма Камена въ Римъ пользовались громкою 
извъстностью. Музеи, праздники музъ въ Греціи, привленали 
тысячи посітителей; есспійцы чествовали богинь правднествами, 
каждыя пять лізть. Въ Римъ имена музъ призывали въ началь 
и при окончаніи пиршествъ. Каждому поэту древности вибналось 
въ обязанность, начиная оду или героическую поэму, непремізно 
привывать которую нибудь изъ девяти парнасскихъ сестеръ. Приміру древнихъ слідовали и донынъ слідуютъ позднійшіе и новійшіе поэты.

Аполновъ по возвращени на небо нередке посещаль землю, какъ для похождений любевныхъ, такъ и для наказания спертныхъ, дерзавшихъ навлекать на себя его гиввъ. Изъ таковихъ, прежде прочихъ, назовенъ *Mudaca* и сатира *Mapcia*.

Фригійскій царь Мидасъ, быль сыновь Горгія или Гордія, в славился несибінний свойни богатствами, источниками которыхъ были рудники и золотоносная ріва Павтоль.

Его избрали въ цари всявдствіе предсказанія волхвовъ его отцу, бъдному земледъльцу, на соху вотораго однажды спустылся орелъ. Въ панять этого знаменательнаго событія, Мидасъ посвятиль Юпитеру колесницу, на которой, по язбраніи своемь въ цари, прибыль въ Фригію. Друговъ его быль Пана, богь лівсовъ, искусный игровъ на свирели, флейте и лире и восьма прілтный пъвецъ. Хвалясь однажды своимъ искуствомъ, Панъ объявилъ Мидасу, что онъ талантливве самого Аполлона и предложелъ богу состяваніе, взявъ въ судьи Мидаса и разбойника Тиола, его пріятеля. Последній, прослушавъ вонкурентовъ, отдаль предпочтеніе Аполлону, Мидасъ — Пану. Въ отонщеніе за это, Аполлонъ превратиль уши фригійского царя въ ослиныя, которыя б'йдный Мидасъ принужденъ быль пратать подъ своей короною, тщательно скрывая свое безобразіе отъ всёхъ окружающихъ, кроме сноего брадобрён, съ котораго взяль клитву: никому въ мірё не говорить, что у царя Мидаса ослиныя уши. Первые дня брадобрей кръпился и клитвы своей не нарушаль, но тамъ, ченъ далее шло время, темъ более его тяготила царская тайна, а на языке вертелись постоянно слова: "у царя Мидаса ослявыя уши!" Допло до того, что брадобрей, для усповоенія совести, решился довереть тайну земль. Онь вырыль ямку на берегу рыки, шепнуль въ эту ямку о секретв и засыпаль ее землею. Черезъ ивсколько дней тростивки, росшіе на берегу, вийсто своего однообравнаго, . сухаго шелеста, очень явственно стали выговаривать:

### — У царя Мидаса ослиныя уши!

Влагодаря говору тростинковъ, иблва разнеслась по всему царству. Какону наказанію подвергся нескромный брадобрій объ этомъ мнеологія умалчиваетъ. Сказаніе это истолковываютъ слідующимъ образовъ: царь Мидасъ, нивышій претензію слыть знатоковъ въ изящныхъ художествахъ и покровителемъ артистовъ, ни мало не смысля въ музыкв, призналъ геніальнымъ какого-то бездарнаго нузыванта въ ущербъ истинно даровитому его сопернику. Дрди просвъщенные возмутились этой несправедливостью, но не смълн протестовать гласно, а передали невежество Мидаса на поворъ потоиству путемъ письма. Древніе писали заостренными тростинками и эти орудія письма действительно разболтали тайну Мидаса. Наказаніе этого невъжды Аподлоновъ было шуточное; но не такъ великодушно поступиль богь изищных искуствь съ сатировъ Марсіемя. Встретивь его въ Нияв, Аполлонъ приняль его вызовъ состязаться съ нимъ въ мгрф на флейтф, съ условіемъ, чтобы побъяденный быль отдань на произволь побъдителя. Судьями избраны были низійцы и музы. Первый играль Марсій и удивиль своей игрою всвиь слушателей; но Аполлонь своимь пеніемь и игрою на лиръ привель ихъ въ восторгъ и быль признанъ нобъдителемъ. Пользуясь своимъ правомъ онъ привязалъ Марсія въ дереву и содраль съ него живаго, кожу. Изъ слезъ или изъ крови несчастнаго образовалась ріжа, носившая его имя. Той же участи Аполлонъ хотълъ подвергнуть и брата его Eabuca, но нощадиль его по просьбъ Минервы. Кожу Марсія долгое время сохраняли въ Киленъ и по древнему повърью она обладала свойствомъ дрожать при звукахъ флейты и оставаться неподвижною вогда близъ нея играли на лиръ. Въ Риив въ честь Марсія были воздвигнуты статуи на форумъ, на которые адвокаты возлагали нънки послъ удачнихъ ръчей въ защиту своихъ вліентовъ.

Изъ прочихъ лицъ обоего нола, навлекшихъ на себя гиветь или милость Аполлона, назовемъ: Артенику, превращенную имъ въ птицу Аифію; стараго пастуха Крагалея — превращеннаго въ скалу; Мегалитора — въ ихневнона; рыбака Помпалія — въ раковину и Левкатею, погибшую жертвою сластолюбія Аполлона. Съ высокаго мыса Левката она бросилась въ море, чтобы избавиться отъ докучливыхъ преследованій бога и въ ея память Аполлонъ назваль этотъ мысъ ея именемъ. Въ древности онъ пріобрёлъ печальную известность частыми самоубійствами влюбленныхъ и скачки Левкатеи съ выступа мыса въ морё, долгое время были въ модё между молодежью, даже какъ увидимъ были облечени въ форму обряда религіознаго.

Изъ именъ дюбимцевъ Аполлена можно составить довольно

длинный списовъ: Карманорв, Яписв, Дедаліонв, Кипарись, Эпить, Гіацинть и Ботресь. Об каждинь изв этихъ именъ сопражено любопытное сказаніе. Карманоръ омыль Аполлона послъ убіснія послъднинь Пифона. Япису, въ знавъ своего благоволенія богъ предложиль свои лукъ, стрёлы и даръ прорицанія, но Яписъ взаивну всего этого просиль у Аполлона только способности врачевать и то единственно для спасенія жизни больному своему отцу, престарвлому Язусу. Дедаліонъ, отецъ Жіонем огорченный ея смертью, бросился съ вершины Парнасса, не Аполленъ, удержавь его въ воздухъ отъ паденія, превратиль его въ ястреба. Кипарисъ, сънъ Аннилон, пользовавшійся расположеність Аполлона за свою необывновенную стройность и врасоту, быль имъ нечалню убить на охотв. Желая увъковъчить цанять своего друга, Аполлонъ превратиль его въ сояменное ему дерево (Cypressus sempervirens L)—свиволъ скорби, освинющій ногилы. Эпить быль умявленъ на охотъ зивею Сепсою, давшею имя свое той странъ, гдъ онъ погибъ... Гіацинта, Аполлонъ оплавивалъ более всехъ прочихъ своихъ любимцевъ. Кромъ Аполлона его особенно любилъ Зефирь, а по инымъ сказаніямъ Борей. Ревнуя Гіацията въ Аполдону, тоть или другой, во время игры друзей въ диски, отнесъ своимъ дуновеніемъ дискъ Аполлона въ голову Гіацинта и юноша быль убить на ивств. Безутвшный Аполлонь поивстиль его между звъздами, а изъ его крови создалъ прелестний цавтовъ (Hyacynthus comosus L), въ чажечив котораго до нынв сохранились заглавныя буквы его имени І. А. Спартанцы чествовали память Гіацинта трехдневными празднествами: первые два дня они оплавивали его кончину, третій посвящали веселью и пиршестванъ. Вотресъ снискалъ любовь Аполлона за то, что онъ съблъ мозгъ принесенной ему жертвы. Отецъ Ботреса разгивванный этимъ, убиль его, въ ченъ вскоръ раская ся... Аполновъ, желая утвишть его, превратиль Вотреса въ птицу арапуса.

Аполлонъ, какъ олицетворенное дневное свътило, нивлъ на небесахъ двънадцать домовъ, въ которыхъ пребывалъ ноочередно въ теченіе каждаго изъ двънадцати ивсяцевъ образующихъ годъ. Въ мартъ онъ занималъ созвъздіе Овиа, того самаго златоруниаго овна, который былъ виновникомъ похода Аргонавтовъ. Телецъ (апрёль) быль тоть самый, въ котораго превратился Юпитерь для похищенія Европы. Близнецы (най) Касторь и Поліувсь, дёти Леды и Юпитера. Ракт (іюнь) устрашиль Геркулеса во время его борьбы съ гидрою Лернскою. Левт (іюль)—левъ Немейскій. Люва (августь) Оемида, Астрея или Эригона; созв'яздіе символа правосудія, соотв'ятствовало сентябрю; за нинь слідоваль Скорпіонт (овтябрь) місяць гибельный (formidulosus) для рожденныхь подъ его созв'яздіемъ. Стр'ялець (ноябрь) никто другой какъ кентавръ Хиронъ; Козерогт (декабрь) Амальеея, кормилица Юпитера; Водолей (январь)—Ганимедъ, кравчій царя боговъ; наконець Рыбы (февраль) были тів самыя, на которыхъ Венера и Амуръ переплыли Евфратъ, спасаясь отъ пресл'ядованій Тифона.

Того же Аполлона древніе обожали подъ именемъ Миеры, въ честь котораго совершали особенныя таниства. Мы говорили о нихъ при обзор'я религіи древнихъ Персовъ (Тонъ III). Изъ растеній Аполлону были посвящены: пальма, олива (Olea europaca L) лавръ (Laurus nobilis L), лотосъ и ножевельнивъ (juniperus L), кинарисъ, миртъ, подсолнечникъ, гіацинтъ, геліотропъ; изъ зв'врей и птицъ: пътухъ, лебедь, ястребъ, грифъ, воронъ, ворона, фламинго, левъ и воляъ. Обзору праздниковъ посвящаемъ следующую главу.

# глава десятая.

Праздники вт честь Аполлона.—Ею изображенія.—Храмт Дельфійскій.— Славньйшіе ихт жрецы.—Капища.—Оракулы.—Гаданія.— Суевъріе древнихт.—Авгуры.—Примъты и повърья. — Пивіи. — Причины экстаза пивій.—Додонская роща.—Прорицаніе звонками.—Пещера Трофонія.—Обряды совъщанія ст оракуломт.—Имена древньйшихт волхвовт.

Въ Авціунъ — каждые три года, въ Ринъ — каждыя пять летъ исторія религій. Т. V.

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

праздновались Актістическія шіры, въ панять победи Августа надъ Антоніевъ. Адрастіи — въ Греців; Аполлинаріи (въ Римъ), на которыхъ въ жертву Латонъ приносили телку съ позолоченными рогами, а Аполлону бывовъ и бълыхъ возлятъ. Ежегодиня Аполлоніи въ Эгіалев были установлени въ память освобожденія города отъ норовой явы, которою Латона наказала жителей, не успъвшихъ дать пріюта ей и ся дътянъ. При Аполдоніяхъ въ храмъ Латоны, Діаны и Аполлона въ процессіи шли семь мальчиковъ и семь девочекъ въ белыхъ одеянияхъ. Карнеи воинскіе праздники въ Лакедемонъ, совершавшіеся въ каждое полнолуніе, сопровождались борьбою атлетовъ, мувывою и чтеніемъ стиховъ. Жрецамъ-карнеотамъ, въ теченіе первыхъ четырехъ лётъ ихъ вступленія на службу, было воспрещено женеться. Каррусели — бъги колесницъ были установлены Цирцеею, именовавшения дочерью солнца. Дафиефоріи (въ Беотів) праздновались каждыя девять леть. Изъ города въ храму Аполлона-Исменійскаго шла длинная процессія нолодихъ людей съ лавровыми вътвями въ рукахъ. Предводитель шествія несъ длинныя вътви лавра и оливы, переплетенныя цвътами, на вершинъ воторыхъ былъ прикрепленъ медный шаръ, съ привешенными къ нему 365 коронками: шаръ былъ символомъ солица, а коронки симводами дней. Деліи (въ Аоннахъ) въ честь Аполюна Делія вли делесскаго; Дельфиніи (по всей Грецін въ іюнь мьсяць). Эпидеміи праздновались всенародно на Делосв, въ Дельфахъ, въ Милетъ и частнымъ образомъ въ каждомъ семействъ, при возвращенін вого либо изъ родныхъ изъ дальняго путешествія. Во время Галаксій въ жертву Аполлону приносили ачменныя лепешки; Галіями на островъ Родосъ назывались праздинки въ честь рожденія солнца; при Генатомбеях въ Анинахъ, на жертвенникахъ сожигали сотню быковъ; Геліакіи (праздники солнца), греками были заинствованы у персовъ и жителей Каппадовін. Гіацинтіи въ Лакедемонъ — три дня скорби и стенаній по любинцъ Аполлона-Гіацинтъ, имъ же саминъ нечаянно убіенномъ. Мелитий и Мителении-правднества ивстныя, установленныя жителями Мелиты и Мителены въ память ихъ благополучнаго переселенія въ эти пестности. Неолиніи въ Греціи, Календы

въ Римъ-были праздники новолунія, въ которыхъ безъ различія принимали участіє какъ б'ядине, такъ и богатие, Полієи въ честь Аполлона Полинса (свраго) праздновались въ Оивахъ, а Піанепси въ седьной день октября-въ Аеннахъ. На этомъ праздникъ богу приносили вареные бобы. Пинійскія игры праздновались по всей Греців, сначала каждне девять лють, а впоследствін чрезъ четыре года на пятый. Состязатели, по древнимъ скаваніянь, состоям единственно нев музыкантовь. Установленіе этихъ игръ приписывають самому Аполлону, Діомиду или Анфиктіону. На первоиъ праздники удостоимись получить лавровыя витви изъ рукъ саного Аполлона: Касторъ, Поллуксъ, Калансъ, Геркулесъ, Зеостъ, Теланонъ и Пелей, отецъ Ахиллеса. Они отличились въ борьбъ, конскомъ ристаніи, пъщемъ бъгъ и метаніи дисковъ. Сентеріи праздновались въ Дельфахъ каждыя сень лётъ. На этихъ празднествахъ брали приступомъ храмъ Аполлона. heta apгеліш въ Афинахъ совершались въ честь солінца и луны (Аполлона и Діаны), подателей плодовъ и разнаго рода овощей и хлёбовъ; то и другое приносили въ жертву богу и богинъ. Въ первыя времена существованія Греціи на Оаргеліяхъ совершались человъческія жертвоприношенія. Өеофаніи въ Дельфакъ были установлены въ память перваго появленія Аполлона на землъ. **Осоксеніи** — празденни гостепріниства учреждени были въ Палонъ Касторомъ и Поллуксомъ. Только туземцамъ предоставлено было право принимать участіе въ игрищахъ на этихъ празднивахъ, оканчивавшихся жертвоприношеніевъ всему сонму боговъ. Өріялми, во всей Греціи, назывались праздники въ честь Аполдона-волхва или гадателя.

Объ изображеніяхъ Аполлона особенно не распространяемся потому, что всё они болёе или менёе знакомы читателю. Изъ древнихъ его статуй славивйними были: Родосская (колоссъ Родосскій) въ 500 футовъ вышины. Начатая Харесомъ (за 300 л. до Р. Х.), она была окончена Лахисомъ послё двёнадцатилётней работы; Лелосская — была въ 24 фута, а заказанная Нерономъ и сооруженная въ Риме — 120 футовъ. Славивійшая изъ всёхъ, безспорно, статуя Аполлона Бельведерскаго, до ныве служащая типомъ безукоризненной мужской красоты. Апол-

лона-солнца изображали всегда на лучезарной колесницѣ, вевоиой четырымя конями и окруженной атрибутами дневнаго свѣтила, въчислѣ которыхъ находится и пѣтухъ—вѣстникъ близкаго восхода солнечнаго.

Изъ храновъ Аполлона особению Дельфійскій, при которонъ находилось знаменитое капище съ оракулонъ. Жрецы его: Хризт, Эванхв, Аварисв, Оаній, Кранотв и Менаниппв заслуживають упоминанія. Хризы, - діздь и внувь играють довольно важныя роли въ Иліадъ, первычъ быль отцонъ красавицы Хривенды, рабыни Ахиллеса, изъ за которой сынъ Пелея поссорился съ Аганемноновъ. Отъ последняго Хризенда родила сына Хриза. Тайну рожденія отъ него скрывала до того дня, когда, будучи жрецомъ храна Аполлона въ Сиприв, онъ узналъ о своемъ происхожденія отъ Ореста и Ифигеніи, прибъжавшихъ съ похищенною ими статуей Діаны изъ Херсонеса Таврическаго. По ихъ сов'ту онъ отправился въ Микену за отцовскинъ наследствовъ. Эваегъ, верховный жрецъ Аполлона въ Исмаръ, былъ отцомъ Марона, радушнаго хозянна котораго посфтиль Улиссь, угощенный Марономъ, отличнымъ виномъ. Аварисъ, родомъ скиоъ, удостоился чести попасть въ жрецы за то, что воспель путешествие Аполлона въ страну Гипперборейцевъ. Богъ наградиль его даронъ прозорливости и золотой стрилою, съ помощью которой Аварисъ леталь но воздуху. Онъ умълъ предсвазывать землетрясенія, утималь бури, прогоняль моровыя новітрія, а окрестности Лакеденона на всегда отъ нихъ очистилъ. Древние говорили о немъ будто онъ живя на свъть не вкушаль нивакой пищи. Изъ костей Пелопса онъ выточилъ статую Минервы (Паллады) съ коньемъ въ одной рукв и веретеномъ въ другой, двигавшуюся подобно живому существу. Этого автомата жители Трои вупили у Авариса въ полной увъренности, что она спустившаяся съ небесъ. Впослъдствін съ этой статуею или палладіуновъ была сопряжена участь царства троянскаго. Аній быль отцень трехь дочерей, одаренныхь Бахусонъ способностями превращать въ вяно, въ хлебъ и въ елей все въ чему бы ни привасались. Сообразно этому дочери Анія и назывались: Эно (вино), Спермо (зерновый хлёбъ) и Элейя (растительное насло). Когда онв не пежелали следовать за Агаменнономъ въ троянскій походъ, Бахусъ обратиль ихъ въ трехъ голубокъ, а отецъ ихъ бъжаль въ Трою. Кринить, въ началь своего жреческаго поприща, пренебрегаль своими обязанностими и за это быль наказанъ Аполлономъ, наславшинъ на его поле множество крысъ и импей. За чистосердечное раскаяніе Кринита, богъ истребиль ихъ своими стрълами и наградиль его сторичною жатвою.

Меланициъ жрецъ Аполлона въ Киренъ быль убить тиранонъ Ніократонъ. Изъ жрицъ особенно славилась Деліада на Делосъ и Пановея въ Акритъ. Инена жрицъ и жрецовъ были равныя, спотря по иъстностностивъ; такъ въ хранъ Дидина ихъ называли Броихидами, у ринлянъ Фебадами, въ нъкоторыхъ городахъ Греціи Энгастриманоами (чревовъщателяни).

Храны и капища Аполлона были для всей Европы разсадинкани гибельной для человъчества склонности къ гаданіянъ и волхованію. Способы древнихъ угадывать будущее состояли въ оракулахв, гаданіяхв, авгурахв и аврустиціяхв (въ Ринь). Во второй части этой исторіи мы подробно поговоримъ объ этомъ видномъ предметъ, здъсь же ограничимся бъглымъ обзоромъ славнъйшихъ оракуловъ Греціи и Рима и всего прежде объяснимъ значеніе слова орякулъ.

Въ буквальномъ смысль, оракуломъ называли идола божества, изрекавшаго прорицанія; въ переносномъ смысль это имя давалось всякому устному или письменному пророчеству. Относительною характеристическою чертою оракуловъ древности — была двусимсленность ихъ отвътовъ на предназначенные вовросы; отвътовъ, которые послю событий истолковывались жрецами разумъется въ пользу прорицанія. Возьменъ для примъра самый обыкновенный вопросъ. Положить, у оракула спращивали: будетъ ли завтра деждь? и получали въ отвътъ: завтра мостовая будетъ увлажена. Въ случав дождя оракулъ былъ правъ, и не лгалъ въ случав засухи и ясной погоды, когда во избъжвије пыли мостовую поливали водой. Точно въ такоиъ же родъ бывали отвъты оракуловъ и на важиваще вопровы.

 Что васается до гаданій, то для исчисленія ихъ понадобилось бы написать нісколько томовъ. Для суевірія вся вселення,

весь міръ божій были и суть вниги, написанныя таннотвенными пророческими письменами. Небо съ его свътилами, воздухъ, земля, огонь, вода, растенія, авфри, птицы, насфионыя и самъ человъкъ — неистощимые источники для суевърныхъ принътъ и гаданій. Христіанство, а съ нинъ и здравый симсяъ, подъ свийо вреста, боролись и доныев борятся съ суеввріемъ, но когда же, наконепъ, они одолжють этого врага, налагающаго путы на разумъ человвиескій? Суеввріе, будто ползучее растеніе, приплелось къ самому древу креста; оно распространило свои побъги во веж сферы общества и нътъ кажется человъка въ міръ, чуждаго повърьямъ или примътамъ. У каждаго сословія свои причуди: человъвъ простой върить въ порчу, въ лешихъ, въ домовыхъ; люди развитые, сивясь нядъ нимъ, вертятъ столы и очень серьезно толкують о спиритизив. Августъ, цесарь Римскій, жившій за 1872 года до нашего времени, въ одно прекрасное утро обулъ левую ногу прежде правой и послъ того хмурился весь день, опасаясь несчастія. Сившно. А между твиъ изъ насъ людей просвещенныхъ, редкій сядеть тринадцатымъ за столъ, или не встрввожится увидя три свъчки, разбитое веркало или просыпанную солонку.

Авгурами въ древнемъ Ринъ называли какъ жредовъ-прорицателей, гадавшихъ по полету птицъ, явленіямъ естественнымъ, метеорамъ; такъ равно и самыя приметы. Знаніе ведуновъ или въщая, авгуральная наука по мивнію иныхъ была изобретена въ Карін Каресомя; но вивніе это ошибочно, она существовала на востобъ съ незапамятнихъ временъ. Въ Римъ, вначалъ, народъ въриль авгурамъ, да и сами они върили въ свое знаніе; но въ последніе годы бытія имперін, авгуры безстыдно морочили легвовърныхъ и, по слованъ историка, безъ сивха не могли смотреть другъ на друга. Добрая и злая привъта были одицетворены и назывались божествами. Первую изображали въ видъ статнаго, молодаго человъка, съ открытынъ, веселынъ лицемъ, въ зеленой тунвив, съ бълымъ поврываломъ на головъ, укращенной звъздею. Злую примъту олицетворяли въ видъ угрюмаго старика, въ туникъ цвъта блеклихъ листьевъ, съ жезломъ въ рукъ и съ ласточкою (звёремъ) у ногъ. Ромулъ, независимо отъ авгуровъ, установыть греческую касту арууспиціевь, гадавшихь по внутренностямъ жертвъ. Изъ иногаго иножества приивтъ, въ которыя върали древніе, особеннымъ уваженіемъ пользовались: случайно сказанныя слова (Фэменз, Кледона у грековъ, Оменз или Орименз у римлянъ), дрожаніе сердца, подергиваніе бровей, звонъ въ ушахъ, чиханіе, нечаянное паденіе, пріятная или непріятная встрвча съ людьми или животными, крикъ птицъ.

Изъ оракуловъ Аполяна славивний находились въ городахъ: Авп, Афитисп, Аполлоніи, Милетп, Делосп, Дельфахт и Патары; изъ оракуловъ Юпитера, соперинчавшихъ съ первыни: оракулы Додонской рощи, степи Аммона и пещеры Трофонія. Жрицы прорицательницы капищъ Аполлона назывались пивіями или фебадами. Изъ нихъ особенно прославилась Фемоноя, жившая около 1284 г. до Р. X. Пифій называли также и евхолніями (сидящими на треножникахъ), по той причинъ, что по склону горы Парнаса, на которовъ былъ расположенъ городъ Дельфы, находилась пещера, изъ которой излетали одуряющіе газы, вдыхая которые писія, сидівшая на треножникъ, приходила въ опранение и въ этомъ состоянии изрекала свои пророчества. Бывали приміры, что прорицательницы угарали до безнаиятства и съ треножниковъ падали въ пропасть, находевшуюся въ пещеръ. Пиоія пророчила не постоянно; благопріятнъйшимъ временемъ для прорицаній были первые дни весны. Приступая въ таинству, пиојя постилась три дня, купалась въ - струяхъ Кастальскаго источника и пила его воду, закусывая лавровынь листонь. Приближение духа Аполлона возвыщалось зеплетрясеніемъ, колебавшийь ствин храна. Тогда пиоію вели въ пещеру, сажали на треножникъ, гдъ вскоръ она, угорълая, приходила въ неистовство, мучилась судорогами и съ пъною у рта произносила отривистыя слова, въ которыхъ, по толкованію жрецовъ, именно и танися пророческій симслъ. Послів того ее уводили въ ся жилище, гдв она приходила въ себя, если не умирала отъ изнуренія. Корета быль первый изъ жрецовъ Аполдона, истолковывавшій слова пиоін. Ихъ обыкновонно слагали въ стихи, всегда съ двоякинъ смысломъ и, какъ мы уже говорили, благодаря этому, пророчества вней оказывались всегда безошибочны — посль событій разуньется.

Приверженцы ученія о месмеризм'в нодозр'ввають въ древнихъ писіяхъ современныхъ ясновидящихъ; намъ ихъ напоминають наши деревенскія кликуши или порченных (т. е. одержимым падучею бользнію). Во всякомъ случав, въ этомъ явленіи нівть ничего ни таинственнаго, ни загадочнаго. Пещера Дельфійскаго храма имъла сообщеніе съ кратеромъ Парнаса (въ тів времена волкана), изъ котораго отділялись удушливне газы, производившіе въ писіи опьяненіе и доведившіе ее до экстаза, т. е. самозабленія. Всів ся проряцанія были тівмъ же, что болтовня пьянаго или бредъ горячечнаго больнаго.

При оракуль Дидима въ Милеть служили жрецы бранхиды, въ память Вранха, основателя храма; преемникомъ его быль Евангеля (благовъститель), давшій свое имя и жрецамъпрорицателянъ.

Объ оракулъ Юпитера-Аниона им упоминали при обзоръ религін древняго Египта. Финикіяне, похитивъ двухъ жрицъ изъ капища Анмона, одну изъ нихъ привезли въ Додонскую рощу въ Эпиръ и здъсь поиъстили въ капище Юпитера. Иноземный языкъ, на которомъ говорила жрица, принятъ былъ гревами за особенный, пророческій. По другимъ сказаніямъ, при Дадонскомъ храмв служили не жрицы, но голубки. Поводомъ въ этой сказав послужило греческое слово: пелейо, означающее и голубку и старуху. Прориданія въ Додонской рощі совершались посредствомъ развъшанныхъ на деревьяхъ металическихъ полушарій, изъ которыхъ извлекали звуки вътви, колебленыя вътроиъ, или стоявшая туть статуя, вооруженная бичемь, который оть ветра раскачивался и ударяль по полушаріямь. Судя по звукамь, весельнь или унылымъ, жрецы ръшали вопрошавшинъ оракула, благопріятный или неблагопріятный онъ даеть имъ отвіть. Впослідствін времени додонскима звонома стали называть всякаго болтуна и пустослова и это прозвище вошло въ пословицу у нъкоторыхъ европейскихъ народовъ. Жрицъ додонскаго канища называли Додонидами или Пелеадами; при хранв ихъ полагалось три и были онв или старухи, или очень молоденькія дівественницы. Последція пользовалної названість святихъ.

Пещера Трофонія находилась въ Беотін и состояла изъ лабиринта со множествомъ переходовъ и галерей. Трофоній и брать его Агамедъ славились, какъ искусные архитекторы. При постройкъ дома богатому аркадійцу Гарсійю они проложили потайной ходъ въ его кладовую и похитили изъ нея часть хранившихся въ ней сокровищъ. Замътивъ цокражу и желая поймать воровъ Гарсій устроилъ западню, въ которую и попался Аганедъ. Трофоній, отрубивъ ему голову, скрылся съ нею невѣдомо куда. Вскоръ страшная засуха поразила всю страну и оракулъ Аполлона отвіналь народу, чтобы онь посовітовался съ Трофоніемь, находящимся въ пещеръ Ливадійской. Народъ последоваль совету, данному оракуломъ и засуха прекратилась. После того при пещеръ построили храмъ и капище. Приходившіе за совътомъ къ оракулу обязаны были провести нёсколько дней въ храме Фортуны и добраго генія, выкупаться въ водахъ ріки Гервины, принести жертвы Юпитеру и нисин Трофонія, питаться мясомъ жертвъ, пить води Леты, потомъ изъ источника Мнемозины, наконецъ, поклониться статув Трофонія. По совершеніи всвять этихъ предварительныхъ обрядовъ, приходившій для совъщанія съ оракуловъ одъвался въ холщевую тунику и всходиль на пригоровъ, покрытый мъдными обелисками; оттуда спускался въ полземную пещеру, гдъ находилось отверстіе, къ которому следовало прилечь держа въ обеихъ рукахъ комки меду. Голосъ оракула исходилъ изъ глубины отверстія, отвіть передаваль онь жрецамь и они записывали его на стенахъ соседняго храма Мнемозины, богини памяти.

Славиванин капищами въ Римъ были Ватикана и Айхлокуцій. Къ оракуламъ ихъ стекались иногочисленныя толим суевъровъ.

Изъ выдунова или волжвова и прорицательницъ древности особенно прославились Алкандера Амфіарай, Алфиликій, Андра, Асвола, Калжаса, Корна, Эвридамаса, Эврипиль, Идмона, Ліада, Мопса, Осстора и ин. др.

# ГЛАВА ОДИНАДЦАТАЯ.

Прорицатели.—Сивиллы.—Деифоба.—Книги сивиллы Кумской.—Кармента.— Чародъйки.—Стихотворцы священных пъснопъній.—Амфіонт.—Оріонт.—Линт.—Орфей.—Смерть Эвридики.—Орфей вт аду.—Разлука ст Эвридикою.—Смерть Орфея.— Его послыдователи.—Аврора.—Ея дъти.—Кефалт и Прокрида.—Оріонт.—Объясненіе аллегорическаго смысла этихт мивовт.

Къ другому разряду древнихъ волхвовъ принадлежатъ такъ называемые пророки или прорицатели. Изъ таковыхъ особенно замвчательны были: Эвкла кипрскій, предсказавшій славу Гомера; Исмень; Сцирось фалерсеій, или, додонскій. За ними следують пророчицы: Багоя тосканская, научившая соотечественниковъ искуству гадать по грому; Фанноса эпирская, жившая около 136, олимпіады и предсказавшая вторженіе галловь въ Азію. Посл'в пророчиць первое ивсто принадлежить сивиллама, которыхъ, по слованъ Варрона было десять: 1) Самбета или сивилла персійская, выдававшая себя за невівстку патріарха Ноя; 2) сивилла ливійская, прорицавшая въ Дельфахъ и на островъ Самось; 3) Дельфійская дочь волхва Тирція;—4) Кумская, славившаяся въ Италін, въ Кумахъ; 5) Эриорейская, предсказавшая грекамъ равореніе ими Трои; 6) Самійская, прославившаяся на Самосв; 7) Кунанская—въ Оолидъ; 8) Гелеспонтинская современница Солона, 9) Фригиская—жившая въ Анкиръ, наконецъ 10) Тибуртинская, жившая въ лъсахъ Тибура (нынъщнее Тиволи). О каждой изъ нихъ мы разскаженъ подробно въ следующей части мисологіи, посвященной обзору нравовъ и обычаевъ древнихъ грековъ и римлянъ.

Плененный врасотою сивиллы Деифобы, Аполлонъ предложиль ей за ея взаимность исполнить ея желаніе какое-бы то ни-было. Захвативъ горсть песку, Деифоба попросила у бога,

чтобы онъ дозволиль ей прожить столько лёть сколько у нея песчинокъ въ горсти... Къ сожальнію она позабыла прибавить, чтобы съ годани она оставалась юною. Аполлонъ, напоминвъ ей объ этомъ, предложиль одарить ее и вычною юностью, если только она согласна уступить его страстнымъ желаніямъ; Денфоба отказалась и тогда первая половина награды обратилась ей въ наказаніе. Она жила на свёть несчетное число выковъ и дряхліла соразиврно возрасту. Эней видыль Денфобу, когда ей было семь соть лють, а оставалось прожить еще свыше трехсоть... Наконець оть животолюбивой Денфобы остался одинъ голосъ. Къ этой сказкъ иные приплетають двоякое нравоученіе, что во первыхъ пыломудріе способствуеть долгольтію, а во вторыхъ, что вышій голосъ мудраго переживаеть, такъ сказать, его самого въ его изреченіяхъ и афоризиахъ. Народныя пословици — голосъ Денфобы ее пережившій.

Амальнея сивилла кумская была современницею Тарквинія Гордаго (534-509 л. до Р. Х.). Она принесла однажан въ этому царю девять книгъ, содержавшихъ въ себв пророчества о грядущей участи Рима. Ціна запрошенная сивиллою показалась Тарквинію до того высокою, что онъ отказался отъ покупки внить. Сивилла сожгла три книги и за остальныя шесть спрашивала у царя прежнюю цену; онь опять отказаль и она сожгла еще три и настаивала, чтобы Тарквиній купиль последнія три книги, все таки за требуемую сивиллою цену: Царь, купивъ книги, по совъщавіи съ авгурами, отдаль их на сохраненіе двумъ жрецамъ (дуумвирамъ) положивъ книги предварительно въ каменный вовчеть, который приказаль замуровать въ сводъ Капитолія. Съ этими сивиллинскими внигами запрещено было сов'вщаться, подъ опасеніемъ казни, кромів настоятельной надобности во время народныхъ бъдствій. Диктаторъ Силла сжегь нхъ при разрушеніи Капитолія (88 л. до Р. Х.); но сенать замізнивъ ихъ другими, состоявшими изъ выписокъ, заимствованныхъ изъ книгъ греческихъ сивиллъ, и эти книги существовали до времень Өеодосія (379-395 но Р. Х.), когда они были сожжены Стиликонома.

Изъ прочихъ сивилать, Никистрата или Кармента

аркадійская пользовалась въ древнемъ Римъ особеннымъ почетомъ, какъ составительница гороскоповъ новорожденнымъ. Ежего (но въ 11 и въ 15 числа января матери семействъ чествовали ея память праздниками Карменталіями, учрежденными въ Италіи за несть льть до разоренія Трои (1191 г. до Р. Х.) въ память примиренія между мужьями и женами, поссорившимися изъ за запрещенія послъднимъ вздить въ колесницахъ.

Волшебницы наи чародюйки составляють особый отдёль въ соные служителей и служительниць Аполлона. Вогинею и повровительницею ихъ была нимфа Кратеида, мать Сциллы, страшной пучины морской, которая вмёстё съ Харибдою угрожала Улиссу при его возвращени на родину. Цирцея обратила Сциллу въ чудовище; другая чародёйка Медея возлюбленная Язона прославилась во время похода Аргонавтовъ.

Прорицанія оракуловъ и сивиллъ, какъ им уже говорили. выражались стихами; отсюда-же и начало гимновъ и священныхъ песнопеній, въ честь божества. Олено ликійскій быль первынь жрецомъ Аполлона на Делосъ и онъ же первый слагалъ священные гинны... За никъ савдовали: Орабонта, Филамона, Пизандрв и Сіагра, жившіе за два или даже за три віка до Гомера (следовательно за 1200 л. до Р. Х.). Пизандръ, какъ полагають, восивль первое разореніе Трои Гервулесомь, а Сіагрь успъщно соперничалъ съ двуня славнъйшини поэтами древности-Орфеемя и Музеемя. За напи следують: Гезіодя, творець веогоніи в повим: Труды и дни в безспертный Гомерв, завъщавшій потоиству на иногіє грядущіє въка Иліаду и Одиссею. Изъ прочихъ бардовъ древней Греція достойны упоминанія: Демадокь, подобно Гомеру—сявпець, воспрвшій любовныя похожденія Марса и Венери; Меланопъ-купскій; Памвось воспівній Грацій; Фемій превосходний мувиканть родственникь Гомера и— Скафизій авторъ гимна во славу побъды Аполлона надъ Пиоономъ.

Амфіона, сынъ Юпитера и Антіопы, основатель Онвъ, обезспертиль свое имя чудесною своею игрою на лиръ. При построеніи города онъ, звуками лиры, заставляль камии самихъ собою складываться въ громадимя стёны... Симслъ этой метафоры

тотъ, что Анфіонъ, своимъ красноръчіемъ, заставилъ полудивихъ грековъ заняться строительнымъ искуствомъ. Супругою его была несчастная Ніобея, а семейство его было истреблено Діаною и Аполлоновъ по привазанію истительной Латоны. Соперниковъ Анфіона по искуству быль Аріоня, уроженець ленносскій. Влагодаря своему таланту, наживъ огромное состояніе при двор'в Періандра, царя кориноскаго, Анфіонъ отправился путешествовать на кораблъ, со всъми своими сокровищами. Матросы, желая овладъть ими, ръшили убить виртуоза. Тщетно онъ умоляль ихъ пошадить его, сопровождая свои мольбы игрою на лирв... видя, что все напрасно онъ бросился въ море и дельфинъ, привлеченный въ кораблю звукани леры, помъстиль Аріона на свою спину, приплыль съ нинъ въ Кориноъ. Матросы грабители, по повельнію Періандра, были настигнуты и вазнены, а Аріону были возвращены его совровища; дельфинъ, спасшій ему жизнь быль ввлюченъ въ число ввездъ небесныхъ. Лина, певецъ и поэтъ, синъ одной изъ музъ, былъ учителемъ Орфея, Оамизиса и Геркулеса-Оамерисъ, уроженецъ оракійскій, за свое искуство и музыкальный талантъ былъ избранъ скиоами въ цари... Выше ин уже говорили, какъ онъ былъ наказанъ музами за то, что отважился состизаться съ ними. Но таланты Фамириса и Геркулеса даже ихъ учителя Лина, меркнутъ предъ дарованіями Орфея поэта, виртуоза и основателя богослужебныхъ обрядовъ во Ораків. Онъ жилъ (если только существовалъ когда либо) во времена похода Аргонавтовъ. Цицеронъ утверждаетъ, что въ древности было пять првовремя называвшихся Орфенин, и что древирный изъ нихъ жиль въ Вестін въ 1248 г. до Р. Х. Уклоняясь отъ всякаго разбирательства вопроса о числе певцовъ, носившихъ это имя, и о времени, когда они жили, мы поговоримъ объ одномъ Орфев, прославленномъ въ греческой мисологіи.

Греки, приписывая Орфею божественное происхожденіе, называли его сыномъ Аполлона и музы Кліо. Для точнъйшаго опредъленія его таланта греки говорили, будто Орфей, звуками чудесной своей киеары, заставляль плясать бездушныя скалы и усинряль дикихъ звърей и хищныхъ птицъ; чтобы внимать Орфею, вътры — дъти Эола, затанвали дыханіе, ручьи прерывали свое жур-

чаніе, а ръки — теченіе. Путешествія Орфея по Египту и многимъ странамъ востока дали ему возможность изучить тамошніе -чина дображения образи и попасть въ число немногихъ избранни ковъ, посвященныхъ въ таношнія таннства. По возвращенім въ Грецію онъ установиль: обрядь искупленія преступленій, служеніе Гекать — кооніи (земной), Церерь, Бахусу и орфическія таннства. Онъ воздерживался подобно египтянамъ отъ употребленія въ пищу мяса и янцъ, называя яйцо-началомъ всего живущаго (1). Богословъ, философъ, поэтъ и виртуовъ Орфей совийстиль въ своемъ лицъ званіе царя и санъ первосвященника и вотъ почему Горацій назваль его посредниковь между богами и людьми. Ніж. ное и пламенное сердце Орфея не могло быть чуждо нъжнымъ чувствамъ любви и выборъ его палъ на Эвридику — по свазаніямъ однихъ-Гамадріаду, по словамъ другихъ дочь опескаго царя, прелестную, граціозную врасавицу, страстно любимую Аристеемя, ею презраннымъ. Орфей, на предложение свое Эвридикъ быть ся мужемъ, получилъ согласіс; назначили день свадьбы, но въ самый этотъ день, Эвридива, спасаясь отъ преследованій Аристея, была ужалена въ пятку зивею и укерла, къ безутвшной горести своего возлюбленнаго Орфея; она скрылась въ подземное царство. Везутъшный Орфей, желая возвратить къ жизни Эвридику, снизошелъ въ преисподнюю и играя на своей висаръ достигь до престола Плутона... При появленіи Орфея и при звувахъ его внеары умолев лай Цербера; Данаиды пріостановили свою безконечную работу (2); отдохнулъ Сизифъ; глотнулъ воды Танталъ -- томиный неутолимою жакдою; пріостановилось колесо несчастного Иксіона... даже Плутонъ и Провершина были очарованы игрою и пъніемъ Орфея. Тронутый его нольбани Плутонъ объявиль Орфею, что онь согласень отпустить Эвридику изъ преисподней, однако же съ условіемъ, чтобы онъ, Орфей, выводя ее изъ Тартара, не оглядывался на нее, вплоть до выхода на

<sup>(2)</sup> О нихъ будетъ упомянуто въ одной изъ слёдующихъ главъ.



<sup>(1) «</sup>Все живое — отъ яйца» (omnia viva ex ovo); эти слова были основнымъ закономъ ученія Эмпедовла.

поверхность земли. Принявъ это условіє нетерпѣливый Орфей однако же оглянулся и на вѣки лишился своей Эвридики, она безвозвратно исчевла въ преисподней, а онъ одинокій, осиротѣлый возвратился на землю.

Возвращение Эвридики къ жизни и вторичную ея смерть нъкоторые коментаторы объясняють твиь, что она, ужаленная зивею была излечена Орфеемъ, но вследствіе возврата болезни скончалась. Другіе, въ трогательной этой исторіи видять тоть нравоучительный симсяъ, что человавъ, надвющися воротить утраченное счастіе, должень быть терпівливь, возлагая упованіе на пронысль Божій. Дальнейшая судьба Орфея вообще весьма печальна. хотя сказанія о ней довольно разнорівчивы. Одни минологи говорять, будто онь, безутьшный, лишиль себя жизни; другіе -что онъ быль убить громовою стрелою за то, что открыль людямъ божескія тайны; третьи, - наконець, и между прочинь, Платонь, утверждають будто боги умертвили Орфея за лицемврную его скорбь но Эвридикъ, къ которой онъ не чувствоваль никакой привязанности. По четвертому сказанію, Орфей, послів кончины Эвридиви удалился во Оракію на гору Родопу, чтобы въ уединенія оплавивать свою возлюбленную. Оравійскія женщины, восхищенныя его игрою на лиръ, плънились пъвцомъ, но всв ихъ усилія завлечь его въ свои сети оставались тщетными; Орфей, не только самъ отвъчаль на страстями предложения отказомъ, но и другихъ мужчинь отвловивь отъ чувственных наслажденій... Тогда женщины Ораків, во время празднествъ Вакха, разгоряченныя виномъ, яростаня какъ тигрицы толпами устремились къ скромному отшельнику Орфею и растерзали его въ куски, бросивъ ихъ въ ръку Гебръ. Голову его нашелъ рыбавъ въ устьяхъ ръки Меласа и здесь жители воздвигли въ честь Орфея хранъ, входъ въ который быль воспрещень женщинамь. На могель првца, соловы прле особенно гронко и жалостно; останявшія ее деревья шелестили вътвями съ упонтельной гармоніей. Къ этимъ баснямъ древніе прибавляли, что Орфей послъ смерти превращенный въ лебедя былъ взять на небо, вийсти со своею лирою, которую каждая изъ нузъ украсила звъздою. Онъ изобрълъ четырехструнную кинару, гексаметрическій разміврь стиховь и сочиниль множество гимновь, эпопей и ученных разсужденій. Установленная имъ секта, требовавшая отъ членовъ своихъ строгаго соблюденія поста, чистоты тѣлесной и душевной—была предшественницею секты платониковъ. О таинствахъ орфическихъ мы поговоримъ въ слѣдующей части нашего очерка.

Последователями Орфея, какъ составители религіозныхъ песнопеній и учредители таинствъ, были сыновья его: Минона и Музей и Ономакрита (за 600 л. до Р. Х.); сынъ Музея Эвмолла быль основателенъ таинствъ Элевзинскихъ (1180 л. до Р. Х.) и Элевнера, удостоившійся получить призъ на играхъ пинійскихъ.

Лиру Орфея, соотечественники его, какъ святыню, положили на сохранение въ храмъ Аполлона. Сынъ Титана, тирана лесбосскаго, Неснез за огромную цъну купилъ ее у жрецовъ и воображая, что тайна очаровательной лиры Орфея заключалась въ самой его лиръ, заигралъ на ней, но виъсто укрощения звърей, привлекъ къ себъ цълую стаю собакъ, которыя его растерзали за дерзкое святотатство... Дайте въ наше время скрипку Паганини или Контскаго въ руки плохому гудочнику и передъ вами явится тотъ же Неанеъ, играющій на лиръ Орфея!

Теперь возвратиися въ Аполлону и доскаженъ дальнъйшія подробности объ этомъ богъ солнца и о прочихъ богахъ и богиняхъ, а равно и герояхъ вокругъ него группирующихся.

Предшественницею его была Аврора (заря) блестящая, бёловурая красавица, которую называли также: Оося (восточная),
Ангелейя (вёстница) Троксопеплось (съ желтою фатою), Монополося (одноконная), Рододактилося (розовоперстая). Упреждая Аполлона, Аврора отворяла ену золотыя ворота дня и запрягала коней въ его колесницу. Отъ мужа своего Персеса она
имъла дътей: Зефировя, Вытровя, иногія ввъзды и нежду
ними Люциферу, денницу или утреннюю звъзду. Братъ Пріама,
царя троянскаго Тивоня, влюбясь въ Аврору похитиль ее, и
имъль отъ нея двухъ сыновей, погибшихъ безвременно. Смерть ихъ
Аврора оплакивала въчно, орошая поля каплями утренней, предразсвътной росы. Перваго сына звали Мемнономя и онъ былъ
царемъ Эеіопій; втораго, царя Македонекаго Эмаейономя. Страст

но любя Тиоона, Аврора, по его просьбъ вымолила ому безсмертіе у Юпитера. Къ несчастію, подобно Денфобъ (см. выше), позабывъ выговорить себъ и въчную вность, Тисонъ дряхивлъ соотвътственно безконечному числу въковъ и наконецъ по собственной просьов быль превращень вы полеваго кузпечика. Вторымы (правильнее третьимъ) любовникомъ Авроры былъ Кефаля, сынъ Эола, мужъ Прокриды, царевны асинской. Похищенный Авророю, онъ оставался колоденъ къ ея ласканъ и суровый съ нею, не переставаль произносить имя своей безприной Прокриды. Аврора видя, что Кефала нътъ возножности соблазнить, отпустила его съ небесъ на землю, одаривъ способностью по произволу изивнять свой наружный видъ и превращаться въ разныя существа. Желая удостовериться въ постоянстве своей жены, Кефаль, являясь въ Провридъ въ видъ разнихъ врасивихъ мужчинъ, пытался, но безуспівшно, обольстить ее... Однако же черезь нівсколько времени ему удалось поколебать ся твердость ідрагоцівными подарками и она согласилась на нъжныя его предложенія. Тогда Кефаль, принявъ свой настоящій видъ, привель Прокриду въ такое смущеніе, что она убъжала отъ него въ лъсъ, къ Діанъ, откуда самъ Кефанъ привелъ ее домой и примирился съ нею. Скръпляя миръ, Прокрида подарила ему собаку Леланса и дротикъ, имъвшій свойство безъ промаха попадать въ задуманную цель. Однажды, когда Кефаль, утомленный охотою, прилегь отдохнуть подъ деревомъ, жена его подвравшись въ нему, услышала, что онъ шепчетъ во сив чье-то имя: онъ призываль Зефира, но Прокрида думая, что онъ призываетъ какую нибудь ся сопериицу, зашелестила вътвями и разбудила мужа... Кефалъ, думая, что въ нему подврадывается дивій звірь, метнуль свой спертоносный дротивь и— пораженная въ сердце, Прокрида, упала мертвая. Въ отчанини Кефалъ, темъ же саныть дротикомъ произнять себт грудь и после того, витств съ Прокридою, превращенани въ звизду, быль взять на небо.

Не опотря на холодность Кефала въ Аврорф, она нивла отъ него сына, а по везвращени Кефала на землю, пехитила Оріо-ма, сына Нептуна и Эвріалы. Это быль юный исполинъ, котерый, когда стояль на див глубочайшихъ пучинъ норскихъ, то вода достигала ему только до горла. Первую жену его Сидею

Юнона незвергла въ тартаръ за то, что та осивлевалась квалиться передъ ней своею красотою; второю супругою Оріона была Mepona дочь хіосскаго царя Энопея. Этотъ царь, ненавидя своего затя, опонвъ его виномъ, выкололъ ему глаза и приказаль въ этомъ несчастномъ положения бросить на берегу моря. Прийдя въ себя Оріонъ попросиль проходившаго нимо его нальчива сесть къ нему на плечи и довести до того м'еста, где выходить солнце. Оть теплоты лучей зрвніе возвратилось къ слвицу и онь отомстилъ своему влодею. После того онъ прославнися кузнечнымъ своимъ мастерствомъ и выковалъ подводенй дворецъ отцу своему Нептуну и тогда-то Аврора, въ сердцъ которой Венера возбудила страстную любовь въ Оріону, похитила его и перепесла на островъ Делосъ. Здёсь онъ погибъ жертвою ищенія Діаны, по одникъ сказаніямъ уязвленный скорпіономъ; по другимъ произенный ся стрълами. И о причинъ его гибели свазанія разноръчивы: одно гласитъ: за то погибъ Оріонъ, что преследоваль своими докучливыми ласками Опиду, нимфу Діаны; другое за то, что прикоснулся къ самой богинъ. Взятый послъ смерти своей на небо, Оріонъ быль превращень въ созв'яздіе южнаго полушарія, состоящее изъ девяноста звёздъ, изъ которыхъ самая главная яркостью ровняется съ луною.

Послів Оріона у непостоянной Авроры были еще многіе любовники; эта богиня уміза скорбіть только о своих сыновых за.

Здёсь необходимо объяснить что именно разумёли древніе подъ всёми этими басилии объ Аврорів. Аврора, какъ мы уже говорили — заря. Многочисленные любовники ея звізды и планеты, сопровождающія зарю въ разныя времена года. "Отъ Тиеона она имізла дівтей, которыхъ оплакивала." Тиеонъ предразсвітный мракъ, слезы Авроры по дівтямъ — утренняя роса. Кефалъ и Прокрида звізды; ослівиленный Оріонъ—то же звізда, сначала потускнівьшая, потомъ принявшая красноватый блескъ (занятія Оріона кузнечною работою), сходящая съ небольшою спутницею (мальчикъ путеводитель Оріона) и появляющаяся на восточномъ краю горизонта, но не скрывающаяся за нимъ ("волны моря никогда не покрывали Оріона съ головою"). Такимъ образомъ всії басни объ Аврорів и ея любовникахъ, алегорическіе разсказно о звізздахъ, епутникахъ зари въ разныя времена года и уязвление Оріона скорпіономъ, въ переводъ на обыкновенный языкъ означаетъ закатъ этого созвъздія въ октябръ мъсяцъ.

#### ГЛАВА ДВЪНАДЦАТАЯ.

Любовницы Аполлона и ихъ дъти.—Гамадріады.—Дафна.— Кассандри.—Клитія и Ловковея.—Коронида.— Аристей и его пчелы.—Эскуланъ.—Гигея.—Его праздники.—Геліады.— Фаэтонъ.—Его гибель.— Управленіе Фаэтономъ колесницы солица.—Бъдствія исба и земли.—Астрономическое и геологическое объясненіе мива о Фаэтонь.

Во время пребыванія своего на землів Аполлонъ иміль множество любовныхъ связей, вслівдствіе которыхъ у бога животворца было множество ділей, занявшихъ въ мисологія не послівднее місто. Вотъ алфавитный перечень возлюбленныхъ Аполлона:

Акалида, мать Дельфуса; Алкіонея, мать Гиперенара; Анатроппа, родившая Хія; Анкіалея— Оакса; Антіанира— Идмона, одного изъ Аргонавтовъ; Аркея—родительница: Анфитемиса, Накса, Филаксиса, Филандра и Милета. Послъдній отъ Ниифы Кіанеи инвать дочь Библиду и сына Каунуса. Сестра, воспылавъ преступной страстью къ брату, заставила его бъжать изъ родительскаго дома и скрыться невъдомо куда. Отчаніная Библида, заливаясь слевами, побъжала отыскивать его по лъса чъ и была превращена въ ключь, названный ея именемъ. По другимъ сказаніямъ, она низринулась съ высокой скалы и у ея подножья превратилась въ самадріаду, т. е. ниифу хранительницу древесную. По мижнію древнихъ, у каждаго дерева была своя гамадріада, жизнь которой была твено связана съ его жизнію: короче сказать—гамадріада душа дерева; лепеть его листьевъ ея голосъ. Предолжаемъ перечень любовницъ Аполлона:



Ароиноя или Коронида, нать Эскулапа; Астиномея. Болина, бросившаяся въ море, чтобы избавиться отъ преследованій бога солнца: Вавилона родительница Аравуса, давшаго свос иня Аравін. Гипермнестра нать Анфіарая; Гирія — Цикна; Дафна или Пазифая первая любовь Аполлона. Невинная, стыдливая дочь рівки Пенея она, отвергая страстимя его предложенія, была неравнодушна въ юнош'в Левкиппу. Видя, что Дафна непревлонна, Аполлонъ вздумаль овладеть ею селою и пустился за нею въ погоню до самыхъ береговъ Пенея. Здёсь, утомленная, бъдная ниифа стала полить отца своего спасти ее и ръка Пеней превратила Дафиу въ лавровое дерево. Аполлонъ, сорвавъ нъсколько вътокъ, сплелъ изъ нихъ себъ вънокъ и съ этой минуты повелёль людянь, чтобы они посвятили ему лаврь, а венвами и вътвями его награждали побъдителей на играхъ писійскихъ. Помня этотъ завътъ, древніе во время моровыхъ повътрій въшали лавровыя вътви у дверей своихъ домовъ; Юпитеръ, бросая моднін на землю, никогда не направляль ихъ на давръ. Вообще въ гражданскомъ быту древнихъ дерево это играло весьма важную роль, о ченъ им подробно поговоринъ при обворъ ихъ нравовъ и обычаевъ. Apiona свояченица Геркулеса, мать Анфиза и Амбраска, за прикосновеніе въ священному дереву была превращена въ лотост, такъ высоко чтимий язычествомъ на востовъ. Энопа была натерью Макарея; Эвуза Элевеера; Эвринома родила отъ Аполлона Левкоеев. Чтобы обольстить Иссу, Аполонъ принялъ на себя видъ пастуха. Калліопа была натерью Орфея; Касталія была превращена въ источникъ, обладавшій свойствомъ вдохновлять поэтовъ; Келено родила отъ Аполлона Дельфа; Клеовула Эврипида.. Климена пользовалась накоторое время благосвлонностію Аполлона послів Кассандры, дочери Пріама и Гекубы, царя и царицы троянскихъ. Увлеваемый страстью богь солнца предложиль Кассандре за любовь ся исполнить какое-то не было бы ел желаніе. Она потребовала у него дара пророчества, но получивъ его, отказалась отвъчать страсти Аполлона: разгивванный этимъ, богъ превратилъ всв пророчества Кассандры въ пророчества несбыточныя и имъ не вериль никто, даже и тогда, когда въ видв исключенія, Кассандра предостерегала отца и всехъ

Пріанидовъ отъ близкой опасности, предъ осадою Трои. Оставивъ Кассандру Аполловъ утвшился ласками Климени и имълъ отъ нея дочерей Геліадъ: Фартузу, Лампетію, Лампетузу, или Фебею и сина Фартона.

Дочери Овеана и Остиди: Клитія и Левковся были одна за другою любины Аполлоновъ. Когда первая родила ему сына Диркея, онъ вступнать въ связь съ Левкоесев. Въ бъщеной ревности Клитія донесла своему отцу на сестру и темъ пуще навлекла на себя ненависть Аполлона. Тогда съ распущенными по плечамъ волосами Клитія бросилась на вемлю и въ насколько , дней, слёдя глазами за теченіемъ солнца по небесному своду, уморила себя голодомъ. Аполловъ превратиль ея прахъ въ подсолнечника (Helianthus annuus L) или въ геліотропа (Heliotropium L). И съ той поры эти цвёты нодобно лотосу одарены свойствомъ оборачиваться на стеблё вслёдъ за солицемъ. Что же касается до Левкоеси, то она своимъ отномъ была заживо зарыта въ зенлю и надъ ел тълонъ былъ насыпанъ высовій песчаный вурганъ. Не нивя власти воскресить своей возлюбленной, Аполлонъ полелъ могилу ся нектаровъ в на ней выросло ладонное дерево (Cistus creticus L или Lawsona inermis D. C.) По наблюденіямъ древнихъ, учеными наслідованіями не подтверждаемыми, подсолнечникъ, посаженный по близости ладоннаго дерева, засыхаеть, хотя оба растенія любять солице и песчаную почву. Не онибаются ли поздивнийе коментаторы, сившивая ладонникъ съ ACCROCMS (Matthiola · incana L), cance mus kotoparo напоменаеть ния Левкосси?

Коронида или Арсиноя была натерью Эскулана. Будучи берененна она влюбилась въ Искита, сина Элата, основателя Элатен. Нъиго Ликій или по другить сказаніять бълый воронъ донесь Аполлону о невърности его возлюбленной и за это богъ превратиль бълый цвъть его перьевъ въ черный, а Корониду превратиль въ ворону, исторгнувъ передъ тъпъ изъ ея чрева Эскулана. Воронъ взятий на небо образовалъ на немъ созвъздіе этого имени. Изъ прочихъ любовницъ Аполлона менъе извъстныхъ назовенъ: ниифу Корикію, аемискую царевну Креузу и двухъ Киренъ. Отъ первой изъ нихъ Аполлонъ инълъ сына Аристея,

отъ другой волхва-аргонавта Идмона; Ликію (пать Патара и Икадія); Мелію (нать нифъ Меліадъ); Минерву, родившую отъ Аполлона тельхиновт; Манто, Неэру, Навпидаму; Оореиду, бывшую впоследстви любовницею Юпитера; Окирхою; Пароенопу, мать Ликомеда; Персею; Псамавею, мать Лина, родительницами котораго, кромъ ея, называли еще до десяти богинь и ниифъ. За ними следують по взбучному порядку: Рео; Родеа, Синопа, родительница Свироса; Стильвія, мать Кентавра и Лапиоста; Силлита; Талія, мать Корибанта; Уранія; Фтія (сынъ Лаодовъ). Хіонея, дочь Дедаліона, одноврененно любила и Аполлона и Меркурія, отъ последняго опа родила знаменитаго вора Антолика, а отъ перваго не менъе знаменитаго иузыванта на лютив Филаммона. Гордясь своей врасотой Хіонея сказала однажды, что ея плодородіе, конечно выше целомудрія Діаны. За это богиня стрелою произила ей языкъ и вскоръ отъ этой раны Хіонея умерла. Отецъ ея Дедаліонъ въ отчаний бросился съ вершины горы Парнасса, но Аполлонъ сжалясь надъ нинъ превратиль его въ ястреба. Xpuseuda, дочь Хриза, жреца Аполлона, при разореніч троянскаго города Лирнесса была взята въ пленъ Ахиллесомъ, а отъ него перешла въ Агансинону. На требованія Хриза возвратить ему дочь, послівдній отвівчаль отказомь; когда же послів того въ греческомь стань обнаружилась чуна Улиссь отвель Хризенду въ ея отцу. Она была тогда беременна и рожденнаго ею сына Хриза признала сыномъ Аполлона.

Хризавемида была родительницею Парвенона. Ціп одна изъ дочерей Ликаона родила отъ бога солнца Дріопса, родоначальника дорійцевъ. Цирцея дочь Аноллона, отъ преступной съ нимъ связи родила Алоя. Оемисто (сынъ Галей) Оалія (Корибантъ), Оеро и муза Уранія заключаютъ списокъ возлюбленныхъ Аполлона. Поименный перечень его сыновей обиліемъ своимъ превосходитъ предыдущій:

Аэрефей основатель города Аэрефін въ Беотін; Агетя, Аргей, Аристей, Автожа. Изъ нихъ Аристей, сынъ Кирени, прославился своими свъденіями въ сельскомъ хозяйствів и въ пчеловодствів. Влюбленний въ Эвридику онъ безуспівню соцерни-

чаль съ Орфеенъ и быль невольною причиною счерти его жены, оть уязвленія зийею въ то время, когда она біжала оть преслівдовавшаго ее Аристея. Неифы и ганадріады - истя за сперть ихъ подруги, истребили всёхъ его пчелъ и тогда онъ, по совъту Протея принесь жертву намяти Эвридики, состоявшую изъ четырехъ тельцовъ и четырехъ теловъ. Когда тв и другія били зарвзаны н разсъчены, изъ ихъ внутренностей выдетъли цъдые рои новыхъ пчелъ. Впоследствін Аристей женился на Автонев, дочери Кадна и инвив отв нея сына Автеона. После гибели носледняго, Аристей отправился въ отранствование по разнымъ странамъ земли; наконецъ поселняся на горъ Генусъ, откуда исчевъ бевъ въсти. Тогда жители, нризнавъ его божествоиъ, олицетворили Аристея въ созвъздін Водолея, состоящень изъ 117 звъздъ. Греческіе и сицилійствіе настухи особенно чтили его память, называя Аристея своинъ поврователенъ. Ограничиваясь именами: Амфисса, Амфіарая, Анія, Авчія, Камира, Кандала, перейдень въ Эскулапу или Асклепію, славивниму изъ вовув сыновей Апол-JOHR.

О рожденін его отъ Корониды, на уже говорили; но кромъ этой сказки существуеть еще несколько иноологических сказаній. По словавъ историвовъ, Эскулапя первый изъ грековъ, занимавичеся медицинов, действительно жиль въ Осссали въ 1321 году до Р. Х. и подобно многить великить мужамъ древности, удостоваса высокой чести быть названнымъ сыномъ бога солнца. Положенный Апольновъ на поляхъ Тельфійскихъ, Эскулапъ былъ вскориженъ козою, а потомъ воспитанъ пастухомъ Арисоеномъ, догадавшинся о божественновъ происхождении иладенца по лучевармому сіявію, окружавшему его голову. По другому общепринятому сказанію Эскулапъ родился въ Эпидаврів и быль сыномъ Арсина н Арсинои; третья басия говорить, что богь ведицины родился въ видъ змън изъ яйца, снесеннаго Коронидою послъ ся превращенія въ ворону. Образованіе Эскупапа было ввіврено контавру Хирону, научившему его узнавать целебныя свойства травъ. Окончивъ ученіе Эскулавъ сопровождаль Язона и Аргонавтовъ въ Колхиду, вероятно, въ качестве штабъ-доктора. Онъ воскресваъ Аретоя, Капанею в Ипполита, о воторыхъ будеть

нами упомянуто своевременно. Плутонъ, опасаясь, что подземное царство опустветь по милости Эскулапа, жаловался Юлитеру, который и убилъ своего внука громовою стрвлою. Огъ жены своей Эпіоны Эскулапъ имвлъ нівскольких дівтей, изъ которыхъ особенно прославилась Гигея — богиня вдравія (Салусь — у римлянъ). Ее изображали въ виді худенькой, едва сформированной дівнушки, закутанной въ длинную хламиду, въ рукахъ съ чашею, обвитою змівею. Греческія женщины приносили ей въ жертву свои волосы; въ Римі ей были посвящены многіе храмы, при которыхъ находились особенные жрецы, вмівшіе исключительное право снимать покровъ со статум богини, постоянно закрытой. Служеніе ей совершалось только во время мира и въ жертву богинів Салусь приносили куски тіста, которые бросали въ воду.

Что касается до аллегорическихъ изображеній Эскулана, то они были весьма разнообразны: то въ видъ старика, закутаннаго въ плащъ и вооруженнаго палкою съ обвивающеюся вокругъ нея вивою, то въ видъ зиви, выходящей изъ яйца. Зивя, въ этомъ случав, была символовъ обновленія. Въ Эпидаврв рядовъ съ вображеніями Эскупана ставили фигурку карлика въ плаще. Въ Ринь въ 293 году до Р. Х. быль построень хрань пергамскому змью, въ честь виви, выполящей изъ корабля у береговъ Тибра и почему-то принятой за Эскудана, явившагося въ этомъ видъ. Жрецы этого храма продавали колечки, ожерелья и разныя амулетан, по ихъ слованъ, обладавшія цілебными свойствами. Въ Греціи обожаніе Эскулапа введено било Аристехмомб. Въ жертву богу недицины приносили быковъ, ягнять, борововъ, но въ особенности пътуховъ. Храмъ въ Эпидавръ былъ окруженъ священною рощею, въ которой не допускали умирать ни одного больнаго, а равно и рожать ни одной беременной. Идолъ бога быль изъ волота и слоновой кости; колонны храна были поврыты благодарственными надписями изцёленныхъ и нёвоторыми, особенно удачными рецептами. Туть же находилась и статуя Гиген, вивсто покрывала окуганная женскими волосами, принесенными ей въ жертву больными и за больныхъ молившимися. Изъ праздниковъ въ честь Эскулапа, назовенъ: Асклепіи, Эпидавріи и Мегасклепіады въ Греціи и Эскулапіи—въ Ринь.

Къ свитъ бога причисляли боговъ помощниковъ: Anomponeu (въ Греціи) и Аверрунки (въ Римъ); сверхъ того, у древнихъ, какъ грековъ, такъ и римлянъ, были особенные боги, спеціальные цълители болъзней: лихорадокъ, горячекъ, накожныхъ сыпей и т. д. Нъкоторые ученые въ миеъ объ Эскулапъ видятъ астрономическую аллегорію. Эскулапъ—созвъздіе Змън (Офіел у грековъ). Рожденіе бога — восходъ созвъздія, послъ заката солнца въ знакъ Тельца, а такъ какъ вслъдъ за Змѣемъ восходитъ Кентавръ—то этимъ объясняютъ воспитаніе Эскулапа Хирономъ. Тъмъ же именемъ Эскулапа называютъ и созвъздіе Дракона.

Чтобы не утомлять вниманія читателя сухимъ поименнымъ перечнемъ всёхъ сыновей и дочерей Аполлона, мы заключимъ разсказъ нашъ о его потомкахъ сказаніями о Геліадахв и Фаномовь.

Геліадами назывались дочери ниифы Климены, т. е. купа зв'яздъ, которыхъ древніе именовали: Фаэтуза, Лампетія, Лампехуза, Элесен, Этерін, Эліален, Діонсиппа, Гелін и Меропа или Мирона. Врать ихъ Фантонъ до такой степени быль хорошъ собою, что Венера пленилась имъ и поручила ему надзоръ за своими хранами. Однажды, когда онъ хвалился предъ Эпафонъ высокимъ своимъ происхождениемъ, последний, сивясь надъ нимъ, сказалъ, что онъ напрасно воображаетъ себя сыномъ Аполлона (1). Фаэтонъ пожаловался матери своей Клименъ; она — Аполлону, а последній, въ порыве отеческой любви, поклядся Стиксомъ исполнить все, чего бы отъ него не потребовалъ Фантонъ. Безразсудный юноша попросиль, чтобы богь солнца на одинь дейь довфрилъ ему управление своей колесницы... Никакія убъжденія не могли образумить Фаэтона и, связанный ненарушимою клятвою, Аполлонъ уступилъ. Тотчасъ же неопытный возничій сталь на колесницу, пустилъ коней во всю прыть; но не умъя управлять ими поскакаль вкривь и вкось, то забираясь въ небесную высь, то приближалсь въ землъ. Страшная засуха и повсемъстные по-

<sup>(1)</sup> По другимъ сказаніямъ онъ былъ сыномъ Кефала и Авроры. См. выше гл. XI, стр 93.

жары были послёдствівии этой скачки Фаэтона, котораго разгийванный Юпитерь поразиль громовою стрёлою и низвергь въ Эриданъ. Геліады четыре мёсяца оплакивали ихъ несчастнаго брата и наконецъ были превращены въ тополевыя деревья, источающія смолу. Сынъ Фаэтона Лигисть быль основателемъ Лигуріи.

Опять остроумная аллегорическая сказка о великихъ астроноинческихъ и геологическихъ переворотахъ. Въ глубочайшей древности всявдствіе появленія кометы въ соявъздін Коричаго были страшныя засухи, сопровождаемыя пожарами. Легво можеть быть, что въ сказаніяхъ о Фаэтонъ следуеть подразумевать одинь изъ тъхъ пожаровъ на поверхности земли, который предшествовалъ потопу. Четыре ивсяца слезъ проливаеныхъ Геліадами — дожли, наступившіе послів васухи; а превращеніе этихъ сестеръ Фаэтона въ деревья, источающія смолу, можетъ быть намекъ на образованіе янтаря, который ничто иное, какъ окаментлая смола допотоиныхъ деревьевъ. Аристопель въ своей истеорологіи упоминасть объ огненномъ дождъ, современномъ Девкаліонову потопу и самое имя Фаэтона знаменитый ученый производить оть греческаго: фаэто-лучеварный. Св. Іоаннъ Златоусть говорить, что колесница-солнца (Геліоса) древнихъ есть превратиое истолкованіе огленной колесницы Илів пророка, что подтверждается самымъ сходствоиъ именъ: Илія и Геліосъ или Эліосъ. Вообще о паденіи Фаэтона существуетъ множество коментаріевъ и весьма обинримхъ дисертацій, которыя даже въ наше время не лишены научнаго янтереса. Въ заключение скаженъ, что по повърью древнихъ ст того времени тело жителей Эсіопіи приняло свой черный цветь, самое же событіе совершилось въ октябрю місяці, такъ какъ, говоря языковъ аллегорическивъ "Фаэтонъ испугался, увидя небеснаго Скорпіона."

### ГЛАВА ТРИНАДЦАТАЯ.

Перера.—Ея прозвища.—Рождение ея и воспитание; связь съ Юпитеромъ и Нептуномъ. Дочери ея. Прозерпина. Ей похищение Плутономъ. Похождения Цереры.—Триптолемъ и начало земледълия.—Обрътение Прозерпины.—Объяснсние этого мива. Дальнъйшая судьба богини- Служение ей. Славнъйшие жрецы. Эвмолпъ. Элевзинския таинства. Малыя таинства. Девять дней празднования великихъ таинствъ. Символическое ихъ значение. Понятия древнихъ о жизни будущей.

Гея, Рея или Цибелла (см. гл. I) въ древиватей иноологін была одицетвореніемъ земли родительницы всего живущаго; Церера была воплощениемъ земли кормилицы, по преимуществу земли плодородной. По этой самой причинв греки мазывали ее Дематера (великая натерь) и кроив этого прозвища у Цереры было ихъ очень много, смотря по мастностямь, въ которыхъ ей поклонялись и по свойствань, которыя ей принисывали. Акmea (аюнская), Axoa (стенящая, въ павать ея степаній после похищенія Прозерпины), Алитарія, Алумна (питательница, Алэа (нолотильщица), Амфиктіонида, Ансзидора (осыпающая дарани), Авксивалета (усиливающая растительность); Віодора (жезнегадательница), Калорія (въ Самовравіи). Здёсь быль у нея храмь со священной рощею, для непосвященныхъ недоступною. Карпофора (плодоносная), Катонския, на идола которой запрещено было смотръть подъ опасеніемъ смертной казин. Хлоя (веленая). Хризхора (вооруженная золотыть мечемь), Хтонія (подземная), Кира (властительница надъ жизнію), Да или Деа (божественная у пелазговъ), Дамін (хозяйка въ Эгинъ, въ Эпидавръ и Трезенъ), Деспена (государыня въ Аркадіи), Эльванеа и Энна (въ Сициліи, гдв находился храмъ съ пещерою, сквозъ которую Плутонъ унесъ

Digitized by Google

Прозерпину въ подземное свое царство). Эриннія (бъщеная), Эризивія (охраняющая верновой хлёбъ отъ головни и спорынья). Эвбубея Эвріанасса (могучая царяца), плодносная, цвътоносная (Фругифера и Флорифера въ Ринъ), Герита (богиня молотаго хлёба, въ Акаръ), Гелекрита (желтящая волосья), Гелосская (въ Гелосъ, гдъ былъ храмъ, доступъ въ который былъ разрёшенъ только женщинамъ). Ланигера (сидящая на тельцё: символъ начала полевыхъ работъ въ мартъ мъсяцъ) Гербифера (травоносица), Лузія (канальница), Мелафора (медоносная), Маммоза (многогрудая), Мелена (черная въ память ея траура по Прозерпинъ; въ прямомъ симслъ черноземъ или тучная земля); Мегамертосъ (до посъва хлёбъ), Миріанима (десятитысячениенная), Ольбидаторія (дающая довольство), Орея (горная), Памда (хльбная), Памботанасъ (питательцица всъхъ травъ), Патрейская— въ Аеннъ, гдъ находился храмъ богини съ оракуломъ, изрекавшимъ свои пророчества посредствомъ явленія разныхъ призраковъ въ зеркалъ, повъщенномъ на снурвъ надъ водою Педофила и Податифа чества посредствомъ явленія разныхъ призраковъ въ зеркаль, повъщенномъ на снуркъ надъ водою Педофила и Податифа (любительница и кормилица дътей); Плоутодотира (дающая изобиліе), Поливія, или Полибія (иного питающая), Простазида (скорая на помощь), Пилагора (воторой члены Амфиктіонова суда приносили жертвы передъ собраніемъ на совъщапіе); Рарейская—отъ равнины Раріи въ Аттикъ, на которой ученикъ Цереры Триптолемъ впервые посъялъ пшеницу. Сатира (спасительница), Спицикрера (колосоносица въ Римъ), Тэдифера (несущая смолистые факелы), Оормезія (согръвающая воду), Оесмофора (несущая законы), Зелдора или Зидора (живоносная). Наконецъ отъ имени Цереры произошло и латинское слово: сегеаles, означающее хлъбныя жита, какъ озимовыя такъ и яровыя. мовыя такъ и яровыя.

Церера, дочь Сатурна и Рен была вскорилена Каллигеніею. О мівстів ен рожденія вели споръ Египеть, Крить, Греція и Сицилія. По словань нівкоторыхь поэтовь ода была любина братьями своими Юпитеромь и Нептуномь (небо и вода любять вемлю), оть перваго она инівла дочерей: Перефату и Прозернину, оть втораго Гиру. Прелівдуемая Непгуномь Церера при-

няла видъ вобылицы, онъ же въ коня и достигъ цёли страстныхъ своихъ желаній, слёдствіемъ исполненія которыхъ было рожденіе Церерою коня Аріона. Послё того, стыдясь своей слабости она убъжала съ Олимпа и скрылась въ уединенную пещеру, невёдомую ни людямъ, ни богамъ. Здёсь, Церера одичала и превратилась въ яростную фурію; земля, лишенная ея попеченій, стала безилодною; голодъ угрожалъ людямъ. По счастію Пана, блуждая по лёсамъ Аркадіи, открылъ пріютъ Цереры и уговориль Парока убъдить ее возвратиться на поверхность земли. Съ возвращеніемъ Цереры и водвореніемъ ея на островъ Сициліи земля опять стала давать людямъ свои дары и воцарилось повсемъстно довольство.

Связь Цереры съ Нептуномъ, при чемъ они оба приняли видъ лошадей — начто иное какъ аллегорическій разсказъ о разливъ быстро текущихъ ръкъ, покрывшемъ землю. Следствіемъ разлива было образование поемныхъ луговъ, представлявшихъ лошадямъ обильныя пастоища (рожденіе Церерою коня Аріона, т. е. появленіе корновыхъ травъ на поверхности земли). Затёмъ послёдовали многолътніе неурожан (исчезновеніе Цереры), а за нимъ плодородіе и преимущественно на остров'в Сициліи, въ глубочайшей древности названной житницею Италіи и Греціи. На этомъ островъ воцарилась Церера, взявъ сюда съ собою и любимую дочь свою Прозерпину. Однажды ранней весною, когда эта красавица, сопровождаемая Юноною, Минервою, Венерою и нимфами гуляла въ долинъ Эноны, собирая цвъты, ее увидълъ Плутонъ и плвнясь ею похитиль въ свое подземное сквовь разсіляну, происшедшую оть удара по ней своимъ двузубцомъ.

Узнавъ о нохищени дочери, Церера въ отчани и горести зажгла два смоляные факла о жерло Этны; сёла въ колесницу, запряженную двумя крылатыми драконами и поскакала по всёмъ концамъ земли разыскивать свою возлюбленную дочь. Въ Ликіи, она желала утолить жажду у источника, но отогнанная поселянами, подобно Латонъ, превратила ихъ въ лягушекъ. Въ другой разъ, скитаясь но Аттикъ, Церера зашла въ тамошнюю степь Элевенсъ и принявъ видъ дряхлой старухи съла на камень Азе-

ласто (противникъ сивха) близъ источника Эннеакрузія. Сюда пришли за водою четыре дочери Целея, царя Элевзискаго: Каллидика, Клизидика, Демо и Калливоя. Тронутыя печальнымъ видомъ старухи онв стали распрашивать ее объ имени и о причинъ грусти. Назвавшись Досою, Церера сказала имъ, что ее высадили на берегъ вритскіе морскіе разбойники и что она, ради пропитанія, ищеть м'іста няни при дітяхъ. Царскія дочери привели ее во дворецъ къ отцу и представили ее ихъ матери, царицъ Меганири или Неэри. Послъдияя предложила гостьъ своей състь, но та отвазалась. Ямба, служанва царицы, приготовивъ для мнимой Досы мъсто, подъ твнью вътвей, начала передъ нею пъть, плясать, шутить и этимъ вызвала минутную улыбку на угрюмое лице печальной Цереры. Эту Ямбу древніе называли изобрътательницею стихосложенія, которому дали ея имя (ямбъ); другіе, вийсто молодой служанки именують старуху Ваубо жену флейщика Дисавла. Эта старуха вивств съ Яккосома или Бахусомо (виноградный совъ) плясала предъ Церерою неблагопристойную пляску и уговорила ее выпить хивльной напитокъ въ родъ пива. Прежде нежели перейдемъ къ третьему варіанту этого эпизода похожденій Цереры, объяснивь предыдущую аллегорію.

Странствованія богини по землів—это постоянное распространеніе земледівлія, а съ нишь и плодородія. Ея улыбка при дворів элевзискаго царя: обильный урожай послів долгой засухи и лівсныхъ пожаровъ (факлы зажженные Церерою надъ кратеромъ Этны), наконець Ваубо или Ямба, та или другая, ничто иное какъ одицетворенія хивля, растенія живаго, такъ сказать різваго, наружнымъ видомъ похожаго на виноградъ и обладающаго отчасти его свойствами.

Третій варіанть — о пребываніи богини въ дом'в Гесперы (вечерняя зв'язда), говорить, будто сынъ этой женщины Аскалафя или Стелліо посм'ялся надъ жадностью, съ которою усталая Церера тла и пила поданное ей кушанье и питье и за это ею превращень быль въ ящерицу... Опять весьма остроумная аллегорія: Церера, жадпо поглощающая питье и пищу — земля, вбирающая въ себя поливку, излишествъ которой можеть породить пресмыкающяхся или амфибій. По продолженію перваго сказанія, ца-

рица Меганира, мать Триптолема, Демофона и Деифона довърна ей воспитание одного изъ нихъ. Желая оправдать это довърие и отблагодарить радушную царицу, Церера одарила воспитанника своего безсмертиемъ. Днемъ она омивала его амброзиею, ночью гръла на своей груди и очищала, пронося надъ огнемъ. Меганира, заставъ однажды ночью няню своего сына за подобной операцией въ ужасъ вскрикнула. Тогда Церера принявъ свой божественный видъ упрекнула царицу за ел недовърие и за то, что она своею нескромностью лишила своего сына безсмертия. Въ намять же таниственныхъ, ночныхъ операций надъ царевичемъ, богиня принявала совершать таниства элевзиския въ особенномъ, для нихъ предназначенномъ храмъ. Триптолема она обучила земледълію, которому подарила плугъ, соху и борону; по до того она еще посътила нъсколькихъ царей Арголиды и Аттики и между прочими Фитала, котораго научила сажать смоковницу.

Впрочемъ, объ изобрътении земледъльческихъ орудий у древнихъ существовали иногія другія сказанія. Такъ они говорили, что первую соху подарила Минерва любимицъ своей Мирмексы, которая, сдёлавъ въ этомъ орудія кой-какія измёненія, назвалась его изобратательницею и за это была превращена въ муравья (по гречески: мирмексъ). Изъ муравьевъ, по просъбъ Элка, одного изъ адекихъ судей, Юпитеръ впоследскій создаль целое племя. людей пигиеовъ-мирмидонова. Изобратателенъ сохи величался и Филомель, брать Плутуса. Какъ бы то ни было, но греки, отдавая преинущество Триптолену, обоготнорили панять этого перваго земледъльца. Обученный Церерою Тринтолемъ подъ ея повровительствомъ отправялся странствовать по разнымъ странамъ вемли, чтобы подълиться съ людьми своими познаніями. Прибыль въ Скисію, во двору царя Линка, который изъ зависти намъревался убить его, но Церера, проникая умыслы злодея, превратила его въ рысь. Изъ Скиоји Триптолешъ отправился въ страну Гетовъ, въ Мизію, где быль радушно принять царень Карпобутьюю. Выученный Тринтолевовъ последній изъ ревности, чтобы его наставникъ не дълился болъе споими знаніями ни съ квив, решился, подобно Линку, умертвить его, но и на этотъ разъ Церера спасла своего ученика, поразивъ Карнобуту безу-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

уміємъ, въ припадкъ котораго, онъ самъ лишилъ себя жизни. Боги превратили его въ созвъздіе змъя или дракона.

По возвращени въ Аттику Триптолемъ посвятилъ себя совершенно благодътельному искуству земледълія и близъ Аоннъ, на поляхъ Раріона посъялъ первый ячмень. Въ трудахъ своихъ онъ имълъ четырехъ помощниковъ: Гемопира, который первый впрегъ воловъ въ плугъ и былъ убитъ громомъ въ то время, какъ проходилъ по полосѣ; Милеса, изобрътателя мельничныхъ жернововъ; Мегалорта и Мегаломара, изобрътателей хлъбонеченія Въ Беотіи имъ воздавали божескія почести, а на Делосѣ въ ихъ честь учреждены были праздники Мегалоритіи, на которыхъ въ торжественномъ шествіи носили караваи печенаго хлъба.

Послъ пребыванія своего въ Элевзись, Церера возвратилась на островъ Сицилію, гдъ проведа два года и напала наконецъ на слёдъ похищенной Прозерпины. На берегу источника Кіанен она нашла покрывало своей дочери, отъ паросскаго пастуха Кабарпа узнала, что похититель ся дочери Плутонъ и что Прозерпина находится въ преисподней. Не теряя времени Церера отправилась на Олишпъ и пожаловалась Юпитеру на его брата, прося суда и расправы. Царь боговъ, выслушавъ объ стороны, ръшилъ согласно волъ Судьбы, что Прозерпина въ такомъ только случав должна быть возвращена ся натери, если во все время пребыванія своего въ аду не вкушала никакой пищи. Восхищенная Церера готовилась уже обнять свою дочь, вакъ явившійся на судъ боговъ Ackaлафъ, сынъ Мрака и Ахерона или Стикса, объявиль, что Прозеринна, недавно почувствовавъ голодъ, утолила его зерномъ гренадоваго яблока... Чтобы утвшить огорченную Цереру, Юпитеръ смягчиль приговорь и постановиль, чтобы Провершина въ теченіе одного полугодія пребывала на землъ, съ матерью; въ теченіе-же другаго — въ преисподней, съ Плутономъ. Церера, бросивъ Аскалафу нёсколько капель воды въ лице, превратила его въ филина, какъ она превратила его теску или Стелліо-въ ящерицу. Послѣ того богиня опять отправилась путешествовать по странамъ древняго міра, особенно славившагося плодородіємъ. Въ одной изъ этихъ странъ плъпясь Язіономя, однимъ изъ побочныхъ сыновей Юпитера, она вступила съ нимъ въ связь и родила отъ него Плу-

Digitized by Google

туса, бога богатетвъ и Корита или Корибата, бога гражданскаго благоустройства. Дальнайшая участь богини неизвастна.

Мноъ о похищенной Прозерпинъ принадлежить въ числу самыхъ остроунныхъ аллегорій древности. Эта дочь Цереры, похищенная богомъ преисподней, нивто, или върнъе, вичто вное, какъ ишеничное зерио посъявное весною; покрывало Прозершин — ростовъ, вышедшій изъ зерна на поверхность земли, Юнитеръ согласился возвратить Прозершину матери, есля она, полъ землею, не вкупала никакой пищи: такъ зерно покуда не дасть ростка иожетъ быть вырыто изъ земли. Полгода пребыванія на поверхности земной и полгода въ преисподней — два срока въ которые посъянное жито выходитъ, колосится и ножинается.

Начало обоготворенія Цереры положено было въ Элеввисѣ. Царн: Аисавля и Келей по приказанію богини построили ей здёсь хранъ и установили таинства, опредёливъ для совершенія ихъ четырехъ первосвященниковъ, которыхъ имена сохранились въ минолегін; то были: Аіокля, Эвмолпя, Доликя и Племней. Таинства эти названы были Элеванніями.

Эвиолиъ, выходецъ оракійскій, былъ сыномъ немфы Хіонія (сивта) и Нептуна, воспитала его нимфа Вевесивинія. Распутний въ юности онъ былъ изгнанъ изъ Греціи и нашелъ себв пріють у оракійскаго царя Тегира, но и здівсь неужился долго и возвратился на родину въ Элевзисъ. Отсюда Тегиръ вызваль его къ себв обратно и передаль ему свою царскую власть. Во время войны между асмиянами и элевзисцами, Эвиолиъ, заключивъ союзъ съ послідними, побіднять царя асмискаго Эрехося, скна Кокронса. Эрехосй, тіснимый непріятелями, принесъ въ жертву Асмий или Минервів родную свою дочь и со слідующаго же для началь брать верхъ нядъ Эвиолиомъ и войсками элевзискими. Долгая война окончилась миромъ, основою которому послужило разділеніе власти Асмит и Элевзиса надъ прочими городами Греціи: Асмию сдівлались городомъ царственнымъ, Элевзисъ — священнымъ и верховнымъ; жрецомъ навначенъ быль Эвиолиъ.

Такинъ образонъ, инсолети не согласны въ томъ, кому первому принадлежитъ установление элевзиских таниствъ: Эвиолиу, Эрехоею или Дисавлу? Инне учредителенъ ихъ называютъ и Ор-

фея; но, какъ бы то ни было, таниства праздновались каждыя пять леть въ Элевансе, каждые четыре года у келейцевъ и ежегодно въ Спартв и на островъ Крить. Элевзиніи, или таниство богини опечаленной (Эхоейи) продолжались дегать дней, а на десятый ованчивались гимнастическими играми. Тамиства делились на малыя и великія; первыя происходили весною, въ марть мъсяць, вторыя въ сентябрь. Впроченъ осенью числа ивсяцевъ колебались между 11 числовъ августа и 6 сентября. Малыя такиства состояли изъ обрядовъ посвящения неофитовъ. Опъ совершались близъ Асинъ въ Агрей на берегахъ Илисса. Въ<sup>а</sup>назначенный день посвящаемые купались въ этой рікв, потокъ облачались въ овровавленныя кожи жертвъ, принесенныхъ Юпитеру (Діися Кодіонг); постились нівсколько дней, давали влятву хранить ненарушимое молчание обо всемъ, чтобы они ня увидали въ капинцъ богини; произносили вследъ за жрецовъ особепныя, непонятныя слова. Послѣ того, неофитовъ бистро проводили съ дневнаго свѣта въ темноту и наоборотъ, ужасали ихъ внезапиниъ землетрясеніемъ или явленіемъ привраковъ. Удостоенные первой степени посвященія именовались мистами или новичками. Черезъ годъ, они приносили въ жертву царицъ борова и тогда инъ открывали уже выстія танества, давая инъ имена эпоптовт или эфировт (соперцателей). Веливія таинства праздновались девять дней, изъ воторыхъ каждый инвать особыя названія: 1) Агирма (день сборища); 2) Галадо мисте (поре посвищенных»); 3) день жертвы; 4) Өййя; 5) Лампадефоріи (день факлоносцевъ); 6) Яккост; 7) Эпидавріи; 8) Племохов (день глинянаго соеуда).

Въ первый день, вакъ показываетъ самое его названіе, всъ посвященные или мисты собирались близъ храна, чтобы удостоиться возведенія во вторую степень—песлетнова или совершенныхъ. Во второй день они кунались въ соляныхъ источникахъ, находивнихся между Аеннами и Элевзисовъ и обладавшихъ (по словавъ жрецовъ) свойствоиъ очищать и просвящать тъло и душу. На третій день въ жертву богинъ принесили ломаковъ и лепешки изъ ячменя, сорваннаго на поляхъ Раріона; участвовавшивъ дозволялось нарушать пость, вкушая сласти, печенья и плоды кромъ

гренадовыхъ яблоковъ. Въ память похищенія Прозершины Плутономъ въ ночь съ третьяго на четвертий день участвовавшіе въ празднествахъ мужчины в женщины предавалесь любовнымъ наслаждениять. Въ четвертый день посвященные ходили процессіей вобругъ храма, везя волесянцу богань, съ посажевною на ней священною вороною. За ним следонали кистофоріи - женщины, которыя несли ворянны, наполненныя хафбиыни лепешвани, пшеновъ, льновъ, гренадени и зивани. Народъ, замыкавшій процессію, кричаль: привъть Цереръ! День оканчивался плясками. На пятый день лампадефорій, воснященние, предводиние додукомо, попарно бъгаля по городскить улицань съ факлани въ рукахъ, а потомъ въ глубовом в молчанін обходили вокругь наружныхъ ствиъ крамовой ограды и по окончаніи этой процессіи передавали свои факлы додуку, который махаль ими на присутствовавшихъ, такъ какъ огонь долженъ былъ очищать ихъ. Эти хожденія съ факлами совершались въ память Цереры, когда она съ факлаци въ рукахъ отыскивала Проверпину.

Пестой день (Якаось) быль самый торжественный. Празднества его инфли предметом: чествованіе Яккоса или Бахуса (Вакха), сына Цереры (хотя вообще его привнавали сыномъ Семелы и Зевса). Въ сущности, во время правдника, чествовали не бога вина, но виноградъ, солицетворенный въ видъ мальчика, увънчаннаго миртами и съ факломъ въ рукъ. Этого идела несли серпы, виноградные тиски, разныя земледълскія оружія и символъ производительныхъ животныхъ силъ въ видъ пріспа или фаллуса (1). Во время процессіи пъли гимны и возглашали имя виновника торжества; вообще она имъла характеръ буйной вакханаліи. Изъ Аеннъ выходили священными воротами (Гіера пиле) и священною дорогою (Гіера годось), всю ночь шли къ Элевзису. На одномъ изъ приваловъ происходило посвященіе мистовъ въ эпопты при севершеніи обрядомъ гіерокерчиссома или

<sup>(1)</sup> Лингамъ индусовъ, бель-пеоръ халдеевъ. Символистика древнихъ была чужда всякаго чувства стыдливости; трудно ръпить было-ли это признакомъ патріархальной наивности или крайняго безстыдства.



главою жрецовъ-глашатаевъ. Послъ иногихъ омовеній, посвящаеиниъ надъвали черезъ плечо небраду (лосцну), облачали ихъ въ бълыя льняння одежды и вънчали инртоиъ. По окончаніи обрядовъ жрецы поздравляли новыхъ своихъ собратьевъ, называя ихъ ведемонами, ольбіосами (счастливыми). Затыть двери храна отворялись и эпопты вступали въ святилище и превлонялись предъ статуею предестной женщины. Эта послёдняя часть церемоніи называлась фотапесією (вступленіемъ въ просвётленіе).

Утромъ седьмаго дня праздновался возврать Цереры (гефиризми) послъ ся свитаній по разнымъ странамъ вемли. Не доходя Элевзиса процессія останавливались подъ споковницею (въ панять отдыха богини) и здёсь происходила борьба нежду жрецами и богомольцами, всегда оканчивавшаяся пораженіемь последнихъ; послъ борьбы верховный эпопть обвазываль себъ голову лентою и получаль міру ячменя, собраннаго на священных поляхъ Элевзиса. Восьмой день - эпидаврій быль посвящаемь чествованію Цереры и Эскулапа; послів благодареній богинів за хлъбъ, плоды и виноградъ поклонники выражали ей свою признательность за даруеныя ею лекарственныя травы. Въ девятый деньплеможов, т. е. день глинянаго сосуда, жрецы, наполнивъ виномъ два сосуда, выливали изъ нихъ вино, изъ одного на востокъ, изъ другато на западъ; потомъ наполнивъ сосуды освящивною водою кропили ею присутствовавшихъ, которые расходились по доманъ, когда Гіерофонтъ или верховный жрецъ произносить таинственныя слова: конкст омпакст.

Глубокъ былъ символическій смысль празднества деватаго дня: эти обряды напоминали людямъ, что съ окончаніемъ скоротечной жизни земной, начинается жизнь вѣчная; что человѣкъ на землѣ зерно человѣка будущаго; что наконецъ, подобно тому, какъ зерно даетъ ростокъ на девятый день, такъ въ этотъ же періодъ времени для усоциаго сына персти начинается конечное разрушеніе. Очевидно, что сущность такиствъ элевзискихъ заимствована изъ древнѣйшихъ вѣрованій востока.

## ГЛАВА ЧЕТЫРНАДЦАТАЯ.

Степени жрецовъ. — Духовный судъ. — Праздники Цереры — Жертвы. — Изображение богини. — Божества сотрудники Цереры. — Флора. — Феронія. — Помона. — Вертумнъ. — Служение имъ. — Времена года. — Символы ихъ. — Палеса. — Праздники. — Эризихтонъ. — Что подразумъвали древние подъвтимъ именемъ. — Миоъ Дионеи.

Жрецы, участвовавшіе въ обрядахъ тавиствъ воликихъ и мадыхъ, раздівлялись на нівсколько степеней или классовъ. Гіерефонть или верховный жрецъ олицетворялъ совдателя; Додукъ факелоносецъ былъ живынъ синволонъ солица; Гіерокерій— Меркурія; Эпибомъ—луны; Архонть-царъ воспіваль молитвы. При нихъ состояли еще четыре эпимелета (распорядители) и десьть гіерополоісвъ (жертвоприносители).

Каждый авинянить свободнаго состоянія обязант быль въ теченіе своей жизни быть посвященнымь вт таниства. За несоблюденіе этого закона ослушниковь называли безбожниками, или отступниками. Рабамь, людямь дурнаго поведенія, а равно и публичнымъ женщинамь входь въ храмы Цереры быль строго воспрещень; иноземцамь храмы эти были также недоступны. Геркулесь, Касторь и Поллуксь принуждены были приписаться въ сословію авинскихъ граждань, чтобы удостоиться чести быть посвященными въ таниства; свиеъ Анахарзисъ, въ этомъ случав быль исключеніемь въ общаго правила.

Жрецы элевзискаго храма составляли отдельную корпорацію, образовывавшую духовный судъ, преследовавшій и наказывавшій безбожниковъ, или людей разглашавшихъ таинства храма. Эстилі и Аристотель едва спаслись отъ преследаваній этого суда, который можно назвать первообразовъ инквизиців. Небольшіе проступки гражданъ противъ религіозныхъ уставовъ были для жрецовъ самою доходною статьею, такъ какъ за нихъ, виновные

платили штрафы; последніе же налагались и за малейшее нарушеніе обрядовъ: прислониться къ священному колодцу близъ храма; поесть бобовъ, чечевицы или гренадовыхъ яблоковъ; быть одётымъ слишкомъ богато; пріёхать на праздникъ въ колесницё, виёсто того чтобы придти пёшкомъ — одного изъ этихъ гръжовъ достаточно было, чтобы жрецы заставили внести въ храмовую кассу значительную денежную сумму.

Кромъ упомянутыхъ таниствъ, въ честь Цереры, у древнихъ, существовало еще насколько праздниковъ. Посла элевзиній, самымъ важнымъ были  $\Thetaecmofopiu$ --праздянкъ Цереры законодательницы, на которомъ присутствовали только женщины. Совершался онг близъ Аоинъ, ночью, въ концъ октября и въ началъ ноября и продолжался пять дней. Участвовавшія въ праздникъ женщины, девять дней передъ твиъ ностились, омывались и умерщвляли въ себъ побужденія чувственныя, ложась спать на постеляхъ изъ травъ: вамелея (Cneorum L), чабера (Satureia L) или цъломудренника (Agnus castus L), которымъ древніе приписывали успокоительныя свойства. После этихъ приготовленій начинался праздникъ, состоявшій изъ цереноніальныхъ шествій. Первые два дня назывались: діогма и аподіогма; въ третій день — нестист (пость) вев присутственныя мёста закрывались; прерывались торговля, половыя и ремесленныя работы; содержимымъ въ тюрьмахъ за незначительные проступки давалась свобода. На островъ Сизоніи, въ этотъ день, женщины бъгали по улицамъ съ зажженными факлами, за ними сявдовали толпами другія, босыя, съ распущенными волосами, испуская неистовые вопли. Четыре коня везли калаеу или конницу (корзинку), посвященную Прозерпинъ. Четвертый день проходиль въ пъніи гимновъ; а на пятый приносили богинъ жертву очищенія (Земія) и носили на головахъ серижали законовъ; плясали, фли лопошен изъ кунжутнаго същени и кончали играми, на которыхъ гасили и зажигали факлы.

Ежегодно праздновались *Хтоніи*, жертвоприношенія, которынъ предшествовали процессін съ участіємъ въ нихъ лицъ обоего пола всёхъ сословій и возрастовъ, причемъ на всёхъ присутствовавшихъ надёты были вёнки изъ гіацинтовъ (Hyacurthus comosus L.).

Вели телицу еще не бывшую подъ ярионъ и на алтаръ богини ее разали четыре дряхлын зереры. На Аргоса Цереру чествовали особеннымъ образомъ. На праздникъ лериейскомъ въ память прибытія богини въ Арголиду изъ Египта бросали факлы въ пропасть, находившуюся близь лерискихь трясляв и потомъ повлонились богинъ въ свищенной чинаровой рощъ - платаноми. Въ Аркадіи ночныя празднества Цереры назывались Фенеатиками; приченъ Гіерофонть каждому изъ присутствомавшихъ наносиль ивсколько ударовъ палков. Въ Эсипв (въ Аркадіи же) въ память связи Цереры съ Нептуновъ въ видъ коня и кобылицы, молодой человёкъ и молодая девушка въ маскахъ, изображавшихъ лошадиныя головы, предавались любевнымъ наслажденіять въ самой чертв храмовой ограды. Въ Ахаів, на Сикіонъ и въ Миаін женщини праздновали трехдневныя Мизісиніи, при которыхъ изъ храна выгонали всёхъ мужчинъ и запирали въ немъ собавъ-сановъ... Кроив упонянутыхъ праздниковъ, назовенъ еще: Алочний - приношегію первых плодовъ и влачных всходовъ; Деметеріи, на воторыхъ присутствовавніе свили другъ друга лозани: Эпискаріи и Оскоффіи-номенія идоловъ Цереры и Прозеринни, а также и виноградныхъ гровдовъ; Проактуріижертвоприношенія предъ началень посівовь и, наконець Пилеипраздновавніяся въ Оерпопилахъ.

Въ Римъ одилій Менній установиль правдникъ Церсалій (съ 7-го по 22-е августа), на которомъ въ память похищенія Прозервины, одна изъ молодыхъ жрицъ проваливалась подъ полъ храна. Въ жертву богинъ приносили свиней (отъ которыхъ земледъльцы научились рыть землю), барановъ, украшенныхъ миртовими и цвъточными гирляндами; ей посвящены были макъ и буковое дерево (Вихия L.). Оба растенія, какъ обладающіл снотворной силой, назывались у древнихъ уплоляющими душевную скорбь и служили ей символами. Изъ мъсяценъ года Цереръ быль посвященъ августъ; водіакальный его знакъ дъва съ колосомъ въ рукахъ—сама Цереръ лисицъ, медъ, молоко, муку, зерна, съмена, ладонъ и растительные ароматы. Мистеріи или тайнства продолжались правдноваться до временъ императора Осодосія.

Вогиню изображали въ видъ статной, врасивой женщини съ открытою грудью, съ колосьями и факлами въ рукахъ, увънчанную вънкомъ изъ маковыхъ цвътовъ. У ногъ ся изображали рогъ изобилія и орудія земледъльческія; иногда — быковъ или же представляли се въ видъ женщины, кормящей младенца грудью. Впрочемъ, отъ прозвищъ богини зависъли самыя ся изображенія; такъ идолы Цереры многогрудой (Маммозы) были покрыты со всъхъ сторонъ женскими грудями. Церера была у древнихъ воплощеніемъ Земли-кормилицы, но производительныя ся силы и ихъ проявлепія были олицетворены цълымъ логіономъ боговъ и богинь, помощниковъ и помощинцъ, именнымъ спискомъ которыхъ считаемъ не лишимъ закончить разсказъ нашъ о Цереръ.

У римлинъ: Урожсай (Bonus Eventus) инвать особые алтари и кумировъ въ видъ пагого мужчины съ кубкомъ и спопомъ колосьевъ въ рукахъ. *Бубона* — богиня хранительница быковъ и донашней скотины; Кандитора или Конвектора - хранительница споповъ; Консивій — богъ поствовъ; Деверра вли Де варона — молотильщица; Консива и Опсъ - зерна поствовъ; Фајацеръ — богъ плодовихъ деревьевъ: Фауститасъ — разиножительница стадъ; Феронія — богиня плодовихъ завязей; Флора—цветовъ (1); Фругерія—обильных ватвъ; Гадрей богь созрѣванія волосьевь; Гиппона — богиня лошадей; Гостилина — жатвъ; Импорциторъ — богъ вспахиванія; Инситоро - прививин; Лактунуст и Ликтуція - хранители колосящихся хавбовъ, когда верна наливаются полоковъ; Лимфабогиня поливки; Матуриз — богъ соврвванія; Меллона — покровительница пчель; Мессорт и Мессія—покровители жатвъ; Нипея - богиня луговъ; Нодинуст - богъ плетней; Надутеруст - полотьбы, равно и Пилумит. Обараторт - богь первыхъ подевыхъ работь; Оккаторз бороненья; Опора -- богина илодородія; *Ореады* — богине нагорьовъ; *Палесы* — полей; *Пана* — богь лесовъ; *Паниса* — хлеба; *Пателена* — спелихъ волосьевъ; Помона — богиня плодовъ; Популонія — оберега-

<sup>(1)</sup> О ней и о изкоторыхъ другихъ мы подробно поговорянъ ниже.



тельница полей отъ градобитія и вредныхъ насѣкомыхъ; Пута (стрижка деревьевъ), Редераторъ (двоеніе), Робига (хранительница хлѣбовъ отъ спорыньи). Ей приносили въ жертву овецъ, собавъ, ладонъ и чествовали ее особыми праздниками — Робигаліями. Рурина (полеводство), Саторъ (жатва), Спинензелъ Деусъ (богъ живыхъ изгоредей), Стерцесъ (навозъ), а равно и Стеркулусъ; Теллуръ (хлѣбородная земля), Вертумнъ — богъ садовъ, огородовъ и сбора плодовъ; Вакуна — богиня отрыха послъ уборки хлѣба (праздники ея Вакуналій были въ ноябръ); Волутина — богиня отрубей и т. д.

Изъ этой массы боговъ и богинь особенно замѣчательны немногіе; въ таковымъ мы причисляємъ: Флору, Феронію, Полину, Вертумна и Палесу.

Служеніе Флорл въ Ринв установлено было въ 241 году до Р. Х. учрежденіемъ праздника Флоралій (съ 28-го апрыля по 3-е мая), сопровождавшагося цветочными играми и неблагопристойностими. Нагія женіцины боролись на аренв цирка и бъгали взапуски; обогнавшую своихъ соперницъ награждали цветочнымъ вънкомъ, а всъхъ присутствовавшихъ осыпали бобовыми вернами. Мисы и богиня цейтовъ ни мало не любопитны. Флора, жена или любовница Зефира имъла репутацію богини непостоянной, алчной до наслажденій чувственныхъ и любящей разнообразіе. Ея спутницею называли Феронію — богиню плодовых вавизей или правильнее -- богиню переходнаго времени отъ весны къ лету. Дары Флоры — цвъты и ароматы, въ рукахъ Фероніи осыпались, превращаясь въ завлян будущихъ плодовъ – даровъ Помоны. Эти три богини были подобіємъ трехъ Парокъ тартара, съ тою разницею, что последнія держали въ своихъ рукахъ нить жизни чоловаческой, а Флора, Феронія и Помона зав'єдывали тремя эпохами жизни растительной: цвёгомъ, завязью и плодомъ. Сравнение юности съ цвътковъ, лътъ мужества — съ плодовою завязью и старости съ зрёлымъ плодомъ существовало въ глубочайшей древности, и не могло оно ускользнуть отъ вниманія грековъ, народа умъвшаго такъ прекрасно поэтизировать всю природу. Въ честь Фероніи были праздники, на которыхъ жрецы безвредно ходили по горячинь угольямь и брали въ руки полосы раскаленнаго желізза.

Этирь гаррствонь они доказывали присутстворавший, что огонь Фероніи, т. е. теплота необходиная для растепій, не пожеть быть гибельна. Вь вецій сабинянь на воро Соракть, Фероніи посвящени были дві роніи. Въ той, которая накодилась близь ніцившней Террачини, быль источнивь какай-то чудесной воды и хрань, на который еходились на богонодье сабиняне и датины. Здісь же совершалей обрядь освобожденія рабовь, приносивщихь нь жертву богией волосы свей, остриженные туть же нь крань. Мужень Фероній называли бога Амксура.

Помона, нев'ядорая вревары, но сказаніярь предлогія рикской, родилясь въ Этрурін, гдф съ нфжаранней ючости заниналась огородиниротромъ и садоводствомъ. Прелестивя собою она дала обътъ оставаться дъвственницею, не смотря на пресундованія мноискачелей ед руки. Изъ нихъ особенно настойчивъ былъ Верминия, богь времень года и сфора плодовъ. Обладая способирстью по производу переманять наружный видь, Вертуннъ авдился къ Помонъ въ разиое время подъ истирьми разничи видани: пододаго пахаря, жинца, виноградаря и старухи. Красавица Помона, запятая сводин деревьями не обратила на него винианія три раза и телько на четвертый разговоридась съ иниъ, не подозравая, что подъ инчиною старухи скрывается ея неутониный обожатель. Однажды, беседуя со своей пріятельницей, старуха навела разговоръ на Вертунна, представида Помонв всю неосновательность и скуку одинонества и дело окончилось темъ, что богиня плодовъ отдала руку и сердце Вертунну, игновенно превративщемуся изъ старухи въ себя сащого. Жили они долго и счастливо, дъля другь съ другомъ заботы, о виноградинкахъ, огородахъ и плодовихъ сразъъ.

Для служенія Помонф, ві Ринф существовали особие мреци подъ начальствомъ верховнаго, назідпадішагося Фланинриъ-помоналомъ Въ честь Верхунца править Верхунца править Верхунца править Суще в Верхунить — одинстворенія вреподъ начальствомъ верховнаго, назідпадішагося Фланинриъ-помоналомъ помонф, ві Ринф существовали особие мреци поль начальствомъ верховнаго, назідпадішагося Фланинриъ-помоналомъ помонф, віз Ринф существовали особие мреци поль помонф, віз Ринф существовали особие мреци поль помонф, віз Ринф существовали особие мреци поль помонф по

рень богинею, называвшеюся Анна Перенна; сверхъ того, наждое время года быле посвящено етдъльному бежеству: восна Меркурій или Флер'я, лічто Аполлону или Церер'я, осень Вахубу, Пошон'я и Вертумну, яния Геркулосу. Символом первой было лицо, втораго — босуды и тироть, третьей — плоды и съги, четвер'юй заяць.

Палеса изи Пареса завъдивала папияни и старана. Палилів вы би чость правдновились 21-го впрвая или вь одиннадцатый день мартовских календъ. Испранивая у богини покревительства, вежиедальцы въ то же время испративани у ней прощенія за вев отпови шипувінню года: за порчу деревьевь, ихъ рубну въ свищенныхъ рещахъ, за неуборку падали съ пахатимхъ полей, за упринательство на хранахи во премя грози и т. й. При этойъ вообалка раздавала полящийся золу от сожменняго на алтары теленыя-выпоротка. Вы правдникь Фордикидея оту золу бресали на горяче уголья, полиная ихъ лошаленою провыю; потом'я міли вонны соловы, скновь которыя настухи троскратно перепрытывали. По возвращения стадъ съ пестоящи ихъ; не внуская въ хливи и стойла, процили ссвищенной водой съ лавровыхъ вътвой, потойъ весь скоть, хлъвы и стойла окуривали сивсью сфры, можженскый мыслины, розмарина, сосновых в почекть, лавроваго янста, собовых в втоблей и лошадиней врови. Затвив слвдоныли поличий и принопоній богинь, состоянній изб педовихъ лепенены и бобовы, пентыхы молоковы и варений виномы. Празднивъ заключился йирокъ, на ногорокъ пин бурранику – сивсь nega du babenund nandur fi samutane eucteu, spesu kotopue upurann.

Эти языческія правднества совержились віз Италій до 692 г. до Р. Х., когда были запрещены константинопольским соборомъ; иногіе изъ этихъ суевърныхъ обрядовъ еще и донынъ существують почти повсемъстно, а именно святыхъ, покровителей стадъ встръчаемъ во всъхъ наролныхъ святцахъ христіанскаго міра. Другой праздникъ Периліи состоялъ въ томъ, что хозяйки домовъ ложась на домашніе очаги молили богиню о ниспосланіи имъ терпънія во время родовъ, а последнимъ легкости.

Завлятымъ врагомъ Цереры и всёхъ боговъ и богинь полевод-

ства быль Эризиктоив, о происхождени вотораго въ мисологін существуеть два сказанія. По первону, онъ быль сынь Кекропса и строилъ храмъ Аполлону на островъ Делосъ; по второму, отцемъ его быль царь еессалійскій Тріопасъ. Однажды Эризихтонъ привазалъ впрубить священную рощу Цереры и такъ какъ никто не хотвлъ ему повиноваться, то онъ самъ совершилъ это святотатство. За него Церера наказала Эризихтона неутолимынъ голодомъ: онъ распродалъ все свое движеное и недвиженое инущество, разорился и вивств съ дочерью Метрою или Гиперместрою принуждень быль идти по міру. Ради пропитанія онь продаваль свою дочь, одаренную способностію превращенія въбыва, лошадь, собаку, птицу. Чёнъ и вавъ овончилъ свои похожденія отець съ дочерью, о томъ миноологія умалчиваеть; за свой голодъ Эризихтонъ прозванъ былъ Энономя, т. е. жгучинъ, сивдающимъ. Это таинственное лицо ничто иное какъ болъзнь ржи и вообще хавбныхъ злаковъ, извъстныхъ подъ именемъ головли: она побдаетъ каббъ какъ страдающій голодовъ. По метнію другихъ коментаторовъ Эризихтовъ олицетвореніе засухи и неурожая. Оба предположенія одинаково основательны и аллегорія не лишена остроумія, какъ и многія аллегоріи древности.

Окончивъ обзоръ исторіи Цереры, мы должны сказать нѣсколько словъ о Діонель, дочери Эенра и земли, которую древніе называли матерью богини любви Венеры. Подъ этипъ именемъ должно подразумѣвать производительную силу природы, силу женственную, оплодотворенную, которой противупоставляють силу мужественную оплодотворяющую. Впрочемъ сказанія о происхожденіи Венеры до того разнорѣчивы, что права Діонеи на ния матери богини любви подлежать большому сомивнію.

## ГЛАВА ПЯТНАДЦАТАЯ.

Венера.—Прозвища.—Ен рождение.—Воспитание. — Поясь Венеры.—Ен появление на Олимпъ.—Супружество съ Вулканомъ.—Частыя измъны.—Дъти ен.—Адонисъ.—Празднества въ его память.—Ихъ символическое значение.—Похожедения Венеры.—Ен отношения къ богамъ и смертнымъ.

Богиня любви и красоты Афродита грековъ, Венера римлянъ, у тахъ и у другихъ пользовалась ощо великииъ множествомъ прозвищъ, изъ нихъ же ивкоторыя достойны упоминанія. Адикост (несправедливая), Алигена (норекъ рожденная), Амбалогра (запедляющая старость), Андіомена (спасительница утепающихь), Анаксорета (осторожная), Андрофона в Анозія (безжалостная), Аноея (цивтущая), Анатурія (обманчивая), Апострофія (предохранительница), Архитись (опечаленная), Арсута (повровительница влюбленныхъ), Бабата (растительнеца волосъ), Каллипита (съ врасивыми бедрами), Киприда (кипрекая), Кальва (лисая), Коньювалист (присутствующая при союзахъ любовныхъ), Кипрская, оживившая пранорную статую Галатен, въ которую влюбился изваявшій ее Пигмаліонъ. Отъ него Галатея родила сына Пафоса. Эпистрофія (предохранительница), Эпилимбія (спутница человіна отъ колибели до ногили), Генетрикса (зарождающая), Меминія (панятливая), Меретрикса (покровительница развратиицъ), Морфо (окованная; въ цамять сатун, на которую Тиндаръ надёль цёпи въ знакъ подчиненности женщины), Мирзія (лінивая), Пафосская, Пеласчія (морская), Препотенса (всемогущая), Пситирост (говорлевая), Риденст (сверощаяся), Спрмигена (изъ пъны рожденная), Верткордія (цъломудренная), Уранія (небесная). Кромв этихъ прозвищь въ видв имень прилагательныхъ вачественныхъ, ножно было бы прибрать до сотии прозвищъ местныхъ, такъ какъ каждый городъ Греціи имъль притязаніе на особенное къ нему благоволеніе и покровительство богини.

Въ одной изъ первыхъ главъ мы говорили о томъ, какъ Сатурнъ изувъчилъ отца своего Урана. Капля крови послъдняго упала въ море, которое вспънилось, заклокотало и изъ клубовъ млечно-бълой пъны появилась Афродита во всемъ блескъ юности и красоты. Природа восхищенная появленіемъ богини возликовала; жители пучинъ морскихъ; тритоны, наяды, нерейды столпились вокругъ новорожденной, виряглись въ раковину, послужившую ей колесницею или ладьею и напутствуемые Зефиромъ примчали ее на островъ Кипръ, откуда она отправилась на Олимпъ.

Здёсь ее встретили Горы (чясы), дочери Өемиды и Юпитера и занялись ся воспитанісять. Первай се будила; вторая учила искуству плинять безъ наридовъ; третья корияла ее плодами; чегвертая учила говорить сердценъ; патая наставляла въ праволахъ мудрости; местая укрвиляла въ чувствахъ дружбы; три следующія объясняли ей обязанности человіволюбія, супружеской вірности и любый материнской. Последній три горы учили ее пенію, плисканъ и граціозному обхожденію. По окончанін образованія, учительняцы ополсали свет интомицу чудеснымъ поисомъ, одаренниих силото навиать боговъ и людей. На лицевой его оторонъ была изображе на любовь, которую ведеть надежда, сопровождаемая презнаньями и наслажденьями. Долве въ свить любви насодились: восторги, блажейства, сладостная истома, ведохи, клятый, побранки, и примеренія. Иной рисуновъ быль изображенть на изнанкв пояса. Туть видин были угрызоній совисти, подозриніє, ривность, ненависть, коварство, изивна, ищеню и лицемвріе. Сілющай брасотою Венера была пердставлена горани вська одинпийскима богамъ и богинамъ и всвят ихъ чуть не свела съ ума первыхъ огь любви вторых оть зависти. Юпитерь тотчась же призналь ее своею доченью в провозгласиль царицею врасоты въ крайней досадъ ревинвой своей Юноны. Посль того, когда пришло вреня подунать объ йзбраній мужа богинь, Юпитерь выдаль ее ва Вулкана, безобразнавнаго изъ всехъ боговъ, думая (весьща опівбочно), что онъ будеть блюстителень привственности своей супруги. Къ несчастию Венера не замедлила войдти въ преступния связи съ Юпитеронъ, Марсонъ, Меркуріенъ, Аноллононъ, Ванконъ, а изъ нероевъ съ Адонисонъ, Анхизонъ и Вутесонъ. Отъ Юнитера она инъла Грацій; отъ Марса Гармонію или Амура, отъ Меркурія Гермафродита, отъ Вакха Пріапа и Геменея. Отъ Анхива Энея, отъ Вутеса Эгикса. Свиту вътреной богини составляли Игры, Смюжи и пълый легіонъ инифъ, одна другой прелестиве.

Посла связи свеей съ Юнитеромъ, Венера удостоила своею благосклонностию Мареа. При первоиъ свесиъ появлении богъ войни испугалъ Венеру, не когда онъ сложиль свой шлемъ и все оружіе въ ея ногамъ, она лада въ его объятія и любовники блаженствовали, охраняемые отъ глазъ несиронныхъ свидътелей Алектріонамя или Галлусомя. Анелловъ съуналь обнануть этого бдительняго сторожа: екрывшесь за облаковъ онъ подкарачинъ нкъ и обо всемь довель до овъденія Вулкана. Въдный нужь вив себя отъ ярости, выковаль тонкую проволоку, сплель изъ нея сеть и накрывь ею Венеру и Марса, созваль всёхъ боговъ и богинь, чтобы они были свидътелями его невора и въроломства Венеры. Боги и богини посужились; Юпитеръ приказаль снять съть съ пойманныхъ; Марсъ бъжалъ въ горы Оракін, превративъ передъ твиъ Алектріона въ пътуха. Съ той норы нача эта (символъ мужества и бодрести) врикомъ овениъ возвъщаетъ людянъ о приближенін солнца въ восходу. Венера, чтобы утіншиться, въ отсутствіе Марса полюбила недавняте свеего девосчика Аполлона. Вогь изящныхъ некуствъ набнияъ ес пъвісмъ гимна мъ честь постоянства н въ осужденіе вътренности. Съ этого санаго дня влюбленние въ часи утра стали потрачаться на небесновъ свода: Венера неслась на встрвчу Аполлену, несомая дучистою, алиавною утреннею звёздою вля денницею; островъ Родосъ служенъ инъ изстоиъ въжныхъ свиданій до того вечера, ногда Венера занічтила, что Аноллонъ ущель отъ нея въ окоанъ, чтобы пасть въ объятія супруги Нептура Амфитриды, Освербленная этой неварисстью, она ительно премени планала, коточь утищилась полюбивь A do-Huca.

О вроисхожденія этого прасавца, любовинка двухь богинь, Ве-



неры и Прозерпины, существовало сказаніе будто онъ родился отъ Мирры и родняго отца ся Ооаса. Влюбленная въ отца Мирра котћиа удавиться, но была спасена своею нянькою, давшею ей после того возможность удовлетворить преступную свою страсть, свидясь съ Оолсомъ на ночныхъ сходонщахъ тавиствъ Цереры. Почувствовавъ себя беременною, она, чтобы скрыть свой стыль, бъжала въ зеилю сабейцевъ или въ страну Савскую и здъсь была превращена въ дерево, источающее инрру. Въ опредъленный природою сровъ изъ дерева мирры явился на свътъ Адонисъ, взятый наядами и воспитанный ими въ одной усдиненной пещеръ Аравін. Отсюда Адонись отправился въ финивійскій городъ Виблосъ, въ которомъ встретилъ Венеру (Астарту) и тесно сбливился при содъйстви ся служани Эпидамнии, впостедстви обоготворенной въ Эпидавръ въ качествъ покровительницы влюбленныхъ, жаждущихъ скораго успъха. Венера и Адонесъ отправились въ лъса Ливана и здъсь на свободъ предались упоснію страстной любви, посреди блаженства грозная туча невогоды поднималась надъ любовниками; соперинчество Адониса съ богами должно было нивть неминуемымъ последствіемъ его гибель. Марсъ, возвращаясь на Олимпъ послъ своихъ свитаній, узналь о новой связя Киприды съ Адонисовъ. Жолая отистить сопериилу богъ войны внушиль ему несчастную мысль переминать образь жизни и вивсто жетія въ мирномъ уединеній искать сильныхъ ощушерій и опасностей. Адонесь сдівлался охотивномъ и по цільны диямъ, вивств съ Венерою, блуждаль по лесанъ и по горанъ, отыскивая дивихъ звіврей. Однажды, пользуясь отсутствіемъ своей возлюбленной, Адонисъ не смотря на данное ей объщание нивогда не охотиться одному, взякь лукъ, стрёлы и отправился въ ливанскій льсь. Здесь онг встретиль чудовищного вепря, раниль его, а разъяренный звёрь въ свою очередь опровинувъ Адониса, нанесъ ему спертельную рану въ пахъ. Зефиръ, свидътель этой битвы, донесъ Венеръ отчаянный крикъ Адониса и она посившила къ нему на помощь, не смотря на терновники, царапавшія ся ніжныя ноги: нівсколько капель ея крови попали на розы и онв изъ бълыхъ сдвлались нъжнаго, имъ свойственнаго цвъта. Прибъжаръ на итсто, гдъ лежалъ Адонисъ, Венера уже не застала его въ живыхъ- онъ скончался

Не нивя власти возвратить ему живнь, Венара изъ его крови, пролитой на землю, создала прелестный цвътокъ, названный его именемъ (¹) и отправилась на Олимпъ просить Юпитера воскресить Адониса. При этемъ произошелъ споръ между нею и Прозерпиною. Супруга Плутона, влюбленная въ новаго жителя ада, не соглашалась возвратить его Венеръ и Юпитеръ, чтобы уладить споръ, постановилъ, чтобы Адонисъ принадлежалъ нолгода Венеръ и полгода Прозерпинъ. По другить сказаніямъ Венера довърила своей соперницъ ларецъ съ тъломъ Адониса на сбереженіе, но та не котъла возвратить ей этого драгопъннаго залога. Тутъ ръшеніе Юпитера было иное. Изъ двънадщати иъсяцевъ геда первые четыре Адонисъ долженъ былъ принадлежать Венеръ; во вторую треть Прозерпинъ, въ третью самому себъ. На этихъ условіяхъ соперницы волей неволей должны
были примириться.

Въ память своего возлюбленнаго Венера установила праздники Адоніи, которые съ веливниъ тормествоиъ соблюдались въ Ассиріи, въ Финикіи, въ Египтъ и наконецъ въ Греціи; Адоніи продолжались два, три дня, а въ нъкотерыхъ странахъ и цълую недълю. Мы уже говорили о правдникахъ Адониса у сабистевъ (°), но здъсь считаемъ не лишнимъ расказать объ Адоніяхъ у грековъ. Празднество раздълялось на двъ части, на Афанисму (исчезновеніе) и на Эврорію (обрътеніе).

Афанисма начиналась погребальнымъ шествіемъ, въ которомъ въ траурныхъ одвяніяхъ принимали участіе мужчины и женщены. Шествіе открывали жрены, между которыми находились канефоры (носильщики комницъ), несшіе корзины, наполненным разными печеньями, цвётами и ароматами. При пёній жалобныхъ надгребныхъ гимновъ, которымъ присутствовавшіе вторили воплами и рыданьями, молельщики нодходили къ катафалку, покрытому пурпуровыми коврами. На этотъ катафалкъ клали статую мертваго Адениса, подлё которой садилась женщина, представлявшая Венеру внилимейю (могильную), которая стенала и голосила-

<sup>(1)</sup> Цвътокъ этотъ - Адонисъ или по миснію другихъ Аненонъ.

<sup>(2)</sup> Cm. Tomb IV. Cabesmb.

надъ мниныть мертвецомъ, подъ акомпанименть надгробныхъ пѣсень — адонидій. Къ вечеру статую Адониса погребали, прикрывал
ел цвѣтами и драгоцѣнными тканями и день оканчивался обрядомъ, называвшимся канедра и состоявшихъ въ томъ, что присутствовавшіе сиди вокругъ гробницы плакали и причитывали.
Въ Александрін (въ Египтѣ) статую Адониса бросали въ море;
въ другихъ странахъ куклу его пускали на воду въ корзинѣ, въ
которую клали дощечки съ надписями о его возвращеніи. Корзину приносило теченіемъ къ берегамъ Фиників, гдѣ ее принимали жители съ особенными обрядами. Въ Греція женщины, участвовавшія въ празднествѣ Афанизмы, были одѣты въ траурныя,
не опоясанныя платья, съ распущенными по плечамъ или даже
выбритыми волосами.

Вторая половина праздника Адоній — Эврерія была посвящаена веселью и ликованію по случаю воскресенія Адониса. Въ Сиріи и въ Финнкіи день этотъ наступаль когда къ ихъ береганъ приплывала корзина, пущенная изъ Александріи.

О символическомъ значени Адоній написаны сотни книгь и дисертацій и не смотря на это донынѣ вопрось этоть не рѣшенъ. Одни коментаторы говорять будто Адонись умершій и Адонись воскресшій олицетвореніе солнца осенняго и весенняго. Другіе утверждають, что Адоніи были праздникомъ воскресенія, символически намекавшимъ на жизнь будущую. Мысль о жизни загробной—лежащая красугольнымъ камнемъ въ основай вѣрованій всего міра, выразилась и въ Адоніяхъ греческихъ. Третье толкованіе гласить, что мнеъ Адониса въ мужскомъ родѣ, то же самое что мисъ Прозерпины — въ женскомъ: она олицетвореніе хлѣбнаго зерна (дочь Цереры); онъ олицетвореніе цвѣтка (сыпь Мирры, т. е. благоуханія). Цвѣтокъ Адонисъ весенній принадлежаль Венерѣ; осенній —Прозерпинѣ; первый быль символомъ обновленія и воскресенія, второй — разрушенія и смерти.

Венера не долго тосковала по утраченномъ Адонисъ; ена нашла себъ утъщителя въ лицъ Меркурія. Плодомъ этой связи быль красавецъ Гермафродито, воспитанный наядами. Одна изъ никъ Салмакида, видя его купающимся, плънилась имъ и выполила у Юпитера, чтобы онъ соединилъ ее навсегда съ ея возлюбленных. Царь боговъ исполнить желаніе Салмавиды и въ ту же минуту тъло Гермафродита слилось съ ея тъломъ въ одно нераздъльное цълое. Съ того времени имененъ сына Гермеса и Афродиты начали называть отвратительных уродовъ, соединяющихъ въ своей организаціи отличительныя черты мужскаго и женскаго половъ. Изъ всъхъ игръ природы гермафродитизмъ едва-ли не самая пошлая.

Связь Венеры съ Меркуріемъ была непродолжительна. Принявъ на себя видъ Ликасты супруги Бутеса царя Вебрикійскаго, Венера обольстила Нептуна и родила отъ него Эрикса, который ввель служение Венер'в на остров'в Сицилии. Посл'в того она нивна связь съ пастухонъ горы Иды Анхизомо и нивла отъ него Энея, женившагося на Креузъ дочери Пріана, царя троянскаго. По другимъ сказаніямъ, Венера въ видѣ Калликопеды, жены царя Ленносскаго Ооаса, родила отъ него не Энея, но Гипсипила, красавца, которымъ пленился Вахусъ и котораго онъ научиль виноделію. Гипсиниль въ честь своего наставника установиль правднество оргій. Послів связи своей съ Анхизомъ. Венера сблизилась съ Вакусовъ. Отъ него она инфла двухъ сыновей: Пріапа, бога чувственных наслажденій и Гименея бога союза брачнаго или, върнве — бога девства физическаго. Затемъ Венера удостоила своею благосилонностью Париса, сына троянскаго царя Пріама и супруги его Гекубы. Красивъйшій изъ всёхъ юношей своего времени Парисъ быль воспитанъ пастухами горы Иды. Во время бракосочетанія Пелен и Өстиды, на которомъ присутствовали все боги и богини, Раздоря (Дискордія), желая возмутить пиршество подала последнинь яблоко съ надписью: "прелестивнией," на которое изъявили притяванія Юнона, Минерва и Венера. Посредниковъ для решенія спора Юпитеръ избралъ Париса. Юнона, за присуждение ей роковаго яблока объщала ему громадныя сокровища и неограниченное погущество, Минерва-всв возножныя добродетели: Венера-обладаніе прелестивниею женщиною въ мірв. Парисъ отдаль яблоко Венеръ и за это былъ награжденъ любовью Елены, супругою царя Менепая. Эта врасавица, въ свою очередь, была яблокомъ раздора между гроками и троянцами.

При содъйстви Венеры уладидся бракъ Гиппомена съ Аталантою. Последняя, суровая дева, объявила, что отдасть свою руку тому взъ ем искателей, который обгонить ее на бъгу: побъяденняго же она грозилась умертвить стрелою. Гинпоменъ попросилъ Венеру помочь ему и богиня давъ ему три виеда об обтивальный строи или отворо во время бъга. Гиппоменъ исполнилъ въ точности приказаніе богини. Аталанта пріостановилась на бівгу, чтобы поднять яблово, и была опережена своимъ женихомъ. Върная слову она вышла за него. Впоследствін оба, за неуваженіе въ храну Цибеллы, были превращены во льва и во львицу. Ласковая и инлостивая въ ивкоторымъ смертнымъ, Венера была жестока и истительна иъ другимъ. Главка сыпъ Сизифа и отецъ Веллерофона, не повлонявшійся богянів, быль пожрань собствонными своими кобылицами; Керасты жители Кипра были превращены въ быковъ за то. что чтили Юпитера выше Венеры... Мести ся подвергансь также: Павифая, Феура, Медея и Елена, а также и Пропетиды. Эти ниифы, пораженныя неутолимымь сладострастівнь, впали въ распутство и наконецъ были превращени въ свали.

Жительницы Лемноса за неуважение въ Венеръ были наказаны ею тъпъ, что испарина ихъ получила отвратительный запахъ, принудившій ихъ мужей бъжать отъ нихъ и набрать себъ наложницъ между жительницами Оракіи. За это леминтянки переръзали на своемъ островъ всъхъ мужчинъ, избрали себъ въ царици Гипсипилу и предались противуестественному удовлетворенію страстей, сообщаясь съ козлами и другими самцами животныхъ. Впослъдствіи лемнитянки образумились и послъ посъщенія ихъ острова Аргонавтами имъли многочисленныхъ потомковъ.

Дочь Кинира Врэзія была превращена Венерою въ нтицу Альціону (буревъстивъ); Полифонта въ медвъдицу. Эти превращенія людей въ животныхъ, столь частыя въ греко-римской миеологіи, можно назвать источникомъ повсеивстнаго, еще донынъ неискорененнаго повърья объ оборотивжа.

## глава шестнадцатая.

Праздники.—Птицы и растенія, посвященныя Венерь.— Храмы.— Мыст левкадійскій.— Сафо.—Рька Селемнт.— Гермохарест.—Геро и Леандрт.—Идолы Венеры.—Богини спутницы.—Граціи.—Амурт или Эротт.—Купидонт.—Минт обт Амурь и Психев.—Аллегорическое его значеніе.

Любнивншая изъ всвхъ богинь Олимпа, Венера всвхъ болве была чествуена многочисленными празднивани. Кром'в Первалій въ Ринь, Гистерій и Калистей въ Греціи, особенно славились Афродизіи на островъ Кипръ. Жрицы, увънчанныя миртами, приносили въ жортву богинъ медъ, молоко и пару голубей; делали возліянія вина и принимали въ свою общину вновь посвящаемыхъ дівниъ и женщинъ. На Пасосі жрицы Венеры въ извъстние дни обязаны были продавать себя за деньги чужеэенцамъ по принвру жрицъ Астарты въ Сиріи и въ Вавилонв. Въ жертву богинъ приносили берововъ, голубей, козъ; женщины сожигали на ся алтаряхъ свои волосы. Изъ ивсяцевъ ей быль посвящень апрыль; изъ дней недыли патница; изъ птицъ кромы голубей лебеди и воробы. Что васается до плодовъ, цветовъ, посвященных Венерв, то из ихъ перечия можно составить довольно пространный списовъ: мирть (Myrthus communis L), грумевое дерево (Pyrus communis L), айва (Pyrus cydonia L), роза (Rosa . centifolie L), manopaus (Origanum majorana L), mata (Mentha sylvestris L) и медуника (Melissa officinalis). Каждое изъ этихъ растеній прямо или косвенно относилось въ богинъ любви и служело символами и эмбленами на правднествахъ. Что висается до голубей, будто-бы особенно любиныхъ Венерою, тону въ иноологіи находинъ две причины, первая та, что нимфа ея **Перистера** была провращена въ голубку; вторая — изъ всвуъ итицъ голуби издревле признани самини кроткими и нъжными.

Изъ храновъ Венеры есобенно славились: Пафосскій на

островъ Кипръ, храны: Киоеры, Книда, Галикарнасса. Милета, Эфеза, Афородизіума, Авинг, в горы Эрикса въ Сициліи. Храмъ Левкадійскій на берегу моря польвовался громкою извёстностью какъ мёсто исцёленія сердецъ больныхъ любовью. По преданіямъ, у мыса Левкады, Венера послѣ смерти Адониса погрузилась въ море и этимъ купаньемъ успоковла свою скорбь по возлюбленномъ. Вследствіе этого жрецы предлагали всьмъ влюбленнымъ бросаться съ Левкадійскаго мыса и эти купанья вошля въ моду. Больные сердцемъ обоего пола, съ большимъ или съ меньшимъ успъхомъ пользовались этими купаньями. Левкаліоня, поэть Никострать, Артемиза царица карійская и Сафо прелестная пъвица эротическихъ пъсенъ утонум въ морф, отыскивая въ немъ исцеленія. Последняя, прозванная десятою мувою, была влюблена въ красавца Фаона, отвъчавшаго ей полнымъ равнодущіемъ: Сафо бросилась съ вершины Левкадійскаго мыса и погибла въ волнахъ. Въ предупреждение подобныхъ несчастій жрецы помістили у береговъ рыбачьи лодки съ сітним и искусными водолазами для поданія помощи купающимся. Впоследствін посетнтели храна на инсе Левкадійскомъ бросали съ него деньги, не отваживаясь на скачки. Приносили-ли имъ пользу эти брошенныя деньге -- объ этомъ исторія умалчиваеть, но что жрецы богатыли, ловя этехъ золотыхъ и серебряныхъ рыбовъ въ мутной водё - это не подлежить сомнению.

Воды рви Селемна въ Ахаін также славились своею цвлебною силою. Расказывали будто пастухъ Селемнъ такъ скорбель объ изменившей ему нимфе Аргире, что Венера превратила
его въ реку, одаривъ ее свойствомъ изглаживать изъ памяти купающихся въ ея волнахъ мысли о любимомъ предмете.

Изъ людей особенно прославившихся служеніемъ Венерѣ навевемъ Кинира, строителя храма Пафосскаго; жреческое семейство Тамирадовъ; Климена, жрицу Меру и Гермохареса. Въ бытность свою на пнеійскихъ играхъ онъ плънился пляскани Ктезиклы, дочери царя кіосскаго Алхидамаса. Онъ признался красавицѣ въ любви, предложилъ ей свою руку и отвергнутъ ею не былъ, но Алхидамасъ отказалъ ему, находя его бъднымъ. Тогда Ктезикла убъжала съ нивъ въ Асины и здъсь умерла во время родовъ. Когда твло ся несли на погребальный костеръ, изънего выметъла бълан голубев и скрылась въ поднебесьи. Въ намять этого себытія Гермохаресь по повельнію оракула постронлъхрамъ Венеръ.

Исторія жрины Геро и возлюбленняго ся Леандра инветь твеную связь съ инсонъ о богинв. Геро жила въ хранв Сестоса на европейскомъ берегу, а Леандръ въ Абидесъ на берегу авіатскопъ; ихъ отделяль другъ отъ друга Гелеспонть (Дарданельскій проливъ). Они встрътились на праздникъ Вонеры и воспылали взаниной страстью. Каждую ночь Геро зажигала факсив на берегу и Леандръ перепливая продивъ находиль отдихъ и блаженство въ ся объятьяхъ. Такъ провели любовники лето; настала осень, а съ нею начались немастные дни и бурныя ночи. Семъ ночей Леандръ не видаль завітного світоча, служившаго ему маякомъ и на восьмую ночь рашился поплыть на удачу, но не совлядъвъ съ бурными волнами утонулъ, и къ утру его трупъ былъ выброшенъ на берегъ у Сестоса. Геро не желая пережить Леандра. утопилась. Воспоминаніе о несчастныхъ любовинкахъ сохранилось въ Греціи до нинъ; у береговъ Анатоліи есть острововъ, называемый Леандровой башнею. Въ двадцатыхъ годахъ нашего стольтія лордъ Байронъ въ бытность свою на берегахъ Гелеспонта взлумаль переплыть его по прицеру Леандра; подвигь темъ бодъе странени, что на берегу нивакая Геро не ожидала великаго ноэта.

Объ изображеніяхъ, Венеры не говоринъ по той причинъ, что они конечно извъстны читателянъ. Идолы Венеры были типонъ красоты женской, какъ идолы Аполлона— мужской. Венеры: Милосскоя, Каллипина, въ есобенности же Медицейская до нынъ признаются образцами совершенства искуства ваннія. Изъглибы правора создать типъ безукоризненной женской красоты въдревности могли только Фидій и Пракситель, какъ въ наше время—Канова и Торвальденъ. Только геніальному художнику возможно разрёшить эту трудную задачу.

Кроий детей Венеры, о которых ниже им поговорям подробно, свиту ее составлям несколько богинь, заслуживающих упоминанія. Кикиннія присутствовала ври распутствахь; Камитиче была богинею безстидетва. Жрецы ел славились безиравотвенностью, а праздники ел въ Аоннахъ, Каринав, въ Фракія и на островъ Хіо отличались страшною разнузданностью. Нарфика была незриною свидетельницею наслажденій чувственникъ—незаконныхъ; точно также какъ Пертунда—исполненія обязанностей супружескихъ. Ел изображенія поміншали въ спальняхъ новобрачныхъ. Стыдливость (Волушна) и Миценіе (Немезида) выбыли взъ свиты Венеры, находя присутствіе свое излишнинъ. Въ древнемъ Рипъ, правда, быль храмъ Венеры-стыдливой (Venus ридіса), но посётительницъ въ немъ бывало не много...

Виренналія присутствовала при снятін пояса съ новобрачной. Мы уже называли поименно дітей Венеры, причемъ подробно разсказывали о Гермафродиті; займенся же теперь остальными.

Граціи или Хариты: Аглан (блестящая) Эвфрозина и Талія или Өзлія родились у Венеры отъ Юпитера. Икъ изображали въ видъ прелестныхъ дъвушекъ совершенно нагихъ, дружелюбно обнявшихся и перевитыхъ цвъточною гирляндою. Этеовъ, царь бестійскій установиль въ честь харить правильное богослуженіе; съ обожанісиъ ихъ было неразлучно поклоненіе Бахусу и Меркурію; греки на пиршествахъ выпивали три кубка въ честь грацій Спутниками ихъ называли: Игры, Смпхи, Желаніе (Пасосъ) и Ублождение (Пиов). Первыхъ изображали въ виде резвящихся дівтей на нестрыхъ крыльяхъ бабочекъ. Гелазій, богъ сивха, особенно чтиный въ Спартв, назывался усладителенъ жизни. Суровый законодатель Ликургь воздвигь ему алтарь, а римляне послё битвы при Каннахъ построили хранъ въ честь этого бога-(Aedicula Ridiculi). Убъяденіе: Пиво-грековъ, Суаделаримлянъ навывали дочерью Венеры и дъйствительно красота едвали не сильнъйшее орудіе убъжденія. Конечно, по законавъ здраваго смысла убъяденіе, внушенное красотою правильнюе назвать лицепріатіемъ, съ этимъ же словомъ неразлучна мысль е несправединости... но, не вдаваясь въ дальнайшія разсужденія, не буденъ оспаривать у богини Писо ся правъ на происхождение отъ Венеры. Изъ тевхъ ся дътей, любиньйшинь и могущественныйшить быль Эрота, Амурь—олицетвореніе любии. Въ первыхъ. главахъ этой иноологін им говорили, что происхожденіе любви

иринисивали Эреву и Ночи. Аристофанъ проповъдываль будто ночь, оплодотворенная Зефиромъ или Эепремъ спесла яйцо, изъ ветерито редилась Любовь или Эротъ; Платинъ называль его сыномъ Бъдности и Богатства; но впослъдствіи времени матерью Амура единогласно признали Венеру (красоту), а отцомъ—силу (Марса).

Сертируя любовь на разряды, древніе признавали нісколько видонзийненій одного и того же Анура. Эти видонзийненія называли себялюбіємъ, честолюбіємъ, зюбовью чувственной, любовью платонической. Объ Эротій или Анурій у древнихъ сложилось множество остроумныхъ сказаній, основанныхъ на виводахъ житейской опытности. Такъ великан истинна, что "побовь заставляють человіка ділать тысячи глупостей," послужила тенею сказанію о томъ, что Амуръ заспоривъ однажды съ Глупостью обратился въ посредничеству совіта боговъ, но Глупость, не дожидансь ихъ рівненія, ударила его такъ сильно, что онъ ослівиъ. За это совіть боговъ присудиль Глупость носить мутовокой нарядь съ гремушками и быть навсегда руководительницею Амура, котораго о на лишила ярівнія.

Предвидя, что присутствіе Анура на Олинп'в можеть быть невзсяваения источником распрей и раздоровъ, Юпитеръ изгналъ его на землю, гав Венера отдала его на попечение жителей лвсовъ острова Кипра. Здесь онъ быль вскорилень дикиии вверяин, отъ которыхъ отчасти усвоилъ неукротимость характера. Будучи ощо налютною онъ сделаль себе лукъ изъ гибеаго сучка ясоня и стрвим изъ ветвей кинариса (грусть неразлучия съ добовью). Первый опыть стрваьбы Анурь двлаль надъ животными: овъ стринить митью и биль постоянно примо въ сердце. Впослидствия онъ замъниль стрвии книарисовия — волотиви и свиндовиии; люди, пораженные первыми, любили страстио и удостоиваясь любви взаниной блаженствовали; наобороть, пораженные **СВИНПОВИМИ** стрвлани только страдали, мучились ревинении подозрвніями и ненавидели жизнь. Долгое время Ануръ еставался холостякомъ, на что Венера часто сътовала Осиндъ. Последния присоретовала ей родить другаго сина — Антероса или Купидона (бога любовнихъ желаній), заклятаго врага любви. Здісь серпвается глубокій, аллегорическій симсят: прочною любовью межеть назваться только та, которая безкористив и чужда желаній обладать любимою или любимымь. Достиженіе этихъ желаній—первый шаръ къохлажденію.

Любя своего сына Венера всёми силани старалась вымолить ему прощеніе у Юпитера съ тёмъ, чтобы царь боговъ позволиль ему возвратиться на Олимпъ. Случай въ тому всворе представился. На бракосочетаніе Пелея съ Остидою были приглашены всё боги, кром'в Раздора и Амура. Венера уговорила Остиду выпросить у Юпитера позволеніе пригласить несл'ядияго и Амуръ быль принять на Олимпъ и ввлюченъ въ списовъ боговъ. Съ этого времени онъ сдівлался первымъ министромъ своей матери и исмолнителемъ ся мести людямъ и богамъ. Первою жертвою ся была Думисмыма (Психея), которой въ какомъ-то царствъ воздавали божескія почести.

У Психон или Душеньки было двъ сестры, обижавшія ее постоянно за то, что она была ихъ милье, прасивъе и умиве. Объ онъ вышли замужъ, Психен же осталась въ дъвецалъ въ намъреніи посвятить всю свою жизнь попеченіямь объ отць и матери. Это самопожертвование и врасота спискала ей всеобщую любовь и люди обожая ее поставили Психею выше Венеры (т. е. душевныя вачества выше наружной врасоты). Ей воздвигли краны, оставивъ прежнее служение Венеры (перевъсъ чистой любви надъ чувственною). Обиженная богиня поручила Амуру отоистить своей соперища и зарожить въ ся сердце чувства нажности въ какомуто ужасційшему чудовищу. Въ то же время оракуль приказаль родителянъ Психон отвести ее на вершину уединенной скалы и оставить тамъ впредь до появленія этого чудовища.. Родители заливаясь слезани повинованись веленіямъ оракула и Пенхея, сопровождаемая плачущемъ народомъ, была отведена на предназначенное місто. Здісь, въ дикой, пустынной містности, окруженная ирачными пропастями утомленная Психея уснула, а пробудилась въ великолъпномъ дворцъ, окруженномъ цвътущими садами и прелестивиними рощами; воздухъ, уноенный ароматами, дрожаль отъ взуковъ невидимой музики. Долго бродила Психоя по чертоганъ дворца и его садамъ, никого не встречая; слишала только чей-те

голосъ, говорившій ей: "ти здёсь царица, властвуй! Всё желанія твои будуть исполнени." Какъ бы въ подтвержденіе этихъ словъ явился столь съ отборными яствами и напитками и туалеть съ прекрасивишним мерядами.

Настала ночь; Психея удалилась въ спальный повой и здёсь съ ужасонъ ожидала прихода чудовища, на жертву которому была обречена. Въ темнотъ къ ея ложу приблизилось какое-то невидиное во мракъ существо и стало расточать ей ижживйшія ласки, настоящему чудовищу несвойственныя. Подъ обаяність силы любви Психея отвъчала на нихъ и следко уснула въ объятьяхъ невидимаго своего обожателя. По пробужденіи она нашла ложе свое опуствящить и снова начался для нея безконечный день, казавшійся ей особенно долгинъ въ ожиданіи ночи. Когда вивств съ настунивших супракомъ явился ея страстный любовникъ Психея стала упрашивать его открыться ей и свазать свое имя.

— Психоя, отвіталь новидимка—любонитство подводний камень счастія. Пуще всего берегись совітовь твоихь сесторь и остерегайся имь слідовать.

На утро исчезъ супругъ Психен и на смену ему явились ея сестры. Съ завистью худо скрываемою оне восхищались жилищемъ Психон, распрашивали о ея мужь, на что она отвъчала уклончиво по невозможности дать прямой отвътъ. Одаривъ сестеръ Психея поручила Зефиру отнести ихъ демой на своихъ прильяхъ. На третью ночь Психоя опять стала распрамивать своего незримаго супруга о его имени, но в на этотъ разъ опъ отвъчалъ, что желаніе ся пагубне. Этоть отвъть сильне се опечадиль и въ этомъ настроенія духа ее нашли прибывнія въ ней сестры. Огорченная она не могла не отврыть имъ причины своей грусти и злодъйки присовътывали ей, спратавъ въ опочивальнъ зажженную ламиаду, взглянуть при ся свётё на спящаго мужа, улучивъ къ тому удобную минуту. "Если онъ чудовище" прибавили онъ въ этопу-"отруби ему голову заранве приготовлениямъ мечемъ." Простедушная Исихоя последовала этому воварному совету, но велиже была ея радость и изумление когда вижето спящаго чудовища она увидъла прасавца Анура! Притаявъ дыханю она, держа ланислу въ рукъ, наклониясь надъ нивъ... капля горичаго олоя упала оку

нь грудь; онь пробужился и улотых, увория се нь любопытствъ и объщая отоистить завистивнить оя состраить. Вследъ за нимъ исчезъ дворецъ со всвии его украшеніями и біздная Психея опять очутниясь въ безирдной пустынв, подавленная горомъ и отчаяніемъ. здесь она покумансь на самоубійство бресилась въ воду-но волны нажно повачивали ее и не допустили погрузиться на дно потока.. три дня провела она въ жестовихъ страданіяхъ и наконецъ брела въ сосъдній городъ, гдъ царствовала ся стармая сестра. Желая отоистить влодейне Психон вдохновленная Амуромъ свазала ей, что мужъ ее новинуль и женился на второй сестрв; этой же она теже самое свазала про старшую. Та и другая желая убъдиться въ истинив вздумала полетить во дворець принадлежавний Психев и призывал Зефира прыгнули съ вершины свалы, но не подхваченныя его крыльями разбились до смерти. Амуръ тоскуя по Психев: трудно заболёль; она же, продолжан его отыскивать, скиталась поразнымъ странамъ; некала пріюта въ хранахъ Цереры и Юноны, но была прогнана этими богинями... прибъгла къ защитъ Венеры, но богиня, не взирая на беременность Психен, приказала заковать ее въ цвии и свчь безжалостно! Мольбы Амура сиягчили однако же Венеру, которая вивсто телеснаго наказанія приговорила свою невъстку къ тяжкимъ, изнурительнымъ работамъ. Заставляла ее чериать черную вонючую воду изъ колодца, окруженнаго ядовитыми эмвими; ходить за хлопкомъ волотаго руна въ отдаленныя дебри; въ опредъленный срокъ отдёлить по сортамъ нёсколько мёръ разныхъ зеренъ.. Все это исполняла бъдная Психея безпрекословно, не безъ помощи Амура конечно; но и этийъ недовольная Венера ириказала ей сходить въ адъ и достать у Прозерцины ларчивъ со снадобъемъ для возстановленія прасоты утраченной Венерою во время бользин ея сына. Психоя спустилась въ область твией, благополучно миновала Цербера, переплыла Стиксъ и предстала Прозерпинв. Супруга Плутона, вручая ей ларецъ особенно наказывала не открывать его, но Психен, подстрекаемая любопытствомъ, но утерива, открыла ларецъ и задушенная вилетвишить изъ ного чернымъ паромъ погрузилась въ летаргическое усыпленіе. Ануръ собравъ этотъ наръ обратно въ дерецъ, оживиль Псижею поценуами, выполных ей прощеніе у Венеры и согласіе на

бракъ, съ нею у Юпитера. Радушно иринятая на Олимпъ Психол вкусила амброзіи и стала безсмертною и богинею.

Аллегорія инеа объ Анурт и Психет не нуждается даже и въ телкованіяхъ, до того она ясна и понятна: это связь души съ любевью. Нашъ Богдановыча обезспертиль свое ния созданіемъ своей прелестной поемы Душенька, написанной чуть не сто льть тому назадъ, но еще и донынт не утратившей своихъ достоинствъ. Упоминая о ней, не можемъ умолчать и о рисункахъ въ ней графа Толстого, вапечатлънныхъ всей мощью таланта этого даровитаго нашего художника.

## ГЛАВА СЕМНАДЦАТАЯ.

Изображенія Амура. — Праздники. — Нарцист и Эхо. — Истолкованія этих мивовт. — Гименей. — Пріапт. — Любовницы Юпитера. — Астерія. — Эгина. — Алимена. — Даная. — Золотой дождь. — Европа. — Чудесный быкт. — Семела. — Іо. — Аргуст. — Его превращеніе вт павлина. — Леда. — Дочери Юпитера. — Фортуна. — Плутуст. — Впиность. — Елена. — Немезида. — Правда. — Минерва. — Ел прозвища. — Чудесное рожденіе. — Состязаніе ст Нептуномт. — Первая маслина. — Арахна. — Медуза. — Никтимена. — Изобрътеніе флейты.

Амуръ, сынъ Венеры, которому всё боги и богини были покорий, не быль однаво же одаренъ вёчной вностью. Во время его
похожденій съ Психеем онъ быль уже взреслынь и мужественнымъ, а прелестное его лице было оттьшено грустью и, вийсті съ
тімъ на немъ замістно было выраженіе коварства. Впослідствій
времени греки, классифируя любовь на нісколько разрядовь, размножили и разнообразили олицетворенія Амура. Купидомз или
Юмерося (страстное желаніе) изображался въ видів прелестнаго
вриматаго мальчика съ лукомъ въ рукахь и съ колчаномъ, наполненнимъ волотыми и свинцовним стрілами, у Эрота (наслажденіе люби) повязка на глазахъ въ внаєть того, что страстная

нюбевь въ слепоте своей не видить недостатковъ въ любиномъ существе. Антерост (любовь проходящая, остывающая) — амуръ борящійся съ своимъ двойникомъ. Любовь въ изящеому древніе изображали въ виде амура, играющаго на киевре; онъ же увёнчанный лавровымъ венкомъ олицетворяль любовь въ славе; обинмающій Гарпократа — любовь молчаливую; съ нарцисемъ въ рукахъ — себялюбіе.

Праздниковъ въ честь Амура, какъ у грековъ такъ и у римимиъ, было йножество. Изъ нихъ казовенъ Элеверіи на островъ
Самосъ, въ которыхъ принимали участіе и рабы; Эресаноги на
Пелопонезъ, гдъ женщины приносили цвъты въ жертву богу любви
и Эротидіи, праздновавшіяся по всей Греціи. Изъ растеній
Амуру посвящены были: миртъ, каприфолія (узы любви), липа
(любовь супружеская), гвоздика (любовь сильная), акація (любовь
чистая, платоническая) и мохъ (материнская любовь, ябо мохомъ
птицы устилаютъ свои гивзда)... Кромъ того: шафранъ и повой
(Smilax азрега L) были символами любви нъжной и невинной.
Крокосъ (шафранъ) и жена его Симлакса (повой) въ награду
обоюдной супружской върности были превращены богами въ вышеупомянутые два цвътка.

Здёсь встати разсказать инов о Нарцисл. Красотою его плънилась Эхо одна изъ ниифъ Юноны, и долгое время преслъдовала его, домогаясь взаимности. Огорченная его равнолушіемъ она удалилась въ уединеніе, что бы на свобод'в оплакивать горькую свою участь. Юнона, досадуя на эту нивфу, когда то веселую, говордивую, присудила ее въ безмолвію, которое б'ядная Эхо могла нарушать тогда только, когда ее, невидимку, о чемъ нибудь спрашивали: она могла повторять только последное слово вопроса. Съ этой самой поры Эхо превратилась въ божество вездъсущее, откликающееся на человъческій прививъ изъ своего усдвиенія и имя ея сдівлалось нарицательнымъ. Не распространаясь объ Эхо, какъ о явленін акустическомъ, им заметимъ только, что въ севзанін объ этой ниифъ серывается глубокій, алогорическій симсяв. Эхо — олицервореніе любан безотвізтной. Влюбленный или влюбленная, томясь грустью, ищеть вообще уединенія; вдёсь онъ или она задаеть себё вопрось о томъ, отвёчають-ли

ему или ей взаниностью?.. Но отвёта вёть и только отголосовъ вопроса раздается изъ глубини сердца, какъ откликъ Эхо изъ глубины ея уединенія! И мало ли есть въ жизни вопросовъ, на которые одно Эхо отвёчаетъ намъ?

Сожальн объ участи Эхо, богиня ищенія, Немезида, ръшилась навазать Нарциса. Волхвъ Тирезій предупреждаль его родителей, что онъ долженъ погибнуть тогда, когда увидить себя самого. Всябдствіе этого отъ Нарциса постоянно отдаляли веркала 1) и ему самому не повволяли приближаться въ гладкой, водной поверхности, на которой онъ могъ увидеть свое отражение. Зная это, Новизида однажды привода его на берегь источника и Нарцись, увиди себя въ водномъ зеркаль, влюбился въ себя, томясь страстью изсохъ на берегу источника и после сперти превращень быль въ прелестный цвётокъ, въ честь его пазванный Нарцесонъ. — Силаясь на слова Павранія, абать Ванье 2) объясилеть этотъ мноъ событиемъ историческимъ, будто Нарцись влюбился въ родную свою сестру разительно на него вохожую и потерявь ее умерь съ горя. Коментаторы, ісвунты минувшаго стольтія, видя въ каждонъ инфологическомъ сказаніи искаженія сказаній библейскихъ, утверждали, что Нарцисъ никто иной, какъ Онанъ, чуждавшійся любве Өамари или Амнонъ сынъ Давида и -Оанарь сестра его (Вторая вн. Царст. Гл. XIII ст. 1 — 29). Истолкованіе это ножеть быть по своей сивлости даже и не заслужеваеть опровержения, однако же нельзя не допустить, что Нарцись (если только онъ существоваль) погибъ вавъ жертва гибельной привычки, которой Онанъ далъ свое имя. Отъ греческаго слова нарчист или наркисост (оцвиленный, безчувственный) произопло: слово наркомическій (усипляющій, притупляющій чувства). Сколько известно цветокъ нарцисъ этими свойствами не обладаеть. Въ какомъ же списле принимать имя собственное? Въ томъ ли, что Нарцисъ былъ безстрастенъ и безчувственъ, или чув-

<sup>(2)</sup> Abbé Banier: Mythologie et la fable expliquée par l'histoire. Paris 1740 in 120 tome VIII p. 14.



<sup>(</sup>¹) Тогда стемлянныхъ зеркалъ еще не было изобратено. Древніе смотрались въ гладкія металическія дощечки.

ства притупились въ немъ всявдствіе безучныхъ любовнихъ мечтавій въ одиночествъ Последняя ипотеза, какъ намъ кажется, едза ли не близка къ правдъ.

Врать Анура-Гименей, быль богонь брачнаго союза и сыномъ Венеры и Бахуса. По другимъ сказаніямъ Гименей быль воннянинъ, страстно влюбленный въ одну изъ сограждановъ, но не осивливавнійся привнаться ей въ своей страсти. Чтебы видіть ее онъ переодъвался въ женское платье и однажди въ таконъ виль быль вивств съ прочини вониянками похищень порскими разбойниками, отъ которыхъ бъжалъ въ Аонии и здъсь получавъ руку своей возлюбленной установиль правднества Гименеи. Рачляне то же самое расказывали о Таларіи, называл его богомъ законнаго брачнаго сожительства. Спутенками его называли: Субила ни Субвюла (божество, присутствовавшее при снятия пояса новобрачной) Юштана (бога брачных пиршествъ), Домиція (доновода наи доностроя), Суаду (согласіе), Волумиу (богино наслажденія) в Виривлаку (примирительницу). Гименея изображали въ вилъ юноши въ вънкъ изъ наіорана и съ факлонъ въ рукахъ.

Третьимъ сыномъ Венеры быль Пріств. Чёмъ его одицетворяди объ этомъ им умаливаемъ нев приличія и скажемъ только, что это линеама индусовъ и боль-песора—сабистовъ. Праздники въ его честь отличались краймею неблагопристойностью; синволы этого божества помещали въ садахъ, на улицахъ и на площадяхъ древняго Ряна; ихъ носили на серьгахъ и ожерельяхъ ринскія женщины и девици... когда же развращеніе нравовъ ринлянъ достигло своего апогея—Пріанъ или Фаллуса сабланся единственнымъ ихъ божествомъ. Ини Фаллуса сохраниюсь въ ботаникъ для означенія цёлаго сенейства грибовъ, формою наноминающихъ предметь обожанія древнихъ (между таковыми особенно замъчателенъ грибъ—Phallus impudicus L).

Чтобы покончеть съ обязронъ мисовъ, мивющихъ болве наи менве близкое отношение къ богинв любен и ея двтямъ, мы перейдемъ къ перечню любовницъ Юпитера и къ описанию ихъ нри-ключеній. Намъ уже извістны ихъ имена и потому ограничнися разсказами о твхъ, которыя особенно замічательны.

**Астерія**, родившая отъ Юпитера—Геркулеса Тярскаго. Раздосадованный ся постоянными жалобами, Юпитеръ превратилъ се въ перепелку.

Эгина, дочь ржи Азона, послё долгаго сопротивленія была обольщена Юпитеромъ, явившимся ей сначала въ видё орла, потомъ въ видё яркаго пламени. Отецъ ея Азонъ, узнавъ отъ Сизифа объ обольщеніи дочери, поклялся отистить и ей, и обольстителю и съ этой цёлью вышелъ изъ береговъ своихъ. Юпитеръ, поразивъ его громовою стрёлою, скрылъ Эгину на острове Лепанте (долгое время носившимъ ея имя) и здёсь она годила сына Эака— одного изъ трехъ судей преисподней.

Алкмена, супруга Анфитріона, царя онвскаго. Чтобы обольстить ее Юпитеръ приняль на себя видъ ея мужа, отправившагося на войну, но возвратившагося въ объятія Алемены въ ту же самую ночь, въ которую Юпитеръ наслаждался ея дасками. Отъ бога и отъ мужа Алкиена родила двойней: Геркулеса и Ификла, о которыхъ ин подробно поговоринъ въ следующихъ главахъ. Песав сперти Алкиены твло ен было превращено въ камень, которому греки воздавали божескія почести. Воскрешенная Юнитеромъ, она была имъ видана за Радаманта, старшаго изъ трехъ аденить судей. Объясняя исторію Алимены событіями естественными, некоторые коментаторы доказывають, что Алкиенаводный источникъ, всябдствіе дождей (нисхожденіе Юшитера на землю), залившій глубокій оврагь (Анфитріонъ) и образовавшій два ручья (Ификла и Геркулеса), первый незначительный и тихій, второй сильный въ своемъ точеніи. Подобнаго толкованія нельвя такъ же точно оспаривать, какъ мудрено и върить ому безусловно.

Даная, дечь арагосскаго царя Аскризія и супруги его Эвредики. Отку ея было предсказано волхвани, что внукъ свергнетъ его съ престола. Желая, по возможности, отклонить приговоръ судебъ Аскризій заточиль Данаю въ мідную башню и тімъ лишиль всякаго сообщества съ людьми. Юпитеръ однакоже проникъ въ башню, превратясь въ золотой дождь, обольстившій часовыхъ и самую узинцу. Сосланная отцемъ на одниъ изъ острововъ Кинлад-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

скихъ, Даная родила здёсь Персея, который въ исполненіе пророчества свергъ Аскризія съ престола.

Espona, дочь финивійскаго царя Агенора, сестра Кадиа, Киливса и Оазоса, пленила Юпитера белизною лица, не уступавшею бълизнъ лица Юноны. Превратись въ быка, царь боговъ нъсколько разъ являлся Европъ близъ того иъста на берегу морскомъ, гдъ она часто прогуливалась. Однажды, тронутая кротостью животнаго, Европа покориила, приласкала его и довърчиво съла въ нему на спину. Тогда Юпитеръ по волнамъ морскимъ примчалъ ее на островъ Критъ и, высадивъ подъ тенью платана, приняль свой обывновенный видь и предался порывань нъжнъйшей страсти. Отъ Юпитера Европа родила: Миноса, Сарпедона в Радаманта; впоследстви вышла за критскаго царя Астерія. Превращеніе Юпитера въ быва объясняють именемъ похитителя Европы — Тауруст (бывъ), или темъ, что на корив его корабля быль изображень быкь; всего же правдоподобиве видать въ имев о Европъ сказание о первыхъ переседенцахъ въ ту часть свъта, которая сохранила за собою ен имя, и о началъ у этихъ переселенцевъ скотоводства, а съ никъ и вемледелія, когда быкъ быль вернымь сотрудникомь человека.

Влюбясь въ Семелу, дочь Кадиа и Гарионін. Юнитеръ явился ей въ виде красивато юноши и открывшись ей, что опъ царь боговъ, не долго домогался, ся взаниности. Юнона, свъдавъ о связи своего вътреннаго супруга съ Семелою, взяла на себя видъ Берон, старой ен кормилицы, и со слевами убъдила потребовать отъ Юпитера, чтобы онъ явился ей въ томъ виде, въ которомъ авляется Юнонъ. При первомъ же свиданіи Сенела взяла съ Юпитера ненарушимую влятву Стиксомъ, что онъ исполнить ея желаніе н. когда Юпитеръ повлялся, выразила ему желаніе подскаванное ей Юноноро. Глубово огорченный Юпитеръ понялъ вавую вападню жена разставила его вовлюбленной: ин одна смертная не могла видеть бога во всемт его величін, не иоплатясь за то жазнію... но влятва была дана в желаніе Семелы должно было исполняться. Тучи заволовли все небо, ствим дворца задрожали отъ громовыхъ раскатовъ и всимхнули отъ ослёнительной молніи, неизбълной спутницы Юпитера во всехъ техъ случаяхъ, когда богъ

являнся на землё не инкогнито. Семела погибла въ пламени, но Юпитеръ исторгъ изъ ея утробы семимъсячнаго младенца, которынъ она была беременна, спрятавъ его въ свое бедро, доносилъ узаконенный срокъ и произвелъ на свътъ, назвавъ его Вакхомъ или Бахусомъ.

Полюбивъ Іо, дочь царя Инака, Юнитеръ превратилъ ее въ телку, чтобы скрыть отъ гоненій Юноны. Однако же ревнивая богиня, узнавъ объ этой продълкъ Юпитера, попросила у него, чтобы онъ подариль ей прелестное животное. Царь боговъ, съ притворнымъ равнодушісяв, отдаль ей біздную Іо, а Юнона поручила надзирать за нею Аргусу, стоглазому сторожу, денно и нощно бодротвовавшему надъ пленницею. Меркурій, по порученію Юпитера, усыпиль Аргуса игрою на флейтъ; отрубиль ему голову и освободиль Іо... Юнона, вабъщенная неудачей, ниспослада на ниифу-телку злаго овода, который улявленьями своими заставиль ее бъжать за норе, въ Египетъ, гдъ она приняла прежній видъ женщины и была обоготворяема подъ именемъ Изиды. Что же васается до Аргуса -- Юнона глазами его украсила перыя на хвоств павлина, любимой своей птицы. Имя Аргуса, въ нарицательномъ симсив, до имив дается воркому сторожу, а всего чаще шпіону, неутомино за къмъ нибудь слъдящему.

Меда, супруга Тиндара, была обольщена Юпитеровъ, превратившимся въ лебедя. Черезъ девять въсяцевъ послъ этого страннаго свиданія, Леда снесла два яйца; изъ одного явились на свътъ: Поллукся и Елена, изъ другаго: Касторъ и Клитемнестра. О Касторъ и Поллуксъ вы уже говорили (см. т. IV, стр. 297) и еще возвратимся въ нивъ, равно какъ и къ ихъ сестрамъ, вгравшимъ столь важныя роли въ исторіи первобытной Греціи. Вираженіе: "начинать отъ янцъ Леди" (ав очо, у римлянъ) до нынъ употребляется въ разговорномъ языкъ, для означенія начала какого нибудь повътствованія очень издалека и съ подребностями о предшествовавшемъ, вообще мало идущими въ самому дълу. Миеъ объ Іо былъ замиствованъ греками у египтянъ; о Ледъ—у сабистовъ, или восходя далъе—у бранантовъ. Изъ дочерей Юпитера особенно заслуживаютъ упоминанія: Фор-

Digitized by Google

туна (счастье, удача, случай) — отъ Немевиды; Въчность; прекрасная Елена, Немезида, Правда и Минерва 1).

Савиая Фортуна, у грековъ не пользовавшаяся особеннымъ уваженіемъ, была въ великомъ почетв у римлянъ. Цари: Туллъ Гостилій и Сервій Туллій первые соорудили ей храмы и учредши правднество въ ея честь; впоследствии те и другіе, виесте съ прозвищами Фортуны, развножились, такъ какъ каждый храмъ и каждое прозвище должны были напоминать о вакомъ нибудь веливомъ, счастливомъ или горестномъ для Рима событін. Подобно дикарямъ --- которые при удачв подчують идоловъ своихъ лакомствами и при неудачъ съкутъ ихъ-римляне одну и ту же Фортуну называли доброю (Bona) и коварною (Mala), сильною (Fors) и вътренною (volucris). Изображения Фортуны всвиъ извъстны: врылатая, съ завязанными глазами, одной ногой опирающаяся на быстро вертящееся колесо и съ рогомъ изобилія въ рукахъ; колесо — символъ превратности счастья — самое приличное для него подножіе. Дочерью Фортуны древніе называли Нумсду (Necessitas) и спутникомъ Плутуса, бога благопріобратенныхъ богатствъ. Родителями его Гезіодъ называетъ Цереру и Язіона, а Платонъ-Пора (бога изобилія) и Нищету (Роспів). Кавъ-то, носяв пирмества боговъ, Нищета явилась въ уборкъ со стола, чтобы попользоваться остатвани отъ яствъ. Пьяный Поръ пленился ею, обольстиль ее и она родила отъ него слепаго Плутуса. Существенная разница между Фортуною и Плутусовъ полагалась въ томъ, что первый даваль богатства въ награду за труды, вторая такъ же слепо расточала свои дары какъ и отиниала ихъ; Плутусъ быль постоянень, вътренность же и изивнчивость Фортунч вошли въ пословицу.

Древніе называя Вичность дочерью Юпитера, не упоминали объ вмени ем матери, видимо затрудняясь разрішеніемъ вопроса: візчность-ди мать боговъ и богинь, или она сама дочь божества? Символами ем у грековъ были: фениксъ, и зийл, кусающая свой хвость; послідній символь быль ими заимствовань у египтянь.



<sup>&#</sup>x27;) О Діянъ мы уже говорпли.

Преврасная Елена, виновница гибили Трои, на одинадцатомъ году отъ рожденія была похищена Тезеенъ и отдана инъ на попеченіе своей матери Эеры. Обольщенная похитителень она родила сына, объ вмени котораго мноологія умалчиваетъ. Касторъ и Поличесь, узнавъ о позоръ ихъ сестры, освободили ее изъ заключенія, взявъ въ плівнъ и Эору, которая до конца дней оставалась пявнищею Елены. Не скотря на непріятное приключеніе свое. Елена павнила красотою Менелая, вышла за него и родила ему дочь Гершіону. Парисъ, сынъ Пріана, царя троянскаго, похитиль Елену и привезъ въ отцу, который принялъ бъглецовъ съ раностью. Менедай, посив тщетныхъ требованій выдать ему супругу. съ сильнымъ ополченіемъ предводимымъ парями и героями Греціи... при содъйствін боговъ и богинь, осадиль Трою и овладъль ею черезъ лесять леть. Елена содействовала грекань въ овладению столицею царства Пріана; по разрушенія Трон возвратилась въ супругу и нослів его сперти была взята на небеся и превращена въ ввину, равно какъ и братья ся Касторъ и Поличесъ, образовавшіе созв'язліе Влизнецовъ.

Немезида и Правда, подобно Въчности назывались, дочерьми Юпитера, невъдоно на какомъ основания. Первая была олицетвореніемъ кари небесной и гонительницею преступниковъ; не ярость и не ищеніе руководили Непезидор: она повиновалась только непреложному закону возмездія; она являлась неизбіжнымъ послідствіемъ каждаго злодейства и оно не могло укрыться отъ Немезиды ни въ небесахъ, ни въ преисподней.. Эта область Плутона, поворствуя Немезидів, высылала даже изъ прачныхъ нівдръ своихъ страшных Ввменидо или Фурій (угрызенія сов'ясти), которыя денно и нощно терзали преступника по указанію Немезиды. Это символическое божество, по мере очищения разума человеческаго отъ месологическихъ бредней, перемънило имя и въ мірѣ христіанскомъ называется оно: перств боокій во всёхъ тёхъ случакую, когда изъ преступленія вытекаеть самое его наказаніс: первое — посвыть, второе — жатва, а что носвень, то и пожнень , говоритъ мудрость народная.

Изъ легіона дочерей Юпитера різко выділяется самородная лечь его *Мимерва*, богиня мудрости. Родилась она, какъ мы уже

говорили (глава III, стр. 23), изъ головы царя боговъ, расколотой молотомъ Вулкана, и явилась на світь въ полномъ вооруженія: въ шленъ, въ датахъ и съ копьенъ въ рукахъ. Въ первый же день чудесного рожденія Минервы, Аполлонъ приказаль воздвинуть ей храмъ на островъ Родосъ и воздавать божескія почести. Юпетеръ указалъ ей почетное мъсто на Олимпъ въ сонмъ боговъ и богинь. Строгая девственница, она отвергиа предложения Нептуна и Вулкана быть ихъ супругою. Ея подвиги, во вреня борьбы боговъ съ Титанами, прославили имя Минервы на небесахъ и на землъ и съ этипъ именемъ въ последствии сопрягли многія проввища. Ахэя, по имени храма въ Доридъ, охраняемаго собавами, · лаявшими только на чужеземцевъ; Асалея (водительница народа); Алкида (сильная, пощная); Ахибулія (ходящая); Армифера (оруженосина); Авена, давшая имя Авинамъ; Авлида (изобрътательница флейты); Булея (кудрая советница); Вираго (кужественная); Вирго (дівственница); Главконида (голубоовая); Гипнія (вонная); Гоплосмія (всевооруженная); Гинейя (врачующая); Эргана (художница); Капта (плыница); Корифачера (вышедшая изъ нозгу); Медика (исцъляющая); Оксидерка (проницательная); Пареенія (дівственная); Престета (внушающая мудрость); Пронеа (прозоринвая); Соспета (хранительнеца); Тритогенія (третьеродная: послів Діаны в Аполлона) Тритонія (тройственная, т. е. мудрая, искренняя и правосудная); Унигена (рожденная единыть). Когда быле основаны Аовны, Нептунъ и Минерва заспорили о томъ, вто изъ нихъ достойнъе дать имя городу. Для прекращенія спора ръшили отдать прениущество тому изъ спорившихъ, вто создастъ болве полевную вещь. Нептунъ, ударивъ трезубцейъ въ землю, создалъ коня; Минерва, прикосновеніемъ вопья, извлекла изъ ніздръ земныхъ одиву или масличное дерево и за нею осталось первенство.

Конь -- символь войны; олева или маслина — символь шира. Влаго народа въ мир'й и спокойствін, а не въ кровопролитіи: вотъ причина преимущества маслины предъ конемъ.

Аражна, дочь Иднона, хвалясь своинъ искуствоиъ тнать помотна, имъла неблагоразуніе вызвать Минерву на состяваніе. Отдавая справедливость искуству сопериицы, Минерва однано-же подъ вліяність зависти ударила се твацвить челновомъ и превратила въ паука (Аражиз, по гречески паукъ) — символь терпівнія и трудолюсія. Она же превратила въ змій волнистыя кудри Медузы, прелестнійшей изъ Горгонъ, обольщенной Нептуномъ, а Никтимену въ—сову, за ся кровосийсительную связь съ отцемъ.

Изобрѣтя флейту, Минерва нерѣдко играла на ней; когда же Юнона и Венера, смѣясь надъ нею, замѣтили, что игра на флейтѣ искажаетъ ея лице, Минерва бросила инструментъ на землю, предрекая гибель тому, кто его подниметъ. Сатиръ Морсій нашелъ флейту и игра на ней была причиною мучительной его смерти, какъ мы уже говорили въ исторіи Аполлона (Гл. ІХ, стр. 75).

## ГЛАВА ВОСЕМНАДЦАТАЯ.

Паллада. — Праздники Минервы. — Кекропсь и цари авинскіе. — Сыновья Юпитера. — Вакхь или Бахусь. — Его прозвища. — Аріадна. — Эригона. — Созвъздіе. — Странности коментаторовь. — Праздники Вакха. — Вакханаліи. — Средневъковые шабаши. — Суевъріе христіанских в народовь. — Вакханки. — Силень. — Папь. — Первая свирыль. — Папическій страхь. — Видыніе Фамуса при Тиверіи. — Луперкаліи. — Сатиры. — Фавны. — Сильвань. — Термь. — Комусь. — Обжорство древнихь.

Хотя и трудно сочетать понятіе о мудрости съ кровопролитіємъ и душегубствомъ, однако же у древнихъ Минерва, богиня мудрости, была также и богинею войны и тогда называлась Палладою. Она покровительствовала Персею, Геркулесу, Беллерофону и Аргонавтамъ въ ихъ подвигахъ, а также принимала дъятельное участіе въ осадъ Трои.

Начало служенія Минерв'в въ Греціи относять въ 1582 г. до Р. Х.; и введено оно было въ эту страну египтяниномъ *Кекропсомъ*. Асиняне особенно чтили эту богиню подъ именемъ: Пана-

оеносъ (дъвственница). Эривтоній учредиль въ честь ся правднества. Асенеи, а Тезей— Панасенеи. Послёднія делинсь на велинія и малыя, веливія праздновались важдыя пять лёть, малыя ежегодно.

На этихъ празднивахъ молодыя девушки разделялись на несколько отрядовъ, вооруженныхъ палками и камнями и не на шутку дрались нежду собою. Убитыя на этихъ маневрахъ признавались безчестными и тъла ихъ бросали въ воду. На большихъ Панаоенеяхъ всв присутствовавшіе обязаны были нивть въ рукахъ насличныя вътви, участвуя въ процессіи везенія ворабля или ковчега, на которомъ водруженъ быль былый пеплумъ (женская одежда) вышитый золотомъ. После процессіи происходили игры атлетовъ и состяванія поэтовъ и музыкантовъ; наградою послёдникъ были масличные вънки. Изъ прочихъ праздниковъ въ честь Минервы назовень: Алеены или Алеи у аркадійцевь; Аррефоріи у авянянь; Керамикіи—празденнь факловь; Калкеи праздникъ литейщиковъ. Минерваліи въ Рим'в праздновались ученивами въ школахъ и учителями въ январъ и въ мартъ. Прохаристви въ Аоннахъ зыли праздноствомъ восоннив, по случаю появленія первыхъ дистьевъ на одивковыхъ деревьяхъ. Кечикватріи въ Рине съ 19 нарта (день рожденія Минерви) диклись четыре и пять дней; Сосиви и Синский—въ Асинахъ.

На этихъ праздникахъ вообще богинъ приносили въ жертву маслину и сову—символъ ночныхъ развышленій мудрецовъ. Изъ храмовъ славнъйшимъ былъ асинскій акрополисъ (кремль) и троянскій палладіумъ, въ которомъ сохранялся идолъ Паллады. Послъ побъды при Марасонъ, асиняне воздвигли въ честь Паллады бронзовый колоссъ, а впослъдствіи Фидій, по приказанію Перикла, изваяль статую Паллады изъ золота и слоновой кости въ 26 футовъ вышиною. Она была поставлена въ Пареснонъ. Изображенія Минервы извъстны: красивая, величавая дъвица въ шлемъ и вълатахъ, съ копьемъ въ одной рукъ и щитомъ въ другой; на щитъ— голова Медузы; у ногъ—сова.

Въ дополнение ко всему нами сказанному о Минервъ, о служени ей замътимъ, что египтянинъ Кекропсъ, просвътитель Аттики, собрялъ кочевыя племена этой области въ одинъ народъ, котораго

обучить земледелію, строительному искуству; даль ему первые законы и ознакомиль съ обрядами религіозными. Минерва, по пропсхожденію своему, божество египетское: Ненеа и Изида, соединенныя въ одно лице, но чтобы заставить грековь признать ея божественное ироисхожденіе, Кекропсь назваль ее дочерью Юпитера, исшедшаго изъ головы пяря боговъ. Когда построены были Аенны, Нептунъ или Посейдонъ спориль съ Минервою о правъ дать имя новому городу и принуждень быль уступить ей. Это столкновеніе бога морей и богини мудрости ничто иное какъ алмегорическое иреданіе о морякахъ, жившихъ въ Аеннахъ и заспорившихъ съ земледельцами о томъ, Нептуну или Минервъ отдать подъ покровительство ихъ городъ; ареопагь разрѣшиль споръ въ пользу земледѣльцевъ, верховнымъ божествомъ которыхъ была Минерва.

Кекропсъ былъ родоначальникомъ царей асинскихъ; владычество его династія продолжалось съ 1582 по 1100 г. до Р. Х. Считаємъ не лишникъ представить ихъ списокъ, такъ какъ нѣвоторые изъ нихъ признаны были полу-богами и героями и играли важныя роли въ мисологическихъ сказаніяхъ: Кекропсъ, Кранай, Амфиктіонъ, Эрехсей І, Пандіонъ І, Эрехсей ІІ, Кекропсъ ІІ, Пандіонъ ІІ, Эгей, Тезей, Менессей, Демофонъ, Оксинсетъ, Афидъ, Ониссеть, Мелансъ и Кодръ.

Перейденъ теперь въ огромной группъ побочныхъ сыновей Юпитера, изъ которыхъ первое ивсто принадлежить Baxxy или Baxycy, сыну царя боговъ отъ Семели.

Вогъ вина и веселья, Вакхъ—у грековъ, Вахусъ у римлянъ, имълъ иногія проввища, на которыя нельзя не обратить винианія. Акратофоря (несущій вино); Ализій (избавляющій отъ ваботъ); Аноей (родитель цвітовъ); Арбореуся (древесный); Вакхипеаня (старецъ и врачъ); Бабекта (заика); Бикорнися (двурогій); Биматеря или Диматеря (нивющій двухъ матерей); Брумалій (туманний); Діогенося (богородный); Діонизій или Діонисій 1), Дивиратуся (бывшій во чреві ма-

<sup>!)</sup> Прозвища Бахуса: Вакхъ, Димитеръ, Діонисій и Элевеерій впослъдствія времени, какъ собственныя имена вошли въ употребленіе и въ христіанскомъ міръ. Средневъковые монахи католическіе; сочиняя



тери и въ бедръ Юпитера); Эвана, Эвеэ ("хорошо, ней синовъ!" одобрительный призывъ Юпитера Бахусу и виъстъ съ тъпъ врикъ вакхановъ); Гіэса (дождинвый); Леней (богь винограднихъ гнетовъ); Ликнита (богь хлъбнаго вълга); Лебазій (богъ возліяній); Милихій (сладкій); Омфакита (зеленый виноградъ); Псиле (придающій бодрости); Сфалій (шатающійся); Өеөнуса (богъ вина); Витизатора (виноградарь); Элевеерій (чуждый скорбей).

Спасенный Юпитеромъ изъ огня, въ которомъ погибла Семела, Вахусъ быль отдань на воспитание ореадамъ горы Низи. По другинъ свазаніянъ, Кадмя, дедъ Вахуса, велель пустить его на воду въ корзинъ, откуда онъ былъ взять жителями Бразіати и нин воспитанъ. Юнона, преследуя малютку, послала на него двухглаваго зивя, котораго Вахусъ задушиль своими рученками; въ другой разъ она поразила его безуніемъ, отъ котораго его излечила Цибелла; въ третій разъ на островів Наксосії Вахусь биль похищенъ финивійскими морскими разбойниками, отъ которыхъ его набавиль Акетета, бывшій впоследствін верховныть его жрецонъ. Содействуя боганъ при борьбе ихъ съ гигантами (Гл. III, стр. 24), Вахусъ послъ пораженія послъднихъ собраль огронное ополчение и отправился завоевывать царство земли для того, чтобы просвъщать ихъ и обучать народовъ виноделію. Онъ шествоваль въ колесницъ, запряженной двуня тиграми, съ тирсомъ въ рукахъ <sup>1</sup>) ув'вичанный плющемъ и окруженный свитою фавновъ, силенова, сатирова, сильванова и вакханока. Изъ спутниковъ его особенно замъчательны были: Ампелося (виноградная лоза); Серазося (вино разведенное водою); Киссося (плющъ); Аузусь (игра, веселье — давшій имя свое древней Лузитаніи, нынъшней Португалін) и Полими — указавшій ему нуть въ подвешную область.

легенды о святыхъ, носившихъ эти имена, приплетали къ нимъ и миеологическія сказанія о Бахусь... Sancta simplicitas!

<sup>1)</sup> Тирсъ Вакха деревянный жезлъ, оплетенный плющемъ и въ верхней части украшенный еловой швшкою. Плющъ — символъ забвенія, былъ посвященъ Бахусу въ знакъ того, что вино даетъ забвеніе горя и печали.

Поворивъ Индію, Вахусь приплыль на пустывный островъ Наксосъ. Однажди прогуливаясь здесь, онъ услышаль жалобные вопли, исходивние изъ пещеры, и вогда приблизился въ ней, оттуда выбъжала женщина и опрометью броселась въ морю, но во время имъ остановленная лишилась чувствъ. Прійдя въ себя, она скавала Вахусу, что она Аріадна, дочь Миноса, царя критскаго, повинутая Тевеемъ. Плененный ея врасотою и тронутый ея бедственною участью Бахусь женился на Аріздив и многіе годи жиль съ нею въ совершенномъ согласіи. Посл'я смерти своей Аріадна была взята на небо, гдв превратилась въ созвіздіе, называемое короною или вънцемъ Аріадны. Схоронивъ супругу, Вахусъ продолжаль странствовать по Греціи, распространяя винодівліе. Въ Асинахъ его радушно приняль царь Икарій, отець прелестной Эригоны, которою Бахусь пленился. На все нежныя его предложенія она однако же отвічала сурово и долгое время оставалась равнодушною. Чтобы овладёть Эригоною онъ употребиль китрость. Зная, что она страстно любить виноградь, Вахусъ превратился въ пурпуровый гроздъ, отвёдавъ вотораго Эригона почувствовала опьянение и вообразила, что она отравлена... Тогда Бахусъ, принявъ прежній свой видъ, предложиль излечить ее, если она согласна вознаградить его своею любовью, и Эригона согласилась. Отецъ ел, Икарій, давъ вышить винограднаго соку жителянъ Аттики, привель ихъ въ бъщенство и была ими жестоко изувљиена и истерзанъ въ куски 1); трупъ его нашла собачка Эригоны, повъсившейся СЪ отчаннія. Юпитеръ, взявъ на небо Икарія, Эрисону и Лиру, превратилъ перваго въ созвъздіе Возничаго, дочь его — въ созвъздіе Дъвы, а Лиру въ одну изъ звіздъ купи Вольшаго Пса, называемую Прокіономъ или Сиріусовъ. Въ навять Икарія были въ Аттикъ учреждены Икарійскія шеры, на которыхъ присутствовавшіе качались на вачеляхъ, введение которыхъ въ Греции относится именно ко времени учрежденія мкарійских игръ; изобритены же качели на востокъ и въ Индін, и были извъстны съ незапанатныхъ временъ.

<sup>&#</sup>x27;) Искаженіе библейскаго сказанія о патріарх'в Нов.

Желая свидёться съ Аріадною, Бахусъ нисходиль въ царство Плутона, въ преисноднюю; влюбился тамъ въ Прозерпину и прожилъ три года. Потомъ возвратился на землю, долгое время обучалъ людей винодёлію и, навонецъ, вознесся на Олимпъ, гдё занялъ почетное м'есто между второстепенными богами, сдёлавшись младшимъ между старшими и отаршимъ между младшими.

Теперь, прежде нежели мы перейдемъ къ обзору праздниковъ въ честь Бахуса, мы, согласно толкованіямъ коментаторовъ, постараемся представить опыть разоблаченія аллегорическаго смысла вейхъ сказаній о богѣ вина и сопоставленія имъ событій историческихъ:

Вахусь — первый виноградарь у грековъ (патріархъ Ной у іудеевъ), внукъ Кадиа, сынъ дочери его Семелы, рожденный ею чревъ семь мёсяцевъ послё брака. Греки говорили, что Кадиъ, желая скрыть позорную связь дочери, до брака, объявить, что два мёсяца Вахусъ находился въ бедрё Юпитера, т. е. происходиль от кольна царя боговъ. Выраженіе: от кольна, нонятое буквально, подало поводъ къ нелёной сказкё. Ученые Фоссъ (Tractatus de idolatria), о. Томассенъ (Lecture des Poètes) и Гюз (Demonstrat, Eyang) доказывають, что Бахусъ и Моисей одно и тоже лицо на основаніи нижеслёдующихъ данныхъ:

- 1) Орфей называеть Вахуса *Мизаст*: взятый изъ воды. Кроив сходства имень *Мизаст* и *Моисей* напоминаеть, что Бахусь быль пущень на воду въ корзинъ.
- 2) Бахусъ быль воспитанъ на горѣ Низѣ. *Низа* или *Ниса* искаженное имя Синая.
- 3) Бахусъ велъ ополчение въ Индію: это ничто иное вакъ переходъ іудеевъ изъ Египта въ Палестину.
- 4) Бахуса изображали двурогииъ, точно такъ же какъ и Монсен.
- 5) Тироъ Вахуса—жезлъ пророка Монсен; ударовъ его въ венлю Бахусъ извлекъ источникъ вина, нодобно тому какъ Монсей источниъ воду изъ камия.
- 6) Бахусъ соблазниль Эригону, превратясь въ виноградний гроздъ. Моисей, желая побудить народъ израильскій къ овладінію

землею Ханаанскою, показалъ ему гроздъ, сръзанный тамъ согладатаями (вн. числъ гл. XIII ст. 23, 24, и 25).

Въ первой главъ нашего обзора греческо-римской мисологіи мы говорили о тъхъ коментаторахъ, которые библейскими сказаніями старались объяснить мисы и сказки—и воть образчикъ подобнаго рода толкованій: очевидная натяжка и искаженіе словъ но собственному произволу! Такъ, напримъръ: гора Ниса и Синай, по мивнію о. Тамассена, одно и тоже. Въ такомъ случав, кто мёшаеть какому нибудь исторіографу производить этимологію Москвы оть ея анаграммы: смоква и доказывать, что имя нашей древней столицы происходить оть имени: Сицилія, такъ какъ сика по гречески смоква.

Служеніе Бахусу—изъ Египта, гдё его обоготворяли подъ менень Овириса, было введено во Фракію—Орфеенть; изъ Фракіи, дочерьми Кадма въ Беотію; отсюда распространилось по всей Греціи. Изъ празднивовъ, установленныхъ въ его честь, особенно занёчательны были Діонизіи, Агріоніи, Брумаліи и Гіемалги, Анесстеріи Вакханаліи, Дендрофоріи, Эпиленіи, Лампетріи, Лаизіи, Ленеи, Лернеи, Либераліи, Неоніи, Никтеліи, Омофагіи, Оргіи, Рамаліи, Рапсодіи, Сабазіи, Өеөніи, Өіи, Тріенналіи, и Вендеміаліи.

Во время Діонизій храмы Бахуса украшали плющемъ и виноградными ловами и статуи его носили въ процессіяхъ по окрестностямъ города. Въ процессіи принимали участіе жрицы, важханки полунагія, съ корзинами плодовъ въ рукахъ, распъвая гимны. При остановкъ процессіи подъ дубомъ или сиоковницей, идола ставили на алтарь и приносили ему въ жертву козла—животное ненавистное Вахусу за то, что козелъ пожираетъ молодие виноградние побъги и портитъ виноградники. Жители домовъ, мино которыхъ проходила процессія, приносили въ жертву борововъ. По возвращеніи въ храмъ—вебиъ присутствовавшимъ раздавали мясо жертвъ и праздникъ заключался пиршествомъ съ обильными возліяніями. Діонизіи раздълялись на древніе, которыми распоряжались старухи въ числъ четырнадцати, и на аркадійские, въ которыхъ принимали участіе исключительно діти.

Въ Агріоніямо, ночных празднествах участвевали однъ

женщины; *Брумаліи* и *Гіомаліи* въ Рий правдновались въ мартв и въ сентябрв во время осенняго и весенияго равио-денствій. При *Анактеріях* въ Афинахъ, господа въ теченіе трехъ дней прислуживали своимъ рабамъ. Въ первый день (*Пифегія*) выбивали днища у бочекъ съ виномъ; во второй (*Хә*) пили вино взапуски, награждая побёдителя плющевымъ вёнкомъ; въ третій (*Хитро*) въ жертву Меркурію приносили сосуды, наполненные жиромъ.

Вакханаліи отличались такинъ страшнинъ распутствонъ, что римскій сенать въ 185 г. до Р. Х. запретиль ихъ укавоиъ, которому впрочемъ ръшительно никто не повиновался. Не нарушая приличія невозможно передать словами всё тё мервости и безчинства, которыя совершались во время вакханалій, праздновавшихся ночью, при свётё факловъ. Опыянвлые до одурвнія мужчины и женщины безъ стыда давались порыванъ самаго необузданнаго сладострастія вавъ естественнаго, такъ и противуестественнаго, ибо действующими лицами при вакханаліяхъ, кром'й людей, являлись и животныя: возды и козы... Фаснова и сатирова, подей на козыкъ ногахъ долгое время почитали не фантастическими существами, но норожденіями гнусной содомін, которая при вакханаліяхъ была санынъ обывновеннынъ явленіенъ. Когда ученіе христіанское распространилось въ Римв, жители отдаленныхъ селъ и деревень (хотя и обращенныя въ христіанство, по придерживавшіеся языческихъ обычаевъ старины), въ извёстныя числа, ночью, сходились для празднованія вакханалій, чествуя на нихъ древняго Бахуса. Впоследствии времени на поклонению ему принашалось и служеніе дуку тыны: языческое суевіріе сившалось съ денонологіей... Таких образовъ возникли въ средневъковой Европъ ночныя сходонца колдуновъ и чернокнижниковъ, извъстныя подъ ниененъ шабашей, и донинъ за иногими мъстностями сохранилась репутація м'ясть нечестых и проклятых»; таковы напримъръ: гора Брокенъ въ Германіи, Лисая гора у насъ, подъ Кієвомъ, и всё вообще горы, долины, овраги и леса, къ воторымъ народная молва присоединяетъ эпитети: чертовыжа, дьявольскием и т. п. Ми уже говорили не разъ, что язичники при отступленіи отъ вёры праотцевъ и при переходё въ христіанство, къ чистому этому ученію всегда и повсем'єстно прим'ємивали пов'єрья, съ воторыми сроднились съ д'єтства. Въ святых угодникахъ они находили тождество со своими кумирави, къ цервовнымъ правдникамъ прим'ёмивали обряды языческіе 1). Чтобы не ходить далеко за прим'ёрами укажемъ на наши народные праздники. Коляда, о которой расп'евають объ Рождестве, наши: маслянница кладбищенскій гулянья, ночь на Ивана Купалу, в'ёрованіе въ русалокъ, въ лёшихъ домовихъ: что все это, если не остатки язычества? Такъ же точно въ западной Европ'є всё праздники сбора винограда донын'є носять на себ'є остатокъ древнихъ праздниковъ Бахуса.

Дендрофорів и Эпиленіи — были праздниками древоносцевь и виноділателей. Лампетріи праздновались въ Греціи простыть народоть, предававшимся во время этихъ любитыхъ празднивовъ страшному пьянству; Ларизіи были праздниками весны; во время Леней происходило состязаніе поэтовъ на призы; Лернеи въ пещерт лериской, на Аргост, сопровождались особенными таниствами или мистеріями. Либераліи въ Рипт (17 марта) продолжались тридцать дней, въ теченіе которыхъ рабы пользовались свободою. Не эніи — праздники питія новыхъ винъ; Никтеміи — празднества ночныя, во время которыхъ ходили прецессіи съ факлами и кубками вина, при Омофаліяха на островахъ Хіо и Тенедост совершались человіческія жертвоприношенія. Оргіи были совершеннымъ подобіемъ вакханалій. Въ нарицательномъ смыслів оргією донынт называется буйное пиршество, запечатитьное характеромъ возмутительнаго цинизма.

Рамаліи, праздновались въ воспоминаніе сближенія Бахуса съ Аріадною; во время Рамалій въ процессіяхъ носили зрёлую виноградную гроздь. Рапсодіи были праздникомъ поэтовъ, воспё-

<sup>1)</sup> Повърья вемледъльческія и метеорологическія въ нашемъ народномъ календаръ особенно отличаются отпечаткомъ древняго язычества. Прозвища даваемыя святымъ: грачевника, замарай проруби, съ мостомъ, съ гвоздемъ, купальница, полухлъбница и т. п. конечно приличествують болъе, какимъ нибудъ Перунамъ, Волосамъ, Бълбогамъ, нежели угодникамъ божіимъ.



вавшихъ подвиги Вахуса. Сабазія мій назывались біти и пляски въ честь бога вина; Осеніями въ Асинахъ — праздники въ честь Вахуса — виннаго (Терна или Осена). Во время праздника Хій жрецы морочили народъ, представляя ещу три пустыя амфоры, которыя вслідствіе ихъ молитвъ сами собою наполнялись винонъ. Трісниаліями назывались празднества, совершавшіяся каждые три года въ память трехлітняго путешествія Бахуса по Индіи. Вендеміаліи были установлены Юлісиъ Цеваремъ, это были ежегодные праздники сбора винограда.

На этихъ праздникахъ богу вина приносили въ жертву: сорокъ (символъ болтливости пьяныхъ), козловъ, зивй и быковъ. Бахусу же были посвящени фазанъ (фениксъ древнихъ), слонъ, пантера, тигръ, боровъ, заяцъ, пътухъ; а изъ растеній: букъ, сосна, плющъ, хивль, дурнопахучникъ (Ferula glauca L), смоковница и дубъ (Quercus suber D. C.). Вакханки были непремънною принадлежностью каждаго вакханскаго праздника. На оргіяхъ онъ носили изображеніе Прівна или Фаллуса; на прочихъ празднествахъ нъли, плясали или бъгали съ громкими криками: "весил! весо!? Ісо Пеонз! до Вакхе!!" бросались въ объятья пужчинъ и склоняли ихъ къ чувственнымъ наслажденіямъ. Онъ дълимсь на изсколько категорій; Эксаленды (кричащія), Лонады (плянущія), изъ которыхъ особенно славилась Хоріада, приникавшая участіе въ осадъ Аргоса; Потніады и Эісады (бъснующіяся).

Вахуса изображали въ видъ врасиваго юноши, увънченнаго илющемъ или виноградомъ на колесницъ, везомой двумя тиграми; иногда, виъсто вънка, голову его украшали парою небольшихъ роговъ въ память обученія людей обработкъ земли волами. Везсивными его спутниками были: пьяный Силеня верхомъ на ослъ, Паня, Сатиры, Фавны и Сильваны (лъще, лъсовики).

Сиденъ, воспитатель Вахуса, былъ повровителемъ аркадскихъ пастуховъ и пастушекъ, которые въ благодарность воздвигли ему храмъ и признали его божествомъ. Силенъ проповъдывалъ людямъ, чтобы они пользовались жизнію, не сокрушаясь ни о прошедшемъ, ни о будущемъ и жили припъваючи и пропиваючи здоровье, силы и уиственныя способности. Изъ этого явствуетъ, что Силенъ, у древнихъ, былъ олицетвореніемъ вапоя и той мертвой чаши, ко-

торой не чужды и вжане какъ жители съвера. Радость и горе не всякій человъкъ умъстъ переносить безъ искуственной приправы — виномъ и хмълемъ.

Паня, богь долинь, полей, пастбищь и лівсовь, безобразный, можнатый, съ рогами и на козыкъ ногахъ, былъ сыномъ Юпитера и нимфы Оимбриды или Калисто. При появление его на свъть онъ быль взять Меркуріемъ и принесень на Олимпъ, гдъ всь боги и богини осмъяли бъднаго уродца. Войдя въ возрастъ онъ отличался страшною влюбчивостью, преследуя: Эхо, Питиду, Сенелею, Эгу, и Сизоинксу. Эхо, влюбленная въ своего Нарциса, отвергала Пана съ негодованіемъ; пимфа Питида, имъ преследуемая, предпочла ему Борея, бога ветровъ и убитая Паномъ была превращена въ сосну; неудачно ухаживалъ онъ за Сенедею. Эхо более благосклонная въ Пану родила отъ него целое пленя Эгипанова, врошечных сатировъ. — Сиринкса убъжавъ отъ Пана на берега Ладона умоляла нимфъ, своихъ сестеръ, спасти ее отъ докучливаго обожателя и онъ превратили ее въ тростникъ.. Заплакалъ бъдный Панъ, увидя это превращение, и вижсто привъта услихалъ жалобний ропотъ тростиновъ, будто уворявшихъ его за доведение Сиринксы до этой крайности... Сразавъ насколько стволовъ Панъ связалъ ихъ и такимъ образомъ создалъ первую свиръль; онъ же быль изобрътателень такъ называемаго безотчетнаго ужаса, въ его честь названнаго паническим страхом. Это было во время борьбы боговъ съ гигантами. Панъ, найдя на берегу моря пустую раковину, извлекъ изъ нея такой страшный ревъ, что враги, сами себя не помня, обратились въ бъгство. Этотъ фактъ въ минологіи греческой по видимому заимствованъ изъ сказаній библейскихъ: такинъ же точно образомъ  $\Gamma e \partial e o \mu s$ побъдиль мадіанитинь (Кн. Суд. Гл. VII ст. 16 — 22). Ученый Бошаръ въ подтверждение заимствованию мноология говоритъ, что пант им фант по еврейски означаеть: испуганный или ужаснувшійся.

Имя Пана (по-гречески бого всего) приводить на память таинственное событіе, о которомъ упоминаеть Плутархъ. Въ царствованіе Тиверія-цесаря (14—37 г. по Р. Х.) коричій Өамусо, провзжая по Іонійскому морю близъ острововъ Эхинадисторія релягій Т. V. скихъ слышаль въ воздухв гроней вопль: "Упоръ велини Панъ!" и довель о томъ до сведенія Тиверія. Астрологи уверили его, что голось этоть быль о Панв, сынв Пенелопы, но Евсевій. писатель первыхъ въковъ христіанства утверждаетъ, что голосъ, слышанный Оамусомъ, возвъщалъ міру о врестной вончинъ Христа-Спасителя. Самымъ могущественнымъ и неотразимымъ опроверженіемъ этого страннаго истолкованія галлюцинаціи язычника могуть служить сказанія св. Евангелія: въ числів чудесь, сопровождавшихъ последнюю минуту земнаго бытія Богочеловека не упомянуто на слова о голосв возвъщавшемъ Его кончину. Служение Пану было особенно распространено въ Рикв съ первыхъ лътъ его основанія. Ромулъ и Ремъ были вскорилены волчихою (?) у подножія горы Авентинской на полів, называемомъ Ауперкаль, посвященномъ Пану. Основатели Рима воздвигли ему храми; для служенія въ нихъ назначили жрецовъ — луперкова и учредили праздники Луперкалій (ежегодно 15 февраля).

На этихъ праздникахъ Пану приносили въ жертву медъ и козье молоко; заръзывали на его алтаряхъ двухъ козъ и собаку; дълали надръзы на лбу мальчикамъ, которые, послъ того, нагіе бъгали по улицамъ, стегая прохожихъ ремнями изъ кожи заръзаннихъ жертвъ, въ особенности же женщинъ— по животу. Удары эти, по повърью римлянъ, облегчали роды беременнымъ. Впослъдствіи времени съ Луперкаліями соединились и гнусные обряды вакханалій.

Сатиры или Каприпеды (козлоногіе)—полулюди, полукозли, были подобно Пану покровителями пастуховъ. Илиній въ Исторіи міра говорить, что сатиры древнихъ ничто иное, какъ обезьяны; средневѣковые ученые, вѣровавшіе въ лѣшихъ, называли сатировъ нородою чудовищъ, происшедшихъ отъ противоестественной помъси женщинъ съ козлами.

Фавны не столь безобразные, какт сатиры и нравонъ болве кроткіе были покровителями полевыхъ работъ. У главнаго Фауна или Фавна была супруга одинаковаго съ нимъ имени. Въ честь ихъ были праздники Фауналіи (9 ноября, 5 дехабря и 11, 13 и 15 февраля). Дътьми Фавновъ были: Дріада, Латинъ,

царь Аборигеновъ, давшій свое имя Латіуму или Лаціуму и Интерцидоны, боги, присутствовавшіе при рубей ліса.

Сильвана богь лесовь, другь Кипариса, имель въ Риме многіе храмы и быль чествуемъ праздниками Дендрофоріями, при которыхъ на его алтари, украшенные еловыми и кипарисовыми вётвями, приносили въ жертву молоко, лошаковъ и свиней. Его почитали особенно враждебнымъ дётямъ и беременнымъ женщинамъ. Последнія противъ Сильвана просили защиты у богинь Интерциды и Деверры или Деверроны.

Богъ пограничныхъ межей *Термя*, котораго нерѣдко смѣшиваютъ съ Сильваномъ, грекамъ былъ неизвѣстенъ; служеніе ему было введено въ Римѣ царемъ Нумою Помпиліемъ. Изображали его въ видѣ четырехугольнаго столба съ человѣческою головою на вершинѣ. Въ февралѣ мѣсяцѣ въ его честь праздновались *Терминаліи*, во время которыхъ всѣ вѣхи украшались цвѣточными гирляндами, а кумирамъ Терма приносили въ жертву молоко и овенъ, окропляя ихъ кровью пограничные межевые столбы.

Всв вышеноименованные боги принадлежать въ группв спутниковъ и пріятелей Вахуса. Дополнинъ ихъ перечень Комусомо, богомъ-предсъдателемъ веселихъ пиршествъ и угощеній. Спартан-ны называли его *Кераои*в. Во время празднествъ въ честь Комуса, мальчиви и девочви съ факлами въ рукахъ, бъгали изъ дона въ донъ, нозволяя себъ при этомъ всявія неблагопристойности. Комуса изображали въ видъ полнаго молодаго человъка въ розовомъ вънкъ, подрумяненнаго виномъ и держащимъ въ правой рукъ факлъ, а въ лъвой волотой кубокъ. Въ спутники ему давали Адельфанію (обморство), Дасетеса (стряпню) и Спланжиотома (разръзывателя ияса). Въ послъдніе годы бытія Рима, Комусъ почитался едва ли не верховнымь божествомъ и хотя его не чествовали ни празднествами, ни жертвами, но на алтари его, т. е. на объды и ужины тратились тогда вилліоны и имена Лукулла, Аниція, Вителлія и многихъ другихъ перешли въ поздивищему потоиству, какъ синоними обжорства и невоздерж-HOCTE.

При обзоръ правовъ и обычаевъ древнихъ, им подробно поговоримъ и о пирахъ греческихъ и римскихъ.

## ГЛАВА ДЕВЯТНАДЦАТАЯ.

Діоскуры: Касторт и Поллукст.—Их подвиш.—Созвъздів Близнецовт.— Геркулест.— Его рожденів.— Млечный путь и лилія.—Подчиненів Геркулеса Эврисхену.— Двънадцать подвиговт Геркулеса.—Немейскій левт.—Птицы озера Стимфала.—Лернская гидра.—Эриманоскій вепрь.—Мъдноногая лань.—Конюшни царя Авгія.—Маравонскій быкт.—Кобылицы Діомеда.—Гигантт Антей.—Пигмеи.—Гесперидскія золотыя яблоки.—Геркулесовы столбы.—Церберт.—Геркулест вт аду.—Гезіона.—Амазонки.—Кентаврт Эвритіонт.

Кастора и Поллукса, называемые вообще Діоскурами, были, какъ мы выше упомянули, сыновьями Юпитера и Леды. Древніе, разсказывая нелівную басню, о снесенных Ледою яйцахъ, говорили будто изъ одного яйца вышли: Поллуксъ и Елена, двти Юпитера; изъ другаго: Касторъ и Клитемнестра, дъти супруга Леды -Тиндара. Тотчасъ по рожденіи Діоскуровъ, Меркурій перенесь ихъ въ Паллену, гдв они были воспитани. Нажнайшая дружба всю жизнь связывала Кастора и Поллукса неразрывными узами, не спотря на усилія Эвримна (раздора) разладить ихъ между собою. Войдя въ возрастъ, Діоскуры прославились многими подвигами на сушт и на морт. Сначала они истребили разбойниковъ на Эгейскомъ морф и за это были причислены къ богамъпокровителямъ мореплавателей; потомъ принимали участіе въ походъ Аргонавтовъ въ Колхиду. Здъсь Поллуксъ убилъ Аникуса, сына Нептуна, и съ этого времени былъ признанъ богомъ-повровителень борцевь и атлетовь на Олимпійскихь играхь; Касторь покровителемъ всадниковъ за свое искуство укрощать и вифажать дивихъ воней. Во время похода Аргонавтовъ, въ сильную бурю. надъ головами Діоскуровъ явилось яркое сіяніе и вследъ затъмъ буря утихла. Съ тъхъ поръ моряви приняли за доброе предзнаменованіе появленіе на мачтахъ двухъ огней и за злов'ящее-

Digitized by Google

одного, названнаго Еленою. При обзоръ религи сабензма, мы уже говорили (томъ IV, гл. XVI, стр. 299), что эти огни (въ пжных странахъ называемые ознями св. Эльма) ничто иное кахъ проявление воздушнаго электричества, въ родъ зарницы или сввернаго сіянія. По возвращенін на родину, Діоскуры освобонии Елену взятую въ пленъ Тезеенъ и женились на двоюролныхъ своихъ сестрахъ Фебев и Талиры, которыхъ похитили у ихъ жениховъ Линкея и Ида. Близъ горы Тайгета женижи настиган похитителей, вступивъ съ ними въ бой, исходъ котораго быль обоюдно несчастивь: Линкей быль убить Касторомь. последній — Идонь, а этоть въ свою очередь Поллуксовъ. Опечаленный смертью брата, Поллуксъ просилъ Юпитера или воскресить его брата, или его самого лишить жизни. Царь боговъ дозволиль братьямъ чередоваться жчэнію по полугодіямъ, т. е. въ теченіе шести місяцевь жизни Кастора, Поллуксь оставался въ области подземной, а на следующие шесть месяцевъ занималь его мъсто. Возвращавшійся на землю обътзжаль ее на небольщемъ конъ Килларъ. Впосявдствін Діоскуры были взяты на небо. гдъ образовали совръздів Близнецовъ.

Служеніе Діоскуранъ было распространено какъ въ Греціи, такъ и въ Ришь. Ришляне, принося клятвы, призывали въ свидътели Кастора и Поллукса (Ecastor! Mecascor!) Праздники въ ихъ честь назывались; Анакси, Анактеи и Діоскуріи. Братьевъ близнецовъ изображали обыкновенно въ видъ двухъ всадниковъ, скачущихъ съ обнаженными мечами на бълыхъ коняхъ.

Слава Діоскуровъ и ихъ подвиги должны померкнуть въ сравненіи со славою и подвигани Геркулеса или Алкида, знаменитъйшаго изъ всёхъ побочныхъ сыновей Юпитера. Разсказы о немъ наполнены множествомъ замысловатыхъ аллегорій и потому, нослё каждаго изъ нихъ, им представимъ читателю соотвётствующее объясненіе. Начнемъ съ того, что Геркулесъ въ древнемъ мірѣ былъ не одинъ; Варронъ говоритъ, что героевъ, носившихъ это имя, было до сорока пяти и жили они въ разное время, но подвиги ихъ приписаля одному лицу. Діодоръ Сицилійскій насчитываетъ четырехъ Геркулесовъ: египетскаго, критскаго, греческаго и финивійскаго. По словать Цицерона, Геркулесовъ было шесть:
1) древнійній, сынь Лизита, не желавшій поклоняться Аполону;
2) сынь ріви Нила, египтянинь; 3) одинь язь дактилей геры Иды; 4) финикіанинь, признанный божествень въ Тирі; 5) Вель или Вааль богь ассиріань и индусовь; 6) сынь Юпитера и Алкмены, супруги Амфитріона. Послідній и есть именно герой мисологіи, о которомь теперь у нась идеть річь.

Внукъ Персея, Амфитріона, убивъ печанию дядо своего Электріона, принуждень быль покинуть свою родину и удалаясь въ Онви женился на двопродной своей сестръ, Алкмент. Вейна съ онибейцами заставила его еставить жену, а въ разлукъ съ нею утёшаться ласкани Камоо, дочери Птерелая, царя онибейскаго. Польвуясь отсутствиемъ Анфитріона, Юнитеръ, влюбленный въ Алемену, явился въ ней въ образъ ся мужа и провель съ нею три ночи... Едва царь боговъ удалился отъ Алкиены, введенной въ обианъ, какъ къ ней возвратился мужъ и веспользовался своими супружескими правами. Удивленная скорымъ его возвращеніемъ, Алемена сказала мужу о чудномъ его двойникъ, обнанувшенъ ее разительнынъ своинъ сходствонъ съ Анфитріоновъ. Мужъ, въ негодованіи, осиналь жену упреками, но въ это самое время надъ дворцемъ разразился громовый ударъ и голосъ Юпитера возвёстиль Амфитріону, что Альмена родить отъ даря боговъ героя веливаго и знаменитаго. Алкиена разрѣнилась отъ бремени двойнями Ификлома отъ мужа и Геркулесома отъ Юпитера. Юнона, негодуя на супруга, ниспослада во дворецъ двухъ зміві, чтобы онів задушили младшаго изъ двойней, т. е. Геркулеса; но герой младенецъ самъ задушиль змінй своими рученками. Паллада уполила Юнону смалиться надъ сыновъ Юпитера и ревнивая богиня не только поменовала младенца, но даже позволила ему пососать ея молока. Приложенный въ груди Юневы. Гервулесь сталь сосать съ такою жадностью, что богиня оттолкнула его и молоко разлилось по небу, а капли его упали на землю. Изъ струн полока на небъ образовался млечный путь: изъ капли выросла лилія (Liliam candidum L). Венева, увидя цвётокъ, красотою равный резё, ей посвященной, обесобразниа лилію внутренникъ постикомъ, видомъ похожимъ из ослиций хвость.

Быстро возрастан, Гервулесь съ юнихъ лёть обнаружиль необывновенную силу и развиваль ее во всёхь си разнообразныхъ проявленіяхъ. Анфитріонъ научиль его управлять конями, запряженными въ колесницу; Автоликъ-невуству бороться; Эвритъ или Радавантъ — стрильби изъ лука; Эвиолиъ — вузыки; Линъ игръ на всевовнежныхъ инструментанъ; навонецъ: Гарналивъ, Касторъ и Поллуксъ-гимнастикъ, Строптивый и неукротимый Геркулесь убиль своего учителя Лина, за то, что тоть упрекнуль его за лънесть. До восемнадцати льть Геркулесь насъ стада отчина, Анфитріона и иненно въ это время въ нему явились Нъга и Доблесть, оснаривая другъ у друга сердне. Первая роскошная, нолная врасавица предложная ему всевозможныя наслажденія, а съ ники и праздность: вторая величавая, со скроино потупленными вворами вызывала его на подвиги мужества, объщая славу и свое содъйствіе. Геркулесь приняль ея предло-Renis.

На первый случай Доблесть помогла ему освободить онвянь отъ позорной дани, которую они платили Эрнину, царю орохменійцевъ. Онъ встрътиль посланныхъ, одинъ сразился съ ники, побъдняв ихъ и обръзвяв имъ ущи и носы. Посяв этой первой побъды Геркулесъ женился на Мезарл и неселился въ Арголидъ... Около этого же времени онъ седъйствовалъ богамъ къ одоленію гигантовъ. По непреложной воле судебь Геркулесу суждено было подчиняться и повиноваться Эврисовю сыну Санолія, царю мисенскому. Виною такому предопредалению была онибка самого Юнитера. Въ день рожденія Геркулеса Алеменою, царь боговъ объявиль на Олимпъ и подтвердиль слова свои клятвою, что рожденный иладенецъ будетъ властвовать со временемъ надъ всёми ему сосъдними царями. Юнона немедленно помотла женъ Санелія родить Эврисовя, роды же Альнены затруднила-и такимъ образонъ Гервулесь быль подчинень самь, вийсто того чтобы повелъвать, царянъ сосъденкъ странъ. Юпитеръ, досадуя на опибку  $(Am\theta)$ , которая такъ жестоко изивнила судьбу Геркулеса въ худшему, низвергъ ее на землю, гдв назначиль ей пребывать между

смертными безотлучно. При въсти, что онъ долженъ быть чуть не рабомъ Эврисеея, Геркулесъ пришелъ въ ярость и не помня себя убиль детей своихъ... Юнона сжалилась надъ нивъ и исцелила его. Оракуль, вопрошенный Геркулесовь, отвічаль, что въ теченіе двёнадцати лёть онъ должень находиться въ совершенномъ повиновенін у Эврисовя, за что впослёдствін удостовнъ будеть сопричисленія въ полу-богамъ. Слабый и малодушный Эврисоей, послів долгаго раздумья, прінскаль для Геркулеса двінадцать задачь, разръшение которыхъ его отвагою и мужествомъ казалось Эврисоею невозножнымъ. Эти двенадцать подвиговъ были следующіе: 1) убівнів немейскаго льва; 2) истребленів птиць озвра Стимфана; 3) уничтоженіе лернской зидры; 4) убівнів эриманоскаю вепря; 5) поимка мъдноногой лани; в) очистка конюшень царя Авгія; ї укрощеніе быка маравонскаго; 8) истребленіе кобылицт Діомида; 9) побъда надз Геріономз; 10) одольніе Антөя; 11) похищеніе зесперидских яблоковь; 12) усмиреніе Цербера. По другивь сказаніявь, въ числів двінадцати подвиговъ Геркулеса были еще: освобождение Гезіоны, побъды надв Амазонками и надв Кентавромв Эвритіо-HOME.

Каждому подвигу Геркулеса есть нёсколько историческихъ или астрономическихъ истолкованій. Дюпюи въ любопытной своей книгѣ 1) весьма остроумно подводить подвиги Геркулеса подъ законы астрономическіе и доказываетъ, что каждый изъ нихъ—зодіакальное созвіздіе того місяца, въ которое въ опреділенню періоды вступаетъ солеце (Геркулесъ). Вірнть французскому ученому на слово въ этомъ случать было бы несправедливо, по той причинѣ, что Дюпюи, признавая источникомъ вступаета, преслівдуя только свою мысль и не принимая во вниманіе фактовъ, которые ей противорівчать. Изъ коментарієвъ на подвиги Геркулеса мы выберемъ только подходящіе ближе всякихъ другихъ къ правдів.

<sup>1)</sup> Dupuis, Origiene de tous les cultes ou Religion universelle. Paris 1794. 5 vol. in 4.



1) Убісніє немейскаго льва. Этоть левь, чудовищной величины опустошаль льса между Клеоною и Немеєю въ Арголидь. Геркулесь, будучи не въ состояніи убить его своєю жельзною палицею, задушиль его руками, содраль съ него кожу и облекся въ нее съ головы до ногь. Этоть левь быль превращень въ соименное ему созвъздіе и образоваль на небъ зодіакальный знакъ льва.

Самое правдоподобное толкованіе этого подвига: поб'яда, одержанняя Геркулесовъ надъ какивъ нибудь хищниковъ, который разбойничалъ въ л'есахъ немейскихъ. Львиная кожа ничто иное какъ добыча, доставшаяся поб'ядителю.

2) Истребление птица озера Стимфала, ва Арголидъ. Эти птици съ желъзными головами и когтями метали стрълы въ тъхъ, которые приближались въ озеру. Геркулесъ распугалъ ихъ мъдными кимвалами и, заманивъ въ лъсную чащу, перебилъ всъхъ до единой.

По объясненію Мназеаса нтицы— разбойники, свир'виствовавшіе на озер'в Стинфал'в и по его прибрежьямъ; крылья птицъ, паруса на разбойничьихъ ладьяхъ; жел'взные когти и головы— ихъ вооруженіе.

3) Уничтоокение лериской гидры. Это чудовище гийздинось въ болотахъ лерискихъ близъ Аргоса, умерщвляло людей своимъ дыханіемъ и обладало свойствомъ произращать на туловище своемъ въ замену одной отрубленной головы— семь новыхъ. Геркулесъ отсекъ гидре все ен головы золотой косою и темъ избавилъ весь край отъ этого чудовища, почитавшагося непобединымъ. Во время борьбы съ гидрою Геркулесъ былъ унявленъ въ пятку морскимъ ракомъ, посланнымъ на него Юноною; онъ убилъ его своей палицею и ракъ взятый на небо превратился въ созвёздіе, соответствующее мёсяцу іюню.

Гидра: огромное, непроходимое болото; убійственное ся дыханіс испаренія порождавшія эпидемін; головы, возраставшія по мірів ихъ отсівченія:—источники воды, выступавшіе изъ болота при попыткахъ осушить его канавами. Золотая коса, которою Геркулесъ отрубиль головы гидрів:—огонь, которымъ этоть герой выжегь болотные тростинки или громадныя денежныя суммы, потраченныя имъ на осущку болота. Кровь и желчь гидры, въ воторыя онъ опочиль свои стреды, разносившія смерть на даленое разстояніе: — моровыя поветрія изъ Аргоса, распространивніяся по сесёднимъ областямъ.

- 4) *Убіеніе эриманоскаго вепря*, котораго Геркулесь, взявь живымь, на плечахъ принесь въ Эврисосю ильненіе и казнь какого нибудь разбойника, наводившаго ужась на область Эриманен.
- 5) Поимка мюдноногой лани, за которою Геркулесь гонялся цёлый годь—подвигь необъясненный коментатерами. Можно предполагать, что и эта лань подобно немейскому льву и эриманескому вепрю была не четвероногииъ животнымъ, а человъкомъ, кеторому прозвище лани дано было въ переносномъ спыслъ.
- 6) Очистка конюшень царя Авгія, обладателя огронныхъ стадъ, которыя по неимѣнію номѣщенія въ стойлахъ и конюшняхъ помѣщались въ открытыхъ поляхъ и до того обременили ихъ пометомъ, что они сдѣлались безаподни. Геркулесъ провелъ каналомъ воду изъ рѣки Алфея на это поле и везвратилъ имъ прежнее илодородіе. Авгія, не отблагодарившаго Геркулеса за эту услугу, онъ умертвилъ и посадилъ на престолъ сыпа его, Филея.
- 7) Укропцение маранонскаго быка. Окрестности Маранона въ Аттикъ ежедневно были опустошаемы дикимъ быкомъ, извергавшинъ пламя изъ ноздрей и ниспосланимъ на эту страну разгиваннымъ Нептуномъ. По приказанию Эврисеси, Геркулесъ неймалъ этого быка, укротилъ его, а истомъ пустилъ на свобеду.

Вывъ — водный источнивъ или потовъ, частнии своими наводненьями опустошавшій Марасонъ. Баналы, прорытые Геркулесомъ, отстранили наводненіе и въ этомъ вся разгадка укрещенія быка, созданнаю Неммуномь, какъ говорить инсологія.

8) Истребление кобылица Діомида. У царя еравійскаго Діомида были вобылицы, дышавшія огненть, которыхъ царь кормиль человіческий мясонть. Гервулесь нринудиль ихъ съйсть самаго Діомида, потонть привель ихъ въ Эврисоею. По новелінню послідняго кобылицы были нущены на гору Олимпъ и вдібеь сділлялись сами добычею дивихъ звітрей.

Мисологическія исторіи подобны ісроглифань, истелковываенниь

людьми, не всегда понимающими ихъ значеню. Парь Дюмидъ — страстини любитель лемадей, тратиль на ихъ содержание огромина суммы, пренебрегая нуждами обнящавшаго и голоднаго народа... Въ переносномъ смыслъ, развъ этого нальзя было назвать нориленіемъ вобилить человъческимъ мясомъ? Такъ точно ми навываемъ превенійцею злодъя, находящаго наслажденіе въ страданіяхъ ближняго, но не придаемъ этому слову буквальнаго значенія. Геркулесь угналь табуни коней Діомида, которые нали но недостатку настоящъ во владъніяхъ Эврисеея. Замъчательно, что большая часть подвиговъ Геркулеса относится къ убіснію, повикъ или укрощенію звърей и хотя, въ нъпоторихъ случаяхъ, это звъри только аллеторіи, но нельзя не придти и къ тому убъхденію, что древніе, въ прирученія звърей и въ скотоводствъ видъли такую же заслугу вакъ и въ самихъ геройскихъ подвигахъ.

9) Побъда нада Гереонома. Гернулесь, тонний жаждою славы, избрать новое ивсто для своихъ подвиговъ и отправился въ Иснанію. На пути онъ сравняся съ великановъ Геріоновъ, имвинить три тудовища, одолбять его и отняль у него вей стада.

Подъ треня туловищами Геріона делжно педразунівать три острова: Маіорку, Минорку и Эбуву, на воторими онъ царствоваль, или три отряда войскъ, которими предводительствоваль, защищаясь оть Геркулеса, вторгнувшагося въ его предвли, такъ вакъ не финикійски слова: Гріона означаеть—три армін. Изъ владеній Геріона Геркулесь отправился въ Италію, гді побіднях разбойника Кака, дерзнувшаго похитить у него стада, отбитня инъ у Геріона. Покоривъ нівоторня племена Италіи, Геркулесь принуднях ихъ прекратить человіческія жертвоприношенія, завівнивъ ихъ живочными или растеніями. Напоминаемъ читителю, что подвиги, принсываемые мнеомогією одному Геркулесу, были севершены въ разное время мюскольжеми, ему одномиенными гереями. Ревнуя о евоей отечественной славів, греки въ овоемъ Геркулесів соединили подвиги Геркулесевъ египетскаго и финикійскаго.

10) Одольнее Антея. Гиганть Антей, сынь Земли, быль непобединь, такъ какъ его мать Земля придавала ему силы лишь только онъ къ ней прикасался. Геркулесь, схвативъ его на руки,

подняль въ воздухъ и задушиль Антея... Такъ говорить мисодогія; посмотримъ, на сколько въ этомъ сказаніи есть правды.

Желая основать колонію вь Африкв, Геркулесь отправился въ эту страну и встрітиль въ Ливіи могучаго поселенца Антея, котораго никакъ не могь вытіснить изъ занятой имъ містности, потому что сосіднія племена посылали Антею постоянную помощь войсками. Заманивъ противника на море, Геркулесь прерваль ему сообщеніе съ берегомъ и безъ особеннаго труда побіднив его. Воть и весь источникъ басни о гиганті Антеї, силы котораго возрастали отъ прикосновенія къ вемлів 1) или который быль непобіднить покуда находился на землів.

Утомленный борьбою съ Антеемъ, Гуркулесъ уснувъ и въ это время на него напало целое ополчене пинеев, крохотныхъ человечковъ въ вершокъ ростомъ. Пробужденный щекотаньемъ, произведеннымъ на его теле этим воинами, осыпавшими его будто мухи кусокъ сахару, Геркулесъ горстями собралъ ихъ въ свою львиную кожу завязалъ въ узелъ и принесъ къ Эврисеею. Эта сказка понятна даже безъ объясненій. Пинеи, племя безсильное, но отважное, напали на войска Геркулеса во время ихъ роздыха после сраженія съ войсками Антеи. Не смотря на усталость они победили пигмеевъ и множество ихъ забрали въ пленъ. Мнеологія говорить, что Геркулесъ завязаль ихъ въ узель въ свою львиную кожу... но чемъ это метафорическое выраженіе хуже нашего хвастливаго возгласа: "шапками закидаемъ", одно стоитъ другаго.

Въ бытность свою въ Африкъ Геркулесъ нодружился съ Атасомъ, отценъ Гесперидъ 2), унертвиль его противника, Бузариса, и номогъ Атласу въ его тяжкомъ трудъ поддерживать на плечахъ весь сводъ небесный. Вслъдъ за этипъ онъ совершилъ свой одинисдуатый подвисъ, похитивъ золотия яблоки изъ садовъ Гесперидъ, дочерей Атласа, охраняение страшнинъ дракономъ. Золотия яблоки обладали иногими чудесными свойствами

<sup>2)</sup> См. Томъ IV, Сабивмъ. Гл. XIX стр. 352.



<sup>&#</sup>x27;\ Abbé Banier. Mythologie et les fables expliquées par l'histoire. Paris 17.0 in 12 tome VII p. 32-33.

н Эврисоей настоятельно требоваль отъ Геркулеса, чтобы онъ добыль ихъ. Герой попросыль морскаго бога Нерея указать ему путь въ Гесперидскіе сады; Нерей отвічаль, что місто гді они находятся нявівстно одному Прометею, тогда прикованному къ скаламъ Кавказа. Геркулесь освободиль страдальца, который въ благодарность за это объявиль ему, что Гесперидскіе сады находятся въ Мавритакіи. Герой отправился по этому указанію, убиль дракона нарваль въ саду золотых в яблоковъ и доставиль ихъ въ Эврисоею.

Въ этой басив подвигъ Геркулеса финикійского приписанъ греческому. Финикійскій морешлаватель вывезь изъ Испаніи въ Грецію первые лимовы и апельсины, названные золотыми яблоками. Къ этому событію греки пришлели сказку о дракон'в н кромъ того о чудесномъ образования пролива Гибралтарскаго. Путь въ Испанію быль преграждень Геркулесу скалою, которую онъ разбиль пополамь ударомь своей палицы, и такимь образомь пообдинъ самую природу. "Далее невозможно (Nec plus ultra!)" воскликнуль онь при этомъ. Это выражение вивств со словами: Геркулесовы столбы оть глубочайшей древности сдёлалось пословицею для означенія великой, преодолівнюй трудности или достиженія въ какомъ нибудь ділів успівка или совершенства. Въ повъствовани своемъ объ образовании Гибралтарскаго пролива, греческіе мисологи сділали грубый анахронизмъ: проливъ образовался гораздо ранве существованія древныйшаго изъ Геркулесовъ. Несомивнию, что въ эпоху доисторическую, Средиземное море не соединялось проливомъ съ Атлантическимъ океаномъ, а берега южной Испаніи и съверной Афряки соеденались въ тъхъ саныхъ мъстахъ, гдъ нынъ находятся Тарифа въ Испанія и Сеута въ Африкв.

12) Укроинение Цербера было величайшимъ изъ всёхъ подвиговъ Гервулеса. Исполняя прихоть Эврисеея, герой нисходилъ въ адъ, надёлъ цёпь на трехглаваго иса, Цербера, охранявшаго входъ въ подземное царство и притащилъ его на поверхность вемли въ Оессаліи. Пёна и слюна Цербера, воторыми это чудовище оросило землю, породило множество ядовитыхъ растеній. Подержавъ нёсколько времени Цербера на цёпи, Геркулесъ вторично посётиль область Плутона для освобежденія Альчествы или, по

другимъ сказаніямъ, матери своей *Алкмены* или *Тезея* и нагналъ ужасъ на всёхъ обитателей преисподней.

Изъ всехъ баснословныхъ сказаній о подвигахъ Геркулеса, укрошеніе Цербера и сомествіе въ адъ донынъ еще не объяснено коментаторами. Одни говорять, будто Церберь быль действительно собакою особенной породы, вывезенной Геркулесовъ изъ чужихъ враевъ въ Грецію. Другіе, подъ именемъ Цербера подразумъваютъ кипящій источникъ о трекъ рукавахъ (три головы), со страшнымъ ревоиъ извергавнійся изъ пещеры въ Оссалін, причинявній иного вреда своими испареніями и засыпанный Геркулесовъ... Однако же всв эти толкованія слишкомъ смеды, чтобы верить имъ. Мы увидинъ далее, что древніе, освобожденіемъ изъ ада называли исцеленіе отъ труднихъ смертельныхъ болівней; выраженіе подобное нашему: "одной ногой стоять въ гробу." Сошествіе Геркулеса въ адъ для освобожденія Альцести или Тезея означаеть ножеть быть спасоніе этихъ лиць отъ смерти пользовавшинь ихъ Гервулесовъ. Въ таконъ случав и укрощенний, окованний Церберъ означаетъ горячій инперальный источникъ, которымъ эти больные пользовались по совиту Геркулеса.

Освобожденіе Гезіоны, побёды Геркулеса надъ амазонвами и надъ Кентавромъ Эвритіономъ, включенные въ число двёнадцати подвиговъ героя, не заслуживаютъ особеннаго вниманія. Гезіона, обреченная на съёденіе морскимъ чудовищемъ, но спасенная Геркулесомъ—та же Андромеда, избавленная отъ подобной же опасности Персеемъ. Побёда надъ амазенками и похищеніе пояса у ихъ царицы Ипполиты, впослёдствій вышедшей за Тезея— едва можетъ быть названа великимъ подвигомъ, такъ какъ борьба героя съ женщинами скорёе унизительна, нежели славна для него... Сказаніе о Кентавръ Эвритіонъ, убитомъ Геркулесомъ, варіантъ сказанія объ убіснін Кентавра Несса, покушавшагося отнять у героя его возлюбленную Діяниру.

Совершая удивительные свои подвиги въ угоду Эврисоею и его заказать, Геркулесь еще находиль время удивлять вірь другими подвигами, совершенными имъ, такъ сказать, миноходомъ. Таковыми были: поблода надт кентаврами, убісніе льва кинеронскаго и борьба ст ръкою Акелоемъ.

## глава двадцатая.

Истребленіе кентавровъ. — Убіеніе киверонского льва. — Царь Өеспій — Өеспіады. — Объясненіе сказки о пятидесяти двухъ Өеспіадахъ. — Деянира. — Борьба Геркулеса съ ръкою Алелоемъ. — Кентавръ Нессъ. — Битвы Геркулеса съ богами. — Его печестіе. — Продажа его Омфаль. — Хитонъ Деяниры. — Смертъ Геркулеса. — Обоготвореніе его памяти. — Праздкики. — Жречы. — Потомки Геркулеса. — Гераклиды. — Догадки коментаторовъ о томъ, что Геркулесъ олицетвореніе солнца. — Сходство Геркулеса съ библейскимъ Самсономъ.

Незадолго до убіенія эриманескаго вепря, Геркулесь случайно петребиль кентавровь. Принятый какъ гость у одного изъ нихъ по имени Фола, герой, объдая съ его друзьями, вздумаль отнять поданный имъ мъхъ вина. Завязалась драка. Кентавры бросали въ Геркулеса обломки скалъ и съ корнемъ вырванныя деревья; онъ металъ въ нихъ стрълы и изувъчилъ кентавровъ своею палицею. Они были принуждены отступить въ Малею, гдъ жилъ Хиронъ, учитель Геркулеса, но и это убъжище не спасло кентавровъ отъ ярости ихъ врага и онъ перебилъ ихъ всъхъ, причемъ нечаянно ранилъ отравленной стрълой и Хирона, который и умеръ отъ этой раны.

Огромный левъ, появившійся близъ горы Кнеерона, въ Осссаліи, подобно немейскому льву свиръпствоваль въ окрестностяхъ и быль убитъ Геркулесовъ. Царь Осспай, не зная, чъвъ достойно наградить избавителя страны, отдаль ему въ жены своихъ дочерей, въ числъ пятидесяти двухъ, и каждая изъ нихъ подарила Геркулесу сына или дочь, по прошествіи извъстнаго срока. Эту сказку нъкоторые коментаторы довольно въроятно объясняютъ такъ, что въ ней Геркулесь олицетворяеть годъ, а жены его — нятьдесятъ двъ недъли, дъти ихъ—дни.

По возвращеніи въ Грецію Геркулесь страстно влюбился въ Деяниру, дочь царя Калиденскаго. Соперниковъ героя явился Ахелой, сывъ Океана и Остиды. Желая отнять Деяниру у Геркулеса, Ахелой превратился въ зибю, напаль на героя—но побъжденный имъ превратился въ бъщенаго быка и въ этомъ видъ

съ обломаннымъ рогомъ, весь избитый, принужденъ былъ скрыться въ волнахъ рѣки Оооса, названной съ того времени именемъ Ахелоя. Рогъ, обломанный Геркулесомъ, былъ руками нимфъ наполненъ плодами, цвътами и поднесенъ въ даръ богинъ изобилія.

Трудно найдти въ минослогіи басню болье остроумную. Рыка Ахелой, струившаяся въ своемъ истовы въ виды извивнстой виби, была бурные и быстрые по мыры приближенія въ устью и частыми разливами опустошала прибрежныя поля. Гервулесь преградивь плотиною одинь изъ рукавовъ рыки, даль ея водамъ другое направленіе и тымь обогатиль прибрежья, возвративь прежнее плодородіе болотистой и безплодной почвы. Рогь бышенаго быка — рукавь рыки Ахелоя. Такимъ образомъ, сказаніе о трудахъ искуснаго инженера, превратилось въ устахъ древнихъ грековъ въ цылую поэму.

Победивъ Ахелоя, Геркулесъ продолжаль дальнейшій путь съ Деянирою и встретиль новое препятствіе въ раздившейся рев Эвенъ. Тогда кентавръ Несся, бродившій по берегу, предложиль Геркулесу свои услуги и вызвался перенести Деяниру на своихъ плечахъ. Герой принялъ предложение, но приплывъ на противоположный берегь, увидель, что Нессь, кочеть силою овладеть Деянирой. Выв себя оть бышенства Геркулесь бросиль стрылу въ Несса и ранилъ его смертельно. Умирающій Нессъ отдаль Деяниръ свой окровавленный хитонъ, сказавъ ей при этомъ, чтобы она въ случать измъны ей Геркулеса дала ему одъть это одъяніе, которое, по словамъ вентавра, обладаетъ свойствомъ удерживать отъ непостоянства. Деявира приняла изъ рукъ умирающаго Несса его подаровъ и, после того, вивств съ Гервулесовъ прибыла въ Оессалію, где Геркулесь победиль разбойниковь Аріонова, Осспратова и Лаикоова. Воображая себя непобъдимымъ, герой ръшился потягаться съ самыми богами. Онъ ранилъ Юнону стрелою въ грудь; нанесъ тяжелую рану Плутону, отъ воторой тоть едва исціалился благодаря Эскулапу; металь стріля въ солице, за то, что оно безпоконло его своими лучами и за эту отвагу быль награждень Аполлоновь, подарявшивь ещу волотой кубокъ. Наконецъ, на одимпійскихъ играхъ, Геркулесъ боролся съ саминъ Юпитеронъ.

После всехъ этихъ подвиговъ, Геркулесу, какъ казалось, можно было бы отдохнуть на лаврахъ, но неугомонный герой не въная усталости не нуждался и въ отдыхв. Узнавъ, что царь Эврита объщаль руку дочери своей Іолы тому, кто превзойдеть его въ искуствъ стрълять изъ лука -- Геркулесъ прибылъ къ его двору и одержалъ верхъ надъ царенъ, послв чего требовалъ у него объщанной награды — но Эврить отказаль герою. За это Геркулесь, убивъ царя и съ нимъ еще девяносто шесть человъкъ, полружелся съ его сыномъ Ифитомя. Къ несчасти вскорв послв того Ифитъ объяниль Геркулеса въ покраже лошадей, уведенныхъ Автомакомъ. Возведя Ифита на высокую скалу, Геркулесъ съ вершины ся показаль сму, что лошадей нёть на окрестныхъ пастоищахъ и затемъ сбросилъ Ифита со скалы. Іолу онъ похитиль и не взирая на увъщанія жрицы Ксеновлен, предался вивств съ Іолою страстнымъ ласкамъ въ ствнахъ храма Аполлона Дельфійскаго. За это нечестіе Геркулеса посвтиль жестовій недугь и оракуль приказаль продать его какъ раба, а деньги, вырученныя отъ продажи, раздать дётямъ Ифита. Меркурій продаль Геркулеса лидійской цариць Омфаль, женщинь слабой, ньжной и прелестной собою. Къ ея ногамъ Геркулесъ привелъ перкинова, жителей Эфеза, окованныхъ ценями. Плененная мужествомъ своего раба Омфала дала ему свободу, которою Геркулесь не пожелаль однаке же воспользоваться и три года провель при ея дворф въ нфгф и въ постыдной праздности. Сбросивъ съ себя львиную кожу и сложевъ къ ноганъ Онфалы палецу, Геркулесъ по цёлынъ днянъ забавляль свою властительницу вертя веретено; непобъдимый ни людьми, ни богами, быль наконець побеждень слабою женщиною! Можно ли лучше изебразить погущество красоты, какъ не въ лицъ Омфалы и прядущаго у ея ногъ Геркулеса? Однако же онъ опомнился, устыдился своего увлечение и бълвать отъ обольстительницы въ Трохину, куда привель за собою и пленицу свею Іолу. Деянира, уведомлениая своимъ рабомъ Аихомя о возвращения Геркулеса, а вийсти съ типъ и о его невирности, прислада ему въ подаровъ дарчивъ, въ который положила хитонъ кентавра Несса. Едва Геркулесъ надёлъ на себя этотъ роковой подарокъ, какъ почувствоваль жгучую боль во всемь теле, въ которое хитонъ исторія религій Т. V.

впился, будто тысячами невидимыхъ глазу раскаленыхъ иголъ; силясь сорвать съ себя хитонъ, Геркулесъ вырывалъ клочья собственной кожи. Въ бъщенствъ, схвативъ Лиха за ногу, онъ, послъ нъсколькихъ размаховъ по воздуху, бросилъ его въ Эвбейское море, гдъ Лихъ превратился въ скалу въ видъ человъческой фигуры... Видя, что смерть приближается и желая избавиться отъ мучительной агоніи Геркулесъ приказалъ друзьямъ своимъ Филоктету и Пеасу сложить костеръ на горъ Этъ, легъ на него, положивъ подъ себя львиную кожу, палицу подъ голову и приказавъ зажечь костеръ скрылся въ клубахъ огня и дыма... Грянулъ громъ, молнія ударила въ костеръ и оживила прахъ Геркулеса, которато Юпитеръ взялъ на Олимпъ и женилъ тамъ на богинъ вности — Гебъ.

Васня о хитонъ Деяниры, приросшенъ въ тълу Гервулеса, прошла сввозь длинный рядъ въвовъ и въ видъ пословицы сохранилась у многихъ просвъщенныхъ народовъ. "Хитономъ Деяниры" всего ближе можно назвать всякое увлеченіе, страсть или привычку, отъ которыхъ не въ силахъ отстать и сильнъйшій человъвъ. Игра въ карты, пьянство, сластолюбіе въ людяхъ — развъ не тъ же хитоны Деяниры — въ нравственномъ отношеніи? Гервулесъ, чтобы избавиться отъ мученій бросился на костеръ: не такъ ли бываетъ и съ людьми, которыхъ пылкія страсти доводятъ до самоубійства?

Послѣ смерти Геркулеса Филоктетъ собраль золу отъ его тѣла въ урну, зарыль ее въ землю и воздвигнувъ надъ нею алтарь, приносиль на немъ жертвы памяти героя. Обожаніе Геркулеса, мало по малу отъ еивянъ распространилось по всей Греціи. Римляне воздвигали храмы Геркулесу хранителю, но его особенно чтили въ Кадиксѣ. Тамошній храмъ, славившійся богатствомъ, былъ украшенъ двумя колоннами, которыя называли столбами Геркулеса. Въ Италіи для служенія Геркулесу, Эвандръ назначиль двухъ есссалійцевъ: Пинарія и Потатія, бывшихъ родоначальниками двухъ племенъ жрецовъ пинарієва и потатівева. Жертвы Геркулесу приносились утромъ и вечеромъ и приношенія заключались пиршествомъ, на которомъ потатів прислуживали пинаріямъ, пользуясь остатками ихъ трацезы. Впослѣдствіи времени,

однаво, это деленіе жрецовъ на старшихъ и младшихъ—исчевло. Именемъ Геркулеса римляне влялись и выраженіе "me Hercule!" было равносильно нашему простонародному: "разрази меня Богъ."

Изъ праздниковъ въ память Геркулеса славились въ Греціи Антилахіи, Эргастіи, Іоліи и Ономаты, сопровождавшісся пиршествами, процессіями и жертвоприношеніями, между которыми первое мъсто принадлежало перепелзамъ—птицамъ, посвященнымъ Геркулесу 1).

Отъ многихъ наложницъ Геркулесъ имълъ множество сыновей. бывшихъ основателями городовъ или давшихъ свое имя народамъ древности. Таковыми были: Агавирся родоначальникъ изнъженнаго сарматского племени; Амаюз — основатель Амаеонта; Антіохо - родоначальникъ греческого племени антіохидовъ; Авентина — давшій свое имя горь, близь Рима; Брента — основатель Бриндизіуна; *Бретть* — города Бретты, въ Этрурін; **Кельто** — отъ котораго произошли кольты; **Клеоло** — родоначальникъ царей лидійскихъ; Кириз — основатель Корсики; Гельветикъ-Гольвеців; Лидъ-Лидін; Мискеллъ-Кротоны; Никандра — Никен; Софакса — Тинги, въ Мовриганіи; Өессаль — Өессалін; Тибурнь — Тибура; Тигарь или Тускуль давшій свое имя Тускулуму въ Этруріи. Но изъ всёхъ потомковъ Геркулеса особенно прославились Гераклиды—три семьи, происпедшія: первая отъ Гилла, сына Деяниры. Сначала гонимые Эврисовемъ дъти Гилла, въ свою очередь вытеснили его изъ Пелопонеза и поселились въ этой части Греціи. Изъ нихъ Коранз быль первымь колонизаторомъ Македоніи. Вторая вътвь-овладъла Кориноомъ; третья — Лидіею. Последній царь лидійскій Кандавля быль потомкомъ Геркулеса въ двадцать второмъ колвив.

Скаженъ въ заключеніе, что тѣ изъ коментаторовъ, которые непремънно хотять видъть въ Геркулесъ олицетвореніе солица, приводять въ подтвержденіе своихъ догадокъ сказаніе древнихъ

у Ниже мы объяснимъ причину этого посвященія.



о томъ, что Геркулесъ былъ подверженъ припадкамъ падучей болъзни и выходилъ изъ безпаматства, когда ему давали понюхать
живую перепелку. Падучая болъзнь Геркулеса (по словамъ вышеупомянутыхъ коментаторовъ), ничто иное, какъ ослабление дъятельности солнца въ зимнее время, а выздоровление отъ духа
перепелки въ началъ весны и теплыхъ дней, возвъщаемыхъ прилетомъ перепелокъ. Древние, принимая аллегорию буквально, лечили эпилептиковъ, давая имъ ъсть сырыхъ или жареныхъ перепелокъ.... Не знаемъ полезно ли было это лекарство, но его выхваляла впослъдствии времени и Салернская школа.

Дъйствительно ли Геркулесъ былъ олицетвореніемъ солица это вопросъ неръшенный и довольно спорный; но несомивно то, что темою для многихъ разсказовъ о его подвигахъ послужили древничъ библейскія сказанія о Самсоню. Знаменитый герой народа израильскаго боролся со львомъ и одольть его: у грековъ Геркулесъ прославился убіеніемъ двухъ львовъ немейскаго и киесронскаго. Далила была виновницею гибели Самсона: Деянира была невольною убійцею Геркулеса.

## ГЛАВА ДВАДЦАТЬ ПЕРВАЯ.

Меркурій.—Его прозвища.—Соединеніе его имени съ именами другихъ боговъ и богинь. — Меркурій древній и новый.—Его рожденіе и подвиги. — Пастухъ Баттусъ. — Кражи у боговъ.—Помощь Меркурія богамъ и смертнымъ.—Происхожденіе Кадуцея. — Любовницы Меркурія.—Его дьти.—Лары и Пенаты.—Служеніе Меркурію у древнихъ. — Праздники. — Изображенія. — Боги помощники.

Вогъ покровитель ораторовъ, воровъ и торговцевъ— Гермесъ или Меркурій, сынъ Юпитера и атлантиды Майи—вивств съ веливинъ почетонъ снискалъ отъ древнихъ великое иножество прозвищъ, дававшихъ понятіе или о его подвигахъ или о спе-

ціальной помощи людямъ, прибъгавшимъ въ его повровительству. Акакета (безвредный, незлобный), Агетора (путеводитель), Агоній (присутствующій при кончина человака), Агорей (богь народныхъ собраній), Алхимій (металлургъ), Алей (нгровъ въ кости или жеребьи); Алесз-Деусз (крылатый богь), Ангеля (въстивъ), Аргифонтъ (убійца Аргуса), Бландилоквусъ (праснорычный), Гарнедофоры (несящій серпь), Годіось (повровитель дорогь), Долій (богь плутни), Эмполей (покровитель купцовъ и содержателей питейныхъ домовъ), Эпактій (проводникъ усопшихъ въ адъ), Эпимелій (покровитель стадъ), Эпихалалита (поющій свадебныя п'всин, или спутнивъ мореходовъ), Кадмина (прислужнивъ другихъ боговъ), Кадуциферт (носящій вадуцей), Кердой (богь торговли), Ктезій (повровитель промышленности), Аогій (богъ рвчей), Медикарій (заговаривающій недуги), Місерь (мухогонитель), Номій (богъ переговоровъ), Оккупо (захватывающій), Петаратуст (въ шанкв съ крыльяни), Психагого (проводникъ души), Стильбо (блестящій, управляющій планетою Меркурій), Tpuyencs (тривластный: на небъ, на землъ, въ преисподней), Трисмениств (трижды великій), Трифоній (подземный), Харидота (податель нелостей), Хаоній (ядекій візстинкі), Хризоррапись (съ волотинъ жезлонъ).

Кром'в этихъ прозвищъ у Меркурія были и двойственныя имена: Гермаммонт (Меркурій-Юпитеръ), Гермапубист (Меркурій-Анубисъ), Гермаполлонт, Гермавена (Меркурій-Минерва), Гермарост (Меркурій-Амуръ) и т. д. Трудно рёшить что именю разумёли древніе подъ этимъ сочетаніемъ имени Меркурія съ именами прочихъ боговъ? Среднев'вковые ученые предполагали, что это соедипеніе именъ на тайнственномъ язык'в жрецовъ означало амальтаму или сортутку, такъ какъ у древнихъ каждый металлъ, посвященный которому нибудь изъ боговъ, былъ названъ его именемъ. Золото было синониюмъ Аполлона, серебро—Діаны, жел'взо—Марса, м'вдь—Юпитера, олово—Венеры, свинецъ—Сатурна и ртуть—Меркурія.

Гериесъ или Меркурій у древнихъ былъ не одинъ. Лактанцій утверждалъ, что четыре героя, жившіє въ разное время, носили это имя; по инънію Цицерона, таковыхъ было пять. Изъ нихъособеннымъ уваженіемъ древнихъ пользовались два Меркурія: старшій и младшій, или ветхій и новый.

Меркурій старшій, сынъ Юпитера и атлантиды Майи, быль сподвижникомъ сноего отца во время его борьбы съ титанами и наслідоваль отъ него Испанію, Галлію и Италію, а отъ дізда своего Атласа, Мавританію. Царствуя надъ этими странами Меркурій часто посіншаль Египеть, гдів научился магіи и быль посвящень въ тайнство Озириса. Послів смерти Гермеса, египтяне причислили его къ богамъ подъ именемь Авопипса или Титая. Такъ повіствуєть греческая минодогія о божествів чужестранномъ, называя его уроженцемъ Греціи. Національная гордость древнихъзллиновъ не позволяла имъ сознаться въ томъ, чтобы божество иноземное могло быть включено въ число боговъ греческихъ. Вотъпочему Гермеса египетскаго они называли старшимъ, но въ тожевремя и сыномъ Юнитера.

Меркурій младшій, родился точно также отъ Майн и Юпитера, на горъ Килленъ въ Аркадін, попечителями его были Акакъ, отецъ Мекагна и нимфы временъ года. На другой же день своего рожденія Меркурій удивиль ихъ своимь искуствомь, похитивьбывовъ царя Адмета, охраняемыхъ Аподлономъ. Чтобы скрыть слёды похищенія Меркурій вель быковь за хвосты, чёмь затрудниль Аполлона, уличившаго его однаво въ кражъ. Какъ-бы сивись надъ богомъ солица, Меркурій вскорв похитиль у него еголукъ и стрелы. Подозревая, что о похищении быковъ донесъ Аполлону пастухъ Баттусъ, соучастникъ Меркурія, которому последній подариль за его молчаніе прекрасную корову, онъ принялъ видъ поселянина и явясь Баттусу предложилъ ему двухъ бывовъ съ тъмъ, чтобы онъ назвалъ похитителя. Прельщенный подарковъ Баттусъ назвалъ Меркурія, и за это былъ превращенъ имъ въ пробный камень или оселовъ. Совершенствуясь въискуствъ красть, по иъръ своего возраста, Меркурій похитиль у Нептуна его трезубецъ, у Марса-печъ, у Венеры-ея поясъ, у Вулвана — полоты и кузнечныя орудія. За эту ловкость, Юпитеръ произвелъ Меркурія въ свои кравчіе, а впоследствіи времени сделаль его повереннымъ въ своихъ любовныхъ интрижкахъ.

Върный своему призванію, Меркурій продолжаль красть даже и находясь при должности: онъ похитилъ свипетръ у самого царя боговъ и покусился было украсть даже и молніи- но обжегь себів пальцы и жалобныть крыкомъ выдаль себя. Разсерженный Юпи-теръ уволиль его отъ должности вравчаго, давъ ее Ганимеди и прогвалъ Меркурія на землю, въ товарищи Аполлону, тогда точно также удаленному отъ олимпійскаго двора. Недолго однаво же Меркурій находился подъ опалою. Юпитеръ, затвявшій связь съ Іо, превращенной Юномою въ телицу и отданной на охраненіе Аргусу, поручиль Меркурію усыпить этого бдительнаго. стоглаваго стража. Усыпивъ его игрою на лиръ, Меркурій отрубиль ему голову. Онъ же отдаль Бахуса на попечение его воспитательницамъ; помогъ Вулвану приковать Промется въ скаламъ Кавказа; привазалъ Иксіона къ волесу, на которомъ несчастному суждено было въчно вращаться въ преисподней; охраняль отъ волковъ волотое руно и наконецъ сопровождалъ Персея въ его походъ противъ Горговъ. За симъ следовали другіе, не мене важные подвиги. Меркурій привель Пріама въ станъ грековъ, вуда несчастный царь Иліона пришель, чтобы вымолить у Ахилла останви Гентора; освободиль Юпитера изъ рукъ Тифона; Марса взъ ценей, въ которыя его заковали Алонды; сопровождалъ колесницу Илутона во время похищенія имъ Прозерпины; перенесъ Кастора и Поллукса въ Палену; продалъ Геркулеса Омфалъ; похитилъ у Плутона шлемъ-невидимку. Во время бътства боговъ въ Египотъ отъ преследованій Титановъ, Меркурій приняль видъ ибиса, птицы, съ того времени боготворимой египтянами.

Другь мира и тишины, Меркурій въ бытность свою на землю увидьль однажды двухъ грызущихся змый и желая разнять ихъ бросиль между ними свой посохъ: змый обвились вокругь и когда достигнувъ вершины очутились головами одна противъ другой, тогда Меркурій надыль имъ на головы по крылу... Таково происхожденіе кадуцея, символа мира, и вмысть съ тымъ скипетра терговли и промышленности. По другимъ сказаніямъ кадуцей быль подаренъ Меркурію Аполлономъ за то, что тоть изобрыль лиру—натянувъ струны на пустую черепаховую скорлупу.

По возвращения на Олимпъ, Меркурій былъ заваленъ разно-

образнъйшими занятіями. На него возложено было возвъщать яюдямъ волю боговъ, наблюдать за Юноной, вести переговоры о миръ
и о войнъ, заниматься хозяйственной частью на Олимпъ, присутствовать на всъхъ торжествахъ, нграхъ и засъданіяхъ олимпійскихъ жителей. Кромъ упомянутыхъ должностей, на него же
была возложена обязанность провожать души усопшихъ въ преисподней на бълый свътъ. При множествъ занятій Меркурій однаво же находиль возможность удълять время и любовнымъ похожденіямъ. Изъ многихъ любовницъ Меркурія особеннаго вниманія
заслуживаютъ: жрица Аполлона Кармента или Никострата, сестра Кевропса Герса, и наяда, дочь ръки Алемена—
Лара.

Кармента по прибытии изъ Аркадін въ Италію вийсти съ сыномъ своимъ Эвандромъ, была принята Фаунусомъ, царемъ Латіуна и послъ сперти удостоилась божеских в почестей. Жрецы, ей служившіе, именовались, карменталами, праздники въ честь - карменталіями (11 и 15 января). Сестра Кекропса Герса, пленила Меркурія, возвращаясь изъ храма Минервы. Старшая ея сестра Аглаура, желавшая воспрепятствовать нажнымъ объясненіямъ Меркурія, была имъ превращена въ скалусимволъ безмолвности и безчувственности. Наяду Лару римляне называли также Ланіею и Лутою (німою), именно по слівдующему случаю: Юпитеръ однажды преследовалъ нифу Ютурну, скрывшуюся отъ него въ волнахъ Тибра. Юпитеръ немедлецно приказаль нимфань окрестныхъ ръкъ отказывать Ютурнъ, если она будеть просыть у нихъ пріюта. Лара сообщила объ этомъ распоряжения царя боговъ ревнивой его супругъ и всъ намърения Юпитера не удались. Разгитванный царь боговъ приказалъ Меркурію отрівать языкъ нескромной Ларів и спровадить ее въ Тартаръ. Во время этого пути Меркурій пленился красотою Лары и плодомъ нъжныхъ ласовъ проводника были двойни  $m{Aapsa}$  или Пенаты — боги домашняго крова, хранители добраго семейнаго согласія. Перевода аллегоріи на обыкновенный языкъ видинъ, что по понятіямъ древнихъ — умъстное молчаніе самый върный источникъ донашняго согласія, такъ какъ слово, выговоренное не

однимъ изъ супруговъ, весьма часто бываетъ причиною многихъ ссоръ и непріятностей. Окончивъ перечень прочихъ дітей Меркурія, ниже-им подробиве поговоринь о Ларахъ и Пенатахъ. Ангелія, дочь Меркурія исполняла весьма печальную обязанность: она сообщала мертвымъ о томъ, что делалось на земле между живыми. — Aemoликъ, рожденный Хіонеею, наслъдовавъ отъ Меркурія его ловкость и унівнье красть, особенно изощряль свое дарованіе, уводя домашнюю скотину и лошадей, которыхъ потомъ перекрашивалъ или съ которой сглаживалъ тавра и дълалъ трудно узнаваемыми даже для ихъ хозяевъ. Другой конокрадъ Сизифъ, зная искуство Автолика пометилъ своихъ быковъ по рогамъ, а коней по копытамъ и, такимъ образомъ, имълъ возможность уличить Автолика, когда тотъ, не подозревая хитрости Сизифа, увелъ у него изсколько головъ скота. Въ отищение за кражу- Сивифъ похитилъ у него дочь Антиклею, и обольстилъ ее. Плодомъ этой связи быль Улиссь — одинъ изъ славивишихъ героевъ Иліады. Кефаль (котораго сившивають съ одноименнымъ ему супругомъ Провреды в любовнекомъ Авроры) за убійство жены быль изгнань изъ Асинъ и найдя пріють въ Оивахъ, сопровождаль Анфитріона въ его поход'в противъ еембійцевъ. Керикся быль родоначальниковы кериксовы или народныхы глашатаевъ, въ древности замънявшихъ нынъшнія газеты и афиши. Дафиися нивль отъ неизвистной ниифы двухъ сыновей. Старшій, носившій его имя и бывшій настухомъ на островъ Сициліи, выучился у Пана ягрів на флейтів, а у музъ буколической вли пасторальной поэзіи. Посл'в его сперти, его собави переколівли съ горя. Братъ Дафииса — нъжный, страстный и непостоянный юноша, поклялся любимой нимф скорве ослепнуть нежели измънить ей, и ослинуть не замедлиль. Эвамедя, вистими Аргонавтовъ, не будучи безспертнымъ, обладалъ способностью пребывать извистное время на земли и въ тартари. Гермафродита, сынъ Меркурія и Венеры, сочетавшій въ себів оба пола, быль богонъ покровителемъ гнуснаго, противуестественнаго удовлетворенія страстей (pederastia). Миртиль прославился какъ искусный возничій и послів смерти быль превращень въ соименное ему со-I илт или Прилист быль волхвонь въ Иліунт и во

время троянской войны подкупленный греками указаль имъ путь въ городъ.

Лары или Пенаты, пользовавшіеся у римлянь особеннымь уваженіемъ, делились на несколько категорій. Были нежду вини дары Компитиліи, Фамиліаріи, Гостиліи, малые (парва), Публичные, Рураліи (полевыя), Урбани (городскіе) и Аіаліи (дорожные). Компиталіянь на распутіяхь и у городсвихъ воротъ повлонались рабы и вольноотпущенники; Фамиліаріи невидимо присутствовали въ донахъ у гражданъ; Гостилін -- отгоняли градъ и засуху отъ жатвъ, сглазъ и порчу отъ людей и оберегали страну отъ нашествія непріятельскаго. Великими лараин называлось у римлянъ двънадцать боговъ -- повровителей: Аполлонъ, Церера, Діана, Юнона, Юпитеръ, Марсъ, Меркурій, Минерва, Нептунъ, Венера, Веста и Вулканъ. Віалін охраняли дороги и этимъ именемъ нередко называли Меркурія, Аполлона, Бахуса и Геркулеса. Публичными или народными ларами вели чали царей и героевъ послъ смерти удостоившихся божественныхъ почестей и признанныхъ посредниками между смертными н богами. Изъ таковыхъ, между прочимъ, назовемъ: Анахису или Ананке (неизбъяность, рокъ, предопредъленіе), Димона (непреодолимую силу, влекущую къ добру или въ влу), Героса (любовь, сочувствіе), Тихо (удачу).

Ларъ изоброжали въ видъ двухъ мальчиковъ съ собакою между ними—символомъ върности и бдительности, иногда ихъ замъняли только изображениемъ собакъ. Въ Поипеъ во время раскопокъ въ наше время отрыто было нъсколько домовъ съ изображенными на стънахъ, при входъ, собаками и подписями: саче сапеш (бойся сабаки); несомнънно, что это символы ларъ помпейскихъ. Кромъ того, у древнихъ, во внутренности домовъ въ прихожихъ, въ каждой комнатъ были выставлены изображения домашнихъ боговъ изъ дерева, слоновой кости; серебра или золота; у богатыхъ, лары помъщались въ особенномъ кивотъ, называвшемся лараргей. Въ честь ларъ Компиталій въ Римъ дважды въ годъ (въ маъ и декабръ) совершались празднества, на которыхъ рабы исправляли должность жрецовъ.

Пенаталіями или Пенетраліями назывались первоначально

твии усопшихъ предвовъ, но впоследствии подъ этимъ именемъ подразумевали изображение веливихъ боговъ, особенно Юпитера или Весты. Если лары были богами дома вообще, то пенаты были богами домашняго очага, на воторомъ огонь точно также долженъ быть неугасимъ, какъ и на алтаряхъ Весты. Часть дома, въ которой стояли изображение пенатовъ была святилищемъ, недоступнымъ человеку постороннему. Здёсь домохозяева приносили жертвы пенатамъ, разъ въ месяцъ—состоявшия изъ овецъ, козъ, вина, ладону и фруктовъ. Во времена первыхъ царей римскихъ (съ 753 по 509 г. до Р. Х.), ненатамъ приносилъ въ жертву и людей, но Врутъ уничтожилъ это варварское обыкновеніе.

Меркурія чтили въ Египтв, въ Греціи и въ Италіи. Греки приносили на его алгари языки жертвъ, въ знакъ признанія Мервурія богомъ краснорічія; въ Галлін въ жертву ему приносили плънниковъ, въ Римъ — первыя спълыя смоквы. Статун его ставили у дверей домовъ для отогнавія воровъ и недоброжелателей; на верстовыхъ дорожныхъ столбахъ ставили также его насбражение, называвшееся Гермесами. Кроив языковъ, въ жертву Меркурію приносили телять и пътуховъ. Изъ храновъ и оракуловъ особенно славились храмы и оракулы Крита, Пелопонеза, Аркадін, Элиды и Ахаін. Совъщавшіеся съ оракуломъ этого последняго храма обязаны были выходить изъ него затинувъ себъ уши: первое слово, услышанное ва стънами храма было отвътомъ оракула на предложенный ему вопросъ. Гаданье этого рода имъетъ больное сходство съ нашимъ святочнымъ слушаніемъ подъ окномъ или на распутіи. Въ Римъ въ 78 г. до Р. Х. Меркурію быль сооружень храмь, въ которомь ежегодно 15 мая быль торжественный праздникъ, на которомъ присутствовали вновь пріфажіе купци. Послф предварительных в молитвъ и по окропленіи себя освященною водою они благодарили Меркурія за его нилости и просили прощенія за всё плутни, ими сделанныя въ теченіе года. Послі того ему приносили въ жертву свиней, медъ и смоквы.

Изъ прочихъ праздниковъ замѣчательны были: Xumpы (въ Аоинахъ), во время которыхъ, принося въ храмъ вареные овощи,

Меркурія просили повровительствовать мореходамъ—и Гермести (въ Греціи) или Меркуріаліи (въ Римъ), при которыхъ господа прислуживали рабамъ; въ Римъ меркуріаліи праздновались шесть дней и начинались наканунъ іюльскихъ идъ.

Меркурія изображали обывновенно въ видѣ стройнаго молодого человѣка съ крыльями у щиколотокъ, съ головой, покрытою петазомя (шапочка съ крыльями) и съ кадуцеемъ въ рукахъ. Самыя изображенія и атрибуты Меркурія изиѣнялись въ тѣхъ случаяхъ когда ихъ ставили передъ дверьми храмовъ другихъ боговт; тогда прилагали къ статуѣ Меркурія ихъ символы и его называли двойственными именами: Германубиса, Гермаполлона, Гермероса и т. п.

Богани-помощниками Меркурін называли: Дримака (богъ воровъ) на островъ Хіо; Лаверну (у римлянъ), Мерцедону (богиню торговли) и Сизифа (генія плутив, подлога и мошенничества.

### ГЛАВА ДВАДЦАТЬ ВТОРАЯ.

Проче сыновья Юпитера.—Миносв I и II.—Пазифая.—
Происхождение Минотавра.—Лабиринтв.—Войны Минсса
съ Эгеемъ.—Дедаль.—Икаръ.—Первый воздухоплаватель.—
Бретья Палики.—Песей.—Иолидектъ.—Горгоны.—Андромеда. — Прдвиги и похожденія Персся. — Медуза. — Пилумпъ.—Сарпедонь.

Изъ группы сыновей Юпитера, именовавшихся у древнихъ полу богами или героями, назовемъ царей Миносовъ, перваго и втораго. Царь Миносъ I, сынъ Юпитера и Европы, прославился мудростью правленія и правосудіемъ. Черезъ каждыя девять літъ онъ на нізсколько дней удалялся въ пещеру для сокінцаній съ отцомъ своимъ Юпитеромъ о благів подданныхъ. Послів смерти своей Миносъ ожиль въ преисподней, чтобы вмізстів съ Эакомъ

и Радамантомъ, исправлять должность судьи дѣяній усопшихъ, звлявшихся въ подземное царство, приговаривая ихъ къ вѣчнымъ мукамъ или къ наградамъ, по заслугамъ.

Внукъ его Миност II, царь Критскій, быль мужемь красавицы Пазифаи, о которой въ миноологіи существують крайне грязное, отвратительное сказаніе. Минось имъль обыкновеніе, ежегодно приносить быва въ жертву Нептуну, повровителю острова Крита. Однажды, готовясь къ жертвоприношенію, Миносъ обратилъ особенное внимание на бълаго быва очень стройнаго, краси ваго и пожальнь его заръзать, привазаль замёнить другимь, а рогатаго красавца взять во дворець и поместить въ особое стойло. Нептунъ, обиженный поступкомъ Миноса, отоистилъ ему, внушивъ Пазифав непреодолиную страсть къ быку, доведенную до непозволительной гнусности. Она поручила придворному механику Дедалу отлить изъ ивди полую статую коровы, скрываясь въ которую, она могла наслаждаться ласками своего четвероногаго любовника 1). Плодомъ этой чудовищной связи быль рожденный Пазифаею минотаеря — человъвъ съ бычачьниъ туловищемъ. питавшійся человіческимь мясомь. Исторію Пазифан истолковываемъ более естественно, а потому и более правдоподобно. Супруга царя Миноса влюбилась въ придворнаго, цазывавшагося Таврома (быкомъ); имъла съ нимъ свиданіе въ жилищів Дедародила отъ него сына, имъвшаго сходство съ Миносомъ и съ Тавромъ, а потому и названнаго Минотавромъ. Какъ бы то ни было, однет изъ двухъ рогоносцевъ (т. е. не быкъ, возлюбленный Пазифан, а законный ен супругь-Мипосъ) приказалъ Дедалу построить для помъщенія Минотавра лабиринть, заблуждавшіеся въ которомъ люди дізались жертвами алчности чудовища. И жиль такимъ обравомъ Минотавръ въ лабирантъ, своей милой родительниць тымь, что повдаль людей, какъ люди, въ свою очередь, вдять бычачье иясо... Каждому свое: Пазифая

<sup>!)</sup> Въ одной изъ книгъ Военно-медицинскаго журнала за 1851 годъ, въ статъв. «Извращение половаго инстинкта» тоже самое расказано о какой-то сумащедшей помъщицъ, влюбивщейся не въ быка, но въ жеребца. Нътъ предъла мерзости человъческой!



возвела быка на степень человъка, Минотавръ низводилъ людей на степень быковъ.

Около этого времени Андрогей, сынъ Миноса, отличный боецъ, прославясь на играхъ пенасенейскихъ, возбудилъ ревность въ Эгев, присудившемъ тайно умертвить царевича при его возвращени изъ Ананъ въ Опви. До сего злодъйства Миносъ, собравъ войско и снарядивъ флотъ, вторгся въ Аттику, произведя въ ней страшныя опустошенія и убійства. Устрашенные авиняне взиолились Миносу о пощадъ и онъ смиловался, потребовавъ съ нихъ. во первыхъ, чтобы они ежегодно чествовали намять Андрогея празднествани Андрогеоніями, а во вторыхъ платили вритянамъ ежегодную дань, присылая вълабиринтъ, на събденіе Минотавру семь красивыхъ юношей и семь девственницъ. По возврашеніи въ свое царство Миносъ прилежно занялся кораблестроеніемъ, замънивъ утлыя лодки большими барками, а весла (по совъту Дедала) парусами; эти усовершенствованія дали возможность жителянъ Крита расширить вругъ ихъ торговой и промышленной дъятельности. Царь Миносъ II погибъ въ 1155 г. до Р. Х., удущенный въ банъ и оставилъ послъ себя четырехъ сыновей: Астерія, Кратея, Девкаліона и Главка и четырехъ дочерей: Аріадну, Гекату, Федру и Канодику.

Дедалъ, о которомъ мы упоминали, родомъ асмиянинъ, своими совътами и полезными изобрътеніями много содъйствовалъ Миносу въ великомъ дълъ просвъщенія его подданныхъ. Еще въ бытность скою въ Асинахъ, Дедалъ изобрълъ топоръ, нивелиръ, коловоротъ, корабельные паруса и самодвигающихся куколъ (автоматовъ). За убісніе племянника своего Тала, Дедалъ по пригорору ареопага былъ изгнанъ изъ Асинъ и нашелъ пріютъ при дворъ Миноса. Здъсь, за пособничество Пазифать въ ея превращеніяхъ въ корову, Дедалъ витеть съ сыномъ своямъ, Икаромъ, былъ заточенъ въ набиринтъ, имъ же самимъ построенный. Изобрътательный узникъ нашелъ однако же возможность освободиться изъ лабиринта, сдълавъ себъ и Икару по парт крыльевъ изъ птичьихъ перьевъ, склеенныхъ воскомъ. Отецъ и сынъ поднялись на воздухъ; къ несчастію Икаръ, позабывъ наставленія Дедала, чревъ мъру приблизился къ солнцу: воскъ на крыльяхъ растаялъ и онъ упалъ

въ море, съ того времени названное Икарійскимъ. Дедаль совершилъ воздушное свое путешествіе благополучно. Его пріютиль у себя Кокаль царь сицилійскій, врагь Миноса. Въ отплату за всё благодівнія Кокала, даровитый Дедаль украсиль многіе города Сицилін великолішными зданіями. Существуєть преданіе будто Миносъ требоваль у царя сицилійскаго выдачи Дедала, грозясь, въ случав отказа, идти на него войной. Не желая ни покориться, ни вести войны, Кокаль умертвиль Дедала.

Вратья двойни Палики или Палицы были рождены отъ Юпитера и Этною дочерью Вулкана, которая была принуждена спрятаться подъ вемлю во избъжаніе преслъдованій Юноны. Палики, выйдя изъ огненныхъ нёдръ огнедышащей горы, были признаны за божество жителями Катаны, близъ озера Делли, гдё имъ воздвигали храмъ, служившій неприкосновеннымъ убъжищемъ для провинившихся и бъглыхъ рабовъ. Прорицанія Паликовъ были правдивы; велёніямъ ихъ люди повиновались безпрекословно, такъ какъ за ослушаніе, виновнаго постигала смерть. По объясненію аббата Ванье служеніе Паликамъ было ничто иное, какъ обожсаніе очия, одинъ изъ видовъ сабизма, занесенный на островъ Сицилію финикіянами.

При обворъ любовныхъ похожденій Юлитера, мы говорили, что онъ обольстиль Данаю, превратясь въ золотой дождь, Плодомъ этой связи быль Персей или Хризанерой (рожденный изъ волога) одинъ изъ главивйшихъ миоологическихъ Еще будучи ребенковъ, Персей защитиль свою мать отъ насилія Полидекта, давшаго Данав пріють на островв Серифв. Желая отделаться отъ Персея, Полиденть решился отделить его отъ матери и съ этой цёлью, разсвазами своими о подвигахъ Беллерофона, развиль въ юноше страсть въ геройскимъ подвигамъ. Однажды во время пиршества, Полидектъ потребовалъ отъ своихъ придворныхъ, чтобы каждый изъ няхъ подарилъ ему коня. Всъ исполнили желаніе царя, вром'в Персея, предложившаго взам'внъ подарка, принести голову Медузы, одной изъ Горгонъ, не одаренной безсмертіемъ. Радуясь предложенію Персея и принявъ его, Полиденть быль въ полной увъренности, что храбрень погибнеть, но боги ему покровительствовали. При отправлении Персел въ

опасный походъ Миперва снабдила его своей эгидой, Плутонъ далъ ему шлемъ-невидимку, Меркурій—свои крылья, а Вулканъ—алмазный несокрушимый мечъ... Принимая каждый изъ этихъ даровъ въ смыслѣ аллегорическомъ, скажемъ, что боги надълили Персея скромностью, осторожностью, быстротой и храбростью.

Первынъ подвигонъ Персея была его побъда надъ Грепми, сестрани Горгонъ, тремя старухани: Эніо, Пефредо и Динаною или Ферсидою. У этихъ трехъ уродовъ быль одинъ только главъ и одинъ вубъ, которымъ онв поо чередно пользовались. Желая выпытать у Грей сведенія о месте жигельства Горгонъ, отняль у старухъ ихъ глазъ и зубъ и возвратиль ихъ тогда вогда Грон указали ому путь въ Горгонавъ. Прибывъ въ жилищу чудовищь онь нашель ихъ спящими. Зная, что взглядъ ихъ оканенаетъ, Персей прикрываясь эгидою отсекъ голову спящей Медузь, другія двь сестры Эвріала и Совната пробудясь хотвли отоистить за убіоніе сестры, но изъ ся врови родилось множество змей и крылатый конь Пегасъ, севь на котоdaго Персей умчался въ воздушное пространство. Прилетввъ въ Мавританію, герой просиль пристанища у такошняго царя Атласа; царь отвазаль ему и за это Персей, обративь на него глаза отрубленной головы Медузы, превратиль его въ гряду каменныхъ горъ, съ того времени носящихъ имя Атласа. Изъ Мавританіи онъ полетълъ въ садъ Гесперидскій и, подобно Геркулесу, похитиль оттуда золотия яблоки; посль того онь прибыль въ Эсіопію, гдв освободиль Audpomedy, прикованную въ уединенной свяль и оставленную на съжденіе морскому чудовищу. Родители Андромеды, въ вознаграждение Персея, согласились выдать ее за него и брачный перъ не замедлиль, въ врайнему отчаннію Финел, дяди Андромеды, страство въ нее влюбленнаго. Набравъ толпу приверженцевъ Финей ворвался во дворенъ, чтобы отнять Андромеду отъ Персея. Завявалась ожесточенная битва, ознаменованная огромными потерями съ объекъ сторонъ, но вивств съ твиъ и торжествоиъ Персея надъ дерескинъ соперникомъ. Побъдивъ Финея, Персей вивств съ Андромедою отправились домой по дворцу Полидента, нуда прибылъ именно въ то самое время когда Даная, пресладуемая Полидентовъ скрылась въ храма Минервы. Персей,

вступаясь за честь матери, превратиль ея докучливаго обожателя въ камень, оборотивъ на него глаза Медувиной головы (съ которой онъ не разставался); отдаль его тронъ Диктису и затёмъ, возвративъ богамъ одолженныя ему оружія, всёстё съ Данаею и Андромедою отправился въ Пелопонезъ. Дальнеймая его участь не представляетъ ничего любопытнаго. После смерти его причислили къ богамъ; воздвигли ему храмы и алтари. Хемниты, жители одной изъ областей Египта, сохраняли въ храме Персея сандалію въ два локтя длиною, по преданію принадлежавшую герою.

Скажемъ теперь нъсколько словъ въ объяснение сказаний о его подвигахъ.

Горгоны, по вивнію Діодора Сицилійскаго, были царицы вониственнаго племени амазоновъ, жившихъ въ Ливін; по мевнію евкоторыхъ другихъ коментаторовъ, подъ именемъ Горгонъ должно разумъть корабли, взятые въ плънъ Персеемъ. Въ подтверждение этой догадви указывають на желевныя ногти, поторыми были вооружены руки Горгонъ и утверждають, что эти ногти - крючья, которыми были покрыты борты кораблей для схватки на абордажъ. Что же васается до Медувы, то свазать о ней можно, что первоначально она была удивительной красоты и планивъ Нептуна имъла съ нимъ нъжное свидание въ храмъ Минерви, за что были наказаны богинею. Минерва превратила ея бълокурые волосы въ зивй, нежному цвету лица придала отливъ меди, и взгляду придала свойство окаменять того, на кого Медуза его обращала... Отрубленная Персеемъ голова Медузы была впоследствии времени взята на небо и включена въ число звіздъ. Въ этой послідней присказкъ разгадка всей басни о Медувъ, которая есть ничто иное вакъ комета, или вакая нибудь звъзда, перемънившая видъ и цвътъ, чему въ древности бывали иногіе примъры. Медуза (какъ гласитъ минологія) "была прелестна собою, бізлолицая, съ роскошными бълокурыми волосами, т. е. при появлении своемъ на горизонтъ, звъзда была свътлая, съ золотистыми лучами-"имъла свиданіе съ Нептуномъ"; звівзда въ теченім своемъ приблизилась къ морю или къ части горизонта, окаймленной моремъ и после того перемения видь и цевть: лучи ся приняли видь исторія религій. Т. У.

зивй, изъ свътлой она сдълалась ивдно-врасной и "окаменяла взлядомъ", т. е. приводила въ ужась людей, видъвшихъ въ ея появлении нъчто зловъщее. Влагодаря этому подарку Минервы. Персей успълъ избъгнуть гибельнаго дъйствія взора Медузы. Точно также и каждый человъкъ, вооружась благоразуміемъ, не въдаетъ безотчетнаго ужаса, свойственнаго слабоумному суевъру.

Сказанія о египетскомъ богѣ Сараписѣ подали поводъ грекамъ къ сложенію басни о Сарпедонт, сынѣ Юпитера и Европы и брата адскихъ судей Миноса и Радаманта. Послѣ долгихъ распрей съ Миносомъ Сарпедонъ удалился въ Киликію, гдѣ принядъ участіе въ войнахъ тамошнихъ жителей противъ ликійскихъ областяхъ особое парство. Затѣмъ, передавъ престолъ сыну своему, Эвандру, Сарпедонъ помогалъ Пріаму, царю Иліона, воевавшему съ греками. Подъ стѣнами Трои Сарпедонъ убилъ Теп толема, сына Геркулеса, отразилъ Марса и палъ подъ мечемъ Патрокла, друга Ахиллеса. Тѣло Сарпедона, омытое въ струяхъ рѣки Ксаноа, было обернуто пеленами безсмертія и на рукахъ Сна и Смерти перенесено въ Ликію.

# ГЛАВА ДВАДЦАТЬ ТРЕТЬЯ.

Нептунг.—Его прозвища.—Морскіе боги древнихг.—Нептунг грековг.—Его подвиги.—Амфитрида.—Праздники Нептуна.—Посейдоніи.— Консуаліи.—Истмійскія игры —Любовницы и дочери Нептуна.—Гарній.—Ламіи.—Кадмъ и его потомки.

Нептунз, брать Юнитера, богь морей, родитель многихь ръвъ и источниковъ, пользовался у древнихъ многими прозвищами, Алексикамз (освободитель), Асфаліей (царь инфющій землю), Василіей или Василій (царь), Доскатить (укротитель бурь), Эннадилей (колеблющій землю), Эпактей (прибрежный), Генезій (родитель водъ), Гипподромз (тядовъ на рысистыхъ бъгахъ), Мосопонтій (живущій среди морей), Микетасз (ревущій), Петрей (богь скаль), Посейдонз (супругь моря),

Сальсипотенся (богъ соденыхъ водъ), Тауреуся (рогатый), Тридентиферя (носящій трезубецъ).

По сказаніямъ Геродота первый герой древности, носившій имя Нептуна, жиль въ Ливін, гдв прославился искуствомъ укрощать и выважать коней; впоследствів его именемь назвали бога морей — укротителя волиъ. Древніе признавали, кром'в того, Нептупа — египетскаго родителя, Агенора и Вела основателя Вавилона: Нептуна Эгея — отца Тезея и изкоторыхъ другихъ менве извъстныхъ, нежели брать Юпитера, получившій отъ него въ уділь водное царство. Еще въ детстве, онъ быль сподвижникомъ Юпитера нъ его борьбъ съ Тетанами и когда они были побъждены, Нептунъ низвергь ихъ въ тартаръ, заминувъ его врата желъвными ценями. Когда боги преследуемые гигантами принуждены были искать спасенія въ чужную странаую. Нептунь преобравясь въ коня, бъжаль въ Египетъ. Замъчательно, что древніе нераврывно соединяли идею о волнахъ морскихъ съ идеею о быстроногихъ коняхъ и дъйствительно, сравнение одного съ другинъ невольно приходить въ голову при видъ бурнаго моря, когда водна нагоняеть волну, вогда цёлыя гряды волнъ будто табунъ дивихъ коней, несутся къ берегу и со стономъ отпрянивають отъ него. разсыпаясь былою піною, напожинающею былую гриву коня. По возвращени въ Грецію, Нептувъ вступиль въ обладаніе морями. проводя время въ праздности и въ обольщении молоденькихъ нимфъ, производившихъ на свъть великое иножество источниковъ. Напъ уже извъстна тяжба Нептуна съ Минервою изъ-за обладанія Арголидою; она же отняла у бога морей и Трезену. Юнона оттянула у Нептуна царство Аргосское, которое богъ морей поваралъ, изсушивъ въ нихъ всв раки и источники. Впоследствии времени онъ заспориль съ Аполлоновъ изъ-за обладанія Кориноовъ в, по приговору Юпитера, Аполлону присужденъ былъ Коринескій мысь, а Нептуну — перешеекъ.

Въ этихъ сказаніяхъ о тяжбахъ Нептуна съ другими богами скрывается глубокій скислъ. Въ древности, чаще, нежели въ наше время, твердая земля подвергалась наводненіямъ; сильный морской приливъ образовывалъ заливы, нередко отторгалъ полуострова отъ материка, развывая перешейки. Украпленіе береговъ плотинами,

прорытіе каналовъ до изв'ястной степени ограждали землю отъ хищеній моря и эту борьбу ума челов'яческаго съ бурною стикією, древніе называли тяжбою боговъ съ Нептуномъ. Когда онъ
тягался съ Минервою, то ударомъ трезубца извлекъ изъ земли
коня; Минерва, прикоснувшись къ земл'я копьемъ, мгновенно выростила на ней масличное дерево... Какой смыслъ этой аллегоріи?
Конь, созданный Нептуномъ—поемные луга; масличное дерево Минервы—земля плодоносная и возд'яванная, им'яющая надъ невозд'яланною, болотистою неотъемлемыя иреимущества. Такъ въ каждомъ сказаніи греческой мнеологій, подъ яркими красками аллегорій, всегда есть идея св'ятлая и здравая и каждое сказаніе—
картинный іероглифъ или остроумная загадка.

Обладая несивтными сокровищами, окруженный прелестными нимфами, Нентунъ однако же тяготился своимъ одиночествомъ и сталъ искать себв подругу жизни. Выборъ его паль на дочь Нерея, прелестную и стыдливую Амфитриду. При первыхъ словахъ признанія, она скрылась отъ Нентуна въ пещеру горы Атласа, изъ которой была освобождена Дельфиномъ, принчавшинъ ее иъ Нептуну, которому Амфитрида отдала, наконецъ, руку и сердце. Влагодарный Нептунъ помъстилъ Дельфина въ число созвъздій. Таково было обыкновеніе лревнихъ: по ихъ понятіямъ лучшей награды заслугамъ быть не могло, кромѣ превращенія заслуженнаго въ звъзду небесную; въ наше время, на оборотъ, звъзды даются людямъ заслуженнымъ.

Амфитрида олицетвореніе моря въ тихую погоду, когда оно кажется голубымъ зеркаломъ, свѣтлое, спокойное. Жилищемъ Нептуна древніе навывали глубочайшія морскія пучины; но были мѣстности и на сушѣ особенно имъ любевныя: Низира въ Ахаіи, Эгесъ на берегахъ Эвбен, Корипескій перешеекъ, мысъ Тенаръ и Онхестръ.

Служеніе Нептуну въ древнемъ мірѣ было повсемѣстно; особеннымъ почетомъ пользовался онъ у ливійцевъ, называвшихъ Нептуна своимъ покровителемъ. Праздники въ его честь были немногочисленны. Въ Аеннахъ имъ былъ посвященъ мѣсяцъ Посейдонъ (декабрь), во время праздниковъ котораго притворы храмовъ украшались сосновыми вѣтвями, такъ какъ сосна была деревомъ посвященнымъ Нептуну. Въ Римъ его праздники бывали въ февралв мъсяцъ, предъ открытіемъ навигаціи. Чтобы умолить бога морей, ему приносили въ жертву бълыхъ быковъ или коней, совершивъ возліяніе присною или морскою водою. Заризавъ жертву. жрецы орошали ен желчью алтарь Нептуна, въ знакъ горькаго внуса морской воды. Праздникъ Консцалій въ Ринь (въ іюль ивсяцв) быль тоть саный, на которомь римляне похитили сабинокъ. Во все продолжение Консуалій, хозяева давали отдыхъ свониъ лошадянъ, лошаванъ и осланъ. Тоже саное совершалось и во время празднованія Нептуналій. Во время празднованія Монифагій (въ Эгинв), господа прислуживали сами себв за столомъ, не допуская рабовъ; Таврохиліи (въ Казикъ) сопровождались боемъ быковъ, приносимыхъ послъ въ жертву Нептуну. **Оинніи или Тинніи** были праздникомъ рыболововъ, на которомъ они приносили въ жертву богу морей рыбу тунца (Scomber tynnus), для того, чтобы Нентунъ отдаляль отъ ихъ сетей разрывавшую ихъ мечъ-рыбу (Xiphias). Но славичийшимъ изъ всъхъ празднивовъ Нептуна были, безъ сомнънія, Истмійскія шеры, происходивнія на Кориноскомъ перешейкі, на которомъ, изъ за почетныхъ призовъ-сосновыхъ вънковъ, состязались возничіе колесницъ, метатели дротиковъ, поэти и музыканты. Во время римскаго владычества, къ этикъ мирнымъ состязаніямъ были присоединены и звъриныя травли. Истийскія игры быди эрою риноянъ.

Кром'в законной жены, Амфитриды, у Нептуна было очень много побовниць, для обольщенія которыхь, онь, подобно Юшитеру, нер'вдко превращался въ разныхъ животныхъ, или принималь видъ предметовъ неолушевленныхъ. Чтобы обольстить одну изъ дочерей Оола, Нептунъ превратился въ быка; принялъ видъ ръки, чтобы овладъть Ифимедіей; коня — чтобы овладъть Церерой; птицы — Медузой; дельфины — Меланеей. Дътьми его отъ многихъ любовниць были источники, ръки, ручьи, горы, основатели многихъ царствъ и родоначальники царственныхъ династій. Приписывая своимъ парянъ и героянъ божественное происхожденіе, древніе сочиняя инъ родословія инъли обыкновеніе, въ четвертонъ или въ пятомъ восходящемъ коліть, ставить какого нибудь изъ своихъ многочис-

ленныхъ боговъ. Изъ группы обоего пола детей Нептуна, навовемъ некоторыхъ, особенно замечательныхъ.

Гарпіи — чудовища, были дочерьми Нептуна и Моря; ихъ было три сестры и онв, какъ божества зловредныя, присутствовали при ураганахъ, буряхъ и моровихъ новвтріяхъ. Ихъ изображали въ видв отвратительныхъ старухъ съ крючковатыми носами, птичьими туловищами, крыльями, лапами хищныхъ птицъ и висячими грулями. Онв утаскивали явства со столовъ или сквернили ихъ своимъ вонючимъ дыханіемъ. Онв жили сначала въ Оракіи, но вытвененныя оттуда сыновьями Ворея, Зефиромо и Калаштомо, поселились на островахъ Строфадскихъ, моря Іоничскаго, и здёсь, внослёдствіи времени много тревожили Энея и его спутниковъ, Отсюда онв улетвли на берега Тигра. Подъ именемъ Гарпій, кабъ говорять коментаторы, должно подразумівать морскихъ разбойниковъ.

Ааміи — дочери Нептуна и сивилы Герофилы — были также чудовищныя созданія, съ прелестными лицами и женскими грудями на змінных туловищахь. Оні пожирали дітей и особенное наслажденіе находили въ людскихъ страданіяхъ. Ламією называлась также одна древняя царица, свиріпость которой вовсе не согласовалась съ красотою ен лица. Предаваясь півніству, она въ минуты хмін позволяла дінать съ собою всякія непристойности, ибо, въ эти минуты — какъ гласило преданіе, она прятала глаза свои въ міновъ: другими словами — забывала всякій стыдъ и всякое приличіе.

Сыновьями Нептуна древніе называли славнійших мореплавателей. Изъ нихъ первое місто принадлежить Агенору, царю финикійскому. Онъ быль отпемь Европы, похищенной Юпятеромъ, и четырехъ сыновей: Кадма, Оазоса, Киксикса и Феникса-Кадма. Когда Юпитеръ похитиль Европу, Агеноръ поручиль своинъ сыновьямъ непремінно отыскать ее, безъ нея же не сміть показываться ему на глаза. Собравъ огромный флотъ, Кадмъ понимль къ берегамъ острова Родоса и вдісь соорудиль храмъ Нептуну, чтобы снискать благоволеніе бога морей. Съ Родоса онъ поплыль въ Самоеракію и въ Оракію, гдів основаль колоніи и подружился съ греческими жрецами. Въ Оракіи Кадмъ открыль и

разработываль золотые рудники Сканта-Гилы и здёсь же женился на Гармоніи или Герміонт, дочери Венеры и Меркурія. Брачный пиръ Кадма быль удостоенть посъщеніемть боговъ, подарившихъ Гармоніи великолтиный пенлумъ и драгоцтиное ожерелье.

При всехъ своихъ стараніяхъ отыскать сестру, Кадиъ не попадаль ни на мальйшій ся сльдь. Дельфійскій оракуль вопрошенный Кадиомъ отвічаль ему, чтобы онъ прекратиль напрасные свои поиски, а встретивъ молоденькую телку следоваль за нею и на томъ мъсть, гдъ она остановится основываль бы городъ. Въ исполнение повельний оракула, Кадиъ послъдоваль за коровою изъ стада Пелагона и она привела его въ Беотію. Приступая въ завладев города, Кадиъ попросилъ двухъ своихъ спутниковъ поискать по близости источника, который они отыскали, но быль пожраны дракономъ, охранявшинъ источникъ. Долго и тщетно ожидая возврата спутнивовъ, Кадиъ отправился за ними, но вивсто нихъ нашелъ дракона и вокругъ него окровавленные клочья человъческаго мяса. Призвавъ на помощь Минерву, Кадиъ вооружась копьемъ убилъ дракона и вырвавъ у него зубы посъялъ ихъ въ землю и тотчасъ же изъ земли вышли вооруженные люди спарты или спартанцы. Они устремились на Кадма, но онъ, по совъту Минервы, бросивъ камень въ ихъ толпу, заставиль ихъ обратить оружіе другь противъ друга. Уцвавшіе отъ этого провопродитія покорились Кадиу и вибств съ ничъ построили въ Беотін городъ Өнвы, по образцу египетскаго города этого имени. Кадиъ, изобретатель греческаго альфавита, быль однивъ изъ четырехъ просвътителей этой страны, жители которой не могли иначе отблагодарить своего благодетеля, какъ причисливъ его къ богамъ и переложивъ на сказочный ладъ всё его приключенія. Отплытіе изъ Финикій на поиски Европы — ничто иное, какъ путешествіе Кадма въ эту часть світа съ береговъ Малой Азін; его женидьба на Гармоніи — начало гражданскаго благоустройства Греціи имъ предпринятое; борьба съ дракономъ-войны съ непокорными племенами, впоследстви времени покоренными.

Дочери Кадма: *Ино, Автонея, Азава и Семелла* — погибли вследствіе излишней къ нимъ любви Юпитера и ненависти Юновы. Одинъ изъ сыновей Кадма, *Иллира*, основатель Иллирін, далъ ему пріють въ своихъ владініяхъ, въ которыхъ Кадиъ и своичался вибсті съ Гарионією. Изъ прочихъ сыновей Кадма Полидоръ, царь вивскій, быль родителенъ Лавдака, діда знаменитаго Эдипа.

# ГЛАВА ДВАДЦАТЬ ЧЕТВЕРТАЯ.

Исторія Эдипа.—Лаій и Іокаста. — Предсказапіе оракула.—Сфинксь.—Загадка о человькь, разгадайная Эдипомь.— Іокаста. — Плачевная участь Эдипа. — Его прибытіе во Адины.—Его смерть.—Вопрост о предопредъленіи.—Фатализмъ престуиленій.—Полиникт и Этеоклъ.—Ихъ вражда.—Походъ семи вождей.—Амфіарай. — Тидей. — Капаней—Гиппомедонъ и Наровнопей.—Поединокъ Этеокла и Полиника.— Ихъ гибель.—Годъ похода семи вождей.

 $Au\kappa z$ , правитель царства во время малольтства Aain, сына Лавдака, прибралъ къ рукамъ верховную власть, отдаляя питочца своего отъ престола, даже и при достиженіи Лаісиъ совершеннольтія. Смерть, положившая предвять властолюбивымъ замысламъ правителя, помогла наконецъ Лаію взойти на родительскій престолъ. Оракулъ предсказалъ ему при этомъ, что сынъ рожденный отъ него супругою его Іокастою, будетъ его убійцею и супругомъ родной своей матери. Для отклоненія подобныхъ объдствій, Лаій даль влятву быть мужемъ Іокасты только по имени, но и вателя о следовой сводей стання сменных позовым о влять и палъ въ объятья супруги. Следствиемъ неженихъ ласкъ, расточеннихъ царемъ, было рождение Іокастою сина, котораго Лаів, немедленно при появленіи его на світь, приказаль Іокасть умертвить. Несчастная мать, не имъя духу исполнить это варварское приказаніе, поручила старому прислужнику Итемалу занести куда нибудь новорожденныго (подобно тому, какъ заносятъ щенковъ и котятъ) и Итемалъ повъсилъ его за ноги на деревъ горной вершины Киеерона. Здъсь еще живаго ребенка нашелъ пастухъ  $\Phi$ оро́аст и принесъ его къ Полибію, царю коринескому, который по неимънію дътей, съ согласія своей супруги Перивеи, усыновиль найденыша и назваль его Эдиполь (по гречески: опухлыя ноги).

Когда онъ быль еще въ юныхъ годахъ, одинъ изъ товарищей упревнуль его таниственностью его происхожденія, не объявиль однаво при этомъ, что Эдипъ вовсе не синъ Полибія и Перивен, какъ воображаетъ. Оскорбленный этимъ укоромъ Эдипъ вопросиль Дельфійскаго оракула, который отвічаль ему, что онь никогда не возвратится въ свое отечество, но будеть убійцею своего отца и мужемъ матери. Въ нолной увъренности, что Полибій и Перивея его родители. Эдипъ уже не возвратился въ Коринеъ. по путеводиный звъздани пошель по дорогъ въ Фокиду. На узвомъ перекрествъ между Дельфами и Давлидою онъ встрътиль вхавшаго въ колеснице богато одетаго человека, который съ высовоивріень закричаль Эдипу, чтобы онь оторонился. Взовшенный тоновъ путника Эдипъ убиль ого возничаго Полифонта н санаго съдока — Лаія, своего отца, котораго онъ не видаль въ глава съ самой минуты своего рожденія. Такъ сбылась первая половина пророчества оракула! После того Эдипъ прибилъ въ Онвы, тогда угнетенные чудовищемъ *Сфинксома*, отродьемъ Тифона и Ехидны или Хаосомъ и Химерою и посланнымъ Юноною для мученія племени Кадиа. Сфинксъ имблъ лице и грудь девушки, туловище собачье, когти явлиные, крылья орди-. ныя и хвостъ, оканчивавшійся острымъ жаломъ. Онъ жиль на горъ Кисеронъ близъ Онвъ и пожиралъ прохожихъ, не унъвшихъ разгадать задаваемой имъ загадки: назвать животное ходящее на четырех вногаже, во полдень на двухе, итромб а вечеромъ-на трехъ. По опредълению судьбы, страна только тогда могла осводиться отъ Сфинкса когда-бы отыскался счастливый угадчикъ. Кревия, отепъ Іокасты и правитель Опвъ, объявиль, что человъвь, который побъдить Сфинкса, получеть въ награду царскій вінець и руку царицы.

Эдипъ ничего не внавшій ни о Сфинксв, ни объ обвщанной наградв, проходя мимо горы Киевона, быль остановлень чудовищень и выслушавь нев его усть вопрось, решавшій судьбу ихъ обоихъ, отвівчаль, что человня, начиная ходить — ползаеть на четвереньнахъ; въ полдень, т. е. въ літахъ юности и мужества ходить на двухъ ногахъ; а вечеремъ, т. е. на старости літь, облегчаетъ ходьбу, епираясь на костыль, свою третью ногу... исторія религій. Т. У.

При этихъ словахъ Сфинскъ низринулся съ вершины свалъ и исчевъ въ морскихъ волнахъ, а Эдипъ провозглашенный царемъ, сталъ мужемъ Іокасты. Отъ этого кровосивсительнаго союза родились два сына: Этеоказ и Полиникз и две дочери: Антигона и Исмена. Черевъ несколько леть после воцаренія Эдипа въ Өнвахъ, открылась жестокая моровая язва, которой, по слованъ оракула, суждено было прекратиться только тогда, когда смерть Лаія будеть отонщена. Тотчась же стали делать строжайшіе розиски для отврытья неизвёстваго убійцы, рознови, въ воторыхъ санъ Эдипъ принималь живъйшее участіе. Они привели въ открытію страшной тайны отцеубійства и кровосившенія — двухъ страшнівшихъ гръховъ, совершенныхъ Эдипомъ по невъдънію. Въ отчаяніи Токаста повъсилась, а Эдипъ вырвалъ себъ глаза застежной кламиды и ведоный доброю Антигоною пошель въ Аттику и забрель близъ Колона въ священный люсь Эвменидо или фурій. За это осворбление святыни аемияне хотали умертвить слапаго святальца, но Антигона вынолила ему прощеніе у царя Тезея. Эдипъ, предсказавъ ему, что побъда будетъ неизмънной спутницей асинянъ, покуда тело его будетъ находиться среди ихъ-пошелъ въ явсь Эвиенидъ и здесь быль поглощень разверзнувшеюся подъ его ногами землею.

Сказанія объ Эдипъ, доказывавшее древнить неизбъжность рова—
въ тъсной связи съ ученіемъ о предопредоленіи, сльпое върованіе, которое ведеть къ поливішему отрицанію въ человъкъ
воли и разсудка. Лаій, й Эдипъ, думая отклонить исполненіе предсказаній оракула, только болье тому способствали. Эдипъ, скиталецъ,
гонимый и преслъдуемый рокомъ (богъ въсть за какія провинности),
не можеть назваться преступникомъ въ самомъ строгомъ юридическомъ смыслъ. Онъ ослъпиль себя на старости льтъ, но
всю свою жизнь онъ былъ похожъ на слыща, ведомаго судьбою,
или на актера, разыгрывающаго данную ему роль. Всъ его преступленія невольныя; всъ они совершены имъ по предопредъленію,
а между тъмъ боги его наказывають, его преслъдують эвмениды,
его поглощаеть земля... За что же? за повиновеніе воль судебъ?
Но неповиновеніе ей—то же гръхъ и преступленіе. Эдипу, какъ
говорится, "на роду было написано" быть преступникомъ. До-

пуская подобный фатализмъ, мы естественно можемъ прійдти кътому убъжденію, что преступниковъ нътъ на свътъ и что каждый злодъй только исполнитель верховнаго предопредъленія. Вътакомъ случав не должно быть на землё и законовъ, карающихъ за преступленія и награждающихъ за заслуги, такъ какъ каждый человъкъ есть ничто иное, какъ слъпое орудіе судьбы... Но на такихъ нелъпыхъ основахъ возможно ли существованіе благоустроеннаго общества и можетъ ли быть мыслимо нравственное усовершенствованіе людей? Искусный угадчикъ сфинксовой загадки, Эдипъ, конечно не могъ бы разрышить этой загадки и дать отвътъ па весьма простой вопросъ: если существуетъ предопредъленіе, то можно ли преступника называть преступникомъ и слъдуеть ли его подвергать наказанію?

Бъдствія Эдина послужили богатою темою для иногихъ трагическихъ писателей древнихъ и новъйшихъ временъ и эта жертва судебъ на сценъ возбуждаеть столько же жалости, сколько ея гонители, обитатели Олимпа, карающіе за повиновеніе имъ—возбуждають ситъхъ или негодованіе. Изъ встхъ ролей въ трагедіяхъ объ Эдинъ, глупъйшую роль играютъ безспорно эвмениды и оракулы.

Гивьь боговь таготель и надъ потомками Эдипа. Полинико, женатый на дочери Адраста, царя Аргосскаго, послъ смерти отца возвратился въ Онвы, требуя у своего брата Этеокла своей доли наследства. Этеовль предложиль ему чередоваться на престоле, царствуя черезъ годъ, Полинивъ принялъ это предложение; но когда пришелъ его чередъ взойти на престолъ, то Этеоклъ, забывъ договоръ, отклонилъ Полиника. Последній въ негодованіи обратился въ своему тестю, Адрасту, съ просьбою о защитъ. Собравъ иногочисленную рать, Адрастъ и Полинивъ съ шестью спутнивами пошли походомъ на Оивы. За исключениемъ Ликурга, принимавшаго участіе въ поход' въ качеств' охотника, прочіе вожди были въ числъ семи, именно: Адраста, Полиника, Кананей, волхвъ Амфіарай, Гиппомедонг. Паросонг или Амфилохій и Мекастей или Тидей; потому и походъ Полиника и Адраста названъ быль походом в семи вождей. По прибыти въ Немею, военачальники, томясь жаждою,

попросили нёкоего Гипсипила поискать въ окрестностяхъ влюча или ръви. Гипсиппиъ, положивъ на траву сына Ливурга, налолътняго Офельта, повелъ за собою семерыхъ вождей и въ это время Офельтъ былъ смертельно уязвленъ зивею, и вожди, по возвращени своемъ въ мъсту привала, нашли Офельта уже мертвымъ. Въ память этой невинной жертвы вожди и воины установили немейскія игры и назвали Офельта Археморомо. Похоронивъ его съ должными почестями, вожди повели свои войска въ Ояванъ я вскоръ достигли ихъ ствиъ. Не жолая вступать въ враждебныя действія, не сделавь попытки къ мирному соглашевію съ Эгеовлонъ, вожди послали въ нему для переговоровъ-Тидея. Царь Опескій, отвергнувъ всё его предложенія, имель коварство спрятать въ засадъ пятьдесять злодфевъ, чтобы умертвить Тидея при его возвращенія въ станъ. Герой, перебивъ убійцъ, возвратился однако благополучно и разсказалъ товарищамъ о своемъ привлючения. Тогда войска Полиника устремились на приступъ Опвъ и сложили подъ ихъ ствиами свои головы; спасся только Адрасть, ускакавшій на Аріонъ, быстромъ конъ, созданномъ Нептуномъ.

Волхвъ Амфіарай, задолго до Опискаго похода, узналь благодаря чарамъ, что ему суждено погибнуть въ Онвахъ, и потому, не желая принимать участія въ походів, спрятался въ то самов время, когда Полиникъ собиралъ своихъ союзниковъ. Эрифила, жена Анфіарая, пліненная объщаність Полиника подарить ей ожерелье и одвяніе Гармоніи, указала ему то місто, гдів спрятался ея мужъ и Анфіарай не могь отказаться отъ предстоявшаго похода. Садясь на колесницу онъ объявиль женв и сыну, что ему уже не возвратиться къ нимъ и просилъ последняго отомстить за его смерть. Во время приступа, Анфіараю поручено было напасть на Онвы со стороны Гомолондскихъ воротъ и здёсь онъ убиль Меланиппа, ранившаго Тидея. Отрубивъ голову Меланиппу, Анфіарай принесь ее къ Тидею, который при виде ея пришель въ бъщенство и расколовъ ее - съблъ мозгъ Меланиппа. За эту вомутительную гнусность, Минерва до сихъ поръ руководившая Тидеенъ на въки его покинула... Другими словами: Тидей, отвъдавъ оперзительной пищи, навсегда лишился разсудка.

Въ одну изъ последующихъ битвъ съ енвянами Анфіарай, преследуемый Периклименомъ, былъ, виёстё со своими конями и колесницею, поглощенъ разверзнувшеюся землею.

Тидей, уроженецъ Калидона бъжалъ съ родины въ Аргосъ, нечаянно убивъ своего брата Меланиппа. По предопредъленію судебъ (а можетъ быть и по ошибкъ древнихъ разскащиковъ, перепутавшахъ имена) Тидей былъ смертельно раненъ человъкомъ, носившимъ имя Меланиппа и умеръ, какъ им говорили въ помъшательствъ, закусивъ передъ смертью мозгами своего убитаго врага.

Капаней, во время приступа на Онвы, напавшій на Огигейскія ворота, быль убить громовою стрёлою, нущенною Юпитеромъ и убить быль за то, что въ слёпой самонадённюсти хотёль овладёть городомъ, охраняемомъ богами или безъ ихъ содёйствія неприступнымъ.

Гиппомедона и Пороенопей были убити въ единоборствъ съ Измарома и Периклименома. Что васается до Полинива, ненавистника своего брата Этеокла, дравшагося съ нинъ еще въ утробъ матери (они были двойни), онъ предложилъ брату покончить распрю поединкомъ. Братья сравились и Этеоклъ, смертельно раненый, палъ... Наслаждаясь торжествомъ, Полинявъ наклонился къ нему и тогда раненый, собравъ послъднія силы, въ свою очередь, нанесъ ему смертельный ударъ. Такинъ образомъ погибли оба. Трупъ Этеокла былъ преданъ честному погребенію; трупъ Полиника былъ брошенъ на съёденіе хищнымъ птицамъ.

Походъ семи вождей, первое историческое событие въ древней Греции, о которомъ сохранилось предание почти безъ мисологическихъ прикрасъ. Участие боговъ въ этой борьбъ — весьма понятныя аллегория, подобныхъ которымъ находимъ великое иножество въ Илиадъ и въ Одисеъ. Коментаторы опредъляютъ точною цифрою годъ похода семи вождей, именно показывая 1226 г. до Р. Х. Знаменитый походъ Аргонавтовъ присходилъ не задолго передъсмиъ, а Троянский черезъ 41 годъ именно въ 1185 г. до Р. Х.

### ГЛАВА ДВАДЦАТЬ ПЯТАЯ.

Прочіе сыновья Нептуна. — Аріонт. — Бузирист. — Керіонт. — Эолт. — Главнайшіе ватры у древнихт. — Зефирт или Фавоній. — Аргестт. — Борей. — Эвносто. — Главкт. — Навтай. — Нелей. — Очичест. — Пеліаст. — Протей. — Его превращенія. — Терамот. — Тритонт. — Хризомаллонт, или златорунный овент. — Происхожденіе сказки о золотом рунт.

Аріонъ, сынъ Нептуна и Цереры, рожденный ею когда она приняла видъ кобылицы—былъ чудовище—полу-конь, полу-рыба, одаренное даромъ слова. Нептунъ подарилъ его царю Карнею, этотъ въ свою очередь Геркулесу, а уже отъ Геркулеса Аріонъ достался Абрасту. Нътъ ни малъйшаго сомнънія, что подъ именемъ Аріона должно подразумъвать какой нибудь корабль, особенно легкій на ходу. Миеологія называетъ Аріона сыномъ Цереры и Нептуна; но Церера—богиня растительнаго царства, слъдовательно и строевыхъ лъсовъ: вслъдствіе этого корабль, носящійся по волнамъ, очень могъ быть названъ сыномъ Нептуна и Цереры.

Бузирися, сынъ Нептуна и Ливін (т. е. стеци Ливійской), царствоваль въ Египтв (онъ есть олицетвореніе этой страны), славился морскими разбоями и приносиль въ жертву богамъ всёхъ иностранцевъ, пріважавшихъ въ его владінія. За эти злодійства Геркулесъ умертвиль Бузириса.

Разоблачивъ истину отъ свазочной мишуры, видимъ, что климатъ Египта, гибельный для завзжихъ чужеземцевъ, не имълъ вреднаго вліянія на странствованіе Геркулеса, личность котораго древніе слили во едино съ личностью ихъ любимаго героя.

**Керкіон** в быль страшный разбойникь, жившій на Коринескомь перешейкь. Каждому чужеземцу онъ предлагаль бороться съ собою и, одольвь противника, безжалостно его убиваль. Этоть злодый быль убить Тезеемъ.

И эта басня — варіанть предыдущей. Керкіонъ — бурное, не-

преступное мъсто у береговъ Коринеа, на которомъ ногибло множество неопытныхъ или неосторожныхъ плавателей. Тезею первому удалось переплыть чрезъ это опасное мъсто и древніе провозгласили его побъдителемъ Керкіона.

Эоль, богъ вътровъ и бурь, былъ рожденъ отъ Нептуна никфою Меланиппою. Мъстопребываниемъ своимъ онъ избралъ семь острововъ, названныхъ его именемъ. Въ пещеръ, на островъ Липари, онъ держалъ на пъпи всъ вътры, попутные или противные мореходамъ и спускалъ ихъ по своему благоусмотрънию. Улиссу, во время его странствований, Эолъ подарилъ мъхъ, наполненный вътрами, много ему вредившими во время плавания.

Повърье, будто пещеры острововъ Липари — жилище вътровъ, произошло у древнихъ отъ шума и гуденья, раздающихся въ ихъ глубинв. Вулканическое происхождение этихъ острововъ подало поводъ назвать ихъ детьии Вулкана. По слованъ путешественниковъ, нар пещеръ Липарскихъ или Эоловихъ острововъ доний излетаютъ иногда вихри и дують вътры довольно продолжительные. Древніе греки, называвшіе вітри дітьин неба и земли, каждаго изъ нихъ весьма остроумно олицетворяли. Вётеръ восточный-Афеліот (Соланусь или Субсоланусь: солнечный или подсолнечный у римлянъ) они изображали въ видъ красиваго юноши, несущаго за павухой гренады, апельсины и прочіе плоды теплыхъ странъ. Эвря или Вултурня (Дифей у Виргилія) — вътеръ юго-восточный, быль, по межнію грековь, постоянно растрепанный шаловливый юноша, своими проказами и шалостями будившій бурю. Австера или Нотоса (южный ветерь) именовали родителенъ дождей и изображали его въ видъ старца съ челонъ увитынъ облавами и въдлинномъ одбинін, по воторому струятся дождевыя ваши. Африка или Липса (юго-западный вътеръ) навъвалъ туманы своими влажными крыльями.

Вътеръ западный — Зефиръ (Фавоній или Япиксъ у риклянъ), попутный пловцамъ изъ Италіи въ Грецію, древніе изображали въ видъ прелестнаго юноніи съ крыльями бабочки и увънчаннаго цвътами. Онъ повельвалъ цълымъ легіономъ легкихъ вътерковъ, въ видъ легкокрылыхъ дътей, дуновенісмъ своимъ едва колебавшихъ цвъточныя чашечки. Эти прелестныя созданія пылкаго



ноображенія древнихъ грековъ можно назвать родоначальниками оредневъковыхъ сильфовъ и арізлей.

Аргесть, грековъ Корусь или Сциронь - римлянъ (сверозападный вътеръ) олицетворили въ видъ стараго, бородатаго чемовъва съ сосудомъ води въ рукахъ и закутаннаго въ теплую одежду. Кекій (сверо-восточный вітерь) несь въ рукахъ диевъ, нокрытий градинками. Аксилоно (северный ветерь), седовласий, съ вивинить хвостоиъ, являяся съ блюдомъ, наполненнымъ времыми маслинами... Но страшевнимъ изъ всехъ ветровъ быль Bope u бурный, неукротиный, производившій бурю и землетрясенія, закутанный въ хламиду, сотканную изъ тумановъ. Изъ его сыновей навовемъ только Калаиса и Зеоеса близнецовъ, покровителей исреходовъ. Кроиф этихъ главныхъ вътровъ были еще періодическіе, Этезіч, дувшіе весною въ теченіе шести неділь и перожденные Юнитеромъ по просьбв знаменитаго въ древности сельскаго хозания и пчеловода Аристея. Къ группъ второстепенныхъ вътровъ ножно причислить и Эвносто-богиню пекровительницу в'втранихъ мельницъ.

Гласко или Глаукосо (желтий), усиновленний Нептуновъ до превращенія своего въ морское божество, жиль въ Веотін и проиниляль рыбною ловлею. Заметивь однажди, что сонныя рыбы, ноложенныя на вакую-то особенную траву — оживають и упрыгивають въ море- онь вздумаль отвёдать этой травы и самъ прыгнуль въ морскія пучины. Здёсь боги одарили его безскертість и свойствемъ пророчествовать. После своего превращения въ морское божество Главкъ влюбелся въ Сщиллу, прелестную дочь Фореа, равнодушную въ его воздыханіямъ. Желая во что бы то ни стало снискать благосклонность жестокой, Главкъ прибъгнуль въ чародъйкъ Цирцев, уномя ее приворожить къ нему Сцимму. Цирцея, сама въ него ваюбленная, отравила тотъ ручей, въ которомъ бъдная ниифа имъла обыкновеніе купаться... Едва Спилла погрузилась въ воду, какъ была превращена въ страшное чудовище съ шестью головами, двинадцатью лапами, окаймленное по поясу постоянно зающими собавами. Виргилій изображаеть ее иначе. Сохранивъ прежнюю привлекательную наружность, Сцилла отъ нояса вийсто ногъ нивла рыбій хвость... Въ такомъ видь, выглядывая изъ пещеры, она соблазняла мореходовъ, завленла ихъ на подводныя скалы. По другииъ сказаніямъ Сцила бросилась въ море близъ сицилійскихъ береговъ и была превращена въ подводную скалу, подобно Харибдъ. Миновать ту и другую было самой трудиой задачей для пловцевъ и выраженіе: проплыть межсду Сциллою и Харибдою сохранилось донынъ въ тъхъ случаяхъ, когда хотятъ сказать о благополучномъ избавленіи человъка отъ одной изъ двухъ, по видимому, неминуемыхъ непріятностей.

Навиляй, сынъ Дананды Аниноны, былъ одицетвореніенъ нореплаванія. Сынъ его Паланидо при осадъ Трои былъ побитъ камиями по повельнію Улисса, за это Навилій разрушилъ корабли Улисса, разведя маячные огни именно около подводныхъ скалъ.

Нелей, сынъ Нептуна и Тира, вивств съ братонъ своинъ Пеліасомъ царствоваль въ Элидв. Оть жены своей Хлориды онъ нивль дочь Перо и сыновей: Нестера, Периклимена, и Хромія. Геркулесь отняль у него часть владвий и, за исключеніемъ Нестера, умертвиль его сыновей. Нелей умеръ съ горя и Сизифъ, другь его, похорониль Нелея такъ уединенно, что Нестеръ никогда не могъ отнекать его гробницу.

Огигест, основатель Онвъ и Элевзиса, быль свидѣтелемъ страшнаго всемірнаго потопа въ 1764 г. до Р. Х. и спасся отъ него благодаря покровительству Нептуна, своего родителя. При немъ же, какъ гласило древнее преданіе, планета Венера измѣнила свой видъ, цвѣтъ, размѣры и свое теченіе. Послѣ его царствованія Беотія названа была Огигіею, именемъ, которое греки давали вообще древнѣйшимъ областямъ и городамъ.

Авлида, дочь Огигеса, дала имя свое городу, впоследствии прославленному пребываниемъ въ немъ Ифигении.

Пеліаст брать-близнець Нелея, овладёль престоловь Іолкоса, отнявь его у Эзона, отца Язона, возлюбленнаго Медеи. Когда послёдняя помолодила Эзона, дочери Пеліаса стали просить чародёйку, чтобы помолодила и ихъ отца. Медея велёла имъ нарёвать его на куски и бросить въ котелъ съ горячей водей, увёнивь, что куски мяса въ ней сростутся и Пелей выйдеть изъ воды врасивымъ юношей. Дочери царя въ точности исполнили приказаніе Меден—однако же изъ его мяса, кром'в отвратительняго бульона, ничего не было; престолъ же его достался Эзону.

Замътимъ здъсь, что древнее преданіе о томъ, будто Медея возвращала молодость, сваривая живыхъ людей въ кипяткъ, основано на томъ, что она первая изобръла теплыя ванны, можетъ быть даже и бани. Изпуренные усталостью люди, послъ теплой ванны, чувствовали себя бодръе и свъжъе, и ванна, во многихъ случаяхъ, дъйствуетъ цълебно на организмъ. Наше народное преданіе о осивой водъ ничто иное какъ намекъ на источники воды минеральной, которыми пользовались въ глубочайшей древности.

Протей, сынъ Нептуна и Финивіи, бъжаль изъ Греціи въ Египеть тайнымъ подводнымъ каналомъ, и здёсь Нептунъ поручилъ ему пасти принадлежавшія ему стада тюленей, дельфиновъ и морскихъ коней. Протей обладалъ свойствомъ принимать на себя какой угодно видъ и превращаться нетолько въ звёрей или въ птицъ, но и въ огонь, въ водяной источникъ, въ дерево, въ камень, и дёлаться невидимымъ. Онъ же обладалъ даромъ пророчества, но прорицалъ тогда только, когда его принуждали къ тому силою. Въ нарицательномъ смыслё Протеемъ называють человъка ловкаго, изворотливаго, мёняющаго свои убъжденія, какъ Протей свою наружность. По словамъ Геродота, Протей дъйствительно царствоваль въ Египте, былъ современникомъ троянскаго похода, и давъ пріютъ бъглецамъ, Парису и Елене, возвратилъ последнюю Менелаю.

Тритоно, сынъ Нептуна и Анфитриды, увънчанный водяными травами, осокой и тростникомъ, былъ непремъннымъ лицемъ въ свитъ своихъ родителей виъстъ съ толпою другихъ тритоновъ, нерендъ (тритоновъ женскаго рода), дельфиновъ и морскихъ коней. Огромныя трубчатыя раковины, на которыхъ спутники и спутницы Нептуна и Анфитриды разыгрывали туши и фанфары, были какъ музыкальныя орудія введены въ употребленіе Терамбомъ. О немъ древніе сложили сказку будто онъ самъ завистливыми нимфами былъ превращевъ въ морскую раковину. Заключимъ

длинный списокъ сыновей Нептуна знаменетвищимъ изъ нихъ всъхъ. Влюбясь въ ниифу Өеофанію, Нептунъ превратиль ее въ овцу, а самъ превратился въ барана. Плодомъ нъжныхъ ласкъ этихъ животныхъ быль Хризомаллоня или овенъ съ золотниъ руномъ- виновникъ похода Аргонавтовъ въ Колхиду. (нынъшнюю Грузію). Походъ этотъ совершенъ быль греками около 1270 г. до Р. Х. Въ этой глубочайшей древности, богатейшия волотоносныя рыки Зававказья разработывались посредствомъ обчиновъ, которыя влали въ воду и съ которыхъ после вытрасали набившійся въ руно золотой песокъ. Не совсинь понимая этоть пріемъ промывки у каввазскихъ жителей, Греки сплели сказку о золотомъ рунь, переившавъ золотоносную ръку съ- названіемъ овчины. Въ наше время при томъ вниманін, которое обращено на Кавказъ, горное дъло этой страны конечно не будетъ забыто и сказка о золотомъ рунв окажется весьма пріятною, т. е. выгодною двйствитедь-HOCTENO.

### ГЛАВА ДВАДЦАТЬ ШЕСТАЯ.

Походъ Аргонавтовъ. — Аэтесъ, царь Колхиды. — Убіеніе Фрикса. — Притязанія Пеліаса. — Язонъ. — Корабль Арго. — Приключенія Аргонавтовъ. — Остроиъ Лемносъ. — Буря. — Волхвъ Финей. — Скалы Кіанейскія. — Островъ Аретіада. — Колхида. — Три подвига. — Ихъ объясненіс. — Медея и Язонъ. — Похищеніе Золотаго руна. — Возвращеніе на родину. — Изтиченіе Золотаго руна. — Возвращеніе на родину. — Изтипа Язона. — Судьба Медеи. — Число Аргонавтовъ и имена главнийшихъ. — Тезей. — Его происхожденіе. — Его подвиги. — Пребываніе въ Авинахъ. — Побъда надъ Кентавромъ. — Аріадна. — Смерть Эгея. — Праздники, установленные Тезеемъ. — Учрежденія государственныя. — Ипполита, царица амазонокъ. — Битва ланивовъ съ кентаврами. — Пириней. — Смерть Тезея. — Его дъти. — Федра. — Ея любовъ къ Ипполиту. — Предательство. — Гибелъ Ипполита. — Судъба его послъ смерти.

Чтобы овладёть золотымъ руномъ, принадлежавшимъ  $\Phi_{purcy}$ , обжавшему изъ Греців ко двору Колхидскаго царя Aomeca,

последній умертвиль беглеца и присвоиль себе это совровище. Пеліася, царствовавшій тогда въ Іодхось, родственникъ Фрикса, изъявиль притязаніе на оставшееся послів него имущество и въ томъ числъ на золотое руно. Похититель престола у законнаго царя Язона, Пеліасъ, объявиль ему, что готовъ возвратить ему престолъ, если Язонъ отистить за смерть Фрикса и похитить у Автеса золотое руно. Язонъ съ радостью приняль это предложение и собравъ цёлую рать героевъ, отплылъ на вораблё Арго изъ Грецін въ береганъ Колхиды. Предводителенъ Аргонавтовъ (т. е. пловцовъ на кораблѣ Арго) отъ имени Язона былъ Геркулесъ и занималь первое ифсто; Пелей и Теламонь заняли вормовую часть корабля. Предъ отплытіемъ изъ Греціи, Аргонавты принесли торжественную жертву богамъ и присягнули Язону, и отправились въ путь снявшись съ якоря у мыса Магневійскаго въ Осссалів. Миновавъ гору Пеліонъ - жилище стараго кентавра Хирона и восиитанника его Ахиллеса, обогнули берегъ Македонін, инновали гору Асонъ и вскоръ достигли Саносракіи; отъ этого острова они поплыли въ съверу и въ Мизіи расположились на роздыхъ и запаслись провіантомъ.

Здёсь Геркулесь отсталь отъ Аргонавтовъ, или, какъ гласитъ преданіе, быль умышленно оставлень Язономь, нетерпившимь совийстничества; по другимъ сказаніямъ — ради экономіи, такъ какъ Геркулесь въ самое короткое время могъ поъсть запасы, заготовленные надолго. Отъ Мизіи противные вътры направили Арго въ югу и пригнали его въ острову Лемносу, заселенному женщинами. Здісь, предавшись нізгів, Аргонавты провели два года, позабывъ о главной цёли своего путешествія. Наконець, повинувъ это жилище сладострастія, пустились въ дальнёйтій путь и прошлывъ Геллеспонть, бросили яворь у береговъ острова Долійцевъ, гдъ царь Кизикъ принялъ ихъ самынъ радушнынъ образовъ и одълилъ щедрыми подарками. Отплывъ отъ его владеній, Аргонавты ночью снова были пригнаны бурею въ береганъ острова. Долійцы, принявъ ихъ за морскихъ разбойниковъ, встретили ихъ съ оружіемъ; завязался бой, въ которомъ погибъ царь Кизикъ, сраженный Явономъ. Утро озарило мъсто побонща и горько расканлись Аргонавты въ своей кровавой ошибкъ. Паря Кизика они торжественно похо-

ронили; установили игры въ его память и для умилостивленія разгивванныхъ боговъ, принесли имъ жертву.... Но Рея, наказывая Аргонавтовъ за убіеніе невиннаго Кизика, приковала Арго, къ земль и впродолженіе двынадцати дней онъ быль игрушкою бурь и урагановъ. Другими словами: корабль сълъ на мъль. Орфей вымолилъ прощеніе у богини и корабль приплылъ къ устьямъ Риндака; отсюда въ страну Бебриковъ, управляемую царемъ Амикомъ. Последній предложиль Аргонавтамь состязаться съ Вебриками въ борьбъ и спутники Язона, принявъ предложение, отколотили Вебривовъ на славу. Въ Салмидессъ у береговъ Оракіи, они освободили отъ Гарпій таношняго царя, славнаго волхва Финея, который за эту услугу даль имъ совъты, какъ въ проливъ Симплегадскомъ инновать подвижныя скалы Кіанейскія, которыя безпрестанно, сталкиваясь одна съ другою, разбивали въ щены корабли, отваживавшіеся пускаться въ это страшное м'есто. Достигнувъ этихъ скаль, Аргонавты, по совъту Финея, спустили съ корабля голубку, которая полетомъ своимъ указывала имъ путь, между темъ какъ Орфей, играя на лиръ, заставилъ движущіяся скалы пріостановиться. Вътхавъ въ Понтъ-Эвисинскій (Черное море) Аргонавты посттили страну Маріандинійцевъ, въ которой схоронили двухъ своихъ спутниковъ волхва: Идмона и коричаго Тифиса. Последнія испытанія ожидали Аргонавтовъ на островѣ Аретіидѣ, гдѣ они нашли птицъ Стинфалидъ, нетавшихъ свои перья будто стрълы. Вряцаньемъ оружія Аргонавды отогнали отъ себя этихъ чудовищъ. Здёсь же они нашли сыновей Фрикса, отправившихся въ Орохменъ за отцовскимъ наследствомъ, но заброщенныхъ бурею на островъ Аретінду.

Наконецъ повазались вожделенные берега Колхиды и ночью достигнувъ устьевъ ръки Фазоса, Аргонавты высадились у стъпъ города Эн. Царь Аэтесъ, извъщенный о прибытии нежданныхъ гостей и о цъли ихъ появленія, согласился выдать Язону золотое руно, съ тъмъ однако же непреложнымъ условіемъ, чтобы онъ въ одинъ день совершилъ три подвига, почти неисполнимые. Во первыхъ — Язонъ долженъ былъ вспахать четыре десятины земли, посвященной Марсу и потому неприкосновенной, алиазною сохою съ впраженною въ нее парою быковъ Вулкана съ мёдными рога-

ми и извергающими пламя изъ ноздрей. Во вторых з—посвять драконовы зубы и перебать всёхъ воиновъ, порожденныхъ землею изъ этяхъ зубовъ. Во третьих з—вступить въ бой съ драконовъ, хранителемъ вологаго руна и умертвить его.

Здёсь пріостановимся на минуту и отъ сказки перейдемъ къ правдё. Спыслъ задачи первой: Язону предстояло овладёть землею, охраняемою сильнымъ войскомъ и кроив того ознедышущими быками. Эти чудовища, можеть быть, огнестрельные снаряды, бывшіе въ употребленін у жителей Колхиды за двів тысячи лівть до изобрівтенія греческаго огня. Вонны, родящіеся изъ зубовъ дракона-намекъ на ихъ многочисленность, наконецъ самый драконъ — олицетвореніе бдительных стражей, охранявших золотые Колхидскіе прінски. Дочь паря, чародійка Медея, страстно виюбившаяся въ Язона, предложила ему свое содъйствие при совершении подвиговъ, съ тъмъ условіемъ, чтобы онъ увезъ ее съ собою на свою родину въ качествъ законной супруги. Язонъ согласился и тогда Медея вручила сму стилящу съ волшебнымъ составомъ, которымъ онъ долженъ былъ натереться до выступленія на бой; камень, который онъ долженъ быль бросить въ воиновъ, рожденныхъ изъ зубовъ дракона; наконецъ травы и напитокъ, для усыпленія дракона, хранителя золотаго руна.

Влагодаря этимъ снадобьямъ, Язонъ вышелъ побъдителемъ изъ всъхъ трехъ испытаній, предложенныхъ ему Аэтесомъ, и овладълъ золотымъ руномъ, висъвшимъ на дубу. Взбъшенный Аэтесъ далъ себъ клатву перебить всъхъ Аргонавтовъ и сжечь ихъ корабль; но Язонъ, во время увъдомленный Медеею, сълъ съ нею и со своими спутниками на Арго и ночью отплылъ изъ Колхиды. На слъдующій день Аэтесъ бросился въ погоню за бъглецами и, настигнувъ ихъ въ устьяхъ Дуная, послалъ къ нимъ сына своего Абсирта съ требованіемъ, чтобы ови сдались, но Медея, заръзавъ Абсирта, раскидала по берегамъ куски его тъла и покуда Аэтесъ подбиралъ ихъ, Аргонавты скрылись изъ виду.

Маршрутъ обратнаго пути Аргонавтовъ заключаетъ въ себъ чуть не всъ моря и страны древняго міра и доказываетъ только, учто древніе сказочники о Язонъ и его спутникахъ были весьма плохіе географы. Изъ Понта Эвксинскаго они попали въ Панусъ-Меотидъ (Азовское море), попади на островъ Певкестъ и на островъ Цирцеи, гдв эта волшебница предсказала Язону всв его будущія бъдствія... Изъ Азовскаго моря, будто на ковръ самолеть, Аргонавтовъ занесло къ Гибралтарскому проливу (столбы Геркулеса) и чрезъ него въ Средиземное море. Здѣсь было съ ними также не мало приключеній: они попали между Сцилюю и Харибдою и избавились отъ гибели благодаря Өетидъ, любовницъ аргонавта Пелея, и ея нимфамъ; плыли мимо острова сладкогласныхъ сиренъ, усмиренныхъ пѣніемъ Орфея; около острова Дрепанны (Корфу) столкнулись съ морскими разбойниками, требовавшими у царя Алкиноя выдачи имъ Меден... послѣ того, буря забросила ихъ на берега Африки и наконецъ то прибыли они въ Пелепоневъ, а отсюда перебрались въ Оессалію.

По другому варіанту сказки объ Аргонавтахъ-они по Дунаю перебрались въ Адріатическое море и этипъ путемъ возвратились въ Грецію; постили Цирцею на островъ Эн. гдъ Язонъ очистился отъ оскверненія себя убійствонь Абсирта. Этоть путь короче и не богатъ чудесными встречами, за то гораздо правдоподобиње перваго. Язонъ, по возвращения на родину, не смотря на умерщвление Пеліаса Медеею, не воротиль себъ отцовскаго престола, а вивств съ супругою поселился въ Коринов. Четыре года онъ быль вёрень Медев, на пятый влюбился въ Главкею, дочь Коринескаго царя Сизифа. Медея заръзала обоихъ своихъ сыновей, прижитыхъ съ Язономъ, отравила соперницу и на колесницъ влекомой двумя драконами улетела въ Асины, где на ней женися Эзей, которому она совътовала отравить Тезея. Узнавъ, что это его сынъ, Эгей прогналъ Медею, которая убъжала въ Финивію; вышла за царя этой страны и родила отъ него Мидаса. Что васается до Язона онъ умеръ въ Коринев, не оставивъ по себъ потоиства.

Число аргонавтовъ, спутниковъ Язона, простиралось до 90 человъвъ. Изъ нихъ заслуживаютъ напоминанія немногіе.

Аргост, сынъ Фрикса, былъ строителенъ корабля, на которонъ походъ былъ совершенъ. Этому кораблю овъ далъ свое имя.

Бутеся, сынъ Борея, при возвращении на родену, до того плавнился паніемъ сиренъ, что бросился въ море, но спасенный Ве-

нерою быль перенесень въ Сицилію, гдѣ женидся на *Ачкость* прелестной собою, но весьма разгульнаго поведенія.

Ификла, супругь Діомедеи, замічателень вавъ первий субъекть, въ глубочайшей древности лечившійся желівною овисью— лекарствомъ, столь распространеннымъ въ наше время. Будучи бездітнымъ, онъ жаловался на это Мелампу и по его совіту, въ теченіе десяти дней пиль ржавчину съ ножа, распущенную въ винь. Влагодаря этому средству Ификлъ излечился отъ безплодія.

Тезей, потомовъ Эрехоея и внучатный племящениъ Геркулова, родился въ Трезенъ отъ тайнаго брака царя Анискаго Эзея съ Эерою, дочерью Питеся, царя пелопонезскаго. Онъ воспитываяся при двор'в последняго и чуть не съ колыбели выказываль воинственныя навлонности. Когда ону било только семь леть, въ Питеею, его деду, пришемъ Гервулесъ, и Тезей, принявъ его за непріятеля, схватиль топоръ и сибло бросился въ нему на встрвчу. Узнавъ свою ошибку, Тезей, при разсказахъ о подвигахъ Геркулеса, ръшился взять его себъ за образецъ и посвятить всю свою жизнь на геройскіе подвиги. Достигнувъ юношескихъ леть онъ покинуль родину и отправился добывать славу. Передъ томь додъ его Питеей открыль ему тайну его рожденія, скававь что ласками его матери въ одну и туже ночь пользовались Нептунъ и Эгей, а потому царь асинскій убхаль въ свое царство не взявъ Эеры съ собою, но сказалъ, что въ случав рожденія его сына онъ готовъ его признать, если тотъ принесеть въ нему въ Аенны его мечь и сандалію, зарытне подъ огромнымъ камнемъ. Питеей привезъ Тезея къ этому камню и юноша герой, одной рукою приподнявъ его, нашелъ подъ нимъ мечь и сандаліи ч тотчасъ же отправился въ Аоины, презирая предстоящими онасностями долгаго пути. Влизь Эпидавра онъ встретилъ великана Перифета вооруженнаго огромной булавой: Тезей убиль его и взявъ налицу никогда не разлучался съ нею какъ съ первымъ трофеемъ добытынь сь бою. Убиль разбойника Синиса, точно также какь онь самъ убивалъ прохожихъ, разорвавъ его двумя деревьями, у которыхъ развязаль связанныя вершины; утопиль Скирина, откариливавшаго своихъ черепахъ человъческимъ мясомъ; той же участи педвергся и Керксоиз. Поскв того Тезей избавиль Грецію отъ разбойника Прокустов, обладателя знаменитой вровати, на которую онъ укладываль свояхъ жертвъ, успоконвая ихъ тъмъ, что пощадить имъ жизнь, если кровать придетсян о мърв ихъ роста Но этого никогда не случалось: кровать была раздвижная и удликнялась или укорачивалась по произволу Прокуста; людомъ высокаго роста онъ отрубаль ноги, а малорослинъ вытягиваль ихъ суставы по длинъ кровати. Въ переносномъ смыслъ и до нынъ упоминають о "прокустовомъ ложъ," говоря о безисходности изъ непріятиваго ноложенія.

Умертвавъ Провуста, Тезей убиль  $\Phi e n$  или  $\Pi e n$ , дикур свинью, опустомавшую окрестиости Коринеа и оставившую по себв дестойныйшаго пресиника въ особы знаменитало Калидонскаго вепря, о которонъ поговорнив въ исторіи Мелеагра. По обычаю древности, Тезей, посяв такого вножества убійствъ, долженъ быль подвергнуться очистительному оповению и принести жертву богамъ. Исполнивь этоть обрядь, онь вошель вы Афины и явился къ царю Эгею. Медея, увършвъ его, что Тезей разбейникъ, предложила царю отравить его ядомъ, и Эгей согласился. За объдомъ енъ подаль сыну кубокь съ отравою, къ которону тоть не прикоснудся, но ниение въ эту минуту вынуль исчъ, чтобы поривать мясо: Эгей узналь, что этоть мечь его, а по мечу призналь въ Тезев своего сына. Опъ тотчасъ же провозгласнаъ его своивъ наслединвоив; Медея (вакъ ин уже говорили) убъжала въ Флинкію. Пятьдесять сыновей Палласа, брата Эгея, надівявшіеся послів него наследовать престоль, были изрублены Телесиъ. Въ виде покаянія въ этомъ убійствъ, Тезей на годъ удалился изъ Аоняъ, по быль оправдань судьями храма Аполлона Дельфійскаго. После того, захвативъ живьемъ быка Марасонскаго, онъ принесъ его въ жертву Аполлову.

Ежегодная дань, которую влатили асиняне Минотавру, побудила Тезея избавить отъ нея своихъ будущихъ подданныхъ. Дань эта, какъ мы уже говорили, состояла изъ семи юноней и семи дъзъ, отправляемихъ на събденіе Минотавра. Тезей нопросилъ перволенія у отца отправиться вибств съ ними; кромб того Эгей взякъ съ него объщаніе, что онъ, въ случав побъды, при возвращеніи, вывъсить на кораблё бълый флагъ. По прибытіи на исторія религій Т. V.

Крить, Терей плениль своей врасотою дочь цара Миноса Аріадну. Она дала ему путеводную нить для выхода изъ лабиринта, изъ вотораго до Тезея еще нивто не возвращался. Минотавръ быль убить, а Тезей со вовин спутниками, съ Аріадною и ел сестрою Федрою, ноплиль въ обратени путь, позабивъ вивъсить на своемъ корабле облый флагь. Во время пути Аріадна родила отъ Тевен двукъ синовей Энопіона и Стафила, и не смотря на то Тезей инвлъ жестокосердіе повинуть ее на островъ Навсосъ. По прибытія въ Аонны онъ быль встрівчень всеобщими воплями, слезами и въстію, что отецъ его, Эгей, утопился съ горя, будучи увъренъ, но отсутствио бълзго флага на корабль, что Тезей ногибъ. Похоронивъ Эген съ должными почестями, назвавь его именемъ море, въ которое онъ бросился. Тезей далъ объть посылать ежегодно въ хранъ Аполлона Дельфійскаго богатня приношенія съ депутатаче, урбичанным насличным вътвями н на томъ самомъ корабий, на которомъ наявалъ самъ Тезей. Корабль этотъ, названный Пораміема или Деліакома, сохранялся болье тисячи льть. Въ тоже время Тевей учредиль две правднева, названных Деліями. Порвый совершался каждыя пать леть въ честь Веперы Делосской, статуя которой, подаренная Тезею Аріаднор, была во время прездника обвиваема преточники гивляндами; затёмъ происходели воення скачки и празднивъ оканчивался плясвами, участвовавшіе въ которыхъ ходили въ развил стороны возвращаясь и сколько разъ на одно и тоже и сто и тыть подражая хождению по навилистымы переходамы лабиринта. Другой празденев бываль ежегодно. Тогда присылали на островъ Делось изъ Анны Деліастова или Осорова, на овященновъ корабив Деліакв, украшенномь цввтани. Ихъ встрівчаль жрець и увънчанныхъ лаврами волъ въ храмъ, гдъ они приносили благодарственную жертву богань, въ панять истребленія разбойниковь Тезсенъ. Ихъ путеществие продолжалось двей тридцать, и въ это время въ Аеннахъ не казнили преступниковъ. Таккиъ образомъ, не случаю празднованія Делій, каннь Сопрата била отложена. Вскор'в Тозей сдедался верховение обладателень всей Аттики; даль ой мудрые завоны и затёмъ, слеживъ съ себя царскій санъ, установиль правленіе республиканское, предоставивь быть ве главв его народу и воннамъ; учредняъ еще нвенолько правдниковъ, н въ честь Нептуна возобновить Потмейскій шеры. Сделавъ все что било возножно для блага нодданныхъ. Тезей опять отправился искать приключеній и геронческих подвигова. Побъднит амазонекъ на берегатъ Териодона и взялъ въ плімъ ихъ царицу Ипполиту, отъ веторой вивлъ снез Ипполита. Принимать участіє въ поход'я Аргонавтовъ и, уже будучи л'ять пятидесяти отъ роду, вийсти съ Пиривоемя похитиль Елену (вносайдствін виновницу Тромиской войны), отнятую у него ел братьяни Діоскурами. Пирисой, царь ланисовъ, сбливился и подружнися съ Тезесиъ носяв своего вторженія въ Аттику, когда не вступал въ бой съ его войскани онъ съ восхвщениемъ броспися въ объятья Тевея, давъ ому влатву въ вечной дружов и верности. Врачный виръ Пирисси, женившагося на Гипподавів, былъ печально ознаненованъ битвою Ланиеовъ съ пьянии вентаврами, въ которой принивали деятельное участіе Геркулесь и Тезей. Кентавры были истреблены.

Оставивъ престолъ сину своему Пенипету, Пирисой сепровождаль Тезея въ его последникъ скитаніяхъ. Онъ влюбился въ Прозерпину, супругу царя Андонея, и быль убить инъ, а Тезей быль захвачень въ илень, изъ котораго его освободиль Геркулесъ. Древніе сказочники, перепутавъ имена и воображал, что Андоней тоже что Плутенъ, силели басию о сопествіи Пирисол и Тезея въ Тартаръ, ивъ котораго Тезей быль освобожденъ Геркулесомъ.

По возвращени въ Асини, Тезей вздуналь было опать царствовать, но возмутившеся жрецы и воини принудиле его удалиться. Онъ явился въ царю Свироса Липомеду, который иринявъ его съ почетовъ, столкнуль съ высокой скалы въ море. Останки его были привезены въ Асины и погребены на ивств, названновъ Тезеумомъ. Въ память героя воздвигли алтари и совершали въ его честь жертвоприношенія въ воськое число кажлаго ивсяца.

Тевей оставиль послів себя сыновей: Ипполита, оть царици аказоновъ Ипполиты; Стафила и Энопіона, оть Аріадны и Акамаса и Демофона, оть Федры. Федра, дочь Миноса и

Пазифан, по прибыти въ Асини страстие ваюбилась въ Ипполита, своего пасынка и во время отсутствія супруга своего отврылась Ипполнту въ дюбви, но съ негодованиемъ была отпергнута. Въ отчания она повъснясь, оставивъ Телен записку, въ которой обвиняда Ипнолита въ томъ, въ чейъ была виновата сана. Разгайванный Тезей, по возвращения своемы изъ скитаній, прочтя эту зависку накинулся на повинняго Инполета, въ жизен своей не любившаго вивого и нячего, кремъ охоти. Оторопълый юноша но зналь это отвъчать отку на гнуския обвинения, Тезей въ свою очередь, принимая колчаніе за явное доказательство виновности, решель погубить сына. Когда-то Нептунь даль Тезев слово неводнить его три желавія в Теоей попроснять на первый случай умертветь Ипполита. У вороть Трезены на Ипполита, вхавшаго на колеспець, напало чудовеще, выплывиес нов воляв норожнив; денади взобсились, понесль и Ипполить разбился е прибережния спалы. По другому варівиту Федра, живая, обвинила Ипполята передъ его отцемъ и повъсилась послъ гибели Иппелита. Это обвичено новиния виноватою --- было, ножеть быть, заимствовано греками изъ библейскихъ оказаній о женъ Пентефрія и Іоспфъ Препрасновъ.

Эскульнъ по просьов Діаны, вокровительствовавшей Иппелиту, воскресиль его и онъ, подъ иненемъ Вирбей, состояль при богинв въ качестве егермейстера. Впоследствій времени Діомид в сооруднить въ Трезене крамъ въ честь Ипполита. Сюда приходили невести и въ жертву приносили сеои коси. Делалось это, во-кервихъ, въ пашить Федры, удавившейся собственными волосами; во-вторихъ, въ знакъ соблюденія върпости будущить супругамъ.

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

## ГЛАВА ДВАДЦАТЬ СЕДЬМАЯ.

Мелепрв. — Его происхиждение. — Рокован головия. — Калидонений вепрь. — Облава въ видъ ополнения. — Мелепръ побъдитель. — Убісніе дядей. — Солжжение половии и смерти Мелеогра. — Теламонь. — Иелей. — Иовтореніе исторіц Федри. —
Яблоко раздора. — Судъ Париса. — Боги подвластние Нептуну. — Океанъ и Фетида. — Рики. — Ахелой. — Лиись и Галатея. — Алфей. — Азопъ. — Кефиза. — Эриданъ. — Эвротасъ. —
Иактолъ. — Скамандръ. — Океаниды. — Нерейды. — Нерей. —
Теоида. — Рожденіе Ахиллеса. — Нимфи. — Ихъ разряды. —
Киферониды. — Кренеи. — Эфидріады. — Гамадріады. — Ихъ
имена. — Глифіи. — Іониды. — Наяды. — Напеи. — Дріопа и Лотосъ. — Эгерія. — Герцинія.

Мелемарь, сынъ Енея и Алееи, быль также въ числъ арганавтовъ и после Тезея, едва ли не славичений изъ иккъ. При его рождени его имть, Алеея, совещалась съ оракуломъ о его будущности и получила въ отвётъ, что свъ упретъ, когда догоритъ головия, пилавшая въ то время на очагъ. Алеся тетчасъ не залила ее подою и зарыла въ землю. Еней, обрадованций рожденісив сына, принесь благодарственную жертву всёмь богань, вроме Ліаны, о которой онъ позабыль. Разгийванная богиня нослада за это на Калидонскіе ліса и поля огреннаго венря, ростонь сь была, съ яглами щетины въ видъ дротиковъ, съ клыками. подобными слоновымъ и, време того, съ заражительнымъ смертоносныть дыханість. Какъ только Мелеагръ вошель въ возрасть и въ состояни быль носить оружие, опъ собраль целое ополчение моловыхъ сивльчавовъ, большею частію внязей, чясловь до 40 человівь (туть быле нежду прочини: Аталанта дочь Свенен, Касторя и Поллукся, Язоня, Монся, Пелей, Протей и Тевей) и отправился на охоту за вепрень. Встратись съ чудовищень охотники стали вускать въ ного стрелы, большою частью ноудачно; Аталанча, любовенца Мелевгра, нервая ранела вопра

въ ухо. Тогда Мелеагръ поразиль его печенъ, Анфіарай доржиль и, отрубивь ему голову, поднесь ее Аталантв. Это предпочтение разобидело всехъ прочихъ охотниковъ; они перессорились; ссора перешла въ драку; драка превратилась въ серьезную битву, въ которой отъ руки Меленгра пали оба его дяди, со стороны матери: Плексинов и Токсей. Тогда Алеен, негодун на сина, отрыда изъ земли рововую головию, съ которою тесно была связана жизнь Мелеагра и бросила ее въ огонь. Тотчасъ же Мелеагръ мочувствоваль палящій жарь во всемь телё, усиливавшійся по мёрё сгоранія головии и когда она догорвла тогда и Молоагръ испустиль последній вздохь. По сказаніямь древнихь поэтовь, не оракуль, но Парки посетние Алеею при рождение Мелевгра: Клото предсказала его будущую славу; Лахезист — необывновенную силу, а Атропа-связь его сперти съ горящею головнею. Когда Мелеагръ скончался, Алеея одуналась и повъсилась съ отчаянія.

Дъти Эака, Теламонъ и Пелей, въ вности были изгнаны изъ отечества. Теламонъ бъжалъ въ Кихров, царю Саламинскому, послъ вотераго наслъдовалъ престолъ. Онъ билъ жеватъ на трехъ женахъ: на Гласкев, на Порисев (котерая родила ему героя Аякса) и раз Гезонъ, сестръ Пріама и матери Тевкира. Не будучи въ силахъ участвовать въ троянскомъ нокодъ, Теламонъ пославъ въ Иліонъ своихъ сыновей, прославившихся своими подвигами.

Пелей бъжать въ Оессанию, гдё женился на Антиголии, дочери цара Эвротіана, взявъ за нею въ приданое треть царства. Она была матерью Полидоры, родившей въ свою очередь отърьки Сперия — Линессея. Убивъ нечалино на охоте Полидору, Пелей бъжать въ Іолеосъ, гдё царь Акаста снять съ него клятву за дётоубійство. Жена Акаста Астидамія, подражая Федрівний жені Пентефрія, отвергнутан Пелеенъ, сложила вину свою на него и оклеветанний Пелей быль заточенъ въ тейницу, изъ которой быль освобожденъ Касторомъ и Поллуксемъ, или санивъ Юпитеромъ. Во время нахожденія Пелея въ тейниців, истительная Астидамія извістила супругу его Антигону, что енъ намізренъ жениться на другой и она съ отчанкія повіскаєв. Немедленно

не своемъ освобожденія, Пелей въ отященіе Астиданія женнася на Оетидії, дочери Нерея и Дориди. Мы уже говорили, что на брачновъ ниру Раздоръ бросиль яблеко съ надинсью: "преврасивний ", на которое изъявили притязаніе Юнона, Минерва и Венера, избравъ въ судьи царевича Париса, сына Пріана, царя треянскаго. Онъ присудиль яблоко Венеръ, и за это быль награжденъ любовью прекрасной Елени; это же саная любовь, по произкавъ Юноны и Минервы, была причиною гибели царства троянскаго. Отъ брака Пелея и Остиды родился знаменитый Ахилля или Ахиллеся, герой Иліады, прославившій своего отца. За тімъ Пелей мирне жиль и мирне отощель къ предванъ.

Займенся теперь огронной группой морских божествъ, подвластнихъ Нептуну. О Тримоню ин уже говорили. Это второстепенное бежество (полу-рыба, полу-теловъкъ) было подчинено Нептуну и Амфитридъ. Его изображенія подали новодъ къ сочиненію сказки о морскихъ людяхъ, въ существованіе которыхъ върили въ Европъ еще въ весьма недавнее время. Въ газетахъ иннувнаго стольтія находинъ весьма серьезныя извъстія е неодно-кратныхъ поникахъ морскихъ людей у берегевъ Сициін, Португалін, Голландін, Англін, Данін и Швецін. Эти расказы о морскихъ людяхъ по всей справедлявости можно назвать газетными утками.

Старий Окесив, брать и супругь Өстиды, сынь неба и эсили, владычествоваль надъ морями въ то время, когда небо и зеиля были но властны одному Сатурну. По раздъленіи его царствъ
между сыновьями, когда земля и небо достались Юпитеру, преиснодняя—Плутону, а воды—Нептуну, Океанъ подчинился последнему и призналь надъ собою его главенство. Океанъ изображали
въ видъ старика съ длинной бородою, увънчанною двумя раковыми клешнями, съ веслемъ въ рукахъ. Жена его Өстида была
кермилицею Юноны (когда имененъ богини называли землю) и
это названіе какъ мельзя лучше приличествуеть водів, истинной
кормилиців земли. Кромів Остиды, женами Океана были: Памфолига и Пареонопа. Отъ послідней у него были дочери:
Азік и Ливія, оть первей Европа в Оракія. Остида же

была наторыю трехсотъ равъ вемли, и трехъ тысячь неифъ, извываемыхъ Океанидами.

Поклоненіе Океану было неразрывно свявано съ поклоненіемъ Нептуну. Въ жертву имъ приносили бълихъ быковъ, а потому, того и другаго называли Таурицепсами или Таурифанами (быковдами). Многія ріки точно также удостопвались божественныхъ почестей. Изъ таковыхъ особенно славились:

Ажелой, съ воторынъ Гервулесь боролся изъ за Деяниры. Ену прислуживале ниифы. Когда пать неифъ, приносившихъ жертвы богамъ, забили принести ихъ Ахелою, онъ поглотиль ихъ и провратиль въ острова Эхинадские (нынашние Курцзоле). Отъ супруги своей Перимелы, дочери Эола, Ахелой нивлъ Ореста и Гипподамаса; отъ связи съ музою Мельноменою или Калліопою — Сирень. Нынъ ръва Ахелой именуется Аспропотанось (бълая ръка), истокъ его съ вершинъ горы Пинда. Ацися сынъ Фавиа и нивфы Симены быль счастливнию обожателень неренды Галатен, въ которую быль влюблень циклопь Полифень. Ацись и Галател, видаясь ежедневио и въ уединенной зещеръ, предавались нажимы ласкамь. Однажди Палифень засталь счастливихъ любовниковъ въ объятьяхъ другъ друга. Испуганный Ацисъ убъжаль и спрятался въ тростинев; но Полифенъ желая унергвить соперника опрокиную на эти тростинки целую свалу. Кровь раздавленнаго Аписа брызнула на Галатею, которая умолила боговъ даровать Ацису безспертіе. Воги превратили его тело въ угесъ, а кревь -- въ ръку, инит навываемую Іаки.

Алфей, убивъ нечаянно своего брата Керкафа, утопился въръкъ Нивтимъ съ того времени названной Алфеевъ. По другимъ сказаніянъ Алфей, охотникъ, вотрътиль однажды нимфу Діаны— Ареоузу или Ареомузу и плънился ею. Когда нъжныя его привнанія были отвергнуты, онъ ръшился овладъть ею силою, не боги превратили ихъ обоихъ въ водине источники, струи которыхъ слились въ одну ръку; воды послёдней, по словамъ древникъ сказочниковъ, имъли невыразниую сладость... Медония и молочныя ръки въ кисельныхъ берегахъ и въ нашихъ народныхъ сказиахъ вграютъ не послёднюю роль.

Азопо сынъ Юпитера и Клишены царствоваль въ Платев и

быть счастивымъ отцомъ двухъ сыновей: Исмена и Пеласла и двадцати дочерей, за правственностью воторыхъ наблюдаль весьма строго. Влюбясь въ Эгину, одну изъ дочерей Ахопа, Юпитеръ превратилъ его въ ръку. Желая отоистить царю боговървка Азопъ вышла изъ своихъ береговъ, угрожая наводненіемъвсей странъ; но Юпитеръ, поразивъ его гремовою стрълою, принудилъ возвратиться въ свое русло.

Изъ прочихъ ръкъ, которымъ воздавали божескія почести и приносили жертвы, назовенъ; Каистрій; Кефизъ въ Аттикъ; Хризасъ и Кринизъ въ Сицилія; Кладея въ Элидъ; Клитиумна въ Умбрін; Эриданъ (По) въ Ломбардін, въ честь котораго названо было его именемъ одно изъ соввъздій.

Эвротася одинъ изъ древнъйшихъ царей Леконіи, былъ благодътеленъ Спарты. Желая избавить страну отъ болотистыхъ испареній, причинявшихъ эпиденіи, онъ для осушки болотъ прорилъ каналъ названный ръкою Эвротасомъ (имевший Василиссанось). Берега Эвротаса прославились любовными похожденіями Юпитера и Леды, похищеніемъ Елены Тезеемъ, охотою Діаны и превращеніемъ Дафиы въ лавръ. Ръку Василипетачосъ (царственную), турки до нынъ особенно чтуть и купаясь въ ней увърены снискать особенную милость божію. Инапъ, Ладонъ, Леамдръ, Нессь именовались въ древности также священными ръками. Извилистое теченіе Меандра подало грекамъ мысль сочинить извъстный рисунокъ бордюра, называемаго а ла-грекъ (à la-grecque), употребляемаго донынъ въ архитектурныхъ укращеніяхъ.

Ръва Пактоле отъ привосновенія Мидаса, царя веленскаго, пріобръла свойство превращать въ золото прибрежний несокъ (т. е. она въ древности была золотоносною). Пеней орошаль плодоносную долину Теннейскую въ Озсоаліи и за это плодородіє именовался кормильцемъ, отцемъ, богомъ... Не такъ-ли точно и у масъ доминъ называютъ Донъ—батючикой, а Волгу—матичикой. Мисодогіи разныхъ странъ точне также похожи одна на другую какъ и дътскія игры у разныхъ народовъ. Иден иладенчествующихъ народовъ разительно схожи между собею.

Скамандря въ Троадв назывался также Ксаноомя за свойство будто-бы превращать купавшихся въ невъ черноволосыхъ

Digitized by Google

женщинъ въ облокурыхъ. Невъсты наканунъ свадьой принеснии ему въ жертву свою дъвственность: для этого онъ удалялись въ прибережную пещеру и здась Сканандръ, въ образъ человъка, посвящалъ ихъ въ таниства любви, на что мужья этихъ дъвицъ ни мало не обежались. Этотъ обычай былъ въроятно заимствовань жителями Троеди отъ индусовъ или отъ халдеевъ. Ръка Ксанеъ, соединивъ воды свои съ водами Сименса, угрежала грекамъ во время осади Трои, но этихъ союзниковъ усмирилъ Вулканъ. Ръкъ Сперктю Пелей, отецъ Ахиллеса, посвятилъ волосы своего сына предъ отправленемъ его въ троянскій походъ, римляне боготворили свой Тибръ; ръку Вольтуриз признавали за божество въ Кампанів.

Голубоокія океаниды (русалки славянских народовъ) назнвались покровительницами мореходовъ, которые молились имъ и приносили въ жертву - овецъ, въ техую погоду, и черныхъ быковъ, во время бури. Дочери Нерея-Неренды, подвластныя Нептуну, въ числъ пятидесяти, жили вивсть съ ихъ родителенъ въ Эгейсковъ моръ. Синебородый Нерей славился даровъ пророчества; онъ предсказалъ Парису бъдствіе Трон. Замітинъ, что Гвланіе волою или видромантія, изв'єстное гревань въ глубочайшей древности, навывалось вообще пророчествомъ рёкъ вли морей. Гадатель или волхиъ говориль вопрошавшимъ его, отъ инени водяных божествъ. Гезіода, Гомера, Гичина и Аполлодора называють Нерендъ поименно; однакоже им избавляемъ читателя отъ скуки чтенія этихъ длинаванихъ спесковъ. Славивашая неъ всехъ нерендъ была Теоида, Өетида или Тетиса. въ которую были влюблены Аполлонъ, Нентунъ и Юпитеръ. Однакоже они всв трое отстали отъ красавицы, когда Осинда, богиня правосудія, объявила ниъ, что сынъ рожденный Теондою будеть славить своего отца. Менте самолюбивый Пелей, сынъ Эака, быль счастливе боговъ. После долгихъ преследованій Теонды, во вреия которыхъ она изивняла свой видъ, Пелей по соввту Хирона ововаль ее приями и принудиль быть своею женою. Отъ Пелен у Теонды было много детей, но она ихъ всехъ убивала, донскиваясь который именно безсмертенъ. Родивъ Axusseca она опустила его въ води Стикса и герой сталь неумавниъ всвиъ

телопъ време пятокъ, за которыя его доржала Теонда. Со времени глубочайней древности Ахиллесовою мяткою называють слабую сторону сильнаго или могучаго человека. Въ дюдяхъ обывновенных ахиллесовою пяткою можно назвать ихъ самолюбее—и щекотивное подобно пяткъ, и всегва уязвинос.

Нелефами навывались у древних живтія въ струяхь рівть ихъ покровительници и также легкія облака, реси и волны тумана. Нинфи—граціский шія созданія греческой инеодигіи. Кону
изъ насъ не случалось, всиатриваясь въ клубы роси, стелющейся
на поляхъ, находить въ очертанів этихъ клубевъ сходство съ
человіческими фигурами? Пылкое воображеніе грековъ не замедлило создать изъ нихъ нимфъ, которыхъ ділили на иножество резрядовъ, съ которыми в заякомимъ читателя.

Начненъ съ того, что исимов, вообще, глубово чтили римляне, привосивние виъ въ жертву медъ, молово, пледы; имегда козъ и овецъ. Праздники ихъ назывались нимфеями. Затвиъ невфы деленсь на вногія группы. 1) Амнизіады—желнія по приборежьямъ ръки Анивія; 2) Аниериды-у береговъ Анигра въ Осссалін. Води этой рівн славились цівлебничи свойствани при навожныхъ бользняхъ. 3) Азіи—нифы Діаны (росы и нечные тупаны). 4) Авлоніады в Анкситрофы - нивон холмовъ и способствующія урожаю. 5) Киоеронады—подруги и спутыцы вузъ. 6) Коммоти или Корикиды - въ Аркадін. 7) Киосріады — спутицы Венеры. 8) Крепец — на сотровъ Крить у источника Кретида. 9) Кинкады — на островаль этого же имени. 10) Дориды. 11) Дріады — ницы лісовь, пе-• вровительницы деревьевъ и дубовъ прениущественио. Одаревныя безспортіємъ, дріады переживали деревья ини охранления. Ихъ изображали въ видъ статимъъ женщинъ, съ раснущеними волесами, съ нежнин оконочностями туловища, въ видъ дровосимхъ ворней. Таввонъ дрівдъ угрожали леснымъ ворямъ, покунавнинся на рубку въ заповъднихъ лъсехъ. 12) Эжинады-инифи инъ сонисиния острововь. 13) Эфидріады—никон интатальници растеній воебще. 14) Эпінен — нодзенныя; 15) Фанен — прерицапельници. 16) Флувіаліи—ричня. 17) Эпимелиды некфи пастбицъ. 18) Генначды — жегельницы Фольки. 19)

Гамадріады — нифи, жизнь которихь била связана сь сущеотвованість деревьевь, воторынь онв повровительствовали. Это. собствение говоря, олицетворенныя растительныя силы. Ганадріады особонно благоволили людянъ, заботнышнися о деревъяхъ и, вифотф съ твев, способствовавшень о продолжение живне гамадріаль. крайній преділь которой простирался до 9720 літь. Нікоторыя наъ нихъ вибля собственныя ниеня, соотвётствования иненявъ деревьень: Энироса (тополь), Ампелося (виноградия доса), Балана (дубъ), Каріа (орышневъ), Краніона (велошевій оръхъ), Кранооню (визильнивъ), Ореа (бувъ), Птелеа (всень), Сико (споковинца). 20) Горезиды -- нифы прислужници Юновы. 21) Глифін-жательница горы Глифа. 22) Гоніады:въ Элидъ. Воды ручья, протокавшаго близъ крана Гоніадъ, обладали чудеснимъ свойствонъ возвращать утрачениую прасоту. 23) Илиссады — нинфы ръки Илисса. 24) Іониды — четпро нифы рвин Киосра (Каллифая, Синалиавсида, Петея и Язида), исцвляли страдавшихъ болью въ сочлененияхъ и ревиатизионъ. Эти повврыя, будто при важдовы минеральновы источники есть свой духъ-покроветель, до нышь сохраняются въ простомъ народъ новоенъстно. 25) Исмениды-нинфы рвин Исмена. 26) Лимнады, Лимнвады, Лимнакиды или Лимиеи — нипфы оверныя. 27) *Лизіады* — нинфы холодных влючей. 28) Меліи, Мелиды или Эпимеліи — хранительници стадь. 29) Меніинищфи житвъ. 30) Наяды или Абарбареи — вообще покровительници равъ и инперальныхъ источниковъ. Въ первоиъ случав ихъ изображали въ видъ полодихъ красавицъ, увънчанихъ осокою, съ урною въ рукахъ; во второмъ, къ этимъ атрибутанъ присоединали зивю -- синволь здравія или исцівленія. Онів были въ большей дружбъ съ Флорою и орошали цвъты изъ небельшихъ серебряныхъ сосудовъ. Въ Рикь, 13 октября, въ честь наядъ правдновались фонтиналіи, во время которыхь на дітей надівали цвъточные вънки, окропленные ръчной или полодезной волою. 31) Напеч-подвлястния Палесь, были покроветельниками лу говъ, полей, нивъ, долинъ, холиовъ и рощъ. 32) Ореады, Оропіады вли Ородемніады—хранительницы горз. 38) Оакпьолиды. 34) Сиониды-ниифи водепровода Севтія въ Мегарѣ и водопроводовъ вообще. 35) Сфригитиды—ни фы пещеры, Сфрагидія на горѣ Кноеронѣ; 36) Тиберіады—ни фы Тибра и 37) Оемистіады—прислужницы Осинцы богини правосудія.

Въ каждонъ изъ этихъ разрядовъ инеологія насчитываеть поименно еще по насколько ниифъ, прославившихся связью съ богами, или открытіемъ источниковъ, по вдаваться въ дальцайшім исчисленія было бы трудонъ, столь же безполевнынъ и тяжельнъ накъ повменное исчисленіе зваздъ небесныхъ. Изъ этого легіона ниифъ, упомяненъ только о ниифъ Эгеріи таниственной собесадница ринскаго царя Нумы-Помпилія, которому она диктовала его мудрые законы. Посла смерти своей Эгерія была превращеновъ источникъ, тихинъ своимъ журчаньемъ постояно напоминавшій царю о его безвозвратной потеръ. Въ сладующей части мы поговорниъ подробиве о связи царя Нумы съ ниифою, созданною воображеніемъ нризнательнаго народа.

**Кремф** Нептуна, рамляне называли богомъ мореплаванія— Портумна, въ честь котораго совершались 17 августа ежегодныя празднества и его мать Матуту. На праздникахъ въ ея честь, знатныя рамлянки имъли обыкновеніе давать вольную своимъ крфпостнымъ рабынямъ, причемъ наносили имъ легкіе удары по щекамъ... должно быть на прощанье.

Сарона, царь вориноскій, утонуль въ морѣ, преслідуя оленя. Подданные Сарона, съ честію похоронивъ его тівло, причислили царя въ богамъ, назвавъ цовровителемъ мореходовъ.

Digitized by Google

## ГЛАВА ДВАДЦАТЬ ВОСЬМАЯ.

Плутонв.—Его прозвища.—Колесница Плутона.—Праздники.—Жертвоприношенія.—Прозертина.—Прозвища..—Менва.—Праздники.—Адв древнихв. — Тартарг. — Елисейснія поля.—Древг.—Адв злыхв. — Адв по понятіямь римлянь.—Семь областей. —Маны.—Лиры.—Лемуры.—Поминовенія.—Возможность произвольных сновидьній. — Хашишь. — Бобы. — Блудящів онни. — Лемуріп. — Обрядь лемурій. — Ахвронг. —Харонг. — Оболь Харона и золотая вытка. — Коцить, —Флегетонь. — Лета. — Древніе сказочники и новый шіе спириты. —Стиксь.

Плутонь, брать Юпитера и Нептуна, быль обладателень преисподней и повелителемъ надъ божествами подземними; погребальные обряды были для него любинвашими торжествами, вопли и слезы вдовъ и сиротъ-наслаждениемъ. Если им сравникъ трехъ греческо-римскихъ боговъ, обладателей вселенной, съ божествани Индін ми увидимъ въ Юпитеръ-Врану, въ Нептунъ-Вишну, а въ Плутонъ-Сиву, т. е. создателя, хранителя и разрушителя. Прозвища Плутона характеризовали его двятельность, довельно иногостороннюю. Адест и Audonet (тоиний), богь гробовь и ногняв, Азеластв (чуждий или лишенный веселости, сибха), Анезилай, Анесть (уносящій людей); Альторь (питатель. Подразунтавается: древесныхъ корней), Аментесь (иншенный мечты); Хооній (подземный); Деусь-Фетоались (богь погребаній); Низерв (черный); Дись (хранитель подземныхъ сокровищъ); Мантусь (повелитель теней усопшихь); Перазеть (водитель Парокъ), Оркуст (супрачный); Полиделмент (ховяннъ всёхъ смертныхъ). Профундуст (глубовій); Стичей (низменный); Саранусь (гробовой); Теллумиз—(подвенный); Уранусь (огнепроводный).

Мрачний, суровый Плутонъ тщетно домогался расположенія олимпійскихъ богинь, питавшихъ въ нему непреодолимое от-

Digitized by Google

вращение. Не желая однако же приводять въчность въ тоскивонъ одиночествъ, онъ похитиль Провернику, дочь Цереры, о чемь ин уже говориле въ одной изъ первыхъ главъ. Похищенная Проверияна новорилась волъ судебъ и, волею неволею, сделалась супругою Плутона. Подземний его дворецъ станчался великоленіемъ, будучи ностроенъ изъ золота, серебра, меди и изупрашенъ драгоцънными ваннями, зодотая его волесница была запряжена четырыя вороными вовани; Оребе, Авономи, Немтеемь и Аласторомь. Вийсте керони, чаще всего, Плутонь вънчалъ свое чело шленовъ невиденков; въ правой вийсто скипетра доржаль двузубець. У подножія его трона претенали адскія ръки: Ахероня, Кацить, Леть, Флонтонь и Стиксь; у ногъ Плутона лежаль трехглавный несь-Церберь; свиту Плутова составляли Горы (часы) и Фурім (эвисниды). Подземнаго бога особенно чтили на Пилосъ, въ Керопеъ, въ Кротонъ, на Трезенъ и въ Никъ, гдъ ему билъ посвященъ огренина лесь, прославивнійси капищень и оранулонь. Въ древнень Лаціунъ Плутону первоначально приносили въ жертву подей, заивненных впосявлствии обнами и обцами, непремънно черемии и въ четновъ числъ. Мясо жертвъ сожигали въ пепелъ. Въ Ринъ Плутону быль посвящень второй въсяць года и жертвоприноменія въ его честь совершанись по ночамъ. Верховний жредъ съ неповритой головою связываль жертву черними лентами, жегь ладонъ нежду ся рогани, потомъ, пригнувъ голову въ землв, распаривалъ ей животь особинь орудіснь, назывававщимся сущестима. Кровь CTCKARA DE MNY, SAGRATORDENCHRO EMPETYM H DE MOS ZO BIRBARI вино примеменій. Этоть обрадь навыванся Тавроболь и проноходиль въ февраль въ дин называлијеся очистительными (фебруаріяни), а также съ 21 іюня, въ день съ нотораго начинають дин уменьшаться. Плутону отдавали на жертву преступинковъ, заслуживавнихъ казин, ибо за укранествлество таковихъ, но народному повёрью, богь превсподней жестоко метназ. Во время правднествъ Плутона, храми всехъ прочикъ боговъ были ваприти и не совершанось братинкъ торместиъ. Рикимо говорили, что въ эти дий ворота ада откриваются настомъ и думи усон-MULT BOSBPORIARICS HA SONIE I ROSPINO IDRATICIBLINE MORAL MA-

внии. Ист растеній, Плутону были посвящени: випарись, нарчись, заря (Livsitiocum ligusticum L) чернодеревникъ, букъ (Buxus sempervirens L), кукушинъ ленъ (Adiantum pedatum L) и кукушинъ (Satyrium L). Ему же были посвящены всё четныя числа (уъ особенности 2) и второй день каждаго ийсяца.

Прозерпина супруга Плутона нивла многія прозвища. Андрогина (двукновая), Аноесфора (цвётоносица), Аксіочерса (почтонная), Азезія (аншающая жизни); Брино (навидящая ужась), Кабыра; Кадомента (прорицательница), Касфора (дающая илодородіе), Каста (чистая, непорочная), Кореп (примя; преместивя), Дамиа (погущая), Дета (надгробная), Аеспена (государыня), Фаронія (посыя), Илиотя (родовспомогательница), Либитина (присутствующая при погребеніяхъ), Иерсафона (светная голубка), Полибія (питательница), Працтанія (первородная), Остивій (супруга бога), Праксидика (правосудная). Въ числъ обязанностей Прозорцины находилась весьма тажкая: по ея приговору Атропа, одна изъ Парекъ, перестригала инть живни человъческой. Похищения Плутоновъ, Прозернина вскоръ свыклась съ жизнію въ преисподней и не только полюбила, но даже ревновала своего супруга. До похищенія Провершини онь сожительствоваль сь нвифою рівки Коцита Меноого. Последняя осмелилась оказать неуважение Проверниев и за это была превращена ею въ изту (Mentha spiperata L), которую древніе называли могильными цвёткоми... Ви следующей части намей миссологіи мы поговоримъ подробно е священныхъ растеніяхъ древнихъ, по зресь не поженъ не заметить, по поводу растеній, носвященных Плугову, что почти каждыя изъ нихъ, дъйствительно, чаще нежели на прочихъ мъстностяхъ, встръчаются на кладбинахъ.

Строгая и взыскательная къ мужу, Прозерпина сама не могла похваниться постоянствомъ и какъ им говорими въ статъъ объ Адонисть питала къ атому красавцу преступную страсть. Дътей у Плутона отъ Презерпины не было. Ее особенно чтили на островъ Сицийн, который ей быль посвященъ; именемъ ся клямсь и призывали ее на помощь, отискивая что нибудь петерянное. Ей были носвящены летучія выши, телки и черныя собаки; изъ растеній:

накъ, наримсь и гренада. Изъ прездинковъ въ си честь, начевенъ: Антесфоріи (на островъ Сиций) въ память нохименія Просерпини, когда ена собирала цвіти; Кощити — при которихъ се чествовали какъ повелительняцу надъ рікою Коцитонъ; Кореи — праздинки дівственниці; Катитіи, сопровождавшісся таниствани, за откровеніе которихъ казнили спертію; поетъ Эвполись былъ убить Алкивіадонъ за нескромныя шутки надъ этими таниствами, состоявшини изъ возмутительныхъ неблагопристойностей. Вогиню распутства Котито не слідуеть однако же сийшивать съ Прозерниною, котя и посліднюю называють этимъ имененъ. Прозернина Котито — богина совокупленія, естественное послідствіе котораго есть плодородіє. Осогаміи — въ память брака Плутона и Прозерпини. Въ этихъ праздпествахъ могли принимать участіє и зайзжіє чужезенцы.

Ознакомивъ читателя съ властителенъ и властительнящею преисподней переходинь въ описанію  $A\partial a$  древинхь, о которонь у грековъ и у римлянъ были не сововиъ один и тв же поняти. Грови разделяли адъ на две пространныя области: Тартара в Елисейскій поля. Почва въ Тартарів была вловатая, спрадная, покрытая болотами, неть которыхъ отдёлялись заравительныя испаренія и пересъваення огненною ріжою. Населеніе Тартара состояло изъ чудовищь и фурій, мучившихъ души грёшнивовъ. Елисейскія поля, предназначенныя для жилища душъ мудрецовъ. героевъ и людей добродетельныхъ, были покрыты роскомною растительностью и воздухъ ихъ пропитанъ благоуханіями. Въ Тартаръ и на Елисейскія поля по словамъ Гомера и Гевіода вели один врата, находившіяся за окраннами оксана. Кселофонть ивстонъ ихъ навначаетъ Геракиею понтійскую; Овидій — Лаконію, гдв нынв находится высь Матанань; по словань другихь поотовъ, ходъ въ преисподнюю находится въ Аркадіи, въ пещеръ, изъ которой въ древности отделялись удушливия испаренія. Висследстви времени, греки разделили преисподнюю на четыре области: 1) Эрева или ада, охраняемый Церберовъ и служившій жилищемъ Сперти и Фурій. Здесь же находились дворцы ночи, сна, сновиденій и места поселонія душь усопшихь, лишовинихь погребенія. 2)  $A\partial s$  злыхв, песто каторжнихь работь оклинення исторія рилигій. Т. V.

гранниновъ. Эдёсь Инсіона вергаль свое колесо, Сианфа каталь канень на вершину скали, Танталь томелся неутоминими жаждого и голодомъ. 3) Тартаръ—срединная область между адемъ и небомъ, служиль темницей богамъ древнайнимъ, обладателямъ вселенной. Здёсь обитали Гиганти, Титани, Циклопи и Уранъ. 4) Елисейскія поля—жилище Сатурна и Реи область вічнаго бламенства, въ которой добродётель получила достойную награду.

Адъ римлинъ, по преданіямъ народнымъ, находился подъ озеромъ Аверна въ римской Кампанін. На див его находились врата, охранична: Грустію, Скорбію, Старостью, Бользиями, Ужасомя, Голодомя, Смертию и братонь на Сномя, Войною, Раздором в Фуріями (угрызеніями сов'ясти). Влизъ озера находилась пещера, сквозь которую души усопшихъ шли нъ береганъ Ахерона для переправы на берега адской области, находившейся за вторыми воротами охраняемыми Церберовъ. Самый адъ разделянся на семь областей. 1) Жилище душъ иладенцевъ безграшнихъ, не заслужевающихъ не наказаній, ни наградъ; 2) жилище вевинно убісниму; 3) самоубійць; 4) юдоль слезь, по которой блуждали души клитвопреступниковъ, обнанутыхъ женъ, обольщенных девинь. Здесь находились души: Пазифац, Прокриды, Аріадны, Федры, Дидоны и инъ подобнихъ; 5) область тирановъ и злодвевъ; 6) Тартарт ивсто истязаній грімниковъ. При вході возсіндами трое судей: Миноса, Радаманта и дака, произносивше свои приговоры. Тройная ствжа и рівна Флегетонъ, кинящая смолой и строю, болота Коцита и черния волни Стикса служели границами Тартару. Входомъ служили алиазныя врата, завъшанныя черною тучею, втрое чернъе самаго мепрогляднаго мрака; 7) Елисейскія поля, заседенныя душами героевъ и орошаемыя волнами Леты, ръки забвенія. Римляне полагали, что эта область находится близъ Пуц-HOJO.

Жителями преисподней были Маны или твин усопшихъ, по понятіямъ древнихъ созданныя изъ трехъ частей: изъ пепла сожменнаго тыла, изъ души и тыни или подобія (Umbrum, Simulacrum). Твин дълились на добрыя и злыя; последнія назывались Ле-

мурами, первыя Ларами. До вступленія въ адъ, тіни или преображенныя души усопшихъ, нъсколько дней порхали предъ его вратами. Вследствіе этого повёрья древніе при погребеніяхъ трижды обходили вокругъ могилы, троекратно призывая имя усопшаго. Души усопшихъ три раза въ году возвращались на землю: «24 августа, 5 октября и 8 ноября. Эти дни были диями поминовенія и, кром'я того, память усопшихъ чтили праздникомъ Февралій (21 и 24 февраля). Анняне посвящали имъ одинъ день января ивсяца, въ который воспрещено было сочетаться бракомъ. Жертвоприношенія совершались ночью, причемъ алтари украшались кипарисовыми и еловыми вътвями 1). Жертву заръвывали въ то мгновеніе, когда она устремляла глаза въ землю; заръзавъ жертву ее сожигали до тла. Потомъ, присутствовавшіе вли вареные бобы и если желали бесвдовать съ душами родныхъ, то оставались ночевать на ихъ могилахъ: тёни являлись имъ въ сновиденіяхъ.

Здёсь необходимо отступление можеть быть не лишенное интереса въ физіологическомъ отношенія.

Изъ всёхъ отправленій нашего организма сомо едва-ли не самое любопытное. Воображеніе спящаго, воспринимая внёшнія впечатлёнія съ непостижимой быстротой, передаеть ихъ спящему въ видё живыхъ образовъ и призрачныхъ событій, иногда безсвязныхъ, а иногда проникнутыхъ какимъ-то пророческимъ смысломъ. Извёство, на основаніи опытовъ, что можно по произволу заставлять спящаго видёть сны, действуя единственно на его нервы. Если со спящаго снять теплое одёяло и открыть окно въ той комнатё гдё онъ спить—онъ подъ вліяніемъ чувства холода увидить во снё или, что онъ стоитъ на сквозномъ вётру, или ёдетъ на лодкё въ открытомъ морё, или идетъ по снёговымъ сугробамъ. Если къ носу спящаго поднести платокъ опрысканный духами онъ увидить во снё тё цвёты, изъ которыхъ духи извлечены; запахъ кошачьей урины, дёйствуя на нервы обонянія, можетъ воспроизвести въ сновидёніи живой образъ самой

<sup>1)</sup> Огсюда и повсемъстный обычай устилать дорогу похоронной процессів едьникомъ.



вошки и т. п. Зная это свойство человическаго организма древніе жрецы и средневъковые чернокнижники составляли наркотическій снадобья и нази, при употребленін которыхъ люди имівле сновиденія, сюжеть которыхь (если можно такъ выразиться) быль имъ предначертанъ теми же самими, которые ихъ морочили. Такъ стареця Горы (le Vieux de la Montagne) владыва Ассасинова или хашишинова порочиль ихъ давая инъ пріемы хашиша 1). Этотъ составъ, дъйствуя возбудительно на спящихъ. представляль имъ въ сновиденіяхъ самыя упонтельныя, страстныя грезы. По пробужденів ихъ, старецъ горы увфряль ассасиновъ, что души ихъ странствовали въ седьмомъ небъ пророка и наслаждались ласками гурій... Ему візрили. Точно также въ XV и въ XVI въкъ инимые колдуны и въдымы, натираясь одуряющими мазями, грезили будто летають на шабаши и бестдують съ демонами, въ чемъ простодушно сознавались даже и не подъ пытками. Теперь, возвращаясь въ обычаю древнихъ: поминать усопшиже вареными бобами и принимая во внимніе слова Писагора и Плинія, что "въ бобахъ скрываются души усопшихъ - ны не ошибенся, если сваженъ, что это повърье было основано на фактъ чисто физіологическомъ. Въ южномъ климатъ сумчатыя овощи вообще пучать желудовь, болве нежели въ свверномъ и производятъ (особенно въ спящемъ) волнение въ крови. Родные и друзья покойника, отвъдавъ вредной пищи и подъ вліяніемъ мыслей объ усопшемъ, засчивание на его могилъ, весьма естественно могли видёть его во сне, такъ какъ сонная греза большею частію была тревожная, страшная. По этой самой причинъ Пиовгоръ совътовалъ ученикамъ воздерживаться отъ употребленія бобовъ въ пищу; а бобы, именно были посвящены усопшимъ. Въ память покойниковъ, на гробницахъ ихъ зажигали ланпады и за поддержкою огня наблюдали нарочно для того приставленые рабы. Подобныя лампады (лучерны) сохраняются до нынъ во многихъ музеумахъ; онъ видны и въ нашемъ Императорсвоиъ Эринтажв.

<sup>1)</sup> Твсто, составленное изъ опіума и сока конопли, большивству читателей извівстное, благодаря роману Александра Дюма: Графъ Монте-Кристо.



Ларвы или Лемуры (души влыхь), по невърью древнихъ, въ ночную пору блуждали около могиль или преслёдовали своихъ непріятелей, завлекая ихъ въ опасныя міста. Поводомъ къ этому повърью послужни блудяще огни, появляющеся на кладонщахъ или болотистыхъ мъстахъ. Лемура, на древнемъ этруссконъ нарвчін, означала душу, отділенную отъ тіла. Такъ душа Рема не въдала покоя до тъхъ поръ, покуда его братъ и убійца Ромулъ, не учредилъ въ его память правдника Ремурій или Лемурій (съ 9 по 13 мая), во время котораго храны были ва... врыты и брачныя торжества воспрещены. Въ эти праздники отпы семействъ, вставая въ глухую полночь босые, обязаны были идти куда вибудь въ уединенное мъсто и слегка щелкать пальцами для отогнанія Лемуровъ... Обычай принятый отъ индусовъ (см. т. І. гл. VII. стр. 58). Дойдя до ручья, они трижды унывали руки, потомъ удалиясь, бросали черевъ спину зерна черныхъ бобовъ не оглядываясь и произнося девять разъ шепотомъ: "откупаюсь этими бобани я санъ и ное семейство! Въ заключение ударяли въ нъдный сосудъ съ вривомъ: "Лемуры, уйдите!" зажигали лампады.

Мы упоминали выше о пяти адскихъ ръкахъ; здъсь поговоримъ о нихъ подробиве.

1) Ажерона сынъ солнца и вемли, вогда-то протекалъ по владъніямъ своей матери и былъ превраснѣйшею рѣкою. За то, что титаны пили его воды, Юпитеръ превратилъ ихъ въ грязь и изгналъ Ахерона съ лица земли въ пренсподнюю. Греки называли Ахерономъ одну изъ рѣкъ Эпира, а римляне—рѣку Брунціумъ въ Кампанін. Ахерона изображали въ видѣ старика съ урною въ рукахъ и съ совою у подножія. Черезъ эту самую рѣку души усопшихъ перевовилъ Харона, о которомъ необходимо сказать нѣсколько словъ.

Хоронъ былъ сыномъ Эрева и Ноги и исправляль должность перевозчика, получая за это съ каждой души по оболу (ивдная монета цвиностью около <sup>1</sup>/<sub>4</sub> коп. сереб.). Для этого древніе при погребеніи усопшихъ влали имъ въ роть эту монету, называвшуюся: данакеемя, навліемя, полушкой Харона. Душа покойника, похороненнаго бевъ этой монетки, сто літь блуждала по берегамъ Ахерона, не попадая въ яликъ непреклоннаго старива, строго со-

блюдавшаго установленную таксу. Онъ безплатно перевозиль только тёхъ, которые показывали ему золотую, вётку сивиллы, съ помощію которой и живые могли проникать въ обитель мертвыхъ. Что же такое, эта вётка сивиллы? Ничто иное какъ даръ прозорливости, способность проникать будущее, или, такъ сказать – способность заглядывать въ вёчность.

- 2) Кощита, сынъ Плутона и Менты журчалъ стенаниями, воплями, рыданьями и текъ слезами; воды его были вкусомъ похожи на морскую воду, т. е. были горько-соленыя... Грубую ошибку сдёлали древніе, назвавъ Коцить рікою слезъ; не правильнію ли было бы назвать и весь океанъ этипъ именемъ? Слезъ страданья проливаемыхъ человічествомъ хватило бы и на весь океанъ на цёлую вічность.
- 3) Флесетона или Пирифлистона, огненная рака, протекванная въ обратную сторону отъ Коцита и впадавная въ Ахеронъ. Въ ея волнахъ утопали души гранниковъ; по береганъ не росло ни былинки.
- 4) Лета, Лета (ръка іслея, ръка забвенія) въ которой души усопшихъ омывались, чтобы забывать земныя страданія; ръка. исцыявшая язвы души, какъ цылебный іслей исцыявть язвы тъла. Ея волу употребляли наружно и внутрь. Древніе не объясняли чъм в пьють души и какимъ образомъ вънихъ совершается процесъ пищеваренія. Новъйшіе спириты рішили, что души усопшихъ на топъ свътъ питаются звуками... надобно полагать, что оно такъ; жаль, что господа столовращатели не говорятъ чвиъ лечатся души отъ васоренія желудка, если въ числь этихъ ввуковъ въ нихъ попадутъ произведенія кого нибудь изъ новъйшихъ композиторовъ и кто инъ болъе по вкусу: Вагнеръ или Оффенбахъ? Струн Леты, отниная у покойниковъ память, обладали свойствомъ превращать ихъ въ души безсловесныхъ животныхъ, въ твла которыхъ онв поперемвню вселились въ теченіе трехъ тысячь леть, а потомъ снова возвращались на землю въ телахъ человъческихъ. Это ученіе объ индійской метамисихозю проповъдывали греканъ Орфей, Гомеръ и Писагоръ. Кроив того, древніе віровали будто очищенная и просвітленная душа съ земли

перессиянась на какую нибудь планету.... И эту старую сказку разсказывають наши современное скирити.

5) Споимся (правильные: Стачкса) рыва, всторою влянись боги. За нарушение влятым виновиме нодвергацись изгнанию изъ предыловь Оленна, лешению правы состоями, дыхания, слова и жизии на денять лыть. Отинсь денять разъ обтекаль адоніе предыли; воды ого расплавляли сосудь, въ который ихъ вливали. Въ сыверной Аркадіи этипъ имененъ називали поточникъ имеральной воды, одвренной ядонитыми свействами.

# ГЛАВА ДВАДЦАТЬ ДЕВЯТАЯ.

Перберь.—Минось, дако, Радаманть.—Ночь.—Ея доти.—
Смерть и Сонь.—Обмань.—Печаль.—Морфей.—Сновидыпія — Грудь. — Старость. — Голодь. — Чума. — Раздорь. —
Скорбь.—Аушегубство. — Убійство. — Везнамаліе - Клевета—
Ложь. — Траурь. — Забвеніе. — Миценіе. — Немезида. —
Парки.—Клото.—Лахезись или Лакезида.—Атропа.—Геката. — Фуріи. — Ихъ прозвища. — Эвмениды. — Алекто. —
Мегера. — Тизифона. — Мисси. — Зриннія. — Пандора. — Кересь. — Демоны и чудовища. — Динаиды. — Ихъ наказаніе. —
Бочка Ланаидь. — Гипермнестра. — Праздникъ факеловь. —
Пелопсь. — Его дъти и позднъйшіе потомки. — Ихъ имена.

Трехглавый Церберв, лютий, бъщенный несъ быль адскить привративность. Вийсто неерети теле его быле покрыто зийнии, а пасти, вооруженныя острыми зубами, источали черный адъ. Впуская души въ адскіе преділы, онь лаяль на тіхть изъ нихъ, воторые нокушались возвратиться на білый світь. Герон, снисходившіе въ адъ, задобривали Цербера, подавая ему педевыя лепешки съ маконъ. Мернурій пригрезиль ему свелиъ калуцемъ; Орфей усищенть звуками лири, а Гермулесь приструщить три морди Цербера выпациять его на новерхность земів.

Адскіе судьн: Меноса, Эака и Радаманная привносния приговоры нада душани усощиха, приводиными ка нина Меркуріемъ. Миносъ, при живни бывній царема критскима, прославняся, кака мудруй законодатель; Эака, прославняся правосудіемъ на острова Европа; Радаманть была просватителема островова Кикладскиха. Она ввела ва свои законы статьи о возмежднома наказанія, о присяга подсудимиха и запрещеній при клятваха призивать имена боготь.

Ночь супруга Эрева и нать иногомисленнаю потометва, почитальь въ глубочайшей древности началомъ всёхъ началъ. Ее изображали на черной колесницё, одётою въ черное покрывало усыпанное звёздами; въ одной рукё она держало наковые цвёты (эмблему сна) въ другой — полупотухшій факель. Изъ иножества ея дётей, о которыхъ поговоримъ ниже, особенно замёчательны двойни: черная дочь (Смерть) и бёлая дочь (сонъ), которыхъ нерёдко изображали на рукахъ ночи. Въ жертву ей приносили совъ и пётуховъ. Вроиё того, у римляпъ былъ еще Нокторию, богь супрекъ. Изъ многочисленныхъ дётей Ночи, навовемъ:

Смерово (Кере у Гезіода; Либитина у римлянь), которую почитали въ Элидъ и въ Спартъ и воздавали особенныя почести въ Финикіи и въ Испаніи. Греки ръдко произносили ея имя. Поэты выражались о ней, что у нея жельзное сердце, ивдная утроба, крылья черныя. Изображали ее въ видъ женщини съ угрюнымъ, но благороднымъ лицемъ, или въ видъ остова съ косою въ рукахъ. Эта энблема смерти перешла и къ христіанскимъ народамъ. Ей были посвящены: дерево тисъ (Gaxus baccata L) кипарисъ, ель; изъ птицъ—пътухъ. Помощниками ея называли Обманъ, Печаль и Видунса, отдълявшаго въ иннуту кончини человъкъ думу отъ тъла. Обманъ или Плутия жила въ волнахъ Коцита, показыван на его новерхности только голову, но не туловище, которое, по слованъ мнеологовъ, быле эмънвое. Весьма върное олицетвореніе обманъ; головою-человъкъ, тъломъ—зиъй.

Печаль (также забота или безнокойство) жила у вороть ада и, что веська странно, древню называли ее братовъ Момуса, бога насившки. Момусъ, которяго изображали съ илскою и гремушкою въ рукахъ, не щадилъ своими сарказмами ни боговъ, ни емертныхъ съ той разницею, что вторые были всегда обидчивъе первыхъ.

Соиз (Бризо на островъ Делосъ) изображали въвидъ спящей женщины съ врильями летучей мыши и окруженной снотворными растоньями. Главими помощенкоми этой богим были: Морфей. богъ сновиденій, котораго глубово почитали древніе. Они навывали его принтелень всрхр сворбей, возстановителень истощемвых сыль, утвинтелень въ почали. "Сонь мильо отца и матери, поворить наше русская пословица. Но ни одинь изъ древнихь поэтовь не съумёль такъ вёрно охарактиризовать сонь какъ Шекспиръ въ своемъ Макбетъ: "Сонъ ежедневно хоро-. нить наши радости и наше горе и на утро воскрешаетъ ихъ; сонъ, освъжающая купель измученной души, цвлебный іслей сердечныхъ ранъ и на пиру жизни самое лакомое блюдо!" Морфед изебражали въ видъ толстаго, румянаго ребенка съ врильями мочной бабочки, опутанняго гирыяндами изъ маку, ибо свойства этого растенія были изв'ястны древникь съ не запамятныхъ времень. Вратьями Морфея были сны, именовавшіеся: Фантазомя (принимавшимъ да себя видъ растеній и предметовъ неодушевленныхъ), Икеломя и Фобеторомя (страшныя сновиденія) и Млетією (сновидінія вішія и правдивыя). Эти понощники Морфен съ одинавовой охотою посъщали чертоги богачей и дачуги бъдняковъ.

Труда, вотораго Виргилій навываеть жителень ада, изображали въ видь человька, удрученнаго усталостью, съ руками истерванными до крови. Сестрою его называли Старость, а спутниковъ, или върнъе новелителень—Голода. Изъ прочихъ дъточекъ Смерти навовень еще Чуму и Раздора (Дискордію) родительницу Акте, Альноса, Андроктазеч, Амфилости, т. е. Несправедливости, Скорби, Думегубства и Спора. За ними слъдовами: Убійство (Педесъ), Безначаліе (Анархія), Клевета, особенно простио терзающая иладенцевъ (невинность), Ломсь, на деревянной ногь, Траура въ видь кипарисной вътви, Забенье и Мицеміе (Немезида). Последнюю чтили во иногихъ областяхъ Греціи и Рима, гдъ ее измивали святою. Жилищемъ

Немезилы называли правое ухо человъва. Нарциссъ называли ся синволомъ. Впрочемъ о ней им уже говорили въ предыдущихъ главахъ. Несравненно болве вниманія заслуживають Парки, дочери Юпитера и Оемиды, рукамъ воторыхъ ввърена участь всъхъ людой, животныхъ и растоній, за которыми они сліднии отъ ме\_ мента появленія ихъ на світь и до смертной жинуты. называли ихъ адскими пряхами но той причина, что эти три сестры пряди и перестригали нити живни человъческой. Клото миадшая держала въ рукахъ веретено, верхникъ конценъ упиравмесся въ небо, нижникъ въ адъ; вер<del>сте</del>но, на которомъ наиотаны были разноцветныя нитки, кой где переменанныя съ золотой капителью. Клого была увенчана вороною изъ семи звендъ и оделніе ся состонно изъ мантін небесно-голубаго цвъта. Она невримо присутствовала при появление младенца на светь и спусвала съ веротена, ссучивая ихъ, нити его жизни--- черныя и бълыя. Ло-жезися или Лажезида пропускала эти нити сквозь свои руки, т. с. невидимо сопутствовала человиву на его жизненномъ пута. Атропа, старшая изъ трехъ сестеръ, дряхляя старука въ траурновъ одвинів, перестригала нати жизни, передаваевыя ей Лахевдор. Такинъ образонъ три сестры были олицетвореніями прочиедшаго, настоящаго и будущаго.

Гената, повелительница фурій и адскихъ чудовину, была никто иная вакъ Діана, нисходившая въ адъ и измінявшая свой видъ. Древніе называли ее богинею чародівевъ, которая при ихъ закливаніяхъ выпускаеть изъ адской областя тіни усопшихъ и всякихъ чудовищь на поверхность земли.

Фуріи были олицетвореніями мученій загробныхь, Есмениды — угрызеній совъсти при жизни. Какъ тв, такъ и другія, но
повятіямъ древнихъ, терзали сердца людей, изобрѣтан для нихъ
самыя тяжвія истязанія. На алтарѣ Евменидъ клялись подсудимые, предстоявніе предъ Ареопагонъ. Въ жертву няъ приноснии
черныхъ овецъ, голубей; шафранъ, наріцець, ольку, шиновнитъ,
можжевельникъ и кипарисъ. Жрецовъ ихъ называли безикидсь.
ми и правдники въ ихъ честь — Есменидіями.

Фурій главных было три: Алекто (поуточныхи), Метеро и

Тизифона; впоследстви времени ва ника присоединили: Лиссу, Эриннію и Пандору.

Алекто или Двва Коцита, вооруженная неугасивымъ факломъ и бичемъ изъ зивй, была страшнвишею изъ всвуъ фурій: неутомима при истязаніяхъ и неистощима на ихъ изобретеніе. Метера терзала души людей на ихъ спертномъ одрв и бичевала ихъ при появленіи въ Тартаръ. Метерв быль посвященъ храмъ на горв Виееронв, окруженный кипарисовой рощей. Тизифони наказывала душегубцевъ. Лисса была олицетвореніемъ ярости; Эриннія собирала голоса на судилище грешниковъ; Пандора мучила одинаково яростно и живыхъ и мертвыхъ. Керест или вампиръ и при немъ цёлый легіонъ демоновъ, питались кровыю убитыхъ въ сраженіяхъ. Изъ остальныхъ фурій назовемъ: Эериному, Фурину (нечаянную смерть) и Патаинею.

Какъ видить читатель, минологическій адъ быль весьма богато снабжень всякаго рода мучителями и палачами, точно также какъ и орудіями истязаній въ видъ кнутовъ, бичей, котловъ съ кинащей смолою, раскаленыхъ ръшетокъ и т. п. Считаемъ лишнимъ распространяться объ этомъ предметв, такъ какъ ады всъхъ язическихъ върованій почти всъ на одну стать и созданы воображеніемъ законодателей для устрашенія людей съ благою цълію удержать ихъ отъ преступленій. Тутъ къ слову можно было бы сказать такъ много, что уже лучше промолчать.

Изъ гръшнивовъ, приговоренныхъ въ языческовъ аду къ тягчайшивъ истязаніявъ, особенно завъчательны дочери Даная — Данаиды. Отецъ ихъ бъжаль изъ Египта въ Пелопонезъ и нашелъ себъ пріютъ у аргосскаго царя Сеенела, который назначилъ Даная своимъ наслъдниковъ. Братъ Даная Египта, сватавшій своихъ пятьдесятъ сыновей за пятьдесятъ дочерей Даная,
но получившій отказъ, пошелъ на него войною, требуя согласія
съ оружіевъ въ рукахъ. Данай принужденъ былъ согласиться, но
въ тоже время уговорилъ дочерей, чтобы онъ убили мужей своимъ
въ первую же ночь брака. Онъ всъ, за исключеніевъ Гипермнестры, повиновались отпу. Гипермнестра спасла жизнь супругу
своему Линкею, наслъдовавшему и престолъ послъ Даная.
Остальныя же его дочери, въ числъ 49, увершія вскоръ послъ

убіснія своихъ мужей, были приговорены въ Тартар'я наполнять бездонную бочку водою, которую должны были черпать разбитыми кувшинами. Отъ глубочайшей древности "бочкою Данандъ" называють предпріятіє, поглощающее безвозвратно трудь и время; это выраженіе равносильно нашему: "толочь воду".

Въ честь Гиперинестры аргійцы установили праздника факлова (Пирсонъ-Эорте) въ память факела, зажженнаго ею для подачи сигнала мужу своему, когда они оба, жена и мужъ, были вив опасности.

Сынь Линкен Пелопся въ детстве быль заревань своимъ отценъ и въ видъ жаркого или подъ соусомъ былъ поданъ на столь богань, удостонышинь этого нежнаго родителя своинь посёменісив. Минерва даже скупала плечо б'йднаго царевича и тогда Юпитеръ, объявивъ боганъ о нечестін Линкея, воскреснять Пелопса, онъ принужденъ быль замвнить ему плечо другимъ, изъ слоновой кости. Пелопсъ, после того поселнися въ Элиде, при дворъ царя Эномаса; женчися на дочери его Гипподамии, подучивъ за нею въ приданое целую область, названную Пелопонезомо. Онъ установиль въ честь Юпитера олимпійскія игры и умерь въ преклонныхъ летахъ, стяжавъ громкую славу какъ мудрый и могучій царь. Памяти его посвятили алтарь, на которомъ приносили въ жертву чернихъ овецъ. Синовьями Пелопса били: оть Гипподанін: Атрей, Өізста, Гиплалха и Плисвена; отъ Астіохен: Хризиппв; отъ другихъ бевъименныхъ женъ Тревеня и Циней.

Плисоент уперь въ юнихъ годахъ, оставивъ по себъ двухъ героевъ: Агамемнона и Менелан, назначивъ ихъ опекуномъ брата своего Атрея. Нъжность послъдняго къ питомцамъ была такъ сильна, что имъ, какъ бы по отчеству, дали прозвище Атридовт.

Ненависть Ососта и Атрея была для древних трагиковъ неистощимить сюжетомъ для ихъ преизведеній. Когда Атрей ввошель на престоль, Осость обладёль волотнить руномъ, сохранявшися въ семействе Пелопидовъ; обольстиль жену Атрея Эропу, родившую отъ него Тантала. Но Атрей, отнявъ у Ососта похищенное, присудиль его удалиться въ Аргосъ. Во время изгнанія своего Фізсть изнасиловаль дочь свою Пелопею, потомъ женился на ней. Послів этого братья примирились и отпраздновали возвращеніе Фізста мясомъ его роднаго смна и напомль брата кровью его же дітища. Тогда Фізсть біжаль вторично и воспиталь другаго своего смна Эгиста, завізщая ему непримиримую ненависть къ Атрею и всему его роду и племени. Съ этой пілію онъ прислаль его ко двору брата, скрывь оть обомхъ происхожденіе Эгиста. Атрей полюбиль племянника и когда Фізсть быль взять въ плінь, то поручиль Эгисту убить его. Вийсто этого Эгисть убиль дядю и посадиль отца своего на престоль, съ котораго его свергли Агамемнонъ и Менелай.

Въ мнеологін упоминается о мечь Оіэста, по которому Пелопея признали въ Оіэсть своего отца и умертвила себя. Это сказаніе—нельпая передълка исторіи Эдипа и Іокасти—на обороть и не заслуживаеть вниманія. Эгисть примерился съ Агамемнономъ, который, отправляєь въ троянскій походъ, поручиль ему управленіе царствомъ, свою жену Клитемнестру и все свое семейство. Эгисть обольстиль ее, уговориль убить Агамемнона; воцарился вивсто его, но и самъ вивсть съ Клитемнестрою быль убить Орестомъ, сыномъ Агамемнона, спасеннымъ сестрою своею Электрою. Этимъ событіямъ предшествовала знаменитая война троянская, послужившая сюжетомъ безсмертной Иліады, къ разсказу о которой теперь мы и переходимъ.

### ГЛАВА ТРИДПАТАЯ.

Причины троянской войны. — Ненависть Пріама. — Цохищеніе Елены Парисомъ. — Совътъ царей. — Ополуеніе грековъ. — Составъ ополуенія троянскаго. — Авлида. — Предзнаменованія. — Жертвоприношеніе Агамемнона. — Ифигенія. — Отплытіе грековъ. — Самопожертвованія Протезилая и Цигна. — Подвиги героевъ въ теченіе девяти льтъ осады. — Условія для взятія Трои! — Потомокъ Эака. — Стрълы Геркулеса. — Палладіумъ. — Законъ Піомида. — Кони Реза. — Смерть Троила. — Исцпленіе Телефа. — Врпжда Ахиллеса и Агамемпона. — Убіеніе Патрокла. — Месть Ахиллеса. — Деревянный конь. — Паденіе Трои.

Историческое событіе, послужившее Гомеру темою для его Иліады и Одиссеи, а Виргилію для Энеиды, можеть быть передано въ немногихъ словахъ. Греческіе цари и подвластные икъ удъльные внязья, подъ предлогомъ отомщенія Парису, сыну Пріама, царя троянскаго, за похищеніе Елены, ополчились противъ него и послѣ десятилѣтней, упорной войны разорили царство, оставивъ послѣ него одни воспоминанія и развалины. Это событіе относятъ въ 1185—1175 г. до Р. Х.

Древніе, благогов'я къ памяти предковъ, почти каждому герою, принимавшему участіе въ поход'й троянскомъ, приписали божественное происхожденіе. Гомеръ, восп'явая подвиги грековъ, причислилъ и самыхъ боговъ и богинь къ соучастникамъ этой войны... Такъ, на основаніи историческаго факта возникла эпопея, наполненная вымыслами и поэтическими прикрасами, составившими драгоційную прим'ясь къ лигатур'й истины. Виргилій, приписывая вс'й историческія событія вийшательству боговъ (рег Deorum ambages), говоритъ, будто Юнона, оскорбленная предпочтеніемъ, оказаннымъ Венер'й Парисомъ, при присужденіи ей роковаго яблока (см. гл. XV, стр. 127), возбудила противъ Трои гийвъ боговъ, бывшій глав-

нов причинов гибели этого царства <sup>1</sup>). Венера способствовала Парису при похищеній имъ Елены и тогда весь Олимпъ раздівника на двів цартія, отстанвавшія—первая грековъ, вторая тролицевъ. Оставнить, на время, сказки и побасенки въ сторонів и разсмотримъ въ чемъ заключались истинныя причины вражды Греціи и Трои.

Съ незапанятныхъ временъ жители налой Азін производили грабежи по берегамъ Греціи. Въ свою очередь и жители Греціи, ме желая оставаться передъ грабителями въ долгу, производили грабежи по берегамъ малой Азін. Танталъ, прадёдъ Агаменнона, похитиль Ганимода, прадеда Пріана. Изъ-за этого была прододжительная война между Греціей и Троею. Посл'я того Геркулесь лохитиль  $\Gamma$ езіону, сестру Пріама, и ненависть двухь народовь, вивсто того, чтобы утихнуть, съ годани ожесточилась. Съ тайною имслію отоистить грекамъ, Пріамъ цослаль сына своего Цариса въ Грецію, будто бы за подученіемъ наслівдства послів Гевіоны, въ сущности же для изысканія способовъ въ отомщенію. Парисъ, радушно принятий Менелаема, пользуясь его отсутетвіень, обольстиль супругу его Елену и похитиль ее. Не приступая въ воещныть действіямъ, греки отправили въ Пріаму посольство, требовавшее возвращения Елевы; но всв усилия пословъ были безуспъпны. Прівиъ отвъчаль напоминаніемь о похищенія Ганимеда и Гезіоны. Тогда цари греческіе събхались на конгресъ въ Аргосъ, принадлежавний брату Менелая, могучему царю Азамемнону. На этомъ събздв царей рвшено было ополчиться и идти войною на царя троянскаго. Для перевозки войскъ на налоззіатскій берегь собрано было, по словань Гонера, до 1,070 гадеръ; по свидътельству Павзанія до 1,200. Агамемноня единогласно быль избрань въ главновомандующіе. Менелай прелводительствоваль спартанцами; Несторз — нессенійцами; Поликсень и Амфимахь — элейцани: Люмидь, Спенелій и Эвріаль - аргійцани; Мнесчоей - аониянами; Аяксь, сынъ

<sup>1; . . . .</sup> Verum inclementia Divum

Has evertit opes, sternitque a culmine Trojam.

Aeneid. Lib. 2.



Теланона — локарійцами и саламинцами; Схедей и Эпистрофи фокейцани. За ними следовали: Ооссь съ этолійцями, Менесь съ дулихійцани; Умисся съ воннами Атики и Кефалоніи. Вестійнами предводительствовали пять вождей: Алеченора, Гыппаламя, Леитя, Промахя и Оерсандря. Вождани вожновъ Іолхоса и Фереса быль Эвмелій; Ионна и Эвалін Подалирь и Махаонь; иннейцевъ Асцалафь и Ялмень. Анксь, сынъ Онлеевъ предводительствовать локрійцами; Алфенорв — эвбейцами. Оссовлійцы повиновались десяти начальникамъ: Амилесу, Протезилаю, Филоктету, Эпичею, Патроклу, Пирру н другинъ, менъе знаменитынъ. Идоменей и Неріоня начальствовали надъ вритянами; Тлеполемя быль вождень воиновъ Родоса; наконецъ Фидиппъ н Антипъ начальствовали надъ воннами Коса и другихъ острововъ. Изъ начальниковъ отдъльныхъ частей греческой эскадры навовенъ: Кикна, Эпея, Эвмелія, Леонтея, Цолипета, Протооса в Оалпа. Ня прочихъ участниковъ троянскаго похода особенно заивчательни: Амфіонь, Калкась — волквъ и верховный жрецъ греческой армін; Ахамась и Демофонь сыновья Федры и Тевея; Оресть; Феникся дряхний слешень, наставникь Ахилеса; Синоняискусный лазутчивъ; Стентор прославивнійся своимъ громовымъ голосомъ; Тевкеря и Оерсить — трусъ и сконорокъ, прототипъ шекспировскаго "Фальстафа". Численность греческихъ войскъ простиралась до 75,000 человъкъ, изъ которыхъ каждый по отвать и мужеству могь постоять противь десати троянцевъ.

Посмотримъ теперь составъ троянской армін.

Главновонандующить быль Пріамь царь Иліона или Трон. Сыновья его: Агавь (світозарный); Антифонь, Аровмаюв, Ареть, Аристодемь, Антиной, Астиномь, Аксіонь, Віанть, Віать, Брисонній, Буколіонь, Кабріонь, Хаонь, Хорсидамась, Хризолай, Клоній, Дафнись, Дейопеть, Деифобь, Демокоонь, Дій, Долонь, Дориксь, Эхемонь, Эхепронь, Эзакь, Эвагорь, Горгифіонь, Гекторь, Гелень, Гипазій, Гипподамась, Гипловей, Гиппотрохь, Гиперіонь, Идоменей, Идей, Ифать, Изь, Лаадокій, Ликаонь, Ликь, Меланиппь,

Mecmops, Ilanmous, Ilapucs, Quiemous, Monume, Hoлемона, Полидора, Троила. Изъ некъ отъ руки Ахранеса ногибли: Ареть в Гевторъ; но и троянскіе паревичи умертичли не мало воняюнъ греческихъ. На долю Гектора винала едва ин не напольмяя часть. Инъ изъ воеводъ греческихъ были убити: Анфинахій, Авхолій, Ассей, Керана, Клитоней, Долонсъ. Эпигей, Эпистрофій, Гилнопросъ, Алдафронъ, Менесеей, Эпонасъ, Офельть, Оресть, Патрокиъ, Перифемъ, Протезилай, Сведій и Теворать. Изъ сподвижниковь Пріана достойни упоминанія - убитые Аяксами, Оилидомь в Теламонидомь: Аванась, Анфій, Анееновъ, Калеторъ, Влеовулъ, Гинпосой, Гиртій, Лосдамасъ, Лизандръ, Форбитъ, Сатвій и Синоисъ. Убитые Ахиллесомо: Астероней, Вісноръ, Хилконъ, Дарданасъ, Деналеонъ, **Нелаукъ, Эхеклъ, Ифит**іонъ, Лаогоній, Мнегій, Мидонъ, Пенесзилія, царица анавонова; Пилаханть, Пилей и Осронлохій. Убитые Агамемнономя: Віаворъ, Коонъ, Делкоонъ, Элать, Гипполокій, Ифиданась, Одій, Пивандръ. Убитые Менелаемь: Анрасть. Лалонсь, Эвфорбій, Гиперенорь, Пизапирь, Палесь и Палеменъ. Убитые Улиссомо: Алеандръ, Ансторъ, Керонъ. Хромій, Долопъ, Гинподамъ, Ноономъ, Орсилохій, Пидитъ, Питанить и Осень. Не мене того было убито троянских витязей: Несторомъ, Патровломъ, Тевкоромъ, Діомидомъ и др. Изъ остальнихъ заслуживають вниканія: Амфотерій, убійца Патрокла; навъннивъ Антенора; упрявий Антимаса, отназавшій гревань видеть Елеву; дазуччикъ Долонг, Эней, хрецъ Лаокооне: Резе, Полидажись, Оиметь в Ксанов.

Сборныть пунктомъ для ополченій греческихъ назначень быль приморскій городъ Авлида, въ которомъ они долго и тщетно дожидались попутняго вётра. Калувсь, основывансь на двухъ предзначенованіяхъ, предріжаль походъ продолжительный. Во первыхъ опъ видёль, какъ на дерево всполона змёл и, помравъ девять птенцовъ въ гиёздё, помрала после того ихъ мать. О второмъ предзначенованіи Калуаса говорить Эсхилъ въ своей трагедіи Агамомионъ. Два орим нанали на брюхатую зайчиху, растерзали ее и исклевали виёстё съ ея утробными зайчатами. Затишье продолжили задерживать грековъ въ Авлидё и тогда Калуаст объ-ногорія религій Т. V.

Digitized by Google

явиль нав, что Діана, гибралсь на Араконнона за почание ое убісніє ся лань, до техъ поръ не подасть его войскань нонутнаго вфтра, покуда ей не будеть припесена въ жертву доветвенница парской крови. Аганенновъ рішнися пожертвовать своем дочерью Ифиземоей, которую Улисса выявался, подъ благовидишть вредлогомъ, исторгнуть изъ обънтій ся натери Клитемнестры. Вое было приготовымо въ жертнопринешению; но Діана, пропутем пекорнестью царя, заивниле Ифигенію полодой ланью или кобылицею, а ее перепеска въ Тавриду, назначивъ ее тапъ своем верховною жрицею. Гомеръ не упоминаетъ о принесения въ жертву дочери Агаменнона. Въ Иліадъ свазано, что въ последній годъ осады Трон Аганенновъ предлагаль руку дочери своей Ифіанцесы (Ифигенін) Ахиллесу. Въ одной изъ следующихъ главъ въ біографическовъ очерве Ифигеніи им поговоринъ о ней подробиве; здвсь же заивтимъ только, что эпизодъ о принесенін од въ жертву быль очевидно заниствовань греками изъ библейских сказацій о дочери Ісвоая и биль приплетонь въ жизнеописанию Аганемнона въ позднайшия времена. Самое имя: Ифигенія пивоть оходство съ вненень Іововя, Ифія, Ифоя.

Умилостивленная Діана ниспослада грекамъ попутный вістеръ, нользуясь которымъ они отплыли изъ Авлиды и благополучно достигли имея Сирея. При высадев на налосзіателій берегь произошель ожесточенный бой съ троянцами. Протезилай, зная о пророчествъ оракула, что первый грекъ ступивній на берегь Иліона будеть убить, рішился пожертвовать собой. Со стороны троянцевъ то же санопожертвованіе оказаль Щигия, послів смерти превращенный Нептуновъ въ лебедя (Ovid. Metem. lib 12). За первою битвою следоваль продолжительный перерывь. Греки запались осадными работами; троянцы — украпленівми города. Одни не отваживались на приступъ, другія на выдазку. Девять леть были потрачены греками на завоеваніе сосёднихъ городовъ и областей союзниковъ Пріана. По этой причина сили ихъ били раздроблены и, при недостаточновъ продевольствии, они не могли отважиться на приступъ. Лирнесса, родина Вризенди, Педозія, Зелея, Абрастея, Писія, Горкотся, Арисвея, Абидосъ, Хрится и Кила были покороны Ажиллесомв. Аяксв опустошиль Оракію; прочіе герен новорили царство Цигна и обложили жителей податью изъ събстиму припасовъ. Добичу дёлили въ укубпленновъ лагерѣ, расположенновъ на берегу моря у миса Сигея. Корабли, вычащенное на берегъ, были окружени надежными окопами. Дѣлежъ производилъ Агамемнонъ, удерживая себѣ всегда лучшую долю. Въ теченіе девяти лётъ между греками и трояндами произвошло ивсколько стычекъ, были случаи угона стадъ, захвата плѣнниковъ, но вообще говоря, девять лѣтъ осады не были ознаменованы инкакими особенными подвигами, какъ съ той, такъ и съ другой стороны. Настояндая война началась на десятый годъ и именно этому достопаматному году посвящены безсмертныя пѣснопѣнія Гомера:

"Гивиъ, богини, воспой Ахиллеса, Пелеева сина!

"Грозный, который Ахеянами тысячи обиствій содбиль! 1) Такъ начинаєть Гомерь свою повму, описывая вражду Ахилеса и Аганевнена, однако же онь упоминаєть и о битвахъ прежнихъ годовь и третью наснь начинаєть разсказонь объ Еленв, вышевающей но нолотну битвы ем соотечественниковь съ троянцами. Въ шестой паснв, Андромаха, супруга Гектора, говорить ему о трехъ безуспашныхъ приступахъ грековъ къ станамъ троянскимъ. Эней говорить Ликаону (Иліада паснь 20) о нанаденіи Ахилеса на троянскія стада, при которомъ ему помогала сама Минерва. О подвигахъ Ахильеса, предшествовавшихъ взятію Трои, упоминаєтся и въ первой наснв:

"Многія души погучія славныхъ героевъ низринуль

"Въ мрачный Андъ и самихъ распростеръ ихъ въ корысть плотояднымъ....

"Птицамъ окрестнымъ и псамъ.

Если въ теченіе девяти літь, греки не совершили ни одного рішительнаго діла, тому причиною были предсвазанія о неприступности Трои; предсвазанія, придававшія сиблости троянцамъ и отнимавшія бодресть у грековъ. Чтобы овладіть Троею, необходимо было осаждавшинь соблюсти нівсколько условій. Во пер-



<sup>1)</sup> Илівда, переводъ Гивдича поснь І.

высов, геродь не ногь быть ввять безь седійствія потопновъ Эака --- помощника Анеллона и Нептуна при отроснів ини городскихъ стъпъ Иліона. Вотъ почему Улиссъ употреблять исъ средства, чтобы уговорить Ахиллеса принять участіе въ неход'й трояновонь. Во вторыха, для овладенія городонь необходине било обладать стрелани Геркулеса; оне находились въ рукать Филоктета, поканутаго гревани на острова Ленноса. Тотъ-же Улиссъ выполниль возложенное на него въ этомъ случай поручение и уговодиль Филоптета привать участие въ осаде Тров. Ва трешьиже, Троею невозножно было овладёть, не овладёвь палладіуновь, сохраняемень въ хранв Минерви. Ми уже реворние, что этинъ именемъ называли статую богини, выточенную будте изъ востей Пелопса или упавшую съ неба. Если статуя Минервы была дъйстантельно витечена изъ востей Пелонса, въ такомъ случав понятна спазка, о томъ будто-бы богиня свушала плечо Полонев, вогда этотъ царевичь билъ приготовленъ подъ соусомъ и педанъ -на столь богань, его отцемь Ликаономъ. Апоклодорь (III видга) говоричь, что эта статуя Минорвы была инчто вное канъ автонать, виражавшій двеженіями гивнь или удовольствів. Когда Дюмидъ и Улиссъ, прокравшись въ Тропцекую цитадель, овладъли вумиромъ Минервы и принесли его въ лагерь, онъ трижды приноднимался на значительную высоту отъ зеили, сверкелъ гласами и источель изъ всего тела солений цеть (Эненда, ин. 2). Кононь въ 14 разсказъ говоритъ, будто палладіунъ билъ похищень Діомидомъ, которому Улиосъ только помогъ влень на стены Иліона. Желая присвоить себь честь этого похищенія, Улиссь, следовавшій за Діомидомъ, извлекъ мечь, чтобы умертвить его, но Діомидъ отклонивъ ударъ, принудилъ Улисса идти впередъ. Въ воспоиннаніе этого событія у грековъ существовала поговорка; "законъ Діонида, поторый принаняли къ темъ случаниъ, когда челевавъ по неводъ повинования другому. Во четвертыхо, чтобы отклонить велтів Трои, следовало допустить коной Реза вить воду изъ рви Есанов и пастись на поляхъ Симонов. Граки умерячили. Реза, напавъ на него ночью въ расплохъ и увели его коней. В в пятыхв, для овладенія Троею необходимо было убить Троила, иладшаго сына Пріана, и разрушить гробницу Лаонедона. Троящи разрушили сами, чтобы внустить въ городъ деревяннаго моня, о которонъ ниже им поговоринъ подробно. Напонецъ — от
месстыст — въ рядахъ греческихъ должевъ билъ находиться Телефъ,
емиъ Гервулесь и Авген, зять и союзникъ Пріана. Въ одной
изъ стичевъ онъ былъ раненъ Акиллесенъ. Рана его разбольлась
и когда онъ вопросилъ оракула о тойъ, чёнъ ену исцълиться,
оракулъ отвъчалъ, что его ножетъ уврачевать та рука, поторая
его ранила. Улиссъ истолковалъ эти слова по своену, понялъ слово "рука," въ смислъ слова "стръла" и изъ развични ел наконеченка составилъ пластирь, который послалъ Телефу. Испъленный этинъ средствонъ Телефъ нередался гребанъ.

Тавнить образовъ всё условія, сопряженныя съ гибелью Трои, били соблюдены грекани и участь царства Пріана была рішена. Иллада начинестся описаність гитера Ахиллеса на Агансинона и ихъ оборжной вражды. Виновинието ся была Хрилесь до поль

и ихъ обоюдной вражды. Виновинцею ся была Хризеида, дочь верховнаго жреца Хриза, взятая въ плънъ, которую Аганенвонъ сделаль своею наложницею. Старивь отень тщетно умоляль царя царей возвратить ему Хризенду. За это оскорбление, нанесенное его верховному жрецу, Аполлонъ послалъ на греческій станъ моровое нов'ятріе. Калхасъ, спрошенный Агаменнономъ о средствахъ въ прекращению бъдствия, севътнвалъ ему возвратить Хривенду отцу; на этомъ Ахиллесъ особенно настанваль. Аганемнонъ послъдоваль совъту Калхаса, но, желая отоиспять Ахиллесу за его строитивоеть, похитиль у него Бриземду, рабиню, въ которую тотъ быль страстно влиблень. Тогда вабъщенный Ахилиесь отказался отъ соучастія въ войні и около года провель въ своемъ шатръ въ совершенномъ бездъйствин. Въ это время Генторя, Эней, Деифобъ, Мемония и другів вожди троянсків ділали частыя выдазки и безпокомли грековъ въ ихъ лагерв. Другъ Ахилеса Патрокая, желая устратить непріятелей, попроснав у Ахиллеса позволенія одёться въ его доспёхи. Принявъ Патрокла за Ахиллеса, троянцы при первой же вылазкъ обратилась въ бъгство, но Гекторъ, сразясь съ Патрокломъ, убилъ его и, сиявъ съ него досивки Ахиллеса, унесъ ихъ въ Трою какъ побъдный трофей. Тогда Ахилиесь, какъ разъяренный левь, вибъжаль изъ своего шатра; напаль на троянцевъ, произведя въ ихъ рядахъ

Digitized by Google

жестовое опустошение. Чето не могли сделать съ героемъ ни мольбы, ни увъщанія его ратныхъ товарищей, то совершила съ нивъ сперть Патрокла. Его появление одушевило грековъ, а у троянцевъ отнядо прежнее ихъ мужество. Онъ убиль Гектора и, привявавъ его трупъ къ своей колесницъ, волочилъ его за собою въ виду троянских ствиъ. Не довольствуясь этимъ поругания надъ враговъ, Ахилиссъ надъ могилою Патрокла заръзалъ двънациать навиныхъ юношей троянскихъ... Насытивъ свою ярость, Ахиллесъ однаво же видаль Пріану трупь Гектора для погребенія, взявъ впрочемъ съ престарвлаго царя громадими выкупъ. Влагодаря измень Антенора и Энея греви обладели Троею и предали этотъ несчастный городъ огню и мечу. Антеноръ далъ имъ совъть предложить миръ троянцамъ и пожертвовать храму Минервы огромнаго деревяннаго коня. Во внутренность этой статун скрылись вооруженные вонны и когда для впуска коня сами троянци пробили городскую ствну, то греви, скрывавшіеся въ конв, выскочили изъ внутренности и, не давая времени врагамъ, чтобы опомниться, подали сигналь своимь товарищайь въ вторжению въ городъ.

Семейство Пріама, онъ самъ, жена его *Тепуба* погибли подъ мечами гревовъ, превратившихъ нѣкогда цвѣтущій городъ въ груды развалинъ, залитыхъ кровью. Вотъ подлинный, правдивый разскавъ о разореніи Трон; посмотримъ теперь, какъ онъ былъ прикрашенъ ноэтами и мисологами. Для этого необходимо разсказать читателю біографію каждаго героя Иліады взятаго отдѣльно.

### глава тридцать первая.

Семейство Агамемнона.—Его наложницы.—Убівніе Агамемнона.—Орестъ и Ииладъ.—Скитанія Ореста,—Ифиненія.—Электра.—Менелай.—Елена.—Ея сожительство съ Парисомъ.—Ахиллесъ.—Первыя шпоры.—Воспитаніе Ахиллеса.—Бризеида.—Распря съ Агаменономъ.—Боръба съ ръкою Ксанвомъ.—Убіеніе Гектора.—Ноликсена.—Убіеніе Ахиллеса.—Его потомки.—Пирръ.—Его влодъйства.

Асамемнова, старий сынь Атрея, быть женать на Клитемнестра, домери Тиндара и Леды; Менелай, идадий его
брать— на знаменитей Елень, рожденной Ледою етъ Юпитера.
Такинъ образонъ эти братья были вивств сътвиъ и свояками...
Мы говорили выше (глава XXIX), что Аганенаевъ, простивъ
Вгисту убјение Атрея, предъ отбытиенъ своянъ въ троянский походъ, поручить этему знодъю свей донъ, жену и все семейство.
Кроит Эгиста при Клитениестръ, въ видъ попечителя, еставленъ
былъ другъ царя, престарълый пъвецъ Феней. Семейство Агаменнона состояно изъ двухъ синовей: Галева, Орества и четырехъ дочерей: Ифизензи, Элекстры, Хризовемиды я
Лаодикеи.

Готовность Агаменнона пожертвовать Ифигеніею въ Авлидъ варенила въ сердце Клитенвестры зародышъ непримирнией въ нему непависти. Въ бытность свою въ походъ тровисковъ, царь въ
единаковой степени прославился подвигами, грабежами, алчиостью
и сластолюбіевъ. Похитивъ Хризеиду, но потомъ, возвративъ ее
Хризу, ен отцу, Агаменнавъ отнялъ Бризеиду у Ахиллеса.
Когда греви обладъли Троею, онь взилъ себъ въ наложници
Кассандру, дочь Пріама, етъ вотерой нивлъ синовей двойней.
Съ новымъ семействомъ, отличенный добычею, онъ возвратилея
въ Аргосъ, гдъ его встратила нерадостная въсть о связи Клитемнестры съ Эгистенъ. Въ отвъть на упреки мужа, ета старая
развративца отвъчала ласками и слевами. Уличить ее въ измъчъ

Digitized by Google

было некому, такъ какъ върный Феній быль убить Эгистомъ, не за долго до прибытия Аганениюна. Сговорясь съ любовникомъ, Клитеннестра принесла своему мужу новый хитонъ своей работы, прося его надъть обновку. Рукава и воротъ хитона были умышленно зашиты и когда Аганенновъ запутался въ нихъ, Клитеннестра и Эгистъ закололи его кинжалями. Одновременно съ Агаменновомъ, погибли многіе изъ преданныхъ ему вельможъ и въ числе другихъ- Кассандра, со своими детьми. Клитемнестра вышла за Эгиста и провозгласила его царенъ Аргоса. Блаженство этихъ двухъ изверговъ било непродолжительно. Ореста воспитанный въ Фокидъ, при дворъ дяди своего Строфія, тайно прибылъ въ Микену, сопровождаеный своимъ другомъ Пиладома. Спрятавъ брата въ храмъ Аполлона, Эментра объявила мачери и Эгисту, что получено извъстіе о сперти Ореста. Желая убъдиться въ жетинив словъ Электры, Эгистъ и Клитеннестра отправились вз хранъ иля совъщанія съ оракулонъ и здесь у санаго подножія купира Аполлова, были оба упорщилены Оростонъ и Пиладонъ-Получел достойное наказание и после сперти, царь и царица безъ всяних почестей были погребены за градскими ставани Микены.

Умертвия влодень, Орести почувствоваль стражныя угрывенія совісти; тінь матери, сопровождаемая фуріани, не давала ому покон и онъ принужденъ быль скитаться изъ одной страны въ другую, тщетно отискивая душевный новой. Дельфійскій оравунь объявиль ему, что онь обратеть спокойствие снее въ Аскнахъ. Сепутотвуеный неразлучникъ Пиладонъ, Оресть отправился въ Аонии и, представъ предъ Ареонаговъ, пресилъ членовъ этого верховнаго судилища произнести оправдательный приговоръ. Ареснать оправдаль Ореста, но не примириль его съ совъстые. Овъ отправился въ Трезену и отдавъ свей постуновъ на судъ наводний причесь торжественное повыяніе. Отсюда послів плаванія по Эгойскому морю и Понту-Эвиснискому, Оресть вийсий съ Пиледонъ и Электрою, прибыль въ Такриду, ко двору нара Ососса. Страниния были приняты инъ очень радушно, но пе ванонамъ страни, одинъ изъ няхъ долженъ билъ бить принесенъ въ жертву богнив Опидл. Тогда началась великодушная бораба между друзьями. Орестомъ и Паладомъ. Одинь не хотваъ чети-

Digitized by Google

инть другому, въ самостворжении: Пиладъ выражаль желание умереть за Ореста; Оресть за Пялада. Кинули жребій и сурьбы міравла Оресту свой спертный приговоръ. Верхенией жрицей борин Овиды была Ифичения. Она узнала въ Ореств своего брата въ ту саную иннуту, когда занесла надъ нинъ ножъ. Осылалсь на те, что надъ жертвою тяготаеть гизвъ боговъ, за совершен-- ное ею преступление, Ифигения предлежила отложить его убиние и въ ту же ночь бъжала въ Грецію съ Орестоиъ, Пиладонъ н Электров, похитивъ и статую Діани. Нівоторые древніе писатели утверждають, будто Оресть предъ отплытиемъ изъ Тавриды убиль царя Олоса. Статуя Діани, перевезенная въ Грецію до временъ Ликурга, была предметомъ особеннаго обожанія; ей приносили даже человъческія жертви. По возвращеній въ Грецію, Орестъ женилъ Пилада на Электръ и ввомелъ на троиъ Аргеса. присоединивъ въ своей державъ Лакеденовъ. Въ Дельфахъ онъ умартина Пиора, сни Ахилеса, и женился на его влову. Гермесонль. Онъ умерь въ весьих прекления льтахъ отъ уявыены эни и оку наследоваль ого сыть Пемочля. После смерти .Ореста, долгое время показывали въ Орестін его гробницу, наполненную востани вакого-то ведивана. Древню были убъядены, что дети Аганевнона, подобно ему самому, были непомернаго роста.

Ифиленія, дочь Агаменнова и Клитеннестры, еще въ отреческихъ льтахъ была обречена на придесение въ жертву Діанв, въ Авлидъ. Отсюда она чудеснымъ образомъ была перенесена въ Тавриду, гдв по насначению богини, была избрана въ ся верховима жрицы. Царь Озосъ долгое время и тщетно домогался ся взанищести. Послятивъ себя Діанв, Ифигенія до преклонной старости хранила свое дівство.

Электра, образець сестриней дюбии, была неразлучное спутничено Ореста во время его свитаній и въ крайнихъ случаях готова была жертновать за него жизнію. Вогда онъ убилъ Кличаннестру, Электра ударомы скамы оглушила Эгиста, рімнившагося защищать эту отарую блудницу. Когда ві Тавриді Оресть быль обречень на примесеніе въ жертву Діані (Опиді), Электра, вооруживниць горящей головней, рімнивсь защищать брата отъ ножь верховной жувин. Выданная Орестомы за Пипаль, она вийла отъ

него двухъ сывовей: Строфія и Медеона. Говеръ, называя Электру Лаодинеею, ножеть быть сившиваеть ее съ иладшею дочерью Аганениейна, или даеть ей прозвище Электры, такъ какъ она вышла занужъ будучи уже зрёлою, даже перезрёлою дівою.

Менелай, брать Аганеннова и супругь Елени, провель детство и отрочество при дворъ Тандарея и, получивъ руку его дечери, наследоваль после него спартанскій престоль. Парись украсвиъ его лобъ рогами, въ битность Менелая вийсти съ Еленов на Критв. До начала военанив действій Менелай, сопровождаемый Улиссомъ, вздиль въ Трою для переговоровъ съ Прівномъ, но Парисъ возмутилъ народъ протвиъ чужеземиевъ и, не давъ ниъ никаного отвъта, принудилъ ихъ увхать. Во время троянской войны Менелай отличался мужествовъ и мнегими подвигами. Во вреня единоборства съ Парисонъ онъ неминуемо задушилъ би этого царовича, если бы не быль ранень отрилою Пандара. При взятін Трои онъ привазаль щадить жилище предателя Антенора, но предаль оскопленію Депораба, тогдашняго сожителя своей милой супруги. При возвращении на родину онъ мотеритьяъ жестокое крушеніе у береговъ Скироса и принуждень быль пристать въ береганъ Егнита, гдв провель сень леть при дворъ Хоона. Отсюда онъ возвратился въ Спарту, гдв выдаль дочь свою Гермиону за Пирра, сына Ахиллеса. Послъ смерти Менелай удостоился божественныхъ почестей.

Елема, его супруга, грязная знаменитость которой возобновмена ныи въ памяти потоиства, благодаря балаганной пародіи Оффенбаха, начала свои любовныя похожденія въ отроческихъ літахъ. На одиннадцатомь году своего возраста она была похищена и растлівна Тезеема. Освобожденная нав пліна своими братьями, Касторомъ и Поллуксомъ, она возвратилась ко двору отца своего Тиндарея, гдів вскорів явилось иножество искателей ен руки. Изъ нихъ Елена избрала Менелая. Не смотря на рожденіе дечери Герміоны, Елена не питала къ мужу особенной привизанности и негодяй Парисъ безъ труда обольстиль и нохитиль ес. Любовники во время бізгства останавливались на островів Кистры, гдів Еленів воздали божескія почести. По прибнтім въ Трою Емена была принята кикъ родиля въ семействів Прівма и, родивъ Парису и всколько человъкъ дѣтей пребивада ему вѣрною до самой его кончина. Парисъ, со своей стероны, иѣжно и страстно июбялъ Елену и до такой степени былъ ревнивъ, что приказалъ оскопять ея прислужника, аркадійца Притана. Съ этего времени жители Аркадіи стали называть евнуховъ Пританали. Послів смерти Нариса, Елена сожительствовала съ его братоиъ, Деифобомя. Когда греки овладѣли Троею, Елена, въ угоду Менелаю, ввела его въ комнату Деифоба и присутствовала при его онервціи, выражая при этопъ свою радость. Вибсто того, чтобы навѣсить ей камень на шею и утопить ее, слабоумний менелай помирился съ Еленою и, взявь ее съ собою въ Грецію, жилъ съ нею въ совершенномъ согласіи и она пользовалась всеобщемъ уваженіемъ, имѣла свой придворний штатъ, въ составѣ котораго находелись двѣ любимыя горничныя: Алемов и Астівнасса.

Последняя похитила у Елены поясъ, подаренный ей Венерою. После смерти Елена была взята на небо, где образовала яркую звёзду въ зодіакальномъ созвездін Бливнецовъ.

Ахиллесь, славивний изъ всвур героевь Илліади, бывь сипъ Пелея царя мириндонцевъ въ Осселия и Өетиды, дочери Нерея. Когда онъ родился, нать натерла его анброзіев и проносила чрезъ огонь, чтобы сделать безсмертимив, вогда же мужъ ея Пелей помъщаль ей покончить эту операцію, она окунула Ахиллесс въ Стиксъ и онъ сталъ неувяниль, за исключенісить пятокъ, за которыя его держава Остида. Воспитаніе Ахивлеса поручено было Кентавру Хирону. Этотъ Хиронъ, отривъ изъ земли кость изъ пятки великана Дамава, приладиль ее въ нятків Ахиллеса, а чтобы развить въ своемъ воспитанників мужество, коринлъ его пожмечкомъ изъ львинниъ и педвежьниъ востей. Мы уже говорили въ одной изъ первыхъ главъ, что кентаврами называли въ Греціи первыхъ всадниковъ. Херонъ, обучая Ахиллеса верховой вздв, ознавоннять его съ употребленіемъ шпоръ и первыя шпоры, надътыя Ахилиссовъ, были сдълвны меъ кости. Отсюда произопла сказка о пяткъ Даназа названнов кальнанчума (alcar — шпора). Что васается до вориления Ахилиеса нозгомъ изъ костей ньвовъ и медвёдей, ин заметимъ, что эта пища была въ большонъ употреблении у нервобитныхъ

обытытелей древинкь государствь, видевшикь вы ней можеть бить жинатическое вредство дли развития мужества. Остиде, вная, что онив ся суждено прославиться, но и погибнуть на войнъ, переодела ого въ женское платье и подъ вмененъ Перры отправила двору Дикомеда, царя Спиросоваго, который воспиталъ его вижеть со своими дочерьми. Одна изъ нихъ, Дондамія, была нервою любовью Ахилеса. Когда Калхась объявиль гровань, что бест соучастия Ахиллеса поворение Трен немыслино, Улиссъ, нереодъвшись купцонъ, отправился во двору Ликонеда и привезъ съ собою возвія женскія уврашенія, наряды и между нами вомиское вооруженіе. Царевни ухватились за наряди, Ахилесь взиль оружіе и не ногъ имъ достаточно налюбоваться. Таканъ обравомъ юный герой, обнаруживъ свой нолъ, не могъ отказаться отъ соучастія въ повод'я троянскомъ. Заливаясь слевами, Остида онерядила его въ походъ, завъ ему оружіе и доспъхи, выкованные Вулвановъ. Ахиллесъ, въ главъ медонцевъ, ахелиъ и вириндонцевъ, разивищенных на пятидесяти корабляхъ, сопровеждасмий верными друзьями своими Феневсовъ и Патровловт, отвинить къ береганъ налой Азін. Здівсь онъ разрушнить двівнадщать приморекихъ и одинадцать внутреннихъ городовъ. На островъ Леобось онъ овладъль городонъ Мноленаю, благодаря предательству Пазванки, дочери царя Пеліаса. Отрастно влюбленная въ гором, царевна надаживсь, что онъ вознаградить ее взаимностью, но, вивсто того, Ахиллесъ приказалъ побять ее камилии. Юнона и минерия постоянно покровительствовали Ахиллесу, своему любижему герою. Во время битвы при Лернесси онъ убиль Минеса, мужа: Вризенди и взявъ ее въ плъвъ сдълаль ее своей рабынею, потокъ наложенцей, навочецъ-любовницей и всей душой вривизался из ней. Когда Аганевновъ похитиль Бризонду, Ахиллесъ. какъ им уже говорили, удалидся въ свей шатеръ и, проводя время съ любовиндами, откавался отъ всяваго участія въ войив. Смерть Патровла, убитаго Генторонъ, вызвала Ахиллеса опить на поле битвы. Онъ примерился съ Атаменноновъ, везвратившимъ ему Бривонду съ увъреньемъ, что ей во время илъна не било причинено выважихь обидь; Остида принесла сину новое вооружеліе, выпованное Вулкановъ (между прочинь, щить превесходной работи); Минерва по привазание Юпитера напериила герея амбровією, напошла нектарона. Разбива войско треляское Ахилнесь загваль его въ рену Ксанфъ, теченіе кеторой останевилось оть множества труновь. Тогда Ксанфъ сталь просить приниренія у Ахиллеса и когда герей отвазаль ону, Ксанфъ вишель изъ береговь и вотупиль съ нинь въ берьбу. Венонеществуемый Нептуновъ, Минервою, рекою Симонсомъ, Ахиллесь продолжаль борьбу до техь поръ, покуда Вулканъ не принудиль изгожния рени возвратиться въ свои русла. Возобневивь бей съ троянцами Ахилнесь настигь Гектора и вступивъ съ нинь въ единоборетво упертипль его. Затемъ обнаживъ трупъ Гектора и привязавъ его за воги къ своей колесенце, Ахиллесь трижди объекаль градскін стени Трои. Потемъ, предавъ трупъ Патрокла честному могребенію Ахиллесь на его могиле собственноручно зарізаль дванадцать плённихъ троянцевъ.

На следующую вочь въ шатеръ Ахилиса приметь Прівиъ и со слезами сталъ просить героя выдать ему трушь Гектора для погребенія. Тронутый его слезами, смягченный богатыми дарами и очарованный красотою Поликсены, младшей дочери Пріана, сопровождавшей его въ греческій станъ, Ахиллесь возвратиль Пріаму трупъ Гевтора, въ то же время испрашивая у него согласіе на выдачу за него Поликсены. Прівиъ согласился и за его Ахилиесь даль ему слово, въ случав взятія Трои, пощадить городъ и не давать его на разграбление войнамъ. Въ то самое время, когда Ахиллесъ привель Полинсену къ алтари крама Аполлона, Парисъ изъ за угла спустиль ему въ пятку страду. н убыль зпаменитаго героя. Поликсена возвратилась въ Трою; при ваятін города была взята въ плінь Нирромъ, сыномъ Ахиллеса и по желенію его тіни заріззана на его могилі. Кромів Пирра, послів героя остались Эвфоріонъ и Канстрій; первый прижитый съ Еленою; второй, съ Пеноезилеею царицею амазоновъ и союзницею Пріама. Одъвала Ахиллеса для погребенія атлантида Іа: она завернула его тело въ пелены чистейшаго льна и за тенъ была превращена въ фіалку (Viola adorata L). Многіе народы воздали Ахиллеон божескія почести; жители Лакодонова въ ого честь воздвиди хранъ въ Бризін, въ которонъ ежедневно совершали

жертвонриношеніе. Крем'в венискей доблести, великодушія и добросердечія, Ахиллесь при жизни славился глубокими нозванілми въ ботаник'в, въ намять которыхъ имененъ героя древніе на звали нісколько цілебнихъ травъ (мнегіе види Achillaea).

Пресминкомъ Ахилеса быль его сынъ — Пирръ или Ниптолемъ. Имъл отъ роду двънадцать лътъ Пирръ сопровождаль Улисса на островъ Лемносъ и находился въ главъ вонновъ, занявшихъ Трою и сършвавшихся въ деревянномъ конъ. Во время разрушенія несчастнаго города Пирръ сбресиль съ городскихъ стънъ Астинакса, сына Гектора и взялъ себъ въ наложницы вдову нослъдняго, Андромаху, отъ которой имълъ трехъ сыновей: Молосса, Післея и Пергама. По возвращеніи въ Осссалію Пирръ умертвиль нехитителя престола Акаста, женика на Герміонъ и быль убить народомъ въ Дельфахъ по наущенію Ореста, ревнованнаго къ нему Герміону. По сказаніниъ иткоторыхъ писателей такъ погибъ не онъ, но другой сынъ Ахиллеса, Опиръ, котораго вообще смёшнвають съ Пирромъ.

## ГЛАВА ТРИДЦАТЬ ВТОРАЯ.

Патроклъ. — Фениксъ. — Аяксъ-Теламонидъ. — Аяксъ-Оилидъ. — Антилохій. — Калхасъ. — Діомидъ. — Эвмелъ. — Эвримилъ. — Кивотъ Бихуса. — Идоменей. — Несторъ. — Паламедъ. — Филоктетъ. — Махаонъ и Подалиръ. — Стенторъ. — Синонъ. — Тевкеръ. — Улиссъ. — Притворное помъшательство. — Скитанія Улисса. — Страна Дотофаговъ. — Циклопы. — Эолъ. — Его мъхъ. — Лестригоны. — Цирцев. — Превращеніе спутниковъ Улисса въ поросятъ. — Смыслъ этой басли. — Личность Цирцеи разоблаченная исторіею. — Латіумъ.

Другь Ахилисса Патропле, сынъ локридскаго цари Актора, въ дътствъ нечанно убилъ товарища своего Амфидамаса и покинувъ родину, пріютился при дворъ Пелея, отна

Ахилеса. Воспитывался у Хирона, вийсти съ последнить быль его другомъ и сверсникомъ. При осадъ Трои, нослъ многихъ подвиговъ, Патроблъ во время ссоры Ахиллеса съ Агаменноновъ, упросиль своего друга одолжить ону свои досприи, чтобы устрашить троянцевъ, начавшихъ брать перевъсъ надъ гревани. Три раза онъ отваживался на приступъ и три раза быль отражаемъ Аноллоновъ. Наконецъ Генторъ, узнавъ Патровла, сразился съ шинь, умертвиль его въ единоборстве и овладель вооружениемъ Ахиллеса. Отбивъ у троянцевъ трупъ Патровла, греки съ почестями его похоронили. По поводу смерти Патрокла, у древнихъ сложилась пословица: "Патровлъ погибъ, Осрситъ уцфлфлъ". Этою нослованею они выражали упрекъ судьбе, которая ипогда щадить ничтожество не жалвя людей истинно велинихь. Въ ответь на эту жалобу ножно было бы задать древинив вопросъ: почему гронъ, ударжи въ высокій дубъ, не падаеть на крапиву, или на репей-HNEP?

Фенинся, сынъ Анинтора, царя долонскаго, внушель въ себъ страсть одной изъ его наложницъ, Клитіи; за это Аминторъ велвив выволоть ему глаза. Въдный слепецъ удалился во двору Педел, гдв сердечно привязался въ Ахиллесу и всю свою жизнь быль сь нинь неразлучень. Во вреия троянскаго похода, онь охраняль добычу, выпадавшую на долю его друга и веспитанника. Аяксо-Теламонидъ, царь Саламина, наследовалъ отцу въ самыхь юныхь летахь. Въ битисть свою въ Трой преславился убісність многихь витазей и отбитість трупа Патрокла; принудиль Полимнестора, царя оракійскаго, выдать опу Полидора, сына Пріана, со вофия его сокровищами. После Ахиллеса Аяксъ почитался красивъйшинъ и доблестиъйшинъ изъ грековъ и вообще быль любинь за его чистосердечіс. Послів смерти Ахиллеса, Аяксъ, ссилаясь на родство съ нимъ, требовалъ выдачи оставшагося послъ него оружія, но когда Улиссу отдано было преимущество, то Аяксъ заколодся. По сказаніямъ минологім изъ его крови родился гіацингь, въ чашечив или въ разрізві стебля котораго видны заглавныя буквы имени Аякса: А. и І. Въ Саламинъ въ его панять быль воздвигнуть хрань и ежегодно праздновались erpu Ankemiu.

Алмот — Оплидъ 1) въ отроческихъ лътвать прославияся испуствовать стрълять изъ лука, отважностью и храбростью доходившею иногда де сумаществія. При всятія Трои преслъдовать Кассандру де самаго храна Паллады и здёсь, канъ истий солдать, нъ прости своей не признающій начего святаго, изнасиловаль песчастную паревну. Когда Улиссъ въ негодованіи укоряль Алков за его нечестіе, герой клятвенно увёриль его, что онъ этого влодівнотва не совершаль и за клятвопреступленіе быль утоплень Палиадею и Нентуномъ. Впрочемь и всёми прочими богами этоть герой не быль любимь за свою отраєть къ сквернословію и за частия богохульства.

Антиложій, синъ Нестора, въ иладенчествів биль оставлень на горів Идії, гдів его вскоринла лань. Виль дружень съ Ахилломі и при висадвів грековь на берега Тром убиль Эженола, за которинь вскорів послівдовали: Мидонь, Эжонь, Авгирь,
Мермерь и Итимив. Увіздовиль Ахиллеса объ убісній Патровла и сань биль убить Менноновь, спасая жизнь своену
отпу.

Калхаст, синъ Осотора, знаненитый волхив, жилъ въ Мегарћ и севдоваль за гренани въ Трою въ вачестве верховиате жреца и главнаго начальника флота. Више ни уже говорили о его предсказаніяхъ. После паденія Трои Калхасъ остался въ Малой Авін и здёсь въ Колофоне встретить волхва Мопса, жреца Аполнова. Не будучи въ состояніи разгадать загадку предложевную ену Монсонъ, Калхасъ унеръ съ отчалнія.

Агомидо, синъ Тидея и Делилы, царствованъ въ Аргосъ и во время похода тронискаго начальствованъ надъ восемью десятью кораблани. Ранилъ и убилъ многихъ героевъ, не пощадивъ даже Венеры и Марса. Овладълъ лошадъми Реза и паладіумовъ. При возвращенів на родину Діонилъ былъ заброшенъ бурею на берега Фалеры.

<sup>\*)</sup> Подобно наредамъ востока, греки имвли обыкновеніе называть по отечеству: Атридъ (сынъ Атрея), Теламонидъ (сынъ Теламона), Оклидъ (сынъ Оилея). У скандинавовъ, для этого, къ имени отца прибавляли частицу сонъ: Кнут-сонъ, Торстен-сонъ и т. п. У славянъ—вичъ: Ивановичъ, Петровичъ и т. д.



Ночью жители, принявъ гревевъ за морскихъ разбойниковъ, напали на нихъ и принудили къ отступленію, во времи котораго Діомидъ потераль и палладіумъ. По прибытіи на родину Діомидъ нашель жену свою Эгіалею не только не вѣрною, но и преданною страшному распутству. Любовники ея угрожали ему смертію и принудили его бѣжать изъ его владѣній. Онъ отцлыдъ къ бере амъ Италіи, здѣсь женился на Эвиппл дочери царя Доуна; убиль страшнаго дракона, опустошавшаго страну и мирно царствоваль въ удѣлѣ ему пожалованномъ.

Фессалісць Эвмент прославился не столько подвигами свощии, сколько парою рысаковъ, вскориленныхъ, будто-бы, Аполдономъ. Если обладаніе хорошими вонями почиталось въ древней Греціи доблестью, въ такомъ случай любой купечскій сынокъ нашего времени могъ-бы попасть тамъ въ герон. Эврипиля, при разореніи Трои, получилъ на свою долю изъ награбленной добычи кивотъ съ изображеніемъ Бахуса. Отъ прикосновенія въ нему Эвринилъ миновенно лишился разсулка, тамъ не менте не разставался съ кивотомъ во время обратнаго своего плаванія на родину и даже во время бури, выбросившей его корабль у беретовъ Патры. Здась жрецы готовились примести въ жертву Діанть поношу и давственницу, по при приближеніи Эврипила съ кивотомъ оцтіненти и ножи выскользнули изъ ихъ рукъ, повисли въ воздухт надъ головами жертвъ, которымъ тотчасъ же объявили пощаду и тогда разсудовъ возвратился къ Эврипилу.

Идоменей, сынъ Девкалона, во время троянскаго похода предводительствоваль вритянами. Во время обратнаго нлаванія на родину едва не пегибь отъ бури и въ отчазній даль об'ять Нептуну принести ему въ жертву перваго челов'яка, который попадется ему на берегахъ Крита. Первый челов'якь, встр'ятившій Идоменея, быль его сынъ, но герой, в'ярмый своему об'ящанію, не нещадиль юношу и зар'яваль его передъ алтаремъ храма Нептуна. Покинувъ свое царство, онъ отправился въ скитанія но великой Грецін, основаль Сапенту и въ этомъ город'я умеръ.

Несторя, синъ Недея и Хлориди, въ равной степени прославился воинскими доблестими и мудростью; билъ другомъ и совътникомъ Пелея. Послъ иногихъ подвиговъ въ Троъ, Несторъ блансторія религій. Т. V

гонолучно возвратился въ Грецію, гдё черезъ десять лётъ после своего возвращенія принималь Телемака, который совещался съ нишь о способахъ къ отысканію родителя своего, Улисса. Несторъ быль женать сперва на Эвридики, потошь на Анаксиви, дочери Апрея, отъ которой инёль семерыхъ сыновей Эхефрона, Стратика, Персея, Арета, Тразимеда, Пизистрата, Антилоха, и двухъ дочерей: Пизидику и Иохикасту. Онъ мирно окончиль дни, доживъ до преклонной старости.

Паламедо, сынъ эвбейскаго царя Навилія, во время осады Трон начальствоваль надъ тридцатью вораблями, убиль Сарпедона и Денфоба. Улиссъ, завидуя дарованіямъ Паламеда, поддълаль подъ его почервъ нъсволько писемъ измънническаго содержанія, адресованныхъ къ троянцамъ, и оклеветанный Паламедъ былъ побитъ камнями. Греки приписывали ему изобрътеніе игоръ въ кости, въ шахматы, равно и тактики, въсовъ и ивръ, точное всчисленіе годичнаго солнечнаго періода и пяти буквъ алфавита: Ф. Х. О. Е и V.

Филоктемя, другь Геркулеса, которому герой оставиль въ наслёдство свои стрёлы, взявъ съ него клятву никому не открывать мёста гдё оне были зарыты. Въ исполненіе пророчества, греки убёдили Филоктета быть ихъ сподвижникомъ въ троянскомъ походів, въ который онъ отправился, взявъ съ собою стрёлы Геркулеса. Одна изъ нихъ, упавъ ему на ногу, произвела на ней нарывь, издававшій столь гнилой запахъ, что греки, опасаясь заразы высадили Филоктета на пустынный берегь острова Лемноса. На десятый годъ осады Трои Улиссъ и Неоптолемъ, пріёхавъ за нимъ на Лемносъ, уговорили Филоктета помочь имъ въ овладёніи городомъ. Старикъ прибыль съ ними къ стёнамъ Трок и здёсь смертельно раниль Париса. По окончаніи войны онъ поселился въ Италіи (въ Калабріи), гдё Махаонъ исцёлиль его отъ раны, вслёдствіе которой Филоктеть на всю жизнь остался хромымъ.

Мажаонь и Подалирь брать его, потомки Эскулана, исправляли въ греческой армін должности штабъ-докторовъ и, вийсти съ тель, военачальниковъ. При возвращенін Подалира

нь Грецію, буря пригнала его корабль въ береганъ Корен, гдъ онъ женился на *Сирил*ь, дочери царя, принесшей за собею въ приданое Херсонесъ дорійскій.

Стенторя прославнием ногучить своинь голосонь, завъщая прозвище "стенторского голоса" всемъ бесанъ минувинкъ, настояжихъ и будущихъ временъ. Синоно, сынъ Сизифа, лазутчикъ грековъ, помогъ ит овладеть Троев, благодаря своему лукавству. Давъ имъ совъть на время отступить, онъ явнися пъ городъ и объявиль троянцамъ, что греви, передъ отплитемъ отъ береговъ налой Азін, хотіли принести его въ жертву боганъ; увівриль ихь, что колосальный, деревянный конь, оставленный ими на берегу — приношение Минервъ и залогъ несоврушимаго могущества Трон. Жители втащили воня внутрь градсвихъ ствиъ, не нодовравая, что его внутренность начинена была вооруженными воннами, вышедшими изъ него ночью и овладавшими Троею. Накоторые коментаторы, отрицая эту сказку, говорать, что поводомъ , ней послужила "пещера кона", находившаяся близь города. въ которой спратались греки. Другіе истольователи мисологическихъ сказаній утверждають, что греви ворвались въ Трою чрезъ ворота Нептуна, украшенныя изображеніемъ коня, симвода бога морей.

Какъ первое, такъ и второе толкованіе, можеть быть, болье остроумно нежеле справедливо.

Тевкерз или Тевкрій, брать Аякса Теламонида, быль основателень Саламина въ Греціи и Кареагены въ Испаніи. Дочь его Незо или Арисба была супругою Дардана и магерью Сивилы.

Перейденъ теперь въ жизнеопісанію героя, похожденіямъ котораго Гомеръ посвятиль целую поэму— Улиссею или вавъ вообще и повсемъстно принято называть ее Одиссею 1).

Улиссь, царь острововъ Итаки и Дуликіи, быль сыномъ царя Маэрта и супруги его Антиклій. Лукавый, вкрадчивый, краснорѣчивый, Улиссъ снискаль себё на долю не малую славу въ похо-

<sup>1)</sup> Настоящее имя поэмы Улиссея, было по отноже переписчика передвлано въ Одиссею (U онъ превратилъ въ О, а Л въ Д).



увиссь приваннутся сумасшедшимъ, но уличенный Паламедомъ, принужденъ быль принять участіе въ пеходё троянскомъ. Въ вященіе за это отъ окливеталь Паламеда, который, канъ им више гевернии, севершено безвино быль побить канизии. Поличась на хитрость и на краспоречіе Уликса, греческіе важди поручним ему привезти Ахиллеса изъ Скироса и Филоктета съ острова Ленноса; онъ вийств съ Діомидомъ похитиль палладіумъ, умертвиль Реза и увель его коней. Скитанія его по бълому св'ятупослів разоренія Трои составляють предметь Одиссеи, но прежде нежели ин разскажень о нихъ, сдівлаєть подробный обзорь предъндущихъ подвітовь Улисса.

Притвораясь сумасшедшимъ, онъ въ присутствіи Паламеда, Атаменнона и Менелая ходилъ по порскому берегу съ сокою въ которой возиль двухъ разнородныхъ животныхъ и проводя борозди но песку свялъ на немъ соль. Паламедъ, недогръвая обманъ, положилъ поперевъ дороги Улисса годовалаго его спав Телемака, и инимий безумецъ осторожно сверотилъ въ сторону. Дальнъйнее притворство было-бы напрасно и Улиссъ, скръпя сердце, принужденъ былъ отправиться въ походъ. Стыдливая, цъломудренная Пенелопа дала ему клятву пребывать ему върною, хотя бы походъ продолжался цълый въвъ— и сдержала, какъ увидимъ, это объщаніе.

Послів смерти Ахиллеса, Улиссь завель тяжбу съ Аяксомь, язь за обладанія вооруженіемь, оставшимся послів умершаго, я одержаль верхь. По его совіту греви соорудили и деревнинаге коня, о воторомь мы говорили... Троя пала; вожди греческіе и уцілівшія ихъ дружины отправились по домань, етягощенные добычею. Улиссь, собравь свояхъ ратниковь, подобно прочинь поплыль на родину и туть начались его похожленія. Вуря разсінна его флотилію, пригнавь собственный его корабль въ берегу Циконійскему, на которомъ Улиссь со своими спутниками, не теряя времени занялся избіеніемъ жителей и насилованіемъ ихъ жень и дочерей: однако же циконійцы собравшись съ силащи принудили злодівевь въ отступленію, при которомъ Улиссь потеряль шесть кораблей. Послів того, корабли Улисса, игрушки бурь, были пригоняеми ими поочередно въ мысу Малев, въ острову Кнеерв, къ мысу Кафарен, на которомъ Навалій, отецъ Паламеда, умишленю заметъ егин надъ подводними скалами, е которыя резбилось ивсколько кораблей Улисса. Послё деватидневнаго плаванія онъ присталь въ африканскому острову Ломофалова изобиловавшему плодами, заставлявшими вкушавшихъмхъ чужевенцевъ забывать о родинё (т. е. страна лотофаговъ изобиловала такими прекрасними плодами, что чужевенци охотив песелянсь въ ней). Улиссъ принужденъ быль насильно увезти отсюда снучниковъ, привязавъ ихъ въ мачтамъ своихъ нераблей. Послё дневки на островѣ козъ (Этуза) онъ принямлъ въ береганъ Сициліи.

Здёсь на плавателей напали людовды *Циклопы*, подъ предведетельствомъ одноглазаго Полифема. Половина спутнивовъ Улисса была съёдена и самъ онъ едва спасся, выколовъ Полифему его единственный глазъ. Ослепленный царь циклоповъ созвалъ всёхъ своихъ поданныхъ и велёлъ ловить *утиса*... Онъ назвалъ такъ чужезенцевъ и циклопы не бросились за ними въ погоню, ибо *утисе* или *аутисе* на ихъ языкъ означало: *пикто*. Отъ острововъ циклоповъ Улиссъ прибылъ къ острованъ *Эоловыме*.

По слованъ Оувидита пиклопани назывались древивние жители Сицили. Гомеръ (Одиссея пъснъ XI и XII) называетъ ихъ сыновыни Нептуна, т. е. мореходани, по всей въроятности приплывшими изъ Финикіи. Сказка о томъ, что у нихъ одинъ глазъ, произошла отъ наличниковъ ихъ шлемовъ съ однинъ отверстіемъ въ видъ круглаго глаза. Кузнецами Вулкана циклопы прослыми по поводу ихъ житія у подножія Этны. Ихъ прозвали людовдами за ихъ' грубые нравы и цепріязнь къ чужезенцамъ.

Эоль подариль Улиссу и его спутникамъ мъха, наполнение всъи возможными вътрами, кромъ Зефира, самаго благопріятнаго для плаванія къ острову Итакъ, находившемуся на Адріатическомъ моръ. Снутники Улисса открыли мъха и вътры вырвавшись въъ няхъ произвели страшный вихръ и бурю, которая прогнала корабли Улисса обратно къ острованъ Эоловынъ. Видя, что на этихъ плавателяхъ тяготъетъ провлятіе боговъ, Эоль прогналъ Улисса, отказавъ ему въ попутномъ вътръ. Въ память этого со-

бытія у древнихъ существовала пословица: "сфющіе вѣтры, пожинають бури, и эта истафора можеть быть безспорно примънима во иногичь случаниъ въ житейскомъ быту. Какой нибудь симетникъ или ябедникъ, думая угодить кому либо своими совътами, развѣ не похожъ на иѣхъ Эола, виъсто попутнаго вѣтра дающій бурю?

Черевъ шесть дней Улиссь попаль въ етрану Лестерию 1065, которыми управияль великань Антифать. Эти дикари събли двухъ спутниковъ Улисса и онь поспъпаль отплыть отъ этихъ страшныхъ береговъ. Во время плаванія онь присталь къ острову Эа, царица котораго, Цирцея, приняла скитальцевъ самынъ радушнымъ образомъ, желая обольстить Улисса. Эта чародъйка превратила всёхъ его спутниковъ, кромъ Эвриложія—въ поросять, но на Улисса чары ея не имъли вліянія, благодаря травъ Моли, данной ену Меркуріемъ. Однако же и съ этой травою онъ не могь спастись отъ искушенія и плівнился Цирцеею, вступиль съ нею въ связь и тімъ принудиль чародъйку возвратить его товарищамъ прежній видъ. Послів годичнаго пребыванія на островів Цирцеи Улиссъ разстался съ нею, не смотря на то, что она была беременна отъ него сыномъ Телегономъ.—Объяснимъ эти басни согласно толкованіямъ коментаторовъ.

Пирцея, дочь Аэтеса царя Колхиды и розная сестра Меден, обладала глубовими познаніями въ медицинт и врачебной ботанивт и благодаря имъ прослыла чародтйкою. Выданная за скиескаго или сарматскаго царя, она посліт непродолжительнаго сожительства отравила его ядонь и, преслітдуемая ненавистью его подданныхъ, біжала со євоним прислужницами на берега Италіи и поселилась здісь, близъ мыса назвапнаго ея именемъ (ныніт—Монте Чирчелло въ Тосканіт). Здіть царица и ея приближенныя предались самому гнусному распутству, заманивая къ себі путещественниковъ по морямъ и по сушіт. Превращеніе спутниковъ Улисса въ поросять намекъ на то, что они погрязли въ порокахъ или даже (еще вітроятніте) заразились сифилисов, такъ какъ по гречески си—филисо значить: "другь свиньи." Не пострадали только Эврилохій и Улиссь; послітацій благодаря травів моли (дикая рута), данной ему Меркуріємъ.

Обходя молчаніемъ и это сближеніе Меркурія и сифилиса мы запътинъ только, что и грава моди, можетъ быть, обладана свойотвани предохранять отъ гнусной бользии. Горацій говорить будте. Пирцея опанвала жертвы своего сладострасты одуряющими ядами, которые превращали ихъ въ животныхъ-и это не сказка, такъ какъ древніе были знакомы съ составленіемь разнаго рода напитвовъ (афродизіаковъ), рецепты воторыхъ и донына сохранились въ сочиненияхъ Плиния. Цирцея, по сказавиямъ древнихъ, умъда низводить звизды на вемлю (по нашему русскому выражению: ,съ - неба звъзды хватала"). Нъкоторые коментаторы видять въ этомъ намокъ на увънье этой чародъйки низводить самаго правствоннаго человъва на стопень безсимсленнаго животнаго, а учений Бошара говорить, что Цирцея дала имя "волщебной страны" той части Италів, въ которой поседилась, такъ какъ по финикійски: чары назывались Aom—слово, отъ котораго произонию Aamayиз или Лаціума (Latium). За жителяни, и особенно за жительницами Тоеканы очень долгое время (даже до половины XVIII стольтія) сохранилась репутація чернокнижниковъ и чародфекъ. Цирцеф во времена Цицерона жители Италін цовлонялись какъ божеству.

## ГЛАВА ТРИДЦАТЬ ТРЕТЬЯ.

Сцилла и Харибда.—Сирены.—Славянскія русалки.—Тримакрія.—Ортиня.—Калипса.—Возвращеніе Улисса на Итаку.—Собака Улисса.—Ницій Ирг.—Пснелопа.—Ея вышиванье.—Состязаніе жениховг.—Побоище.—Смерть Улисса.—Телемакг.—Фенелона.—Телемахида Тредіаковскаго.— Герои троянскіе.—Тевкирг.—Его сыновья.—Илг.—Лаомедон г.—Пріамг.—Гекуба.—Гекторг.— Андромаха.—Астинаксг.—Парисг.—Сновидиніе Гекубы.—Парисг-пастухг.— Энопа.—Возвращеніе его ко двору Пріама.— Похищеніе Елены.—Предсказаніе Нерея.— Подвин Париса.— Его смерть.

Высвободясь изъ объятій Цирцен, Улиссъ попадъ, если не изъ

огня да въ полния, то чуть не въ окутъ: его нанесло на опасное мъсто въ коръ, между Сциллою и Харибдою.

Въ одной изъ предыдущихъ главъ ин говорили, что этими именами называли двухъ ниифъ, превращенныхъ въ морскихъ чудовищъ, въ действительности же Спила -- водоворотъ у береговъ Реджіо, а Харибда-у береговъ Мессины. По изра удаленія везпролива, прибережныя скалы (по закону оптики) вакъ будто сближаются нежду собою; ревъ буруновъ и водоворотовъ напоминаетъ вой нескольких собакъ и на основаніи этих данных, древніе сплели басево о движущихся скалахъ и о бъщенихъ собавахъ, воторыя опоясывають Сцилу. Имя ея провзошло отъ финикійскаго: соль: крушеніе, а имя Харибды оть кари: пропасть. Миновавъ Оциллу и Хариблу Улиссъ наткнулся на сладво гласныхъ сиреня, нолу-женщинъ, полу-рыбъ, жившихъ на островъ Капрев или у ныса Пелора въ Сицилін. Сиренъ было три сестры: Аглаофона, Писинон и Оелкстона. Онв были превращены въ чудовить Церерою за то, что не спасли ея любезной Прозерпины. Впоследстви времени оне состявались съ музами въ пеніи и получивъ отъ боговъ въ диръ неограниченное долголетіе, до того дия, въ который ихъ пвніе не произведеть на людей своего обычнаго обантельнаго впечативнія. Мореплаватели, заслушивансь сирень, забывали о пищъ и питьъ и умирали отъ изнуренія. Наша родимая, славянская демономанія, создавая русаловъ по образцу спренъ, приписала русалкамъ способность заманивать людей въ воду я здесь умеривлять ихъ посредствомъ щекотанія... Наслажденіе, вонечно, не столь изящное какъ музыка, за то боле осязаемое. Толкованія коментаторовъ, будто сирены были прибрежныя прелестинцы, заманивавшія моряковъ на берегь, а потомъ ихъ грабившія—не совствить правдоподобны. Не втрите ли предположить, что подъ сказаніемъ о сиренахъ древніе разумели опасныя отмели, на которыя попадали моряки, принимавшіе ихъ за міста глубокія ж судоходныя? Улиссъ избавился отъ искушенія піність спренъ и спасъ своихъ спутниковъ, заткнувъ ущи имъ и себв восковыев шарикани. Тогда, согласно прорицанію оракула, сирены низринулись въ море и превратились въ подводныя скалы. Эта сказка отчасти подтверждаеть нашу догадву.

На островъ Тринакріи спутники Улисса нашли стада, посващенныя солнцу, и убили несколько головъ, но за это были все поглощены моремъ во время жестокой бури. На этотъ разъ Улиссъ остался одинь и девять дней посился по волнамь, держась за обдомовъ начты. На десятый день его выбросило на берега острова Ортигіи, на воторомъ жила нифа Калипсо. Она пріютила бъднаго свитальца и онъ прожиль у нея семь леть, наградивъ ее тремя сыновыми Навсиноемь, Навсиноемь и Авзономь. На восьмой годъ Юпитеръ послаль въ Калинев Меркурія съ приказаніемъ немедленно отпустить Улисса. Въдная Калипсо снарядния корабль, посадила на него своего возлюбленнаго и онъ опять принялся за свои странствованія. Влизь воили фовкійцовь онъ потерпалъ врушение и на обломва доски едва достигь берега. Эдесь его встретила паревна Навсикая, давшая ему возможность возвратиться, наконець, на островъ Итаку, въ объятья Пенелоны. Эта бъдная царица, во время продолжительного отсутствія супруга, не инвла, какъ говорится, отбоя отъ жениковъ, воторыхъ мисслогія насчитываеть свише двадцати. Осторожный Улиссъ, боясь сопернивовъ, не отправился въ собъ во дворецъ, но предварительно посетиль стараго своего пастуха Евмея, у котораго нашель сына своего Телемака, недавно вздившаго въ сопровождении Ментора на поисви за своимъ родителемъ. Узнанный Евиссиъ и сыновъ, но взявъ съ нихъ слово полчать до времени о его прівздв. Улиссь переодвися нищимь и отправился къ городъ. У воротъ дворца его узнала старан собава Артусъ: върный пест дотащился до ногь своого хозяния и издохъ отъ радости. Не такъ встретиль Улисса Ирв, привилегированный нищій, пользовавшійся вилостинею отъ Пенелопы: подозрівая въ Улиссъ соперника по ремеслу, нищій бросился на него съ илюкой, но сбитый имъ съ ногъ принужденъ былъ отступить. На другой день Улиссъ нашель возможность быть представленнымъ Пенелопъ и неузнанный, сказаль ей, что она въ скоромъ времени увидится со своимъ супругомъ. Царица чистосердечно разсказала ему обо всемъ что она вытеривля во все продолжение двадцатильтней разлуки. Женики не давали ей нокон, приставая съ просъбани избрать дестойнъйшаго изъ нихъ. Пенелона, отвиадивая время, отвъчала инъ,

что займется выборомъ вогда окончить свое вышиваніе (или, по другому варіанту когда окончить ткать полотно)... Эта работа (Пенелопино полотно) была безконечная: то что царица вышивала или ткала днемъ, ея върныя служанки распарывали ночью. Женихамъ это прискучило и они ръщили между собою уступить Пенелопу тому, кто одержить верхъ надъ соперниками, натянувъ тетиву у лука, принадлежавшаго Улиссу и стрълами собъеть наибольшее число колецъ. Одобривъ это ръшеніе Улиссъ распростился съ царицей и ночь наканунъ исимтанія провель въ домъ у Эврикеи, своей кормилицы, узнавшей его по шраму, бывшему у вего на лицъ. Старуха его накормила, напомла, снать уложила, даже пригетовила ему ванну, хотя вода кръпко прискучила Улиссу во время его странствованій по морямъ.

Ночью Телемакъ тайно принесъ въ комнату смежную съ парадных чертогомъ оружіе отца, а поутру Эемей и Филето, пастухи Улисса, принесли его лукъ и развёсили двенедцать колецъ, которыя долженъ быль сбить будущій супругъ Пенелопы. Состязаніе началось; но тщетно пытались женихи натянуть тетиву огромнаго лука. Удиссъ попросилъ позволенія принять участіе въ состиванін, но женихи вовстали противъ этого, а одинъ изъ нихъ Антиной заже удариль этого дерэкаго пришлеца. Телемакъ однаво же вибшался въ это дело и истребоваль согласіе у жениховъ. Удиссъ натанулъ тетиву, стръла свиснула и проскользнула чревъ вольца. Не давая опоминться женихамъ. Улиссъ спустилъ вторую и она пробила сердце Антинея... Началось побоище: Улиссъ, Теленавъ, Минерва въ видъ Ментора, Филеть и Эвией сразились съ женихами Пенелопы и побъдили ихъ всёхъ до единого. Даморторида, Деоптолема, Эвридамаса, Эвримаха п Aiods пали отъ руки Улисса; Теленавъ убиль Эвріада, Леокрита и Амфимедона; Филоть - Ктезиппа и Пизандра; Эвисй -- Поливія. Два жениха: Медона и Феній "въ постыдный обратились бътъ", а Меланоз и прочіе рабы были повъшаны туть же, на колоннахъ столовой. Признанный Пенелоною. Улиссь не быль признанъ жителями Итаки, которыхъ въбунтоваль Эвпинд, отецъ Антинов. Но Улиссь, съ помощію отпа двоего Лаэрга, убядъ илтежника, усинриль бунть и вторично воцаримся на долгіе годи. О смерти его было въ древности два преданія. По первону онъ умеръ своею смертію, по второму быль убить Телевономо, своинъ нобочнымъ сыномъ, прижитнить съ Цирцеею. Древніе, но обыкновенію, для поддержанія въры въ оражуловъ, говорили будто Улисеу предсказано было, что онъ погибнеть отъ руки сына. Вслъдствіе этого онъ, чуждаясь Телемака, нокинуль свое нарство и опать пустился во вторичное чуть не кругосвътное путешествіе и паль отъ руки Телегона, не узнавнияго въ немъ своего отца.

Наставнивъ дофина, впука Людовива XIV, знаменитый Фенелона, вдохновенный чтеніемъ Одиссен, вздумаль присочинить въ ней продолжение и нанисалъ для своего августвинаго ученива Приключенія Телемака. Это произведеніе, въ сравненіи съ Одиссеею, то же самое, что куколка севрскаго фарфора предъ навалніемъ Фидія или Праксителя, и долгое время почиталось плассический, не сиотря на то, что Калинсо и Эвхариса у Фенедона сильно смахивають на маркизъ или виконтесь двора Людовика XIV, а Телемавъ и Менторъ — на герцога Бургундскаго и на самого почтеннаго автора. Въ свою очередь вдохновенный произведеніемъ Фенелона, нашъ трудолюбивый пінта Тредьяковскій переложиль въ гекзаметры прозу Фенелона и создаль Телемахиду. Этоть трудь быль достойно оцинень Екатериною И: на эринтажныхъ собраніяхъ, нарушителей устава для посётителей наказывали чтеніемъ цівлой страницы изъ Телемахиды или выучиваніемъ наизусть нівскольких стиховъ.

Окончивъ обзоръ героевъ греческихъ, перейдемъ къ героямъ троянскимъ.

Дравивишить паремъ Фригіи быль Тевкирв, уроженець острова Крита, сосланный въ эту страну. Жители ея, уважая въ немъ храбрость и многія другія добродітели, провозгласили Тевкира паремъ. Дочь его Арисба или Нива была выдана за Дардана, біжавшаго изъ Италіи послі убіснія брата своего Язіона. Дарданъ у подножія горы Иды основаль городъ, названный сначала Дарданіею, а впослідствій Троею. Потомки его назывались Дарданидами. Сынь его Эрихооній быль родителень Троса (во Фригіи это имя означало: властитель, подобно

слованъ: саръ у вавилонявъ, гиранъ-у фицивіянъ, фараонъ-у огиптянъ и т. д.). У Троса било три сина: Ганимеда, нехищенный Юпитеромъ, Иля и Ассаранв. Онъ быль строителемъ Пергама или троянского времяя и переиненоваль Трою из Иліоня. При нешь съ неба упала статуя Минервы (палладіунь) и для этой святыни онъ построиль особый храмь, истребленный пожаронъ, на воторомъ Илъ, спасая статую, лишился врвнія. Ему пасивловадъ сынъ его Лаомедона. При Лаомедонъ, Нептунъ и Аполлонъ, изгнаниме съ Олимпа, построили ствин вокругъ Трои. Обианутые Лаонедоновъ они послали на его царство моровую язву. Чтобы унилостивить боговь, Лаомедонь ежедневно отдаваль на събдение морскому чудовищу юную девственницу; когда же очередь дошла до его дочери Гезіоны, она была спасена Геркулесовъ. Обианутый Лаомедоновъ, объщавшивъ ему руку дочери въ награду, Геркулесъ похитилъ Гезіону, подарилъ ее другу своему Теламону, отпу Аякса; убиль Лаопедона и трехъ его синовей, пладшаго же *Пріама* или *Подарка* возвель на троянскій пре-.u LOTO

При этомъ царъ Троя достигла санаго цвътущаго состоянія. Пріавъ, женатий на Генуби, дочери оракійскаго царя Киссея, нивлъ отъ нея девятнадцать синовей и столько же дочерей. Влагодаря этому иногочисленному семейству, Пріанъ посредствонь брачныхъ союзовъ породнияся со встик состании государями и вскорт Троя стала вогущественныйшимъ государствомъ палой Азін. Пріамъ быль человъвь добрый, разсудительный, честный, но довольно безхарактерный и "немножко слишкомъ" сластолюбивый. Отъ нъскольвихъ наложницъ онъ имълъ иножество побочныхъ дътей. Когда Парисъ похитиль Елену, Пріань не вибль достаточно силы воли, чтобы принудить этого негодая возвратить Менехаю его супругу; въ войнъ онъ не принималъ никакого участія и играль самую жалкую, пассивную роль... Сыновья его проливали кровь, а онъ проливаль только слезы. Везъ жалости въ его сединанъ Пирръ умертвиль Пріана и несчастный старець испустиль посл'ядній вадохъ на развалинахъ своего дворца, орошеннаго вровью его дътей... Генуба была побита каннями.

Генторь — гордость отца и слава Трои, въ весьма пинкъ

Digitized by Google

дъталь быль женать на Андромасть, дочере видикийского цары Энстіона. Въ теченіе десяти літь осади онь быль верховнить вождень треянских вейскь; убиль Патрокла и сань быль убить Ахилессить. Супруга его Андронаха после убіенія сина свесто Астинанса попала въ рабили и паложнини нъ Неоптолему. сину Ахиллесь, была инъ уверена въ Эпиръ, гдъ родила четырекъ симовей. Когда Неонтоленъ вдюбився въ Герміону, онъ отдаль Андромаху Гелему, брачу Гектора. Геригона нивла намъреню умертвить эту несчастную соперынцу, но устрановная явленість тіни Пелен, отца Ахилисса, пощадила Андромаху, которал носяв смерти Неоптодена убхала въ Перганъ. Астинанся, невинный младенець, жертва ярости грековь, при прощаніи съ отцомъ своимъ Гекторомъ, испугался его косматаго шлема и спряталъ годовку на груди кормилицы. Объ Астинаксе Калхасъ предсказываль, что онь грекамь будеть опаснье, нежели самь Гекторь и влоди ришились упертвить его. Узнавъ о ихъ наиврежи Андронаха спритала Астинанса вы гробнице Гентора. Лукавий Улиссы, желая вивъдать у несчастной натери, где спританъ ся синъ, увършав ее, что ребенку не будеть сдълано ничего худаго; вогда же Андронаха вручила ену Астепанса, онъ разножжиль ону солову, бросивъ его съ высокой банни!

Парист — Главный виновникъ гибели Трои — олицетвореніе животнаго сластолюбія, предательства и самаго презрівниаго ничто-жества. Когда Гекуба была имъ беременна, ей снился сонъ будто она родила горящій факелъ, отъ котораго занывала вся Троя. Волхвы истольсовали ей сонъ тімъ, что рожденный ею ребеновъ со временемъ погубитъ парство. Пріамъ, при появленіи Париса на світъ, хотіль умертвить его, не Гекуба уговорила пощадить его жизнь. Ребенка спески на вершину гори Иды, гді его нашли царскіе пастухи. Они выростили паревича, угадывая въ немъ не простое происхожденіе, однако же этотъ юноша пасъ стада наравнів съ простыми пастухами. Въ этой неважной должности онъ нивіль интрижку съ нимфою Эноною, дочерью ріки Кебрена, родившею отъ Париса сына Корива. Потомъ Минерва, Юнона и Венера явились єт нему на судъ для рішенія, которой из ь трехъ онъ отдасть премиущество. Судъ Париса, надобно за-

Digitized by Google

мътить, весьма остроунная и нравоучительная алиегорія. Парисъ достигъ того возраста, въ которомъ человівкъ въ состояніи избирать карьеру и ему предстояло три дороги: быть вудривъ (Минерва), властвовать (Юнона) или посвятить всю жизнь любовнымъ похожденіямъ (Венера).. Парисъ выбраль посліднее. Всворів послід суда богинь, одинъ изъ сыновей Пріама нохитиль изъ стада, охраняемаго Парисомъ, быка, для награжденія имъ побівдителя ма погребальныхъ играхъ ежегодно совершавшихся въ Троїв. Парисъ, досадуя на похитителя, явился на составаніе и вышграль призъ. Гекторъ, оскорбленный этимъ, подняль мечь, чтобы наказать деракаго; но Парисъ, увернушись отъ удара, пеказаль всімъ присутствовавшимъ богатыя пеленки, въ которыхъ быль найденъ пастухами. Пріамъ и Гекуба узнали его и пастухъ-царевичь ваняль въ семействів парскомъ то мівсто, которое по праву рожденія ему принадлежало, но котораго онъ быль всего меніве достоинъ...

Возвращаясь изъ Греція въ Трою съ похищенною Еленов, Парисъ видълъ вышедшаго изъ волиъ Нерел, предрежшаго ему и царству великія бъдствія, но ему и Еленъ было не до предскаваній: они всю дорогу любезничали и нъжничали. Началась война, въ которой Парисъ почти не принималь участія, такъ какъ ему несносны были тяжелне доспъхи и шлемъ. Послъднему онъ предпочиталь свой фригійскій колпакъ, который болье шелъ къ его изнъженной женоподобной физіономіи. Впрочемъ онъ раниль изсколькихъ греческихъ витязей, ивъ-за угла убиль Ахиллесся и выходиль на поединокъ съ Менелаемъ. Въ свою очередь ранений Филоктетомъ, пустившимъ въ него одну изъ ядовитыхъ стрълъ Геркулеса, Парисъ вельль перенести себя на гору Иду къ прежней своей возлюбленной Энонъ; однако же она отказалась измечить его и Парисъ издохъ, до половины сгнивъ еще за живо.

## ГЛАВА ТРИДЦАТЬ ЧЕТВЕРТАЯ.

Эакт.—Деифобт.—Гелент.—Политт. —Полидорт.—Троилт..
Антенорт. — Его предательство. — Эвфорбій. — Лаокоонт. —
Его гибель, вмысть ст сыновъями. — Группа Лаокоона. —
Резт. — Сарпедонт. — Бальзамированіе его трупа. — Рожденіе
Энея. — Креува. — Асканій. — Подвиш Энея. — Быство изт
Трои. — Делост. — Критт. — Сицилія. — Царт Акест. — Лидона. — Сновидиніе Энея. — Совыщаніе ст кумскою сивиллою. —
Соществіе вт адт. — Страна латинская. — Турнт и Мезенцій. — Объясненіе сказокт о цемт. — Апти Асканія. — Цари
изт его покольнія. — Исторія Лидоны. — Чудесное вт исторіи. — Средневьковыя хроники. — Ихт недостатки. — Народныя повърья и примъты.

Изъ прочихъ сыновей Пріана достойны замічанія: Эско, побочный его сынь еть ниифы Алекиром, въ юности страстно влюбленный въ ниифу Гесперею, которую настойчиво преслівдоваль. Однажды, убігая отъ Эака, она была уязвлена въ нятку зимею и умерля къ совершенному отчаннію своего обожателя, бросившатося въ поре, гдів онъ быль превращень въ нырка. Обладая даровь прорицанія онь истолковаль Гекубів вішій сонь, видінный ею передъ рожденіевь Париса.

Деифобъ, заклятий врагь грековъ, во время осади Трои отличался мужествомъ и иногими подвигами. Парисъ, наифревансъ предвтельски убить Ахиллеса, поручилъ Деифобу, чтобы тетъ, ебнимая героя въ храмъ, подольше подержалъ его въ объятьяхъ и этимъ далъ время Парису върнъе прицълиться въ пятку Ахиллеса. Послъ смерти Париса, Елена сожительствовала съ Деифобомъ и когда Троя была взята, она же ввела грековъ въ комнату сожителя, котораго грени сперва оскопили, потомъ предали мучительной смерти.

Гелена, находясь еще въ детстве виесте съ Кассандрою въ храще Аполюна, уснувъ виесте съ сестрою и во время сна

два дракона спустились на нихъ и обоимъ полизали уши. Сътъхъ поръ братъ и сестра были одарены способностью предскавывать 1). Геленъ предрекъ грекамъ, что безъ Филоктета имъ невозможно овладъть Троею. Взятый въ плънъ Неоптолемомъ, Геленъ былъ увезенъ въ Эпиръ; адъсь женился на Андромахъ и съ нею впослъдствии ужхалъ въ малую Азію.

Полита, одинъ изъ храбръйшихъ сыновей Пріана, быль убитъ Пирромъ; Полидора, иладщій наъ царевичей, отправденный Пріамомъ въ своему аятю Полимнестору, царю ерекійскому, быль убить, съ цвлію приевоенія быенихъ при немъ совровищъ. Троила, нъжно любиный Ахиллесомъ, биль инъ убить за то, что не отвівчаль ему сочувствість... Участь дочерей Пріана и Гекубы была не менте плачевна: сперва позорныя ласки победителей, потомъ мучительная смерть или рабство.

Изъ прочихъ героевъ троянскихъ особенно прославились: Антенора, посланный Лаомедоновъ въ Дельфы для совъщания съ оракуломъ о средствахъ къ избавленію страны отъ опустомавшаго ее порскаго чудовища и впосивдствін валявній въ Грецію для истребованія похищенной Гезіоны. Во время этого путемествія Антеноръ полюбилъ гревовъ, подружнися со иногими ивъ нихъ и не наивняль этимъ чувствамъ пріязни даже во время осады Трок. Улиссь пріблаль за Елемою останавливался у Антомора, защищавнаго Улисса и Діонила отъ прости народной. Во время войны Антеноры сообщаль грекамь планы военных действій гролицевъ. Помогъ Діомиду похитить надладіумъ; греванъ присовътовать соорудить деревянного воня, а троянцамъ ввести его въ городъ и для этого словать часть городской ствин. благодарность за это гнусное предательство греки при разорения Трон пощадили докъ Антенора. Онъ же сопровождалъ Менелая и Елену въ Грецію; выброшенный бурею у береговъ Египта, основаль богатую волонію въ Ливін, где и уперъ.

Эвфорбій нанесь первую рану Патровлу и въ тоть же день санъ быль убить Аяксовь. Главкосо произняль свое золотое оружіе

<sup>)</sup> См. главы гдв сказано о Кассандрв.



на издное, принадлежавшее Діомиду. Вылъ раненъ Тевкиромъ и испъленъ Аполлономъ; впослъдстви палъ отъ руки Аякса.

Асокоомо, сынъ Капита и Осмиды, жрецъ Нептуна прославился настойчивостью, съ воторою отговариваль соотечественниковъ отъ ввоса деревяннаго коня въ стъны Трои. Подозръвая злодъйскій умысель, онъ удариль копьемъ въ бокъ коня и во внутренности раздалось бряцаніе оружія. Видя, что веф его убъжденія напрасны, Лаокоонь, взявъ съ собою двонхъ сыновей Антиностия и Осмобрея (или Эорома и Меламов) пошель въ храмъ Нентуна для жертвоприношенія, тогда изъ волиъ морскихъ отъ Тенедоса выполяли два огромныя зифа (Поркется и Харивет) и опутали сыновей Лаокоона своими кольцами; отецъ, бросившійся къ нимъ на помощь, подвергся той же участи. Задушивъ отца и сыновей, зифи уполяли въ храмъ Минервы и спратались за ея эгидою. Группа Лаокоона — совершенстве древняго ваянія, безъ сомефнія знакома нацииъ читателямъ.

Реза, царь еракійскій, славился своими конными дружинами, отсюда произошла басня о его чудесных коняхъ, присланныхъ къ Пріаву. Выло предсказаніе, что Троя никогда не будеть взята, если кони Реза пофлять траву на настбищахъ Симонса и попьють воды изъ ръки Ксанеа. Улиссъ и Діомидъ пробрадись из шатеръ спящаго Реза, умертвили его и увели коней.

Сарпедона, царь ликійскій, союзникъ Пріама, отправляясь въ походъ оставиль на престоль своего налольтняго сина Эвандра. Паль отъ руки Патронла. Его трупъ по повельнію Юпятера быль ввять Аноллономъ, омыть въ водахъ Ксанеа, полить амврозією и на рукахъ Сна и Смерти перенесень въ Ликію. Переведемъ это поэтическое сравненіе на обывновенний языкъ и скажемъ: трупъ Сарпедома посль смерги быль набальзамированъ и отвезень въ его владінія. Вальзамическіе состави, предохраняющіе трупъ отъ гніснія — амброзія; искусно набальзамированный трупъ важется тіломъ сиящаго человіка — сонъ и смерть.

Перейденъ въ герою, похожденія котораго една-ли не любопытиве удиссовскихъ, были воспіты Вирзимемо въ безспертной его Энеидъ.

Капись, сынъ Ассарака, внукъ Троса, былъ женатъ на двопноторія рамній Т. V. родной сестрів свеей Осмирл и имівль оть нея сина Анамиза. Въ юности свеей Анхизь пась стада свеего отца и обратиль на себя вниманіе Венеры, нисходившей съ Олинпа и имівшей свиданій съ врасавцень на берегахъ Симонса. "Плодонь этихъ ніванняхъ свиданій быль Эней, котораго Венера отдала на воснитаніе Анхизу, строго запретивъ своему возлюбленному разглашать тайну его рожденія. Само собою разунівется, что связи между богинею и Анхизонъ не было никакой, но въ древности водилось обыкновеніе, приписывать побочнымъ дітянъ, царей и царицъ происхожденіе отъ боговъ и богинь Олима и незавонность происхожденія наскировать сверхъ-естественностью. Законною супругою Анхиза была Эріопида вли Гиниодамія. Ей открыль супругь тайну происхожденія Энея и за это быль ослівняень ударонь молніи.

Эней, рожденный у подножія горы Иды, быль вскорилень в верощенъ дріадами до илтивтняго возраста, потонъ быль возвращенъ отцу. Онъ женился на Крензи, дочери Прівма, родившей ему сина Асманія им Авла. Въ началь гроянской войни Эней предлагаль своему тестю примириться съ грежами, но видя безуспешнесть споихъ советовъ сталь въ ряди защитниковъ Трои и отличался пужествомъ и отвагою. Во время единоборства съ Діонидонъ онъ, безъ соннанія, быль бы убить, еслибы его не . спасли Аполлонъ и Венера. Не возвращения на битву Эней убиль Орсилокія и Хроорона, прибливился въ греческить обощавъ, но принужденъ быль отступить предъ Антилохісиъ и Менеласиъ. Потомъ отъ его руки пали Эномай и Афарей, Медовъ и Язій; онъ защищать отъ похищения тело Саропедона и питался унести съ поля сраженія : трупъ Патровла; бился съ Ахиллесовъ в въ ту самую минуту,: когда греческій герой готовился нанести ему смертельный ударь, быль спасень Нептуновь, который облекь его непрогладениъ облаковъ (т. е. Эней отступиль, благодаря густону туману). Затим Эней ващещаль Трою до последней крайности, но принужденный быжать изъ пылавивато города онъ посадивъ себъ на плечи Анхиза и взявъ за руку сына, своего Асканіяотступны въ горъ Идъ, гдъ вокругъ него собранись толин обоего пола несчастныхъ жителей Трои... Жена Энея погибла въ пламени или, выражаясь на мифологический ладъ: была покищена

Цибеллою. После разоренія Трои Эней отплыль на судехь въ берегамъ Италіи. Во время плаванія приставаль въ Оракійскимъ береганъ и здесь основаль городъ Эносъ; посетиль островъ Делося, на воторовъ Аній, старый другь его отца, приняль былацовъ съ санынъ трогательнынъ радушіемъ. Съ Делоса! Эней поилиль на Крить, гдв основаль волонію, опустошенную вскорв моровымъ повътріемъ. Съ острова Крита онъ прибылъ въ Сицилію, гай нівсколько времени гостиль у царя Акеста, подобно самому Энею, троянскаго переселенца. У береговъ Сицилін Эней потерпълъ жестокую бурю, поднятую Эолонъ по пресьбъ Юноны и утишенную Нептуновъ. Вольшая часть вораблей Энея была разсвяна или превращена въ нереидъ (т. е. поглощена волнами). Плаватель быль вынуждень бросить якорь у береговь Африки. Въ это время Венера принесла жалобу Юпитеру на Юнону за ел преследованія и гоненія беднаго Энея и царь боговъ утешиль богипю темъ, что за все страданія, претерпеваемыя ся сыномъ, судьба вознаградить его славою въ будущемъ. Меркурій, посланный Юпитеровъ въ Дидонъ, царицъ Кареагена, повелълъ ей дружески принять гостя, приставшаго въ береганъ ся владеній. Дидона приняла Энея и его спутниковъ, какъ нельзя лучше и изъявила ону желаніе видіть его сына Асканія, оставшагося на корабив. Покуда Эней беседоваль съ Дидоною, Венера перенесла Асканія на островъ Кипръ, а на его місто носадила на ворабль Купидона. Каревгенская царяца обласкала малютку, воторый не замедлилъ уязвить ея сердце, заронивъ въ него страстную любовь въ Энею. Его разсказы о битвахъ подъ ствиами Трои, увлекательные, краснорфчивые, окончательно очаровали Дидону. Послф нъсколькихъ лътъ пребыванія въ Кареагенъ, Эпей, по волъ боговъ, принужденъ былъ разстаться со свеей возлюбленной и Дидона съ отчаннія вончила жизнь самоубійствомъ.

Изъ Кароагона Эней поняшль въ Италію, но буря пригнала его въ береганъ Сициліи, гдѣ онъ почтилъ наиять отца своего надгробными играми. Одержавъ верхъ надъ Клоонтомя въ морскомъ состязаніи, онъ побъдилъ Антеллія въ борьбѣ, а Эвризоома въ стръльбѣ изъ лука. Здѣсь, въ сновидѣніи ему явилась тѣнь отца и приказала ѣхать въ Италію `для основанія новаго

царства. Жены спутнивовъ Энея, при въсти о новомъ, дальнъймемъ плаваніи сожгли флотъ, чтобы принудить Энея остаться на островъ Сициліи. Покорный вельніямъ отца, онъ основалъ здівсь городъ Авестъ, въ которомъ оставилъ дряхлыхъ троянцевъ и встать женщинъ; самъ же, ствъ на ворабль, одинъ, безъ воричаго отправился въ дальнъйшій путь. Прибывъ въ Кумы, онъ совъщался съ тамошнею сивилою; по ея повельнію отыскалъ въ лісу золотую вітвь, могучій талисивнъ отъ всявихъ бідствій; нисходиль въ адъ. Здівсь на берегахъ мрачныхъ різкъ преясподней онъ бестьдоваль со своимъ усопшимъ отцомъ, обучившимъ его тамиствамъ мудрести чоловівческой и открывшимъ ему грядущую участь веливаго Рама.

По возвращение изъ ада, Эней въ Кунской гавани опять сълъ на ворабль и поплыль въ Каэту, а отсюда въ устыявъ Тябра; высадылся на равнинахъ Лавренцін-страны, въ которой царствоваль престарыни Латина. Онь очень дружелюбно приняль Энея и выдаль за него свою дочь, Лавинію, не смотря на то, что рука ся уже была объщана царю Рутульскому, Турну. Богь ръки Тибра далъ Энею совътъ, во избъжание преслъдований сонерника отправиться въ Паллантею, столицу цари Эвандра. Этотъ царь, давъ Энею четыреста всядниковъ и предложивъ ему стать во главъ ополченія тирренійцевь, послаль его войною противь тврана Мезенція. Венера снабдила Энея оружість. Во время похода его войскъ къ лагерю Мезенція. Турнъ два раза нападалъ на нихъ, но былъ отражаемъ и наконецъ, обращенъ въ обгство. Когда же Турнъ и Мезенцій соединенными силами напали на Энея онъ побъдилъ ихъ и убилъ Мезенція. Воздавъ убитымъ своимъ сподвижнивамъ воннскія почести, Эней повель своихъ вонновъ въ Лауренцію и близъ нея опять встрітился съ Турновъ. Выведенный изъ теривнія (не монве читателей о его похожденіяхъ), Эней предвожиль сопернику решить эту безконечную распрю единоборчествомъ; побъдняъ Турна, убилъ его и остался обладателенъ Лаціуна, въ которомъ основаль городь, въ честь супруги, названный Лавиніумома. Послів четырехь лівть мирнаго царствованія. Эней принуждень быль воевать съ этруссками и въ кровавой битвъ на берегахъ ръки Нумикія онъ пропаль безъ въсти,

оставивъ Лавинію берешенною сыновъ *Сильсієма*. Отъ дальн**ій**шихъ набіговъ этруссковъ ее избавить насыновъ Асканій.

Нельзя не заметить, что древнія родословія — безвонечныя, иногда спутанныя и перепутанныя нети, на которыя панизаны ниена боговъ героевъ, простых смертныхъ-до безконечности. Родословной Энея есть еще варіанть или прибавка, о которой пельзя умолчать. По этому Варіанту у Элея были еще жены: Эоридика, Лаунія и Дикстея (или одна жена съ треня ниевани, или съ одникъ изъ этихъ трехъ именъ), родившая сына Рома и дочь Этіаду. Честь основанія Рина, одни историки приписываютъ троянскимъ переселенцамъ, другіе грекамъ, возвращавшимся изъ троянскаго похода. На чьей сторонъ правда? Тв и другіе въ подтвержденіе истины приводять болве или менъе правдоподобныя доказательства. Не отдавая преннущества одпимъ нередъ другими, им заметимъ, что основателями Рима имъли претензію быть четыре семейства, совершенно различныхъ корней: 1) семейство Энея: Асканій, Ромуля или дочь Альба; 2) потомен Латина, въ женскомъ или мужскомъ колвив: 3) потовки Улисса, отъ Ромула или Рома сина его, рожденнаго Цирцеев-т 4) потожки детей Ипитера. Последнее предвеложение, если и нелепо, то по крайней мерт грандіозно и въ духъ гордыхъ римлянь: царство ихъ основали, если не сывовья, то внуки царя боговъ... Эти ли не славивний піе основа-TAXE?

Гробница Энея, на берегу ръки Нумикія, существовала еще во времена Тита Ливія и передъ нею приносили жертвы Юпитеру Индигету. Сказки и присказки, приплетенныя къ исторіи Энея, неисчислямы: самое обыкновенное дъяніе, совершенное этимъ героемъ древніе величали подвигомъ: каждый подвигь чудемъ.. Воги и бегини на перерывъ угождали ему и приключеній съ нишъ было не менте, нежели съ богатырями индійскихъ или нашихъ народныхъ сказокъ. О невозможности его связи съ Дидоною ми уже говорили (см. Сабизме, гл. XVII, стр. 317), но древніе въ своихъ сказаніяхъ именно за невозможныть и невъроятнымъ всего болъе гнались. Совъщанія Энея съ Сивилою кумскою, его сошествіе въ адъ, бестады съ Анхивомъ—на вет

эти чуденя событія существуеть иножество толкованій и объясноній и безчисленное множество дисертацій. Приводить хотя бы н тысячную ихъ долю, было-бы слишкомъ утомительно для винванія четателей. Ми уже геворели, что древніе называли сошествюмъ въ адъ-тяжения бользии, во время которыхъ человъвъ находится при смерти. По прибытіи въ Лаціунь, Эней захвораль горячкою и въ бреду беседоваль съ призракомъ Анхива. Этихъ данныхъ било достаточно, чтобы поэты на основаніи ихъ сочинили разсказы о событихъ совершенно сверхъестественныхъ. Додонскій оракуль и Сивилла приказали Энею основать Лавиніунь на санонъ тонъ ивств, на ботеронъ опоросится бълзя свиныя. Прибывъ въ Италію Эней наибревался принести въ жертву бегамъ именно бълую свинью, которая вырвалась изъ рукъ жреца и убъявля на безплодное и пустыннее нагорые. Эней вспомины о предсказанів, но увидя это м'явто нашелъ его неудобныть для основанія города. Невидимий голось, испедній изъ чащи сосыдняго ліка, возвістиль ому, что въ этомъ городів онъ проживеть столько лють, сволько свинья намечеть поросять... Эта въстица воли судебъ, перосилась тридцатью переситами и Эней приняль это за предзнаменованіе. Оставинь однако этого героя съ его безконечными приключеніями и займенся двумя лицами, игравшини не посавднія роди въ его похожденіяхъ.

Асканій, сынь его, будучи шестнадцати літь отравиль этруссковь, напавшихь на Лавиніунь и убиль на поединкі ихь царя Лавяа. Оставивь престоль натери своей Лавиніи, Асканій основаль неподалеку оть ся владіній Альбу-долгую (Alba longa), и царствоваль вы ней тридцать восемь літь. Ему наслідоваль его сынь Іуль, ограничившій власть свою саномь верховнаго жреца (1057 г. до Р. Х). За никь слідовали: Сильвій Постумій или Эней-Сильвій (1049); Латинь (989); Альба (984); Атись или Капеть (945); Капить (919); Кальпеть (891); Таворинь (878), Лериппа (870); Ромуль (837); Авентинь (808); Прока (781); Нумиторь и Амулій (768).

**Дидона**, о которой ин уже говорили при обзорѣ исторіи Кареагена, въ римскей инеологіи является совсёмъ инеол. Пигма-

ліонъ, брать ся, царь финикійскій упертвиль ся супруга Cuccia, чтобы овладать его совровищами, но увариль Дидону, что Сихей отправился въ чужне врая по весьма важному поручению. До времени она кфрида этой лжи, но однажды Сихей явидся ей во сив, объявиль о двиствительной своей участи, совытуя Дидонь бъжать изъ владъній Пигиаліона. Она со всеми совровищами и прислужницами съла на корабль и послъ долгаго и труднаго плаванія пристала въ берегамъ Африки, где вушила у ливійскаго царя Ярба участовъ зевли величиною съ воловью кожу... Наразавъ тонкихъ ревешковъ ена окайнила ими огронное пространство земли и построила на неиз Кареагенз. Сюда вскорв прибыль Эней, которому Дидона отдала свое нъжное сердце. Ярбъ, взбъщенный предпочтеніемъ, оказаннымъ чужевенцу, объявилъ Дидонъ войну; но Эней побъдиль враговъ и тъпъ еще болъе прежняго сталъ дорогъ Дидонъ. Когда же, согласно волъ боговъ, онъ объявилъ ей, что они должны разстаться, Дидона ввошла на костеръ и привазавъ подложить подъ него огонь произила свое нъжное сердце мечемъ Эпея.

'Шагъ за шаговъ, сквозь длинвый рядъ ъббовъ, им достигли временъ историческихъ, разсказы о которыхъ точно также не лишены примъси баснословія, но мы передадимъ ихъ читателю въ следующей части нашей иноологіи, посвященной обзору нравовъ, обычаевъ, обрядовъ и преданій древней Греціи и Рима. Можно ли требовать истины отъ вътонисцевъ язычниковъ, когда историки христіанскихъ государстиъ, временъ не очень отдаленияхъ, имъли слабость приврашивать разсвавы объ истинимхъ событіяхъ иниурой чудоснаго и сверхъ - естественнаго. Возывате средневъвеныя лътописи Европы: ни одно политическое событие не обходится безъ предзнаменованій, въщихъ сновидьній, чудесь и т. п. угрожаетъ-ли какону нибудь королю близкая кончина-и на небъ, въ видъ восклицательнаго знака, является комета; два герцога подражись — и солице нервиеть, и звъзды падкоть съ неба. Ненріятельское войско обратиле тиль - непремінно его приволо въ ужись явленіе призрака какого нибудь епископа, или папы. Кровавме дожди, наденія крестообразныхъ градинъ, воинства сражаю-MINON HE LOSAYED DABHAIC TOROGO US BUCOTH H T. A. -- 600 STEEL

эфектовъ въ средніе въка не обходилось на одного событія и хроники переполнены этими мисологическими присказсками, переведенними съ языка идолопоклонниковъ на языкъ христіанскій. Исторія въ весьма недавнее время отказалась отъ этихъ шутовскихъ выходокъ, но въ преданіяхъ наредныхъ онъ и донынъ сохраняются во всей силъ. У насъ, на святой Руси съверныя сіянія, зативніе, дежди и засухи простой народъ непремъно принимаетъ за знаменія чего-то и вообще, при случать, не прочь къ метеорологія принъщать и политику, хотя здравый смыслъ говоритъ, что одно съ другимъ не можетъ ръшительно имъть начего общаго.

## КАТКП СТАПЦИЧТ АВАКТ

Алфавитный перечень богов второстепенных .— Анна Перенни.—Годз греков и римлянь.—Ани.—Иятница.—Геніи.— Лемоны.— Ломовики.—Козлы и конюшни.—Манду-кусь—Провидиніе.—Впрованіе въ него у древних з.—Сук-кубы и инкубы.—Флуонія.

Броив первостатейных боговь и богинь, а также бежествъ степеней низшихъ, у древнихъ былъ еще — цвлый легіонъ обоего пола невидимыхъ покровителей человъка во вскую его возрастахъ и состояніяхъ отъ колыбели до могили. Для полноты нашего обвора считаемъ необходемнихъ представить алфавитний списокъ и этихъ божествъ, порожденныхъ воображеніемъ черни, — празднымъ воображеніемъ поэтовъ или алчностью жрецовъ.

Абсона присутствовала при разлукт Адеона—при возвращени Азенорія или Азеронія у грековъ—нифа діятельности и энергін, у римлянь ее називали Стренуа, говоря что заклятия ея противници: Вакуна (праздность) и Мурцея (трусость налодушіе). Альщеа (сила) и Алькона (неутоминость) били спутинцами странниковъ и путемествующихъ. Алеев или Галеня быль богомь войны у древнёйшихь жителей Италіи: Всінтянь, Авзоновь, Арунковь и Осковь. Амбиція— богиня честолюбія имёла особый храмь въ древнемь Римі, равно какъ и Амициція (дружба).

Богиню Анаэдію (безстыдство) чествовали въ Аеннахъ. Анкарія въ древней Этруріи была богинею миненія. Анкуліи были покровителями рабовъ; Ангеронна богинею молчанія. Именемъ Анималест Діи (Animales Dii) римляне называли вообще геніевъ, покровителей дуть человъческихъ. Анна Перенна — божество символическое, было олицетвореніемъ полнаго луннаго года. Разсказывали будто она, родная сестра Дидоны, послѣ ея самоубійства прибъжала въ Италію къ Энею, умоляя его о пристанищѣ. Лавинія приревновала Анну къ своему сунругу и несчастная съ отчаянія утопилась, но послѣ смерти превращена была въ нимфу рѣки Нумиція. Память ея праздновали въ Римѣ 15 жарта, черезъ двѣ недѣли послѣ новаго года.

Ринскій годъ ділился на двінадцать місяцевь, изъ которыхъ у каждаго быль соотвътствующій символическій знакъ и особый богъ-покровитель. Марто (телецъ и Минерва), Априль (Венера и Априлій: юноша увънчанный миртомъ), Май или Маій въ панять атлантиды Маін (Аполлонъ и близнецы); Юній или Ічній (Меркурій и ракъ), названный этимъ именемъ въ честь Юноны, или посвященный Юнію Вруту, изгнавшему въ этомъ, мізсяцъ Тарквинія Гордаго изъ Рима (509 л. до Р. Х.). Квийтилій пятый місяць впосліндствін віз честь Юлія Цесеря названный Іюлемо (Юпитерь и Левь); Секстилій, впоследствіи Августь въ честь виператора Августа (30 л. до Р. Х.), покровительствуемый Церерою и инвиній символомъ двву ст колосомъ въ рукахъ. Септембрій — Сентябрь (Вулканъ и въсы); Октобера — октябрь (Марсь и скорпіонь); Новембера — ноябрь (Діана и стрълецъ); Децемберъ — декабрь (Веста и козерогъ); Януарій — январь (Янусь и водольй); Феоруарій - февраль (Нептунъ и рыбы).

Греческій годъ начинался съ половины мая и такимъ образомъ у ангинъ каждый мъсяцъ состоялъ изъ второй половины одного и первой половины другаго мъсяца. 1) Магосъ; 2) Дельфиніонт, или Скирофоріонт; 3) Даматріонт (іюдь); 4) Таргліонт; 5) Боодроміонт (сентябрь); 6) Герменост (октябрь); 7) Плансепіонт (октябрь и ноябрь); 8) Посейдонт (ноябрь и декабрь); 9) Гамелеонт и Ленеонт (январь); 10) Аноестеріонт (февраль); 11) Элафебеліонт (конецъ февраля и начало марта); 12) Мунижіонт (апрёль).

Дни, канъ у грековъ такъ и у римлянъ, были посвящены богамъ и богинямъ: Солицу, Лунъ, Марсу, Меркурію, Юпитеру, Венеръ и Сатуриу. Пятница и понынъ у европейскихъ народовъ романскаго племени называется днемъ Венеры (Venerdi по итальянски, Vendredi — по французски и т. д.) у народовъ племени тевтонскаго и скандинавскаго — днемъ Фрец (богини любви, Freytag по нъмецки, Frigdag по шведски, Fryday по англійски). У насъ, въ Россіи, простой народъ сопрягаетъ названіе дня пятницы съ именемъ св. мученицы Параскевы, буквально переводя, греческое наименованіе дня недъли, или, върнье сказать, превращая имя нарвцательное въ имя собственное. День, посвященный Сагурну (субота), почитался у древнихъ тяжелымъ днемъ; день луны (понедъльникъ) неудачливымъ. Предпринимая какое дибо дъло они обыкновенно призывали на помощь божество дня.

Анделіи допашніе боги—хранители отъ глазу и порчи, изображенія которыхъ греки ставили у входовъ въ свои допа. Антидеи—бъсы, противники боговъ, върованіе въ которыхъ было сильно развито у римлянъ. Афтасо (егинетскій Фта) — духъ огня. Аркуло у римлянъ: хранитель кръпостей, замкнутыхъ сундуковъ и шкафовъ. Аргентино, геній соребряной монеты, сынъ Эскулана—богъ монеты мъдной. Аргосо — гемій правосудія у грековъ.

Азилей, покровитель бытлецовы, прятывшихся вы азиліяхы, или отверытыхы храмахы, нь которыхы они были неприкосновенны. Вы слыдующей части мы подробно поговорнию обы азиліяхы. Ата или Ате кривда. Автоматія богиня нечаянности. Ауксиліумь: геній помощникь.

Бенефиціума, геній благод'вяній. Біа или Він, богиня насилія у грековъ. Бонуса Эвентуса (удача) богь, идоль когораго стоило въ Капитоліи рядонъ съ идоломъ Фортуны. Ему приносили въ жертву коня въ 15 день октября мъсяца. *Бризо*, согиня сна у грековъ. *Буклопо*, у римлянъ: геній мухъ и комаровъ.

Вакуна, у жетелей Латіуна—богиня отдыха и сповойствія. При празднованіи въ ся честь Вакумналій въ донахь, всё члены сенейства поперемённо садились передъ очагомъ, въ теченіе мёсколькихъ минутъ сохраняя совершенную неподвижность. Вивилія (въ Латіуні) покровительница заблудившихся путешественниковъ. Викта хранительница всякаго рода провизіи и жезненныхъ припасовъ. Витула, у риплявъ, богиня наслажденій. На праздникахъ въ ся честь (8 іюля), называемыхъ Витуличний ей приносили въ жертву первые плоды и овощи. Вольтична, Волумній, Волумній и Консуст, боги севіщаній.

Генги у этруссковъ: небесный духъ, хранитель и спутникъ каждаго человъка; добрый или злой, судя потому, подъ доброй или злой звъздою родился человъкъ. Генію у древнихъ былъ посвященъ Платанъ или яворъ (Platanus prientalis L); въ жертву ему на открытомъ воздухъ приносили цевты, плоды и ладонъ. Грундуліи при Ромуль въ Римъ: геніи — хранители хлівновъ, преимущественно свинныхъ. Геливел или Молпадія и ея сестры Рео и Парвенія, дочери Стафила, бъжали отъ гніва отца за то, что допустили двухъ беровьевъ взрыть его поле. Сівкъ на ладью всів три сестры поплыли въ море. Спасенныя Аполлономъ онів высадились на берегахъ Кастиліи, гдів имъ впослідствій воздавали почести какъ морскимъ богидямъ. Не только у грековъ, римлянъ, но и у всівхъ народовъ древняго міра, на иноземцевъ сворхъ-естественныя, или, какъ на выходцевъ съ того світа.

Гересв-Маршея, у римлянъ: покровительница наслёдниковъ. Ей приносили жертвы послё кончины старшихъ родственниковъ. Гонора (честь) богъ, которому Мерцеллъ воздвигъ хранъ въ Риме, рядонъ съ храномъ добродетели. Не проходя чрезъ второй певозножно было попасть въ первый. Гормен, богина быстроты, живости, имеля особенный хранъ въ Аоннахъ. Горма, богина юности въ Риме. Двери ен храна постоянно были открыты. Гапе-

рихія или Гиперборейская дъва, которой поклонялись на островъ Делосъ.

Дэмогоргоно, духъ зенли въ Аркадін. Демоно у грековъ то же, что геній у римлянъ: невидимый спутникъ человѣка и его совѣтникъ въ злыхъ или добрыхъ дѣлахъ. Долахеній, геній войны у грековъ. Его изображали въ видѣ воина, стоящаго на быкѣ и осѣненнаго распростертыми крыльями орла.

Эхехирія, въ Олинпін, богиня мира. Эхетлей геній, устрашившій персовъ при Мараноні. Онъ явился въ видів пахаря съ сохою въ рукахъ. Эдука, Эдуза, Эдулія покровительница грудныхъ детей. Эгнатія, богиня печалинаго огня въ Анулін. Элевоерія, богиня личной свободы. Эльпида или Спесь надежда, сестра сна и смерти, неразлучная спутница всехъ несчастныхъ и страждущихъ. Эмпанда повровительница деревень и весей. Эвона, богиня зависти. Эпона у римлянъ, хранительница вонюшень и покровительница конюховъ. Върование въ домоваго, который, будто бы, по ночамъ безпоконтъ лошадей, стоящихъ въ конюшняхъ, распространено съ незапамятныхъ временъ повсемъстно. У насъ, для отогнанія его, въ конюшняхъ держать воздовъ. Это обывновение (чисто гигиеническая ифра для предохранонія лошадей оть насткомыхъ-паразитовь) у наст облечено въ фантастическую форму. Нашъ простолюдинъ всему полезному въритъ съ отрицательной точки зрвнія. Дайте ему совъть полезный для его здоровья и скажите, что ему будеть добро, если онъ этому совъту послъдуетъ: простолюдинъ усоментся. Скажите ему, что если онъ не послъдуетъ вашему совъту, то ему будеть  $xy\partial o$ , тогда онъ непремвино васъ послушаетъ. Следовательно, острастка самый могущій аргументь для убіжденія человіка, всегда и всюду. Древніе законодатели, глубокіе знатоки сердца человіческаго — зная это свойство нашей натуры, умели действовать на воображение имъ подвластныхъ, пугая ихъ въ случав надобности, какъ няньки пугають капризныхъ детей стариками или трубочистани. Эпунда и Валлонія—два генія, сушившіе развѣшавное бълье. Эрест или Эскулант римскій богь мъдной монеты. Эвбулія — богиня добраго сов'та. Эвжея — геній молитви. Эвдемонія (у грековъ), Фелиципась (у римянъ), богиня

благополучія. *Евзенія* — богиня благородства, не столько по происхожденію, сколько по его духовнымъ проявленіямъ. *Евсевія* благочестіе.

Карпа, Карпуса, Калабра богъ-покровитель нореходовъ въ Панфилія, которому приносили въ жертву соленую рыбу, Калиго-богъ сумрака. Калистаноря - богъ-покровитель острова Теноса. Калумнія (влевета) нивла особый храмъ (!!) въ Доннахъ. Кардея или Карна — хранительница дверныхъ петедь. Карна у римлянъ была также богинею-покровительницею мускуловъ человическаго тила. Въ первыхъ числахъ въ Рини, на гери Цэлін совершались въ ея честь особенныя празднества. Касиры (чистые) генін-покровители въ Аркадін. Катій или Кавтій духъ-внушитель осторожности и подоврительности. Каруст духъ, внущавшій человіву слово или дійствіе кстати; находчивость. Клаора — богния вамковъ и натворовъ, виввшая особенный храмъ на Квириналь, въ Римь. Клеменчая (инлосердіе): ся храмы преннущественно служнае азилівня для преступниковъ. Въ Греція ей воздвигли храмъ Гераклиды, а въ Римъ народт, въ память Юлія Кесаря. Клоакина - боганя отхожихъ мість, помойнихъ ямъ и стековъ нечистотъ въ Римъ. Первий храмъ былъ воздвигнуть въ ся честь при царъ Таців... Пріятная обязанность! Калластрика, Каллатика или Каллина (въ Ринв), богиня ходновъ и пригорковъ. Конкордія - богиня согласія, хранъ которой находился на форумъ, близъ Капитолія. У грековъ божество это называлось Гоманея и храмъ его находился въ Олинпін. Кредулитася — богиня легков'врія, которую всегда изображали рука объ руку съ Клеветою. Крепитуст богъ-номощникъ при испусвании вітровъ, особенно сопровождаемыхъ громиниъ звувомъ (1). Кура — богиня заботь, безпокойства и душевной тре-BOLM.

Аатерация или Латеркуль—хранитель домашних очаговъ. Лаверна — богиня плутовъ и мощенниковъ. Ей поклоня-

<sup>(1)</sup> До какого скотскаго отупанія надобно было дойти великому римскому народу, чтобы изобратать божества для помощи людямъ, при ихъ органическихъ отправленияхъ!



лись въ священныхъ рощахъ, молясь молча и прося ея особеннаго повровительства лѣвой рувѣ, почитавшейся у древнихъ искуснѣе правой. Аима или Лиментина (въ Латіувѣ) богиня пороговъ и входовъ въ жилища. Луа—богиня очищеній и отовеній.

Мондукуся у римлянъ: бука, страшилище двтей, пожиравшій непослушныхъ на этомъ світть. Римляне, пугая дітей этимъ чудовищемъ, сами весьма простодушно візрили въ его существованіе. Менся — богиня мисли и разума. Въ Римъ ей были посвящены два храма. Мефитида — богиня гинлостныхъ я смрадныхъ испареній. Метановя — воплощеніе раскавнія. Мизерикордія ботиня жалости и состраданія или пилосердія иміла храмъ въ Аемнахъ. Монтиня — богъ горъ и возвышенныхъ містностей.

Настью или Насцю — богиня благополучнаго рожденія иладенцевъ. Номія (въ Аркадіи) богиня-покровительница настуховъ. Нумерія — богиня вычисленій въ Римі. Ей молились беременныя женщины, которымъ при интересномъ положеніи дійствителью пеобходимо знать вычисленія сроковъ беременности и разрішенія отъ бремени. Неосторожсность и Напраслина иміли особие храмы въ Аеннахъ.

Панда-латинская богния дорогъ. Пателла, Пателлана-хранительница вещей не спрятанныхъ. Пеллонія-богия разсвянія скуки. . Пістаст набожность. Ацилій Глабріонъ соорудиль ей храмь въ Ринв. Поллентия и Потестаст-60гини могущества и власти. Популонія — хранительница земли отъ опустошеній, а народа отъ нашествій иноплеменниковъ. Праксидика, дочь Сотера (спасителя и хранителя людей) -- богиня добрихъ наибреній. Съ дочерьми своими: Гомонеею (согласіе) и Арето (добродетель) она образовивала священную тріаду, которую призивали дававніе влятну. Промилея — богиня мельничныхъ жернововъ и плотинъ. Промиторъ — датинскій богь расходовъ и издержевъ. Провиденція (провиденіе), божество, особенно чтимое при ямператорахъ римскихъ. Върование въ провидініе или божественный промысль составляло, такъ сказать, переходъ отъ грубаго, матеріальнаго язычества въ религіи умозрятельной или богопознанію съ точки зрвнія христіанства. Символомъ Провиденціи было зеркало, окруженное змівами: всев'яденіе в

нудрость. Пиронисты: огненные духи, заводящіе путнивовъ въ болота, или сбивающіе ихъ съ дороги; т. е. блуждающіе огии. Праздность чли лізность подъ вненень Сегнитійды древніе пазывали дочерью Сна и Ночи.

Ридинулусь — богъ всего сившнаго, удостоенный особеннымъ храмомъ при Аннибалъ. Реверенція — богиня почтенія, дочь величія и чести. Рось или Дрозось — богъ росы, сынъ луны и воздуха. Обоготворяемый въ образъ женщины, роса называлась Герсеею в Пандрозою.

Сабона или Савуса - вседержитель у сабинянь; Сана или Санея — у нихъ же богъ влятви и присяти. Сатуритася (сытость) повровительница паразитовъ или блюдолизовъ. Скабіе св — богиня часотви и паршей. Сеній — богь дряхдости. Стата - охранительница отъ пожаровъ. Стимула - богния соревнованія. Стренуа — энергів в діятельности. Стренія — подарковъ на новий годъ. Суммануст --- богъ почныхъ гровъ и зарницъ. Суккубами в инкубами древніе навывали духовъ ночныхъ, воторые мучатъ спящихъ мужчинъ и женщинъ. Это върованіе, поддерживаемое въ людяхъ страшними сновидіньями (кошемарани) или любострастными грезами (pollutiones), сохранилось и донынъ, даже въ христіанскомъ міръ. Средневъковые демономаны и гонители ихъ инквизиторы, написали о суккубахъ и инкубахъ многія сотни топовъ. Тв и другіе утверждали, что бесы въ мужскомъ или въ женскомъ образъ являются спящемъ женщинамъ и мужчинамъ и склоняють ихъ на гръхъ... Доказывали, что женщина можетъ быть беременною отъ бъса и родить инкуба; а мужчина можетъ оплодотворить обса въ женскомъ образв (т. е. трупъ женщини одушевленный бъсовъ) или суккуба и плодовъ этого совокупленія будеть также чудовище, исчадіе ада. "Все это было бы сибшно, " если бы за эти фантазіи въ минувшіе въка не жгин на кострахъ, не въшали и не запытывали до смерти. Къ группъ сукнубова и инкубова древнихъ можно присоединить **инкубоново — духовъ-хранителей нодземныхъ сокровищъ, рудни**вовъ в владовъ. Эти гномы, нодаривъ человъку шапочку, дълали его способнымъ находить влады и обладать несивтными совровищами.

Тацища — богиня типины и безмолвія. Темпеста (буря) инбла въ Ринб особый хранъ, воздвигнутый при Марцеллъ. Трестонія — покровительница путниковъ, ноддерживавшая въ нихъ силы и предохранявшая ихъ отъ утоиленія. Унксія — богиня ароматическихъ мастей и всякаго рода благоуханій, маслъ и эссоній.

Фабулина или Фибула-покровитель детей начинающихъ говорить. Фариз — геній живаго слова. Фаворя (иплость, случай) божество, которое изображали въ видъ юноши, готовящогося удетъть. Форкула или Форикула геній — придверникъ или привратнявъ.  $\Phi e \delta p y \dot{y} c z$  (у этруссковъ) богъ омовеній и преисподней. Фессонія -- повровительница воиновъ на цоход'я и вообще пітеходовь. Фидеса (вірность и дружба); синволовь ея были двъ руки одна въ другую вложенныя. Эмбленою ей служила собака. Фидій — богь честнаго слова. Инфлъ хранъ на горъ Квиринальской, въ которомъ совершались празинества 5 іюня, Флуонія богиня женскихъ періодическихъ очищеній. При обзор'й дровийшихъ релагій востова ны говорили, что женщива вообще, въ періодъ этого органическаго отправленія, нечиталась тамъ нечистою и малейшее прикосновение въ ней сквернило человъка. Восточные законодатели облекли гигіеническую ифру въ религіозный законъ; не то было у римлянъ, у которыхъ боги и богини были неразлучны съ человъкомъ чистымъ и нечистымъ, здоровымъ и больнымъ. — Формакса, богиня печей, изимпленая царемъ Нума Помпиліемъ.

Ціонами называли вообще боговъ, олицетворенныхъ въ видъ колонъ и тумбъ: Герисса, Териа, Факуса и т. п. Церусъ Мониусъ (у этрусковъ)—податель всъхъ благъ и милостей.

*Юеатинъ* — богъ вершинъ горныхъ. *Юрита*, *Юсъ-Юран-думъ*. боги влятвы. Послъдняго Гагинъ назвалъ сыновъ земли и эемра. *Ювента* — богиня юности.

### ГЛАВА ТРИДЦАТЬ ШЕСТАЯ.

Постепенное развите идолопоклонства. — Поклонение свътиламъ. — Первобитные идолы. — Аповеотизации. — Обожание животныхъ. — Священные лъса. — Камни. — Начало храмовъ. — Части храма. — Внутренния украшения. — Обрядъ заложения храма. — Заложение Капитолія. — На какихъ мъстностяхъ строились храмы. — Обязанности богомольцевъ. —
Особенныя права храмовъ. — Алтари. — Бомосы. — Трибомосы. — Заповъдные лъса и рощи. — Азили — Первобитных
жертвы. — Жертвоприношенія человъческія.

Понятіе о божествъ, врожденное человъку и тъпъ болъе присущее ону, чанъ неразвитью челованъ, распространялось у древних грековъ и риманъ постоянно. Первобитние жители Греція по слованъ Илатона (Dialoges: in Epinomis) поклонялись: солицу, лунф, зръзданъ, небу и землъ, т. е. были сабистани. Впосавдствін времени по мірів унственнаго развитія и сношенія ъ сосъдении народами, греки (жрецы ихъ) о тъхъ же свътнаяхъ, венив и стихівкъ сочинали басни, основою воторымь послужний наблюденія астрономическія, всё явленія и фемомены природы. Въ иноологическихъ сказанихъ о Сатурий, Юпитерф, Марсф, Аполлонъ, Меркурін, Аннонъ, Бахусъ, Адонисъ, Эскуланъ, Гервулесь, Атись, Пань-не трудно угадать, что герой всехъ этихъ скавовъ одинъ, имение: солище. Точно также во всехъ олимпійскихъ богинахъ легко угадеть луну и прочія планети. Отъ сабизна греви постепенно перещии въ идологовлонству, т. е. въ почлоненію символямъ такъ же самыхъ свётиль небесныхъ, сопровождая это повлонение приличными обрядами. По словамъ Павзанія, венняно временъ Кекропса (1560 л. до Р. Х.) приносили въ жертву Юпитеру кайбина лененци, пазываеныя Босв. Цереводчиви принимая это слово за его омонимъ (за слово однозвучное) поняли, что греки въ жертву Юлитеру приносили бывовъ. Изоб-. исторія рилгій Т. V.

Digitized by Google

раженія боговъ и богинь состояли тогда изъ отесанихъ бреве нъ, или, престо древеснихъ пней... идоли, или, кумиры ноявились у гревовъ одновременно съ началомъ ваннія и зодчества. Скульнтурныя произведенія немало способствовали разиноженію беговъ. Числю музъ первоначально ограничнось тремя; но три скульптора изванли, каждый въ своемъ родъ, совершенившнія статун — и древніе признали существованіе девяти музы. Вообще говоря, чънъ совершениве были у древнихъ изображенія боговъ, тъмъ матеріальные становилось богопознаніе. Отъ повлоненія рукотвореннымъ кумирамъ, древніе, мало по малу, перешли въ обоготворенію людей. Такъ развилась у нихъ страсть въ спосеомизации, т. с. возведенію героевъ на степень боговъ. Чтобы придать върованію известорое значеніе, древніе утверждали, что душа обоготвореннаго героя превратилась въ звъзду и, такимъ образомъ апосеоза на земяв сочеталась съ апосеозою на небесахъ.

Мало по малу, увеличивъ число боговъ, древніе избрали изъ
нихъ спеціалистовъ, въдънію которыхъ назначили особенныя части
и области природы. Независимо отъ боговъ: воздуха, воды, вемли
и огня древніе выдушали будто и каждая часть тъла человъческаго находится подъ покровительствомъ особеннаго божества.
Сердце находилось, по ихъ мижнію, подъ покровительствомъ солица;
голова и печень—Юпитера; внутренности и кишки— Марса; глаза
и пальцы— Минервы; брови— Юпоны; спина— Плутона; бедра—
Венеры; селезенка— Сатурна; языкъ— Меркурія; слёды ногь— Оетиды; желудокъ— луны; лобъ— Генія и богини стыдывости; уши—
Мнемовины, правая рука— Правды; колёни— Милосердія.

Помино обожанія кумировъ, т. е. вещественныхъ наображеній боговъ и богинь, простой народъ поклонялся ихъ символамъ: растеніямъ, животнимъ, рибамъ, насъкомимъ. Осссалійци боготворили муравьевъ и называли ихъ своими родоначальниками; жители Акарнаніи особенно чтили мухъ и т. д.

Первобытные обитатели Греціи, не вѣдавшіе ни городовъ, ни особенныхъ домовъ, иѣстани сборища для поклоненія боганъ избирали рощи и лѣса. Такъ говоритъ Плиній (Исторія ніра кн. ІІ, гл. 1—15) и прибавляетъ при этонъ: "И конечно такиственное безнолвіе лѣсной чащи говорило воображенію молящихся несрав-

немно болье, нежели раззолоченные потолки храновъ, сооруженнихъ впоследствии времени." — Сооружение храновъ не вытеснило однако изъ обрядовъ богослужения священныхъ рощъ и дубравъ. Архитектура родилась прежде ваяния, а потому и первобытные храны были безъ идоловъ, Нуна Помпилий особеннымъ указомъвоспретилъ вещественныя изображения боговъ; даже во времена Тертулліана въ Римъ были храны безъ идоловъ. Однако же всъ постановления законодателей были не въ силахъ искоренить обычая завъщаннаго глубочайщею древностью.

Независимо отъ обожанія рукотворенныхъ идоловъ древніе поклонялись ваннямъ: бетиляма или весиляма, т. с. аэролитамъ, въ древности ниспадавшимъ съ неба гораздо чаще нежели въ наше время. Названіе весиля внервые встрачается въ Книга Вытія (гл. XXVIII, ст. 19).

Первые храны въ Греціи были сооружени Девкаліономо; въ Рим'в — Янусома. Древніе римляне называли храм'в многими именами: Templum, Fanum, Aedes, Sacrarium, Delubrum и т. д. судя по объему и пространству саныхъ зданій. Словами Темп лумя, Фанумя и Эдеся, опредбляли всякое огороженное ивсто, назначенное для нолящихся; сакраріумя или лараріумя слова соотв'ятствующія слову: часовня; Делубрумья — слово равносильное нашену: соборъ. Храни древнихъ воебще состояли изъ нёсколькихъ отдёленій. 1) Притворя (vestibulum) нёсто храненія освящениой воды для омовенія и очищенія входящих богомольцевъ; 2) средина храма или корабль (penetralium, sacrarium) в 3) святилище (sacrarium), входъ въ воторое врешъ жрецовъ быль воспрещень всънь постороннямъ. Храны вообще были украшены портиками и во внутренность ихъ вело опредъленное число ступенекъ. Храми окаймленные одникъ рядомъ колоннъ назывались: *периптеры* (врылья, фингеля); двуня рядаши — диптеры; четырыня рядани — гипееры. Внутренность храмовъ была нервдко великолъцно убрана; кромъ статуй боговъ наъ волота, серебра, слоновой кости и чернаго дерева, ствиы были увъшаны изображеніями великихъ людей, приношеньями и трофелии. Приношенія по объту (ех voto) состояли язъ отлитыхъ изъ . серебра кораблей (въ намять избавленія отъ бури) или членовъ че-

Digitized by Google

мовъческаго тъля, исцъленныхъ богами у страдальцевъ прибъгавшихъ къ нивъ съ молитвою. Оружіе отбятое у непріятелей, знашена и т. п. служели также украшеніями храмовъ. Вромъ того, въ праздничние дни внутренность ихъ убирали древесными вътвями и цвъточными гирляндами.

При заложение жрамова, зодчій всегда совіщался съ колхвани (авруспиціями), которые избирали місто бакладки и назначали ея день. Это місто огораживали шестани, перевитнии лентами и увішанными візнвами. Въ Римі весталки, сопровождаемыя
вношами и дівницами, омывали это пространство освященною водою, а верховный жрецъ приносиль очистительную жертву. Потомъ онъ прикасался въ основному камию, перевитому лентою и
всіз присутствовавшіе бросали на камень золотыя и серебряныя
монеты или куски металла еще не плавленнаго въ горнилів. По
окончаніи постройки происходило освященіе храма сопровождавшесся особыми торжествами.

Тацита, въ своей исторін, подробно резсиазываеть объ обрадахъ при вовобновленіи Канитолія въ царствованіе Веспасіана (69-79 л. по Р. Ж.). Строителень быль Лупій Вестинь нав ордена всаднивовъ. Авруспицін, съ воторыми онъ совещался, привазали ому перепести изъ соевдиихъ болоть наини отъ развалить прежняго храма и изъ нихъ сложить фундаментъ храма новаго. Вь одиннадцатый день іюльских Календь при ясной ногодъ происходило опъпленіе мъста постройви лентами и гирляндами. Вонны, имена которыхъ признаны были благодріятними, вступили въ эту ограду съ древесными вътвями въ рукахъ; за ними пествовали весталки, дввы и юноми и омили верлю ограды честою влючевою водою. По окончаніи омовенія преторъ Гельвидій Прискъ и верхована жрецъ Плавть Иліанъ, принесли корову и ивскольво бывовъ въ жертву Юпитеру, Юнонъ, Минервъ и боганъ повровителямъ имперіи, молясь имъ о благополучномъ окончавіи сооружаемаго храма. За тъмъ жрецы, сенаторы, воины и весь присутствовавшій народъ, вдохновляемые усердіемъ, притащили огромный камень и немедленно приступлено было въ рытію фундамента. Въ вырытыя ямы бросали золотыя, серебряныя монеты и медали.

Изъ храновъ не всв ногии быть сооружаемы въ чертв города:

выборь ивста зависвиъ отъ тего, которому изъ боговъ наивревадись посвятить храмъ. Воть что говорить объ этомъ Витрувій
(ки. Ц, гл, 2): "При построеній храмовъ въ честь боговъ-повровителей города: Юпитера, Юноны или Минервы, слёдуеть избирать самыя возвышенныя ифста, съ которыхъ можно было бы
видёть большую часть градскихъ стёнъ. Храмы Меркурія должно
стро» гь на рынкахъ и торжищахъ; Аполлона и Вахуса—близъ
театровъ; Геркулеса — близъ цирковъ. Храмы Марса надобна строять въ открытомъ полё; Венеры — у градскихъ воротъ. Въ внигахъ этрусскихъ заруспицієвъ сказано, что храмы
Марса, Венеры и Вулкана должно строять за городомъ для того,
чтобы предохранить отъ распутства юношей и натерей семействъ"
(хореши храмы!!) — "Храмы Вулкана въ чертъ города могутъ
быть причиною пожаровъ; храмы Марса—источниками раздоровъ."

По слованъ Аргана всвиъ посътителянъ храновъ вибнялось въ священую обязанность сохранать строжайшее приличе: не плевать, не сморкаться и вообще воздерживатся отъ осквернена святыни. Въ Рхив были храны, въ которые богомольцы обязаны были вступать ползкомъ, на колбняхъ во время бъдствій народныхъ, женщины по объщанію мели поль въ хранахъ своими волосами или, въ теченіе нфсколькихъ годовъ лежали ничкомъ предъ святилищемъ. Если же не взирая на эти самоистязанія, боги имъ не внимали и бъдствіе не прекращалось, тогда народъ, бросаясь изъ одной врайности въ другую, замінялъ молитву богохульствомъ и осыпаль стіны храна камиями и комьями грязи.

Выли храмы, входъ въ которые быль разръшень однъвъ только женщинамъ, или, на оборотъ—только мужчинамъ. Храмъ Діаны въ римской улицъ Vicus Patricius быль открытъ женщинамъ, но мужчины входить въ него не могли. Въ иные храмы кромъ, жрицъ и жрецовъ, входъ былъ вовсе воспрещенъ постороннимъ лицамъ; самые жрецы входили въ нъкоторые храмы единожды въ годъ.

Теперь поговории о главной части храма — именно, объ адтаръ. Алтаремя называлось горнее ивсто въ храмахъ, посвященныхъ богамъ небеснымъ; аремя или арою — горизе ивсто храмовъ ботовъ подзенныхъ; первобытные алтари состояди изъ земдяныхъ на-

жыней или изъ груды канней (cespititiae, aut, arae gramineae) Въ последствие времени древние начали изсекать алтари изъ мранора. порфира, базальта. витачивать изъ слоновой кости, чернаго дерева; отливать ихъ изъ броизы, серебра и золота. Судя по тому, вакому божеству быль посвящень алгарь, ему придавами особую форму; были алтари круглые, четыре и треугольные; двойные и тройные. Висота ихъ тоже бывала различная: твиъ значительные, чвиъ важиве было божество. Кроив храновъ алтари воздвигались въ священныхъ рощахъ, на горахъ и въ открытомъ полв. Алтари двойные (у грековъ Бомост) воздвигались въ честь двухъ боговъ, напр. Юпитера и Юноны, Аполлона и Діаны, Плутона и Проверпины; тройные (Трибомосв) въ честь боговъ группировавшихся тріадами, напр. Латона, Аполлонъ, Діана; Парви, адскіе судьи и т. п. Славивитій изъ алтарей Грецій (Ага maxima) находился въ Олимпін; славнъйшій изъ алгарей ринскихъ у воротъ Квиринальскихъ, основанный Герлулесомъ и возобновленный цензоромъ Аппіемъ Клавдіемъ. Къ этому алтари воспрещено было приближаться женщинамъ, рабамъ и вольноотпущенникамъ. Особенные прислужники отгоняли отъ него сабакъ п MYXT.

Древніе върили, что вром'я алтарей земныхъ, сооружаемыхъ людьми есть еще и небесный (созв'яздіе этого имени), передъ которымъ боги, готовясь къ борьб'я съ гигантами, принесли обоюдную клятву върности и взаимной помощи. У древнихъ ни одинъ гражданскій актъ не совершался иначе какъ предъ алтаремъ. Примиреніе тяжущихся, показанія свид'ятелей, бракъ, присяга, мирные договоры съ послами, народныя пиршества — вс'ямъ этимъ событіямъ гражданской жизни древнихъ были свид'ятелями алтари — представители боговъ и богинь. Нарушеніе клятвы данной предъ алтаремъ, вм'яст'я съ казнію подвергало преступника позору и всеобщему презр'янію.

Не смотря на сооружение храмовъ древние не покинули и священных льсово, въ которыхъ совершали таинства; эти священные лъса и рощи, большею частью включенные въ священную храмовую ограду, пользовались правами неприкосновенности. За порубку деревьевъ въ этихъ лъсахъ и рощахъ наказывали

смертію и народъ питаль въ них глубочайшее благовініе: Ayжеме говорить, что въ бытность Юлія Цесаря въ Галлін, онъ приказаль своимъ воннань вырубить нісколько деревьевь въ заповідномъ лівеу бливъ Массилін (Марселя), но вонны, обуянные ужасомъ отказались повиноваться ему изъ опасенія, чтобы топори
дровосівковъ не поравили ихъ самихъ...

Для усновоенія вонновъ Юлій Цесарь самъ срубиль первое дерево.

Азилении (убъящами) назывались храмы и алтари, близъ которыхъ укрывшіеся преступники избавлялись отъ преслідованія, какъ лина отдавшіяся подъ покровительство божества. Первая азилія въ Граціи основана была Кадмома при основаніи Онвъ. Желая заселить городъ, онъ объявить, что Онвы цепривосновенное прибъжище всіхъ укрывающихся отъ преслідованій суда. Тезей и Ромула послідовани этому приміру, первый въ Аоннахъ; второй при основаніи Рима (753 г. до Р. Х.). Пользоваться азиліями могли преступники невольние, случайные; отъпвленныхъ же злодівевь и государственныхъ преступниковъ не могли укрыть самыя стіны храмовъ. Павзаній быль уморень голодомъ въ храмів, въ которомъ онъ искаль убіжніща.

Приношенія первобытныхь жителей Греціи и Рима состояли въъ возліяній воды и вина, язъ плодовъ, цвётовъ и благоуханій, впоследствия въ нимъ присоединили хлебов и іслей. Ознавомившись съ мясною пищею, древню эллины начали приносить въ жертву богамъ и животныхъ. Лучную часть няса отдавали богу (т. е. ее събдаля жрецы), остальныя части делились нежду богомельцами. Первое животнее, принесенное въ жертву Церерв, была свинья; за нею следовали тоже всё другіл животимя и дело наконецъ дошло до человъка. Асиняне сиущалсь кровопролетіемъ сопровождали жертвоприношения весьма забавными обрядами. Жрецз-заклатель убивъ жертву бежаль, бросивъ топоръ на землю. Преследовавшие жреца подникали топоръ и затевали съ никъ тяжбу. Защитникъ топора оправдиваль его обвиняя точильщика; точильщикъ, въ свою очередь, сваливалъ вину на оселовъ и т. д. Судбище обывновенно ованчивалось оправданісит и живих водей, и орудій циз послужившихъ. Подобнаго

рода обыкновеніе существуєть донын'в нежду нівкоторыни полудикним плененами Сибири. Канчадалы убивь недвідл просять у него извиненія, ссыдансь на оружіе, которынь его умертвили.

Первыя человъческія жертвы въ Грецін начали приносить Сатурну; потокъ и прочикъ беганъ. Къ чести древних сивдуетъ закътить, что подобных жертвоприненскій совершались телько въ самыхъ экстренныхъ случалув, когда, по инфийо жредовъ или по приговору оракула отъ жертвоприношенія зависёла сурьба пёлаго города и всего царетва. Даже и въ подобныхъ случаяхъ, цари уклонявись етъ душегубства и закъняли людей животными. Плутарую говорить, что наканунъ сражанія съ перокии, Пасзаній видъль сонъ, въ которомъ бежество приказало ему для одержанія побёды принести въ жертву бёлокурую дівственницу. По совъту волува Осокрита, полководецъ закъннях дівственницу рыжей кобылицей и не екотря ня это побідаль непріятелей. Въ Италія Геркулесь закібниль живную не обежались.

# ГЛАВА ТРИДЦАТЬ СЕДЬМАЯ.

Разряды жертвг. — Жертвы предварительныя. — Зампстительныя. — Избранныя. — Жертвы вожженія. — Двойственныя. — Животныя, которых приносими вз жертву. — Ипицы и растенія. — Обряды. — Хлюб приношенія. — Боюслужепів. — Сталавия и тысячетлавыя жертвы. — Тавраболг. —
Молитвы. — Храмовая утвауь. — Храмь Діаны Эфезской. —
Его строитель. — Храмь Юпитера Олимпійскаго. — Храмь
Элидскій. — Кумиръ Юпитера. — Храмъ Дельфійскій. — Его
богатство. — Современные оракулы. — Храмы римскіе. — Паптеонъ. — Новыйшіс вандалы. — Древностіи Рима. — Всенародныя молебствія. — Лектистерніи. — Заклинанія. — Самоножертвованія — Обряды при заложеніи городовъ.

Въ глубочкащей древности дари и отци семействъ били въ одно

Digitized by Google

и то же врамя жрецами; вогда же возникли жреческая басти и установились духовныя ісрархів, жертвоприноменія предоставлены были жренямъ. Хоти отци семействъ и не лишились своихъ правъ. однако же имъ разръщево было примосить только малыя жертан домашникъ и вторестепенникъ богамъ; жрецы же приносили жертвы богань порховнымь и были темъ чиновиво, чень выше было божество. Главною обяванностью жреповъ биль виборь жертвъ, при которомъ они руководствовались особениями правилами. Жертвы деливнов на иногіе разряди; 1) Предворительными (Ргвоcidaneae hostise) назывались жертвы, приносиныя боганъ наканунь правдинчимую двей; 2) Замыстительными (Succideпово) тв. которыя приносились взаивну предыдущихъ; 3) Из*браннымы* (Eximine)—предназначенныя на великое приношеніе: 4) Жертвами сомсженія (Prodigine) — сожигаення до тла; 5) Авойственными (Ambiguae oves) — ягнятии, сожигаемин вивств съ ихъ маткою. Животныя, обречения на жертву, должим были быть безъ всякихъ порововъ — бълыя и въ четномъ числь для боговь небесныхь; черныя и въ чесль нечетновь для беговъ педземникъ. Представляемъ любопытный перечень животимкъ, которыхъ приносили въ жертву боганъ: поросныхъ свиней-Цибелль, Земль, Церерь, Ларамь. Бывовъ: Юпитеру, Нептуну, Плутону, Церерь, Солнцу, Марсу, Минервы. Вобывних и жеребцовъ: Юнонь, Марсу. Овецъ и барановъ: Юнонъ, Аполлону, Марсу, Минервъ. Когъ и водловь: Венерь, Бахусу, Аполлону, Діань. Ейже собывь н оленей; коровь: Проверпинь. Изъ животныхъ, птецъ и растеній, посвященныхъ боганъ и боганянь, назовень: Аьва (Вулванъ), Волка (Аполюнъ и Мврсъ), Собаку (Марсъ, Лари), Змию (Эскупанъ), Интуха и Фазана (Аполюнъ), Оленя (Діана, Геркулесь), Овиу (Юнона), Коня (Марев, Нентунъ), Орла (Юпитерь), Павлина (Юнона), Сову (Минерва), Ястреба (Марсь), Голубя и Воробья (Венера), Сосна и Ель (Пибелла и Неитунк), Дубо и Буко (Юпитерь и Рев), Маслина (Минерва), Лавра (Аполдона) Тростишка (Пана), Мирта (Венора), Кипарись (Плутонь), Нарчиссь, Венеринь вод дося: Adiantum Capillis Veneris L (Проверияна), Ясонь и Пых

рей (Марев), Тополь (Меркурій), Макв (Церера), Хмиль, Плюще и Виносрада (Вахусь), Чеснока (Пенаты), Нарцисса и Можжевельника (Эвненяды), Пальма (Музы) Явора (Генія), Ольжа (Сильвань) и т. д.

Животное, обреченное на жертву, убирали цветами и лектами. волотили ей рога и влали между ними хлебъ, плоды и бруппива ладону. Эта часть обряда называлась Иммолацією (immolatio), за нею следовало *возліяние* (libatio), питье вина жрепами и всвин присутствующими; за синъ постриев (litabatur): верхов-- ныё жрепъ выстригаль несколько шероти между роговь и жегъ ихъ на огий; становился лиценъ въ востоку, спиною въ жертвъ н приказиваль заклателю (виктимарію) різать. Когда жертва падала, прецъ погружалъ въ ел животъ священный ножъ, чтобы удостовъряться, что жертва угодна богу (an perlitatum foret). Внутренности разсматриваль авруспицій; потомъ жертву різали на части вреды виктимаріи, попы и культраріи (Victimarii, Popae, cultrarii), головы воторыхъ были увънчаны въвками изъ растеній, посвященных тому божеству, которому приносили жертву. Бедра закланнаго животнаго представлялись богу, прочія части сваренныя раздавались полельщикамъ. Весь обрядъ сопровождался пВніемъ гимновъ и музывою.

Хлюбы приношенія (у грековь энихотися, у риплань адоря) пеклись изъ чистой ишеничной муки съ различными примъсями, смотря по божеству.

Ва жертвоприношеніемъ следовало благодарственное мелебствіе (litatio). Повуда части жертвы сожигались, присутствующимъ быле разрешено разговаривать и отдыхать. Отсюда произошла послевица: inter caesa et porrecta. Когда жрецъ приступаль къ приношенію глашатай восклицаль: "Помии что творишь (hoc age)! напоминая ему о глубокомъ вниманіи (Въ Греціи онъ обращался къ присутствовавшимъ съ вопросомъ: "Кто здесь?" и они откечали ему: "добрые люди!") Затемъ жрецъ восклицаль: "удалитесь недостойные (procul este profani)," все лица, сознававшіяся внутренно въ соденныхъ ими преступленіяхъ удалились изъ храма. Молебствіе начиналось. При жертвоприношеніяхъ двёнадцати верховнымъ богамъ, жрецъ вавёшиваль себе лицо нелебою. Нака-

нунъ празденка онъ обязанъ былъ поститься и подвергнуться очовенію въ ръкъ. Только чистий, наружно и внутренно, жрецъ инълъ право приступать къ таинству.

Обряды жертвоприношеній изитнялись сообразно празднестванъ и воличеству жертвъ. При молебствіяхъ о превращеніи моровой язвы, засухи, дождей, войны или о дарованіи побъды—въ жертву боганъ приносили сто, а иногда и тысячу головъ (гекатонбы и хиліонбы). Для этихъ приношеній воздвигали соотвётствующее жертванъ число алтарей на отврытонъ воздухв. Въ Аеннахъ ежегодно приносили въ жертву Діанв-Аргосской пятьсотъ возъ (Агромеріи) въ память избавленія страны отъ нашествія персовъ. Пиевгоръ принесъ стоглавую, жертву въ благодарность за найденное инъ рёшеніе 47 задачи первой вниги Эввлида.

Тавроболомя или Тавриболіями называли жертвоприношенія великой родительниць боговъ. Онь были введены въ богослуженіе римское при Антонинь (160 г. по Р. Х.) и продолжались до временъ императора Валентиніана III (364—375 по Р. Х.). Вотъ подробное описаніе этого жертвоприношенія, заимствованное изъ сочиненій поэта Пруденція.

Предварительно вырывали глубокую яму, въ которую во время обряда садился верховный жренъ или первосвященникъ, одътий въ парадное облаченіе, съ золотой тіарою на головъ и въ шелковой мантіи. Яму, въ видъ пемоста, прикрывали досками, въ которыхъ были просверлены многія дыры. На эти доски ставили быка и зарѣзывали его, причемъ кровь жертвы орошала первосвященника, находившагося подъ помостомъ. Не довольствуясь тъмъ, что кровь увлажала его съ головы до ногъ, онъ подставлялъ лице подъ ея капли и ловилъ ихъ ртомъ. Когда кровь вытекала изъ быка, его утаскивали и первосвященникъ вылѣзалъ изъ ямы. Не ввирая на отвратительный его видъ, присутствовавшіе преклонялись передъ нимъ какъ предъ лицомъ праведника и дорожили его благословенісмъ.

Въ случав замены быка ягненкомъ, обрядъ назывался *Кріо- боліей*; козломъ — Эгиболіей.

Молитвы, которыя читались при жертвоприношенияхъ, по слованъ жрецовъ, были сочинены богани и ими завъщаны людянъ. Вольшая часть этихъ модитвъ, по отзыву *Ямелиха* (De Mysteriis) была переведена съ языковъ египетскаго или халдейскаго. Греки и римляне, не понимая ивкоторыхъ словъ, приводили ихъ въ подлинникъ. Вслъдствіе этого модитвы были для народа непонятны, но тъпъ болъе внушали ему уваженіе.

Перейденъ къ *орудіяма* и *упавари*, употреблявшинся древними при богослуженів.

Ацерра — ящичекъ для храненія ладона. Кадильницы (Furibulum у ранденъ и Оиміатаріона у грековъ) быле переносимя въ видъ курильницъ, и ручныя въ видъ сосудовъ на цепочнахъ. Преферикуль — сосудъ для возлівній. Тарелка или доска для няса и хлебовъ приношенія. Кропильницакисть изъ лошаденых волось для вропленія освященною водою. Патера или чернало для сбора крови жертви, которою ноливале жертвенникъ. Симпулума или Симплувіума -- большія можни для того же употребленія. Литууст посохъ или желть ввгуровъ и первосващенниковъ. Маллеуст (полотъ) и топорт для убівнія жертвъ. Седеспита-ножь для ся зарызанія. Ли*гула* или Лингула—сововъ, для извлеченія внутренности жертви. Канделабрз-светильникъ со иногими ветвини. Далабрявожь для разръзанія жертвы на части. Энклабрз — столь, на воторый влади жертвы для ея разрезанія. Оффа-кострюля или котеловъ, въ которыхъ варилось илсо жертви. Урцеолуся руконойникъ, изъ котораго иладшіе жрецы подавали унываться старшинь. Наконовь трубы, флейты и кимеалы были ненаобжными принадлежностями всяваго богослужебнаго обряда.

Ознаковивъ читателя съ обрядами и устройствовъ языческихъ храмовъ, считаемъ не лишнивъ представить ему краткія описанія славиващихъ храмовъ древности.

Греція и Римъ, подобно Египту, изобилують развалинами храмовь, изъ воторыхъ мальйшій можеть назваться образцовниъ произведеніемъ зодчества. Однако же всё эти храмы принавлежать въ поздивищему времени, когда греки и римляне достигли высшей степени совершенства въ зодчествъ и ваяніи; славньйшіе храмы относятся въ эпохъ болье отдаленной. Храмз Дайны вз Эфезю—одно изъ семи чудесь свёта, быль построенъ

анивоенами и первоничально служиль шатромь надъ огронной. ясенью, въ дупав которой была поставлена статуя богине. Вносявдствін этоть хрань быль перестроень и богато украніень. Такъ какъ почва, на которой стоялъ кранъ, была болотистая и вачане — ос укранили, всинавъ подъ основани прами огронное коинчество толченаго угля, нереложеннаго обчинани. Длина храма была въ 425 футовъ, ширина 200 футовъ. Сто двадцать семь комонъ, окаймиявшія зданія, были помертвованы 127-ю царями. Въ числъ этихъ колонъ, тридцать шесть были выточены знаменатывь Скопасома. Стронтелень храна быль Херсефрона нан Ктивифонв. Чтобы посадить на волоны тяжелый архитравъ, строитель ноложиль на каждую колонну мёмокъ съ пес-ROWL, & HA HEN'S ADMETPARS, HOTOES, HOCTCHCHRO BEHILVOTHES HECORD изъ изикова и архитравъ ровно легь на капителяхъ колоннъ. Меого труда было архитектору съ камненъ надъ притворонъ храва, но Діана (по словать Плинія), явясь Херсефрону, воснъ, объщала ему свое содъйствіе и на утро камень лежаль на своемь ивств, перепесенный туда сверхъ-естественною силою. Кровда храма состояла изъ колровыхъ досокъ, а лествица, которан вола въ ся внутренность, была выдолблева изъ цельнаго винограднаго ния. Херсефронъ и синъ его Метагина начали постройку; окончена же она была черезъ 220 леть другими зодчине. Внутреннія богатства храма вполив ссотвітствовани его наружности. Это чудо искуства было сожжено Геростратомя (330 л. до Р. Х.) и на мъств прежняго храма быль сооруженъ другой Диножаресомо. Алтарь этого храна быль почти весь изваниь рукани Праксителя. По словань Витриссія хрань быль окаймлень двойной ислоннадою іспическаго ордена и имбиь 71 сажень длини и 736 ширини. Колонии въ числв 127 били въ 60 футовъ высоти. Пощаженный временемъ и только на подевину разрушенный, этогь хрань быль окончательно разметань крестоносцани (въ 1096 г. по Р. Х). Канъ саный хранъ, такъ и его ограда пользевались правами азилій на 125 футовъ въ окружности. Митридать ограничиль это жесто однивь попришень (разстоянія вистрила стрилов изъ бука); Марки Антомей удвоват это пространство; *Тиверей* отняль у крана ого привилетию.

Вторынъ храновъ посяв Эфенскаго, быль хранъ Аполлона ва Милемъ; за нив справань Элеваисский въ честь Провернины или Цереры, строенный Инпосиоль. Хрань Юпипера Олимпійскаго въ Афинахъ, заниваль четвортое песто Построеніе его начатов Пизистратомя било прервано на триств лать и возобновлено при Антіохъ Епифань, царъ си**пійскомъ.** Стронтелемъ быль римскій зодчій Коссутій. Однавоже жрамь Юпитера во Элидь, превесходить это диво авхитектури. Строителень его быль Аивона, уреженець Элиды. Высота храна была въ 68 футовъ, ширина въ 95, длина въ 230. Вровля была праморная въ видъ череничной, съ середины плафона висела бронзовая статуя Победы, надъ золотымъ щитомъ съ изображениемъ головы Медуви; по бокамъ висело два поникадила превосходной работы. Снаружи стіны храна быле обвъшаны щитами, отбитнии во время войны Мумиія съ Коринаянами. На переднемъ фронтомъ былъ барельефъ, прображавній битву Пелоиса съ Энонаемъ; задній-битву Кентавровъ и Ланидовъ. По карнизу были барельефы съ изображеніями подвиговъ Геркулеса, они же были изображены и на бронзовыхъ лверяхъ храна. Въ глубинъ его на тронъ, къ которому вела вностанная лестница съ несколькими илощадками, на волотомъ троне волеедала статуя Юпитера, изваянная Фидіенъ изъ золота и слововой кости. Чело бога было увънчано масличнымъ вънкомъ, въ правой руки онъ держаль статую Побиды; въ ливой-скипетръ, осивенный орловъ. Одежда Юпитера, изъ золога, была украшена наображеньями разныхъ звіврей и растеній. У подножія трена лежали изваннія побъдъ, Сфинксовъ, Аполлона и Діаны, но траверсамъ четырехъ ступеней были выточены прекрасиме барельефы съ изображеніями всехъ боговъ Олимпа и подвиговъ героевъ. Трудно было решеть, что въ этомъ храме было драгоцениве: натеріалы, употребленные для сооруженія кунира, или работа художниковъ, совдавшихъ это произведение.

Храмо Аполлона Дельфейскаго отичался оть всехъ вышеупомянутыхъ, не столько изяществомъ архитектуры сколько

совровнивани, состоявиний изъ щедрых принешений царей и царица, совъщавникся съ еракулонъ Дельфійскимъ. Храмъ этотъ былъ несколько разъ нерестронваемъ. Мы уже говорили, что главнымъ действующимъ лицемъ при преринанияхъ оракула была жрица Писія, угаравшая етъ иснареній, выходившихъ изъ нетифери. Эту самую пещеру въ глубовой древности, жители Дельфъ огородили заборомъ и прикрыми жавровыми вътвями. Второй храмъ, на мёстё этого былъ построенъ ичелами, нас воску; такъ говорить Павзаній. Третій храмъ былъ отлитъ изъ мъщи. Въ четвертый разъ его отстроили изъ камия Агамедъ и Трифеній. Онъ сгоръль въ 1 годъ 58 Олимпіади (548 л. до Р. Х.). Въ пятый разъ храмъ былъ отстроенъ членами Амфиктіснова суда, на деньги собранныя съ народа, существовалъ до временъ Нерона, имъ былъ разграбленъ и разрушенъ.

Дельфійскій храмъ можно назвать золотымъ руднивомъ жрецовъ, отличавшимся отъ рудниковъ обыкновенныхъ тамъ, что изъноследнихъ золото выносили, а въ храмъ его приносили со всехъконцовъ Греціи и изъ чужихъ странъ.

Оракулъ служилъ суевърамъ главною принанков: здоровме вопрошели его о будущемъ, больные севъщались о леченін; не биле ни одного человъна въ Греціи, который, коть разъ въжизни, не посътилъ-бы дельфійскаго храма. Въ наше время, съ такимъ же усердіємъ, обоего пола суевъры (прекраснаго въ особеннести) посъщавиъ вороженсь и гадальщицъ.

Жители Петербурга помнять вавого-то старичка въ Пулковъ, Мареушу у Вердова носта; носквичи и посквитини до нинъ вспевинають Ивана Явовлевича. Въ весьма недавнее время въ одномъ казенномъ учебномъ заведенія проживала ворожея, которую 
носъщали даже дамы высмаго вруга и которая сколотила себъ 
конъйку гаданьемъ на картахъ и продажею приворотныхъ коремковъ и любовныхъ зельевъ. Таковы наши доморощення пнеіи, но 
и въ чужихъ краяхъ видно тоже самос. Знаменитая Ленормовъ 
была короткой прінтельницею Императрини Жозефини, гадала 
Наполеону І и Людовику XVIII, Юмъ и братьи Девенпортъ 
обратили на себя серьезное внинаніе людей ученыхъ в высокообразованныхъ, покуда наука не вывела на свёжую воду яхъ...

поинте симвать, лосимат пределень. Носий этого уделиться иг, это оракулы Гренін и опинани Рима дей тысячи леть тому ималдь экспиратировали невёжногою и сусверіс?

- Ранъ и Италія были не б'ядн'ве Греціи хранани и містани богонолья. Хранн Мира и Юпитера Капитолійского, ночителись чудеский своего времени; но какъ тотъ, такъ и другой водиченъ и красотою уступали Пантосону, построенному Анриипою, зятемъ иниератера Августа. Хранъ этотъ, обращенный въ церковь всёхъ святихъ, номине удивляеть прасотою постройки знатоковъ врхитектури и любителей изящнаго. Великольный портикъ украшенъ шестнадцатью колочнами кориноскаго ордена. соотолициий изъ понолитовъ въ 35 футовъ вышвин и пять футовъ въ понеречникъ, надъ фронтономъ, при императоралъ римскилъ возвышалась колосальная бронвовая статув Агриппы на четырежконной кольсинив. Съ точеновъ въковъ, время щадиле ствам крама, но варвари-явичники и нервиди-христівне были безпалостии въ внутрениив упращениямъ. Вроизовия статун и спрвим были расхищены императоромъ Констансовъ III и папою Урбановъ VIII. Ивъ нихъ отлити били: свиь надъ базвликов Св. Погра и пушки для припости Св. Ангела. Бавальтовне льви и тигри . банзъ храна поступили на укращение фонтана Сикста V.

Впроченъ Пантеонъ, далеко не единственний наматникъ древмости, къ которому нотоики римлить относились съ такинъ презрительнымъ пренебреженияъ. О подвигатъ вандаловъ новъймихъ временъ пожио било би написать несколько темовъ и минашніе римлине по естанкамъ города Ромула, и но своимъ отношенілиъ пъ предкамъ напоминають червей и букашекъ, коношищихся въ черенъ и ползающихъ по оставу исполния.

Оть храновы перейдень вы обрядань, совершавшимся всенародно вны святилиць. Тавовы были: всенародных молебствік, Лектистерніч, Заклинанія, Самопожертвованія в обряды при заложеніи городовь.

Всенародных молебствій въ Ринь и въ Греціи бывали въ случат повиденіи поровых повітрій; во времи войнъ, для испроменія побъды надъ пепріятелень. Они продолжались по два, по три и до пятидесати дияй. Во времи полебствій вакрынались суды и рашенія тяжебь отлагались. Частных молебствей были начто иное какъ заклинанія или заговоры противъ болавней и всякаго рода невзгодъ. Воть для образца молитва отъ лихорадки, списанная со стариннаго намятинна археологонъ Груттеромо: "Капелла Амата молить за больнаго своего сина дихорадку божественную, дихорадку святую, лихорадку великую! Divinae febri, sanctae febri, magnae febri, Camilla Amata pro filio febri mali affecto.

Особенный родъ всенародныхъ молебствій назывался по Лектистерніи (отъ словъ lectus-постель, и aternere-отлать) состояли въ томъ, что въ храмѣ вокругъ стола, пекрытаго разнаго рода явствами и напитками, разставляли кущетки, а на нихъ клали кумиры боговъ. Этотъ обрядъ (очень похожій на дѣтскую игру, гдѣ дѣвочки угощаютъ своихъ куколъ разнымъ лакоиствомъ) имѣли цѣлію умилостивить боговъ и испресить у нихъ желанныхъ милостей. Тита Ливій, Цицероне, Витрувій и многіе другіе писатели древности весьма часто упоминають о Лектестерніяхъ, установленіе которыхъ отмосять къ 354 г. отъ основанія Рима (399 л. до Р. Х.) по случаю новаго повѣтрія. Этотъ обѣдъ давали богамъ: Аполонну, Латонѣ, Діанѣ, Геркулесу, Меркурію и Юпитеру. Это нелѣное обыкновеніе существовало и въ Греціи.

Заклинанія у древних были трехъ родовь 1) для вызыванія душь усопщих; 2) для охраненія города во врамя осады. При этомъ вызывали всегда бога—покровителя города; 3) для вызыванія боговъ и богинь. Первый разрядь заклинаній сопровождался молитвами къ богамъ, или приказаніями замиъ духамъ, судя потому, прибъгалъ ли волхвъ къ посредничеству боговъ (веургія) или демоновъ (гормія). Образецъ заклинаній втораго разряда находимъ у Макробія и приводимъ его слово въ слово: "бога или богиню покровительствующихъ Кареагену прому, заклинаю, умоляю—васъ боги—покровители города и народа, отнять у нихъ ваше покровительство и изгнать ихъ изъ жилищъ, храмовъ и убъжищъ. Внушите имъ страхъ, ужасъ и забвеніе—а покровъ вашъ даруйте народу римскому! Благоволите нашимъ жилищамъ, храманъ и убъжищамъ. Вонмите мив, боги, исторія римній Т. V.

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

будьте покровителями народа римскаго и его воиновъ. Если ны исполните желеніе мое, я, въ благодарность, сооружу храмъ и установлю игры! — Черта, достойная замічнія: римляне, воюя съ ненавистными имъ иновірцами, молились ихъ богамъ, привлекая ихъ на свою сторону... Слідовательно язычники уміли чтить боговъ своихъ непріятелей иновірцевъ. Не худо было бы пристіанскимъ, которые, воюя съ турками, поносять Магонета, или угрожая султану распівають вирши, сочиненныя какимъ нибудь пьянымъ каптенармусомъ, въ родів слідующихъ:

"Не спасуть тебя отъ бѣдъ "Ня Коранъ ни Магометь!

Третій рядь завлинаній у древних состояль въ призываніи бога-покровителя города или страны, во время біздствій, ихъ постигшихъ.

Самопоэксертвованія (Devotiones) бывали: 1) частимя п. 2) всенародныя: Въ первовъ случав для спасенія страны отъ моровей яввы, или, для одержанія побіды, одно лице жертвовало себою, бросаясь въ море или въ пропасть; во второвъ— полководецъ отдаваль, на произволь боговъ, всёхъ своихъ вовневъ или жителей защищаемой имъ страны. Сущность этихъ торговъ и переторжевъ съ богами можно выразить такинъ образовъ: "выручите насъ изъ біды, а танъ ділайте съ нами что ванъ угодео!" Иногда взанівну собственной личности, просившіе помощи у боговъ, обіщали имъ боліве или меніве драгоційныя пежертвованія, въ видів отлитыхъ изъ золота или серебра изображеній болящихъ членовъ: головъ, грудей, рукъ, ногь, животовъ и. т. д. Пря обзорів исторіи религіи индусовъ (Тонъ І Индія и Буддизмя) ин уже говорили объ этомъ.

При заложении сородова мелебствія у древних сопровождались иногими обрядами. Начинали жертвоприношеніем и призваніем бога, будущаго покровителя. Потомъ, всё участвовавніе при постройкі, прыгали чрезъ зажженный костеръ, для очищенія. Послів того рыли ровъ, въ который присутствовавшіе бросали зерновый хлівбъ, плоды, мясо, золотыя и серебряныя монеты. Градскую черту помінали, насыпая полосы изъ бізлой зем-

ли (Terra casta), ивла или муки и по нимъ проходили илугомъ, въ воторой были впряжени были бывъ и телва. Черта города называлась святою. Во время прохожденія плугомъ ділали остановки; принося жертвы на этихъ ивстахъ и означая грудой ванней (Сіррев), призывая мопотомъ боговъ новровителей, видна которыхъ должны быля оставаться въ тайнъ простолюдиновъ... наконецъ, день основанія города почитался до такой степони святыть, что ого ожогодно праздновали и ознаменовывали панятниками, общеполезными учрежденіями, освобожденіемъ узнивовъ или торжествами народными. Особенное внимание обращали на примъты, сопровождавнія заложенія городовъ. Появленіе птипъ благовъстнихъ или вловъщихъ, кости отрития при копаніи эсили, дождь или ясная погода-все служило предзнаненованіем' будущаго благоденствія или злополучія города. Случалось (весьма рёдво), что основныть ваннеть города служель авролить (весиль иди ботинь), упавшій съ ноба и тогда городъ посвящался тому богу, въ день котораго совершилось падение аэролита.

Замътимъ не безъ грустнаго чувства, что большая часть этихъ обрядовъ соблюдается и до нынъ въ міръ христіанскомъ. Зало-жить-ли, въ наше время, коть одинъ архитекторъ, какое инбудь вданіе, не сопровождая закладки разнаго рода сусвърными обрядами? Монети заквимваются подъ фундаменть, камии поливаютъ виномъ и т. д. Такъ налагаетъ свою печать сусвъріе на веть обряды и обычаи общежитія будто ржавчину на металлъ, нано-миная христіанамъ о язычествъ.

# глава тридцать восьмая.

Жрецы и их разряды.—Степени.—Галлы.—Скопчество у древних. — Жрецы.—Миоры. — Испытанія. — Язычники и раскольники.—Жрецы вт Римп.—Права и обязанности верховнаго жреца. — Царь-жертвоприноситель. — Эпулоны.— Прочіе разряды жрецовт.

Какъ у грековъ, такъ в у римлянъ, для служенія богамъ и принесенія жертвъ въ храмахъ были *эксрецы* и *эксрецы*.

Жрещы (по гречески: iepeacs; у Гомора: арыпыра) дёливись на разряды, судя но божеству, которому служили, а каждый
разрядь дёлился още на отемени (чины), составляющее іорархію.
Верковный жрець пользовался визуломь маря (Базалеосз). Постунавнію въ сословіе жрецовь не должны были инёть никакихъ
природнихъ недостатковь; быть безукоризненной иравственности.
Гістрофанты авинскіе употребляли развиня травы и лекарства для
уничтоженія въ собів чувственныхъ нобужденій. Впреченть жрецы
могли жениться, не только однажды. Вдовому жрецу законъ воспрещаль брать вторую жену. Каста Гісрофантьова была отарійшею. Она участвовала въ таниствахъ элевансскихъ, бахусовихъ
и матери боговъ. Они же были и наставлявами жрецовъ другихъ
пасть. Жены инъ Гісрофантанды, въ свою очередь были наставнивами жрень.

жеми, по пользование инсень, остававшинся оть жертненных приношеній. Ніжоторые аркеологи, отвергая подобное происхожденіе этого преввица, говорять, что слево переззить происхождене оть ситеров: ишеница, такъ какъ жрецы насшихь степеней сертировали ишеницу для богослужебнихь обрадовь. Во всяковь случать слово паразить из древности не шивло того позорнаго значения, которое сму придали пноследствій времени, называл этикъ ишенень добровольныхь шутовъ-прилабовтелей и блюдоливень из значныхь и богатыхь домахь.

Нисшую степень жрецовъ составляли исрики — глашаган, везвъщавшіе народу о распоряженіяхъ властей вывъ свътскихъ, тавъ и духовнихъ. На обяванности веривовъ, вроит того, лежало убіеніе жертвъ.

Верховный жрець или царь быль въ Аннахъ вторымъ архонтомъ. По объяснение Демоснена, древние цари въ то же время были и первосвященниками; но при учреждении республики прозвище царя было оставлено первосвященнику, избранному изъ среды гражданъ анискихъ и обязанному быть женатымъ на аниянкъ, дъвственницъ. Царь-жрецъ былъ первенствующимъ ляцемъ при совериения танистиъ въ храмахъ; судилъ и ръщадъ всё дъла касавшияся жреческаго сословия, неренеся дъло (если оно было объ убійствів) въ Ареопать и здівсь, слагая візнець, судиль на ряду съ прочим судьями. Свиту его составлями эпимелеты; супругів его, въ числів четырнадцати праслужливали, женщини— гереры.

Такова была организація жречской касты въ Аоннахъ: одинъ верховный жрець и его помощанни. Въ Дельфахъ верховныхъ жрещовъ было пять, а при нихъ въ видъ полощинсовъ, состоят прорищатели или пророки. Въ Опунтъ — два верховника: одинъ, боговъ небесныхъ, другой — подземныхъ: Въ Сиракузахъ верховнаго жреца для храна Юпитера избирали ежегодно изъ чксла трехъ вандидатовъ, выбраннихъ изъ трехъ сосновій. Въ Эфезъ, Сирив, Перганъ и другихъ греческихъ городахъ Малой Азін при хранахъ находились неокары, на попеченіе которыхъ возможено было соблюденіе чистоты въ хранахъ, ихъ украшенія, мытье утвари, окропленіе водою входящихъ и жертвеннаго изса, относиваго къ царскому столу. Пританомя или агоноветомя называли неокара, присутствовавшаго при играхъ и раздававшаго призы.

Изъ жрицъ, славивний и почетивний находились въ Аргосв. Во время Пелепонесской войны верховною жрицею Юноны была Хризида, считавшая тогда натьдеситъ шестой годъ служби. Однажды уснувъ въ храмъ, она опрокинула лампаду, вслъдствое чего преизошелъ ножаръ. Боясь наказанія старуха бъжала въ Филіонтъ и на ен пъсто была избрана Фаинида. Въ Аоннахъ при храмъ Минервы была верховная жрица; въ Дельфахъ—при храмъ Аполлона; въ Клизоменъ жрица Паллады именовалась: Гезикія. Вахуст Оіада, Цибеллы— Мелисса. Въ Катанъ, по слованъ Цинерона, жрицами храма Цереры были дъвственницы. Въ Педазін карійской, какъ новъствуетъ Геродотъ, при храмъ Минервы была жрица, у котерой передъ каждынъ народныть бъдствісмъ выросталь борода, что замъчено было три раза... Странное соотнюшеніе едного съ другинъ!

Жрени Цвбелин — соллы или арошеоллы, въ Греціи бини во ассобщенъ преврініи—и не мудрено! Эти біснующістя скоморожи, вреси подалнія, скитались по городамы обвішанные кимвалами, погремунками; ворожили, продавали приворотным зельи и сами предавались неукротимому распутству. Въ Римі, по сло-

Digitized by Google

вамъ Циферона, въ извъстные дни воспрещалось обывновеннымъ нищимъ просить подаянія, чтобы предоставить это право галланъ. Этихъ сборщиковъ подаяній называли менаргиртами или метраргиртами, также агидіями (штукарями, скоморохами). Вибств съ ними бродили по городамъ старухи, въ родв нашихъ кликушъ и странницъ-проходимовъ. Последнія промышляли помимо нищенства ремесломъ гадальщицъ и сводчицъ. Луктанъ (De Dea Syria Lib. II) говоритъ, что въ Сиріи, въ день праздника Цибеллы, ея жрецы Галлы, распевая гимны, бичевались и своеручно производили надъ собою операцію кастрированія ножами или горшечными черепками. Последнее самооскопленіе, несравненно мучительнейшее, вивнялось фанатикамъ въ особенную заслугу. То же самое повёрье существуетъ и у нашихъ скопцевъ и у ихъ последователей, идіотовъ-чухонъ.

Кром'в галловъ, жрецовъ Цибеллы, у этой богини были еще другіе жрецы, не оскопленные, и жрицы, изъ которыхъ верховная именовалась въ Рим'в Либергія— Фаликла.

Жрецы и жрицы бога солнца, Миюры (служение которому въ Ринъ было введено во времена Помпея), дълились на нъсколько категорій. Верховнаго жреца называли отщомо (Pater sacrorum); верховную жрицу—матерью; простыхъ жрецовъ—львами; жриць—ліенами. Служители Миоры старъйшихъ разрядовъ именовались вранами (Coraces) и священными вранами (Нуегосогасев). Посвящаеныхъ въ таинства подвергали предварительнымъ испытаніямъ, иногда весьма мучительнымъ. Взявъ себъ древнихъ язычниковъ за образецъ, сектаторы христіанскаго ціра позднійшихъ временъ (тамиліеры, розенкрейцеры, илиюминаты, масоны) точно также испытывали своихъ неофитовъ, устрашая ихъ всякими ужасами или истязая ихъ, ради пробы ихъ терпівнія. Такимъ образомъ, сопостовляя язычество съ христіанскими ересямь, видимъ, что посліднія ученія въ сущности и въ обрядахъ были вузобновленіемъ ученій и обрядовъ языческихъ.

Жрецы и жрицы Бахуса делились на иножество разрядовь, смотря по роляць, колорыя они занивали на его празднествахъ: Вакжіи, Монаови (плыцущія), Бассариды, Оіады, Момалониды, Эдониды, Элеады, Эліиды. Служители и служи-

тельницы Вахуса были діаметральной противуположностью жрецамъ Цибелям. Сравнивая последнихъ съ нашими скопцами, мы безошибочно можемъ назвать жрецовъ и жрицъ Вахуса—скакунами или хлыстами древняго міра. Но если судить безпристрастно и изъ двухъ разрядовъ сумасбродовъ кого оправдать и извинить — то уже вонечно вакхантовъ и вакханокъ. Они бесновались за 500 л. до Р. Х. самое служеніе Вакху требовало отъ людей распутства и забвенія чувствъ собственнаго достоинства. Но что сказать о христіанахъ, совращающихся съ пути указаннаго Спасителемъ, совращающихся въ язычество?

Поговоринъ теперь о жрепахъ римскихъ.

Ринъ въ первые годы своего бытія быль притоновъ бродягь и разбойниковъ; Ромулъ не прилагалъ особенныхъ попеченій о религін своихъ подданныхъ и въ теченіе 171 года въ Рим'в не было ни алтарей ни храновъ; всв богослужебные обряды огранячивались жертвоприношенізми. Такъ говорить Илутархв, но Діонисій Галикарнасскій упоминаеть о разділенія Ряма на тридцать курій (участвовъ) и о назначеніи Ромуломъ, въ важдую курію, по два жреца для богослуженія. Жрецъ долженъ быль быть не моложе 50 леть, безукоризненной правственности и безъ всявихъ телесныхъ недостатковъ. Впоследствии времени Нума Помпилій преобразоваль духовные уставы Рина, сохранявшіеся во всей силъ и во времена республики. Первоначальне жреновь избирали изъ васты патриціевт, но потомъ, по требованію народа, жрецы были избираемы и изъ плебеевъ. Юлій Цесарь первый присвоиль власть назначать верховнаго жреца, съ утвержденія духовной коллегія. Посвященіе сопровождалось веська сложнымъ обрядомъ, во время котораго на жреца возлагали: пурпуровую тогу (Toga pretexta) и тіару (Apex, Galerus, Albo-Galerus).

Жрецы въ Римъ нользовались иногими преимуществами и, между прочими, правомъ засъдать въ сенатъ; не платили никакихъ податей, были изъяты отъ военной службы. При ихъ выходъ изъ дому, передъ ними носили обывновенно зажженый факелъ и лавровую вътвъ. Имъ было разръщено въвзжать въ капитолій въ колесницъ. Бывали должности жрецовъ поживаец-



ния и временныя; къ числу первихъ принадлежали должности авгуровъ. У каждаго класса жрецовъ была своя коллегія: на иждивеніе жрецовъ возлагались расходы на народным игры. Вслъдствіе этого не всё охотно занимали эти почетныя должности.

Въ іерархін ринской первосвященники (pontifices) занимали первое місто. Сначала ихъ полагалось четверо, впослідствів времени, при увеличеній ихъ числа, первосвященники были раздівлены на великихи и малыхи (pontifices majori et minori); единственных ихъ повелителень быль верховный первосвященникъ (pontifex maximus), польвовавшійся въ Римі особенным почетомъ. Его облаченіе, головной уборъ, свита и колесница (thensa) різко отличались отъ принадлежавшихъ прочинъ жрецамъ. Ему были воспрещены: выбядъ изъ преділовъ римскихъ, прикосновеніе, даже взглядъ на мертвое тіло. Впослідствіе по посліднему узаконенію, на похоронахъ между трупомъ и первосвященникомъ навішивали завісу.

За верховныть первесвященникомъ следовали фламинаи, числе поторыхъ царемъ Нумомъ Помпиліемъ было ограничено тремя: Фламиніемъ Юпитера (Flamen Dialis), Марса (Martialis) и Квифинуса (Quirinalis) ихъ избиралъ народъ, а верховный нервосвященникъ утверждалъ ихъ избраніе. Впоследствій времени числе фламиніевъ возросло до 15 (трое изъ касты сенаторовъ и двёнадцать изъ илебеевъ). Должность эта была пожизменная и каждый фламиній служилъ исключительно одному какому нибудь божеству.

Такъ какъ по старшинству въ ісрархіи боговъ первое мъсте принадлежало Юпитеру, то и его фланиній почитался важивіщимъ. По свидътельству Авла Геллія ему было воспрещено: ъздить верхомъ; смотръть на войско, разставленное въ боевомъ порядкъ; клясться; носить кольца, кромъ одного—съ особенными проръзами. Никто не смълъ брать огня изъ дома фланинія, кромъ отня священнаго для лампадъ; стричь его могъ только свободный человъть, отнодь не рабъ. Фланинію на празднествахъ уступалось всегда первое мъсто, кромъ тъхъ случаєвъ, кстар на нихъ присутствоваль чарь эксертовоприноситель (Rex sacrifficulus).

Фламиній не имблъ права разводиться съ своей женою; выходить изъ дому въ головномъ жреческомъ уборф; входить въ домъ, въ которомъ быль покойникъ; прикасаться къ трупу и т. д. Головной уборъ трехъ главныхъ или старшихъ фламиніевъ состояль изъ былой тіары (albo galerus). Эти жрецы, какъ мы уже говорили, были избираемы изъ сословія патрицієвъ. Двёнадцать младшихъ фланиніевъ ивбирались изъ плебеевъ. Таковы были фланиніи: 1) богини Карменты, 2) Фалака, 3) Флоры, 4) Фурины, 5) Акки Лауренціи, 6) Люцины, 7) Палатины, 8) Помоны, 9) Вирбія, 10) Вулкана, 11) Волтурна, 12) Тибра. При обоготвореніи павяти императоровъ (т. е. при причислении въ лику боговъ), для служения имъ были тавже избраны особенные фламинів. Сверхъ того быль еще одинъ фламиній вська богова (Flamen decorum omnium). Санъ царя жертвоприносителя (Rex sacrificulus) по слованъ Діонисія Галикарнасскаго быль учреждень по изгнаніи Тарквинія гордаго въ память царей благодётелей Рима: Нумы Помпилія и Сервія Тулліа. Этинъ званіснь народь римскій удостоиваль старбйшихъ изъ согражданъ, снискавшихъ всеобщее уважение кротостью, правдивостью и другими высокими душевными качествами. Жена его, пользовавшаяся титломъ царицы (Regina sacrorum), приносила жертвы Юнонв. Точно также и жены фланиніевъ занимали должности жрипъ въ хранахъ, посвященныхъ богинямъ.

Такинъ образонъ и въ Гредін, и въ Римъ были целыя семейства служителей храновъ. Изъ нихъ старъйшнии были въ Римъ: Потити и Пинаріи— семьи жредовъ Геркулеса. Вторые были понощниками первыхъ и должности эти переходили въ этихъ семьяхъ изъ рода въ родъ до 161 года по основаніи Рима (592 года до Р. Х.), въ которомъ онъ были управднены.

Кроив того въ Римв были еще жрецы помощники Эпулоны для служенія при лектистерніяхъ (трапезахъ боговъ). Одвяніе ихъ состояло изъ бвлаго хитона, окаймленнаго пурпуровним нашивками. Первоначально число эпулоновъ ограничивалось тремя; впослівдствін времени оно возросло до десяти. Сообразно числу эпулоновъ ихъ называли: тріумвирами, квинкумвирами, септемвирами и децемвирами. Дочери ихъ были изъяты отъ набора въ весталки. Долж-

ность же этихъ жрецовъ была установлена въ 558 г. отъ основанія Рима (195 г. до Р. Х.)

Выли еще жрецы хранители священных внигь Сявилы въчисль 15 человывь. Эта корпорація существовала въ Римь до времень императора *Осодосія* (388 г. по Р. Х.) Въ угоду суевырію народному, императоры не рышались ее упразднять. Удивляться ли послы этого, что въ католическомъ выроисповыданій встрычаемы; такое множество языческихъ примыть и повырій? Римскіе императоры послыдователи закона Христова вливали новое вино въ старые мыхи; и въихъ рукахъ какъ и самое христіанство пріобрыло характерь безсмысленнаго язычества; они безь всякихъ околичностей у язычества заимствовали ныкоторые богослужение обряды и ввели ихъ въ богослужение христіанское. Въ этомъ случай католицизмъ похожъ на одинъ изъ древнихъ храмовъ римскихъ, превращенныхъ въ церковь христіанскую!

Перейденъ въ остальныть корпораціянъ жрецовъ. Служители храмовъ Лихрса именовались салгйцами; приносители жертвъ боганъ при моленіяхъ о плодородіи полей — арвалами; жрецы гадатели: авгурами и авруспиціями. Фецгалы во время военныхъ дъйствій были въстниками битвы или перемирія; фебадіи служили Аполлону; бассариды Бахусу; луперкіи Пану; камиллы Меркурію и т. д.

Католицизмъ и туть не могь не позаимствоваться у языческаго поличензма. Монашествующіе ордена съ ихъ особенными уставами и одбяніями сильно смахивають на корпораціи жрецевъ языческихъ.

### ГЛАБА ТРИДЦАТЬ ДЕВЯТАЯ.

Перечень праздниковь у древнить грековь.—Ихъ разряды.— Иостепенный упадокъ язычества.—Философы и христинство.—Заключеніе.

Число праздниковъ у древнихъ грековъ и римлянъ такъ гро-

Digitized by Google

надно, что и нёть возможности опредёлить его съ точностію. По нижеслівдующему обзору старинных сочиненій, о нихъ написанныхь, самь читатель можеть судить какъ были богаты праздинками языческіе календари. Мейрсіуст написаль щесть томовь о праздникахъ греческихъ, Фазольдуст, Кастелануст, Поттерт, Бегерт и др. были не менёе изобильны. Изъ писателей с праздникахъ римскихъ укажемъ на Овидія и на Розенсь (Antiquités romaines, liv. XIV), разработавшихъ предметь этотъ во всёхъ подробностяхъ. Заимствуясь у вышеовначенныхъ писателей, представляемъ во первыхъ календарь греческій, располагая праздники въ алфавитномъ порядків.

**Ахиллеи**, въ честь Ахиллеса, праздновались въ Бразеидѣ, гдѣ былъ храмъ посвященный памяти этого героя.

Актіаки, въ честь Аполлона, на мысё Акціуне. На этихъ праздникахъ въ жертву богу приносили быка и мясо его отдавали на съеденіе муханъ.

Агріоніи, на Аргосі, въ честь одной изъ дочерей Прета.

· *Агравліц* въ Аттикъ, въ честь Минервы, установлены были ем жрицею Агравлею, дочерью Кекропса.

Агріоніч, женскія празднества въ честь Вахуса. Участвовавшія сначала отыскивали бога, потомъ, ръшивъ что онъ бесъдуеть съ музами, по его примъру садились за ужинъ, во время застольной бесъды задавали другъ другу загадки и, наконецъ, напивались де пьяна.

Агротеріи, праздники Діаны, на которыхъ въ жертву богинъ принесили пятьсотъ козъ.

Аякстви, правдники на Санаминъ въ честь Аякса.

Алеи, въ Аркадін въ честь Минерви. Алотіи танъ же, въ память победи надъ спартанцами и плененія ихъ въ огромнемъ количестве. Алеи—въ честь солица, т. е. Аподлона. Алкаеви въ честь Алкаева, сына Пелопса; Алоои—въ честь Церери и Вахуса—правдники жатви.

Амброзіи, въ честь Бахуса, праздинки винеградарей. Амфіареи въ нанать волхва этого имени. Анакеи въ честь Кастора и Поллуска. Аназогия въ Эриксв (на островъ Сициліи) въ честь Венеры. Андрозеніи въ памать сына пара Миноса, убитаго въ Асиналь, Ановсооріи — Провернини. Апоболіи, на которыть жертвы приносились не на алтарі, но на голей зеплі

При Аноистеріяхв, которие правдновались въ половинв воября, геспода прислуживали рабань, въ продолжение всихъ трехъ дней правдника. По прошествін этого срока рабы возвращались въ прежнинъ ванитиль. Вследствии этого у древникъ была пословица: "корійцы (рабы) прочь, Анеистерін кончались" равносильная нашей: не все коту насляница. "Апатуріи правдновались въ Асинахъ. Название этого правдника происходить отъ греческаго слова: апата—(обнанъ). Во время войни Веогійцевъ съ Аениянами изъ за обладанія областью Калени, Ксанов вождь беотійскій, предложаль Овмету, царю авинскому. норъшить споръ поединкомъ. Ониетъ отказался; и за это билъ свергдугь и заивнень Мелакоома принявших визокь. Ксаноъ явился на мъсто поединка, Меланоъ упрекнулъ его въ недобросовестности, за то что онъ является на поединовъ съ провожатычи, когда удивленный этикь несправедливымы зам'я чаність Ксанов огланулся, Меланов сзади произиль его нечель. Въ память этого подлаго (по мивнію превнихъ-остроумнаго). поступка было установлено трехдневное торжество. Въ первый день было всениродное пиршество; во второй-совершались жертвоприложенія, въ третій приписывани володикъ людей къ илеменавь или колвнамъ.

Жители Эгіален установляли празднованіе Аполлоній пестадующему случаю. Предви ихъ, не давміе у себи пріюта Діав'я и Аполлону, были за то наказаны порокою язвою. Какъ водится они спросили оракула чёнъ пособить горю и онъ приказать имъ отправить къ реактивваннымъ беганъ посельство, изъ семи діять и семи юношей. Аполлонъ и Діана яривяли этихъ депутатовъ бистоскленно, возвратились въ Эгіалею, гді жители воздвигли алтерь въ честь ботинъ убъщенія (Мино). Въ важить этого собитія установлено было празднество, на которожь главную роль играли семь юношей и семь дівниъ. Истинесе себитіе, подавінее поводъ къ сечиненію вышеуноминутой сказки, сестолю въ темъ, что когдато въ глубочайней древности Эгіалея постигнута была коровою завою, всяйдствое продолжительного ненастьи, во все время которего жители не видёли ни яснаго неба, на солица, ни луны. Принисывая бёдствіе гиёву боговъ, они принесли виъ въ жертву семь юнощей и семь дёвственинцъ и язва унявась, небо расчистилось.

Афродизіи правднованись въ честь Венеры на остроні Клирі и во иногихь других ивстахь. Во время Афродизій богомольци при вході въ храми богини клади на алтари серебряную иомету: плату Венерів, какъ продажной женщинь. Аретем— правдники Арета; Аріадней—Аріадни; Артемизіи—Діани. На вихъ, въ жертву боринів приносили рыбу головля или кефоля (Mugil сервация) Асклепіи—Эскулапа особенно въ Эпидаврі.

Боодромии въ Асникъ сопровождались неистовими врип ками и съгомъ согомольцевъ Бореозимии для умилостиваения сога съвернаго вътра. Буфонии въ честь Юпитера. На этомъ праздникъ ему приносили въ жертву быка.

При Гематуріях володые моди знативникь симействь бичевались до крови. Этоть обрядь пришелся по вкусу средненвковымь изувърамь и самобичеваніе было возведено вы догнать вы катомическомь міры. Герестіч вы честь Нептуна въ
Эвбев. Геромпеч—вы честь Мареа, предводителя вонненва.
Генатомбеч—на которыхы принесили отоглавня жертви. Галаксіч, вы честь Аполлона, на которыхы ену принесили вы дары
недочную кашину изы ячной крупы. Гематомфорги вы цанать убіснія накеденовянами сотин непріателей. Гераклеч правдники Геркулеса, Гермесіч—Меркурія; Гіацинтеч—Гіацинта;
Гамелеч—Поноцы, нокровительницы брачнаго сожительства. Вы
честь ся и мёсяцы, вы котороны оди правдновались назывался
Гамеліокы (январь). Гереч—праздникы времень года. Гефестеч-—вы несть Вулкана.

Деиполей праздники Юпитера. Авдесій праздники факсцова бывавніе трижды въ года: 1) въ честь Латови и рожденія Аполюча; 2) въ честь боговъ; 3) въ пакать брата Подацира. Авдацій, жители Платей ділиний на налыя (окагеднія) и великія (каждыя шестьдесять літь) въ пакать воевращонія Платейцевь изъ шестидесятильтияго изгнавія Лекіи, въ честь Венеры были установлены Тезеевъ. Дафиефоріи праздновались важдия девять леть. На этомъ празднией въ процессію носили большую вітвь насличнаго дерева, вершина которой была украмена педнинъ шаровъ (неображавшинъ солнце), а ветки были уветнаны палыни шарами (изображавшим прочія планеты). Интя въ дъвой рукт давровую вътвь, знатный юнома несъ вътвь насличную-въ правой. Это быль правдникъ въ славу мірозданія, въ возданніе хвалы премудрому творцу міровъ. Азамастиноть, великій праздникь бичеванія, по разсказань Тартулліана особенно соблюдался въ Лакедемонв. Предъ алтарими храмахъ, въ присутствім родителей немилосердно свили ихъ синовей, юношей. Вивали приивры, что изстизуемые умирали и, навывая ихъ мучениками, ихъ предавали погребенію въ одивковихъ вънкать. Во время отого съченія верховний жрець держаль въ рукахъ статую Діаны, которая, по его слованъ, становилось твиъ дегче, чень ожесточенные было бичевание. О Діонизіяхь, вы честь Вахуса, им уже говорили довольно подробно въ исторія etoro dora.

Эоріи, въ Аоннахъ праздновались въ память Эригони. При Эфестріяхо, въ честь Вулкана бъгали взапуски три факслонесца. При Эфестріяхо въ Онвахъ, жреци поперемвино переодъвались въ женское и снова въ мужское платья, Кабиріи—праздники въ честь Кабировъ, перенятие греками отъ жителей Самооракіи. Каллистіи, праздники красоти, на которыхъ выдавались премін красивъйшинъ женщинать. Кореи въ честь Прозерпины. Канофоніи на Аргосв праздновались во время каникулярныхъ жаровъ и сестояли въ истребленіи собакъ. Въ этемъ праздника фурманщиковъ учредитель его умель соединить со служеніемъ божеству и врачебно-полицейскую міру до нынів повсемвстно соблюдаемую. Киссотиніи—въ честь Гебы богнию юности; на этихъ праздникахъ носили вітви плющу.

Мампетеріч (праздники наппадъ) праздновались три раза въ годъ. Первый праздникъ Асеней былъ посвященъ вёчному огно, т. е. неугасиной мудрости божіей; второй Вулканіи— огно подземному; третій: Прометей огно земному, рукотворному, помещнику и благодітелю людей.

Абать Ванье влассифируеть греческіе праздники на следую-

1) Праздники въ честь боговъ и богинь; 2) въ честь героевъ; 3) въ честь особенно достопанятныхъ событій; 4) по временамъ года и періодамъ полевыхъ работь; 5) праздники мъстные и 6)-повсемъстные. Мы не продолжаемъ дальнъйшаго перечия греческихъ праздниковъ потому, что о нихъ, большею частію, мы уже говорили въ предыдущихъ главахъ. Замітимъ только, что чемъ ограничение и грубе понятія какого либо народа о божествъ, тънъ богаче календарь этого народа праздниками. Сами же древніе говорили: , праздность есть матерь всехъ пороковъ" и въ тоже время развиожали свои правдники до безвонечности, пріучая народъ въ безділью и расточительности. Жреци, объясняя важдое остественное явленіе вилостью или гиввоиъ боговъ, установляли праздники въ знакъ признательности тим мольбы народной, ни мало не заботясь о принятін естественныхъ мізръ противъ естественныхъ біздствій. Во время моровыхъ повітрій, вийсто того, чтобы искоренять болівани разумными гигіеническими міропріятіями, древніе приносили жертвы; во время войны, вийсто увеличенія войска ополченіемъ или подкрипленія ихъ продовольствіемъ-опять приносили жертвы боганъ... Этотъ ребяческій взглядь на боговь, какь на попечителей людскихъ, какъ въ делахъ важныхъ, такъ и въ бозделицахъ, волъ, разумбется, въ постепенному сомнению и разочарованию, окончевавшенуся врайнинъ безбожіенъ. В врованія грековъ и риплянъ, основанные на грубой чувственности, не могли не рушиться, уступая свое мъсто въръ истинной, основанной на здравомъ смыслъ, на добрыхъ и благородивйшихъ чувствованіяхъ человівка.

Язычество—было толомя, христіанство явилось душею. Тело умерло, разложилось, обратилось въ прахъ; удёлъ души—бытіе безконечное: По мёрё умственнаго своего развитія древнее человічество охладівало въ первобытнымъ своимъ вёрованіямъ. Ученія философовъ (безбожныхъ по мийнію жрецовъ, эксплуататоровъ невёжества) пробудили въ людяхъ сознаніе, что кромі тлінной персти и побужденій чувственныхъ, руководящихъ жхъ жавотными отправленіями, въ нихъ есть еще мючто, называе-

ное душею, искрои божества, неугасиною, безспертною... Сократъ и Платонъ подготовили умы въ воспринятию учения, которое черезъ четыреста явтъ после этихъ философовъ было проиовъдуемо Сыномъ божимъ, Спасителемъ міра...

Здась им прекратиих обзоръ адлинско-ринской инфологіи и парейдень теперь къ исторіи быта, правовъ, обычаевъ, законода-тельства и философскихъ секть двухъ великихъ народовъ, властителей древниго міра. Въ тоже время мы сдалаенъ обзоръ праздниковъ римскихъ.

вонецъ первой части пятаго тома.

# СОДЕРЖАНІЕ.

ij

| глава первая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | стр.           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| Вступленіе. Источники мисологическихъ сказаній. Космогонін:<br>Орфея, Геріода и Овядія Назона. Начало вселенной. Дина-<br>стіи Титановъ. Гея и Атисъ. Праздники. Разряды жрецовъ.                                                                                                                                                                                                                                | <b>5</b>       |
| FIABA BTOPAH.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                |
| Галлы и корибанты. Секта скитальцевъ. Рея или Рейя. Ея дъ-<br>ти. Куреты и Дактили. Веста. Весталки. Ихъ права и пре-<br>имущества. Праздвики Весты. Сатуриъ въ Итали. Явусъ.<br>Вго храмъ. Дъти Сатурна. Горы. Кентавръ Хиронъ. Вго<br>ученики. Сатурналія и матроналія.                                                                                                                                        | 14             |
| глава третья.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                |
| Зевсъ или Юпитеръ. Амальеея. Рогъ изобилія. Эгида. Тятаниды. Борьба ихъ съ богами. Семейство Юпитера. Олимпъ. Классификація боговъ. Амврозія. Нектаръ. Ореолы. Мъдный въкъ. Битва боговъ съ гигантами. Геркулесъ. Побъда боговъ. Истолкованія мнеа о тигантахъ. Ворьба Юпитера съ Тяфономъ. Что означаєтъ этотъ миеъ. Эхидна и ея дъти. Алонды. Кошемаръ. Убіеніе Алондовъ Аполлономъ. Смыслъ миез объ Алондахъ. | . 21           |
| глава четвертая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |
| Всемірный потопъ. Прометей. Созданный выть человых. Боже-<br>ственная вскра. Созданіе Пандоры. Вя ларецъ. Девкаліонъ<br>в Пирра. Прометей, прикованный къ горамъ Кавказа. Его<br>прощеніе. Первый перстень. Скаванія о потопахъ. Эску-<br>лапъ. Ликаонъ. Иксіонъ. Смыслъ басни объ Иксіонъ. Тан-<br>талъ. Его мученія. Салмоней. Снямоъ. Филемонъ и Бавки-<br>да. Жены в наложницы Юпитера.                      | ,<br><b>31</b> |

#### RATRII AGALT

Проввище Юпитера. Вго изображенія. Богини спутницы. Слава. Побізда. Эвмениды или фуріи. Праздники. Олимпійскія игры. Установленія до нихъ относящіяся. Борьба. Метаніе дисковъ. Өезгенъ.. Милонъ Кротонскій. Полидамасъ . . .

40

### ГЛАВА ШЕСТАЯ.

Юнона. Бракъ ся съ Юпитеромъ. Ревность. Шутка Юпитера. Рожденіе Марса. Тирезій. Сидея. Касіопея. Созв'яздіє этого имени. Претиды. Пріамеды. Деіонея. Праздники Юноны. Кя изображенія. Геба. Вулканъ. Праздники. Марсъ, его наложницы и д'яти. Осрей, Проглея, Филомела и яхъ превращенія. Дочери Марса.

46

### глава седьмая.

Служеніе Марсу, Жрецы. Праздники. Спутники Марса. Свита Юноны. Ирида. Вогими родовспомогательницы. Латона. Діана и Аполлонъ. Его подвиги. Писонъ. Дъти Ніобеи. Прозвища Діаны. Ки нимфы. Калисто и Буфага. Созвъздія.

55

#### LIABA BOCPMAH.

Антеонъ. Эндиміонъ. Оріонъ. Діана Триформида. Ея правдники. Геката. Храмы ея. Аполлонъ. Его изгнаніе на землю. Царь Адметъ. Альцеста. Лаомедонъ. Кона солнца. Музы ихъ прозвища. Кліо. Калліона. Эрато. Эвтериа. Мельпомена. Полимнія. Терпсихора. Талія, Уранія. Парнассъ

62

# ГЛАВА ДЕВЯТАЯ.

Пегасъ и его происхожденіе. Беллерофонъ. Его битва съ Химерою. Объясненіе этого миса. Странствованіе Аполлона и музъ. Піерады. Тамиридъ. Пириней. Служеніе музамъ въ Греціи. Мидасъ и его ослиныя уши. Говорящіе тростники. Объясненіе этой сказки. Марсій. Левкотел. Карманоръ. Яписъ. Гедаліонъ. Кипарисъ. Эпитъ, Гіацинтъ. Ботресъ. Двёнадцать небесныхъ домовъ Аполлона и соотвътствующіе имъ знаки зодіака. Растенія, звёри и птицы, посвященные Аполлону.

74

# глава десятая.

Правдники въ честь Аполюна. Его изображенія. Храмъ Дельфійскій. Славизйшіе ихъ жрецы, Капища, Оракулы, Гада-

| нія. Суевіріе древнихъ. Авгуры. Приміты и повірья. Пи-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | етр.      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| еіи. Причины экстава писій. Додонская роща. Прорицаніе звонками. Пещера Трофонія. Обряды совіщанія съ орану-                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 77        |
| AURIS, MIRGRE AMODRIBUMAND PRANDUDD                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | "         |
| глава одинадцатая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ,         |
| Прорицателя. Свыизлы. Денфоба. Книги сивиллы Кумской. Кармента. Чародъйки. Стихотворцы свящевныхъ пъснопъній. Амфіонъ. Оріонъ. Линъ. Орфей. Смерть Эвридаки. Орфей                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| въ аду. Разлука съ Эвридикою. Смерть Орфея. Вго послъ-<br>дователи. Аврора. Вя дътв. Кефалъ и Прокрида. Оріонъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | lı<br>Qe  |
| Объяснение аллегорическаго смысла этихъ мабовъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 86        |
| глава двънадцатая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| Любовницы Аполлона и ихъ двти. Гамадріады. Дафна. Кассандра. Клитія и Ловковел. Коронида. Аристей и его пчелы. Эскулапъ. Гигев. Его правдники. Геліады. Фавтонъ. Его гибель. Управленіе Фавтономъ колесницы солица. Бъдствія неба и земли. Астрономическое и геологическое объясленіе миса о Фавтонъ.                                                                                                                      | <b>96</b> |
| плава тринадцания.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| Церера. Кя прозавща. Рожденіе ся н воспитаміє; связь съ Юпи-<br>теромъ в Нептуномъ. Дочери ся. Прозерпица. Ва полюще-<br>ніе Плутономъ. Похожденія Цереры. Триптолемъ в вачало<br>земледівлія. Обратеніе Прозерпины. Объясненіе этого мноа.<br>Дальнійшая сульба богини. Служеніе сй. Славивішіе жре-<br>цы. Эвмолиъ. Элевзинскія таниства. Малыя таниства. Де-<br>вять дней празднованія великихъ таниствъ. Симнолическое | ٠.        |
| ихъ вначеніе. Понятія древнихъ о живни будущей                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 103       |
| глава четырнадцатая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
| Степени жрецовъ. Духовный судъ. Праздники Цереры. Жертвы. Изображение богини. Божества сотрудники Цереры. Флора. Феронія. Помона. Вертумнъ. Служение имъ. Времена года. Символы ихъ. Палеса. Праздники. Эризихтонъ. Что подразумъвали древние подъ этимъ именемъ. Миеъ Діонем                                                                                                                                              | 118       |
| глава пятнаццатая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| Венера. Прозвища. Кя рожденіе. Воспитаніе. Поясъ Венеры. Ея появленіе на Олимпъ. Супружество съ Вулканомъ. Частыя изміны. Діти ея. Адонисъ. Празднества въ его память. Ихъ символическое значеніе. Похожденія Венеры. Ея отношенія въ богамъ и смертнымъ.                                                                                                                                                                  | 121       |

| томки Геркулеса. Гераклиды. Догадки коментаторовь о томъ, что Геркулесь олицетвореніе солица. Оходство Гер-                                                                                                                                                                                                                                                                                              | отр. |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| нулеса съ библейскимъ Самеономъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 171  |
| глава двадцать первая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| Меркурій. Его прозвища. Соединеніе его имени съ именами дру-<br>гихъ боговъ и богинь. Меркурій древній и новый. Его рож-<br>деніе и подвиги. Пастухъ Баттусъ. Кражи у боговъ. По-<br>мощь Меркурія богамъ и смертнымъ. Происхожденіе Каду-<br>цея. Любовницы Меркурія. Его дѣти. Лары и Пенаты.<br>Служеніе Меркурію у древикъв. Праздвики. Изображенія.<br>Боги помощники                               | 176  |
| . Глава 'двадцать вторая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| Прочіє сыновья Юпитера. Минось I и П. Павичая. Происхожде-<br>віє Минотивра. Лабиринть. Войны Миноса съ Эгеемъ. Де-<br>даль. Инаръ. Первый воздухоплаватель. Братья Палики.<br>Несей. Полидекть. Горгоны. Анаромеда. Недвиги и похож-<br>денія Персея. Медуза. Пилумиъ. Сарпедонъ                                                                                                                        | 184  |
| глава дваццать третья.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| Нептунъ. Его прозвища. Морскіе боги древнихъ. Нептунъ гре-<br>ковъ. Его подвиги. Амфитрида. Праздники Нептуна. Посей-<br>доніи. Консуаліи. Истмійскія игры. Любовницы и дочери<br>Нептуна. Гарпіи. Ламіи. Кадмъ и его потомки.                                                                                                                                                                           | 190  |
| ГЛАВА ДВАДЦАТЬ ЧЕТВЕРТАЯ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| Исторія Эдипа. Лаій и Іскаста. Предсказаніє оранула. Сончисъ. Загадка о человіні, разгаданняя Эдипомів. Іокаста. Плаченняя участь Эдипа. Вго прибытіє въ Асяны. Вго смерть. Вопрось о предопредъленіи. Фатальямь преступленій. Нолиникъ и Этеоклъ. Ихъ вражда. Походъ семи вождей. Амейарай. Тядей. Кяпаней. Гилиомедонь и Парвеношей. Посдивокъ Этеокла и Полиника. Икъ гибель. Годъ похода семи вождей | 196  |
| -ватки атардавд авацт                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| Прочіє сыновья Нептуна. Аріонъ. Бувирисъ. Керіонъ. Эолъ, Главнвйшіє вітры у древнихъ. Зефиръ или Фавоній. Аргесть. Борей. Эвносто. Главнъ. Навилій. Нелей. Огигесъ. Пеліасъ. Протей. Его превращенія. Терамбъ. Тритонъ. Хризомаллонъ, или златорунный овенъ. Происхожденіе сказки о золотомъ рунв.                                                                                                       | 202  |
| глава двадцать шестая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| Поводъ Аргонавтовъ. Аэтесъ, парь Колини. Убъще Формса.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |

мнестра. Правдникъ факсловъ. Полопсъ. Его дети и повд-

иваніе потомин. Изв. имена.

### RATAUANAT ABAUTI

Причины троянской войны. Ненависть Пріама. Похищеніе Елевы Парисомъ. Совъть царей, Ополченіе грековъ. Составъ ополченія троянскаго. Авлида. Предзнаменованіе. Жертвоприношеніе. Агамемнона. Ифигенія. Отплытіе грековъ. Самопожертвованія Протевилая и Пигна. Подвиги героевъ вътеченіе девяти лъть осады. Условія для взятія Трои. Потомокъ Эака. Стрълы Геркулеса. Палладіумъ. Законъ Піомида. Кони Реза. Смерть Троила. Исцъленіе Телефа. Вражда Ахилдеса и Агамемнона. Убіеніе Патрокла. Месть Ахиллеса. Деревянный конь. Паденіе Трои

242

### глава тридцать первая.

Семейство Агамемнона. Его наложницы. Убіеніе Агамемнона. Оресть и Пиладъ. Свитанія Ореста. Ифигевія. Электра. Менелай. Елена, Ея сожительство съ Парисомъ. Ахвалесъ. Первыя шпоры. Воспятаніе Ахвалеса. Вризеида. Распря съ Агамемнономъ. Борьба съ ръкою Ксанеомъ. Убіеніе Гектора. Ноликсена. Убіеніе Ахвалеса. Вго потомки. Пирръ. Его злодъйства.

251

### ГЛАВА ТРИДЦАТЬ ВТОРАЯ.

Патрокать. Фениксъ. Аяксъ-Теламонидъ. Аяксъ-Оплидъ. Антилохій. Калхасъ. Діомидъ. Эвмелъ. Эврипвлъ. Кивотъ Бахуса. Идоменей. Несторъ. Паламедъ. Филоктетъ. Махаонъ в Подаляръ. Стенторъ. Синонъ. Тевкеръ. Улиссъ. Притворное помъщательство. Скитанія Улисса. Страна Лотофаговъ. Цаплони. Эолъ. Его мъхъ. Лестригоны. Цирцея. Вревращеніе спутвиковъ Улисса въ поросятъ. Смыслъ этой басни. Личностъ Цирцев разоблаченная исторією. Латіумъ.

268

# ГЛАВА ТРИДЦАТЬ ТРЕТЬЯ.

Сцилла и Харибда. Спрены. Славянскія русалки. Тринакрія. Ортигія. Калипса. Возвращеніе Улисса на Итаку. Собака Улисса. Нишій Иръ. Пенелопа. Ея вышиванье. Состязаніе жениховъ. Побоище. Смерть Улисса. Телемакъ. Фенелона. Телемакида Тредіановскаго. Герои троянскіе. Тевкиръ. Вго сыновья. Илъ. Лаомедонъ. Пріамъ. Гекуба. Гекторъ. Андромака. Астинаксъ. Парисъ. Сновидёніе Гекубы. Парисъпастукъ. Энона. Возвращеніе его ко дворцу Пріама. Покищеніе Елены. Предсказаніе Нерея. Подвиги Париса. Вго смерть

267

# ГЛАВА ТРИДЦАТЬ ЧЕТВЕРТАЯ.

Эакъ. Денфобъ. Гелевъ. Полятъ. Полядоръ. Тромяъ. Антеноръ. Кго предательство. Эвфорбій. Лаокоонъ. Вго гибель, вийстъ съ сыновыями. Группа Лаекоона. Резъ. Сарпоонъ.

| Бальзамированіе его трупа. Рожденіе Энея. Креуза. Аска-<br>ній. Цодвиге Энея. Бізгство изъ Трои. Делосъ. Критъ. Си-<br>цилія. Царь Акесъ. Дидона. Сновидівніе Энея. Совінцаніе<br>оъ кумскою сивиллою. Сошествіе въ адъ. Страна латин-<br>ская. Турнъ и Мезенцій. Объясненіе сказокъ о немъ. Дізти<br>Асканія. Цари изъ его поколінія. Исторія Дидоны. Чудес-<br>ное въ исторіи. Средневіжовня хроники. Ихъ недостатки.<br>Народныя повірія и приміты.                                                                                                                                         | 275          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| глава тридцать пятая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |              |
| Алфавитный перечень боговъ второстепенныхъ. Анна Перенна. Годъ грековъ в римлявъ. Дни. Пятница. Генів. Демоны. Домовики. Козлы и копрощим. Мандукусъ. Провидвніе. Вврованіе въ него у древнихъ. Суккубы и инкубы. Флуонія.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 284          |
| ГЛАВА ТРИДЦАТЬ ІНЕСТАЯ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              |
| Постепенное развите идолопоклонства. Поклоненіе свитиламъ, Первобытные идоли, Апоесотизаціи. Обожаніе животныхъ. Священные ливса. Камни. Начало храмовъ. Части храма. Внутреннія украшенія. Обрядъ заложенія храма. Заложеніе Капитолія. На какихъ мистностяхъ строились храмы. Обязанности богомольцевъ, Особенныя права храмовъ. Алтари. Бомосы. Трибамосы. Заповъдные лиса и рощи. Азиліи. Первобытныя жертвы. Жертвоприношенія человъческія.                                                                                                                                               | <b>293</b> · |
| глава тридцать седьмая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              |
| Разряды жертвъ. Жертвы предварительныя. Замистительныя. Избранныя. Жертвы сожжения. Двойственныя. Животныя, которыхъ приносиля въ жертву. Птицы я растенія. Обрады. Хлюбъ приношенія. Богослуженіе. Стоглавыя и тысячеглавыя жертвы. Тавраболь. Молитвы. Храмовая утварь. Храмъ Діаны Эфевской. Его строителя. Храмъ Юпитера Олимпійскаго. Храмъ Элидскій. Кумиръ Юпитера. Храмъ Дельфійскій. Его богатство. Современные оракулы. Храмы римскіе. Пантеонъ. Новыщіе вандалы. Древности Рима. Всенародныя молеботвія. Лектистерніи. Заклинанія. Самопожертвованія. Обряды при заложеніи городовъ | 300          |
| глава тридцать восьмая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              |
| Жрецы в ихъ равряды. Степени. Галлы. Скопчество у древнихъ. Жрецы. Меры. Испытанія. Язычники и раскольники. Жрецы. въ Римъ. Права и обязанности верховнаго жреца. Парь-жертвоприноситель Эпуловы. Прочіеравряды жрецовъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 311          |
| глава тридцать девятая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              |
| Перечень правдниковъ у древнихъ грековъ. Ихъ разряды. По-<br>степенный упадокъ язычества. Филосовы и христіанства.<br>Заилюченіе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 318          |