

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

C3630.6



Harbard College Library



FROM THE BEQUEST OF

## JOHN HARVEY TREAT

OF LAWRENCE, MASS.

(Class of 1862)

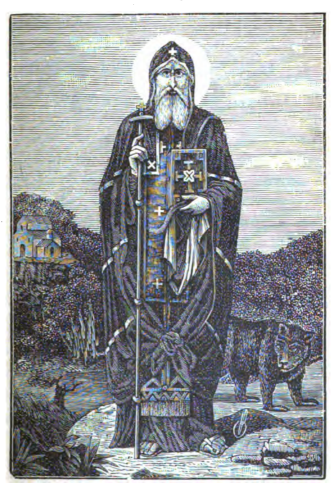


Digitized by Google

# ЗАСЛУГИ

## грузинскаго монашества и монастырей

для отечественной церкви и общества.



**Преп. Іоанн** Зедазнели, основатель монашества въ Иверіи. Б. К.



Довзолено духовною цензурою. Тифлисъ, 9-го Марта 1899 года.

# Заслуги Грузинскаго монашества и монастырей для отечественной церкви и общества.

I.

"Иноческое жительство—похвала церкви", говорить св. Исаакъ Сиринь 1).

"Свътъ иноковъ, по словамъ Лъствичника, суть Ангелы, свътъ всъмъ мірскимъ людямъ суть иноки"<sup>2</sup>).

Кромъ силы военной въ государствахъ существуетъ другая болье высшая сила, сила нравственная, и ничто въ міръ не можетъ сравниться съ ея значеніемъ. Въ тишинъ и спокойствіи, кротко и мирно, крѣпко и настойчиво работаетъ эта великая реформирующая сила и словно, какъ цементъ, камни связываетъ и сплачиваетъ въ одно неразрывное цѣлое разрозненные члены государства. Отъ нея, главнымъ образомъ, они получаютъ свое освященіе, отъ нея исходитъ направленіе ихъ дѣятельности; она кладетъ прочную основу будущему величію государства и содѣйствуетъ его благимъ пѣлямъ всѣми, зависящими отъ нея, средствами. Миръ, миръ, миръ и единомысліе, и взаимная общая довѣрев

بمترودي

ность, проникающая дѣятельность каждаго отдѣльнаго члена на польву общую, къ развитію и усовершенствованію человѣчества, не нарушая при этомъ плановъ и цѣли государственнаго устройства — вотъ тѣ святыя правила, которыми постоянно руководится эта величайшая нравственная сила — христіанская религія и одинъ изъглавныхъ носителей и проводниковъ ея идей — монашество.

Монашеская жизнь, основанная на христіанскомъ ученіи, проникнутая его духомъ віры и любви, иміющая предметомъ своимъ и цёлью высшее христіанское совершенство и служение исплючительно Богу и Его святой Церкви, тамъ важнае и поучительнае, чамъ она выше, святве и отличнве отъ мірской жизни, семейной и гражданской. Изобразивъ однажды превосходство жизни монаховъ предъ жизнію мірскою, св. Іоаннъ Златоустъ восклицаетъ: "а будущее ихъ, - какое слово можеть выразить? какой умъ постигнуть?... Ихъ жребій-Ангельскій, неизреченное блаженство, несказанныя блага" <sup>3</sup>). Такимъ образомъ, монашество, представляющее намъ на землъ начало и подобіе жизни небесной, ангельской, какъ совершеннъйшая форма христіанской жизни, какъ богоустановленное учреждение, на которое изобильно изливаются и въ которомъ пребывають дары благодати Божіей, есть, по словамъ блаженнаго Іеронима, само въ себъ "красота, пріятнъйшій цвъть, драгоцънный камень въ украшеніи церкви" 1). И великій іерархъ Восточной Церкви-св. Василій Великій, обращаясь къ монахамъ, говоритъ: "въ васъ, монахахъ, долженъ сохраниться остатокъ благочестія, какой Господь, пришедши, найдетъ на вемлѣ" 5). Монашество есть свободный, по особенной любви нъ благочестію подъемлемый и силою торжественнаго объта, скръпляемый педвигъ созерцанія, понаянія, уединенія, нестяжательности, дъвства и послушанія. Поэтому монашество всегда имѣло важное значеніе въ составѣ Каеолической и Апостольской церкви.

Стремленіе человіческой души къ монашеской живни встръчается еще въ глубокой древности, особенно на востокъ. Слабые проблески идеи безбрачія и отреченія отъ всіхъ благь міра въ той или другой форміз находимъ въ брахманизмѣ, буддизмѣ, еврействѣ, египетскомъ культв Сераписа и въ греческой философіи александрійской эпохи. Хотя основатель магометанства-Магометь и заклеймиль, еще въ началь своей дъятельности, пустынножительство строгимъ отрицаніемъ, что "нътъ монашества въ исламъ", но въковыя наклонности пересилили желъзную волю мухаммеда, пересилили могущественный во встхъ другихъ случаяхъ приговоръ его и мусульмане, основываясь на накоторыхъ изреченіяхъ корана, образовали многіе монашескіе ордена. Но идея о монашествъ получила особенное значение и освящение и достигла исключительнаго развития только въ христіанствъ.

Въ то отдаленное отъ насъ время, когда въ пустынахъ Египта и каменистыхъ мъстахъ Палестины,—въ

странахъ, представлявшихъ искони самую воспріимчивую почву для аскетическихъ воззрѣній и быта,—Антоній Великій, прозванный за свои строгіе аскетическіе подвиги патріархомъ монаховъ, Пахомій Великій и св. Иларіонъ образовали цѣлый міръ подвижниковъ,—премудрый промыслъ Божій, по неизреченной милости кънамъ Пресвятой Дѣвы Маріи, воздвигалъ въ земномъ удѣлѣ Царицы небесной—Иверіи новый Іерусалимъ, внѣшнее состояніе котораго хотя и было бѣдственное, но за то внутреннее состояніе отъ этихъ бѣдствій еще болѣе возвышалось, что и дало ему возможность стоять непоколебимо на своихъ твердыхъ внутреннихъ основахъ, при всѣхъ несчастіяхъ страны, происходившихъ отъ непрерывныхъ вторженій враговъ христіанской религіи.

Нъть христіанской страны, гдѣ монастырская жизнь была бы такъ развита и имѣла такое великое историческое значеніе, касъ въ мученической Грузіи. Едвали можно найти въ исторіи человѣчества какое либо политическое или церковное общество, которое бы больше принесло жертвъ и больше пролило крови за удержаніе православія и народности, чѣмъ сколько принесло ихъ грузинское духовенство вообще и мона-шество въ особенности. Въ наитруднѣйшія и роковыя времена, когда мусульманская сила, подъ знаменемъ своего лжепророка, гремѣла въ Европѣ, Азіи и Африкѣ, когда имя Магомета возглашалось съ св. Софіи въ Царъградѣ, и когда отъ страха мослеминовъ умолкли коло-

кола на христіанскихъ церквахъ, грузинскіе монахи вели отчаянную борьбу не только съ мусульманами, но и съ кознями еретиковъ армянъ и съ пропагандою римской куріи. По великому вліянію Грузинскаго иночества на судьбу многострадальной отечественной церкви, исторія монашества сдѣлалась неотъемлемою и самою главною частію Грузинской церковно-исторической жизни, ея многоцѣннымъ украшеніемъ, безъ котораго исторія послѣдующихъ вѣковъ была бы безцѣнна, непонятна, неполна, безцвѣтна, безжизненна.

Основателями Грузинского монашества собственно въ Грузіи, ибо въ св. земль Грузинскіе монастыри появляются еще съ IV-го стольтія 6), были святые Каппадокійскіе отцы, именуемые въ отечесственныхъ літописяхъ Сирскими 7), которые, по слову Писанія, проидоша въ милотехъ, и въ козіяхъ кожахъ, лишени, скорбяще, озлоблени.... въ пустыняхъ скитающеся и въ горахъ и въ пропастехъ земныхъ" <sup>8</sup>). Глава ихъ, — величіе Грузинскаго монашества (додомо мусто) преп. Іоанню Зедазнели, - пустынножитель Антіохскій, украшавшій своими высокими аскетическими подвигами антіохійскую область и исполненный святой жизни, повинуясь гласу Царицы неба и вемли и водимый благодатію св. Духа, съ 12-ю своими учениками, получивъ благословение на предстоящіе апостольскіе труды отъ Симеона Столпника, прибылъ въ Иверію. Вотъ имена учениковъ и сподвижниковъ преп. 10анна: "блистающій женчугомъ святости и постничества — Давидъ Гареджели; многосвътлое солнце столиничества—Антоній Мартмкопели; цвёть вожделённой дёвственности—Авва Іосифъ Алавердели; увёнчанный силою и вёдёніемь—Стефанъ Хирсели; столпъ сладка-го послушанія—Зенонъ Икалтоели; украшенный священно-мученичествомь—Авивъ Некресели; образъ слезъ и плача христіанскаго и крёпость царства Грузинскаго, великій чудотворець—Шіо Мівимели; Божественный образъ плача—Пирръ Бретели; образъ чистой правды и вёры—Тадде Степанцииндели; вертоградъ добродётели—Исидоръ Сомтавнели; и органъ всесвятой любви и непорочности—Исе Цилкнели 9).

Изъ Каппадокіи св. Отцы, по мненію профессора А. Цагарели 10), приходили въ Грузію два раза: въ V-мъ въкъ и во второй разъ при Симеонъ Столпникъ младшемъ, жившемъ въ Антіохіи съ 521 по 596-й годъ и основавшемъ свой монастырь на Дивной горф, понынь извыстной тоже подъ именемь Джебиль Симань, въ 3 хъ миляхъ отъ города Антіохіи. Оттуда-то приходять во второй разъ въ Грузію Сирскіе отцы при грувинскомъ царѣ Парсманѣ VI (542-557 г.) 11). Симеонъ Столиникъ, какъ видно изъ жизнеописанія св. Грувинской церкви, заботился о Грузіи; "благодатію и благословеніемъ св. Симеона, говорить Грузинскій двеписатель, возблистала Грузинская церковь" 12). Въ вопросв о прибытіи XIII Каппадокійскихъ отцовъ, у нъкоторыхъ отечественныхъ писателей встръчаемъ непростительныя погрешности. Даже у Пл. Іосселіани замечаемъ колебаніе въ опредѣленіи года ихъ прибыгія: то

онъ относиль къ VI в., 13), то 480 г. 14) то наконецъ 445 г. 15) Объ этомъ предметь есть прелестное изслыдованіе почтеннаго академика М. Броссе, отпечатанное полъ въка тому назадъ, которое, не знаю почему, неизвъстно нашимъ писателямъ. На основании свидътельства жизнеописанія ХІІІ Кап. отцовъ, что они въ то время, какъ отправлялись изъ Каппадокіи въ Грузію приняли благословение отъ св. Симеона Столпника, воз**шедшаго уже на дивную гору, близъ Антіохіи, и жив**шаго тогда не на столов еще, но въ ямв (തന്നിട്ടെ രാം бо)" и извъстія, что св. Авивъ Некресели, одинъ изъ XIII, предъ своимъ мученіемъ "получилъ при письмѣ отъ св. Симеона столпника въ подарокъ его посохъ", Броссе вполнъ основательно утверждаеть, что это событіе относится къ VI въку, когда жиль младшій Симеонъ Столиникъ, который родился въ 521 году въ Антіохіи и подвизавшись на поприще столпничества 68 леть, скончался въ 596 году "на столов, что среди монастыря, на дивной горъ", и отъ того извъстенъ въ исторіи подъ именемъ Чавмасторита. Въ эту самую эпоху жили царь Парсманъ VI (542-557) и католикосъ Евлавій (правиль катол. прест. въ 552-560 гг.), принявшіе св. Отцовъ. И съ этимъ вполнъ согласуется указаніе грузинской хроники 16).

Въ дополнение къ сказанному можемъ привести еще слѣдующее соображение для выяснения вопроса о времени и цѣли прибытия XIII Каппадокійскихъ отцовъ въ Иверію. Дѣло въ томъ, что въ половинѣ VI вѣка на

сценъ церковной исторіи востока въ предълахъ Антіохійской патріархіи, следовательно въ соседстве съ нами, является Сирскій монахъ Яковъ Барадеусъ (Барадай, Альбарадай - одътый, какъ нищій), посвященный въ 541 году въ санъ епископа Эдесскаго († 578 г.). Во время своего 37 летняго управленія, безпрерывно путешествуя по Сиріи, Египту и Абессиніи, онъ снова привель въ цвътущее положение монофиситскую общину, которая едва было не погибла отъ стеснительныхъ мфропріятій въ царствованіе Юстиніана I (527-565), воспретившаго имъ совершать хиротоніи. По имени этого Якова Барадеуса многіе изъ монофиситовъ стали называть себя якобитами. Во время неусыпной и энергической діятельности этого второго основателя монофиситства появилась необходимость подкрѣпить православную церковь на окраинахъ, гдъ она соприкасалась съ монофиситами. Это обстоятельство, между прочимъ, и должно было послужить побудительной причиной для прибытія каппадокійскихъ отцовъ въ новопросв'ященную Иверію, въ видахъ огражденія юной церкви отъ посягательствъ монофиситства 17) и последователей Зороастровой религіи.

И дъйствительно прибытіе XIII Каппадокійскихъ отцовъ должно было случиться въ самый разгаръ энергической и успъшной еретической пропоганды Барадеуса въ началъ же второй половины VI въка, между 552—557 годами, въ то именно время, когда монофиситы, благодаря покровительству Византійскаго двора, настолько

усилились, что дерзнули проявить притязанія, свою догму, въ качествѣ канолическаго ученія, утвердить во всемъ христіанскомъ мірѣ. Монофиситамъ въ этомъ дѣлѣ помогали и персы, которые, потерявъ всякую надежду возвратить грузинъ къ религіи мазда-ясна, захотѣли отторгнуть ихъ отъ православной греко-восточной церкви, какъ это они сдѣлали съ армянами 18) и водвореніемъ въ Грузіи якобитской ереси воздвигнуть стѣну межну Византіею и Иверіею. При помощи подобной комбинаціи персы расчитывали устранить въ будущемъ всякій предлогъ Византіи вмѣшиваться въ церковно-религіозныя дѣла грузинъ и покровительствовать имъ.

Разсылая учениковъ своихъ по разнымъ мъстамъ Грузинскаго парства, св. Іоаннъ Зедазнели говорилъ имъ: "Вы же видите, что страна сія есть новонасажденіе для въры и требуеть напоенія ученіемь и утучненія корней віры проповідью и назиданіемь по духу св. Апостоловъ" 19). Всегда послушные словамъ своего учителя, отцы Каппадокійскіе основали въ разныхъ частяхъ Иверіи многочисленные монастыри на вершинахъ недоступных горь, въ пещерахъ, вертепахъ и подземельяхъ, которые далеко распространяли вокругъ себя тихій свъть христіанскаго ученія. Согръвая свою душу священнымъ пламенемъ живой и дъятельной въры, и воскуряя на жертвенникахъ сердецъ своихъ чистый и богоугодный виміамъ, они проникались и одушевлялись одадостнымъ и спасительнымъ чувствомъ св. вѣры и мстиннаго благочестія. Digitized by Google

-

Чемъ были для Россіи Антоній и Өеодосій печерскіе, тімъ же были для Иверіи Каппадокійскіе отцы. Эти святые подвижники, посланные пренепорочной Владычицей въ священный свой удъль, утвердили и силою своего нравственнаго вліянія дали широкое развитіе тому самому пустынно-жительству, которое во всв послыдующіе въка составляло лучшій цвъть церковно-религіозной жизни нашего отечества и которое, поднявши духовный рость Грузіи, надолго обезопасило ея религіозную святыню отъ чужихъ посягательствъ. Совокупный свъть XIII великихъ свътилъ на тверди Грузинской церкви ярко сталъ блистать и озарять путь и всемъ подражателямъ ихъ жизни и подвиговъ въ пустынныхъ уединеніяхъ. Основатели и законоположители иноческаго житія въ Грузіи, передавшіе духъ свой и позднівишимъ своимъ преемникамъ, имъли въ виду не одно уединенное, такъ сказать, отвлеченное подвижничество; они поставили его въ связь съ интересами общественнорелигіозной жизни; - отдъляясь отъ всъхъ, монахъ со всеми должень быль находиться въ единеніи. У насъ были, конечно, и анахореты, но и они оставляли на время пустынное уединеніе, когда отечественной церкви грозила какая либо опасность. Монастыри, основанные Каппадокійскими отцами, не только были представителями монашества въ древней Грузіи, положившими свой отпечатокъ на внёшній и внутренній быть древнихъ Грузинскихъ монастырей, но и выразителями нуждъ древне-Грувинской церкви, въ свою очередь оказавшими сильное, благотворное вліяніе на діла этой церкви. Еще при жизни преп. отшельниковъ Каппадо-кійскихъ, новыя обители, основанныя ихъ непосредственниками учениками, охвативъ всю восточную Грузію, стали стягивать ее къ одному религіозному центру—Мцхету.

### II.

Въ исторіи воинствующей церкви Христовой, при свътъ истинной въры, замъчаемъ, что усиленію зла въ царствъ тымы всегда или предшествуетъ, или сопутствуетъ явленіе особенныхъ, блистательныхъ качествъ добродътелей и подвиговъ въ царствъ свъта 🗗 добра. Просвътительныя начала христіанскаго въроученія, распространившіяся въ Грузіи въ началь IV-го стольтія при всей чистотъ не успъли еще въ ней развиться съ подобающей полнотою, тёмъ более окрепнуть въ жизненной практикъ и дисциплинъ церковной, а также не успъли еще высвободиться изъ подъ вліянія тъхъ закорентлыхъ и чисто языческихъ обычаевъ, которые довольно долго держались еще среди потомковъ Картлоса. Главными искоренителями языческихъ суевърій грузинъ были препод. отцы Каппадокійскіе. Они съ корнями вырывали изъ среды новопросвъщенныхъ грузинъ суевърные обычаи, оставшіеся какъ отъ прежняго язычества, такъ и образовавшіеся и перешедшіе къ грузинамъ отъ частаго столкновенія съ сосъдними языческими народами. Они потущили огнища Зороастра, упалавшія 1

кое-гдѣ въ Кахетіи, среди горцевъ и защитили православіе отечественной церкви какъ отъ ересіарховъ армянъ, нѣсколько стольтій возмущавшихъ чистоту Православія Грузинъ, такъ и отъ еретиковъ, извѣстныхъ въ исторіи подъ именемъ Албанскихъ, ученіе которыхъ напоминало собою Манихейскія заблужденія.

Тъмъ благовременнъе и плодотворнъе была для Грузіи миссія св. отцовъ Каппадокійскихъ, что ихъ эпоха представляетъ переходъ къ самымъ опаснымъ временамъ для благосостоянія церковнаго и гражданскаго. Начиная съ 596 года, когда армяне окончательно отпали отъ греко-грузинской православной церкви и сдъладись отщепенцами, почти во весь, такъ называемый, періодъ вселенскихъ соборовъ, враги православной церкви, потерявъ въ себъ страхъ Божій, забывъ чувство стыда, благоприличія и справедливости, ожесточились противъ спасительныхъ истинъ церкви и святыхъ правилъ благочестія христіанскаго. Въ наступившія тяжелыя годины грузинское монашество блеститъ на мрачныхъ страницахъ нашей исторіи путеводной ввъздой.

Но особенно со второй половины VII-го въка бъдствія Грузіи и грузинской церкви дълаются самыми тяжелыми, продолжительными и почти безпрерывными. Къпрежнимъ бъдствіямъ прибавляются еще новыя. Въ началь этого въка на сценъ всемірной исторіи является основатель Ислама— Магометъ, который съ оружіемъ върукахъ распространяеть свое ученіе. Почти весь вос-

точный міръ, наживо сколоченный фанатизмомъ магометанскимъ воедино подъ орифламмомъ ислама и вооруженный энергіею ненависти къ христіанскому міру, зловъщею тучею опрачиль его горизонть. Влижайшіе преемники Магомета въ фанатическомъ порывъ несмътными своими полчищами обрушились на православную Грузію съ целью подавить здесь христіанство, церкви обратить въ мечети и вибсто спасительнаго креста воздвигнуть на нихъ ненавистный для христіанъ полумівсяцъ. Налетівши съ быстротою, какъ бурный ураганъ, многочисленные, какъ тучи саранчи, мусульмане все сокрушали и истребляли. Печальный видъ имела Грузія после этого погрома. Города и села обезлюдели и лежали въ развалинахъ. Мусульмане торжествовали, быстро двигаясь впередъ и покоряя христіанскія государства одно за другимъ. Такимъ образомъ началось крупное религіозно-политическое движение ислама, желавшее своему мечу покорить весь тогдашній міръ.

Въ эти, въ полномъ смыслѣ, тяжелыя для Грузинской церкви времена нужна была ей крѣпкая нравственная сила, чтобы не утратить среди наступившихъ опасностей лучшаго ея сокровища—вѣры Христовой. Божественное провидѣніе воздвигло въ это время среди Грузинскаго народа такихъ свѣтильниковъ и столповъ съ несокрушимой нравственной мощью и силой, какъ блаженный католикосъ Киріонъ и Каппадокійскіе отцы. И эти избранники Божіи дѣйствительно совершали нечеловѣческіе подвиги: они мечемъ слова Божія поло-

жили предълъ распространенію еретическихъ ученій въ Грузіи, поддерживали въ грузинахъ гаснущую по временамъ въру въ будущее своего отечества и помогли имъ устоять въ борьбъ съ матеріальной силой, готовой поглотить и царство Грузинское и церковь; ихъ же стараніямъ должно быть приписано и пріобрътеніе Грузинскою церковью полной автономіи, вопросъ о которой долго занималъ вънценосцевъ Грузіи.

Подобно престолу Всевышняго, блистающему миріадами зв'єздъ, и Грузія, благодаря самоотвержденнымъ подвигамъ Каппадокійскихъ отцовъ, просіяла цѣлымъ сонмомъ святыхъ угодниковъ Божінхъ. Какъ восходящее солнце своимъ светомъ и теплотой невольно влечеть къ себъ взоры людей, такъ свъть и теплота христіанской добродітели, возсіявшей въ жизни подвижниковъ Грузинскихъ, сталъ привлекать въ монашескія обители сыновъ Грувіи. Двери монастырей были настежъ отворены убожеству и богатству, свободъ и рабству, ученымъ и не ученымъ, духовнымъ и мирянамъ. Въ нихъ находили пріють и руководство всів, стремившіеся къ подвижнической жизни для спасенія души своей и оставившіе царскіе чертоги и порфиру члены царствовавшей династіи 20), и князья, и дворяне, и крестьяне, утомленные въ борьбъ съ магометанствомъ, и промънявшіе мечъ на посохъ и шлемъ на клобукъ. И безсмертный для памяти народа грузинскаго пъвецъ Тамары великой Шота Руставели (1174-1212), мощный обладатель земного слов г, остатокъ дней

своихъ посвятилъ монашеству, слевамъ и покаянію у подножія Голговы въ Іерусалимъ <sup>21</sup>). Въ монастыри стремились лучшія духовныя силы народа, избранники его, становившіеся потомъ его учителями.

Изъ Грузинскихъ монастырей выходили такія лица, въ которыхъ, посредствомъ обильныхъ, чрезвычайныхъ даровъ благодати, яснымъ образомъ открывалась
Богопромыслительная сила Божія ко благу и славѣ
Грузинской церкви, — такія лица, которыя сами всегда
и всепѣло будучи преданы православію, въ тоже время,
то кроткимъ, то сильнымъ словомъ и ученіемъ своимъ,
то примѣромъ святой жизни, неутомимыми, многотрудными подвигами своими отстояли спасительныя истины
вѣры и благочестія христіанскаго, и въ себѣ, какъ въ
чистыхъ и святыхъ сосудахъ, передали ихъ намъ во
всей чистотѣ и пѣлости для спасительнаго употребленія ихъ во славу Бога и въ вѣчное спасеніе души.

Въ монастыряхъ пріобрѣтались иноческими подвигами особенныя духовныя познанія, какихъ нельзя было пріобрѣсти въ мірѣ чрезъ учебныя занятія. Этимъ объясняется, почему самые образованные христіане, подобно тому, какъ три великихъ святителя—Василій Великій, Григорій Богословъ и Іоаннъ Златоустъ, послѣ окончанія образованія въ внаменитыхъ мірскихъ училищахъ, вступали въ монашество для пріобрѣтенія тѣхъ познаній, какія достигаются только трудами и подвигами монашеской жизни. Св. Іоаннъ Златоустъ, основываясь на опытахъ собственной жизни, говорить: "иди и учись у иноковъ. Они свътильники, сіяющіе по всей земль, стъны, которыми ограждаются и поддерживаются самые города... Ходи чаще къ инокамъ, чтобы, очистившись ихъ молитвами и наставленіями отъ непрестанно приражающихся тебъ сквернъ, ты могъ и настоящую жизнь провести сколько можно лучше и сподобиться будущихъ благъ 22). Поэтому всъ знаменитые Грузинскіе писатели—и свътскіе и духовные получали и доканчивали образованіе въ стънахъ монастырей, а отсюда они распространяли эти познанія во всъ угольки Грузіи.

Въ самомъ дълъ, монахами были у насъ такія лица, которыя, кром'в высоты истиннаго богов'ядыня, твердости и чистоты истинной въры ихъ, отличались еще совершеннымъ бевразличіемъ въ отношеніи къ мѣстамъ своего жительства; это были лица, которыя, живя на вемль, внь всякихь узъ, какъ семейныхъ, такъ родственныхъ и гражданскихъ, отказывались въ то же время отъ всехъ выгодъ житейскихъ; это были лица, которыя съ истинно-христіанскимъ спокойствіемъ и благодушіемъ взирали на всё угрозы, лишенія и на самую смерть. Ибо для того, кто презираетъ богатства, удовольствія и радости, не тяжело разлучиться съ этимъ міромъ. Следовательно лица монашествующія по указаннымъ преимуществамъ своего званія, если не исключительно, то по преимуществу предъ всеми другими христіанами могли быть полезны для церкви грузинской въ дълъ защищенія ея. Какъ христіане, никъмъ и ничьмъ земнымъ не связанные, они дъйствительно скоръе и охотнъе всякаго другаго могли появляться и появлялись съ нужными духовными пособіями во всѣ мѣста, гдѣ только предстояла та или другая опасность со стороны враговъ отечественной церкви—внѣшнихъ или внутреннихъ и бдительно слъдили за ходомъ общецерковнаго благоустройства; съ благочестивою бережливостію сохраняли отечественныя святыни и поддерживали въ грузинахъ должное къ нимъ уваженіе. Монашествующія же лица были главными дѣятелями на грузинскихъ помѣстныхъ соборахъ, неоднократно составлявшихся для исправленія церковныхъ нестроеній и разрѣшенія нѣкоторыхъ религіозныхъ вопросовъ.

Въ ожесточенной борьбѣ съ магометанствомъ, продолжавшейся двѣнадцать вѣковъ, православныя обители принимали весьма живое и дѣятельное участіе. — Онѣ были оплотами, защищавшими гонимую вѣру, и здѣсь православный грузинскій народъ учился крѣпко стоять за драгоцѣнное наслѣдіе отцовъ. Представляя обществу идеалъ нравственнаго совершенства, монастырь давалъ ему также примѣръ житейской домовитости, трудолюбія и т. п.

Если кто изъ христіанъ, то монахъ въ особенности могъ говорить и дѣйствительно говорилъ необычайныя угрозы царской власти, когда замѣчалъ уклоненіе ея дѣятельности отъ истиннаго пути. Грузинскія лѣтописи и мартирологіи сохранили намъ имена нѣкоторыхъ ревностныхъ и неустрашимыхъ обличителей; таковы:

Пеоргій Мтацминдели ("остовь дъвосто дъостововь

доположенных пороковъ католикось Николай — обличитель царей Грузіи и ея правителей ("додьотродото доположення василій, обличитель царей Давида Нарина и Димитрія Тавдадебули; Пименъ Юродивый (вотово) — инокъ Гареджійскій, обличитель царя Димитрія Самопожертвователя, и потому прозванный Нафаномъ Грузинской исторіи; настоятель Давидо-Гареджійской лавры Іоаннъ Саакадзе — обличитель царя — магометанина Іессея (Али-Кули-Хана); Симеонъ, епископъ Тифлисскій, громкій обличитель Имеретинскаго царя Александра; неустрашимые обличители и бичеватели современныхъ пороковъ католикосы западной Грузіи: Николай, Евдемонъ и Христофоръ, Николай архіепископъ Алавердскій, Антоній Наохребули и др. 23).

Монашескія лица были особенно полезны для отечественной церкви и общества въ то наиболье бъдственное время, когда, посль разореній, грузины, возвращаясь на свои пепелища, часто не имьли пастырей церкви, которыхъ, какъ истинныхъ слугъ Христовыхъ, магоме тане раньше ихъ пасомыхъ лишали жизни, — и въ этомъ случав явленіе среди върующихъ того или другаго благочестиваго подвижника было явленіемъ истиннаго утьшителя среди несчастныхъ, покровителя среди осиротьвшихъ.

## Ш.

Исторія православнаго Грузинскаго монашества еще те написана, но она, можно сказать, будеть исторіей

молитвенной помощи иноковъ нашему отечеству. Поражаль ли голодь, чума, землетрясеніе, наводненіе или другое общественное бъдствіе, наши предки всегда обращались къ инокамъ и они своими молитвами удерживали справедливый гиввъ Вожій и чрезъ нихъ Госполь инловалъ тяготимыхъ несчастіями. Нужды и потребности нашего отечества всегда находили самый искренній сердечный откликъ въ монашествующихъ, которые, стремясь къ отечеству небесному, всегда были върными слугами своего земнаго отечества-Грувіи и вѣрноподданными молитвенниками за своихъ законныхъ царей и за весь царствующій домъ 24). Сознавая великое просвътительное значение монастырей, вънценосцы православной Грузіи: св. ц. Миріанъ, Вахтангъ Горгъ-Асланъ В., Фарсманъ VI, Давидъ В. Куропалатъ. Баграты Ш и IV, Марія, св. Давидъ Агмашенебели, Георгій III, Тамара В., Тинатина, Елена, Хварашана, Леонъ, Ростомъ, Вахтанги V и VI, Арчилъ, Ираклій II, Соломонъ I и др. воздвигали монастыри "для мира и молитвы" 25) какъ въ самой Грузіи, такъ и внв оной и всегда заботились объ нихъ 26), уделяя на ихъ содержаніе, какъ свидетельствуеть историкъ Баратовъ, четверть всехъ государственныхъ доходовъ 27).

Характеристическая черта Грузинскаго народа теплая въра и набожность. Въ борьбъ противъ фанативма Персовъ и Турокъ любовь къ отечеству и къ православной религіи вызывали древнихъ грузинъ на всякія жертвы и самоотверженія. Цари, князья и азнаури, истинные рыцари этого желфзнаго вфка, съ саблею въ рукъ, всегда готовые къ битвъ, будучи одушевляемы могучимъ порывомъ благочестія и стремленія къ національной самозащить, въ своемъ желаніи угодить Богу, сохранить отечественной церкви ея алтари и богослужение и обезпечить себъ въчное спасение въчностью общественныхъ благотвореній, дълали въ монастыри богатые вклады, жертвовали целыя селенія и обширныя угодья 26). Вследствіе такой всегдашней наклонности грузинскаго народа къ благочестію и дѣламъ благотворительности, которая вполив отвечала духу и характеру христіанской религіи и идев х истіанскаго братолюбія (1 посл. къ Корине. XVI, 1; 2 посл. IX, 1-12), средства грузинскихъ монастырей значительно увеличились, а вифстф съ этимъ они получили возможность совершать въ широкихъ размѣрахъ дѣла благотворительности, раздавать милостыню, отк ывать страннопріемные дома, больницы и богадъльни и снабжать церкви утварью, книгами и иконами.

Такимъ образомъ монасты и въ Грузіи, пріобрѣтши недвижимую собственность, сдѣлались пріютами
для всѣхъ несчастныхъ и гонимыхъ. Монахи давали убѣжище и принимали подъ свою в питу угнетенныхъ и
поселяли ихъ на монастырской землѣ, вслѣдствіе чего
они считались усыновленными перковью (въусмов Эзосто 29). Такъ появились у насъ, такъ называемие, монастырскіе или церковные крестьяне и дворяне 30, изъ
которыхъ набиралось католикозское войско. на ряду съ

царскими войсками защищавшее Грувію отъ враговъ. На войнѣ этою арміею начальствоваль то самъ католикосъ, то его генераль. Точно такимъ же образомъ отдѣльными отрядами церкви командовали епископы и настоятели важнѣйшихъ монастырей или ихъ капитаны <sup>31</sup>). Такъ извѣстно, что во вреня войны подъ знамя митрополита Руставели поступали епископы: Самебскій, Некресскій и Харчашнельскій со всѣми своими крестьянами и настоятели церквей и монастырей. Во время сраженія Руставели занималь лѣвое крыло <sup>32</sup>). Онъ же считался хранителемъ военнаго знамени.

Крестьяне, жившіе на монастырской землів, пользовались большими льготами сравнительно съ крестьянами дворянскими и царскими. Какъ видно изъ церковныхъ гуджаръ, они освобождались отъ многихъ повинностей (царской, татарской и др.), что особенно ихъ и удерживало на монастырской землів зводя поэтому всегда хорошо обрабатывалась и вполнів обезпечивала церковныхъ крестьянъ. Занимая независимое псложеніе, церковь Грузинская пользовалась доходами съ своихъ земель и своими крестьянами безъ всякаго вмізнательства со стороны світской власти за .

Отечественные писатели свидътельствують, что католикосъ Антоній I (1744—1787) собраль всѣ грамоты грузинскихъ царей, дарованныя въ разное время монастырямъ и церквамъ, соединилъ ихъ въ одну общирную книгу и подалъ царю Ираклію II (1744—1798) на утвержденіе. Но царь, увидъвъ такую массу грамоть, привержденіе.

نفسطة

шель въ недоумѣніе и не зналь какъ поступить съ ними. Эти драгоцѣнные документы свидѣтельствують объудивительной набожности государей, передавшихъ три четверти Грузіи во власть служителей церкви. Пресѣченіе знаменитыхъ фамилій Грузіи, не оставившихъ по себѣ родственниковъ по мужской линіи, доставлялотакже счастливый случай къ обогощенію монастырей ззранить.

Высокое уваженіе, оказываемое Грузинскою церковью къ монашеской жизни, выражалось въ самомъ наименованіи ея жизни совершенною, равноангельскою. "Монахи, говорить святьйшій католикось Михетскій Василій, ангелоподобные жильцы земли, считающіеся вмѣстѣ съ ангелами гражданами небеснаго Іерусалима «36). Какое высокое уважение питали и питаютъ грузины къ духовному сословію вообще, это лучше всего видно изъ мудраго изреченія нашихъ предковъ: "ჯერ მღვდელთა, მერე მეფეთა" — прежде духовнымъ отцамъ уважение и почеть, а потомъ царямъ 37). Значеніе монашествующаго духовенства особенно усилилось после того, какъ стали принимать монашество лица изъ привиллегированнаго сословія и изъ царской династіи. Но зам'вчательно при этомъ, что духовенство грузинское никогда не злоупотребляло своимъ вліяніемъ, не домогалось власти, не смешивало небеснаго съ земнымъ, политическаго съ церковнымъ, какъ то дълало духовенство вападной церкви. Силу своего нравственнаго вліянія наше духовенство всегда обращало на благо, на пользу Иверской земли, на духовное просвъщение народа, - въ этомъ его

величайшая заслуга. Поэтому и отечественная церновь наша всегда стояда на недосягаемой высоть ея небеснаго призванія.

Монастыри Грузинскіе представляли изъ себя своеобразныя миссіонерскія станціи, — это крізпости, около которыхъ группировались главныя силы въ борьбі; съ инославной пропагандой и антинаціональными стремленіями. Эти миссіонерскія станціи сослужили великую службу ділу распространенія истинно-христіанскаго просвіщенія въ духіз православной, канолической церкви; оніз укрізпляли въ народіз національное самосознаніе, расшатанное иноплеменнымъ владычествомъ.

Но самую великую заслугу оказало грузинское монашество отечественной церкви и обществу распространеніемъ среди своихъ собратьевъ и Кавказскихъ горцевъ истинно-христіанскаго просвѣщенія въ духѣ православія и народности. Ученіе христіанское, подкрѣпляемое чистотою жизни грузинскихъ миссіонеровъ, смягчило грубые нравы кавказскихъ горцевъ. Изъ монастырей, основанныхъ въ горахъ грузинскими проповѣдниками съ миссіонерскою цѣлью, свѣтъ божественнаго ученія обильно и плодотворно началъ изливаться на всѣхъ горцевъ. За неимѣніемъ собственнаго письма, грузинсвій алфавитъ зв) пріобрѣлъ у нихъ право гражданственности и языкъ картвельскій сдѣлался для горцевъ кавказа органомъ и источникомъ, откуда черпали они свое духовное просвѣщеніе.

Грузинскіе монахи непрестанно заботились о под-

держаніи православія и его распространеніи не только среди горцевъ; но и за предълами грузинскаго царства. Когда православной византійской имперіи стала угрожать опасность отъ возмутившагося противъ Василія II Барда Склероса, бывшій грузинскій воевода Торникій, по единогласному свидітельству грузинскихъ и греческихъ историковъ, получивъ напутственное благословеніе отъ католикоса михетскаго, во главт 12000 отборнаго войска, спъшить на выручку Византіи, заставляетъ бунтовщика Барда Склероса (въ 976 г.) покинуть предълы имперіи и преслъдуеть его до границь Персіи. Такимъ образомъ Торникій водворяєть миръ и спокойствіе въ православной имперіи. Послѣ этого геройскаго подвига, бросивъ ратные доспъхи, Торникій въ рясв скромнаго инока опять продолжаеть свои, на время прерванные, монашескіе подвиги въ тъсной келіи имъ же основаннаго на Авонъ Иверскаго Портаитскаго монастыря 39).

Не мало заботились Грузинскіе иноки о возвращеніи отщепенцевъ армянъ въ лоно Православной церкви. Съ этою цѣлью неоднократно созывались соборы, на которыхъ велись оживленныя пренія о допущенныхъ армянами отступленіяхъ отъ православія. Слѣдствіемъ такой энергической пропаганды и торжества православія было основаніе трехъ православныхъ грузинскихъ архіерейскихъ кафедръ въ армянскихъ городахъ Ани, Эрзерумѣ и Алашкертѣ 41). Слѣдуетъ замѣтить, что въ бывшей столицѣ Арменіи — Ани, знаменитой своими

грандіозными развалинами, лучше всёхъ старыхъ церквей сохранилась до настоящаго времени грузинская церковь обширныхъ размеровъ съ фресковыми изображеніями, которая, по мненію историка Д. З. Бакрадзе, должна быть кафедральною бывшаго грузинскаго православнаго епископа Анели 41).

Вънценосцы православной Грузіи, постоянно занятые борьбою съ окружавшими мусульманскими народами, отъ которыхъ приходилось съ оружіемъ въ рукахъ отстаивать православную свою въру, родину и національность, не всегда могли имъть надлежащее попеченіе о поддержаніи въ мученической странъ просвъщенія. Этотъ важный пробълъ восполняли грузинскіе монастыри, которые, подобно хорошо организованнымъ учебно-воспитательнымъ заведеніямъ, всегда служили интересамъ своего отечества, открывая двери духовнаго своего вертограда всякому, желающему получить просвъщеніе.

Иверія или Грузія, послѣ принятія христіанства, находилась подъ культурнымъ вліяніемъ сирійцевъ и грековъ и вслѣдствіе этого фактора создалось здѣсь церковно-религіозное движеніе, которое существовало и развивалось подъ сильнымъ воздѣйствіемъ Византіи вплоть до ея паденія. Православная Иверская церковь въ лицѣ своихъ представителей, особенно монашествующихъ, всегда считала просвѣщеніе народа одною изъ существенныхъ своихъ задачъ, согласно заповѣди своего божественнаго основателя и правиламъ святыхъ Вселенскихъ Соборовъ (19 и 64 пр. VI Всел. Соб.). Священный этотъ Соборъ вмѣнилъ духовенству въ непремѣнную обязанность открывать школы для безплатнаго обученія дѣтей. Поэтому рѣдкій изъ сыновъ Иверіи не проходилъ начальную школу подъ руководствомъ духовенства, рѣдкій не имѣлъ своимъ учителемъ монаха или клирика.

Раскройте страницы исторіи и мартирологіи многострадальнаго грузинскаго народа въ то или другое время, и вы увидите, что вездѣ, гдѣ только были у насъ монастыри,—они были жилищами наукъ и просвѣщенія. Не ограничиваясь непосредственнымъ воздѣйствіемъ на умственно-нравственную жизнь народа, наши иноки, при дѣятельной и щедрой поддержкѣ царей и сановниковъ Грузіи, открывали у себя духовно-учебныя заведенія, въ которыхъ, кромѣ богословскихъ наукъ, преподавали поэзію, математику, архитектуру, пѣніе, иконопись и обучали переплетному мастерству, каллиграфіи (криптографіи), хрисографіи (письмо золомъ), вязи 42), рѣзьбѣ, цировальному искусству, приготовленію матеріала 43) для письма и т. п. 44).

## IV.

Со второй половины X въка въ христіанскомъ мірть особенно усиливается паломничество въ св. мъста. Наступившее тысячельтіе (хиліизмъ), сопровождаемое многими страшными знаменіями и бъдствіями, поразило умы всъхъ мыслью о скорой кончинъ міра и послъдняго су-

да. Казалось, одинъ только путь велъ на небо, сквозь пустыню преходящаго міра, потерявшаго всю свою прелесть, и этоть путь лежаль чрезь земной Герусалимь въ небесный. Общія біздствія и войны, для пресіченія которыхъ епископами запада былъ объявленъ "миръ Божій или перемиріе, породили въ Европъ мысль о близкомъ концъ міра. Народы, объятые ужасомъ, въ глубокомъ сътованіи ожидали наступленія втораго пришествія, многіе изъ нихъ спішили раздавать свои имущества монастырямъ и церквамъ и отправлялись въ палестину, чтобы тамъ явиться предъ лицемъ Судіи живыхъ и мертвыхъ. Хотя, по истечении Х-го въка, народы и не видъли разрушенія свъта и убъдились, что ихъ опасенія были напрасны, но странствованія (паломничество) ко святымъ мъстамъ вошли уже въ обыкновеніе, и толпы благочестивыхъ странниковъ непрестанно стремились въ мъста, освященныя божественными стопами и пречистою кровью Спасителя міра.

Десятое и одинадцатое стольтія— время чрезвычайнаго блеска грузинскаго монашества, дало очень много истинныхъ подвижниковъ въры и благочестія христіанскаго. Это были богатыри духа и меценаты просвъщенія. Почти при всъхъ многолюдныхъ монастыряхъ и кафедрахъ архіерейскихъ открывали они учебно-воспитательныя заведенія, между которыми особенно славились въ древности: въ Иверскомъ портаитскомъ монастыръ на Афонъ, Икалто, Пархали, Шатберди, Греми, Опиза, Тбети, Хахули, Вардзія, Сафара, Гелати, именуемое въ отечественныхъ лѣтописяхъ Авиномъ, по своему великому просвѣтительному значенію, — Мартвили, Шіомгвиме, Давидъ-Гареджа, Тифлисѣ и др. Какъ на востокѣ въ средніе вѣка вся образованность сохранялась только въ монастыряхъ, такъ точно и въ Грузіи, съ принятіемъ вѣры христіанской, грамотность и образованность сосредоточивались почти единственно въ стѣнахъ знаменитыхъ монастырей. Все, что теперь осталось письменнаго отъ прежнихъ временъ, чѣмъ мы теперь справедливо гордимся, — все это сохранилось именно въ монастыряхъ. Грузинскимъ монахамъ и монастырямъ церковь вселенская обязана сохраненіемъ многихъ памятниковъ греческой духовной литературы въ грузинскомъ переводѣ, оригиналы которыхъ навсегда утеряны для богословской науки.

Грузинскіе отшельники своими трудами, сочиненіями и личными глубоко-назидательными бесёдами имёли сильное руководственное вліяніе и въ жизни монастырской, и въ нравственно-религіозной жизни грузинскаго общества. Благодаря просвётительному вліянію опытныхь старцевъ, изъ отечественныхъ монастырей выходили: то выдающіеся богословы-энзегеты, какъ напр. — католикосъ Киріонъ, св. Мурванозъ, архіепископъ Маічкатоликосъ Киріонъ, св. Мурванозъ, архіепископъ Маічкатоликосъ Киріонъ грузинъ, Давидъ Тбелисдзе, Іоаннъ Бераи, Микель Модрекили, Іоаннъ, Стефанъ, Давидъ Мтбевари, Іоаннъ Сабанидзе, Іоаннъ Гдзели, Давидъ Джибисдзе, Іоаннъ Варизваче, Іоаннъ, Евеимій и Георгій святогорцы, Арсеній Ниноцминдели, Арсеній

Икалтоели 45), Іоаннъ Чирчинели, Георгій Чкондидели, католикосы восточные — Николай (дбъотдо), Виссаріонъ и Антоній В., западные - Малахія и Николай, Іаковъ Шемовмедели, Саба - Сулханъ Орбеліани, Гаіозъ, архіепископъ Астраханскій и др., прекрасно выяснявшіе самыя высокія истины христіанскаго ученія; то замічательные философы - Іоаннъ Петрици Чирчимели -- божественный философъ, 16), Іоаннъ Таидча, Арсеній изъ князей Вачнадзевыхъ, Арсеній Никорцииндели, Іоаннъ философъ, Николай Мровели, именуемый свътиломъ церкви (მნათობი) и философомъ христіанскимъ 47), Досиеей Некресели, Іосифъ Тпилели, Іовъ Фитаретскій, Никифоръ (Чолокашвили) 48) католикосъ Антоній І-й и многіе другіе, отлично знакомые съ разными философскими системами и возгръніями, подобно пчеламъ извлекавшіе изъ классической литературы полезное для своего отечества и даже оставившіе свои комментаріи и философскія разсужденія; то изв'єстные историки-Леонтій и Антоній Мровели, Давидъ Тбелисдзе, Ефремъ Мцири, Стефанъ Мтбевари, Симонъ и Антоній Чкондидели и католикосы-Василій, Захарій, Арсеній, Іоаннъ, Николай и др., слъдившіе за событіями въ Грузіи, глубиною своего взора проникавшіе въ нить и смысль историческихъ событій, болве выдающіяся отмвчавшіе въ своихъ літописяхъ, сопровождая каждую запись своими благочестивыми разсужденіями и размышленіями; то красноръчивые проповодники-Іоаннъ Хахульскій-грузинскій Златоусть 49), Іоаннь Волнели Варсанофій, епископъ Алавердскій, католикосы—Николай І, Іоаннъ, Николай ІІ и Антоній І - старшій, архимандритъ Николай Магаладзе, Николай Руставели, Амбросій Некресели, Іоаннъ Манглели, Пименъ, іеромонахъ Гареджійскій, Пафнутій, епископъ Никозскій, митрополитъ Варлаамъ и др. своими красновѣчивыми проповѣдями пріобрѣтавшіе тысячи смиренныхъ слугъ Христовыхъ; то, наконецъ, великіе поэти — Арсеній, Вачесдзе, Абдулъ-Мессія Шавтели, а въ монашествѣ Іоаннъ во), Георгій Мтацминдели, Шота Руставели — творепъ Барсовой кожи, Іоаннъ Петрици 51), Арсеній Булмаисидзе и др., которые въ своихъ поэтическихъ произведѣніяхъ вдохновлялись словомъ Божіимъ и святоотеческими твореніями.

Въ указанномъ нами періодѣ времени изъ грузинскихъ монашествующихъ особенно прославился въ византійской имперіи своею обширною богословскою ученостью Георгій Мтацминдели († 1068 г.), подвизавшійся въ иверскомъ монастырѣ. Въ противовѣсъ ультроритуальному направленію того времени, появившемуся въ Византіи (XI в.) вслѣдствіе раздѣленія церквей, Георгій святогорецъ въ своихъ воззрѣніяхъ держался консперативно—спиритуальнаго направленія. Этому святому мужу пришлось вести богословскую бесѣду съ тогдашнимъ императоромъ Константиномъ Дукою (1059—1067). Въ этой бесѣдѣ онъ ясно изложилъ свои истиннохристіанскія воззрѣнія, изъ которыхъ выяснилось, что въ чопросахъ объ обрядовыхъ отличіяхъ западной церкви

оть восточной, онъ держится тёхъ же мыслей, какихъ держался немного раньше того патріархъ Петръ. Императоръ, между прочимъ, предложилъ преп. Георгію такой вопросъ: "скажи мнѣ, почему мы и вы служимъ евхаристію на квасномъ хлібов и къ вину примівшиваемъ воду, а римлине служать на опреснокахь безь прибавленія воды, что значить квасный хлібоь и примісь воды къ вину?" Въ отвътъ на это Георгій указавъ, что квасностію хлівба означается одушевленность тіла Господа, а примъшиваніемъ воды къ вину воспоминается истеченіе крови и воды изъ прободеннаго ребра Христова, заметиль о латинянахь: "римляне, какъ только познали истиннаго Бога, никогда не уклонялись отъ него, и какъ верховный Петръ совершилъ безкровную жертву, или лучше, какъ Самъ Господь преподалъ евхаристію ученикамъ своимъ на тайной вечерь, такъ совершаютъ и они; и нътъ у насъ ни какой разности съ ними, только бы въра была правая". Императоръ остался очень доволень ответомъ монаха 52).

Георгій не придаваль исключительной важности обрядовой сторон'в въ церкви, какъ это ділали Николай патріархъ, Никита Стифатъ и Михаилъ Керуларій, готовъ былъ снисходительно смотріть на отступленія въ церковныхъ обрядахъ и обычаяхъ иныхъ церквей отъ восточной, цінилъ выше обряда истинно-христіанскій духъ, истинно-христіанское расположеніе, готовъ былъ ради единенія въ любви христіанской терпіть особенности, встрічаемыя въ практикі церквей у иныхъ

народовъ, хотя бы эти особенности были очевидны и ясны. Онъ болье примыкалъ къ глубокимъ и истинногумманнымъ идеямъ, какія высказаны были знаменитымъ патріархомъ Фотіемъ въ его посланіи къ папъ Николаю послъ собора 861 года <sup>53</sup>).

Здъсь же должны упомянуть, что иверскій монастырь на Аоонъ (основ. въ 980 г.) съ его ученымъ братствомъ иверіант, и богословская школа съ знаменитой библіотекой имели просветительное значеніе и для славянъ, простирая и на нихъ свое вліяніе. По изследованію юриста новороссійскаго университета г. Тавдгиридзе тъ статьи "уложенія" царя Алексъя Михаиловича, которыхъ нѣтъ въ византійскомъ законодательствъ, заимствованы изъ грузинскихъ законовъ. Эти и подобныя заимствованія, несомнівню, происходили въ грузинскомъ иверскомъ монастырѣ на Авонѣ, гдѣ находили радушный и братскій пріемъ и монашествующіе изъ русскихъ 54). Профессоръ польскаго и русскаго языковъ въ Бреславскомъ университетъ, докторъ Абихтъ идетъ еще дальше. Сравнивая "глаголицу" съ грузинскимъ церковнымъ алфавитомъ, онъ приходитъ къ заключенію. что св. Кириллъ, библіотекарь и мужъ ученый, знакомъ былъ съ грузинскою письменностью и изъ нея заимствоваль для славянской азбуки, недостающія въ греческомъ алфавить, буквы 55). Этими факторами, между прочимъ, объясняется глубокое уважение русскихъ къ иверскому монастырю, откуда быль привезень въ Москву, 13 октября 1648 г., точный списокъ съ чудотворной иконы иверской (Вратарницы) Богоматери, пользующейся глубочайшимъ уваженіемъ всего русскаго народа, особенно же москвичей.

## V.

Чтобы составить хоть приблизительное понятіе о вначеніи многов'вковой энергической и плодотворной д'вятельности грузинских отшельниковь на Восток'в, необходимо познакомить читателей съ подвигами хотя бы н'вкоторых вазыних, кои прославили грузинское имя вн'в пред'вловъ своей родины. Таковы: св. Петръ Иверъ, св. Иларіонъ чудотворецъ, преподобные отцы Гавріиль и Евеимій Авонскіе, Өеофилъ, митрополитъ Тарса, Никифоръ, "нареченный митрополитъ" и мн. др.

1) Петръ Иверъ, царевичъ Мурванозъ, (412—491 г.), находясь при византійскомъ дворѣ, въ качествѣ заложника, получилъ блестящее образованіе. Но повинуясь внутреннему голосу, онъ тайно оставилъ столицу и отправился въ Палестину, гдѣ природные богатые задатки его аскетически-подвижническаго характера получили полное развитіе и чрезъ это прославился между своими современниками. Возведенный противъ своей воли Іерусалимскимъ патріархомъ Анастасіемъ († 477 г.) въ санъ архіепископа Палестины, онъ въ началѣ своего архипастырства въ короткое время находился въ нѣкоторомъ разногласіи съ постановленіями четвертаго вселенскаго собора, созваннаго въ 451 году въ Халкидонѣ, для осужденія ереси монофиситовъ, охватившей перед-

нюю Азію и значительную часть Африки. Императорскія войска, изгнавшія всёхъ противохалкидонскихъ епископовъ, не тронули одного только Петра Ивера, по причинъ его высокихъ добродътелей и всеобщаго къ нему уваженія. Его еще при жизни считали своимъ украшеніемъ и монофиситы (сирохалдеи и армяне) и православные (греки и грузины), а послъ смерти и тъ и другіе единогласно причислили къ лику святыхъ 56).

- 2) св. Иларіонъ чудотворецъ (829-882), по фамиліп, какъ полагають, Донаури, отшельникъ Давидо-Гареджійской пустыни, непрестанными молитвами, слезами, безмолвіемъ, бдівніемъ и постничествомъ прославился, какъ святой мужъ. Уклонившись отъ предложенной ему на родинъ архіепископской канедры въ Сагареджо, онъ удалился на Востокъ для усовершенствованія себя въ ангельской жизни и благодатію Божіею твориль чудеса въ Іерусалимъ, Константинополъ, Римъ, Солуни, Өесалоникахъ и въ др. городахъ и весяхъ. За свою святую и добродътельную жизнь, и чудесныя исцъленія, отъ мощей и одъяній его, греческою церковью быль причисленъ къ лику своихъ святыхъ и мощи его, по распоряженію императора, были перенесены изъ Өесалоникъ въ Романію. Патріархъ Игнатій и святители греческіе съ великимъ торжествомъ въ сопровожденіи императора Василія Македонянина (867-886 г.) несли раку святого и помъстили ее подъ алтаремъ новой церкви, воздвигнутой въ честь святого Иларіона 57).
  - 3) преп. Гавріилъ (X в.), покинувъ Иверію, отпра-

вился на Аоонъ, который издревле славился святостію жизни отшельниковъ, строгостію церковнаго и иноческаго устава и удобствами для духовной жизни. Здесь на него скоро обратили внимание за его высоко-добродьтельную и святую жизнь. Ниже следующій случай еще больше прославиль его имя. Однажды вечеромъ иноки Авонской горы увидели на море огненный столпъ, но не понимая, что значить это виденіе, они въ страхе творили молитвы. Собрались изъ окрестныхъ монастырей пустынножители и благоговъйные старцы и, подошедши къ морю, замѣтили, что огненный столпъ возвышался надъ иконою Богоматери, стоявшею въ водъ. Но, по мъръ приближенія къ ней иноковъ, она удалялась отъ нихъ. Особенно усердно молились Богу отшельники иверійскіе, со слезами прося Его даровать имъ чудесно явившуюся икону Пресвятой Богородицы. Въ это время Матерь Божія явилась во сит преп. Гавріилу и повельла возвъстить братіи, что Она желаеть дать имъ икону свою въ помощь и заступленіе, приказавъ старцу идти съ върою по морскимъ волнамъ и принять икону Ея. Гавріиль объявиль о бывшемь ему видъніи. Въ слъдующее утро настоятель и братія вышли на берегъ при молебномъ пъніи съ кадилами и свътильниками. Старецъ Гавріилъ небоязненно приблизился по волнамъ къ святой икон в и сподобился при нять ее своими руками. Поэтому св. Гавріилъ изображается съ чудотворною иконою на персяхъ. По имени обители эта величайшая святыня получила название Digitized by Google

*Иверской* (вратарницы, портаитисъ), подъ которою она извъстна теперь всему христіанскому міру <sup>58</sup>).

- 4) преп. Евеимій святогорець получиль при двор'є греческих императоровь св'єтское образованіе, но жажда духовнаго подвига увлекла его на Аеонъ, гд'є подъопытнымъ руководствомъ своего отца преп. Іоанна изучиль основательно грузинскую письменность и творенія греческихъ духовныхъ писателей. Усвоивъ богословскую литературу Византіи, онъ своими обширными и многосторонними познаніями обратиль на себя вниманіе в'єнценосцевъ и іерарховъ греческихъ и грузинскихъ. Многочисленными (около 60 названій) и высоко-художественными своими переводами съ греческаго языка обогатиль и украсиль родной языкъ и т'ємъ внесъ многоц'єнную лепту въ сокровищницу грузинскаго слова. За свои труды и иноческіе подвиги причисленъ онъ на Аеон'є къ лику святыхъ 59).
- 5) Өеофиль, митрополить Тарсійскій (въ пол. XI в.), изв'єстный ученый мужь своего времени, глубокій внатокь богословскихь наукь, творець каноновь и превосходный перелагатель съ греческаго на грузинскій языкь богословскихь сочиненій. За свои иноческіе подвиги и глубокое знаніе византійской богословской литературы получиль онь высокій санъ митрополита въродномь город'є св. Апостола Павла 60).
- 6) Никифоръ (Николай Чолокашвили), нареченный митрополить, одинъ изъ замечательныхъ деятелей въ св. Земле въ XVII в. Онъ путепествовалъ по Азіи, Европе

и Афривъ съ цълью обогатить себя познаніями; современники считали его "философомъ, ораторомъ и знатокомъ семи языковъ". Этотъ "нареченный митрополитъ", какъ онъ называется въ переписвъ грузинскихъ царей съ россійскими государями <sup>61</sup>), былъ три раза отправляемъ посломъ въ Москву къ царю Михаилу Өеодоровичу (въ 1636, 1639 и 1640 гг.); ъздилъ пятнадцатъ разъ по порученію царя Теймураза I (1605 – 1663 г.) въ разныя страны и къ разнымъ государямъ Азіи и Европы. Въ Палестинъ онъ пользовался такимъ уваженіемъ и славою, что патріархъ Іерусалимскій Өеофанъ предъсмертью (+ 1645 г.) назначилъ его своимъ преемникомъ, но благодаря только проискамъ и интригамъ грековъ, назначеніе это, вопреки завъщанію святъйшаго патріарха, не состоялось <sup>62</sup>).

Говоря о подвигахъ грузинъ на христіанскомъ Востокѣ, необходимо знать что ихъ дѣятельность въ Св. мѣстахъ Востока, "продолжавшаяся въ теченіе почти XV вѣковъ, говоритъ проф. А. А. Цагарели, составляеть одну изъ свѣтлыхъ страницъ не только въ исторіи грузинской церкви и народа, но и въ исторіи культуры христіанскихъ народовъ вообще. Грузины, въ теченіе многихъ вѣковъ, являются въ святой землѣ то какъ паломники и подвижники, то какъ книжники и художники, то какъ воины и защитники Св. Гроба. Мы справедливо удивляемся энергіи и религіозному воодушевленію христіанскихъ народовъ Европы, мужественно отстаивавшихъ, въ теченіе почти двухъ столѣтій, права

христіанъ на Святыя мѣста Востока, но грузины, безъ преувеличенія можно сказать были крестоносцами во все время почти XI вѣковаго владычества мусульманъ и явычниковъ въ св. Землѣ" <sup>63</sup>).

Извъстный русскій востоковъдъ, покойный епископъ Порфирій, въ своихъ занятіяхъ по археологіи и исторіи христіанскаго востока, касаясь грузинскихъ древностей, всегда относился къ нимъ съ большою любовью и большимъ вниманіемъ, отдавая дань глубокаго уваженія прошлому грузинскаго народа, его благочестію, трудамъ и заботамъ о письменности, искусствъ и поддержаніи православной церкви въ Св. мъстахъ Востока <sup>61</sup>). Вслъдствіе умноженія грузинскихъ монастырей на востокъ, количество которыхъ доходило до сорока, была учреждена епископская кафедра на Афонъ, въ деревнъ Ериссо, юрисдикціи которой подчинялись всъ грузинскіе монастыри, находившіеся внъ предъловъ грузинскаго царства <sup>65</sup>).

## VI.

Труды Грузинскихъ иноковъ на пользу родного края, ихъ обширныя рукописныя сокровища, завѣщанныя потомству, и теперь удивляютъ изслѣдователей древней грузинской письменности своимъ разнообразіемъ и энциклопедическимъ характеромъ. Грузинскіе драгоцѣные манускрипты, въ разное время вывезенные въ Европу и попадающіеся въ ея столичныхъ библіотекахъ и музеяхъ, изумляютъ Европейцевъ богатствомъ своего

содержанія, красотою и каллиграфическою изысканностью письма. Все это научное богатство, — наслідіе нашей священной и родной старины, иміжене высокое значеніе и для современнаго религіозно-нравственнаго воспитанія и образованія въ духі православной религіи и народности, все это богатство, повторяемъ мы, для накопленія котораго такъ много трудились монашествующіе, складывалось поколініями и віками. Не щадя живота своего, они спасли руписныя сокровища нашихъ предковъ отъ мусульманъ—въ часъ невзгодъ и бідствій, постигавшихъ ихъ уединенныя обители и старательно сохранили ихъ намъ, и на поляхъ пожелтівлыхъ страницъ записывали эти бідствія, записывали и чудеса віры и подвиги своихъ братій.

Изъ монастырей, какъ изъ-подъ современныхъ типографскихъ станковъ, выходили книги нравственнорелигіознаго содержанія и во множествѣ расходились
по всей Грузіи. Нѣкоторые грузинскіе монастыри, существовавшіе въ древности, руины которыхъ даже до
сихъ поръ неотысканы, сдѣдались намъ въ настоящее
время извѣствыми единственно благодаря дошедшимъ
до насъ громаднымъ рукописнымъ фоліантамъ, вышедшимъ изъ-подъ пера неусыпныхъ труженниковъ тѣхъ
монастырей, сохранившимъ потомству имена такихъ
внаменитыхъ просвѣтительныхъ центровъ, каковы, напр.:
Шатберди <sup>64</sup>), Ханзоети, Камахи и др.

А кто сообщилъ высшее развитіе Грузинскому или Картвельскому языку, который въ настоящее, время дин-

гвистами считается однимъ изъ древнейшихъ культурныхъ языковъ 67), и сдълалъ его удивительно гибкимъ, выразительнымъ, обильнымъ, мягкимъ, нежнымъ, вежливымъ, плавнымъ, пламеннымъ, удобопонятнымъ и возвышенно - цвътистымъ 68), передавъ на немъ съ изумительною върностью Священное Писаніе, вдохновленныя рачи христіанскихъ и отечественныхъ паснописцевъ - пінтовъ? Все теже труженники - иноки: Давидъ, Стефанъ, Антоній, Савва, Кименъ, Моисей, Окропиръ, Давидъ Тбелисдзе, Мурванозъ, Григорій Ушкели, Евстафій, Иларіонъ Чудотворецъ, Дарчи, Ефремъ Мцири, Ефремъ Диди, Кипріанъ Самтавійскій, Стефанъ Чкондидели, Іоаннъ Минети, Эзра, Давидъ Джибисдзе, Іоаннъ Минчхли, Михаилъ и Евстафій Синайскіе, Евфимій Грдзели, Арсеній Вачесдве, блаж. Григорій-новый Авраамъ 69), Іоаннъ, Евфимій и Георгій святогорцы 70), Георгій Шекенебули, препод. Арсеній, Георгій Олтисели, Өеофиль, митрополить Тарса, Саба Тухарели, Саба Сингели, препод. Петръ, Ефремъ Ушкели, Николай Мнатоби, Димитрій Гареджели, Беена, іеромонахъ Мисъ, монахиня Макрина, іеромонахъ Григорій (изъ князей Вахваховыхъ), Іоаннъ Чхатурійскій, іеромонахъ Козьма, Николай Мровели (Орбеліани), Ефремъ, котораго навывали псаломною птипею (სირი, ფსალმუნთა მსტვინავი), католикосы — Арсеній Булмаисисдзе, Эвдемонъ, Виссаріонъ, Антоній В. и др. Имъ одолжены мы происхождениемъ тъхъ умилительно - сладостныхъ и торжественно-величественныхъс пъсней церковныхъ, коими досель оглашается слухъ нашъ въ св. храмахъ Грузіи 71).

Членъ Россійсской Императорской академіи наукъ И. М. Броссе, - лучшій изслідователь исторіи и литературы Грузіи, доказываеть, что грузинскіе труженники вообще и монастырскіе въ особенности довели отечественный свой языкъ до совершенства. "Появляются геніи, говорить онъ, которые доводять грузинскій языкь до самаго высокаго совершенства " 11). А г. Сталинскій, приводя образцы изъ грузинскихъ писателей свътскихъ н духовныхъ, о достоинствъ грузинскаго языка выражается такъ: "безъ преувеличенія повторяемъ; что ни одинъ языкъ въ мірѣ, не исключая даже итальянскаго и французскаго языковъ, не представляеть собой такого богатаго матеріала для выраженія поэтической мысли въ музыкальной формъ слова, какъ языкъ грузинскій въ его старомъ древне-грузинскомъ наръчіи" 73), который, добавимъ мы отъ себя, обладаетъ изумительнымъ богатствомъ лексикографической номенклатуры и грамматическихъ формъ и неисчерпаемымъ обиліемъ оборотовъ.

Языкъ грузинскихъ богослужебныхъ книгъ считается превосходнымъ и рѣчь богопросвѣщенныхъ отечественныхъ гимнографовъ возвышенною. Грузинскіе духовные лирики, подобно пѣснописцамъ сирскимъ и греческимъ <sup>74</sup>), держались классическихъ формъ. Очень много въ богослужебныхъ книгахъ нашей церкви риемованныхъ пѣснопѣній, писанныхъ по извѣстному поэтическому метру, которымъ эти песнопенія отличаются отъ обыкновенной провы. Для примъра укажемъ на нъкоторыя пъснопвнія отечественных агіологовъ-гимнографовъ: 1) "შენ ხარ ვენახი, ახლად აღყვავებული"; 2) "აბიბოს მზესა, მცხინვარედ აღმომზესა"; 3) "ვნებათა მიერ წმიდათა იმარტვილეს"; 4) "ეთეროვნისა სპერასა განსმენილი"; 5) "შუა მდინარით, მონაბრწყინმან მთიებმან"; 6) "შესხმითა სჯულისა, დაუზევდების შენი 15); 7) სულთა წრფელი მოყვასი არს მადლისა• <sup>16</sup>); 8) "ღვთის-მშობელი და ყოვლად პატიოსანი" 17); 9) "ბუნებით შეუხებელი, არსებით შეუწერელი"; 10) "რომელმან სიბრძნით დაჰბადნა ცანი ძალითურთ" 18). Отечественная церковь всегда употребляла и по сіе время употребляеть, для пользы чадъ своихъ, сочиненія грузинскихъ духовныхъ писателей, вошедшія въ составъ чтеній и піснопіній церковныхъ и этимъ свидетельствуетъ объ ихъ высокомъ достоинствѣ и значеніи.

Что же касается грузинскаго перевода Священнаго Писанія <sup>79</sup>), то онъ, по свидѣтельству внатоковъ Священнаго текста, считается однимъ изъ лучшихъ и совершенныхъ переводовъ древняго періода и въ исторіи новозавѣтнаго канона ученые отводять ему важное мѣсто. "Священныя наши книги, говоритъ историкъ-археологъ Пл. Іосселіани, писаны языкомъ чистымъ, звучнымъ, плавнымъ и донынѣ образцовымъ для литературы дуковной и гражданской <sup>60</sup>). "Изумителенъ языкъ грузинскій, говоритъ онъ въ другомъ мѣстѣ, и неподражаемъ для насъ, подъ перомъ перелагателей

книгъ священныхъ въры. Звучны и потрясательны поэты, върны и точны историки, картинны панегиристы, сильны процовъдники и мътки толкователи и комментаторы Платона, Аристотеля, Неоплатониковъ. Сколько видится геніальныхъ усилій въ сокровищнищѣ слова грузинскаго, чтобъ для выраженія высокихъ идей пророковъ, или песнопеній вдохновительныхъ отцовъ церкви, образовать слова и поднять ихъ до высоты мысли великихъ подвижниковъ науки; сбросить съ нихъ рубище первобытнаго, простого, народнаго языка, грубую оболочку внишнюю, чтобы одить воплощаемую мысль науки въ слово приличное, богатое, благородное, изящное, красивое, вполнъ выражающее" <sup>81</sup>). Нъкоторыя разновременно, исподволь дълаемыя исправленія Священнаго текста и приспособленія его къ возникшимъ новымъ формамъ речи, делали вполне понятнымъ грузинскій переводъ. "Всв переводы и богословскія сочиненія даже самаго древнайшаго періода, свидательствуеть историкь Баратовь, писаны прекраснымь языкомь и понятнымъ не только для современниковъ, но и для насъ, до такой степени, что едвали у кого нибудь изъ другихъ христіанскихъ народовъ, кромъ чисто латинскаго, найдутся книги того времени, которыя могли бы выдержать сравнение съ нимъ въ этомъ родъ" 82).

Преосвященный Порфирій, епископъ Чигиринскій, докторъ эллинской словесности, приводя греческое стихотворное письмо Георгія Мтацминдели къ Византійскому Императору Константину Дукъ, по грузинскомъ

переводѣ Священнаго Писанія выражается такъ: "не важно содержаніе сего (стихомѣрнаго) письма, въ которомъ авонскій подвижникъ желалъ Дукѣ здравія, многихъ лѣтъ и побѣдъ надъ врагами, просилъ его продолжать переписку и жаловался на сильную простуду свою, полученную при рубкѣ дровъ на высотѣ Авона; то важно, говоритъ Порфирій, что Евфимій († 1028) зналъ эллинскій языкъ такъ основательно и такъ общирно, что умѣлъ писать на немъ стихи; слѣдовательно соотечественники наши грувины могутъ вполнѣ довѣрять тѣмъ переводамъ Священнаго Писанія съ помянутаго языка, какіе онъ сдѣлалъ на Авонѣ" вър.

Кромъ того, что грузинскіе монастыри были разсадниками просвъщенія, они были и разсадниками многихъ ревностныхъ и просвещенныхъ пастырей, учителей, священно-служителей и управителей церкви. Монашество только одно давало доступъ къ занятію въ Грузіи высшихъ степеней церковной іерархіи: католикоса, митрополита, архіепископа, епископа, хорепископа и настоятеля. Касательно этого вопроса воть что говориль 100-льтній старець архимандрить Софроній прекрасный знатокъ грузинскаго церковнаго пънія - извъстному путешественнику по святымъ мъстамъ Анд. Н. Муравьеву: "Натлисмцемели (обитель Іоанна предтечи) искони служила разсадникомъ иноческой жизни и просвъщенія духовнаго для всей Грузіи. У насъ не было училищъ, но сюда собирались въ отрочествъ желавшіе посвятить себя на служение церкви и делались учениками опытныхъ старцевъ, доколѣ, въ свою очередь, изънихъ самихъ не образовались наставники. Отселѣ избирались, большею частью, предстоятели монастырей и епархій; до такой степени глубоко было уваженіе царей и католикосовъ къ нашей пустыни « 84).

## VII.

Особенно сильно и ярко выступають заслуги грузинскаго монашества и монастырей въ періодъ времени между XIII - XVI въками. Въ эти скорбные четыре въка естественнымъ послъдствіемъ продолжительнаго мусульманскаго гнета быль упадокъ культурной и политической жизни православной Грузіи. Нравственное начало падало. На помощь обществу пришла церковь, которая въ лицъ лучшихъ своихъ представителей, преимущественно монашествующихъ, осуждала нравственное паденіе общества и призывала уходить изъ растліннаго міра въ монастырь, вслідствіе этого уходъ въ монастырь усиливался послѣ каждаго разгрома Грузіи. Сюда шли и тв, кого влекла жажда душевнаго спокойствія и тв, которые устали въ борьбв съ врагами креста Христова. Защитники и хранители чистой въры и нравственности христіанской, монахи предлагали утомленнымъ душамъ тихое пристанище и приводили своихъ учениковъ въ святилище неразрушинаго союза съ Богомъ. Монастырь являлся убъжищемъ отъ волненій житейскаго моря, пустыня - місто покаянія и слезъ казалась раемъ. Такъ усилилась аскетическая струя въ религіозномъ настроеніи грузинскаго народа.

Вследствіе усиленія мусульмань и порабощенія ими Грузіи, особенно увеличилось религіозное паломничество на востокъ. Всв лучшія силы нашего отечества отлили на востокъ, который всеми христіанами считался высшей школой монашества. Хотя въ предълахъ Грузіи образованность въ это время почти замерла, но за то любовь къ свъту христіанскаго образованія осталась у монаховъ грузинскихъ, которые всю свою деятельность на поприщѣ богословской науки сосредоточили въ многочисленыхъ грузинскихъ монастыряхъ Аоона, Палестины и Синая 85). Здесь, такимъ образомъ, завязалось новое средоточіе духовной жизни, -- сюда же переносится центръ монашества. Грузинскіе монастыри на востокъ, поддерживаемые щедрыми пожертвованіями вънценосцевъ Грузіи 86), служили какъ бы оависами для грузинскихъ паломниковъ, откуда нравственно освѣжался и одушевлялся многострадальный народъ въ наступившія горькія минуты своего существованія.

Грузинскіе монахи ва востокъ, одушевляемые сохраненіемъ своихъ священныхъ обязанностей и руководимые примъромъ своихъ неустрашимыхъ и досточтимыхъ подвижниковъ, сіяли доблестію и совершали подвиги, достойные первыхъ въковъ христіанства. Въ этихъ убъжищахъ наукъ монахи неутомимо трудились надъ переводомъ и перепискою твореній классическихъ и христіанскихъ писателей, составляли пъснопънія и жизнеописанія отечественныхъ святыхъ, собирали и сберегали рукописныя сокровища своихъ предшественниковъ и снабжали священно богослужебными книгами объднъвшія грузинскія церкви <sup>87</sup>).

Съ появленіемъ же книгопечатанія, грузинскіе монахи неутомимо занимаются въ типографіяхъ и у насъ и въ грузинскихъ колоніяхъ Россіи <sup>88</sup>) надъ исправленіемъ и печатаніемъ священно-богослужебныхъ книгъ. Изъ этихъ тружениковъ особенно замѣчательны: епископъ Николай, архіепископы Аванасій и Доментій Ш Тпилели, Іосифъ Самебели, епископъ Григорій Хардчашнели, митрополитъ Варлаамъ, іеромонахъ Германъ, Захарій придворный духовникъ и многіе др. <sup>89</sup>).

Въ нѣкоторыхъ грузинскихъ монастыряхъ на христіанскомъ востокѣ чеканились даже деньги. Такъ, напр., царевичъ Теймуразъ въ своей древней исторіи Грузіи, свидѣтельствуетъ, что въ Іерусалимскомъ монастырѣ св. Іакова Алеея чеканились грузинскія монеты, для каковой цѣли въ означенномъ же монастырѣ грузинскимъ царемъ Георгіемъ І (1014 – 1027) были устроены машины <sup>91</sup>).

Пока процвътали монастыри въ Грузіи, православная грузинская церковь имъла въ нихъ надежный оплотъ противъ враговъ внѣшнихъ и внутреннихъ. Но неумолимое время и разрушительная рука людей положили печать свою на эти религіозно-просвътительные центры. Безпрестанныя нападенія и раззоренія Грузіи, персами, монголами, арабами, хозарами, турками османа-

ми и кавказскими горцами сокрушили и разрушили грузинскіе монастыри <sup>91</sup>). Особенно же чувствительный ударъ быль нанесенъ грузинскому монашеству и монастырямъ завоеваніемъ Самцхе-Саатабаго турками и нашествіемъ неистоваго шахъ-Аббаса І-го, - проклинаемаго досихъ поръ народомъ. Шахъ-Аббасъ, хорошо зная Грувію и героизмъ ея жителей, находящихъ твердую опору въ православномъ христіанствъ и, понимая при этомъ великое жизненное значеніе монастырей для христіанской страны, разорилъ многіе изъ нихъ до основанія, въ томъ числъ обратилъ въ груду развалинъ и знаменитую Давидо-Гареджійскую Лавру - грузинскую Оиваиду, въ которой въ ночь св. Пасхи—этотъ ненавистникъ имени Христова — приказалъ предать истребленію до 6000 мирныхъ и безоруженныхъ иноковъ <sup>92</sup>).

Послѣдствіемъ нашествія шахъ-Аббаса І-го было то, что монастыри, эти единственные, можно сказать, въ то время разсадники просвѣщенія въ Грузіи, пали и запустѣли; книжныя сокровища ихъ схоронились подъ пепломъ и пѣніе церковное, процвѣтавшее до этого времени въ монастыряхъ <sup>93</sup>), также стало замѣтно падать. Въ одномъ Шіомгвимскомъ монастырѣ до его разоренія было такъ много книгъ, что не могли помѣстить на десяти арбахъ, въ коихъ множество было пергаментныхъ <sup>94</sup>).

Въ XVII—XVIII вѣкахъ, когда наступилъ періодъ возрожденія Грузіи, вслѣдъ за введеніемъ реформъ для обновленія государства и правильнаго развитія литера-

турно-художественной жизни народа при дѣятельномъ участіи Антонія католикоса I и Гаіоза, архієпископа Астраханскаго, научно-литературная дѣятельность почти исключительно сосредоточилась въ самой Грузіи и постепенно сталъ замѣтно ослабляться картвельскій элементь въ грузинскихъ монастыряхъ святой земли.

Для полноты нашего очерка считаемъ нужнымъ привести мнѣніе извѣстнаго писателя М. Соловьева о грузинскомъ монашествъ и грузинскихъ монастыряхъ, вызванное возбужденнымъ нынѣ въ Россіи всеобщимъ интерсомъ къ древнимъ церковно-архитектурнымъ памятникамъ православной Иверіи въ святой землі... .. Въ русскомъ царствъ, говоритъ многоуважаемый авторъ, есть древне-христіанская область, прославленная мученическимъ героизмомъ въ лѣтописяхъ православной церкви и наполнившая памятниками своего пламеннаго усердія Іерусалимъ и его окрестности, - Грузія. Ея благочестивые иноки и досель подвизаются въ славной лавръ пр. Саввы на Авонъ, недавно еще были и Синав. Иверскіе цари устроили монастыри вокругъ Іерусалима... Лучшій и благоустроеннъйшій изъ іерусалимскихъ монастырей св. Креста, очищенный отъ всъхъ долговъ царемъ Иракліемъ (II) въ концѣ XVIII в., находится только въ заведываніи патріархіи по случайному отсутствію иверскихъ монаховъ, доступъ которымъ быль прекращень только въ концѣ прошлаго въка, вся вся в последней отчанной борьбы Грузіи съ Турціей и Персіей. Права же Грузіи на шхъ обители вт

св. землё не оспариваются, какъ не возбуждается спора о пользованіи грузинскими землями, числящимися за іерусалимскою патріархіей. Между тёмъ все Закавказье, повидимому, не подозрѣваетъ о существованіи Палестинскаго Общества и даже не слышно о поклонникахъ изъгрузинскихъ монаховъ, духовенства и мірянъ. Это тѣмъ не понятнѣе, что грузины сохранили почти въ нетронутомъ видѣ всѣ привлекательныя черты своей исторической личности: глубокое религіозное чувство, стойкую вѣрность церкви, доблестную преданность добровольно избранному Государю, братское довѣріе къ единовѣрной Россіи, которой они вручили свою судьбу, не поступаясь своею напіональностью и справедливо не опасаясь за ея неприкосновенность.

Монашество досель живо въ Грузіи, и неужели въ ней замолкли воспоминанія о принадлежавшихъ ей палестинскихъ обителяхъ? Святая земля—страна въковъчныхъ преданій, глубоко вкоренившихся въ различныя права христіанскихъ общинъ; иногда эти прави пріостанавливаются, но, въ сущности, никогда не подвергаются давностному прекращенію предъ мірскимъ судомъ. Достаточно сослаться на виелеемское дѣло, послуживщее поводомъ къ севастопольской войнѣ. Древнія права Грузіи въ св. землѣ ничуть не слабѣе правъфранцузской кустодіи и, смѣемъ надѣяться, не могутъ встрѣтить возраженій со стороны единовѣрнаго греческаго духовенства, столь щедро осыпаннаго милостями благочестивыхъ иверскихъ царей, древнихъ строителей

монастырей, состоящихъ нынѣ въ греческомъ управленіи. Въ св. землѣ существуютъ латинскія конгрегаціи, итальянскія и французскія, появятся и нѣмецкія, въ общемъ подчиненіи латинскому патріарху; отчего же для блага православной церкви не быть, рядомъ съ греческимъ, ставропигіальнымъ монастырямъ русскимъ и грузинскимъ" <sup>95</sup>).

Вопросъ о монастыряхъ, принадлежавшихъ грузи намъ на христіанскомъ Востокъ, поднимался еще до присоединенія Грузіи къ Россіи, когда разсматривались въ Государственномъ совътъ самыя условія присоединенія царства, предложенныя грузинскимъ царемъ Георгіемъ XIII. Въ боз'в почившій Императоръ Павель I желая обезпечить судьбу многострадальной Грузіи, согласился исполнить всв просьбы царя и народа грузинскаго, между прочимъ и слъдующую: "Имънія, приписанныя къ гробу Господню и съ коихъ доходы обращаются ежегодно въ Іерусалимъ, сказано было въ Высочай ше утвержденномъ докладъ 15 Ноября 1800 г. и конфиденціальной запискъ гр. Ростопчина 14 Ноября того же года, приведя въ порядокъ, употребить на установленіе командорствъ великаго пріорства грузинскаго, кое составить одно изъ великихъ пріорствъ языка россійскаго" 96). Къ великому сожальнію этоть проэкть не быль осуществлень послів смерти Императора Павла I и вопросъ о грузинскихъ монастыряхъ на Востокъ и ихъ обширныхъ имъніяхъ въ Грузіи, неодно-

Digitized by Google

кратно поднимавшійся въ текущемъ стольтіи, остается пока открытымъ.

Если католическая Франція во имя какого-то непонятнаго протектората заявляеть свои права въ святой Землѣ, и протестантскій міръ претендуеть на это же, а Австрійцы сверхъ того, указывають на особыя права Габсбурговъ, которые доселѣ носять титулъ королей іерусалимскихъ, то Россіи, какъ представительницѣ, наслѣдницѣ и защитницѣ Православія вообще и православныхъ грузинъ въ особенности, права которыхъ на святыя мѣста внѣ всякаго сомнѣнія, по исторической своей роли и значенію преимущественно должна принадлежать Святая Земля, которая всегда была и будетъ главною святынею для всего русскаго народа, ничего не щадящаго для поддержанія ея святилищъ и обитателей.

Находясь подъ сѣнію православной русской церкви и, пользуясь полною безопасностью оть внѣшнихъ враговъ, мы имѣемъ духовное утѣшеніе видѣть, какъ разрушенные, стертые, такъ сказать, съ лица земли грузинскіе монастыри, служившіе предметомъ любви народной, постепенно возстановляются и возстановляются иногда благодаря энергіи и трудамъ скромнаго инока. И теперь есть у насъ иноки, въ которыхъ живетъ духъ древняго грузинскаго монашества, и которые, слѣдуя по стопамъ древнихъ подвижниковъ, живутъ тою же святою жизнью и напоминаютъ собою достопамятное старое время, но присущая имъ скромность заставляетъ

насъ умолчать объ ихъ плодотворной деятельности на пользу родной церкви и общества. Примъръ его преосвященства, преосвященнаго Александра, епископа Горійскаго, возобновляющаго на свои средства монастыри: Шіомгвимскаго, Іоанна Зедазнійскаго 37), Давида Гареджійскаго и святого Креста, на возстановленіе и обезпеченіе которыхъ его преосвященствомъ положено болье 40.000 рублей, служить ручательствомь, что для грузинскихъ монастырей настанетъ отрадное когда они, возстановивъ живую связь съ достославнымъ своимъ прошлымъ, по прежнему займутъ свое высокое положение въ обществъ, будутъ сохранять съ подобающимъ уважениемъ православную грузинскую старину и выполнять свою высокую миссію. Пожелаемъ, чтобы въ возстановляемых монастырях воскресъ и прежній духъ грувинскаго монашества по завъту преп. Іоанна Зедазнели, чтобы въ нихъ монашествующіе неуклонно подражали достославному примъру своихъ великихъ предтественниковъ.

Резюмируя все выше изложенное, въ заключеніи должны мы сказать, что въ историческихъ судьбахъ мученической Грузіи монашество всегда играло весьма замѣтную роль, ему принадлежать очень многія свѣтлыя страницы въ исторіи; поэтому заслуги грузинскаго монашества для церкви и общества давно стяжали ему право на вниманіе и признаніе народное. И, дѣйствительно, сколько великихъ и благотворныхъ дѣлъ совершили наши иноки силою и дѣйствіемъ своего словершили наши иноки силою и наши иноки силою и наши иноки силою наши иноки и на

ва! Сколько заблудшихъ братій обратили они къ Богу, сколько падшихъ душъ исторгли, можно сказать, изъ самыхъ челюстей ада, сколько ересей и заблужденій разсізяли и опровергли они силою и убідительностію своего слова, истекавшаго изъ сердца, полнаго живой візры и истиннаго благочестія! И какой крізпкой и надежной опорой служили они постоянно для церкви и общества особенно въ минуты трудныя, а ихъ въ жиз ни Грузинскаго народа было очень и очень много!!

Память объ основателяхъ грузинскихъ монастырей и ихъ подвижникахъ всега́а будетъ вызывать къ себѣ благоговъйное вниманіе, а заслуги, оказанныя ими грузинской церкви и царству, навсегда останутся памятными въ отечественной исторіи.



## Примъчанія

- 1) Св. Исаава Сирина. сл. 3.
- <sup>2</sup>) Лѣствичникъ сл. 26.
- Бесъда 68 на Ев. Ме.
- 4) Посланіе блаж. Іеронима къ Марцеллу.
- •) Твор. Василія В. т. VII, стр. 223, изд. 1854 г.
- 6) Преданіе свидътельствуеть, что царь Миріанъ (265—342), по совъту св. Нины, посътиль Іерусалинъ и на Лотовомъ знаменіи построилъ Крестный монастырь. ტიმოთე. მიმოხ. წმ. ადგ. 83. 148—150. Проф. Цагарели. Памят. Груз. стар. въ Св. Землъ и на Синаъ. Прав. Пал. Сбор. т. IV стр. 33—37; ქართ.-ცხოვ. 5აწ. I, 83. 103—105; Ист. Іерусалима. Муравьева. Стр. 263—264.
- 7) Аборигены Каппадовійской провинціи, по изслѣдованію профес. Д. Чубинова и А. С. Хаханова, принадлежали въ картвельскому племени. См. этногр. обозр. насел. древн. и соврем. Каппадокіи (Чанетіи) и Древн. пред. разс. груз. стр. 6—9.
  - 8) Посл. въ Евр. гл. XI, ст. 37-38.
- вторая и пятая пъсни стихиръ къ великому повечерію
   7-го мая.
- 10) Въ грузинскихъ историческихъ документахъ эти отцы перечисляются нѣсколько иначе. Такъ одинъ Шіо-Мгвимскій манускриптъ держится такого порядка; Шіо, Давидъ, Іосифъ, Антоній, Өеодосій, Тате, Пиръ, Илія, Пименъ, Натанъ, Абибосъ и Іоаннъ; а въ другомъ мѣстѣ указаны еще: Стефанъ, Зенонъ, Исе, Таде, Исидоръ и Михаилъ. г. Жорданія хроники. ч. І, стр. 64; въ христоматіи г. Чубинова поименованы: Іоаннъ, Шіо, Исе, Тадеосъ, Исидоръ, Пиросъ, Михаилъ, Стефанъ, Абибосъ, Зенонъ, Іосифъ, Антоній и Давидъ. Усоро. 83. 168; Грузинская лѣтопись Картлисъ-цховреба перечисляетъ 14 отдовъ: Іоанна, Давида, Стефана, Іосифа, Зенона, Антонія, Исе, Таде, Шіо, Исидора,

Абибоса, Микеля, Пироса и Илію; ქართლ. ცხოვრ. 55წ. І გვ. 151; въ Рав Грузіи перечисляются такъ: Шіо, Давидъ, Іосифъ, Антоній, Өеодосіосъ, Тате, Пиросъ, Эліа, Пименъ, Натанъ. Абибосъ и Іоаннъ. სъქ. სъმოთ. გვ. 224. Почему эти отцы у разныхъ писателей носятъ разныя имена объясняется просто. Нѣкоторые изъ Каппадокійскихъ отшельниковъ до прибытія въ Грузію не были пострижены въ монашество и, какъ рясофоры, носили мирскія имена. По постриженіи же и возведеніи нѣкоторыхъ изъ нихъ въ іерархическія степени они получили у насъ другія имена. Вслѣдствіе этого одни изъ отечественныхъ писателей называютъ ихъ мирскими именами, а другіе—церковными.

- 11) Професс. А. Цагарели Памят. т. IV, стр. 28-29.
- <sup>13</sup>) Пл. Іосс. Жизн. св. Груз. цер. стр. 70.
- <sup>13</sup>) Іосс. Крат. Ист. Грув. Цер. изд. 2, стр. 40.
- 14) Закавк. въст. 1847 г. стр. 111.
- <sup>15</sup>) lbid. 1849 г. № 48, сн. Крат. ист. груз. цер. его же, изд. вт. стр.—40, прим. 37.
- 16) Броссе. Газ. Кавк. 1850 г. №№ 24—25, Муравьевъ въ одномъ мѣстѣ (Груз. и Арм. ч. I, стр. 236) относитъ время этого событія къ концу V в., а въ другомъ (ibid. стр. 302) къ половинѣ VI вѣка.
- <sup>17</sup>) Въ одно время монофиситы даже захватили въ свои руки антіохійскую патріаршую каоедру и были покровительствуемы имп. Өеодорой.
- 18) Трактатъ о раздъленіи Грузіи и Арменіи михетскаго католикоса Арсенія (Х в.). См. Археол. пут. по Гуріи и Адчаръ, Д. Бакрадзе, стр. 157—158 Дом. Бес. 1874 г. вып. 16—18.
  - <sup>19</sup>) Iocc. Жизн. св. груз. дер. стр. 71.
- <sup>20</sup>) ქართ.-ცხოვ. ნაწ. I. გვ. 192—193, 200, 203, 227, 264, 290, 474—475; ნაწ. II, გვ. 21—28 და სხვ.
  - <sup>21</sup>) Пл. Госс. Шота Руст. стр. 10; оსტ. თეიმურ. გვ. 284—285.
  - 22) Бесвда 62 на Ев. Матоея. ◄
  - <sup>33</sup>) ქართ.—ცხოვ. ნაწ. I, გვ. 842, 380, 415—416, 418—419;

Digitized by Google

- ნაწ. II, გვ. 79; წყობ. სიტყვ. 269, Древн. гор. Тифл. Пл. Іосс. стр. 158, 174; საქართვ. სამოთხე.—საბინინისა გვ. 466—467.
- ა) ქართ. ცხოვ. ნაწ. I, გვ. 132, 218—220, 224, 380; ნაწ. II, გვ. 214.
  - э•) Церк. гудж.—Пурц. стр. 121.
- 26) ქართ.-ცხოვ. ნაწ. I, გვ. 137, 256—258, 283, 317, 318, 324—325, 412, 418, 473—474; бъწ. II, გვ. 70, 107, 211, 524; Д. Пурц. перв. гудж. стр. 37, 68—71, 73—74, 77—84, 86, 94—95, 115—120, ბაქრ. ისტ. საქართ. გვ. 188, Акты Кавк. Арх. Ком. т. I. стр. 24—25.
  - 27) г. Кавк. 1848 г. № 10.
- 28) г. Кавказъ 1868 г. № 7; Опис. гудж. Давидо-Гаредж. мон. № 57; Ист. груз. цер. Пл. Іосс. изд. 2, стр. 119—120; изв. Кавк. общ. ист. и археол. т. І, вып. І, стр. 73—74; зап. Кавказ. геогр. общ. кн. IV, 1857 г. стр. 33; ქართ.—ცხოვ. ნაწ. І, 33. 137, 212—213, 221, 230, 256, 318, 325; бъწ. ІІ, 83. 111, 524; церк. гудж. Пурц. стр. 1—6, 8—9, 35—38; 78—79, 102—107, 110, 115—120 и др.
  - <sup>20</sup>) Д. Пурц. Груз. двор. грам. стр. 36—37.
- <sup>30</sup>) Церковь имъла крестьянъ и изъ мусульманъ-татаръ. Д. Пурц. церк. гудж. стр. 20 и Акты Кавк. Арх. Ком. т. I, стр. 22.
- <sup>31</sup>) Катол. Михет., его власть и организ. церков. влад. Тифл. въ истор. и этногр. отнош. Бакрадзе Берзенова стр. 6 10.
  - ээ) Церк. гудж. Пурц. стр. 2—3.
- 23) Акты Кавк. Арх. Ком. т. I, стр. 4-6, 8-9, 21, 23-24 и 30-33.
  - <sup>24</sup>) Ibid. стр. 28 и улож. ц. Вахтанга стр. 42.
  - \*\*) Улож. ц. Вахтанга VI, стр. 151.
  - \*\*) საბინ. საქ. სამ. გვ. 253, 365, 379.
- \*\*) Подобное же возаръніе проводится и въ древнихъ грузинскихъ уложеніяхъ гражданскихъ законовъ атабека Агбуги стр. 102—105 и ц. Вахтанга VI ст. 25--32; ვახუშტი. საქართ. ღეოლრაფ. გვ. 26, მისივე საქართ. ისტორ. გვ. 11.

- <sup>38</sup>) О совершенств'в грузинскаго алфавита см. мнине изв'я в'я в'я древ. сказ. о Кав-каз'я, стр. XXXVI.
- <sup>39</sup>) ვახუშტი. საქარ. ისტ. გვ, 139, ბაქრაძე. ისტ. საქარ. გვ. 240—242, зап. общ. люб. кавк. арх. кн. I, Д. Бакрадзе, стр. 70 и Всеобщ. ист. Асогика, стр. 131, 133—135 и далъе.
- 40) Д. З. Бакрадзе. Отнош. Груз. и Арм. въ Визан., см. Изв. Кавк. общ. истор. и археол., вып. I, стр. 87—89.
- <sup>41</sup>) Изв. Кавк. общ. ист. и арх. т. I, вып. первый, 1882 г., стр. 89—90.
- 43) Вязь—т. е. соединеніе буквъ или нѣсколькихъ письменныхъ знаковъ смежныхъ въ одинъ составной. Иногда при сложной вязи такъ сливаются буквы, что подобно санскритской вязи, улетучиваются отличительныя особенности каждой буквы, что само собою понятно, затрудняетъ чтеніе вязи. Вязь у насъ большею частью употреблялась для сокращенія подписи.
- 13) Въ IV въкъ по Р. Х. вмъсто папируса вошелъ въ употребление новый материалъ для письма пергаментъ, для приготовления котораго требовалось особенное искусство, умънье. Въ VII въкъ пергаментъ окончательно вытъснилъ папирусъ, на которомъ сохранилось нъсколько грузинскихъ церковныхъ рукописей VI—VII въковъ.
- \*\*) Проф. А. Цагарели. Памят. Груз. Стар.... стр. 69, 92, 99, 104, 107, 171, 183, 185, 240—242 и 244, Акты. Кавк. Арх. Ком. т. II, стр. 266.
- 45) Рѣчь котораго, по выраженію католикоса Антонія I, походить на золотую росу, превращаемую иногда въ обильный дождь, разрѣзываемый золотыми молніями. Уу. სоტуз. 83. 261.
- 46) Проф. А. А. Цагарели, свъд. о пам. груз. письм. т. I, вып. тр. стр. XI—XIII, წყობ.—სიტყ. ანტ. I კათოლ. მუხ. 725—726, 731—744.
- 47) Пл. Іосс. Древн. гор. Тифл. стр. 158; წумд. სიტყვ. მუხ. 779—780.

- 40) Цагарели. Памят. Груз. стар. въ св. землѣ и на Синаѣ, стр. 66—70.
  - 49) წყობ.—სიტყვ. გვ. 237—237.
  - \*\*) ქართ.—ცხოვრ. ნაწ. I გვ. 321.
- <sup>31</sup>) Цагарели. Свъд. о памят. Груз. письм. т. I, вып. тр., стр. XII.
- <sup>52</sup>) Истор. Авона. Еп. Порфирія. Тр. Кіев. дух. ак. 1873 г. Янв., стр. 43—44.
- <sup>53</sup>) Очерки внутр. ист. Виз.—вост. цер. въ IX—XI вв. А. **Лебедева. М.** 1878 г.
  - 🛂 ივერია 1895 წ. 🏕 250.
- <sup>55</sup>) Проф. А. С. Хахановъ. Очер. по истор. груз. слов. вып. второй, стр. 21, прим. 1.
- 16) Житіе петра Ивера пер. съ груз. проф. Н. Марра. Прав. Пал. Сбор. т. XVI, вып. втор., Пам. груз. стар. въ Св. Зем. и на Синав Проф. А. А. Цагарели. Прав. Пал. Сбор. т. IV, вып. первый, стр. 33—36; Палест. монаш. съ IV до VI в. іером. Өеодосія Олтаржевскаго. Прав. Пал. Сбор. т. XV, вып. вт., стр. 238; ქართ.-ცხოვ. ნაწ. I, გვ. 102—105 და საქ. ისტ. ვახუშ. გვ. 74—80.
- 87) Памятн.... Цагарели, стр. 38—41; "საქ. სამ."--საბინინისა გვ. 371—392 и жит. свят.—Сабинина, ч. II, стр. 105—125. წყობ.სიტყვ. ანტ. I კათოლ. მუხ. 449—453, 686—688.
- \*\*) საქ. სამ.—საიინინისა, გვ. 408, წყობ.-სიტ. ანტ. I კათოლ. მუხ. 723—724, полн. жизн. св. Сабинина, ч. II, стр. 135, Дух. Въст. Груз. экз. за 1891 г., № 3, стр. 81—37,
- 10) bs J. bs д. bs добобобо, дз. 4,1—432, ქართ.-ცხოვ. бъў. І, дз. 211, полн. жизн. свят. Сабинина, ч. ІІ, стр. 127—160.
- ••) წყონ.-სიტყვ. ანტ. I კათოლ. მუხ. 749—750, 6აწ. I, გვ. 244, სხოლ. 8.
- 61) Переп. груз. цар. съ росс. госуд. стр. XXVII XLI I. L, 48.

- 62) Посл. Іерус. патр. Досиеся въ Груз. см. Груз. Дух. Въст. за 1866 г. май; Памятники.... Цагарели, стр. 66—70.
  - 62) Прав. Пал. Сбор. т. IV, вып. 1-й стр. IV.
- 64) Преосв. Порфирій о груз. древностяхъ. Проф. А. А. Цагарели. Зап. Вост. Отд. Имп. Русс. Арх. Общ, т. І. вып. І. стр. 8—18.
- <sup>68</sup>) Цагарели. Пам. Груз. стар. въ св. землѣ и на Синаѣ, стр. 141.
- 16) Г. Такайшвили на основаніи армянских источниковь, показаніями которыхь нужно пользоваться крайне осторожно, полагаеть Шатберди въ бассейнь Ефрата и отождествляеть его съ Харберди (სამი ხრონიკა გვ. LXX). Относительно этого спорнаго вопроса въ описаніи дворянскихъ и княжескихъ фамилій Грузіи, мы нашли слъдующія интересныя свъдьнія: შატიკბერეთ ციხე არის ვანდიის კერძო, რომელიც არის ყარსის ადმილი და ესე ციხე აიღო მეორემან მეფემ სუმბატ წელსა 988 და ამა ციხის უფროსი მოვიდა ქართლში და მიღებული იქმნა მეფეთაგან აზნაურად" (შატბეროვი). ივერია 1884 წ. №№ IX—X, გვ. 112; сн. съ ист. Баратова, т. III, стр. 49, 76, დ. ბაქრაძე. საქართ. ისტორია გვ. 233.
- 67) Мићие извъстнаго лингвиста Гаттеріаса о картвельскомъ языкъ можно найти въ изслъдованіи проф. Лаз. Инст. А. С. Хаханова: "Древ. пред. разс. груз." стр. 47.
- \*\*) "დაშვენდა, დატკბა, говоритъ поэтъ, შემუშავდა ენა ივერთა; დღესაც კი გვატკბობს მათ დროთ ენა ამერ იმერთა". ჯვარი ვაზისა. ვახტ. ორბელიანისა.
  - <sup>69</sup>) იხ. წყობ.—სიტყვ. მუხ. **7**04—705.

- Land

<sup>70</sup>) Который, по свидътельству академика Калиновскаго, своими прекрасными стихами украсилъ Асонскую гору и эти стихотворенія переведены на всѣ европейскіе языки. Извъстное стихотвореніе поэта, И. И. Козлова "вечерній звонъ, вечерній звонъ!" переведенное имъ съ англійскаго, принадлежить вдохновленной музѣ Георгія Мтацминдели (1014—1065) и есть переводъ съ оригинала стихотворенія нашего духовнаго пінты.

- 71) См. Ө. Жорданія. Хрониви стр. 111—113, 115, 119, и Гинницу Х візва въ книгохранилищі общ. распр. грам. среди груз. насел. № 425. Нівоторые образцы мехурскихъ, греческихъ в грузинскихъ нотныхъ знаковъ изъ этого пергаментнаго манускрита приводитъ г. М. Джанашвили въ своей брошюрів: "საუნჯე მეათე საუკუნისა". გვ. 53; интересные образцы надстрочныхъ и подстрочныхъ знаковъ. заимствованные изъ нотированныхъ рукописей груз. церк. древл. Х—ХІІ вв., приводитъ о. В. Карбеловъ въ своемъ трудів "ცისკარი" 1898 г. см. также сочинене о. Пол. Карбелова подъ заглавіемъ "ქართული საერთ და სასულიერთ კილოები", დამატება.
- <sup>13</sup>) Взглядъ на исторію и литературу Грузіи. Жур. Мин. нар. просв. 1838 г. Авг. стр. 280.
- <sup>73</sup>) Е. Сталинскій. Барсовая Кожа Шота Руставели на русскомъ, французскомъ, нъмецкомъ, грузинскомъ и арманскомь языкахъ. Вып. II, стр. 82—86.
  - <sup>74</sup>) Вильменъ, ист. литер. сред. вѣк. 1836 г. т. I, стр. 167.
- <sup>18</sup>) სადღესასწაულო: 13 მაისი, 29 ნოემბერი, ბრწყინვალე კვირიაკე, 13 სეკტემბერი, 15 სეკტემბერი, 2 დეკემბერი.
- <sup>16</sup>) პეტრიწისაგან გალექსილი იოანე სინნელის კლემაქსი. ქრისტ. ჩუბინ. ნაწ. II, გვ. 151—153.
  - 17) Ibid. 65%. II, 83. 158.
  - 18) მოსე ჯანაშვილი. საუნჯე მეათე საუკუნისა გვ. 51—52.
- 7°) Здёсь разумёсиъ исправленный св. Георгісиъ Мтацминдели священный текстъ, а не Тифлисское изданіе 1884 года.
  - <sup>80</sup>) Пл. Iocc. истор. груз. цер. изд. 2, стр, 27, прим. 31.
- \*1) Пл. Іосселіани. Рѣчь по случаю 50-лѣтія Тифл. Дух. Сем. 1867 г. стр. 6—7.
- <sup>83</sup>) С. Баратовъ. Исторія Грузім среднихъ вѣковъ. т. III, стр. 40—41.
- <sup>82</sup>) Перв. пут. въ Синайс. мон. въ 1845 г. стр. 212 243. Здъсь же замътимъ, что авторъ стихотворнаго письма—не Евеи

мій, умершій за 30 літь до воцаренія Константина Дуки, а современникь этого візнценосца— извізстный перелагатель Св. Писанія и духовный пізснописець Георгій Мтацииндели, глубочайшій знатокь картвельскаго языка, художникь, владізвшій въсовершенстві тайнами и красотой родной річи.

- 84) Муравьевъ. Грузія и Арменіи, ч. І, стр. 66.
- 88) Профес. А. Цагарели. Пам. Груз. стр. въ св. земяв и на Синав. т. IV прав. сбор. стр. 89—180; თეიმურ. საქარ. ისტ. გვ. 275—298.
  - 86) Акт. Кавк. Арх. Ком. т. II, стр. 1141-1142.
  - <sup>87</sup>) Проф. А. Цагарели. Намят.... стр. 30-240.
- 88) Бутковъ. Матер. для нов. ист. кавк. ч. I, стр. 506, прим. 4.
- <sup>8</sup>) О печатаніи грузинских рогослуженных внигь въ Грузім и внё оной. См. соч. А. Цагарели. Свёд. о памят. Груз. письм. вып. I, стр. XL—2.
  - %) ისტ. ბატ. თეიმურ. გვ. 280, 290.
- $^{\circ 1}$ ) Д. Пурцеладзе. Груз. церк. гудж. стр. 18-19, 29-30, 46, 51-52, 69 и 113, Акт. Кавк. Арх. Ком. т. П, стр. 265-266.
  - 92) Муравьевъ. Груз. и Арм. ч. I, стр. 82-84.
- •3) Правила о пъніи у насъ на двухъ хорахъ, рукоп. Груз. церк. древл. № 186.
  - \*4) Акт. Кавк. Арх. Ком. т. II, стр. 266.
  - \*\*) См. Московск. Вѣдом. за 1894 г. № 2.
- <sup>36</sup>) Гсоргій XII послідній царь Грузіи и присоединеніе ея къ Россій. Н. Дубровина, 1867 г. стр. 159, его же исторія войны и владычества русскихъ на Кавказі, т. III, стр. 837—339.
- 97) Обътъ о возобновлении Іоанно-Зедазнійскаго монастыря былъ произнесенъ его преосвященствомъ, епископомъ Александромъ, надъ чудотворной могилой основателя грузинскаго монашества Іоанна Зедазнели. озобоз 1888 წ. № 14.
- Р. S. на страницѣ 6 (стр. 9) пропущено: образъ чистой правды и вѣры по ней—Михаилъ Улумбели.