

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

## ЖУРНАЛЪ

. .

### МИНИСТЕРСТВА

# НАРОДНАГО ПРОСВЪЩЕНИЯ.

ОЕДЬМОЕ ДЕСЯТИЛЪТІЕ. часть сссххххуі.

1903.

#### АПРЪЛЬ.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Сенатская типография. 1903.

## СОДЕРЖАНІЕ.

#### Правительственныя распоряжения.

| I. Высочайнія повелёнія                                                                                                                     | 89          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| II. Высочайщіе приказы по в'ядоиству инн. нар. пр                                                                                           | <b>94</b>   |
| III. Правила и положенія, утвержденныя министерствомъ народнаго                                                                             |             |
| просвѣщенія                                                                                                                                 | 101         |
| IV. Опредъленія ученаго комитета мин. нар. пр                                                                                               | 116         |
| V. Опредћленія особаго отдћла ученаго вомитета мин. нар. пр. 📜                                                                              | 121         |
| VI. Определенія отдёленія ученаго комитета инн. нар. пр. по техни-                                                                          |             |
| ческому п профессіональному образованію                                                                                                     | 126         |
|                                                                                                                                             |             |
| С. О. Ольденбургъ. Фабло восточнаго провохожденія                                                                                           | 217         |
| И. В. Якубовскій. Земокіе привилен Великаго княжеотва Ли-<br>товскаго, ч. І                                                                 | <b>2</b> 39 |
| И. А. Бодуэнъ-де-Куртенэ. Лингвиотическія замётки и афо-                                                                                    |             |
| ризны. I—IŶ                                                                                                                                 | 279         |
| Н. Д. Чечулинъ. О такъ называемой картъ Царевича Өсодора Во-                                                                                |             |
| рисовича Годунова                                                                                                                           | 335         |
| В. И. Ламанскій. Олавянское житіе Ов. Кирилла какъ религіозно-                                                                              |             |
| эпическое произведеніе и какъ историческій источникъ.                                                                                       |             |
| $\mathbf{I} - \mathbf{V} \dots \dots$ | 345         |
| И. Г. Вассико. Хрущовскій синсокъ "Степенной книги" и изв'я-                                                                                |             |
| стів о земскомъ соборѣ 1550 года                                                                                                            | 386         |

#### Критика и вивинография.

| A.         | В.   | Никитскій. А. М. Придикъ. Шестая річь Исея. Изслідованія<br>въ области аттической генеалогіи и аттическаго граждан-<br>скаго права. Юрьевь. 1902 | )1 |
|------------|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|            | TT   |                                                                                                                                                  |    |
| A.         | H.   | Кпринчниковъ. А(мфіанъ) Лебедсеъ. Бълогородскіе архіерен                                                                                         |    |
|            |      | и среда ихъ архипастырской деятельности 45                                                                                                       | 6  |
| C.         | θ.   | Илатоновъ. Жизнь и труды М. П. Погодина Николая Бар-                                                                                             |    |
|            |      | сукова Книга ссинадцатая. СИб. 1903 46                                                                                                           | 1  |
| <b>B</b> . | - B. | Бартольдъ. Д. И. Котляръ. Срединное парство. Очервъ жизни                                                                                        |    |
|            |      | и исторіи Китая. СПб. 1903 46                                                                                                                    |    |
|            |      | – Книжния новости 46                                                                                                                             | 10 |

См. 3-ю стр. обложки.

#### СЛАВЯНСКОЕ ЖИТІЕ СВ. КИРИЛЛА КАКЪ РЕЛИГІОЗНО-ЭПИ-ЧЕСКОЕ ПРОИЗВЕДЕНІЕ И КАКЪ ИСТОРИЧЕСКІЙ ИСТОЧНИКЪ.

#### Критическія замѣтки.

(Памяти Добровскаго).

#### J.

Со времени выхода въ свъть изслъдования Добровскаго Kirill u. Method (1823) вь теченіс 20 льть, до появленія статьи Горскаго вь Москвитянинь (1843), первостепеннымь источникомь о жизни и двятельности славянскихъ апостоловь, Константина Философа въ особенности, сверхъ офиціальныхъ документовъ и краткаго упоминанія Анастасія библіотекаря, была такъ называемая латинская легенда епископа Гавдерика. Посл'в же известной статьи заслужени вишаго деятеля русской науки середины прошлаго стольтія А. В. Горскаго и изданія житія Константинова и перевода его па латинскій языкъ Миклошичемъ не только всѣ славянскіе, но и западно-свропейскіе ученые стали пользоваться такъ называемою панпонскою легендою о Константинь философь, какъ источникомъ первостепеннымъ. Въ настоящее время считается какъ бы деломъ решеннымъ, что это житіе Константиново было писано однимъ изъ учениковъ славянскихъ апостоловъ вь Моравіи или въ Панноніи чуть не подъ диктовку самого Мееодія.

Только немногіе, наприм'яръ І'нльферднигь, Куникъ и писавшій подъ его вліяніемъ г. Бильбасовь, позволяли себ'я отступать оть этого почти общаго мизнія и выражать сомизнія въ древности и точности изкоторыхъ показаній житія Константинова. Весьма почтенный ученый

YACTE CGCXXXXVI (1908, 3€ 4), 074. 2.

9

Викторовь, сколько извъстно, нервый сталъ доказывать 1), что такъ наз. итальянская легенда или записка еп. Гавдерика († 898) основана на Славянскомъ Житін. Проф. Голубинскій приписаль ее не Гавдерику, а Льву Марсиканскому, епископу Остійскому, жившему въ конціз XI, въ нач. XII въковъ 2). Вороновъ пошелъ дальше и доказывалъ, что авторъ итальянской легенды пользовался сочиненіемъ доминиканца Jacob. de Voragine, синскона Генуээскаго (1292-1298), и писаль въ первой четверти XIV въка 3). Лавровский утверждалъ, что итальянская легенда даже позднѣе Моравской<sup>4</sup>). Считалось рѣшеннымъ, что авторъ итальянской легенды пользовался папнонскою легендою. И въ самонъ дълъ въ извъстіяхъ итальянской и паннонской легендъ есть мъста очень сходныя, напримъръ въ нъкоторыхъ подробностяхъ о пребывания Константина Философа въ Херсонъ. Но старая, только недавно обнародованная, находка письма Анастасія библіотекаря къ епископу Гавдерику положила конецъ этимъ предположеніямъ и заподозр'яваніямъ легенды итальянской <sup>5</sup>). Указанное Добровскимъ первостепенное ея значеніє въ числів источниковъ (сверхъ офиціальныхъ документовъ) о жизни великаго славянскаго учителя теперь уже не можеть быть никъмъ и ничъмъ поколеблено. Указанная внервые Горскимъ важность славянскихъ паннонскихъ житій сохраняеть силу и для житія Константина, по, конечно, не безъ значительныхъ ограничений. Туть необходимо прибавить, что надо принимать эту важность вообще, а не во встахъ частностяхъ и подробностяхъ. Въ самомъ дълъ ны имъемъ здъсь передъ собою не простую хронику, гдъ знающий современникъ, "не мудрствуя лукаво", заносить по годамъ извѣстныя ему, имъ самямъ пережитыя или видънныя, происшествія, или слышанныя оть знакомыхъ сму очевидцевъ. Это не хроника и лътопись, а литературный, частью художественный, частью дидактическій памятникь. Это житіе святого, читаемое въ церквахъ и въ монастыряхъ въ поученіе. Есть религіозная лирика, религіозная драма (мистеріи), есть и религіозная

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кириллъ и Менодій. А. Викторова. М. 1865. (въ Кир.-Мен. Сборн.) и отдельно.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Голубинский. Кир. и Мев. М. 1865, с. 53.

<sup>3)</sup> Вороновъ. Кир. и Мен. Главиъйшие источники для исторіи свв. Кир. и Мен. Кіевъ, 1877.

<sup>4)</sup> Лавровский И. Итальянская легенда. Журн. Мин. Нар. Просв. 1886, июль и авг. Мор. лег.—XIV в.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Тексть письма и русскій перев. Л. А. Петрова быль напечатань въ Журн. Мин. Нар. Просв. 1893. См. также ст. И. В. Ягича въ Зап. Акад. Н. С.-Пб. 1893.

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 347

эпическая поэзія, словесность. Къ ней относятся религіозныя повъсти и романы — житія святыхъ. У авторовъ житій иная совствил задача, чёмъ у летописцевъ. Взаимныя ихъ отношенія очень сходны съ отношеніями романистовъ и драматурговъ къ историкамъ. Читатель и вритикъ не можетъ предъявлять къ авторамъ историческихъ романовъ и драмъ такія же требованія, съ какими онъ можеть и долженъ обращаться въ историкамъ. Точно также и въ старому, извогда очень распространенному виду литературныхъ произведеній — къ житіямъ святыхъ нельзя предъявлять требованій, какія предъявляются къ лътописцамъ. Добросовъстный летописецъ старается съ возможною ему точностью отм'вчать и даты и м'вста упоминаемыхъ происшествій. Составители житій часто нам'вренно избъгають упоминанія многихъ такого рода. хотя-бъ и извъстныхъ имъ, подробностей, боясь такимъ образомъ отвлечь внимание читателя и слушателя отъ своего героя, оть назидательного созерцанія его правственного образа. Возбуждая въ писателъ восторгъ и благоговъніе, герой житія долженъ возбуждать въ читателѣ или слушатель ть же чувства. Такова главная задача и цёль авторовъ житій святыхъ, и потому точности въ указаніяхъ м'естностей, дать и строгаго соблюденія посл'ядовательности разсказываемыхъ событій также пельзя искать въ житіяхъ святыхъ, какъ въ историческихъ романахъ и драмахъ. Итакъ нельзя относиться съ полнымъ довъріемъ ко всъмъ подробностямъ житій, будь онъ и не изъ міра чудеснаго.

Положимъ, житіе Константица Философа, писанное въ Панноніи или Моравіи при жизни брата его Меводія или вскорѣ по его смерти, есть памятникъ конца IX в., но оно дошло до насъ въ спискахъ не болѣе древнихъ, чѣмъ второй половины XV — XVI вѣковъ. Кто рѣшится утверждать, что въ ближайшее по написаніи его время, напримѣръ въ X—XI в. да и позже, оно не было исправляемо, дополияемо <sup>1</sup>), что въ основаніи нынѣ извѣстныхъ списковъ лежитъ точный подлинникъ IX в., а не исправленный, дополненный, слѣдовательно болѣе или менѣе измѣнявшійся въ теченіе XI—XV вв. памятникъ, который переписывался и распространялся у болгаръ, сербовъ, хорнатовъ и русскихъ.

Во всякомъ случав пора и давно пора относиться съ большею

9\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ передъ соотавителенъ нашей Повъсти врем. лъть и его дополнителями несомнънно былъ итсколько иной, чъмъ намъ извъстный списокъ житін Константина Философа.

критикою къ показаніямъ такъ называемой паннонской легенды о Константинъ Философъ. Къ нъкоторымъ изъ нихъ нельзя не примънять русской поговорки : "И такъ, да не такъ, и то, да не то".

II.

Прежде всего обратимся къ разсказу Житія о сарацынской миссіи Константина Философа. По словамъ автора житія, агаряне, называемые сарацынами, воздвигли хулу на единое божество св. Троицы, говоря, что христіане дробять единаго Бога на три, если вы можете это доказать, пошлите намъ мужей, умълыхъ говорить о томъ и убъдить (препрети пы) насъ. "Царь созвалъ советь и, призвавъ Константина Философа, сказаль ему: слышишь ли, что скверные агаряне говорять противь нашей ввры. Ты же, какъ святой Тронцы слуга и ученикъ, нди и борись съ ними (шедъ противь ся имъ). Константниъ Философъ согласился съ радостью, и съ нимъ отправили (припослаша же с нимь асикрита и Георгіа Полашоу) асикрита (государственнаго секрстаря) и Георгія Полашоу". Изъ Житія не видно, куда эта миссія отправилась и гдъ она была. Горскій полагалъ, что Константинъ Философъ былъ у эмира Милитенскаго. Голубинскій и Малышевский изъ упоминания въ Жити америмиия (или въ другомъ спискъ амернія) заключають, что онъ быль у самого халифа въ Багдадъ. Философу въ это время было 24 года, по словамъ Житія, а такъ какъ по Житію же, опъ умеръ 42-хъ лътъ въ 869 г., то значить опъ родился въ 827 г., и слъдовательно 24 года было ему въ 851 году.

Мић давно казались нѣсколько странными два обстоятельства: 1) чисто богословская цѣль посольства и 2) ночему на споръ съ сарацынами былъ избранъ такой молодой человѣкъ? Неужли въ то время въ Визаптіи пе было людей съ хорошимъ богословскимъ образованіемъ, болѣе или менѣе знакомыхъ съ ученіемъ Корана и съ однимъ изъ языковъ, наиболѣе распространенныхъ при дворѣ халифовъ? При томъ же царѣ Миханлѣ были написаны 3 сочиненія почти ровесникомъ Констаптипа Философа, Никитою Визаптійскимъ противъ Ислама, два изъ нихъ были вызваны посланіями сарацыновъ къ ниператору Миханлу о св. Троицѣ <sup>1</sup>). Отчего же былъ отправленъ Константинъ Философъ, а пе Никита Византійскій, тоже философъ и дидаскалъ (учитель)? Можетъ быть, вирочемъ, миѣ прежде казалось, Константинъ Философъ

. . .

<sup>3</sup>) Migne rpes. V. 55.

#### житие св. кирилла какъ реличозно-эпическое произведение. 349

былъ предночтенъ Никитъ Византійскому потому, что, будучи знатокомъ славянскаго языка и любившимъ съ детства этотъ народъ, онъ принималь живо из сердцу и сильно скорбъль о томъ, что Исламъ съ конца VII въка дълалъ большіе успъхи у славянъ, что пренія свои о въръ съ сарацынами онъ могъ бы вести на славянскомъ языкъ, ибо славянские овнухи и вообще славяне мусульмане при халифѣ въ Багдадъ играли немаловажную роль. Такъ по свидътельству начальника почтъ въ Багдадъ Ибнъ Хордадъ-бэ (написавшиго свое важное сочинение въ два приема не позже 846/7 и въ 877 г.) "Русь (Les Russes qui appartiennent aux peuples slaves), отправляясь изь самыхъ отдаленныхъ странъ славянскихъ къ Римскому морю, продають тамъ бобровые и лисьи мѣха. Государь римлянъ взимаеть съ нихъ одну десятую ценности ихъ товаровъ. Или же они спускаются Дономъ, рекою славянскою, и направляются въ Хамлиджъ (Khamlydj), столицу Хазарскую, где тамошній государь взимаеть съ нихъ десятину. Тутъ они пускаются на судахъ въ Каспійское море и останавливаются из разныхъ мъстахъ ero побережья (et se dirigent sur tel point de la côte qu'ils ont en vue). Иногда они перевозять свои товары на верблюдахъ изъ города Джорджана въ Багдадъ. Здъсь евнухи славянскіе служать имъ переводчиками (ici les eunuques slaves leur servent d'interprêtes)"<sup>1</sup>).

Но меня болье всего останавливало не столько назначение Константина Философа въ эту сарацинскую миссію, сколько самое снаряжение этого посольства въ 851 г. и при томъ съ цёлью чисто богословскою—оправдать и доказать мусульманамъ истину христіанскаго ученія о св. Троицѣ.

Это свидътельство внушаеть недовъріе, во-первыхъ, по чисто богословскому характеру этого посольства, во-вторыхъ, по отнесенію этого посольства къ 851 г.

Со смерти Альмутассима († 5-го января 842 г.) въ Халифатъ ръзко начинаетъ обнаруживаться упадокъ мусульманскаго государства и мусульманской образованности. Пресмникъ Альмутассима, сынъ его Альсатикъ въ пятилѣтнее свое правленіе былъ занятъ усмиреніемъ разныхъ бунтовъ съ помощью турецкихъ военныхъ отрядовъ. Въ Сиріи подымались омейяды, на Эвфратъ хариджиты, въ Аравіи бедунны, въ Персидскомъ иракъ курды и въ Багдадъ даже сунниты, подвергавшіеся преслъдованіямъ и при настоящемъ халифъ, такъ что даже при об-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bibl. geograf. arabicor. ed. M. I. de Goeje. pars VI, p. 271.

мѣнѣ илѣнныхъ съ византійцами, только тѣ были выкупаемы, кто прямо держался придворнаго богословія. Самъ халифъ однажды изрубялъ одного за то, что онъ считалъ коранъ несотвореннымъ: Ватнкъ впрочемъ былъ жестокій развратникъ, позволявшій себѣ всякаго рода притѣсненія и потому былъ такъ пенавидимъ, что противъ его жизни составился заговоръ. Онъ былъ открытъ и не удался, но вслѣдъ затѣмъ Ватикъ умеръ (10-го августа 847 г.) отъ своей невоздержности.

Смвнивший его, родной его брать Альмутаваккиль (847 — 861 <sup>9</sup>/10 декабря) началъ свое правление пытками и казнями. Мутаваккиль старался прежде всего освободиться оть инородныхъ главарей (персовъ, тюрковъ), но не пытался привлечь на свою сторону арабовъ. Онъ устранилъ господствовавшее при дворъ со временъ Мамупа политическое и религіозное направленіе; онъ воротился къ учепіямъ суннитовъ и зашелъ такъ далеко, что казнилъ не только мутазелитовъ (болѣе свободомыслящихъ мусульманъ), но и каждаго, кто отзывался неблагопріятно о нервомъ халифѣ или съ похвалою объ Али. Онъ приказалъ разрушить гробницу Гусейна и вспахать землю, гдъ она находилась. Онъ осмъиваль Али и преслъдоваль его иотомковъ, что возмущало даже суннитовъ, ибо, хотя они и не обоготворяли Али, подобпо шинтамъ, но всежъ-таки чтили его, какъ зятя пророка и бывшаго владыку правов'врныхъ, наравнъ съ Абу Бекромъ и Омаромъ. Какъ строгій супнить, онъ возстановнять всѣ нрежнія обидныя постановленія противъ евреевъ и христіанъ и прибавиль къ нимъ еще болѣе оскорбительныя. Такъ они должны были носить желтые платки поверхъ своей одежды и имъть деревянныя стремена и по два ядра на съдлахъ. Къ своимъ жилищамъ они обязаны были приставлять деревянныя фигуры, представляющія черта. и даже рабы ихъ должны были носить желтые значки. На нихъ наложены были новыя подати, многія церкви и синагоги были уничтожены и обращены въ мечети".

Виѣшиее положеніе Халифата въ правленіе Мутаваккиля было довольно печальное. Греческій флоть подошель къ Даміэттѣ (853), разрушилъ городъ и разорилъ многія мѣстности на морскомъ берегу или при устьяхъ Нила. Въ Арменіи намѣстникъ халифовъ былъ убитъ и армянскіе князья боролись за свою независимость, но, по недостатку единенія, они были разбиты Богою, доходившимъ до Товина и Тифлиса. Визаптійцы нѣсколько разъ вторгались въ пограничныя области Сиріи и Месопотаміи, уводя съ собою много плѣнныхъ и богатую добычу, и Мутаваккиль лишь въ послѣдніе годы своего прав-

#### житие св. кирилла какъ религиозно-эпическое произведение. 351

ленія смогь, въ нъсколькихъ счастливыхъ битвахъ, отомстить византійцамъ и совершить нісколько удачныхъ походовъ вплоть до Синопа. Сверхъ этихъ войнъ и мятежей нужно еще упомяпуть о возстанін въ Седжистанъ, усмиренномъ было Абд-Алла Иби-Тагиромъ, который однако положиль начало владычеству Саффаридовь, вскор'в распространившемуся по всему востоку. Наконецъ племя Берберовъ-Беджахи, бродившее въ пустынъ между Египтомъ, Нубіею, Абиссиніею и Краснымъ моремъ, стало тревожить своими грабежами весь верхній Египеть, такъ что Мутаваккиль былъ принужденъ выслать противъ нихъ 20.000-ное войско и ударить на нихъ съ моря и изъ Египта. Предводитель берберскій нокорился и быль помиловань, хотя онь и возиль съ собою идола, изъ чего слъдуеть, что халифъ, по требованію расчета, ум'влъ сдерживать свой религіозный фанатизмъ. "Мутаваккиль паль жертвою заговора (4 -- 5 іюня 861 г.), въ коемъ участвовалъ его сынъ Мунтасиръ, ставшій халифомъ, но не надолго". († 4-5 іюня 862 г.)<sup>1</sup>).

Обращаясь къ свидетельству нашей легенды о посольстве Византійскомъ къ Альмутаваккилю въ 851 г., замѣтимъ, что представленное ученымъ XIX в. (Вейлемъ) состояние Халифата въ 50-60-хъ гг. IX в. было безъ сомнѣнія хорошо извѣстно тогдашнему византійскому правительству царицы Өеодоры и малолфтияго сына ся царя Михаила. имвешихъ очень умныхъ и способныхъ дъятелей въ лицъ логофета Өсоктиста, магистра Манунла и родного брата Өсодоры натрикія Варды. О личности Мутаваккиля и о внутреннемъ и визшиемъ положенін его государства эти византійскіе министры располагали, конечно, не меньшими свъдъніями, чъмъ нъмецкій ученый, арабисть-историкъ Вейль-въ 40-60-хъ гг. Х1Х в. Какая же могла быть нужда для Византійскаго правительства отправлять посломъ къ Мутаваккилю въ 851 г. 24-хъ лътняго іврея - философа и учителя, для обращенія ли халифа въ христіанство или для оправданія передъ нимъ исповъдуемаго Византіею ученія о св. Тронц'я? Умные византійскіе министры само собой ничего, кром'в оскорблений и насм'вшекъ, даже дикихъ выходокъ и насилій, не могли бы ожидать оть такой миссіи, про которую такъ наивно сообщаетъ намъ наинонская легенда. Въ ней двънадцатилѣтній мальчикъ Михаилъ созываеть соборъ, призываеть въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Weil, Gesch. d. Chalifen. Mannheim. 1848. B. d. II, 337-372 E Weil-Gesch. d. islamitischen Völker. Stuttgart. 1866. Ss. 178-181. Почти буквально держусь словь Weil'a (по 2 изд.).

него Константина Философа и говорить ему: "слышиши ли, философе, что глаголють скверьный Агаряны на нашоу вѣру? ты же, како светыя тровца сый слоуга и оученикъ, шедъ противь ся имъ, и богь, съврышитель сый вьсякой вещи, славимый въ троицѣ отъць и сынъ и святый доухъ, тъ да подасть ти благодать и силу въ словесехъ и яко дроугаго Давида явитъ тя на Голіафа, съ тръми каменьми побѣждыща и возвратитъ тя къ памъ, сподобль небесному царьствію. Слышавъ се, отвѣща: съ радостію иду за христіанскую вѣру, что бо есть миѣ слаждыне на семь свѣтѣ, нь но свѣтѣи троицѣ живу быти и умрѣти припослаща же с нимь асикрита и георгіа полащу".

Ии хорошій літописецъ, ни простой очевидецъ изъ світскихъ людей, чиновникъ или посланецъ, пикогда бы не рішились прибігнуть къ такому изложенію столь важнаго обстоятельства... Нашъ жизнеописатель, конечно, при этомъ не присутствовалъ и ни отъ кого изъ присутствовавшихъ при этомъ не присутствовалъ и ни отъ кого изъ присутствовавшихъ при этомъ ничего не могъ слышать. Онъ разсказываетъ о фактѣ, о случаѣ ему мало извізстномъ своими словами, но не отъ себя, а въ драматической формѣ, влагая свои слова, одни въ уста двізнадцатилізтняго ребенка, другія въ уста своего героя Константина Философа.

Спрашивается, неужели это м'всто было написано жизнеописателемъ подъ диктовку Меводія?

Далѣе онъ прибавляетъ, что съ Константиномъ Философомъ ирипосланы были асикритъ и Георгій Полаша.

Это извъстіе очень, какъ увидимъ, важно и обнаруживаеть въ авторъ легенды все же нъкоторое знакомство съ дъломъ. И здъсь приходится сказать: "и такъ, да не такъ и то, да не то".

Посольство къ сарацынамъ дъйствительно состоялось, но не въ 851 г., едва ли было въ Багдадъ, и во всякомъ случаъ не для объясненія халифу догмата о св. Троицъ. Былъ въ этомъ посольствъ и асикритъ Фотій, впослъдствія знаменитый патріархъ, былъ и Георгій, сынъ... (неизвъстно чей).

Византійскіе источники этого времени, довольно скудные, замѣчательно пополняются источниками арабскими, въ данпомъ случаѣ особенно свидѣтельствами историка Табари, родившагося въ 839 г. (224 г., гиджры) въ г. Амунѣ, близъ Каспійскаго моря въ персидской провинціи Табаристанѣ. Получивъ хорошее образованіе у себя на родинѣ, онъ путешествовалъ затѣмъ по Египту, Сиріи и Прану и черезъ Басру и Куру пріѣхалъ въ Багдадъ, гдѣ и поселился, занявъ учительскую должность. Человѣкъ образованный и по тогдашнему времени

#### инти св. кирилла какъ религіозно-эпическое произведения. 353

ученый, онъ задумалъ и отчасти завершилъ громадный трудъ. Ему принадлежитъ въ арабской литературъ первый опытъ свода историческихъ свъдъній арабскихъ по всеобщей исторіи отъ сотворенія міра до его времени. Табари умеръ въ февралъ 923 г., въ Багдадъ.

Благодаря недавнему почтенному труду А. А. Васильева "Византія и Арабы. Политическія отношенія Византіи и Арабовъ за время Аморійской династіи. С.-Пб. 1900 г.", изъ котораго я почти буквально заимствовалъ вышеприведенныя строки о Табари, мы имѣемъ тенерь на русскомъ языкѣ подробныя извѣстія этого важнаго арабскаго инсателя о взаимныхъ отношеніяхъ арабовъ и Византіи въ правленіе Мутаваккиля съ 851 по 861 г. Эти извѣстія значительно дополняютъ современныя византійскія, которыя далеко не отличаются такими же подробностями и точностью, какъ арабскія. Кромѣ извѣстій военныхъ мы находимъ здѣсь и свѣдѣнія о перемиріяхъ и посольствахъ по случаю обмѣна плѣнныхъ.

"Со времени посл'ядияго обм'яна ил'янныхъ въ 845 г. мы не находимъ изв'встій объ арабо-византійскихъ столкновеніяхъ до 851 г. Начиная съ этого года Али-ибн-Ихъя-ал-Армени, начальникъ пограничныхъ войскъ, три года подрядъ, въ 851, 852, 853 гг., вторгался л'ятомъ въ византійскіе пред'ялы. Никакихъ подробностей объ этихъ походахъ не сохранилось. Въ 853 г. Византійскій флотъ явился у Даміэтты... Объ этомъ есть подробности у арабовъ".

Ни у Табари, ни у Масуди († 956—958) нѣть ни единаго упоминанія о какомъ бы то ни было Византійскомъ посольствѣ къ арабамъ или о перемиріи ихъ съ греками для обмѣна плѣпныхъ ни въ 851, ни въ ближайшихъ къ пимъ годахъ. До 851 г. у Табари и у Масуди есть извѣстія о перемиріи и обмѣнѣ плѣпныхъ въ 845 г. Передъ тѣмъ обмѣна плѣнныхъ не было съ 809—811 г., а слѣдующее за перемиріемъ 845 г. происходило, по свидѣтельству Табари и Масуди, въ концѣ 855--въ началѣ 856 г.

Такъ называемая сарацынская миссія Константина Философа паннонской легенды была ничто иное, какъ посольство Византійское, отправленное къ сарацынамъ для заключенія перемирія и для обмъна плънныхъ.

Подъ 241 г. гиджры (=22-го мая 855-9-го мая 856 г.) у Табари (по переводу Васильева) говорится: "Въ этомъ году греки напали на Аназарбу и взяли въ плънъ находившихся въ ней зутитовъ съ ихъ женами, дътьми, буйволами и стадами быковъ и коровъ. Въ этомъ году былъ обмънъ плънныхъ между мусульманами и греками.

Идеть разсказь о причинѣ, по которой онъ произошель. Разсказывается, что Өеодора, царица грековъ, мать Михаила, послала человъка по имени Георгія, сына... <sup>1</sup>), просить объ обмѣнѣ тѣхъ мусудьманъ, которые находились въ рукахъ грековъ. И отправилъ Мутаваккиль посла изъ шінтовъ, по имени Наср-иб-ал Азхар-иби-Фараджа, чтобъ узнать вѣрно, кто изъ мусульманскихъ плѣнниковъ находится въ греческихъ рукахъ, и приказать ихъ выкупить. Это было въ мѣсяцѣ ша̀банѣ этого года (15-го декабря 855--12-го января 856 г.). (И ушелъ Насръ)<sup>2</sup>), послѣ того какъ пробылъ у нихъ (грековъ) нѣкоторое время".

Далёв сообщается распространившійся было у мусульманъ слухъ, что, по уходё Насра, было избито греками до 12 тыс. плённыхъ, отказавшихся принять христіанство. Мутаваккиль избивалъ не правовёрныхъ мусульманъ изъ полученныхъ имъ послё обмёна плённыхъ. До обмёна же плённыхъ ни арабамъ, ни грекамъ не было никакой причины къ ихъ избіенію. Всячески этого быть не могло.

"И пришло письмо Мутаваккиля къ правителямъ сирійской и месопотамской пограничной области о томъ, что евнухъ Шенифъ уже вступилъ въ переговоры съ Геориемъ великимъ посломъ прековъ, по вопросу объ обмѣнѣ, и что они уже пришли къ соглашению. Георий просилъ перемирія отъ пятаго числа мѣсяца геджеба 241 г. до 22-го ч. мѣсяца шевваля этого года (съ 19-го ноября 855 по 5-ое марта 856 г.), чтобы собрать плѣнныхъ и чтобы у нихъ было время отправиться въ свои безопасныя мѣста. И пришло письмо объ этомъ въ среду 5-го ч. мѣсяца реджеба (19-го ноября 855 г.). И произошелъ обмѣнъ въ день розговѣнья этого года.

И выступиль Георий, посоль греческой царицы, по направлению къ пограничной области, въ субботу 22-го ч. мъсяца реджеба (6-го декабря 855 г.) на семидесяти мулахъ, для него нанятыхъ. Вмъстъ съ нимъ вышелъ Абу-Кахтаба, магрибіецъ изъ Тортозы, для опредъленія времени розговънья. Съ Георгіемъ прибыло много патрикіевъ и слугь, около пятидесяти человъкъ".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Васильевъ при этомъ замѣчаеть: "Можетъ быть, Георгій, сынъ Карбеаса, извъстнаго павликіанца". (Прил. IV с. 53). А можетъ и другой Георгій? прибавнить мы. За словомъ сынъ у Табари "арабскія буквы безъ достаточнаго количества точекъ не дають намъ возможности точно опредълить пия отца Георгія. Можетъ быть Карбеаса" (2 л. III. 178. Пр. 4). Во всякомъ случав это тотъ же "Георгій Подаша" житія Кириллова.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Васниьевь замечаеть: "Въ тексте пропускъ; эти слова надо добавить".

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 355

При обытыть было много любопытныхъ постороннихъ, такъ главный судья и разные богатые люди изъ Багдада.

"Разсказывають, что обм'янъ произошелъ въ греческой области на р. Аллямисъ, въ воскресенье 12-го ч. м'всяца шевваля 241 г. (23-го февраля 856); пленныхъ мусульманъ было 785 челов'екъ; изъ нихъ 125 женщинъ".

"Георгій великій посоль грековь" у Табари должень быть однимь лицомъ съ Геориемъ Полашею 1) нашей легонды. Въ 851 г. не могло быть никакого посольства изъ Византін къ арабамъ и предметомъ носольства не могло быть преніе о св. Тронців, тівмь боліве въ этомъ году, ни также въ послъдующемъ, когда (851-853 г.) происходили военныя действія между Византією и арабами. Житіе Константина Философа сверхъ Георгія (Полаши) упоминаеть еще асикрита. Такимъ образомъ оно подтверждаетъ догадку Хергепрёттера о томъ, что Фотій, будучи секретаремъ, былъ въ посольствъ у арабовъ или въ 856 или еще раньше въ 846 г., но Хергенрёттеръ тутъ же прибавиль, что правильные остановиться на 856 г., а не на 845 г. Въ самомъ дълъ Фотій въ сороковыхъ годахъ былъ слишкомъ молодъ, чтобы быть асикритомъ; если онъ умеръ въ 891 г. еще не въ глубокой старости, то върно предположение того же Хсргенрёттера, что онъ родился приблизительно между 816-826 г., и даже въроятиъе ок. 820 г. Изъ всего жнтійнаго сказанія о такъ называемой сарацынской миссіи заслуживаеть вниманія и достов'єрно одно только упоминаніе о Георгіи и асикриппь. Но съ какой стати, зачъмъ и для чего могъ быть взятъ Константинъ Философъ въ эту пофзаку къ арабамъ для обмѣна плѣнныхъ?

Т'ь же арабскія изв'єстія позволяють предполагать, что Константинъ Философъ получилъ секретную и довольно опасную мнесію. Какъ знатокъ славянскаго языка и уже совершившій къ тому времени

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Върно ли это второе слово, конечно ручаться нельзя, по упоминание Гсория въ жити и въ арабск. источникъ очень нажно, и это тожество конечно не случайно.

(855 г.), по крайности значительную часть своего великаго д'вла, напр. переводъ чтепій Евангелія и Псалтири, Константинъ Философъ быль избранъ, какъ зпатокъ языка славянъ, игравшихъ немаловажную роль въ военныхъ д'вйствіяхъ арабовъ съ византійцами.

Устранваемыя не разъ Византіею славянскія военныя колонія въ Малой Азіи, особенно Юстиніаномъ II (687 г.), въ области Опсикій послужили къ ознакомленію арабовъ со славянами; еще въ 664 г. ( $\Sigma \lambda \lambda \alpha \beta$ ivot), по свидітельству Θеофана, 5.000 славянъ передались вождю арабовъ, который и поселилъ ихъ въ Сирін, въ области Апамейской<sup>4</sup>). Въ 687 г. во время войны Юстиніана II съ арабами 20.000 славянъ изъ области Опсикій передались арабамъ. У Анастасія есть извѣстіе о множествѣ славянъ, служившихъ у арабскаго вельможи Абумуслима, въ битвѣ при Тіанѣ (754 г.). Тотъ же Анастасій подъ 762 г. говоритъ, что по поводу смутъ у болгаръ по случаю избранія новаго вождя Телетца, множество славянъ покинуло свою родину и искало убѣжища у императора, который и поселилъ ихъ въ Виениніи. Θеофанъ и Никифоръ передаютъ то же самое, а послѣдній прибавляетъ: "Славяне, гонимые изъ родины, переходятъ Эвксинъ. Число ихъ было, говорятъ, до 208 тыс. Они поселились у р. Артаны" <sup>\*</sup>).

По словамъ арабскаго писателя Беладзори (IX въка) Мерванъиби-Магомедъ († 750 года) поселилъ славянъ въ пограничной Византійской имперіи области, а Пбиъ-Хордадъ-бэ, говоря о дорогахъ изъ Киликіи на съверъ, замъчаетъ: "кто хочетъ пройти черезъ Киликійскія ворота въ Малую Азію, долженъ миновать нъсколько станцій, между прочимъ Хиси-ас-Сакалиба (кръпость славянъ) и дойти до ръки Подандоса. Оставивъ послъднюю, пужно продолжать путь ущельемъ, носящимъ имя "двъ трещины", переръзаннымъ вдоль ръкою, которую надо перейти въ бродъ двадцать (?) разъ, до теплаго источника, который отдъленъ отъ Лулу легкимъ для подъема косогоромъ. Перешедшіе этотъ косогоръ имъютъ Лулу передъ собою" <sup>з</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Арабскій поэть ал. Ахталь (ум. въ к. VII в.), жившій въ Данаскі, очевидно видаль славлить, поседенныхъ въ Спрін. См. его упоминаніе о нихъ у Гаркави Сказ. мус. пис. о Славли. п Русск. С.-Пб. 1870. С. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) В. Ламанскій. О Славянахъ въ Малой Азін, Африкъ. С.-Пб. 1859. Замъчательная статья г. Панченка "Памятнякъ Славянъ въ Вионнін VII в." (по поводу важной находки, моливдовула, касающагося Славянскихъ федератовъ въ Вионнія, въ Изв. Р. Арх. Инст. въ Константинополъ. VIII, вып. 1--2. Софія. 1902. стр. 15--62).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Васильевъ. Византія и арабы, с. 97—98.

#### житіе св. кирилла какъ религозно-эпическое произведение. 357

Кръпость Лулу-древняя кръпость Фавстипополь-между Подандомъ и Тіаною.

Должно думать, что Константинъ Философъ былъ уговоренъ тать съ посольствомъ въ 855 году не потому лишь, что онъ быль близокъ къ одному изъ главныхъ участниковъ его, асикрату Фотію, и къ вліятельному при двор'в логовету Өеоктисту. Это порученіе представляло много трудностей и требовало отъ Константина Философа полной готовности ко всякаго рода физическимъ и нравственнымъ трудамъ и тягостямъ. Въ имперіи, въ самой столицъ, а тъмъ болъе въ провинціяхъ не мало находилось более или менее образованныхъ духовныхъ и свътскихъ лицъ, которыя перебывали не годъ, не два въ начну у арабовъ и за это время успѣли научиться разговорной арабской и тъмъ болье персидской ръчи, а между тъмъ правительство приглашаетъ Константина Философа, по арабски и персидски конечно не знавшаго, хотя теперь и принято называть его оріенталистомъ и, разумфется, напрасно. Какъ ни берегли его при дворъ, однако, зная его не особенно крънкое здоровье, зовуть и просять поъхать съ посломъ Георгіемъ. Очевидно, онъ быль нуженъ правительству, какъ знатокъ славянъ и славянскаго языка. Оно желало понытать счастья, не удастся ли состоявшихъ на службъ у арабовъ славянъ и такъ или нначе полусульманенныхъ обратить въ христіанство. Дорога къ мъсту переговоровъ на ръкъ Лямисъ шла близъ кръпости (château) Лулу черезъ следовавшее за нимъ поселеніе, славянское. Можно думать, что и въ самой крипости Лулу, отнятой арабами у византійцевъ въ 832 году, посслены были славяне. Не вследствіе ли пребыванія среди нихъ Константина Философа и бесъдъ съ ними, съ 856 года зародился въ Лулу кружокъ людей съ симпатіями и влеченіями къ христіанству и его представительницъ --- Византіи и съ желаніемъ отгоргнуться оть Багдада? Въ 859 году, а въроятно и раньше, (въ теченіе 856 — 858), какъ видно изъ арабскихъ источниковъ, крипость Лулу уже была въ рукахъ грековъ, и начальникомъ ея быль уже какой-то натрикій изь Византіи. Но въ 859 году мусульманская сторона снова одольда, натрикій быль выдань арабамь, и на должность его явился снова мусульманскій начальникъ. Быть можеть, сообщение жития о покушении сарацынъ на жизиь Константина Философа посредствомъ отравления и не лишено основания.

Во всякомъ случаѣ жизнеописатель славянскаго первоучителя получилъ нѣсколько свѣдѣній отъ брага и сподвижника его Мееодія. Понятно, задача Константина была секретная, и Мееодій, копечно, не

сообщалъ объ его миссіи никакихъ подробностей. Имена и званія посланниковъ Георгія и асикрита были, конечно, сообщены Мееодіемъ. Очень возможно, что окончательно написанное въ Панноніи житіе сознательно не поименовало асикрита, такъ какъ слово Фотій было уже ненавистно въ римскихъ діоцезахъ конца IX и начала X въка. Мееодій не могь ошибиться въ датъ, такъ какъ въ послъдовавшую черезъ пять, шесть лѣть (послѣ 856 г.) Хазарскую миссію, длившуюся не меньше поль-года, младшій брать не разъ, конечно, сообщаль своему спутнику — старшему брату свои впечатлѣнія и воспоминанія о миссіи сарацынской. Какъ бы ни ослабла память Мееодія въ послѣдніе годы его тяжкой испытаніями жизни, однако трудно думать, чтобы онъ могъ отдалить сарацынскую миссію своего брата на цѣлыя пять лѣтъ, относя ее къ 851 году, когда она окончилась приблизительно лѣть за пять до ихъ совмѣстной поѣздки (въ 861—2 г.) въ Крымъ и къ хазарамъ.

Эта ошибка въ годъ скоръе позволяетъ думать, что жизнеописаніе Константина Философа не только не писано подъ диктовку Мееодія, но и не было имъ просмотръно, или этого мъста о годъ (24 лътъ) не было вовсе въ первоначальномъ текстъ житія, а вставлено или прибавлено впослъдствіи или наконецъ ошибочно передано переписчикомъ.

Что сказать о приводимыхъ въ Житіи босвдахъ Константина Философа съ сарацынами? Нов'япије жизнеописатели Константина Философа обыкновенно приводять эти рвчи въ разсказв о сарацынской миссіи славянскаго первоучителя. На какомъ основанія? Неужели можно думать, что необычайно скромный, не любящій никогда говорить о себъ и своихъ трудахъ, Константинъ Философъ счелъ нужнымъ записать свои рѣчи, свои опроверженія мусульманскихъ мнѣній и передать ихъ начальству или потомству? Не сомитваюсь, что и эти рти Константина Философа, точно также какъ и вышеупомянутыя слова дввнадцати или тринадцати-льтияго Миханла III и отвътъ на нихъ Константина принадлежать вполнъ автору легенды. Впрочемъ, нужно прибавить, что бесёды сарацынскія были не столько написаны, то-есть, сочинены жизнеописателемъ, сколько впослѣдствін (въ XII-XIII в.) язвлечены изъ разныхъ обличительныхъ статей противъ мусульманства, весьма впослѣдствін распространенныхъ и въ старой славянской письменности. Славянские переводы этихъ греческихъ обличительныхъ полемическихъ статей противъ мусульманства были вызываемы реальною потребностью. Славянское племя ранее и более всехъ другихъ

۱

#### житіе св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведеніе. 359

европейскихъ народностей стало знакомиться съ исламомъ и принимать его. Въ настоящее даже время не менъе полмилліона славянъ принадлежить къ его исповъдникамъ.

Если върно, что эти бесъды Константина Философа у сарацынъ не взяты изъ его тетрадей, не имъють такъ сказать значенія документальнаго, то спрашивается, могуть ли онъ принадлежать автору такъ называемой паннонской легенды? Среди славянъ моравскихъ не только не было славянъ-мусульманъ, но и объ исламъ въ IX въкъ они едва-ли и слыхали. Зачъмъ бы сталъ мораванинъ такъ о немъ распространяться и откуда бы онъ досталъ эти греческія полемическія сочиненія? Въ повъйшихъ спискахъ древнихъ пашнонско-славянскихъ памятниковъ X—XI въка мы не находимъ ни одного изъ тацихъ обличеній. Неужели гдъ-нибудь въ Панноніи въ исходъ IX въка имълись греческіе ихъ подлинники?

Не надо ли думать, что и эти сарацынскія бесёды, приписанныя Константину Философу въ паннонской легендъ, внесены были въ первоначальный ея текстъ гораздо позже и гдъ-ппбудь нодальше, на съверъ въ Руси или въроятнъе на югъ, за Дунаемъ.

Въ житін сказано: "бъху бо образы демонскые паписали вънъюду на дверехъ въсъхь христанъ дивы творяще и ругающе ся". Константинъ Философъ могъ видъть, а въроятно и видълъ не рисованныя и не написанныя, а деревянныя изваянія чортей, и мусульмане могли еще указывать ему на последнія, а не на первыя. Пеужели это место могло быть написано Константиномъ Философомъ? Приписываемый ему туть отвѣть, безь сомнѣнія, принадлежить народной остротѣ христіанскихъ подданныхъ злого и малоспособнаго халифа: "эти приставленные къ домамъ черти убъгаютъ изъ домовъ, гдъ живутъ христіане и евреи". И пеужели мудрый и идеальный нашъ первоучитель сталь бы присвоивать себъ эту базарную остроту? Очевидно, посль постановки деревяшныхъ статуй-чертей, истя халифу за эту оскорбительную н глупую м'вру, христіанское и еврейское населеніе острило и издівалось надъ нею. Можетъ она была и передана Мееодіемъ, --- онъ могъ слыхать ее и не отъ брата, - но всячески Мееодій не сталъ бы ее приписывать брату.

#### Ш.

Въ разсказъ легенды о пребыванія Константина Философа въ Херсонъ три любопытныхъ мъста заслуживаютъ разсмотрънія. Но

прежде представлю одно соображение о поводѣ, о главной причинѣ этой миссіи, какъ они изложены въ Житіи.

По словамъ Житія, поводъ былъ почти тотъ же самый, что и при сарацынской миссіи. Тутъ сарацыны воздвигли хулу на св. Троицу и вызывали грековъ поспорпть съ ними о втртв. Отъ хазаръ являются посланники въ Царьградъ и говорять: мы исперва Бога знаемъ и кланяемся ему на востокь, но держась стыдныхъ обычаевъ, еврен привлекають насъ въ свою, а сарацыны съ своей стороны, давая намъ миръ и подарки, увъряютъ насъ, что ихъ въра навлучшая. Живя съ вами (съ греками) въ мирѣ и въ дружбѣ, зная, что вы великій народъ и царство отъ Бога держите, обращаемся къ вамъ и просимъ вашего совѣта, пошлите намъ мужа внижнаго и, если вы переспорите евреевъ и сарадыновъ, мы примемъ вашу въру. Тогда царь послалъ за философомъ, передалъ ему хазарскую просьбу и объявилъ: иди, философъ, къ этимъ людямъ "и сотвори слово и отв'ять о святой тронц'я, съ помощію ся, инъ бо никтоже не можеть достойно сего творити". Константинъ Философъ отвъчаеть на это: "аще велншь, владыко, на таковую ръчь иду пъшь и босъ, безъ всего, его же не повелъвалъ Богъ ученикомъ свониъ носити". Царь его за это похвалиль, но прибавиль: "царскую дръжаву въдын и честь, чьстно иди съ царскою помощію". И Константинъ Философъ тотчасъ затвиъ отправился въ нуть.

И здъсь, какъ и въ сарацынской миссіи, главпымъ поводомъ и задачею византійскаго посольства оказывается приглашение хазарское поспорить о въръ на этоть разъ не съ одинии мусульманами, но и съ свреями. И здёсь главнымъ лицомъ миссіи является Константинъ Философъ, тамъ къ нему припослали Георгія н асикрита, а здёсь придають ему царскую помощь. Тамъ отчасти было обозначено время, годъ посольства, а здъсь умалчивается. Только случайно узнаемъ, изъ дальнъйшаго разсказа о возвратномъ пути Константина отъ хазарь, что Копстантинъ Философъ былъ не одиновъ, а имълъ при себъ брата Меоодія. Правда, раньше этого разсказа авторъ житія Константина Философа упоминаеть Меводія: передавая очень подробно пренія и бесёды Константина Философа съ хазарами, — эта передача составляеть целую четверть всего житія-онь въ заключеніе прибавиль: "отъ многа же оубо се мы укращыше въ маль положихомъ селико, намлти ради, а иже хощеть съврышенныхъ сихъ бестодъ искати истыхъ, въ книгахъ его обрящеть я, слико пръложи учитель нашь архиенископь Меводіе, раздиль я на осмь словесь, и ту

#### жите ов. кнрилла какъ религюзно-эпическое произведение. 361

узрить словесную силу оть божія благодіти, како и пламень горящій на противныя". Изъ этого свидѣтельства можно даже заключать, что босвать своихъ съ сарацынами Константинъ но записывалъ или по крайности ни Мееодій, ни другой кто ихъ не переводилъ, и жизнеописатель ихъ доподлинно не зналъ. Изъ упоминанія же о переводъ бесѣдъ Константина Философа съ хазарами, ---жизнеописатель называеть Мееодія архіепископомъ, ----слъдуеть ли, что онъ были переведены имъ во дни его архіепископства, а не гораздо раньше? Былъ ли ему тогда досугъ на это? И такъ ли нуженъ былъ славянскій переводъ обличительныхъ словъ противъ евреевъ и мусульманъ-славянамъ моравскимъ и паннонскимъ? Когда же онъ были переложены, персведены Мееодіемъ на славянскій языкъ? Или въ Крыму, или на обратномъ пути, или въ самомъ Царьградъ? всячески не дорогою въ Моравію. Вирочемъ жизнеописатель Константина Философа не употребляеть слова приложити для совершеннаго Константиномь Философомъ перевода евангелія на славянскій языкъ: "въскорѣ же я (буквы) ему Богь яви, послушал молитвы своихъ рабъ набіе сложи писмена и начать бесьди писати свангольску: испрыя біз слово и слово бѣ у Бога и Богь бѣ слово и прочее". О бесѣдахъ же хазарскихъ Константина Философа опъ не говоритъ, что онъ были написаны имъ, а замъчаетъ лишь, что его обличенія евреевъ и мусульманъ находятся въ клинахъ ею, можеть не имъ и писанныхъ? II кто знають, переводиль ли дъйствительно Мееодій эти бесёды? Не есть ли это замфчаніе-поздивішая вставка? Обличеній и полемическихъ сочинений противъ евреевь и мусульманъ было много въ греческой литератур'в и въ поздн'вйшей славянской письменности. Не принадлежать ли всё эти подробности преній сь хазарами поздивищему распространителю въ этой по крайности части болве краткаго Житія Константина Философа.

Чёмъ болёе вчитываешься въ разсказъ Житія о хазарской миссіи, тёмъ болёе убѣждаешься, что составителю послёдней его редакціи очень мало было дёла до этой миссіи, до ея повода и до ея главной задачи. Все, что болёе или менёе достовёрно, относится кь открытію мощей св. Климента и нёкоторыхъ частностей о встрёчё съ хазарскимъ воеводой, съ уграми. Упоминанія "о фильсцю языць", о безводныхъ мистахъ пустыхъ, о капійскихъ вранихъ кавказскихъ горъ также указывають на то, что авторъ Житія могь обе всемъ этомъ слышать отъ Меводія или выписать изъ его или брата его записной книжки. Есть еще одно извёстіе, слышанное имъ отъ Меводія, но совершено извра-

Часть COCXXXXVI (1908, № 4), отд. 2.

щенно переданное. Объ этомъ скажу послѣ. Сверхъ разсказовъ Мееодія, источниками о хазарской миссіи служили жизнеописателю Слово объ обрѣтеліи мощей св. Климента 31-го января 861 г. и краткій безъименный разсказъ (storiola) (Константина Философа), упоминаемый Анастасіемъ въ письмѣ къ епископу Гавдерику.

Впрочемъ въ описаніи хазарской миссіи мы не находимъ ни точности выражсній въ обозначеніи времени или мъста, ни върнаго представленія или изложенія нъкоторыхъ упоминаемыхъ случаевъ изъ жизни Константина Философа.

Послѣ приведенаго разговора царя Михаила съ Константиномъ, конечно, столь же исторически върнаго, какъ и разговоръ относительно сарацынской миссін, жизнеописатель говоритъ: "абїє же пути со ятъ п хрьсона дошедъ, паучи се ту жидовьской бесъдъ и кингамъ, осьмь части пръложь грамматикїя и отъ того разумъ въспрїемь".

"Столь(ко) достов'врное во вс'яхъ фактахъ историческихъ, имъ излагаемыхъ", Житіе, по выраженію проф. Малышевскаго <sup>1</sup>), сообщаеть, что Константинъ Философъ тотчасъ, немедленно (aбie) отправился въ нуть и, дойдя (дошедъ) до Херсоня, также абие научился жидовской бесньдть и книгамъ" т. е. еврейской живой, разговорной и письменной рычи, переложивъ, т. е. переведя восемь частей грамматики, и отъ того получилъ разум'внье.

Въ слѣдъ за этимъ сообщеніемъ жизнеописатель отмѣчаетъ: "самаряннить ивкой ту живѣаше, и, приходя къ нему, стязанше ся съ нимъ и принесе книгы самаряньскія и показа ему, и испрошь я у него, философъ затвори ся въ храминѣ и на молитву ся прѣложи и отъ бога разумъ пріемъ, чисти начатъ книгы бес порока. Видѣвъ же самарянинъ възъни великомъ гласомъ и речс: въ истину, иже въ Христа вѣруютъ, въскорѣ духъ святыи пріемлютъ и благодать. Сыну же его абіе крыцьшоу ся, и самъ ся кръсти по немъ; и обрѣтъ же ту свангеліе и псалтирь роушькими писмены писано, и человѣка обрѣтъ глаголюща тою бесьдою (т. е. русскою), и бесѣдовавъ съ нимъ и силу рѣчи пріемъ, своей бесѣдъ прикладая различіи писменъ, гласная и согласнаа, и къ богу молитву дръжа, и въскоръ начать чисти и сказовати, и диаляху ся ему, бога хваляще<sup>и</sup>.

Откуда заимствоваль нашъ жизнеописатель всё эти свёдёнія? оть. Мееодія ли? Онъ не скрываеть, что въ двухъ послёднихъ случаяхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Малышевский. Св. Кпр. и Мев. Кіевъ. 1886. С. 63.

(съ самаританскими и русскими письменами) явно сказалось чудесное дъйствіе благодати. Относительно же удивительнаго изученія Константиномъ Философомъ еврейскаго языка Житіе ни о какомъ чудѣ не упоминаетъ.

Самые же новъйшіе изслъдователи прямо этихъ чудесь не отрицають, но о нихъ умалчивають и, обойдя ихъ, утверждають, что "Константинъ Философъ на пути къ хазарамъ, прибывъ въ городъ Херсонь, научился тутъ языку еврейскому, далъе языку самаританскому (ср. прочтеніе надписи на чашъ Соломоновой, гл. XIII, Жит. К.), а также и ръчи хазарской (авторъ латинской легенды "ibique (въ Херсонъ) gratia discendi linguam gentis illius (Cazarorum) aliquantulum demoratus). Вся жизнь Константинова подтверждаетъ, что то былъ мужъ ръдкихъ способностей, особенно филологическихъ. Но недовольно этого. Константину удалось найти здъсь евангеліе и псалтирь написанныя росскими писменами и также человъка, у котораго онъ выучился этому языку. Какой это былъ языкъ? Этотъ росский языкъ былъ върнъе всего языкъ германскихъ росовъ или варинговъ (по русски варяговъ), основателей русскаго государства, которые въ это время подъ нредводительствомъ Аскольда и Дира нападали дажо на Царьградъ".

Приведенныя слова взяты нами изъ новъйшаго труда профессора Пражско-чешскаго университета д-ра Фр. Пастрика, "Dějiny slovanských apoštolů Cyrilla a Methoda. Praha. 1902", стр. 52—53.

Этоть трудъ можно считать въ пѣкоторомъ смыслѣ послѣднимъ словомъ новѣйшаго фазиса развитія славяновѣдѣнія. Можно упрекнуть ученаго автора этой книги въ пѣкоторой непослѣдовательности: возстановляя правописаніе и языкъ папнонской легенды, какими они должны были быть въ IX вѣкѣ, ученый паннонисть напечаталъ тексты обѣнхъ паннонскихъ легендъ кирилловскою, а не глаголическою азбукой. Впрочемъ этотъ промахъ не умаляетъ нисколько значенія труда г. Пастрика, такъ какъ теперь прпнято древнѣйшіе кирилловской эпохи глаголические памятники печатать кириллицею. Напротивъ пожалуй можно скорѣе похвалить чешскаго ученаго за то, что можотъ и не писанное по глаголически житіс—опъ поступилъ правильпо—напечатавъ по кирилловски, хотя и воображаемымъ правописаніемъ.

Говоря въ тексть о росском языкь, онъ, очевидно, признаеть его скандинавскима, съверо-германскимъ. Въ примъчаніи же (32) указываеть также на мити русскихъ ученыхъ Горскаго, Бодянскаго, Гильфердинга о поздити интерполиціи этого мъста и прибавляетъ, что Ваттенбахъ, Beitr. 55, держится того же мити, а Срезневскій от-

10\*

носиль этоть языкь къ одному изъ славянскихъ, Григоровичь же нолагалъ, что Константинъ научился въ Херсонъ глаголическому нисьму. "Напротивъ, прибавляетъ онъ, Малышевскій подробно (46– 50) доказываетъ, что то была библія готская, съ которою Константинъ при этомъ познакомился".

Надо думать, что г. Пастриекъ соглашается съ мивніемъ Шафарика, Малышевскаго и Голубинскаго и такимъ образомъ допускаетъ, что Константинъ Философъ въ краткое свое пребываніе въ Херсонъ научился языкамъ: 1) еврейскому, 2) самаританскому, 3) хазарскому, 4) росскому (sic), т. е. скандинавскому и 5) готскому.

Такимъ образомъ признавая достовърными всъ показанія легенды и прибавивъ къ нимъ еще свидътельство такъ называемой латинской легенды объ языкъ хазарскомъ, и присовокупивъ, что, по словамъ Иби-Хаукаля, хазарскій языкъ похожъ на болгарскій (тюркскій), г. Пастрнекъ пе счелъ однако нужпымъ согласиться съ авторомъ паннонской легенды на счетъ чудеснаго дъйствія св. Духа и благодати въ этихъ случаяхъ, и раціоналистически объясняеть эти факты великими филологическими способностями Константина Философа. Это уже совсъмъ непослъдовательно: излагать чудеса и объяснять ихъ способностями.

Въ теченіе нізсколькихъ недіяль выучиться двумъ семическимъ, двумъ германскимъ и одному тюркскому, изъ нихъ двумъ мертвымъ и двумъ новымъ, —подвигъ непосильный никакому геніальному человівку <sup>1</sup>). Безъ допущенія тутъ чуда, даже цізлаго ряда непостижимыхъ человівческому разуму чудесь, невозможно признать достовіврность этихъ показаній паннонской легенды. Сліздуеть впрочемъ сдізлать одно исключеніе, именно относительно хазарскаго языка. Потому 1) наннонская легенда именно о пемъ и умалчиваеть, 2) относительно его имівемъ свидівтельство Гавдерика, котораго нельзя упрекнуть въ измышленіяхъ и преувеличеніяхъ, 3) оно, т. с. это свидівтельство віроятно и легко допустимо, какъ вполив цізлесообразное и для Константина Философа вполить сподручное: живя въ Царьградѣ, во дворцѣ, гдѣ между стражею и военными отрядами легко въ его время находились природные хазары и другіе тюрки, и способный къ языкамъ, еще юпошею и совсімъ молодымъ человіжомъ, Констан-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Малышевекий (прпм. с. 45) ссыдается на свидѣтельство блаж. Ісровина, "что, бывъ 26 л., Оригенъ началъ учиться еврейскому языку и изучила его не ез нъсколько мъсяцевъ, а ез нъсколько дней". Не страдавшій скептицизмомъ и инеркритицизмомъ, блаж. Ісропимъ (род. 340 г. † 420) сдва ли можеть считаться достовѣрнымъ свидѣтелемъ о личности Оригена (род. 185 г. † 254 г.)

#### житие св. кириала какъ религчозно-эпическое произведение. 365

тинъ Философъ легко могъ нъсколько ознакомиться съ хазарскимъ или однимъ изъ близкихъ къ нему тюркскихъ языковъ, болгарскимъ. На пути къ хазарамъ и встръчая въ Херсонъ или близъ него — хазаръ, Константинъ Философъ могъ еще подъучиться ихъ разговорной ръчи.

Что касается изученія ниъ еврейского языка въ Херсонѣ, то свидѣтельство легенды не заслуживаетъ ни малѣйшаго довѣрія. Оно дополнено авторомъ житія примѣчаніемъ, а это примѣчаніе обличаетъ лишь полное е́го невѣжество въ дѣлѣ, о которомъ онъ говоритъ такъ развязно: "дошедъ до Херсоня, научися ту Жидовьской бесндю и книгамъ, осъмъ частій приможь граматикія, и отъ того разумъ въспріемъ".

И такъ онъ научился еврейскому живому языку и сврейскому книжному языку, т. с. библейскому; но библейскій языкъ не единъ: разновремененъ (отъ пѣсни Деборы до книги Даніила ок. 1000 лѣтъ промежутку) и разнодіалектенъ—въ книгѣ Ездры, книгѣ Іова, притчахъ Саломона и псалмахъ—уже не рѣдко выступаеть языкъ арамейскій. Наконецъ древнее еврейское письмо, долго державшееся, какъ надо полагать, въ священныхъ книгахъ, нерешло въ болѣе новое, квадратное. Еврейскіе старов'вры и раскольники самаритане держались лишь Пятикнижія, употребляли древнѣйшее, неквадратное еврейское письмо, какъ оно сохранилось въ надписяхъ и на монетахъ, и употребляли языкъ западно-арамейскій.

Что касается изученія имъ въ Херсонів языка сврейскаго, то это извъстіе не можеть быть принимаемо безъ значительныхъ оговорокъ и ограниченій. Покойный Малышевскій, какъ профессоръ духовной академіи (кіевской), могь попимать, что и въ паше время, при доступныхъ грамматикахъ и словаряхъ, при хорошемъ руководитель, изучение еврейскаго языка дъло очень нелегкое. Строго держась самаго высокаго мивнія о безусловной правдивости и верности свидетельствъ паннонской легенды, Малышевскій счель однако нужнымь, въ оправдание ся свидътельства объ изучении Константиномъ Философомъ еврейскаго языка въ Херсонъ, прибавить: "Имия въ виду предстоящія состязанія о впри ст Індеями, онт ностарался ознакомиться съ еврейскимъ языкомъ и сврейскими книгами. Еврейский языкъ могъ быть ему небезьизвъстсть и прежде. Въ Византійской имперіи живали евреи и теперь, бывали тамъ еврен изъ крещеныхъ, и замечательно, что одинъ изъ такихъ крещеныхъ евреевъ обращенъ быль въ христіанство преп. Стефаномь Новымъ, который жилъ нъ-

которое время на Олимив, иди потомъ жилъ нъкоторое время н самъ новообращенный, прославившийся какъ святой съ именемъ Константина Синадскаго, что было въ концъ VIII или пачалъ IX в. Эти преданія Олимпа, гдѣ нѣсколько лѣть прожили св. братья, занимаясь книжными трудами, могли настранвать любознательнаго и ревностнаго по въръ Константина къ изучению еврейскихъ книгъ въ ихъ подлинникахъ, чтобы при удобномъ случав послужить обращенію евреевь. А что подлинныя еврейскія книги были у византійскихъ евреевъ, были извъстны и правительству во время Константина, это не подлежить сомнѣнію <sup>1</sup>). Желаніе изучить еврейскія книги могло быть поощрено въ Константинъ и его сарадынскою миссіею и спорами съ магомстанами, въ которыхъ оказалась надобность ссылаться на еврейскія книги. Въ Херсон'в была возможность ближе ознакомиться съ сврейскимъ языкомъ, потому что здесь, какъ и въ другихъ торговыхъ городахъ съверо-черноморскаго прибрежья, издавна проживало не мало евреевъ".

Константинъ, говоритъ житіе, научился тутъ жидовской бесъдъ, т. е. ръчи и жидовскимъ книгамъ. Какъ знатокъ основъ грамматики, бывний профессоръ, Константинъ изучалъ еврейский языкъ грамматически, вникая въ прамматический составъ ръчи, и уяснилъ для себя обычныя уже тогда восемь частей грамматики и въ складъ еврейской ръчи и чрезъ это сильные уразумълъ смыслъ ся (sic)".

Въ прим'вчанін своемъ подъ этими словами Малышевскій прибавиль: "Припомнимъ, какъ усп'вшно еще въ Солуни доискивался Константинъ знанія грамматики и зат'ямъ въ Цареградъ налегъ прежде всего на этотъ предметъ изученія. Съ т'яхъ именно поръ могъ уже сложиться у него навыкъ изучать языкъ научно-грамматически, что тъмъ болье должно было имъть мъсто при изучени чужого языка <sup>3</sup>). А что въ IX в. уже существовали еврейскія грамматики, еврейскіс лексиконы, что мсжду учеными свреями были тогда грамматики, можно видъть въ ст. Żydowska literatura въ изд. Enciclopedyja Powszechna.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Еврея въ южной Россіп и Кіевѣ (Труды Кіев. Дух. Ак. 1878 г. іюнь). У Слмесна Магистра есть разсказъ о Фотів, что онъ пріобрѣлъ свою ученость при помощи евреи.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Основы грамматики (гречоской) Александрійскихъ грамматиковъ никакъ не могли служить пособіемъ для пзученія еврейскаго языка. Малышевскій, очевидно, былъ совершерно певиненъ въ филодогін.

#### житие ов. кирилла какъ религизно-эническое произведение. 367

Warszawa 1868 г., у Бодянскаго о происхождении слав. письмень стр. 350<sup>4</sup> <sup>1</sup>).

Мы вполнѣ согласны съ проф. Малышевскимъ, что въ Царьградъ, и думаемъ еще въ 50-хъ гг., если не раньше, Константинъ Философъ могъ заинтересоваться еврейскимъ языкомъ, скорѣе письмомъ, и болѣе древнимъ, такъ называемымъ самаританскимъ письмомъ. Интересъ этотъ долженъ былъ пробудиться въ немъ вовсе не по поводу предстоявшаго состязанія съ евреями у хазаръ, а, какъ впервые отчасти догадывался самъ Малышевскій, по поводу занимавшаго его перевода чтеній псалтири на славянскій языкъ. Встрѣчаясь съ недоумѣніями, при сличеніи текстовъ греческаго и вульгаты, — латинскій языкъ ему несомнѣнно былъ извѣстенъ, — онъ могъ признать необходимымъ справляться съ текстомъ еврейскимъ. Но для изученія еврейскаго языка Александрійскіе грамматики отъ Діописія до Иродіана не могли никоимъ образомъ помочь Константину въ этомъ дѣлѣ. Что же кысается до еврейскихъ грамматикъ и лексиконовъ IX в., то проф. Малышевскій н Водянскій сами на счеть этого сильно ногрѣпини.

Правда, у масоретовъ, еще до Акибы († 135 по Р. Х.), можно усматривать начатки филологическаго, грамматическаго изучения древне-еврейскаго языка, темъ не менъе даже средневъковые еврейскіе ученые, библіографы и историки литературы, равно какъ и новъйшіе гебрансты признають первое появленіе еврейской грамматики въ настоящемъ смыслѣ этого слова, не раньше Х в. Первая еврейская грамматика, какъ и первый сврейскій словарь, принадлежать духовному старшинъ (Гаону) евреевъ въ Вавилонъ, род. въ 892 г. и ум. въ 942 г. Имя его-Саздіа бенъ Іозефь. Еще до него нъкоторые библейские толкователи изъ караимовъ (еврейская секта, явившаяся въ Вавилонъ въ VIII-мъ въкъ по Р. Х.), подъ вліяніемъ арабовъ, стали примънять грамматическія категоріи въ своихъ толкованіяхъ (экзегезтв), но ничего неизвъстно объ особенныхъ сочиненіяхъ по грамматикв до грамматики (Саадін. II Ааронь бень Ашерь, старшій его современникъ, установившій правила для Масоры, не переступилъ границы, отдъляющей масоретскія правила отъ грамматическихъ правилъ словонзмъненія и словообразованія. Примъромъ и образцомъ еврейскимъ грамматикамъ и лексикографамъ служила грамматическая

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Св. Кирилять и Месодій первоучители славянскіе. Соч. Ив. Малышевскаго, Кієвь 1886. Стр. 42—43.

н лексикографическая литература арабовъ. Грамматика Саадін страдаеть впрочемъ большими недостатками, и учепый Бахеръ прибавляеть въ своемъ обзорѣ еврейскаго языкознанія, что почетное имя грамматика принадлежить не этому Саадіи, а уроженцу Феца, жившему въ концѣ Х и въ началѣ XI в., называвшемуся: Іахуда бенъ Давидъ Хайюджь <sup>1</sup>).

Ошноки и колебанія Саадіи извиняеть Ибнъ Езра тімъ, что въ его время вообще (въ 1-ой пол. Х в.) не было научнаго знанія еврейскаго языка (dass es zu seinen Zeiten überhaupt noch keine Wissenschaft d. hebr. Sprache gegeben habe). Сочиненіе Саадіи объ языкі, сто літь спустя послі его смерти, почти исчезло, лишь нікоторыя его части были извізстны и распространены.

Саадія составилъ и маленькій, по значительный по мысли, списокъ 90 еврейскихъ словь, різдко или по разу встрічаемыхъ въ Библін, но легко объяснимыхъ изъ запаса словъ литературы преданія, особенно же изъ ново-еврейскаго нарічія Мишны. Этоть указатель словъ пе сліздуеть ни алфавитному, ни какому другому порядку, но тутъ къ библейскому слову приставляется соотвітственное слово или предложеніе изъ Мишны или Талмуда. Этотъ небольшой сохранившійся трудъ Саадіи даль толчекъ библейской лексикографіи плодотворнымъ привлеченіемъ новоеврейскаго и арамейскаго языка. Въ своемъ арабскомъ переводѣ Библін Саадія въ значительной степени воспользовался и *прабскима* языкомъ для объясненія словъ еврейскихъ. Въ его переводѣ часто передаются еврейскіе корпи сродными имъ арабскими. Такимъ образомъ можно Саадію причислять къ основателямъ сравнительнаго семическаго языкознанія, въ формѣ и въ протяженіи, какъ оно развилось въ его время и послѣ него <sup>2</sup>).

Въ слъдъ за *Caadia*, Шонъ Езра упоминаетъ объ одномъ неизвъстномъ ему по имени, Іерусалимскомъ ученомъ, написавшемъ на арабскомъ языкъ восемь цённыхъ книгъ или частей по грамматикъ (еврейской). "Пия этого автора нынъ уже извъстно, и трудъ его

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Свидътельство Монсея ибн Езры объ еврейскихъ грамматикахъ см. Dukes (Leop.) Literarhist. Mittheil. üb. die ältesten hebräisch. Exegeten, Grammatiken u. Lexicographen (въ Ewald u. Dukeś Beiträge z. Gesch der ältest Ausleg. u. Schpracherklär. d. A. T. B. II.—Winter. u. Wünsche Die jüdische Literat. seit Abschluss d. Kanons. Trier. 1894. B. II. Ss 121 ff. Коковцева II. К. "Кинга сравненія еврейскаго языка съ арабскимъ". Абу Ибранма (Исаака) ибиъ Баруна С.-II6. 1893 Сс. 5—10.

<sup>2)</sup> Eaxept, Winter u. Wünsche. (S. 141).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid.

#### житие св. кирилла какъ религизно-эпическое произведение. 369

долго считавшійся потеряннымъ, былъ найденъ библіотекаремъ Имп. Иубл. библ. А. Я. Гаркави во второй коллекціи рукописей Фирковича, пріобрѣтенной ею въ 1876 г. Оказалось, что этотъ трудъ состоитъ собственно изъ семи частей, восьмая же есть сокращеніе предыдущихъ. Общее названіе семи частей Муштамиль, 8-й части, сокращенія—Алькафи. Имя автора Абуль Фараджъ Гарупъ; опъ былъ караимъ и писалъ въ 1026 г. <sup>1</sup>).

И такъ Константинъ Философъ былъ лишенъ необходимыхъ книжныхъ пособій (грамматики и словарей) для сколько-нибудь основательнаго изученія языка еврейскаго. Нашему первоучителю, какъ и всъмъ современнымъ византійцамъ, предстоялъ одинъ способъ ознакомленія съ еврейскимъ языкомъ-черезъ живое посредство евреевъпреподавателей. Благодаря однако господствовавшему тогда въ государствъ и обществъ византійскомъ крайнему антисемитизму, немногія лица, стоявшія выше предубъжденій толпы, могли ръшаться на открытое и продолжительно-постоянное общеніе съ гонимыми и презираемыми евреями. Для успъха частнаго изученія еврейскаго языка даже лицамъ весьма способнымъ къ усвоенію чужихъ языковъ требовалось и продолжительное время и постоянство занятій. Едва-ли Константинъ Философъ могь начать свои занятія еврейскимъ языкомъ ранње 20-ти летняго возраста или ранње 847 г., а съ 847 по 858 г. патріархомъ Цареградскимъ былъ Игнатій, челов'ясь малопросв'ещенный и къ ученымъ подозрительный, ученыхъ не жаловавшій. Антисемитизмъ несомивнио былъ имъ поощряемъ, и продолжительное и частое общение кого-нибудь изъ грековъ, тъмъ болъе духовныхъ лицъ, съ евреенъ не могло быть не вмъняемо ему, какъ поведеніе подозрительное и зазорное. Да и Константину Философу, какъ преподавателю и библіотекарю, было и безъ того много д'вла. При всемъ его трудолюбін и при всей его любознательности, онъ не могъ успѣть раньше 22-3 лётняго возраста близко ознакомпться и съ важнъйшими писаніями главитишихъ отцовъ и учителей церкви. Судя по его привязанности къ матери и по ся особенной любви къ младшему сыну, при его хорошихъ матеріальныхъ средствахъ и при особенномъ расположении къ нему высшихъ правительственныхъ лицъ, его ближайшихъ начальниковъ, нельзя не предполагать, что по отъъздъ своемъ изъ Солуня въ Константинополь, онъ не разъ ѣздилъ, къ своей матери и, весьма ввроятно, посвщаль или хоть однажды да навестиль

<sup>1</sup>) За сообщение считаю долгомъ поблагодарить достоночтеннаго А. Я. Гаркави.

#### 270 журналь ининструтва народнаго просвещение.

смисто брата Моюдія, въ бытность его правителенъ славниской области нъ Македоніи. Притонъ съ начала же 50-хъ гг. до сарацинский миссіи, мысль и время Константина были главиваще, если не исклиснительно, посвящены высшей задачв его жизни, великону, на ибки приславнившему его подвигу составленія славянской азбуки и веремода на славнискій языкъ чтеній свангелія и полятири 1).

Откула же заимстиональ жизнеописатель Константина сообщаеныя имъ смъдънія объ усиленномъ изученін имъ въ Херсонѣ еврейскаго, самаританскаго и готскаго языковъ? Изъ того же источника, какъ и аругія свъдънія о Константинѣ, объ его дѣтствѣ, объ его жизни въ Константинополък и пр., т. е. узналъ онъ эти подробности отъ Мееодія. По Меоодій самъ этихъ языковъ не зналъ и конечно, что зналъ объ этомъ, могъ узнать отъ самого Константина и распросами у него могъ провърить и несомиѣнно провѣрялъ посторонніе толки толны объ его знаніи чужихъ языковъ. Ни самъ Константинъ, ни его старшій братъ по могли преувеличивать и чрезъ мѣру превозносить, первый — свои ананія, второй -- знанія своего брата. Крайне также соминтельно, чтобы Мооодій положительно увѣрялъ автора житія, что братъ его инкогда до Херсопя не занимался еврейскимъ языкомъ, а тамъ занялся имъ инорные и несеріялъ разумъ, нереложивъ какія-то восемь частей какой-то грамматики. Константинъ Мееодію, а Мееодій автору житія не

<sup>1) &</sup>quot;Константинъ Философъ, говорить проф. Голубинскій, сдълаль для насъ сланинь то, что составиль намъ собственную сдавянскую авбуку и перевель греческія богослужебныя книги на нать собствояный сдавянский языкь. Онь совершиль для нась великое дляо. Но великость ого для в великость ого заслуги для насъ не въ тома, что сойчась уклаянное онь сделаль, а въ томь, что онь возъямень мыснь и ровность, и нашель нь себь мужество это сдъять. Но только составить нашу аз-Фуку такичь образочь, какъ составиль наму азбуку Константинь, чревъ приложени нь тотомочу алфаниту насколькихъ новыхъ буквъ, но и совсёнъ вновь наобраоти чу, т. с. начертанія для буквъ, служащихъ къ обозначению звуковъ языка, ижит очень исторуйное (хотя во времена Константина и было представляено какъ ничких тру(пппч); перемодь съ одного языка на другой, пожалуй иногда и очень на началий, на началить ужее случать не относнится къ разряду дъль великиств". (Святые Константина и Менедій нервоучитсян славянскіе. М. 1885. с. 44). Это нятьние совершению невкрие (о нетрудности созданія литературнаго языка и перваго неичного сманнулия, притукь пункода заизчательнаго)". Точно также невърны инънія намого вузыка почточнаго и япотоласлуженнаго тченаго объ языка перезона. Конининны и ото "ночны ото сложных вижения вижение ото сото в на сото ноч на мист дь богосла а чими книги, сортакащая подзичный языкъ перевода Констан-THROWAY (IA, C. 25 - 27 Harderter ne na naxore instrumentors, a sa forte sur mente MANNAMA I MANIAANA MANTAWARANIC APERATO TERTA.

#### житіе ов. кирилла какъ религіозно-эническое произведеніе. 371

могли передавать явной лжи. Мы видели, что Константинъ Философь, при встахъ своихъ филологическихъ способностяхъ, не могъ пріобръсть сколько-нибудь основательнаго знанія еврейскаго языка, еще менъе могъ пріобр'всть даже поверхностное его знаніе по дорог'я къ хазарамъ, да еще одиночкою, безъ помощи учителя, какъ разсказываетъ житіе. Не могъ онъ переложить и какія-то восемь частей грамматики. конечно еврейской, по мысли автора житія. Какъ ни бъденъ авторъ и мыслью и образованиемъ, однако не разумъй онъ тутъ грамматики еврейской, онъ бы инкогда не прибавиль-и оть того разимь восприяла. Никогда бы этоть недалекий писатель не подумаль, что оть переложенія восьми частей греческой грамматики можно было дучше понять еврейскій языкъ. II что такое "восемь частей грамматики"? въроятно, ничто иное, какъ восемь частей ръчи, но у грамматиковъ арабскихъ и еврейскихъ не восемь, а три части рвчи. Да и Константинъ Философъ не могъ имъть въ рукахъ еврейской грамматнии, такъ какъ первая еврейская грамматика на арабскомъ языкъ была написана Гаономъ Саадіа-бенъ-Іозефъ, родившимся въ 892 г. и умершимъ въ 942 г. Ему же принадлежить и первый опыть еврейскаго словаря, а въ него вошло всего 90 библейскихъ словъ съ объясненіями арабскими. Настоящимъ же еврейскимъ грамматикомъ и лексикографомъ еврейскимъ обыкновенно считается у гебранстовъ Іехуда-бенъ-Давидъ Хайюджъ, жившій въ концъ Х и въ началъ XI въка 1). Такимъ образомъ ученымъ византійцамъ раньше половины или конца XI въка было почти совершенно недоступно сколько-нибудь основательное знаніе еврейскаго языка. II, чтя дорогую намъ намять великаго нервоучителя нашего, мы не должны оскорблять се ложью, хотя бы и придуманною съ благимъ намъреніемъ. Примъры Оригена и Геронима ничего не доказывають въ пользу измышленія автора Житія Кнриллова, такъ какъ Оригенъ (р. 185 † 254) жилъ въ то время, когда христіане были только терцимы и даже иногда гонимы наравиѣ съ евреями, когда христіане еще антисемитизма не знали; да и прожилъ онъ не сорокъ лътъ съ небольшимъ, какъ нашъ первоучитель, а 69 лёть. Оригень родняся и прожиль слишкомь 20 лёть въ Александрін, гдъ еврен говорили и писали по гречески, затъмъ пробылъ нъсколько лъть въ Аравіи и Палестинъ, гдъ имълъ возможность постоянно общаться съ евреями и другими семитами, ознакомиться съ масоретами и видеть и иметь въ рукахъ множество еврейскихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Baxeps y Wint. u. Wünsche, l. c. G. 161.

рукописей. Бл. Ісронимъ († 420) прожилъ до 80 лѣтъ, въ 385 г. оставиль Европу, объёхаль Палестину и съ 386 г. поселился въ Виелеемъ, гдъ и скончался. Сыпъ въка просвъщеннаго, уважавшаго знаніе и не знавшаго еще ненависти къ евреямъ, живя такъ долго среди еврсевъ, бл. Ісронимъ могъ стать отличнымъ знатокомъ еврсискаго языка и прекраснымъ переводчикомъ библін. Рано умершій, Константинъ Философъ (р. 826-827 + 868 или 869) едва успълъ закончить свое богословско-философское образование, какъ долженъ былъ провести больше года въ тяжелыхъ и небевопасныхъ для его здоровья ноталкахъ въ Киликію и въ нынтынною южную Россію. Запавшая же ему еще въроятно въ отрочествъ мысль о переводъ на славянскій языкъ св. писанія и богослужебныхъ книгъ, безъ сомнѣнія, долго его занимала въ Царьградѣ, и когда быль ученикомъ и когда сталъ учителемъ. Дѣло было вовсе нслегкое-много дней и ночей, конечно, было посвящено имъ на придумыванье и выборъ твхъ или другихъ письменныхъ знаковъ, еще болве убито было времени на обдумыванье и выборъ наилучшихъ словъ и оборотовъ для перевода чтеній евангельскихъ и исалтири. Много, конечно, письменнаго матеріала было уничтожено, пока онъ сталъ продолжать начатое имъ дело и пока его окончательно но заворшиль и не счель достойнымъ для передачи ввкамъ и юнымъ безчисленнымъ народамъ славянскимъ (ёдул а́цетра Прокопія).

Къ сожалѣнью, съ 1843 г. наннонское Житіе Кириллово поныпѣ разсматривается, какъ историческій источникъ первостепенной важности, причемъ постоянно забывается, что оно прежде всего не простая лѣтопись или вѣрная запись всего слышаннаго отъ близкаго человѣка и отчасти очевидца, что оно, это Житіе, есть прежде всего литературное, религіозно - эпическое произведеніе, частью сотканное изъ узоровъ собственнаго измышленія автора на канвѣ нѣсколькихъ изъ слышанныхъ имъ немногихъ историческихъ фактовъ и лишь въ концѣ своемъ основанное на личныхъ воспоминаніяхъ автора и вообще болѣе или менѣс точныхъ свѣдѣніяхъ, что оно дошло до насъ въ спискахъ, не болѣе раннихъ, чѣмъ вторая половина XV вѣка. Въ теченіе же четырехъ вѣковъ основной текстъ его подвергался не малымъ пропускамъ и передѣлкамъ, поправкамъ и дополненіямъ.

Такъ можетъ быть, а можетъ и нътъ—въ бытность свою въ Херсонн разсматривалъ Константинъ Философъ какую-нибудь еврейскую, квадратнаго письма, рукопись; можетъ быть, имълъ онъ случай видъть и какую-нибудь самаританскую рукопись круглаго письма. Но подроб-

#### житіе св. кирилла какъ религюзно-эническое произведение. 373

ности и сопровождавшія ихъ разсмотрѣніе обстоятельства несомнѣнно измышлены въ Житіи. О такъ называемомъ изученіи еврейскаго языка уже было нами сказано. Перейдемъ къ разсказу о самарянинѣ. Приходилъ-де къ Константину Философу въ Херсонь самарянинъ (или самаританинъ) и препирался съ нимъ, и принесъ къ нему книги самарянскія и показалъ ихъ ему. Философъ выпросилъ ихъ себѣ на время и, затворився въ своей храминѣ, говоритъ Житіе, "на молитву ся приложи, и отъ бога разоумъ прїемъ чисти начать книгы бес порока". Видѣвъ же это, самарянинъ возопнлъ великимъ голосомъ и сказалъ: во истину вѣрующіе во Христа вскорѣ святой Духъ пріемлютъ и благодать. Тогда сынъ этого самарянина абіе, т. е. тотъ же часъ крестился и самъ самарянинъ послѣ него крестился.

Нашъ жизнеописатель хороню знаеть, что дълалъ Константинъ Философъ, затворившись въ храмнив, знаеть, что онъ безошибочно, без порока сталъ читать самарянскія письмена, знаеть, что увидавъ, какъ ему легко досталось ихъ чтеніе, самарянинъ сразу сталъ исповъдывать св. Троицу, а сынъ его тотчасъ же послъ этого крестился, тогда какъ отецъ, несмотря на свое мгновенное исповъданіе, крестился немного погодя послъ сына.

Неужели этоть случай могь быть такъ разсказанъ Меоодіемъ со словъ, конечно, самого Константина Философа? Здъсь имъемъ собственно два факта: 1) занятіе Константиномь Философомь самаританскою рукописью, 2) обращеніе имъ въ христіанство двухъ самарянъ, отца и сына, въ Херсонъ. Конечно, и тотъ и другой факты могли произойти въ Херсонъ, но это свидътельство такъ новеллистически н романически передано въ Житін,--что мы можемъ ихъ принимать за исторически върные, какъ любые разговоры историческихъ лицъ въ историческихъ романахъ и драмахъ. Оба эти факта, и занятія Константина Философа самаританскимъ намятникомъ и обращение имъ въ христіанство, конечно, могли быть и въ Херсонв и гдъ-нибудь индъ, могли быть связаны другь съ другомъ и могли произойти отдельно другъ отъ друга, въ разное время и въ разныхъ мъстахъ... Изучение еврейскаго языка пріурочено жизнеописателемъ къ Херсоню, можеть потому и для того, чтобъ уяснить себъ и читателю, какъ могь Константинъ Философъ препираться въ слъдъ затъмъ съ хазарами-свреями. Въроятио, авторъ Житія думаль, что Константинъ Философъ разговариваль съ ними по еврейски. Въ слъдъ за разсказомъ объ еврейскихъ штудіяхъ Константина Философа, онъ упомянулъ кстати и о самаританской рукописи, такъ какъ далъе ему предстояло расказать о про-

чтеніи Константиномъ Философомъ надписи на потирѣ—"изъ драгаго камсия Соломоня дѣла". Она была изображена письменами жидовскими и самарянскими. Ихъ пикто не могъ ни прочесть, ни сказать (разъяснить). Философъ же ихъ прочелъ, какъ знатокъ жидовскихъ и самарянскихъ книгъ; о знакомствѣ же его съ ними и было поэтому раньше сказано, при упоминани о пребывани въ Херсонѣ.

IV.

Въ слѣдъ за разсказомъ о чудесномъ прочтеніи Константиномъ Философомъ самаританской рукописи и объ обращеніи вслѣдствіе этого чуда въ христіанство двухъ самарянъ, отца и сына, жизнеописатель говоритъ о видѣнныхъ въ Херсонѣ же Константиномъ Философомъ "сванисліи и исалтири роушькыми писмены" писанныхъ "и чловъка обрътъ илаголюща тою бесъдою, и бесъдовавъ съ нимъ и силу ръчи пріемъ, своеи бесъдъ прикладая различіи писменъ, иласнаа и согласнаа и къ бощ молитву дръжа и въскоръ (или абіе любимыя словечки нашего автора) начятъ чисти и сказовати, и дивляху ся ему, бога хваляще".

Это мудреное мѣсто считается давно разъясненнымъ послѣ короткаго замѣчанія Шафарика и подробныхъ истолкованій двухъ русскихъ ученыхъ, профессоровъ Голубинскаго и Малышевскаго. Константинъ Философъ нашелъ де въ Херсонѣ свангеліе и псалтирь, писанныя русскими писменами, съискалъ тамъ же и человѣка, говоривнаго этимъ языкомъ, т. е. русскимъ.

Конечно, это извѣстіе получилъ жизнеописатель отъ Мееодія, а Меоодій въ свою очередь отъ брата. И такъ мы узнаемъ, что Константипъ Философъ добылъ въ Херсонѣ евангеліе и псалтирь особаго письма, которое опъ назвалъ Мееодію русскимъ, а Мееодій лишь повторилъ слова Кириллова его жизнеописателю. Но Константинъ не могъ разобрать этого письма, пока не нашелъ въ Херсонѣ же одного человѣка, говорившаго этою бестьдою, т. е. тѣмъ языкомъ, которому принадлежало это письмо русское, и слъдовательно на немъ же, по мнѣнію и по словамъ Константина, и было писано свансліе и псалтирь. Константинъ сталъ разговаривать съ этимъ человѣкомъ и, принявши силу ръчи, значитъ этотъ человѣкъ говорилъ съ нимъ не по гречески, а на своемъ языкѣ, и Константинъ Философъ, не разбиравшій писаннаго, изъ устной бесѣды приналъ силу ръчи. Онъ принялъ эту силу рѣчи, объясняеть нашъ авторъ, и прикладая своей

#### житие св. кирилла какъ реличозно-эпическое произведение. 375

бесѣдѣ (греческой) различія письменъ, гласныя и согласныя, и къ богоу молитву держа, и въскорѣ началъ читать и сказовати (т. е. громко произносить) и дивляху ся ему бога хваляще. И такъ, обрѣтенный Константиномъ человѣкъ заговорилъ съ нимъ тѣмъ языкомъ, на коемъ были написаны евангеліе и псалтирь, а Философъ сталъ ихъ читать.

Очевидцы этого чуда дивились ему, говорить жизпеописатель, и хвалили Бога. Мы черезъ тысячу съ лишнимъ л'втъ этому не удивляемся и объясняемъ все это очень просто.

Константинъ ошибся, принявъ это особое письмо за русское, тогда какъ это евангеліе и псалтирь были готскія, онъ же принялъ ихъ за русскія, а въ слѣдъ за нимъ и Мееодій, повѣрившій брату и передававшій это обстоятельство нашему жизнеописателю, также повѣрившему Мееодію, что это были русскія письмена. Но отъ кого же Константинъ Философъ узналъ, что это должны быть письмена русскія, и ночему онъ назвалъ евангеліе и псалтырь русскими? Очень просто, отвѣчаютъ наши ученые. Это евангеліе и этотъ псалтирь принадлежали варягуроссу изъ Азовско-Таврической Гуси, поселившейся здъсъ (въ Тмутараканской области и въ Тавридъ по крайности въ 20-хъ гг. IX вѣка) рядомъ съ ютами и слившейся съ ними въ одно <sup>1</sup>).

"Это мѣсто паннонскаго Жнтія Константинова сокрушало головы славянскимъ изслъдователямъ. Но если мы примемъ вышесказанное, что варяго-руссы поселились въ Тавридѣ съ готами и слимись съ ними въ одинъ народъ, такъ что русское называли готскимъ и наоборотъ, то для насъ загадка разгадается: Константинъ встрътилъ въ Херсонъ варяю-русса съ готскимъ евангеліемъ и апостоломъ (sic)<sup>2</sup>) (которое называется по сейчасъ вышеуказанному). А кто сомнѣвается въ томъ, чтобы въ половинѣ IX-го вѣка могло еще оставаться (живымъ) богослуженіе на готскомъ языкѣ, тому отвѣчаетъ Валафридъ Страбонъ (Walafridus Strabus или Strabo. Вал. Косой) западный писатель (спорной національности) именно половины IX вѣка († 849). Онъ говорить о богослуженіе на готскомъ языкѣ въ свое время".

Изъ предположенія, что варяги-руссы въ концѣ VIII или въ началѣ IX вѣка прочно утвердились въ Азовской и Таврической области и по крайней мърѣ къ половинъ IX вѣка уже слились въ одинъ народъ съ готами таврическими и тетракситами, проф. Голубинскій выводить, что въ годъ пребыванія славянскихъ нервоучителей

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Голубинскій, Истор. русс. церк. Т. І. пол. нерв. Изд. 2-е (с. 19).

²) Ib.

въ Крыму, русское называлось ютскимъ, а ютское русскимъ, н при этомъ ссылается на указанное мъсто Житія Кириллова. Отличный, даровитый ученый, покойный Васпльевскій н'всколько расходился съ Голубинскимъ, полагая, что 'Рю;, Русь, нападавшіе на Сурожъ и Амастриду въ первой четверти IX въка и 18 іюня 860 г. на Константинополь, были не порманны, не скандинавы, а Русь Тмутаражанская и Черноморская, потомки тавроскиеовъ. "Это название сложное и должно собственно обозначать смъсь тавровъ, древнихъ обитателей Тавриды, отожествляемыхъ сь пранскими аланами, и съ ними скноовъ... У римскихъ и греческихъ писателей III и IV въковъ по Р. Х. скноами называлнсь готы; и такъ тавроскном суть смысь ютовъ съ таврами, иначе аланами — тв валанготы или валаготы, которые упоминаются въ спискъ племенъ VIII въка (Generatio gentium). Тавроскием прежде всего встръчаются около 140 г. по Р. Х. у Штолемея, какъ обнтатели окрестностей извъстнаго Ахиллесова Дрома, по имени котораго и древніе русы-по византійской ученой архсологіи, тоже тавроскноы, назывались и еще дромитами; затъмъ о тавроскиоахъ, какъ врагахъ греческой Ольвін, около 160 г. упоминаеть Юлій Капитолинъ, писатель IV в'вка. Что мвшаеть намь видеть въ нихъ готовъ или валаготовъ?.. Въ Крыму со временъ глубокой древности извъстны скиеотавры, и мы не знаемъ, въ какой стецени нужно отличать ихъ отъ тавроскноовъ... Въ жнтін Іоаппа Готскаго говорится, что земля тавроскноовъ подчинена власти готовъ... въ этомъ заключается либо отожествление готовь съ тавроскноами, либо указание на существованіе съ готами климатовъ еще другихъ по близости (sic). Въ Житін Херсонскихъ мучешнковъ, написанномъ, какъ мы знаемъ, ранъе конца Х въка, читаемъ, что одниъ изъ нихъ былъ поставленъ въ Корсунъ, въ епархіи тавроскиеовъ 1). Но гдъ тавроскием, тамъ и русскіе.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) а̀λλҡ ъ̀ŋ ҡžぃ тŋ Херзῶν: тўқ Таорозходῶν 'ἐлархія; тòν каλòν Ваяλія. Зап. Од. Общ. пст. п др. VII, 121. Въ Супр. рпсн.: "еже есть Херсопьскын градъ оть Таврьскыя землп". (Васпльевскій...) И Пушкпнъ писалъ: "Прекрасны вы брега Тавриды, когда васъ ввдишь съ корабля". Нѣкоторые пзъ византійцевъ (Никифоръ Григора) въ XIV вѣкѣ пазывали ссрбовъ трпбаллами, славяпъ болгарскихъ мизами; разные евроиейскіе писатели XV--XVII вѣковъ поляковъ, а пиогда п русскихъ называли сарматами, юго-западныхъ славяпъ (до конца XVIII вѣка) илипрами. Хорваты за времи Гая даже величались этинъ именемъ; наши старые писатели, прибѣгая къ высокому стплю, французовъ зачастую называли галлами. Употребленіе мертваго языка ввѣсто живой, разговорной рѣчи всегда придастъ тонъ напыщенности, что въ иные періоды считалось стплемъ возвышеннымъ п благороднымъ. Византійцы въ дѣловонъ языкѣ и въ частныхъ бесѣдахъ, вѣроятно, ни готовъ, пи внослѣдствіи русскихъ, яп-

#### житіє св. кирилла какъ религіозно-эпическое произведение. 377

Нъсколько, правда, поздняя саксонская хроника выражается о Клименть, херсонскомъ мученикъ, что онъ умеръ въ Россін (Ruzen). Развалины Фуллъ, состанихъ съ Сурожемъ, назывались до послъдняго времени (а съ какого?) русскими Фуллами, Русско-фуллами (Кеппенъ. Крымск. Сб. 177, 178, 132). Но (не) мы первые скажемъ, что н подъ русскими письменами, найденными въ Корсунъ св. Кирилломъ, слыдуеть разумыть ютскія письмена, еваниеліе и псалтирь въ переводь Ульфилы. Если справедливо, что паннопскія Житія были первоначально написаны на греческомъ языкъ, какъ доказываетъ Вороновъ (Глав. источ. для ист. св. Кирилла и Мееодія. Кіевъ. 1877), то можно предполагать, что въ подлинники вмпсто, "русский" стояло собственно выражение "тавроскивский", означавшее, какъ видно изъ вышеприведеннаю, или безразлично ютовь, смпшавшихся сь древнимь населениемъ, и русскихъ, либо сначала ютовъ, а съ IX въка русскихъ. Кром'в Ахиллесова Дрома близь устьевь Дивпра (полуостровь Тендра), кром'в южныхъ береговъ Крыма, изв'естенъ еще одинъ центръ, гдъ долго сохранялись остатки пребыванія готовь въ южной Россіи, вь Азовско-Черноморскихъ областяхъ-это страна готовъ-тетракситовъ, поселенія готовъ около Анапы, почти совпадавшія географически съ Тмутараканью, самое название которой-мы думаемъ родственио имени

когда не величали тавроскиевами, какъ и сербовъ трибаллами. Ни Константниъ Философъ, ни Мееодій, конечно, по называли готовъ тавроскиевами. Слѣдовательно, и паннонець, авторъ житія Кириллова, если бъ и писаль по пречески, не назваль бы ихъ тавроскноами. Далъе говоря о защить Кирилломъ славянскихъ книгъ, онъ влагаеть въ уста Константина имя зотовъ, а не тавроскноовъ: "Мы же народъ много знаемъ, и книгы оумъюща и богу славу въздающа къждо своимь изыкомъ. явъже соуть си: армены, перси, авазгы, пверы, сугды, 10жен, обри, турьси, козари, аравляне, егниты и иные мнози". Шафарикъ предполагалъ, что следовало бы читатьпервоначально было де написано,-готон ти ръси, а обри значить должны быть выпущены, въроятно потому что обри, авары казались Шафарику неумъстными. И въ самомъ дълъ въ его время ничего не было извъстно о христіанствъ у аваръ. О появленія у нихъ христіанства и перевода священныхъ книгъ на ихъ языкъ. См. Сир. Хрон. такъ называемаго Захарія ритора. См. въ Bibl. script. Gr. et Rom. Тейбнера. Script. sacri et profani. Fase. III. Die sogen. Kirchg. d. Zach. Rhetor. Ahrens u. Krüger. Lpzg. 1899. Ss. 254 ff. u ahra. hepen. The Syriac Chronicle known as that of Zacharia of Mitylene, transl. by Hamilton a. Brooks. Ldn. 1899, pp. 329-331. Подъ этнии гуннами нужно, кажотся, разумъть аварь, хотя выше (с. 328), въроятно въ извлечении изъ другихъ источниковъ, авары особенно упомянуты... И потому, кажется, следуеть читать: обри-туреци. О первонь крещения Руси Константинь Философъ едва ли бы упомянуль, темъ паче что крещеные варяги тогда еще не могли воздавать богу славу своимъ языкомъ, а начинали воздавать славянскимъ.

Часть СССХХХХУІ (1903, № 4), отд. 2.

11

1

тетракситовъ (вмѣсто тметракситовъ); а это есть въ то же время исконный центръ и русской жизни. Однимъ словомъ мы хотипъ сказать, чть всв извъстія о Руси и русскихъ до половины IX въка относятся къ тавроскноамъ и объясняются отожествленіемъ Руси съ тавроскноами и этихъ послёднихъ съ готами, валанготами, готаланами. Мы не хотимъ здёсь проповёдывать новой теоріи происхожденія русскаго государства или лучше сказать русскаго имени, которую бы пришлось назвать готскою (намеки на нее давно уже встречаются), но не можемь обойтись безь зампьчанія, что при современномь положенің вопроса она была бы во многихъ отношеніяхъ пригодиње норманоскандниавской 1). Для нашей настоящей цёли достаточно знать, что въ первой половинъ IX въка существовало нъсколько пунктовъ, къ которымъ прикрѣплялось сначала греческое названіе тавроскиом, а затъмъ въ томъ же столътіи распространившееся имя руси, не устранившее перваго, больс литературнаго, а служившее параллельнымъ выраженіемъ, отчасти переводнымъ для него. Въ самихъ звукахъ слова тавроскивы есть элементы, изъ которыхъ въ народномъ греческомъ языкв, столь склонномъ къ усвченіямъ, могло выработаться слово росъ". Далъе Васильевский говорить о трехъ центрахъ-таврическомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ 1875 году въ посл. статът свосй: "Варяго-русская и варяго-англійская дружина въ Константинонолѣ XI и XII вѣковъ". Настанвая на томъ, что служнише въ Византіп варяги-русь (съ 988 по 1079 г.) были славяне (русскіе), а не варягискандинавы, Васильсвскій прибавиль въ заключеніс: "Что касается отношеція, въ каконь вопрось о византийских варягахь находится къ вопросу о русских варягахъ и о началћ русскаго государства, то мы уже отчасти высказали свой вэглядъ не смотря на объть воздержанія, привятый въ началь. Мы думасмъ, что скандинавская теорія происхожденія русскаю юсударства до сихъ поръ остается непоколебленною, и что ть, которые пытались похолебать ее, потерпъли завъдомую неудачу. Она покоштся ілавнымь образомь на пменахь русскихь князей (и слёдов. бы прибавить имена русскихъ пословъ въ договорахъ съ грекамя) и на названіяхь Дивпровскихь пороговь, которые все таки считаются не славянскими, не смотря на разныя попытки пе научной филологіи объяснить иль по славянски. Съ наукою ны не хотник быть въ противорѣчіи и, дунасик, пе находинся."---При всей близости моей къ покойному Васильевскому, я до послёдняго времени никогда не могъ понять, ни согласнть его мижнія о варягахъ-руси п его же мижнія о готахъруси:---черноморская русь-тавроскиоы--готы-русскіе (въ послѣднее врсия) и варагирусь-славяпе (Х-ХІ) и сканд. князья и русскіе послы и сканд. ниена пороговь. Большой умъ, крупное дарованье историческое, отличныя познанія Васильевскаго точно также не снасли его, какъ и великаго германиста Як. Гринна, отъ странныхъ увлеченій и прегръшеній, и тоже по части готовь. У Гримма геты-дави- готы, у Васильевскаго -- готы -- тавроскном -- русы.

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эническое произведение. 379

приднѣпровскомъ и тмутараканскомъ—изъ которыхъ могли произойти нашествія на Амастриду и Сурожъ, — и затѣмъ приходитъ къ тому, что на Сурожъ могла напасть готская русь, или тмутараканская или приднѣпровская <sup>1</sup>).

Высокое уважение къ трудамъ обонхъ нашихъ ученыхъ Голубинскаго и Васильевскаго заставило насъ остановиться на ихъ мивніяхъ, хотя и далеко не сходныхъ, но одинаково принимающихъ достовърность показанія Житія Кириллова о готскихъ евангеліи и псалтири, писанныхъ русскими письменами, найденныхъ Константиномъ Философомъ въ Херсонъ. Хотя для Голубинскаго народъ 'Рос; IX въка несомн'внно норманны, скандинавы, а для Васильевскаго 'Рŵ; до пололовины IX въка-столь же несомнънно не скандинавы, а готы. Несмотря на коренное въ этомъ отношении разногласие, оба наши ученые видели подтверждение своихъ мизний въ свидетельстве Житія о русскихъ письменахъ. Голубпискому и Васильевскому было одинаково ясно, что это мудреное мъсто объ евангеліи и псалтири, написанныхъ русскими письменами, должно относиться къ готскому переводу Ульфилы. Также думаль въ слёдъ за Голубинскимъ и Малышевский: "Довольно въроятно, что Константинъ еще на пути въ Херсонъ слыхаль и о руссахь, ибо по выражению автора Житія Георгія амастридского уже "вси знали тогди" объ этомъ народи. Новостію для Константина могло быть развъ то, что обрътенный имъ русский человъкъ (если онъ былъ не ютъ, а руссъ)-соплеменникъ готовъ, из-**ВЪСТНЫХЪ** ИЗДАВНА, ЧТО русское и готское становились синонимами"<sup>2</sup>).

V.

Согласно съ Голубинскимъ Малышевскій полагаль, что варягирусь еще въ началѣ IX вѣка основали на азовско-черноморскомъ побережьи свое владѣніе, имѣнно на полуостровѣ Тамани у древней Фанагоріи, по близости отъ своихъ земляковъ и единоплеменниковъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Руссво-вызантійскія изсл'ядованія. Вып. 2. Жятія свя. Георгія Амастридскаго в Стефана Сурожскаго. С.-Пб. 1893. Стр. ССХСУІІ—СССІ.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Малышеский, с. 50, прим. 1. П., с. 47 — 48. При этомъ онъ ссыластся на Сурожскую и Амастридскую легенды п въ прим. 1 прибавляеть: "Согласно съ г. Голубнискимъ относя эти набъги къ означенному времени, полагаемъ, что это единственно возможное предположение, какое остается сдълать, придерживаясь хотя и не совствъ опредноложение, какое остается сдълать, придерживаясь хотя и не совствъ опредноложению, какое остается сдълать, придерживаясь хотя и не совствъ опредноложения, по довольно исныхъ данныхъ для сего въ самыхъ жинияхъ, особенно въ Житии Стефана сурожскато. Други предположения о времени набътовъ-уже просто догадки, не имъющія никакой видимой опоры".

босфорскихъ готовъ. Подобно имъ они должны были признать нъкоторую власть надъ собою хазаро-босфорскаго кагана, представителя власти великаго Итильскаго кагана, властвовавшаго оть устьевь Волги, Дона до Дивира и Кіева". "Есть основаніе полагать, что руссы появились на азовско-черноморскомъ прибрежьи ранѣе этого времени (т. е. 839 о русахъ Берт. Л.), что отсюда еще въ первыхъ десятильтіяхъ IX въка они дълали разбойническіе и грабительскіе набъги вь Тавриду и на южно-черноморскія окраины имперіи". Позже во второй половинѣ IX вѣка и далѣе извѣстія о руссахъ на азовскочерноморскихъ прибрежьяхъ, на Волгв и берегахъ Каспійскаго моря становятся уже весьма многочисленны у византійскихъ и особенно у арабскихъ писателей. Оставляя эти свидетельства, добавимъ только, что руссы азовско-черноморскіе, проникая въ Тавриду къ такимъ же, какъ и босфорскіе, своимъ землякамъ и единоплеменникамъ готамъ доринскимъ, здись и осндались. По единству языка и племени, названія готское и русское отожествлялись, также какъ названіе варяговъ 1). Руссы, пришедшіе на Черноморье, были язычники. Но готы, съ какими они здъсь пососъдились и стали сближаться, какъ съ единоплеменниками, были весьма уже давно христіанами" 2).

И такъ Голубинскій и въ слѣдъ за нимъ Малышевскій отправляются отъ несомићинаго и незыблемаго, по ихъ мићию, факта, что варяги-русь въ первыхъ десятилѣтіяхъ IX в. утвердились на азовскомъ и черноморскомъ побережьи въ сосѣдствѣ, "рядомъ съ готами", и къ 860 г. до того слились съ своими зелляками и соплеменниками, что ютское и русское даже стали уже синонимами.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Свидѣтельства и цитаты о томъ у г. Голубинскаго въ его "Исторіи русской церкви". Малыш. стр. 48.

<sup>•)</sup> При семъ ссылки на Кеппеновъ Крымск. сб., Макарія "Ист. христ. въ Россіи до Владим.", арх. Арсенія "Готская епархія въ Крыму", Васнььевскаго. Житіе І. Готскаго, (Журналъ Мин. Нар. Пр. 1877). Прибавлю, что Голубинскій, Малышевскій и Васильевскій могли бы найти себѣ нѣкоторую подпору въ старой книжкѣ Муяха. въ иѣм. перев. Клаусена "Die nordisch-Germ. Völker, ihre ältesten Heimath-Sitze, Wanderzüge u. Zustände. Eine Übersets. der beiden ersten Abschnitte von Munch "Det norske Folks Historie", von Claussen. Lübeck. 1885. Сверхъ многаго хорошаго, у него есть и такое положеніе, что германское илемя жило первоначально въ средней. Россіи, но подъ вліянісмъ похода Дарія (дѣть за 500 до Р. Х.) стали изъ нея выселяться, послѣдними ушли будущіе Скандинавы, а съ ними и Готы — Gautas, — одна же часть, именно Русы остались въ такъ называсмомъ Gardarike. Про нихъ де извѣстно еще съ VI в., что они жили въ средней части зан. Россіи между Диѣпромъ, Ильменемъ и Ладогою (sic). (Ss. 58—61).

#### житіе св. кирилла бабъ религіозно-эпическое произведеніе. 381

Васильевскій считаль русь готами, но не признаваль ни азовскую, ни черноморскую русь первой четверти IX в. христіанами и полагаль, что эти готы (русь) отличались оть своихъ земляковь тетракситовъ, дори и томи (при-дунайские готы) лишь твиъ, что они сохраняли свою народную въру до 2-ой пол. ІХ в., а ихъ упомянутые земляки уже съ IV в. были христіанами. Голубинскій и Малышевскій полагають, что варяги-русь появились близь готовь не очень задолго до нападенія на Сурожъ, Амастриду и сл'ядовательно значительно раньше нападенія на Цареградъ 18 іюня 860. По мнізнію этихъ ученыхъ готы таврическіе и тетракситы были не только соплеменниками свверныхъ германцевъ (скандинавовъ, норманновъ), но и земляками. Очевидно, они выводили готовъ, согласно съ Іорнандомъ, нэъ Скандинавіи и в'єроятно изъ шведской Готландіи. Васильевскій нолагаеть, что готы нанр. при устьяхъ Дивпра жили уже около 140 г. по Р. Х., такъ какъ тавроскивы "встрвчаются" за это время у Птолемся, какъ обитатели окрестностей извъстнаго Ахиллесова Дрома, но имени котораю и древніе русы, но византійской ученой терминологія, тоже тавроскиоы, назывались еще дромитами; затвиъ о тавроскиеахъ, какъ врагахъ греческой Ольвін около 160 г., уноминаеть Юлій Капитолинъ, писатель IV в. Что мошисть намъ видъть въ нихъ 10товъ или валаютовъ? Конечно, не сана Іорданиса о переселении готовъ изъ Скандинавіи, которое онъ, впрочемъ, помпицаетъ въ донсторическое время... Въ Крыму со временъ ілубокой древности извъстны скивотавры, и мы не знаемъ, въ какой степени нужно отличать ихъ отъ тавроскивовъ. (Такимъ образомъ можно де полагать, что готы являются въ Крыму со временъ глубокой древности). "Имя встр'ьчается" у Плинія, у Арріана, и "безъименный авторъ Перипла Чернаго моря говорить о гавани скиеотавровъ" (въ 35 верст. отъ Өеодосіи, т. е. либо на м'вст'в нын'вшняго Судака (Сурожа), либо на мъсть нынъшняго Отуза (Брунъ, Черноморье I, 124) "еъ изевстной близости и можетъ бытъ н въ связи со средневъковыми поселеніями готовъ на южномъ побережьи Крыма. Въ житіи І. Готскаго говорится, что земля тавроскивовь подчинена власти готовь или по первоначальному чтенію находится подъ страною ютовь; въ этомъ заключается мобо отожествление готовъ съ тавроскивами, мибо указание на существование съ ютами Климатовъ еще другихъ по близости".--"Но гдъ тавроскиоы, тамъ и русские... И такъ тавроскиоы-готы, тавроскиеы-русь и следовательно-тавроскиеы-готы-русь. Васильевскій предполагаль, что и греч. 'Рю;-пазваніе руси уже заключа-

лось въ сл. Таорозхойа и допускалъ возможность, согласно Воронову, что житіе Кириллово было первоначально написано по гречески и что въ греч. оригипалѣ было сказано про "евангеліе и псалтырь", найденныя въ Крыму Константиномъ, что они были написаны тавроскиескими письменами, а славянскій переводчикъ, согласно давней традицін, замѣнилъ это прилагательное тожественнымъ словомъ русскими.

Все это очень остроумно и въ нъкоторомъ отношении даже убъдительные, чымъ предположение Голубинскаго и Малышевскаго о быстромъ. въ теченіе какихъ-нибудь 25-30 лівть сліяній варяговъ-руси (языческихъ) съ готами крещеными еще въ IV в. Но не мы одни не признаемъ возможнымъ видъть слово 'Рю; въ имени тавроскиеовъ, а также и считать древнихъ тавроскноовъ и скноотавровъ готами, на томъ де основанія, что разные византійскіе писатели (изв'встные и малонзв'встные) называли и готовъ и варяговъ и славянъ русскихъ тавроскиоами, и на этомъ основании готовъ отожествлять съ русами ('Ρως) или русью. На такомъ же основанін и мирмидоновъ слёдовало бы считать славянами, сербовъ трибаллами, слов'внцевъ, хорватовъ и сербовъ-иллирами и т. д. Не признавая, вмъсть со многими другими, върнымъ предположение Воронова о греческомъ подлинникъ житія Кириллова, не можемъ цопустить и тавроскивских вмёсто русских письмень. Не признавая варяговь-русь IX в. за готовь, не соглашаемся ни съ Васильевскимъ, ни съ 1'олубинскимъ на счетъ того, что въ 860 г. (послъ 18 іюня) въ Византін люди образованные и даже простецы могли смѣшивать или отожествлять новый для нихъ варварскій, свирілый и враждебный хрнстіанамъ народъ росовъ съ давно извізстными Цареграду православными готами, съ IV в. имъвшими свои спархіи и спископовъ, своихъ мучениковъ и святыхъ. Въ качествъ не только патріарха, но и асикрита и протоаснкрита Фотій лично былъ, конечно, знакомъ съ не немногими готами, прівзжавшими въ Константинополь какъ по діламъ церковнымъ, политическимъ и административнымъ, такъ и по двламъ частнымъ и торговымъ. Отъ патріарха Фотія дошло до насъ одно письмо его къ епископу Воспорскому. Нѣтъ сомнѣнія, что это не единственное его письмо къ духовнымъ лицамъ Тавриды, и отъ нихъ къ нему было еще болъе нисемъ. Изъ этого письма Фотія въ Сурожъ видно, что енископъ его изв'вщаль объ обращении н'всколькихъ тамошнихъ евреевъ въ христіанство 1). Радуясь этому, Фотій прибавляеть, что какъ нікогда

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Migne Греч. V. C.

#### житіе св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведеніе. 383

негостепріниное ("Аξегос) Скнеское море челов'вколюбіень и мягкою гражданственностью милетцевъ было превращено въ гостепріимное (Ейξεινος), такъ нынъ епископъ Воспорскій обращаеть его въ благочестивое (Ессерия). Указывая на частыя сношенія епископовъ черноморскихъ съ цареградскимъ патріархомъ, это письмо Фотія заставляеть предполагать, что изъ Амастриды и Сурожа донесенія о набъгахъ русовъ или о крещении изкоторыхъ изъ нихъ, буде они дъйствительно происходили въ 30-хъ гг. IX в., были своевременно доставлены въ Царьградъ недавиниъ сравнительно предшественникамъ Фотія. Если онъ самъ могъ не читать этихъ донесений, то проживавшие и служившіе старики при патріархать могли ему въ 860 г. припомнить тотчась послѣ нашествія русовъ (18 іюня), что этоть народъ уже нападаль на Амастриду и Сурожь. Фотій однако въ своемъ посланіи о нападении 18 июня 860 г. несомить на мекаеть на нападения норманновъ на области западной римской имперін, а не на владънія восточной. Если бы во время Фотія стало общензвізстнымь трюнзмомь, что хотя бы только въ Тавридъ готы и русь (или, что то же, тавроскиеы-готы и тавроскиеы-русь) одшиъ и тотъ же народъ, то въ своемъ посланіи онь бы такъ или иначе постарался выгородить готовъ-православныхъ отъ этого свиринаго и безжалостно жестокаго къ христіанамъ народа. Посланный съ посольствомъ къ хазарамъ послѣ нашествія русовъ на Константинополь и весьма въроятно, даже по поводу этого обстоятельства, столь близкій къ Фотію, Константинъ Философъ былъ вполнъ освъдомленъ изъ писаній Іоанна Златоустаго и Василія Великаго о христіанств' у готовъ въ IV в. и зналъ довольно близко и показанія Прокопія объ ихъ положеніи въ VI в., не не вѣдаль и о позднъйшемъ состоянии готской церкви вплоть до своего времени. Если далекій отъ устьевъ Дуная и Византіи Валафридъ Страбо († 849 г.) имълъ случай узнать, что у готовъ въ Мизіи совершается богослужение на родномъ языкъ, тъмъ болъе долженъ былъ знать объ этомъ Константинъ Философъ. Очень въроятно, что, думая о своемъ переводъ и азбукъ или уже приступая къ исполненію своего давняго и глубоко занимавшаю его замысла, Константинъ желалъ и старался достать себ'в списокъ или списки готскаго перевода. Библіотекарь патріаршей библіотеки, самъ отлично обезпеченный, Константинъ Философъ могъ раздобыть для себя или для библіотеки желанныя рукописи. Какъ протоасикритъ или какъ патріархъ, высоко цфинвшій знаніе, самъ великій ученый, страстно любившій старую литературу и всякія р'вакія книги, Фотій, конечно, съ величайшею готовностью помогъ бы Констан-

тину купить или заказать хорошій списокъ той или другой готской книги, или у готовъ таврическихъ и тетракситовъ или у готовъ придунайскихъ. Такимъ образомъ еще въ Константинополѣ могъ Константинъ Философъ искать и видѣть ту или другую готскую рукопись. Онъ могъ имѣть не одипъ случай познакомиться съ какимъ-нибудь изъ болѣе образованныхъ монаховъ или священниковъ изъ природныхъ готовъ и просить ихъ познакомить его съ готскимъ письмомъ, прочитать ему тѣ или другіе листы. Но едва ли Константинъ Философъ усиѣлъ ознакомиться сколько-нибудь близко съ готскимъ языкомъ, хотя всячески больше, чѣмъ съ еврейскимъ. Съ готскими же письменами онъ, по всей вѣроятности, былъ знакомъ и не впервые могъ увидать ихъ въ Крыму, хотя и не при случаѣ, упоминаемомъ въ Житіи.

Малышевскій нашель нужнымь сослаться на преосв. Макарія, замѣчавшаго: "пельзя не указать на то, что въ самомъ Улфиловомъ персводъ св. Писанія находять много слово славянскихо, чтыхо ясно предполагается тъснъйшес и долювременное общение славянъ съ 10тами и притомъ въ отношени релинозномъ. Этотъ переводъ въ нъкоторой степени мого быть понятено тогда во время общественныхъ богослужений и для славянь 1), хотя не въ такой мырь, какъ для 10товъ (спасибо хоть за эту уступку), если предположить, что ть и другіє точно составляли одну духовную паству и вмъстъ собирались въ храмы (говорится о готской спархіи у Чернаго моря. Зам. Малышевскаго). Къ усиленію этой мысли (sic) служить и то открытіе (курс. въ ориг.), что съ другой стороны есть много словъ готскихъ не только въ древнихъ законахъ сербскихъ и нынъшнемъ болгарскомъ наръчіи, но и въ самомъ славянскомъ переводъ св. Писанія Кирилла и Меводія" (Ист. христ. въ Россіи до кн. Влад. с. 79 СПб. 1846). "Мифніе преосв. Макарія, замфчаеть Малышевскій, такъ заботливо выдвигающаго славянъ въ этомъ своемъ изслѣдованіи, весьма знаменательно. Онъ не отступалъ передъ требованіями исторической истины".

Не будемъ останавливаться на этихъ фантастическихъ соображеніяхъ пр. Макарія (1846), такъ сочувственно воспринятыхъ Малышевскимъ (1886). Указываю на то и другое какъ на точки зрѣнія н пріемы, какими еще не такъ давно объяснялись и освѣщались жизнь и труды славянскаго первоучителя.

Какъ полтора, два десятка слишкомъ словъ, заимствованныхъ сла-

<sup>&</sup>lt;sup>х</sup>) Малышевский, с. 113—114 (пр).

житие св. кирилла какъ религизно-эпическое произведение. 385

вянами отъ готовъ, не могли помочь первымъ въ пониманіи языка готскаго богослуженія, такъ и нъсколько словъ готскихъ въ Кирилловскихъ переводахъ не даютъ права заключать, что нашъ первоучитель взялъ эти слова не изъ живой славянской ръчи, а изъ перевода Ульфилина.

Голубинскій думаеть, что варяги-русь, не только какъ соплеменники, но и какъ родичи 1) или, какъ выражается Малышевскій, земляки готовь, скоро могли слиться въ одинъ народъ и говорили темъ же почти готскимъ языкомъ <sup>2</sup>), и что эти Черноморскіе русы, соединившіеся съ готами, ходившіе на Сурожъ, Амастриду и на Царьградъ въ 860 г., и. ставши затемъ христіанами, въ своихъ церквахъ въ Тмутараканской области и въ церкви св. Иліи въ Цареградъ (послъ крещенія своего при Фотіи) имъли богослуженіе на готскомъ языкъ. Голубинскій идеть дальше и не сомнѣвается, что Кіевскіе варлги-христіане совершали свое общественное богослужение на готскомъ языкъ, "ибо нъть сомнъния", что они "совершали" его на томъ самомъ языкъ, на которомъ совершали его варяги Константинопольские, такъ какъ наша Варяжская церковьобщина была дочерью Варяжской церкви Константинопольской. Греки, говорить онъ, конечно, этого не желали, такъ какъ они были за господство у всёхъ въ богослужении своего греческаго языка, "но такъ какъ готскій языкъ для норманновъ былъ почти свой, а между тёмъ вліяніе греческаго правительства (у себя-то въ Константинополѣ въ IX-X в.) не могло быть на нихъ особенно сильнымъ, такъ чтобы они не дерзали своевольствовать" 3).

В. Ламанскій.

(Продолжение слыдуеть).

<sup>х</sup>) Голубинский, И. Р. ц. І, с.

•) Голубинский, Ист. Р. церквн. Т. І. М. 1901. С. 96. "Готский языкъ былъ для норжанновъ почти что свой".

<sup>3)</sup> lb.

## ЖУРНАЛЪ

### МИНИСТЕРСТВА

# НАРОДНАГО ПРОСВЪЩЕНИЯ.

ОЕДЬМОЕ ДЕСЯТИЛЪТІЕ. Часть сссххххун.

1903.

май.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Свнатская типографія. 1903.

## СОДЕРЖАНІЕ.

4 . 4 . 2

. . • !

.

#### Правительственныя распоряжения.

| I. Иненной Высочайщий указь                                                           | 3           |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| II. Высочайщее повельніе                                                              |             |
| III. Высочайние приказы по въдоиству инн. нар. пр                                     | 4           |
| IV. Правила и положенія, утвержденныя министерствонь народнаго<br>просв'ященія        | 25          |
| V. Оть управленія пенсіонной кассы народных учителей и учитель-                       | 20          |
|                                                                                       | 40          |
| VI. Опредёленія ученаго комитета мян. нар. пр                                         | 41          |
| VII. Опреджаения учекаю подитета ина. нар. пр                                         | 47          |
|                                                                                       |             |
| VIII. Опредізанія отділенія ученаго комитета инн. нар. пр. по техни-                  | ~ 0         |
| ческому и профессіональному образованію                                               | 53          |
| Открытіе н преобразованіе училищъ.                                                    | 55          |
| Конкурсная программа на сонсканіе золотой медали имени Андрея                         |             |
| Степановича Воронова въ 1904 году                                                     | 56          |
| II. А. Водуэнъ-де-Куртенэ. Лингвиотичеокія зам'ятки и афо-<br>ризны. V—IX (окончаліс) | ,<br>1      |
| И. Н. Оглоблинъ. Восточно-сибирскіе полярные мореходы XVII в.                         | 38          |
| Ц. Н. Егоровъ. Этюды о Карле Великонъ. IV-V                                           | 63          |
| Н. М. Каринскій. Остронирово Евангеліе какъ памятникъ древне-                         |             |
|                                                                                       | 94          |
| И. В. Голубовскій. Где находилнов существовавшіе въ дононголь-                        |             |
| скій періодъ города: Ворголъ, Зартый, Оргущь, Оновскъ,                                |             |
| Уненѣжъ, Хороборъ?                                                                    | 111         |
| В. И. Ламанский. Славяновое житіе Св. Кирилла какъ религіозно-                        |             |
| эпическое произведеніе и какъ историческій источникъ.                                 |             |
|                                                                                       | 136         |
| 17. WITT                                                                              | <b>T</b> 00 |

#### Критика и вивлюграфия.

| И. Н. Георгіевскій. К. Я. Загорскій. Теорія желівнодорожныхъ тв- |            |
|------------------------------------------------------------------|------------|
| рифовъ. СИб. 1901                                                | 162        |
| Э. Д. фонъ-Штернъ. Б. В. Фармаковский. Аттическая вазовая жи-    |            |
| вопись. СШб. 1902                                                | <b>184</b> |
| П. О. Анненскій. Д. Н. Овсянико-Куликовский. Синтавсись руссваго |            |
| языка. СЩб                                                       | 220        |
| А. И. Соболевскій. Н. А. Заозерскій н А. С. Хаханов. Нонова-     |            |
| новъ Іоанна Постника. М. 1902                                    | 232        |
| - Книжныя новости                                                | 234        |
| См. 3-ю стр. обложки.                                            |            |

#### СЛАВЯНСКОЕ ЖИТІЕ СВ. КИРИЛЛА КАКЪ РЕЛИГІОЗНО-ЭПИЧЕ-Ское произведеніе и какъ историческій источникъ <sup>1</sup>).

#### (Критическія замѣтки).

#### VI.

Какія же основанія или, выражаясь словами Голубинскаго, доказательства — предполагаемыхъ нашимъ почтеннымъ ученымъ 1) бытія особой Азовской, Черноморской руси, нападавшей въ 860 г. на Царьградъ и 2) необыкновеннаго сходства, почти единства сѣв.-германскаго (скандинавскаго) языка съ языкомъ Крымскихъ готовъ, въ IX в., и съ готскимъ языкомъ Ульфилина перевода. Голубинскій не сомнѣвается въ бытности особой Азовской, Черноморской руси, которая еще въ нач. IX в. или по крайности въ 20-хъ г. этого столѣтія, утвердилась въ Тмутаракани и въ Крыму и слилась съ тамошними готами въ одинъ народъ.

Впрочемъ нашъ заслуженный учепый признаетъ, что "о русскихъ азовско-таврическихъ пока еще не найдено никакихъ историческихъ свѣдѣпій<sup>2</sup>). Но что опи существовали, посслившись въ Тавридъ и падъ нею при устыъ Дона неизвѣстно когда до основанія нашего государства (Голубинскій строго держится 862 г.) и потомъ исчезнувъ отчасти, вѣроятно посредствомъ перехода къ намъ въ Кіевъ и къ грекамъ... это не можетъ подлежать никакому сомпьнію, и неоспоримое доказательство этого представляютъ свидътельствующія о нихъ названія, сохранявшіяся даже до довольно поздняю времени <sup>3</sup>)<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Продолжение. См. априльскую княжку Журнала Министерства Народнаю Просвыщения за 1903 годъ.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) lb., c. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Пространство на заи. бер. Крыма отъ озера Тарианскаго до озера Квпа-

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 137

Названія Varangolimene и нікоторыя изъ пазваній сь словомъ Ros и др. могли произойти отъ стоянокъ варяговъ-руси, служившихъ въ Византійскомъ флотѣ въ X.—XI в. Иѣкоторыя же изъ названій (съ словомъ Ros), напримѣръ, озеръ Крымскихъ произошли отъ поѣздокъ русскихъ за солью ("Соляный путь" нашихъ лѣтописей). Наконецъ третій классъ названій съ Ros (Rosso) могъ быть греческаго (ро́ос, ройс, — теченье) или итальянскаго происхожденія (со временъ итальянскихъ колоній въ Крыму)—гиззо, гоззо—(красный, червоный), а также и средиегреческое робоюс (вѣр. романск. происх.)—прилагательное, очень часто встрѣчающееся въ мѣстныхъ названіятъ разныхъ странъ и народовъ. Во всякомъ случаѣ изъ этихъ названій никоимъ образомъ нельзя заключать о бытности въ началѣ IX в. самостоятельной Руси азовскотаврической, будь она скандинавская (по Голубинскому) или готская (по Васильевскому) <sup>1</sup>.

Вторымъ доказательствомъ своего положенія Голубинскій выдвигаеть свид'втельство арабовъ. Прежде всего онъ ссылается на Иби-Рустэ (Ростэ или Даста), писавшаго около 902 г.: онъ "говорить о русскихъ, жившихъ на какомъ-то острову, который находился недалеко отъ Хазерана и Болгаріи, въ которыя руссы сбывали свои военные грабежи: этихъ руссовъ, прибавляетъ Голубинскій, пельзя наида полагать болье, какъ именно на полуостровь Крымскомъ". Въ примъчаніи онъ говоритъ: "Что Ибиъ-Даста (Рустэ) говоритъ не о руссахъ, владъвшихъ славянами, каковы были кіевскіе, а о какилъто другихъ, это онъ ясно даетъ знать тъмъ, что говоритъ объ илъ набывалъ на славянь ("Руссы имъютъ царя, который зовется Хаканъ-Русъ, они производятъ набъги на славянъ)".

Голубинскій ссылается еще и на свид'ьтельство Берт. лит. (839 г.) о руссахъ, "которые приходили въ Константинополь къ импера-

торійскаго называлось Varaegia, а первое изъ этихъ двухъ озеръ Varangolimena или Varangico", островъ при устьяхъ Дибира Тендры назывался Rossa, мъсто въ Крыму (въ упомянутой Варогіи) называлось Rossofar, мъсто немного ниже озера Евнаторійскаго, при маленькомъ озеръ Камышлы, называлось Rossoca, на Азовскомъ озеръ при внаденіи въ него Дона находились поселенія: по западную сторону нынѣшилго Азова (генузаской Таны) въроптно насупротивъ его, на правомъ берегу ръки: Rossi, Rosso, fiume Rosso (т. с. русская ръка), по восточную сторону оть него по берегу мори Casar (Casal) de li Rossi (т. е. русское селоніе). Авторъ ссылается на историческій атласъ Шпрунера и итальянскіе периилы Крыма XIV—XVII в. привод. у Тафеля Const. Porph. De provinciis. Tubingae. 1817, р. 39. См. также Васильевскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Васильевский тоже ссылался на тѣ же географическия названия.

4

тору Өсофилу", "князь этихъ руссовъ, какъ они показывали, носиль титуль хакана. Такъ какъ князья сверныхъ руссовъ, сколько извъстно, не посили этого титула, то, слъдовательно, разумъются не они. Какie же другіе руссы? По пашему мнівнію ясно, что азовско-таврическіе, ибо титуль хакапа, очовидно, заимствовань у хазарь, которыхъ эти последние руссы были соседями. "Но слова Ибнъ-Рустэ доказывають только, что, называя князя Владиміра великимь кананомь Русской земли, митрополить Иларіонъ пе быль въ этомъ случав нововводителемъ. Царь Василій Македонянинъ въ 871 г. именуетъ χαιαμα-русскаго (χαγάνος ό ήγούμενος των 'Ρως, τακжο --- κακъ xaгана аваровъ и хазаръ). Южные русскіе славяне, долго признававшіе власть хагана хазарскаго, привыкли къ этому названію своего верховнаго владыки или вождя и перепесли затёмъ и на новыхъ своихъ вождей это слово. Какъ слово испанъ заимствовали славяне оть хазарь, такъ еще раньше заниствовали они отъ германцевъ слово каназь. Что же касается, будто у Пбн-Рустэ Хакан-Русь, ходившій на славянъ, не могь быть кіевскимь русомъ, то разв'я Аскольдъ и Олегь не могли имъть и не имъли столкновений съ разными шлеменами славянскими? Но Голубинский не довольствуется свидетельствомъ одного арабскаго писателя Ибн-Рустэ (Даста), действительно древняго (пис. въ 902 г.)<sup>1</sup>), а ссылается и на другихъ. "Другіе многіе арабскіе и вообще восточные (писатели) прямо и ясно говорять намъ, что были руссы, которые жили на берегахъ Чернаго моря, имъя своею столнцей городъ Русію (Rusija), и что море это называлось по нимъ моремъ Русскимъ" 2).

Въ большомъ подстрочномъ примъчанін Голубинскій ссылается на почтенный, но тъмъ не менъе устарълый трудъ весьма заслуженнаго ученаго, основателя арабской нумизматики академика Френа<sup>3</sup>). "Ibn Fosslan's u. anderer Araben Berichte über die Russen älter. Zeit. St.-Petersburg. 1823. Ss. 27—33.193, 235. (Массуди, Ибн-аль-Варди, Эдризи, Магреби). "Арабскіе писатели, говорить онъ, одни дають знать,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впрочемъ, нужно помнить, что поздићиний списокъ дюбого древняго арабскаго инсателя, равно п другихъ инсателей, можетъ легко заключать въ себъ поздићишая псправления или искажения, вставки и пропуски переписчиковъ, часто бывавшихъ и цензоражи, считавшими своимъ правомъ и обязанностью исправлять оригипалъ, согласно своимъ попитіямъ объ истипъ и приличіяхъ, своимъ убъжденіямъ религіозиммъ и политическимъ и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) lb., c. 43

<sup>3)</sup> Розена бар. В. Р. Пролегомена къ пов. изд. Ибн. Фадлана. I-IX. С.-Иб. 1903.

другіе прямо говорять, что городь Русія находился при виаденіи Дона вь Азовское море, тамь, гдв, по другимъ приведеннымъ нами извъстіямъ (Шпруперовъ атласъ и итальянскіе поринлы XIII — XVII вв.) быль городъ Rossi, Rosso, fiume Rosso. Димешки пишеть: "Руссы получили свое имя отъ г. Русія, который лежить на свверномъ берегу названнаго по ихъ имени моря".

Зам'втимъ, что Димешки жилъ и писалъ въ исход'ь XIII, въ началъ XIV в., умеръ въ 1327 году. "Эдризи: отъ города Матерха (Таматарха-Тмутаракань) до города Русіи 27 миль. Посл'ядній лежитъ на великой рікъ, которая выходить изъ горы Кукайя".

Идриси-географъ писалъ въ XII въкъ (1154 г.).

"Магреби: на востокъ отъ города Судака входъ въ море Манитишъ, (испорчено изъ Maiitis или Maeitis). На его берегу лежитъ Русія, которая есть главный городъ Русія (lbn Fossl. Frachn ib., 38). Ал-Магрибій † 418 г. Ар. эры = 1031—2 гг. и слъдовательно инсатель XI—XII вв.

И такъ все свидътельства позднія (XI, XII, XIV вв.).

Всв приведенныя Голубинскимъ арабскія свидътельства о городъ Русін на Дону и о русскомъ мор'в относятся къ XI-XIV вв., когда уже Русью назывались славянская земля и славянскій народь. Витесть съ тъмъ имъ упущено самое древнее и наиболте достовтрное свидътельство писателя арабскаго Иби-Хордадъ-бэ, оставившаго намъ драгоцённое сочинение объ областяхъ Римской имперіи, написанное съ знаніемъ дівла, т. е. мівстностей, путей и дорогъ: завіздун почтовымъ делонъ въ Багдаде и будучи человекомъ добросовестнымъ, опъ привыкъ къ точности. Изъ приведеннаго нами выше мъста изъ его статьи (84%/7 г.) видно, что онъ ръку Донъ считалъ славянскою: le Tanais (Don) le fleuve des Slaves; говоря о кущахъ русскияъ (Itinéraire des marchands russes), онъ прибавляетъ les Russes qui appartiennent aux peuples slaves, se rendent aux régions les plus éloignées de Caklaba (le pays des Slaves). Далъе онъ разсказываетъ, что они заходять въ Хамлиджъ (Khamlydj), столицу хазаръ, гдъ государь страны взимають съ нихъ десятину. Тамъ они садятся на суда въ морѣ Джорджанскомъ (Каспійскомъ) и направляются къ тому или другому нужному имъ пункту берега. Это море имветъ 500 парасалговъ въ діаметрі. Иногда они неревозять свои товары на верблюдахъ<sup>1</sup>)

í.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Издатель и переводчикъ де Гуз при этомъ замъчаеть: La ville de Rez était le principal entrepôt de ce commerce v. Ibn. al Fakyh. p. 270, 271.

изъ города Джорджана въ Багдадъ. Здъсь славянские евнухи служатъ имъ псреводчиками. Опи (т. е. русские купцы) выдаютъ себя за христианъ и (поэтому) платятъ половину какъ таковые" (т. е. меньше, чъмъ бы слъдовало съ маджу т. е. язычниковъ).

Въ своемъ прекрасномъ описанія Константинополя и провинцій Византійской имперіи этотъ почтенный арабскій писатель IX въка (въ редакція 887 г.) не разъ упомилаетъ Черное море, но называетъ его *пе русскилъ*, а хазарскимъ: "D'Abydos on va au détroit (canal de Constantinople). Ce détroit c'est la 'mer qu'on nomme Pontos. Il dérive de la mer de Khazar (la mer Noire). La largeur de son embouchure, en cet endroit est de 6 milles. Описавъ Босфоръ и Дардапельскій проливъ, опъ замѣчаетъ: "La longueur entière du détroit depuis la mer des Khazares (la mer Noire) jusqu'à la mer de Syrie (Средиземное) est de 320 milles. Il est sillioné par les bâtiments qui descendent des îles de *la mer des Khazares* et des parages voisins et par ceux qui de la mer de Syrie remontent vers Constantinople" — и "le Makron Teichos s'étend de *la mer* des *Khazares* (la mer Noire) jusqu'à la mer de Syrie".

"Tarakia (Thrace) province située derrière la précédente (Tâflâ). Ses bornes sont la muraille à l'est, la Macédoine au sud, le pays de Bordjân (Bulgares) à l'ouest, *la mer des Khazares* au nord. Elle a 15 journées de marche en long sur 3 journées en large. On y compte dix places fortifiées".

"Makedonija (la Macédoine). Ses limites sont à l'est la muraille, au sud la mer de Syrie, à *l'ouest le pays des Slaves;* au nord celui des Bordjân. La longueur de cette province est de 15 journées de marche; la largeur de 5 journées. Il y a trois places fortifiées".

Эти показанія Ибн-Хордадъ-бэ говорять рышительно не въ пользу предположенія Голубинскаго о какой-то особой азовской и черноморской руси, поселившейся, не задолго до 839 г., рядомъ съ тетракситами и таврическими готами и слившейся съ ними въ одно, до того, что русское называли готскимъ и готское русскимъ. А это де достовърно извъстно изъ Житія Кириллова, н его мудреное мъсто объ евангеліи и псалтыри, писанныхъ русскими письменами, служить Голубинскому доказательствомъ этого исизвъстнаю, но предполагаемаго имъ сліянія:—"Не забудемъ, говоритъ онъ, еще доказательства въ пользу существованія черноморскихъ русскихъ и именно въ пользу того, что они поселились здъсь съ тотами, слившисъ съ пими въ одно. Константинъ Философъ"... житіе св. кирилла какъ религіозно-эпическое произведение. 141

и такъ далѣе объ обрѣтеніи имъ евангелія и псалтири русьскими писалныхъ.

Всв эти предположения завершаются и подтверждаются еще повымъ — sit venia verbo — не болѣе правдонодобнымъ предноложеніемъ о томъ, что не только эти якобы слившиеся въ одно съ готами, азовскіе и черноморскіе русы, по принятіи ими христіанства, посл'в нашаденія на Сурожь, Амастриду и Царьградъ (18-го іюня 860 г.), слушали богослужение на готскомъ языкъ въ Цареградъ въ церкви св. Илін, по и не сливавшіеся съ готами варяги, по примъру, конечно первыхъ, азовскихъ и черноморскихъ, стали слушать это готское богослужение и въ Киевъ 1). Увы всъ эти якобы правдоподобныя соображенія и доказательства разлетаются въ прахъ отъ внимательнаго и осторожнаго обращения съ источниками. Не придавая незаслуженной важности для IX --- X в. позднимъ болѣе или менѣе путаннымъ арабскимъ свидътельствамъ и мъстнымъ названіямъ съ Рос и Рус итальянскихъ перипловъ XIII-XVII въка, не придавая незавоеваннаго еще дов'врія къ легендамъ Сурожской и Амастридской, не истолковывая неправильно титла хагана и замъчанія Пбн-Рустэ, не придумывая какого-то сліянія, въ теченіе какихъ-нибудь двадцати, триддати леть, фанатическихъ язычниковъ скандинавовъ, свежей, бодрой и нетронутой народности съ стародавними христіанами готами 2),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Голубиннскій, И. Р. ц. І, а (1901) с. 95 н сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Отвітни указанную еще Авг. Тьерри особенность норманновъ въ набітахъ ихъ на сродныя ниъ германскія страны, гдё они съ особымъ ожесточеніемъ бросалесь на церкви и духовенство. Au neuvième siècle, l'homme du Nord se glorifiait encore du titre de fils d'Odin, et traitait de bâtards et d'apostats les Germains enfants de l'église; il ne les distinguait point des populations vaincues dont ils avaient adopté le culte. Francs ou Gaulois, Longobards ou Latins, tous étaient également odieux pour l'homme demcuré fidèle aux anciennes divinités de la Germanie. Une sorte de fanatisme religieux et patriotique s'alliait ainsi dans l'âme des Scandinaves à la fongue déréglée de leur caractére et à une soif de gain insatiable. Ils versaient avec plaisir le sang des prêtres, aimaient surtout à piller les églises et faisaient concher leurs chevaux dans les chapelles des palais. Quand ils venaient de dévaster et d'incendier quelque canton du territoire chrétien: "Nous leur avons chanté la messe des lances, disaient-ils par dérision; elle a commencé de grand matin, et elle a duré jusqu'à la nuit. (Hist. de la conquête de l'Angl. II. (l.) Туть же и цитаты.-Thyerry Aug. Oeuvres. Bruxelles. 1839. р. 36). Почему же преднолагаемая Русь Таврическая въ первой четверти или въ 30-хъ гг. IX в. должна была обращаться ниаче съ готами. стародарними христіанами? Жаль, что нашь ученый не высказаль, кто первымъ пошель на этоть безслюдный процессь сліянія во одно, готы или помещаемая нашимь ученымь въ сосъдство съ неми Русь?

слабыми остатками большого нѣкогда народа, менѣе численными и еще хуже поставленными въ смыслѣ народности, чѣмъ нынѣшиіе сербо-лужичане или кашубы,—не впадая въ ошибку, воображая, что сѣверно-германское нарѣчіе викинговъ IX вѣка очень было близко, почти одно съ готскимъ языкомъ, не опираясь наконецъ на нелѣпомъ ноказаніи житія Кириллова о русскихъ письменахъ евангелія и псалтири, словомъ безъ всѣхъ этихъ, критикою не поддерживаемыхъ, пріемовъ, никогда нельзя было прійти къ такой неудачной гипотезѣ объ азовской и таврической руси, какъ это случилось съ нашимъ почтеннымъ и даровитымъ ученымъ, такъ много сдѣлавшимъ для русской исторической науки.

Вникая въ свидътельство такого трезваго, дъльнаго и образованнаго человъка, какъ Ибнъ-Хордадъ-бэ, мы приходимъ къ заключенію, что еще вь 84<sup>6</sup>/7 г. певоторые руссы являются въ нашемъ отечестве настолько уже освышими, что становятся bilingues, сверхъ своего родного языка, знають хорошо по славянски и, благодаря этому знанію, добывають себъ протекцію у вліятельныхъ славянскихъ евнуховъ при дворъ багдадскомъ. Благодаря ихъ поддержкв, руссы-торговцы нолучають льготныя условія на таможнь. Изь этого обстоятельства следуеть, что норманны стали являться къ намъ не съ Рюрика, а гораздо раньше. Если появление самого Рюрика или такъ называемое основание русскаго государства нътъ особой причины и надобности относить непремѣпно къ 862 г., а не къ инымъ годамъ болѣе раннимъ, то странно н настаявать, что Аскольдъ или собственно руссы съ такъ называемымъ Аскольдомъ должны были или могли засъсть въ Кіевъ никакъ не раньше 862 г. и потому де кіевскимъ руссамъ нельзя было подготовиться въ нападенію и совершить его 18-го іюня 860 г.

#### VII.

До такъ называемаго основанія русскаго государства, т. с. до признанія княжеской власти за Рюрикомъ или за къмъ-инбудь первымъ изъ скандинавовъ со стороны чуди и словънъ новгородскихъ, литвы и кривичей и прочихъ нашихъ славянъ, происходило въ теченіе не немногихъ лътъ не мало разнаго рода болъе или менъе дружественныхъ и враждебныхъ сношеній и столкновеній этихъ послъднихъ съ нашими впослъдствіи варягами-русью. Голубинскій въ одномъ мъстъ говоритъ: "мы ни изъ одного писателя не знаемъ и ни одною свидътельства не имъемъ, чтобы славяне наши до прибытія къ нимъ

#### жнтие св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 143

варяговъ, заннылись набъгами на другіе народы, а напротивъ, знаемъ только, что они сами были цълью этихъ набыовъ и что эта ностоянно страдительная роль составляла ихъ характеристическую черту". Словомъ сказать: gutmiithige und energielose Slawen.

Было время, когда, по м'эткому и глубокому зам'вчанію даровитаго и прекраснаго знатока литовскаго и финскихъ языковъ, рано умершаго Прейса, литовцы жили гораздо далбе на югь и востокъ, а финиы-гораздо юживе и западиве, такъ что тв и другіс были непосредственными сосъдями, и между ними ин кривичей, ни новгородсвихъ словѣнъ, ни вятичей не было. Позанъйшія изслъдованія покойнаго вънскаго профессора Томашека (объ Иродотовой Скиеји) указали, что мордва, наприм'връ, въ V---IV в. до Р. Хр. жила гораздо юживе, чемъ впоследстви, а лингвистическия изыскания отличнаго датскаго ученаго Томсена раскрыли взаимныя заимствованія въ языкахъ литовскихъ и финскихъ, что указываетъ на ивкогда непосредственное и долговременное ихъ сосвдство.-Присский конець въ Старомъ Новвгородъ и чисто литовскія названія Валдай, Валдайка, на Валдоутовь ногоств (на Онегв) Уст. Свят., погость Вавдить (Валдить) (ibid.) 1137, Личуй, Лигуя (ibid.) (Лит. lýgus ровный). Последнія три названія должны быть относоны къ личнымъ именамъ новгородскихъ землевладъльцевъ (срв. valditi, valdonas) и Валдейкист въ Ковенской губерніи Понев'яжскаго у'взда указываеть, какъ далево на востокъ жила нъкогда Литва. Срв. люди Голядь вверхъ Поротев (Л. 1147), побъди Изяслава Голяди (Л. Лът. 1058), градъ Голеди (1147), въ Смол. княж., ръка Голяда (Голенда) въ нын. Смоленской губернін, притокъ р. Москвы<sup>1</sup>). Но неизв'єстно, въ какую пору, въроятно съ начала VI в., когда у славяшъ болъе южныхъ и западныхъ началось движеніе однихъ на югь за Дунай и Карпаты, другихъ за Вислу и Одру въ Лабъ -- кривичи и словъне, также вятичи, стали двигаться на съверъ, вступая клиномъ между литвою и финнами, однихъ оттёсняя на западъ, а другихъ на востокъ, пока не пришли въ тъ приблизительно мъстности, гдъ застаетъ ихъ наша начальная льтопись.

Следствиемъ этого движения было развитие у этихъ славящъ, особенно новгородскихъ, новыхъ бытовыхъ отношений съ новыми понятиями о

i

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eapcos. Marep. для ист.-reorp. ou. Россіи. Вильна. 1865. Thomsen (Vilh.) Beröringer mellem de finske og de baltiske (litauisk-lettiske) Sprog. 1890. (Mém. de l'Ac. de Copenhague) 6-me serie. Vol. I, Nº 1.

киязь, не какъ о родовомъ наслъдственномъ старшинь, а какъ объ избираемомъ, на извъстныхъ условіяхъ, вождъ, воеводъ. Это движеніе совершалось, конечно, медленно, не безъ упорной, ностояпной борьбы, усилившей враждебныя отношенія летто-литвы и чуди къ славянамъ. Къ исходу VIII въка словъне (впослъдствін новгородцы) и кривичи достигли, надо полагать, на стверть твхъ предталовъ, при коихъ застаеть ихъ наша первоначальная исторія. Къ этому же времени у скандинавовь возникаеть пора викинговь и ихъ морскихъ плаваний и набытовъ на западъ, на востокъ и на югъ 1). Единовременно, а можеть и раньше еще, они появляются у устьевъ свв. Двины, у восточныхъ береговъ Ботническаго залива, у береговъ заливовъ Финскаго и Рижскаго и у береговъ имитиней Курляндин. Какъ ин были дерзки и отважны эти морскія шайки скандинавовь, какъ ни охочи они были пограбить, какъ ни легко они относились къ своей и тъмъ болъе къ чужой жизни, однако эти викинги не были ни дикарями, жаждавшими лишь людской крови, ни какими-то полубогами, великанами, герояни сумрака. На указанныя мъстности направлялась преимущественно, если не исключительно, только известная часть скандинавовь, именно шведовъ и особенно изъ восточной части Швеціи<sup>2</sup>). Огромное большинство скандинавовъ во весь этотъ періодъ викинговъ оставалось дома, н. только меньшинство ихъ предавалось морскимъ набытамъ и плава-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Первое исторически извъстное нападение пормановъ на Англію состоядось. въ 787 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вирочемъ, по крайности при Владпијрћ, а можетъ конечно п раньше, зап. Двинов, прибавляди и датчано, давно и близко знакомые съ состлиние славянами подабскими и балтійскими. Титмаръ Мерзеб, говорить про Кіевъ (1018 г.): "In magna hac civitate, que istius regni caput est, plus quam quadringente habentur ecclesiae et mercatus 8, populi autem ignota manus, quae sicut omnis haec provincia ex fugitivorum robore servorum huc undique confluencium, et maxime ex velocibus Danis, multum se nocentibus Pecinegis hactenus resistebat et alios vincebat". Впрочемъ, если, судя по руническимъ падписямъ Illвеціи и по финскому названію шведовъ Ruotsi, сятдусть выводить Русь изъ Швеціи, то съ другой стороны нельзя не обратить винманія, что и датчане назывались у англосаксовь Ryd(h)renan. Anglo-Saxon Chronicle edit. by B. Thorpe. London 1861, р. 433. Въ 1066 г. они напали на Нортумбрію. Цопын'я существующее графство Россь на западномъ побережън Шотландіп – не норманскаго лп происхождения? Всячески не жители Рослагена (Roslagen, Roddslagen). въ Улландіп и вообще не шведы ходили на Апглію и Шотландію, а лишь датчане и норвежны. Сляд. сл. Русь ('Pŵs) не изъ Упландія и не отъ финновъ передано было англичанамъ и потландцамъ. Вслёдствіе стародавняго сосёдства съ полабскими, балтійскими славянами, у датчанъ давно и сильно было распространено знаніе славлискаго языка. Это обстоятельство легко ногло привлекать датчанъ въ славянскую Гарзарику.

ніямъ 1). И въ настоящее время шведы и норвежцы (благодаря природѣ своихъ странъ) принадлежатъ къ весьма небольшимъ народамъ: шведовъ — 5.135,000 съ неболышимъ, а норвежцевъ — 2.200,000 съ неб.; но въ Швеціи и теперь живеть болѣе 281/2 тыс. финновъ и лопарей (да иностранцевъ считается слишкомъ 241/2 тыс.). Въ 1748 г. все население Швеции числилось лишь въ 1.736,482 д. Сколько же ихъ могло и должно было быть въ IX въкъ, когда хозяйство и обработка земли были самыя первобытныя и когда допарей и финновь должно было быть несравнению болье нынышиго? Понятно, что при постоянныхъ раздорахъ и усобицахъ въ Швеціи IX в., при тогдашнихъ средствахъ кораблестроснія и вообще военнаго дала. и набыти совершались партіями, самое большее, въ одинь, два, много не полные три десятка тысячь людей. Понятно, что, являясь ы чужных берегамъ, они не ръшались слишкомъ далеко углубляться внутрь страцы, не узнавши, гдъ она кончается и какое въ ней население. Прежде чъмъ грабить въ ней и производить захваты, надо было еще обезнечить себъ тыль и возможность благополучнаго возврата восвояси. Поэтому узнавъ, что славянскія земли на югъ отъ Финскаго и Рижскаго заливовь представляють собою не полуостровь въ родъ Скандинавскаго и не острова (въ родъ Ирландін, Шотландін и Англіи), а огромный материкь, правда съ озерами и большими ръками, полный болотъ, лъсовъ и равнинъ, населенный нъскольвими сотнями тысячъ народа, несравненно болье многочисленнаго, чъмъ всё тогдашніе скандинавы въ совокупности, наши варяги старались прежде всего поладить съ туземцами. Ознакомившись прежде всего съ чудью и летто-литною, прибрежнымъ населеніемъ, въроятно, сначала искавшимъ у нихъ помощи противъ теснившихъ ихъ славянъ, они явились защитниками первыхъ, объщая за извъстную дань номочь имъ противь послёднихъ. Но долго ли продолжался этотъ союзъ, мы не знаемь. Всячески-не м'всяцы, а ц'влые годы. Преданіе говорить, что варяги были изгнаны за море, върнъе, что были изгоняемы не разъ<sup>2</sup>). Наконецъ произошло примиреніе и соглашеніе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Munch, въ пер. Клаусена—Die Nord-Germ. Völker. Lübeck. 1855. Ss. 152-3, 172-3.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Даже отдельные народны интовскіе и финскіе усибвали отбивать и прогонать вараговъ-свеевъ. См. Vita Anskarii auct. Rimberto. cap. 30. Hannoverao. 1884 (шк. няд.) "Gens enim quaedam longe ab eis (Sueonibus) posita vocata Cori (Куры-Курляція), Sueonum principatui olim subjecta fuerat, sed iam tunc diu erat, quod rebellando eis subici dedignabantur. Denique Daui hoc scientes, tempore supra dicto,

чуди и слов'внъ, литвы и кривичей, основанное на взаимныхъ уступкахъ и компромиссахъ, на отреченіи отъ своихъ родовыхъ князей и въ р'вшимости избрать себ'в для наряда третьихъ. Ни чудь, ни литва повидимому не в'вдали общегерманскаго поклоненія своимъ князьямъ, еще мен'ве оно было знакомо славянамъ, у нихъ не князь,

quo dominus episcopus iam in partes Suconum advenerat, navium congregata multitudine, ad candem perrexerunt patriam, volentes et bona eorum dividere et sibi eos subiugare. Regnum vero ipsum quinque habebat civitates. Populi itaque inibi manentes, cognito eorum adventu conglobati in unum, coepere viriliter resistere et sua defendere. Dataque sibi victoria, medietate populi Danorum caede prostrata, medias quoque naves corum diripmerunt, auro et argento spoliisque multis ab eis acceptis. (Это происходило всего вероятие въ 853 г.). Далее Ринберть разсказываеть: Узнавъ объ этомъ, король (rex) Олафъ (Olef) и народъ свесевъ (populusque Sueonum) volentes sibi nomen adquirere, quod facere possent quae Dani non fecerint, et quia sibi etiam antea subiecti erant (Curi), illas adierunt partes. Прежде всего они направиля свои силы на городъ Seeburg (правильнъе Seleburg) при западной Двинь, отчего первые спископы Курляндів и Семигаліїв назывались ерізсорі Selonenses. Шведы нашан въ немъ сонь тысячъ сражавшихся (pugnatores); опустошивъ н ограбивъ городъ, иведы подожган его. Отскода confortati animo и нокинувъ свои корабли, iter quinque dierum arripientes, посивиния къ другому городу куровъ,---Apulia (Пильтенъ на р. Виндавъ). Здъсь сидъло 15 тысячъ воиновъ (bellatorum). Начались осада и приступы. Горожане мужественно (viriliter) оборонялись. Такъ прошло 8 дней, съ утра до вечера продолжались битвы, не нало уже пало съ объихъ сторонъ, но ни одна изъ нихъ не брала верху, сит ессе попо die populus Suconum diutina caede fatigatus coepit angustari, et timido corde expavescens, hoc solum cogitare, quomodo inde evaderent. Этоть правдявый и нанвный разсказь Римберта очень просто даеть знать, какъ сильно цаши порманисты раздували намъ нашихъ варяговъ, величая ихъ чероями сумрака, полубогами. Онъ говоритъ, что шведы стали роптать, указывая, что они въ пяти дняхъ разотоянія оть своихъ кораблей. Наконець решили бросить жребій, це номогуть ли инъ боги, ut vel victoriam caperent vel vivi inde evaderent. Броснан жребій н. оказалось, ни одинъ изъ боговъ не готовился помочь имъ-дарованьсих побёды или благополучнаго возврата. Тогда нёкоторые нзь шведовь, слышавшіе поученія епископа Анстарія, предложнан испытать Христа на счеть помощи. Врошень быль жребій, и оказалось, что Христось готовь них ломочь. И тогда они съ бодрымъ духомъ пошли онить на не сдававшийся городъ. Осажденные выслали своихъ людой для персговоровъ. Горожане заявили: "Nobis iam pax magis quam pugna placet, et foedus vobiscum inire cupimus. Et primo quidem quicquid ex spoliis Danorum praeterito anno in auro et armis adquisivimus, vobis pro munere foederis damus. Deinde pro unoquoque hominum in hac urbe constitutorum dimidiam libram argenti offerimus, et insuper censum, quem antea solebamus, vobis persolvimus, et datis obsidibus, abhinc subiecti et obaudientes, sicuti antea fuimus, vestro imperio esse volumus. Cum haec itaque oblata fuerint, necdum tamen animi iuvenum sedari poterant, vorum alacriores facti et absque metu imper territi pugnare tantum desiderantes, armis se urbem et omnia quae haberont vastaturos ipsoque captivos abducturos dicebant. Rex vero et principes saniori consilio

#### житие св. бирилла какъ религюзно-эпическое произвеление. 147

а міръ, громада — великій челов'якъ. Это призваніе скандинавскихъ конунговъ съ ихъ ярлами чудью, весью, литвою, слов'янами и кривичами или признаніе ихъ своими князьями въ Ладогъ, въ Изборскъ, на Бълбозеръ, въроятно не позже начала 850 г., было началомъ новаго порядка вещей, скрѣнившаго примиреніе слов'янъ ст. частью чуди и веси, кривичей съ частью литвы и положившаго конецъ дальнъйшимъ нападеніямъ скандинавскихъ викинговъ. Выиграли оть этого всего болѣе славяне, правда въ концъ концовъ, такъ какъ первое время торжествовали скандинавы. По путямъ, давно проложеннымъ слов'внами и кривичами и съ ихъ помощью, наши викинги становятся мало-по-малу владъльцами громадной страны и наиболѣе многочислен-

dextras ab eis accipientes foedus inierunt, et thesauris innumerabilibus atque obsidibus sibi collatis, cum gaudio ad sua roversi sunt". Эти безчисленныя сокровница миссіонера Римберта состояли въ отнятомъ отъ разбитыхъ породъ тёмъ датчанъ добра (про него за страницу передъ этимъ самъ же Римберть отозвался-анго сі argento spoliisque multis ab eis acceptis), но для показанія благодатной помощи христіанскаго Вога, пособнишаго шведамъ за то, что они рашились сму помолиться объ одолёния враговъ, Римберть почель необходимымъ обратить это датское добро въ безчисленныя сокровища. Нать сомнания, что куры припрители себа все, что было получше изъ забраннаго ими добра у датчанъ. Этотъ эпизодъ прекрасно рисуетъ отношенія варяговъ-руси до такъ называемаго основанія русскаго государства къ чуди литећ, словћнамъ и кривичамъ, причемъ надо помнить, что по мърв удаления отъ береговъ морскихъ варяги наши становились покладистве и умърениве, да и финиы и литва-материковые, не говоря уже о славянахъ, были гораздо силытае и многочисленнъе куровъ, а славяне, особенно состоявшіе подъ хазарскимъ владычествомъ, быля въ свою очередь гораздо салыте первыхъ и подъ долголътнимъ вліяніемъ отчасти еврейской и особенно мусульманской культуры, и гораздо развите и культуриве, а следовательно и варягамъ внушали больше почтенія. Гансъ І'нльдебрандъ говорить: "У Снорри цагманъ Торгии на въчъ напоминаетъ королю Одафу, что его прадъдъ Эрикъ сынъ Эмундовъ, современникъ отца Гаральда Прекрасноволосаго, въ центущенъ возрасть, слъдовательно почти въ половинъ IX въка завоевалъ Финлиндів, Карелію (Kirjalaland), Эстляндію в Курляндію в пр. в пр. Также Эрикъ увеличнать свое государство, но во времена Одафа вст эти владтиня на востокт пронали безcrigno. (Olafs S. h. Helg. cap. 81, cn. Hildebrand, Hans, Das heidn. Zoitalter in Schweden, übers. v. Mestorf. Hamburg. 1873. S. 176). By Эгиль-сагь разсказывается о несовсёть удачноть похождения Эгиля и брата его Торольфа въ 925 г. у куровь и туть же объ одномъ датскомъ плённикт, съ 2 сыновьями у куровъ. Послёднимъ нередко помогали противъ норманновъ осты. Шведская королева Эстридъ съ своимъ сыновъ Олафомъ Триггвазоновъ на шведскомъ кораблѣ фхала изъ Норвегін въ Гардарики въ 966 г. На пути напали на корабль эсты, и людей частью умертвили частью забрали въ пленъ. Кинск. Вильгельнъ въ 1226 г., будучи въ Динаминде, видель целую флотняю съ острова, ворочавшуюся съ пятнипками и добычею изъ Шоецін. Hildebr. H. id. S. 131.

10\*

наго народа изъ многолюдивищаго въ Европъ славянскаго племени. Но чъмъ болъе расширялись границы новыхъ владъній Рюриковичей, твиъ болве расплывался и растворялся скандинавский, свверно-германскій элементь, постепенно теряя свою самостоятельность, языкь н народность. Можно смело сказать, второе поколенье скандинавскихъ пришельцевъ становится уже двуязычнымъ, bilingues. Слъдующія же нокольнія князей варяжскихъ въ лиць Владиміра, Ярослава, по германскому созналію сочинителей сагь и современныхъ ученыхъ, представляются уже лицами болье или менье ничтожными и слабыми, не понимавшими своихъ задачъ. Такъ и новъйшіе патріоты нъмецкіе не перестають осуждать наслёдниковь Петра III или Екатерины II за невърность ихъ задачамъ и за слабое попустительство разнымъ slawischen Wühlereien. Впрочемъ и первыя поколѣнья нашихъ варяговъ, не князей, а вольныхъ, охочихъ людей, думавшихъ не объ однихъ войнахъ и насиліяхъ, а занятыхъ, напримъръ, торговлей, вступали въ дружелюбныя связи съ славянскими торговцами. Отъ нихъ же они научались и славянскому языку и проложеннымъ путямъ и выработаннымъ пріемамъ. Для славянскихъ торговцевъ скандинавы-торговцы не были ни первыми гостями, ни образцами и учителями. Раньше скандинавовъ они узнали болѣе образованныхъ и опытныхъ торговцевъ въ лицъ евреевъ, арабовъ, персовъ и хазаръ. Нъть сомивнія, что писавшій въ 847 г. о русскихъ кущахъ на востокъ Иби-Хордадъ-бэ разумълъ и зналъ между ними не однихъ скандинавовъ, но и славянъ. Приномнимъ, что за Дунаемъ, на юго-восточномъ полуостровь, въ предълахъ Византійской имперіи съ конца VI, въ VII в. поселяются южиые славяне, между ними упоминаются и анты,---наши южныя вътви-угличи, тиверци конечно, не прерывали сношеній со своими задунайскими соплеменниками. Тоть же Ибн-Хордадъ-бэ писалъ въ 887 г. о другомъ русскомъ торговомъ пути; но несоми внио эти свъдънія его относятся къ болье раннимъ десятильтіямъ: "Les Russes qui appartiennent aux peuples slaves, se rendent des régions les plus éloignées de Caklaba (le pays des Slaves) vers la mer romaine et y vendent des peaux de castor et de renard noir, ainsi que des épées. Le prince des Romains prélève un dixième sur leurs marchandises".

Этоть торговый путь намъ извъстенъ изъ извъстнаго сообщения. Константина Порфиророднаго (IX гл. De adm. imp.). Греческий путь этоть, какъ и путь хазарский (до Багдада), былъ прежде открыть славянами, и по ихъ указаниямъ и слъдамъ, стали затъмъ ходить и скандинавские торговцы. Пе пираты-викинги, а смълые торговые люди

изъ скандинавовъ первые ознакомились съ внутренними частями славянскихъ земель между Балтійскимъ, Черпымъ и Азовскимъ морями. Начало этихъ мирныхъ спошеній восходить ко временамъ болже раннимъ, чемъ призвание Рюрика, въроятно, къ 20-30 годамъ IX в. (ср. Берт. Л.). Знакомство нашихъ славянъ съ скандинавами завязадось гораздо раньше т. наз. основанія русскаго государства, до утвержденія власти варяговъ въ Ладогв, на Белеозере и въ Изборске. Только целый рядъ мирныхъ сношеній славянъ съ отдъльными партіями варяговъ могъ подготовить это призвание и это утверждение варяжской власти среди чуди, веси, литвы, словънъ и кривичей. Указываемое Иби-Хордадъ-бэ знаніе русскими купцами языка славянскаго и участіе и помощь смольнянъ (кривичей) и новгородцевъ (словѣнъ) и другихъ славянъ на нижнемъ Днъпръ, русскимъ кущамъ въ плаваніи по Днъпру, о чемъ есть свидътельство Константина Порфиророднаго, говорять о давнихъ мирныхъ и дружелюбныхъ отношеніяхъ славянъ и скандинавскихъ торговцевъ. Славянскія названія пороговъ были, конечно, древиве скандинавскихъ. Это свидвтельство взято или прямо списано съ какого-нибудь стараго греческаго донесенія, записаннаго лицомъ близко знакомымъ съ краемъ, если не въ половинѣ IX в., то не позже начала Х в. Упоминание же печенъговъ, появившихся въ этихъ краяхъ не позже 914 года, могло быть занесено впослъдстви, быть можеть самимь же Константиномъ Порф. Какъ бы то ни было, но эти плаванія и хожденія русскихъ кунцовъ по Дивиру, по Черному морю, въ устъямъ Дуная, въ Констанцію (Костанцу, Кюстенджи), Варну и Месемврію были начаты съверными славянами задолго до варяговъ. У славянь, оставшихся въ своихъ старыхъ поселеніяхъ на съверъ отъ Дуная, при Дивстрв, Дивпрв и Бугв жила непрерываемая намять о переселении ихъ родичей и земляковъ въ Мизию и Оракию. Эта память взанино поддерживалась непрерывностью связей и сношений славянъ съверныхъ съ южными. Такъ имъемъ свъдънія о торговцахъ руссвихъ въ Переяславлъ. Для исторіи старо-давнихъ сношеній свверныхъ славянъ съ задунайскими имъютъ важное значение находимыя въ Россіи монеты Византійскія VI в. и позже. Къ сожальнію, по признанію нашихъ лучшихъ нумизматовъ, заниси находимыхъ у насъ Византійскихъ монеть но велись такъ исправно, какъ оно было съ монетами арабскими. Можно думать, что въ началѣ Х в., да въроятно и раньше, русскіе торговцы черезь Карпаты являлись въ Моравію, въ Венгрію, въ Чехію и Баварію. И въ Болгаріи и въ Моравіи варягамъ нашимъ также нужно было знаніе славянскаго языка. Близость и созпаніе единоплеменности нашихъ славянъ съ юго- и съверозападными славянами помогали развитію торговыхъ сношеній, а возбужденіе нашихъ славянъ къ торговлѣ не могло не развиться во время хазарскаго владычества. О томъ, что мораване находились въ близкихъ спошеніяхъ съ хозарами и съ ихъ славянами еще въ 860-хъ годахъ, мы имъсмъ важное современное указаніе. О немъ скажемъ послѣ.

#### VIII.

Выходъ нашъ, т. е. русскихъ славяпъ, изъ формъ племеннаго быта и соединение отдельныхъ племенъ подъ верховною властью одного государя или одной семьи (династіи) и ознакомленіе съ высшею культурою началось не въ половинъ IX в., а идетъ съ конца VII в., когда наши славянскія племена начали платить дань хазарамъ и признавать верховную власть ихъ хагана. Въ VIII и до исхода IX в. значительная часть славянскихъ племенъ (древней Руси) составляда большую часть хазарскаго государства. Неизвъстные намъ по именамъ хаганы хазарскіе (VIII—IX в.) были такими же нашими инородными государями, какъ и первые Рюриковичи вплоть до Владиміра. Сначала мы платили дань хазарамь, потомъ стали платить варягамъ. Разница. была только въ томъ, что Рюриковичи жили среди славянъ, а хаганы управляли издали; другая же разница, на которую мало обращають вниманія, состояла въ томъ, что культура хазарская (еврейско-мусульманская) была гораздо выше культуры славянской и варяжской. Заслуга варяговъ по отношенію къ намъ заключается въ томъ, что они знакомять славянь сь моремь и своими наладеніями на Византію при Аскольдъ и Диръ, Олегъ, Игоръ, невольно и безсознательно вводять ихъ въ новую сферу христіанскаго и грево-римскаго вліянія Византін, особенно сильно проявленнаго въ двухъ крещеніяхъ Руси (862 н 989 гг.), при Аскольдъ и при Владиміръ. Между этими двумя крупнъйшими событіями варяжскаго періода произошло и частное крещеніе княгини Ольги, 945 г., имъвшее сильное вліяніе на последовавшее затъмъ обращение въ христіанство ея внука Владиміра. Прибавимъ, источниками хазарскаго періода русской исторіи служать всв арабскія и византійскія свидітельства о хазарахъ, историки армянскіе (наприм'връ Гевондъ), а также и славянское житіе св. Кирилла и записка епископа Гавдерика, а можеть быть и внесенное въ нашу летопись, въ разсказе объ обращения кн. Владимира въ христіанство, ноученіе (Кирилла) Философа, наконець клады сь арабскими монетами исхода IX в.-862 г. не годъ основанія государства на Руся,

а годъ перваго крещенія Руси и введенія въ нее грамоты. Начатки же государственнаго строя положены были не Рюрикомъ, а неизвѣстнымъ по имени хаганомъ хазарскимъ, и следовательно восходять къ концу VII в.; оба періода нашей древней исторін занимали, каждый почти по ровну, по 150 лътъ, первый-хазарскій (съ конца VII в.--начало VIII в. до половины исхода IX в), второй варяжскій съ половины или собственно исхода IX в. — до конца X — начала XI в. Въ первомъ періодъ страна и государство-русскихъ (впослъдствіи) славянъ называлась Хазаріею или Хазары (хазары, какъ грепы, влахы, нде въ прекы...), во второмъ періодъ начинаетъ называться Русью, сначала собственно одно Кіевское княжество съ Персяславскимъ, а затёмъ и всё прочія славянскія княженія или волости, въ отличіе отъ прочихъ не славянскихъ сожителей и ближайшихъ сосъдей. У варяговъ долгое время было для этой страны одно название---Gardhariki — Гарзарики. Это слово буквально означало край, страну граловъ, городовъ, но въ дъйствительности оно, кажется, ничто иное, какъ народное, скандинавское истолкование непонятнаго слова Хазаріи. Такъ у насъ народъ истолковываль непонятное ему слово Стокольна — прозваніемъ этого города Стекольною, нъмцы — прозваніенть Милана — Майландомъ (Mailand). Тв же скандинавы и ночти вь то же время непонятное имъ финское народное географическое название Kainulaiset передѣлали въ Quänaland, т. е. страна женщинь. Алфредь въ сноемъ англо-саксонскомъ перевод в Орозія страну амазоновъ Маркіана называеть Maegdaland. Что Gardhariki не есть самостоятельное слово, а народная передълка словь Козари, Хазарія или Хозары, доказывается еще твмъ, что въ сагахъ нътъ слова, имени для народа и страны хазаръ. Не встръчая искомаго для хазаръ названія ни въ Antiquités russes Рафна, ни въ словаръ Вигфусона, и не полагаясь на свои слабыя свъдънія, по незнакомству съ подлинными сагами, я обратился съ письменными вопросомъ и просьбою о помощи къ двумъ нашимъ знатокамъ скандинавской средне-вѣковой литературы и письменности г. Тіандеру и проф. Брауну,--и отъ обоихъ получилъ письменные же отвъты. Первый мнв пишеть: "Пересмотрель я Ant. russes и исторію Снорра, но ни малъйшаго слъда о хазарахъ не нашелъ. Также напрасны оказались и мои поиски въ глави в йшихъ историческихъ сагахъ и въ сборникъ Fornaldarsögur. И у Саксона я ничего не открылъ. Вообще, насколько мнѣ помнится, я въ древне-съверныхъ текстахъ никогда не встрѣчалъ прямого названія хазаръ. Косвенно можетъ быть о нихъ

и сохранилась намять. Воть, наприм'тръ, Снорри въ введени къ своей исторіи заявляеть, что "Svithiod холодную или "великую" простирающуюся къ с'вверу отъ Чернаго моря, одни еще называють Serkland, а другіе Blåland.-Svithiod явилось вм'всто Скиени черезъ какую-нибудь форму Skithjod. Serkland=Африка отъ Serkir-саррацины. Но что такое Blåland=синяя страна и blamenn=синіе люди <sup>1</sup>)? Обыкновенно толкують какъ=Эенопія. По какъ оно могло попасть въ Россію, къ свверу отъ Чернаго моря? Можетъ быть тутъ посредствующую роль въ ассоціаціяхъ скалдинавскихъ географовъ съмграли хазары или половцы. Не было ли у нихъ "синей" орды, какъ были золотая, бълая и др."?

Проф. Браунъ мнв отвётнлъ: "О хазарахъ, насколько мнв извёстно, сага ниндт не упоминаетъ. Могу даже положительно утверждать, что ихъ тамъ нътъ и быть не можетъ. Болъе ясныя географическія свъдънія о Россіи начинаются въ сагахъ только съ самаю конца X в. Изъ южно-русскихъ кочевыхъ народцевъ въ саги попали лить печенъги (мъстность Pézinavellir на нежнемъ Дунав въ Heimskringla, Hákonarsaga herdibreidsc. 25) и можетъ бытъ, половцы (Tyrkland, Tyrkir въ Eymundarsaga c. 8)".

Принося глубокую благодарность обоимъ нашимъ ученымъ, я вижу въ этомъ отсутствіи въ сагахъ особаго названія для хазаръ только подтвержденіе моей догадки о Gardhariki. Не знать хазаръ и ихъ имени варяги не могли также, какъ турки, смѣнившіе въ XV в. Византію и царства болгарское и сербское, не могли не знать ромеевъ, болгаръ и сербовъ. Всѣ славянскія племена, платившія дань хазарамъ до утвержденія Олега въ Кіевѣ и отчасти до Святослава включительно—назывались общимъ именемъ хазаръ, точно также какъ впослѣдствіи стали называться общимъ именемъ *Руси*. Такъ и страна отъ Дона до Днѣпра и далѣе на западъ носила прежде названіе Хазаріи, Хазаръ и у хазаръ и у арабовъ и персовъ и грековъ. Точно также у нихъ же потомъ, т. е. на востокѣ, югѣ и западѣ эта же самая страна съ своимъ населеніемъ стала слыть подъ именемъ Оросовъ, Урусовъ, Олосовъ, 'Рюсіх и Russia, Ruscia, Ruthenia и пр.

#### IX.

Отмѣтимъ еще одно обстоятельство, упущенное пзъ виду Голубинскимъ, а также и Васильевскимъ, по поводу нападенія на Царь-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въронтно половны-у чеховъ, Plauci-нъм., falb-слав. плавый, у серб. плавка, блондинка. У словини. pldu-голубой (blau).

#### житие ов. Кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 153

<sup>ч</sup> градъ 18 іюня 860 г. Они оба настанвають на томъ, что этотъ ноходъ шелъ не отъ руссовъ Аскольда и Дира или вообще не отъ свверныхъ, средне-дивпровскихъ руссовъ, а изъ какой-то инжис-далыровской или азовско-таврической руси; то-есть, Васильевскій ведеть этоть походъ отъ готовъ-руси, а Голубинский отъ варяговъ-руси, слившихся уже въ одно съ готами таврическими. Обонми нашими учеными при этомъ упущено изъ виду одно важное обстоятельство, а именно, для этого похода руси необходимы были большія приготовленія, --- постройка новыхъ и починка старыхъ судовъ, заготовка съёстныхъ припасовъ, наборъ людей. Могли ли эти приготовления быть укрыты оть грековъ, прівзжихъ изъ Цареграда или вообще изнутри имперіи, отъ грековъ и другихъ христіанъ туземныхъ? Положимъ, что руссы были одинъ народъ по происхожденію съ готами, но в'ёдь ни всё руссы, нападавшіе на Константинополь, ни даже большая ихъ часть не были христіанами, тогда какъ всв таврическіе готы и тетракситы были старыми христівнами; неужели межъ нихъ не было людей, ришительно не одобрявшихъ этого злого замысла противъ святынь Цареградскихъ? И неужели они до того слились съ язычниками руссами, что одобряли и поддерживали всв ихъ предпріятія даже противь своей въры? Или слившиеся съ готами въ одно руссы скрывали отъ готовъ и свои приготовленія и свои замыслы? И неужели им'тя своихъ представителей въ Херсонъ (стратига со времени императора Өеофила) и въ Босфоръ епископа, правительство византійское не было бы своевременно предупреждено объ этихъ приготовленіяхъ русовъ? Трудно допустимая небрежность со стороны офиціальныхъ лицъ была бы исправлена сообщеніями твхъ или другихъ греческихъ торговцевъ и моряковъ, всегда наклонныхъ и готовыхъ разузнавать и разносить всякіе слухи и новости. Мы знаемъ, однако, что императоръ Михаилъ III въ мат 860 года отправился въ походъ съ войскомъ противъ арабовъ въ Кашадовію. Будучи у Мавропотамонз, онъ быль извѣщенъ Орифою начальникомъ флота о появлении руссовъ передъ Константинополемъ (ръка Ме́ла; потаро́;---турецкая Кара-су притокъ Сангарія, соединявшій эту різку съ озеромъ Собанджа, на западъ оть Никомидіи (Исмида), какъ подагаетъ Рамзай (The hist. geogr. of Asia Minor), нли р'вка Кара-су, Ме́дас потаро́с въ Каппадокін, вытекающая изъ подъ горы Аргея, въ 3 часахъ пути отъ Кесаріи, какъ думаетъ Васильевь 1). Во всякомъ случа императоръ почти за мъсяцъ ничего

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Византія и Арабы, с. 190 слд. и с. 155.

не зналь о приготовляемомъ нашествій руссовъ на столицу. Миханлъ съ трудомъ пробрался въ нее, такъ какъ руссы уже были передъ Константинополемъ. Такое тайное отъ грековъ и большое приготовленіе руссовъ къ походу на Царьградъ могло произойти лишь въ дали отъ грековъ на верхнемъ и среднемъ Дивпрв. На нижнемъ же Дивпрв или въ его устьяхъ пе было возможности снарядить флотилію, за неимвніемъ подъ рукой лвсу. Съ верхняго или средняго же Дивпра должны были исходить и нашествія руссовъ на Амастриду и Сурожъ, если они дъйствительно происходили.

X.

Предположение Голубинскаго о чрезвычайной близости языковъ и вообще двухъ германскихъ разновидностей-скандинавской и готской, очевидно, исходить изъ неправильнаго, уже брошеннаго въ наукъ миънія о тожеств' готовъ шводскихъ областей Ostrogothia и Westergothia Адама-Бременскаго, назвавшаго и г. Бирку (при оз. Меларъ) oppidum Gothorum. Эти такъ называемые впервые у Адама Бременскаго готы ни мало не однородны съ готами полу-баснословнаго l'ерманариха, разгроиленными налетомъ гупновъ, ни съ вестготами, ушедшими далеко на западъ въ южную Галлію, Испанію, наконецъ въ Африку вифсть съ вандалами, ни съ остготами Теодорика. Шведские готы правильно отличаются Прокопіемъ, называвшимъ ихъ наутами (Гаотой, въ отличіе оть настоящихь хорошо ему извістныхь Готвої). Еще ранізе Птолемей отмвтиль ихъ въ южной Скандіи подъ именемъ Гобтан (Габтас), въ англо-саксонской былинъ о Беовульфъ они называются Geatas, у исландца Снорри Gautar, а страна ихъ Gaulland (Eystra-G., Vestra Gautland).

Готовъ же прибалтійскихъ или правильнѣе привислинскихъ Пли-. ній называєть Gutones, Страбонъ Гоо́точес, Гоо́точес, Птолемей Го́дочес, Тацитъ—Gotones, Gothones, англо-саксы—Gotan, сѣверные-германцы— Gotar. Собственное же имя готовъ сохранилось въ сложномъ словѣ: Gutthiuda.

Объ отношении свверо-германскаго языка къ языку готскому вообще, въ IX—X в. твмъ болве, судить очень трудно. Хотя переводъ библии Ульфилою былъ совершенъ въ IV ввкв, но до насъ дошли только отрывки этого перевода, отрывки нёсколькихъ, ученаго характера, сочиненій (Skeirims) и календарь въ рукописяхъ начала или половины VI ввка, нисанныхъ, какъ полагаютъ остъ-готами. Затвмъ собственно говоря чисто готскихъ памятниковъ мы не имъемъ, если не считать нёкоторыхъ хотя и древнихъ грамотъ и документовъ VI вёка (изъ южной Италіи) съ именами готскими, но написанныхъ итальянцами. Затёмъ собственныя имена встрёчаются въ готской исторіи Іордана. Отъ IX вёка дошелъ небольшой Ономастиконъ аббата Смарагда. Есть еще надпись изъ 2 словъ (gutaniowi hailag) на такъ называемомъ Букурештскомъ кольцё... Что же касается языка Крымскихъ готовъ, то имѣется изъ половины XVI в. нёсколько готскихъ словъ, записанныхъ Бусбекомъ.

Въ какой степени свверо-германский языкъ былъ близокъ къ готскому въ ІХ-Х въкъ, нужно судить по изведенію, весьма слабо обоснованному, потому именно, что о сканд. языкъ ІХ-Х въка можно составить довольно ясное понятіе, тогда какъ объ языкъ Таврическихъ и Черноморскихъ готовъ нъть никакихъ данныхъ. Знатокъ съверо-германскаго языка, Ад. Норсенъ на основания весьма немногословныхъ руническихъ надписей, съ I въка по Р. Х. до VI въка включительно, приходить къ заключенію, что прасвверный германскій языкъ (urnordisch) принадлежить къ одному отдёлу съ готскимъ, т. е. къ восточному отделу германскихъ языковъ, въ противность къ западному (всв остальные германскіе языки и нарвчія). По и въ это древнее, такъ сказать пра-съверное время, отличія между съвернымъ и готскимъ языкомъ выступають ръзче, чъмъ сходства 4). Нореенъ указываеть только несколько важнейшихь и древнейщихъ различій, числомъ семь. Укажемъ лишь и вкоторыя: 1) въ пра-свв. яз. сохраняется заключит. гласный въ основахъ на а и і. Основы въ им. ед. dhazaR, zastiR, hlaiwa и въ вин. ед. staina, horna, а въ гот. dags, gasts, hlaiw; stain, haurn. 2) пра-свв. род. ед. осн. на а-оканчив. на as zodhazas, въ гот. яз. на-is-dagis. 3) пра-свв. основ. на an въ род. ed. thravinjan и дат. ед. halaibhan, въ гот. на ins, in-hanins, hanin. 4) пра-свв. дат. ед. осн. а ок. на с: --- kurne, гот. au---kaúrna. 5) прасвв. дат. ед. осн. и-на іш-кипіти(п) diu, гот. аи-яшаи. 6) прасвв. нм. мн. основ. -r на iR ---dhohtrik, гот. dohtrjus. 7) пра-свв. 1 л. ед. прош. слаб. глаг. на-о-lawidho, гот. на a-lawida.

١.

Что же касается такъ называемаго періода викинговъ (700 — 1050 г.), когда число намятниковъ, а съ тъмъ вмъстъ словъ и формъ значительно возрасло, то за это время съверо-германский языкъ уже

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Indessen fallen schon in urnordischer Zeit die Diferenzen zwischen den gothischen u. nordischen Sprachen weit mehr in die Augen als die Uebereinstimmungen. (Grundr. d. germ. Phil. v. Pauli. Strassb. 1891. Ss. 417-420.)

жамбино уклонился отъ прасъвернаго, такъ что Нореенъ насчитываль между имия 22 отличія. За этоть же періодъ выступають уже особенности съверныхъ діалектовъ. Вообще въ этотъ относительно короткій періодъ, по словамъ Нореена, характеръ языка почти совсвиъ измѣнился (d. Charakter d. Sprache fast ganz verändert wurde).

Ио за это же время должны были сильно изм'вниться и давно возинканія, еще бол'яе разошедшіяся другь оть друга и распавшіяся въ сионо очередь на разшые говоры въ Италіи и Далматіи, въ южной Франци, Испаніи и Африкъ, а въ половинъ IX в. пе немногіе изъ этихъ гоноромъ готскихъ вост. и зап. нар'вчій уже начинали вымирать, вѣроятно еще въ VI—VIII вв. Языкъ крымскихъ готовъ (числоиъ въроатно но свыше какихъ шибудь 25.000), — тетракситовъ (еще въ VI пъкъ около 3.000 д.), —окруженныхъ инонлеменниками, могъ сохранитъ, по исей въроятности, пъсколько арханзмовъ (какъ серболужичано сохранили днойств. ч., формы аор.), за то должны были носпринять множество чужихъ словъ отъ своихъ сосъдей.

#### XI.

Готы и склидинавы IX въка не только въ этнографическомъ отпошокія, по и въ отношенія языка, при всей своей единоплеменности должны были быть на столько далеки другь оть друга, что не только диадцати, тридцати, по можеть и ста леть было бы мало, чтобы олиться имъ въ однить народъ. Понимать они другъ друга могли, но но вполн'я и не сразу. Готу же научиться говорить по викингски и никнигу по готски конечно было очень трудно. Языкъ готовъ отъ лании викинговъ долженъ былъ въ половинъ IX въка отличаться и фонстникою и морфологією. Но не столько эти отличія должны были интрудилть вланищое понимание, готовъ и варяговъ-русь, сколько иножество готекнать словъ, (хотя бы и общаго съ съв. гери. языкали происхожденія, уже получная совствить вное значеніе всятадствіе нной жиани и иного быта, иного географическаго положенія, а еще был во волгидствие неминуемо большого колнчества словъ иностранималь, залиствованныхъ готами отъ иноплеменныхъ, окружавшихъ ихъ (ч) водха (чирова сосядей-грекова, хазарь, алань, угровь,—языки конуь не могли бы еще повліять на языкъ викниговъ, предположила, HAVYANNIHANA NE 20 IT. IX B. DELONE CE FOTANH.

Кали бы скандинавы-росы слились къ 860 г. съ готали въ одинъ илилъ, такъ что русское и готское стало будто синонимомъ, отчего

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 157

, же готы не приняли имени росовъ?---ихъ было меньше, чъмъ росовъ, . н они были бы завоеваны или подчинены росамъ, а не росы имъ,--въ такихъ случаяхъ даже большицство принимаетъ имя нобълителя. у насъ сначала поляне (числомъ ихъ было больше варяговъ руси), а потомъ и прочія славянскія племена стали называться русью въ отличіе отъ иноплеменниковь. () готахь говорить Рубруквись въ XIII в., говорить Бусбекь въ XVI в., говорять и византійскіе и русскіе источники-до исхода XV в. Никто и ничто однако не проговаривается и не упоминаеть о названии готовь-русью. Остатки готовъ въ Далматін слидись съ сербами и хорватами, и о томъ остались упоминанія и намеки (см. Оома Сплътскій), нъкоторые роды знати сербской и хорватской носять имена германскія (готскія) и аварскія, такъ какъ авары также слились впоследствія съ сербами и хорватами. Остатки готовъ при нижи. Дунаъ слились съ славянами болгарскими, и о томъ остались намеки въ бъдной лътописями южнославянской (сербской и особенно болгарской) письменности: "шть тогожде племене Гоеи, нарекомаю Блыарьскаю". Въ спискъ епископовъ и епархій Льва Мудраго находимъ упоминаніе одного изъ внеинскихъ епископовъ Горбозе́рвши-кажется слъдуетъ читать Готвозе́рвши. (Tafel. De provinc. regni Byzant. Tab. 1846 p. 46-47).

Что касается варяговъ-руси, будто слушавшихъ готское богослуженіе не только въ цареградской, но и въ кіевской церкви св. Иліи, то это предположеніе, выводимое изъ предположенія объ азовско-черноморской руси, съ 20 — 30 гг. начавшей де сливаться и къ 860 г. уже слившейся съ готами Климатовъ и тетракситами, совсёмъ не вѣроятно и потому еще, что варяги, живя на Руси (въ поздиѣйшемъ смыслѣ этого слова), настолько знали уже по славянски, что легче могли понимать древне-славянскій языкъ IX в., въ переводѣ Константиновомъ, чѣмъ готскій языкъ IV в., въ переводѣ Ульфилиномъ. Какъ всякій русскій, читающій или мало мальски говорящій по французски или по нѣмецки, живя за границею, скорѣе пойметъ проповѣдь или рѣчъ французскаго или нѣмецкаго проповѣдника или оратора на митингѣ и въ парламентѣ, чѣмъ любого оратора чеха, ссрболужичанина, поляка или словѣнца, если этотъ русскій славянскимъ языкамъ не учился, хотя бы педолго и побывалъ у нихъ.

#### XII.

Совершенно напрасно изкоторые у насъ полагають, что нервые христіане въ Кіевъ вплоть до Игоря или Олега состояли почти исклю-

чительно изъ скандинавовъ, а никакъ не изъ славянъ. Наши варяги по крайности IX—Х в. состояли главнъйше, если не исключительно изъ шведовъ, а шведы позже норвежцевъ и датчанъ приняли крещеніе. Не смотря на раннія проповъди въ ней Ансхарія (съ перв'. полов. IX в.) и позже другихъ, обращеніе собственной Швеціи въ христіанство состоялось собственно въ пол. XII в. <sup>1</sup>), а Готландіи въ пол. XI в.

На Руси начинаются отдельныя летописныя заметки или погодныя записи еще съ конца IX и начала X в., а отъ XI-XIII в. мы имвемъ цвлый рядъ очень хорошихъ лвтописей, на народномъ языкъ, тогда какь шведы до XIV в. не имѣють собственной отечественной льтописи. Приведу слова хорошаго шведскаго ученаго Ганса Гильдебранта объ этомъ предметв. Указавъ на краткія известія Іорнанда и Провопія о Скандинавскомъ свверѣ,--на извѣстіе Плинія о поѣздкѣ одного римскаго всадника въ страну янтаря, о немногихъ словахъ Тацита о свеяхъ или шведахъ, Гильдебрантъ замечаеть: . Темъ не менъе классическая литература даеть намъ немного. Она передаетъ то и это по словамъ людей, едва имввшихъ средства самимъ собрать свъдънія, и почти все изъ этого, прежде чъмъ этимъ воспользоваться нашимъ историкамъ, подлежитъ разъясненіямъ и толкованіямъ, дающимъ большой просторъ личному воображенію, но мало увъренности осторожному изслёдователю. Поэтому я не придаю много значенія извъстіямъ классическихъ писателей объ европейскомъ свверъ и считаю за ошибку принимать ихъ въ основаніе или за точку отправленія. Боюсь, что въ удержанін этой привычки еще сидить остатокь стараго патріотическаго тщеславія, когда наши отцы чувствовали себя польщенными упоминаніемъ древнихъ авторовъ.

"Есть однако еще другіе источники, которые заслуживають большаго вниманія, благодаря современности ихъ авторовъ и ихъ знакомству съ предметомъ. Такъ Эйнгардъ, историкъ Карла Великаго, сообщаеть мимоходомъ нѣсколько извѣстій о сѣверѣ. Король англійскій Алфредъ приложилъ къ своему переводу Орозія описаніе двухъ путешествій на сѣверъ, одно изъ нихъ относится къ Швеціи. Наконецъ Адамъ Бременскій въ своей хроникѣ объ архіепископахъ Бременскихъ и еще болѣе въ приложеніи къ ней De situ Daniae приво-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Geier, G. E. Gesch. Schwedens. Hambrg. 1832. Ss. 139 ff. Въ верхней Швецін (Упландћ) христіанство утвердилось лишь при Эрихѣ Св. вскорћ послѣ 1155 г., знач. во 2-й подов. XII в., а въ Готландіи гораздо раньше, именно въ XI в.

#### жите св. киридла какъ религюзно-эпическое произведение. 159

дить довольно много изв'встій о Швецін, сообщенныхъ ему, по его признанію, королемъ Свепомъ Эстридсономъ, прожившимъ 12 лѣть въ Швецін при королѣ Апундѣ. Но на показанія Адама нельзя всегда полагаться, ему часто недостаетъ знанія подробностей, при чемъ бываетъ иногда трудно отд'ялить его собственныя предположенія отъ настоящихъ фактовъ. Во вс'яхъ этихъ письменныхъ источникахъ изв'єтія очень скудныя и ограничиваются посл'яднимъ языческимъ періодомъ-для возсозданія нашей старины вс'в эти письменные источники рѣшительно недостаточны.

"Саксонъ Грамматикъ (1189) вообще упоминаетъ рядомъ съ датскими королями и королей свеевъ и гутовъ (Svear и Götar), но его показанія совершенно недостаточны для нашей исторіи. Пытались, но безуспѣшно, добраться въ его сообщеніяхъ до того, что могло быть правдою и что во многихъ случаяхъ и дѣйствительно ею было. Это относится къ древнѣйшимъ отдѣламъ. Но относительно болѣе поздняго времени Саксонъ обнаруживаетъ такую рѣшительную предваятость (партійность) въ отношеніи къ Швеціи, что невольно можно подумать, что онъ намѣренно пренебрегаетъ говорить о Швеціи. Въ этомъ отношеніи къ Саксону нужно обращаться съ самого строгою повѣркою.

"Въ послъднее время отъ Саксона мало получили свъта для нашей исторін. Мы имбемъ иное богатство письменныхъ свидбтельствъ, изъ конхъ правда не всегда на пользу было черпано много. Я не унижаю значенія исландскихъ сагъ. Напротивъ это драгоцённая кладовая для всвхъ, желающихъ погрузиться въ круговороть древне-скандинавской жизни, это-драгоцённое наслёдье, доставшееся намъ отъ сильнаго, просв'ященнаго народа, который объединился тысячу л'эть назадъ въ одно цѣлое на дальнемъ островѣ сѣвернаго моря. Но была ошибка эти саги приравнивать достовърной исторіи, каждый кусочекь которой могь бы служить основнымъ камнемъ великаго зданія. Давнія воспоминанія изъ прадревнихъ временъ сввера съ особеннымъ предпочтеніемъ были сберегаемы въ Исландін; но именно потому, что они старательно передавались изъ усть въ уста, они сильно подвергались измѣненіямъ и украшеніямъ. Что касается до времени заселенія этого острова, то знанія исландцевь не шли далже любаго изъ свверныхъ народовъ (скандинавовъ). Что же касается болве позднихъ времень, то следуеть отметнть, что многіе исландцы, обыкновенно проживавшие въ трехъ свверныхъ королевствахъ, имали случай наблюдать современныя имъ дъла и положенія и по возврать на родину сообщали землякамъ все ими виденное и пережитое; но только эти

отчеты обыкновенно записывались и были памъ переданы людьми, долго спустя послѣ нихъ жившими <sup>1</sup>).

"Любовь къ приключеніямъ и всякаго рода похожденіямъ долго сохранялась на свверѣ. Въ копцѣ собственнаго вѣка сагъ онъ раскрывается въ пошлткахъ продолжать творчество въ древнемъ стилѣ часто затѣмъ, дабы заполнить пробѣлы въ древней литературѣ. Эти искусственныя произведенія производили великое обаяніе на нашихъ старѣйшихъ историковъ, не имѣвшихъ вкуса къ простой, настоящей исторія; или сказывается въ томъ Немезида, что имъ попали въ руки такія саги, какъ саги о Херраудрѣ и Бозѣ, Гаутрекѣ и Хрольфѣ, и Херварарсага? Теперь конечно онѣ уже отвергаются, какъ негодныя, изслѣдователями, цѣнящами источники, но у немногихъ еще живетъ наклонность позднѣйшаго средневѣковья представлять до-христіанское время, какъ отчаянно грубое и дикое, хотя общая картина и бываетъ не безъ сентиментальной приправы.

"Даже прочія болѣе достовѣрныя или вполнѣ достовѣрныя саги, мало пригодны въ смыслѣ источниковъ нашей исторіи. Изъ всего ихъ пикла только пять восходять къ IX в., именно сага—объ Эгиль Скаллагримсонѣ (860—1000), Ваттисдэла-сага (870—1000), Греттись-сага (872—1033), Лаксдэла-сага (886—1030), и о насельникахъ острова (Eirbyggja-saga—880—1030), рядомъ съ ними принадлежить почетное мѣсто еще слѣдующимъ произведеніямъ: Isländingabok свящ. Арэ Фродэ и Landnamabuch, обыкновенно открывавшая родовые регистры для каждаго поваго насельника. II что же мы узнаемъ изъ этихъ сагъ о Швепіи? Эгиль-сага сообщаетъ, что Гаральдъ Прекрасноволосый соединияъ Вермландію до Кларэльфа и Вендезэ съ Норвегіею, что сынъ его Гаконъ Добрый покорияъ Вестготландію и что корольпо имени Бьёрнъ сильно разгиѣвался на придворнаго своего скальда Браге, такъ что ему удалось спасти свою жизнь лишь сочиненіемъ похвальнаго стихотворенія королю.

"Изъ саги о людяхъ Vattendall'я мы узнаемъ, что сынъ ярла Ингемунда въ Гэталандѣ былъ убитъ, какъ разбойникъ, что убійца его женился на его сестрѣ и сынъ ихъ съ другими викингами участвовалъ въ бояхъ въ шхерахъ Свеаланда. Изъ Греттисъ-саги узнаемъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Много и критически поработавший надъ сагами Конрадъ Мауреръ закъчаетъ: "vor dem letzten Viertel des 12 Jhrh. auf Island von einer Sagenschreibung, soweit einheimische Geschichtsstoffe in Frage stehen, noch keine Rede war". (Ueb. die Haensathoris saga. München. 1871. (Abh. d. bayer. Ak. d. Wiss. I Cl., Bd. XII. II Abth. S. 3). Итакъ саги стали заинсываться не ранбе послѣдней четверти XII в.

#### житие св. кирилла какъ религиозно-эпическое произведение. 161

какъ одниъ пастухъ изъ долинъ Сильге въ Швеціи находить себѣ смерть въ Исландіи. Въ Эйрбиггья-сагѣ идеть рѣчь о двухъ берзеркерахъ, посланныхъ Эрихомъ побѣдителемъ къ l'акону Великому въ Норвегіи, и нѣсколько замѣтокъ о битвѣ при Фиризау (близъ Упсалы), гдѣ король Эрихъ побѣдилъ своего племянника Стирбьёрна. Исландигабокъ даетъ свѣдѣнія о битвѣ Свольдерской (anno 1000), говоря, что епископъ Гиссуръ провелъ зиму въ l'аталандѣ, и доводитъ родословный реестръ Ишглинговъ отъ Ингве (Tyrk-König) до Ара. Ланднамабухъ упоминаетъ короля Бьэрна въ Хангрѣ, дочь Эрика въ Упсалѣ Тору и тещу Элины, дочери Бурислейфа, короля l'ардарики; конунга или ярла Салвара въ l'эталандѣ и одного лагманна, по имени Торгии, при множествѣ другихъ подробностей, касающихся частныхъ лицъ. Вотъ есе, что мы узнаемъ о Швеціи; притомъ прошло двѣсти лѣтъ по населеніи Исландіи, когда тамъ стали записывать свон сказанія.

"Цвътущее время записи сагь въ Исландін осносится ко временамъ Снорре Стурлезона († 1241) и пъсколько позже. Тогда и Швеція нолучила сагу о короляхъ, возводящую древитишее время до самыхъ боговь. Но такъ какъ Снорре жилъ тысячу льть спустя послѣ того времени, когда обыкновенно полагаются Инглинги, то понятно, что онъ самъ не можетъ считаться сколько нибудь достовърнымъ свидътелемъ. Надо держаться его источниковъ, но какъ въ прозаическихъ его сочиненіяхъ они не опознаваемы, то нужно держаться его песень, вставленныхъ имъ безъ измененія въ его тексть. Если признать даже, что эти пѣсни во многихъ случаяхъ подлинныя, все же можно ли признавать ихъ за нужный намъ матеріалъ, годный для исторіи нашей страны? Эта иллюзія должна пасть. Примемъ сь благодарностью, что дають намъ исландцы вмъсть съ другими извъстіями о посл'вднемъ період'в нашего язычества; точно также мы обязаны благодарнть исландцевь за живительный, укрѣпляющій сѣверный духъ исландскихъ сказаній. Этимъ мы и должны довольствоваться"<sup>1</sup>).

#### В. Лананскій.

(Окончание слъдуетъ).

<sup>1</sup>) Hildebrand H. D. Heidn. Zeitalt. in Schweden. 1873. Ss. 1--13. Haers CCCXXXXVII (1903, 36 5), 074. 2.

## ЖУРНАЛЪ

### МИНИСТЕРСТВА

# НАРОДНАГО ПРОСВЪЩЕНИЯ.

ОЕДЬМОЕ ДЕСЯТИЛЪТІЕ.

YACTЬ CCCXXXXVII.

• .

1903.

**IЮНЬ**.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Сенатсвая типография. 1903.

## содержание.

#### Правительственныя распоряжения.

| I. Высочайтсе повелъніе                                                                   | 61         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| II. Высочайнія награды                                                                    | 66         |
| III. Высочайние приказы по въдоиству мин. нар. пр                                         | 80         |
| IV. Правила и положенія, утвержденныя министерствокъ народнаго                            |            |
| просвищения                                                                               | <b>`89</b> |
| <b>V. Опредъленія ученаго комитета мин. нар. пр</b>                                       | 94         |
| VI. Опредбленія особаго отділа ученаго вожитета мин. нар. пр                              | <b>99</b>  |
| VII. Опредћленія отдћленія ученаго комитета мин. нар. пр. по техни-                       |            |
| ческому и профессіональному образованію                                                   | 105        |
| Отврытіе и преобразованіе учнинщь                                                         | 106        |
| Отъ учепаго комптета министерства народнаго просвъщенія. Двад-                            |            |
| цать четвертое присуждение премій Императора Петра Великаго,                              |            |
| учрежденныхъ при министерствѣ народнаго просвѣщенія                                       | 107        |
| II. В. Якубовскій. Земскіе привилен Великаго княжества Ли-<br>товскаго, ч. II (окончаніс) | 245        |
| В. О. Миллеръ. Къ былинъ о князъ Глъбъ Володьевичъ                                        | 304        |
| А. И. ФИЛИНИОВЪ. Неизданный текотъ записки, представленной                                | 001        |
| Императрицѣ Елизаветѣ Петровиѣ бывшимъ герцогомъ                                          |            |
| Эрнеотомъ-Іоганномъ Вирономъ                                                              | 322        |
| В. П. Ламанскій. Славянское житів Св. Кирилла какъ религіозно-                            | UAA        |
| эпическое проязведение и какъ исторический источникъ.                                     |            |
| эпическое проязведение и какъ исторически источникъ.<br>XIII XVII (продолжение) ,         | 350        |
|                                                                                           | 000        |

#### Критика и вивліографія.

| А. А. Кочубпискій. Частныя молдавскія изданія для руссвой шволы.                                                                                                                                                                                                                                              | 389        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| I-ЛУ<br>Варонъ А. Польде. Liv,Est—und Curländisches Privatrecht nach<br>der Ausgabe von 1864 und der Fortsetzung von 1890 he-                                                                                                                                                                                 | 008        |
| гаиздедее von 1000 ини ист голясьящу von 1000 ис-<br>rausgegeben von <i>H. von Broccker</i> , Jurjew (Dorpat). 1902<br><b>А. И. Яцимирскій.</b> Сборникъ статей. посвященныхъ учевиками и<br>попечителями академику и заслуженному профессору Ф. Ө.<br>Фортунатову по случаю 30-лѣтіл его ученой и преподава- | 418        |
| тельской д'ятельности, въ Московскомъ университетв. Вар-<br>шава.<br>В. В. Синовский. Проф. И. А. Шлянкинъ. Изъ невзданныхъ бумагъ<br>А. С. Пушкина. СПб. 1903                                                                                                                                                | 430<br>444 |

См. 3-ю стр. обложки.

#### СЛАВЯНСКОЕ ЖИТІЕ СВ. КИРИЛЛА КАКЪ РЕЛИГІОЗНО-ЭПИЧЕ-Ское произведеніе и какъ историческій источникъ <sup>1</sup>).

#### (Критическія замѣтки).

#### XIII.

По ненахожденію въ 20-хъ, 30-хъ гг. ІХ въка Азовско-Таврической руси, по небывавшему никогда сліянію этой руси съ готами тетракситами и таврическими, нигдъ и никто не смъшивалъ какъ въ IX, такъ и въ Х въкъ руси (Скандинавской) съ готами и обратно, а слъдовательно русское и ютское никогда синопилами не были.

Слѣдовательно, слова житія Кириллова <sup>2</sup>) объ евангеліи и псалтири, писалпыхъ русскими письменами, никоимъ образомъ не могутъ быть объясняемы — ютскими письменами. Такъ какъ греки половины IX вѣка, а именно въ 860 г., считали и называли русами ('Рῶς) только скандинавовъ и съ хорошо и давно имъ знакомымя, православными готами, не отожествляли, то ясно, что ни Константинъ Философъ, ни его братъ Мееодій не могли говорить, что бывшія въ рукахъ Константина въ Херсонѣ свангеліе и псалтирь были нисаны русскими письменами <sup>3</sup>). На этомъ основаніи Бодянскій, "Куникъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Продолжение. См. майскую княжку Журнала Министерства Народнаю Просвъщения за 1903 годъ.

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Объ этомъ будсть рвчь дальше.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Вотъ какъ патріархъ Фотій отзывался во второй своей бесёдѣ вскорѣ посэѣ пападепія на Константинополь русовъ: "Народъ неимскитый, народъ несчитаемый (ни за что ἀνάρθμον), пародъ поставляемый паравиѣ съ рабами, пензвѣстный, но получившій значеиквшій вил со кремени похода противъ пасъ. незначительный, но получившій значеніе, уписиссиный и бъдный, но достигшій блистательной бысоты и несийтиаго бо-

#### житіе св. кирилла какъ релитозно-эпическое произведение. 351

и другіе уже давно рѣшили считать это мѣсто объ еванчелін и псалтири, писанныхъ русскими буквами, ноздиѣйшею вставкою и относить ее къ тому времени, когда смавянскія сванслія и псалтирь можно было называть и дѣйствительно пазывали русскими. Такъ въ извѣстной (подлинной или подложной), всячески древней (не позже XI вѣка) буллѣ Іоанна XIII чешскому князю Болеславу объ учрежденія пражскаго еписконства 967 г. "ad ecclesiam vero S. Georgii congregatis sancti monialium, verumtamen non secundum ritus ant sectam Bulgarie gentis, vel Rusciae aut Sclavonicae linguae, sed magis sequens instituta et decreta apostolica<sup>1</sup>)."

Если исльзя объяснять это мудреное місто житія Кириллова предположеніемъ, что туть русское иопскому, то едва ли пужно прибігать къ отсівченію совершенно пенужному, т. с. къ объясненію этого міста позднівшею вставкою. Нельзя ли объяснить это місто изъ самаго характера по крайности пікоторыхъ частей нашего памятника? Мы виділи, что онъ далеко не всегда точно и візрно передаеть извістные факты, при чемъ не столько сочиняеть и выдумываеть, сколько путаетъ и искажаетъ, а потому и невізрно передаеть дійствительно бывшее. Какъ тамъ (Сарацынская миссія, занятія Константина Философа еврейскимъ языкомъ), такъ и тутъ, быть можетъ, въ ділів съ евангеліемъ и псалтиремъ Константина Философа было передано "и такъ да не такъ, и то да не то". Но нельзя относить это місто (о русск. письменахъ) къ первоначальной редакціи Житія Кириллова, и

гатства, народъ идя-то далеко от насъ живущій, варварскій, кочующій, гордящійся оружіемъ, неожиданный, незамъченный, безъ военнаю некусства такъ грозно и такъ быстро нахлыпулъ на наши предълы, какъ морская волна". Неужели Фотій пичего не могъ услыхать и узпать о такъ хорошо невъстной лучшему неторику нашей церкви Азовско-Черноморско-Таврической Руси къ 862 г., уже слившенся съ готами въ одно, такъ что русское и готское стали сипонимани? См. прекрасный нереводъ профессора Лонягина 2 бесёды натріарха Фотія (изд. Науковъ) Христіанское Чтеніе 1882 г. сентябрь—октябрь. "Въ 1 бесёдё, сказанной но време осады, Фотій говорилъ: "неожиданное нашествіе варваровъ не дало времени молвъ возавстить о немъ, дабы можно было придумать что-инбудь для безопасности, но въ одно и то же время мы и увидѣли и услышали и народоначальствами, судоходными ръкали и безприсиманищными морили (дораце" тобаца с двардіац съ хад потароб; узопаторог; хад адархося такъчори тоби с двардонача. Варархан, сота на варанования и народонача. Варархания и безприсиманищными морили (дораце" тобац; с зад потароб; узопаторог; хад адархося такъчори, р., 208).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jaffé, Reg. pontif. I. Lipsiae 1885, 472-3. Erben, Reg. Boh. Pragae. 1885 p. 29.

зд'всь въ немъ видимъ не столько поздн'вйшую вставку, сколько поздн'вйшую передѣлку словъ первоначальнаго текста и намъренное, тенденціозное его искаженіе.

Объяснение этого м'вста предложу ниже, а теперь остановнися на въроятной причинъ, на поводъ и времени отправления византийскаго посольства къ хазарамъ.

Житіе, какъ мы виділи; совершенно одинаково объясняеть причины и новодъ сарацынской и хазарской миссіи. Сарацыны, не признавая святой Троицы, требуютъ у царя прислать мужей, которые бы имъ объяснили, какъ можно единаго Бога представлять себъ въ трехъ лицахъ. Тоже и отъ хазаръ приходятъ посланники съ просьбою и заявленіемъ—требованіемъ—прислать намъ "мужа книжна—да аще приприте еврся и срацнны, вашу въру примемъ".

Здвсь върно отличены хазары оть сарацынъ; послъдніе только мусульмане, хазары же не только мусульмане, по и евреи. Только еврей могъ быть хаганомъ, мусульмане же занимали второе мѣсто, по вѣрѣ, огромное же большинство населенія хазарскаго ханства состояло изъ язычниковъ и славянъ по преимуществу, такъ какъ владенія хазарскаю хагана простирались въ половинъ IX въка отъ Дербента, отъ границъ Арменіи чуть не до границъ Моравіи Ростислава, почти до устьевь Дуная и до Карпать. Хазарское хаганство на занадѣ почти сосѣдило съ Моравскимъ княжествомъ Ростислава 1). По словамъ любознательнаго, образованнаго и вполив точнаго въ своихъ показаніяхъ епископа Гавдерика, киязь Ростиславъ, узнавъ о томъ, что произошло въ Хазаріи, въ бытность въ ней Константина Философа и Меоодія, обратился въ Константиноноль съ просьбою о присылкъ къ нимъ, уже врещенымъ мораванамъ, учителя христіанскаго, знакомаго съ языкомъ славянскимъ. Овладъвшіе Кіевомъ и Польскою землею, т.-е. землею полянъ, ни до своего нохода на Царьградъ въ 860 г., ни темъ болбе носле сильнаю ихъ пораженія подъ Цареградомъ, Аскольдъ и Диръ пе владѣли ни съверою, ни древлянами, ни тъмъ болъе бужанами, волынянами (дульбами), сосъдями Моравіи Ростислава, продолжавшими вплоть до Олега, до 80-хъ гг. IX въка, болъе или менъе признавать, по прежнему, за одно съ древлянами и др. власть хазарскую.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Григорьева, В. В. Полит. исторія хазарь (Сбори. Госсія и Азія, Григорьевъ). Васильевскаго, В. Г. Житіе І. Готскаго. Отт. с. 115 и сляд. Хазарское ханство VII— IX в. было не только культуриће, но и сильиће политически и полубаснословнаго царства Германариха и книжества Олега и Святослава. Хазаръ нельзи приравнивать въ печенћгамъ или подобцамъ.

#### житіе ов. киридла какъ религіозно-эпическое произведеніе. 353

Нашъ памятникъ говоритъ, что въ Царьградъ пришли посланищи къ царю отъ Козаръ съ объявленіемъ, что если опъ пришлеть къ цимъ мужа книжпа, "да аще пръприте еврея и срацыны, вашу въру прівмемъ." Это показапіе, если разум'ять подъ этими хазарами настоящихъ хазаръ и само хазарское хаганство, или государство, совсъмъ не правдоподобно. Посланники этихъ хазаръ могли быть посланы лишь самимъ хаганомъ и его важивйшими совѣтниками и представителями правительства, а они были евреями и мусульманами. Ни свреи, ии мусульмане IX в., твить болье пользуясь полною свободою и облеченные властью, такихъ странныхъ посольствъ посылать не могли, никогда. бы не стали давать объщаний принять христіанство, буде мужъ книжный изъ грековъ разукърить ихъ въ истипности ихъ въры, еврейской и мусульманской. Очевидно, какъ мы уже видели, въ сарацинской миссіи ночинъ шелъ но отъ сарацинъ. Такъ не могь ндти почниъ и отъ подлинныхъ хазаръ. Пріязнью и союзомъ хазаръ стала дорожить Византія еще со времени Ираклія. Въ борьб'я съ нерсами, въ 625 г. онъ привлекъ на свою сторону иверовъ, лазовь и авазговъ, а въ 626 г. и хазаръ. Обращался къ помощи хазаръ и императоръ Юстиніанъ II (685 — 695), вторично (705 — 711 гг.), женившійся на дочери хагана, христіанкъ Өсодоръ. Левъ Исаврянинъ женилъ своего сына и наслъдника Константина V Копронима на хазарской же принцессъ Иринъ. Эта умная и способная, съ сильною волсю, по бездушная женщина имъла безъ сомпънія вліяніе и при мужъ, по смерти же его около полв'вка она правила имперіею почти самовластно и при сыновьяхъ своихъ Яьвъ IV (775-780 гг.) и Константинъ VI (780-790 гг.), во время его малолётства, а по достижение имъ совершеннольтія была съ 792 г. его соправительницею, пока наконецъ но осятвнияа и не свергла его съ престола въ 797 г. Эта хазарка была наконець лишена власти въ 802 г. Отецъ Михаила III, царь Ософиль въ 833 г., по просъбъ хазаръ, посылаль зятя своего, дядю Миханла III, спатарокандидата Петрону Каматера, съ целою флотилівю и отрядомъ стоявшаго въ Пафлагоніи войска, для сооруженія на Допу крепости. По недостатку въ окрестностяхъ лесу и кампя, Петрона съ своими солдатами и данными ему на помощь хазарами (между нихъ, конечно, могли быть и подданные или данники хагана, славяне, т. е. хазары язычники) долженъ былъ прежде всего заияться копаніемъ земли и изготовленіемъ кирпичей, всл'ядствіе чего все дело протянулось гораздо дольше, чёмъ предполагалъ Петрона.

Такимъ образомъ за последния сто, полтораста летъ, и благодаря

#### 354 журналъ министерства народнаю просвъщения.

двумъ царицамъ хазаркамъ Өеодоръ и Иринъ, не прерывавшимъ конечно спошеній съ своими родичами и помогавшими, какъ оно обыкновенно бываетъ, у царицъ изъ иностранныхъ принцесъ, своимъ прівзжимъ и набзжавшимъ въ Цареградъ землявамъ и благодаря довольно продолжительному пребыванию умнаго и дъловитаго Петроны въ съверозанадной части Хазаріи, Византійское правительство, т.-е. военное,---морское и сухопутное,---вваомство, равно какъ и вваомство ниостранныхъ дель, а также и Цареградский патріархать располагали значительнымъ количествомъ довольно точныхъ данныхъ о состоянія Хазарія, о платившихъ ей дань славянахъ, черезъ пісколько десятковъ леть начавшихъ отрываться отъ хазаръ и объединяться подъ властью Рюриковичей. Какъ въ Х въкъ Византія вильла въ прикочевавшихъ затьмъ въ южныя наши степи печепъгахъ важный противовъсъ русамъ-варягамъ, такъ въ 30-хъ гг. (Х въка она старается объ укръиленія своей старой союзницы противь персовь и арабовь. Хазарія, уже противъ поваго возможнаго врага ея и Византін — начинающихъ появляться съ съвера по Дону цълой партіей торговцевъ варяговъ съ своими товарищами и новыми пріятелями --- славянами сѣверянами и вятичами. Сооружение кривпости Саркель ("Аспрои остіткои), у насъ названной Бълая Въжа, имъло цълью охранить Хазарію, а съ тъмъ вмъстъ и съверныя владънія имперіи отъ новаго, предусмотрѣннаго, врага. Но принявъ мѣры на Дону, Царьградъ ничего не предпринималь на Дивпръ. Поведимому, поляне продолжали спокойно илатить дань хазарамъ и Цареграду не казались опасными. По записанному нашимъ первоначальнымъ лътописцемъ преданію кіевлянъ, задолго до Аскольда и Дира, основатель Кіева "Кій княжаше въ род'в своемъ", "ходилъ Царьгороду" и "велику честь приялъ отъ даря". На обратномъ пути, придя въ Дунаю, Кій "възлюбилъ мъсто, и сруби градокъ малъ, хотяше състи съ родомъ своимъ, и не даша ему ту близъ живущии, еже и доныпъ наричють Дупайци городище Киевецъ". Если старики, родившіеся въ Х въкъ, върили въ этоть расказъ, то считали возможнымъ, что лътъ за много, много до нихъ старики ихъ ходили за Дунай и бывали даже въ Цареградъ, считали значить это дъло не новымъ и не особенно труднымъ. Кавъ бы то ни было, но нежданное появление русскихъ ладей, 18-го іюня 860 г., въ Золотомъ Рогѣ, тжасъ, объявшій цареградское населеніе, благодаря отътвзду царя Михаила, въ Малую Азію, къ ранъе отправленному войску противъ арабовъ и отходу флота въ Архипелагь для защиты греческихъ острововъ отъ критскихъ арабовъ, живо намъ пере-

#### житіе ов. кириала какъ религозно-эпическое произведение. 355

даны въ двухъ бесёдахъ патріарха Фотія. Изъ занявшихся тамъ и сямъ на берегу грабежомъ, изъ успёвшихъ вплавь спастися во время бури немало, варяговъ руси попалось тогда въ плёнъ грекамъ. Не всё, конечно были перебиты и не немногіе переданы были въ руки властей. Нётъ сомнёнія, какъ въ позднёйшихъ походахъ на грековъ Олега, Игоря, Святослава участвовали съ варягами и разные славяне и чудь, такъ конечно и въ этомъ походъ 860 г. было, надо полагать, немало славянъ <sup>1</sup>).

₽

ケ

¥

F

ĩ

1

¥

I

I

Это внезанное нападеніе варяговъ-руси изъ такъ называемаго Гарзарики на столицу не могло не заставить задуматься св'ятскія и духовныя власти Цареграда<sup>2</sup>); въ числѣ первыхъ рѣшеній ихъ совѣ-

<sup>а</sup>) Воть нѣсколько словъ изъ двухъ бесѣдъ Фотіа (по прекраспому перев, проф. Ловятяна). "О городъ, парствующій почти надъ всею вселенной, какое войско, необученное военному искусству и составленное изъ рабовъ, глумится надъ тобою, какъ бы надъ рабожы. Все вдеть у теби такъ худо, что и непреобориман сила твоя ниспала до врайняго безсилія и слабый, уничиженный и безчелов'ячнаго вида противникъ пытается на тебъ показать силу руки и украситься славнымъ имененъ". (1 бес.)... "приключившаяся бёда... совершенно не похожа на другія нанаденія нарваровъ, но н нечаянность нашествія и необычайная быстрота его и безчеловъчіе варварскаго илемени, и жестокость действій и свирепость нравовъ (его) доказывають, что этогь ударъ ниспосланъ былъ съ неба.-О какое бъдствіе инспослано намъ отъ Бога! не щадя ни человъка, ни скота, не снисходя въ немощи женщинъ, не жалъя нъжности дітей, не уважая сіднны старцевь, не смягчаясь ничімъ, отъ чего обывновенно смягчаются люди, даже дошедшіе до свойства зв'ёрей, но всякій возрасть н поль поражають мечень. Можно было видьть, какъ младенцы, отторгаемые отъ сосцовъ, лишаемы были молока и самой жизни и готовымъ гробомъ для нихъ былеувы! тв скалы, объ которыя оне были разбиваемы, а матери жалостно рыдали и были закалаемы витсть съ разрываемыми и трепещущими предъ смертью иладенцами; жалко было слышать, еще жалостите было смотрёть и гораздо лучше молчать, нежели говорить объ этомъ (варварствъ), заслуженномъ болье совершавшимъ его, нежели потериввшими. Эта свирвность простиралась не только на человвческий родь, но жестоко умерщвляла и всёхъ безсловесныхъ животныхъ: воловъ и лошадей, птицъ п прочнать (животныхъ), какія только цонадались; лежалъ воль и около ного человъкъ, дита и лошадь получили общую могилу, женщины и изицы обагряли кровью другъ друга. Все было наполнено мертвыми телами, въ рекахъ вода превращалась въ кровь; источники и водоемы одни нельзя было распознать отъ того, что визстилища ихъ были вавалены мертвыми твлами, отъ другихъ оставались совершенно неясвые следы прежняго вида, потому что брошенное въ нихъ наполняво остальныя ихъ части: мертвыя тёла затопнам нивы, стёснили дороги, рощи одичали и сдёлались

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Никон. Л. занесоно извёстье объ Аскольдѣ и Дирѣ, ходившихъ изъ Кіева на полочанъ,-воеватна и много зла сотвориша. (Ник. Лѣт. 1767, с. 16). Если ходили на Полоцкъ, то можно полагать, что смолнине и другіе кривичи признавали за одно съ полянами власть Аскольда, слѣд. могли участвовать въ походѣ 860 г.

#### 358 журналъ министерства народнаго просвъщения.

шими и покорными власти его (affirmantes se ob eam rem imperio ejus semper subditos et fidelissimos de cetero velle manere). Отпуская же Философа съ великою честію, принесли они ему драгоціяннійшіе дары, которыхъ онъ, какъ истипный философъ, не принялъ, а просилъ вмісто всіхъ даровъ отпустить съ нимъ, сколько есть, чужеземныхъ плінниковъ. Сіе тотчасъ было исполнено" <sup>1</sup>).

Упоминание Гледерикомъ хазаръ и его утверждение, что починъ этой миссіи принадлежить не Царьграду, а хазарамь, заставляють признать въ этомъ случа достов вриость свид втельства славянскаго житія. Но, само собою разумъется, настоящимъ, подлиннымъ хазарамъ, ихъ хагану и его правительству (еврейскому и мусульманскому) такая просьба о присылкв имъ духовнаго лица и такое объявление о готовности ихъ принять христіанство-не могли принадлежать. Здёсь при словѣ хазары надо различать страну и народъ. Народъ, собственные хазары (хазари, козари), были тюрки и евреи, средн коихъ господствовали еврейскій и мусульманскій законы, если же между ними были христіане, изъ тюрокъ же и нѣкоторыхъ кавказскихъ народовъ, то уже давно крещеные. Но страна Хазарія заключала въ себъ и цълый рядъ славянскихъ племенъ-язычниковъ. Свидътельство же житія Константина о томъ, что послы отъ хазаръ просили Византію о присылкъ имъ проповъдника потому 1) что объ этомъ же говорить записка Гавдерика, 2) самъ патріархъ Фотій въ своемъ окружномъ посланіи положительно утверждаеть, что не только болгары приняли недавно христіанство, но и пресловутые и въ жестокости и убійствахъ превзошедние всвхъ русы ('Рѽс)..., поднявшие руку противъ государства Ромейскаго, --- промѣняли свое прежнее языческое (эллинское) и нечестивое учение на чистую въру христіанскую, ставши въ рядъ подданныхъ и друзей вмъсто грабленія нась и великой противъ насъ дерзости, которую имѣли незадолго. И до такой степени разгорѣлись въ нихъ желаніе и ревность въры, что приняли епископа и пастыря и лобызають візрованія христіанъ съ великимъ усердіемъ" <sup>3</sup>).

Эти слова патріарха Фотія относятся несомнѣнно къ тѣмъ хазарамъ, которые, по словамъ енискона Гавдерика и славянскаго житія Константина Философа, просили Византію о посылкѣ къ нимъ христіанскаго учителя. Это доказываются тѣмъ, что посольство это отъ руси Аскольдовой было отправлено вскорѣ послѣ нападенія на Кон-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пользуюсь переводонъ протојсрея І. Григоровича, сдёланнымъ для графа. Н. П. Румянцева, см. Викторовъ, Кирилаъ и Меводій. М. 1865, с. 113.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Голубинский, Н. Р. ц. І, п. 1, 1901, ч. 51.

стантинополь. Въроятно, оно прибыло въ столицу не раньше половины октября и не позже начала ноября 860 г., по византійскому лътосчисленію, 861 г.

1

ŧ.

Ŕ

ŀ

ŀ

5

Ş

۱

Имъл въ виду необыкновенно удачно выбранный моментъ напа-. денія руси на Константинополь, когда византійское войско съ самимъ царемъ отправилось въ Малую Азію, и весь византійскій флоть вышель изъ Дарданель, для защиты пролива оть флота критянъ-на этоть разъ абассиды соединились съ враждебными имъ омаядами, подъ властью конхъ находился Крить, --- нельзя не думать, что варяги Аскольдовы были натравлены и подкуплены азіатскими мусульманами для нападенія на Константинополь 1). Подстрекаемые мусульманскими агентами и кущами, хорошо знакомыми съ Хазаріею и съ варяжскимъ Gardhariki, уже много слыхавшие о богатствахъ Микмиарда (Константинополя, великаго города) варяги увлеклись полученнымь оть нихъ золотомъ и увъреньями, что богъ магометовъ Аллахъ номожетъ имъ противъ Ромейскаго бога. Подъ конець постигини русь бъдствия подъ Константинополемъ такъ сильно на нихъ подъйствовали, что они разувърились и въ помощи своихъ родныхъ боговъ и въ помощи великаго Аллаха. Въ постигшемъ ихъ бъдствін они ръшились прибъгнуть къ покровительству страшно ихъ покаравшаго ромейскаго, христіанскаго Бога. Какъ подобаеть юнымъ, мало размышляющимъ варварамъ, они подъ вліяніемъ св'яжаго сильнаго впечатленія, долго не думая, поспъшили обратиться къ Византіи, съ объщаніемъ не слушать ни евреевь (въроятно тоже подстрекавшихъ ихъ противъ христіанъ-ромеевъ), ни мусульманъ, такъ обманувшихъ русь въ великой милости и мощи своего Аллаха, и съ изъявленіемъ готовности покориться христіанскому Богу и христіанскому царству.

Принимая, вслёдъ за великимъ проницательнымъ критикомъ Добровскимъ, показапіе Храброво о славлискихъ нисьменахъ и переводъ священныхъ книгъ Константиномъ Философомъ, позволяю себё утверждать, что славянскіе первоучители отправились въ Хазарію уже со списками изготовленныхъ у нихъ переводовъ. Епископъ Гавдерикъ замѣчаетъ, что Константинъ Философъ отправился въ Хаза-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ, кажется, думали и въ Византіи. "ποῦ νῦν βασιλεὺς ὁ φιλοχριστός; ποῦ τὰ στρατόπεδα; ποῦ τὰ ὅπλα, τὰ μεχανήματα, αἱ στρατηγιχαὶ βουλαί τε καὶ παρασχευαί; οὐ βαρβάρων ἄλλων ἔφοδος ἐφ έαυτ ἡν ταῦτα πάντα μετέστησέ τε χαὶ μεθειλχύσατο", Phot. hom. I (Nauk, pag. 208).— Въ житін Кириллов посланники от хазарь (изъ Гардарики) говорить въ Византіи: "Срацины... миръ дающе и дары многы стоужаюто изі глаголюще: ыко наша вбра добрёйши исть въсвух мзанкъ".

#### 360 журналъ министеротва народнаго просвящения.

рію, т. е. въ Гарзарики съ хазарскими послами. Такимъ образомъ имъя при себъ сваштеліе и исалтирь своего перевода, писанцыя словенскими письмены, Константинъ Философъ не искалъ, не случайно обрълъ человъка, а имъя своими спутниками посланцевъ Аскольда, одному или нъсколькимъ изъ нихъ (руси) читалъ свой славянский переводъ. Позднъйшій редакторъ Житія Константинова, паннонецъ или мораванинъ родомъ, вставившій въ первоначальный тексть житія вымышленную паннонскимъ или моравскимъ натріотизмомъ извъстную басню о томъ, что изобрѣтена была азбука и начатъ переводъ Константиномъ всявдстве носольства Ростиславова, передъ самымъ отъ вздомъ въ Моравію, русинь, или человькь глаголавшій русскою бесьдою, славянскаго жетія или одинъ изъ сопровождавшихъ первоучителей пословъ записки Гавдерика (de provincia Cazarorum или его же gentis illius) далъ поздиъйшему редактору (паннонцу или мораванину) слав. житія Кириллова поводъ --- взятыя съ собою Константиномъ Философомъ его славянскія евангелія и псалтирь обратить въ евангеліе и псалтирь русьскыми письмены писаны и такимъ образомъ совершенно извратить смыслъ дёла. Эта pia fraus нонадобилась для вставки изв'ястной басни о составлении Константиномъ Философомъ азбуки и исревода для мораванъ (863 г.).

Изъ Слова объ обрѣтеніи мощей св. Климента и изъ показанной въ немъ даты 31 (23) января 861 г. можно заключать, что Константинъ Философъ съ братомъ Менодіемъ прибыли въ Крымъ въ концъ декабря или въ началѣ января 861 г. Предположеніе же Малышевскаго, что Константинъ Философъ прожилъ въ Херсонѣ чуть не три или два съ половиною года не выдерживаеть критики и, не заслуживаетъ вниманія, по ръшительной своей искусственности и натянутости. Малышевскій придумаль это предположеніе для оправданія принятыхь или допущенныхъ имъ показаній жизнеописателя объ изучения Константиномъ Философомъ языковъ еврейскаго, самаританскаго, готскаго и т. д. Херсонь быль въ то время глухимъ, запущеннымъ городомъ, своего рода крепостью и местомъ ссылки. Ожесточенный врагь Фотія, Митрофанъ митрополить смирнскій, живя въ то время въ ссылкѣ, въ разсказъ своемъ Анастасію библіотекарю о Константинъ Философъ въ Херсонъ, не преминулъ бы конечно ноставить въ вину Фотію, въ доказательство его жестокоссрдія, что онъ такъ надолго засадиль столь близкаго въ нему Константина въ это дикое мъсто и, сильно не любившій Фотія, Анастасій въ свою очередь не преминуль бы повторить эти упреки Митрофана въ своемъ драгонфиномъ для насъ письмв къ епископу Гавдерику.

Къ стр. 360.

#### поправка.

На стр. 360, вмъсто строки 6-19 читать слъд.

Поздн'вйшій редакторь Житія Кириллова вставиль въ первоначальный его тексть вымышленную моравскимъ или паннонскимъ патріотизмомъ басню объ изобрѣтеніи славянской азбуки и о началѣ перевода Евангелія въ 863 г. передъ самымъ отъъздомъ въ Моравію и, значить, совершенныхъ Константиномъ Философомъ исключительно для мораванъ. Для правдоподобія этой басни нужно было или совершенно устранить или передълать то м'всто первоначальнаго текста Житія, гдъ говорилось о славянскихъ евангеліи и псалтири, взятыхъ съ собой Константиномъ въ Хазарію и о чтеніи имъ нѣкоторыхъ мѣстъ изъ этихъ славянскихъ книгъ одному изъ русовъ изъ сопровождавшихъ сго пословъ хазарскихъ. Нашъ редакторъ мораванниъ или наннонецъ тенденціозно, но совствить неумпло передтвлаль это мъсто. Славянскія свангеліе и псалтирь онъ превратилъ въ русьскія, а это прилагательное (русьскими письмены) сму было подсказано встръченнымъ имъ въ первоначальномъ тексть Житія. Словомъ руст или русинъ — обратился у у него въ человъка, бесъдовавшаго не славянскою бесъдою, которою были написаны имъвшіяся при Константить Философъ славянскія чтенія сванголіе и псалтирь, а русскою бес'ядою. Константину Философу было важно знать, въ какой степени славянское нарвије хазарскихъ славянъ было близко къ словънской ръчи славянъ македонскихъ. Вникая въ произношение знавшаго по смаянски руса, Константинъ Философъ скоро уразумълъ отличительныя особенности (гласныхъ и согласныхъ) русско-славянскаго языка. Такимъ образомъ русьскія письмена служать уликою и доказательствомъ, что Константинъ Философъ съ Меоодіемъ отправлиясь въ Хазарію, вхали по благословеию патріарха Фотія къ той Руси, которая нападала на Константинополь в затымъ просняа о посылкъ къ нимъ христіанскаго учителя.

#### XIV.

Разъ твердо задумавъ (въ нач. 850-хъ г.) приступить къ выполненію своей задушевной, зав'ятной мысли, Константинъ смотр'ялъ уже на это д'яло, какъ на главную свою задачу, какъ на долгъ свой передъ Богомъ и передъ людьми, наибол во близкими его сердну и, конечно, посвящалъ ему все свободное свое время. Д'яло это было не легкое и не могло быть совершено въ теченіе п'ясколькихъ нед'яль или даже м'ясяцевъ.

Показаніе мниха Храбра 855 г. отвергають, говоря, что его дата (6363 г.) должна быть не византійскаго, а александрійскаго літосчисленія, такъ какъ византійцы Өеофилъ Сигріанскій († 818) и Никифоръ патріархъ Константинопольскій († 818), умершіе гораздо раньше, чівмъ родился мнихъ Храбръ, слідовали александрійскому літосчисленію<sup>1</sup>). Но почему же этотъ знатокъ старыхъ для него византійцевъ и подражавшій имъ въ ихъ літосчисленіи александрійскомъ, вполнѣ сознательно и ясно опреділяеть свою дату. Она же по византійскому счету (5508 г.) вполнѣ сходится съ его точнымъ опреділеніемъ этой даты: "въ літа царя Михаила и матери его Өеодоры", сведенной съ престола и посаженной въ монастырь въ сентябрѣ 856 г. Если бы Храбръ разумівлъ 863 г. (6363—5500), слівдуя александрійскому лізтосчисленію, то онт. бы пе упомянулі. Эсодоры и, какъ человівкъ цовольно образованный, никогда бы пе сділаль такой ошноки.

Такъ онъ прямо утверждаеть: славянская де азбука святье и честиће греческой, потому что 1) ее сотворилъ святой мужъ, а греческую "еллини погании", то-есть, эллины язычники, 2) если спросите "книгычія", книжниковъ греческихъ, кто вамъ есть письмена устроилъ или книгы преложилъ, или въ кое время, то мало ихъ въдятъ. Если же спросипь словенскыхъ букварей, "кто вамъ есть писмена сотворилъ и книгы преложилъ, то всъ въдятъ и отвъщаютъ: святыи Костянтинъ философъ нарицаемыи Кирилъ, онъ намъ писмена сотворилъ и книгы преложи и Меоодъ братъ его епископъ Моравскій и аще вопросятъ въ кое время и отвъщаемъ: во времена Михаила царя Греческаго и матере его Өеодоры иже правовърную въру утвердиста и поклоненіе честныхъ иконъ и й-ю недълю святаго поста православную взакониста. по сбмомъ соборъ ма лъта (и въ връмена Бориса князя Болъгарска и Растица князя Моравска) въ лъто ш созданія миру втаг

1) Малишевскій.

#### 362 журналь министерства народнаго просвъщения.

(6363)" <sup>1</sup>). Посл'яднія три строки, по ми'янію нашему, н'ясколько передіяланы позднійшими переписчиками. Вь подлинномъ тексті, полагаю, было посл'я слова: *оузакониста* (вм. неправ. ша)—вь літо W созданія миру стіг (6363) по семь собор'я жа (44-го літа т.-е. 843+44=887 г.). Слова "и во времена Бориса— и Растица кн. Моравска" принадлежать не Храбру, а переписчику, толковому.

Вотъ что и какъ сказано въ одномъ изъ многочисленныхъ списковь важнаго памятника древней слов'внской письменности. Отвергали и отвергають дату (6363-5508=855) Храбра за его хронологическія несообразности, а именно въ одномъ изъ списковъ прибавлено: "при натріархѣ Фотіѣ", между тѣмъ Фотій сталъ патріархомъ лишь въ 857 г., въ другомъ: "при князъ Блатенскомъ Коцелъ", тогда какъ Коцелъ сынъ Привины († 861) могъ стать княземъ лишь по смерти отца. Но есть списокъ и безъ всякихъ анахронизмовъ, какъ именно указываемый нами. Къ сожальнію, онъ остается неизвъстнымъ не только русскимъ славистамъ, но и австрійскимъ. Между тѣмъ, по иронін судьбы или исторія, онъ изъ Авона попаль прямо въ Візпскую Императорскую библіотеку и что забавно — благодаря стараніямъ ся библіотекаря, главнаго поборника мивнія о томъ, что Константинъ Философъ составилъ азбуку и перевелъ священныя книги на словенскій языкъ прямо и именно для славянъ Паннонскихъ. Глубоко уважавшій Добровскаго, Копитаръ не прощалъ ему ни его завізтныхъ мечтаній о будущемъ Россіи, ни его главныхъ положеній, что языкъ перевода Кириллова-языкъ Македонскихъ славянъ (конхъ онъ иногда называль сербами), что азбука и переводы Кирилловы были уже готовы, когда явилось въ Царьградъ посольство Ростиславово. Согласно съ Генцомъ, Прокешь-Остеномъ и ихъ начальникомъ и покровителемъ Метернихомъ, ненавидъвшій русскихъ, сербскихъ и всъхъ вообще восточной церкви поповъ и монаховъ, сильно недолюбливавшій Лютера<sup>2</sup>), горячій словинець Копитарь представляеть собою любопытный типъ западнаго славянина съ пламеннымъ до фанатизма патріотизмомъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ русскикъ изводахъ семъ было принято за седьмъ-седьмонъ соборъ. Грамотън, знавшие дату седьмого собора (788 г.) я не понявшие значения цифръ Жд. пясали по сеязивъмъ соборъ (т.-е. 788 г.) як об (67)—см. Хропографъ Новг.-Соф. библ. XVI в. (Поповъ, Хроногр. I, с. 218) й 3-го собора (788 г.) до передожения як об (67 л.), т.-е. 855, а въ Руси нача княжити Рюрикъ въ як "276 (6370—862 г.). (Собств. порвое крещение Руси).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) едо Lutterum nunquam potui amare sicut nec Fridericum II. (Пясьма Добровскаго и Конитара ред. Игича, II, 25. 4 декабря 1820. Въ письмъ къ Жунану).

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 363

австрійскимъ 1). При всемъ своемъ, впрочемъ довольно мелкомъ, волчеріанствъ Копитаръ почиталъ и уважаль ісзуитовь и напство и возлагалъ большія надежды на проведеніе церковной уніи у православныхъ славянъ Австріи, а затъмъ и Турціи. Въ 1837 и 1843 гг. онъ совершилъ двѣ поѣздки въ Римъ. Во вторую особенно онъ, кажется, работаль вь этомъ смыслъ. Его отчеты въ Въну неизвъстны, но благодаря академику И. В. Ягичу, такъ много сдълавшему не только для славянов'вденія, но и для его исторіи, мы теперь знаемъ любопытную записку Копитара, по поводу пріобрѣтенія нъсколькихъ славянскихъ рукописей изъ Аеона для Вънской публичной библіотеки и о необходимости экспедиціи на Авонъ для закупки греческихъ и славянскихъ рукописей. Представивъ краткій очеркъ разселенія славянь въ восточной Европѣ VI — IX в. и распространенія среди нихъ христіанства въ IX в., Копитаръ зам'ачаетъ: "расколь церковный между Римомъ и Константинополемъ только что начинался; впрочемъ св. Кириялъ былъ личнымъ противникомъ Фотія". Указавъ, что у хорватовъ и сербовъ началось печатаніе церковнославянскихъ книгъ еще въ ХУ въкъ, тогда какъ у русскихъ лишь въ 1564 году, онъ говорить: "Съ половины XVII въка и особенно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 24-ro iona Konntapi писаль Добровскому: "In Rücksicht unsers Südens machen wir's alle Tage ungeschickter, als wenn wir ihn den Russen par force in den Rachen jagen wollen. Beati simplices oder mit Huss-o sancta simplicitas; habent sibi."-15-го іюня 1814. - Добровскому-сказавъ, что сербы обратились въ Петербургъ, quod Petropolin iverit folium, ibi enim Ierusalem horum hominum, quos inepti hi nemci nec cajoler dignantur. Пер. Добровскаго, I, 365.---Въ 1842 г. 3-го декабря инсаль Коннтарь: "Oesterreich sollte vor allem Moldau u. Walachei nehmen pour toujours; dann fällt uns Bulgarien, Serbien u. Bosnien seiner Zeit von selbst zu."--Еще исдавно одинъ чешскій ученый праспорѣчиво, хотя для многихъ совстить неожиданно, доказываль, что чехамъ необходимо, чтобы Австрія завладила Македоніею. Впрочемъ Римская имперія німецкаго языка не только издавна поддерживалась крещеными Рамомъ славянами, по и распространялась съ ихъ помощью.-Славянские эти патріоты только ошибались, что ихъ inepti Nemci не понимали дела. Они лучше славянъ-патріотовъ - понимали и пытались, да не успёвали силь не хватало. См. хотя бы пореписку Гр. Прокешь-Остена съ Генцомъ и Метернихомъ. (Aus d. Nachlasse d. Gr. Prokesch-Osten. Wien. 1881, I в. 180, 181 passim.). Да и въ 1853 г. Австрія разсчитывала навсегда занять Дунайскія книжества (нын. Румынское короловство) и, истративъ на ихъ занитіо слишкомъ 600 мил. гульд., выпуждена была навсегда ихъ очистить.-Діло значить не въ охот'я и не въ понимании, а въ безенлии. Во всикомъ случав создавшие Австрию измим всегда лучшо слабыхъ славниъ разумъли ся нитересы и задачи. Ісреміады сдавянь-патріотовъ австрійскихъ à la Колитаръ возбуждають въ постороннемъ наблюдателѣ лишь улыбку состраданія.

съ тайной посылки Петромъ В. Милорадовича въ Черную Гору грековосточные славяне привыкли видѣть въ единовѣрной и постепенно усиливавшейся Россіи свой центръ. И въ настоящее время отчасти хорошо расчиталною щедростью Госсіи, частью благодаря естественному и добровольному предрасположенію въ ся пользу, всѣ церкви этихъ славянъ въ обилін снабжены церковными книгами русской нечати".

"Ясно, настаиваеть Копитаръ, что глубочайшія комбинаціи того требуютъ, да и было бы дёломъ рёшительной важности, возстановить законный церковный задупайскій тексть для греко-восточныхъ южныхъ славянъ, уже 150 лётъ насквозь проникпутыхъ этимъ сввернымъ направленіемъ и доставить имъ ихъ духовную самостоятельность (избавивъ ихъ отъ обрусѣлаго славянскаго текста)".

"Для этого же нужно собрать всв печатныя изданія южно-славянскихъ церковныхъ книгъ, а также и всв древнѣйшія церковно-славянскія рукописи и, опираясь на нихъ, начать успѣшную войну противъ русской порчи языка (духовной узурпаціи и иллегитимности)".

"Понын'в матеріальное преимущество было на сторон'в русской". Копитаръ указываетъ на Остромірово евангеліе 1056 года и сербскую рукопись 1263 года, "по н'втъ сомн'внія, прибавляетъ онъ, при серьезныхъ поискахъ найдется также цисдунайскій кодексъ, если не (хотя очень возможно) IX въка, самого Мееодія, то по крайней мъръ X или XI в., всячески древн'ве 1056 года.

"Обладаніемъ такихъ вещественныхъ правовыхъ средствъ (Rechtsmittel), южный славянскій патріоть могь бы предиринять носл'вдовательно философско (sic)---критическое издание перваго церковно-славлискаго текста, при всей его древности гораздо болье близкаго къ нын вшпему иллирскому языку, чвмъ прокравшійся руссифицирующій (als der eingeschlichene, russizierende), и такимъ образомъ этотъ древній тексть возбудить живущее въ груди каждаго чувство къ древнему. подлинному и родному, и такимъ образомъ онъ постепенно соберетъ южныхъ славянъ около отечественнаго, благопріятнаго Австріи, центра. Такимъ образомъ, умственно возвысивши надъ русскими бывшихъ ихъ приверженцевъ, можно будеть заставить ихъ презирать русскихъ, а въ известномъ случае и сделать ожесточенными ихъ врагами ("und so stufenweise die Südslawen um einen vaterländischen, Oestereich günstigen Mittelpunkt sammeln u. sie dadurch aus Anhängern u. Bewunderern des Nordens zu ihm geistig überlegenen Verächtern u. eventuell seinen bittersten Feinden machen").

#### житіе св. кирияла какъ религіозно-эпическое произведеніе. 365

Патріотически-филологическій проекть Копитара о секретной экспедиціи на Аоонъ для покупки всёхъ древнівійнихъ и важнівійнихъ греческихъ и славянскихъ рукописей не им'влъ усніка, по недорогое прошеніе его о покупків 12 славянскихъ рукописей съ Аоона уснікхъ им'вло. Въ числів ихъ находится подъ № 3 (въ записків Копитара) Палея, сборникъ русскаго письма, пожертвованный въ монастырь хиландарскій священно-іереемъ Козьмою Васильевичемъ, служителемъ храму успенія пречистои богоматере отъ богоспасаемаго храда (sic) Ковля (въ літо зиз=1549, місяца мая кв=26, индикта з=7).

Занимаясь въ Вънской библіотекъ въ 1862 году, я отмътилъ себъ и эту рукопись (подъ № 9) и выписалъ изъ нея буква въ букву (л. 347 об.) статью Храбра: "Сътворсніе о писменехъ черноризца Кирилла Философа, како книгы преведе Ш Греческих на Словенскій языкъ".

Обыкновенно относять мниха Храбра къ Х вѣку. Такъ Срезневскій номѣщаеть его въ своемъ Перечнь южно-славянскихъ нисателей и памятниковъ, послѣ Климента, Константина Болгарскаго, І. Экзарха и пр., между 927 и 950 г. Н. В. Ягичъ относить Храбра просто къ Х вѣку. Вмѣстѣ съ тѣмъ онъ сдѣлалъ важное замѣчаніе: "Перечисленіе всѣхъ князей, не только греческаго императора и болгарскаго князя, а также князей Ростислава и Коцела, исчезнувшихъ вскорѣ потомъ изъ памяти южныхъ славянъ, свидѣтельствуеть о сравнительно раннемъ происхожденіи статьи. Поражаетъ только имя Моравскаго князя: вмѣсто Расти—или Ростислава, формы повторяющейся даже въ итальянской легендѣ и въ житіи Климента, здѣсь пишется Растиць форма западно-европейскихъ лѣтописей. Трудно угадать причину этого страннаго факта: въ очень сбивчивомъ разсказѣ болгарскаго сборпика королевской библіотеки пишутъ правильно: Растиславъ".

Я назвалъ важнымъ это замѣчаніе Ягича, видя въ немъ попытку разгадать время писанія Храбромъ его разсужденія объ азбукѣ и переводѣ Константиновомъ. Миѣ кажется, что Храбръ послѣ обозначенія года сотворенія славянскихъ письменъ и преложенія книгъ своею прибавкою: "во времена царя Михаила и матере его Осодоры", тѣмъ самымъ уже указалъ, что онъ вполнѣ сознательно обозначилъ годъ сотворенія азбуки и переводовъ (855), такъ какъ Осодора была пострижена и отправлена въ монастырь въ сентябрѣ 856 г. Такимъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Перениска Добровскаго и Колитара II, 370. (Сборн. II Отд. Импер. Академін Наукъ. С.-Пб. 1897, т. 62).

#### 366 журналъ министерства народнаго просвъщения.

обозначениемъ окончательно устраняется совершенно не нужное обращение за помощью къ Александрійскому лѣтосчислению. Минхъ Храбръ не былъ лишенъ образованія, какъ видно изъ его переводовъ съ греческаго и ссылокъ на греческихъ грамматиковъ. Но пиша слишвомъ позже 855 г., напримъръ въ 927-950 г., какъ полагалъ Срезневский, или даже лёть на двадцать раньше, ---ецва ли бы онь сталь делать книжныя хропологическія справки о времени низложенія Өеодоры. Правда, мнихъ Храбръ могъ, напримъръ, найти на одномъ изъ первыхъ списковъ того или другого перевода Константинова такое же обозначеніс года (6363 г.), съ такою же прибавкою: "въ льта Миханла и Өсодоры"... Эта дата могла быть сдълана самимъ перевозчикомъ или однимъ изъ близкихъ къ нему поспъчниковъ, учениковъ инсцовъ. И следовательно одно это обстоятельство еще не дасть указанія на время нанисанія разсужденія Храброва. По есть одинъ різкій намекъ. Не только въ нашемъ, но и во встять почти извъстныхъ спискахъ Константинъ Философъ называется святымъ Кирилломъ. тогда какъ Мееодій святымъ не называется, не называется и покойнымъ, а просто Меоодій Епископъ Моравскій. Пельзя ли изъ этого заключать, что Меоодій въ годъ писанія Храбромъ его разсужденія или еще не умеръ или въсть объ его смерти не дошла еще до Храбра. Въ нашемъ спискъ есть одна прибавка, замъчаемая впрочемъ и въ другихъ спискахъ<sup>1</sup>), а именно: послѣ имени Өеодоры, "иже правовѣр-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Она находится и въ другихъ русскихъ рукописяхъ, см. Ягичъ. Разсужденія старины о церковно-славянскомъ языкъ (въ Сборн. И Отд. Императорской Академін наукъ подъ заглавісить Изсяфдованія по Русскому языку. С.-Пб. 1895). С. 307. Здесь въ основание взятъ списокъ Синодальной библіотеки (рукопись № 854) и въ текств же повізшены варіанты изъ рукониси Императорской Публичной библіотеви 2. XXVI. 2. ("въ мъ лъто"), и рукопись Императорской Публичной библіотеки QIXVI и рукопись Тихоправова. — Кое что здесь пеясно. Такъ цифра 14 (принечанія) повторяется 4 раза, а въ подстрочномъ примъчанія подъ цифр. 14, сказано только: "2 этихъ словъ п'втъ". Но какихъ словъ — не ясно: 1) при, 2) патріарсь, 3) Фотвя, 4) князя (Бориса). Затімъ въ редакція напочатаннаго Ягичемъ списка сказано на вопросъ, въ кое время: "Отвъщаемъ по седмомъ соборъ" [въ подлин. во времена Мяханла и Осодоры и затёмъ при патріархё Фотін, въ лёто внязя Бориса, Растица и Костеля (Костела Тихопр.)] и затёмъ: въ лёто й созданія міру бтив г. Очевидно, что этотъ текстъ не можетъ принадлежать автору, мниху Храбру, человёку можно сказать образованному и умѣвшему различить годъ собора (842 пли 843 г.) отъ года составленія азбуки (855). Приведя подобную же редакцію статьи Храбра (изъ поздиййшихъ русскихъ рукопясей и печат. княгъ), Добровскій замітняв: "Dies wäre nun das Jahr 855, wogegen nichts einzuwenden ist, wenn gleich die übrigen (B5 Tekerk) Data nicht ganz richtig berechnet sind." Cyr. u. Meth. Prag. 1823. S. 43. IIpz этожъ въ

#### житіе св. кирилла какъ религіозно-эпическое произведеніе. 367

ŀ

٢

ную утвердиста и й-ю недълю святаю поста взакониша (вмъсто ста), по семь (седьмомь) соборть ий льта"... Что же это можеть значеть? Здёсь разум'вется упомянутый соборъ, на которомъ было возстановлено почитание иконъ и, какъ сказано, введено празднование перваго въ великомъ посту воскресенья, или недъли православія (хоргахт) της όρθοδοξίας). Этоть же соборь происходиль въ 842 или, какь теперь стали утверждать де Бооръ, Гельцеръ и Васильевъ, 11 марта 843 г.; но здъсь сказано: по семь соборъ четыре десять четыре люта (т. е. или по семь соборѣ четыредесять четыре лѣта прошли, истекли, или 44-го лъта). Не есть ли это обозначение времени, когда Храбръ написалъ свое сочинение, а именно въ 887 г. или 886 г.? Не могъ же почтенный Храбръ полагать, что возстановление иконопочитания и установленія празднованія нед'яли православія при Миханл'в и Осодор'я произонно посл'в седьмого собора (788) да черезъ сорокъ четыре года 842 или 843-44 г. Эта дата можеть лишь относиться къ сочинению Храбра, т. е. писалъ по прошестви 44-хъ лътъ по семь соборъ (при Мих. и Өед.), и тогда будеть понятно, что въ 886-887 г. легко было далеко, напримъръ, жившему отъ Моравін Храбру не знать еще о кончинъ Мееодія (6 апр. 885) и объ его причтеніи къ лику святыхъ. Не называние же Мееодія святымъ и безъ того уже сближаеть Храбра съ Іоанномъ Экзархомъ. Если Храбръ писалъ въ 887 или въ 886 г., то ему не нужно было говорить: "суть бо еще живи, нже суть видъли ихъ" (т. е. славянскихъ первоучителей), какъ имъется въ одномъ спискъ (Московской Духовной Академіи), хотя бы и списанномъ (а можетъ и нътъ) съ глаголическаго подлинника.

И. В. Ягнчъ однако полагаеть, что "точное хронологическое опредоменіе годи, когда быма составлена славянская азбука, не внушаеть конечно ни мальйшаго довъргя: въ болгарскомъ снискъ XIV в. отмъченъ годъ вътрг, въ московскомъ текстъ духовной академія буква в

текств Добровскаго вкралась опочатка насчеть даты 7-го собора (831=44 год.) носяћ 7-го собора (788 г.). Но эта дата (йд лёта) относится въ написацию Храбра, и эта дата первоначально стояла после г. 6363 и словъ Мих. и Осодоры иже осв. и утв., какъ правильно стоять въ Вёнск. сп. — Въ Рум. Хрон. (№ 453) 1493 г. л. 439 сб. "при сби цёстви (Михаила) б. в лёто цётва в кёцена бъ зёла болгарьская, и преложиша кингы б греческа мзыка на слокенскын мзы кірй амлого с Абеледьё а к лё "зтёз (6363 == 855 г.) при Борй болгарьстё. лё "тод (6374 == 862 т.) идя Воломера въ Грекы" (сиблинвается походъ Владиміра съ походомъ Аскольда). Востоковъ, Описаціе Рум. Муз., стр. 730.

#### 368 журналь менистерства народнаго просвъщения.

пропущена, потому что въ глаголическомъ алфавитъ нельзя было передать се. По обыкновенному (т. с. Цареградскому) лътосчислению 6363 даетъ 855 г. Въ этомъ смыслъ поняли эту отмътку позднъйние лътописцы, но въ новъйшее время предпочитаютъ класть въ основание счета отъ создания мира 5500 лътъ, такимъ образомъ получастся дъйствительно 863 юдъ. Это объяснение инъсколько сомнительно".

Съ послъдними словами нельзя не согласиться, такъ какъ составленіе азбуки и переводъ свангольскихъ чтеній и псалтири невозможно разсматривать, какъ два независимыя другъ отъ друга дъла. Не издалъ же Константинъ напередъ въ свъть свою азбуку, въ видъ прописей, а потомъ началъ свой переводъ. Не отдълялъ этихъ двухъ работь одну оть другой ни Константинь Философъ, ни писавшій о нихъ Храбръ. Въ одинъ годъ пашъ первоучитель не могъ многаго сделать, потому выше я и пазначаль его занятія этимъ деломъ-съ 850 до нач. 855. Полагать можно, что по возвращении своемъ изъ сарацынской миссіи, онъ безъ сомнѣнія сталъ продолжать свои переводы, наприм'връ, апостольскихъ чтеній, службъ утреннихъ, вечернихъ, объденъ и пр., если, напримъръ, раньше у него только былъ готовъ нереводъ чтеній свангельскихъ и исалтири. Но нельзя согласиться съ митнісмъ многоуважаемаго слависта, буде онъ подразумъваетъ подъ точнымъ опредъленіемъ года, когда составлена азбука-цату Храбра (855 г.) и о ней отзывается, что де она "не внушаеть конечно ни малпинаю довпрія".

Позволю себѣ выскизать догадку, что сочиненіе Храбра оканчивалось опредѣленіемъ этой даты, и выше указанная (по Вѣнскому списку) дата: "по семь соборѣ ма лѣта" не дописана, востальныхъ спискахъ эта запись совсѣмъ выпущена или индѣ помѣщена, по и въ вѣнскомъ она едва ли въ цѣлости сохранилась. Имена же Бориса и Растица Вѣнскаго списка могли быть приписаны въ послѣдствіи однимъ изъ ближайшихъ къ нему по времени изъ толковыхъ писновъ, ибо туть нѣтъ ничего несообразпаго. Но если бы эти два имени, особенно *Растица*, и принадлежали самому Храбру, то означенная форма имени Ростиславъ ни въ коемъ случаѣ не можетъ служить свидѣтельствомъ будто бы Моравскаго или Паннонскаго происхожденія Храбра. У Болгаріи съ сосѣднею Моравією, у славянъ болгарскихъ съ мораванами, были близкія сношенія въ княженіе Бориса и Ростислава. Его войны съ нѣмцами, его обращеніе къ Цареграду и поѣздка къ нему славянскихъ первоучителей, его несчастный конецъ не могли не занимать славянъ задунайскихъ, и несомнѣнно сложенныя о немъ мораванами пѣсни и всякаго рода разсказы легко и скоро могли распространиться въ Болгаріи и Македоніи къ 80-мъ годамъ, когда, можно полагать, писалъ Храбръ свое разсужденіе. Пиша его въ 886/887 г., онъ, конечно, могъ лучше насъ знать, въ 863 или въ 855 г. вышли въ свѣть переводные труды Константиновы.

#### X٧.

Что касается даты Храбра относительно славянскихъ нисьменъ и нереводовъ Константина Философа, то мы инъемъ еще другое въ пользу ея свидътельство. Въ синоднкъ болгарскомъ, описанномъ и изслъдованномъ проф. М. С. Дриновымъ, въ числъ статей Терновскаго собора 1211 г. читаемъ:

"Кириллу Философу, иже божьственное писаніе отъ гръческаго языка на болгарскомъ прѣложивному и просвъщьшоому блыгарскій родъ, новому другому апостолу, въ царство Михаила и Өеодоры православніе царице матере его, иже божественную цръковь святыми иконами украсивших' и православіе утвръдившіихъ, въчнам память".

Могуть возразить, что эта дата могла быть заимствована оть мниха Храбра, но она могла произойти и изъ общаго Храбру и собору источника-изъ преданія письменнаго и преданія устнаго. Если не самъ Константинъ Философъ, то Меоодій, если и не Мееодій, то одинъ изъ ихъ учениковъ могъ записать эту дату въ своемъ спискъ одного изъ первыхъ переводовъ Константина. Наконецъ на соборѣ 1211 г. присутствовали представители чернаго и бълаго духовенства изъ многихъ старыхъ монастырей и приходовъ, и уроженцевъ не одной Болгаріи, но и Македонін, где жизнью и трудами великаго земляка интересовались многіе, и греки и славяне. И эта дата (855) при упоминаніи царствованія Миханла сообща съ его матерью Өеодорою, удаленною въ монастырь въ септябръ 856 г., и бывшало при нихъ собора (843 г.) была такъ надежно, въ мнемоническомъ отношении, обставлена, что и безъ письменнаго преданія (если бы его даже могло не быть, но оно было, какъ знаемъ изъ Храбра) легко могла удержаться въ соборной памяти или въ намяти такихъ соборныхъ единицъ, какъ старые славянскіе монастыри и приходы Болгаріи и Македоніи. Объ опредъленія собора относительно почитанія иконъ и празднованія педіли православія само собой было своевременно со-

#### 370 журналъ министеротва народнаго просвъщения.

общепо въ свои епархіи всёми пом'єстными епископами. Сл'ядовательно, пе трудно было помнить, что черезъ дв'янадцать, тринадцать л'ять посл'я этого собора Константинъ Философъ "сотворилъ письмена и преложилъ книги".

Наконецъ яснымъ доказательствомъ того, что въ хазарской миссін у Константина Философа были взятыя имь съ собою сласянскія книги. его переводы въ нѣсколькихъ конечно спискахъ, служатъ слова Гавдерика: "услыхавъ () томъ, что совершено было Философомъ въ землю хазаръ, князь Ростиславъ (audiens... quod factum fuerat a Philosopho in provincia Cazarorum) послаль къ императору посланниковъ, съ заявленіемъ ему, что его народъ хотя и отступилъ оть почитанія идоловъ и желалъ соблюдать законъ христіанскій, но не имњетъ такою учителя, который бы научиль ихъ читать в пр. (verum doctorem talem non habent, qui ad legendum eos et ad perfectam legem ipsam cdoceat). Сличая письмо Анастасія къ Гавдерику и его записку, такъ называемую итальянскую легенду, зная изъ житія же Константинова (Паннонскаго), что въ Римѣ епископъ Веллетрійскій видался съ Константиномъ Философомъ и Мееодіемъ, а также и съ ихъ учениками, умный, образованный, любознательный и точный итальянець, лишь съ полнымъ сознаніемъ дѣла и убъжденіемъ въ его несомнѣнной истинѣ, могъ связать дошедшіе до Ростислава слухи о дъйствіяхъ и успъхахь миссіи Константина Философа въ области (provincia) хазарской съ последовавшимъ вследъ за темъ посольствомъ моравскимъ въ Копстантипоноль. По дойди до Ростислава извъстіе, и, по ею мизнію, достовърное, о томъ, что совершалъ и совершилъ Константинъ Философъ у хазарь (въ Gardhariki), Ростиславь и не отправилъ бы своего посольства къ царю Михаилу. Въ самомъ дълв опъ просиль царя Михапла (падо полагать инсьменно) послать ему въ Моравію такого учителя — doctorem talem, — который бы научиль моравань читать св. книги на своемъ славянскомъ языкв. Изъ давнихъ и постоянныхъ сношений своихъ съ состанили имъ славянами хазарскими, мораване могли легко понять, что прив ченныя съ собой Константиномъ Философомъ книги, будучи понятны завянамъ хазарскимъ, должны быть понятны и имъ, мораванамъ. Оттого Ростиславъ (genti suae consulens) и просилъ Михаила прислать такого учителя, который бы имъ привсзъ такія же книги и научиль и мораванъ читать по нимъ. Крещенные уже въ 20-хъ гг. IX в., мораване въ началѣ 60-хъ имѣли свое духовенство. Не немногіе изъ пего, даже вѣроятно большая часть, знали конечно по славянски и могли успѣшно объяснять и толковать.

#### житие св. кирилла какъ религиозно-эническое произведение. 371

народу христіанское в'вроученіе и церковные молитвы и обряды. Если бы Ростиславъ и его мораване слышали только объ устной пропов'я Константина и Месодія, то имъ не было бы ни надобности, ни повода отправлять посольство въ Царьградъ и просить объ учителѣ, который бы научилъ ихъ читать... конечно славянскія книги, такъ какъ латинскіе попы (многіе сами славяне) давно начали и продолжали ихъ учить чтенію латинскихъ книгъ. Но желалъ же Ростиславъ—для своихъ мораванъ поповъ греческихъ, для того, чтобъ они выучили мораванъ читать еще греческія книги?

Если о д'вятельности Константина Философа у хазаръ слухъ дошелъ, и такъ скоро, до Ростислава, то надобно полагать, что нашъ первоучитель былъ пе въ Босфор'ь, пе въ Каф'ь, пе въ Б'ьлой В'ъжь, а гд'в-инбудь по-запади с Дона, Донца. Не усиливши ли свой военный эскорть полученнымъ отъ хагана отрядомъ хазарскимъ, не проѣхали ли греки — гд'в Донцемъ на лодкахъ, гд'в берегомъ Донца — до одного изъ бол'ве крупныхъ поселеній въ той части позди вйшей Руси, которая позже вм'вст'в съ Кіевскою землею полянъ, или землею польскою, носила общее съ посл'вднею названіе Руси, т.-е. въ позди вйшемъ княжествъ Переяславскомъ, куда, быть можетъ, прибылъ и самъ Аскольдъ или его посланцы. Не произопло ли тамъ гд'в-нибудь, если не на Днѣпрѣ, въ Кіевѣ, первое крещеніе Руси, о которомъ говоритъ Фотій? Но какъ же возможно такое предположеніе, когда нашъ прекрасный источникъ, такъ называемое Паннонское житіе Кириллово ничего объ этомъ не говорить?

#### XVI.

Это върно, что о крещени Руси оно молчить и только проговорилось упоминаніемь евангелія и псалтири, писанныхь русскима инсымома. Дъйствительно авторь Паннонскаго житія хотя и посвятиль сравнительно много страницъ повздкъ нашихъ первоучителей къ хазарамъ и ихъ пребыванію у хагана (какого только?), однако фактическаго мы узнаемъ очень номного: "въсъдъ же въ корабль поути се кать козарьскаго на мештьское озеро и капіиская врата кьавькаискыихъ горъ", а затъмъ идетъ разговоръ сначала небольшой съ мужемъ лукавымъ, "подосланнымъ къ нему хазарами за скониса" (какъ-бы развъдчикъ, хитрый, лукавый). Гдъ этотъ мужъ лукавый встрътилъ Константина, мы не знаемъ, какъ не знаеть очевидно и самъ жизнеописатель или правильнъе послъдній редакторъ житія Ки-

#### 372 журналь иннистерства народнаго просвъщения.

рядлова. Но за то онъ хороно зналь, о ченъ и какъ разгова; спаль съ нимъ этотъ лукавый мужъ, иже бестьдою сънще ся и резе ему: (сказалъ о поставленія паря, государя у хазаръ и у грековъ) и т. д., затъмъ онъ приводитъ и отвъты Константина. И когда послъдній задалъ ему мудреный вопросъ: "аще ли еси поглътиль въсякоу мудрость, то скажи ми колико родовъ есть отъ Адама до Монсея и колико лътъ которыяждо родъ дръжалъ есть? немогы же къ сему отвъщати оумлъча".

Этоть вопрось, по словамъ житія, быль заданъ Константинонъ Философомъ лукавому мужу, только что объявившему, по словаять того же очень не хитраго жизнеописателя, — "вы (христіане). кинты дрьжяще въ руку, отъ нихъ вся притьчя глаголете, мы же не тако. иъ отъ прысіи выся мудрости 1480 поглыцыпе я износник, негръдяще ся о писаніи".

Этоть вопрось, вложенный жизнеописателенть въ уста Констачтина, напоминаетъ нашихъ малограмотныхъ старовъровъ начетчиковъ и доказываетъ лишь, какъ легкомысленно, чтобы не сказать болыне. поступаютъ повъйшіе ученые, присваивая этой легендъ чрезвычайную правдивость и ся автору или, можетъ бытъ върнъе ся авторамъ, или даже скоръе поздитайниему редактору, отличное знаніе и пониманіе личности и дъятельности Константина Философа.

Нашъ авторъ не имѣлъ никакого представленія о странѣ хазарской и мѣстностяхъ, посѣщенныхъ Константиномъ. Разсказавъ о вышепомянутой бесѣдѣ лукаваго человѣка съ Константиномъ, онъ замѣчаетъ: "дошьдъшу же ему тамо, сгда хотѣхоу сѣсти у кагана, вопроснша его, глаголюще: каа естъ твоа чьсть, да тя посадниъ на своемь чиноу? онъ же (т.-е. Константинъ) рече: и дѣда имахъ велика славна зѣло, иже близъ царя стояще, и данную велію чьсть отвръгъ изъгнанъ бысть, и на страну земля шьдъ обпища, и тамо мя роди; азъ же дѣднюю чьсть прежднюю ища, недостигохъ ниоя пріяти, адамовъ бо есмь въпоукъ". "Отвѣщаша же они: и достойно и право глаголеши, гости".

Откуда жизнеописатель узналь объ этой небольшой бесвдё Константина Философа? Новёйшій авторь ученаго труда о жизни славянскихъ апостоловъ г. Пастрпекъ приводить эту бесвду въ своемъ тевсті. Должно быть, онъ полагаеть, что самъ Константинъ записаль се въ своихъ запискахъ, переведенныхъ потомъ Мееодіемъ. Но вёроятно ли это? Возможно ли допустить, что Константинъ Философъ самъ записалъ свой случайный разговорь съ кѣмъ-то изъ хазаръ передъ самымъ обѣдомъ у кагана, или записалъ се Мееодій? Трудно допустить,

#### житие св. кирилла какъ религизно-эпическое произведение. 373

чтобы ее сочиниль самъ жизнеописатель, опо не въ его стиль. Въроятиве, что все это выписано изъ какого-нибудь поздивйшаю славянскаго перевода одного изъ неизвъстныхъ еще греческихъ сочиненій о преніяхъ съ сарацынами и евреями. Въ первопачальномъ текств Житія Константинова, буде оно было написано въ исходъ IX или въ началъ X в., такихъ извлеченій не могло еще быть. Вслъдъ затъмъ передаются двъ объденныя здравицы. Началъ каганъ—поднявъ чашу, онъ сказалъ: "пьемъ во имя Бога единаго, сътворьшаго всю тварь". Затъмъ философъ, приноднявъ чашу, сказалъ: — "пью во имя Бога единаго и Слова Его, сотворившаго словомъ всю тварь, имже небеса утвердища ся и животворящаго Духа, имже вся сила ихъ стоитъ".

F.

Ţ

12

5

ŀ

E

ſ

E

F

ŗ

Упомянувъ еще нъсколько бесъдъ о Св. Тронцъ и богочеловъкъ, жизнеописатель заключаетъ: "и тако разыдоша ся съ объда, нарскше дьнь, въ оньже бесъдоують о вьсихъ сихъ".

Затъмъ новую бесъду жизнеописатель начинаетъ такими словами: "Съдьше же пакы съ каганомъ, рече философъ" и т. д. Началъ бесъду Философъ, причемъ просилъ слушателсй представлять ему вопросы, если чего не уразумъютъ. Тутъ уже выступаетъ не каганъ, а вообще... *iydeu* (отвъщаша же и рекоша). Длинпая бесъда въ 4 стр. слишкомъ, состоящая почти исключительно изъ текстовъ В. Зав., внезапно обрывается въ Житін слъд. замъчаніемъ автора или позднъйшаго его редактора: "отъ многа же убо се мы укращыше въ малъ положихомъ селико, памяти ради, а иже хощетъ съвръщенныхъ сихъ бестьсъ искати истыхъ, съ книгахъ его обръщетт я, елико пръложи учитель нашъ архіенископь Меводіе, разъдъль я на осмь словесъ, и ту оузритъ словесную силу"...

Итакъ слѣдовало бы думать, что все, сообщаемое жизнеописателемъ Константина о бесѣдахъ его у хазарь, взято имъ исключительно изъ клинъ Константина, переведенныхъ Мсводіемъ, а клини эти были чѣмъ-то въ родѣ отчета Константина Философа патріарху о хазарской миссіи. Правда, самъ жизнеописатель утверждаетъ, что онъ не переписалъ этотъ нереводъ, а сократилъ его, и значитъ выбралъ изъ него наиболѣе, по его миѣнію, интересное. Если оно такъ было, то во всякомъ случаѣ нашъ авторъ сократилъ неумѣло. Такъ приведя цѣлый рядъ вопросовъ и возраженій іюдейскихъ и объяспеній на нихъ Константина Философа, уномянувъ самъ іюдѣевъ, послѣ иѣсколькихъ словъ Философа въ отвѣтъ имъ и послѣ сейчасъ нами приведенной замътки своей о книгахъ Константина Философа м ссылки своей на переводъ Меводія нашъ авторъ прибавилъ: "ма-

Часть CCCXXXXYII (1903, 36 6), 077. 2.

9

#### 374 журналь министерства народнаго просвъщения.

челныи же мужие, сладкаа его и подобна словеса слышавше, рекоша къ нему: богомь еси само посланъ на създание паше, и вься книгы отъ него навыкъ, вьсе еси по чину глаголалъ, до сыти въсвхъны наслаждь медоточныхъ словесъ отъ святыхъ книгъ, из мы есмы искнижнаа чадь (это іудъи хазарскіе!), сему же въру имемъ, ако ты отъ бога сси, паче же аще хощеши покои обръсти душамъ нащимъ, въсяко исправи притъчами... И тако разыдоша ся почити".

Собравшись же на другой день, эти же іюдни (?) и.. некнижная чадь говорять Философу: "покажи намь, честный мужь, притчами и умомь въру, яже ссть лучыши всъхъ". Послъ нъсколькихъ притчъ Философа, его внезапно прервалъ "единъ же отъ нихъ, сранинскоую злобу добръ въдыи" и спросилъ его: "какъ же вы Магомета не держите? онъ очень хвалиль Христа въ своихъ книгахъ, говоря, что онъ отъ дѣвы родился сестры Монсеевой, быль пророкъ великій, мертвыхъ воскресаль и всякія язвы исцѣлялъ великою силою". Философъ на это отвѣтиль: "да судить насъ каганъ, если Магометь пророкъ, то какъ можечъ върить Даніилу. Онъ сказаль: "до Христа вьсяко видѣніе пророчьства престанеть". Явившийся же по Христе Магометь какъ можеть быть пророкомъ? Если его назовемъ пророкомъ, то отвергнемъ Даніила. И сказали многіе изъ нихъ: "что говориль Даніиль, то говориль духомъ божьимъ. Магомста же всв мы знаемъ, что онъ лживъ пагубникъ общему спасенію, "иже есть добръйшяя бляди своя на злобу и студодѣяніе изблѣлъ". А первый совътникъ у нихъ (отъ нихъ) сказаль пріятелямь сарацынскимь: "божьею помощью гость этоть низвергь на землю всю юрдыню жидовскую, а вашу на тотъ берегъ рики перекинуль (на онъ поль ріки пріврьже, какъ скверну)". Сказаль и всему народу ("рече же и къ всемь людемъ"): "какъ далъ Богъ власть надъ всёми народами (языкы) царю христіанскому и совершен-. ную мудрость и в'бру (в'броу въ нихъ) и безъ нея нивто не можетъ достичь вѣчной жизни. Богу же слава во вѣки 1)". Тогда же Философъ въ слезахъ обратился къ народу (къ всемъ): "братья, отцы н друзья (друзи) и дівти (и чада): то даеть Богь всякое разумівнье (ра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ВЪ СлужбЪ св. Кириллу, между прочимъ, читаемъ: "Овътъ приложьса свът менса кънитию еже б ба и Философе ин' бо обрътеса павель дътлин прътекь въса земч къ Хзыцъх свътате паче лица сл<sup>с</sup>мь бченим бчителю бажие. акоже прътръже съемра екреискын ботоа словесъ твой кажие къ градхъ съебръй и козаръхъ приложитиса ты во множество имын носъче оучителю стын, мко Голимда Акдъ въ поганых". Александрова, А. Служба св. слав. апост. Кир. и Мею. въ болг. сн. XIV в. Варшава. 1803 (Отт. изъ Р. Фил. Въсти. с. 10).

#### житие св. кириала какъ религюзно-эпическое произведение. 375

зумъ всякъ) и достойный отвъть. Если еще есть, кто противится, да придеть и переспорить (преприть) или будеть побъждень (пръпрень) наи послушаеть сего, да крестится во имя святой Троицы, а если кто не хочеть, то я туть не грвшень (азъ есмь кромѣ сего грѣха), а онь узрить въ день судный, какъ судить будеть ветхій деньми Богь". Они отвычали: "мы себв не вороги, но номалу, кто можеть, такъ велимъ, да крестится волею, кто хочеть оть сего дия. И кто изъ васъ на западъ кланяется или по жидовски молитву творить или по сарацынски ввру держить, скоро смерть пріиметь оть нась". И такъ разочились съ радостью. Изъ нихъ врестилось до двухъ соть чадій (человъкъ нли семей), отвергши мерзости языческія и женитьбы беззаконныя. Написаль жалань царю такое письмо (книгы.. сицевы): "ты послаль намь, владыко, такого мужа, что раскрыль (сказа) намь ввру христіанскую словомъ и д'вломъ (вещьми) сущую святую, и извѣстившись, что то въра нстинная, повелёли мы креститься волею, надъемся и мы досныть того же. Всть же мы пріятели твоему царству и готовы на службу твою, куда (насъ) потребуешъ" 1). Провожая же Философа, каганъ далъ ему много даровъ, но онъ не принялъ ихъ, говоря: "дай мню, сколько импень здись иминиковь, это мив больше всвхъ даровъ". "Собравши же ихъ до двухъ сотъ 2), онъ выдалъ ему. И Философъ съ радостью пустился въ путь свой".

Слёдуя пеносредствонно за зам'вчаніемъ автора или позднійшаго редактора Житія о сокращеніи имъ сділанномъ изъ клизъ Кириаловыхъ (изъ переведеннаго Месодіемъ отчета Константина Философа), все это м'всто довольно р'взко отличается отъ предыдущаго разсказа о преніяхъ Константина съ евреями. Этотъ послёдній разсказъ какъ будто не им'встъ связи, ничего почти общаго съ предыдущимъ разсказомъ. Тамъ Константиновы собесёдники и совопросники — евреи-книжники, а тутъ они — некнижная чадъ. Въ началъ является какъ бы каганъ хазарскій, еврейскаго испов'яданія, а зд'ясь тоже кананъ только язычникъ, не еврей в не мусульманинъ. Первый разсказъ или лучше первая, значительнъйшая часть сильно разитъ книгою, напоминаетъ очень распространенныя въ греческой и потомъ южно-славянской и русской

<sup>&</sup>lt;sup>x</sup>) Сравн. одова пославія патр. Фотія: ἐν ὑπηχόων έσυτοὺς χαὶ προξένων τάξει ἀντὶ τῆς πρὸ μιχροῦ χαθ' ήμῶν λεηλασίας χαὶ τοῦ μεγάλου τολμήματος, ἀγαπητῶς ἐγχαταστήσαντες.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Недьзя не отибтить, что до двухъ сонъ чадій были крещены Константановъ Философомъ и до двухъ сонъ илинниковъ было ему выдано и ямъ отпущено на зволю. Въ похв. Мее. "кръ(сти)ста б козаръ чъстьным чади до двою сътоу развѣ женъ и дътив". (Ред. Лаврова. М. 1898. С. <sup>5</sup>), спёд. отъ 600 до 800 д. по крайней мъръ.

#### 376 журналь министерства народнаго просвъщения.

письменности пренія съ евреями. Въ первомъ разсказв сцопа происходить какъ будто во дворцъ, въ покояхъ кагана хазарскаго. Во второмъ же разсказъ, плохо связанномъ съ первымъ, и каганъ не сврейскаго исповедания и состояль досель, какь видно, совсемь въ иныхъ отпошенияхъ съ Византиею и ся царемъ. Первый изъ кагановъ хазарскихъ, бывшихъ давно союзниками и пріятелями имперіи при Ираклін, при Юстиніань ІІ, при Константинь Копронимь и его сыновьяхь, когда хазарка Ирина, царица-супруга и мать играла такую преобладающую роль въ Византія, и при цар'в Өсофиль, отцъ Михаила III, когда дядя последняго строиль для хазарь крепость Саркель на Допу противь русовь. Къ этому кагану хазарскому, въроятно, и отправилось сначала посольство греческое, къ которому въ качествѣ миссіонеровъ присоединены были оба славянские первоучителя. Но съ этимъ каганомъ хазарскимъ не имъ, солунскимъ братьямъ, хорошо по словънски бесвдовавшимъ, предстояло вести бесъды, а настоящимъ посланникамъ, людямъ свътскимъ, военнымъ и дипломатамъ. Они вели разговоры съ каганомъ хазарскимъ не о въръ, не о св. Тронцъ, а о дълахъ житейскихъ, о той Руси, которая пъсколько мъсяцевъ передъ твиъ нанадала на Царьградъ, о томъ, какъ бы предупредить повторение подобныхъ, можеть еще худшихъ, явленій, о томъ, чтобы каганъ придаль свой военный отрядь ко взятому имъ съ собою отряду греческому и помогь имъ устроить где-нибудь свидение и переговоры съ тьмъ княземъ или вождемъ Руси, который нападалъ на Царьградъ. Каланъ же второго разсказа былъ еще недавно врагомъ грековъ: у него выпрашиваеть себь Константинъ Философъ двести человекъ ильнныхъ изъ грековъ. II языкъ второго разсказа-иной, чъмъ языкъ перваго разсказа. Тамъ іюден, здъсь-жидовская юрдыня, по жидовски молитву творять. Тоть разсказь носить характерь книжный, наломинаеть переведенныя виослъдствіи по славянски греческія статьи о преніяхъ съ евреями и мусульманами. Тамъ въ гостяхъ у настоящаго кагана едва ли эти пренія были ум'встны и приличны, тамъ какъ посольство греческое нуждалось въ хазарахъ и, конечно, должно было избъгать всякихъ поводовъ къ ихъ раздраженію противъ грековъ. Второй же разсказъ, несомнѣнно сильно урѣзанный, переносить насъ вь совершенно другую атмосферу, на иную сцену. Здъсь дъйствіе совершается, разговоры ведутся не въ палатахъ, не во дворцѣ катана, а скорве на вольномъ воздухѣ, какъ будто на берегу рѣки. Здерсь кагань не еврейскаго и не мусульманскаго исповедания, его цервый сов'ятникъ — такой же противникъ евреевъ, какъ и мусуль-

#### житие св. вирилла вабъ религозно-эническое произведение. 377

манъ. Въроятно, подкупленные ласками и дарами царскихъ посланимковъ. опи оба, не принимая сами христіанства, уже громко признають его превосходство, разр'вшають людямъ креститься сейчась же и грозять казнью исповедникамъ жидовства и мусульманства. Такимъ образомъ мы переносимся въ страну языческую, гдъ однако проповъдуется еврейство и мусульманство. Что же это за страна? Это была одна изъ областей общирной страны между среднимъ Дономъ и Дивпромъ, Дивстромъ и Бугомъ, населенная славянами, впоследстви русскими. Съ конца VII в. до первой половины IX в. почти включительно весь этотъ пространный край находился подъ властью хазаръ, у коихъ рядомъ съ сврействомъ господствовало и мусульманство, двъ религіи единобожія, двв культуры оригинальныя, еще долго за твиъ во многомъ превосходившія и стоявшія выше среднев'вковой латинской, а частью и греческой (особ. съ нач. XIII в.) образованности, можно сказать, почти до конца XIV в. Масса куфическихъ монеть, найденныхъ въ нашемъ отечествъ, на Готландъ и въ Швеціи, указываеть на большое развитіе торговли и широкое вліяніе арабской мусульманской образованности. Если припомнить, какъ сродна и свойствениа семитамъ религіозная пронаганда, мы поймомъ, что арабы-купцы, узнавъ о славянствъ большинства подиластныхъ хазарамъ народовъ, не преминули, конечно, воспользоваться тыми славянами, которые съ исхода VII в. стали къ нимъ переходить нзь В. Имперіи большими партіями и принимать исламъ. Купцы арабы и персы-мусульмане все чаще и чаще стали, весьма ввроятно, брать къ себв въ товарищи и прикащики своихъ согражданъ и единовърцевъ славянъ, для облегченія сношеній и сдівлокъ съ славящами, данниками хазарскими. То, что нашъ первоначальный лътописецъ относить къ одному князю Владиміру, то правильнѣе относить ко всему ночти (русскому впоследстви) славянству съ конца VII в. до перваго крещенія Руси при патріархѣ Фотіѣ. Разумѣю представлявшійся Владиміру выборъ изъ нісколькихъ візръ. До появленія христіанскихь пропов'єдниковь въ теченіе слишкомъ полтораста лізть шла въ этихъ земляхъ славянскихъ проповёдь еврейская и мусульманская. Та и другая обличала и отвергала язычество, многобожіе и разглашала ввру во единаго всемогущаго Бога. Исповедники Ісговы и Аллаха ненавидбли и презирали другъ друга и твиъ не мало мъшали усп'яху обоюдной своей пропов'яди, за то одинаково будили, подымали и развивали религіозное чувство и сознаніе въ языческихъ племенахъ славянскихъ. Съ первой половины IX въка пачинаетъ пропикать къ нимъ съ съвера другой элементъ скандинавский, въчно тревож-

#### 378 журналъ министерства народнаго просвъщения.

ный, бодрый, лихой и удалый. Онъ ищеть подвиговъ, славы, богатства в власти. Равнины и большія ріки облегчають варягамъ распространеніе по громадной странь, а слабость власти хазарскихъ кагановъбезь особаго труда нозволяеть имъ принимать вместе съ титулонь кагана и славянскія дани, прежде платимыя хазарамъ. Но чімъдальше и скорће распространяють варяги свою власть, твиъ скорће и ръшительнъе они лишаются своего національнаго отнечатка, твиъбольше они растворяются въ славянствѣ и тѣмъ легче, что вскорѣ становятся bilingues, полуславящами по языку. Подстрекательство и подкупь мусульманскихъ купцовъ, агентовъ Багдадскаго правительства. для отвлеченія сухопутныхъ и морскихъ силь Имперіи отъ М. Азін и Архипелага направляеть привычныхъ къ морю варяговъ-руси Аскольда и возбуждаеть ихъ молодецкую удаль и страсть къ грабежу. 18 іюня 860 г. нежданно, пегаданно для жителей покинутой царемъ, арміей и флотомъ Византіи, явились передъ нею ладьи Аскольдовы... "Откуда нашла на насъ эта свверная и страшная гроза?" восклицалъ Фотій вь своей 1-й бесёдё... "Горе миё, что я вижу, какъ народъ грубый и жестокій окружаєть городъ и расхищаєть предмістія, все истреблисть, все губнть, пивы, жилища, пастбища, стада, женщинь, дітей, старцевъ, юпошей, всѣхъ поражаетъ мечемъ, никого не жалѣя, пичего не щадя; всеобщая гибель! Онь какъ саранча на жатву и какъ плесень на виноградъ или лучше какъ зной или тифонъ или наводненіе или но знаю, что назвать, папаль на нашу страну и истребиль цёлыя нокольнія жителей"... "Помните ли вы — восклицаль Фотій во 2-й своей бесталь вскорть но удалении Руси,-тотъ трепеть и тв слезы и рыданія, которымъ тогда предавался весь городъ въ крайнемъ отчаянія? Помните ли ту мрачную и страшную ночь, когда жизнь всіхъ насъ готова была закатиться вмёстё съ закатомъ солнца и свёть нашего бытія поглощался глубокных мракомъ смерти? Помните ли тотъ часъ певыносимо горестный, когда приплыли къ намъ варварские корабли, дышавшіе чімъ-то свирізнымъ, дикимъ и убійственнымъ, --когда море тихо и безмятежно разстилало хребеть свой, доставляя имъ пріятное и вожделѣнное плаваніе, а на насъ воздымая свирѣпыя волны илаванія и свирѣпыя волпы брани,-когда опи проходили передъ городомъ, неся и выставляя пловцовъ, поднявшихъ мечи, и какъ бы угрожая городу смертью оть меча, ---когда всякая надсжда человьческая оставила людей и городъ держался надеждою на единственное прибъжнще у Бога, --- когда трепеть и мракь объяль умы и слухъ отверзался только для одной вісти: "варвары уже перелізли черезъ

#### житіе св. кирилла какъ религіозно-діническое произведеніе. 379

ствны и городъ уже взять врагами". Неожиданность событія и нечаянность нашествія какъ бы заставляла всёхъ воображать и слынать это; обыкновенно эта слабость въ особенности бываеть у людей и въ другихъ такихъ случаяхъ: чего они слишкомъ боятся, то по необдуманности считаютъ дёйствительнымъ, хотя того и пѣть, а чего и въ мысляхъ раньше не имѣли, то самовольно считаютъ далекимъ, хотя оно уже и наступило" 1)...

Это внезанное появление руси передъ Царырадомъ произвело на его жителей и на прочихъ современныхъ грековъ глубокое, неотразимое внечатление, потрясло умы и сердца византійцевь. Въ эти дни и масяцы страшныхъ оргій грабежа, насилій и убійствь въ окрестностяхъ и въ нижнихъ частяхъ столицы, ся огромное населеніе, обыкновенно легкомысленное и въ значительной степени безжалостное и порочное, въ внду совершавшихся ужасовъ и въ ожиданіи близкой для себя катастрофы, пережило много чистыхъ порывовъ раскаянія и искренныго стремленія къ духовному обновленію. Патріархъ Фотій своими словами въ храмъ и устраиваемыми имъ крестными ходами по ствнамъ города съ византійскою святынсю, покровомъ Св. Богородицы, возбуждаль, поддерживаль и подымаль духь населения, стараясь укрѣплять это высокое настроеніе. Въ то же время въ толнахъ нахлынувшихъ на Византію варваровъ совершалось ничто для нихъ совершению новое и необычное. Огромное изъ нихъ большинство (варяговъ и славянъ) никогда еще не видало такого громаднаго города, такихъ богатствъ и чудесъ образованности. Впечатлѣніе на нихъ онъ произвелъ потрясающее. Цёлыхъ четыре мъсяца и даже можеть быть не менве года продолжались ихъ грабежи, злодвиства и дикія оргіи. Всв погреба и склады вниъ, фруктовъ и всякаго рода съвстныхъ принасовъ, сластей и деликатесь были опорожнены, все вышито и създено съ жадностью и неумъренностью ни въ чемъ не знающихъ удержу полудикарей; парчи и всякія никогда не виданныя матеріи, множество дорогихъ серебряныхъ и золотыхъ вещей изъ складовъ и лавокъ, изъ частныхъ домовъ и церквей были похищены и уложены въ

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Есть основний полагать, что осада Констаптинополя русью Аскольда протинулась съ годт. съ лишнимъ. Такъ полагалъ еп. Порфирій (указывавшій на снятіе осады 5-го іюния); въ Прол. на 7 авг. "Памй ткориль... поданнаго намъ ю žа... спеніа ю всоудоу но земли же и по морю мыстоуплышихъ ны безкожыныхъ" (ходатайствомъ преч. пладыч. нашей бщи). (Вост. Оп. Рум. М. NCCCXIX. С. 450). Г. Понадопуло-Керамевсъ приготовилъ къ печати свои соображения и доказательства о времени этой осады (годъ съ лишнимъ). Если ото митніе оправдается, тогда надо обрът. мощей св. Клим. Константиномъ Философомъ относить къ янв. не 861, а 862 г.

#### 380 журналь министерства народнаго просвъщен ія.

ладьи. Пьянство, всякія физическія излишества, безпощадныя убійства (въ родъ упоминаемыхъ патріархомъ Фотіемъ) въ короткое время спълали этихъ побъдителей неузнаваемыми другъ другу. Обычная и варварамъ извъстная дисциплина и взаимныя товарищескія отношенія исчезли. Ссоры изъ за похищаемыхъ женщинъ, за полюбившіеся товары и вещи доходили до дракъ и убійствъ. Объ исправномъ содержаніи ладей, дававшихъ уже течь, не думали и продолжали ихъ нагружать всякимъ награбленнымъ добромъ. Все, что можно было стащить подъ ствнами Миклагарда, было захвачено и унесено. Думать о приступъ, объ овладени хотя одной части стены было уже поздно. Дикими убійствами и всевозможною неумърепностью нервы и желудки побъдителей были разстроены такъ, что они не чувствовали ни охоты, ни силы на новые бранные подвиги, а разложение множества непохороненныхъ труповъ все болье умножало смертные случаи не среди лишь больныхъ, по и между здоровыми, болъе воздержными варварами. Тупо и злобно глядъли они на стъны Царырада и не разъ упрекали себя, что напрасно такъ много и долго занимались разбоями подъ его ствнами, а не попытались въ самомъ началь прорваться въ верхній городъ, гораздо болье богатый. Было уже поздно. Все чаще и сильные дули сыверные и восточные в'втры, а христіане все не переставали обходить ствны въ своихъ церковныхъ процессіяхъ, съ хоругвями и пвніемъ, съ натріархомъ и царемъ. Они молились своему христіанскому Богу и, не прибъгая къ оружію, къ какому либо сопротивленію, вредили руся все больше и больше. Измученные, усталые, больные, въ виду усиливавшихся на мор'в и въ пролив'в волненій, варяги уже подумывали о возврать домой. Случилась буря-вь ипос время, при иныхъ обстоятельствахъ. опытные и безстрашные моряки, наши варяги избъжали бы катастрофы,---но безпорядочно содержимыя ладьи были черезъ мвру нагружены награбленнымъ добромъ; правственно и физически ослабленные мореходы отдались наникв, и значительная часть ихъ флотили съ экипажемъ погибла на глазахъ цареградскихъ жителей. Усиввшіе воротиться во-свояси, варяги еще на нути ввроятно порвшили, что ихъ поразиль Богь христіанскій, и ни мало не медля следуеть отправить посольство къ грекамъ и заявить ихъ царю, что они больше не будуть слушаться ни евреевь, ни мусульманть, подарками склонявшихъ ихъ противъ въры и царства христіанскаго. -- Соображенія чисто психологическія заставляють признать, что вскорь посли катастрофы варяги Аскольдовы отправили свое, упоминаемое патріархомъ Фотіемъ, посольство въ Византію. Это и было то самое посольство отъ хазаръ,

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 381

о коемъ говорять записка еп. Гавдерика и славянское житіе Кириллово. Очень возможно, что Аскольдъ еще не доѣхалъ до Кіева, какъ его посольство уже отбыло къ грекамъ. Чѣмъ больше они бы раздумывали, тѣмъ болѣе это рѣшеніе становилось бы неисполнимымъ. Остававшіеся въ Кіевѣ варяги разсуждали иначе и никакой необходимости въ этомъ посольствѣ не видѣли. И такъ посольство русское въ Византію могло прибыть и прибыло не позже начала ноября, а во второй половигѣ декабря славянскіе первоучители отправились съ русскими послами въ Крымъ и далѣе.

По почему у Гавдерика и въ житін Кирилловомъ идеть ричь о хазарахъ и ни словомъ не помянута русь? Для Византіи вся эта обширная страна отъ Лербента на съверозанадъ до Кіева и далъе на занадъ была Хазарія. Оть оставшихся въ Цареградъ въ 860 г. русовь, на вопросъ, откуда они, греки узнали, что они изъ Gardhariki. Върна-ли вышенриведенная догадка объ этомъ словъ или пътъ, это въ данномъ случать не имъетъ никакого значения. Гарзарнии для грека было то же, что Хаζаруху́ 1). Въ Византін твмъ сновойные остановились на этомъ объяснения, что досель Подивпровье они включали въ Хазарію. Да и Русью, до Олега по нашей лътописи, земля полянъ не прозывалась. Умолчаніе же Гавдерика и славянскаго житія Кириллова о Руси объясняется твых, что весь русский эпизодъ отъ 18 іюня 860 по 862 г. тесно связань сь однимъ изъ важивншихъ, великоисторическихъ подвиговъ патріарха Фотія. Итальянскому епископу и паннонцу или мораванину, редактору Житія Кириллова, нельзя было говорить о Фотін низче, какъ съ осужденіемъ 2). Для приписыванія же этого подвига патріарху Игнатію не пришло еще время: живы еще были современники, да и Гавдерикъ не былъ способенъ ко лжи. Довольно было съ него, что онъ умолчаль. Въ Хазаріи же того времени не было иного края, кром'в польской земли (съ Аскольдомъ), гдъ бы население могло тогда почувствовать какую либо потребность въ подобномъ посольствъ въ Византію. Напомнимъ, что въ тогданней Византіи ό ήγούμενος των Ρώς назывался χαγάνος.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Выпаденіе р внутри сдовь передь согл. и гласи. очень обычно въ древненъ и среди. греч. из. Въ надписихъ: вергаотіа, вм. вергаотріа, фатріа вм. фратріа, — въ паинрусахъ: афонтрор вм. афронітро, обра́гуороч, вы обра́руороч, въ перев. Библін (въ сп. Ссмид. толк.) проводачольтос вм. провро-, о́рвісах вм. о̀рврісах. Dieterich K. Unters. z. (tesch. d. griech. Spr. v. d. hellenist. Zeit. bis zum 10 Jahrh. n. Chr. Luzg. 1898. Ss. 110—111 (Arch. Крумбахера).

<sup>\*)</sup> Паною Николаемъ преданный проклятію (анаоемѣ) Фотій былъ провозглашаемъ востоку и западу, какъ invasor, ecclesiae homo scelestissimus.

#### 382 журналь министерства народнаго просвъщения.

Вообще этотъ русский энизодъ (860 - 862) не достаточно оцѣненъ ни въ исторіи русской, ни въ исторіи Византіи. Это событіе, въ истинномъ смыслѣ слова чреватое высокими послѣдствіями. Въ средѣ первыхъ русскихъ христіанъ духовенства 862 г. долго считался годомъ знаменательнымъ и достопамятнымъ. Въ XII в. монахъ летописець уже смѣшиваеть первое крещеніе Руси со вторымъ, и считаеть этотъ годъ началомъ русской исторіи и русскаго государства, начало котораго никто въ свое время не опредвлялъ и никто опредвлить не могъ. Въ это же время точно не знали, что варяги явились къ намъ раньше, и что въ 862 г. первое крещение Русь приняла отъ Константина Философа. Въ XII в. уже смізнивають и путають отдільныя частности перваго и второго крещения. Такъ Философъ или Кириллъ Философъ является къ князю Владимиру оть грековъ, а самъ Владимиръ сносится съ патріархомъ Фотісмъ. Истиниаго значенія 862 г. въ русской исторін не признаеть еще п русская наука, благодаря утвердившемуся у насъ митьнію 1) о полной достовърности яко бы важивйшаго историческаго источника-славянскаго житія Кириллова и неважности записки Гавдерика, 2) о высокомъ научномъ значении и несомнѣнности иѣкоторыхъ любимыхъ положсній западныхъ славистовъ оть Шафарика (50-хъ гг.) до Ягича включительно и 3) благодаря господству столь же ошибочнаго мивнія относительно года перваго нашествія руси на Царьградъ (865 г. вм. 860 г.) и относительно года тесно съ нимъ связаннаго и вследъ за нимъ последовавшаго перваго крещенія Руси (866-867 вм. 861-862).

#### XVII.

Что въ Византіи п долго послі Константина VII Багряпороднаго († 959) жило преданье, было намятно объ участін Константина Философа въ первомъ крещенія Руси, доказывается извъстною повъстью, впервые изданною славнымъ южнымъ славяниномъ, собственно сербскимъ визаптинистомъ, знаменитымъ Дубровчаниномъ Ансельмомъ Бандури (род. въ 1671 г. † 1743 г.). Въ ранней молодости постуимвъ въ орденъ Бенедиктинцевъ, онъ закончилъ свое высшее образованіе въ неаполѣ и Римѣ. Оттуда переселился во Флоренцію, куда привлекли его великолѣпные памятники искусства п богатая библіотека и просвѣщенное общество. Здѣсь онъ сошелся съ извѣстнымъ писатслемъ Ант. Мальябекки и познакомился съ дукою Козьмою III. Пріѣхавши во Флоренцію, знаменитый Монфоконъ оцѣнилъ ученость

#### житіе св. кирилла какъ реличозно-эническое произведение. 383

и дарованія Бандури и уговорилъ его поступить на службу во Франціи. Онъ сталъ хранителемъ знаменитой Парижской библіотски и адъюнктомъ (agregé) Академін надписсії (1715). Ему принадлежать крупные труды: Imperium Orientale (Парижъ. 1711) 2 t. in fol. (составляють 2 т. Парижскаго собранія писателей Византійскихъ) и Numismata Imperator. (отъ Траяна до Палеологовъ) (Парижъ. 1718) 2 т. in fol. и иѣк. др.

Въ приложеніяхъ и комментаріяхъ къ Константину Порфирородному Вандурн издалъ по синску библіотеки Кольбера въ Парижѣ вышеуномянутую византійскую повѣсть, по по списку неполному, безъ начала. Въ 1886 году русскому византинисту Регелю, ученику профессора Васильевскаго, удалось найти полный списокъ этой повѣсти на Патмосѣ въ монастырской библіотекѣ (св. Іоанна Богослова). Регель издалъ эту повѣсть въ своихъ Analecta byzantino-russica (Петербургъ. 1891, pp. 44—51) съ своими объясненіями, pp. XIX — XXXII. Полный русскій переводъ этой повѣсти сдѣланъ и помѣщенъ профессоромъ Голубинскимъ во второмъ изданіи Исторіи русской церкви, т. 1-ый пол. 1-ая, Москва, 1901, стр. 247—252. "Это сказаніе, прибавилъ Голубинскій, не имъетъ совершенно никакого исторническаю значенія".

Издатель полнаго текста этого сказанія не соглашается съ этимъ приговоромъ. Онъ указываеть на смѣшеніе въ этомъ разсказѣ трехъ различныхъ событій или собственно трехъ разныхъ сказаній, во-первыхъ, изъ сказанія о первомъ крещеніи русовъ патріархомъ Фотіемъ, во-вторыхъ, изъ разсказа о крещеніи Руси при Владимирѣ и въ-третьихъ, изъ легенды объ изобрѣтеніи славянской азбуки Кирилломъ и Меоодіемъ.

Одна часть о крещенін Руси при Владимир'в въ 988 году представляеть, говорить, Регель явное сходство съ изв'єстіями русскихъ источниковъ, а именно съ житіемъ Владимира (см. у Макарія, Исторія русской церкви 1, прим. ІІ) и съ Русскою лѣтонисью (Лавр. лит. ІІ. С. Р. Л., І, 36 и сл.). Другая же часть этого греческаго сказанія, по его словамъ, состоить изъ бывшаго у грековъ сказанія о первомъ крещеніи при натріархѣ Фотіѣ. Регель писалъ въ 1891 г. и, слѣдуя Кунику, относилъ первое нападеніе Руси на Царьградъ къ 865 году. Пспытавъ гнѣвъ Божій, говоритъ Регель словами продолжателя Феофана, русы воротились во свояси, и иѣсколько времени спустя прибыло отъ шать въ Константинополь посольство съ просьбой объ ихъ крещеніи, что и было уважено. Нѣтъ сомпѣнія, что это событіе относится де къ царствованію Михаила III, убптаго въ сентябрѣ 867 года, по приказу его соправителя Василія. Убъдительное тому до-

#### 384 журналь министерства народнаго просвещения.

казательство им'вемъ въ посланіи патріарха Фотія, гдъ прямо сказано, что русы пром'вняли свое еллинское и нечестивое ученіе на чистую въру христіанскую, любовно ставъ въ рядъ подданныхъ и друзей нашихъ, вм'всто злочестиваго грабительства и дерзкаго на насъ нападенія. Затѣмъ Регель указываетъ на разсказъ продолжателя Өеофана, въ данномъ случаѣ Константина Порфиророднаго, о крещеніи Руси, яко бы при императоръ Василіи и о посылкѣ въ Русь патріархомз Инатіемъ архіепископа и о чудѣ, совершившемся у него съ евапгеліемъ, брошеннымъ въ огонь. Этотъ разсказъ, замѣчаетъ Регель, повторенъ Кедриномъ, Зонарою и Михаиломъ Гликою.

Авторъ вполнъ изданнаю Регелемъ сказанія имълъ передъ собою разсказъ Константина или върнъе Скилитцы или Кедрина (тожь). Онъ смъщалъ, по словамъ Регеля, первое крещеніе русовъ съ позднъйшимъ крещеніемъ Владимира. При этомъ Регель помъстилъ рядомъ три текста изъ Константина Порфиророднаго и Скилитцы (Кедрина), изъ чего яспо видно, что паше сказаніе почти буквально заимствовано изъ послъдняго.

"Третья же часть пашего сказанія, говорить Регель, есть легенда объ изобрѣтеніи славянской азбуки Кирилломъ и Мееодіемъ, при чемъ послѣдній является здѣсь подъ именемъ Аеанасія. Съ новымъ архіепископомъ, говорить сказаніе, императоръ Василій отправилъ къ русамъ двухъ знаменитыхъ славянскихъ апостоловъ. Они преподали народу пачатки христіанской вѣры. Видя, что русы не въ состояніи усвоить себѣ 24 греческихъ буквы, они изобрѣли имъ 35 буквъ съ цѣлью утвердить ихъ въ новомъ ученіи".

Далёе Регель занутался въ своихъ толкованіяхъ главнѣйше благодаря тому, что крѣпко держался миѣнія Куника о датѣ перваго нашествія Руси па Царьградъ (865 г.), а не миѣнія Голубинскаго, которому нельзя не воздать чести за то, что онъ первый изъ ученыхъ XIX в., послѣ Ассемани и Паги, отвергъ эту дату и стоялъ за 860 или 861 годъ. Почтенный и добросовѣстный ученый, съ общирными и глубокнии знаніями, но изъ такъ называемыхъ тяжкодумовъ, ума не особенно остраго, Куникъ, при неособенной даровитости, былъ всежь таки человѣкомъ оригинальнымъ, глубокоученымъ и ума самостоятельнаго. Сначала онѣмеченный полякъ (Силезскій), потомъ обрусѣвшій нѣмецъ, искрепне полюбившій русскую литературу, с верхъ обожанія своихъ варяговъ-'Ра; и необыкновеннаго почитанія Рюриковъ и Олеговъ, опъ любилъ и чтилъ и славянскихъ первоучителей, сильно интересовался ихъ жизнью и дѣятельпостью, никогда не поддаваясь палнонско-мо-

#### житие св. киридла какъ религюзно-эпическое произведение. 385

равской теоріи. Но сорокъ слишкомъ лёть защищая излюбленную имъ дату (865 г.) перваго нашествія Руси на Царьградъ, опъ не могъ дойти до признанія главнаго участія славянскихъ нервоучителей въ скоро затёмъ послёдовавшемъ, первомъ крещеніи Руси. Точно также, какъ держась крёпко одного изъ главныхъ положеній наппонско-моравской теоріи, поспёшно отвергши дату минха Храбра въ дѣлѣ составленія славянской азбуки и славянскаго перевода богослужебныхъ книгъ и крёпко держась совершенно, какъ увидимъ, недостовѣрнаго показанія паннонскаго житія Константинова относительно азбуки и перевода (863 г.), проф. Голубинскій не могъ признать извѣстное историческое значеніе за переведеннымъ имъ легендарнымъ сказаніемъ, впервые издалнымъ Бандури и дополненнымъ впослѣдствіи Регелемъ.

Въ чемъ же однако заключается интересъ и важность этого легендарнаго сказанія? Разсказавъ о посланныхъ княземъ Владимиромъ мужахъ, четырехъ въ Римъ и четырехъ въ Константинополь, легенда иродолжаеть 1): когда Владимиръ убъдился изъ ихъ докладовъ о превосходствъ греческаго христіанства, то опъ не медля отправиль посольство къ царю Василію просить архіерся для наученія и крещенія его многочисленнаго народа. Василій послаль въ Русь къ князю Владимиру архіерся и двухъ мужей Кирилла и Аоанасія (вмъсто Меоодія), добродътельныхъ и мудрыхъ, исполненныхъ знанія божественнаго инсанія, хорошо наученныхъ и визлиней мудрости, какъ достаточно о томъ свидътельствують изобрътенныя ими инсьмена. Они, отправившись туда сь епископомъ (чудо съ евангеліемъ, брошенпымъ въ огонь). научили и крестили язычниковъ и привлекли къ благочестію христіанскому. Видя же, что этоть народъ совершению варварскій и невѣжественный \*): Эти ученые мужи не находили возможнымъ научить ихъ двадцати четыремъ письменамъ эллинскимъ, посему, чтобы опять не отклонились они отъ благочестія, начертали имъ и научили ихъ тридцати пяти письменамъ »), которыя называются: ас, и поихо, βέτδ, γλαωδ, δοπρῶ, γέεστι, ζηβήτ, ζελῶ, ζεμπλέα, ἤζε, ἦ, χάχω, λούδια, μῆ, νᾶς, ὧν, ποχόη, ριτζίη, σθλόρω, ντβέρδω, ήχ, φέρωτ, χέρ, ῶτ, τζή, τζέρβη, σάα, σθία, γέος, γερη, γές, γέατ, γίου, γέους, γέα. Τακοβιι-τρидцать пять буквь

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Приведя переводъ проф. Голубинскаго, приложимъ и сдёланныя имъ при семъ примъчанія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) βάρβαρον πάντη χαι σόλοιχον.

в) Надбежся, самъ читатель замъчасть орегинальное остроуміе автора: Кириллъ и Асанасій потому вачертали для русскихъ скон тридцать пять буквъ, что видбли невозможнымъ научить вхъ деадцани четиремъ греческимъ. Прим. Годубинскаго.

росовъ, которыя и до сихъ поръ изучаютъ всѣ и хорошо знаютъ благочестіе"<sup>1</sup>).

Ошибочное (намвренно или безсознательно) упоминалие Константиномъ Порфироднымъ царя Василія I (867-886), вмѣсто царя Михаила (843-867), при первомъ крещении Руси, помогло автору этого сказанья смъшать Василія I съ Василіемъ II (976 — 1025), а второе крещение Руси (988 г.) при Владимиръ, современникъ Василия II, сиъшать съ первымъ крещениемъ Руси 862 года. Затъмъ найля въ какойто рукописи древнее и болѣе или менѣе современное извѣстіе о главномъ участіи Константина и Меводія въ первомъ крещеніи Руси, онъ посившилъ соединить два сшитыя имъ въ одно сказанія 1) о посольствахъ Владимира въ Римъ и Царьградъ и 2) сказание Константина Порфироднаго-въ пересказъ Кедрина-о первомъ крещени Руси, дополнить третьимъ особымъ гдѣ-то найденнымъ имъ сказаніемъ объ vчастіи Константина Философа и Меоодія (Аоанасія) въ первомъ крещения Руси. Что касается имени Аванасія, то его можно объяснять двояко: 1) или тёмъ, что Кириллъ напоминалъ Кирилла Александрійскаго, а этотъ послѣдній тѣсно съ нимъ связаннаго Аоанасія Великаго, 2) или твмъ, что по гречески воспитанные ученики Меводія, за борьбу его съ латипо-пъмецкими епископами и, при его жизни и по кончнив его, спачала сравнивали Меоодія, а потомъ и прозывать стали Аоанасіемъ Великимъ.

Полагая, что первое нашествіе Руси на Царьградъ происходило въ 865 году, Регель долженъ былъ, вслѣдъ за этимъ нашествіемъ послѣдовавшее, первое крещеніе Руси относить пе иначе, какъ къ 866 и даже къ 867 году. Но какъ Константинъ Философъ и Меводій были въ это время уже въ Панноніи или па пути въ Римъ или даже въ самомъ Римѣ, то понятно, что Регелю казалось невозможнымъ признать и это сказаніе за сколько-нибудь цённый памятникъ.

Но такъ какъ первое нашествіе Руси происходило 18-го іюня 860 г., а первое крещеніе Руси никакъ не позже 862 г. и какъ съ другой стороны къ этому же 862 г. относится пребываніе

386

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этоть греч. отрывокъ объ азбукѣ славлиской любопытенъ тѣмъ. что въ немъ со знаніемъ дъла перечислены 35 буквъ. Число (38 б.) Храбра принадлежить, конечно, не автору, а его переписчикамъ-цензорамъ (съ XIV в.), когда уже было больше зкаковъ, чѣмъ въ IX—X в. Въ греч. отрывкѣ послѣднія двѣ буквы — юсы (больш. в мал.), пѣть м (а только ѣ), нѣть м и вообще іотнров. гласн. Ихъ нѣть и въ падписи Самуиловой. Значить эта греч. запись не цолна нач. или перв. пол. XI вѣка, когда уже являются іотированные гласные.

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 387

Константица Философа и Меоодія у кагана, какъ мы видъли, ни сврейскаго, ни мусульманскаго исповъданія, а язычника, то позволительно и даже нужно полагать, что упоминаемое въ Житіи Константина Философа врещение имъ 2-хъ сотъ чадій и было первое врещение Руси, упоминаемое патріархомъ Фотіемъ. Очень возможно, что присоединяя къ своему второму, заимствованному у Кедрина сказанію, составитель Бандури-Регелевскаго или Парижско-Патмосскаго списанія, частью значительно укоротилъ начало и конецъ бывшаго передъ нимъ письменнаго свидътельства о дъятельности Константина Философа и Меоодія въ бытность ихъ у хазаръ. Въроятно, что перецъ составителенъ этого Парижско-Патмосскаго списанія, если не весь тексть отчета Константина, то въ родъ тъхъ книгъ его, о конхъ упоминаетъ Паннонское житіе, что он'в были переложены (переведены) Меоодіемъ и что авторь съ замечаниемъ или позднейший редакторъ жития сократилъ ихъ. Върнъе однако думать, что у составителя Парижско-Патмосскаго списанія было такое же сокращеніе этого отчета (книгь Константина Философа), какое мы имъемъ въ Паннонскомъ житіи Константица. По сокращенія и извлеченія изъ подлинниковъ дълаются каждымъ по своему (если они не сдъланы разными лицами по общему, заданному имъ, плану). Такія сокращенія и извлеченія отдѣльныхъ, незнакомыхъ другъ другу лицъ, разныхъ странъ и народностей, разныхъ поколъній никогда совпадать не могуть. Средневѣковые и поздивищіе компиляторы служать тому лучшимъ примъромъ. Возьмемъ ли им нашего первоначальнаго лътописца и его разсказъ о Владиміръ, мы увидимъ, что и онъ передаетъ разсказъ о Владиміровскихъ посланцахъ-испытателяхъ въръ – римской и греческой, и онъ какъ будто смъшаль крещение Владимирово съ первымъ крещениемъ Руси 862 г. Такъ у него является къ Владиміру посланный отъ грековъ какой-то Философъ (въ Тверской и Воскресенской лътописи Кириллъ Философъ) и коротко и ясно излагаетъ ему событія и развитіе духовной жизни евреевъ ветхаго Завъта и затъмъ отъ пророковъ переходить въ явленію Христа, въ его земной жизни, страданіямъ и смерти, къ объяснению его божественнаго ученія <sup>1</sup>). Здівсь именно

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вообще у наст. на Руси долго смёшнвали крещеніе при Владимірё съ первымъ крещеніемъ Руси. Такъ въ Соф. Кормч. книгѣ XIII в. уставъ ки. Володиміра о церковныхъ судахъ начинается такима словами "Во имя Отца и Сына и Святаго Духа. Се язъ, квязь Василій, порицаемы Володиміръ, сывъ Святославль, вноукъ Игоревъ, блаженныя килгини Ольги, воспріяль есмъ святос крещеніе оть грецьскаго цара и отъ Фотія патріарка царенородьскаго." (Дон. къ Акт. Ист. I, № 1 и Хрв-

#### 388 журналь министерства народнаго просвъщения.

представлено то, что можно было и следовало ожидать въ разсказе Паннонскаго житія о бесёдахъ Константина Философа у кагана (язычника). Между тъмъ въ этомъ Житін мы ничего подобнаго не находимъ. Здесь песколько страницъ занято текстами изъ Ветхаго Завъта и ничего почти не сказано ни о земной жизни Спасителя, ни объ Его страстяхъ, ни воскресения, ни учения, нигдъ не указано, гдъ, въ какой мъстности происходило достигнутое Константиномъ Философомъ крещение двухъ соть чадій, безъ всякаго объяснения той новой візры, къ какой ихъ пріобщилъ. Если первопалальный авторь или ноздивишій составитель известной намь редакціи житія имель действительно передъ собой тв переложенныя Месодіемъ книги Константина Философа, и если эти книзи (какъ всв полагають, и какъ иначе думать нельзя) были п'вчто въ родъ отчета патріарху Фотію и царю Михаилу о томъ, что было имъ сдълано у хазаръ, то нельзя не прійти къ заключению, очень не лестному для этого компилятора. Странно просто и на минуту предположить, что Константинъ Философъ въ своемъ отчеть приводиль Фотію всь хорошо извъстные патріарху тексты изъ Ветхаго Завѣта, обращаемые христіанскими учителями противъ евреевъ, и ничего не говорилъ, о чемъ нужно было знать патріарху и церкви Цареградской и государственнымъ людямъ имперін. И что это за качанъ, ни еврей, ни мусульманинъ, гдъ онъ жилъ, гдъ происходило крещеніе двухъ соть чадій, и кто они, случайно ли они тогда туть явились или то были местные жители где именно? Словомъ въ Житіи, въ его сокращенномъ (между твмъ самое большое, самое пространное въ немъ место) пересказе, составленномъ, какъ въ немъ же сказано, изъ книна самою Константина, переведенныхъ Меводіенъ, н значить ценившимъ ихъ, ничего петь, что было нужно знать пославшему ихъ Цареграду и всемъ будущимъ поколениямъ и векамъ, для коихъ трудился нашъ первоучитель. Какъ же объяснить такой странный пробълъ и вместе такое излишнее нагромождение текстовь?

#### В. Ламанскій.

(Окончание слъдуетъ).

стом. р. пр. Владнмірскаго-Буданова изд. 5. Вып. І, стр. 228 и см. выше замітку въ Рум. Хрон. № 453). Літописець приводить довольно общирное наставленіе этого Философа (князю Владиміру) въ формі вполий приличной и подходящей инссіонеру. Любопытно, что не отыскань ни подлинникь греческій, ни славянскій списокь этого наставленія ни въ одномъ изъ сборниковъ болгарскихъ и сербскихъ. У насъ же эта бесёда Философа встричается во многихъ рукописяхъ; конечно, она не принадложить русскому автору и вполий заслуживала бы критическаго якданія.

## ЖУРНАЛЪ

### МИНИСТЕРСТВА

# НАРОДНАГО ПРОСВЪЩЕНІЯ.

ОЕДЬМОЕ ДЕСЯТИЛВТІЕ.

ЧАСТЬ CCCL.

1903.

декаврь.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Сенатская типографія. 1903.

## содержание.

#### Правительственныя распоряжения.

| I. Именной Высочайшій указь                                                                                                 | 37  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| II. Высочайшія повельнія                                                                                                    | -   |
| III. Распоряженіе, объявленное Правительствующему Сенату мини-                                                              |     |
| строять народнаго просв'ящения                                                                                              | 39  |
| IV. Высочайшіе приказы по в'ядоиству инн. нар. пр                                                                           |     |
| V. Правила и положенія, утвержденныя министерствомъ народнаго                                                               |     |
| просвитения                                                                                                                 | 42  |
| VI. Оть управленія пенсіопной кассы народныхъ учителей и учитель-                                                           |     |
| пицъ                                                                                                                        | 51  |
| VII. Опредъленія ученаго сомитета мин. нар. пр                                                                              | 52  |
| VIII. Опредћленія особаго отдъла ученаго вомптета мин. нар. пр                                                              | 59  |
| Отврытіе училища.                                                                                                           | 70  |
| А. С. Вязигинъ. Идейная и экономическая подготовка церковно-<br>общественныхъ преобразованій XI віка. IV (продол-<br>женіс) | 277 |
| В. Ф. Залёскій. Къ столѣтію Императорокаго Казанокаго универ-                                                               | 411 |
| CHTETE (1804-1904). IIIIV (OKONVANIC)                                                                                       | 306 |
| В. И. Ламанскій. Славянское житіе Ов. Кирилла какъ религіовно-                                                              | 500 |
| эпическое произведение и какъ исторический источникъ.                                                                       |     |
| XVIII—XXIII (npodosseenie)                                                                                                  | 370 |
| II. II. Пвановъ. Сябры-помъщики                                                                                             | 406 |
| В. А. Турасвъ. Абиссинскіе свободные мыслители XVII віка.                                                                   | 400 |
| D. W. TI BRE TORCOMORIO CROCOTHIC MOCUTION AVII BRE .                                                                       | 440 |

#### Критика и вивлюграфія.

| Х. Л. И. Загоровский. Курсъ ссмейнаго права. Одесса. 1902<br>11. И. Смприовъ. Сборняк за народии умотворения, наука и книж- | 477 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| инна. Оргапъ за всестранно изучаванс на этнографска                                                                         |     |
| България. Т. I–ХУШ. София. 1889–1901                                                                                        | 489 |
| Ю. А. Кулаковский. Маорикий. Тактика в стратегия. СШб. 1903 .                                                               | 525 |
| II. В. Ястребовъ. Monumenta Vaticana res gestas Bohemicas illu-<br>strantia, т. V. Acta Urbani IV et Bonifatii IX. Pars I   | 020 |
| (1378-1396). Ed. C. Krofta. Pragae. 1903                                                                                    | 553 |
| В. А. Богородицкій. Поправка въ рецензін проф. И. А. Бодуэнъ-<br>де-Куртенэ па мое сочиненіс "Очерки по языков'яд'янію и    |     |
| русскому языку" (1902)                                                                                                      | 556 |
| - Кинжпыя новости                                                                                                           | 558 |

См. 3-ю стр. обложки.

#### СЛАВЯНСКОЕ ЖИТІЕ СВ. КИРИЛЛА КАКЪ РЕЛИГІОЗНО-ЭПИЧЕ-Ское произведеніе и какъ историческій источникъ <sup>1</sup>).

#### (Критическія замѣтки).

#### XVIII.

Оставленное намъ Фотіемъ живое описаніе грабежей и всякаго рода злодвяний Аскольдовой руси, при ся нападении на Константинополь въ 860 г., можеть быть еще дополнено двумя современными упоминапіями. Оба они принадлежать двумъ отчаяннымъ непріятелямъ Фотія, готовымъ было поставить ему въ вину какъ это, такъ и другія, постичнія тогда Византію б'ядствія, какь наказаніс Божье за пезаконное устранение натріарха Игнатія и незаконное избрапіе натріарха Фотія. Пана Пиколай I въ одномъ изъ своихъ высокомърныхъ посланий къ императору Михаилу III полуиронически замѣчалъ, что онъ скорѣе бы себя прославиль благостью и справедливостью, чемь внушениемь угрозь и страховъ ему, наслъднику св. Петра ключедержца. "Вы не знасте, согласно Соломону, что принессть завтрашній день (Притчн. гл. 27. Не хвалися о утріи, не въси бо, что родить находяй день)". Приноминаемъ и слова исалма (32): "Господь разоряеть сов'яты языковъ, отметаетъ же мысль людей и отметаетъ совъты внязей". Оссбенно теперь, когда между нами и вами произошель не малозначнтельный разрывъ, который ежедневно вызываетъ людей и народы. наносящихъ вамъ не мало обидъ и даже бъдствій, слъдовало бы вамъ позаботиться скорве объ отмиснии имъ, чвиъ намъ. Мы же, пока

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Продолжение. Ск. іюньскую книжку Журнала Министерства Народнаю Просвыщения за 1903 годъ.

#### житіе св. кирилла какъ религіозно-эническое произведение. 371

живемъ, будемъ чтить наше званіе, заниматься управленіемъ, намъ ввъреннымъ, слъдовать по стопамъ нашихъ предшественниковъ и нести бремя попеченія обо всёхъ церквахъ для того, кто нась подкобщить Господомъ нашимъ Інсусомъ Христомъ. Какъ свиренствуютъ люди и надоды? какое здо мы совершили? Не мы конечно напали на Крить, не мы загубили Сицилію, не мы захватили безчисленныя подчиненныя грекамъ провинцін: пакопець пе мы, при умерщаленін безчисленнаю множества людей, сожили церкви святыхъ и предмыстыя Константинополя, почти подъ самыми его стынами? 1) II тыть не менье имъ нътъ отмщенія, имъ, язычникамъ и иновърцамъ, врагамъ Христа и решительнымъ противникамъ служителей истины (т. е. приверженцевъ Игнатія). Намь же, благодареніе Вогу, христіанамь, процешедшимъ отъ родителей христіанъ и казоликамъ, върующимъ въ учение той же самой візры, намъ, служителямъ Христовымъ, старающнися, по возможности, быть поклонниками истипы, намъ же делаются угрозы, творятся устрашенія, даже наносятся немалыя огорченія. Такой порядокъ не похваленъ и такой повороть не достоинъ подражанія, при чемъ натворныціе много зла побыгають наказаній и ничего худого не сдълавшие наказуются, и порочащие Христа отпускаются, а славящіе Христа подвергаются угрозамъ. Но мы имъемъ, къ Кому обратиться, имвемъ, Квмъ утвшиться. То же сотворили и іуден, отпустивъ разбойника и удержавшіе Спасителя, оправдавшіе убійцу и осудившіе Животворца, освободившіе Варавву и предавшіе Христа смерти".

Уподоблявшій Фотія Вараввѣ и Игнатія Спасителю папа Николай I воспользовался полученными имъ извѣстіями о грабежахъ руси отъ очевидцевъ-легатовъ, посланныхъ имъ на соборъ въ Константинополь. Куникъ полагалъ, что это посланіе (дошедшее до насъ безъ даты) было подписано напою въ одниъ изъ первыхъ дней септября 865 г. и написано въ отвѣтъ на письмо императора Михаила, полученнаго папою Николаемъ въ исходѣ августа. Аскольдова же русь явилась-де передъ Цареградомъ въ іюнѣ или лѣтомъ 865 г. По это

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Де-Вооръ относить эти слова Никодая I не къ русамъ, а къ критскимъ арабамъ. Der Angriff d. Rhos auf Byzanz (Byz. Ztschr. 1895. Ss. 460--461). Една ди это справедливо. Критские арабы проникли однажды (до Прокониса), но противъ инхъ дъйствовалъ греческий флотъ, тогда какъ русы, не встръчая сопротивления со стороны послъдниго, могли безнаказанно грабить острова и побережье Мрамориаго моря ближе къ Босфору, а арабы грабили и тревожнан острова и побережье ближе къ Дарданодламъ.

#### 372 журналъ министерства народнаго просвъщения.

пространное послание Николая I (36 столбцевъ больш. 8° въ изд. Migne), довольно сложное, безъ сомнѣнія было не на скоро написано. много разъ перечитывалось и неоднократно исправлялось, и, какъ предназначенное императору, было переписываемо съ большою тщательностью, и, слъдовательно, въ одну недълю папская канцелярія едва ли успъла съ нимъ справиться. Наконецъ могли ли, при тогдашнихъ сообщеніяхъ, извѣстія константинопольскія доходить до Рима раньше 4--5 педъль? Въдь пе сразу же, по появлении норманскихъ ладей 18-го іюня передъ Константинополемъ, сожжены были церкви, убито множество людей, выжжены его предмѣстья 1)... "Все это могло произойти не раньше какъ съ конца іюня по конецъ іюля. И слъдовательно Куникь быль неправь, настанвал такь рышительно на 865 г., какъ единственно возможномъ годъ пашествія руси на Царьградъ <sup>2</sup>), и на 862 г., какъ па несомивниой датв такъ называемаго призванія варяговь или, по его словамъ, Рюрика, что то же, по офиціальному мивнію, основанія русскаго государства не раньше, по именно въ 862 г. Находка бельгійскаго ученаго Кюмона окончательно инспровергла эту искусственную хронологію <sup>3</sup>).

Другое современное свидътельство о варягахъ руси принадлежить Никитъ Пафлагонскому, автору житія преп. Игнатія, бывшаго цареградскаго патріарха (2 раза): 1) 4-го іюля 846 г. — 23-го ноября 858 г., 2) 23-го ноября 867 г. — 23-го октября 878 г. По поябрь 867 г. патріархомъ былъ Фотій, онъ же затъмъ, по смерти Игнатія, съ 878 до 886 г. 4).

Никита разсказываеть, что въ исход февраля 859 г. <sup>5</sup>) стали

<sup>3</sup>) Cumont. Franç. Anecdota Bruxellensia. Chron. byzant. du Manuscr. 11316 BB Recueil de travaux p. p. la Faculté de phil. et lettres de Gand. Fasc. 9.

4) Ст. де-Воора въ Вуz. Zeitschr. Крумбахера. 1895. Ss. 446 и 448. Der Angr. d. Rhos auf Byzanz. Ss. 445-466.

6) Ούτω δὲ μετὰ τὴν χεφοτονίαν δύο μῆνες παρῆλθον (Migne 105, p. 513). 25-го декабря 858 г. состоялось поставление Фотія въ патріархи.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Certe non Cretam invasimus, non Siciliam exterminavimus, non innumeras. Graecis subjectas provincias obtinuimus: postremo non ecclosias sanctorum, interfectis numerosis hominibus, ac suburbana Constantinopoleos, quae ot muris ejus pene contigua sunt, incendimus". Migne, v. 119, p. 954.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Durch die Zahl 865 fällt nicht nur das Jahr 862 oder 864 als das des Abzuges Askolds von Rurik, sondern auch des J. 862, als das der Berufung Ruriks, die alle ohnehin, abgesehen von andern Gründen, nicht aufrecht zu erhalten wären, sobald man die Glaubwürdigkeit der traditionellen Nachricht zulässt, dass Rüriks Brüder zwei Jahre nach ihrer Berufung starben. S. darüber Галиндо и Черноморская Русь, стр. 316. Bullet. de l'ac. imp. St.-Petersb. T. XXVII. (1881), p. 356.

#### житие св. кирилла какъ религиозно-эпическое произведение. 373

преслъдовать патріарха Игнатія, не желавшаго согласнться на свое отречение и на избрание Фотія. Розыски, допросы, вымогательства сначала де происходили на островъ Теревинтъ, отсюда Игнатія перевезли на островь въ Гізрію, потомъ на Промить, затъмъ но прошествія ньсколькихъ дней въ Иумера, гдъ заключили его въ цъняхъ въ темницу. Затемъ въ августь мъсяцъ (859 г.) <sup>1</sup>) его отвезли на островъ Митилину (Лесбось). Здесь пробыль онъ 6 месяцевъ и быль возвращенъ на островъ Теревинтъ, гдъ подвергался преслъдованіямъ со стороны друнгарія царскаго флота Никиты Орифы. "Туть же приключилась святому мужу и другая бъда. Въ то время злоубійственный скноскій народъ, называемый русы ('Рас), черезь Эвкспиское море (Понтомъ) прорвались въ заливъ, опустопнили всв (населенныя) мъстности и всѣ монастырн, разграбили всю утварь и деньги, умертвили всёхъ захваченныхъ ими людей. При томъ врывались и въ натріаршескіе монастыри съ варварскою пылкостью и страстью, забрали себ'в все найденное въ нихъ имущество и, захвативъ ближайшихъ служителей вь числ'в 22-хъ челов'якъ, на корм'в одного корабля вс'яхъ на куски изрубили топорами" 2).

Эти подробности о подвигахъ русовъ служатъ прекраснымъ дополненіемъ къ свидітельству натріарха Фотія и вполит согласны съ достовърнъйшими свидътельствами о подвигахъ нормановъ IX, X въковъ во времена ихъ грабительскихъ набъговъ на Англію, Францію, Испанію и Италію. Есть у Никиты еще одно извіжтіе о землетрясени въ Константинополъ. По его словамъ, оно пачалось, надо полагать, въ началъ августа и продолжалось въ течение сорока дней. "Всякій домъ колебался и всякое сердце потрясалось страхомъ и каждый человѣкъ одержимый страхомъ смерти восклицалъ, что единственная причина этого землетряселія ничто иное, какъ несправедливость и беззаконность обращения съ патріархомъ Игнатіемъ". Относительно года этого землетрясснія есть два мивнія: одни относять сю къ 860, другіе къ 861 г. Если оно приключилось въ 860 г., то на осаждавшую Константинополь русь Аскольдову оно не могло бы не произвести сильнаго внечатлівнія и даже должно бы было ускорить ихъ нохожій на Свиство возврать во свояси. И въ такомъ случать следовало бы

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) У Гергепреттера въ 858 г. (Phot. I, 384), что леверно.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У того же Инкиты тамъ жо есть еще уноминание о разрушенной русами одной часовић (Богоматери) на одномъ изъ Принцевыхъ острововъ. Migne, P. gr. CV pp. 375 сл., 516, 525.

Macris CCCL (1903, 34 12), 078. 2.

#### 374 журналъ министерства народнаго просвъщения.

признать, что эта осада Цареграда русами продолжалась не годъ съ лишимъ, а всего два мъсяца съ небольшимъ (отъ 19-го іюня 6368 до конца августа 6368 г. или начала сентября 6369 г.). Какъ бы то ни было, но упоминание Инкитою Пафлагонскимъ этого землетрясенія, происходившаго, положимъ, не въ 860 г., а въ 861 г., гораздо носль сообщения имъ извъстій о набъгахъ и грабежахъ русовъ на Принцевыхъ островахъ, різко обличаеть полную ошибочность хронологическихъ толкований Куника какъ относительно нашествія руси на Царьградь не позже и не раньше 865 г., такъ в призванія Рюрика съ братьями и появленія Аскольда въ Кіевѣ (862, 863 и 864). Не лишено значенія, что, по словамъ Никиты Пафлагонскаго, всявдствіе этого же землетрясснія произошло примиреніе раскаявшагося. кесаря Варды съ прежде гоннымъ имъ, до этого бъдствія, Игнатіемъ. Варда освободнять его и разрѣшиять ему жить въ монастырѣ. "Тогда тотчась, прибавляеть этоть тупой и малообразованный пустосвять 1), прекратилось землетрясение. И болгаре тогда же, Божымъ промысломъ пораженные сильнымъ голодомъ, положили оружіе и обратились къ святому крещенію" 3).

Это замѣчаніе Шикиты о крещеніи болгаръ заслуживаетъ вниманія. Житіе патріарха Игнатія (ум. 23 окт. 878 г.) написано имъ, надо полагать, около 886 г., во всякомъ случаѣ скорѣе при началѣ, чѣмъ при концѣ втораго патріаршества Фотія (сент. 886 г.). Говоря о крещеніи болгаръ, Шикита умолчалъ о почти единовременномъ крещеніи русовъ. О крещеніи этихъ обонхъ народовъ инсалъ Фотій въ своемъ Окружномъ посланіи 866 — 867 гг., гдѣ, сказавъ о крещеніи болгаръ, вслѣдъ за этимъ непосредственно прибавилъ, что не только этотъ народъ, по и многократно у многихъ поминаемый, за свою алчность и кровожадность, такъ называемые русы, поработивъ окрестные народы и чрезмѣрно возгордившись, подняли руки и на Римскую державу, но теперь и они приняли чистую и непоречную вѣру христіанскую, такъ что получили епископа... — Такъ какъ крещенье

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дошедшее до насъ сочинение Никиты Пафлагонскаго "Похвала св. Евстаено, Агалию, Осописту я Осопистб<sup>а</sup> повторяеть довольно древнее, такъ сказать апокрифнос, житно св. Евстаена (при Траяцъ), напоминающее сказалня о воплощения Будам или Овидіевы превращення. Здѣсь Христось два раза является Евстаено въ лѣсу въ видѣ прекрасиаго олени, говорить съ нимъ и затѣмъ возносится па небо. И такъ второе воплощение (да еще въ олени) и второе вознессию.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Migne CV ib.

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 375

болгаръ обыкновенно полагается, при разномивни разныхъ ученыхъ, въ 862 или въ 863 или наконецъ въ 864 гг., то первое крещение русовъ, послѣдовавшее вслѣдъ за постигшею ихъ катастрофою подъ Нареградомъ послѣ перваго ихъ нападенія, совершилось почти единовременно съ крещеніемъ болгарскимъ и даже еще раныше. Когда многіе. а не всъ, относили нападеніе Аскольдовой руси на Царьградъ къ 866 или 865 гг., то естественно и крещение руси надо было относить къ 866 или 867 гг. и считать его состоявшимся послѣ крещенія болгарскаго. Но разь мы теперь знаемъ навърно, что нападение руси на Царьградъ случилось 18-го іюня 860 г., то ръшеніе вопроса о крещения руси зависить отъ точнаго опредъления времени русской осады и ея сиятія, оть изв'встности м'всяца и года, когда потеризвшіе русы воротились домой и прислали въ Царьградъ своихъ людей съ просьбою о крещения. Разъ намъ извъстно, что они подошли къ Цареграду 18-го іюня 860 г., и если упоминаемое Никитою Пафлагонскимъ начавшееся въ августв землетрясение въ Константинонолѣ и его окрестностяхъ происходило въ 860-мъ, а не въ 861 г., то оно могло бы быть одною изъ главныхъ причинъ отступленія русовъ и испытанной ими катастрофы. Слѣдовательно, можпо бы было положить начало сентября 861 г. (по Визант, календарю---новый годъ начинался съ 1-го септября) крайнимъ срокомъ отступленія руси. По сдва ли въ теченіе 11 дней іюньскихъ и въ теченіе іюля могли успъть русы натворить столько зла и безчинствъ, столько грабсжей и гибели. Едва ли однако продолжали они свои набъги и разъбзды подъ Константинополемъ и въ окрестностяхъ въ течение августа, во все время землетрясенія. Въ своихъ бесъдахъ Фотій нигдъ не проговорняся и не обмолвился объ этомъ стихийномъ погромъ. Если же это землетрясение происходило не въ 860, а въ 861 г., то отступление руси могло бы произойти не такъ скоро, но всежъ-таки раныше августа 861 г. Енископъ Порфирій сообщиль изъ одного греческаго синаксаря (рукопнси 1249 г.) замътку на 5-е іюня: "память объ избавленіи оть нашествія поганыхъ молитвами пречистыя владычицы приснодівы Маріи". Если это относится къ избавленію Цареграда оть Аскольдовой руси, то отступление можно бы было относить къ началу іюня 861 г., тогда бы носольство отъ руси въ Царьградъ относительно крещенія могло явиться въ августв или въ началѣ септября того же года или, по византійскому счету, 6370-862. Отъбздъ же русскихъ пословъ и греческихъ миссіонеровъ могъ случиться въ октябрѣ или ноябръ 861 г., а самое крещение состоялось бы уже въ 862 г.



Прочія историческія свидѣтельства о нападеніи Аскольдовой руси на Царьградъ относятся къ Х, ХІ и ХІІ вѣку, болѣе подробныя принадлежатъ византійцамъ и одно или два латинскихъ, собственно венеціанскихъ.

Продолжатель Георгія Амартола<sup>1</sup>), родившійся вѣроятно въ началъ X въка, описываеть царствоваліе Миханла III, Василія Македонянния, Льва VI, Александра и Романа, и начало царствованія Константина Багрянороднаго, но лишь до 949 г. Человъкъ свътский, онь быль при Роман'я (919-944 гг.) логоостомь, какъ историкъ отличается трезвостью взглядовъ, безпристрастіемъ. У него мы находимъ короткое извъстіе о нападеніи Аскольдовой руси на Константинополь. Ознакомиться съ этимъ происшествіемъ нашъ авторъ могъ не раньше второй половины первой четверти Х въка изъ устныхъ разсказовъ стариковъ-очевидцевъ или ихъ сыновей. Старики-очевидцы могли персзабыть и перепутать пізкоторыя подробности, а сыповьямь, какь не очевидцамъ, и твиъ труднъе было върно передать главнъйшія обстоятельства этого событія въ его началів и конців, съ различными подробностями. Но быть можеть нашь авторь нашель современную запись очевидца? Что же мы находимъ у продолжателя Георгія Амартола о нападении Аскольдовой руси?

"Императоръ отправился противъ арабовъ, оставивъ въ столицѣ начальникомъ Орифу. Онъ сообщилъ императору, когда онъ былъ у Черной рѣки и не успѣлъ еще совершить ничего имъ задуманнаго. Онъ не совершилъ еще инчего царскаго и мужественнаго и отложилъ свой ноходъ. Ворвавшіеся въ заливъ, русы причинили христіанамъ много зла и пролили (много) невинной крови. У нихъ было 200 дадей, они окружили столицу и много страху натворили жителямъ. Когда императоръ прибылъ, то едва могъ пробраться (въ столицу). Съ натріархомъ Фотіемъ онъ отправился въ Влахерискій храмъ Богоматери, дабы умолить Бога и выпросить прощеніе грѣховъ. Потомъ съ иѣснопѣніемъ онп вынесли святой покровъ Богоматери и омочнли его въ морѣ. До тѣхъ поръ была полная тишь, по тутъ подпялся вихрь и волны дото.тѣ спокойнаго моря до того разбушевались, что

376

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Самъ Георгій былъ современникомъ Миханла III, но окончилъ свой почти исключительно компиляціонный трудъ на 842 г. Hirsch, Frd. Byz. Stud. Lpzg. 1876. Ss. 3 ff. и 35 ff.

житіе св. вирилла вабъ религіозно-эпическое произведение. 377

лады безбожныхъ русовъ погибли и немногія лишь избъжали нанасти".

Это извѣстіе Логооста, продолжателя Георгія, почти буквально повторено закончившимъ свою всемірную лѣтопись въ 1013 г. Львомъ Грамматикомъ и Симеономъ магистромъ, по всей вѣроятности писавшимъ во второй половинѣ Х вѣка, очень непорядочнымъ и недобросовѣстнымъ компиляторомъ (особенно въ изложеніи нелѣпѣйшихъ басенъ о Фотіи и въ искаженіи множества датъ различныхъ событій съ полов. ІХ до нач. Х в.) <sup>1</sup>).

Въ этомъ извѣстіи о нападеніи руси на Константинополь и о объ ея неудачъ ни одпа фраза, ни одна черта, ни одна подробность не нозволяють приписать этоть разсказь очевидцу или вообще современнику. Такъ очевидцы или отъ нихъ слышавшіе не могуть передавать того или другого происшествія. Оно не только неладно разсказано, но и отзывается выдумкою. Русь вступила въ Босфоръ. Орифа дають знать императору. Русь вь это время причиняеть много зла христіанамъ. Императоръ бросаетъ войско и сизшить снасать столицу. Изъ Малой Азін онъ едва попалъ на европейскій берегь, отправляется въ верхній осажденный русью городъ, идеть молиться въ Влахерискій храмъ Богоматери, взявъ съ собой патріарха Фотія и поручивъ сму взять съ собой хранившуюся въ этомъ храмѣ святыню, ризу Богоматери, спасшую, по народному и церковному преданію, Царьградъ отъ вдесятеро опаснъйшаго одновременнаго нападенія на столицу персовъ съ юга и аваровъ со славлнами съ съвера (626 г.). Съ этимъ чудотворнымъ покровомъ императоръ съ патріархомъ спускаются въ нижнюю часть города, къ морю, где, обмочивъ покровъ, производять такимъ образомъ великую бурю, при чемъ большая часть судовъ русовъ погибла, а остальные обратились въ бытство. Дъло было такъ легко и просто: стоило лишь прібхать императору. Но сверхъ покрова и императора помогъ друнгарій царскаго флота, инархъ-градоначальникъ столицы Орифа. Онъ помогаетъ городу тъмъ, что вызываеть съ нохода императора. Этоть адмираль быль даже безь катеровьивсколько хорошихъ лодокъ съ греческимъ огнемъ было бы достаточно для немедленнаго истребленія всей флотиліи варваровь-русовь. Такъ, 80 льть спустя, въ 941 г., когда русь была гораздо сильнъе и опытиве, чвиъ при Аскольдъ, флотилія Пгоря однако была вся ночти уничтожена, безъ особеннаго усилія и при совершенномъ отсутствіи

M

5

5

ų,

£-

d i

Ø.

Б

1

P

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hirsch. Byz. St. ss. 91 ff.

византійскаго флота, ушедшаго противъ сарацинъ. Въ этомъ отношеній очень поучителенъ разсказъ западнаго очевнаца, вотчима извѣстнаго лангобарда Ліутпранда († 927), записавшаго его въ извъстномъ своемъ Antapodosis (lib. V. 15), гдъ переданы и его наблюденія о византійскомъ дворъ, при коемъ этотъ Ліутпрандъ состояль посланникомъ короля Беренгара въ 948-950 гг. "Часто я слыхалъ, говорить Ліутпрандъ, отъ моего вотчима, бывшаго въ Константинополв посланникомъ, о мудрости и любезности императора (Романа) и о томъ, какъ опъ разбилъ русовъ (Rusios). Этотъ съверный народъ называется у грековъ, по тълесному свойству, Rúsios, у насъ же, по мъстоположению, пордманнами... У этого народа быль король по имени Ингерь. Онъ явился передъ Константинополемъ съ тысячью и болѣе судовь. (navibus). Шинераторъ Гоманъ отправилъ передъ тёмъ всё свои морскія силы противъ сарацинъ и для охраны острововъ (Архипелага), и потому быль очень озабочень. Онь провель не мало безсонныхь ночей, а Пигеръ между тъмъ разорялъ окрестное морское побережье (ut... cuncta mari vicina diriperet). Между твиљ императоръ услыхаль, что есть 15 полуразбитыхъ хеландій и заброшенныхъ по ветхости. Онъ призвалъ къ себъ калафатовъ (той; хадара́та; (sic), tus calafatas, hoc est navium compositores] и приказалъ имъ исправить всѣ имѣющіяся хеландія и поставить огнеметатели (argumentum, quo ignis proicitur) не только на носу, но и на кормъ и на обоихъ бокахъ. Когда хеландін были приготовлены, какъ было приказано, онъ назначилъ на нихъ людей самыхъ опытныхъ и повелъль идти на встръчу Ингеру. Они отправились. Увидавъ ихъ на морѣ, король Ингеръ приназалъ своимъ людямъ (exercitui suo) забирать пепріятеля въ плѣнъ, а не убивать. По милосердый Богь не только восхотъль защитить почитающихъ Его и молящихся Ему, по и почтить ихъ побъдою, наслалъ полиую тишь на морс. Шначе было бы неудобно грекамъ метать огномъ. Такъ ставши среди русовъ, они начинаютъ дъйствовать огнемъ во всъ стороны. Увидъвъ это, русы бросаются въ море, желая лучше погрузиться въ воду, чъмъ сгоръть отъ огня. Другіе изъ нихъ, подъ тяжестью нанцырей и шлемовъ своихъ, навсегда опускаются на дно морское; нъкоторые же, пловучи, загараются на поверхности морской, но никто изъ нихъ въ этоть день не спасся, если живымъ не достить берега. Пигеръ послѣ страшнаго пораженія воротился во свояси. Побѣдители греки весело вступили въ Константинополь, ведя съ собой много плівнияковъ. Императоръ Романъ въ присутстви посланника короля Гугона, моего вотчима, приказаль имъ отрубить головы«.

#### житіе ов. кирилла какъ религіозно-эпическое произведеніе. 379

Пъть сомнънія, что будь въ 860 г. въ Константинополъ Орифа начальникъ флота, онъ бы скумълъ набрать съ десятокъ старыхъ хеландій, и съ помощью своего огня греки, сами отличные моряки, еще легче бы справились съ ладъями Аскольда, чёмъ справились ихъ внуки съ ладьями Игоря, такъ какъ ихъ было гораздо больше, чёмъ у Аскольда. Итакъ приведенное извъстіе объ отраженін Аскольдовой рати не только дурно изложено, но и едва ли правдиво и въроятно. Странная роль возлагается на инарха въ столицъ: онъ извъщаетъ императора о нападсији на нее варваровъ и самъ инчего не дъласть, а только дожидается императора. Странную роль играеть и патріархъ Фотій. Нужно было прівхать Миханлу, чтобы Фотій отправился съ нимъ въ Влахерискій храмъ и, взявъ чудотворный покровъ Богоматери, пошелъ съ императоромъ въ нижнюю часть города обмакивать этоть покровъ въ море. Голубинскій прекрасно отмѣтилъ эту невърность показанія объ опущенія ризы въ море 1). "Изъ бесъдъ Фотія мы знаемъ, что патріархъ безъ императора устранвать крестиме ходы съ этимъ покровомъ по ствнамъ города". "Когда ризу Богоматери всв до одного носили вмъсть со мною для отраженія осаждающихъ и защиты осажденныхъ и усердно совершали прилежныя моленія и литін, тогда, по неизреченному человъколюбію, при матернемъ дерзновенномъ ходатайствъ, и Божество преклопилось, и гизвъ его утихъ, и помиловаль Господь достояние свое. Посилась она вокругь этихъ ствиь, и непріятели непостижимо какъ обращали тылъ свой; покрывала она городъ, и ихъ насынь 2) разсыналась какъ бы по данному знаку; пріосвияла она осажденныхъ, и осада пепріятелей не удавалась сверхъ чаянія, коимъ они укрылялись. Какъ только дівственная риза эта обнессна была по опой ствив, варвары сияли осаду города, и ны избавились отъ угрожавшаго плъна и сподобились нечаящаго спасенія".

Неупоминаніе Фотіємъ ни въ первой, пи во второй бесѣдѣ (постѣ удаленія непріятеля) ни объ императорѣ, ни объ Орифѣ позволяеть отрицать достовѣрность показаній Логовета, Льва грамматика и др. съ упоминаніемъ о присутствін въ столицѣ, при ся осадѣ русью, императора Михаила и Орифы <sup>э</sup>). Что касается друнгарія Орифы, то, по словамъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ист. Р. ц. І, 1, с. 50.

<sup>\*)</sup> Ibid. 51. "О древиенъ обычат брать осаждаемые города посредствомъ насыпей или присыни къ илъ стънамъ см. у Свиды въ Слов. подъ сл. Хфиа". (Прим. Голубинскаго).

<sup>3)</sup> Де-Бооръ хотя и не признаетъ, по нашему, несправедливо, исторической цён-

Никиты Пафлагонскаго, опъ быль въ столицъ въ маъ 861 г. во время низложившаго патр. Игнатія собора. Переодѣтый Игнатій бѣжаль изъ Константинополя и укрывался на Припцевыхъ островахъ, а Фотій де тщетно разънскивалъ его по всёмъ монастырямъ, по всему городу и окрестностямъ. Тогда, добывъ царскій указъ, Фотій посылаеть друнгарія Орифу съ шестью скороходами обыскать всё острова и все побережье, дабы найти и захватить Игнатія. Изъ этого показанія Никиты можно заключить, что въ мав и въ началъ іюня 861 г. русовъ уже нодь Константинополемь не было. Впрочемъ можно ли полагаться на показание Инкиты? Въ другомъ мъстъ, передъ самымъ упоминаніемъ о набыгахъ и грабежахъ руси на островахъ (слъдовательно въ 860 г.) Никита восклицаеть: "Какое слово изобразить, сколько врагь. злоумышлялъ противъ него (Пгнатія), сколько обидъ и огорченій напосиль сму, изъ угожденія Фотію и предержащимъ властямъ, друнгарій царскаго флота Орифа!" 1) Какъ будто выходить, что Орифа обижаль и огорчаль Игнатія въ бытность русовь подъ Константинополемъ. По неумолимый и озлобленный врагь Фотія, Никита писаль эти строки двадцать слишкомъ лють спустя и въ своей поясной и совершению некрятнческой голов'в могъ многое спутать и перем'вшать. Точности и опредъленности отъ такихъ тупыхъ и злыхъ фанатиковъ, да еще стариковъ, нельзя и ожидать. До Игнатія ли было главному его гонителю Вардъ, а также Фотію и Орифъ во время осады Константинополя русью? II потому изъ словъ Шикиты можно лишь заключать, буде только вѣрно его показаніе, что Орифа разыскиваль Игнатія со своими скороходами на Принцевыхъ островахъ и по побережью-въ мав и въ началь іюня 861 г., — можно, говорю, заключать, что въ это время русы уже ушли во свояси, и следовательно указанная преосв. Порфирісмъ замѣтка синаксаря на 5-ое іюня не относится къ русн.

#### XX.

До обнародованія бельгійскимъ ученымъ Кюмономъ (въ 1894 г.) съ точно опредъленною датою извъстія о нашествіи руси на Царьградъ можно еще было придавать значеніе вышеприведенному извъ-

ности за бесёдами Фотія. однако изъ словъ II бес. 22 былъ принужденъ однако заключить объ отсутствій императора въ столицё при удаленія руси изъ подъ столицы. "Bine solche Hervorhebung der eigenen Person, während der Kaiser mit in den Gesamtbegriff der πаза πόλις einbezogen wäre, würde schwerlich irgend ein Patriarch, am wenigsten der feine Hofmann (?) Photios sich erlaubt haben "(Byz. Zschr. 1895. 160).

<sup>&#</sup>x27;) Изъ житія нагр. Пгнатія Ник. Пафя. (Migne CV).

#### житіе св. кирилла бакъ религіозно-эническое произведеніе. 381

стію о прівздв императора Михаила изъ Малой Азіи въ Константиноноль, какъ только онъ получилъ отъ Орифы увѣдомленіе о прибытіи викинговъ къ Царьграду. Но насъ не мало удивляеть, что нашъ молодой византисть-арабистъ Васильевъ въ 1900 г. призналъ возможнымъ допустить, впрочемъ вслёдъ за почтеннымъ ученымъ де-Бооромъ, эту поѣздку Михаила изъ Малой Азіи въ Константинополь, при первомъ слухѣ о появленіи русовъ на Босфорѣ. Удивляемся Васильеву, такъ какъ онъ самъ хорощо сопоставилъ рядъ данныхъ, трудно согласимыхъ въ данный моментъ съ прівздомъ Михаила въ столицу.

"Императоръ, говорить онъ, находился у Мавропотамонъ, когда Орифа оповъстилъ его о появлении русовъ 1). Это извъстие заставило Миханла тотчасъ возвратиться еще до какихъ-либо серьезныхъ столкновеній съ арабами. Падо полагать, что императоръ вернулся безъ сойска, которое осталось ожидать его возвращенія (!). Онь подошель 2) къ началу іюня мпсяца 860 г. з), потому что вскорп, 18-го іюня, когда русы впервые явились передь Константинополемь, императорь должень быль уже прибыть въ столицу. Конечно этотъ безрезультатный походъ Михаила не тождественъ съ тъми малочисленными, серьезными столкновеніями византійцевь съ арабами, которыя надають на льто того же 860 г., и о которыхъ мы узнаемъ изъ точныхъ арабскихъ источниковъ. Очевидно, что императоръ, отразивъ русовъ, снози отправился въ походъ противъ арибовъ: это становится совершенно яснымь изъ сопоставленія источниковъ" 4). Мы въ данномъ случав подтверждаемъ предноложение де-Боора, который говорить слъдующее: "поражение въ 859 г. побудило императора къ новому походу въ 860 г.; дорогою онъ узналъ объ опасномъ положении Константинополя и носпешнять во половинь іюня къ столице одина, беза войски. Послы отступления руссогь онь снова отправился въ походъ". ("Der Angriff d. Rhos", S. 158).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въроятно, авторъ хотълъ сказагь. что доносение Орифы нолучено было Михапломъ въ началъ июни 860 г.

<sup>\*) &</sup>quot;Ил началу іюня"—значить Михаяль узналь о русахь еще до прибытія ихъ къ Константинонолю (18-го іюня), когда они еще плыли по Черному морю! Значать Орнфа узналь о движеній русовь чуть ли не въ концѣ мая!!!

<sup>3)</sup> Васниьевъ. Византія и арабы. Спб., 1900 г. С. 193-4.

<sup>4)</sup> И 18-го іюня не половина іюня, Миханлъ могъ бы выбхать только въ концк іюня: пока прискакалъ курьоръ съ извъщеніемъ Орифы и пока самъ (царь) добхалъ до Константинополя, прошло же мъсколько (не менбе 15—16) дией за эти двѣ побздки курьера и побздка императора Миханла изъ подъ Токата до Константинополя.

382 жугналь министерства пароднаго просвъщения.

"И такъ, продолжаетъ Васильевъ, послѣ удаленія русовъ, которые, какъ извѣстио, были отражены отъ стѣнъ столицы, Михаилъ возвратился къ оставленному войску, состоявшему изъ 40 тысячъ человѣкъ, въ составъ которыхъ входили войска оракисійской, манедонской и другихъ осмъ <sup>1</sup>).

"Противъ него шелъ мелитинскій эмиръ Омаръ съ 30 тыс. войска. Императоръ, пройдя по съверной части Малой Азіи, заняль вовпость Дазимонъ, современный Токать, въ округѣ Сивасъ, и расположился лагеремъ въ илодородной, обильной травою долинъ Келларимъ. Эмиръ же, вмъсто того, чтобы ндти по обыкновенной дорогъ на Зелису, что соотвътствуетъ въроятно современному городку Зела, на западъ отъ Токата, свернулъ въ сторону къ Хопаріонъ, который находился, очевидно, вблизи византійскаго лагеря. Здъсь произошло сражение. Императоръ былъ разбитъ и обратился въ бъгство; но, проскакавь шесть миль, въ виду крайняго изнуренія лошадей и разбитаго войска, а также вслёдствіе невыноснивго зноя, Миханлъ рѣшился остановиться на крутой, педоступной скал'ь Анзесъ, гдв его и осадиль эмирь. Положеніе византійцевь, несмотря на подобную позицію, было критическимъ; по въ это время арабы изъ за педостатка воды и корма для лошадей отступили оть Анзеса и расположились въ долинъ Дора. Императоръ, пользуясь этимъ обстоятельствомъ, поспѣшно удалился съ Аизеса, бѣжаль въ теченіе цѣлаго дня и только тогда быль въ безопасности. Эмиръ вывелъ изъ этого лётняго похода 7 тыс. плънныхъ. Льтомъ же этою юда (860!) Корбеасъ сдълаль нападение и захватиль во Али-иби-Ихъ ал-Армени также 5 тыс. человных и около 10 тыс. лошадей, выючныхъ животныхъ и ословъ. Удачный набыль сдылаль Балькаджурь. Фадь-ибн-Каримь съ двадцатью корабляли опустошаль прибрежныя страны и захватиль крыnocms Ammanino" 2).

<sup>2</sup>) Значить пребытаніе русовъ подъ Константинополемъ продолжалось какъ разъ меньше даже 2 недаль-съ 18-го іюня по копецъ іюня пли начало іюля. Но

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "(јепез. р. 91—93, откуда Сопt. Theoph., р. 177—179. С. 24. Кедринъ, давая весьма краткій разсказь объ этомъ походѣ, заниствованный имъ у продолжателя Феофана, опускаеть вст. географическія указанія послѣдняго (Edr. II, р. 162— 163); то же дѣлаеть и Зонара (cd. Diud. vol. IV р. 10, XVI, с. 3). Генесій говорить, что этоть походъ былъ черезъ два года послѣ пораженія подъ Самосатой: εἶτά χρόνων δύο παραπευσάντων, это можно примирить съ показаніями арабенихъ историковъ, если считать время до конца 246 г. Хиджры=28-го марта 860 по 16-е марта 861 г. См. объ этомъ походѣ Ramsay, The historical geography of Asia Minor. London, 1890. р. 329". Васильсвъ. Виз. и Ар. I, 194. Пр. 1.

#### житіе св. кирилла какъ религюзно-эпическое пропзведеніе. 383

"Всь эти событія, заключаеть Васильевь, должны приходиться на самое лито 860 г., то есть, въроятние всего, на йоль мисяцъ". Тутъ же въ примъчания онъ добавляеть: "Михаиль не могь возвратиться въ Малую Азію къ войску посль удаленія русовъ раньше конца іюня или пачала іюля"<sup>1</sup>).

"Въ этомъ же году (860), по нашему мнънію, почти одновременно съ нападеніемъ русовъ, флотъ критскихъ арабовъ, состоявшій изъ двадцати кумбарій, семи галей и нъсколькихъ сатуръ, онустошалъ Киклады и доходилъ даже до Прокописа. Какія мъры были приияты византійскимъ правительствомъ противъ этого нападенія, не извъстно".

Эти строки Васильева прекрасно изображають трудное и нечальное положение Византийской Имперіи льтомъ 860 г. Военныя дыіствія малоазійскихъ и критскихъ арабовъ сошлись очевидно не случайно съ нападеніемъ русовъ, и, пътъ сомпьнія, оно входило вь общій планъ арабовъ. Арабы, конечно высшія ихъ власти, могли знать о порманиахъ и въ эти годы имъть уже довольно опредбленныя о нихъ свъдънія, когда они исзадолго передъ тъмъ появились въ Хазаріи, среди ся славянскаго населенія, на среднемъ Дибирѣ. Посъщали ли тогда этотъ край торговцы греческіе, оно болье, чъмъ сомнительно; что же касается до торговцевь мусульманскихъ, то они уже не первые десятки лътъ постоянно въ немъ бывали. До 860 г. и византийское правительство и часть общества и народа греческаго имъли изкоторое свъдъніе о пиратахъ-норманнахъ въ Западной Европъ. О навздахъ викинговъ на Саксонію, Фрисландію, Фландрію, Англію, Шотландію и Прландію въ началіз первої половины IX візка они могли еще не знать, по о нападеніяхь на нобережье монархін Карла Великаго, на Францію (вдоль по Луар'я въ 843 г.), но Сента въ 846, 845, 857 г. (Руанъ и Парижъ), на южныя части Испанін, на Се-

императоръ, получнышій извъстіє не раньше конца іюня, могъ прибыть изъ Токата въ Константиноволь не раньше 10—12 іюли.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Прим.с. 195—"Вейль (Gesch. d. Chalif. II, S. 366) видить здъев Антіохію на р. Саруст, теперь Seihun, въ древней Киликіи педалско оть Тарса". Васильевъ ib. замѣчаетъ, что "здѣсь рѣчь идетъ объ извѣстномъ городѣ на южномъ берегу Малой Азін Анталіи. Птальянцы въ среди. вв. иншутъ си названіе Satalia, Setalia, Satalies. Атталія была одной изъ главныхъ станцій на пути къ Константинопольскому ироливу и обладала прекрасной гаванью. См. Tomaschek. Zur hist. Topographie г. Kleinasien im Mittelalter. (Stzber. d. Wien. Ak. Hist. Phil. Cl. B. 124, 1891, S, 583). Русскій паломинкъ Даніндъ называеть Атталію Самилія", (ib. с. 195—196).

вилью, Кадиксъ (въ 40-хъ годахъ) и нѣсколько позже на съверную Испанію (Астурію въ 850 г.) <sup>1</sup>) византійское правительство и общество не могло не имъть болъе или менъе опредъленныхъ извъстій.

При император'в Өеофият (829-842), отцъ Миханяа III, въ концъ 30-хъ годовъ византійское правительство вмъло случай ознакомиться съ нъсколькими представителями норманновъ, прибывшихъ изъ нынъшней Россіи и назвавшихъ себя росами или русами. Воспользовавшись предстоявшею отправкою пословъ византійскихъ къ императору Лудовику, императоръ Өсофияъ препроводияъ ихъ съ ними къ Лудовику въ Ингельгеймъ, написавъ ему, что вибств съ своими уполномоченными Осодосіемъ, Халкидонскимъ спископомъ, и спасаріемъ Ософаномъ онъ посылаетъ къ нему и нъкихъ неизвъстныхъ людей, которые себя, го-есть, свой народъ называють русами. Они про себя говорили, что ихъ дружбы ради послалъ въ Константинополь король ихъ (rex illorum) по имени Chacanus (Ханань или върнъе Гаконь). Восточный императоръ просилъ западнаго, чтобы онъ соблаговолилъ помочь и облегчить имъ возврать ихъ на родину, такъ какъ онъ не желаль бы, чтобы они возвращались твмъ же путемъ, какимъ они пробрались въ Константинополь, нбо онъ занять варварскими и дикими, свирвными народами, и потому они, послы, могли бы подвергнуться опасности. Лудовикъ, какъ можно старательнъе разслъдовавъ причину ихъ прихода, нашель, что они (эти русы) роду шведскаго, и предполагаеть, что они скорве лазутчики ихъ (Феофилова и его Лудовикова) парствъ, чемъ искатели ихъ дружбы, заявивъ при этомъ, что онъ считаеть нужнымъ задержать ихъ у себя, пока вь точности не убъдится, что имъ можно дов'врять. Объ этомъ онъ не замедлилъ изв'естить письменно Ософила и черезъ его пословъ, и что опъ послъднихъ принялъ любезпо изъ дружбы въ императору Ософилу, и буде опъ найдеть, что они (русы) люди върные, удовлетворить ихъ и номожеть имъ возвратиться спокойно на родину; въ противномъ же случав, онъ ихъ отправить обратно съ византійскими послами, и пусть самъ царь тогда ришаеть, что съ ними дълать" (Ann. Bert.).

Таково было первое знакомство Византіи съ варяго-русами.

Можно почти навърное сказать, что Византія почти ничего въ свое время не знала о томъ, что затімъ въ 40 — 50-хъ годахъ IX въка творилось на далскомъ отъ нея съверъ, въ историческихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Munch. P. A. Die nord. germ. Völker übers. v. Claussen, II, 18 ff. Lübeck.— Depping, Histoire des expéditions marit. des Normands, I, pp. 102 cl. Keary, The Vikings in Western Christendom, Ldn. MCCCXCI, pp. 242 ff.

#### житіе св. кирилла какъ религіозно-эпическое произведеніе. 385

впослъдстви земляхъ Новгородской и Исковской. Немного больше успѣла, если успѣла, узнать Византія о появленіи толпы варяговъруси, съ Аскольдомъ и Диромъ во главъ, въ Кіевъ, судя по словамъ натріарха Фотія, изъ объихъ его бесъдъ, первой-во время осады Константинополя русью и второй-посл'в удаленія русовъ. Изь этихъ бестать видно, что появление русовъ 18-го іюня 860 г. въ Босфоръ передъ ствнами столицы было совершенно нечаянное, никъмъ не ожиданное и не предвиденное. Никакихъ меръ предварительныхъ не было принято. По своему положенію, Фотій могъ и долженъ былъ знать все, что зналъ бы нпархъ города Орифа. И, конечно, Орифа ничего также не зналь о приготовленіяхъ руси къ походу и увъдаль объ ихъ появления въ Босфор'в не раньше и не позже патріарха и остальныхъ жителей столицы <sup>1</sup>). Сами по себѣ варяги-русь не могли быть страшны Византій ни на супів, ни на морв. И въ предъидущіе въка, и въ настоящень (IX) въкъ, и въ въка послъдующіе (X-XI) Византія одна въ цъломъ христіанствѣ обладала строго-организованною арміею и прекраснымъ флотомъ. Ея пъхота и кавалерія, ся флотъ съ его греческных огнемь были нанлучшими за вст эти столитія. Ея полководцы, адмиралы, капитаны и матросы превосходили образованіемъ и опытностью встахъ современныхъ европейцевъ. Русь Аскольдова напугала и унизила Византію пе своею храбростью и искусствомъ, а своимъ висзалнымъ, неожиданнымъ появленіемъ въ то время, когда вся армія съ императоромъ во главѣ находилась въ Малой Азіи на войнъ съ халифатомъ, а весь флоть ушелъ въ Архипелатъ на защиту острововъ и Дарданеллъ отъ критскихъ арабовъ. Критъ былъ завоеванъ испанскими арабами въ 825 году и послъ пеоднократныхъ, неудачныхъ попытокъ быль наконецъ отвоеванъ греками въ 960 году. Па русь-варяжскую, на норманновь-пиратовь греки смотрѣли, какь на "войско, необученное военному искусству и составленное изъ ра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ... υτι βαρβάρων άπιστος δρόμος ούχ έδωχε τή ψήμη χαιρόν άγγελίας, ώς άν τις άσφάλεια περινοηθείη, άλλά σύνδρομον έσχεν ή θέα την άχοὴν χαὶ το πεπονθήναι... Ναμικ. Lex. Uindob. p. 208, 3 (I Suc.). "...ω βασιλίς πόλεων βασιλίδων, πολλάς μέν συμμαχίας έξαρπάσασα χινδύνων, πολλάς δε έπὶ γόνυ χλιθείσας άνομθώσσα τοῖς υπλοις, εἰς προνομήν δε νυνὶ προχειμένη χαὶ τῶν συνεπιχουρόντων ἐξηπορημένη" (ib. p. 211, 10. 63). "όσω δε ξένη χαὶ δεινῶς ἄτοπος τοῦ χαταρραγέντος ἔθνους ή ἔφοδος, τοσούτω τῶν πλημμεληθέντων ή ὑπερβολή διελέγχεται. υσον δε πάλιν ἀφανές ἄσημον χαὶ μηδέ μέχρι τής χαθ' ήμῶν ἐπελεύσεως γινωσχόμενον, τοσούτον ήμιν ὑ τζς αἰςχύνης ῦγκος ἐπιγράθεται χαὶ τῶν ἀνειδισμῶν ὑ θρίαμβος αίρεται..." (ib. p. 217, 15—17, II Suc.). "ἀπροσδύχητος ἐπέστη ή ἔφοδος τῶν ἐχθρῶν, ἀνέλπιστος ἐδείχθη ή ἀναχώρησις αὐτῶν" (ib. p. 223, 17—18).

бовъ". "О городъ, украшенный добычами (трофеями) многихъ народовъ, какой народъ вздумалъ обратить тебя въ свою добычу!" "Все идетъ у тебя (въ Византіп), говоритъ Фотій въ своей I бестадъ, такъ худо, что и пепреоборимая сила твоя ниспала до крайняго безсилія, и слабый, уничиженный и безчеловъчный на видъ, противникъ пытается на тебъ показать силу руки и украситься славнымъ именемъ".

Нать, известить императора въ началь іюня не могь Орифа о приближающейся къ Царьграду варяжской флотили, такъ какъ, по свидътельству Фотія, никто въ столицъ ся не чаялъ, да и ясно такое извъстіе не могло нобудить Михаила остановить свой походъ и бросить армію, направленную противъ врага сильнаго, опаснаго, много разъ испытаннаго и давно имперіи страшнаго. Дабы рішиться на такой шагь, императору нужно было имъть подробныя и точныя извъстія объ этомъ новомъ, никвмъ еще невиданномъ непріятелѣ. Надо было узнать Миханлу хотя о части техъ убійствъ и грабежей, которыя были совершены русами до написанія и во время писанія первой беста фотія. Они не могли быть совершены иначе, какъ въ продолжение и всколькихъ дней, по крайности вь теченіе двухъ-трехъ педбль. А за все это время Фотій имъль же основаніе говорить и писать: "Гдв теперь царь христолюбнвый? Гдѣ вониство? Гдѣ оружіе, нашины, военные совѣты к припасы? По другихъ ли варваровъ (арабовъ) нашествіе удалило и привлекло къ себѣ все это? Царь переносить продолжительные труды (значить не только что убхалъ изъ столицы), а насъ изнуряеть очевидная гибель и смерть, однихъ уже постигшая, а къ другимъ приближающаяся".

Итакъ императоръ не могъ прібхать въ Константинополь, какъ замѣтилъ Васильевъ, еще въ началѣ іюня, слѣдовательно до появленія русовъ въ Босфорѣ. Не могъ онъ прибыть въ столицу и въ началѣ іюля. Если курьеръ, посланный Орифою съ болѣе или менѣе подробнымъ отчетомъ о всѣхъ грабежахъ и убійствахъ руси, отправленъ былъ такимъ образомъ не раньше первыхъ чиселъ іюля, то достичь Черной-Рѣки, притока Кизиль-Ирмака, въ Каппадокіи, не могъ ранѣе второй педѣли іюля. Императору нужно же было сдѣлать извѣстныя распоряженія по арміи, — измѣнялся цѣлый планъ похода, — и потому едва ли удалось ему выѣхать раньше 14—15 іюля, и слѣдовательно онъ бы прискакалъ въ Константинополь не раньше конца второй, даже начала третьей недѣли. Странпо тоже полагать, что пріѣздъ императора въ столицу немедленно повлекъ за собой и удаленіе отъ нея русовъ. Пе могъ же императоръ и въ такомъ даже случаѣ не

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 387

остаться въ столиць одинъ, другой лишній день, хотя бы для отдыха. Но какъ же онъ бы поспълъ доъхать до Черной-Ръки, гдъ, но словамъ Васильсва, армія остановилась ждать императора, и затъмъ повести армію отъ Черной-Ръки, взять кръпость Дазимонъ (нынѣшній Токатъ) и затъмъ расположиться съ своею арміею въ долинъ Келаріонъ. Битва съ арабами проязошла близъ Хопаріона, недалеко отъ упомянутой долины. Михаилъ былъ разбитъ и обращенъ въ бъгство; "проскакавъ 6 милъ, въ виду крайняго изнуренія лошадей и разбитаго войска, а также вслѣдствіе невыносимаго зноя, Михаилъ рѣшилъ остановиться на крутой, недоступной скалѣ Анзесъ. Эмиръ явился въ слѣдъ за нимъ, но вскорѣ за недостаткомъ воды и корма для лошадей, отступилъ отъ Анзеса и расположилъ свое войско въ долинѣ Дора. Тогда Михаилъ поспѣшно удалился отъ скалы Анзеса. Этотъ Анзесъ находится на востокъ отъ Амасіи и на сѣверо-востокъ отъ Токата".

Все это происходило въ течение имян мысяца, съ полною увъренностью утверждаетъ Васильевъ. По, если даже считать Мавронъ-Потамонъ, то-есть, Черпую-Рѣку не за притокъ рѣки Кизиль-Ирмака. а за болѣе близкую къ побережью Мраморнаго моря рѣку Кара-су (Черную рвку), то-есть, за притокъ рвки Сангарія (въ Пафлагоніи), то и тогда можно и должно будеть признать, что Михаилъ могь гораздо раньше прибыть въ Константинополь, но за то въ такомъ случав ему гораздо трудиве было бы дойти съ армісю до Токата. Следовательно, ии въ томъ, ни въ другомъ случае не могло быть сраженія съ арабами въ іюль мъсяць. Пораженіе же Михаила, не особенно вдалекъ отъ Токата (на востокъ отъ него) песравненно достовърнъе, чъмъ его поъздка съ Черной-Ръки и его побъда надъ русами, которые оставались всячески гораздо дольше мъсяца подъ Константинополемъ. Оба эти происшествія несовмъстимы, и одно наъ нихъ должно быть отринуто. За первое говорять точныя извъстія Генесія и арабскихъ источниковъ. Отвергнуть ихъ также пельзя, какъ и положительнаго свидътельства І-ой бесбды Фотія объ отсутствіи императора въ Константинополѣ и ръшительнаго умолчанія II-ой его бесвды объ его присутствии въ столицъ, при удалении руси во свояси.

Удивительно, что де-Бооръ въ своей статъв о нашествія руси хотя самъ же высказаль полиую невозможность допускать умолчаніе Фотія о присутствіи императора при удаленія руси, тъмъ не менъе настанваеть на своемъ предположеніи, что она удалилась вслъдствіе полнаго ся разгрома пріъхавшимъ въ Константинополь Михаиломъ.

Digitized by Google

#### 388 ЖУРНАЛЪ МИНИСТЕРСТВА НАРОДНАГО ПРОСВЪЩЕНІЯ.

"Такое возвеличеніе собственной особы и включеніе императора въ общее выраженіе яаса ябле, едва ли бы могъ позволить себ'в какой либо патріархъ, всего менте тонкій прилворный (?) Фотій".

Тонкій придворный!—былъ ли имъ Фотій или нѣтъ, это еще вопросъ, но умнымъ человѣкомъ онъ былъ безспорно. Зная, какъ велико число его враговъ и какъ сильна ихъ злоба на него, онъ никогда бы не рѣшился умолчать о пріѣздѣ въ столицу императора и не преминулъ бы воздать ему должную честь за одно даже появленіе его въ столицѣ въ такую роковую минуту, тѣмъ менѣе онъ умолчалъ бы о побѣдѣ его надъ врагомъ. Будь онъ тонкимъ придворнымъ, II-ая бесѣда состояла бы изъ одного панегирика императору и въ томъ даже случаѣ, если бы и вовсе никакой побѣды не было. Де-Бооръ однако настаиваетъ, что побѣда была и была одержана никѣмъ инымъ, какъ самимъ Михаиломъ, на походѣ узнавшимъ объ опасномъ положеніи Консталитинополя, "поспъмшашимъ, по словамъ де-Боора, въ половинъ *кона къ столиць* одинъ, безъ войска. Посль отступленія русовъ онъ спова отправился въ походъ".

Узнать дорогою объ опасномъ положении столицы Михаилъ не могъ раньше конца 20-хъ чиселъ іюня, не могъ и прибыть въ нее раньше 7-8 дисй, слъдовательно еще до появленія I бестьды Фотія, а въ ней прямо сказано: "Гдѣ тепсрь царь христолюбивый?.. Онъ переноснть продолжительные труды". Въ первую недълю своего пребыванія подъ Константинополемъ русы не успѣли бы натворить тѣхъ бѣдствій, о конхъ говорить Фотій въ 1 бесівді. Во II бесівді, сказанной послі предполагасмой побъды Михаила надъ русами и послъ ихъ отступленія-мы между прочимъ читаемъ: "Чъмъ страшите и неожиданите нашествие нахлынувшаго народа, темъ более обличается чрезмерность (нашихъ) согръшений; и съ другой стороны, чъмъ онъ наименъе, незначительнъе и исизвъстиъе до нашествія на насъ, тъмъ большая падаеть на насъ тяжесть посрамленія и большій воздвинается памятникь безчестія и тличайшию боль причиняють удары этою бича. Ибо, когда слабыйшие и презираемые одольвають повидимому славныхъ и необоримыхъ по силь, тогда удары бывають нестерпимыми, несчастье становится белутышными, память о бъдствіяхи остается неизнадимою". "Тв, для конхъ нвкогда одна молва о ромеяхъ казалась прозною, подъяли оружие противъ самой державы ихъ и восплескали руками, ненстоветвуя въ надеждъ взять царственный городъ, какъ итичье иньздо. Они разграбили окрестности его и разорили предмівстія, жестоко поступили съ захваченными и дерзновенно расположи-

Digitized by Google

#### житие св. кирияла какъ религизно-эпическое произведение. 389

лись вокругъ всего этого (города), выказавъ такую отвагу и надменность оть вашего нерадънія, такъ что жители не смъли и смотръть на нихъ прямыми и неробкими глазами, по отъ чего слъдовало бы ныть гораздо мужественные сражаться съ врагами, отъ того самаго ослабъвали и падали; избіеніе ихъ единоплеменниковъ варварами должно было бы произвести справедливый гизвъ и требовать такого же возмездія съ основательными надеждами (на усп'яхъ), а они, оробъвши и струсивши, растерялись, принявъ страданія плененныхъ за собственное плененье, тогда какъ отъ нихъ, спасшихся-следовало быть отищению за подвергшихся несчастью... Такъ мы сделались игрушкою варварскаго племени и вообразили угрозу его неотвратимою и намъреніе неотразимымъ". "Никто не могь бы изобразить словомъ постигшую насъ тогда плеяду бъдствій! Кто же, видя это, не призналъ бы, что на насъ излилась до дна чаша, которую приготовилъ гнъвъ Господень, воскипъвший отъ нашихъ гръховъ! Кто, приноминая и обдумывая это, не сталь бы проводить въ гор'в и слезахъ всю жизнь до наступленія ся заката. О какъ все тогда разстроилось и городъ едва, такъ сказать, не былъ поднятъ на конье! Когда легко было взять его, а жителямъ невозможно защищать, то очевидно, что отъ воли непріятелей зависьло пострадать ему или не пострадать; если же спасение города находилось вы рукахъ враговъ и сохранение его завистло отъ ихъ великодущія, то, по моему митию, немного лучше или точнъе гораздо хуже было городу не сдаваться, нежели скоръе сдаться. ибо въ послъднемъ случать непродолжительность страдания, можеть быть, оставила бы неизвистною причину нескораю плиненія, а въ первомъ--съ продолжениемъ времени возвышается человъколюбие непріятелей-такъ какъ городъ не взять по ихъ милости и присосдиненное къ страданию безславие отъ этого великодущия (пепріятелей) усиливаеть бользненное чувство плинения".

Въ эти тяжелые дии и немногія педіли, проведенныя жителями Константинополя въ томительномъ ожиданіи самаго ужаснаго конца, легкомысленное и сильно испорченное населеніе всіхъ классовъ нережило много, отъ різкой критики государственныхъ и общественныхъ непорядковъ до строгаго самоосужденія и самобичеванія, обращеннаго чуть не каждымъ къ своей личной жизни и діятельности. Охарактеризовавъ этотъ моментъ покаяніемъ всенароднымъ, фотій въ заключеніи своей бесёды говоритъ: "Когда же... мы поставили совість непреклоннымъ судьею грёховъ своихъ и обличаемые (ею) признали обвинительное рёшеніе противъ насъ справедливымъ, когда умоляли

Часть CCOL (1908, № 12), отд. 2.

8



#### 390 журналъ министерства народнаго просвъщения.

Бога литіями и песнопеніями, когда съ сокрушеніемъ сердца приносили покалије, когда, воздъвал руки къ Богу во всю ночь, проснлв у него помилованыя, возложивъ на него всв свои надежды, тогда мы избавились оть несчастія, тогда сподобились отм'вны окружавшихь насъ бъдъ, тогда мы увидъли разсъяніе грозы и узръли отступленіе гнъва Господня отъ насъ; ибо мы увидъли враговъ нашихъ удаляющимися и юродь, которому угрожамо расхищение, избавившимся отъ разоренья, тогда... Когда же? Когда мы, оставшись безъ всякой защиты и не имъя помощи отъ людей, воодушевилесь надеждани на Матерь Слова и Бога нашего, Ес просили умолить Сына.., къ Ел покрову прибѣгали, какъ къ стѣнѣ перушимой, умоляя Ес сокрушить дерзость варваровъ, смирить (ихъ) гордость, защитить отчалвшійся народъ за собственную ея паству... Ея од'вянье для отраженья осаждающихъ и огражденія осаждаемыхъ носилъ со мною весь городъ и усердно мы возносили моленія и совершали литіи; оттого, по неизреченному человъколюбію, при матерномъ дерзновенномъ ходатайствъ, и Богь преклопился, и гизвъ (Его) отступилъ, и помиловалъ Господь достояние свое. По истипъ эта пречестная риза есть одъяние матери Божьей; опа кругомъ обтекала ствны и непріятели необъяснимымъ образомъ показывали тылъ: она осаждала городъ и ограда непріятелей разрушалась какъ бы по данному знаку; она облекала его, и непріятели обнажались отъ той надежды, которою окрылялись. Ибо, какъ только эта дъвственная риза была обнесена по стънъ, сарсары принялись снимать осади юрода, а мы избавились отъ ожидаемаго ильна и сподобились исожиданного спосенія. Такъ воззр'яль Господь не на гръхи наши, а на покалнье... Нечаянно было нашсстве, неожиданно совершилось и удиление ихъ, чрезм'врно негодование (Божіе) но неизречения и милость".

И такъ нигдъ ни слова объ императоръ, ни единаго намека на какос-нибудь сраженіе и битву, на сухопутное или морское пораженіе непріятеля. Не могъ же Фотій скрыть и умолчать о чемъ-либо подобиомъ. Тысячи и тысячи людей обличали бы его въ злонамъренномъ искаженіи и въ недобросовъстномъ замалчиваньи всъмъ извъстнаго событія.

Ис отвергая, что, разсвигалсь небольшими нартіями по обширному нобережью, русы тамъ и сямъ бывали нерѣдко избиваемы жителями во время пхъ грабежей и разбоевъ, мы полагаемъ, что не греки ихъ разбили, а разбили и поразили они себя сами. Продолжительныя въ теченіе многихъ недѣль и по большей части безнаказанно совершае-

#### житіе св. кирилла какъ религюзно-эническое произведеніе. 391

мыя кражи, грабежи, разбон и убійства, разпузданный разгуль и всовозможныя излишества, испогребенные трупы животныхъ и людей, сильно разръдили эти шайки воровъ и разбойниковъ, пиратовъ-викинговъ. Останавливаясь на современныхъ западныхъ извъстіяхъ о наъздахъ викинговъ ІХ-го же въка на разные края западной Европы, мы замѣчаемъ, что викишти обыкновенно долго нигдъ не останавливаются. не засиживаются въ одномъ мъстъ: наворовавъ, награбивъ, сжегши и разрушивъ, гдѣ могли, церкви и монастыри, избивъ до смерти много жителей и забравъ много съ собой женщинъ, дътей въ работу себъ или на продажу, они спѣшили удалиться во свояси или, если городъ быль при устьи большой рыки, то спускались по ней (Луарь, Сень) внутрь страны. Вообще они сп'внили удалиться изъ той містности, гдъ много набъдили. Ворамъ, убійцамъ, къ чести человъческой совъсти, всегда претить продолжительное пребывание на м'встахъ ихъ подвиговъ, и ихъ безсознательно что-то влечетъ вонъ изъ нихъ. Я уже выше (XIII) указываль, что посившное удаление Аскольдовой руси изъ подъ Цареграда, похожее на бъгство, объясняется чисто внутренними побужденіями и частью лишь такими визшиними причинами, какъ физическое и нравственное разстройство пиратовъ, появившаяся сильная смертность въ ихъ рядахъ. Если греки ихъ и испугали, поразили подъ конецъ, то не внѣшнею своею силою, а своими духовными процессіями но ствнамъ осажденнаго города. Мало религіозные въ смыслѣ внутреннемъ, викинги были суевърны, — своимъ богамъ, вопиственнымъ и жестокимъ, они обыкновенно приписывали свои бранные успѣхи. Бранныя неудачи ихъ съ христіанами еще въ ІХ в'вкв часто приводили викинговъ къ быстрой, хотя не прочной ръшимости принятія христіанства и отверженія родныхъ боговъ Одина и Тора. Наилучшимъ доказательствомъ, что не только греки, но и сами русы въ концѣ концовъ полагали, что они не побъдили христіанъ, а были поражены ими, служить то, что, вскор'в посл'в отступления своего отъ Цареграда, они прислали пословъ просить о крещеніи, какъ о томъ говорять и окружное посланіе патріарха Фотія, и одно изъ лучшихъ византійскихъ же свильтельствь.

#### XXI.

Де-Бооръ вполиѣ основательно замѣтилъ, что открытое Кюмономъ византійское свидѣтельство о руси подъ Цареградомъ (въ неважномъ вообще хронографѣ XI в.) важно не только точною своею датою, но

8\*

#### 392 журналь министерства илроднаго просвъщения.

и обозначеніемъ, хотя очень краткимъ, подробностей объ ихъ отступленіи "18-го іюня, 8-го ицдикта, въ 6368 г. отъ сотворенія міра и въ 5-й годъ царствованія императора Михаила" (т. е. 18-го іюня 860 года), "пришли русы въ двухъ стахъ судахъ, помощью всепѣтой Богородицы они были одолѣны христіанами, всесильно поражены и удалились".

"Пе надо забывать, говорить де-Бооръ, что объ бесъды Фотія не исторический разсказъ (Darstellung), а риторическое произведение. Оно имъстъ совершенио опредъленныя цъля пробудить въ сокрушенныхъ сердцахъ покаяние, и именно истинное покаяние съ перемъною настроенія и образа жизни. Очень возможно, что внезапностью нападенія, при вид'в опустошенія подъ ствнами города (передъ воротами, vor den Thoren, говорить де-Боорь) и сильныхъ матеріальныхъ потерь, многіе жители могли прійти въ ужась и отчаяніе, но трудно допустить (ist kaum anzunehmen), чтобы кто-нибудь, не смотря на отсутствіе императора и войска, могъ серьезно бояться, что сильныя, многонспытанныя стѣны города могли быть легко заняты экипажсмъ нѣсколькихъ сотенъ легкихъ пиратскихъ судовъ безъ осадныхъ машинъ. Варвары легко могли протхаться на своихъ судахъ передъ городомъ, издъваясь и грозя, по этимъ морскимъ кочевникамъ (diesen Nomaden des Meeres) едва ли могло прійти въ голову тратить время на попытки взобраться на неприступныя стёпы, вместо того, чтобы безъ труда и опасности грабить открытую, неспособную къ сопротивлению страну. И такъ описаніе спасенія становится чімъ-то совершенно легендарнымь. Риза Девы Марін пропосится вы глазахъ непріятеля, н една она показалась, какъ оказываетъ на него свое дъйствіе (II,23). Что это спасение могло быть совершенно естественнымъ, такъ какъ испріятель вовсе не думаль о приступ'ь на Византію, о томъ патріарху не приходить въ голову, пли онъ умолчаль о томъ, такъ какъ оно противоръчило бы цъли его проповъди".

Ссылалсь на требованія здоровой критики, де-Бооръ считаеть необходимымъ допустить, что "человъкъ энергическій, принимавшій участіе во всізхъ важныхъ походахъ, большой охотникъ до спорта и храбрый до бъшенства, императоръ Михаилъ III, прибывъ въ Константинополь, немедленно собралъ и вооружилъ какія только могъ найти суда и послалъ ихъ на непріятеля. Такимъ образомъ, при поднявшейся буръ, опасной для легкихъ варварскихъ судовъ, русы, при уходъ своемъ, дъйствительно были разбиты византійскимъ флотомъ". жнтіе св. кирилла какъ религіозно-эническое произведение. 393

Это предположение де-Бооръ считаетъ необходимымъ допустить въ оправдание вышеприведеннаго показания хроники (Кюмона) о полномъ норажения русовъ, при ихъ отступлении <sup>1</sup>).

На это нельзя не возразить, что присутствіе императора Михаила въ Константинополъ въ это время болье, чъмъ сомнительно. Фотію не было никакой причины и надобности замалчивать о действін византійскаго флота, о распорядительности Михаила пли Орифы, о храбрости и подвигь греческихъ моряковъ. Фотій быль не только служитель церкви, лицо духовное (сь декабря 858), но за два года до этого занималь постоянно гражданскія и воспныя должности, большую часть жизни посвящаль наукв, не быль и не могь быть пристрастенъ къ сословію духовному и глидівть съ высока на другія сословія. Великій почитатель греческой философіи и исторіи, Фотій быль и великимъ патріотомъ грекомъ, византійцемъ, дорожилъ могуществомъ и славою Византіи. Для чего бы онъ сталъ скрывать о подвигв родныхъ же сму моряковь, если бы имъ удалось разбить флотилію русовь? Развъ бы онъ не могъ возблагодарить промысль Божій и всепыную Боюро*δищи* (πανύμνητον θεοτόχον) 3a OKasahhyio ΠΟΜΟΙЦЬ (πρεσβείας) BL HOpaженіи варваровъ. Какъ бы Фотій славолюбивь ни былъ, не могъ же онт промолчать о всёмъ изв'єстномъ и тысячами людей впдимомъ подингы греческихъ моряковь, буде такой подвигь совершился. Фотій слишкомъ хорощо зналъ, какъ слъдятъ его многочисленные враги за каждымъ его словомъ и выраженіемъ. И конечно на соборахъ (въ Рим'в и Кпол'в 869 г.) игнатіане и римляне не преминули бы ноставить въ вину и его великое самохвальство, и намъренное умолчание о подвигь царя и греческаго флота.

Ошибка де-Боора въ томъ, что онъ въ данномъ случав не припомнилъ себв исихологіи массъ въ моменты неожиданныхъ бъдствій, внезаннаго появленія какой-нибудь страшной бользии, голода, землетрясеній, нежданнаго и негаданнаго непріятеля. Нельзя же забывать, что у страха глаза велики, что ужасы воображенія, по словамъ великаго поэта, бываютъ сильнъе дъйствительныхъ<sup>2</sup>). Надо наконецъ прииять во вниманіс, что религіозныя процессіи со святынею Цареградскою по ствнамъ города, въ виду обступившихъ варваровъ, производили глубокое внечатятвије и имѣли сильное дъйствіе и на жителей столицы и на варваровъ-пиратовъ, желавшихъ ее ограбить. Эта святыня давно

I)...οί διά πρεσβειών της πανυμνήτου Θεοτόχου χατεχυριεύθησαν ύπο των χριστιανών και χατά χράτος ήττήθησάν τε χρί ήφανίσθησαν.

<sup>\*) ...</sup> Present fears are less than horrible imaginings. (Macbeth. A. I, Sc. III).

#### 394 журналь министерства народнаго просвъщения.

чтилась въ народъ за спасение столицы отъ несравненно опаснъйшихъ непрілтелей, персовъ и союзниковъ ихъ аваровъ, въ 626 г., при царѣ Ираклів. Ношеніе ся съ церковнымъ пвніемъ по ствнамъ патріархомъ съ духовенствомъ, въ сопровождении большихъ народныхъ массъ подымало духъ и возвышало помыслы столичнаго населенія и безспорно удержало испорченную его часть отъ соблазна помочь непріятелю ворваться въ городъ и вмъств съ нимъ предаться грабежу. Физически и нравственно ослабъвшіе отъ всякаго рода излишествъ, учиненныхъ ими грабежей и убійствъ, суевърные варвары, при видъ этихъ странныхъ и непонятныхъ процессій по стѣнамъ, съ долетавшимъ до ихъ слуха пѣніемъ, постепенно приходили къ уб'яжденію, что всв ихъ неудачи въ попыткахъ взять городъ приступомъ, умножавшіяся ссоры между ними и возраставшая среди нихъ смертность (оть разлагавшихся и не зарытыхъ труповъ) происходять отъ направленныхъ противъ нихъ непонятныхъ чаръ и заклинательной силы христіанскихъ процессій и молитвъ. Утомленнымъ, извърившимся въ себъ и въ силу своихъ боговъ, не разъ уже помышлявшимъ о возвратѣ на родину, викингамъ довольно было совнаденія внезанно поднявшаюся сильнаго вітра и волненія на мор'в съ проклятою для нихъ процессіею на ствнахъ города, чтобъ ударить отбой и броситься въ безпорядкъ въ своимъ ладьямъ, при чемъ много викинговъ и не мало ихъ ладей, особенно не въ мвру нагруженныхъ наворованнымъ добромъ, пошло ко дну.

Патріархъ Фотій съ населеніемъ освобожденной столицы вполнѣ искренно приписали ся спасеніе старой византійской святынѣ. Въ томъ же смыслѣ паписалъ свою замѣтку и извѣстный византіецъ: 18-го іюня въ 6368 г. отъ сотворенія міра и въ 5-й годъ царствованія Михаила пришли русы въ двухъ стахъ судахъ, помощью Богородицы побѣжденные христіанами <sup>1</sup>), сильпо разбитые, они удалились (во свояси). Эти слова инсколько пасъ не обязываютъ прибізгать къ обвинснію патріарха Фотія въ умолчаніи о небывалой побѣдѣ не прибывавшаго, по исей вѣроятности, пат. Малой Азін въ столицу Михаила. По де-Бооръ несомиѣнно правъ, утверждая невърность показанія вообще весьма почтеннаго древняго венеціанскаго лѣтописца Іоанна Дьякона (писавшаго въ самомъ началѣ XI вѣка) о томъ, что норманны, подошедши къ Константипополю въ 369 ладъяхъ, не могши взять его, сильно повоевали его предмѣстья и погубили много народу и затѣмъ нобѣдоносно (сшт friumpho) воротились во свояси. Если подъ тріумфомъ разумѣть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Здѣсь разумѣется не побѣда греческаго кулака, а рукъ христіанскихъ въ смыслѣ: "сильна молицихся рука".

добычу, то конечно часть благополучно воротившейся домой руси привезла съ собою не мало награбленнаго, но при этомъ однако многихъ и многихъ викинговъ не доставало и не мало ладей пошло ко дну съ наворованцымъ добромъ.

Такимъ образомъ въ извъстіи Іоанна Дьякона преувеличены какъ число ладей (350 вм. 200), такъ и успъхъ этого морского набъга на Византію.

Пельзя внолив согласиться и съ следующимъ замечаниемъ де-Боора. "Позднъйшее новедение русовъ было бы трудно объяснимо, если бы они дъйствительно воротились домой вполить невредимыми и сь богатою добычею. Посл'я такого доказательства безсилія византійцевь, надобно полагать, страсть русовь кь грабожамъ только бы усплилась, и они бы оплть взялись за новые на нее грабительские натазды. Напротивъ мы видимъ, что вскоръ затъмъ было отъ нихъ отправлено посольство въ Византію для заключенія мира принятія христинства". Такь говорить онъ ниже (стр. 463). А выше (на стр. 459) онъ тъмъ не менъе замъчаеть: и съ датою (860 г. вм. прежней 865 г.) совпадають (върние согласуются) и извъстія о принятія русами христіанства. При прежней дать, мив давно казалось сомнительнымъ, что Фотій, въ 866 г. говоря объ обращения дикихъ русовь въ христіанство, прибавиль, что они такъ далеко пошли, что уже приняли спископа и ревностно посъщають христіанское богослуженіе. Сколько бы туть ни было преувеличенія, все же останстся сомнительнымъ противуположность русовъ 860 г. и описанныхъ въ послании Фотія 866 г.; однако тотъ фактъ, что епископъ былъ къ нимъ отправленъ и христіанское богослуженіе у нихъ было введено, надо теперь признаться, не быль выдумань. "Если же прошло шесть лить между папиденіемъ Руси (на Константинополь) и свидътельствомъ Фотія объ ихъ крещении, то это ноказание питриарха уже менъе невъроподобно". Изъ того, что въ окружномъ послания патріарха Фотія 866 г. говорится между прочимъ о крещении болгаръ и руси и первое поставлено раньше второго, еще вовсе не слъдуетъ, что крещеніе руси происходило нозже крещенія болгарь. По близости болгарь къ Византіи и по начавшемуся уже вмѣшательству Рима въ церковныя дела болгарскія, вопросъ о христіанств'я у болгаръ былъ для восточной церкви гораздо важи в и современи в вопроса о крещении мало тогда извъстной христіанскому востоку и далекой оть него руси. У русовъ христіанство было принято не княземъ, а небольшою кучкою изъ дружины и населения, тогда какъ у болгаръ крестился ихъ государь (съ большею властью), ихъ ханъ Богорисъ съ своею семьсю и силою заставившій своихъ вельможъ (болядовъ), главныхъ чиновъ своей орды-принять христіанство, уже распространенное въ странъ, населенной издревле греками (въ приморьи) и влахами (одатниенными оракійцами, бессами), давнымъ давно принявшими христіанство; къ нимъ въ той же странѣ присоединились впослѣдствіи, въ IV вѣкѣ по Р. Хр., готы, не ушедшие въ Италию съ Осодорикомъ, наконецъ прибывшие въ VI-VII въкъ славяне, тоже мало по малу принимавшие христіанство еще до утвержленія надъ ними власти тюрко-болгарской орды (въ концъ VII въка). Понятно, что для Византія въ IX въкъ, и въ полнтическомъ и въ церковномъ отношения, вопросъ болгарский былъ гораздо ближе и несравненно важить вопроса русскаго. Оттого и Фотій упомянуль о крещеніи русовь послів крещенія болгарь, хотя оно по всей в'вроятности совершилось или единовременно или даже ивсколько раньше крещенія болгарь. И въ своемъ посланіи Фотій о болгарахъ говоритъ гораздо больше, чъмъ о руси.

Какь разь наобороть де-Бооръ полагаеть, что тотчась послѣ неудачнаго своего пашествія на Царьградь русь Аскольдова инконмъ образомъ не могла просить грсковь о крещеніи, а будто по пронествія такъ годовь шести, вѣроятно по разсужденіи зрѣломъ, она додумалась до посольства къ грекамъ съ просьбою о крещении, хотя самъ же де-Бооръ утверждаеть, и совершенно справедливо, не потерии варяги крушенія вь 860 г., они бы не отправили такого посольства къ грекамъ. Изъ этого, кажется, и слъдовало бы заключить, что это посольство явилось въ Царьградъ очень скоро послѣ возвращенія русовь во сволси, такъ какъ русы ринлись признать Бога христіанскаго подъ сильнымъ именно впечатлиниемъ понесеннаго ими пораженія и подъ вліяніемъ не менъе, быть можеть, сильнаго озлобленія на своихъ боговъ-Одина и Тора, не съумъвшихъ де помочь въ ихъ предпріятія противъ христіанъ. Не только шести, но одного года было достаточно, чтобы ихъ гизвъ на родныхъ боговъ смънить на старую къ нимъ милость. Чвмъ дольше бы они раздумывали, твмъ невозможнѣе было бы имъ снарядить такое посольство въ Константипополь, о коемъ говорить Фотій.

#### XXII.

Послѣ слишкомъ уже длишнаго отступленія о нашествіи Аскольдовой руси на Царьградъ, мы должны воротиться къ такъ называемой хазарской миссіи Константина Философа и брата Меводія. Выше

Digitized by Google

(XVII) было высказано предположение, что носольство *хамръ* въ Константинополь, упоминаемое Гавдерикомъ и авторомъ славянскаго житія Константина Философа, было на самомъ дъль не посольствомъ *хамръ*, а тъмъ посольствомъ *русовъ*, о коемъ упоминаетъ Фотій въ своемъ окружномъ посланіи къ восточнымъ архіепископамъ.

За върность этого продположенія ручаются четыре несомнънныхъ свидътельства прямыхъ и косвенныхъ, одно отрицательное и три положительныя: 1) полное молчание всёхъ современныхъ и поздибищихъ византійскихъ источниковъ, особенно же молчаніе всіхъ сохранившихся до насъ писемъ, послапій и бесъдъ патріарха Фотія о какомъ либо при немъ крещеніи хазаръи объ основанія тогда же списконства въ Хазарін; 2) несомивнное свидвтельство царьградскаго натріарха Николая Мистика (901-907 г. и вторично 911-915 г.) о томъ, что до него хазары своего епископа не имъли и о назначении имъ особаго епископа они просили этого патріарха; 3) свидътельство Фотія въ окружи. сто носланія 866-867 г. о посольств'я русовъ съ прошеніемъ объ ихъ крещенія н о назначении имъ епископа; 4) свидітельство сипска епархій натріарховъ, митрополитовъ автокефальныхъ, изданное де-Бооромъ (по списку Пар. библ. 1555 А. fol. 23-й и сл.). По мизнію де-Боора, принятому Гельцеромъ, этотъ списолъ (Notitiae episcopatuum) составленъ позже списка (Notitiae) Энифанія, въ началъ VIII въка, и раньше седьмаго вселенскаго собора, времени первыхъ иконоборцевъ, 788 года. Въ этомъ спискъ читаемъ: 645. λή Έπαργία Γοτθία;. 646. ά. Δόρο; μητρόπολις. 647. β. ό Χοτζήρων. 648. γ. ό Άστήλ 649. δ. ό Χουάλης. 650. έ. ό Ρετέγ. 651. ζ. 652. ζ. ό Ούννων. 653. ή. ό Τυμάταρχα.

Βι κομητό στογο οπακα ματαθνι 819. λζ'. Έπαρχία Γοτθείας. 820. ά. ό Χοτζίρων συνεγγύς Φούλων και τοῦ Χαρασίου ἐν ῷ λέγεται τὸ μάβρον ναιρῶν. 821. β'. ὁ ᾿Αστήλ ἐν ῷ λέγεται ὁ ᾿Αστήλ ὁ ποταμὸς τῆς Χαζαρίας ἔστιν δὲ κάστρον.

II такъ епархія готоская имѣла митрополита въ Дорѣ или Дорахъ, ему были подчинены епископы: хоцирскій, астилскій, хвалисскій, ретегскій <sup>1</sup>), гупскій и *тмутараканскій*. Иначе слово Тора́таруа поинмаемо быть не можеть: слідуеть читать Та̀ Ма́таруа.

И такь появленіе спископа въ Тмутаракани пельзя приписывать иатріарху Фотію, какъ полагалъ было глубокій знатокъ исторіи русской церкви, Голубинскій <sup>2</sup>), ибо тмутараканскій спископъ упоминается

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слово Рете́у напомпнасть Редедю Касожскаго князя, побежденнаго Святославова. Не смещало за преданіе имя местное съ именемы хичнымы?

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Ист. р. ц. I, с. 47-48.

еще въ VIII въкъ (до 788 г.), какъ подчиненный дорскому митрополиту въ готской епархія<sup>1</sup>). Сл'вдовательно, подъ епископомъ, по свидівтельству патріарха Фотія, имъ самимъ посланнымъ къ русамъ, нельзя разумъть ни епископа хазарскаго, ни епископа тмутараканскаго. Первый ноявляется при натріархѣ Николаѣ Мистикѣ, до него же христівнская община въ Хазаріи была подчинена спископу херсонскому. Второйтмутараканский уноминается еще въ VIII въкв (до 788 г.). Послъднес обстоятельсьво служить лишь новымъ опровсржениемъ впервые высказанному Шлецеромъ и вновь повторенному Голубинскимъ мнвнію о томъ, что нашествіе руси на Царьградъ (860 г.) было направлено не изъ средняго поднъпровья, а изъ черноморской области (Тмутаракани), гдъ въ то время никакихъ русовъ не было и быть не могло. Куникъ рышительно отвергалъ эту догадку и приписывалъ это нашествіе Аскольду и кіевской руси, но относиль его не къ 860-861 г., какъ пастаивалъ Голубинский (въ слёдъ за Ассемани и Паги), а къ 865 г. И, по обнародывании находки Кюмона, Куникъ не хотълъ признавать върности этой даты (860 г.). Куникъ и Голубинскій, вслівдъ за Шлецеромъ, строго держались 862 г., какъ точной даты такъ называемаго основанія русскаго государства, а потому Аскольдъ не могъ де явиться въ Кіевъ раньше Рюрика въ Ладогѣ, и слѣдовательно Аскольдъ не могъ нанадать на Царьградъ вь 860 г., и потому если русь нападала на него въ 860 г., то не аскольдова, а если нападала аскольдова, то не въ 860, а въ 865 гг. Но кто въ то время зналъ и кто могь опредълнть годъ появленія и утвержденія или признанія словізнами и финнами власти Рюрика?

Высказанное мною предположение о томъ, что свидътельство патріарха Фотія о крещенія руси совпадаетъ со свидътельствомъ славянскаго житія Константина Философа объ его миссін хазарской, уже

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впрочемъ въ приведенномъ выше извлечении изъ Списка епархій VIII вѣка изд. де-Бооромъ упоминается спископъ въ одной части Хазарія, подчиневный митрополиту дорскому въ готской епархіи (въ Крыму). Достойно винманія упоминаніе другого епископа, какъ будто тоже хазарскаго, о́ Хотζіром-близъ Фудлъ. Григоровичъ (В. И.) въ статьт своей "Историческіе намоки въ VIII, IX и X стол." предполагалъ, что порученіе (патр. Николая Мистика въ перв. четверти X в.) Херсонскому архіепископу поставить спископа проснышему о томъ народу, относилось въ западной Хазаріи, что имитшини Екатеринославская и Херсонская губерини. Въ этой области осъдлими были славящо, кочующими угры и ноченѣги. Можно съ вѣроятностью предноложить, что поставленіе спископа относилось къ осѣдымъ, именно въ славящамъ. Туть же Григоровичъ указываеть въ примѣчаніи на изслѣдованіе Х. Бруна

было какъ будто высказываемо Лекьеномъ<sup>1</sup>). Впрочемъ онъ на этомъ мивнін не остановился и согласился съ Болландомъ въ томъ, что Константинъ былъ посланъ все жъ таки не къ хазарамъ, а къ русамъ, не Фотіемъ однако, а патріархомъ Игнатіемъ и императоромъ Михаиломъ. Во всякомъ случав я очень радъ этому совпаденію, такъ какъ я приведенъ былъ къ этому предположенію совершенно инымъ нутемъ, а именно разборомъ мивній Голубнискаго и Васильевскаго о черноморскихъ русахъ и о тожествѣ русскаго и готскаго языка, яко бы подтверждаемомъ странною догадкою Шафарика о томъ, что русскія письмена и евателіс, ими писанное, найденное Константиномъ Философомъ въ Херсонѣ,—ничто иное, какъ письмена готскія, какъ готское евангеліе.

Посланный къ русамъ патріархомъ Фотіемъ епископъ, или оспованная имъ для руси спархія должна быть не ипое что, какъ Ῥῶςια, впервые упоминаемая въ росписи спархій, или Νέα ταχτιχά Льва VI Мудраго (886—911), а пикакъ не хазарская и не тмутараканская.

#### XXIII.

Благодаря находкѣ Кюмона, мы знаемъ теперь относительно чреватаго послѣдствіями нашествія Аскольдовой руси на Царьградъ его terminus a quo, но по прежнему остаемся въ недоумѣнын относительно его terminus ad quem. Шначе говоря, памъ извѣстно, когда подошли русы къ Константинополю, но мы не знаемъ, когда они отступили и удалились во свояси. Если вѣрить найденной преосвященнымъ Порфиріемъ замѣткѣ въ греческомъ синаксарѣ объ отступленіи русовъ

<sup>&</sup>quot;Сятды древняго ръчнаго пути изъ Диъпра въ Азовекое море"--"закяючаеть остроумную догадку объ Угличахъ, которою воспользуется наука".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лекьонъ, приведя слова Фотія изъ его окружи. носл. о крещенія болгаръ и русовъ, прибавилъ: At Russos Photius appellat communi nomine illos quos Chazaros alioqui vocabant, Chersonnesi Tauricae accolas, quot ambo vitae SS. Moraviae apostolorum Cyrilli et Methodii scriptores latini Michaele Theophili et Theodorae filio Imperatore, ab eodem Cyrillo, cui tune Constantino nomen erat, ad Christi fidem adductos tradunt. Quamobrem Bollandus, in annotationibus ad Cyrilli vitam, recte censet, Constantinum non a Photio, sed ab Ignatio Patriarcha Michaele Imp. nutu ad Chazaros esse missum. Ac certe, quum Photii ad Patriarchas epistola Michaele Imp. in vivis superstite scripta sit, extra dubium est, Russorum illam conversionem male a Graecis auctoribus aliis, ac Constantino praesertim Porphyrogenito, illi tempori assignari, quo Basilius Macedo peremto Michaele solus imperabat. (Oriens Christ, I, pp. 108-109).

5 іюня, то нужно бы допустить, что эта осада русами Константинополя продолжалось слишкомъ 11 мъсяцевъ. Ибо если они пришли 18 іюня 860 г., а ушли во свояси 5 іюня, то, значить, ихъ отступленіе произопіло уже въ 861 г. Мы уже виділи, что посольство русское въ Константинополь съ просьбою объ отправленіи къ нимъ учителя христіанскаго должно было отправиться очень скоро послѣ возвращенія руси во свояси, иначе бы наши викинги успѣли оправиться и раздумать <sup>1</sup>). Положимъ посольство ихъ прибыло въ сентябрѣ-октябрѣ 861 г. Тогда мы должны допустить, что назначенные къ нимъ патріархомъ Фотісмъ миссіоперы должны были вывхать въ октябръ-ноябр'в того же года (861). Предполагая же, что эти инссіоперы были Константинъ Философъ и Меоодій, его брать, мы должны оговорить, что эта дата не сойдется съ датою Слова Константина Философа объ обрѣтеніи мощей св. Климента въ Херсонѣ, гдѣ отмѣченъ январь 861 г. Если же эта дата върна, то надо отказаться отъ сейчасъ же предположенной нами даты снятія русами осады Константинополя лишь 5 іюня 861 г. Пельзя допустить, чтобы византійское правительство рышилось отправить славянскихъ первоучителей къ кому бы то ни было будь то къ хазарамъ или къ русамъ, но Чернымъ моремъ и въ Крымъ, въ то самое время, когда пираты были подъ стънами столицы и легко могли ограбить, захватить и убить византійскихъ пословъ и миссіонеровъ. Да и время ли тогда было думать о какомъ либо посольствѣ, тѣмъ болѣе на сѣверъ и моремъ? И такъ только устранивъ преднолагаемую дату Синаксаря-5 іюня 861 г., слъдовательно признавъ, что осада Константинополя продолжалась мъсяца два и всячески не свыше трехъ м'Есяцевъ, можно допустить, что въ ноябрѣ или въ началѣ декабря 860 г., по порученію императора Михаила и по благословению натріарха Фотія, отправились съ хазарскими послами, къ кагану хазарскому, по свидітельству Гавдерика и автора Славянскаго Житія, Константинъ Философъ и Меоодій или (пензвъстный или пензвъстные) намъ учителя и миссіонеры къ русамъ, консчно не знакомые съ языкомъ сверо-германскимъ, скандинавскимъ, но надо преднолагать, знакомые съ господствовавшимъ на среднемъ подприовые языкомъ славянскимъ, более или менее понятнымъ русамъ Аскольдовымъ. Пѣтъ сомнѣнія, что эти учителя и миссіонеры хазарскіе, по однимъ, и русскіе, по другимъ свидетелямъ, выёхали едино-

<sup>1)</sup> У Норманновъ въ IX в. было въ обычат, послт поражения ихъ христіанами, просить крещения пли объщать, что примутъ христіанство.

временно изъ Копстантинополя и выъстъ пріъхали въ Тавриду съ послами русскими, по однимъ, или съ хазарскими по другимъ.

Но не странно ли совпадение такихъ двухъ посольствъ и миссий? Что русы, послъ великой своей неудачи, извърнышись въ номощи своихъ боговъ, обратились къ Византін, оно понятно и естественно. Но почему вдругъ и вскор'в посл'ъ удаленія руси изъ подъ столицы такъ понадобилось хазарамъ такое же посольство? И отчего патріархъ Фотій умолчаль въ своемъ окружномъ посланіи о крещеніи (Константиномъ Философомъ) части хазаръ, если нашъ славянскій первоучитель былъ у хазаръ, а не у русовъ? Житіе Константина Философи говорить о крещении имъ 200 простой чади (съ женами и діятьми) у хазарь. Пеужели у русовъ было крещено при Фотів гораздо большее число людей, чвить при немъ же у хазарь, и потому натріархъ инчего не сказалъ о хазарахъ? По если Константинъ Философъ былъ у хазаръ, а не у русовъ, отчего же въ поздивищее время въ Византін было хорошо изв'єстно, что Константинъ, изобр'ятатель славянскаго письма былъ при первомъ крещении русовъ и свое славянское письмо, а слъдовательно и свои славянские переводы (Бандури-Регелевскій или Парижско-Патмосскій отрывки) передаль русамь точно также, какъ болгарамъ и мораванамъ.

Если бы однако Константинъ Философъ быль не у хазаръ, а у русовъ, съ какой бы стати, какъ бы согласлсь, и епископъ Гавдершъъ и славянский жизнеописатель Константина Философа говорять объ его обращения въ христіанство хазаръ, а не русовъ?

Въ 867—868 г. епископъ Гавдерикъ и нѣкоторые изъ учениковъ, взятые съ собою Константиномъ Философомъ и Мееодіемъ, встрѣчались въ Римѣ, и между ними посредственно или непосредственно состоялось какъ бы тайное соглашеніе (tacitus consensus) по называть руси, а замѣнить это слово хазарами. Среднее Подиѣпровье еще незадолго до этого входило въ составъ Хазаріи, и нодвластныя ея кагану славянскія земли у иностранцевъ (и у грековъ) назывались Хазаріею. Замѣна руси не была прямою ложью и обманомъ, а была цензурною, дипломатическою поправкою, была сдѣлана рег euphemiam. Крещеніе руси того времени было неразлучно связано съ именемъ Фотія. Мы уже вспоминали, что былъ Фотій для только что умершаго владыки Рима и западнаго христіанства, Пиколая I († 13 поября 867 г.). Пе будучи игнатіанами, славящскіе апостолы уже узнали въ Римѣ о смерти Михаила III († 23 сентября 867 г.) и о низверженін глубокопочитаемаго ими, особенно Константиномъ Философомъ, патріарха Фотія, 402

(25-го сентября 867 г.). Въ исх. 868 или въ нач. 869 г. <sup>1</sup>) пришли въ Римъ унизительныя письма императора Василія и вновь ноставленнаго натріарха Игнатія (отъ декабря 867 г.). Послы императорскіе привезли съ собою въ Гимъ и акты собора 867 г., на коемъ былъ осужденъ нана Пиколай I. Одниъ изъ пословъ византійскихъ митрополить Іоаниъ въ присутствіп папы Адріана и собранія прелатовъ броснять на полъ книгу (сборникъ д'вяній собора 867 г.) съ следующими словами: "ты проклять въ Константинополь, будь проклять и въ Римъ; тебя сочнниль служитель сатапы Фотій, новый Симонь, изобрѣтатель всякой лжи; тебя повергаеть на землю служитель Христа, Николай, новый Петръ, другъ истипы"... Другой посоль спасарій Василій сталъ топтать книгу погами и ударять мечомъ, приговаривая: "я думаю, что въ пемъ сидить дьяволь, который устами своего товарица Фотія осмізлился говорить то, чего не дерзалъ сказать самъ". Нана поручилъ разсмотрѣть эти акты на предстоявшемъ соборѣ. Присутствоваль ли Константниъ Философъ, если не умеръ въ 868 г., хотя бы на одномъ предварительномъ сов'єщаній, мы не знаемъ, но, безъ сомнізній, опъ бы не могъ не знать объ этихъ подвигахъ своихъ соотечественниковъ-игнатіанъ. Такая ихъ низость умственная и духовная, такое поругательство надъ его великимъ учителемъ, паставникомъ и духовнымъ начальникомъ, безъ сомизнія, ускорили кончину славянскаго апостола, принадлежавшаго вибсть съ Фотіемъ къ величайшимъ дъятелямъ Византіи не одного IX въка. Буде же онъ скончался 14-го февраля 869 г., Константинъ Философъ не могъ и въроятно не хотълъ дожить до собора, открывшагося въ іюнъ 869 г. На этомъ соборъ акты собора 867 г., патріархъ Фотій и всъ лица, ихъ подписавшіе, были преданы анаоемъ, соборъ этотъ былъ уравненъ съ соборомъ разбойничьимъ въ Эфест (449 г.). Акты собора Фотія (867) положено было уничтожить. Па ступеняхъ храма Петра, куда вышли отцы собора-книга соборныхъ деяний была сожжена. Предварительно впрочемъ каждый епископъ топталъ эту книгу ногами; затвмъ она была брошена на костеръ и, по словамъ біографа папы Адріана II, гор'вла съ большимъ зловопіемъ; несмотря на сильный дождь, пламя все разгоралось, ибо дождевыя канли дъйствовали де подобно маслу. Это чудо привело сердца присутствовавшихъ латинянъ и грековъ къ прославлению Бога и святъйшаго папы Николая I, а съ нимъ и Адріана II <sup>2</sup>).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Iaffé Reg. Pont. 1885, p. 370-371.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi. Conc. XV. Vita Hadr. II. XVI, Conc. Cpol. Hergenröther Photius,

житие св. кирилла какъ религюзно-эническое произведение. 403

Два собора, созванные императоромъ Михаиломъ и Фотіемъ, объявлены богоубійственными и, сл'ядовательно, подлежатъ отм'янъ и осужденію. Фотій же, хотя и былъ уже преданъ апасемъ, предается ей снова за покушенія на права апостольской каседры, за распространеніе вредныхъ ученій (противъ латинянъ между прочимъ и въ томъ окружномъ посланіи Фотія, гдъ говорится о крещеніи болгаръ и русовъ). Впрочемъ было прибавлено, если Фотій повинится и раскается, устно и письменно подчинится требованіямъ папъ Николая и Адріана, то ему не будетъ отказано въ причащеніи на правахъ мірянина. Всъ носвященія и поставленія Фотія (какъ патріарха) должны считаться недъйствительными.

Соборь этоть быль открыть ричью паны Адріана II, вь ней были намъчены главныя задачи собора. Отвъчать напъ поручено было епископу Веллетрійскому Гавдерику, тому самому, что написаль прекрасную, хотя, къ сожалению, очень короткую записку о Константинъ Философв. Сь нимь познакомплся Гавдерных вь Римь 1) и возымъль о немъ очень высокое мизије. Онъ зналъ о близости Константина къ Фотію, зналъ и прямо говорить, что Философъ (ob mirabile ingenium, quo ab incunte infantia mirabiliter claruit, veraci agnomine Philosophus est apellatus) быль въ Константиноноль посвящень въ сань iepeйскій (insuper magna et prudentia praeditus); когда явилось посольство отъ хазаръ, то императоръ, согласившись съ патріархомъ, отправилъ Философа съ послами хазарскими и съ своими въ Хазарію, вполить полагаясь на его мудрость и краспортие (optime confidens de prudentia et eloquentia eius). При рѣчи о Моравской миссіи Гавдерикъ упоминаеть только объ одномъ императоръ и умалчиваеть о натріархъ Фотіи, который конечно и туть, что понималь отлично самь Гавдерикъ, принималь гораздо больше участія, чъмъ Миханлъ. Изъ знакоиства съ Константиномъ Философомъ и его братомъ Гавдерикъ могъ вынести и разумъется вынесъ живое представление и высокое мивніе о патріархв Фотіи; консчно этихъ трехъ грековъ не ставилъ

II, 53, 23 — 75. Лебедевъ, Исторія разд. церквей въ IX — XI вв. Москва. 1900, стр. 110 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Но свидътельству Славнискаго Житін Константина Философа, въ Римт по повелъвію напы Адріана II два спископа, Формозъ и Гандерикъ, носкатили словъньскихъ учениковъ, и во времи посвищенія, была отслужена (ибта) литургія въ церкви святого апостола Петра "словъньскимъ языкомъ" "римлице же не пръстаахоу идоуще къ нему и вопрашающе его и всемъ о съказанье соугоубь и тръгоубь принимахоу отъ него" (Константина Философа).

онъ на одну доску съ жалкими игнатіанами, бывшими въ то время въ Римѣ. Презрѣнная роль, ими съигранная на соборѣ, еще болѣе возвышала образъ Фотія въ глазахъ умнаго и образованнаго Гавдерика. По однить изъ саповниковъ римской церкви и призванный стиграть изв'Естную роль на собор'в римскомъ 869 г., Гавдерикъ, вијеств въроятно съ немногими другими латинскими прелатами, считая невозможнымъ "противъ рожна прати", не отказался, едва ли и могъ, отъ непріятной назначенной ему роли на собор'в отв'вчать пап'в на его вступительную різчь: отвізть быль заранізе составлень и утверждень. Прежде всего отблагодаривъ его за ревность о сохранении церковныхъ преданій, онъ сказалъ или повториль слова паны, что папа не могь оставить безпаказанными оскорбленія, нанесенныя напъ Николаю, что соборъ Фотіевъ 867 г. равняется собору Эфесскому, что принимавшіе вь немъ участіе и защищающіе его опредъленія заслуживають отлученія, и если они устио и письменно не произнесуть анаеемы на постановленія этого собора, то не могуть быть приняты въ церковное общеніе даже въ качествѣ міряпъ.

Гавдерикъ не могъ но сознавать тягостнаго ноложенія Константина Философа и Меоодія вь Римв. Изь его записки видно, что опъ умъль быть деликатенъ сь ними и въ частныхъ бесъдахъ конечно старался по возможности обойти и даже смягчить, сколько было возможно, всть эти поношенія. Собственно говоря и данныя ниъ Фотіемъ уполномочія и порученныя имъ миссіи теряли всякій законный характерь и, по настоящему, должны были быть кассированы, какъ исшедшія оть незаконнаго патріарха, оть еретика, заслуженно преданнаго анавемъ, отъ человъка, недостойнаю называться христіаниномь. Гавдеринь все это хорошо понималь. Умирая, Константинъ Философъ просиль брата исполнить волю матери, не оставлять его праха въ Римъ, но похоронить его на родинъ, и умолялъ брата не повидать начатаго ими дѣла въ Моравіи и Панноніи (не мози горы ради оставити ученія своего). Это нежеланье обоихъ братьевъ покидать начатое ими дело въ Моравін и Панноніи и заставило ихъ явиться въ Римъ. Оно же заставило обоихъ братьевъ териъливо выносить всв низости и нельпости ихъ соотсчественниковъ, совершенныя на ихъ глазахъ въ Римъ, и всъ злобныя ругательства римлянъ надъ чтимымъ ими Фотіемъ. Такъ приходелось Константину Философу не долго, а много его пережившему брату его Меоодію, еще долго молчать передъ неправдою и неръдко кривить душей, скрыля сердце, выказывая уваженье и повиновенье властнымъ людямъ, не любимымъ и не уважаемымъ.

Digitized by Google

житіе св. кнрилла какъ религюзно-эпическое произведеніе. 405

Гавдерикъ понималъ это настроеніе и положеніе великихъ грековъ, и между ними состоялось мало по малу соглашение объодномъ умалчивать, о другомъ говорить не настоящими словами. Ученики братьевъ апостоловъ съ греческимъ образованіемъ были посвящены въ эти дружественныя отношенія сь Гавдерикомъ и хорошо понимали ихъ, ученики же изъ Моравін и Панноніи не могли ни яспо понимать, ни живо чувствовать трагизмъ положенія ихъ учителей. Эти отношенія наннихъ апостоловь и ихъ учениковъ из Гавдернку всего лучше объясняють норазительное сходство изкоторыхъ месть записки Гавдерика и славянскаго житія Константина, писаннаго ученикомъ несомпънно съ греческимъ образованіемъ. Потому псум'єтны и безп'яльны всіз предположенія о томь, кто оть кого заниствоваль, авторь славянскаго житія Константина Философа у Гавдерика или посл'ядній у славянскаго жизнеописателя въ твхъ мъстахъ ихъ воспоминаний о великомъ человъкъ, гдъ оба они такъ близко сходятся въ своихъ показаніяхъ о славянскомъ апостолъ.

#### В. Ламанскій.

(Окончаніе слъдуеть).

Часть CCCL (1908, № 12), отд. 2.



9

## ЖУРНАЛЪ

### МИНИСТВРСТВА

# НАРОДНАГО ПРОСВЪЩЕНІЯ.

ОЕДЬМОЕ ДЕСЯТИЛЪТІЕ.

**VACTE CCCLI.** 

1904.

ЯНВАРЬ.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Сенатская типография. 1904.

## СОДЕРЖАНІЕ.

#### ПРАВИТЕЛЬСТВЕННЫЯ РАСПОРЯЖЕНІЯ.

| I. Высочайшіе приказы по в'ядомству мни. пар. пр                                                                     | 3       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| II. Высочайшія паграды по в'ядонству нин. пар. просв                                                                 | 6       |
| III. Циркуляры министерства пароднаго просвъщения                                                                    | 7       |
| IV. Правила и положенія, утвержденныя министерствомъ народнаго                                                       |         |
| просвищенія                                                                                                          | 10      |
| V. Опреділенія ученаго комитета мин. пар. пр.                                                                        | 17      |
|                                                                                                                      |         |
| VI. Опредбленія особаго отділа ученаго вомитета инп. нар. ир                                                         | 22      |
| VII. Опредъленія отдёленія ученаго комптета мин. нар. пр. по техни-                                                  |         |
| ческому и профессіопальпому образованію                                                                              | 29      |
| Оть ученаго комитета министерства народнаго просвъщения                                                              | 31      |
| <ul> <li>Н. Д. Чечулинъ. Очерки по исторія русскихъ финансовъ въ цар-<br/>ствованіе Екатерины II. Очеркъ І</li></ul> | 1<br>92 |
| XXIV                                                                                                                 | 137     |
| ской литературы                                                                                                      | 174     |

#### Критнка и вивлюграфия.

| K.  | H. | Смирновъ. Сборник за народии умотворения, паука и книж-<br>нина. Органъ за всестранно изучаване на этнографска                                                                                                                         |    |
|-----|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|     |    |                                                                                                                                                                                                                                        | 30 |
| M.  | Г. | Попруженко. С. А. Былокуровь. Юрів Крижаничь въ Россія.                                                                                                                                                                                |    |
|     |    |                                                                                                                                                                                                                                        | 21 |
| B.  | H. | Венешевичъ. А. И. Алмазовъ, проф. Канонические отвъты                                                                                                                                                                                  |    |
|     |    | Іоасафа, митрополнта Ефесскаго. (Малонзвѣстный памят-<br>никъ права греческой церкви XV в.). Текстъ и переводъ съ<br>предварительнымъ очеркомъ и примъчапіями. Одесса. 1903.—<br>Неизданные каноническіе отвѣты патріарха. Луки Хрисо- |    |
|     |    |                                                                                                                                                                                                                                        | 31 |
| II. | Д. |                                                                                                                                                                                                                                        | 44 |
|     | -  |                                                                                                                                                                                                                                        | 45 |

См. 3-ю стр. обложки.

#### СЛАВЯНСКОЕ ЖИТІЕ СВ. КИРИЛЛА КАКЪ РЕЛИГІОЗНО-ЭПИЧЕ-Ское произведеніе и какъ историческій источникъ <sup>1</sup>).

(Критическія замѣтки).

#### XXIV.

Если върно, что русь, нападавшая лътомъ 860 г. на Константинополь, была не какая-то Черноморская или Тмутараканская, а русь Кіевская, Аскольдова, то слъдуеть, что она и получила себъ, по словамъ Фотія, епископа и вступила де охотно (любовно—ауапутūс,) въ ряды нашихъ подданныхъ и союзпиковъ (ѐν ὑπγκόων ἑαυτοὺς καὶ προξένων τάξει, ἀντὶ τῆς πρὸ μικροῦ καθ' ἡμῶν λεηλασίας καὶ τοῦ μεγάλου τολμήματος, ἀγαπητῶς ἐκκαταστήσαντες), вмъсто недавняго грабительства и великой противъ насъ наглости.

Но если Аскольдова, Кіевская русь съ своими полями или полянами получила крещеніе въ 861 г., то отчего же, спрашивается и спрашивали, нашъ первоначальный лётописецъ (конца XI начала XII въка), сохранившій не мало историческихъ данныхъ объ Олегѣ, Игорѣ, Ольгѣ и Святославѣ, ничего не говоритъ о христіанствѣ въ Кіевѣ при Аскольдѣ? Вѣдь "водвореніе епископа и слѣдовательно учрежденіе настоящей частной церкви, какъ всякій понимаетъ, есть такое событіе, которому весьма трудно было бы совершенно безслѣднымъ образомъ исчезнуть изъ памяти народной. А между тѣмъ мы видимъ, что такового преданія въ Кіевѣ вовсе не было. Лѣтописецъ знаетъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. декабръскую книжку Журнала Министерства Народнаю Просонщенія, за 1903 годъ.

объ Аскольдѣ и Дирѣ изъ мѣстныхъ преданій только то, что они пришли въ Кіевъ изъ Новгорода и болѣе ничего" 1).

На это нельзя не зам'ятить, что нашъ первоначальный л'ятописецъ (XI-XII в'вковъ) им'влъ передъ собой не одни устныя сказанія, а и письменные памятники-договоры съ греками и довольно древнія лівтоинсныя записи. Въ Гардарики или въ наши восточно-славянскія земли въ IX въкъ являлись порманскіе конунги съ шайками головоръзовъ за тъмъ и съ тъмъ же, что и въ западныя страны въ Саксонію, Фризію Австразію и Пейстрію, наконецъ, въ Британію или Англію. Съ конца VIII до конца IX в. всѣ эти страны, особенно же цынѣшнія Франція и Англія, подвергались непрерывнымъ нападеніямъ этихъ отчаянныхъ пиратовъ и мародеровъ, особенно жестоко расправлявшихся съ духовенствомъ, такъ какъ въ монастыряхъ и перквахъ они наиболье находили серебра, золота, драгоценныхъ вещей и парчей. Со второй половины VIII в. въ Скандинавскихъ земляхъ-Швеціи, Норвегін и Даніи, вслъдствіс недостатка земли и сравнительно густаго населенія, при жалкомъ состоянія тогдашняго землел'влія, укр'вплястся обычай выселенія: — старшіе сыновья конунговь (ихъ было много) и ярловъ (и того болве) получають отъ отцовъ землю, а младшимъ предлагается море-окіанъ для добыванія себ'в славы, богатства, женъ и геройской смерти: надшихъ въ бою витязей ожидаетъ въчная дадость и весслье въ Валгаллъ въ пріятномъ общеніи съ Одиномъ и другими богами, за питьемъ съ ними пива изъ широкихъ череповъ. Въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Голубинский, Ист. Р. ц., 1, 1, 37 — 38. Прибавниъ, что и Карамзинъ уже остапавливался на подобной же высля: "Татищевъ думалъ, что кіевдяне постронли въ новъящія времена церковь надъ могнлою Аскольда въ знакъ его христіанскаго благочестія: доладка сомнительная. Ежели бы вь древнемь Кіевь было преданіе о христіанской выръ сего князя, то Иссторъ сохраниять бы оное въ своей яттониси". (Кар. Н. г. Р. I, прпм. 295). Но тотъ же Карамзинъ (въ I т. гл. IV) замътиль,-что приносить честь его даровитости.-, Вtроятно, что проповедники для лучшаго успѣха въ дѣдахъ (о первомъ крещеніи руси), тогда же ввели въ употребленіе между кіевскими христіанами и новыл письмена сдавянскія, изобрѣтенныя Кириллонъ еъ Моразіи (sic!)"---(Карамзинъ относилъ панаденіе руси на Царьградъ къ 866 г.). Крещеніе Руси онъ готовъ быль отнести къ патріаршеству Игнатія. Карамзинь же решительно не соглашался съ миёніемъ Шлецера, недавно у насъ возобновленічымъ, о томъ, что нападала на Царыградъ русь Тмутараканская. Шлецера, какъ извёстно, смущала хронологія — основаніе русскаго государства въ 862 г., — въ 864 г. Аскольдъ и Диръ уходитъ въ Кіевъ и въ 866 г. нападаютъ съ большими силами на Константипополь. Карамзинъ и на это заметнаъ основательно: "древняя хронологія нашего ятописца подвержена сомятнію".

#### житие св. кирилла какъ религіозно-эпическое произведение. 139

цвътущую эпоху викинговъ (съ конца VIII по конецъ IX в.) норманны заставили говорить о себъ всю Европу, съверъ и югъ, западъ и востокъ. За это время они успъли обзавестись болъс или менъе прочными владъньями во Франціи и въ Англіи, гдъ послъ пораженія (871—878 гг.) великимъ Алфредомъ они, казалось должны были исчезнуть, но съ конца Х въка норманскій элементь въ лицъ тъхъ же датчанъ снова сталъ утверждаться въ Англіи, пока наконецъ не смънился, съ Вильгельмомъ Завоевателемъ, норманнами Галліи, ужо въ то время христіанами и офранцуженными.

Въ восточныхъ славянскихъ земляхъ, будущей Россіи, завоеванія норманновъ имѣли тотъ же характеръ, что и на западѣ Европы, въ странахъ германскихъ и романскихъ. По первый же походъ варяговъруси изъ средняго. Поднѣпровья на Константинополь положилъ начало новымъ вліяніямъ, сначала только пѣсколько стѣспявшимъ завоевателей, а потомъ быстро и рѣшительно помогшимъ завоеванному славянскому населенію сократить, смягчить силу и наглость завоевателей, а затѣмъ и растопить ихъ шайки въ морѣ славянскомъ.

Крещеніе руси при Аскольдѣ повело къ появленію въ Кіевской области епископа и къ образованію маленькой общины христіанской. Убѣдившись въ никогда еще ими невиданномъ могуществѣ и богатствѣ Византійской имперіи, признавая свою слабость передъ нею, варяги-русы, по обычаю норманскому, просять о крещенін и заявляють о желаніи своемъ служить въ арміи и во флотѣ византійскомъ, расчитавъ, что при хорошемъ жалованьн они могли бы еще добыть себѣ много добра въ походахъ на богатыхъ сарацынъ и даже, не состоя на службѣ, а проживая въ Византіи, въ качествѣ купцовъ, могли бы нажиться торговлей мѣхами, кожей, рыбою и другими товарами изъ новозавоеванныхъ земель славянскихъ.

Отправляясь въ болѣе или менѣе продолжительное плавание для добычи себѣ славы и богатства, викинги обыкновенно брали съ собой скальдовъ для воспѣванія подвиговъ минувшихъ и предстоящихъ.

Прошло лють двадцать послё крещенія руси при Аскольдё и Дирё; является передъ Кіевомъ Олегь съ Игоремъ и съ большою ратью изъ варяговъ, словёнъ повгородскихъ, кривичей, веси, чуди, мери, забравшею передъ тёмъ Смоленскъ, городъ кривичей, и Любечь, городъ сёверянъ.

Внесенный въ первоначальную лѣтопись, весь разсказъ объ Олегѣ записанъ несомиѣнно не въ концѣ XI и не въ началѣ XII вв., а гораздо раньше. Опъ, можно сказать, распадаются на двѣ и даже на

три части. Первыя двѣ части состоять: 1) изъ свѣдѣній, часто погодныхъ, объ убійствѣ Аскольда и Дира и занятіи Кіева, о завоеваніи Олегомъ древлянъ, сѣверянъ и радимичей, объ его войнѣ съ угличами и тиверцами, о проходѣ угровъ мимо Кіева (сказаніе о Константинѣ Философѣ и Мсеодіи—ноздѣйшая вставка не раньше XI— XII вѣковъ), 2) извѣстій о походѣ Олега на грековъ и объ его смерти, 3) изъ краткаго пересказа перваго договора Олега съ греками и цѣлаго почти списка второго его договора съ греками. Частный пересказъ перваго и списокъ второго договора могли быть внесены и впослѣдствіи, хотя возможно, что Олегъ самъ приказалъ внести ихъ въ начавшуюся при немъ лѣтопись.

Если вторая часть носить характерь чисто порманскій, сильно отзываясь хвастливыми преувеличеніями скандинавскихь сагь, то разсказь о смерти Олега основань на чисто сказочномь мотиві, встрічаемомъ въ сагахъ. Первая же часть этихъ сказаній написана почти современникомъ Олега и несомивнию славяниномъ, а слідовательно и христіаниномъ, такъ какъ язычникъ славянинъ, писавшій въ Кіевів въ исході IX віка и не позже первой четверти X віка, не могь знать грамоты и не сталъ бы инчего записывать. Вторая же часть (собственно разсказъ о походів на Константиноноль) характера порманскаго писана тоже славяниномъ, быть можетъ по разсказамъ или разсказу варяжскому, хотя между участинками и очевидцами этого похода были и славяне.

Вообще наша первоначальная лѣтопись, особенно за періодъ норманскій, носитъ строго-офиціальный характеръ. Норманны любили славу и желали оставить по себѣ память.

Славянамъ-христіанамъ въ Кісвѣ, съ приходомъ и воцареніемъ въ немъ Олега и съ убійствомъ Аскольда и Дира, было на первыхъ порахъ безъ сомивнія очень жутко. Какіе бы ни были счеты и несогласія у полянъ съ древлянами, свверянами и пр., но все же эти славянскія племена были гораздо ближе другъ къ другу, чвмъ къ находникамъ и насильникамъ-варягамъ. Каковы бы ни были варяги Аскольдъ и Диръ, но къ нимъ поляне уже успѣли попривыкнуть. Внезапно же нагряпувшій на Кісвъ Олегъ открываетъ свою завоевательную дѣятельность коварнымъ убійствомъ Аскольда и Дира. Можно быть увѣрену, что у побѣжденныхъ кіевскихъ славянъ и особенно у ставшихъ, за двадцать лѣтъ до появленія Олега, христіанами приходъ и воцареніе Олега съ новыми шайками варяговъ должны были считаться великимъ бѣдствіемъ, такъ какъ вели за собой цѣлый рядъ обидъ и

#### житие ов. кирилла какъ религизно-эпическое произведение. 141

насилій, какими обыкновенно сопровождалось появленіе современныхъ норманскихъ викинговъ въ другихъ частяхъ Европы. Нигдѣ они не чинились съ мирнымъ населеніемъ странъ, куда бы они ни вторгались. Въ комахъ туземцевъ, гато они заказывали себт наилучшее угощение, они располагались какъ у себя дома, заставляя хозяевъ стоять передъ ними и служить имъ, молча и терпеливо выносить ихъ наглое поведение съ женами и дочерьми хозясвъ. Ни за что не платя, они забирали изъ домовъ все, что имъ правилось. За всякій отказь или мальйшее сопротивление туземцевъ они жестоко истили, расправлялись безпощадно. Ничего подобнаго мы не находимъ въ нашей лътописи, и не потому, что, при завоеваніяхъ Олега, все совершалось тихо и гладко, мирно н любовно, а потому, что летопись наша, особенно норманскаго періода, была офиціальная. Люди писали подъ страхомъ, оглядываясь по сторонамъ и опасаясь, какъ бы не раздражить насильниковъ. Сказавъ о томъ, какъ, подплывая къ Кіеву и остановясь подъ Угорскимъ, попрятавь своихъ воевъ въ ладьъ, онъ послалъ сказать Аскольду и Диру, прибыли де гости (торговцы), идемъ въ Грецію отъ Олега и Игоря княжича. Когда же Аскольдъ и Диръ пришли, они всъ повыскакали изъ ладей, и Олегь имъ сказалъ: "вы не князья и не княжескаго рода, а я рода княжескаго", потомъ выпесли Игоря, и Олегъ сказалъ: "а онъ сынъ Рюриковъ". И убили Аскольда и Дира и понесли ихъ твла на такъ называемое Угорьское, гдъ (нынъ) Олминъ дворъ; на той могилъ поставилъ Олма церковь св. Николы; а Дирова могила за святою Ориною. И съль Олегь княжить въ Кјевв, и сказаль Олегъ: "се буди мати городомъ рускымъ".

Такъ опасливо, осторожно, боясь, какъ бы не проговориться и не сказать чего отъ себя, говоритъ лѣтописецъ-христіанинъ и славянинъ о великомъ переворотѣ Олега, заявившаго при этомъ о неизвѣстныхъ Кіеву правахъ на него столь же неизвѣстпаго ему Рюрика. Не редактору свода, а первому же офиціальному лѣтописателю Олегову принадлежитъ конечно и разсказъ о вторичномъ призваніи варяговъруси съ знаменитыми словами: "земля наша велика и обильна, по иѣтъ наряду, придите володѣть нами". Олегъ старался витѣдрить въ умы нокоренныхъ славянъ о занятомъ варягами положени среди нихъ. Старанія его увѣнчались успѣхомъ. Еще въ XIX въкѣ напи историки строго держались этого призванія. Какъ бы въ утѣшенье своимъ, первый лѣтописатель влагаетъ въ уста Олега про Кіевъ: "се буди мати городомъ рускымъ". Мать городовъ—этотъ буквальный нереводъ греческаго µтро́яолъ, встрѣчается въ древнемъ славян-

.

скомъ переводъ наремейника, и конечно это выражение взято оттуда. дабы скрыть затаенную, но утѣшительную мысль, что Кіевъ съ областью станеть со временемъ вполнъ христіанскимъ и его епископъ (автокефальный спископъ) или митрополить будеть со временемъ митрополитомъ всъхъ русско-славянскихъ племенъ. Только въ одномъ мѣстѣ позволиль себ'ь льтописець намекнуть на варяжскія насилья: "поча Олегь восвати на досвляны, и примичить я, ноча на нихъ дань ниать по черьнѣ кунѣ". Замѣтка о проходѣ угровъ мимо Кіева должна была быть записана не лѣтописцемъ конца XI и начала XII вѣка, а гораздо раньше. Что же касается второй части, т. е. сказаній о походъ Олега на грековъ и объ его смерти, то исрвое сказание записано конечно не очевиддемъ. Записавшій его могь развѣ видѣть отъѣздъ Олега и его рати къ Константинополю. Впрочемъ весь этотъ разсказъ о дъйствіяхъ флотилін Олега подъ Цареградомъ и о множестве взятыхъ имъ съ собой "варягъ, словенъ и чуди и кривичей и мери и поллиъ и съвсры и деревлянъ и радимичей и хорватовъ и дулъбовъ и тиверцевъ, и что "съ съми всъми понде Олегъ на конъхъ и въ кораблѣхъ", числомъ послѣднихъ было де 2.000, весь этотъ разсказъ внушаетъ очень мало довърія, такъ какъ византійскіе историческіе источники совершенно умалчивають о поб'вдахь Олега и слідовательно о вновь постигшихъ Византію отъ безбожной руси б'ядствіяхъ. Въ нашемъ же разсказѣ говорится, что Олегь вышелъ на берегь и, повел'ввъ воямъ стащить ладын на берегъ, сталъ воевать около города, при чемъ "много убийство створи грекомъ и полаты многы разбиша, а црьквы пожгоша", а захваченныхъ жителей въ ильнъ однихъ порубили, другихъ мучили, иныхъ разстръляли, а другихъ въ море побросали: "и ина многа зла творяху русь грекомъ, елико же ратнии творять". Но Олегь этимъ не удовольствовался, а приказалъ воямъ изготовить колеса и поставить ладьи (въ литописи корабле) на колеса и, благодаря попутному, дувшему въ паруса вѣтру, онъ быстро двинулся къ городу. Увидавъ это, греки испугались и просили Олега не губить города, объщая уплатить дань, какую захочетъ. Олегъ остановилъ своихъ воевъ (и свои парусные корабли на колесахъ), а греки вынесли брашно и вино, но Олегъ этого не принялъ: "бѣ бо устроено съ отравою". Убоялись греки и сказали: "это не Олегь, а св. Димитрій, посланный на насъ Богомъ". И приказаль Олегь выдать ему окупь --- на 100 или 200 кораблей 4), по

<sup>&</sup>lt;sup>х</sup>) Въ сп. Арх. Ком. на 100, 200 кор., въ Толст. на 100.

#### житие св. Бирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 143

12 гривенъ на человѣка, а въ каждомъ кораблѣ было по 40 человѣкъ, и того 8 или 16 тысячъ человѣкъ (по 12 гривенъ на каждаго). Греки обязались де уплатить и начали просить мира, только бы Олегъ не воевалъ греческой земли.

Молчаніе греческихъ источниковъ объ этомъ позорномъ для императора Льва VI происшествіи тёмъ удивительнёе, что главный византійскій историкь его царствованія (продолжатель Өеофана) относится къ нему країне враждебно, называя его правленіе дурнымъ и несчастнымъ. Относительно внёшнихъ дѣлъ его царствованія онъ говоритъ иногда подробно, отмѣчая почти исключительно неудачныя для грековъ, за исключеніемъ впрочемъ морской побѣды Имерія надъ арабами, и умалчивая объ успѣшныхъ дѣлахъ, о коихъ говорятъ сами арабскіе источники. Гиршъ указалъ <sup>1</sup>) при этомъ на четыре удачныя экспедиціи грековъ противъ арабовъ, извѣстныя намъ лишь изъ арабскихъ источниковъ. Продолжатель Өеофана очень хорошо знакомъ со всѣми придворными происшествіями въ царствованіе Льва VI, слѣдовательно долженъ былъ близко знать, что происходило въ Константинополѣ, и конечно не преминулъ бы разсказать о блестящемъ походѣ Олега и полномъ униженіи Льва VI.

Эти подробности и данныя нашего летониснаго разсказа отличаются чисто сказочными чертами и хвастливыми преувеличеніями скандинавскихъ сагъ. Во Франціи и у насъ конечно викниги неръдко перетаскивали или перекатывали свои ладьи по суху отъ ръки до ръки, но конечно варяги Олеговы не ставили на колеса свои корабли да еще съ парусами, и корабли ихъ на парусахъ конечно не подкатились въ городу. Одна подробность нашего лътописнаго сказанья очень любопытна, а именно, что испуганные греки будто говорили: "это не Олегь, а св. Димитрій Солунскій, посланный на насъ оть Бога". Эта подробность позволяеть думать, что часть Олеговыхъ варяговъ уже была на службъ у грековъ въ Солуни, быть можетъ еще въ 904 г., во время осады и взятія ея арабами. Если цареградскіе греки (наприм'тръ, патріархъ Николай Мистикъ въ своей проповѣди по поводу этого взятія Солуни) говорили: "Где св. Димитрій, непобедимый союзникъ! Какъ предаль ты на разрушение свой городъ"?, то жители солунские въ негодовании на слабую помощь отъ Византии въроятно грозили Византін, что ее накажеть св. Димитрій. Такъ бывало миланцы передъ разрывомъ съ Венеціею тайно наклеивали на ствнахъ ея дворцовъ и

<sup>\*)</sup> Hirsch, Frd. Byzant. Stud. Lpzg. 1876. Ss. 68-69.

храмовъ записочки: "Берегись св. Марко, тебя прогонить св. Амвросій". Если въроятно, что русы побывали въ Солуни въ 904 г., то пътъ никакой надобности утверждать, что русы стали приниматься на службу византійцами, какъ полагаетъ Васильевъ 1), лишь съ 907 г., съ похода Олега и поднотовительнаю съ нимъ договора 907 г. Русы несомить но стали служить Византін еще съ 866-867 г., когда Фотій инсаль, что они объщали вступить въ ряды подданныхъ и союзниковь (той опухову хай пробечов) имперіи. Вообще въ нашемъ льтописномъ сказании объ олеговомъ походъ смъшаны происшествія разнородныя и разновременныя. Такъ упоминание о взяти Олегомъ съ собою конницы относится несомившио къ другому году и къ другому времени. Можеть Симеонъ Болгарскій нанималь русовь, когда задумываль идти на Солунь, или подкупаль ихъ Левь VI, чтобъ они угрожали Симеону и твиъ удержали его отъ этого предпріятія, или туть разумѣется то время, когда Николай Мистикъ писалъ Симеону<sup>2</sup>), что Византія будеть принуждена обратить противь него русовь, печенѣговъ и аланъ съ сввера и мадьяръ съ запада, но это уже было при Игоръ.

• •

Всячески в'вщій Олегь не быль легкомыслень и безразсудень, какь его предшественникъ Аскольдъ или преемникъ Игорь, такъ неудачно нокончившіе свои походы на Царьградъ. Отрицать безусловно его плаваніе подъ Константинополь нельзя, но нельзя и принимать его въ томъ вид'в и смысл'в, какъ онъ представленъ въ лѣтопвеномъ сказанін. Копунгъ Олегъ былъ вполи самовластенъ надъ поддавшимся ему славянскимъ населеніемъ, по подъ его рукою были тоже конунги, сидъвшіе въ городахъ Черниговъ, Переяславлѣ, Полоцкѣ, Ростовѣ и Любечѣ, и многочисленные ярлы, жившіе въ Кіевѣ и во всѣхъ этихъ городахъ. Тѣ и другіе далеко не считали себя настолько же подвластными Олегу, насколько были подвластны ему имъ покоренные и покорившіеся славяне. Мы знаемъ пэъ сагъ, какъ малые конунги п ярлы относились къ великому конунгу и какого вниманія онн отъ него къ себѣ требовали <sup>3</sup>). Получивъ себѣ города (Черниговъ, Пере-

\*) Migne P. gr. Ep. XXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Васильеоъ, Византія п арабы (867 — 959 гг.). Спб. 1902 г., стр. 166 н слёд. Нельзя согласиться, что подготовительный договоръ русовъ съ греками 907 г. былъ подтвержденъ ипсьменно въ 911 г. И договоръ 907 г. былъ конечно письменный, только цёликомъ не сохранияся.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ сагѣ Heimskingla (Snorri Sturlason'a) Торгній говорптъ Олафу конунгу шведскому въ присутствія младшихъ копунговъ и прловъ: "Вск сидѣвшіе встали съ своихъ мѣсть и столининсь, чтобы слушать его: tunc primum exstitit strepitus et

#### житіе св. кирилла какъ религиозно-эпическое произведение. 145

иславль и пр.) въ кормление подручные князья и менъс надъленные ярлы, проводя жизнь въ извёстномъ довольствѣ и праздности, забавляясь охотою и пирами, разътвзжали по селеніямъ, гдъ забирали все и вся, что и кто (изъ дъвушекъ и женщниъ) имъ нравился, все-жъ таки скучали и, какъ герои-романтики, буржуазнымъ счастьемъ не довольствовались. Мечтая о славь и богатствь (серебрь, золоть, нарчахъ), они съ жадностью и завистью слушали разсказы о богатствахъ сарапынскаго и греческаго юга оть натажавшихъ купцовъ мусульманъ и своихъ, торговавшихъ въ Греціи, варяговъ. Они слыхали, что въ Греціи ихъ мало уважають и притесияють, что, при иныхъ условіяхъ, и торговлею и службою въ войскъ и во флоть имиераторскомъ они бы могли гораздо больше нынъшияго заработать себъ и серебра и золота. Сознавая опасность скуки и праздности своихъ варяговъ, вѣщій Олегь не могь не внять созр'ввавшей въ нихъ мысли о необходниости набъга на Грецію. Походъ Олеговъ дъйствительно былъ, но непремънно въ 907-мъ году или изсколько раньше или изсколько лозже, конечно пельзя сказать съ ув'вренностью, по всячески онъ

fremitus armorum. Наконсиль воцарнаюсь молчаніс". Торгній заговорыль: про своего діда, служившаго у Эйрика, сына Эймундова, конунга Унсальскаго: "будучи еще въ цвётущемъ возраста этоть кончигь (приводимъ катинский переводъ Рафиа) «vocatis quavis actate copiis expeditionem in varias terras facere, et Finniam, Kirialos, Estoniam, Curlandiam multasque partes Orientis subegisse et ctiamnum cernere licet terrenas illas arces aliaque amplissima monumenta quae facienda curavit; neque tamen adeo erat fastu inflatus, ut aures non praeberet hominibus, si de rebus песеззагия сат со colloqui vellent". Даябе Торгий вспомины своего отца, долгос время сообщавшагося съ сильнымъ же конунгомъ Бјёрне, который де тоже erga ami--cos facilem se praebuit. Самъ, наконецъ, Тэргий привомнилъ лично ему знакомато "Giricum victoriosum", сопровождалъ до его во многихъ походахъ-и hic imperium Svionum amplificavit fortiterque defendit; at ille consiliis nostris faciles aures praebuit; qui vero nunc est rex, nomini libertatem permittit secum colloquendi, nisi solummodo de his, quae ipsi placeant, atque hoc summa contentione urgot; provinciis vero tributariis se spoliari potitur propter inertiam et ignaviam; Norvegiae regnum sub sua potestate tenere cupit, quod nemo ex regibus Suionum ante eum appetivit; quao res multis hominibus molestiam facessit; jam nostra colonorum voluntas est, ut pacem cum Olavo crasso, rege Norvegiae, facias, et Ingigerdam filiam tuam in nuptum des; quod si provincias Orientis, quas cognati majoresque tui ibi possederunt, recuperare cupis, te omnes ad hanc rem sequi volumus; sin vero dictis nostris aures praebere nolueris, impetum in te faciemus atque te interficiemus, neque turbari a te pacem legesque violari patiemur, sic prisci majores nostri fecerunt, qui grisingue reges, codem, quo tu in nos, fastu antea inflatos, comitiis Mulensibus iu unam paludem praecipitarunt. (Raffn. Antiquités russes I, 316-317).

Часть COCLI (1904, N 1), отя 2.

10

· ·

быль не таковь, каковымь его представняь варяжскій скальдь нан славянскій лирникъ, передававшій или почти что продиктовавший свой разсказъ о немъ записавшему его въ Кіевѣ неизвѣстному писателю, грамотному славянии ухристіанину. Очень в'вроятно, что этотъ разсказь сообщень очевидцемь же. Не надо забывать, что умънье точно и достов'ющо передать изв'ютное событие появляется у народовъ не сразу. Оно развивается медленно. И тсперь о какомъ-нибудь чрезвычайномъ или даже простомъ фактъ, но происшедшемъ въ совершенно новой и поразительной для разсказчика обстановкв, простой человыкь съ поэтической способностью, съ развитымъ на сказкахъ, былинахъ и думахъ воображеніемъ, передасть этоть простой факть такъ, чтотутъ же съ нимъ бывшие и все видъвшие и слышавшие, люди развитые и къ анализу привыкшіс бываютъ пер'яко готовы обвинить этого простого человѣка въ преднамѣренной хитрости и въ сознательномъ лукавствь. Правда, туть есть ложь и обмань, но совершение искрениія, исходять не изъ испорченнаго сердца и не изъ хитраго ума; это ложь присущая всякому поэтическому представлению, это "насъ возвышающій обманъ" художника. Разсказчикъ передавалъ добросовъстно то, что ему представлялось и что въ немъ единовременно обълсиялось и обдумывалось, что въ немъ занечатлевалось и наконецъ, но прошествія изв'ястнаго времени, окончательно запечатл'ялось и сложилось. Такимъ образомъ и самое сказаніе объ Олеговомъ походъ могло быть записано еще при жизни Олега и всячески не нозже первой четверти Х вѣка. То же самое надо сказать и о вошедшемъ въ нашу льтопись, поэтическомъ преданіи о смерти Олега. И въ памяти варяговъ, и въ намяти славящъ, и въ намяти огромивго большинства язычниковъ, и въ памяти небольшой кучки тогдашнихъ христіанъ лицо Олега было окружено почетомъ и уваженіемъ. Язычникъ, онъ не преслѣдовалъ христіанъ и даже опѣнилъ великую пользу книжнаго и письменнаго ихъ знанія; понимая, что они лучше неграмотныхъ егоскальдовъ передадутъ потомству объ его подвигахъ, онъ привлекъ грамотныхъ славянъ христіанъ и къ участію въ заключеніи имъ письменныхъ договоровъ съ греками. Благодаря Олегу, мы имвемъ на русскомъ языкъ и поздиващие съ инми договоры Игоря и Святослава, руководнвшихся въ этомъ случав уже примвромъ Олега. Благодаря Олегу, такъ какъ не безъ его участія христіане изъ славянъ стали въ его правление вести лѣтописныя замѣтки,---мы русские получили вь концѣ XI и въ началѣ XII в. лѣтописца Нестора или Сильвестра, справедливо называемаго-редакторомъ лвтописнаго свода, первыя за-

#### житие св. кирилла какъ религозно-эническое произведение. 147

инси коего восходять къ исходу IX въка. При прееминкахъ Олега: Пгоръ, Ольгь, Святославъ, Владиміръ, записи увеличиваются количествомъ и объемомъ.

Эти мелочныя подробности приведены нами для возможно-лучшаго отвѣта на поставленный въ началѣ предыдущей главы вопросъ: "отчего въ начальной нашей лѣтописи ничего не говорится о такъ называемомъ первомъ крещении Руси?" (6369—6370 г. пли 861—862 г.).

#### XXV.

۱

سننبو و

Начатки нашей льтописи, какъ и значительной части льтописей занадно-европейскихъ, совпадаютъ съ начатками христіанства и государственности. Первыя наши летописныя записи были офиціальнаго > характера. Онѣ были начаты въ исходъ IX въка, лътъ черезъ двалцать послё перваго крещенья Руси славянскими нервоучителями. Солунскими братьями Константиномъ Философомъ и Мееодіемъ, въ 855 г. составившими славянскія письмена и персложившими на славянскій языкь рядъ молитвъ и нужныя для богослуженія Евангельскія и апостольскія чтенія. Крещено ими было вь такь называемой хозарской (русской) миссіи двісти человіски простой чади съ женами и детьми. Съ темъ вместе было основано патріархомъ Фотіемъ енисконство для крещенной Руси. При выраженной тогдашними правителями Аскольдомъ и Диромъ тернимости и даже доброжелательности къ христіанамъ, эта маленькая христіанская община, съ появленія на Руси епискона, за двадцать лѣть своего существованія успѣла несколько устроиться, при деркви обзавелась и школою, где сверхъ чтенія и письма славянскаго, способивёшіе ученики прівзжими, съ синскопомъ, греками или южными славянами греческаго образованія, обучались и греческому языку. Для Цареградскаго натріархата и имперскаго правительства этоть ность въ общирной завоеванной русами славянской земль, незадолго передъ тыхъ давшими себя знать Византія, имівль очень важное значенье. Дорожили имперія и патріархать какъ усп'яхами христіанства въ этой повооткрытой для нихъ странъ, такъ и всъми мирными отношеніями ся населенія ыть Византіи и успъхами какъ въ развитіи торговыхъ сношеній русовъ съ Византіею, такъ и въ поступленіи ихъ на службу въ ся флоть и въ армію. Можно думать, что Царьградъ выбираль люлей особенно годныхъ и способныхъ для охранения и развития нелавно основанной на далскомъ оть него съверь общины христіанской.

10\*



Эта внимательность къ ней особенно должна была усилиться съ совсршеннаго Олегомъ переворота въ Кіевѣ и убійствомъ первыхъ правителей русскихъ, нападавшихъ на Константинополь и потомъ искавшихъ его покровительства. Карамзинъ совершенно върно замъчаль, говоря: "В'вроятно, что спошение между Константинополемъ и Кисвомъ не прерывалось со временть Аскольда и Дира; в'вроятно, что цари и натріархи греческіе старались умножить число христіанъ въ Кіевѣ и вывести самого киязя изъ тьмы идолопоклонства; но Олегъ принималь можеть быть священниковь оть натріарха и дары оть императора, върняъ болъе всего мечу свосму, довольствовался мирнымь союзомь съ греками и терпимостью христіанства. Мы знаемь, по византійскимъ извѣстіямъ, что около сего времени Россія считалась 60 архіепископіею <sup>1</sup>) въ спискѣ епархій, зависѣвшихъ отъ главы константинопольскаго духовенства; далеве Карамзинъ привелъ не относящіяся къ ділу данныя въ пользу совершенно впрочемъ върнаю положенія, что русы находились на службѣ Византія въ первыхъ годахъ X вѣка <sup>2</sup>).

<sup>\*</sup>) Карамзинь Эйн. с. 78. Васильевь, Византія и арабы. П. С.-Шб. 1902, стр. 165 и сл., указаль, что прежде морскую экспедицію Имерія невёрно относнан въ 902 г., затвиь къ 903, даже къ 906, 907, 908 годамъ. тогда какъ она произонла въ 910 году. Константинъ Порфирородный, ис обозначая времени этой экспедиціи, говорить. что въ ней участвовало 700 человъкъ русовъ. Но эта экспедиція Имерія относится песомитнию къ концу 909 пли къ началу 910 года. Изъ этого впрочемъ еще не слъдуетъ, что до этого года русы не встунали на службу Византін. Изъ словъ патріарха Фотія (объ изъявленномъ русами желаній креститься и встать въ ряды ся тоо облухоюч хай просемино закиючать, что еще до Олега русы искали и просились на службу Византін. Постоянно нуждаясь въ пушечномъ мяст, она охотно принихала къ себт разныхъ варваровъ, достигая этимъ, между прочниъ, повода и права витинваться при случат въ дъла ихъ страиъ и возвышать въ нихъ свой авторитеть. Нельзя согласяться съ соображеніями Васильева о ноходѣ Олега на Константинополь, какъ будто выбравшаго удачную минуту для нападения. Но Олегъ лѣтомъ 907 года не могь знать объ измѣиѣ Андроника (весною 907 г.) и могъ лишь въ кониѣ 907 или въ началъ 908 года услыхать о блистательной побъдъ Шисрія (6 октября 907 г.). Лѣтомъ же Византія 907 года вовсе не находилась въ такомъ критическомъ положенін, какъ, напримфръ, льтомъ 860 года. Что русы ходили въ Византію и до 907 года, видно нав условій этого же года, где между прочимь читаемь: "аше приидоуть Русь бес купли, да не взимають итсячины; да запрытить князь людемь своных, приходящимъ Русп здт, да не творять накости в селькъ к въ странь нашей". А въ договоръ 911 года: "на удържание и на извъщение отъ мнозыхъ дълъ мсжю Християны и Русью бывшюю любовь" (винительный падежь витсто роди-

<sup>&#</sup>x27;) Объ этомъ у насъ рачь будеть ниже,--оно не совсамъ такъ.

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 149

Пельзя не считать совершенно върнымъ соображение Карамзина. что Византія сносилась съ Олегомъ и, благодаря особенно насажденнымъ уже начаткамъ христівнства, желала ладить съ нимъ. Судя по заключеннымъ имъ договорамъ съ греками (907 и 911 г.), Олегъ въ своемъ походъ преслъдоваль уже другія цъли, чъмъ Аскольдъ и Диръ, хотъвшіе только поворовать и пограбить. Онъ снарядилъ свою флотилю и поплыль къ Константинополю, дабы занять и развлечь своихъ подручныхъ конунговъ, свою и ихнюю дружину, быть можетъ лаже спустить и устроить часть варяговъ въ Греціи, взять съ Византін побольше поминьовъ за будущую дружбу къ ней, за объщаніе впредь не позволять своимъ русамъ грабить царскія земли, хотвль наконець добиться увеличенія платы за наемную службу русовь у грековь, улучшенія положенія русскихь торговцевь въ Греціи п расширенія торговыхъ съ нею спошеній. Паконецъ умный Олегь хо- 🛪 твяъ самъ посмотръть Византію и ся порядки. Очень въроятно, что сго конунги и ярлы не упускали случаевъ, гдъ можно было, поворовать и пограбить. По свидьтельство договоровь и совершению нное ноложение Византии въ 907-911 гг., чемъ въ 860 г., наконецъ самый умъ Олеговъ, не позволяють придавать его походу хищинческаго, ниратскаго значенія походовь Аскольда и Игоря. Неупомпнаніе въ Олеговыхъ договорахъ о русахъ-христіанахъ и упоминаніе о нихъ въ договорѣ Игоря, кажется, показываеть, что христіанская община въ Кіев'в состояла преимущественно изъ славянъ или по крайности русыхристіане при Олегѣ, не такъ, какъ при Игорѣ, въ Константинополь не хаживали <sup>1</sup>). При заключение договора Олега съ греками присягаютъ русы только по язычески, тогда какъ договоръ Игоря обязательно скрѣпляется христіанскою присягою русовъ-христіанъ и языческою русовъ язычниковъ. Въ лѣтописи читаемъ, что, по заключении этого договора, пришли въ Кіевъ съ послами Пгоревыми и послы греческіе, объявныціе Игорю, что его послы присутствовали при присять цари нашего, мы же посланы царемъ привести тебя къ присягь (porb). П на другой день послалъ Игорь за послами и пошель на холмы, гдъ

тольнаго). Да и разным условія 907 года указывають уже на сложившілся, а не на только что возникшія, отношенія и связи руси и грековь.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) И аще ускочить челядань оть Руси, понеже приндуть въ страну царства нанего, и отъ святаго Мамы, и аще будеть и обрищеться, да поняуть и; аще ли не обрищется, да на роту цдуть нами крестьяная Русь, а не хрестьяни и по закону своему: ти тогда взпиають оть насъ итиу свою, якоже уставлено есть преже, 2 наводоцт за чезидинъ. (Дог. Иг.).

стояль Перунь, и положнан они оружья свои и щиты и золото, и ходиль Игорь къ ротв (присягв) и мужи его и елико понаные русы; а хрестьяную Русь водили въ церковь св. Ильи... При этомъ въ лвтопнси прибавлено, очевидно, поздивищею рукою: "се бо бъ съборная церкви, мнози бо бънна варяли христьяни".

Передъ Периполь ли или Одиномъ присягалъ Игорь съ своими единовърцами? Кто могъ помізшать тогданнимъ варягамъ поставить на тъхъ же холмахъ и Одина и Тора? Поклонялись ли опи уже въ это время богамъ завоеванныхъ? Или авторъ записи (сохраненной въ первоначальной лѣтописи) назвалъ истукана скандинавскаго Периломз? Посліднее въроятиъе и можетъ представить лишь новое доказательство, что авторъ лѣтописныхъ замътокъ, не только при Олегъ, по и при Игоръ, былъ изъ славянъ-христіанъ. Слъдующая затъмъ позднъйшая прибавка выражаетъ какъ бы особое удовольствіе. Только что прочнтанъ, что христіане-варяги присягнули "въ церкви св. Плін, яже есть надъ ручьемъ, коньць Пасыньцъ бесъды и Козаръ", переписчикъ и можетъ быть ближайшій продолжатель не могъ воздержаться и не прибавить съ чувствомъ удовлетворенія: "се бо бъ съборная церкви, мнози бо бъна варязи христьяни".

Если бы церковь св. Иліи въ Кіевъ была варяжская и богослуженіе въ ней происходило на готскомъ языкъ, то всѣ первоначальныя літописныя замізтки, вошедшія въ сводъ Пестора или перваго нашего лізтописца, а также и договоры съ греками-были бы писаны на готскомъ языкъ или по-славянски, по готскими буквами. Мнози бо бъша варязи христьяни. Следуеть ли изъ этихъ словъ, что въ то время вь Кіев'ь были христіане только варяги, и грамотные изъ нихъ читали и писали по готски? Тогда следовало бы признать, что славянъ-христіанъ въ Кіевѣ, за время Олега и Игоря, т. с. до половины Х въка, или вовсе не было, или, если были, то они тоже понимали по готски? Но небольшая толна норманскихъ завоевателей у насъ и всздъ въ Европъ принимала языкъ побъжденныхъ, а не прививала имъ свой языкъ. Такъ норманны привносили в привнесли нѣкоторос количество словъ въ языкъ французский 1) занятой ими части Францін; она и понынъ посить названіе Нормандія. Точно также первое завоеваніе Англін порманнами внесло въ англійскій языкъ цѣлый рядъ словъ датскихъ и норвежскихъ, а второе ел завоевание уже офранцуженными норманнами-порядочное количество словъ французскихъ.

(

<sup>\*)</sup> Depping, Hist. des Normands. Paris, 1826, 11, 228 ss., 237 ss.

#### житие св. киридна бакъ религозно-эническое ироизведение. 151

Внесли норманны, пренмущественно если даже не исключительно шведы, извъстное число своихъ словъ и въ нашъ языкъ, передалн и свое имя (Росъ, Русъ) сначала Кіевской области, а потомъ и всему славянскому племени, а затъмъ и всему населенію нашего края и нашего государства. Какъ бы мы ни увеличивали количества нашихъ норманскихъ завоевателей въ IX в., однако все же они въ занятомъ ими краѣ составляли незначительный процентъ населенія, потому должны были мало по малу обучиться языку славянскому и со второго поколѣнія стать bilingues, при чемъ эти bilingues только уже съ третьяго поколѣнія, и то вѣроятно не всѣ, могли уже свободнѣе владѣть языкомъ славянскимъ, чѣмъ скандипавскимъ.

Первоначальныя льтописныя записи объ Аскольдѣ и Дирѣ и о правленіи Олега и Игоря, равно какъ и ихъ договоры съ греками, служа наилучшимъ подтвержденіемъ свидітельства мниха Храбра о появленін кирилловской азбуки и появленіи главнічшихъ переводовъ Константина Философа въ 855 г. и представленнаго нами объяснения хазарской миссіи славянскихъ апостоловъ, заставляють насъ признать, что въ неріодъ времени оть начала 60-хъ гг. 1Х въка до половины Х въка, т. е. отъ нерваго крещенія Руси при Аскольдѣ до частнаго крещенія княгини Ольги 1), большинство христіань въ Кіевь состояли изъ славянъ, изъ побъжденныхъ, а не изъ варяговъ побъдителей. Житів Константиново говорить о престившихся простой чади съ женами и дътьми-да и проповъдь христіанская на родномъ или близко-родственномъ языкъ была понятнъе и доступнъе славянамъ русскимъ. униженнымъ и оскорбленнымъ, чъмъ русамъ-варлгамъ, ихъ завоеватеяямъ и оскорбителямъ, въ то время мало еще и понимавшимъ по славянски. Въ сохраненныхъ нашимъ первоначальнымъ лѣтоппецемъ или редакторомъ древнихъ записихъ-замъткахъ объ Олегъ, Пгоръ нътъ ни слова сожальния о погнбшихъ отъ руки Олега Аскольдь и Диръ,первые же наши христіане не могли ихъ не жалізть и не чтить пхъ наияти за ихъ тернимость и за вызовъ христіанскихъ проповіздниковъ. Воздержаніе отъ выраженія негодованія или сожальнія о гибели Аскольда и Дира, равно какъ и молчание нашей литописи о первомъ крещении Руси и его ближайшихъ послъдствіяхъ-появленій синскова и осно-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впрочемъ съ Ольгой въ Константинополѣ быза многочисленная прислуга, вѣроятно и большая часть бывшихъ въ исй язычниковъ токо быза крещена, какъ была вѣроятно крещена и ключница Ольгина, рабына, консчно не порманка, Малуша, сестра Добрымина, мать Владимирова.

1

\_\_\_\_

ванін небольшой христіанской общины объясняются офиціольнымъ характеромъ этихъ начатковъ русской лѣтописи, веденныхъ, въ теченіе ста съ небольшимъ лѣтъ, въ правленіе строгихъ язычниковъ первыхъ князей варяжскихъ, Олега, Игоря 1), Святослава и Владимира до егокрещенія. Всякая різчь о первомъ крещенін Руси при Фотіи напоминала бы Аскольда и Дира, убитыхъ Олегомъ быть можетъ и не за. одно то, что они были не княжескаго рода. Епископъ, его ближайшіе служители монахи и послушники изъ грековъ и нервые священники, если не чистые грски, то все же люди съ грсческимъ образованиемъ, въроятно изъ славянъ, учениковъ братьевъ-апостоловъ, должны были въ это время особенно заботиться о сохранении и воспитании небольшой. христіанской общины, постоянно уговаривать и предостерегать ся старнихъ отъ всякихъ ръзкихъ и неосторожныхъ поступковъ по отношенію къ господствовавшему, вокругъ горсти христіаль, язычеству, какъ между туземцами славянами, такъ и между находниками варягами, представителями власти и высшихъ классовъ. Византія и непосредственно много помогла сохраненію, укрѣпленію и распространецію христіанства въ Кіев'в за этотъ тяжелый варяжскій, столітній слишкомъ періодъ. Поощряя и развивая мирныя торговыя сношенія съ варягами-русью, пришимая и вызывая целые ихъ отряды къ себе на службу, пріучая ихъ къ культурной жизни, незамѣтпо прививая имъ высшія попятія и привычки. Византія давала попять русскимъ князьямъ, что ихъ выгоды въ общения съ имперіею будуть возрастать, по м'БрЪ ихъ благопріятнаго отношенія къ греческому енископу на Руси и сгопаствъ. II мы видимъ, что христіанская община постепенно росла и пріобрѣла наконецъ извѣстное значеніе въ завоеванномъ варягамирусью краљ. Такъ, при заключении договоровъ съ греками, новелители варяги-язычники прибытають къ номощи славянъ-христіанъ переводчиковъ. Славянскій языкъ принимается норманскими завоевателями, какъ ихъ языкъ офиціальный. Рядомъ съ этимъ подъемомъ славянскаго и христіанскаго его элемента мы зам'вчаемъ постепенное раснаденіе и даже вырожденіе элемента варяго-русскаго.

Вслѣдъ за могучимъ, в'вщимъ Олегомъ проходятъ неспособный, злой и нечестный Игорь, сильно разбитый греками и убитый древля-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Предположение о томъ, что Игорь биль внутреннимъ христианимомъ, непрісмлемо, какъ на чемъ не оспованное. Ольга приняла христіанство уже значительно нослѣ своей дакой расправы съ древлянами и, при жизни Игоря, пользовалась несомитино большимъ вліяніемъ, но христіанкой не была.

нами за общы и насилія, хитрая и коварная (потому и названная современниками мудрою) киягиня Ольга съ сердемъ и нервами Брунегильды, хладнокровно и усмѣхаючись совершившая страшную кровавую месть надъ древлянами, эта желъзная натура, достойная сродница геропнь старой Эдды не могла однако избъгнуть сильнаго нравственнаго осужденія отъ кого-то нзъ христіанской общины Кіевской. Въ ней пробудилось сокрушение, сознание своихъ злодъяний-и она, не решаясь открыто принять христіанство, принимаєть его тайно у себя цома. У вхавъ затвиъ въ Константинополь, гордая и надменная норманка пускаеть слухъ, что она крестилась въ Константинополі и самь царь быль ея воспріемникомъ. Сынь ся Святославь, прямой, честный, правднвый воинь, но лишенный способностей правителя, не можеть выносить ин правиль, ни поступковъ отца и матери: сму претить его семья, ему не любь Кіевъ. По благородному сердцу болье матери хрнстіанинъ, онъ стремится вонъ изъ завоеваннаго его предками края и находить себѣ смерть на чужбнив. Его сыновья Ярополють и Олегъ, личности слабыя, ничтожныя орудія въ рукахъ нелюбимыхъ въ странъ кознодъевъ-ярловъ-воеводы Свънельда у Олега и воеводы Блуда у Прополка. Брать ихъ, третій сынь Святослава, повидимому любимый внукъ Ольгинъ, былъ храбръ, хорошій воинъ и дільный правитель; по но вь отца, а въ бабку, хитрый и лукавый Владимиръ подкупастъ Блуда на убійство брата Ярополка, затѣмъ падуваеть нанятыхъ имъ варяговъ, помогшихъ ему виъстъ съ Блудомъ убить Ярополка и овладъть Кіевонъ. Когда эти варяги стали напоминать Владимиру объ объщанной плать, онь сначала просить ихъ подождать съ мъсяцъ, пока соберуть куны. Прошель м'всяць, а они ничего не получають. Тогда они прямо сму говорять: "падуль ты пась (сольстиль еси памъ), по крайности отпусти и снаряди въ Грецію". Избравъ изъ этихъ варяговъ людей нанболѣе ему пригодныхъ, или какъ льстиво, но эшически, выражается офиціальный лѣтописецъ, "мужей добрыхъ, смысленыхъ и храбрыхъ", роздаль ниъ города (но умалчиваеть, попали ли въ это число убійцы Прополка), а встахъ прочихъ спустилъ въ Грецію, отправивъ передъ тъмъ тайно отъ варяговъ своихъ посланцевъ къ царю съ предупрежденіемъ и просьбой: "се идуть къ тебѣ варизи, не мози ихъ держати гь городъ, или то створять ти въ градъ, яко зов (sic), по расточи я раздно, а съмо но пущай ни единаго".

Такъ надвигалась ликвидація варяжскаго владычества оть собственной руки правнука Олегова (не по родству, а по времени) и единокровнаго внука Пгоря и Ольги, сына благороднаго и прямого

Святослава, --- сму опротивіль Кіевь и тяжело было вспоминать объ отц'ь и слушать наставленія повообращенной Ольги, можеть и не нотому только. что она уговаривала его креститься. Вслёдь за выше приведеннымъ разсказомъ о разрывѣ Владимира съ его благопріятелями варягами, льтописсцъ переходить къ главнымъ дёламъ княженія Владимира, причемъ сообщаеть о кумирахъ, имъ воздвигнутыхъ въ Кіевъ, и о множествъ его наложницъ, при этомъ деливатно выражается: "Б'в же Володныирь поб'вженъ похотью женьскою", словно главная вина падала на побъдительницъ, а не на побъжденнаго. Тутъ же персчисляются сначала его жены (болъс важныя), числомъ 6, все разныхъ народностей, отм'ячено, какихъ опъ имълъ дътей отъ той или другой изъ инхъ, а затёмъ приводятся круглыя цифры его наложницъ, но 300 въ Вышгородь и Білгородь, 200 на Берестовомъ. Само собой этимъ цифрамъ дов'врять нельзя; если бы и производилась перепись въ гаремахъ князя, то записавшему близкому по времени къ Владимиру литописцу эта перепись не была бы доступна. Вслидъ за тимъ идеть несомнѣнно позднѣйшая вставка (вѣроятно редактора лѣтоппснаго свода), цёлое разсужденіе о сходствё и несходствё князя Владимира съ Соломономъ: одинъ де былъ мудръ и наконецъ погибъ, другой быль невъюлось, наконець обръль спасение. Зло, говориль де покаявшійся Соломонъ, въ женской прелести, и затъмъ приводятся изреченія Соломона о злыхъ и добрыхъ женахь. Далве идутъ въ льтописи ногодныя древнийний заниси (совершенио въ такомъ же стиль, какъ и всв подобныя предыдущія, еще болье древнія) о походахь Владимира на ляховъ и объ отнятін у нихъ червенскихъ городовъ (съ поздивниею прибавкою: иже суть и до сего дия подъ Русью), о двухъ подъ рядъ походахъ на вятичей (заратишася вятичи, послъ перваго похода, "и иде на ия Володимиръ, и побъди я въторое)" о ноходѣ на ятвяговъ, потомъ на радимичей. Словомъ Владимиру пришлось вновь завоевывать тв самыя племена славянскія, что были покорены еще Олегомъ. Какъ не единовременно рождались у Владимира сыновья и дочки, хотя въ предыдущей записи они всъ поименованы заразъ, даже четыре сына отъ одной Рогивды, какъ не единовременно и не заразъ устроились и такъ полно обставились его гаремы, точно также не единовременно соорудилъ Владимиръ въ Кіевѣ цѣлый нантеонъ славянскихъ боговъ. Лътописная замътка говоритъ: "И нача княжити Владимирь въ Кіевь одинь, и постави кумиры на хольму внъ двора теремнаго: Перина деревяна, а голова сто серебряна, а усъ золоть, и Хорьса и Дажьбога и Стрибога и Симарыла и Мокошь".

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эническое произведение. 155

Можно думать, что эти истуканы были трофеями походовъ Влалимира на вновь покоренныхъ имъ вятичей и радимичей, а можетъ и на славянскихъ ятвяговъ. Высказанное Владимиромъ пренебрежение въ варягамъ и удаление значительной ихъ части изъ Руси какъ бы знаменують наступление новаю періода въ завоеванной странь, именно въ ся отношеніяхъ къ бывшимъ ся завоеватсяямъ и ихъ потомкамъ. Робщчичь, сынъ Малушинъ, князь Владимиръ хочеть быть и слыть въ народъ славяниномъ. Онъ замышляетъ создать изъ Кіева славянскую языческую митрополію, въ зам'ань варяжско-языческой, дабы тъмъ крънче связать съ своею столицею недавно вновь завоеванныхъ имъ славянъ. По создание новаго языческаго капитолія въ Кіевъ вносить раздражение и смуту въ его населении и порываеть пепрочныя, но уже сложившіяся мирныя отношенія межлу языческою и постепенно выраставшею за последния 120 леть христіанскою частью его населенія. И воть, совершенно, надо думать, неожиданно для Владимира, происходить смута въ Кіевъ. Къ сожальнію, мы имъемъ о ней свъдъніе въ пересказъ позднъйшаго редактора, а не современнаго автора лътописныхъ зам'втокъ. Разумъемъ убійство двухъ христіанъ варяювь, отца и сына. Есть основание предполагать, что дъло происходило не совсъмъ такъ, какъ оно намъ передано. Къ сожальныю, всв мъста нашей лътописи, имъющія какое-либо отношеніе къ крещенію Владимирову, представляють большія затрудненія и давно ждуть подробнаго критическаго разбора, такъ какъ современныя замътки сильно передъланы и дополнены отрывками изъ древи в плаго славянскаго, и сколько передъланнаго, памятника (бесъды Константина Философа) и явно выдуманнаго впослъдстви разсказа о приходь въ Владимиру другихъ учителей въръ и затъмъ о носылкъ Владимиромъ своихъ нословъ для изученія римской и греческой въры.

Такъ и въ разсказъ объ убійствъ двухъ варяговъ. Идетъ рѣчь о томъ, что по возвращеніи съ похода на ятвяговъ Владимиръ пріѣхалъ въ Кіевь и сталъ творить требу кумпрамъ съ людьми своими; и сказали старцы и бояре: мечемъ жребій на отрока и дѣвищу, на кого падетъ, зарѣжемъ его богамъ. Былъ варягъ одниъ, былъ дворъ его, гдъ теперь (въ др. сп. гдѣ была) церковь св. Богородицы, построенная Владимиромъ. Этотъ же варягъ (прибывшій де изъ Цареграда), по одному списку, держалъ въ тайнъ въру гристіанскую. И былъ у него сынъ "красенъ лицемъ и душею", и, по зависти дъявола, на него палъ жребій. Посланные къ варягу объявили объ этомъ отцу его: "избрали его себъ боги, да сотворитъ требу богамъ". Ва-

рягь же имъ сказаль, что это не богн, а дерево, они дѣланы руками изъ дерева, сѣкирою н ножемъ, а "Богъ единъ есть, ему же служать грѣцп". Посланные объявили о томъ людямъ, и они, взявъ оружье, ношли на этого варяга—н убили его съ сыномъ. "Бяху бо человѣци тогда невѣгласи и погани; н дъяволъ радовашеся сему, не видя, яко о́лизъ поцибель готяще быти сму".

Это кісвское происшествіе, какъ отм'ячено внизу страницы въ одномъ изъ списковъ нашей лътописи, убъенье хрестьянина Ивана и сына сю. отнессно въ ней къ 983 году, хотя быть можетъ и даже вѣроятно случилось нѣсколько позже. Вслчески едва ли было простою случайностью почти единовременное съ нимъ возстание датчанъ и лютичей противъ введеннаго у нихъ христіанства. Датчане возстали противъ своего короля Гаральда, христіанина и вассала императора (Оттона II); родной его сынъ Свепъ былъ во главѣ возстанія, направленнаго противъ христіанства и противь саксовь. Устроенные Оттономъ, пограничные остроги были сожжены, саксонскіе въ нихъ отряды выръзаны. Саксонскій герцогь Бернгардъ сь трудомъ защищаль шлезвигскую марку 1). За одно возстали и лютичи на Гаволѣ и нижнемъ Одерѣ. При его усть в быль изв'встный въ сагахъ Iomsburg, съверная Свчь Запорожская со сбродомъ изъ инратовъ и головорезовъ датчанъ, шведовъ, норвежцевь и славянь (вендовь) <sup>2</sup>); 29 іюня войско лютичей явплось нередъ Гавельбергомъ, городъ былъ взятъ, саксонский гариязонъ вы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Giesebrecht, W. Gesch. d. d. Kaiser. 1860, I, 602-603. Thietmari Chron. III, 17-18. IIo разворения монастыри св. Лаврентія-"nostros sicuti fugaces servos insequebantur; nostra etenim facinora nobis formidinem ot his suggerebant validam mentem".

<sup>2)</sup> Giesebrecht, L. Wend. Gesch. I, 203 ff. Ilpo этоть городь Южну говорить Адамъ Бременскій (инс. въ 1075 году): In cujus ostio (Oddarae), nobilissima civitas lumne celeberrimam praestat stationem barbaris et Graecis, qui sunt in circuitu... Est sane maxima omnium quas Europa claudit civitatum, quam- incolunt Sclavi cum aliis gentibus, Graccis et barbaris. Nam et advenae Saxones parem cohabitandi legem acceperunt, si tamen christianitatis titulum ibi morantes non publicaverint. Omnes enim adhuc paganicis retibus oberrant, ceterum moribus et hospitalitate nulla gens honestior aut benignior poterit inveniri. Urbs illa mercibus omnium septentrionalium nationum locuples, nichil non habet iocundi aut rari... Ab ipsa urbe vela tendens quartodecimo die ascendes ad Ostrogard Russiae. (Hobropoga). ('uius metropolis est Chive, aemula sceptri Constantinopolitani, clarissimum decus Graeciac. (Шк. пзд. Мон. Gern. II sp.). Здъсь Graeci преждо всего обозпачасть нашихъ вараговъ-гречниковь и словћиъ новгородскихъ православныхъ. Сладуетъ заматить, что между скандинавами и поздићинаго времени, какъ иведами, норвежцами, такъ втроитно, и датчанами встръчаются христіане восточные. У всландцевъ-монаховъ XII-XIII вв., встричасмы отзывы о грекахь самые сочувственные (см. Rafn. Ant. r. I, 124). Мон. Одль и его лат. пер. свящ. Strimerfrode († 1215), житіс Олега Tryggvason.

#### житие св. кирилла какъ религозно-эпическое произведение. 157

рѣзанъ, епископская церковь разрушена. Три дня спустя нацали лютичн въ полночь на городъ Бранденбургь (Браниборъ). Епископъ и гарнизонъ бъжали, всъ оставшіеся изъ духовенства были перебиты или взяты въ плънъ, золотая и серебряная церковная утварь разграблена, могила второго еписьона Бранденбургскаго раскопана и трупъ покойника сожженъ вмъсть съ дорогими украшениями его одежды. Возстали и бодричи не столько противъ христіанства, которое въ нихъ удержалось, сколько противъ саксовъ. Князь ихъ Мстивой пошель на монастырь св. Лаврентія и сжегь его. Мстивой пошель потомъ на Гамбургъ, городъ быль подожженъ и ограбленъ. Присутствуемъ при поразительномъ явлени-почти сдиновремениомъ взрывѣ языческаго фанатизма противъ христіанства у скандинавовъ въ Данін и у свверо-занадныхъ славянъ на Одерѣ съ одной стороны и у скандинавовь и славянь на Дибирь съ другой. Разница только въ томъ, что съверо-западные славяне въ извъстной части своего края поклоняются богамъ скандинавскимъ-Воддану, Тору и Фригув. Не только въ XVI, но еще въ XVIII въкъ, простонародье въ Мекленбургѣ молило охотника Водена о добромъ урожаѣ, когда онъ въ зимнія ночи рыскалъ съ своими охотничьми собаками по полямъ. Между твиъ у насъ на Дивиръ скандинавы присягаютъ Перуну и приносять жертвы Хорсу, Дажьбогу и пр. Тамъ видимъ возстание язычества противъ христіанства, насильственно вводимаго саксами, а здесь-взрывь злобы господствовавшаго язычества на небольшую общину христіанъ, принявшую, сто лъть съ небольнимъ назадъ, крещение отъ двухъ греческихъ учителей, принесшихъ съ собою славянскія книги и письмена съ новымъ учепьемъ.

Ограничился ли кіевскій взрывь фанатизма стараго благочестія убіеніемъ отца и сына, варяговъ-христіанъ, и какъ отпесся из нему киязь Владиміръ? мы по знаемъ.

Едва ли онъ принималъ въ этомъ дѣлѣ живое участье и одобряль это убійство, и не потому, чтобы онъ сочувствовалъ христіанству, а потому, что и къ язычеству онъ былъ довольно равнодушенъ. Можно предполагать, что если при этомъ не было другихъ убійствъ, то было совершено не мало безчинствъ и съ прочими христіанами и ихъ имуществомъ. Князю стало ясно, что его эстетическая и политическая затѣя языческаго пантеона для вящаго объединенія всѣхъ подвластныхъ ему племенъ была неудачна. Христіане кіевскіе несомпѣнно жаловались ему отъ лица своихъ старшинъ и духовенства и, вѣроятно, дали знать обо всемъ этомъ натріарху и царю христіан-

скому въ Константинополь. Бывавшіе въ Кіевѣ купцы изъ сосѣднихъ и дальнихъ странъ и русскіе купцы (изъ христіанъ), талившіе уже въ это время и въ Чехію, и въ Баварію, разнесли конечно извъстіе объ этомъ случаї въ Кіевь даже съ прикрасами и преувеличеніями. Всявдствіе же этого въ Константинополь стали считать князя Владиміра своимъ врагомъ 1), и надъ русью, проживавшею въ имперіи или прівзжавшею въ нее съ своими товадами, пачались репресалін. Потерпъла и торговля съ западными странами, такъ какъ не только христіанс, но и евреи стали бояться кіевлянь, всл'ядствіе этой кровавой расправы въ угоду новымь истуканамъ, воздвигнутымъ. волею князя. Раньше Ярослава, Русь своей монсты не имѣла, но она уже давно пережила періодъ исключительной мізновой торговли. Прежде, благодаря хазарамъ, арабскія деньги были порядочно распространены и у насъ и въ Скандинавіи, но благодаря разгрому хазарскому при Святославъ, они стали теперь ръдки, а благодаря заминкъ въ торговлъ съ Византіею и съ заладными странами остановплся и приливъ въ Русь монсты византійской и западной. По какъ Византія нуждалась въ товарахъ съверныхъ, то теперь многіе изъ нихъ пошли къ исй другимъ путемъ отъ болгаръ волжскихъ черезъ Воспоръ и Крымъ. Надо полагать, что во время похода болгарскаго и въ тихомъ плаванін по Волгв Владимирь съ Добрыней въ долгихъ бесвдахъ своихъ переговорили о многихъ двлахъ, помянули и данный ими промахъ въ поудавшемся опытъ возстановленія древняго славянскаго благочестія, надъ которымъ такъ некстати потруднлись Владиміръ въ Кісвѣ, а Добрыня въ Повьгородѣ. Безъ сомнѣнія, на Владимира произвели сильное внечатлёніе послёднія рёчи и насильственная смерть обонхъ христіанъ, вспоминались ему часто и разсказы его бабки о Цареградѣ, его дворцахъ и храмахъ, много слыхалъ онъ о греческомь царствь и объ одномъ изъ лучшихъ его царей Іоаннъ Цимисхіи оть воеводы Свенсльда и другихъ стариковъ, бывшихъ въ рати Святослава. Пельзя забывать, что Владимиръ и Добрыня, при всей своей безграмотности, были люди умные, много видівшіе и слышавшіе, словомъ люди бывалые, съ большимъ здравымъ смысломъ. Записанныя въ лізтописной, почти современной замізтків, слова Добрынины Владимиру проливають свъть на думы и предметы, ихъ обоихъ занимавшие въ походъ болгарскомъ 2): "съглядахъ колодникъ, и суть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Б. Розсна. П. Васняй Волгаробойца. С.-Пб. 1883. С. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Неяьзя согласиться пи съ Соловьевымъ, ни съ Голубнискниъ, полагавшими,

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эническое произведение. 159

вси в сапозъхъ, симъ дани намъ не даяти, поидемъ искать лапотниковъ". Лобрыня выходиль на берегь осмотръть отрядь торковь. шедшихъ берегомъ и захватывавшихъ, гдъ было можно, разныхъ болгаръ, осмотрълъ и ихъ, и сообщилъ киязю свое заключение: съ боягарами намъ не сладить, они образованите насъ, мы можемъ имъть успъхъ лишь въ борьбъ съ данотниками. Такое элегическое заключеніе привело ихъ къ часто и прежле уже затрогиваемой мысли. что съ Греціею де намъ порывать нельзя и небольшая часть нашихъ христіанъ куда де умнѣе и образованиѣе нашихъ поклонниковъ Перуна и Хорса. И затёмъ вспоминались многочисленные, въ разпое время слышанные ими разсказы о могуществъ и богатствъ грековъ, о томъ, что въ сосъднихъ западныхъ странахъ многое чище и лучше, чъмъ въ стран'в лапотниковъ. Останавливались по разъ наши собестраники и на книжномъ умъньм христіанъ, магомстанъ и евреевъ. Можеть быть, Владимиръ и остановился бы наконець на ришеные искать примиренія съ греками и на средствь, какъ его върпье достичь. Быть можеть онъ уже и подумываль о поход'в на грековъ въ род'в Олеговскаго съ ц'ялыю попугать ихъ и вынудить ихъ къ выгодному миру. Ему было, конечно, извъстно, что дочь царя Пикифора Фоки (967-969 г.) выдана была замужь царемь Іоанномь Цимисхіемь (969-

въ сятдъ за Татищевыяъ, что Владимиръ ходилъ на болгаръ дунайскихъ (по Голубнискому въ 985 году). Въ 985 году, говоритъ онъ, часть Болгарскаго государства, между Аунаевъ и Балканами (пынквиная Болгарія) была во власти грековъ. (Ист. русской церкви І, 1, 167 прим.). Но въ 986 году (17 августа) императоръ Василій П поиссъ жестокое поражение оть Самунда. Будь Волгарія дунайская тогда въ рукахъ грековъ, Васний легко могъ бы Чернымъ моремъ усплить греческие отриды въ дунайской Болгарін и сдълать такних образомъ диверсію противъ Самунла. Да и Самунлъ считаль себя совершенно обезпоченнымь съ съверной стороны и направляеть всъ свои военным сням на юго-западъ-въ Македонію, въ Илянрикъ (южный) и въ сфверную Грецію. Только въ 1000 г. греческіе полководцы натрикій Өеодороканъ п протосиазварій Никифорт Ксифія овладтвають Мисісю (т. с. стверною Болгарісю), только города Виданна не удалось имъ взять. Виданиъ былъ взять лишь въ 1002 г. Василісить II посла востминасячной осады. Очевидно, что вскора по смерти Іоанна Цимпсхія († 976 г.), створная Болгарія была греками утрачена. Голубинскій, впрочемъ, полагаль, что нынѣшнія Валахія и Молдавія, тожо частью заселенныя болгарами, въ значительномъ объемъ принадлежали въ то время Болгаріи, и эта де часть въ 980 годахъ была или оставалась "за болгарскими государами или же объявила себи саностоятельной". "Часть сей то части владений" (болгарскихъ ли государей или самостоятельной) "и хотбять, какъ нужно думать, подчинить своей власти Владимиръ въ 985 году" (ib. 107, прим.). Но въ то время тамъ уже расположились печенъги, и сдва ли бы сунулся туда Владимиръ да еще съ торками.

976 г.) за насл'ядника измецкаго, позже императора Оттона II (978-+ 983), и что эта молодая вдова Өеофанія была правительницею пѣмецкаго царства, по малол'етству своего сына-наследника престола и императора. Владимиръ много разъ слыхалъ отъ своихъ варятовъ, что его Гардарнки не меньше Германін, и зналь, что, наприм'връ, адабы и другіс на востокь, даже христіано, называють его паремь русовъ <sup>1</sup>). Если бы можно было относить херсонскій походъ Владимира къ 986 году, то я бы остановился на немъ, какъ на остановившейся мысли Владниира объ исправлении его отношении къ грекамъ. Возможно также, что начавшій отчаянную борьбу съ императоромъ Васпліемъ, Самунлъ Болгарскій если п не звалъ къ себѣ въ Болгарію Владимира, потому что помниль, сколько ей затрудненій и біздь причиниль отець его Святославь, то подстрекаль, быть можеть, Владимира учннить диверсію нападеніемь на греческія владёнія въ Крыму. Такая диверсія могла быть очень полезна Болгаріи. По на счастье Владимира и Руси положение императора Василія II было очень критическое вь это время. Въ 986 году обращенный въ бъгство Самуиломъ, Василій потерялъ военный обозъ, свою палатку и съ опасностью жизни достигь столицы. Не усибвъ еще оправиться оть этого пораженія, какь услыхалъ Василій о возстаніи въ Малой Азін отличнаго полководца Никифора Фоки, провозгласившаго себя императоромъ, и въ то же время Самунль Болгарскій, сь усп'яхомъ подвигалсь на врайній западъ полуострова, началъ свои завосванія на счеть Албаніп и земель сербскихъ, а сарацыны заняли и грабили Калабрію. Положеніе импсратора было отчаянное.

Императоръ Василій II нашелъ себя вынужденнымъ обратиться за номощью къ врагу грековъ и христіанъ (такъ въ то время смотрѣли на русовъ въ Царьградѣ), князю Владимиру. Былъ заключенъ договоръ Византіи съ Русью, при чемъ, кромѣ конечно извѣстной суммы денегъ, Владимиръ потребовалъ руку принцессы Анны (царскаго происхожденія), а она съ свою очередь крещенія Владимира. Русскій отрядъ несомнѣпно былъ отправленъ, и успѣшными дѣйствіями въ Малой Азіи и оказалъ имп. Василію II большую услугу <sup>1</sup>). Какъ и гдѣ совершилось крещенье Владимира, о томъ точно не зпали и въ первой половниѣ XII вѣка, не знаемъ мы и теперь. Трудно сказать что-нибудь опредѣленнос и объ упоминаемомъ нашею лѣтописью походѣ Владимира на Корсунь, какъ объ его датѣ, такъ и объ его

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Розенъ, ib., с. 23 и сл.

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 161

цёли и связи съ оказанною Владимиромъ помощью грекамъ. Имъются нока объ этомъ болѣе или менѣе сомнительныя или болѣе или мѣнье въроятныя предположенія. Но насъ занимаеть не этоть, а другой вопрось, а именно: какимъ образомъ можно себъ объяснить не принулительное и даже болъе или менъе насильственное крещение народа Владимиромъ въ Кіевѣ и въ другихъ мѣстахъ п Добрынею въ Повѣгорояв, оно понятно и естественно: хотя еще незалолго во этого великій князь вь Кіевѣ, а его дядя въ Новгородѣ, утверждали древно-языческое благочестів. Мы видікли, что эта ревность о древнемъ славянскомъ благочестін была для тогдашней руси уже неумъстною и запоздалою. Она пришла, нало думать, съ запада и вызвана была тогдашнимъ взрывомъ фанатизма у датчанъ и поодерскихъ славянъ. Все это легко объяснимо и понятно. Но необъяснимо и непонятно, какъ изъ пяти-семи-лътинхъ ребять, крещенныхъ съ своими отцами и материми по приказу княжескому, въ 990-хъ гг., могъ черезъ 30-40 летъ явиться на Руси целый рядъ извыстныхъ и неизвъстныхъ дъятелей христіанской культуры, письменности и литературы: переписчики древне-славянскихъ рукописей, какъ Упырь Лихой, переписавшій для князя Владимпра Ярославича въ Новъгородѣ книги пророковъ съ толкованіями въ 1047 г., пли дляконъ Григодій, писець Остромирова Евангелія, въ 1057 г. Кто рішится утвержать что такихъ инсцовъ въ половниъ XI въка было очень и очень мало? 1) Въ сказании Нестора о Борисъ и Глъбъ († 1015 г.) говорится о чтенія Борисомъ житій и мученій святыхъ, а въ болѣе раннемъ сказанін

Часть CCCLI (1904, № 1), отд. 2.

11

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сохранняся цёлый рядь руконпсей XI в., напримерь, Студійскій уставь, Сбор. Сиятославовъ, Арханг. Ев., Служебныя минен (за сентябрь-нолбрь) и пр. Срезневскій, Древн. нам. русск. письма и языка (X-XIV в.) 2 изд. С.-Пб. 1882. Стр. 11.--37. Все сохранившееся дошло до насъ совершенно случайно, и значительнъйная часть рук. ХІ в., конечно, до насъ не дошла. Но върное понимание медленнаго роста и развития человаческой культуры заставляеть, на основании дошедшихъ до насъ намятниковь русской христіанской культуры XI в., предполагать цалый слишкомь вакь предыдущаго развитія. Такъ въ одно или въ два поколенія инсцовъ и книжниковъ не могля сложиться такой русско-славянскій или славано-русскій языкъ, стиль, правописаніе, какія мы видниь, напримѣръ, въ Служ. Миненхъ, пли у первыхъ панилъ. нисателей. На Симеоновъ въкъ болг. письм, странно указывать. Подъ крещениемъ болгарь въ IX в. надо разуметь тогдашнихъ болгаръ-тюрокъ, а не подвластныхъ имъ славянь, начавшихъ принимать христіанство съ конца VI в., въ VII в. Да и языкъ кирияловскиха переводова была родныма нартчиема этиха славяна, прожившиха уже слишкочь два века въ земляхъ культурныхъ, въ государстве образованномъ. Сербы и хорваты крещены были сщо въ первой половинѣ VII в. и чго осталось отъ ихъ висьменности XI в.?

Іакова-помянуто, что онъ помышлялъ о мучении и страсти св. Инвиты Готскаго и св. Вячеслава чешскаго. Упоминание Іаковомъ житія чешскаго святого важно темъ, что оно было, значить, известно на Руси еще въ концъ Х въка, и пришло къ намъ не изъ Болгаріи, гдѣ оно было неизвѣстно, а непосредственно изъ Чехіи, можетъ быть еще въ половниъ Х въка, слъдовательно до крещенія Руси Владимиромъ. Въ нашей лътописи говорится о внязъ Ярославъ († 1054), что онъ любилъ церковные уставы, любилъ поповъ и черноризцевъ, и книгаль прильжа, читая ихъ днемъ и по ночамъ. Онъ собраль миочихъ писцовъ и самъ переводнять съ греческаго на словњињское письмо (на славянскій языкь). И списали (у него) книгь много. Правда н уставы Ярослава, по свидетельству древней Новгородской летописи, были даны новгородцамъ еще въ 1019 г., слъдовательно еще раньше были имъ написаны (по сей грамотъ ходите, якоже писахъ вамъ). Несомнънно Ярославь обучался грамоть съ дътства, быть можеть еще до крещенья Владимирова.

Говорятъ, что тотчасъ по крещенія Гусн, при Владимирѣ начались поученія народу, постройки и освященія церквей, выписаны были духовныя лица изъ Греціи и Болгаріи. Но греки славянскаго языка хорошо не зпали и могли ему выучиться хорошо, и то далеко не всѣ, пе ниаче, какъ по прошествія добраго десятка лѣтъ, а Болгарія многихъ учителей и писцовъ дать намъ не могла. Болгаре исхода Х вѣка не могли охотно ѣхать въ Русь, такъ какъ русы Святослава оставили въ ней дурную память. Болгаре не могли не глядѣть на нее, какъ на страну и народъ имъ враждебные, да и такъ ли богата была Болгарія людьми книжными, чтобы отпускать ихъ въ чужія страны?

Греки могли быть и несомићно были полезны Руси конца Х вћка и начала ХІ вћка, какъ спископы, зодчје, иконописцы, учителя пћнія, греческаго языка, какъ преподаватели и руководители юношей княжескаго и боярскаго рода, такъ сказать для высшаго образованія (напримћръ, кн. Ярослава, митр. Иларіона).

Но принявшихъ крещеніе при Владимирѣ простыхъ горожанъ и поселянъ могли лишь съ успѣхомъ обучать одни русскіе священники, дьяконы, псаломщики, вообще воспитанники и члены старой христіанской общины, выросшей не па готскомъ (!), а на славянскомъ богослуженія и воспитанной не готскою и не греческою, а славянскою грамотою. Если бы, напримѣръ, наши договоры съ греками (временъ Олега, Игоря и Святослава) были первоначально нашисаны готскими или греческими, а не славянскими письменами, то несомиѣнно

#### житие св. кирилла кабъ религизно-эпическое произведение. 163

въ нкъ правописаніи остались бы п'вкоторыя улики и следы этихъ письменъ, сказавшіеся бы въ техъ или другихъ промахахъ правописанія, какъ остались въ нихъ следы изв'естного и совершенно естественнаго неумънья владъть письменнымъ языкомъ, что всегда замъчается, особенно при желанін какъ можно ближе держаться греческаго полленника въ первыхъ опытахъ письменности всёхъ юныхъ народовъ. Вообще мы недостаточно влумались въ языкъ и слогъ первыхъ нашихъ писателей (XI въкъ). Многіе и теперь пожалуй думають, особенно въ духовенствъ, что искусственный языкъ митрополита Филарета гораздо выше простого языка. Пушкина, не предполагая, что эта простота пушкинской прозанческой ричи и есть верхъ развитія нашего литературнаго языка. Такъ и произведенія митронолита Пларіона служать лишь свидітельствомь его богословскаго образованія и личнаго дарованія. Но простыя писанія на чисто-русскомъ языкъ новгородскаго архіепископа Луки Жидяты служать доказательствомь. что у насъ въ половинъ XI въка были люди, умъвшіе инсать не только языкомъ славянскимъ, по возможности обрустьлымъ, но и на чисто народномъ языкъ внолиъ хорошо и свободно. Такая же выработка письменнаго, т. е. извъстное обрустние древис-славянскаго и свободное и ум'ялое обладание чисто-русскимъ, народнымъ языкомъ несомивнно указываеть на цвлый рядь единоличных опытовь въ старвишихъ поколеніяхъ, т. е. не только отцовъ, но и дедовъ Упыря Лихого, переписчиковъ Остромирова Евангелія, Сборника Святославова 1073 и пъсколько болъе позднихъ служебныхъ Миней Повгородскихъ и нашихъ первыхъ, до насъ болѣе или менѣе случайно дошедшихъ писателей-Іакова, Нестора, Өеодосія, Иларіона, Луки Жидяты. Эта опытность и извъстная легкость и самоувъренность въ письмѣ и въ языкѣ заставляють насъ возводить начатки русской письменности, — какъ она допла до насъ отъ XI в., — не только къ началу X в., а даже къ исходу IX в. Всв эти указанія заставляють нась признать, что при первомъ крещеніи Руси (въ 861 г.) были принесены къ намъ и славянское письмо и славянское богослужение. Безъ славянскаго богослужения, а при готскомъ (очень проблематическомъ) и греческомъ богослужения, христівнство не могло бы им'ять въ древней Руси такого усп'яха и получить такое распространение, какихъ нельзя не признать, въ виду хотя бы сильнаго распространенія отшельничества и монашества еще въ нервой половинѣ XI вѣка. Довольно вспомнить нервыхъ извѣстныхъ подвижниковъ Кіево-Печерской Лавры-Антонія, еще до 1050 г. онъ

11\*

ς

уходить на Аоонъ и остается тамъ, не годъ и не два, Никиту, ностригшаго Өеодосія въ 1055-1056 гг., Варлаама, уходившаго въ Константипополь въ Студійскій монастырь. Прожившая въ христіанствъ 15 лъть († 969 г.), княгшия Ольга, уже христіанка, тадила въ Константинополь и представлялась пинератору сь многочисленною дворнею, конечно тоже крещеною. Княгиня Ольга разумфется молнлась не по пормански-росски, а по славяно-русски, слушала богослужение не готское и не греческое. Насильственно отстранившій Аскольда и стантниа Философа и такъ называемое первое крещенье Руси, ---Олегь признавалъ славяно-русский, а не готский и не скандниавский языкъофиціальнымъ языкомъ своего княжества. Договоры Олега 907 и 911 гг., какъ и договоры Пгоря (944-945 гг.) и Святослава съ греками, имъли два законныхъ, офиціальныхъ текста, одинъ греческій, а другой не готскій, а славянскій. II оно понятно, наши варяги, особенно во 2-мъ и З-мъ поколѣніц, не могли не знать лучше по славянски, чѣмъ по готски. Такъ не только Екатерина II, но и Петрь III и Анна Леопольдовна лучше понимали по русски, чёмъ, напримеръ, но венски или по баварски. Да и въ Константинопол'в IX-X въковъ между чиновниками натріархата и в'ядомства иностранныхъ и военныхъ д'влъ было конечно больше распространено знаніе славянскаго, чёмъ готскаго языка. Вь тогданшей Византійской пмперін готскій языкъ былъ пожалуй еще большею ръдкостью, чъмъ языкъ сербо-лужицкий или кашубскій въ современной Германіи. Славянская стихія вь тогдашней Византійской имперія им'яла значеніе инсколько не меньшее, чъмъ въ нынбишей Австро-Венурія. Договоры сь греками сь нѣкоторыми лишь болгаризмами (аще, прич. наст. на и въ косв. над. вм. ч) писаны чисто-русскимъ языкомъ, и офиціальные переводы ихъ съ греческаго были сдъланы не болгарами, а русскими славянами, такъ какъ вполнъ ославянившихся варяговь при Олегь, по крайности, допустить трудно. На этомъ основанія исльзя допустить, будто первое наше знакомство съ славянскими письменами и съ славянскими богослужебными кнпгами идеть оть моравань. Тогда надо было бы признать, что первое крещение Руси пошло не отъ Византии, не отъ натріарха Фотія, а изъ Моравін. Пе отрицаемъ, что во второй половинъ IX въка могли быть и были спошенія русскихъ славянь съ Моравіею, могли доходить изъ нея и должно быть попадали къ намъ и кое какія славянскія кинги и нѣкоторыя духовныя лица сь Кирилло-Меводіевскими преданіями, особенно изсколько позже, посль разгрома Мадьярскаго

(906 г.). У мораванъ Ростислава и Святополка своихъ священниковъ. писцовъ и писателей было мало и не шли они въ Русь, такъ какъ имъ было много дёла и у себя дома, гдё ихъ скоръй не хватало, чёмъ былъ избытокъ, какъ недавно у чеховъ относительно преподавателейклассиковъ. Не мораване и были у насъ первыми насадителями христіанства со славянскимъ богослуженіемъ. Не отвергая достовърнаго свидътельства мниха Храбра о 855 г., какъ годъ появленія славянской азбуки и первыхъ славянскихъ богослужебныхъ книгъ, столь же достовърнаго свидътельства патріарха Фотія о крещеніи Руси и о назначении русамъ епископа вскоръ послъ отступления руси изъ Царьграда и ново-найденнаго (Кюмономъ) извъстія о нашествіп руси (не Тиутараканской, а Аскольдовой, Кіевской) не въ 865 г., а въ 860 г., не отвергая важности полизишаго умолчания Фотиемъ о какой-либо хазарской миссіи и о хазарскомъ епископъ, не отвергая, что Фотій, а не кто либо иной посылалъ Константина Философа съ его братомъ Месодісить въ стверскую страну, гдъ онъ и крестиль 200 душть простой чади съ женами и дътьми, не отвергая этихъ свидътельствъ, нельзя но признать, что первымъ апостоломъ и крестителемъ Руси въ 861 г. былъ никто иной, какъ Константинъ Философъ. Отъ него она получила и славянское письмо и славянское богослужение. Изъ дътей, крещеныхъ славянскимъ апостоломъ въ числь этой простой чади, и вышли потомъ переводчики первыхъ договоровь Руси съ греками (907—911 гг.). Проннкии къ намъ христіанство въ 861 г. на греческомъ языкъ, оно бы не пиъло успъховъ, и основанная при Фотів въ 861-862 гг. христіанская община не пустила бы корней. Между твиъ мы видимъ, что при Олегъ являются грамотные людиони ведуть лівтописныя записи, переводять съ греческаго на русскій языкъ договоры Олега съ греками 907 и 911 гг., при Пгоръ продолжаются эти записи, являются переводы съ греческаго на русскій языкъ договора Игоря съ греками 944-945 гг. По несомпънному современному свидательству, сохраненному нашею лавтописью, при отправить русскихъ пословъ и гостей въ Царьградъ, князь Игорь вмъсто печатей золотыхъ и серебряныхъ сталъ посылать съ послами и гостями "грамоту къ цьсарьству нашему". "Иже посылаеми бывають посли и гостье, да приносять грамоту, пишюче сице, яко послахъ корабль селико и отъ твхъ да увѣмы и мы, еже съ миромъ приходять". При Игоръ упоминается въ Кіевъ церковь св. Илін, въ которой русскіе послы изъ христіанъ присягали передъ греческими послами о соблюдения заключенного договора съ греками. Принявшая христіан-

#### 166 журналъ министерства народнаго просвъщения.

ство черезь нісколько літь послі страшной, дикой расправы сь древлянами въ отмщеніе за убійство ея мужа, княгиня Ольга тадила въ Падыградъ и была торжественно принята императоромъ Константиномъ Багрянороднымъ въ 957 г. Самъ подробно описавшій ся пріемъ. Константинъ Багрянородный уноминаеть, что при ней были 20 пословъ, ся илемянникъ и 6 родственницъ съ 18 служительницами, ся священникъ-духовникъ Григорій, три переводчика, изъ воихъ одинъ княгининъ. Безъ сомнънія, если не всъ изъ этой дворни и свиты Ольгиной, то значительное большинство было крещеное. Такъ росла постепенно христіанская община въ Кіевь. Только при Владимирь. въ 983-984 гг. проявился взрывъ языческаго фанатизма противъ христіанъ въ Кіевѣ. Можно полагать, что жертвами его были не одниъ варягъ Иванъ съ сыномъ. Поздивйшій составитель літописиаго свода, для сохраненія доброй памяти о княз'в Владимир'ь, почель нужнымъ опустить разныя другія подробности о тогдашиемъ преследованіи христіанъ. Быть можетъ, тогда же былъ изгнанъ изъ Кіевской Руси (изъ Кіева или Переяславля?) и тогдашній ся епископъ или митрополить, послёдній преемникь поставленнаго патріархомь Фотіемь русскаго спископа. Очень въроятно, что за такое изгнание епископа и считали въ Византін Владимира врагомъ грековъ, т. с. христіанъ. Оттого и заслуживаеть вниманія принятое и Соловьевымь изв'естіе Никоновской лътописи о томъ, что въ Корсунь "явился ко Владиміру и митроиолить Михаиль, назначенный управлять новою русскою церковію (sic),извъстіе очень въроятное, потому что Константинопольская церковь не могла медлить присылкою этого лица столь необходимаго для утвержденія повало порядка вещей на стверть" 1). Съ этими словами Соловьева нельзя не согласнться, но конечно не безъ изв'ястнаго ограниченія. Такъ новый порядокъ вещей на свверв, новая русская перковь съ крещенія князя Владнмира, эти два выраженія допустимы лишь въ томъ смыслѣ, что русская христіанская община и слѣдовательно русская церковь возникла у полянъ при Аскольдъ, еще въ 861 г., вслёдъ за неудачнымъ его походомъ на Царьградъ и его же посольствомъ къ императору Михаилу, въ патріаршество Фотія, благодаря проповъдн Константина Философа<sup>2</sup>), крещенію имъ 200 простой

1

<sup>1)</sup> Соловьсва, Ист. Р. съ др. вр. С.-Иб. Изд. Т-ва Общ. И. I, 168.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Хазярская миссія Константина Философа была собственно русская миссія, пбо хазары о крещенін просить въ Царьградъ никого не посылали, а посылали русы въ 860—861 гг. (6868—6369 гг.), и патріархъ Фотій избралъ именно Константина Философа для Руси, такъ какъ зналъ, что туть живеть самая многолюдиая отрасль

#### житте св. кирилла кабъ религюзно-эпцческое провзведение. 167

чали съ женами и детьми и введению имъ и его братомъ въ тогдащнюю Русь славянскаго богослуженія и славянской грамоты. Следовательно, новая русская церковь и новый порядокъ вещей на съверъ, собственно говоря, появились еще за 120 слишкомъ леть до крещенія Владимира и до отправленія изь Константинополя въ Русь митропо-1 лита Михаила: первый для Руси епископъ (митрополить) быль поставленъ еще патріархомъ Фотіемъ. Новыми же русская перковь и порядокъ вещей на съверъ съ крещенія Владниира могуть быть названы лишь въ томъ смыслъ, что при немъ впервые на Руси представитель верховной власти и тоглашній ся офиціальный міръ не только присоединились къ христіанству, но и стали принуждать и обязывать къ нему все языческое население. Владимира наши древние инсатели и јерархи сравнивали съ Константиномъ Великимъ. И тутъ, si licet parva componere magnis, если можно приравнивать древнюю Русь отъ Аскольда до Святослава и Владимира (перваго его періода) съ древнимъ греко-римскимъ міромъ III и начала IV вѣка, есть известная доля правды. Пока Константинъ Великій строго держался Миланскаго эдикта 313 г., дъятельность его была благотворна для христіанскаго просв'ященія, но когда онъ сталь покровительствовать христіанамъ мѣрами государственными, то церковь и христіанское просвещение. благодаря внешнему покровительству и ряду стеснительныхъ мъръ противъ иномыслящихъ и иновърующихъ, начали много терять въ своемъ благотворномъ вліяніи на возвышеніе духа и полеть мысли, на очищение общественныхъ нравовъ и на проникновение христіанскими началами гражданскихъ и государственныхъ законовъ и порядковь. Съ того времени, когда императоры стали христіанами и начали христіанству покровительствовать, весь придворный, окружавшій ихъ міръ, всв государственные люди и чиновники, военные и гражданские, быстро становятся христіанами не столько изъ внутренняго убъжденія, сколько изъ-за и для карьеры. Такимъ образомъ мало-помалу христіанство становится в'врою государственною. Оно обязательно для каждаго подданнаго Римской имперіи не изъ-за внутренняго своего значенія, а изъ-за того, что Римъ (первый и второй) и его императоръ признали христіанство своею религією. Діятельность преемниковъ Константина Великаго и всёхъ византійскихъ императоровъ была вполиъ

славянскаго племени. Славянское же письмо и первопачальные пореводы Константниа Философа (и Месодія) были уже готовы въ 855 г., о чемъ хорошо было извъстно не только мимху Храбру, но и патріарху Фотію.

#### 168 журналъ министерства народнаго просвъщения.

согласна "съ общимъ характеромъ" римскаго государственнаго права. "Точно также все уголовное право съ его страшными казнями, съ его свирѣпыми пытками, съ его безправственными судами и разрядами преступленій, было наслівдіємь того Рима, который себя опредівлиль еще прежде отделения Восточной имперіи. Точно то же должно сказать и о всвхъ общественныхъ учрежденіяхъ и о всвхъ ихъ мертвящихъ формахъ; точно то же и о всей общественной жизни, съ ея играми, торжествами (кромѣ церковныхъ), съ ся тріумфами, съ ся гордостью, съ ся самоупоснісмъ и со всею этою позолоченною ветошью языческаго міра, которая обхватывала всѣ общественные нравы и была узакоисна государственнымъ правомъ. Христіанство не могло разорвать этой силошной сыти злыхъ и противухристіанскихъ началъ; оно удалилось въ дунну человіка; опо старалось улучинть его частную жизнь, оставляя въ сторонв его жизнь общественную и произнося только приговоръ противъ явныхъ слъдовъ язычества; ибо самые великіе дъятели христіанскаго ученія, воспитанные въ гражданскомъ понятіи Рима, не могли еще вполиъ уразумъть ни всей лжи римскаго общественныго права, ни безконсиной трудной задачи общественного построснія на хупстіанскихъ началахъ. Ихъ благодътельная сила разбивалась о правильную и слитную кладку римскаго зданія. Единственнымъ убъжищемъ для нихъ осталась тишина созерцательной жизни. Лучиня, могущественисьйния души удалялись оть общества, котораго не смѣли осуждать и не могли спосить. Всякое свѣтлое начало старалось спасти себя въ уединевін" 1).

Въ этихъ словахъ Хомякова много правды. Но нельзя скрывать, что "чистота и цѣльность просвѣтительнаго начала", хранившаяся, по его словамъ, "въ учепін школъ духовныхъ", въ монастыряхъ—не только иногда, но всегда почти была обязательно требуема отъ императора и его сотрудниковъ, ближнихъ и дальнихъ, а они, въ свою очередь, обязывались охранять эту чистоту и цѣльность просвѣтительнаго начала во всей имперіи и ииконмъ образомъ не допускать и не давать жить и развиваться разномыслію и иновѣрію, не давать ходу, напримѣръ, на службѣ государственной, военной или гражданской, такимъ людямъ, которые, какъ бы даровиты и честны они ни были, заявили себя или заподозрѣны были въ томъ или другомъ еретическомъ мнѣнін касательно ли лицъ св. Троицы или почитанія чудотворныхъ иконъ. Въ Византіи съ IV до XV вѣка монастыри (за

<sup>&</sup>lt;sup>т</sup>) Соч. Хомакова. М. 1861, І. 218 п сл.

#### житие св. кирилла какъ религиозно-эническое произведение. 169

немногими, можеть быть, исключеніями) сь жаромъ отдавались политикв, твмъ болве, что императоры неръдко наказывали свопхъ политическихъ противниковъ насильственнымъ постриженіемъ, иногла даже съ оскопленіемъ, сдачею ихъ въ монастырь, что, впрочемъ безъ оскопленія. употреблялось и у насъ какъ въ московскомъ, такъ и въ петербургскомъ періодъ. Нъкоторые изъ византійскихъ монастырей особенно славились своею нетерпимостью — ла и въ не немногихъ изъ нихъ господствовали обычные монастырямь всёхъ странь грёхи и непорядкии самою безпощадною борьбою съ лучшими иногда императорами (напримъръ, иконобордами). Таковъ былъ, напримъръ, монастырь Студійсый. гит назреваль плань полнаго полчинения верховной государствен- / ной власти-власти ин отъ кого не зависимаго и выше всъхъ смертныхъ стоящаго епископа. Такъ какъ въ Византін не было для нея ночвы, то студиты съ своими надеждами и внушеніями обратились къ Риму и не мало, съ своей стороны, помогли развитію властолюбивыхъ притязаній панства. Строго-логическое развитіе христіанскаго ученія было, конечно, желанно и его сохранение въ цълости и чистотъ могло и должно было быть внутрение-обязательно для каждаго христіанина, для церкви въ особенности, но оно не могло и не должно было быть иля каждаго лица визнис-обязательно и принудительно, на подобіе законовъ гражданскихъ, государственныхъ, пока они дъйствуютъ и законодательною властью не отмѣнены. Внутреннія же отношенія души христіанской къ Богу составляють тайну и ппкакому надзору и понеченію визыней власти не подлежать. Этой простой истины Византія не признавала. Были въ ней во всѣ времена одинокія личности, более или менее ясно сознававшія свободу веры и сомивній, но онъ не моган провести этого начала ни въ общественной, ни, тъмъ болъе, въ государственной жизни.

Совершенно върно замъчаніе Хомякова, что Византіи "не было суждено представить исторіи и міру образець христіанскаго общества. Но ей было дапо великое дѣло уяснить вполиѣ христіанское ученіе. Сама имперія падала все инже и ниже, истощая свои правственныя силы въ разладѣ общественныхъ учрежденій съ правственнымъ закономъ, признаваемымъ всѣми; но въ душѣ лучшилсъ ен овласлей и мыслителей, въ ученіи (слѣдуетъ прибавить: нѣкоторыхъ) школъ духовныхъ сохранядась чистота и цѣльность проевѣтительнаго начала".

Къ числу такихъ д'вятелей Византіи принадлежали великіе славянскіе апостолы, солунскіе братья Константинъ Философъ и старшій

#### 170 журналъ министерства народнаго просвъщения.

его брать Мееодій. Они сознавали общественное безсиліе Византін н возлагали свои надежды на обновление дряхлаго міра привлечениемъ къ христіанству св'яжаго и бодраго, многочисленнаго племени славянскаго: съ языкомъ и правами его они ознакомились еще съ петства. Они нашли себъ сильную опору въ мужъ великаго ума и твердаго характера, нагріархѣ Фотін, провидѣвшемъ грядущее зло для христіанскаго просв'ящения въ возраставшемъ влечения римскаго епископа въ самовластью римскаго самодержца и старавшемся отвлечь оть его вліянія и онеки заполнявшее европейскій востокъ славянское племя, такъ какъ занятые народами романскими и германскими югь и западъ Европы привыкли уже издавна покоряться еще языческому Риму. Византія, правительство и общество, особенно же монашество, не прощавшее Фотію его широкаго образованія и не сословно-монашескаго направленія, не умѣли и не могли понять и оцѣнить Фотія. Для сверженія его они вступили въ союзъ съ Римомъ и такимъ образомъ не мало помогли разрушению великаго дела славянскихъ апостоловъ и Фотія въ славянскихъ земляхъ на западѣ.

Дъло же великаго патріарха въ просвъщеніи Руси не пропало, и благодаря посланнымъ имъ учителямъ миссіонерамъ, насажденное ими христіанство (въ 861 г.) среди горсти людей въ одной изъ областей величайшаго впоследствии изъ всехъ народовъ славянскихъ, привилось прочно и постепению, хотя и медленно, развивалось въ теченіе 120 леть съ лишнимъ. Если вследъ за темъ, когда князь Владимиръ съ своимъ дядей Добрынею, крестившись сами, стали потомъ ногонять кіевлянъ и новгородцевь въ Дибиръ и Волховъ для того же, черезъ двадцать-тридцать летъ после такого принудительного введенія вь страну ученія благодати и свободы, явился въ ней такой сравнительно отрадный разцв'ять юной христіанской образованности, какой замечается на Руси съ половины XI века, то его нельзя не приписать болѣе раннему и умѣлому, внолиѣ свободному, единственно соотвѣтственному завѣту благодати, введенію христіанства. Благодарность русскаго народа князю Владимиру красному солнышку, окруженному, вь народной памяти, богатырями русской земли, виолить понятна и естественна, по историческая наука твердо знаеть, что ничто новое и великое въ жизни народовъ не является внезапно, темъ болѣе по приказу и по мановенію властной руки, какь бы она сильна ни была, а напротивъ подготовляется медленно, ростеть въ тиши и въ тайнъ. Разъ уже сдълано было сравнение Владимира князя съ Константиномъ Великимъ, то признаемъ же, что если нельзя приписывать императору Констан-

#### житие св. кирилла какъ религозно-эпическое произведение. 171

тину разпръть христіанскаго просвъщенія IV—V въка съ его великими отцами и учителями церкви, такъ и великому князю пашему Владимиру далеко не преимущественно обязаны всъ ростки нашей младенческой (сравнительно съ древне-культурными странами Грецін, Малой Азіи, Египта и Италін) культуры XI въка.

Результатомъ, послѣдствіемъ этой проповѣди славянскихъ апостоловъ въ землѣ полянъ (въ 861 г.) было основаніе христіанской обнины, появленіе славянскаго богослуженія и славянской грамоты, сохраненіе до позднихъ временъ и во многихъ спискахъ исключительно у насъ на Руси бесѣды и наставленія Коистантина Философа или даже Кирилла Философа или просто Философа<sup>1</sup>). Эта бесѣда редакторомъ лѣтописнаго нашего свода была внесена въ нашу первоначальную лѣ-

V

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Объ этомъ словѣ Философа, чего ради Богъ съниде на землю" приведомъ ценный отзывъ Срезневскаго. Это краткое приноминание судебъ рода человѣческаго отъ сотворенія міра и паденія перваго человіка до Спасители и его учениковъ. Наноминая своимъ содержаніемъ сказанія древнихъ хроникъ византійскихъ, оно отлячается и древностью языка: такных образонь нёть никакой причины усомниться, что оно было действительно известно Владимиру. Подлинникъ былъ греческий, какъ видно по искоторыми выражениями. Переводь месть изъ Св. Писания отличень отъ сохранившагося древняго перовода. (Др. пам. Р. из. С.-Иб. 1863, С. 7.). Голубинскій, въ передачь льтописнаго разсказа о крещенін Владимира, говорить: въ пространной ручи Философа подробно излагается вся священная исторія ветхаго и новаго завіта оть начала до конца, оть сотворенія міра до вознесенія Інсуса Христа и проповёди апостоловъ. Показавъ такимъ образомъ иданъ божественнаго домостронтельства о спасении дюдей или то, для чего Богъ сходнаъ на землю, Философъ заключиль свою речь: "Предуставиль же Вогь день, въ который хочеть судить, примодъ съ неба, живыхъ и мертвыхъ и воздать каждому по дъламъ его-праведникамъ царство небесное.. и жизнь въчную, а гръшинкамъ бозконечную муку". (П. Р. Ц. I; 1. 108). Давъ Философу дары многіе, Владимиръ отпустиль его съ честью великою. Въ одной изъ латописныхъ заматокъ Владимиръ прпиниаетъ христіанство отъ патріарха Фотія. Словомъ Владимпрово крещеніе смъшнвается съ первымъ крещеніемъ (861 г.) и инссіонеру греческому у Владимира приписывается то, что входило въ иервоначальный тексть житія Константинова, при разсказѣ объ его хазарской (т. е. русской) миссін и что въ дошедшемъ до насъ текстѣ житія именно и отсутствуетъ. Отистимъ, что въ нисьмѣ Анастасія къ Гавдерику читаемъ: "Perhibebat (Митрофанъ митрополитъ Смирискій) quod idem Constantinus philosophus a Michaele imperatore in Gazaram pro divino praedicando verbo directus, cum Cersonam quae Chazarorum terrae vicina est pergens ac rediens frequentarct". 3gtcb egna an cayчайно какъ бы отдълятся страна Газара отъ народа Хазаръ. Газар(а) очень напонинаеть Gardhariki. Только съ Олега, говорить наша летопись, ношло прознание Руси, и долго Русью звалась лишь одна область полянъ. Въ 860-1 г. и до смерти Аскольда и Дира и появления въ Кіевъ Олега, Русью она не звалась.

#### 172 журналь министерства народнаго просвъщения.

топись и приписана неизвъстному философу греку, современнику киязя Владимира. Не могли же точно знать кіевскіе христіане ІХ-Х в., что христіанскій просвітитель, грекъ философь, хотя бы ніжоторымъ и извъстный подъ именемъ Константина, и есть тотъ самый св. Кирилль, которому славлие болгарские и моравские принисывали славянскую азбуку и славзнскій нереводъ священныхъ книгъ. Не браться же было простодушнымъ нашимъ грамотвямъ монахамъ конца XI-XII в. за разысканія о времени появленія славянской азбуки на Руси. Этого вопроса не задавали у насъ и не ставили строго говоря и въ XIX въкъ. Чуть ли не одинъ у насъ покойный Куникъ подымалъ этоть вопросъ (да и то лишь въ частныхъ бесѣдахъ). Онъ здраво глядълъ на свидътельство мниха Храбра и на найденное Гильфердингомъ извъстие о Брегальниць, по его упорство въ отнесении нападения Аскольда на Царыградъ къ 865 г. не позволяло ему признать настоящій смысль хазарской миссіи Константина Философа. Только "узнавь о томъ, что было сдълано Философомъ въ этой хазарской провинции, князь Ростиславь, заботясь о своемъ племени, послалъ къ императору (Михаплу) пословъ, говоря, что народъ его оставилъ идолопоклонство и желалъ соблюдать христіанскій законъ; но они (мораване) не имъютъ такого учителя (doctorem talem), который бы научиль ихъ читать н обучилъ ихъ совершенно закону (qui ad legendum eos et ad perfectam legen ipsam edoceat; rogare se ut talem hominem ad partes illas dirigat, qui pleniter fidem et ordinem divinae legis et viam veritatis populo illi ostendere valeat), и онъ (Ростиславъ) просить (императора), чтобъ опъ направилъ въ его край такого человъка, который бы сумъль внолив (ясно) раскрыть этому народу въру и порядокъ закона божьяго и путь истины". Въ Моравін уже льть сь тридцать передъ твмъ явилось христіанство, съ латинскимъ духовенствомъ. Оно безъ сомпвнія учило дітей и взрослыхъ мораванъ грамотв латинской, а Ростиславъ желяль имъть такихъ священниковъ и учителей для своего народа, которые бы учили его читать на понятномъ ему языкъ, слъдовательно славянскія книги. Князь Моравскій могь запросить у императора такого учителя, лишь услыхавь, что есть такія славянскія книги. Въ бытности же ихъ опъ убѣдился послѣ того, какъ узналъ, что было сдѣлано Константниомъ Философомъ въ хазарской провинціи или области. Слухъ объ этомъ скоро дошелъ до него, но относительной близости этой области и его княжества и благодаря взаимнымъ сношеніямъ обоюднаго населенія. Это важное свидътельство записки Гавдерика рѣшительно говорить въ пользу того, что 1) Константинъ Философъ былъ не у собственныхъ хазаръ, а у руси, т. е. въ недавней Хазаріи или въ прозванной варягами Gardhariki, а по письму Анастасія, въ Газаръ, 2) Константинъ Философъ привезъ съ собой славянскія кинги и письмена. Оба же эти вывода получаются и изъ другихъ совершенно независимыхъ другь отъ друга данныхъ.

В. Ламанскій.



# ЖУРНАЛЪ

## МИНИСТЕРСТВА

# НАРОДНАГО ПРОСВЪЩЕНІЯ.

ОЕДЬМОЕ ДЕСЯТИЛЪТІЕ. Часть сссін.

1904.

АПРѣль.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ. сенатсвая типография. 1904.

### СОДЕРЖАНІЕ.

#### Правительственныя распоряжения.

. .

. .

| I. Высочайшия повежния                                                                                                                                                     | 41  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| II. Высочайтіе приказы по в'ядонству нин. нар. пр                                                                                                                          | 49  |
| 111. Правила и положенія, утвержденныя хинистерствонъ народнаго                                                                                                            |     |
| просвящения                                                                                                                                                                | 75  |
| IV. Опредаления ученаго комптета ини. нар. пр                                                                                                                              | 88  |
| V. Опредъления особаго отдъла ученаго комптета инн. нар. пр                                                                                                                | 91  |
| VI. Опредъленія отдъленія ученаго кохитета ипн. нар. пр. по техни-                                                                                                         |     |
| ческоху п профессіональноху образованію                                                                                                                                    | 101 |
| И. К. Козминъ. О послъдней редакція поэмы М. Ю. Лермонтова<br>"Демонъ"                                                                                                     | 189 |
| В. А. Шумаковъ. Темные пункты исторія русскаго права                                                                                                                       | 206 |
| В. П. Лаяянскій. Олавянское житіе Св. Кирилла какъ религіозно-<br>эпическое произведеніе и какъ историческій источникъ.                                                    |     |
| $\mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{Y}\mathbf{I} - \mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{Y}\mathbf{I}\mathbf{I}\mathbf{I}  \dots  \dots  \dots  \dots  \dots  \dots  \dots  \dots  \dots  $ | 215 |
| И. И. Аммонъ. "Невъдоное" въ позвія Тургенева                                                                                                                              | 240 |

#### Критика и вивлюграфия.

| н.  | п.  | Коробка. Птоги Гоголевской юбилейной литературы. І        | 295 |
|-----|-----|-----------------------------------------------------------|-----|
| 11. | ]]. | Ланно. Витебский центральный архивъ и его издание         | 326 |
|     |     | Соболевскій. Zachodni-curopejskie postanowienia pokutne w |     |
|     |     | języku cerkiewnosłowańskim. Napisał dr. Wacław Vondrák.   |     |
|     |     | W Krakowie. 1904                                          | 367 |
| II. | ۸.  | Максимейко. Къ вопросу о литовско-русскихъ сейнахъ        | 370 |
|     |     | Пльнискій. По поводу рецензія ак. Соболевскаго            | 388 |
|     | -   | - Клижныя повости                                         | 393 |

#### Отдълъ по народному овразованию.

| B.  | П. | . Фармаковскій. Діятельность министерства народнаго про- |             |                              |        |     |     | <b>00-</b> |    |
|-----|----|----------------------------------------------------------|-------------|------------------------------|--------|-----|-----|------------|----|
|     |    |                                                          |             | области начальнаго народнаго |        |     |     |            |    |
|     |    | ВЪ ПОСЛ                                                  | вднее десят | reatrie                      |        |     |     | •          | 1  |
| B.  | Λ. | Латышевь.                                                | Экзамены    | въ начальной                 | школв. | ••• | ••• | •          | 62 |
| Ота |    | ы о книгахъ:                                             |             |                              |        |     |     | -          |    |

С. Павловъ, Вулкани. – Ф. Мартинъ, Три царства природы. – К. А. Почновъ. Востокъ и мном. – И. И. Ивановъ, Разсказы о ста-

См. 3-ю стр. обложки.

#### СЛАВЯНСКОЕ ЖИТІЕ СВ. КИРИЛЛА КАКЪ РЕЛИГІОЗНО-ЭПИЧЕ-Ское произведеніе и какъ историческій источникъ <sup>1</sup>).

#### (Критическія замфтки).

#### XXVI.

Четыре посл'яднія строки XXII г.т. нашего изсл'ядованія должны быть зам'янены сл'яд. словами: "Къ вопросу о возникновеніи русской епископіи и русской митрополін мы еще воротимся, такъ какъ онъ представляеть не мало трудностей".

Языкъ договоровъ съ греками 907 н 911 г., и лътописныя замътки к. 1Х в. (напр. о появленіи угровъ передъ Кіевомъ и пр.) свидътельствують о бытности въ Кіевъ въ первые годы Х-го гіска нъсколькихъ христіанъ изъ мъстныхъ славянъ знакомыхъ съ греческимъ, а также и съ церковно-славянскимъ языкомъ <sup>2</sup>). Случайное же упо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. январьскую внижку Журнала Министерства Народнаго Просопщенія, за 1904 годь.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Вообще языкъ договоровъ-русскій, но не безъ церк.-словѣшнзмовъ нли болгаризмовъ, напр. семщанія (род. п.), отъ всѣхъ.. сущихъ Русн, главы, потщимся, любовь непревратну, несъблазнену и непреложну, аще (раззіт), дондежсе, обрящеться, обрящють, преждереченную, обрящеться. ходящихъ и удолжающихъ, возератится, отъ Бога суще, таковому свыщинію, бывающаго. Вообще изыкъ договоровъ обличаетъ въ переводчикѣ природнаго русскаго словѣнниа (а не юго-западнаго, не болгарскаго), знакомаго съ древне-церк. словѣнскитъ изыкомъ и къ пому привычнаго. Можно безъ колебанія предполагать въ переводчикѣ туземнаго, кіевскаго христіанниа, внакомаго съ явыкомъ слав. богослужебныхъ кингъ. Неправнышое же написаніе скандинавскихъ норманскихъ именъ подтверждаетъ, что договоръ писанъ славниномъ, а не варягомъ. (Кипік. Beruf. d. schw. Rodsen. S. Ptsb. 1845. SS. 153-194).

минаніе въ кияженіе Игоря соборной (приходской) церкви св. Илін въ Кієв'в заставлясть признать, что эта церковь, если не какая еще другая, была въ Кієв'в еще при Олег'в, и не только въ к. IX в., но и раньше, еще при Аскольд'в. О крещеній руси при патріарх'в Фотіи и цар'в Михаил'в III въ 861 г. всябдъ за нападеніемъ ся на Константиноноль (л'втомъ 860 г.) мы им'вемъ достов'врное свид'втельство самого великаго натріарха (866—867) и довольно древнее русское указаніс. Оно сохранилось въ Румянц. прол. XIII—XIV в., гд'в говорится о привезенномъ изъ Цареграда княгинею Ольгою крест'в: иже имъ стоить въ Кикв'в въ св. Софін въ салари на десн'я стран'в, имъ писмена:—обновися въ Р<sup>8</sup>шьствы земли кръсть W О'зы блюоврные кнешни мтре Стославле. Обновленіе креста въ Руси княг. Ольгою намекасть на первое, упоминаемое Фотіемъ, крещеніе руси.

Совершенное же молчаніе патріарха Фотія о крещенін въ его время хазарь и уноминаніе въ одной изъ старыхъ описей (VIII в.) енархій (тахтиха́ или т. наз. notitiae episcopatum) подвѣдомыхъ цареградскому натріархату енископовъ хазарскихъ и тмутараканскаго <sup>1</sup>) заставляють съ одной стороны отвергать миссію Константина Философа съ братомъ его Мееодіемъ 861 г. къ хазарамъ, съ другой—не искать ин въ Хазаріи, ни въ Тмутаракани того епископа, о которомъ упоминаетъ патріархъ Фотій, при чемъ разумѣетъ и упоминаетъ лишь русовъ. Какъ нападеніе руси 860 г. на Царьградъ пошло не изъ Тмутаракани, а изъ Кіева, то и первое крещенье руси происходило пе на сѣв. вост. Черпоморьѣ, а на среднемъ Подпѣпровъѣ и всего вѣрнѣе въ самомъ Кіевъ, гдѣ въ первомъ десятилѣтін Х в. являются уже переводчики

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De Boor, C. Nachträge zu d. Not. episc. (Ztschr. f. Krehng. XII, 1891). Τάξι προχαθεδρίας τῶν ὑσιοτάτων πατριαρχῶν μητροπολιτῶν χαι αὐτοχεφάλων. Cm. NeMe 645 n cg. въ enapxin l'οτθίας—ct. Δόρος μητρόπολις—enmekonus β—ύ Χοτζήρων n ή—ό Τομάταρχα. C. Μαρτεμτ καιαρτο στοικες τραιατός το ακατηρακη n αгацирами. Hist. du bas Emp. Lobeau. Paris. MDIHIXXX t. 6, p. 163, p. 426 n t. 11, p. 115.

Въ Прол. Н. Соф. 6-ки № 1328 (въ 6-кћ Цет. дух. ак.) въ донь святыхъ мученикъ съ Стефаномъ св. вконахъ мученикомъ. "Мнози тогда ють воннъ правовъ ени соуще не терпяще пръти святыхъ иконъ попираемъ, отрекие ся воннъства, быша минси и ноклапяхоуся святымъ пконамъ. Слышавъ же о пихъ законопреступный царъ, пославъ и приведе я, и много моучивъ, оубп я, нбо единого славна соуща именемъ Васплъм ионоуди попрати пконы. Онъ же поклапяшеся имъ, и повелъ взбости ему очи; посомъ проръзаща нодиуние его и извлекоща чрева его, и изгнанъ оумре со многою болъзнью. И посемь призва Софоним затворника и много моучивъ и носа емоу оуръза и въ Корсоунь поточи его, оубити и хотяхоу. Онъ же отбъжа съ Козары, исмо синскополь ноставленъ быснь и ез старости добръ скончася".

#### жите св. киридла какъ реличозно-эническое произведене. 217

(съ греческаго) и инсцы договоровъ съ греками 907 и 911 гг., и авторы первыхъ льтописныхъ замътокъ съ конца IX в., слъдовательно христіане изъ русскихъ славянъ, знакомые съ славянскою грамотою и съ древне-славянскимъ церковнымъ языкомъ. Славянская же грамота и церк.-славянский языкъ проникли значить въ Киевъ съ первымъ крещеніемъ руси, т. е. въ 861 г., когда впервые возникла въ матери городовъ русскихъ маденькая христіанская община, постепенно разряставшаяся въ теченія ближайшихъ ста тридцати лють. Этоть тихій, по прочный рость обязанъ былъ преимущественно введенію славянскаго богослуженія и славянской книги вь первое крещеніє руси, т. е. въ 861 г. Славянское же богослужение и славянская грамота проникли слъдовательно къ намъ не изъ Моравіи и не изъ Болгарін, а изъ Цареграда, отъ христіанской миссіи, отправленной къ руси натріархомь Фотіемъ и императоромъ Миханломъ III. Такой выводъ заставляеть признать, что такъ называемая хазарская миссія Константина Философа н сго брата Меводія и была собственно русскою миссію, которая немедленно воспослѣдовала за упоминасмымъ въ окружномъ посланіи Фотія 866-867 г. русскимъ носольствомъ, явившимся въ Царьградъ вскорѣ послѣ нанаденія на него руси (18 іюня 860 г.)<sup>1</sup>). Явно иска-

j

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ запискѣ Гавдерика читаемъ: "Post haec (по открытія мощей Св. Климента 30 and. 861 r.) praedictus Philosophus iter arripiens, et ad gentem illam, ad quam missus fuerat, veniens, comitatus Redemptoris omnium Dei praedicationibus et rationibus eloquiorum suorum, convertit omnes illos ab erroribus, quos tam de Saracenorum quam de Iudaeorum perfidia retinebant. Unde plurimum exhilarati, et in fide catholica corroborati atque docti, gratias referebant omnipotenti Deo et famulo ejus Constantino philosopho. Litteras insuper Imperatori cum multis gratiarum actionibus transmiserunt; quia cos studio suo ad veram et catholicam revocare studuerit fidem; affirmantes se ob cam rem imperio cjus semper subditos et fidelissimos de cetero velle manere". Посябднія строки совершенно согласны съ словами Окр. посл. Фотія о русахъ HOCAT HAL REDEMENIS: "εν ύπηχόων έρυτους και προξένων τάξει, άντι της προ μιχρού χαθ'ήμων λεηλασίας και του μεγάλου τολμήματος άγαπητως έγκαταστήσαντες. και επι τοσουτον αύτους ό τῆς πίστεως πόθος καὶ ζῆλος ἀνέφλεξεν. ῶστε καὶ επίσκοπον καὶ ποιμιένα δέξασθαι καὶ τὰ τῶν γριστιανών θρησχεύματα διά πολλής σπουδής χαί έπιμελείας ασπάζεσθαι". Croba l'abgenera coвершенно не идуть къ хазарамъ, старымъ, давниннимъ знакомцамъ и союзникамъ Византін, и ринительно напомпнають слова Фотін о русахъ. Его деб регреб – совершенно отвъчаеть 861 году жазарской миссія Константина Философа (30 янв. 861 г. обрътеніе мощей св. Климента), последовавшей искорт по прітаде посольства русскаго въ Константинополь, состоявшагося также скоро посл'ь неудачнаго нанадения Руси на Константинополь (18 іюня 860 г.). О крещеній же хазаръ и енисконт хазарскомъ инчего не говорять ни посланія Фотія, ни другіе современные византійскіе источинки. Вляантійское же свидътельство о крещенів Руси Константиноми Философоми

#### 218 журналь министерства народнаго просвещения.

женное мъсто славянскаго житія Кириллова-якобы объ обрътенін Константиномъ Философомъ въ Херсонъ "евангелія и псалтыри, шнсанныхъ де роусьскыми письмены и человъка глаюлюща тою бестьдою" СЛУЖИТЬ ОДНИМЪ ИЗЪ ВАЖНЫХЪ УЛИВЪ ВЪ ПОЛЬЗУ ИМОННО русской, з не хазарской миссін Константина Философа 1). Совершенно невъроятное и недопустные (хотя и многими въ сожалѣнью принято) предположеніе Шафарика о томъ, будто бы византійцы половины ІХ в. считали варяговъ русовъ, отчаянныхъ пиратовъ и язычниковъ, за одинъ народъ съ давно крещеными, мирными и тихими, таврическими готами, хорошо Византії извъстными и давно ей подвластными въ перковномъ и политическоиъ отношения, вообще странное утверждение, будто русское и готское было для византійцевъ IX-X в. синонимами, не заслуживаетъ ни малышаго вниманія. Критикіз туть остается только разводить руками. Это искаженное м'всто славянскаго житія означаєть лишь, что Константинъ Философъ ѣхалъ въ поздивйшую Русь или въ тогдашнюю еще Хазарію или върнъе Gardhariki съ русскими посланцами (какъ о томъ и говорить Гавдерикъ). Узнавъ, что одинъ изъ нихъ хорсшо знасть по славянски, Константинъ Философъ, взявшій съ собою свои славянские переводы (уже приготовленные съ 855 г.), сталъ прочетывать съ этимъ варягомъ или славяниномъ нѣкоторыя мѣста своего перевода евангелія и псалтири. Константину Философу конечно желательно было узнать, на сколько македонско-славянское нарѣчіе

<sup>1</sup>) Гавдерякъ говорить по прівздѣ въ Константиноноль пословъ хазарскихъ (legati Cazarorum) и объясненін ими своего жеданія, — Tunc Imperatori simul cum Patriarha consilio habito, praefatum Philosophum advocans, simul cum legatis illorum ac suis, honorificentissime transmisit illuc, optime confidens de prudentia et eloquentia ejus. Воть съ однимъ наъ этихъ посланцевъ, нанаучше знавшимъ по сдавянски (т. е. по русски), и илаюлюща того бестодою, и прочитыватъ Константинъ Философъ отдѣдьныя мъста своего перевода Евангелія, дабы узнать, какая есть разница въ гласныхъ п согласныхъ сдавяно-русскаго парѣчія съ славяно-македонскимъ, почти вторымъ роднымъ языкомъ Константина Философа и его брата. Это мъсто сдав. житія, передъданнос сляшкомъ исумѣдо, ниѣло цѣдью поддержать позднѣйшую вставку объ пзобрѣтенін Константиномъ Философомъ сдав. азбуки и переводѣ евангедія на сдавянскій языкъ нередъ самымъ отьѣздомъ въ Моравію.

п его братомъ (въ 861 г.) дошло до насъ въ поздиъйней передълкъ (Бандури—Регелевскай списки), авторъ которой сознательно послъдовать династической передержкъ имп. К.—на Б., который завъдомо честь перваго крещения Руси отнялъ отъ императора Михаила III и натріарха Фотія и облыжно присвоилъ натріарху Игнатію и дъду своему Василію I, убійцъ Михаила III и основателю новой династіи Македонской.—Тому же псказителю этого върнаго свидътельства (о крещеніи Руси 861 г.) принадлежитъ и разсказъ о чудъ съ несгараємымъ евангеліемъ.

#### житіе св. кирилла какъ религіозно-эническое произведение. 219

близко къ русско-славянскому и чвиъ они оба между собою разнятся. Что у славянскихъ первоучителей въ такъ называемую хазарскую миссію были взяты съ собою славянскія книги и затвиъ оставлены въ Кіевъ, доказывается тъмъ, что въ Кіевъ к. IX и нач. Х в. является уже славянская грамота, пишутся льтописныя замътки, договоры Олега съ греками (907 и 911 г.) на русскомъ (славянскомъ) языкъ съ церковно-славянизмами. Что съ первымъ крещеніемъ Руси введено было и славянское богослужение, подтверждается постепеннымъ ростомъ маленькой, основанной въ 861 г., христіанской общины. Ни греческое, ни готское (какъ иные предполагали) богослужение въ церкви св. Иліи не могло бы привлекать къ христіанству ни пришлыхъ варяговъ, ни туземнаго населенія Кіева. Появленіе славянскихъ книгъ въ Кіевъ, въ первое крещеніи Руси, подтверждая положеніе, что т. наз. хазарская миссія славянскихъ первоучителей была миссія русская, подтверждается въ свою очередь запискою Гавдерика. Такъ онъ говорить, что Ростиславъ, "услыхавъ о томъ, что было совершено Философомъ въ провинціи хазарской, и заботясь о своемъ народъ, отправилъ пословъ къ императору (Миханлу), съ такимъ завленіемъ, что народъ его хотя и отступиль отъ идолопоклонства и желаль соблюдать законъ христіанскій, но не имъеть такого учителя, который бы научиль ихъ читать (verum doctorem talem non habent, qui ad legendum cos ad perfectam legem ipsam edoceat)". И такъ въ Моравію Ростислава проникъ слухъ о томъ, что въ провинціи хазарской или въ т. наз. Гарзарнки, куда прівзжаль Константниъ Философь съ братомъ, быль такой учитель, что научиль читать (священныя книги) жителей хазарской провинцін. Но такъ какъ у этихъ хазаръ никакихъ своихъ книгъ не было (если бъ онъ были, то жители этой провинціи для чтенія ихъ не могли бы нуждаться въ чужомъ изъ за тридевять земель пришломъ учителѣ), то очевидно (по мнѣнію или по свѣдѣнію Гавдерика) Константинъ Философъ съ братомъ привезъ съ собою эти книги въ провинцію хазарскую. И что эти привезенныя ими книги и были славянскія богослужебныя книги, видно изъ того, что Ростиславъ, узнавъ объ этомъ, и просилъ, по возвращении Константина Философа въ Константинополь, императора прислать ему такого учителя, который бы привезь къ пему, къ славянскую Моравію, такія же славянскія книги и научиль бы его мораванъ читать ихъ. Сносившійся съ хазарскими и варяжскими славянами на съверо-востокъ, съ болгарскими и греческими славянами на югъ, Ростиславъ и его дружина знали хорошо, что языки тъхъ и другихъ сосъдей Моравіи мораванамъ вразумительны, а слъдовательно и церков

журналъ министерства народнаго просвъщения.

ныя книги и службы, понятныя для первыхъ, будутъ вразумительны и для его мораванъ, уже лътъ сорокъ, съ князя Моймира, крещеныхъ и знакомыхъ съ церковною, по пепонятною латинскою, службою.

#### XXVII.

Такимъ образомъ являются праздными всв измышленія Фридриха но новоду молчанія Гавдерика объ изобрътеніи Константиномъ Философомъ славянской азбуки <sup>1</sup>). Установление славянской азбуки явилось вмъсть съ переводами священныхъ книгъ. То и другое было въ значительной степени изготовлено за ивсколько годовь до такъ называемой хазарской миссін. Увидимъ ниже, что разсказъ житія Кириллова объ нвобрѣтенін славянской азбуки и о началѣ неревода свангелія нередь самою полздкою въ Моравію принадлежить въ несомилнымъ баснямъ, моравскимъ властенецкимъ интерноляціямъ. Благодаря лишь авторитету Шафарика, при всёхъ великихъ его заслугахъ, не мало нагръшнешаго какъ въ защитъ явныхъ подлоговъ (отрыеки ев. Іоанна, Судъ Любушинъ), такъ и въ позднейшихъ своихъ трудахъ о наинопизмахъ и моравизмахъ въ древнеславянскихъ намятникахъ Кирилло-Мееодіевскаго періода, эта басня къ сожалѣнію была принята австро-венгерскими славистами за точку отправленія въ изслівдованіяхъ о діятельности славянскихъ нервоучителей. Подчиняясь ихъ авторитету, и изсколько поздизйшихъ русскихъ авторовъ книгъ и статей о жизни и дъятельности Кирилла и Мееодія стали строго держаться 863 г., года появленія первыхъ славянскихъ богослужебныхъ книгь и отвергать 855 г., т. е. якобы критики не выдерживающее показаніе мниха Храбра. Это нечальное уклоненіе оть разумнаго и строгаго критическаго паправленія Добровскаго 2) только запутало, за-

<sup>&</sup>lt;sup>x</sup>) Friedrich. Ein Brief d. Anastasius biblioth. an d. Bischof Gaudericus v. Velletri üb. die Abfassung. d. "Vita cum translat. s. Clementis papae". Eine neue Quelle zur Cyrillus u. Methodius Frage. B5 Sitzber. d. philos.-philolog. u. d. hist. Cl. d. k. b. Ak. d. Wiss. München. 1893. Ss. 393 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Method's Bibelsprache ist nicht Unterstelrisch oder Windisch, aber ihr doch näher als dem Mährischen. Als Method nach Rom ging (861) liess er slaw. gottesdienstl. Bücher zurück—allein nach Mähren kamen sie (die Bücher u. die Apostel selbst) aus d. Bulgarey, aus Macedonien, Servien u. immediate aus Constantinopel. Es ist nur eine Verwirrung in der Geschichte dieser Mönner. Den grossten Lerm und Aufsehen machte die slaw. Literatur in Mähren u. Pannonien, weil es den deutschen Priestern anstössig war. In griechischen Provinzen verbreitete sie sich im

#### житте св. кирилла какъ религюзно-эническое произведение. 221

темнило и извратило представленія и понятія о жизни и д'вятельности славянскихъ апостоловъ. Справедливость требуетъ впрочемъ отм'втить, что не только Добровскій, но еще раньше Лекьенъ, и болѣе близкіе къ намъ ученые, Горскій, Гильфердингъ и Куникъ, уже не разъ подходили было къ истинъ. Лекьенъ высказывалъ, что миссія хазарская была собственно миссіею русскою. Горскій, Гильфердингъ и Куникъ тоже приближались къ этому же, вѣрно замѣчая, въ слѣдъ за Горскимъ, что извѣстное мѣсто славянскаго житія объ евангеліи, писанномъ русскими буквами, есть несомнѣнно позднѣйшая вставка или передѣлка первоначальнаго текста.

Слова Лекьена были приведены нами. Свою догадку въ сущности върную онъ самъ испортилъ и сдълалъ ее непріемлемою, отнеся эту такъ называемую хазарскую миссію Константина Философа къ царствованію императора Василія I (867—886) и ко второму патріаршеству Игнатія (867—878). Прибавимъ, что начало царствованія Василія относится къ 23-му сентября, а начало второго патріаршества Игнатія къ 23-му окт. 867 г. Такимъ образомъ Константинъ Философъ могъ бы получить назначеніе въ Хазарію не раньше ноловины поября 867 г., а извъстно, что въ это самое время Константинъ Философъ съ братомъ Мееодіемъ только что подъвзжалъ къ Риму и прибылъ къ нему черезъ нѣсколько дней по смерти вызвавшаго ихъ къ себѣ паны Николая I († 13-го ноября 867).

Такія же хронологическія недоразумѣнія помѣшали Гильфердингу и Кунику прійти къ вѣрному опредѣленію хазарской миссіи и къ настоящей оцѣнкѣ извѣстнаго мѣста житія о русскомъ евангеліи, яко бы найденномъ въ Херсопѣ, и объ обрѣтенін также Константиномъ Философомъ человѣка "глаголюща тою же бесѣдою", т.-е. русина.

Надо замѣтить, что Гильфердингъ еще въ 1862 г. очень близко

Часть CCCLII (1904, № 4), отд. 2.

Stillen schon früher—so dass es dem Rastislaw in Böhmen zu Ohren kam. Privina war kein slavisch bethender Fürst; anfangs auch sein Sohn Herilo nicht. A. 865 weihte noch der Salzburger Erzbisch. eine Kirche in seinem Gebiete. Nach dieser Zeit etwa 867 oder 68 kam Method auch nach Pannonien aus Mähren, schon als Erzbischof u. verscheuchte den Erzpriester Richbald, etwa 873 oder 871. (Письмо Добр. в Копнт. подъ ред. Ягича. С.-Пб. 1885. l, с. 189. Prag. 30 jun. 1811).—Въ 1900 г. Ягичъ писать: Den Ausgangspunkt der ganzen Frage bildet die Berufung der beiden Apostel nach Mähren... Man muss sich... an den Wortlaut der pannonischen Legende halten, die den Ausgangspunkt für die slawische Mission der beiden Brüder in dem Rufe nach Mähren erblickt. Zur Entstehgesch. d. ksl. Spr. (Dnkschr. f. k. Ak. d. W.) Wien 1900. (Ss. 3-4).

#### 222 ЖУРНАЛЪ МИНИСТЕРСТВА НАРОДНАГО ПРОСВЪЩЕНЦЯ.

подходиль въ върному пониманію хазарской миссін славянскихь апостоловь. Приведу его слова:... ,въ ханствъ козарсковъ, также точно и въ тогдашней имперіи Византійской, славянская стихія была многочисления, въроятно, многочислените всъхъ другихъ 1). Вотъ, стало быть, посредствующее звёно между обоими государствами, элементь славянскій; воть языкь, на которомъ византійскій христіанинъ могь пропов'ядывать свангеліе при двор'я кагана козарскаго и между его подданными, — языкъ славянскій, воть почему для миссіи въ Козарію избраны были люди, посвятнение себя обращению славянь, люди, которые несли съ собою славлискія письмена и славянскій переводъ сваниелія 2). Иначе эта миссія казалась бы мив не только необъяснимою, но даже безцёльною. Въ моихъ глазахъ поёздка Кирилла и Меоодія въ возарамъ предполагаеть непреминио, что опи предварительно сдилались извъстными въ Константинополъ попыткою передать учение Христово на языкъ славянскомъ, и это, скажу мимоходомъ, служитъ для меня новымъ и сильнымъ подкрепленіемъ моей мысли, что изобретеніе славянскихъ письменъ совершилось прежде потздки въ Козарію, т.-е. до 858 г. Извъстно, что Кириллъ записалъ (разумъстся, по гречески) содержаніе преній съ магометанами и евреями у козаръ, и что Мееодій перевель это сочинение по славянски: къ чему бы служиль такой переводъ, если бы Мессодій не имълъ въ виду оставить козарамъ, исповъдывавшимъ частію магометанство, частію іудейство, и подвластнымъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Разумћется въ свронейской части имперіи". (Гильф.).

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) На это есть даже положительное указание въ одномъ древнемъ прологѣ, гдѣ сказано, что Кирилль упросняъ Мезодія сопутствовать ему къ казарань, зане умаяще языка слованьска. (Бодянскій о пр. происх. слав. письм., 73). Разумбется однаво, что это місто не можеть быть принимаемо въ томъ смыслі, будто самъ Кирилль не зналь по сдавянски. (Гильф.). Прибавниъ, что въ Прилукскопъ прод. (нынв въ Пст. дух. ак.) на 11-е апрёля (л. 106) читается: "Въ та днь наша прихнаго оба нашё Дофодім (sic) ейна Доракыска обчтаа ресьскаго". Здёсь тоже читаемъ: "Кирилъже обноли брата своего Ясфедь ТТИ СОКОЮ (Sic) АКО ОЗМАЛИ АЗЫКА СЛОВАНЬСКА". ВЫШЕ ЖЕ ГОВОРИТСЯ: "ИТА ЖИ БЪ ЛЪ... ПОСТАВН (ЦАРЬ) ЕГО КНАЗЕМЬ ГЛОВЪНЬНЫМЬ (ВИ, СКЫМЬ) І ПРЕВЪ ТАМО ЛЪ І (10) ИЗВЫЧЕ ГЛОВЪНЬСКОМУ АЗЫКУ І СЛОВЕСА БУКОВНА СЛОЖИСТА СЪ ВРАТОМЬ". ЗВИЗтимъ, что этотъ прекрасный прологъ к. XIV или сам. нач. XV в. въ 2-хъ частяхъ въ листь, на пергам., съ ъї а не ы, съ строго проведеннымъ русскимъ правописаніемъ ниветь довольно много русскихъ статей, несомнённо нереписанъ съ оригинадовъ болье древнихъ, гдъ пибудь въ съв. Руси, и слъд. проложное жите Мессодія было взято язъ рукописи XIII, даже XII в. Потому его павестие: о сложении словесь буковныло, какъ совитстномъ труди обопхъ братьевъ, всячески заслуживаеть большаго вилманія, чёмъ сказаніе житія Киридова (о сл. письм.) въ рукописи конца XV вёка. Свидательство этого пролога наноминаеть и подтверждаеть сказаные о Брагальница.

#### житіе св. кирилла какъ религіозно-эпическое произведение. 223

имъ славянамъ, на письмъ доводы, которыми Кириллъ въ бесёдахъ и преніяхъ своихъ опровергалъ ученіе муллъ и раввиновъ? Вѣдь переводъ такого сочиненія для другихъ славянъ, особенно въ ту эпоху, пе имѣлъ бы никакой цѣли, и конечно Меоодій не взялся бы за него впослѣдствіи ии въ Болгаріи, гдѣ ему приходилось проповѣдывать христіанство язычникамъ (н отчасти, можетъ быть, противодѣйствовать христіанскимъ же, но еретическимъ, толкамъ), ни въ Моравіи, гдѣ опять-таки нужна была не полемика съ жидами и магометанами, а работа для искорененія языческихъ вѣрованій и борьба съ западнымъ духовенствомъ".

Остановимся на толкованіи Гильфердингомъ извѣстнаго мѣста славянскаго житія о русскомъ евангеліи... "Преданіе это (sic), какъ извѣстно, подало поводъ къ различнымъ толкованіямъ и догадкамъ; но, по моему миѣнію, оно есть не болѣе, какъ перешедшее въ область легенды воспоминаніе о томъ, что Кириллъ, встрѣтившись, по прибытіи изъ Константинополя въ Крымъ, съ русскимъ<sup>1</sup>) славяниномъ (или вѣрпѣе съ русскими славящами) и готовясь въ Херсопѣ къ поѣздкѣ въ козарскія владѣнія, старался въ это время примѣнить свое нарѣчіе и свой переводъ священныхъ книгъ къ языку подвластныхъ козарамъ славянъ: а это разумѣется, въ ту эпоху, было еще весьма легко"<sup>2</sup>)... "Недаромъ также на Руси столь упорно держалось мнѣніе, что Кириллъ изобрѣлъ грамоту *для русскихъ*, что онъ на русскій языкъ переложилъ священныя книги: это миљие имъло то же основание, какъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Разумѣется, русскими этп славяне въ то время еще не назывались, и я употребляю это названіе только для краткости. вмѣсто того, чтобы говорить: "юговосточные славние, принявшіе потомъ наименованіе русскихъ. Если же въ дрежемъ житін Кирилла говорится о русскихъ, то это произошло, очевидно, оттого, что *во время составленія житні*я названіе "Русь, Русьскын" было уже общеизвъстнымъ". Прим. Гильферднига. — Гильфердингъ ошибся, называн житне дрежимъ и прибавляя, что *во время составленія житнія* -слово Русь было уже общензвъстнымъ (въ смыслѣ. славянскаго, а не норманскаго). Въ такомъ случа *время составления житнія* относить надо къ концу Х и началу ХІ в. п слѣд. житіе Константина Философа († 868 или 869), писанное черезъ сто слишкомъ лѣтъ по его кончинъ нельзи называть древнимъ. Съ русимомъ же бесѣдовалъ Константинъ Философъ и читалъ ему свой переводъ евангельскихъ чтеній. Этотъ русинъ, словенинъ или варягъ, былъ конечно однямъ изъ посланцевъ Аскольдовыхъ, нанлучие энакомыхъ съ языкомъ полянъ.

<sup>\*)</sup> Туть слѣдуеть довольно большое прим. Гильфердинга: "въ житін Кирилла, все вообще мѣсто, гдѣ находится приведенное извѣстіе о русскихъ письменахъ евангелія"... Гильфердингъ основательно отвергаетъ извѣстное предположеніе о томъ, что то были письмена глагодическія и догадку Шафарика о томъ, что русское=тотскому.

Digitized by Google

#### 224 журналъ министерства народнаго просвъщения.

и то, что грамота славянская изобрътена для Моравіи: Кириллъ положилъ основаніе христіанскому просвѣщенію между славянами моравскими: и тѣ и другіе, естественно, могли приписать себѣ ту славу, что они были первоначальными, такъ сказать, виновниками его великаго дѣла". Далѣе Гильферднигъ приводитъ обнародованное Бандури сказаніс о первомъ крещеніи Руси, при чемъ отпоситъ его къ 866 г. "Все это, разумѣстся, не исторія, а легенда; но часто легенда хранитъ забытые слѣды исторіи, и въ этомъ смыслѣ я считаю приведенный разсказъ византійца весьма знаменательнымъ. По моему миѣнію, въ немъ выражается спутавшееся подъ вліяніемъ позднѣйшихъ событій воспоминаніе о миссіи Кирилла и Меводія въ Черноморскія страны и о томъ, что отъ нихъ тогда получили славяне въ нашемъ отечествѣ первые зачатки грамотности и христіанства" 1).

Гильфердингъ, также какъ и Лекьенъ, былъ близокъ къ истинѣ, но, по невѣрнымъ хропологическимъ соображеніямъ, не могъ точно установить подлинные факты и еще пожалуй больше Лекьена запуталъ дѣло. Гильфердингъ, какъ и другіе изслѣдователи до него и послѣ него (напр., Бодянскій, Викторовъ, Малышевскій), относилъ такъ называемую хазарскую миссію Константина Философа къ 858 г., нападеніе Аскольдовой руси къ 865 г. и первое крещеніе руси къ 866 г. Справедливо настанвая на томъ, что въ хазарскую миссію были отправлены Константинъ Философъ и его братъ, какъ люди, уже доказавшіе свое знакомство со славянами и ихъ языкомъ, свою ревность въ насажденін среди нихъ христіанства, Гильфердингъ утверждалъ, что результатомъ этой миссіи было первое крещеніе славянъ хазарскихъ или впослѣдствіи русскихъ (черноморскихъ).

Такъ какъ, по Гильфердингу, Кирилловское крещеніе славянъ хазарскихъ происходило въ 858 г., а такъ называемое первое крещеніе руси—въ 866 г., причемъ крещены были не одни варяги, но и покоренные ими славяне, то Гильфердингъ и полагалъ, что крещенье 866 г. было вторымъ крещеньемъ славянъ русскихъ или, какъ онъихъ называлъ, славянъ юговосточныхъ.

Если Лекьенъ для хазарской (русской) миссіи Константина Философа назпачалъ дату слишкомъ позднюю (конецъ 867 г., и даже позже), то Гильфердингъ также ошибочно, но въ обратномъ смыслѣ, назначалъ 858 г. для хазарской миссіи Константина Философа и 866 г., вмѣсто 861 г., для перваго крещенія руси. Изъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Соч. А. О. Гильфердинга. С.-Шб. 1868, I, 307-312.

слова объ обрѣтеніи мощей св. Климента мы знаемъ, что 30 яиваря 861 г. Константинъ Философъ находился въ Херсонѣ и оттуда затѣмъ отправился на сѣверъ къ хазарамъ. Знаемъ также, что вскорѣ послѣ нападенія на Константинополь (18-го іюня 860 г.) явилось отъ руси посольство въ Византію (вѣроятно поздно осенью или въ началѣ зимы 860 г.), и слѣд. русская миссія изъ Константинополя должна была прибыть одновременно съ хазарскою миссіею Константина Философа.

ĘΕ

Øŀ

7

11

ŝ

05

F

C#

đ,

뷮

F

5

ł

p

ŀ

L

\$

Но Гильфердингъ былъ правъ, твердо стоя за недостовърность показанія славянскаго житія Кириллова о томъ, будто славянскія письмена были составлены и переводъ Евангелія быль начать передъ самою повздкою славянскихъ первоучителей въ Моравію. Указавшій на важность обонхъ славянскихъ житій (Кирилла и Меоодія), Горскій не повиненъ въ позднъйшихъ обобщеніяхъ этой важности со стороны западно-славянскихъ и имъ вторившихъ русскихъ ученыхъ, принимавшихъ безъ критики всв почти показанія житія Кнриллова, тогда какъ оно дошло до насъ въ слишкомъ позднихъ спискахъ и требуеть особенно осторожнаго пользованія. Горскій уже указываль на позднъйшія въ этомъ житіи вставки и дополненія. Къ нимъ онъ отнесъ показанія житія о занятіяхъ Константина Философа еврейскимъ языкомъ, самаританскою рукописью, русскимъ евангеліемъ. Сюда же слёдуеть отнести, какъ мы уже видёли, и неточное обозначение времени сарадинской миссии и, какъ увидимъ, совершенно вымышленное и недостов вриое показание о времени и обстоятельствахъ составленія славянской азбуки и славянскаго перевода Евангелія. Гильферлингу посчастливилось найти новое полтвержденіе свидѣтельства мниха Храбра о времени составленія славянской азбуки и первыхъ переводовъ. Главная же заслуга Гильфердинга заключается въ томъ, что онъ призналъ большой шагъ назадъ нашей науки въ отступлении Шафарика (въ 1855 г.) отъ своихъ прежнихъ, еще Добровскимъ высказанныхъ, положеній. Къ сожалѣнію, за Шафарикомъ пошли не только западно-славянские (Миклошичъ, Рачкий, Ягичъ), но и большая часть русскихъ ученыхъ (Бодянскій, Вороновъ, Голубинскій, Срезновскій). "Въ недавнее еще время, писаль Гильфердншъ въ 1863 г., полагали, на основании сличения всъхъ разнообразныхъ историческихъ данныхъ, что дъятельность Кирилла и Меводія пачалась среди славянъ македонскихъ, что затъмъ ею воспользовалась Болгарія въ собственномъ смыслѣ, и что наконецъ она перенесена была на западъ, въ Моравію и Паннонію, откуда коснулась, съ одной

Digitized by Google

ć

журналъ министерства народнаго просвъщения.

стороны, Хорватін и Далмацін, съ другой—Чехін и южной части Польши: таковъ былъ и первоначальный взглядъ Шафарика 1); въ послъдствіи же, придерживаясь исключительно текста Паннонскихъ житій, ученые, въ томъ числь и самъ Шафарикъ, стали утверждать, что Кириллъ и Меводій единственно для западныхъ славянъ изобръли письмена и перевели священное писаніе, только этихъ сла-

226

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Шафарикъ плсалъ Востокову 21-го фовр. 1836 г. Seinen (Колятара) Нуроthesen, dass das glagolitische Alphabet älter oder so alt als das Cyrill. sey, und das Method erst nach dem Tode Cyrills mit Hilfe von lateinischen Mönchen iu Karantanien das Cyrill. Alphabet zusammengestoppelt und die liturg. Bücher in Karantanischer Mundart übersetzt habe, werde ich nie beypflichten, so lange ich gesunden Menschenverstand habe und, was Geschichte sey, verstehe, das glagolische Alphabet mag immerhin um die Mitte des XI Jh. in Dalmaticn nachdem man das Cyrill. auf drei verschiedenen Concilien in Salona verdammt hatte, erfunden worden seyn; aber von da bis zum Cyrill 855 ist noch ein weiter Sprung. Kopitar's dessen Talente u. Kenntnisse ich übrigens hochschätze und in dieser Hinsicht mich demütich vor ihm beuge, Rechthaberei, Sophisterei, gänzlicher Mangel an Wahrheitssinn betrübt mich in hohem Grad, ich mag aber mit ihm nicht streiten. Opinionum commenta delet dies. (Переписка А. Х. Востокова въ поврем. пср. съ объяси, прим. И. Срезневскаго. C.-II6, 1873. Ss. 325--326). 2-ro anp. 1837 necars III. B-ev. Ich hoffe kein Unparteiischer wird vortan zweifeln, dass Konstantin u. Mothod für die Slawen im grossen Bulgarenreiche, bevor sie nach Böhmen u. Mähren gingen, die Ev. Apost. u. die liturg. Bücher überrsetzt haben. Beiläufig bemerke ich dass der mährische Historiograph, Prof. Aut. Boczek so eben gans neue wichtige Dokumente über den Aufenthalt d. Konst. u. Method in Böhmen u. Mähren bei der Bisch. Kirche in Litomysl entdeckt hat, welche noch nicht alle in seinem Diplomatorium enthalten sind. Der arme Dobrowski! Nicht ein einziges Resultat seiner krit. Versuche über die ält. böhm. Gsch. zeigt sich nach Boczek u. Palacky haltbar! Dobr. hat gegen alle geschichtliche Zeugnisse stets hartnäckig geläugnet, dass Konstantin u. Method je Böhmen betroten haben! (Тамъ же с. 331). Шафарикъ увлекся подложными грамотами Бочка и черезъ нѣсколько лѣть выступиль виѣстѣ съ Налацкимъ пъ ихъ общемъ трудѣ "Die ält. Denkm. d. böhm Sprache", гдъ они напади на Добровскаго и защищали цвани рядъ чешскихъ патріотическихъ подлоговъ-отрывки св. Іоанна, Судъ Любушинъ, уже давно осужденныхъ Добровскимъ. Свою христоматію древне-чешскую и приложенную къ ней грамматику древне-чешскаго языка Шаф. сильно испортнаъ примърами какъ изъ этихъ, такъ и изъ другаго чешскаго подлога-т. наз. Краледворской рукописи (Wybor-1845 г.) Въ кон. 40-хъ, въ нач. 50-хъ гг. Шафарикъ занялся гнаголицею и издалъ очень хорошую глагол. христоматию, а всятая sartars "Ueb. den Ursprung und die Heimath d. Glagolitismus, J'rag 1858". Здъсь Шаф. доказываеть то самос, что онъ такъ резко осуждаль въ 1836-37 г. въ письмахъ къ Востокову. Здесь Копитаровский взглядъ пёсколько видонзмёненъ-не словёнцамъ, а мораванамъ, словакамъ и чехамъ принадлежнтъ честь перваго служения славянскихъ апостоловъ, пязыкъ первыхъ ц.-славянскихъ нереводовъ исполненъ по Копитару преимущественно панновизмовъ, даже почти паннонскій,--а по Шафарпку онъ обилуеть въ 1) моравизнами и 2) панновнзмами.

#### житие св. кирилла какъ религизно-эпическое произведение. 227

вянь, при жизни своей, имъли въ виду. Изъ представленныхъ мною соображеній можно было, надъюсь, уб'ядиться, какъ мало такой взглядъ согласенъ и съ древними свидътельствами и съ общимъ ходомъ событій, и съ указаніями языка. Но мало того, что следуеть возвратиться къ прежнему мнѣнію и поставить Македонію и Болгарію наряду съ землями западныхъ славянъ въ кругу апостольской дѣятельности Кирилла и Меводія; надобно въ этотъ кругъ включить и славянь восточныхь, принявшихь нотомь название Руси; надобно признать, что и русскій славянинь, вмпсть сь славяниномь македонскими и болгарскими, вмпсть съ моравцеми, чехоми и полякоми, быль призвань къ христіанскому просвъщенію Кирилломъ и Меводіемъ. Въ этонъ, насколько я попимаю сохранившілся свидътельства, сомивнія быть не можетъ, и вопросъ заключается только въ томъ: сохранилось ли ученіе просв'ятителей славянскихъ на Руси преемственно и было непосредственнымъ источникомъ той христіанской жизни у славянъ южно-русскихъ, которая, нѣсколько лѣтъ послѣ проповѣди апостоловъ славянскихъ въ южныхъ предълахъ земли нашей, проявилась первымъ крещеніемъ Руси при Аскольдь, и которую мы потомъ видимъ значительно развитою при Игоръ, или же дъло Кирилла и Мееодія исчезло безслідно послі ихъ отъбзда изъ. Козаріи и возстановлено было въ тъхъ краяхъ новыми проповъдниками. Даже въ этомъ посябднемъ предположения, которое, какъ мнѣ кажется, менѣе вѣроятно, вліяніе Кирилли на Русь не можеть быть подверинуто сомпьню: ибо какъ епископа для Руси, по просьбы тамошнихъ правителей, должень быль назначить патріархь Фотій, то онь, наставникь и другь Кирилли, едвали бы отправиль къ новообращавшемуся славянскому народу другого проновъдника, какъ кого мибо изъ учениковъ изобрътателя славянской азбуки, устроителя славянскаю боюслуженія; Кирилль же быль тогда еще въ живыхъ." 1)

Эти прекрасныя зам'вчанія Гильфердинга отводять ему почетное м'всто въ исторіи Кирилло-Меводьевскаго вопроса. Строго говоря, знай Гильфердингъ, что нападеніе Аскольдовой руси на Константинополь происходило літомъ 860 г., а хазарская миссія Константина Философа—была спаряжена пикакъ не въ 858 г., а въ конці 860 или въ началів 861 г., онъ бы первый подтвердилъ и исправилъ догадку Лекьена о томъ, что первое крещеніе Русп (861 г.) совершено было никъмъ инымъ, какъ славянскими первоучителями.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, с. 313—314.

ЖУРНАЛЪ МИНИСТЕРСТВА НАРОДНАГО ПРОСВЪЩЕНИЯ.

Обратимся теперь къ покойному же академику Кунику. Крупный ученый, первоклассный норманисть, отличный филологь и историкъ, родомъ изъ силезскихъ крестьянъ, Куникъ былъ онъмеченнымъ полякомъ: если не отець, то дѣдъ его вѣроятно былъ еще чистымъ славяниномъ. Самъ Куннкъ любилъ и зналъ славянство, живо интересовался успѣхами славянской филологіи и славянскихъ литературъ, и былъ великимъ почитателемъ славянскихъ первоучителей. Въ этомъ отношенія, самъ ли онвиеченный полякъ или потомокъ онъмеченныхъ поляковъ, Куникъ представляеть полную противуположность не онтемеченному, а скортя разнымеченному польскому писателю, нын вшнему берлинскому профессору славяновъдънія Брикнеру, ополяченному или потомку ополяченныхъ нъмцевъ. Куникъ видълъ въ славянскихъ первоучителяхъ великихъ истоическихъ дъятелей и съ негодованіемъ относился къ гонителямъ и преслѣдователямъ ихъ-римскому и пѣмецкому духовенству; Брикнеръ же видить въ нихъ лукавыхъ и плутоватыхъ грековъ, чистыхъ прохвостовъ и носитслей невѣжества. Più papalino, che il papa, онъ строго осуждаетъ двухъ папъ (Адріана II и Іоанна VIII) за ихъ неприличныя де поблажки этимъ хитрымъ надувателямъ, и превозносить князя Святополка за его гакатистскій подвигь-поголовное изгнаніе изъ Моравін, по смерти архіенископа Меоодія, встать его учениковъ. При сличеніи этихъ митий Куника и Брикнера невольно напрашивается вопросъ: что теряетъ славянство отъ онъмеченія извъстной его части на западъ? 1).

Повторяю, къ одной изъ заслугъ Куника принадлежитъ и его участіе въ разработкѣ кирилло-месодьевскаго вопроса. Пахожу нужнымъ повторить дѣльныя замѣчанія Куника какъ о русскомъ евангеліи славянскаго житія Кириллова, такъ и объ извѣстномъ свидѣтельствѣ о Брѣгальницѣ. "Много было, въ теченіе послѣднихъ 30 лѣтъ (писано въ 1874), попытокъ воспользоваться мѣстомъ паннонской легенды, касающимся русскаго евангелія. Здѣсь не мѣсто входить въ подробное разсмотрѣніе этихъ попытокъ. Не понятно, какъ ученые все возвращаются къ ощибочному пониманію слова "русскій" въ смыслъ "ют-

228

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) И у чеховъ, такъ много толкующихъ о воликой онасности славянству отъ германизаціи на занадныхъ его окраинахъ, статън пр. Брикпера нашли почитателей и встрётнии сочувствіе, переводятся цёликомъ въ однохъ (мнѣ извѣстномъ) ежемѣсячпомъ журналѣ. Инсавшій всегда по нѣмецки, Добровскій важнѣо, дороже для славянства цѣлыхъ сотепь чешскихъ и польскихъ писателей. У народовъ, покоренныхъ чужниъ государствомъ и слѣдов. bilingues, родной языкъ неизбѣжно бѣднѣетъ, оскудѣваетъ, портится. Оскудѣніс. какая-то дѣланпость языка отзывается па бѣдности и ограниченности содержанія. творчества мысли и фантазіи, на узости воздрѣній.

скій". Первоначальный сочинитель леченды очень хорошо зналь зотовь, ибо слыхаль въ Венеціи отъ самого Кирилла, что у сурожанъ и у готовъ ("Сугды, Готон") были свои книги (письмена)". При этомъ Куникъ отмѣтилъ необходимость критическаго изслѣдованія всего житія святаго Кирилла, а именно слѣдуетъ отдълить въ немъ лечендарныя прикрасы и позднъйшія вставки отъ дъйствительно историческихъ частей.

Куникъ прибавилъ: "я тутъ вижу одну только грубую вставку какого-нибудь передѣлывателя Житія, жившаго уже въ то время, когда, какъ извѣстно, названіе русскихъ письменъ было однозначущимъ со славянскими письменами. А это могло быть въ довольно раннюю эпоху, такъ какъ въ подложной грамотъ папы Іоанна XIII, 972 г., которую Козьма Пражскій († 1125) внесь въ свою хропныу, уже упоминается о какомъ-то "ritus aut secta Bulgariae gentis vel Ruziae aut Sclavonicae linguae". Съ какою цълью интерполяторъ вставилъ это мъсто? Въ немногихъ словахъ отвъчать на этотъ вопросъ нельзя; върно только то, что дошедния до насъ извъстія объ изобрътении славинскихъ письменъ сильно между собой противортиать. Дъло критики рвшить, не проистекають ли эти противорвчія разомъ изъ іерархическаго и изъ національнаго пристрастія? При этомъ неизбъжно приходится извъстія объ изобрътеніи письменъ св. Кирилломъ для македонскихъ славянъ на Бръгальницъ (около 855 г.) или совершенно отвергнуть, какъ не заслуживающія ни мальйшаго вниманія, или же признать въ высшей степени важными, то есть допустить, или что исторія обоихъ славянскихъ апостоловъ до (столь мало въ настоящее время мотивированной) проповъднической миссін ихъ къ моравскимъ князьямь умышленно сокращена и искажена въ самыхъ источникахъ, или же что болгары уже до временъ архіеннскопа Ософилакта (около 1080 г.) сочинили сказку и хитрымъ образомъ перенесли мъсто дъятельности славянскихъ апостоловъ на Бръгальницу (текущую недалеко отъ Солупи). Послёднія напечатанныя мною зам'єтки по этому вопросу (Бильбасовъ, Кириллъ и Меоодій. Ч. И, 1871, стр. 2 — 6) подверглись критикъ ученаго знатока южно-славянской исторіи Рачкаю (Rad jugosl. Akad. XV. 1871, с. 172-178). Здъсь однако не мвсто входить въ препирательство съ почтеннымъ критикомъ; ограничусь однимъ лишь замъчаніемъ, что не я, а г. Бильбасовъ приписываеть "Слово" самому св. Кириллу.—А. Небосклоновъ (Пачало борьбы славянъ съ нъмдами. Казань. 1874 с. 59. Перепеч. изъ Зап. Каз. Ун.), которому была извъстна только первая моя статья 1864,

относить пронов'ёдь Кирилла на Бр'ёгальницё къ области миеовъ. Не такъ думаемъ мы съ Погодинымъ (Кир. Мееод. Сборникъ. М. 1865, 111). Равнымъ образомъ и покойный Гильфердиниъ († 1872) остался при своемъ миѣніи, которое онъ имѣлъ еще случай высказать въ 1869 г. въ коротенькой статейкѣ о своей поѣздкѣ къ Брѣгальницѣ. (Голосъ 1869, № 69).

"Противъ Гильфердинга выступиль новый противникъ, именно вълицѣ знаменитаго славянина Миклошича (Altslov. Formenlehre in Paradigmen. Wien. 1874, р. V), который признаетъ миѣнie Гильфердинга недоказаннымъ до тѣхъ поръ, пока оно не будетъ подкрѣплено болѣе надежными свидѣтельствами, чѣмъ Призренское житie Кирилла. Мон двѣ статьи, которыя я копечно не считаю неопровержимыми во всѣхъ ихъ подробностяхъ, остались ему также нензвѣстными. "Солунское Слово", —если бы въ немъ одномъ уноминалось о Брѣгальницѣ, по своей легендарной формѣ могло бы возбуждать сомиѣнія. Но извѣстіе его заниствовано не изъ Призренскаго житiя, а изъ другого источника, и подкрѣпляется не только фактомъ нападенія на Солунь языческаго хана Бориса, но также актами св. мучениковъ тиверіопольскихъ. Впрочемъ между мпѣніемъ г. Миклошича о началѣ дѣятельности славянскихъ первоучитслей и монмъ лежитъ такая глубокая бездна, что лучше здѣсь ея болѣе не касаться" 1).

Какъ близко подходилъ къ истинъ Куникъ, всего лучше свидътельствують слъдующія его слова въ посмертномъ изданіи: Извъстія Ал. Бекри и др. авторовъ о Руси и Славянахъ. Ч. 2. (Розысканія Куника). С.-116. 1803—1903. Стр. 111. "На обширной территоріи новаго государства наръчіе русовъ должно было исчезнуть тъмъ скоръс, что русы были немногочисленны, а дъти второго и третьяго покольнія, благодаря общенію съ многочисленными славянскими сверстниками, начали свободнье говорить на славянскомъ языкъ, чъмъ на языкъ своихъ родителей или своихъ отцовъ, имъвшихъ славянскихъ женъ. Новый наплывъ Варяговъ послъ Рюрика, а таковой, навърное, былъ гораздо спльнъе, чъмъ обыкновенно предполагаютъ—могъ способствовать усиленію порманскаго элемента на болъе продолжительное

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) И преосв. Макарій (Ист. Хр. до Влад. с. 163) относится скептически къмитию о макед. миссін Кирилла, а Е. Е. Голублискій (Ист. болг. ц. М. 1867) и слышать не хочеть объ отой новой среси. — См. Куникъ. О запискѣ готскаго тоиарха (по нов. новыхъ открытій о Таманской Руси и Крымскихъ готахъ). С.-Шб. 1874. С. 139—140. Прим. Куника.

житие св. киридла какъ религизно-эническое произведение. 231

время только въ городахъ (Кіевъ, Полоцкъ, Новгородъ и Ладога). Тому, что норманскій языкъ былъ вытьсненъ славянскимъ, навърное, много способствовало также и изобрътеніе Кирилломъ славянскаго письма, безъ котораго совершенно немыслимы ни христіанское богослуженіе, совершавшееся въ Кіевъ при Аскольдъ и, впослъдствіи, со времени Игоря, ни составленіе погодныхъ записей. Даже болье, русы и византійцы пользовались славянскимъ языкомъ для взаимныхъ сношеній, и потому мирные договоры 907, 911, 944 и 972 п. были переведены на славянский языкъ, тогда какъ для составленія норманскаго перевода не нашлось бы ни письменъ, ни грамотныхъ людей". Признай только Куникъ 18 юля 860 г. какъ дату перваго нападенія руси на Константинополь, онъ бы непремѣнно призналъ и главное участіе славянскихъ первоучителей въ первомъ крещеніи руси 861 г.

#### XXVIII.

Въ послъднія десятильтія кръпко утвердилось положеніе, что съ обращенія моравскаго князя Ростислава въ Византію, Константинъ Философъ и брать его Мееодій начали свою пропов'єдническую д'ятельность у славянъ, положили начало славянской письменности и введенію славянскаго богослуженія не раньс, какъ въ 863 г. Всъ же прочія свидітельства о проповізди первоучителей у славянъ македонскихъ, у славянъ хазарскихъ или русскихъ, у славянъ болгарскихъ, равно какъ и сказание мниха Храбра о составлении славянской азбуки въ 855 г., и сказаніе о Бръгальницъ отвергаются, какъ свидътельства не достов'врныя и строгой де критики не выдерживающія. Ниже мы увидимъ, что свидътельство о составлении славянской азбуки и о началъ перевода Евангелія передъ самою потздкою въ Моравію, дошедшее до пасъ въ сп. XV в. житія Кириллова, не заключаетъ въ себъ ничего достовърнаго и сколько-нибуль въроятнаго. Митнія Добровскаго, Гильфердинга и Куника должны наконецъ взять верхъ надъ господствующимъ теперь мивніемъ у западно-славянскихъ писателей и не немногихъ русскихъ ученыхъ, увлеченныхъ авторитегомъ именъ Шафарика, Миклошича, Ягича. Въ полномъ довъріи къ славянскому житію Кириллову, Гильфердингъ относилъ согласно съ прежними изслъдователями сарацинскую миссію Константина Философа къ 851 г., а хазарскую-къ 858 г. По теперь извъстно, что первая происходила въ концъ 855вь нач. 856 г., а вторая-въ первой половинъ 861 г. Будь еще Гильфердингъ живъ, онъ бы признавалъ теперь, что согласно показанію

Слова объ обрѣтенін мощей св. Климента, Константинъ Философъ по дорогѣ къ хазарамъ былъ въ Херсонѣ 30 (по ин. сп. 23) января 861 г., и что, согласно найденному Кюмономъ византійскому свидътельству. русь Аскольдова явилась передъ Константинополемъ 18 іюня 860 г. и ушла во свояси мисяца черезъ два-три, и что слидовательно хазарская миссія Константина Философа и была собственно тою русскою миссіею, о которой говориль патріархь Фотій вь своемь окружномь посланіи 866-7 г. И какъ естественно было Фотію избрать Константина Философа для обращенія русн! Куникъ такъ крѣпко держался 862 г., какъ года призванія руси или основанія государства, что не могь и послѣ находки Кюмона признать возможности появленія Аскольдовой руси въ 860 г. передъ Константинополемъ. Продолжая до конца своей жизни держаться 865 г., какъ даты этого нападенія, Куникъ консчно не могъ признать, что такъ называемая хазарская миссія славянскихъ первоучителей 861 г. была русскою миссіею, но онъ прямо высказываль, что славянская грамота была въ Кіевѣ извѣстна еще въ концѣ IX в., что въ соборной церкви св. Иліи было славянское богослуженіе.

Нашъ знаменитый ученый Горскій, посль Добровскаго и Востокова вмъсть съ Григоровичемъ, Прейсомъ и Срезневскимъ, сдълавшій такъ много по вопросу Кирилло-Мееодьевскому, тоже за одно съ Гильфердингомъ и Куникомъ держался 865 г., какъ года нашествія русн. Поэтому онъ конечно не могъ признать, что хазарская миссія славянскихъ первоучителей была собственно русскою миссіею, и что первое крещеніе руси совершено было въ 861 г. великими солупскими братьями. Впрочемъ, Горскій признавалъ поздпъйшею интерполяціею сообщеніе житія Кириллова о евангеліи писанномъ "русскими письмены".

Держась невърной хропологіи нанаденія руси на Царьградъ 865 г., Горскій легко впалъ въ другую погрѣшность. Онъ думалъ, что первое крещсніе руси произошло незадолго до низложенія патріарха Фотія (867 г.)<sup>1</sup>). "Патріархъ Фотій и греческіе лѣтописцы только говорятъ,—замѣтилъ Горскій въ своей превосходной статьѣ 1850 г. о русской митрополіи,—что русскіе приняли епископа или архіепископа. Воспользовались ли греки этимъ случаемъ къ учрежденію у насъ, не говоримъ—митрополіи, по крайней мѣрѣ постоянной епископіи,—отсюда еще не видно. Можетъ быть не совсѣмъ благопріятствовали этому послѣдствующія обстоятельства. Патріархъ Фотій, ескоръ посль

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Приб. къ Твор. св. отп. IX. Москва. 1850. Стр. 132—146. "О интроподія русской въ к. IX в.".

отправленія къ руссамъ, изъявившимъ желаніе креститься, удаленъ съ престола (867 г.). Спустя 11 лётъ (878 г.) онъ опять возведенъ на престолъ патріаршескій: но Аскольдъ и Диръ вскорѣ были умерщвлены Олегомъ, который не оказывалъ расположенія къ христіанству. Даже при св. Ольгѣ не видимъ въ Кіевѣ епископа: при ней только былъ пресвитеръ, который и похоронилъ ее по обряду христіанскому".

Мы знаемъ, что вскоръ послъ неудачнаго нашествія руси на Константинополь (лівтомъ 860 г.) было послано въ Византію русское посольство съ просьбою о крещении. Еще Лекьенъ вѣрно догадывался, что Константинъ Философъ съ братонъ былъ посланъ Византіею въ. Русь, а не къ хазарамъ. Фотій говорить о крещеніи болгаръ и русовъ и нигдъ не упоминаеть о крещении хазаръ. Онъ говорить о приняти русами епископа. У хазаръ были уже раньше епископы, какъ видно изъ расписанія епархій VIII в. (Пар. сп. изд. де Боора) и указанія пролога о Софоніи епископ'в хазарскомъ во время иконоборцевъ<sup>1</sup>). У хазаръ второй половины IX в. хаганъ и главные вельможи были не язычники, а испов'ядники Моиссева закона и особенно приверженцы. корана. Въ житіи Константина Философа пачальные мужи кагана, у котораго славянскій первоучитель обратиль до 200 чадій, называють себя некнижною чадью (такъ мусульмане начальные мужи себя называть не могли), а первый совътникъ сказалъ пріятелямъ сарацинскимъ: "божьею помощью гость этоть (т. е. Константинъ Философъ) низвергъ на землю всю гордыню жидовскую, а вашу (мусульманскую) на тотъ берегь ръки перекинулъ (на онъ полъ ръки пръвръже какъ скверну). Ни начальные мужи кагана хазарскаго, ни его первый совътникъ не могли такъ отзываться объ еврействе и мусульманстве, ни самъ каганъ не могъ, послъ обращения Константиномъ Философомъ 200 чадій, развъ женъ и дитій, — написать императору письмо съ такимъ содоржаниемъ, какъ передаетъ его славянское житие Константина Философа: "ты послаль намъ, владыко, такого мужа, что уясниль намъ въру христіанскую словомъ и дъломъ (вещьми) сущую святую, и известившись, что та вера истинная, повелёли мы креститься волею, надъемся и мы доспъть того же. Всъ же мон пріятели твоему царству и готовы на службу твою, куда (нась) потребуень". Такими же почти словами передаеть патріахъ Фотій слова предводителя русовъ, обращенныя къ Византін, по случаю ихъ крещенія: έν ύπηχόων έαυτούς χαί προξένων τάξει άντι τῆς πρὸ μιχροῦ χαθ'ήμῶν λεηλασίας χαὶ τοῦ με-

<sup>1</sup>) См. выше.

#### 234 журналь министерства народнаго просвещения.

γάλου τολμήματο; άγαπητῶ; ἐγχαταστήσαντες. Τεκсτь житія Кириллова въ этомъ эпизодъ хазарскомъ носить слъды позднъйшей передълки и передълки неумълой. Изъ записки Гавдерика, слышавшаго несомитино отъ самихъ славянскихъ первоучителей, мы знаемъ, что они отправились въ Крымъ и затъмъ въ Хазарію виъстъ съ послами изъ этой страны, объявившими въ Византіи о желаніи ихъ государя или вождя ознакомиться съ вёрою христіанскою. Съ однимъ изъ этихъ посланцевъ Аскольдовыхъ, можетъ быть даже природнымъ славяниномъ изъ полянъ, и сблизился на пути нашъ первоучитель. Онъ прочитываль ему нѣкоторыя мѣста своего перевода, дабы освѣдомнться, на сколько далекъ или близокъ говоръ славянъ македонскихъ съ говоромъ полянъинвпровскихъ. Это косвенное извъстіе о славянскомъ евангодія (готовомъ въ 855 г.) не ладитъ съ поздпъйшею вставкою о сочиненномъ разговорѣ Константина Философа съ императоромъ Михаиломъ, по поводу славянскихъ буквъ. Но оно подтверждается просьбою христіанина Ростислава къ императору Михаилу прислать къ его мораванамъ, уже крещенымъ, но по латыни не понимавшимъ, учителя славянскаго вместе съ книгами славянскими, о конхъ онъ провъдалъ послъ побывки славянскихъ первоучителей въ Хазаріи. Съ настоящими хазарами у моравань надо думать никакихъ постоянныхъ сношеній не было, а съ юговосточными славянами, давно признававшими власть хазарскую, сношепія были постоянныя и очень давнія. По свидітельству нашей первоначальной лізтописи, Кіевская область стала называться русью только съ Олега, а до того времени у грековъ и другихъ сосъдей она называлась Хазарія, хазары. Очень возможно, что въ бытность Аскольда въ Кіевѣ, эта область называлась у норманскихъ завоевателей Gardhariki, что для варяговь могло быть осмысленнымъ измѣненіемъ чужаго, непонятнаго слова-xaзap. Gardhariki страна городовъ, какъ нъм. Mailand, нт. Milano (Mediolanum), русск. Стекольна-Стокгольмъ и пр. Греки и въ 860-хъ гг. могли продолжать называть среднее Поднѣпровье хазарами, хазарією. Слыша отъ захваченныхъ русовъ въ 860 г. или прівзжихъ русскихъ пословъ (въ 861 г.), что они свою страну зовутъ Gardhariki, греки легко могли принять это слово за одно съ греч. Хаζаріхή. Мы говорили уже, что и Гавдерикъ и славянскіе первоучители со своими учениками въ Римъ какъ бы сговорились не упоминать о руси, дабы не обличать прямо ихъ близости съ ненавистнымъ Риму Фотіемъ, такъ какъ они отправлены были этимъ патріархомъ: въ своемъ окружномъ посланіи (866-867), столь непріятномъ для Рима, онъ прямо говорилъ о крещении, въ его патріаршество, и руси и болгаръ.

Мъсто житія объ свангелін, писанномъ русскими письмены, очень важно. Оно косвенно доказываеть, 1) что въ 861 г. чтенія евангельскія были уже переведены Константиномъ Философомъ, 2) что свидътельства мниха Храбра (855 г.) и сказание о Бръгальницъ-не ошибка и не выдумка, 3) что такъ называемая хазарская миссія Константина Философа и Меводія была собственно рисская миссія, и что славянскіе первоучители ѣхали съ рисскими посланцами (а не хазарскими, какъ говоритъ Гавдерикъ) и что съ однимъ русиномъ, хорошо знавшимъ по славянски, Константинъ Философъ прочитывалъ дорогою свое славянское евангеліе, дабы узнать, насколько его переводъ на македонско-славянскомъ наръчін можетъ быть понятенъ славянину дивпровскому; 4) что эта поддълка и перетасовка въ житіи Константина Философа была сдълана не позже первой половины Х в. Для писавшаго о русскихъ письменахъ сваниелія, якобы найденнаго Константиномъ Философомъ въ Крыму-слово русский очевидно означало еще чужою, непонятною для славянина или для знающаго хорошо по славянски, грека. Съ нач. XI в. русью уже стали называться и изв'естныя славянскія земли и славянское вхъ население. Но въ 60-хъ гг. IX в. русское свангеліе и челов'явъ, говорившій тою же (знач. русскою) бесьдою, слъдовательпо норманскою р'вчью, должны были быть совершенно чужими и непонятными какъ славянину такъ и греку, хорошо понимавшему но славянски. Это рисское евангеліе и человики говоривший по русски, якобы найденные (обрѣтенные) или случайно встрѣченные въ Крыму Константицомъ Философомъ, представляютъ чистую безсмыслицу. Песчастная догадка Шафарика, будто бы здесь подъ русскима разумвется готское, на бъду, къ немалому ущербу наукв, имвла большой усп'яхъ. Но греки второй половины IX в. и притомъ образованные, какъ напр. славянские первоучители, давно извъстныхъ Византін и готовъ аріанъ и старыхъ православныхъ готовъ, мирныхъ подданныхъ имперіи, подвѣдомыхъ царьградскому патріарху, никогда бы не могли смѣшать съ только что передъ тѣмъ (860 г.) врасплохъ нападавшими на столицу имперіи русами, отчаянными пиратами, натворившими столько безчинствъ и злодъяній, на какія могли быть способны готы разве леть за нестьсоть тому назадь. Испо, что нервоначальный авторъ житія Кириллова, несомпѣино южный славянинъ съ византійскимъ образованіемъ, никогда не могъ допустить такой нел'ьпости, какъ упоминаемое въ житів евангеліе, писанное русскими письменами. Такъ какъ русское письмо и русская бесъда (ръчь, языкъ) въ годъ хазарской миссіи Константица Философа не имъли того значенія.

#### 236 журналъ министерства народнаго просвъщения.

какое они начинали имъть въ концъ Х и въ началъ XI в., когда для грековь и измцевъ, а тъмъ болъе для всъхъ славянъ, подъ именемърусского разумблся одинь изъ самыхъ крупныхъ народовъ славянскихъ. Не могь же такимъ образомъ писатель Х или XI в. указывать, какъ на чудо, то обстоятельство, что хорошо знавшій славянское нарізчіе южной Македоніи, поговоря немного съ русскимъ славяниномъ н прочитавъ съ нимъ по русско-славянски написанное евангеліе, Константинъ Философъ сталъ скоро разумъть это евангеліе. Все это мъсто можеть быть объяснено только позднъйшею передълкою. Въ первоначальномъ текств было, надо думать, упомянуто объ одномъ изъ посланцевъ, съ конми вхали наши славянские просвѣтители,-что онъ хорошо зналъ по славянски, быть можеть быль славянинь изъ дивпровскихъ славянъ. Взявши съ собою пъсколько экземпляровъ своихъ переводовъ священныхъ книгъ, такъ какъ зналъ, куда телеть, Константинъ Философъ сталъ этому русскому посланцу прочитывать некоторыя места своихъ переводовъ, дабы лучше узнать, какъ произносятъ и насколькославяне русскіе могуть понимать славянскій языкъ македонскихъ славлиъ. Цълью этой передълки было устранить всякий намекъ па русскихъ и всякое показание о томъ, что Константинъ Философъ былъ. отправленъ для пропов'вди христіанства къ русамъ и им'влъ при себ'в. совершенные ими славянские переводы священныхъ книгъ и написанные Кирилловскими письменами. Эта исказившая первоначальный тексть житія Кириллова поздивйшая передълка (сдъланная не позже половниы Х в., когда слово русское не означало еще славянскаю) принадлежить несомнѣнно не южному и не восточному славянину, а славянину моравскому, тому самому, который сочиниль и вставиль въ первоначальный тексть извѣстную басню о составленіи, по высочайшему повельнію императора, Константиномъ Философомъ азбуки перецъ самымъ отъ вздомъ въ Моравію. Эта басня также ретиво была принята многими учеными, какъ и знаменитое предположение Шафарика о русскомъ, якобы готскомъ, евангелін. Долго ли еще этоть средневѣковой западно-славянскій патріотическій подлогь будеть служить первоисточникомъ для разныхъ славистовъ, какъ служили цёлые десятки лѣтъ новъйшіе подлоги чешско-моравскіе: Отрывки евангелія св. Іоанна, Судъ Любушинъ, изданныя Бочкомъ грамоты относительно пребыванія. славянскихъ первоучителей въ Моравін, краледворская рукопись?

Нехитрая поздн'вйшая вставка моравскаго властенца, патріота, служить новымъ и важнымъ доводомъ въ пользу высказаннаго Лекьеномъ. предположенія, что славянскіе первоучители вздили на свверо-востокъ.

#### жите св. кирилла какъ реличозно-эшическое произведение. 237

не къ хазарамъ, а къ русамъ, объявившимъ черезъ своихъ посланцевъ Византіи о своемъ желаніи креститься, вскорѣ послѣ своего неудачнаго нападенія на Царьградъ. Справедливая догадка Лекьена не могла быть принята, потому что онъ самъ сделалъ се непрісмлемоко, утверждая, что эта миссія въ Русь была устроена патріархомъ Пгнатіемъ, сл'ядовательно въ конц'я 867 г. или даже н'есколько позже. По зная теперь навърно, что нашествіе русовь па Константинополь происходило лётомъ 860 г., а славянскіе первоучители вы вхали съ хазарскими-русскими посланцами (Гавдерикъ) и были въ Херсонъ 30-го января 861 г., мы можемъ, исправныт хронологическую ошибку Лекьена, вполнѣ оправдать и подтвердить его догадку о томъ, что славянскіе первоучители въ такъ называемой хазарской миссіи были первыми пропов'вдинками христіанства на Руси. Видимымъ посл'яствіемъ ихъ пропов'єди явились первыя л'етописныя зам'єтки о событіяхъ на Руси и договоры Олега съ греками 907 — 911 гг., это наилучшее подтверждение, что съ крещениемъ 861 г. Русь получила и славянскую грамоту и славянскія богослужебныя книги; столь раннее появление ихъ на Руси могло явиться съ столь же раннимъ введеніемъ христіанства и при томъ самими славянскими первоучителями. Записка Гавдерика и славянское житіе Кирилла говорять, что они вздили къ хазарамъ; о крещенін жо хазаръ въ эту пору пичего не говорять ни Фотій, ни другіе византійскіе свидътели. За то одно иозднъйшее византійское сказаніе говорить о крещенін Руси (только при патріарх'в Пинатів) Кирилловъ и Асанасіемъ (или Месодіевъ), при чемъ Кириллу приписывается изобрѣтеніе славянской азбуки для Руси. Есть и другое не столь позднее (Х въка) византійское сказаніе обь участін Константина Философа въ крещенія Руси, при император'я Василія и патріархѣ Игнатін. Цичего не говоря о крещеніи хазарь, Фотій съ особеннымъ удовольствіемъ говоритъ о крещеніи Руси и болгаръ. Такъ какъ хазарская миссія славянскихъ апостоловъ надаеть на 861 г., то значить, что Фотій, а не Игнатій избраль ихъ на это дъло. Очень естественно, что бывшій наставникь и другь Константина Философа, знавшій его, какъ знатока и любителя славянь, какъ составителя славянской грамоты и нереводчика священныхъ книгь на славянскій языкъ, натріархъ Фотій остановился на Константинъ Философъ, какъ на человъкъ. наилучше подготовленномъ и наиболье способномъ для проповъди христіанства среди Руси. Порманскаго языка никто въ то время въ Византін не могъ знать, а зна-

Часть CCCL11 (1904, № 4), 01, 2.

Digitized by Google

чительная часть варяговъ кісвскихъ более или менее понимала языкъ иокорениаго нассленія той Дивпровской славянской области, которую незадолго нередъ твмъ отняли варяги у хазаръ. И Фотій былъ совершенно правъ, поступивъ вполнъ разумно, когда остановился на Константинъ Философъ и его брать, какъ лучшихъ миссіонерахъ для Руси. Это соображение служить немалымъ подтверждениемъ впервые высказынной Лекьсномъ догадкъ, что славянские первоучители были посланы собственно не къ хазарамъ, а къ Руси: незадолго передъ тымъ варяги-русь отняли у хазаръ преднѣпровскую славянскую землю, только съ Олега принявшую название Руси. Основанная при первомъ крещенік, маленькая христіанская община въ Кіевъ досла медленно, но прочно. Будь первымъ крещение Руси при Владимиръ въ исходъ Х в'вка, будь выкинута безъ мала 130-ти лютияя жизиь этой маленькой кіевской христіанской общины, исторія русской церкви, письменности и вообще культуры XI и первой четверти XII въка была бы совсьмъ инал, и вовсе не похожая на извъстную намъ теперь. Этотъ постененный рость маленькой христіанской общины среди общаго язычества объясняется лишь мудою и благодатною деятельностью великихъ солунскихъ братьевъ и славянскихъ апостоловъ, принесшихъ съ крестомъ и славянскія книги въ далекую свверную, неизвъстную дотоль образованному міру, страну.

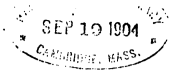
Дъйствительно съ возвращениемъ изъ Руси въ Константинополь славянскихъ первоучителей Византія получила цълый рядъ свъдъпій о той части восточнаго европейскаго материка, о которой древній греко-римский міръ и римская имперія за цѣлые восемь вѣковъ слишкомъ знали не болѣс, чъмъ Европа временъ Наполеона о внутренности Африки или о разныхъ краяхъ средней Азіи. Константинъ Философъ и братъ его Мееодій благодаря знанію славянскаго языка сверхъ личныхъ наблюденій могли сообщить и конечно сообщили византійскому правительству целый рядъ собранныхъ ими распроснымъ путемъ свъдъній. Можно съ увъренностью полагать, что нашими первоучителями было заложено основание и драгоценнымъ сведениямъ Константина Порфиророднаго о древней Руси. Знакомые съ первыми славянами Византійской имперіи, славянскіе первоучители лучше всёхъ современныхъ да и большинства ноздивишихъ византійцевъ могли уразумъть, какое важное значение для Имперіи и церкви могуть и должны имъть эти съверныя и тогда уже самыя многочисленныя племена славянския. Понятно, что немедленно по возвращения своемъ въ Внзантію и передъ отъбздомъ своимъ въ Моравію, Константинъ Фило-

#### житіе св. кирияла какъ религозно-эпическое произведеніе. 239

софъ не могъ не настанвать передъ Фотіемъ и императоромъ Михаиломъ (еслибъ они сами этого не понимали) о необходимости заботливаго попеченія и внимательнаго покровительства имперіи и патріархата новооснованной христіанской общины въ Кіевѣ; слѣдовательно и объ учрежденіи русской епископіи, еслибъ ся тогда (863 г.) еще не было.

#### В. Лананскій.

4 \*



## ЖУРНАЛЪ

## МИНИСТЕРСТВА –

# НАРОДНАГО ПРОСВЪЩЕНІЯ.

#### ОЕДЬМОЕ ДЕОЯТИЛЪТІЕ.

ЧАСТЬ CCCLIII.

1904.

май.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Свнатская тинографія. 1904.

### СОДЕРЖАНІЕ.

.

•

•

#### ПРАВИТЕЛЬСТВЕННЫЯ РАСПОРЯЖЕНИЯ.

| · ·                                                                                                                                                    |          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| I. Именной Высочайшій увазъ                                                                                                                            | 3        |
| II. Высочайшія повельнія                                                                                                                               |          |
| III. Указъ правительствующему сенату                                                                                                                   | 14       |
| IV. Высочайшіе приказы по вѣдомству мнн. нар. пр                                                                                                       | 16       |
| <b>У. Опредъленія учепаго комитета мин.</b> нар. пр                                                                                                    | 30       |
| VI. Опредбленія особаго отдёла ученаго комптета мнн. нар. пр                                                                                           | 37       |
| VII. Опредъления отделения ученаго комптета мин. нар. пр. по техни-                                                                                    | <b>L</b> |
| ческому и профессіональному образованію                                                                                                                | 44       |
| К. О. Тіандеръ. Матіасъ Кастренъ — основатель финнологіи                                                                                               | 1        |
| А. А. Шихинтовъ. Іовсафовокая летопнов                                                                                                                 | 69       |
| . И. И. Дебольскій. О значенія в метод'я ноторія русскаго права.<br>В. И. Р'язапов'ь. Изъ разысканій о сочиненіяхъ В. А. Жуков-                        | 80       |
| окаго<br>В. И. Ламанскій. Славянское житіе Ов. Кирилла какъ религіозно-<br>эпическое произведеніе и какъ историческій источникъ.                       | 94       |
| $\mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{I}\mathbf{X} - \mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{I}\mathbf{Y}  \dots  \dots  \dots  \dots  \dots  \dots  \dots  \dots  \dots  $ | 131      |
|                                                                                                                                                        |          |

#### Критика и вивлюграфія.

.

| II. | И. Коробка. Итоги Гоголевской юбилейной литературы. II (окон-      |     |
|-----|--------------------------------------------------------------------|-----|
|     | vanie)                                                             | 169 |
| θ.  | <b>О.</b> Соколовъ. С. А. Жебелевъ. 'Аузика. Въ области древностей |     |
|     | прованцін Ахаін. СПб. 1903.                                        | 211 |
| A.  | И. Соболевскій. Кіевская Академія въ первой половни ХУШ            |     |
|     | стольтія. (Новыя данныя, относящіяся въ исторія этой               |     |
|     | Акадсмін за указанное время). Д. Внинсвскаю. Кісвъ. 1903.          | 223 |
| Э.  | Л. Радловъ. Істс, Вольфань. Фаусть. Трагедія. Переводъ въ          |     |
|     | проз'я Истра Вейнберга. СПб. 1904                                  | 229 |
| A.  | С. Архангельскій. І. И. Иллюстров. Сборнивъ россійскихъ            |     |
|     | пословицъ и поговорокъ. Кіевъ. 1904.                               | 232 |
|     | — Книжныя новости                                                  | 239 |

#### Отдълъ по народному образованию.

| ۸. | r.  | Барановъ. Къ | вопросу о рефор | рий горо | доки | IXЪ | , no | пол | 1036 | ен | ю |    |
|----|-----|--------------|-----------------|----------|------|-----|------|-----|------|----|---|----|
|    |     | 1872 года,   | училищъ         | •••      | • •  | •   | •    |     | •    | •  | • | 1  |
| E, | II. | Ковалевскій. | Коллективныя    | чтенія   | • •  | •   | •    | • • | •    | •  | • | 33 |

См. 3-ю стр. обложки.

÷

#### СЛАВЯНСКОЕ ЖИТІЕ СВ. КИРИЛЛА КАКЪ РЕЛИГІОЗНО-ЭПИЧЕ-Ское произведеніе и какъ историческій источникъ <sup>1</sup>).

(Вритическія заибтки).

#### XXIX.

Если бы нашъ высокозаслуженный ученый Горскій зналь въ 1850 г., когда писаль свою зам'вчательную статью о русской митрополін, что первое врешение Руси произошло въ 861 г., очень скоро послѣ перваго нападенія Аскольдовой Руси, которое случилось не въ 865 г., какъ полагалъ тогда Горскій вмъств съ огромнымъ числомъ ученыхъ, русскихъ и западныхъ, а лътомъ 860 г., еслибъ тому же Горскому было тогда известно слово объ обретении мощей св. Климента съ точной въ немъ датой (861 г., 30-го января), то нашъ знаменитый ученый могъ бы признать и самое дъятельное участіе славянскихъ апостоловъ въ первомъ крещении Руси. Еслибъ Горский привелъ себъ на память всъ данныя нашей первоначальной летописн о грамотности (славянской) и слъдахъ христіанства въ Кіевъ при Олегъ (договоры 907-911 гг.), Игоръ, Святославъ и Ольгъ, то нашъ знаменитый ученый пришелъ бы въ признанію непрерывнаго роста и развитія небольшой христіанской общны въ Кіевъ вплоть до Владимира, а слъдовательно и законнаго христіанскаго порядка, т.-е. непрерывнаго священнослуженія и поставленія епископомъ новыхъ церковнослужителей. Такимъ образомъ Горскій не пришель бы къ невозможной, въ настоящее время, догадки, а именно что русской епископіи не было не только при Аскольдів, но и при

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сн. апръльскую книжку Журнала Министерства Народнаго Просењщемия, за 1904 годъ.

132

#### журналь министерства народнаго просвъщения.

Ольгв, такъ какъ объ учреждения русской епископи греческие источники ничего по говорять. Патріархъ Фотій и греческіе льтописцы, по словамъ l'орскаго, только говорять, что "русскіе приняли епископа нли архіепископа". Горскій предполагаеть, что учрежденію русской епископін не совствить благопріятствовали последствующія обстоятельства. Одно изъ главныхъ, по мивнію Горскаго, состояло въ томъ, что "патріархь Фотій вскорь посль отправленія къ руссамъ, изъявившимъ желание креститься, удаленъ съ престола" (въ сентябръ 867 г.). По изь посланія фотія мы узнаемъ, что вскорѣ послѣ своего нанаденія на Константинополь (льт. 860 г.) русы прислади къ императору пословъ просить о крещения. Опо состоялось въ 861 г. (въроятно льтомъ же, не позже августа). Такимъ образомъ патріарху Фотію оставалось до шести лівть для учрежденія русской епископіи. Молчаніе очень немногихъ и притомъ плохихъ источниковъ объ ся учреждении еще не позволяеть обвинять просвъщеннаго и энергическаго святителя въ такой невнимательной безпечности и въ такомъ постыдномъ небрежения къ своему долгу, притомъ въ такомъ дълъ, въ космъ опъ принималь самое живое участіе и косму опъ придаваль большое значеніе. Оно ясно видно изь выбора отправленныхъ имъ въ Русь миссіонеровъ и изъ его упоминанія о крещеніи русовь, вмисть съ крещениемъ болгаръ и примирениемъ съ армянами. Горскій полагаль, что нанаденіе аскольдовой Руси происходило въ 865 г., а первос крещение Руси въ 866 г. Слъдовательно упрекъ въ несправедливомъ отношения къ патріарху Фотію не относится къ нашему великому ученому, а относился бы къ намъ, если бъ мы, доживя до находки Кюмона и зная еще прежде о бытности Константина Философа въ Крыму — по дорогв къ хазарамъ — въ январъ 861 г., продолжали следовать старому мнешію Горскаго о томъ, что до патріархъ Фотій, по всей въроятности, не успълъ (съ лъта 861 г.) до сентября 867 г. учредить русскую епископію.

Далѣе указывалъ нокойный Горскій, что при второмъ патріаршествѣ Фотія (сь 878 по 886 г.) "Аскольдъ и Диръ вскорѣ были умерщвлены Олегомъ, который по оказывалъ расположенія къ христіанству. Даже при св. Олыгѣ не видимъ въ Кіевѣ снископа: при ней былъ только пресвитеръ, который и похоронилъ се по обряду христіанскому".—Мы видѣли, что Горскій ничѣмъ не могъ доказать, что цатріархъ Фотій съ 861 по 867 г. не успѣлъ учредить русской епископіи. Относительно Олега можно согласиться, что самъ онъ христіаниномъ не былъ, но изъ этого не слѣдуетъ, что онъ къ христіанамъ вообще былъ дурно

Digitized by Google

#### жите св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 133

расположенъ. По крайности можно утверждать, что для договоровъ съ греками 907 и 911 г. Олегъ прибъгалъ въ помощи христіанъ, знавшихъ по гречески, писавшихъ по русски съ церковно-словенизмами, изъ чего видно, что они были славяще, туземцы и христіане, знакомые съ славянскими переводами св. книгъ. Приписавшие крещеніе руси патріарху Игнатію, византійскіе писатели песомивнию знали, что и после перваго патріаршества Фотія была особая русская епископія.О русской церкви въ Кіев'в при Олег'в н'втъ прямыхъ письменныхъ свидетельствъ, но нъть никакого основанія утверждать, что случайно упоминаемая въ нашей летописи соборная церковь въ Кіев'в при Олег'в по существовала, а явилась лишь при Игор'в, едва-ли бол'ве Олега расположенномъ, развѣ болѣе привыкшемъ, къ христіанамъ. Надо полагать, что эта церковь св. Илін возникла въ Кіевъ при первомъ крещеніи руси, при Аскольдъ, и что въ первое свое патріаршество, Фотій им'яль пять-шесть л'ять въ своемъ распоряжении для учрежденія русской епископін. Церковь св. Илін въ Кіевъ при Игоръ имъла. же своего священника, дьякона и причетниковъ. Конечно, черезъ лѣтъ 80 посл'в перваго крещенія руси, когда въ основанной русской христіанской общинъ явелись священникъ, дъяконъ и причетники, эти послъдніе едва ли были въ живыхъ и, н'вть сомивнія, отъ Аскольда до Игоря (945) и далъе до Владимира, въ кіевскомъ духовенствъ перебывало нъсколько покольній священниковь, дьяконовь и причетниковь. По 2-му же апостольскому правилу, "пресвитера и діакона и прочихъ причетниковъ да поставляетъ одинъ епископъ". Относительно особаго пресвитера при княгин' Ольг' можно напомнить зам'учание Голубинскаго, что у Ольги и въроятно у другихъ христіанъ изъ людей именитыхъ и зажиточныхъ были свои домовыя церкви, гдъ были пресвитеры и причетники, всв одинаково нуждавшиеся въ поставлении епископомъ. Изъ договоровъ Олега и Игоря съ греками видно, какія тёсныя и постоянныя сношения были у современной Византи сь Русью Х ввка. Много и постоянно жило русовъ въ Константинополі и въ разныхъ враяхъ имперіи, какъ по дъламъ торговымъ, такъ и на военной службъ, морской и сухопутной. Развитие этихъ связей и отношений было одинаково выгодно и Византіи и Руси. Въ договоръ Олеговомъ (911 г.) читаемъ: "Егда же требуеть на войну идти, егда же потребу творите, и си хотять почестити царя вашего, да аще въ кое время елико ихъ придеть и хотять остати у царя вашего, своею волею да будуть" (ст. 10). Въ договоръ Игоря съ греками въ ст. 8-й но замізчанія, что внязья русскіе не им'вють никакихъ правъ на херсонскую об-

ЖУРНАЛЪ МИНИСТЕРСТВА НАРОДНАГО ПРОСВЪЩЕНИЯ.

ласть: "и тогда аще просить вой у насъ князь Рускій, да воюеть, да дамъ сму, слико ему будеть требъ". А въ ст. 15-й того же договора Игоря (945 г.): "Аще не хотъти начнеть наше царство отъ вась вой на противящаяся намъ, да пишемъ къ великому князю вашему. и послеть къ намъ, елико же хочемъ: и оттоле увѣлять ины страны, каку любовь имъють Грьци съ Русью". При подобныхъ установившихся отношеніяхъ, императорское правительство и Константинопольскій патріархать не только при Фотін, но и при его преемникахъ не могли бездействовать и не пользоваться обстоятельствами для утвержденія христіанства въ Кіевѣ, а слѣдовательно нѣтъ основанія предполагать, чтобы 1) основанная въ 861 г. небольшая христіанская община, при томъ постепенно возраставшая, могла не хлопотать въ Византіи о присылкъ въ Кіевъ епископа, когда его не было, и чтобы 2) Византія, для которой такъ важно было утверждение и рость христіанства въ Кіевѣ, могла, послѣ патріарха Фотія, махнуть рукой на кіевскую общину и оставлять ее безъ епископа въ теченіе ста л'ять.

#### XXX.

Въ подтвержденіе своей мысли или догадки, что ни патріарху Фотію, ни его преемникамъ до конца X в. не удалось учредить русскую епископію, Горскій обратился къ такъ называемымъ Тахтиха́(мъ) или Notitiae episcopatuum — росписямъ епархій, т. е. митрополій, архіепископій и епископій царьградскаго патріархата, а также (иногда)и другихъ патріархатовъ.

Хотя не соглашаясь съ окончательными вывоцами Горскаго, не могу не остановиться на замѣчаніяхъ его объ извѣстномъ памятникѣ: 'Η γεγονοῖα διατύπωσις παρὰ τοῦ βασιλέως Λέοντος τοῦ Σοφοῦ, ὅπως ἔχουσι τάξεως οἱ θρόνοι τῶν ἐχχλησιῶν τῶν ὑποχειμένων τῷ πατριάρχῃ Κωνσταντινουπόλεως '). У насъ и послѣ статьи Горскаго не переставали нѣкоторые ссылаться на это постановленіе Льва VI, въ доказательство бытности русской митрополіи еще въ концѣ IX и въ началѣ X вв. Очевидно, значеніе этой статьи у насъ не было вовсе оцѣнено, а между тѣмъ она была первымъ въ наукѣ замѣчательнымъ критическимъ опытомъ одной изъ важныхъ тактикъ (Тахтіха́, notitiae episcopatuum), этихъ цѣнныхъ памятниковъ и источниковъ церковной и государственной исторіи Византіи. Отличный византинологъ Гельцеръ въ 1886 г.

134

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Parthey. Hierocl. synecd. et Not. gr. episc. Berol. 1866. Not. 2, ss. 95 ff.

#### житие св. кирилла какъ религизно-эпическое произведение. 135

цервый въ Европъ, подвергая критическому анализу эти тактики, остановнися между прочныть и на постановлении (διατύπωσις) Льва VI и пришель относительно его къ точно такому же выводу, какъ и Горскій. Не мало также потрудившійся надъ разъясненіемъ и разборомъ этихъ тактикъ, второй ученый де-Бооръ, поставилъ Гельцеру въ большую заслугу его разборь постановленія Льва VI (діато́яшоц), доказавний, что доказаль еще Горскій 35 леть назадь, а именно, что утвержденный Львомъ VI, списовъ митрополій быль пополнень впослидствіи (при преемникахъ Льва VI). "Какъ далеко простираются его дополненія, какія именно митрополіи приписаны посл'в изданія имп. Львомъ учрежденія о епархіяхъ, не можемъ, зам'втилъ Горскій, сказать опредівленно и ръшительно. Но если примемъ въ соображение, что начиная съ 58 митрополін, въ переписи не показывается, имфеть ли та или другая митрополія въ своемъ вѣдомствѣ какія либо епархіи или нѣть; то импемь никоторое основание заключать, что и прочія 15 митрополій, кромю семи поименованныхъ 1), а слидовательно и русская, стоящая на 61 мъстъ, вошли въ сей списокъ уже послъ первоначальной его редакціи".

И Гельцеръ, доказавшій, что такъ называемое постановленіе Льва X (біато́яюсь;) принадлежить болѣе позднему времени, чѣмъ царствованіе Льва (881—911)<sup>а</sup>), и де-Бооръ, поставившій это заключеніе въ заслугу Гельцеру, еслибъ были знакомы со статьею Горскаго (1850 г.), безъ сомнѣнія они оба не преминули бы отмѣтить, что честь перваго правильнаго объясненія этого постановленія Льва X принадлежить вполиѣ и всецѣло русскому ученому: небольшая статья Гор-

Далве Горскій отмѣтиль, что при названіяхь нѣкоторыхь епархій есть замѣтки (на сторонѣ) о возведенія ихъ на степень митрополій, иногда съ опредѣленнымъ указавіёмъ времени или императора и патріарха, иногда безъ указанія. Напр., "еписковія Асконская и Веринопольская (Анкирской митрополіи), Филадельфійской (м. Сардійской), Мелитопольской (м. Кизическей), Кивистрской (Тіанск. м.), Аргосской (Коринсск. м.), Иненской (Ефеск. м.). Вст сін митрополіи не включаются однако въ сп. митрополій, исчисленныхъ въ постан. ц. Льва".

<sup>a</sup>) Jhrb. f. prot. Theol. Lpzg. 1886. Ss. 337-372, Ss. 525-575.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Выше Горскинъ было сказано: "замъченный нами исдостатокъ о митрополіяхъ съ 58 до 61 подаеть поводъ къ вопросу: не принисаны ли сін 23 митрополів къ списку п. Льва внослѣдствіи? Иначе, почему бы въ постановленіи императорскомъ, которымъ надлежало въ извѣстиыхъ дѣлахъ руководствоваться, не было показано, какія епископін зависять отъ той или другой митрополіи? Или какая епархія носить только одно наименованіе митрополіи".

#### 136 журналь министерства народнаго просвъщения.

скаго о русской интрополін была однимъ, если даже не первымъ, изъ цѣнныхъ русскихъ вкладовъ въ византипологію.

Но изъ того, что русской митрополіи въ царствованіе Льва Х не было, отнодь не следуеть, что въ 861 г. или въ ближайшій затемъ годъ не была учреждена русская епископія, или что русской епископін не было ни въ исх. IX, ни въ нач. Х въка. Въ постановленін Льва Х мы нижемъ лишь списокъ митрополій и списокъ архіепископій, только въ рукописи Лаврентиніанской есть прибавка къ посл'яднему-списокъ 11 епископій, нодвідовнихъ Солунской архіснископін. И такъ отсутствіе русской енископіи въ тактикахъ или Notitia'хъ episcopatuum, гдв вовсе не отвъчаются епископіи, никониъ образонъ по можеть служить подтвержденіемь догадки Горскаго, что патріархь Фотій не усл'я учредить русской спископіи, за ненивніємь де времени. Горскій ошибочно полагаль, что нападение руси на Константинополь произошло въ 865 г., а крещеніе руси въ 866-867 гг., почти какъ разъ передъ удаленіемъ Фотія. Мы же теперь знаемъ, что нападеніе руси было летомъ 860, а ся крещение (весною или лътомъ) 861 г. Слъдовательно, энергическаго патріарха Фотія пришлось бы обвинить въ непонятной небрежности и оплошности за то, что въ течение 6 леть онъ не собрался учредить русской епископіи, хотя самъ онъ очень дорожнять крещеніемъ руси и припятіемъ сю русского спископа. Вообще и въ тактивахъ или Noticia'хъ, съ поименованіемъ спископій, нер'ядко являются опущенія ифкоторыхь изь нихъ. Такъ, напримъръ, въ обнародованномъ (1891 г.) де-Бооромъ спискъ патріархатовъ, митрополій и автокефальныхь архіепискошій, составленномь, по всей въроятности раньше седьмаго вселенскаго собора (788 г.), въ эпоху императоровъ-ивоноборцевъ, отмѣчена епархія Скиоская, съ митрополіею въ Томахъ и съ 14 епископіями (поименованными). Между тімъ въ боліве раннихъ извістныхь намъ спискахъ нътъ ни одного упоминанія о суфраганахъ свиоскихъ, нѣтъ о нихъ никакихъ указаній и въ подписяхъ соборныхъ актовъ. Изъ Созомена (VI, 21) извъстно, что при имп. Өеодосів II (408-450) въ Скнојн былъ лишь одниъ томский синскоить. Такъ оставалось и при имп. Льв'в I (457-474). Но затемъ въ Скноји является уже пъсколько спископій при имп. Юстипъ I (518-527), какъ заключаль еще Лекьспъ изъ донесенія панскихъ легатовъ о монахахъ Скиоји <sup>1</sup>). Пакопецъ изъ недавно изданнаго де-Бооромъ и до 1894 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Isti de sua provincia episcopos accusant, inter quos Paternus Tomitanae civitatis antistes (Mansi VII, 481). De Boor, Nachträge zu d. Not. episc. Ztschr. f. Kirchgesch. XIV (1894) S. 587,--8.

#### житие св. кирилла какъ религиозно-эпическое произведение. 137

неизвъстнаго ученымъ расписанія епархій (VIII в.) мы узнаемъ о 14 епископіяхъ Скнеін. Наконецъ, надо помнить, что въ основаніи церковныхъ (епархіальныхъ) тактикъ или росписей лежали свътскія, админстративныя росписи. (Hierocles Synacdemus, Georgius Cyprius-Descriptio orbis Romani<sup>1</sup>). Такъ и самые церковные термины етаруја, илтро́поли .-- были первоначально свътскіе, гражданскіе. Просматривая внимательно тактики или росписи патріархатовь и подчиненныхъ имъ епархій, митрополій и автокофальныхъ архіепископій, съ поименованіемъ подведомыхъ (отохвире́ноон) имъ спископій, мы замечаемъ, что эти тактики не перечисляють встахь православныхъ епископій, признававшихъ константинопольскаго и другихъ вселенскихъ натріарховъ, слёдовательно бывавшихъ въ общеніи со вселенскою церковью. Такъ эти тактики не перечисляють и даже вовсе не упоминають митрополій, архіенископій и епископій, бывшихъ въ независимой, самостоятельной Болгарін (царстве Болгарскомъ) или въ королевстве и затемъ въ парствъ Сербскомъ.

Такимъ образомъ изъ того, что въ извъстныхъ намъ тактикахъ вонца IX и X вв. мы не находимъ упоминанія русской епископіи, пиконть образоть нельзя выводить или заключать, что въроятно ни патріарху Фотію, какъ въ первое, такъ и во второе его патріаршество, ни также его ближайшимъ преемникамъ не удалось учредить русской епископін. На четвертомъ вселенскомъ соборѣ въ Халкидонѣ, при имп. Маркіанъ, въ 451 г.-28-мъ правиломъ подтверждены были преимущества вонстантинопольскаго патріарха по римскомъ и подчинены этому патріарху (н нить поставляемые) епископы въ варварскихъ земляхъ, т. е. языческихъ и неподвластныхъ имперіи. Съ половины V в. до половнны IX в. (861 г.) не немногіе процов'ядники христіанства являлись нзъ вост. имперіи въ разныя страны и къ разпымъ народностямъ и устранвали христіанскія общины. Он'в получали епископовъ отъ цареградскаго натріарха, и следовательно за эти четыреста леть было не мало енископій (въ варварскихъ земляхъ), непосредственно подвѣдомыхъ цареградскому патріарху. Между тімъ ни въ одной изъ тактикъ до конца IX и начала X в. мы не находимъ указаній на такія епископін. Такъ и основанная патріархомъ Фотіемъ русская епископія не была заносима въ современныя тактики. Можстъ быть, русская епископія не прямо обратилась въ митрополію (при Владимир'в), а

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Только въ концѣ соть прибавленія церковныя: 'Епаруіа 'Арнечіас μεγάλης и 'Епаруна тік Ко́проо. (См. Georg. Cypr. descr. ed. H. Gelzer. Lipsiae. MDCCCXC).

138 журналь менестерства народнаго просвъщения.

была еще до этого возведена въ архіепископію; можеть быть, при Ольгѣ н при имп. Константнить Порфирородномъ Русь не входила, какъ часть, въ кругъ вліянія, въ изв'єстную зависимость Византійской имперіи, какъ это было при Владимирь. Оть того не вносилась въ тактики и русская епископія, пока съ крещенія князя Владимира и съ его брака съ греческою царевною не вступила Русь въ совершенио ниыя отношенія съ Восточною имперіею, отнюдь не похожія на отношенія къ ней другихъ славянскихъ православныхъ государствъ, Болгарін и Сербін. Отъ того съ XI в. во всёхъ тактикахъ русская интрополія (даже съ обозначеніенъ нодвѣдомыхъ сй енископій) постоянно упоминается наряду съ греческими спархіями и вь противоноложность болгарскимъ и сербскимъ енврхіямъ, о конхъ во времена государственной независимости болгаръ и сербовъ ничего нельзя найти въ этихъ тактикахъ. Проф. Голубинскій первый, сколько инв известно, отпетных это отличіе русской церкви оть болгарской и сербской 1). И это его заслуга, но съ его освещениемъ, объясненіемъ этого факта нельзя согласнться. "Частная церковь греческая нивла совершенно такое же право подчнить себѣ частную церковь русскую, какое право нитью бы государство греческое подчинить себъ государство русское, т. е. не нивла права, ни малейшаго, и вовсе никакого. И однако это подчинение не только никло иксто, но, какъ необходимо предполагать, было выдаваемо со стороны врековъ за дъло совершенно естественное и натуральное, -за дъло, которому такъ и надлежало быть".

Я лично и безъ сомивнія очень многіе другіе, какъ русскіе, такъ и иностранцы, сколько-инбудь вдумывавшіеся въ историческія судьбы народовъ и современныя отношенія разныхъ странъ и народовъ неодинаковыхъ культуръ, готовы признавать это подчиненіе дъломъ совершенно сстестивенным и натуральнымъ. Вся прошлая исторія и современная дійствительность постоянно представляеть одно явленіе: народы юные, мало культурные, только что начавшіе слагаться въ извістныя формы государственныя всегда неизбіжно подчиняются сильному вліянію и авторитету странъ и національностей историческихъ, высоко-культурныхъ и старо-государственныхъ. Что такое была Русь Владимирова конца X и начала XI вв. съ ея маленькою общиною христіанскою, много-много имівшею тысячъ пятнадцать, двадцать христіанъ, изъ конхъ лишь нісколько соть знали грамоту славянскую, принесенную и созданную для славянъ тіми же греками, и изъ этихъ

<sup>х</sup>) И. Р. Ц. I<sub>1</sub>. 1901. Стр. 259 и сл.

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 139

грамотвевъ только тв могли назваться христіанами образованными, которые успели и съумели выучиться по гречески. Въ высшей степени странно сопоставлять русское христіанство конца Х в. съ христіанскимъ просвещениемъ не греческимъ лишь, а вообще съ восточнымъ, где греки, ихъ языкъ и литература, конечно, имъли преобладающее значение. Вообще, можно сказать, мы русскіе, наша Россія, и по прошествіи слишкомъ тысячи лють, еще не достнгли той степени развитія, на которой находилась греческая національность въ IX-X вв., им'ввшая за собою целые века роскошнаго, плодотворненшаго и блестящаго развитія эллинскаго и эллинистическаго міра. Мы, конечно, не ошибаемся, говоря о началѣ русскаго государства въ IX в., н мы не можемъ не сознавать, что не только въ XIV и XV вв., по и въ послѣднія четыре стольтія наше государство представляеть еще организмъ молодой, далеко не зръдый. Если же въ Россін, при встать слабыхъ и темныхъ сторонахъ, не одни русскіе, но и иноплеменные друзья и недруги ся изъ высоко-культурныхъ и старыхъ націй находять признаки несомивнной творческой силы и внутренной мощи, то начатки и зарожденіе этой силы и мощи восходять именно къ первымъ сложившимся отношеніямъ Руси къ восточной церкви и къ восточной, Византійской имперіи, словомъ именно къ твмъ порядкамъ, которые такъ ръзко отличали средневъковую Русь оть средневъковыхъ Болгаріи и Сербін <sup>1</sup>). Эти независимыя отъ Византіи и постоянно ей враждебныя Болгарія и Сербія объявляли себя въ X, XI, XII XIII, XIV вв. самостоятельными королевствами и царствами, имввшими де замвнить Византію. Она пала, какъ все дряхлое и изжившее, но не на одинъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Εще въ 1854 г. (80-го іюня) въ настольной грамоть патр. Филовея владнипрскому епископу Алексію на митрон. кіевскую и всея Руси, въ Константиноноль понимали разницу можду зависимою оть него Русью и независимыми оть ного (церковно и государственно) Сербіею и Болгарією: τὴν άγιωτάτην μητρόπολιν Κυέβου καὶ πάσης Ρωσίας, πολλὴν καὶ μεγάλην τὴν ἐπικράτειαν ἔχουσαν, καὶ χριστωνύμω κατὰ μυριάδας εύδυνομένην λαῷ, ἐν ταύτῃ δοξαζομένου τοῦ ἀνόματος τοῦ θεοῦ, διὰ πολλῆς ἄγει τμιῆς ή τοῦ δεοῦ ἀγία ἐκκλησία, καὶ παντὶ τρόπω ταύτης δούλεται προνοεῖσθαι καὶ συναίρεσθαι ταύτῃ καὶ βόηθεῖν... (Пам. др. русск. канон. права 1, 42). Въ своей грам. κъ митр. Алексѣю 1370 г. натр. Филовей говорить ο русскомъ народѣ: τὸ ἔθνος τοῦτο λίαν ἐστι μέγα καὶ πολυάνδρωπον, καὶ πολλῆς δεῖται τῆς ἐπιμελείας, καὶ πάντες ἀνάχεινται εἰς δὲ, καὶ ὅσον ἐνὶ εἰς τὴν δύναμίν σου, σπούδαζε καὶ δίδασκε καὶ παραίνει πάντα, ὅσα παρέλαβες ἀπὸ τοῦ ἀγίου εὐαγγελίου καὶ τῶν ἀγίων πατέρων καὶ διδασκάλων ήμῶν καὶ τότε ἕξεις καὶ τὸν θεὸν σύνδρομον εἰς τοῦτο καὶ δοηδόν...-Βε σταις pēwaxīs μυνασο μέτь οбиднаго и оскорбитольнаго лля Руси. Не таковы были рѣчи римскихъ панъ κъ архіонесконамъ и государимъ чешскимъ и польскимъ и нроч. въ XIII и XIV вв., и раньше и нозже.

#### 140 журналъ министерства народнаго просвъщения.

десятокъ лѣтъ позже Болгарін и Сербіи. Онѣ вмѣстѣ съ Греціею освободились отъ турокъ лишь въ XIX вѣкѣ и, не безъ помощи Россіи, образовались въ княжества и королевства.

en de la service

Пе усятвешія изнутри сложиться въ тела прочныя, Болгарія и Сербія сами подкалывали свои силы, преждевременно вытягиваясь въ рость и формы имперіи. Болгарія рано прозвалась царствомъ, еще при Снмеон'в († 927 г.), такъ какъ тюркскому хагану и тюркамъ болядамъ, завоователямъ мизійскихъ и оракійскихъ славянъ, казался очень простымъ переходъ хана въ императора, преемника Цезаря и Августа или Константина Великаго и Юстиніана; но внутренній быть и силы этихъ славянъ X-XII в. и сербовъ XIV в., равно какъ и географическое положение ихъ странъ вовсе не располагали ихъ къ образованію имперіи и къ выполненію ся тяжелыхъ задачъ. Вся внутренняя и внешняя цятивековая исторія болгарь, сербовь и албанцевь съ Х в. въ ихъ отношеніяхъ къ грекамъ какъ бы нарочно подготовляда утвержденіе турокъ въ Константинополѣ и образованіе Отоманской имперіи на обломкахъ многовъковой Восточной имперіи и наскоро сколоченныхъ по ея образцу далево не многовъковыхъ болгарскаго и сербскаго дарствъ 1).

Совершенно иначе относилась Русь къ Византін X в. При второмъ крещеніи, когда христіанство стало быстро распространяться въ цѣлой странѣ, благодаря внѣшней помощи князя Владимира, Русь принимаеть отъ цареградскаго патріарха митрополита-грека. Съ тѣхъ поръ, за немногими исключеніями, Русь долго имѣла Кіевскихъ митрополитовъ—исключительно изъ грековъ или подданныхъ императора. Въ этомъ явленіи нельзя видѣть ничего постыднаго и оскорбительнаго для Руси и ничего наглаго и высокомѣрнаго со стороны Византін. Русь XI—XII вв. не представляла собою цѣльнаго и единаго государства, была лишь сборомъ отдѣльныхъ княженій съ особыми князьями, а митрополитъ былъ одинъ. При томъ же русскимъ священникамъ и монахамъ додго, долго не хватало ни знаній, ни образованія, ни широты взглядовъ, всего того, чѣмъ отличалось греческое духовенство

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впѣниня и внутреппія условія не дозволнян болгарамъ и сербамъ, такимъ близкимъ состадямъ, въ теченіе слишкомъ 12-ти вѣковой ихъ исторіи, сплотиться въ однородное тѣло, объединитъся въ политическомъ, церковномъ и литературномъ отношеппіп, образовать одну народность, которая бы впрочемъ не превышала 12—14 милл. Тѣ жо роковыя силы предопредѣляли болгарамъ и сербамъ второстененное, а не царственное мѣсто, въ имперіи, на юго-восточномъ полуостровѣ.

#### житіе св. кирилла какъ релитюзно-эпическое произведение. 141

и общество отъ русскаго въ средніе вѣка 1). Живя въ Кісвѣ, гдѣ жиль и великій князь, митрополить-русинь быль бы всегда орудіень въ рукахъ великаго князя, чего не могли желать прочіе князья и нассленія ихъ княжествъ. Митрополить-грекь, посылаемый вь Русь импораторомъ съ благословенія цареградскаго патріарха, быль кобикимъ звеномъ, соединявшимъ Русь съ Восточною имперіею. При такомъ союзъ юнаго, слабо сложившагося и мало образованнаго народа съ старою и культурною страною, съ имперіею, взаимныя ихъ отношенія могли быть отношеніями ребенка къ старику. Эти отношенія Руси напоминають отношения знаменитой впоследстви Венеціанской республики въ IX--XI вв. къ Византін. У насъ въ церквахъ молились за здравіе паря православнаго, въ Венеціи и въ ся владеніяхъ въ известные торжественные дни года возглашались laudes царствующему императору 2). У насъ великій князь въ наказаніе полоцкихъ князей, за неоказание ими помощи въ походъ его на половцевъ, ссылаетъ этихъ князей въ заточеніе въ Константинополь. Въ Венеціи дожъ, свергнутый съ своего поста, витесть съ сыномъ своимъ изгоняется изъ Венецін и посылается въ заточеніе въ Константиноноль и пр.<sup>3</sup>), Пи Русь конца Х-го, XI--XII вв., ни Венеція IX---Х вв. ничего ни теряли въ своемъ достоинствъ и значения, открыто признавая свое зависимое отношение въ Византии. И современному христивнскому и мусульман-

<sup>8</sup>) Ioh. Chron. Venet. (Pertz. Scr. IX): Dux Agnellus (813 г.) сына своего Юстнніана нослаль вы Константиноволь. Императоры пожаловаль сму званіе ината. Чоревъ нёсколько времени Юстиніань воротнися въ Венецію, гдё дожемъ быль брать его Іоаннъ, и отказалов навёстить брата. Отецъ, любившій очень Юстиніана, призналь дожемъ сына его Агнелла (Аньсла), а Іоанна сослаль въ Задръ, откуда онъ бъжать въ Славонію (Sclaveniam), а затёмъ въ Италію, въ г. Бергамо, Отецъ настояль у императора, чтобы онъ сму выдаль сына "quem absque mora Constantiпороlin una cum uxore destinaverunt." По прошествии изистнаго премени Іоаниъ воротился нъъ Константиноволя: qui exul apud Constantinopolin exsitit. Тамъ жо Іоаниъ говорить Obclierius duz, qui apud Constantinopolin exilis fuerat damnatus. Нъюторые изъ убійнъ дожа Іоанна (864 г.) "Constantinopolin ad exilandum destinati sunt" (р. 19).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Собори. опредёл. патріарха Антонія о ипзложеніи митрополита Пимена и о возстановленія Книріана въ званіц митрополита Кіевскаго в всея Руси., 1389 г. Пам. др. русск. кан. права (ред. Павлова). Стр. 194 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Въ Москвъ, въ концъ XIV в., и конечно въ Кіевъ—съ X в., а въронтно и въ другихъ городахъ, въ ектеніяхъ всегда величали царой православныхъ (византійскихъ). См. посл. патр. Антонія IV къ вел. кн. Вас. Дмитр. (Mikl. et Müller. Acta patr. Cpol. II, 188. Макарія Ист. Р. ц. V, 469).

#### 142 журнаяъ министерства народнаго просвъщения.

скому культурному міру и пов'яйшей исторической наук'я Византія того времени представлялась и представляется результатомъ, выводомь и плодомъ цівлаго ряда культурішкъ столівтій, хотя оскудівьшею, но все же прямою насл'вдницею древняго эллинскаго и эллинистическаго міра, римской имперін Августа и Константина и христіанской культуры---церкви временъ апостольскихъ, вселенскихъ соборовъ, отцовъ и учителей церкви. Какъ же было юной, върнъе младенческой Руси, по принятіи христіанства и славянской грамоты отъ грековъ же, не признавать своей зависимости оть Византія? Всякія же сожалізнія, зачёмъ Русь Х в. не догадалась учредить у себя, имёя-де на то право, свое особое патріаршество, болѣе чѣмъ странны и однородны съ сожалѣніемъ, зачѣмъ-де Владимиръ не предварилъ Петра Великаго и не провозгласиль себя императоромъ, а Русь имперіею, и тогда де хитрые греки не имъли бы надъ нами власти. Къ хитрымъ же грекамъ, враждебнымъ и на самомъ дълв мъшавшимъ де славянской письменности и славянскому богослуженію, и однако давшимъ славянству великихъ первоучителей Константина и Мееодія, мы еще обратимся при дальнъйшемъ разсмотръніи житія Кириллова

#### XXXI.

Какъ повздка въ хазарамъ изъ Крыма, такъ и возвращеніе отъ нихъ въ Крымъ переданы въ житіи совершенно кратко и общо, безъ обозначенія рѣкъ, жилыхъ мѣстъ, селъ или городовъ. Ясно, что авторъ житія Кириллова не былъ очевидцемъ и спутникомъ солунскихъ братьевъ въ Хазарію и обратно. Свѣдѣнія объ обратномъ ихъ путешествіи, очевидно, были получены отъ Мебодія или одного изъ спутниковъ, сопровождавшихъ славянскихъ первоучителей. Впрочемъ не всѣ эти свѣдѣнія внушаютъ довѣріе. Факты, переданные жизнеописателю, были имъ освѣщаемы сообразно сложившемуся впослѣдствіи представленію о покойномъ Константинѣ Философѣ, какъ святомъ. Всѣ тутъ сообщаемыя въ житін подробности о Константинѣ Философѣ имѣютъ характерь чрезвычайный, чудотворный.

"Дошьдъще же безводпынхъ містъ поустыхъ", такъ пачицается разсказъ объ отъ вздів изъ Хазарін—или, по нашему, изъ Кіева. Про вхали они в вроятно Дивпромъ приблизительно до нын в шняго́ Екатеринослава и затёмъ во избѣжаніе пороговъ направились сухимъ путемъ—въ Крымъ. Дошедши до безводной и ненаселенной степи, они, продол-

#### жите св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведенее. 143

жаеть житіе, почувствовали жару, находили воду, но все соленую и не могли ее употреблять: была, какъ желчь. Послё того, какъ есть разошлись искать воды, Константинъ Философъ сказалъ брату Меоодію: "ие терилю, почершин мить этой воды, какъ шъкогда Богь Изранльтянамъ прёложилъ горькую воду въ прёсную, такъ и насъ Онъ утёшитъ". И въ самомъ дёлё почерппули воды, и она оказалась сладкая, медвяная и студеная. "И, пивша, прослависта Бога, творяща тако своимъ рабомъ".

Всявдъ за твиъ авторъ прямо переходить къ разсказу о томъ, какъ въ Херсонв Константинъ Философъ предсказалъ кончину тамошняго архіерся. Вечеряя съ нимъ, Философъ попросилъ его сотворить ему молитву, какъ бы его отецъ сотворилъ ему. Когда его потомъ спросили, почему онъ это сдълалъ, то онъ отввтилъ: "во истиноу ютрв отидеть отъ насъ къ богоу, и оставитъ ны". Такъ и случилось.

Всявдъ за твмъ, житіе передаеть о новомъ подвигв Константина Философа, совершенномъ имъ въ фильсию языцю. Этотъ фильскъ изыкь или фильская или правильное фульская земля имветь для Жнтія немаловажное значеніе. Фойддог и Σουγδαία были еще въ VIII въкъ двъ епископія въ Тавригъ, впоследствін слившіяся въ одну епархію. Н'вть сомнівнія, что эти епископіи не могли быть извізстны славянину моравскому; очевидно, все это могло быть записано лишь южнымъ славяшиномъ съ греческимъ образоващемъ. По передаваемое здъсь житіемъ происпествіе и главное приписываемое имъ Константниу Философу деяние едва ли заслуживають доверія. Быть можеть, существовала у грековъ легенда о необычайномъ дубъ въ Фуллахъ, и авторъ житія, мало им'ввшій св'ядній объ обратной потвядкі славянскихъ первоучителей, воспользовался этою легендою и приписаль Константину Философу главное въ ней участие. Быль въ Фульской земль огромный дубъ, сросшійся сь черешнею, подъ инмъ люди совершали требы (жертвоприношенія). Дубъ носилъ названіе Александра, женскій полъ ни къ нему, ни къ жертвоприношеніямъ подъ нимъ вовсе не допускался. Услыхавъ объ этомъ, Философъ де не полвнился пойти туда. Ставши посреди людей, сказаль имъ: "Эллицы пошли въ въчную муку, потому что поклонялись небу и земль, какъ Богу, а вы ноклопяетесь еще дереву, вещи худой, огномъ истребляемой. Какъ вамъ избыть вѣчнаго огня?".. Тѣ отвѣчали: "Мы не съ сего дня начали, но получили это отъ отцовъ нашихъ и получаемъ исполнение нашихъ молений, особенно же дождъ и

#### 144 журналь министерства народнаго просвъщения.

многое иное. И никто изъ насъ не дерзалъ погубить это дерево, и кто дервногь, тоть смерть увидить, а мы до кончины ис увидимь дождя". Философъ въ житін приводить цілый рядъ текстовъ (вь строкъ десять), конечно, совсымъ не понятныхъ этимъ бъднымъ и простымъ людямъ, хорошо знавшимъ, что не будь этого дуба, они бы отъ засухи никогда не избавились. Тъмъ не менъе, по словамъ житія, Философъ въ заключение своей бесталы сказаль: "познайте, братия, Бога васъ создавшаго, вотъ евангеліе новаго завѣта Божія, въ которое и вы были крещены". И такъ сладкими словами уговорилъ ихъ и повелсьль имъ это дерево срубить и сжечь. Старшина ихъ, поклонившись, приложился къ св. евангелію, а за нимъ, старшиной, и всв прочів. Принявь отъ Философа бълыя свъчи, и поюще идоша къ дръвоу. Взявъ съкиру (топоръ) и ударивъ имъ тридцать три раза, Философъ повелћаъ всћиъ рубить, искоренить и сжечь это дерево. "Въ ту же нощь абіе отъ Бога дождь бысть и упои землю, и съ радостью велісю нохвалили Бога, и весслися о семь Богь sbao". · ) . · · · · · · · · · · · ·

Эпические тридцать три удара указывають, что эта легенда получила уже народную окраску. Нечего говорить, что это сказание о Константинъ Философъ составилось гораздо позже, въроятно уже после его кончниы. Кто бы ни слагаль его, всячески онъ имель очень слабое и невырное представление о великомъ человыкв. Отлично образованный, высоко религіозный и давно готовившійся къ апостольскимъ подвигамъ, Константинъ Философъ хорошо могь понимать важное значеніе старыхъ деревъ въ такой странъ, какъ Крымъ, гдъ населеніе много теритьло оть безлівсья. Съ дівтства знакомый съ простымъ людомъ, его повърьями и суевъріемъ, онъ понималъ, что повърья сразу не исчезають, что "кумиръ поверженный все богъ". Онъ бы не рышился сь легкимъ сердцемъ срубить старое, огромное дерево, и изъ любви къ природъ и изъ сознанія, что бъдные люди будутъ 38твмъ страдать отъ засухи. Константинъ Философъ не принадлежалъ къ темъ суровымъ и властнымъ проповедникамъ, которые отъ своей юной паствы прежде всего требовали безпрекословной покорности. Не похожій инсколько въ этомъ отношенія на апостола германцевъ Бонифація (Винфрида), Константинъ Философъ, нереводчикъ евангелія и книгь богослужебныхъ, крізико в'єриль, что для утвержденія христіанства въ земляхъ языческихъ прежде всего требуются кроткое убъжденіе, годы и годы, богослуженіе на народномъ языкъ и ученіе грамотв. • 91

#### жите св. кнрилла какъ религюзно-эпическое произведение. 145

#### XXXII.

За этимъ разсказомъ испосредствению слѣдуетъ въ житін другой разсказъ, довольно страннаго содержанія. "Философъ же иде въ Царьградъ, и видівъ цары, живіше въ црькви св. апостолъ, моля Бога. Есть ез сеятны Софін потирь итъ драгаю каменъ, Соломоны дъла, на немъже соуть писана Жидовъскы и Самартнъскы, граны написаны, ихъ же не можаше никтоже ни прочисти ни сказати. Възьмъ же Философъ прочьте и сказа имъ, еже есть сице: прорицаи дондеже сице звъзда. въ пиво боуди госноди прывіньць бдлщу нощію. по семь же дроугы грань: на въкоушеніе госнодьне сътворена дріва иного пін и оупін ся веселіемь, и възъпін аллилоуіа. и по семь третій грань: се князь и оузьрить вьсь сънмъ славоу его, и Давидъ посредѣ ихъ. и по семь число написано а съть и деветоро. расчьть же по тънкоу философъ и ибрѣте и втораго на десяте лѣта цара Соломона до рождъства Христова ца лѣтъ. се есть пророчьство о Христѣ".

Приведу изъ новѣйшей, самой послѣдней книги о Кириллѣ и Мееодін, изъ труда профессора Пастрнека, одного изъ лучшихъ и ученѣйшихъ послѣдователей профессора и академика Ягича, который и на западѣ и у насъ справедливо считается первымъ славяновѣдомъ и паилучшимъ знатокомъ такъ пазываемаго кирилло-месодсевскаго вопроса. Послушаемъ же, какъ толкуетъ это мѣсто житія и что говорить въ его объясненіе г. Пастрнекъ.

"По возвращении изъ хазарской миссии, Константинъ проживалъ въ Царьградъ, при церкви св. апостоловъ. Тутъ представился ему случай выказать свое знание восточныхъ языковъ. При храмъ св. Софи была чана изъ драгоциянано камия, произведение (dilo) соломоновское, на ней еврейскими и самаританскими письменами были написаны стихи, коихъ никто не могъ прочесть. Константинъ однако прочелъ и объяснилъ ихъ, какъ пророчество о Христъ. Въ славянской легендъ стихи эти вполнъ сохранены".

Въ примъчаніи при семъ г. Пастрнекъ счелъ нужнымъ прибавить слѣдующее: "Разсказъ легенды, объ истигъ котораго не имъемъ никакой причины сомпъваться (sic), подастъ важную исихологическую черту (sic). Припомнимъ слова римской легенды—ас si curiosus explorator какъ ученый археологъ, сказали бы мы, разыскиваль Константниъ мощи св. Климента; а также поступаеть онъ и съ чашею храма св. Софіи.

Часть CCCLIII (1904, № 5), отд. 2.

10

#### 146 журналъ министерства народнаго просвъщения.

Научивнинсь во время хазарской миссии сврейщинь и самаританщинь (sic), Онъ имплъ теперь случай воспользоваться этимъ знаніемъ, и это онъ исполнилъ столь блестящимъ образомъ" (sic).

Воть ужъ подлинно: "не поздоровится отъ этакихъ похвалъ".

Эти замѣчанія г. Пастрнека могуть служить нагляднымъ показателемъ уровня нашего пониманія одного изъ главныхъ источниковъ о Константинѣ Философѣ да и личности самого первоучителя. Такъ у насъ продолжаютъ называть его отличнымъ оріенталистомъ, напрасно не обращая вниманія на мудрыя слова Горскаго (о Житіи Константина и Меводія) <sup>1</sup>) о томъ, что мѣста житія Константина Философа объ еврейскихъ и самаританскихъ книгахъ, какъ и о русскомъ Евангеліи и Псалтирѣ, принадлежатъ къ позднѣйшимъ вставкамъ и вымысламъ далеко не мудрыхъ интерполяторовъ Житія Кириллова, въ подлинномъ, чистомъ видѣ до насъ не дошедшаго.

"Древнъйшій памятникъ, писанный древнимъ симическимъ алфавитомъ—наднись Меши, царя моавитовъ (на вост. отъ Мертваго моря), близкихъ соцлеменниковъ израильтянъ—относится къ первой половинъ IX в. до Р. Хр. Наднись Панаммў, царя Я'дй на крайнемъ съверъ Сиріи, принадлежить началу VIII в. до Р. Хр. Она написана особымъ арамейскимъ наръчіемъ. Есть еще нъсколько финикійскихъ и арамейскихъ падписей; можетъ быть, опи еще древнъе, по положительныхъ доказательствъ нътъ на то, чтобы изобрътеніе симическаго алфавита было раньше, и насколько, девятаго стольтія.

Нояьдеке замѣтилъ, что слогъ надписи Меши указываетъ, что историческая письменность была уже у моавитовъ. Но какъ мы знаемъ, что образованность моавитовъ была менѣе развита, чѣмъ ихъ сосѣдей на западѣ, то можно бы было полагать, что во время Меши симическій алфавитъ по былъ повымъ явленіемъ. Съ другой же стороны полное сходство письменъ въ столь отдаленныхъ другъ отъ друга странахъ, какъ Моавъ и Я'дӣ, не благопріятно для того, кто думаетъ, что алфавитъ былъ въ теченіе вѣковъ въ общемъ употребленіи въ такихъ странахъ, какъ Моавъ и Я'дӣ, нбо въ такомъ случаѣ мѣстныя особенности проявились бы гораздо сильпѣе, чѣмъ оно ивляется въ поздпѣйшия времена симическаго алфавитъ. Сверхъ того открытыя въ Телль-эль-Амарпѣ въ 1887 г. надниси доказываютъ, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Нензвёстно, съ какого и на какой языкъ и для кого. (Про еврейскую грамматику въ 8 частяхъ). Не вставка ди это въ жизнеописаніе, какъ и извёстіе о найденномъ переводё Евангелія и Псалтири на русскій языкъ".

#### житте св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 147

около 1400 г. до Р. Х. ханаанскіе князья вели офиціальную корреспонденцію съ египетскимъ дворомъ на вавилонскомъ языкѣ и тѣмъ же письмомъ. Было бы очень легкомысленно заключать изъ этого, что клинообразное письмо было въ общемъ употребленіи у туземцевъ Ханаана. Памятники на чужомъ языкѣ и письма чрезвычайно труднаго могли быть понятны лишь малому классу профессіональныхъ писцовъ, большинство коихъ, можетъ быть, состояло изъ рабовъ, вывезенныхъ изъ чужихъ красвъ. Даже въ самой Вавилоніи, гдѣ языкъ телль-ельамарнинской надписи былъ живою рѣчью, знаніемъ клинообразнаго письма владѣла, по всей вѣроятности, лишь небольшая часть жителей. Изъ того же, что ханаанскіе князья употребляли въ своихъ спошеніяхъ съ Египтомъ языкъ чужой, не ханаанскій и не египетскій, можно съ вѣроятностью заключать, что ханаанитяне въ этотъ церіодъ собственнаго письма не имѣли.

Ветхій завѣть не представляеть намъ указаній, какъ и когда алфавить сталь известень израильтянамь. Вь книге Бытія, какь нередко было замъчаемо, нътъ никакого намека на какое либо письмо, хотя Монсей и продставляется, даже въ древивншихъ частяхъ Исхода, знакомымъ съ этимъ искусствомъ (Исх. 24 ч.). Но изъ этого можно только заключить, что письмо было въ употреблении у израильтянъ за нъсколько времени до рожденія повъствователя, въроятно жившаго въ IX в. до Р. Х. Во дни послъднихъ царей іудейскихъ искусство письменное было очень распространено, судя по частымъ на него нажекамъ у пророковъ, особенно у Исаін. Древнъйшіе значительные обрезцы израильтянскаго, именно надпись Силоамская и рядъ разныхъ печатей и геммъ, повидимому принадлежать къ этому же періоду. Формою своею эти буквы вполит походять на буквы надписи царя Меши. Одна изъ древивённихъ финикійскихъ надписей, найденная на обломвахъ чаши, посвященной Ваалу Ливанскому, имветь тоть же самый типъ. По обычное финикійское письмо різнительно имість болье новый видъ, нижняя часть буквъ удлиняется, такъ что глазу представляется рядъ параллельныхъ линій и вообще буквы принимають более единообразный видъ, чего древность не представляеть. Другой типъ письма въ арамейскихъ надписяхъ и папирусахъ персидскаго и македонскаго періода. Отличительная его черта заключается въ томъ, что нъкоторыя буквы имъють открытыя верхушки, какъ будто верхняя ихъ часть была перерѣзана. Дальнъйшее развитіе этого арамейскаго письма появляется въ набатейскихъ и пальмирскихъ надписяхъ перваго столътія до Р. Х. и далъе; онъ

10\*

особенио зам'вчательны частными лигатурами или вязью буквь, черта общая всемъ последнимъ стилямъ адамейскаго письма, употребительнаго у христіанъ. По мъръ того, какъ арамейскій языкъ вытесняль еврейскій языкь и родственныя нартиія Палестины, арамейскій алфавить все больс и болье входиль въ употребленіе у евреевъ. Монеты Асмонеанской династін и монеты, битыя во времена ивухъ іудейскихъ возстаній (66-70 и 132-135 по Р. Х.), нивють легенды древне-еврейскаго характера. Но нъкоторыя іудейскія надниси близкія къ пашей эр'в уже написаны арамейскимъ, хотя языкъ нхъ сврейскій. Особая разповидность арамейскаго характера, вошелшая вь унотребление вь этоть періодъ, называется у евреевь kěthāb měrubbā, "квадратнос письмо" или "kěthāb ašsūri", "ассирійское письмо", такъ названное в'вроятно потому, что было въ употребленін у населенія свееро-восточной Сирін. Однима иза древнышиха образновъ квадратнаю письма является надпись на пробницъ Вепе Нёгіг, сврейской семьи, близь Ісрусалима 1); характерь очень 110хожій на набатэйскій, но линіи прям'е и меньше лигатурь. Въ полноразвитой форм'в квадратного характера лигатуры вообще исчезають. Такъ есть основание полагать, что къ тому времени, когда текстъ Ветхаго Завѣта окончательно установился, т. е. въ началѣ II в. но Р. Х., квадратный характерь, хотя не безъ разностей, сталь унотребляться въ спискахъ Ветхаго Завѣта <sup>3</sup>). — Буквы симическаго алфавита первоначально были лишь согласныя, а гласныя не изображались. Такая система съ теченіемъ времени повела къ безконечнымъ недоразумъніямъ, такъ какъ въ симическихъ языкахъ иныя весьма важныя грамматическія отличія (напр. различіе между дійствительнымъ и страдательнымъ залогомъ) часто зависятъ только отъ гласныхъ. Причина, почему симиты довольствовались сначала этимъ посовершеннымъ способомъ, заключается въ томъ, что письмо ихъ было сначала употребляемо только для краткихъ и хорошо извъстныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. XBORLCORA, Corp. inscr. Hebr. Ne 6. (St.-Potersburg. 1882).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) "Въ недавно открытыхъ фрагментахъ греческаго перевода Акплы Ветхаго Завъта (ed. F. C. Burkit, Cambridge. 1897) Божьо имя *у-h-w-h* передано въ испорченной формѣ древняго сврейскаго алфавита, не квадратнаго, какъ можно бы было ожидать, характера. Но изъ этого инкакъ не слѣдуеть, что бывшія у Акилы еврейскія рукониси были цѣликомъ написаны древнимъ алфавитомъ; имя Божье не было проивносимо читателемъ, могло быть изображено въ древнемъ стилѣ, тогда какъ тексть былъ модериизованъ".

#### житие св. кирилла какъ религіозно-эпическое произведение. 149

формуль, для жертвенныхъ и нагробныхъ надписей, и т. под., а не для литературныхъ собственно произведеній. Потомъ нѣкоторыя согласныя стали употребляться какъ гласныя; но это вводилось очень тихо. Въ финикійскихъ надинсяхъ гласныя никогда не нипутся, разв'я лнив въ изкоторыхъ случаяхъ въ концѣ слова. Въ падписяхъ царя Меши и силоамской гласшыя буквы иногда употребляются болью вольно, но гораздо менье вольно, чымъ въ нынышиемъ тексть Ветхаго Завъта. У израильтянъ, до Исхода, было, кажется, общимъ правиломъ не употреблять вовсе гласныхъ, за исключеніемъ ан и аі, и большею частью долгихъ гласныхъ въ концѣ словъ. Употребленіе гласныхъ 0, Ф. I въ середнив словъ, часто встричаемою въ массоретскомъ еврейскомъ текстъ Ветхаго Завъта въ началъ II в. по Р. Х., вошло въ обычай, кажется, довольно поздно. Ореографія прежняго еврейскаго текста Ветхаго Завъта есть, въроятно, результатъ ревизій (или нъсколькихъ ревизій), сдъланныхъ писцами, ибо во всъхъ частяхъ Ветхаго Завъта употребление гласныхъ (или, какъ онв часто называются, matres lectionis) приблизительно одно и то же, иначе сказать, древнъйшія книги, вь этомь отношения, не отличаются матеріально оть ноздивнинать. Хотя мы находимъ общее единообразие въ слогованые во всемъ Ветхомъ завътъ, тъмъ не менъе встръчаются въ немъ безчисленныя отступленія въ частностяхъ; такъ часто случается, что на прострайствѣ нѣсколькихъ стиховъ одно и то же слово выражается двумя или болёе различными способами. Но ни въ коомъ случал нользя поручиться, что гласныя нашего текста восходять ко времени автора, и потому вполнѣ незаконно основывать историческія доказательства относительно того или другого произношенія слова. Даже въ средніе въка, когда уже текстъ давно былъ установленъ, является значительное разнообразіе въ рукописяхъ относительно внесенія гласныхъ въ извъстныхъ мъстахъ. Въ рукописяхъ Мишины и другихъ опсяв-библейскихъ еврейскихъ книгъ, гласныя унотребляются гораздо чаще, чтыть въ Ветхомъ Заветть; такъ т и и' часто стоятъ вместо враткихъ й и ї, что очень р'вако случается въ спискахъ Ветхаго Завѣта.

Хотя употребленіе гласныхъ несомнѣнно исключало извѣстныя двусмыслія, все же письмо было далеко отъ върнаго продставленія языка. Не только разныя гласныя, но и двойныя согласныя и другія важныя фонетическія отличія оставались невыраженными. Наконець, спустя пѣсколько вѣковь по Р. Хр. систематическія усилія были совершены евреями, сирійцами и арабами для устраненія этого практи-

#### 150 журналъ министерства народнаго просвъщения.

ческаго неудобства. Не могло быть чистою случайностью, что у всёхъ этихъ трехъ народовъ введеніе такъ называемыхъ точскъ произошло въ одно и то же время; но какъ и откуда явилась эта мысль, совершенно пензвъстно. По нозже У въка по Р. Хр. сирійскіе писцы стали отмечать известныя слова, которыя, хотя одинаково сложенныя, произносились различно, точкою надстрочною или подстрочною. Эвальдъ и другіє предполагали, что таково происхожденіе объихъ, сирійской и еврейской, системъ вокализаціи. Съ одной стороны казалось бы, что въ началь V выка по Р. Хр. пунктуація гласныхъ была пензвъстна еврсямъ, и къ концу VIII въка они ее употребляють уже какъ бы издавна. Еврейскіе книжники, введшіе эти знаки въ тексть Встхаго Завѣта, извѣстны подъ именемъ массоретовъ, т. е. хранителей преданія, "традиціоналистовъ", отъ поздивишаго еврейского слова massóreth-, преданіе". Относительно ихъ именъ и дать исторія вообще умалчиваеть. Хотя ихъ работа была огромной важности, надо впрочемъ помнить, что у евреевъ, а также у сирійцевъ и арабовъ гласные пункты или точки никогда не считались существенною частью письма; особенно рукописи Закона и Пророковъ, изъ конхъ поученія читались въ синагогахъ, вообще, если не всегда, списывались безъ всякихъ точекъ вплоть до нашихъ дней. Рукописи же еврейскаго Ветхаго Заквта "пунктированныя" распадаются на два главшыхъ разряда, согласно употребленному методу вокализація 1). Значительное ихъ большинство представляеть такъ называемую палестинскую систему, тогда какъ другія, изъ коихъ наилучше извѣстный образецъпетербургскій кодексь Пророковъ, писанный въ 916 по Р. Хр. (взданный въ факсимиле Стракомъ въ 1876 г.), имъютъ вавилонские (надстрочные) знаки, точки гласныхъ. Об'в эти системы такъ много имвютъ между собою общаго, что ихъ должно производить отъ одного и того же оригинала; но точное отношение между ними еще не установлено. Объ представляють очень позднюю стадію въ произношеніи еврейскаго языка или онъ изображають языкь не такь, какъ онъ дъйствительно былъ произносимъ, а какъ былъ распъваемъ въ синагогахъ того времени. Самое важное различіе вавилонской системы отъ налестниской состоять вь томъ, что одна налостинская имъла особый знакъ для короткой гласной е (Seghul). Вавилонская система въ теченіе времени подверглась значительному изм'вненію, какъ оно обна-

١

١

Digitized by Google

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такл. называемой тиверіадской, потому что гор. Тиверіада быль однимь изъ главныхь мѣсть еврейской учености, начиная со II вѣка по Р. Хр.

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 151

руживается въ различныхъ формахъ, принимаемыхъ въ нашихъ рукописяхъ; но оно было незнакомо великимъ еврейскимъ комментаторамъ и грамматикамъ среднихъ въковъ и наконецъ погрузилось въ полное забвеніе, пока опо не стало извъстнымъ европейскимъ гебранстамъ XIX въка.

Об'в, палестинская и вавилонская, системы вокализацій были связаны съ чрезвычайно выработанною системою акцентовъ, которые им'вли своимъ назначеніемъ не только указывать ударенія въ отд'вльныхъ словахъ, но также и музыкальную интонацію, принятую въ ш'вній, и оттого большую или меньшую степень связи между различными частями септенцій <sup>1</sup>). Особый методъ акцептуаціи унотребленъ въ поэтическихъ книгахъ Вотхаго Зав'вта, т. е. Исалтири, Притчахъ и книгѣ Іова<sup>а</sup>). Едва ли нужно отмѣтить, что для насъ значеніе акцентовъ заключается въ освъщеніи ими не дъйствительнаго значенія текста, а способа пониманія его массоретами".

Я позволиль себъ привести этоть почти буквальный переводъ изъ новъйшаго капитальнъйшаго труда лучшихъ европейскихъ гебранстовъ и вообще симитологовъ изъ "Encyclopaedia biblica" London, IV, MCMIII, подъ слов. Writing, въ надеждъ, что по крайности наши молодые слависты перестануть наконець, подобно г. Пастрику и др., толковать о глубокихъ познаніяхъ Константина Философа въ еврейщинь и самаританщинь, на томъ де основания, что онъ отлично истолковалъ пророчество Соломоново (Соломонъ † 920-хъ гг. до Р. Хр.) на чашв, написанной (если двйствительно была такая надпись) никакъ не раньше II вѣка по Р. Хр. Когда говорится объ еврейскихъ письменахъ рядомъ съ самаританскими, то, очевидно, подъ первыми разумвется письмо квадратное (kethab merubba). Притомъ надо помнить, что Соломонъ историческій очень мало похожъ на Соломона преданія позднъйшаго, оврейскаго, арабскаго и христіанскаго среднев'вковыя. У евреевъ, какъ и у всъхъ новыхъ народовъ, потерявшихъ, по собственной обыкновенно винъ, свое государство - прошедшее представляется, по меткому замечанию Спасовича, въ пурпуть и злать.

<sup>&</sup>lt;sup>z</sup>) Что касается отличій вавидонской акцентуація оть палестниской см. Wickes, A Treatise on the Accentuation of the Twenty-one so called Prose-Book of the O. T. Oxford. 1887. Стр. 142—150. Надо замітнить, что д-рь Wickes считаеть терминь "равшионскій" совершенно дожнымь.

<sup>\*)</sup> Cm. Wickes A treatise on the Accentuation of the Three so-called Poetical Books. Oxford. 1887.

#### 152 журналь министерства народнаго просвъщения.

Сильно преувеличены были даже современниками туземцами величіе и богатства храма Соломонова. Маснеро прекрасно зам'ятиль: "Les dévots accourus de partout se retirdrent pleins d'admiration chacun dans sa tribu, et leur inexpérience en matière d'art leur fit considérer ce qu'ils avaient vu comme *une merveille unique au monde*: en réalité, ce n'était rien d'extraordinaire ni par les dimensions des parties, ni par leur agencement, ni par la variété ou par la richesse des ornements et du mobilier. Comparé aux monuments grandioses de l'Egypte et de la Chaldée, l'ocuvre de Salomon était ce que le royaume hébreu nous semble aux empires du monde antique, un petit temple pour un petit peuple" <sup>1</sup>).

Пастрнекъ придаетъ очень большое значеніе вышеприведенному мъсту Житія о потиръ Соломоновскомъ съ текстомъ, написанномъ еврейскими и самаританскими инсьменами. Нашъ почтенный слависть напрасно не остановился прежде всего на вопросъ: могла ли быть въ дъйствительности такая Соломонова чаша, на которой что бы то ни было, но единовременно было написано сврейскими и самаританскими письменами. Можно думать, что г. Пастрискъ считаеть эту чашу дъйствительно за Соломонову (dílo Šalomounské) и надинсь на ней, еврейскими и самаританскими письменами, за современное или даже за подлинное произведение Соломона. Изъ словъ автора Житія пельзя не заключить, что, по его мивнію и по мивнію Константина Философа, эта надпись двйствительно Соломоновская, и смысль ея пророческий: Соломонь де предсказываеть о появлении на земль, черезь 909 л., Христа Спасителя. Въ этомъ смыслѣ и объяснилъ ее Константинъ Философъ, по словамъ Житія, а г. Пастрнекъ призналъ, что Философъ поступилъ, какъ истый, ученый археологь, воспользовался своими знаніями въ еврейщинь и въ самарнинанщинь, которымъ де научимся въ хазарскую свою поъздку, и такимъ образомъ доказалъ свое знаніе восточныхъ языковъ. Пастрнекъ, очевидно, не зналъ, что такъ называемое самаританское письмо есть древнее симическое письмо, долго-долго бывшее нъкогда въ исключительномъ употреблении и у свреевъ.

#### XXXIII.

Въ пачалъ II въка по Р. Хр. еврейское инсьмо становится квадратизмъ, а самаритано продолжали хранить древній характеръ ев-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Maspero, Hist. anc. des peuples de l'Orient classique. Paris. 1897. II, 747.

#### житие св. кирилла какъ реличозно-эпическое произведение. 153

рейскаго письма. Вражда и ненависть самаританъ и іудеевъ издавна были такъ глубоки и непримиримы, что потиръ или чаша Соломонова съ надписью еврейскимъ и самаританскимъ письменами является немыслимымъ и певозможнымъ дъломъ. Самаритано признавали и признаютъ лишь Пятокнижіе, знать не знаютъ и знать не хотятъ ни царей, ни пророковъ. Была ли въ самомъ дѣлѣ такая чаша Соломонова въ храмѣ св. Софіи въ 861—3 г., разсматривалъ ли ее и разбиралъ ли ея надпись Копстантинъ Философъ, или все это мѣсто его житія есть позднѣйшая интерполяція, и подробности о чашѣ заимствованы изъ средневѣковаго апокрифа—"Пророчество Соломоново о Христѣ?"

Если такая чаша и была въ то или другое время во храмъ св. Софін, то всячески она была подлогомъ довольно неискуснымъ и значительно позднимъ, средневъковымъ; надпись же сдълана (буде дъйствительно такая чаша была) евреемъ или самаританиномъ, принявшниъ христіанство, и толкованіе надниси на этой чашъ было внесено въ житіе Кириллово изъ упомянутаго апокрифа. Восточной имперіи въ конць V-VI в., при императорахъ Зенопь, Анастасіи и Юстиніань I, было немало дела съ возставшими самаританами. Особенно Юстиніаномъ былъ изданъ цълый рядъ строжайшихъ постановленій противъ нихъ, такъ что самаритане или бъжали къ персамъ или наружно принимали христіанство. Посл'я Юстиніана долго н'ять никакихь изв'ястій о самаританахъ. Еврей-путсшественникъ Веньлмипъ Тудельскій (1170 г.) говорить о самаританахъ въ Сихемъ, гдъ имъли они свою синагогу и праздновали свои праздники на своей горъ Гаризимъ. Онъ же говорить о 1000 самаритань, жившихь въ Кесаріи, Аскалонь и Ланаскв.

Патріархъ Фотій, его ученикъ и сотрудникъ Константинъ Философъ, безъ сомп'внія, им'вли св'яд'внія довольно точныя о прошломъ и настоящемъ самаританъ, объ ихъ отношеніяхъ къ іудеямъ и объ ихъ старой взаимной непріязни. Консчно, во храм'в святой Софін и инд'в было немало въ числ'в достопамятностей и р'вдкостей, считавшихся святынями и несомн'внио бывшихъ явными подлогами. При великомъ въ средніе в'вка спрос'в на такого рода р'вдкости понятно являлись и обильныя предложенія. Нашъ наломникъ Антоній, въ мірѣ Добрыня Ядрейковичъ (Андрейковичъ), вносл'вдствін арх. Повгородскій, пос'втилъ Царьградъ въ концъ XII или въ началѣ XIII въка. Въ своемъ описаніи онъ отмѣтилъ и разныя достопамятности церкви святой Софін, между прочими и слѣдующія: "те<sup>8</sup>ва Га накима грихоньскаго журналъ министерства народнаго просвъщения.

154

взатна и т8 б во олтари авраалюва овна рога. Вх ту же трубу ї рога воструба агглії во второе пришествие гіїе. ту же б самонловх рогх, изх него же масло изліалх на Давида цара и палица монсъева, еюже море раздъли и аюдю проведе сввозе не, а фараона потопивх в мори со египтаны" и проч.

Совершенно аналогическая упомянутымъ достопамятностямъ св. Софін, чаша Соломонова не была, однако, замѣчена нашимъ любознательнымъ Антоціемъ. Не нашли этой Соломоновой чаши въ Константипопол в и крестоносцы, такъ старательно ограбившіе всв удобопереносники богатства, достонамитности и святыни храмовъ и двор- . цовъ Цареградскихъ (1204 г.). См. Exuviae Constantinopolitanae. Genevae. MDCCCLXXVI (Riant). Въ числъ святынь попадаются сходныя съ отивченными у Антонія. Напримвръ, Caput Ioh. Baptiste, beati Thomae apostoli... Virga Moysi, Sanguis domini nostri Jhsu Christi, de capillis beatae Marie virginis, digitus s. Nicolai, pes Cosmae martyris, dens S. Laurentii, de loco dominice Ascensionis, de lapide, ubi Johannes stotit, quando Dominum baptizavit, de lapide, super quem Christus in templum est presentatus и пр. (passim). Но Соломоновой чаши съ надшесью, вполив бы туть умъстной, нъть. Была ли она когда-нибудь въ самомъ дълъ или она появилась въ XIII, XIV въкъ? Если же этой надписи на чашть и самой этой чаши въ храмъ Софіи вовсе не было, то авторъ этой интерполяціи въ Житіи Кирилла также ложно показалъ о бытности этой чаши въ Софін, какъ облыжно приписалъ Константипу Философу толкование надписи (евр. и самар. письм.)?

Въ самомъ дълъ до насъ дошло сохранившееся въ старыхъ русскихъ сборникахъ (обличенія евреевъ) пророчество Соломоново о Христь. Здъсь говорится о чашъ Соломоновой и о надписи на ней. Авторъ этого сказанія обращается къжидовнну и требуеть отъ него, чтобъ онъ нослушалъ пророчество Соломона Премудраго. "Соломона келикоч пратрость W ба прта, пров'ядын дүомя, шко снити гхоч на землю и роти W Дки... Оучнинже и потиря на слоўвоч вгоч проавала ржтво его, шко W АКЫ РОДИТИСА ЕМОЧ. ВАШЕ ЖЕ СТВОРЕНА ЧАША ТА ТРИЧАСТНО НА ТРИ ГРАНЕ ПО трическомоч же ширазоч, на неркон гранк написа Жидовьскою грамотою: чаша моа прорицай доидеже звъзда вх пико воуди Гви перкенцю вдащоу нощь. Послоушай жидовние порчтка и мурти соломона, чашоу зачла во камени сапоферк, на нел же перкын законя мшусншки кяписа бёя. Ая тол же камени боломоня чашоу сучний Ш бга сум8дрикса, проведы дусмя шко кяторомоу законсу выти, а вашелюу Шверженоу, тогда во сврижаль швразя вы дёма на немже егя своимя прысто вписа. СДЧ же чашею назнамена двоу, камей же уся, вино же кь нен ижткнаа крокь его. того рат чаннею шкразока прозра дуоліх пноу чашоу юже

#### житіе св. кирилла какъ религозно-эпическое произведеніе. 155

Хёх на бочера бда оучникомх рекх сй чаша новы забе Ш моги кроби се творите бх мою памать. мко же ре то же Соломо ичерна бх чаши сбоен бино белитх же соломонх чаши прирацати Ш дуа вжи проба бх чаши сбоен бино речется рече бо се Ш села бажат ма бси ро", а еже пишеть дойдеже звъзда бо пибо воуди гём. прёзры шноу прибедшею болубы с дары. Вы невърьствобаше (сте) жидобе. иже есть пибо пербенцоў бдаціоу нощію. пербенець усх бла ва во бх тоу нощь. бий бечера со оучйнкы и преданх бы. на вторый грани вхписа салары(и)скою на вкоушенте створена Ш дреба иного пибх. Паспа алдоуа и оуписа сх беселий. Се пакы прорече ш стёти его той чашею призра на пренал иже ух бхэгдси на крть гада шчё ацее в мощи да принсть чаша ста Ш мене, аще не испию ба. боў бола твоа мко и джд(ом)х рече бх кйлх чалачк и чаша твоа оуновающий коль державна есть...

Л. З Об. на третін гранн вхшеражено Жидокьски же инсмены, се кназь зрить и бесь сворх кидй славоу его. и Давидх цёр посреди их. Кизь зрить Пилатх. а зворх жи°ве оузр'еша савоу его. а рекоу каськресеніе его видибше оузасоша (SiC). Двіх же цёр посреди й хё Ш племени <sup>1</sup>) Двіва. плотію распатіе пріа шосре́ васх Жидове..." И 112.

Толкованіе яко бы Константина Философа надписи на чаш'в Соломоновой, очевидно, взято, надо думать, не жизнеописателемъ его, а позднівйшимъ интерполяторомъ или віврніве исправителемъ и исказителемъ первоначальнаго, до насъ цібликомъ не дошедшаго текста Житія.

Толкованіе надписи такъ кратко въ Житін, что едва ли какому читателю оно могло быть понятно. Желанный смысль этой надписи могь быть еще полученъ изъ объясненій довольно общирнаго Пророчества Соломонова, одного изъ не немногихъ средневѣковыхъ обличеній евреевъ или полемическихъ противъ нихъ статей. Во всякомъ случаѣ это не славянское произведеніе, а переводъ съ греческию. Подлинникъ же могъ быть написанъ крещенымъ евреемъ. Любонытно, что въ нашей рукописи мы читаемъ ипогда обращеніе автора къ иновърному жидовину. Можетъ быть и въ русскомъ текстѣ найдутся слѣды не совсѣмъ русскаго писца или переводчика: узасоша—,въськресенїе его видивше оузасоша" (л. 3 об.), нѣкоторыя ошибки противъ русскаго языка, несогласованіе прилагательнаго съ существительнымъ въ родахъ и падежахъ и пр.

Въ нашемъ Пророчествѣ Соломоновомъ нѣтъ ни малѣйшаго па-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ рукописи ошиб. пламени. Рукопись С.-Пб. Дух. ак. (Кпр. 67-1144).

#### 156 журналъ министерства народнаго просвъщения.

мека на Константина Философа, какъ перваго истолкователя еврейской и самаританской надписи на чашъ.

П'ёть инкакого сомп'ёнія, что дополнитель первоначальнаго Житія Константина Философа, желая поднять значеніе этого скромнаго челов'ёка, счелъ нужнымъ украсить и согр'ёть сухое житіе н'ёкоторыми подробностями о чудесахъ, предсказаніяхъ и угадываніи истиннаго смысла никому не понятнаго, написаннаго еврейскими и самаританскими письменами, пророчества Соломонова о будущемъ явленін Списантеля.

Разъясненіе этой мудрой надписи Соломоновой въ житін Кирилловомъ находится въ тёсной связи съ разсказомъ о занятіяхъ Константина Философа въ Херсонъ еврейскою грамматикою и самаританскими кингами. Они были нужны автору для лучшаго вразумленія читателей, какъ смогъ Константипъ Философъ прочесть и уразумъть мудреный смыслъ мудреной надписи еврейскими и самаританскими письменами, мудреной и потому, что Соломонъ, какъ оказывается, зналъ еврейское квадратное письмо, явившееся на бълый свъть чуть не черезъ тысячу лъть послъ смерти Соломона.

Еще вопросъ, явилось ли сказание о пророчествъ Соломоновомъ на чашъ послъ появленія чаши Соломоновой сь надписью, или наобороть распространенное уже сказание объ этомъ пророчествѣ побудило одного изъ плутоватыхъ, насильственно обращенныхъ евреевъ нли самарянъ въ христіанство, на одной изъ такъ называемыхъ соломоновскихъ чашъ выръзать надпись, упоминаемую въ этомъ сказанін. На подобныя ръдкости въ среднія въка, на христіанскомъ востокъ и западѣ, спросъ былъ великій. Все роскошное, богатое, дорогое въ средніе въка-въ Византін и на романо-германскомъ западъ называлось соломоновскимъ. Два воликихъ старыхъ ученыхъ свътила-Дюканжъ (въ слов. лат. v. Salomo) и Рейске въ своихъ знаменитыхъ комментаріяхъ въ Константнну Порфирородному (De caerimoniis l. III) привели не мало свидетельствъ о разныхъ вещахъ соломоновскихъ. Тавъ во дворців императоровь византійскихь быль Σολομαντείος θρόνος, имнераторское съдалище, на ступеняхъ котораго по объниъ сторонамъ изображены были львы, на подобіе де трона Соломоновскаго. Никита Хонскій, говоря о столів и блюдахъ императора Исаака Ангела, называеть его столъ Соломоновскимъ, какъ и въ наше время роскошные об'ёды и пиры зовутся Лукулловскими и Валтасаровскими. Дюканжъ указываетъ на свидътельство Вильгельма библіотекаря (о Стефань VI напь) — contulit ibidem cantharam exauratam

÷

ипат, Salomonem ипит regnum aureum cum gemmis pretiosissimis. Здёсь regnum означаеть корону. Тоть жо Дюканжъ изъ одного средневёковаго англійскаго памятинка указываеть: duas patenas argenteas cum duobus urceolis pretiosissimis ox operibus Salomonis. Онт. жо изъ одной испанской хроники приводить свидётельство о бывшихъ въ Испаніи вазахъ и матеріяхъ, подбитыхъ дорогимъ мѣхомъ (vasa et pollitas vestes pretiosiores duplo pretio materiae corum—объясняють Рейске). Магометь въ своемъ коранъ всъ дивныя произведенія называеть соломоновскими, созданными де Соломономъ не безъ помощи духовъ или ангеловъ. Арабы старались въ свою очередь подражать искусству Соломонову. Дюканжъ приводить изъ Ламберта Арденскаго (п. сл. Platura или по поправкъ Рейске Plastura) — gypsatum tectorium, Stuccatur-Arbeit: Capellum ille memorat Salomoniaco tabernaculo in plastura et pictura assimilatam (Q. Const. Porph. Bonnae. II, 641—2).

Въ Визаптін IX въка, конечно, не мало было всякаго рода вещей дорогихъ и роскошныхъ, называемыхъ соломоновскими. Жившій довольно долго въ Византіи и даже во дворцѣ царскомъ, Константинъ Философъ видаль по мало разпыхъ Соломонова или соломоновскихъ вещей и, конечно, вместе съ другими образованными византійцами не считаль ихъ дълами, произведеніями соломоновыми. Наконець, если нельзя его называть знатокомъ сврейскаго языка, то все же возможно думать, что при переводъ псалтири и чтеній изъ пророковъ (паремій) онъ имѣлъ подъ рукой и латинскій переводъ Ісропимовъ. Встрвчая более или менее значительныя разногласія, онъ, какъ человъкъ просвъщенный и добросовъстный, обращался, не безъ согласія и сов'ята Фотія, къ ученымъ массоретамъ-евреямъ за разъясненіями. Какъ составитель азбуки, опъ пе могъ не интересоваться и судьбами еврейскаго алфавита и отъ твхъ же ученыхъ евреевъ могь узнать, что квадратное еврейское письмо явилось сравнительно недавно, всячески въ эпоху христіанскую, тогда какъ такъ называемое самаританское письмо есть древне-симическій, а слидовательно и древнееврейский алфавить. Константинъ Философъ, заодно съ современными и позднъйшими греческими богословами, конечно не предполагалъ и не зналь, что Соломонъ писателемъ не быль; но всячески онъ бы инкогда по приписаль Соломопу надпись на чашть Соломоновой, инсанную можду прочимъ чуждымъ в'вку Соломонову квадратнымъ еврейскимъ письмомъ. Да и Соломонова чаша даже безъ квадратнаго письма была бы unicum, единственнымь пока известнымь намятинкомъ еврейскаго языка Х в. Такимъ образомъ, если бы даже и была

#### 158 журналь министерства народнаго просвъщения.

въ Софійской церкви упоминаемая въ Житін чаша Соломонова съ сго яко бы подписью, то во всякомъ случав Константинъ Философъ долженъ былъ понимать ся подложность и не сталъ бы разъяснять ея яко бы пророческій смыслъ. Слёдовательно, это мёсто Житія принадлежить къ такимъ же позднёйшимъ интерполяціямъ, вставкамъ и искаженіямъ, которыя принадлежатъ позднёйшимъ дополнителямъ и исказителямъ первоначальнаго Житія Кириллова. Къ такимъ же интерполяціямъ относятся и указанныя выше мёста объ еврейской грамматикъ, о самариталской рукописи (въ Херсопъ). Эти интерполяція были сдёланы южнымъ славяниномъ греческаго образованія. Моравскому же интернолятору принадлежитъ мёсто объ изобрётеніи славянской азбуки и о начальномъ переводъ свангелія Іоанна передъ самымъ отъёздомъ въ Моравію.

Считаю не лишнимъ обратить вниманіе читателя и на краткое сказаніе о пророчествѣ Соломоновомъ или о надписи Соломона, извѣстномъ у насъ въ двухъ спискахъ (Памятн. др. письм. СІV. и Солов. библіотеки у Порфирьева, Апокр. сказ. В. Зав. въ Сборн. Ц Отд. Імпер. Акад. Наукъ. Т. XVII. № 1, с. 240). Въ первомъ спискѣ читаемъ: "Сихъ же стиховъ (евр. и сам. письм.) никтоже не могъ протлъковати, но протлъкова токмо, иже древле приходи в Русъ оилософъ учини Влидимири, сму же имя Кърилъ" (соф. библіотеки, ныпѣ Спб. Дух. Акад. № 1450 л. 234 об.) и во второмъ спискѣ: "Суть велика дѣла чаша Соломонова на каменѣ дразѣ содѣлана, въ ней же суть и написаны стиси евревскими и самарянскими писмены, ихже не може(тъ) никтоже истолковати развѣ филосовъ, иже бѣ приходилъ учити великого князя Владимира".

Говоря о бесёдё Философа (по лётониси нашей при Владимирё), л уже отмётилъ, что туть такое же смёшеніе крещенія руси при Аскольдё съ крещеніемъ ея при Владимирё, что письменное поученіе, находимое только въ русскихъ рукописяхъ (въ большомъ числё списковъ), вёроятно, принадлежить самому Константину Философу и было имъ останлено на Гуси, какъ для пея можеть быть исключнтельно написанное, что подъ Философомъ, яко бы поучавшимъ Владимира, лётъ черезъ сто послё второго крещенія стали у насъ на Гуси не вполнѣ забытаго Философа первыми нашими христіанами соединять въ памяти со Владимиромъ, т. е. первое крещеніе со вторымъ (какъ Владиміра соединяли съ патріархомъ Фотіемъ). Что при этомъ подъ Философомъ Владимировымъ разумѣли у насъ Константина Философа, видно изъ выше приведенныхъ словъ пророчества Со-

#### жите св. кирилла какъ религіозно-эпическое произведеніе. 159

ломонова на чашъ. Авторъ этихъ словъ, очевидно, позаимствовалъ изъ дополненнаго житія Кириллова и слъдовательно думалъ, что Константинъ Философъ былъ виновникомъ второго крещенія руси.

#### XXXIV.

Вслёдъ за разсказомъ о прочтенія Константиномъ Философомъ надписи на чашѣ Соломоновой въ Житін говорится:

"Веселящоу же ся о боз'ь философу, пакы другаа рычь приси'ь и трудъ немній прывынхъ. Ростиславъ бо, Моравьскын князь, богомъ устимъ, съветъ сътвори съ князи своими Моравяны, и посла къ царю Миханлу глаголя: людемъ нашимъ поганьства ся отвръгъшінмъ, и по христіаньскы ся законъ дрьжащіниь, учителя не имамы таковаго, нже ны бы въ свой языкъ истинную въру христіаньскую сказалъ, да ся быша и ины страны зряще подобили намъ. да посли ны, владыко, енископа и учителя таковаго. отъ васъ бо на вься страны добръ законъ исходить. собравъ же съборъ царь, и призва Константина Философа, и сътвори ѝ слышати ръчь сію, и рече: вымь тя трудна суща, философе, но потръба есть тебъ тамо ити. сію бо ръчь не можеть инъ никтоже исправити, вкоже ты". Отвъщавъ же философъ: "и труденъ сын и больнъ твломъ, съ радостію иду тамо." ["аще имають боуквы-въ языкъ свои": "Глаюла же царь къ нему: «дъдъ мой и отець мой и ины мнози, искавше того, нъсуть обръли, то како могу то обръсти?» Философъ же рече: то кто можеть на воду писати и еретичьско имя себь обръсти"? Отвъща ему пакы царь и съ Вардою оцемъ своимь: "аще ты хощеши, можеть сіе тебь боль дати, иже и даеть встмъ просящимь безь сумнтнія и отврьзаеть тлъкоущіимь. Шьдь же філософъ, по прывому обычаю на молитву ся положи и съ инъми постышникы. Вскорь же ему Гонь яви, послушая молитвы своихь рабь и абів сложи письмена, и начать бесноду писати станисльску: испрые бъ слово и слово бъ у Бога, и Богъ бъ слово и прочес]. Възвосели ся же царь и прослави Бога съ своими совѣтникы и посла (царь) его (Константина Философа) съ дары многы, писавъ къ Ростиславу епистолію сице". Тексть посланія Михаила въ Ростиславу приведенъ ниже.

Напечатанныя въ скобкахъ и курсивомъ строки считаю иоздиъйшею вставкою. Онъ не принадлежатъ первоначальному тексту и не могли быть писаны южнымъ славяниномъ византійскаго образованія. Только такой славянинъ могъ передать всъ извъстныя подробности 160

о дитстви и отрочестви Константина Философа въ Солуни, объ его образования въ Константинополв, объ его саррацинской миссии. Славлиниу моравскому не могли быть понятны и известны все подробности и частности, встричаемыя въ разсказъ о Константинъ Философѣ за все это время, равно какъ о Херсонѣ, о хазарахъ, о фульскомъ языкъ, объ архісинскопъ херсопскомъ; дажо поздиъйшія вставки объ еврейскомъ лзыкъ и грамматикъ, о самарянской рукописи, о чашъ Соломоновой, даже эти позднъйшія интерполяціи принадлежать не морананину, а ноздивйшему донолнителю житія, несомившио южному славянину съ греческимъ образованісмъ 1). Послѣдователи Шафарика, напримъръ, Л. И. Соболевский, считая слово ръчъ (res) моравизмомъ, могуть указать на то, что это слово два раза употреблено въ сейчасъ приведенномъ отрывкѣ Житія, два раза и именно въ тѣхъ мѣстахъ, которыя мы относимъ къ первоначальному тексту Житія, а не къ поздивнией вставкъ моравской. Въ чешскомъ языкъ ни въ древнемъ, ни въ старомъ, ни въ новомъ слово ръчь не употребляется въ смысл'в res, какъ оно довольно давно вошло въ употребление у поляковъ. Не могла быть и у древнихъ мораванъ IX и XI въка, какъ не была консчио въ то время и у поляковъ, эта pnus res, такъ какъ среди мораванъ романскаго, латинскаго населенія не было, а книжнымъ путемъ къ неграмотнымъ мораванамъ она бы не могла проникнуть въ IX — Х въкъ. У южныхъ же славянъ (на юго-восточномъ полуостровъ) слово гся (ръчь) заимствовано было не книжнымъ (какъ у поляковъ), а живымъ путемъ, отъ постояннаго сосъдства и живого общенія ихъ съ ороманенными вракійцами (бессами) и иллирами. Слово рвчь (=res) встрвчается и въ древне-болгарскихъ памятникахъ (наприм'връ, Шестодневъ І. Экз.)<sup>2</sup>) я въ сербскихъ грамотахъ<sup>3</sup>). Съ уввренностью можно полагать, что поселившиеся на юю-восточномъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Упоминаніе же Варды оуя Михаилова могло быть прибавлено и послёдующимъ дополнителемъ южнымъ славяниномъ, но могъ и мораванинъ услыхать отъ своилъ пословъ въ Византию и отъ южныхъ славянъ, бывшияхъ въ Моравіи, объ этомъ Вардъ, дядъ Михаиловомъ, игравшемъ большую роль при дворъ. Его имя могло находиться и пъ грамотъ царской къ Ростиславу.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Вещь готова бѣлие а не створена. да того творыць створи оутварь сию сложић. сложно же тѣмъ мѣнеть на́же вещь есть готова была, а мбрази баше ю са ыко же хотѣ, тако же створи. да почто и ръчи и са се самого юмещать. небо мго твореть съставивьша соущны" (изд. Бод. л. 31-34).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Да си идоу по нашён земли сь своимь добыткомь и сь своими ръчми". М. 34. да пхь но примемо пи рючи ихь М. 36. що в заель добитькь вола пие рючи. М. 256. (Данич. Рјечи. Биоград. 1864).

#### житие св. кирилла какъ религиозно-эпическое произведение. 161

полуостров' среди романскаго населенія, въ епархіяхъ салоникскаго экзархата и такъ называемаго Иллирика, подв'ёдомыхъ въ церковномъ отношеніи Риму (до VIII в'ёка), славяне (восточные, впосл'ёдствіи болгарскіе и западные—сербы) гораздо раньше моравскихъ ознакомились со стрижниками, панежемъ, мшою, комка (communicaro), причастіс, причащаться, и многими другими латинскими словами <sup>1</sup>), предметами и лицами.

Такимъ образомъ слово рѣчь (=res) приписываю я первоначальному тексту Житія, а слова, вложенныя въ уста императору Миханлу: "и дъдъ мой и отець мой, искавше" не обръли де письменъ для обращенныхъ славянъ въ христіанство-не могли быть написаны южнымъ славяниномъ съ греческимъ образованіемъ. Такой славянинъ не могъ не знать о соборъ, бывшемъ при дътствъ Михаила и при матери его Өеодоръ и возстановившемъ почитаніе иконъ, а также и о томъ, что родоначальникъ фригійской династія, д'ядъ Михаила III, императоръ Миханлъ II (820-820 г.), равно какъ и сынъ его и отецъ Миханла III императоръ Өеофилъ (829-842 г.), были иконоборцы. Православный славяницъ, въроятно одинъ изъ учениковъ Константина Философа или Мееодія, не сталь бы прим'вшивать императоровъ-иконоборцевь къ святому иля него делу славянскихъ первоучителей, да и хорошо помнилъ бы. какъ и всъ болъе или менъе образованные южные славяне, что составленіе славянскихъ письменъ и появленіе первыхъ славянскихъ переводовъ произошло въ царствование Михаила и матери его Осодоры, возстановившихъ почитание иконъ. Вотъ почему не могъ настоящий авторъ Жнтія Квриллова написать твхъ строкъ, кон включены нами въ скобкн. Не только изъ записки Гавдерика, но и изъ приводимыхъ въ подлинномъ текств Житія Кириллова словъ грамоты князя Ростислава къ императору видно, что князь зналь уже о славянскихь богослужебныхъ книгахъ и просилъ прислать къ пему того самаго или такого же учителя, "иже пы бы въ свой языкъ истиньную в'вру христіаньскую сказаль". Кто этого просиль и кто это передаваль, очевидно, и тоть и другой отлично знали, что есть такой учитель въ Византіи, что со-

"acrs OCCLIII (1904, № 5), erg. 2.

1

ł

Ī

11

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Болг. жиура, Лат. scauria, scoria—также сюрия, люрия, тухла (tegula), фурма (печь), куластра (colostrum).—Въ болг. отрицание съ глаг. совершенно романскоо я не ю знам (non lo conosco, je ne le connais pas), также въ нныхъ говорахъ inf. съ продл., какъ и у стар. сербовъ дубровницкихъ, "вода је добра за нити" (da bere). Не мало латинскихъ, романскихъ словъ перешло къ южнымъ славнамъ и отъ грековъ. См. Moyer G. Neugriech. Studien. Die lat. Lehnw. im N. Gr. Wien. 1895.

#### 162 журналъ министерства народнаго просвъщения.

чиниль, составиль славянскую азбуку и написаль или перевель по славянски греческія богослужебныя книги. Еще раньше объ этомъ **УЗНАЛИ И ПОЗНАКОМИЛИСЬ СЪ ЭТИМИ СЛАВЯНСКИМИ КНИГАМИ ПРЕЖДЕ ВСЕГО** славяно македонские солунской архіенископін (855 г. См. черноризца Храбра и соборное на Терновскомъ соборѣ поминаніе Кирилла и Меоодія, свидътельства такъ называемаго Успенья о Бръгальницъ, Прол. Житія Меводія), а вслёдъ за македонскими славянами узнали о томъ ближайшіе имъ по языку и по сосвдству славяне еракійскіе и мизійскіе. подвластные хагану болгарскому и его ордъ, тъмъ болъе, что между этими славянами болгарскими было уже весьма много христіанъ; только высшій классь изь тюрокь-болгарь сь своимь хаганомь оставались у нихъ въ язычествѣ или начинали было принимать исламъ. Судя по свидътельству Гавдерика, Ростиславъ узналъ и о появленіи христіанства и славянскихъ книгъ у свверныхъ славянъ-полянъ, недавно еще подвластныхъ хазарамъ и только что покоренныхъ варягами. Словомъ и для Гавдерика, узнавшаго лично въ Римѣ славянскихъ первоучителей и нъкоторыхъ его учениковъ, и для сочинителя Житія было вполнъ ясно и безспорно, что славянскія письмена и книги уже имълись, когда пришло посольство отъ Ростислава въ Константинополь. Зналь хорошо объ этомъ и императорь Михаиль, когда въ отвётномъ своемъ посланіи въ Ростиславу прямо зам'втиль: "Богъ, иже велить всякому, дабы въ разумъ истинный пришелъ..., видъвъ въру твою и подвигь, сътвори нынъ въ наша лъта (т. е. царствованія Михаила) наль буквы въ вашь языкъ, его же (т. е. чего) не бъ испръва (=искони) было, нъ тъкмо въ перьвая мъта (Миханлъ царствовалъ съ 842 г. съ матерью Өеодорою до марта 856 или 857 г., а изобрътеніе славянской азбуки и появленіе первыхъ переводовъ относится къ 855 г.), да и вы причьтьте ся великихъ языцьхъ, иже славять Бога своимъ лзыкомъ. и пути послахомъ того, ему же я Богъ яви, мужа честна и благовърна и книжна зъло философа и съ прими дарь болшій и честный паче всякою злата и сребра н каменія прагого и богатства преходящаго и подвигни ся съ нимъ спѣшно и утверди рвчь встыть сердцемъ взыскати Бога, общаго спасенія не отрини, но все подвигни не лівнитися, по яти ся по истиньный нуть, да и ты приводъ я (т. е. души своихъ подданныхъ) подвигомъ твоимъ въ Божій разумъ, прінмеши свою мьзду въ того мъсто и въ си въкъ и въ будущій, за вся душа, хотящая въровати въ Ха Бога нашего, и нынъ и до кончины, и память свою оставляя прочіниъ родомъ, подобно великому царю Константину".

#### житие св. кирилла вакъ религюзно-эпическое произведение. 163

Съ полною увъренностью можно полагать, что здъсь мы имъемъ ночти буквальный переводъ цълаго мъста изъ посланія императора Миханла въ внязю Ростиславу, что посланіе это было писано или продивтовано самимъ патріархомъ Фотісмъ. По предположимъ (хотя опо невърно), что весь этоть отрывокъ изъ посланія Михаила къ Ростиславу сочиненъ или совсъмъ вольно переданъ жизпеописателемъ Константина Философа. Возможно ли, чтобы Миханлъ (или Фотій) или даже неизвестный намъ авторъ Житія сталъ такъ восхвалять подвигь Константина Философа, если бъ онъ только что передъ твмъ составилъ славянскую азбуку и началъ переводъ евангелія Іоанна. Не смѣшно ли, не неятьпо ян бы было (кто бы ни писалъ) сулить Ростиславу и его подданнымъ цѣлое возрожденіе, новую жизнь, говорить о томъ, что только что составнящій славянскую азбуку и успъвшій перевесть однудвъ страницы евангелія Іоанна принесеть мораванамъ такой даръ, что мораване, принявъ его, причтутся къ великныть народамъ, что даръ Константиновъ выше злата и серебра и всякаго мірского богатства и, помогини Константину научить моравань азбукь и чтенію только что переводенныхъ имъ двухъ--трехъ страницъ свангельскаго чтенія, Ростиславъ оставить по себъ память будущимъ въкамъ и уподобится царю Константину Великому.

Такого легкомыслія, такой нелівости не могь проявить и высказать не только царь Миханль, человікь безспорно способный, отважный, не лишенный дара иронія, но и нашъ авторъ Житія, человікь очевидно добросовістный, чуждый явнаго лганья и надутой риторики. Это місто Житія, —безъ строкъ заключенныхъ въ скобки, —вмісті съ містами о дівтстві, отрочестві и юности Константина Философа въ Солуни и Константинополі, а также съ разсказомъ о пребываніи и кончині Константина Философа въ Римі 1), безспорно принадлежитъ къ наилучшимъ и наиболіве цівннымъ страницамъ Житія Кириллова. Если бы Константинъ Философъ только что передъ отъйздомъ въ Моравію составилъ азбуку и только что началь переводить евангельское чтепіе Іоанна, то царь Михаилъ или жизнеописатель не только воздержался бы отъ вы раженія похвалъ и прославленія подвига Константинова (въ посланіи

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пребываніе Константина Философа въ Римѣ описано несомиѣнно южнымъ спавяниномъ съ гроческимъ образованіемъ: "въ црькин свотьи Марйи, яже нарицает ся фатенъ" (ви. лат. Praesepe, is, Ит. Presepe гроч. φάτνη, η),—"пѣша надъ нимъ святоую литоурню въ црькви св. апостола Петра", "и на сутрѣи накы литоурню епископа единою соуща отъ седии епископъ, (а не бискунъ) анастасія вивліонихара".

журналъ министерства народнаго просвъщения.

the second second second

Миханла къ Ростиславу), по жизнеописатель не сталъ бы говорить, что, собравъ учениковъ, по прівздів въ Моравію, онъ тоть жо чась сталъ ихъ обучать службамъ. Иначе онъ прежде бы указалъ на пореводы имъ сділанные. Если жо всё эти переводы были бы изготовлены до поёздки въ Моравію, то долго бы приплось посольству ждать въ Цареградѣ миссіонеровъ. Между тімъ изъ Житія видно, что у Константина Философа всё службы были уже готовы при прівздё его въ Моравію 1): "Дошьдъшоу емоу моравы, съ великою честію пріять его Ростиславъ, и оученикы събравь и въдастъ ихъ оучити въскорѣ жо весь църковныи чинъ пріемь, наоучи я оутрыницы и часовомъ и вечерни и павечерницё и тайнѣй службѣ, и отвръзошася по пророчьскомоу словеси оушеса глоухыхъ, и оуслышаша и поспѣша ны учителя, иже ны могутъ сказати книжная словеса и разумъ ихъ".

Сверхъ указанной интерполяціи моравскаго происхожденія, мы имѣемъ еще другую версію моравскаго же сказанія, по списку, бывшему у нашего Иестора, и слѣдовательно писанному не позже, а можетъ и гораздо раньше, конца XI вѣка. Здѣсь передается довольно вѣрпо посланіе Гостислава къ Миханлу—довольно сходно съ словами Гавдерика,—изъ чего видно, что до Ростислава дошли слухи изъ земли полянъ, а также вѣроятно и изъ Болгаріи о славянскомъ переводѣ священныхъ книгъ<sup>2</sup>): "Се слышавъ царь Михаилъ, и созва философы вся и сказа имъ рѣчи вся словеньскихъ князь. И рѣша философы есть мужь въ Сслоуни, именемъ Левъ, суть у него сынове разумиви языку словиньску хитра 2 сына у него философа". (Очевидно, писавшій эти строки не зналъ, что царь Михаилъ еще отрокомъ близко зналъ Константина Философа, какъ видно изъ житія, писаннаго южнымъ славя-

Digitized by Google

164

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Передъ отъёздомъ въ Моравію Константниъ Философъ съ братомъ несомийнно. вздили въ Солунь проститься съ матерью и получить отъ нея благословеніе, что слёдуетъ заключить изъ словъ Мееодія къ папѣ: "мати ны есть закляда, мко пже отъ насъ пръвће прёндетъ, да принесетъ сго въ свои братніи монастырь и тоу и погребстъ". Изъ списка Житія, бывшаго въ рукахъ нашего лётописца, можно заключать, что по возвращенія братьевъ изъ *хазарской* миссіп, оба они были у матори въ. Солуни, когда принило въ Константиноноль посольство Ростислявово.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Басил моравская объ изобрѣтенія славянскихъ инсьменъ мораванъ передавалась въ концѣ XI в. нѣсколько пначе, чѣмъ въ пашемъ Житін. Въ синскѣ, бывшемъ, у Нестора: "Ростиславъ, Святополкъ и Кочелъ просять царя Михаила: земля наша крещена, и нѣсть у насъ учителя, нже бы наказалъ и поучалъ насъ и протолковалъ святыя кинги; не разумѣемъ ни гречьску языку, ни латыньску; они бо ны инако. учать, а они бы ны ннако; тѣиже не разумѣемъ кинжнаго образа ни сллы ихъ".

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эпическое произведение. 165

ниномъ). "Се слышавъ царь, посла по ня въ Селоунь ко Льсоси, глаголя: посли въ намъ въскоръ сына своя, Мееодія и Константина. Се слышавъ Левъ, въскоръ посла я, и придоста ко царевъ, и ръче има: со прислалася ко мив словниьска зомля, прослици учителя собв, иже бы молль имь протолковати святыя книги; сего бо желають. Умолена быста царемъ. Сима же пришодышема, начасти състивляти писмена азъбуковъная словинъски (въ Троц. сп. перг. сп. XV в. азъбуки писания истолкованья словеньскы), и преложиста Апостоль н Еуангелье; ради быша словъни, яко слышаша величья Божье своимь языкомь. Посемь же преложиста псалтирь и охтоикь и прочая жнизи.. И встаща изним на ня, ропцюще и глаголюще, яко не достоить ни которому же языку иметн буквъ своихъ, разве еврен и гревъ и латинъ, по Пилатову писанью еже на креств Господни написа. Се же слышавъ папежь римьскии, похули тёхъ, иже ропьщуть на книги словеньския"... (то же, что и въ приводимой буллъ Адріана II въ житін Меводія). Эта булла не сохранилась въ нодлинникъ ни цъликомъ, ни въ сокращения, ни въ поздиъйшихъ упоминаніяхъ-въ папскихъ архивахъ и не безъ основанія признается моравсениь благочестивыиь подлогомь. "Костянтини же возвратися въспять, и иде учить болгарьскаю языка, а Меводій оста въ Моравъ" 1).

Въ новъйшей версіи моравского сказанія (по синску конца XV въка), какъ мы видъли, Константинъ Философъ составилъ азбуку и началъ переводъ евангельскаго чтенія Іоанна еще въ Цареградъ, по требованію или запросу князя Ростислава и по приказу царя Михаила. Въ болѣе же древнемъ спискъ моравское сказанье утверждаетъ, что и азбука составлена и на славянскій языкъ переведены Константиномъ Философомъ апостолъ и евангеліе, псалтирь и октоихъ и прочія книги не въ Цареградъ, а въ Моравін. Далѣе въ этомъ, несомиѣнно болѣе древней версіи моравскомъ сказаніи говорится, что по соворшеньн этихъ трудовъ и по полученіи одобрительной буллы напы (жизнеописатель еще не зна-

. . . .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Но и въ Житіи Меедія (си. XII в.) есть новая версія моравскаго сказанія, но которой и Мееодій витстт съ Константиномъ по прошествія трехъ явть еозераниста ся изъ Моравы, оученикы наоучиста. Появленіе ихъ въ Венеціи можно бы было объяснить ихъ потадкою изъ Константиноноля въ Венецію и заттиъ въ Римъ. Но Фотій ихъ бы не благословилъ на потадку въ Римъ къ Николаю, а если бы они потхали въ изит отъ патріарха Исакія (пе раньше октября 867 г.), тогда они бы не нопали въ Римъ (да ещо чорезъ Венецію) къ исходу полоря. 11 сатдовательно, объ этомъ созоращени братьевъ не можетъ быть и ръчн.

166

#### журналь министерства народнаго просвъщения.

етъ имени папы) Константипъ покидаетъ Моравію, а Мееодій остается и посаженный въ епископы Паннопіи княземъ Коцеломъ — сажасть двухъ скоронисцевъ и "преложи вся книги исполнь отъ гречь-. ска языка въ словиньскъ 6-ю мъсяцъ, начиная отъ марта до 26-го октября. Константинъ же возвратися назадъ (въспять) и иде учитъ бомарскаго языка". — Это свидътельство очень важно: несомитьно въ Моравін X----XI въка помнили, что Константинъ Философъ былъ въ Болгаріи: вѣдь и путь его изъ Цареграда или изъ Солуни (куда завзжаль для прощанья сь матерью, очевидно отца уже не было въ живыхъ) шелъ отчасти черезъ тогдашнюю Болгарію на Нишъ и Бълградъ-старал римская дорога, подобно другой старой же римской дорогв (Via Egnatia) изъ Константиноцоля въ Салоники и Драчь или Дураццо (Dyrrachium). Но моравскому самолюбію-что вполнъ естественно и извинительно по тогдашнимъ обстоятельствамъ, ---нужно было прежде всего принисать своей Моравіи главный подвигь сдавянскихъ первоучителей. И потому Константина Философа пришлось уже отпустить изъ Моравін въ Болгарію, послів того, какъ онъ составиль азбуку и совершилъ свои переводы для мораванъ. У болгаръ де Константинъ Философъ несомнённо быль и болгарскій языкъ (народъ) онъ училъ, но конечно не прежде мораванъ, а послѣ нихъ. Послѣ у мораванъ явилась другал версія-они сдівлали уступку и разрішили Константину Философу составить азбуку еще въ Константинополе и даже тамъ начать переводъ евангелія Іоанна, подобно тому какъ прежніе ученые моравско-паннонскіе или цис- и транслейтанскіе Копитаръ, Шафарикъ, Миклошичъ вмъстъ съ двумя нашими богословами Вороновымъ и Голубинскимъ давно пор'вшили, что славянскія богослужебныя книги проникли въ Болгарію (Мизію), Оракію и Македонію изъ Моравіи уже по смерти Мееодія, по изгнаніи княземъ Святополкомъ его учениковъ (885 г.). Но болъе безпристрастный Ягичъ нашелъ нужнымъ для восточныхъ славянъ-задунайскихъ (о руси конечно не стоило и нельзя было и говорить) допустить великодушную уступку. По его ръшительному миънію: "Исходную точку всего (Кирилло-Меодіевскаго вопроса) составляеть призваніе обонхъ апостоловъ въ Моравію. Уже давно отд'яланы (сложены такъ сказать въ архивъ) взгляды твхъ, которые передъ этимъ призваніемъ въ Моравію, при чемъ младшій брать Константинъ играль первую родь, настанвале на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur Entstehungsgech. d. kirchensl. Sprache v. Vatroslav Iagić. I Wien. 1900. I, S.

#### житие св. кирилла какъ религюзно-эническое произведение. 167

авятельности Месодія въ Болгаріи. Объ этомъ очень прекрасно (sehr hübsch) высказался Голубинскій въ своей исторіи южно-славянскихъ церквей. (Москва 1871 с. 275 сл.)". Стоя за то, что Константинъ Философъ составилъ славянскую азбуку и дъйствительно началъ переводить евангеліе Іоанна еще въ Константинополь передъ повздкою въ Моравію, всв же прочіе переводы его и Меоодія были субланы уже въ ней, Ягичъ, повторяю, нъсколько отступиль отъ вывода Шафарика, Миклошича, нашихъ богослововъ Голубинскаго и Воронова, повторявшихъ, какъ цвнители севетской науки, этихъ западно-славянскихъ ученыхъ п прибавившихъ, какъ знатоки Византін, новое доказательство, а именио, что греки IX в. были такіе же тріязычники, какъ и латины, и были врагами переводовъ священнаго писанія и богослужебныхъ книгъ на надодные языки. Ягичъ нашелъ возможнымъ пойти на уступку, а именно, славянскія де книги, только начатыя въ Константинополѣ и оконченныя переводомъ въ Моравіи и Панионіи, впервые проникли къ южнымъ славянамъ (болгарамъ) не въ 885 г. или 886 г., по смерти Мессодія, а двумя-тремя годами раньше, въ тсченіе 881—885 гг. <sup>1</sup>).

Впрочемъ мы еще обратнися къ разбору отдъльныхъ положеній какъ западно-славянскихъ, такъ и русскихъ ученыхъ, о томъ, что славянское письмо было изобрѣтено для мораванъ и славянскія книги и славянское богослуженіе появились впервые въ Моравіи и въ Панноніи. Но предварительно считаемъ нужнымъ охарактеризовать литературное, научное и общественное движеніе западныхъ славянъ со

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Möglich wäre es auch zu vermuthen, dass Methodius, wenn er zwischen den Jahren 881-886 in Constantinopel war, auch mit dem bulgarischen Fürsten irgendwo zusammentraf. Bupoyens Be crige 3a cume upufasure: Doch das wären leere, auf nichts gestützte Vermuthungen. Bekanntlich besitzen wir ein legendarisches Zeugnis auch dafür, dass Boris-Michael von Methodius die Taufe bekommen hätte, dem widersprechen jedoch geschichtliche Thutsachen. Man muss der Vita Clementis nichts weiter zumuthen, als dass sie durch die Notiz die sich auf Boris bezicht, die Verbreitung der slawischen Liturgie schon unter diesem Fürsten nach Bulgarien signalisiren wollte. Die Worte lauten (Cap. IV): Allein auch den bulgarischen Fürsten Boris, der unter dem römischen Kaiser war, hatte der grosse Methodius zum Kinde gemacht (d. h. getauft) u. an seine schöne milde Sprache gefesselt, u. nachher beschenkte er ihn in einemfort mit den Wohlthaten seiner Reden. Diese Notiz lautet zu allgemein, als dass man aus ihr irgend etwas ableiten könnte. Die slawische Liturgie wird also wohl schon zu Lebzeiten des Methodius auf dem Wege stiller Verbreitung bis nach Bulgarien gekommen sein, wahrscheinlich auch nach Croatien, obschon däfur noch weniger Anhaltspunkte vorliegen". Z. Entstehgch. d. slaw. Spr. I, 41).

#### 168 журнаяъ министерства народнаго просвъщения.

временъ Добровскаго до начала XX въка и такое же движение у насъ въ Россіи со временъ Востокова и Горскаго, пренмущественно въ предълахъ славяновъдънія и византинологіи. Извъстныя, утвердив шіяся за посл'ядніе поль в'яка мн'янія въ области Кирилло-Меводіевскаго вопроса, особенно въ исторической его части, отчасти же и въ области языка, прямо вытекають изъ общихъ господствовавшихъ воззрѣній. Намъ придется также остановиться на отношеніяхъ греческой стихія вонна VI---Х вѣка къ пришлымъ и поселившимся южнымъ славянскимъ народамъ въ восточной имперіи, особенно же на этихъ отношеніяхъ въ Солупской области в на развитін Константина Философа до отъвзда его въ Константитинополь, а также на некоторыхъ особенностяхъ историческаго положенія известныхъ отделовъ юго-западнаго и свверо-западнаго славянства. Эти особенности положенія западныхъ славянъ не дали имъ возможности удержать и развить дъло славянскихъ первоучителей, хотя въ Моравіи и Панноніи они сравнительно довольно долго, особенно Меоодій, прожили и потрудились.

В. Лананскій.