

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

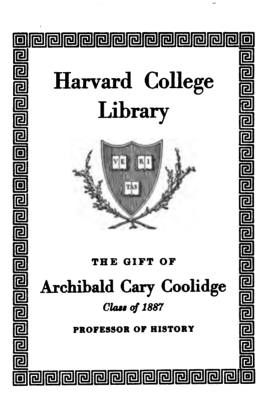
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

Clar 400,110



The ellestrate or ork

"Jugeren oinckin urongmachbil nothinhere which
is described the Control

MANSTHURU ДРЕВНЕЙ ПИСЬМЕННОСТИ Knowskie, constitution



vols. 107, 109, 111 of the 113 Harris ....

# СІЙСКІЙ

# иконописный подлинникъ

Выпускъ І

Н. В. ПОКРОВСКАГО



1895

Slar 400,110 F

HARVARD COLLEGE LIBRARY GIFT OF ARCHIBALD CARY COOLIDGE JULY 1 1922

Напечатано по распоряжению Комитета И м п в рат о р с к а г о Общества Любителей Древней Письменности.

Секретарь В. Майковъ.

Типографія Главнаго Управленія Уділовъ, Моховая, № 40.





### Предисловіе.

Лицевой иконописный подлинникъ, бывшій въ употребленіи иконописцевъ Антоніева Сійскаго монастыря, пріобратень въ 1881 г. въ Москва графомъ С. Д. Шереметевымъ для музея Императорскаго общества любителей древней письменности, гдъ находится и въ настоящее время. Онъ представляетъ собою сборникъ рисунковъ или точнъе-бумажныхъ переводовъ съ разныхъ иконъ, которыми пользовались въ своей иконописной практикъ мастера Сійскаго монастыря. Въ концѣ XVII вѣка отдѣльныя тетради этихъ переводовъ, принадлежавшихъ разнымъ лицамъ, соединены были вмъстъ, причемъ предпринята была попытка систематизаціи этого обширнаго иконографическаго матеріала, не доведенная, впрочемъ, до конца. Надъ этою работою трудился, повидимому, иконописецъ Сійскаго монастыря чернецъ Никодимъ (впослёдствіи архимандритъ), знатокъ иконописнаго дъла. Онъ старался собрать воедино разрозненные листы изображеній, написанныхъ на однѣ и тѣ же темы художниками и иконописцами разныхъ мъстъ и временъ: здъсь находятся снимки съ иконъ, приписываемыхъ Ев. Лукъ. митрополиту Петру, царю Мануилу, также съ иконъ Прокопья Чирина, знаменщика и мудръйшаго иконописца, государевыхъ изографовъ Симона Ушакова и Өедора Евтихіева, знаменщика Москалева; сверхъ того здёсь отмёчены имена иконописцевъ Василія Мамонтова, Василія Кондакова, Терентія Силина, Өедора Усольца, Семена Спиридонова, Ермолая Вологжанина и др. Снимки съ изображеній Спасителя. Богоматери. апостоловъ, ангеловъ и нѣкоторыхъ святыхъ, а также съ иконъ символическихъ и праздниковъ церковныхътаково главное содержаніе сборника. Містный оттінокъ сообщають ему снимки съ изображеній стверно-русскихъ святыхъ, редко встречающеся въ обычной иконописной практикъ. Такимъ образомъ, уже по основному содержанію своему Сійскій сборникъ отличается отъ другихъ, досель лицевыхъ подлинниковъ, извѣстныхъ Строгановскаго и Прохорова, въ которыхъ графическій матеріаль расположень въ календарномъ порядкъ и въ которыхъ преобладаютъ единоличныя изображенія святыхъ примінительно къ місяцеслову. Время изготовленія этого подлинника XVII-й вѣкъ. Что онъ во второй половинъ в. былъ въ XVII **v**потребленіи иконописпевъ объ свилътельэтомъ ствують, какъ входящіе въ составъ его снимки съ иконъ русскихъ художниковъ и мастеровъ того времени съ точно означенными именами мастеровъ, жившихъ несомнънно въ XVII въкъ, такъ и изображение царя Алексъя Михаиловича, патріарха Никона (л. 184), и наконепъ самый стиль и иконографія большей части переводовъ и даже палеографическіе признаки находяшихся зайсь многочисленныхъ надписей, подписей и записей. Итакъ, мы должны смотръть на Сійскій подлинникъ, какъ на памятникъ второй половины XVII въка, - памятникъ тъмъ болъе цънный, что онъ представляетъ собою произведение не одного лица, но многихъ художниковъ и иконописцевъ, съ разными задатками художественнаго вкуса, знанія и образованія. Какъ миніатюры ватиканскаго минологія, исполненныя разными художниками, даютъ возможность судить объ обхудожественномъ направленіи византійскаго искусства въ Х въкъ, такъ и переводы Сійскаго подлинника, изготовленные разными иконописцами съ разныхъ образцовъ, знакомятъ насъ съ общимъ характеромъ русской иконографіи въ XVII въкъ. Отсюда мы узнаемъ, какого характера и направленія придерживалась сверно-русская иконографія въ то время, какія темы предпочитали иконописцы, какъ трактовали они иконографическіе сюжеты, какіе образцы—древніе или новые, -- иконописные или живописные предпочитали они. Въ общемъ составъ сборника несомнънно преобладаеть древнее строго иконописное направленіе. Византійскіе и древне-русскіе образцы, особенно же стариниыя иконы, чтимыя церковію и такъ или иначе отмѣченныя въ древнихъ преданіяхъ, занимаютъ здёсь почтенное місто. Въ то же время находять здісь весьма благосклонный пріемъ и иконописныя произведенія русскихъ художниковъ и мастеровъ поздъйшаго времени. Переводы, снятые съ произведеній московскихъ, не оставляють никакого сомнёнія въ томъ, что прогрессь русскаго искусства въ то время не ограничивался узкимъ райономъ Москвы, но проникалъ далеко и на съверъ. То несомнънный фактъ, что иконописцы временъ царя Алексъя Михаиловича, вызываемые изъ разныхъ мъстъ къ царскому двору для иконнаго письма, получали здёсь въ царской школъ навыкъ въ хорошей иконописной работъ и даже нъкоторое художественное образованіе, а по возвращении домой разносили усвоенный въ Москвъ иконописный шаблонъ и привычки по разнымъ мъстамъ.

Поэтому, одинъ и тотъ же характеръ, напримъръ, церковныхъ стѣнописей вилимъ мы въ XVII въкъ и въ Москвъ, и въ Ростовъ, Ярославлъ, Костромъ, Вологдъ и отчасти въ Новгородъ. Сійскій подлинникъ восполняеть собою кругь наблюденій этого рода, показывая, что вліяніе московской школы простиралось и на искусство отдаленнаго съвера. Правда, высокое состояніе искусства въ царской школѣ царя Алексѣя Михаиловича, заставляло бы, повидимому, ожидать гораздо большихъ слёдовъ этой школы въ разсматриваемомъ подлинникъ; но дъло въ томъ, что она достигла блестящаго состоянія только въ эпоху Симона Ушакова; а составленіе Сійскаго подлинника началось ранте того времени; по крайней мъръ это нужно сказать относительно изготовленія многихъ отдъльныхъ переводовъ его. А съ другой стороны намъ представляется правдоподобнымъ и то соображение, что самое направление царской школы, подъ вліяніемъ Ушакова, едва-ли соотвътствовало, по крайней мъръ въ его прогрессирующей сторонь, запросамь отдаленнаго угодка, безусловно консервативнаго, склоннаго къ точному подражанію старинъ. Неудивительно, если составители Сійскаго подлинника избирали изъ произведеній Ушаковской школы только тѣ, въ которыхъ вѣетъ духъ не прогрессирующаго новшества, но отдаленной старины. Новшества мы понимаемъ здѣсь не въ смыслѣ вообще всякихъ иконографическихъ измѣненій, хотя бы и въ духъ стариннаго русскаго искусства, но въ смыслъ наклонности къ западно-европейскимъ художественнымъ формамъ, ярко выступающей въ произведеніяхъ названной школы. Новшества иконописныя здёсь допускаются, и нъкоторыя изъ нихъ имъютъ совершенно оригинальный характеръ: такова иконографическая композиція

благов'ященія Пресвятой Богородицы на листь 442, составленная иконописцемъ (?) Іоанномъ и доселъ совевмъ неизвъстная по другимъ памятникамъ искусства. Иконографическое разнообразіе и полнота составляють одно изъ высокихъ достоинствъ Сійскаго подлинника. Время происхожденія его совпадаеть съ эпохою полнаго разцвъта русскаго искусства и иконографіи; и если бы онъ въ своемъ содержании передавалъ однъ только старинныя простыя, окаменёлыя въ своемъ однообразіи, иконографическія и художественныя формы, подобно напримеръ подлиннику Строгановскому, то онъ не могъ бы имъть и широкаго историческаго значенія. Но ему необходимо усвоить именно такое значеніе. Наряду съ формами простыми и элементарными, онъ ставить сложныя композиціи эпохи возрожденія русскаго искусства, исчерпывая нерѣдко все разнообразіе извѣстныхъ и болѣе или менѣе употребительныхъ въ XVII въкъ композицій; такъ что представляетъ собою попытку изложенія цільной иконографической системы въ образцахъ, хотя бы многія части этой системы, по неизвъстнымъ намъ причинамъ, въ немъ и не дошли до насъ. Здѣсь даны для сравненія образцы древнѣйшіе и позднійшіе, и наглядно выражень историческій рость русской иконографіи. Древнъйшее и позднъйшее, корень и дерево, сошлись здёсь въ одномъ сборнике; то и другое, очевидно, находило свое примънение въ иконописной практикъ XVII въка, а это служитъ для насъ доказательствомъ съ одной стороны уваженія нашихъ предковъ къ старымъ традиціямъ, а съ другой-стремленія ихъ къ художественному и иконографическому прогрессу, насколько онъ согласуется съ духомъ стариннаго иконописанія.

Сійскій иконописный подлинникъ заключаеть въ себъ,

какъ и всякій другой лицевой подлинникъ, совокупность переводовъ, предназначенныхъ для руководства иконописцамъ, а не оригинальныхъ и законченныхъ рисунковъ. Переводы эти, какъ извёстно, исполняются механически и не представляють собою полныхъ копій оригинальных рисунковъ. Они передаютъ композицію оригинала въ контурахъ, отмъчаютъ главныя и второстепенныя фигуры съ надлежащею подробностію; но въ нихъ нъть отдълки и законченности, нъть раскраски и растушевки фигуръ; даже цвъта намъчаются лишь изръдка посредствомъ особыхъ надписей или красныхъ штриховъ. Такіе переводы могуть имъть полную пригодность лишь для опытныхъ иконописцевъ, хорощо знакомыхъ со всёми пріемами иконописнаго дёла и нуждающихся лишь въ напоминаніяхъ относительно композиціи и характерныхъ чертъ рисунковъ лучшихъ мастеровъ. Переводъ бумажный, очевидно, предоставляетъ многое личному вкусу и умѣнью иконописца, пользующагося имъ, какъ руководствомъ. А отсюда необходимо слъдуеть, что два иконописца, съ разными вкусами и неодинаковымъ техническимъ умѣньемъ, пользуясь однимъ и темъ же переводомъ, напишутъ не одинаковыя, по своимъ достоинствамъ, иконы: одинъ напишетъ лучше, другой хуже. Эту особенность лицевого подлинника необходимо имъть въ виду при опънкъ его, какъ художественно-исторического памятника, по сравненію съ другими оригинальными и вполнъ законченными произведеніями стариннаго русскаго искусства. Пернедостаетъ нѣкоторыхъ характерныхъ свойственныхъ последнимъ. Подлинникъ иметъ для насъ значение по преимуществу иконографическое и историческое. Онъ показываетъ намъ, какія иконографическія композиціи и типы были приняты въ прак-

тикъ иконописцевъ, какъ трактовались иконописные сюжеты, въ чемъ полагалось достоинство изображенія, какъ варіировались одни и тъ же типы и композиціи, насколько они стоятъ близко къ древнъйшимъ прототипамъ, каковы религіозно-художественные идеалы, одушевлявшіе представителей русскаго искусства въ XVII въкъ. Судить о техникъ иконописи и художественной отдълкъ иконъ, на основани этого подлинника очень трудно. Вотъ почему мы сочли возможнымъ и целесообразнымъ издать посредствомъ фототипіи только лучшіе и болъе законченные переводы подлинника; другіе, менъе важные, переводы издать посредствомъ цинкографіи; нѣкоторые же изъ переводовъ, не имѣющихъ ни историко-иконографического, ни художественного значенія, совстить опустить, отметивъ ихъ лишь тексть описанія. Такимъ образомъ будетъ исчерпано все главное содержание нашего памятника. Въ объяснительномъ текстъ къ рисункамъ будетъ дано не одно только внъшнее описаніе ихъ, но и археологическія разъясненія типовъ и сюжетовъ, совершенно необходимыя у насъ, при скудости подготовительныхъ спеціальныхъ работъ въ области византійской и русской художественной археологіи. Въ текстъ шагъ за шагомъ будутъ описаны всв безъ изъятія рисунки подлинника, хотя бы нъкоторые изъ нихъ и не были воспроизвелены въ снимкахъ.

Имъя въ виду со временемъ представить подробное и обстоятельное изслъдование о составъ и значени Сійскаго подлинника, какъ весьма важнаго памятника, въ связи съ общею характеристикою русскаго искусства и иконографіи въ XVII въкъ, мы находимъ нужнымъ въ настоящій разъ замътить лишь, что общее число листовъ въ Сійскомъ подлинникъ простирается

свыше 500 (in. 4°) и что кромѣ иконописныхъ переводовъ онъ заключаетъ въ своемъ составѣ нѣсколько иностранныхъ гравюръ и значительное число любопытныхъ записей. Подлинникъ будетъ изданъ Императорскимъ Обществомъ любителей древней письменности по частямъ, въ видѣ отдѣльныхъ выпусковъ или атласовъ (изд. № CVII), снабженныхъ объяснительнымъ текстомъ, въ который будутъ вставлены не вошедшіе въ атласъ цинкографическіе снимки.

На первыхъ листахъ Сійскаго подлинника даны изображенія, относящіяся къ иконостасу и алтарю, таковы: изображенія Евангелистовъ, помѣщаемыя на царскихъ вратахъ, благовѣщеніе Пресв. Богородицы, помѣщаемое въ древнѣйшую эпоху русскаго церковнаго искусства на алтарныхъ столпахъ, а потомъ на царскихъ вратахъ; Се агнецъ Божій—изображеніе впервые появившееся, повидимому, въ росписи жертвенника и несомнѣнно утвердившееся въ этой росписи въ эпоху новаго возрожденія греческаго искусства; изображенія св. діаконовъ относятся также къ росписи алтаря и сѣверныхъ и южныхъ вратъ иконостаса, евхаристія также принадлежитъ къ алтарной росписи и иконостасу. Такимъ образомъ, подборъ первыхъ листовъ подлинника представляетъ собою нѣкоторое единство, нарушенное лишь одною или двумя вставками (Іоаннъ Предтеча, мученическая кончина архидіакона Стефана).

1 л. (61; табл. I). Первое мѣсто отведено Іоанну Богослову. Надпись надъ изображеніемъ «Ієчлиста Іша. Бішслова». Сюжеть и иконографическій типъ Евангелиста І. Богослова общеизвѣстны. Изображенъ скалистый ландшафть, въ глубинѣ котораго сидить Ев. Іоаннъ, сгорбленный старецъ, съ открытымъ челомъ, съ довольно большою бородою; одѣтъ въ тунику и верхнюю одежду; сидить на табуретѣ съ подножіемъ; въ рукахъ его раскрытая

Первые листы подлиниива не сохранились; онъ начинается прямо съ л. 61.

книга: лицо обращенно назадъ кверху, откуда исходить лучистое сіяніе, символизирующее высшее благодатное озареніе. Предъ нимъ сидитъ юноша Прохоръ (О Агіосъ Прохоръ) возлѣ небольшого столика и пишеть. Композиція эта, со всеми ея составными частями, известна въ византійскомъ искусствъ и иконографіи уже въ отдаленной Правда въ періодъ древне-христіанскаго и древнъйшаго византійскаго искусства Ев. Іоаннъ изображался съ символомъ орла и льва; символы эти усвояются ему нередко и позднъйшихъ памятникахъ русскихъ. Но наряду съ ними уже не позднъе XI въка появляется изображение Ев. Іоанна, диктующаго Прохору: таково изображение въ славянскомъ Остромировомъ Евангеліи XI въка, въ греческомъ Евангеліи XII в., находящемся въ библіотекъ лавры св. Асанасія на Асонь (Ж 60 А), въ греч. Ев. Императ. публичной библіотеки XII в. (№ 101), въ греч. иконописномъ подлинникъ 1) и др. Особенно часто композиція эта встрівчается въ нашихъ рукописныхъ и старопечатныхъ Евангеліяхъ XVI — XVII в. Мотивомъ для нея послужило старинное преданіе о томъ, что Іоаннъ Богословъ для написанія своего Евангелія удалился, подобно Моисею, въ гору съ однимъ изъ своихъ учениковъ — Прохоромъ и тамъ, послѣ продолжительной молитвы и поста, при озареніи особой благодати, изложилъ его чрезъ посредство Прохора. Видоизмъненную форму этого преданія составляеть преданіе о томъ, что Евангеліе Іоанна написано на остров'в Патмос'в во время заточенія апостола, какъ объ этомъ сообщается въ предисловіи Өеофилакта Болгарскаго къ Ев. Іоанна въ его старопечатныхъ славянскихъ изданіяхъ. Пусть, преданіе это подвергается сомнѣнію со стороны критики; во всякомъ случать, оно, несомитино, извъстно

<sup>1)</sup> Έρμηνεία τῶν ζωγράφων σ. 188. Εν 'Αθήναις 1885.

было старымъ византійскимъ и русскимъ художникамъ и признавалось истиннымъ: имъ сполна объясняется разсматриваемая иконографическая композиція съ скалистымъ ландшафтомъ, напоминающимъ пещеру, и съ Прохоромъ, пишущимъ подъ диктовку. Нужно, впрочемъ, сказать, что составитель нашего рисунка отнесся свободно къ старой композиціи и нарушилъ ея цълость, изобразивъ еще книгу въ рукахъ самого І. Богослова, что могло бы имъть мъсто въ другой композиціи—съ символомъ, но безъ Прохора.

На томъ же листь Евангелисть Матеей — старецъ, въ туникъ и верхней одеждъ; сидить на низкомъ табуретъ, съ подножіемъ; въ рукахъ его развернутый свитокъ бевъ всякихъ письменъ; предъ нимъ пюпитръ съ письменными принадлежностями. По сторонамъ шаблонныя палаты, въ архитектуръ которыхъ замътно смъщеніе разнообразныхъ элементовъ и мотивовъ, и даже внесена сюда русская колонна съ утолщеніемъ въ срединъ. На оборотъ этого листа написано: тетрадъ первая; ІС. ХС. НИ КА; четвероконечный крестъ; смотри второ т. е. второй листъ, на которомъ изображены другіе два Евангелиста, — разумъется листъ 65.

2 л. (62; табл. II). Агнецъ Божій. Изображенъ изящный сосудъ на высокой ножкі; въ сосуді лежить І. Христосъ безлітный агнецъ, закланный за гріхи міра, юный, съ благословляющими руками, съ перевязкою по чресламь; надъ Нимъ поставлена евхаристическая звіздица. По обінмъ сторонамъ сосуда стоятъ два ангела, съ рипидами въ рукахъ; ноги ихъ утверждены на облакахъ. Сцена имбетъ характеръ идеальный и внушена художнику литургическими дійствіями православнаго алтаря. Въ алтаръ совершается безкровная жертва надъ агнцемъ и виномъ, которые претворяются въ тіло и кровь Христовы; агнецъ литургическій, по освященіи даровъ, есть І. Христосъ. Невидимое таинственное действіе литургіи передается въ видимыхъ формахъ разсматриваемаго изображенія. Ангелы съ рипидами явились также подъ вліяніемъ литургическихъ представленій, символизированных въ византійской письменности, гдв діаконы сопоставляются съ ангельскими силами-служебными духами, стихарь діаконскій — сь свётлою одеждою ангеловъ, а орарь съ ангельскими крыльями 1). Ангелы въ нашемъ изображеніи, очевидно составляють идеальное воспроизведеніе служащихъ діаконовъ. Въ памятникахъ византійскихъ, насколько намъ извъстно, композиція эта не встръчается; но она становится обычною въ авонскихъ ствнописяхъ XVI — XVIII; напр. въ соборахъ Протатскомъ, Дохіарскомъ и Каракальскомъ, а также и въ русскихъ ствнописяхъ московскаго Успенскаго собора, ярославской Ильинской церкви и др. Обычнымъ мъстомъ ея въ ствиныхъ росписяхъ служитъ жертвенникъ, гдв приготовляется литургически агнецъ. Отсюда, изъ ствнописей, она перешла и на другіе памятники, напр. на евхаристическіе воздухи, каковъ шитый воздухъ костромской Воскресенской (на Дебрѣ) церкви XVII вѣка.

Благовъщеніе Пресв. Богородицы. Архангелъ Гавріилъ и Богоматерь поясныя фигуры. Первый въ опоясанной туникъ, съ благословляющею десницею и съ короткимъ жезломъ въ шуйцъ; Богоматерь въ мафоріи и туникъ, съ приложенною къ груди, въ знакъ смиренія, десницею. Типы обоихъ лицъ уже не тъ, что въ старинныхъ памятникахъ византійскаго и русскаго искусства; костюмы, особенно архангела, также не древніе, жезлъ архангела новый; Богоматерь безъ рукодълья въ рукахъ. Въ цъломъ и деталяхъ композиція эта напоминаетъ

<sup>1)</sup> Іоаннъ Злат. Бес. о блудн. сынъ. Пис. отц. и учит. церкви, относ. къ истолков. правосл. богослуженія т. І, стр. 272 и 367; ср. 281, 287, 293, 400, 402, 405, 407, 408; т. III, стр. 15, 18, 19, 26 и др.

заурядные образцы западной живописи и составлена подъ ихъ вліяніемъ. Сокращеніе фигуръ, не обычное ни въ ствнописяхъ, ни на иконахъ, показываетъ, что рисунокъ предназначался для росписи царскихъ вратъ, гдв самое мъстоположеніе его въ кассеткахъ дверей требовало такого сокращенія. Удержанная досель, начиная съ XVI—XVII в., практика — изображать архангела и Богоматерь на царскихъ вратахъ въ видъ поясныхъ фигуръ подтверждаеть это предположеніе.

3 (63; табл. III). Изображение это составляеть одну половину цельной композиціи благовещенія; вторая половина на листе 67. Богоматерь въ палатахъ сидить на канисмъ, съ высокимъ подножіемъ, склонивъ голову и откинувъ десницу въ знакъ изумленів. Одежды ея — туника и мафорій скомпанованы не вполнъ удачно: очевидно, рисовальщихъ неясно понималъ покрой этихъ одеждъ и измениль неумело характеръ ихъ. Предъ Богоматерью раскрытаяя книга. Палаты имеють характерь шаблонный; въ частности раздутая въ срединв массивная колонна составляеть подражаніе русской колонні XVII в., обычно применяемой къ устройству крылецъ и входовъ церковныхъ; а портьеры явились подъ вліяніемъ хорошихъ образцовъ византійской декораціи. Рукодёлье въ рукахъ Богоматери какъ старинный атрибутъ благовъщенія, опущено и замънено раскрытою книгою. Этотъ переводъ благовъщенія впервые появился на западь въ XI-XII в., а отсюда въ XVI-XVII в. перешель въ Грецію и Россію 1). Въ русскихъ иконописныхъ подлинникахъ XVII в. онъ уже занимаеть господствующее положеніе. Приведемъ нормальное описаніе его по иконописному подлиннику критической редакціи. Архангель Гавріиль пришедъ стоить предъ храминою, помышляя чудеси: како пове-

<sup>4)</sup> Древн. примъры см. въ нашемъ соч. Евангеліе въ пам. яконогр. визант. п русскихъ стр. 31 (Спб. 1892).

ленная ми отъ Бога совершити начну. Риза на немъ киноварная багряная свётлая, исподъ лазоревая; главою пониче долу умиленив. И вниде въ палату стоитъ предъ Пречистою свътлымъ и веселымъ лицомъ, и благопріятною бесъдою рекъ къ ней: радуйся обрадованная, Господь съ Тобою. рукахъ имъетъ скипетръ. Пречистая сидитъ, а предъ нею лежитъ книга разгнутая, а въ ней написано: се дъва во чревъ зачнеть и родить сына и наречении имя ему Еммануиль. Верхняя риза багоръ тмяной, исподь лазорь, одна полата вохра; а гле Богородица сидить, падата правелень. Вверху на облацъхъ Саваооъ; отъ Него исходить Духъ Св. надъ Богородицу (рукоп. Спб. дух. Акад. № 116 л. 132. Подл. г. Филимонова, стр. 300 — 301). Первоначальный мотивъ этого иконописнаго перевода лежить въ древнемъ преданіи, сліды котораго видны въ Евангелій псевдо-Матеея. По этому преданію, св. Діва Марія, пребывая въ храмв і ерусалимскомъ, проводила время въ модитев, занятіяхъ рукодвльемъ и поученіи ег законю Божіема. Поведеніе малольтней Дьвы и ея блестящее лицо приводили всъхъ въ изумленіе. Занятія ея распредълены были такъ: съ утра до 3-го часа она стояла на молитвъ, отъ 3-го до 9-го ткала (textrino se opere occuparet), отъ 9-го опять становилась на молитву. Пищу получала отъ ангела. Ангелы являлись и беседовали съ нею. Не было ни одной девы усерднее ея въ молитев, опытние во знании закона Божія, смиренные, искуснъе въ пъніи пъсней Давидовыхъ. Молитву и знаніе закона выставляеть особенно на видъ составитель Евангелія псевдо-Матоея и потому прибавляеть: semper in oratione et perscrutatione legis insistebat 1). Преданіе это въ его общемъ смысл'в подтверждалось и другими авторами 2). Оно въ свою

<sup>1)</sup> Pseudo-Matth. Evang c. VI.

<sup>2)</sup> Cp. Thilo, Cod. apocr. p. 352 not.

очередь могло послужить точкою отправленія для преданія о томъ, что Богоматерь и предъ явленіемъ ей ангела благовъстника упраживлась въ своемъ любимомъ занятіи — чтеніи св. писанія: великому событію благов'вщенія должно соотв'єтствовать и настроеніе Богоматери въ этоть моменть; такова логика преданія. Идя далье по этой ассоціація, религіовные мыслители могли поставить другой вопросъ: что именно изъ книгь св. писанія читала Богоматерь вь это время? Отвёть не затруднителенъ по соображеніямъ теоретическимъ: Богоматерь должна была читать именно то, что относится къ ея призванію быть матерію Емманувла; и воть является мивніе. что Богоматерь читала книгу пророка Исаіи и размышляла о таинственныхъ словахъ пророка: се дъва во чревъ пріиметь и родить сына, и нарекуть имя ему Еммануиль. На это намекаеть отчасти неизвестный составитель греческаго діалога, когда зам'вчаетъ, что Богоматерь, сообщая Іосифу о благов'вщенін, сказала, будто она въ то время держала въ рукахъ книгу закона (τὸ βιβλίον τοῦ νόμου) и удивлялась предсказаніямъ пророковъ (τά λόγια των προφητών) 1). Св. Димитрій Ростовскій прямо говорить 2), что архангель обръль Дъву не внъ дома, не среди житейскихъ попеченій, но въ молитвѣ, молчаніи и чтеніи книжномъ упражняющуюся, якоже и иконное благовъщенія изображеніе яв'я показуеть, изобразующи предъ нею положенную и къ чтенію разгбенную книжицу въ извістіе ея въ чтеніи и богомысліи непрестаннаго упражненія; и есть благочестивое благомысленныхъ разумвніе, яко въ то время, когда имъ прійти къ ней благовъстникъ, размышляла о словахъ Исаін: се діва во чреві прінметь... Св. Димитрій зналь старинные переводы благовъщенія су источника и съ рукодъ-

<sup>1)</sup> Рукоп. аеонопантел. библ. 1728 г. № 509, л. 77-83.

У Четь-минем 25 марта.

діємъ» и довольно прозрачно намекнуль на нихь, говоря, что архангель обрѣль Дѣву не внѣ дома и не среди житейскихъ попеченій; но онъ предпочитаеть переводь съ книгою, какъ болье соотвътствующій характеру событія благовыщенія.

4 (64; табл. IV). Четыре поясныхъ изображенія Евангелистовъ, въ обычныхъ иконографическихъ тицахъ съ символами: Матоей съ ангеломъ, Маркъ со львомъ, Лука съ тельцомъ и Іоаннъ съ орломъ. Такое распредвление символовъ между Евангелистами принято въ церковно-художественной практикъ и въ настоящее время. Но какимъ образомъ возникли эти символы и какой порядокъ ихъ распредъленія существоваль въ древности? Въ древне-христіанскій періодъ символами Евангелистовъ служили четыре райскія ріки; но въ тоть-же періодъ явились уже и символы четырехъ животныхъ, окружающихъ престолъ Ісговы (Ieзек: I, 10. X, 14; ср. Апокал. IV, 6-7). Символы эти усвояють Евангелистамъ Приней Ліонскій 1), Августинъ 2) и Іеронимъ 3), хотя и распредъляють ихъ между Евангелистами неодинаково. Изъяснение этихъ символовъ въ смыслъ указания на искупление Інсуса Христа, Который вочеловічился (человікь), покориль враговъ (левъ), принесъ Себя въ жертву за родъ человъческій (телецъ) и вознесся на небеса (орелъ), не достигаетъ цѣли: оно не опредъляеть, почему именно символь человъка усвоень Ев. Матоею, а не другому Евангелисту, левъ Марку и т. д. По мивнію блаж. Августина, въ Евангеліи Матоея идеть рвчь о царскомъ происхожденіи и достоинствъ І. Христа (поклоненіе волхвовъ), — отсюда символъ льва; въ Ев. Марка описываются д'янія І. Христа, какъ челов'яка, отсюда — челов'якъ, въ Евангеліи Луки священническое служеніе Господа, отсюда

<sup>1)</sup> Haer. I, 3, c. 11.

<sup>2)</sup> De consens. evangel. I, 9.

<sup>3)</sup> Homil. in Ezechiel. I, 1; hom. 1V.

телецъ, въ Евангеліи Іоанна возносится мысль превыше человъческой немощи... отсюда орель. Объяснение бл. Іеронима; въ Евангеліи Матоея подословіе І. Христа, въ Евангеліи Марка голось льва, рыкающаго въ пустынь: глась вопіющаго въ пустыни... въ Евангелін Луки рычь о свящ. Захарін, въ Ев. Іоанна-о недосязаемой высоть Слова. Съ этимъ последнимъ объясненіемъ согласно и объясненіе Григорія Двоеслова, допускающаго, впрочемъ, возможность и иного объясненія въ приложеній къ Самому I. Христу, Который приняль плоть (человъкъ), принесъ себя въ жертву (телецъ), расторгнулъ узы смерти (левъ) и вознесся на небо (орелъ) 1). У Софронія патр. Іерусалимскаго: левъ—сила и начальство І. Христа (ІІс. ІХ, 6); телецъ-священническое служение І. Христа, человъкъ-явленіе во плоти; орель-нисходящая сила Св. Духа; первый изъ этихъ символовъ усвояется Іоанну, второй Лукъ, третій Матеею, четвертый Марку 2). Патріархъ Константинопольскій Германь повторяеть объяснение Софрония съ темъ различиемъ, что Ев. Іоанну усвояеть символь орла, а Марку льва 3). Подобныя изъясненія встрічаются въ припискахъ греческихъ и славянскихъ Евангелій 4). Въ елисаветградскомъ Евангеліи символы Евангелистовъ истолкованы следующимъ образомъ: Богъ седитъ на херувимахъ, которыхъ писаніе называетъ четвероличными; отсюда-Богъ далъ намъ четверообразное Евангеліе, содержимое однимъ духомъ. Подобно лицамъ херувимовъ, Евангелію усвоены символы: Іоанну левъ, царь и владыка, такъ какъ

<sup>&#</sup>x27;) Homil. in Ezechiel l. I. hom. IV. Migne s. l. t. LXXVI, col. 815 cf. ibid. Moral. col. 625. 802. 803.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пис. отц. и учит. ц. относ. иъ истолков. правося. богослуж. т. 1, стр. 285—286.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ-же стр. 387-388.

<sup>4)</sup> Греч. Ев. XII в. опис. г. Бъляевымъ: Пам. древн. письм. 1888 г., LXXVII, стр. 9.

Іоаннъ отъ царскаго и владычественнаго сана начинаеть Божество Слова, когда говорить: въ началь бъ слово; Матоею человъкъ, потому что онъ начинаеть Евангеліе описаніемъ плотскаго рожденія І. Христа; Марку орель, потому что онъ начинаеть съ пророчества Іоанна, а пророческая благодать прозорлива, какъ орелъ; орла называютъ острозрительнымъ, потому что онъ одинъ можеть смотреть на солнце, не мигая; Лукв телепъ, такъ какъ онъ начинаетъ Евангеліе съ священства Захарія 1). Объясненіе сходное съ объясненіе патр. Софронія. Въ Остромировомъ Евангеліи XI в. возлів тельца символа Ев. Луки написано: симъ образомъ тельчимъ Духъ Св. явился Луцъ; слъдовательно въ символахъ Евангелистовъ изъяснитель видить формы явленія Св. Духа Евангелистамъ. Въ Евангеліи Сійскаго Антоніева монастыря усвоено этимъ символамъ опять иное значеніе: Матоей челов'якь, такъ какъ въ его Евангеліи описано плотское рожденіе І. Христа, Лука телецъ, потому что въ немъ говорится о священствъ Захаріи; Маркъ левъ: какъ голось льва устрашаеть звёрей, такъ голось Іоанна, воніющаго въ пустынъ, устрашилъ фарисеевъ, хитрыхъ лисицъ, саддукоевъ и мытарей, этихъ медверей, грешниковъ-козловъ; Іоаннъ орелъ: какъ орелъ есть царь птицъ, возлетаеть выше всъхъ и можетъ смотръть на солнце, такъ и Ев. Іоаннъ сіяеть славою паче всёхъ святыхъ ветхаго и новаго завёта, исполненъ Духа Св. и премудрости наче Моисея и пророковъ. Умъ его получиль высшее просвъщение отъ Самого источника свъта, перо его нравонеуклоннаго ума простирается на небесную высоту и невозбранно пролетаеть чрезъ всё девять небесъ, выше всвхъ чиновъ ангельскихъ до самаго предвла неприступнаго свъта. Своимъ гласомъ, изрекшимъ высокую истину «въ на-

<sup>1)</sup> Предислов. къ Ев. Марка. Ср. ниже изъяснение въ Сийскомъ подлинникъ дисты 86, 87 и 90.

чаль бы Слово и Слово бы къ Богу и Богъ бы Слово» онъ просветиль всю церковь. Сего ради авь не престаю на московскомъ толкованіи, ибо не право Іоанна львомъ пишуть, паче же пріемлю Златоустаго, толкованіе Іеронимово, иже его нарекоша орломъ высокопарнымъ отъ действа его высокой богословіи» (л. 11 и слід.). Во всемь этомь разнообразіи обнаруживается различіе частныхъ мнівній. Оно проходить также и въ памятникахъ изобразительнаго искусства — въ древнихъ мозанкахъ, фрескахъ, миніатюрахъ какъ восточныхъ, такъ и западныхъ 1). Въ нашей современной церковной практик символы Евангелистовъ распредъляются всегда одинаково: человъкъ-Матеей, левъ-Маркъ, телецъ - Лука, орелъ-Іоаннъ. Въ практикъ старообрядческой орель-Маркъ, левъ-Іоаннъ. Поморскіе отв'яты оправдывають последнюю ссылками на свидетельства Андрея Кесарійскаго, Анастасія Синанта, древнихъ Кормчихъ, макарьевскихъ миней-четьихъ, патр. Филарета и митр. Іова, которые, будто бы, называють наше распредвление символовь латинскимъ мудрованіемъ. Свидетельства эти уже были разобраны въ нашей литературъ. Отмъченные выше вещественные памятники съ очевидностію свид'втельствують, что упорно поддерживаемое ученіе старообрядчества неправильно переносить этоть вопросъ въ область догматики. Древность допускала различныя распределенія символовъ, и въ этомъ различіи выражалось различіе частныхъ мивній; догматичнаго значенія этоть предметь не имъль, и строгій контроль церкви на него не простирался. Но такъ какъ пылкое воображение изъяснителей заходило иногда очень далеко, сопоставляло символы Евангелистовъ съ апокалипсическими конями, а отсюда происходило то, что простодушный народъ усвояль символамъ особенное значение святости

<sup>1)</sup> См. Евангеліе въ пам. иконогр. визант. и русскихъ, ХХХІІ—ХХХІІ.

и принималь ихъ за самихъ Евангелистовъ, то св. Синодъ 6 апръля 1722 года запретилъ отдъльныя изображенія символовъ, безъ самихъ Евангелистовъ. Ближайшимъ поводомъ къ тому послужили символы Евангелистовъ, напечатанные на антиминсахъ, съ литеральнымъ именованіемъ агіосъ... Надлежитъ самихъ тъхъ Евангелистовъ персоны съ литеральнымъ при именахъ ихъ словенскимъ діалектомъ сего, еже естъ святый, изображать по подобію ихъ; а при лицахъ Евангелистовъ мощно и образовательныя ихъ животныя писать; запрещается же сіе (отдъльныя изображенія символовъ)... не аки нъкое гръховное дъло, но яко непристойное и вину къ поползновенію невъждамъ подающее. Слъдовательно, опредъленіе это вызвано было лишь случайною необходимостію и не имъетъ принципіальнаго вначенія.

- 5 (65; табл. V). Евангелисты Маркъ и Лука: фигуры довольно сходныя во всёхъ отношеніяхъ. Оба сидять въ палатахъ, украшенныхъ балясинами и драппировками, и пишутъ. На пюпитръ перваго свитокъ, второго—книга. Евангелистъ Лука распознается по небольшой жидковатой бородъ. Изображенія эти, какъ легко понять даже изъ перваго сравненія, составляютъ одно цёлое съ изображеніями Евангел. Іоанна и Матеея на л. 1 (61).
- 6 (66; табл. VI). Іоаннъ Предтеча въ пустынъ. Предтеча представленъ въ двухъ видахъ на выборъ иконописца: въ первомъ изображеніи объ руки его имъють молитвенное положеніе; одежда—власяница и туника; во второмъ І. Предтеча имъетъ одну молитвенно приподнятую руку; одежды—туника и верхняя одежда съ широкими рукавами. Пустыня представляетъ собою поле, покрытое злаками. Въ сторонъ (налъво) видънъ ангелъ съ младенцемъ на рукахъ; а близъ него небольшая змъйка; вверху, на лъвой сторонъ пустыни, изображенъ, по видимому

Іоаннъ Предтеча еще разъ. Композиція эта въ основныхъ чертахъ принадлежить къ числу древнихъ византійскихъ композицій: ее встръчаемъ мы уже въ лицевомъ Евангеліи Гелатскаго монастыря XII в. (л. 153) и въ Ев. національной библютеки въ Нарижв № 914 (л. 96), гдв I. Предтеча въ пустынъ изображенъ въ темной власянинъ со свиткомъ. Изображеніе это имбеть свой первоначальный источникь въ свидбтельстве Ев. Луки, который двукратно упоминаеть о пребыванін І. Предтечи въ пустынів и прямо даеть понять, что онъ пребываль въ пустынъ съ дътства до своего выступленія на пропов'єдь (Лук. І, 80; ІІІ, 2). Протоевангеліе Іакова Младшаго дополняеть эти замъчанія Ев. Луки нъкоторыми подробностями, именно: І. Предтеча скрылся отъ Ирода въ разверзшейся горъ виъсть съ своем матерью прав. Елизаветою; здъсь возсіяль для нихъ великій свёть; ангель Господень охраняль ихъ 1). Подробности эти перешли потомъ и въ русскую письменность; они находили также свое выражение въ византійскомъ и русскомъ искусствъ. Никифоръ Каллисть вводить въ этотъ старинный разсказъ любопытный варіанть, — что младенецъ Іоаннъ II. былъ отведенъ въ пустыню ангеломъ 2); варіанть этотъ извъстенъ по памятникамъ византійскаго (Ев. нап. библ. № 74, л. 107; ср. Елисаветград. Ев., мозаика св. Марка въ Венеціи, Флорентинскій диптихъ изд. Гори 3), поздне-греческаго и русскаго нскусства (икона въ Предтеч. параклисъ Аоонопантел. монастыря; Сійское Евангеліе и др.); его мы видимъ и въ названномъ изображеніи Сійскаго подлинника.—Первый изъ этихъ двухъ рисункокъ І. Предтечи, подлинника, какъ можно догадываться двъ уцівлѣвшей наоборотѣ подписи, принадлежаль чернепу Никодиму<sup>4</sup>.).

<sup>1)</sup> Protoev. Iacobi c. XXII.

<sup>· 2)</sup> Hist. eccles. l. I, c. 14.

в) Thesaur. vet. dypt. III tab. XLV1. Ср. Археол. Въстникъ 1867 I, 73.

<sup>4)</sup> На нашей таблицъ подпись эта не возпроизведена.

7 (67; табл. VII). Благовъствующій архангель. Изображеніе это относится въ описанному выше изображенію Богоматери (л. 3—63). Архангель представлень въ движеніи, какъ это вообще принято въ памятникахъ византійскаго и древне-русскаго искусства; типь и костюмъ также древніе, хотя послъдній не имъеть древней естественности и красоты; но короткій жезль архангела составляеть новшество, относящееся въ XVII въву. Палаты по своей архитектуръ отличаются отъ палать на л. 3—63, и если соединить ихъ механически вмъстъ, то они не будуть представлять собою ни внъшняго, ни внутренняго единства; а это даеть поводъ думать, что оба эти листа предназначались въ руководство для росписи царскихъ врать, гдъ оба изображенія обычно разъединяются, причемъ каждое изъ нихъ представляеть собою какъ бы отдъльное цълое.

8 (68; табл. VIII). Мученическая кончина св. архидіакона Стефана. Какъ видно изъ надписи на оборотв, рисунокъ этотъ принадлежаль чернепу Никодиму. Представлено загородное мъсто, окаймленное съ одной стороны высокою оградою. Шестеро іудеевь, одётыхь вь короткія туники, наподобіе русскихь рубахъ, узкіе штаны и сапоги, совершають постыдную казньпобіенія камнями праведника; нісколько поодаль сидить Савль распорядитель казни; онъ представленъ въ обычномъ старческомъ типъ ап. Павла, хотя въ разсказъ Дъяній апост. объ этомъ событіи названъ юношею (Дівян. VII, 38). Въ средині сь молитвенно воздетыми руками, въ тунике и сапогахъ, стоить на коленахъ мученикъ — красивый юноша съ вьющимися кудрями; взоры его обращены на небо. На заднемъ планв вверху — палаты, означающія городъ Іерусалимъ, и небо въ видъ облаковъ съ двумя кругами съ набросанными въ нихъ фигурами Бога Отца (?) въ четвероугольномъ нимбъ, І. Христа (?) и солнца, въ виде круглаго человеческаго лица. Основ-

ныя черты композиціи внушены художнику текстомъ книги Деній Апостольских (VII), где разсказывается, что первомуч. Стефанъ предъ кончиною, воззрѣвъ на небо, увидѣлъ славу Божію и Інсуса, стоящаго одесную Бога... потомъ преклонилъ колена и молился. Подъ вліяніемъ этого разсказа явилась равсматриваемая композиція, впрочемъ, не необычная и въ древности византійской: приміры изображенія побіенія камнями Архидіакона Стефана встрівчаются уже въ числі миніатюрь древнейшихъ рукописей Козьмы Индикоплова, ватиканской и Флорентинской 1). Составитель книги Двяній апостольских прибавляеть, что лицо мученика было подобно лицу ангела; отсюда въ памятникахъ старины архид. Стефанъ является всегда красивымъ юношею. «Стефанъ Первомученикъ и архидіаконъ; подобіемъ младъ, власы съ ушей повились по плечамъ, риза діаконская, въ рукі кадило, въ другой онміамница, подъ ногами каменіе 3). Нѣцыи пишуть въ рукѣ свитокъ, а въ свиткѣ написано: Господи не постави имъ грвха сего, не въдають, что творять и убивають. Пострада за Христа имый лёть мало болье тридесяти; лицемъ бъ зъло красенъ» в). Въ видь юноши съ ладонницею изображенъ архидіаконъ Стефанъ и въ Строгановскомъ иконописномъ подлинникъ (27 дек., 2 авг.); тоже и въ древне-русскихъ ствнописяхъ, и въ греческомъ иконописномъ подлинник $\dot{\mathbf{b}}$  ( $\Sigma$ τέφανος νέος ἀγένειος διάκονος)  $^4$ ). Ни въ самой композиціи разсматриваемаго изображенія, ни въ моделлировкъ фигуръ не видно высокихъ художественныхъ достоинствъ.

9 (69; табл. ІХ). Тетрадь десятая. Изображеніе святыхъ

<sup>1)</sup> Garrucci, Storia del'arte crist. III, tav. CLII, 1. Ср. побіеніе Ахоравъ вънскомъ водексъ Інсуса Навина. Garrucci III, CLXIII, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Иконописный подлинникь сводной редакціи XVIII в. Изд. Филимонова. (Мосива 1876), стр. 234 (январь 4). Ср. Софійскій подл. XVI в. подъ 2 авг. стр. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ же, стр. 226 (дек. 27).

<sup>4)</sup> Έρμηνέια σ. 188.

письменное знамя вторая. Первыя слова дають поводь думать, что листь этоть некогда входиль въ составь другого сборника и занималь въ немъ место въ 10-й тетради; а потомъ въ новой комбинаціи листовъ попаль во 2-ю тетрадь. Слово «вторая» написано другими чернилами, но тою же рукою. Въ составъ нашего сборника, не разделеннаго вообще на тетради, пометы эти уже утратили свое первоначальное значеніе.

Евангелисть Іоаннъ Богословъ. Горная пещера; Іоаннъ Богословъ старецъ, въ обычномъ величавомъ типъ, сидитъ; онъ поворачиваетъ голову назадъ и въ изумленіи, выражаемомъ жестами рукъ, внимаетъ небесному гласу. Предъ нимъ сидитъ юноша Прохоръ и пишетъ; предъ Прохоромъ письменныя принадлежности. Вверху въ облачномъ небъ, имъющемъ форму сегмента круга, изображенъ символъ Ев. Іоанна — крылатый левъ въ нимбъ съ книгою. Въ сторонъ — палаты, означающія городъ. Весь рисунокъ представляетъ собою лишь легкій эскизъ, безъ деталей.

волосами, въ стихаряхъ, съ орарями, перекинутыми чрезъ лѣвое плечо, съ кадилами въ правыхъ рукахъ; сверхъ того у одного въ лѣвой рукѣ, повидимому, оиміамница, а у другого сіонъ. Опредѣлить точно личности ихъ, за слабостію индивидуальныхъ чертъ въ изображеніяхъ, за отсутствіемъ надписей и вообще по недостатку точныхъ свѣдѣній о типахъ св. діаконовъ въ подлинникахъ, трудно. Можно, впрочемъ, догадываться, что здѣсь мы имѣемъ предъ собою архидіакона Стефана и діакона Филиппа, потому что они, какъ это извѣстно по подлинникамъ 1) и многочисленнымъ памятникамъ искусства и иконографіи, изображаются въ видѣ юношей безъ бородъ, съ

<sup>1)</sup> Подл. критич. ред. подъ 27 дек. (стр. 226, ср. 234) и 11 октября (стр. 170).

вьющимися волосами. Правда по греческому подлиннику безбородымъ изображается еще діаконъ Евплъ (νέος ἀγένειος) 1), но въ сводномъ русскомъ подлинникѣ ему усвояется «брада аки мученика Никиты» 2). Съ большею вѣроятностію слѣдуетъ полагать, что наше изображеніе стояло бы ближе къ подлиннику русскому, чѣмъ къ греческому. —Св. діаконы въ древнерусскихъ стѣнописяхъ ванимаютъ мѣсто въ алтарѣ на столпахъ или стѣнахъ, примыкающихъ къ иконостасу, потомъ на деревянныхъ столпцахъ, къ которымъ прикрѣпляются царскія двери.

11 (71; табл. XI). Евангелисть Лука, съ кудрявою головою и жидкою бородою; фигура не симметричная; сидить въ креслъ въ палатахъ и пишетъ; предъ нимъ пюпитръ со свъчею, свиткомъ и другими письменными принадлежностями. Вверху въ облакахъ—крылатый телецъ съ книгою—символъ Св. Луки. Рисунокъ этотъ относится къ одному цълому съ рисункомъ Ев. Іоанна на л. 9 (69).

12 (72: табл. XII). Евангелистъ Маркъ, средовѣкъ съ густыми волосами и бородою, относится къ той же серіи; тотъ же недостатокъ симметріи въ фигурѣ; сидитъ на табуретѣ въ палатахъ и очиниваетъ перо; предъ нимъ на пюпитрѣ свитокъ развернутый и книга. Вверху въ облакахъ орелъ съ книгою, — символъ Ев. Марка.

13 (73; табл. XIII). Св. діаконы, — оба старцы съ морщинистыми лицами, съ круглыми кучеватыми брадами; одёты въ стихари съ орарями; върукахъ—кадила и еиміамницы. Кто они, — сказать трудно.

14 (74; табл. XIV). Ев. Матеей, изъвыщеописанной четверицы Евангелистовъ, старецъ съ морщинистымъ челомъ, съ длинною бородою; сидитъ на табуретъ и пишетъ; на пюнитръ

<sup>1)</sup> Έρμηνέια σ. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подъ 10 авг. (стр. 414).

двъ книги и письменныя принадлежности. Обычныя палаты; вверху въ небъ—символъ Св. Матеея—ангелъ съ книгою.

15 (75; табл. XV). Два св. діакона—молодые; одинъ безъ бороды, другой съ небольшою бородкою; въ обычныхъ костюмахъ, съ обычными аттрибутами. Судя по описаніямъ подлинниковъ, это Авивъ или Евплъ и Лаврентій 1).

16 (76; табл. XVI). Господь Саваоет въ небъ, въ восьмиугольномъ нимбъ, съ благословляющими руками (Ср. л. 164. 169. 188. 189. 222 и др.). Изображение это не имъетъ самостоятельнаго значения, а представляетъ собою лишь вънецъ изображений молящихся святыхъ, Благовъщения и др.

17 (77; табл. XVII). Евхаристія. Изображенъ престоль почти съ квадратнымъ основаніемъ, какъ въ православныхъ храмахъ. На престолъ — дискосъ въ видъ большой чаши на нивкомъ поддонъ. Надъ престоломъ киворій или балдахинъ въ видъ купола, утвержденнаго на четырехъ колоннахъ. За престоломъ стоитъ I. Христосъ въ туникъ и иматіи и своею десницею подаеть св. хлыбь первому изъ приближающихся къ нему апостоловъ-Петру (типъ извъстный съ курчавыми волосами и бородою). Въ группъ остальныхъ пяти апостоловъ можно различить юношу ап. Іоанна и Андрея съ всклоченными волосами. Въ древнихъ мозаикахъ и фрескахъ алгарей апостолы въ сюжетъ евхаристіи изображаются не группою, но одинъ за другимъ, и лишь въ миніатюрахъ византійскихъ рукописей допускается компановка ихъ въ родъ нашего рисунка; но въ позднъйшихъ греческихъ и русскихъ ствнописяхъ XVI-XVII в., а равно и на иконахъ этого времени она составляетъ явленіе обычное. На заднемъ планъ видны палаты и стъна, указывающая, быть можеть, на алтарную преграду, какъ въ мозаикъ Михаиловскаго монастыря въ Кіевъ. См. 2-ю половину на табл. ХХ.

<sup>1)</sup> Ποχъ 10 π 11 авг. (стр. 414). Έρμηνέια σ. 192.

- 18 (78, табл. XVIII) Изображеніе ангела съ рипидою. Ангелъ въ діаконскихъ одеждахъ, съ тороками въ волосахъ, представляющими собою традидіонное повтореніе древнѣйшаго вѣнка и получившими въ русской иконографіи значеніе символа слуха или высшаго вѣдѣнія, съ круглою рипидою, на которой изображенъ шестикрылатый серафимъ. Изображеніе это относится какъ составная часть, къ изображенію евхаристіи: ангелы съ рипидами должны быть изображены здѣсь возлѣ престола и служить идеальнымъ выраженіемъ діаконовъ. См. 2-ю половину изображенія евхаристіи. на л. 84, табл. ХХ.
- 19 (79). Изображеніе четырехъ святыхъ діаконовъ съ еиміамницами, въ діаконскихъ одеждахъ, причемъ надъ главами ихъ пом'вщены объяснительныя надписи, необходимыя для иконописцевъ при пользованіи этими эскизами: Лаврентій надс'єдъ, Анеалъ русъ, Евплъ русъ, Авивъ младъ. Важнаго художественнаго и иконографическаго значенія эти рисунки не им'єютъ и потому не воспроизводятся нами зд'єсь въ рисункахъ.
- 20 (80). Благовъщеніе Пресв. Богородицы. Богоматерь (рис. 1 на стр. 20) въ условныхъ одеждахъ, сидить въ роскошныхъ вычурныхъ палатахъ на высокой византійской каеисмъ съ высокимъ подножіемъ. Правая рука ея простерта къ ангелу; въ лъвой багряница или рукодълье. Архангелъ см. л. 83.
- 21 (81; табл. XIX). Іоаннъ Предтеча—аскетъ съ всклоченными волосами, во власяницѣ и иматіи, съ молитвенною рукою; съ крыльями; въ другой рукѣ его посохъ эмблема путника, подобно посоху арх. Гавріила въ изображеніи Благовѣщенія; свитокъ—эмблема проповѣди Предтечи о покаяніи и приготовленіи пути Господу, и сосудъ съ отсѣченною главою Предтечи,—эмблема мученической кончины его. Мотивомъ къ изображенію І. Предтечи съ крыльями послужило усвоенное ему Самимъ І. Христомъ наименованіе ангела: ибо онъ тоть, о которомъ написано: се Я

посылаю Ангела Моего предъ лицемь Твоимъ, который приготовить путь Твой предъ Тобою (Малах. III, 1. Мато. XI, 10.

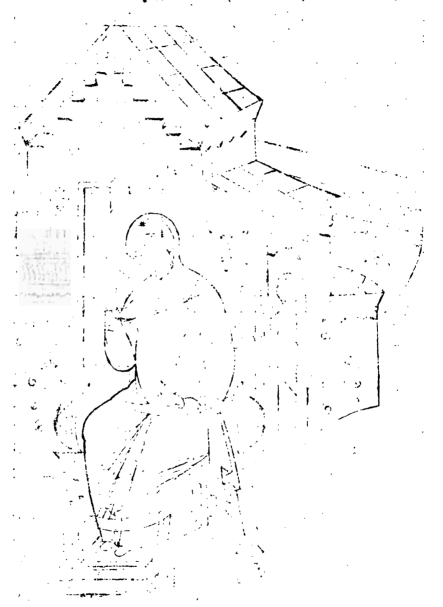


Рис. 1. Богоматерь, принимающая благовъстіе Архангела.

Лук., УП. 27); Наименованіе это усвоено Предтечв не потому. что онь ималь ангельскую природу, но потому, что его служение подобно было служению ангеловъ; въ этомъ смыслв, примвнительно къ приведеннымъ словамъ І. Христа, нужно истолковывать крылья І. Предтечи и въ памятникахъ иконографіи. Нътъ никакихъ основаній предполагать, что древніе художники им'єли тоже неверное представление о природе Предтечи, которое опровергнуто Кирилломъ Александрійскимъ, Осодоромъ Студитомъ и другими церковными писателями 1). І. Предтеча быль неловъкъ (Іоанн. І, 6), но исполнялъ миссію ангела. Въ подобномъ переносномъ смыслъ въ русской иконографіи крылья усвояютьи подвижникамь, особенно девственникамь, какь эмблему ихъ легкаго и быстраго паренія къ небу<sup>2</sup>). Первоначальное появленіе изображенія І. Предтечи съ крыльями относится, повидимому, къ повдней эпохъ византійскаго искусства: по крайней мере его неть ни вълицевых византійских Евангедіяхь, ни въ минологіяхь, ни въ мозаикахь, ни въ древнерусскихъ ствнописяхъ и иконахъ. Пачіуади и Пиперъ указали дримфръ такого изображенія въ одной миніатюрь миней подъ 7 Января 3); но къ какому времени относится этотъ памятникъ и гдь онь находится неизвъстно; во всякомъ случать это не . ватиканскій минологій и не другіе минологіи Рима, Парижа и Москвы, въ которыхъ, какъ мы помнимъ, нътъ такого изображенія; затемь указывають на фреску монастыря Кесаріани на горь Гиметть, на греческій реликварій доминиканской церкви въ Перпиньянъ не позднъе XIV въка и мозаику на фасадъ монастырской церкви Св. Георгія въ Палермо XI—XII в. уже разрушенную въ XVIII въкъ. Такимъ образомъ компетентный ученый въ спеціальной монографіи, посвященной изображеніямъ

<sup>1)</sup> Piper, Evang. Kal. 1867, S. 66—68. 2) См. ниже изъяснение рисунка Странинаго суда. 3) Piper, Evang. Kal. 1867, S. 63.

І. Предтечи, не могь указать ни одного древне-византійскаго изображенія І. Предтечи съ крыльями 1). Намъ изв'ястны такія изображенія по памятникамъ греческимъ и русскимъ XVI и XVII в. Такова икона XVI в., бывшая на выставкъ въ музеъ Импер. Общества любителей древней письменности 2); фреска Ильинской перкви въ Ярославле и многія другія. Усеченная глава на блюдъ въ рукахъ І. Предтечи-явленіе обычное въ русской иконописи XVII в.; изв'єстна она и по памятникамъ эпохи новаго возрожденія: но въ какое время греческимъ появилось такое изображение І. Предтечи, - отвітить на этоть вопросъ категорически нельзя. Правда не столь давно въ руской археологической литературъ высказана категорически мысль, что начало изображенія І. Предтечи «съ усёкновеніемъ» принадлежить византійской иконографіи XI или XII въка 3); но эта мысль нуждается въ фактическомъ педтвержденіи, какого не дають приводимыя съ этою целію ватиканская икона (неизвъстнаго происхожденія), стьнопись Кесаріани, картина (?). Гори и русскія иконы. Въ памятникахъ византійскихъ, уже подвергнутыхъ археологической критикѣ, мы не знаемъ такого изображенія, нізть его даже и въ греческомъ подлинник і Діонисія. По своему внутреннему характеру оно болье свойственно эпохъ возрожденія и, быть можеть, явилось одновременно съ сходною иконографическою композиціею «се агнецъ Божій», которая въ свою очередь представляеть собою видоизменение древнъйшей композиціи « ἄμνος δακτύλω Προδρόμου δεικνύμενος», о которой упоминаеть уже трулльскій соборь.

<sup>1)</sup> Въ спеціальной русской монографія г. Каменнова (Иконографія св. Іоанна Крестителя. Казань, 1887) указанъ тоть же реликварій въ Перпиньянъ, какъ древнъйшій памятникъ этого рода. Ср. ст. гр. Уварова въ Археол. въстникъ 1867 г. стр. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Доставлена была Кирилловымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Каменновъ, 24.

22 (82). Два ангела, —фигуры непропорціонально длинныя, поддерживають кругь, изображенный лишь отчасти. Рисунокь этоть составляеть нижнюю часть изображенія Вознесенія Господня. Рисунокъ чернеца Никодима, какъ видно изъ надписи на обороть.

23 (83; рис. 2 на стр. 24). Архангель благовъствующій Пресв-Дъвъ (сн. л. 20-80). Изображены роскошныя палаты; благовъствующій Архангель-въ моменть движенія, съ широко разставленными ногами, большими крыльями, въ развъвающемся плащъ; въ волосахъ тороки; десница благословляющая. Характерную черту этого иконографическаго перевода благовъщенія составляеть рукоделье въ рукахъ Богоматери. Последовательность, съ какою оно проходить въ намятникахъ православнаго искусства, не есть явленіе случайное. Случайность и личный произволь противорвчать основнымъ началамъ византійской и русской иконографіи, опирающейся на объективныя начала и выражающей въ своихъ формахъ ту или другую сторону древняго преданія. Приступая къ изображенію благовъщенія, первые христіанскіе художники должны были прежде всего обратить вниманіе на Евангеліе Луки и въ немъ искать основаній для его художественнаго выраженія. Ев. Лука сообщаеть, что благов'єщеніе произошло въ галилейскомъ городе Назарете, где жила Пресв. Дъва витстъ съ своимъ обручникомъ Іосифомъ. Посланный для благовъстія св. Дъвъ арх. Гавріиль, вошедши къ ней, сказаль: «радуйся, благодатная, Господь съ тобою; благословенна ты между женами». Она же, увидъвъ его, смутилась отъ словъ его и размышляла, что бы это было за привътствіе. Сущность событія передана здёсь съ достаточною ясностію и полнотою, но внёшняя обстановка его не объяснена: таковъ обычный пріемъ подлинныхъ Евангелій въ передачь евангельскихъ событій, въ отличіе отъ апокрифовъ, усиливающихся восполнить краткіе разсказы Евангелія подробными описаніями внёшней обстановки событій. Изъ евангельскаго разсказа видно, что Богоматерь во время благов'єщенія находилась въ дом'є, куда и вошель

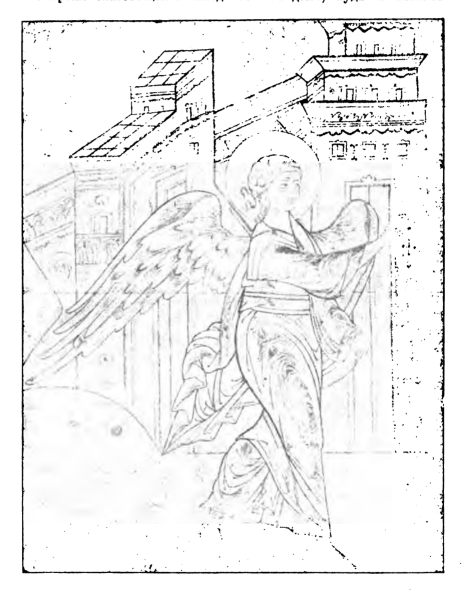


Рис. 2. Благовъствующій Архангелъ.

Архангелъ, и что благовъстіе вызвало въ ней смущеніе. Данныя эти всегда принимались въ соображение художниками, но они, сами по себъ, были недостаточны для воспроизведенія цъльной картины благовъщенія, а потому художники внесли сюда новые мотивы, опредъляющіе иконографическіе переводы благовъщенія «сь рукодельемь и у источника». Откуда эти мотивы? Спеціалисты единогласно, хотя и не всё съ одинаковою решительностію, отвічають на этоть вопрось ссылкою на древніе апокрифы. Однако не смотря на столь замечательное согласіе авторовъ, мевніе это до сихъ поръ нельзя считать доказаннымъ. Оно основывается единственно на внёшнемъ сближеніи разсматриваемыхъ иконописныхъ переводовъ съ преданіями апокрифическихъ Евангелій; притомъ и это сближеніе не проведено въ литературѣ съ удовлетворительною полнотою и точностію. Действительно ли апокрифы были непосредственными источникомъ для иконографіи; чёмъ объяснить необычайную устойчивость этихъ иконографическихъ переводовъ, --- темъ ли, что апокрифы всегда пользовались уваженіемь въ средв художниковъ, или чемъ либо инымъ, на эти вопросы неть ответовъ; между твиъ какъ именно въ нихъ, а не въ механическомъ сближеній сходныхъ явленій, заключается сущность діла. Протоевангеліе Іакова младшаго говорить, что когда іудейскіе священники вознамерились устроить завесу для іерусалимскаго храма, то выбрали для этой цёли непорочныхь дёвъ изъ племени Давидова; вмёстё съ ними явилась и Марія, которой нервосвященникъ и вручилъ пурпуръ, червленицу и другіе матеріалы, необходимые для изготовленія завёсы. Марія послё этого приступила къ работв, къ которой она, какъ видно изъ другихъ источниковъ, привыкла еще живя въ храмв 1). Однажды она, ввявши водонось (хадтич-hydria), пошла почерпнуть воды

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pseudo-Matthei evangelium c. VI. Tischendorf., Evangelia apocrypha p. 62.

и услышала голосъ: радуйся, благодатная, Господь съ тобою: благословенна ты въ женахъ. Марія озирается, чтобы узнать, откуда этоть голосъ. Съ трепетомъ возвратилась она домой, поставила водоносъ и, взявши пурпуръ, съла на свое мъсто (èпі той Эрочои) и стала прясть. И воть ангель Господень предсталь предъ нею и сказаль: не бойся, Марія; ты обрвла благодать у Господа и зачнешь по слову Его. Слыша это, Марія размышляла въ себъ: неужели я зачну отъ Господа Бога и рожду, какъ рождаетъ всякая жена. Тогда ангелъ Господень сказаль ей: не такъ, о Марія; сила Вышняго осенить тебя, посему и рождаемое отъ тебя святое наречется Сыномъ Вышняго; и назовешь Его Іисусомъ, потому что Онъ спасеть народъ свой отъ гръковъ. И сказала Марія: се раба Господня; да будеть мнв по слову твоему 1). Но для рвшенія вопроса о вависимости изображеній отъ этого апокрифа нужно было бы знать: было ли извёстно протоевангеліе въ то время, какъ появились первые примъры нашихъ переводовъ благовъщенія; не могли ни почерпнуть художники своихъ сведеній изъ иныхъ источниковъ, помимо протоевангелія, и если неть, то какъ допустить генетическую связь апокрифа съ одной стороны, и принятыхъ въ церкви изображеній, съ другой. Содержаніе протоевангелія изв'єстно было несомн'єнно съ IV в.: на него ссылаются, прямо или косвенно, Григорій нисскій, Епифаній и псевдо-Епифаній, псевдо-Евстафій антіохійскій, Андрей критскій и мн. др. 2). Тишендорфъ доказываеть, что оно было извъстно Оригену, Клименту алекс. и даже Густину мученику. Въ самомъ содержание его заключаются признаки его древности:

<sup>1)</sup> Protoevang. Jacobi c. X — XI. Tischendorf., Evang. apocr., p. 19 — 22. Thilo, Codex Apocr. Novi Testam. p. 211—217. Пересказъ этихъ событій по апокрафамъ: Hofman, Das Leben Jesu nach den Apocryphen. Variot, Les Evangiles apocr. Paris. 1878.

<sup>2)</sup> Выдержив у Твшендорфа prolegg. XII.

въ протоевангеліи тъже догматическія положенія, около которыхъ вращается богословская мысль евіонитовъ и назореевъ. Авторъ протоевангелія доказываеть, что Марія осталась дівою и послів рожденія І. Христа, что І. Христось не есть сынъ Іосифа, но сынъ Божій: доказать это было важно именно въ то время, когда среди евіонитовъ, навореевъ, кериноянъ и маркіонитовъ высказывалось мнвніе объ Іисусв, какъ истинномъ сынв Іосифа и Маріи, когда извъстный Трифонъ упрекалъ Евангелистовъ въ томъ, что они молодую женщину (νεάνις) прор. Исаін превратили въ двву (παρθένος), когда Цельсъ издъвался надъ Інсусомъ, сравнивая евангельскій разсказь объ Его рожденіи съ греческими баснями, когда многіе полагали, что у І. Христа были родные братья и проч. 1). Върны или нътъ эти соображенія, но для насъ имветь цвну лишь тоть несомнвнный факть, что основа протоевангелія явилась ранве соответствующих изображеній благовъщенія. Но такъ какъ ссылки на него у древнихъ авторовъ не отличаются опредъленностію, и только трое-Оригенъ, Епифаній и Евстафій ставять содержаніе протоевангелія въ связь съ именемъ Іакова, то позволительно предположить, что и самое протоевангеліе, въ извъстной намъ редакціи, не есть первоначальный источникь сообщенных въ немъ сведеній. То, что зналь редакторъ протоевангелія, могло сохраняться въ устныхъ преданіяхъ Сиріи, Палестины, Гредіи и Рима; отрывки подобныхъ сказаній могли быть занесены и въ древнійшую письменность. Редакторъ протоевангелія могь собрать и изложить, применительно къ своей цели, этотъ готовый разбросанный матеріаль; изъ этихъ первоначальныхъ преданій могли почерпать свёдёнія Іустинъ мученикъ и Клименть александрійскій; они же, а не редактированный кодексъ протоевангелія, могли служить источникомъ и для древнайшихъ художниковъ. Остав-

<sup>1)</sup> Ibid. XIII.

ляя такимъ образомъ подъ сомнинемъ вопросъ о непосредственномъ вліяніи апокрифовъ на первоначальную разработку изображенія благов'ященія, мы не можемъ, однакожъ, отрицать ихъ сходства въ данномъ случав. Такъ, или иначе, но источникъ иконографическихъ переводовъ благовъщенія найденъ; это древнее преданіе, -- то самое, которое изложено въ апокрифическихъ евангеліяхъ. Но если даже будеть доказано, что древніе авторы и художники шли прямо по стопамъ апокрифовъ, следуетъ ли отсюда вывесть заключение, что они прибъгали вавъдомо къ еретическимъ источникамъ и старались восполнить ими скудость внутренняго содержанія религіозной мысли въ господствующей церкви, или не умъли отличить истины отъ вымысла еретической фантазіи? Нізть. Древивійшіе авторы относились иначе къ этимъ источникамъ, и если въ V в. мы видимъ уже следы неодобрительнаго отношенія къ нимъ у Иннокентія I 1), Льва I 2) и Геласія 3), то здёсь имъются въ виду соблазнительныя стороны апокрифовъ, а не простые невинные разсказы ихъ; притомъ эти протесты раздаются на западъ, а не на востокъ, который всегда относился съ большею снисходительностію къ проявленіямъ свободной мысли, если не находиль ихъ явно противными духу вселенскаго православія. Да и на запад'в въ томъ же V столетіи мы видимъ самый решительный примерь иного отношения къ этимъ преданіямъ. Около 430 г. благовъщение съ рукодъльемъ введено было въ мованки Маріи Великой въ Рим'в, безъ сомнівнія, съ согласія и одобренія Сикста III; произошло это всего чрезъ 30 леть после

<sup>1)</sup> Epist. ad Exsuperium episc. Tolos. Migne patrol. s. l. t. XX, col. 501-502.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Epist. 15 ad Turribium. Migne s. l. t. LIV, col. 688. cf. 693-695.

<sup>3)</sup> Migne s. 1. t. LIX, col. 162 sq. cf. Tischendorf, Ev. apocr. prolegg. XXIV—XXVII; также проф. Порфирьева Апокр. сказ. о ветхоз. лицахъ и событіяхъ 154—155.

осужденія апокрифовъ Иннокентіемъ І-мъ. Необходимо думать, что преданіе о благов'ященіи считали в'вроятнымъ какъ самъ Сиксть, такъ и художники и народъ, для назиданія котораго предназначалось изображеніе; и это тімь боліве, что преданіе это выступаеть вдесь наружу въ храме въ эпоху несторіанскаго движенія, какъ одно изъдоказательствъ необходимости почитанія Богоматери. Было бы въ высшей степени странно, если бы, при такихъ обстоятельствахъ, явилось изображеніе исторически невърное и даже прямо запрещенное... Очевидно, что общій взглядь на него быль совершенно не таковь. Въ самомъ дълъ, какой вредъ могъ произойти отъ распространенія древняго преданія о вившней обстановкі благовіщенія? Благовъщение у источника и во время занятия рукодъльемъ не только не противорванть нашимъ представленіямъ о смиреніи Богоматери и необычайной простоть событій детства І. Христа, а напротивъ вполнъ согласуется съ имми. Такъ именно смотрвли на дело церковные писатели и песнотворцы востока. Въ самой простоте событи они усматривали величие и переносили эти разсказы на страницы своихъ сочиненій. Русскій путешественникъ XII в. игуменъ Даніилъ свидетельствуеть, что опъ видълъ пещеру, гдъ жила Богоматерь и ткала червленицу и гдв последовало благовещеніе; видель онь также источникъ, при которомъ произошло первое благовъщеніе. Наконецъ, какъ въ Византіи извъстны были списки протоевангелія Іакова 1), такъ они были и въ славянскомъ переводь. Исторія православной церкви не даеть основаній думать, что древнія преданія о благов'вщенім признавались лживыми; напротивъ широкое распространение ихъ въ письменности свидетельствуеть о благосклонномъ отношени къ нимъ со стороны представителей духовнаго просвещения. Этимъ и

<sup>1)</sup> О нахъ Тишендорфъ XXVIII и след.

объясняется широкое распространеніе изображеній благов'єщенія «съ рукодёльем» и у источника» по крайней м'єр'є до XVII в. включительно. Художники не выступали въ данномъ случай изъ круга понятій и представленій, поддерживаемыхъ и внушаемыхъ имъ памятниками письменности.

23¹ (83¹). Изображеніе неизв'єстнаго святаго въ апостольскомъ костюм'в. По типу изображеніе напоминаеть апостола Павла.

232 (832). Старчества законное изображение (Рис. 3). Рисунокъ довольно сложный и изобилующій надписями. Надписи эти показаны на обороть листа съ соотвътствующихъ мъстахъ. Вверху въ облакахъ изображенъ І. Христосъ (бюстъ) съ вънками въ рукахъ-терновымъ и металлическимъ; по сторонамъ Его два архангела съ державами и жезлами. Относящіяся сюда надписи на оборотъ: Живота въчнаго изображение, буди въренъ до смерти и дамъ ти вънецъ жизни. Ниже изображенъ монахъ, распятый на кресть; къ устамъ его прикрыпень замокъ; въ рукахъ двв пылающія лампады; надъ крестомъ пять свитковъ, къ которымъ относятся надписи: Ты еси Господи упованіе мое (Пс. XXXVIII); завъть положи очима моима; тому небесный страхъ... положи устомъ моимъ храненіе; Лука XII: свътильникъ въ рукахъ вашихъ горящъ. На трехъ концахъ креста — фигурные щиты съ надписями: послушаніе, чистота, - нищета; на груди монаха раскрытая книга съ надписью: законъ твой поучение мое есть; по сторонамъ его два щита съ надписями: мнв мірь распятся и азъ мірови (Галат. гл., Ш); а еже суть плоть свою со страстьми распяща (Галат. зач. 200). По левую сторону (отъ зрителя) — башня и всадникъ, подающій монаху губку на древкъ, подобно воину, подающему I. Христу распятому одеть; всадникь этоть означаеть мірь; къ древку прикрѣпленъ свитокъ съ надписью: сниди со креста. По другую сторону—одноглавая церковь, а ниже адъ въ видѣ пасти, въ которой находятся грѣшники и въ числѣ ихъ монахъ въ клобукѣ; надъ адомъ стоить воинъ и пускаеть стрѣлу; стрѣла летитъ и прибли-



Рис. 3. Старчества законное изображение.

жается къ монаху, около нея обвился свитокъ съ надписью: сниди со креста, сниди со креста. На одеждъ монаха три свитка съ надписями: да будутъ чресла ваша препоясана (Лук. XII); колъни мои изнемогоша отъ поста (Пс. СХУІІІ); возбрани ногамъ моимъ отъ всякаго пути лукава (Пс. СХУІІІ). У нижняго конца креста находится хоругвъ съ надписью» не даси мъста діаволу» (Ефес. зач. 4) и цъпь, которую тянетъ «діаволь». На каменномъ пьедесталъ креста написано: камень же бъ Христосъ (Зач. Кор. 1); а ты блюдеши ему пяту (Быт. гл. III); постави на камени нозъ мои (Пс. IX). По лъвую сторону креста, подъ всадникомъ, находится гробъ, возлъ котораго—два змъя, съ надписью: мірови умрохъ.

Одно изъ такихъ изображеній (листовая картинка на мѣди), съ неисправными надписями, издано Д. А. Ровинскилъ 1). Прототипы ихъ — въ греческой иконографіи. Греческій подлинникъ Діонисія предлагаеть описаніе этого изображенія, съ иными надписями и съ нѣкоторыми отличіями въ деталяхъ (міръ въ образѣ женщины въ коронѣ, съ чашею вина въ рукѣ), въ особой статьѣ подъ заглавіемъ: Пѣ $\varsigma$   $\delta$  τοῦ ἀλη $\mathfrak{S}$ ινοῦ μοναχοῦ βίος ριαγράφεται 2).

24 (84; табл. XX). Вечеря тайная. Вторая половина изображенія, находящагося на л. 17/17. Престоль съ стоящимъ на немъ дискосомъ; надъ престоломъ киворій; за престоломъ стоить въ наклоненномъ положеніи І. Христосъ и держить въ рукахъ сосудъ, напоминающій кубышку или върнъе — тыкву, употребляемую на востокъ для запаса воды въ путешествіяхъ. Къ Нему приближаются шесть апостоловъ съ Павломъ во главъ для пріобщенія св. крови. На заднемъ планъ стъна и палаты.

<sup>1)</sup> Руссв. народн. карт. № 777; т. III, стр. 156—157; ср. т. IV, стр. 565—567. Ср. якону тверского музея, пріобрѣт. въ 1893 г. № 76. Тверской музей и его пріобрѣт. въ 1893 г. Тверь, 1894; стр. 14—15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Έρμηνεία σ. 240-242.

Иконографическая композиція евхаристін, изв'ястная у грековъ подъ названіемъ ή ματάδοσις т. е. раздаяніе св. тела и крови І. Х. апостоламъ, а у насъ подъ именемъ литургическаго изображенія тайной вечери, имфеть свою продолжительную исторію. Въ живописяхъ и скульптуръ катакомбнаго періода и даже въ мозанкахъ и миніатюрахъ IV — V в. нъть ни одного примъра такого изображенія. Оно становится извістнымь лишь по памятникамъ не ранве VI ввка (Россанское Евангеліе и сир. Ев. Раввулы), и это вполнъ естественно, такъ какъ къ этому времени уже достаточно определилось внутреннее убранство христіанскаго алтаря съ престоломъ и его принадлежностями и положены основы для символического изъясненія подробностей литургіи. Отсель цылый рядь такихь изображеній проходить во всёхь главнёйшихь видахь памятниковъ христ. искусства — въ миніатюрахъ, мозанкахъ, фрескахъ и на иконахъ 1). Но полагать нужно, что ни Россанское Ев., ни Ев. Раввулы не представляють собою первыхъ оригинальныхъ попытокъ этого изображенія. Изображеніе это передаеть факть установленія Евхаристіи въ формахъ, заимствованныхъ отъ христіанскаго алтаря и совершаемыхъ въ немъ литургическихъ действій. І. Христосъ «Самъ приносяй и приносимый» является вдесь Великимъ Архіереемъ — совершителемъ литургін, апостолы — върующими. Художники знали, что тайная вечеря совершена была Спасителемъ въ иной обстановкъ, знали и то, что ап. Павелъ не участвованъ въ этой первой вечери; темъ не менее они повторяли последовательно и соанательно литургическую обстановку сюжета, вводили сюда и ап. Павла: руководственнымъ началомъ для нихъ въ данномъ случай служили не столько исторія и хронологія, сколько дру-

<sup>1)</sup> Подробно въ нашемъ соч. Евангеліе въ нам. еконогр. 276-295.

гая идея высшаго порядка, — идея неразрывной связи факта установленія евхаристіи съ литургією. Поэтому, самое естественное мѣсто для такого изображенія—алтарь христіанскаго храма, и дѣйствительно въ огромномъ большинствѣ уцѣлѣвшихъ византійскихъ мозаикъ и фресокъ оно занимаетъ мѣсто въ алтарной апсидѣ. А отсюда естественно предположить, что оно впервые появилось въ живописяхъ монументальныхъ—въ храмахъ, откуда перешло въ миніатюру, шитье и на иконы. Наше изображеніе передаетъ идею въ общепринятыхъ въ православной иконографіи формахъ; даже и форма евхаристическаго сосуда не составляеть явленія рѣдкаго, по крайней мѣрѣ, для русской иконографіи.

25 (85). Ев. Іоаннъ Богословъ, въ обычныхъ одеждахъ, сидитъ въ пещеръ вмъстъ съ Прохоромъ; поворачиваетъ голову назадъ и въ изумленіи прислушивается къ Божественному голосу; указательнымъ перстомъ правой руки сопровождаетъ свои слова, обращенныя къ пишущему Прохору. Наоборотъ обозначены краски для разрисовки изображенія: верхняя одежда І. Богослова празелень, Прохора верхняя одежда киноварь, нижняя лазорь; пещера—вохра и темная вохра.

26 (86). Ев. Лука. Типъ общеизвъстный; сидить на табуреть въ палатахъ и пишеть въ книгь; предъ нимъ столъ, на которомъ чернильница съ перомъ. Краски означенныя сокращенно на оборотъ: палаты—розовыя (?), празелень, вохра и бълая, табуретъ—вохра, одежда и столъ—лазорь.

26<sup>1</sup> (86<sup>1</sup>). Крылатый телецъ (рис. 4) съ книгою въ облакахъ,— символъ Ев. Луки. Надпись: Лука убо во образъ тельчи отъ священства Захаріина начать, за гръхи людей жромъ.

26<sup>2</sup> (86<sup>2</sup>). Крылатый левъ (рис. 5) съ книгою въ облакахъ,— символъ Ев. Іоанна. Надпись: Іоаннъ въ образъ львовъ отъ царскаго и владыческаго чина отъ Божества слова.



Рис. 4. Символъ Ев. Луки.



- 27 (87). Ев. Маркъ—средовъкъ съ закругленною бородою, сидить въ палатахъ и пишетъ въ книгъ; предъ нимъ столъ съ чернильницею. Краски: палаты празелень, розовая, зеленая, киноварь, лазорь и вохра; табуретъ—вохра; одежда—лазорь, киноварь и червлень.
- 28 (88). Ев. Матеей—старецъ. Краски: киноварь, вохра, розовая, празелень, зеленая, лазорь, розовая; табуреть—лазорь, розовая; одежда санкирь съ бълилами и лазорь; столь—вохра и червлень.
- 28<sup>1</sup> (88<sup>1</sup>). Ангелъ съ книгою въ облакахъ (рис. 6)—символъ Ев. Матеея, съ надписью: Матеей убо человѣкообразно отъ плотскаго бо рождества и отъ воплощенія Слова.
- 29 (89; табл. XXI). Знаменіе Пресв. Богородицы, добр'яйтаго изографа. Типъ иконы общензв'ястный. Красота типа, изящество и великольніе одеждь, тонкость въ отд'ялк'я мельчайтихъ деталей изображенія не составляють сомн'янія въ томъ, что рисунукъ этоть взять съ иконы превосходнаго иконописца.
- 30 (90; табл. XXII). Страшный судъ добръйшаго мастерства Москалева. Картина представляетъ собою соединеніе двухъ главньйшихъ моментовъ: страшнаго суда и будущаго возмездія праведниковъ и грішниковъ. Первое місто въ картині принадлежитъ Божественному Судій, сидящему на радугі въ ореолі; по сторонамъ Его стоятъ Богоматерь и І. Предтеча въ молитвенномъ положеній, за которыми сидять 12 апостоловъ на престолахъ съ раскрытыми книгами; позади апостоловъ—ангелы. Всі эти части картины находять свое изъясненіе въ Евангелій, апокалинсисть и позднійшихъ памятникахъ византійской и русской литературы. Егда прійдеть Сынъ человіческій во славі своей и вси святій ангели съ Нимъ, тогда сядеть на престолі славы своея (Мате. XXV, 31; XVI, 27; Апокал. XX, 11; XVI, 5; IV, 2. Псал. IX, 5). Ни византійское, ни древне-русское

искусство въ представление Судін, производящаго послівний судь надь людьми, накогда не переносили на лицо Судіи тёхъ черть геёва и раздраженія, которыя возможны въ судё человеческомъ и которыя многда допускапись въ искусстве западно-европейскомъ. Спокойное положение Судів, строгій и величественный ликъ Его, обрамленный густыми волосами, бородою и нимбомъ, жестъ десницы, -- все это такія черты, которыя вполнъ соотвътствують высокому достоинству предмета. Судія, апостолы и ангелы изображены въ облакахъ, составляющихъ одинъ изъ признаковъ небесной славы, сотласно съ Евангеліемъ и памятинками письменности: угрять сына человъческаго, грядуща на облацъхъ небесныхъ съ силою и славою многою (Me. XXIV, 30). Боле яркими и подробными чертами описывается явленіе Судін въ Слов'в Палладія мниха и въ русскихъ духовныхъ стихахъ 1): такъ и едёсь Судія представляется сидящимъ на облакахъ. Нужно, впрочемъ, замътить, что приближающееся въ натуръ изображение облаковъ вносится въ картину суда не ранве XVII в. Въ памятникахъ древитить слава Судін выражается въ ореоль, иногда составленномъ изъ херувимовъ (Успенскій соб. въ г. Владемірь). Въ дълъ послъдняго суда принимають участіе апостолы первые проповедники христіанства, ангелы, составляющіе небесное воинство, Богоматерь и І. Предтеча-ходатан за гръшный родь человеческій: всё эти мотивы внушены художнику христіанскою письменностію: Егда сядеть Сынъ челов'яческій на престол'в славы Своея, говорить І. Х., обращаясь на апостоламъ, сядете и вы на двоюнадесяте престолу, судяще объизнадесяте кольнома ивражлевома (Me. XIX, 28. Апокал. IV, 4: XXI, 12—14). На участіе ангеловь въ суді указываеть Евангеліе

Н. Покровскій, Страшный судъ въ пам. визант. и рус. иск. Труды VI арх сол. съдзада т. III, стр. 334.

(Ме. XXV, 31), слово Кирилла александрійскаго объ исход'є души и страшномъ суд'є, слова Ефрема Сирина на 2-е пришествіе І. Христа и о покаяніи и будущемъ суд'є, житіе Василія Новаго, слово Палладія иниха и другіе памятники письменности, распространенные въ древней Руси. Въ нихъ же указанія на Богоматерь и Іоанна Предтечу.

Надъ главою Судіи изображенъ Св. Духъ въ ореол'в восьми угольникъ, обрамленномъ изображениями серафимовъ. Бога Отца нътъ: Онъ опущенъ въроятно потому, что художникъ не находилъ возможнымъ изображать невидимаго Бога, подобно тому, какъ сочли это невозможнымъ отцы большого московскаго собора 1666-67 г., запретивъ иконописцамъ это изображеніе. Въ самомъ верху картины изображенъ поддерживаемый двумя ангелами свитокъ съ изображеніями солнца и луны: это лишь слабый намекь на последнюю катастрофу: солнце померкнеть и луна не дасть света своею, и звевды спадуть съ небесе, и силы небесныя подвигнутся (Me. XXIV, 29)... И небо отлучися, яко свитокъ свиваемо (Апокал. VI . 12—14)... Свіется небо аки свитокъ (Ис. XXXIV, 4)... Вся яко риза обетшають и яко одежду свіеши я и измінятся Пс. СІ, 27; ср. Евр. І, 11—12). Ангелы свивающіе свитокъ (небо) означають уничтожение стараго звъзднаго міра. Ниже Судіи пом'вщено уготованіе престола въ облакахъ: на пре-Евангеліе и кресть. Какъ въ судв человіческомъ книга закона служить эмблемою справедливости, такъ въ судъ Божественномъ видимымъ выраженіемъ правды Божіей, а вивств и показателемъ нормы христіанской жизни служить Евангеліе. О кресть, какъ знамени суда, говорить Ев. Матеей: тогда явится знаменіе Сына человъческаго на небеси (Ме. XXIV, 30), такъ какъ крестъ есть символъ искупленія людей. О томъ же говорять - слово Ефрема Сирина, откровение о дарствъ на-

родовъ приписываемое Мееодію Патарскому, слово Палладія мниха и др. Возлъ этимасіи Адамъ и Ева-первые гръщники рода челов'вческаго, искупленные кровію І. Христа. Ангелы трубнымь звукомь совывають людей на судь: эта часть изображенія поставлена художникомъ не на своемъ м'єсть, а внизу: по гласу трубъ мертвые возстають изъ гробовъ; туть же видно море, откуда, по звуку трубы ангела, поднимаются утонувшіе мужчины и женщины. Эта миссія ангеловъ ясно указана въ книгахъ новаго завъта (Ме. XXIV, 31; ср. 1 Кор. XV, 52; 1 Сол. IV, 16), въ словъ Налладія, въ житіи Василія Новаго и др. Являются на судъ цари, іерархи, воины: они приближаются къ этимасіи; по другую сторону Моисей «показуеть жидамъ распятаго Христа»; тутъ же разные народы, идущіе на судъ. Двянія людей взвішиваются на праведных вісахъ, находящихся подъ престоломъ. На чашку праведниковъ ангелъ полагаеть легкій платочекъ, который не могуть, при всёхъ усиліяхъ, перетянуть демоны. Подъ въсами — праведникъ съ крестообразно сложенными на груди руками. Въсы эти составляють принадлежность картины суда въ искусстве востока и запада, но явились первоначально въ искусствъ византійскомъ (мозаика на о-въ Торчелло). Въсы, какъ образное выражение оцвики человвческихъ двяній, извістны и въ книгахъ Св. Писанія (Іов. ХХХІ, 6. Дан. V, 27. Апокал. VI, 5), и въ памятникахъ древней церковной письменности (Григорій Богословъ, блаж. Августинъ, житіе Василія Новаго) и даже въ искусствъ и письменности до-христіанской. Въсы поддерживаются рукою, выходящею изъ облаковъ: въ рукъ праведныя души въ видъ маленькихъ человъчковъ; это наглядное и наивное представленіе блаженства праведниковъ--- «праведныхъ души въ рупъ Божіи». Ниже праведника и въсовъ изображенъ столбъ, съ привязаннымъ къ нему человъкомъ. Это особаго рода гръщникъ, который ради милостыни избавленъ въчныхъ мукъ, а ради блуна лишенъ царства небеснаго. Основа этого сюжета очень древняя; литературная обработка его произведена также еще въ Византіи, но въ искусство онъ перешель, кажется, не ранье XVII въка и во всякомъ случав представляетъ собою аномалію, съ точки зрвнія православных воззрвній на судьбу людей по кончинъ міра 1). Возлъ него два ангела, изъ которыхъ одинъ со свиткомъ, повидимому, обращается къ блуднику и показываеть ему Судію, другой — указываеть аду на Судію. Туть же еще третій ангель, показывающій пророку Даніилу четыре царства, изображенныя въ видъ четырехъ звърей въ кругъ. Въ примънени къ картинъ суда царства эти означають всеобщность кончины міра: всё царства должны предстать на страшный судъ. Первая основа аллегорического представленія царствъ находится въ книге пророка Даніила, который говорить, что онь видъль въ видъніи четырехь звёрей, выходящихъ изъ моря: одинъ звёрь былъ подобенъ львице съ крыльями, второй медвідиці, третій - рыси съ четырьмя птичьими крыльями и четырьмя головами, четвертый звёрь страшень и ужасенъ и кръпокъ излиха съ десятью рогами (Дан. VII 1-7). По объясненю Даніила, ввёри эти означають четыре царства (ст. 17). Пророчество Данівла было раскрыто въ апокрифическомъ сказаніи «Виденіе Даніила», въ житіи Андрея Юродиваго, въ откровеніи о царствъ народовь и въ сказаніи псевдо-Ипполита о скончаніи міра и объ антихристь. Въ область искуства перешли эти олицетворенія царствъ не повянье времени появленія ватиканской рукописи Козьмы Индикоплова (VII---VIII в.), гдъ извбражены четыре звъря съ сидящими на нихъ юношами, съ надписями, указывающими на царства: вавилонское, мидійское, персидское и македонское. Въ византій-

<sup>1)</sup> Тамъ же стр. 379—381.

скихъ и русскихъ памятникахъ олицетворенія эти составляють явленіе обычное. За последнимъ судомъ наступаеть пора праведнаго вовмездія: демоны, при помощи веревокъ, тащать грешниковъ въ адъ; ангелъ поражаеть ихъ своимъ жезломъ: Ать представлень подъ образомъ пламени, въ которомъ сидитъ на страшномь звёрё, въ родё льва, самъ сатана съ душею Іуды предателя въ нъдрахъ, --формы представленія очень древнія: ихъ встрічаемъ уже въ мозанкі XII в. на о-ві Торчелло и въ фрескахъ Спасо-Нередицкихъ близъ Новгорода. Изъ пасти ала выходить огромный змей и извивается по средине картины голова его у ногъ обнаженнаго праведника; ангелъ поражаетъ его трезубцемъ. На змът утверждены свитки съ обозначениемъ граховъ человаческихъ, а возла нихъ стоять черные демоны съ баграми. Это путь мытарствъ, по которому долженъ пройти человъкъ прежде, чъмъ услышить окончательный приговоръ. До XVI в. въ намятникахъ искусствъ, представляющихъ страшный судь, нъть не этого змъя, не мытарствъ; мъсто его занимаеть огненная рівка, идущая отъ трона Судій по направленію къ аду. Они являются на сміну ріжи не раніве конца XVI в. Въ миніатюръ Ипатьевской псантири 1591 года мытарства на красной лентв расположены рядомъ съ ръкою, которая въ XVII в. уже начинаеть совершенно сходить со сцены. Самая идея мытарствъ, какъ очистительнаго пути къ загробной жизни, имъеть очень древнее происхожденіе; но съ особенною ясностію она развита въ житіи Василія Новаго, гдв описываются мытарства Өеодоры 1). Многоразличных видовъ мученій грёмниковъ составитель нашей картины не представляеть; впрочемъ, следуя общепринятой схеме иконографіи суда, онъ изобразиль на правой сторонъ низвержение демоновъ: архангелъ Михаилъ, въ воинскомъ вооружении, и несколько ангеловъ

¹) Тамъ же стр. 369—373.

алинными трезубцами низвергають демоновь, летящихъ въ адъ. Гораздо шире развита картина рая: группа праведниковъ съ ап. Петромъ во главъ, приближается къ вратамъ райской обители, имъющей видъ небольшой часовни, увънчанной крестомъ. Въ одной рукв ап. Петра свитокъ (выражающій приглашеніе праведниковъ), въ другой ключь отъ врать райскихъ, согласно съ словами Спасителя: и дамъ ти ключи царствія небеснаго. Надъ вратами рая херувимъ. Повыше въ особомъ кругъ, опирающемся на облака, представлено такъ называемое лоно Авраамово, въ видъ Авраама, Исаака и Іакова, сидящихъ среди райскихъ деревьевь; возлів круга стоить благоразумный разбойникь съ крестомъ на плечъ. Лоно Авраамово — библейскій образъ представленія рая (Лук. XVI, 22 и др.). Представленіе о рав, какъ прекрасномъ садъ, явилось также подъ вліяніемъ библейскаго разсказа о первобытномъ рав, но въ памятникахъ средневъковой письменности оно получило общирное развитіе 1), а вивств съ твиъ стало очень рано и нераздвльною частью цёльной картины страшнаго суда. Благоразумный разбойникъ бливъ рая явился здёсь подъ вліяніемъ Евангельскаго разсказа о томъ, что Самъ распятый І. Христосъ объщаль ему райское блаженство (Лук. ХХШ, 43). Съ особенною подробностію разсказъ о прибытіи разбойника въ рай и объ его бесёдё съ Енохомъ и Иліею изложенъ въ Евангеліи Никодима: въ этомъ разсказъ находить свое объяснение и кресть въ рукахъ разбойника, показанный имъ насельникамъ рая въ удостовъреніе того, что онъ дъйствительно посланъ въ рай Самимъ I. Христомъ 2). Надъ лономъ Авраамовымъ изображено несколько праведниковъ, возлетающихъ на крыльяхъ (эмблема добродътели) въ небесныя обители. Вверху въ облакахъ встръчаетъ

<sup>1)</sup> Тамъ же 350 и слъд.

<sup>2)</sup> Подробно въ нашемъ соч. Евангеліе въ пам. иконогр. стр. 419-423.

ихъ ангелъ и возлагаетъ вънецъ на перваго изъ нихъ. По типамъ на нашемъ рисункъ невозможно опредълить — кто эти праведники; по аналогіи же съ другими картинами суда, можно догадываться, что они принадлежать къ числу аскетовъ и устроителей монашескаго житія 1). Эта часть картины суда явилась не ранве XVI-XVII в., подъ вліяніемъ аскетизма и монашества. Вверху на небъ райскія обители. Здъсь по одну сторону изображенъ Еммануилъ (?) въ кругѣ, среди ангельскихъ чиновъ; по другую Богоматерь среди двухъ ангеловъ присутствіе ея въ раю обычно отмінается памятниками искусства и письменности. Возлѣ Еммануила и Богоматери изображены палаты, означающія горній Іерусалимъ (Апокал. ХХІ, 1-4); въ палатахъ поставленъ общирный столъ съ разложенными на немъ фруктами; за этою трапезою сидять праведники: апостолы, цари и люди разнаго званія. Эта наивная форма представленія райскаго блаженства, обычная въ памятникахъ искусства XVII—XVIII в., весьма нередко и со многими деталями проходить и въ памятникахъ эсхатологической литературы, напр. въ Повъсти о видъніи Козьмы игумена, въ скаваніи о чудеси препод. Аганія и др. Въ цёломъ, разсматриваемая картина Страшнаго Суда повторяетъ общепринятыя иконографическія формы XVII віка, съ ихъ опреділеннымъ внутреннимъ содержаніемъ. Скомпанована картина хорошо, и фигуры вполнъ удовлетворительны.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) На нъкоторымъ памятникамъ означены здъсь имена Антонія и Өеодосія Печерскимъ, Сергія Радонежскаго, Іоасафа Царевича, препод. Саввы и Іоанна Синайскаго.