

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





памятники древней письменности



CXIII

# СІЙСКІЙ

## ИКОНОПИСНЫЙ ПОДЛИННИКЪ

--\$\$- 1

Выпускъ II

Η. Β. ΠΟΚΡΟΒΟΚΑΓΟ



1896



Напечатано по распоряжению Комитета II и ператорскаго Общества Любителей Древней Письменности. Секретарь В. Майковъ.

Типографія Главнаго Управленія Удъловъ. Моховая, № 40.



### Предисловіе.

Настоящій второй выпускъ иконописнаго подлинника Антоніева Сійскаго монастыря заключаеть въ себѣ иконописные переводы, общеизвѣстные въ иконописной практикѣ XVII-го вѣка. За ними слѣдуетъ цѣлый рядъ отборныхъ и ръдкихъ произведений лучшихъ русскихъ художниковъ и иконописцевъ второй половины XVII вѣка, которыя выйдуть въ составъ III-го выпуска. Какъ въ первомъ выпускъ (M CVI Памятн. древн. письм. и Издан. № СVII), такъ и въ предлагаемомъ второмъ объяснение рисунковъ ведется въ порядкѣ листовъ оригинала, безъ всякой систематизаціи и перестановокъ. Лучшіе изъ нихъ издаются въ особомъ альбомъ. (N CIX: табл. XXIII-XXXIX), менте важные-въ текстт объясненія, а нѣкоторые рисунки, незначительные или переданные въ самомъ оригиналѣ неясно, упоминаются лишь въ текств объяснения. Научное значение точныхъ снимковъ съ такихъ памятниковъ, какъ Сійскій подлинникъ, понятно само собою. Наши объясненія направлены къ тому, чтобы отмѣтить наиболѣе типичныя и характерныя черты каждаго церевода, опредблить ихъ

itor.

происхожденіе и значеніе и отсюда, путемъ сравненія пямятниковъ, указать мѣсто этихъ переводовъ въ общей исторіи византійско-русской иконографіи. Подробная оцѣнка Сійскаго подлинника, въ цѣломъ его видѣ, дана будетъ впослѣдствіи въ особомъ изслѣдованіи.

Н. П.

Π



31 (91, табл. XXIII). «Образъ Нерукотворенный Господа нашего добрѣйшій, мастеръ Государевъ». Какъ видно изъ приведенной надписи, снимокъ этотъ сдъланъ съ оригинала, исполненнаго въ царской школѣ Государя Алексѣя Михаиловича, быть можеть, Симономъ Ушаковымъ, или Іосифомъ Владиміровымъ. Въ типѣ Спасителя, серьезномъ и величественномъ, съ ниспадаю. щими на плеча прядями волосъ, съ небольшою раздвоенною бородою, весьма зам'ятно стремление художника приблизиться къ традиціонному типу І. Христа, унасл'ядованному русскою школою оть византійцевь; но здёсь уже замётно сглажены рёзкости поздне-византійскаго типа и сообщено лицу болфе мягкое и спокойное выражение. Убрусъ, на которомъ изображенъ ликъ Спасителя, разукрашенъ мелкими, тщательно отдѣланными, травами, обличающими опытную руку знаменщика и травщика. Въ вѣнцѣ I. Христа поставлены обычныя греческія буквы 2 О N, означающія «Сущій»; вверху-надпись: ІС. ХС., а внизу традиціонная греческая подпись «То аугоч начтулюч» святой убрусъ.

32 (92, табл. XXIV). «Образъ Нерукотворенный (мастера) добраго», —такъ гласитъ надпись на оборотъ рисунка. Снимокъ подтверждаетъ вполнъ эту характеристику: строгія и правильныя черты лица, острый привътливый взоръ, тонкія сросшіяся • брови, прямой носъ, небольшая борода, длинные волосы, прядями ниспадающіе на плеча, — вся совокупность этихъ чертъ даетъ въ цѣломъ прекрасное художественное воспроизведеніе лица І. Христа. Внизу искусною вязью начертано: «Святый Нерукотворенный образъ Господа нашего І. Христа», а на оборотѣ въ краткихъ чертахъ изложено его происхожденіе. Прежде всего здѣсь написана «епистолія отъ Авгаря ко Господу»: Авгарь князь Едесскій Господу Іисусу явившуся во Іерусалимѣ радоватися. Слышахомъ о Тебѣ и о цѣльбахъ, творимыхъ Тобою, яко безъ волхвованія и безъ зелія словомъ единымъ, и смыслихъ

Digitized by Google

въ сердцѣ своемъ, яко Ты еси знаемъ Богъ во Іудеи, уповаю бо видѣти Тя Іисусс и молю пріити до мене не отречешися, да недугъ еже имамъ исцѣлиши ми». За этою епистоліею слѣдуеть отвѣтная «епистолія ко Авгарю». Іисусъ сошедый отъ Бога Авгарю князю радоватися; блаженъ еси, яко не видь мя и върова, ибо уготовася здравіе тілу твоему, а еже до Едеса прінти Намъ реклъ еси, нѣсть ми подобно, пріидохъ бо во Іерусалимъ исполнити повелѣнное Отцемъ Моимъ, тебѣ же послю единаго отъ ученикъ Моихъ, той тя просвѣтитъ о Мпѣ и приведеть до живота вѣчнаго. Епистолія эти приведены здѣсь по Евсевію 1), и хотя въ содержаніи ихъ нѣтъ ни малѣйшаго намека на Нерукотворенный образъ, однако несомнѣнно, что въ сознаніи лица, написавшаго ихъ на снимкв съ Нерукотвореннаго образа, они представлялись неразрывно связанными съ нимъ. Уже Моисей Хоренскій (V в.), говоря о той же перепискѣ І. Христа съ Авгаремъ, замёчаеть, что посоль Авгаря Анань, вмёсть сь отвётомь І. Христа, принесъ Авгарю и образъ Спасителя,<sup>2</sup>), а спустя нѣсколько времени историкъ Евагрій (VI в.) уже прямо называеть этотъ образъ Нерукотвореннымъ (Эсотеихтос сіхών, пу анЭрώпων μέν χειρες оих сіруатолите). Евагрій говорить о немь по поводу чуда, бывшаго при отражении отъ Эдессы царя персидскаго Хозроя. Когда, несмотря на всё усилія Едессянъ сожечь стёны, устроенныя непріятелемъ вокругъ города, это имъ не удалось, то они приносять образъ Спасителя Нерукотворенный, присланный Авгарю, окропляють его водою и нѣсколько капель этой воды бросають на непріятельскія укрѣпленія: послѣднія были послѣ того сожжены сполна. Хозрой пытается погасить пламя, но вода, которою онъ заливаль его, только усиливаеть пламя, какъ масло. Непріятель съ поворомъ отступилъ отъ Эдессы<sup>3</sup>). Упоминаеть о Нерукотво-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Церк. ист. I, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Арм. ист. II, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Hist. eccl. IV, 26.

ренномъ образѣ Георгій Амартолъ, но подробно разсказываетъ о происхождении его Константинъ Порфирородный. Когда царь Едесскій Авгарь заболёль, то, услышавь о чудесахь Спасителя въ Іудев, послалъ къ Нему своего живописца Ананію съ темъ. чтобы онъ пригласилъ І. Христа прибыть въ Эдессу, и въ случаъ отказа написалъ Его портретъ для Авгаря. Ананія прибылъ въ Іудею и увидёль І. Христа бесёдующимъ съ народомъ. Такъ какъ, по причинъ множества народа, Ананія не могъ приблизиться къ I. Христу, то взошелъ на ближайшую гору и сталъ рисовать Его портреть. І. Христось, видя это, призываеть къ себѣ Ананію чрезъ ап. Өаддея, пишетъ отвётъ на письмо Авгаря, затёмъ омываеть свое лицо водою и отираеть его полотенцемъ, на которомъ отпечатлѣвается Его образъ. Этотъ образъ Онъ передаетъ Ананіи, какъ врачество для исцёленія болёзни Авгаря. Далёе разсказывается, что когда Ананія на обратномъ пути въ Эдессу остановился на ночлегь близъ Гіерополя и скрылъ образъ среди кирпичей, то ночью появился здёсь необычайный свёть, и когда жители Гіерополя приб'яжали сюда, то нашли, что образъ отпечатльлся также на одномъ изъ кирпичей. Вместе съ темъ Константинъ Порфирородный передаетъ еще другой варіантъ о происхожденіи Нерукотвореннаго Образа, именно: когда І. Христосъ шелъ на вольныя страданія, то отъ усталости на лицѣ Его выступилъ потъ; тогда Онъ беретъ у одного изъ учениковъ своихъ плать, отираеть лицо, и на плать отпечатлъвается Его образъ. Образъ этотъ Онъ передаетъ ап. Өаддею для отсылки Авгарю, царю Эдесскому. Сказание о Нерукотворенномъ Образъ, посланномъ Авгарю неръдко встрвчается въ памятникахъ древней письменности и имѣетъ не мало версій. Еще большее разнообразіе, доходящее до полнаго разнорѣчія, представляютъ преданія о Нерукотворенномъ образъ западныя, въ которыхъ происхождение Образа связывается съ именемъ кровоточивой Вероники, подавшей Спасителю, шествовавшему на Голгову, плать для отиранія лица и получившей обратно этоть плать уже съ отпечаткомъ образа І. Христа, Оставляя въ сторонѣ подробности всѣхъ этихъ сказаній, а равно и рѣшеніе вопроса о достовѣрности ихъ и времени происхожденія, мы констатируемъ лишь тотъ факть, что въ исконныхъ преданіяхъ восточной церкви происхожденіе Нерукотвореннаго Образа соединяется съ именемъ Авгара Эдес-скаго и согласно съ характеромъ этого сказанія Нерукотворенный ликъ Спасителя всегда является величественнымъ, съ открытыми глазами (facies praeclara), между твмъ какъ на западъ, гдъ преданіе, хотя и не очень древнсе, пріурочиваєть происхожденіє Образа къ шествію на Голгову и крестнымъ страданіямъ, онъ является вътипъ страдальческомъ, иногда съзакрытыми глазами, въ терновомъ вѣнкѣ и съ слѣдами крови. Въ этомъ отношеніи рѣзкое различіе между востокомъ и западомъ наблюдается главнымъ образомъ въ памятникахъ и преданіяхъ позднихъ; въ отдаленной же христіанской древности какъ на востокв, такъ и на западѣ принятъ былъ Нерукотворенный Образъ «прославленный»-facies praeclara. Воть почему въ XVII вѣкѣ у насъ на Руси находили возможнымъ копировать Нерукотворенный Образъ съ древнѣйшихъ образцовъ западныхъ; вотъ почему считалось у насъ заслуживающимъ въроятія мнѣніе о томъ, что подлинный Нерукотворенный Образъ находится въ Римв, хотя въ дъйствительности мнѣніе это подлежитъ строгой критикѣ и возникло, конечно, на западѣ. Составитель подлинника критической редакція пишеть: 16 августа отъ Едесса пренесеніе въ Царьградъ Нерукотвореннаго Образа Господа нашего І. Христа, рекше св. Убруса. Бысть пренесение Нерукотвореннаго Образа Христова изъ Едесса въ Царьградъ въ лѣто бытія міра 6452, воплощенія Христова 949. По свидѣтельству цареградскаго хронографа Георгія Кедрина, сей св. Образъ, его же Самъ Владыка

прежде страсти Своея, пріємъ убрусь четверосвитный или четверочастный омоченный отре Божественное Свое лицо, чудесно изобрази, посла ко Авгарю, князю Едесскому, съ посланіемъ Своимъ, запечатлѣннымъ нечатію, на ней же бѣ еврейскими письмены написано сице: Божіе виденіе, Божественное чудо; его же пріемъ Авгарь поклонися, любезно лобыза и получи исцеленіе; посемъ отъ апостола Өадея крестися, и поставивъ образъ сей надъ враты града Едесскаго, съ надписаніемъ симъ: Христе Боже, всякъ уповаяй на Тя не постыдится. И потомъ, многимъ лѣтамъ прешедшимъ, изъ Едесса въ вышереченное лѣто въ Царьградъ со многою честію чудотворнѣ принесенъ и положенъ въ церкви Пресв. Богородицы, нарицаемыя Фаре. Нынъ же сей св. Образъ обрѣтается въ Римѣ, въ церкви св. Сильвестра папы римскаго; тутъ есть девичій монастырь, где и обретается; является же изображеніемъ, яко бы самое истинное твло, и звло предраго украшенъ: зри о семъ въ запискъ путешествія графа Бориса Петровича 1698 года страница 45 1). Итакъ, по выраженному здѣсь мнѣнію, подлинный Нерукотворенный Образъ находится въ церкви св. Сильвестра въ Римь. Описываемый нами переводъ Нерукотвореннаго Образа въ Сійскомъ подлинникѣ сдѣланъ также съ римскаго оригинала, хотя и неизвестно-какого именно. Въ находящейся на обороть листа надписи внизу читаемъ: «Сей Образъ Христовъ за много лѣтъ језувити отъ голомуцыя пелегрината въ Рим'в преведенъ презтенты пергаминъ съ самого синдона Авгарева изыскомъ зуграфа Іосифа Владимірова московита выданъ до друки въ Вент въ лето 7171». Надпись эта представляеть буквальный переводъ польской надииси, находящейся на изображении Нерукотвореннаго Образа, напечатаннаго въ 1663 году въ Вѣнѣ: Sei obraz Christov zamnogo liet oicami iezuvitij ogolomucia pellegrinatij Wrime preveden prez tentij per-

1) Сводн. подл., подъ 16 авг.

Digitized by Google

gamin Samogo sindona Avgareua izyskom Zugrafa Iosifa Wladimirusza Moscoviata wijdan do druku Woaustrij Wviene Wlieto .3POA. Delineavit Martinus Ignatius Lublinskij eduarchi kopia Romanom 1663 1). Не смотря на нѣкоторую неясность показаній этой надписи, мы узнаемъ отсюда, что извъстный царскій иконописецъ при дворѣ Государя Алексѣя Михаиловича, другъ еще болье известного Симона Ушакова, стоявшій, вместь съ этимъ послёднимъ, во главе художественнаго движенія того времени, имѣлъ подъ руками копію съ одного изъ Нерукотворенныхъ образовъ, пущенную въ ходъ ісзуитами, быть можетъ, порерисовалъ эту копію и напечаталъ въ Вѣнѣ въ 1663 году. Съ гравюры стали копировать русскіе иконописцы; одну изъ такихъ копій представляеть и разсматриваемый нами снимокъ. Впрочемъ, это не есть копія въ строгомъ смыслѣ слова, а болѣе или менѣе свободное подражание. Она имъетъ отдаленное сходство съ образами — церкви св. Сильвестра и ватиканской библіотеки<sup>2</sup>); но они различаются и общимъ характеромъ типовъ, и волосами, и бровями. Нашъ снимокъ есть переработка римской копіи, сділанная извѣстнымъ русскимъ икопописцемъ во вкусѣ царской школы Алексъя Миханловича.

33 (93; табл. XXV). «Образъ Пресв. Богородицы Владимірскія, снемъ (=снять) съ чудотворныя иконы, что Луки Евангелиста письма на Москвѣ въ соборной церкви Успенія». Типъ иконы Богоматери Владимірской общеизвѣстенъ; она, подробно описывается въ памятникахъ древне-русской письменности. Изображеніе Св. Духа въ облакахъ на Сійскомъ переводѣ сдѣлано другою рукою отчасти чернилами, отчасти карандашемъ, на особой бумагѣ. Икона эта, по преданію, написана Св. Лукою и такъ какъ эта характерная черта

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ровнискій, Русск. народн. карт. III, 431; № 1062.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. CHEMKH: Th. Heaphy, The Likeness of Christ pl. IV, V. London. 1886.

отмѣчена и въ приведенной надписи на Сійскомъ снимкѣ, то мы должны обратить на этоть предметь внимание, твмъ болве, что 🦑 въ связи съ этимъ вопросомъ стоитъ вопросъ о художественномъ стиль иконъ, приписываемыхъ Ев. Лукъ. Извастно, что изображенія Богоматери дошли до насъ въ памятникахъ не позже II въка. И въ катакомбной живописи, и въ древне-христіанской скульптурѣ и на стеклянныхъ сосудахъ (fondi d'oro) не мало имвемъ мы цвнныхъ образцовъ этого рода. Въ V-VI в. установился уже византійскій типъ Богоматери повсюду. Съ этимъ типомъ и соединяется преданіе о художественной д'ятельности Ев. Луки. Первое по древности сообщение объ этомъ предметѣ принадлежить историку VI стольтія Өеодору Чтецу, который въ своей церковной исторіи упоминаеть, что императрица Евдоксія послала Пульхеріи изъ Іерусалима образъ Богоматери, писанный Евангелистомъ Лукою 1); событіе это произошло, слѣдовательно, около половины У в. Затёмъ, никакихъ подробностей ни относительно написанія этого образа, ни относительно исторической судьбы его авторъ не сообщаетъ. Отсюда можно признать за върное, что предание объ этомъ образъ было уже хорошо извъстно современникамъ Өсодора, иначе онъ не преминулъ бы сколько нибудь разъяснить его. Онъ не ссылается при этомъ на какіе нибудь частные слухи, но приводить преданіе, какъ общеизвъстный фактъ, не обнаруживая ни малъйшихъ сомнъній относительно его достоверности. Позднее въ VII столетія въ сочиненіяхъ, приписываемыхъ І. Дамаскину, нёсколько разъ упоминается объ иконѣ Богоматери, писанной тѣмъ же Евангелистомъ. Около Х столѣтія составитель Житій Святыхъ Симеонъ Метафрасть въ жизнеописани Ев. Луки утверждаетъ также, что послѣдній написалъ образъ Христа и Его Матери. Въ XII в. анналы Болоньи упоминають объ образъ Богоматери въ Болоньъ, что

<sup>1</sup>) Hist. eccl. l. I.

онъ написанъ Евангелистомъ Лукою и принесенъ сюда изъ Константинополя однимъ греческимъ еремитомъ. Въ XIV столѣтіи Никифоръ Каллисть не разъ упоминаеть о художественной дѣятельности Евангелиста Луки и о написании имъ образовъ Спасителя и Богоматери. Въ 43-й гл. П-й книги своей церковной исторіи онъ сообщаеть, что хотя Евангелисть Лука быль врачь по профессіи, однакожъ весьма искусепъ былъ также и въ живо-ΠΗCΗ (τέχνη μέν ιατρός άκρως δε την ζυγράφου τέκνην έξεπιστάμενος 1). Свѣдѣніе это облегчило для автора возможность признать справедливымъ другое преданіе, именно, что Евангелисть Лука первый изобразиль живописью образь Христа и боголѣпно родившей Его Матери и даже верховныхъ апостоловъ, и что отсюда это благочестивое и досточтимое дело прошло во всю вселенную<sup>2</sup>). Преданіе это Никифоръ Каллисть сообщаеть въ видъ слуха. Но онъ, повидимому, нисколько не сомнѣвается въ достовѣрности этого слуха, и въ книгахъ XIV и XV повторяетъ отчасти это известие, дополняя его некоторыми подробностями. Исходною точкою его на этоть разъ служить известие Осодора Чтеца, но оно развито имъ и дополнено нѣкоторыми новыми данными. По словамъ его, Пульхерія, которой присланъ былъ, по извѣстію Өеодора Чтеда, образъ Богоматери, построила три храма и въ числѣ ихъ храмъ, Одлуών, въ которомъ и былъ поставленъ полученный ею изъ Антіохіи образъ. Образъ этоть, продолжаетъ историкъ, написалъ самъ божественный апостолъ Лука своими руками, когда Богоматерь была еще жива: увидевъ этоть образь, Богоматерь воздала живописцу благодарность за подражание. Такъ передаетъ дъло Никифорь Каллистъ въ ХУ книгв. Въ книгв XIV, въ извести о томъ же предметв, у него находится нѣкоторое топографическое разногласіе съ этимъ,



<sup>1)</sup> Migne Curs. compl. ser. gr. t. CXLV. col. 876.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid.

именно: образъ является присланнымъ не изъ Антіохіи, какъ въ ХУ книгв, а изъ Іерусалима, какъ у Өеодора Чтеца. Составляеть ли это разногласіе результать простой ошибки, или же оно отмѣчаеть два момента въ исторіи этого образа, бывшаго сперва въ Антіохіи, а потомъ перевезеннаго Евдоксіею въ Іерусалимъ и отсюда въ Константинополь, сказать трудно. Достовърно лишь то, что ни самъ Никифоръ Каллисть, ни его современники не сомнъвались въ художественныхъ занятіяхъ Евангелиста Луки и приписывали ему написание образа Богоматери. Тоже самое преданіе проникло и въ греческій иконописный подлинникъ. Правда, составитель подлинћика, описывая типъ Богоматери, согласно съ описаніемъ Никифора Каллиста, ничего не говорить о портретномъ изображении Богоматери, писанномъ Евангелистомъ Лукою, но это отнюдь не ручается за то, что онъ не зналъ преданія объ этомъ образѣ. Напротивъ, оно было ему извъстно очень хорошо, и иконописныя занятія Евангелиста Луки считались въ то время отличительною особенностію этого Евангелиста. Очевидныя доказательства этого находимъ въ томъ же подлинникъ, именно въ описаніи типа изображенія Евангелиста Луки. Описывая этоть типъ, составитель подлинника говорить весьма решительно: Святой Лука Евангелисть молодь, волосы завились, борода небольшая, рисуеть Богоматерь. Нать сомнѣнія, что послѣдняя черта изображенія прямо указываеть на сохранившееся живо во время составленія подлинника преданіе о написаніи Лукою иконы Богоматери. Черта эта прошла и въ нашей русской иконографіи: на старинныхъ русскихъ иконахъ и въ числѣ миніатюръ встрѣчаются изображенія Евангелиста Луки, представляющія его съ аттрибутами художника, рисующаго образъ Богоматери. Смыслъ этого изображенія понятенъ самъ собою. Въ старинной русской литературъ существують подробныя сказанія какъ о написаніи этого образа,

такъ и о всёхъ подробностяхъ этого изображенія и символическомъ значение его. Сказанія эти связываются съ образомъ Одигитріи. У насъ въ Россіи существуетъ нѣсколько иконъ Богоматери, которыя, по преданію, выраженному отчасти и въ письменности, также писаны Евангелистовъ Лукою. Таковы: Владимірская икона Божіей Матери въ Московскомъ Успенскомъ соборѣ, икона Смоленской Богоматери въ городѣ Смоленскѣ, Филермская въ Гатчинѣ, Тихвинская въ Тихвинскомъ монастырѣ, икона Божіей Матери въ Троицкомъ монастырѣ въ г. Вильнѣ, принесенная сюда Еленою, дочерью Ивана III и женою Александра. Въ Греціи, кромѣ Влахернской иконы, Евангелисту Лукъ приписываются иконы — Милостивая на о. Кипръ и Кикская, въ Польшѣ-Ченстоховская. Въ Римѣ пользуются извъстностію въ этомъ смыслѣ иконы въ церкви Маріи Великой на Эсквилинскомъ холмъ и въ церкви Маріи на via lata. Эмерикъ Давидъ насчитываетъ 7 такихъ иконъ и изъ нихъ 4 полагаеть въ Римѣ, а Рауль Рашетть утверждаеть, будто количество этихъ иконъ настолько значительно, что Евангелисть Лука единолично не могъ выполнить ихъ въ продолжении целой жизни, особенно если принять въ соображение то, что его главною спеціальностію была медицина.

Все это ручается за распространенность преданія о живописной дѣятельности Евангелиста Луки. Несмотря, впрочемъ, на обиліе фактовъ, историки искусства и археологи, имѣвшіе случай касаться этого предмета, относятся къ преданію съ недовѣріемъ. Многіе изъ нихъ предлагали свои гипотезы для объясненія этого преданія. Наиболѣе остроумная изъ нихъ и пользовавшаяся въ былое время значительною популярностію гипотеза принадлежитъ итальянскому ученому прошлаго столѣтія Манни: онъ полагалъ, что иконы, приписываемыя кисти Евангелиста Луки, въ дѣйствительности были писаны въ XI в. флорентин-

скимъ художникомъ Лукою и что сходство имени этого художника съ именемъ Евангелиста, подъ вліяніемъ благочестиваго стремленія --- относить начало памятниковь къ возможно отлаленной эпохв, послужило поводомъ думать, что иконы эти писаны были Евангелистовъ Лукою. Слёдовательно, предполагая такое объяснение въроятнымъ, мы должны допустить, что предание о художественной деятельности Евангелиста Луки появилось не раньше XI в., когда жилъ флорентійскій художникъ, върнѣе же — послѣ XI в., когда его дѣятельность стала забываться, и явилась возможность смѣшенія имень. Но историческая несообразность этого объясненія открывается сама собою. Извёстія объ этомъ преданіи, записанныя у Өеодора Чтеца и въ сочиненіяхъ, приписываемыхъ І. Дамаскину, на нёсколько столётій предупреждають флорентійскаго художника Луку, а потому ясно. что начала этого преданія лежать въ болье отдаленной древности. Нѣкоторые пытались также ослабить правдоподобность этого преданія тёмъ, что мёсто въ исторіи Өеодора Чтеца, гдё рвчь идеть объ этомъ предметь, считали не подлиннымъ, но интерполированнымъ Симеономъ Метафрастомъ или же Никифоромъ Каллистомъ; но и эта попытка не могла и не можеть имъть успъха, такъ какъ названное подозръние ръшительно не имъетъ подъ собою твердой почвы. Наконецъ, то воззрѣніе Рауль Рошетта, будто Евангелистъ Лука никоимъ образомъ не могъ бы въ теченіи цѣлой жизни написать такого количества образовъ, какое ему приписывается, не достигаетъ цёли: оно можетъ имъть значение въ вопросъ о количествъ иконъ, писанныхъ Евангелистомъ Лукою и дъйствительной принадлежности ему той или другой изъ приписываемыхъ ему иконъ, по оно нисколько не ослабляетъ общей основы преданія. Итакъ, какимъ же образомъ следуетъ объяснить это предание? Самое простое и наиболье удовлетворяющее требованіямъ исто-



рической критики объяснение должно состоять въ слёдующемъ: если, во-первыхъ, нътъ никакой исторической несообразности въ существѣ этого преданія, если, во-вторыхъ, достовѣрные источники согласно утверждають, что Евангелисть Лука быль живописцемъ и писалъ иконы, то нътъ основаній отвергать подлинность этого преданія, и мы согласны признать его правдивымъ въ общихъ основахъ. Иной вопросъ: дъйствительно ли икона именно Владимірской Богоматери написана самимъ Ев. Лукою? Если признать върнымъ преданіе о написаніи Ев. Лукою именно этой, а не другой, иконы, то нужно признать и то, что она дошла до насъ не въ первоначальномъ своемъ видѣ, а исправленномъ довольно позднею реставраціею. Необходимость этого предположенія вытекаеть изъ слёдующихъ соображеній. Всякое художественное произведение, какъ по своему художественному идеалу, такъ и по техникѣ должно находиться въ связи съ идеалами и техникою того времени, къ которому оно относится. Это безспорное требование мы вправѣ приложить къ произведеніямъ, приписываемымъ кисти Евангелиста Луки. Если бы эти произведенія были произведеніями чудесными, то, разумѣется, не могло бы быть и рвчи о соотввтствіи ихъ стиля съ стилемъ даннаго времени, такъ какъ предположение чудеснаго въ самомъ фактѣ явленія иконы допускаетъ возможность чудеснаго и въ стилѣ ся. Явленіе чудеснаго можеть и не подчиняться условіямъ мѣста и времени. Но иконы, писанныя Евангелистомъ Лукою, не припадлежать къ категорія иконъ, писанныхъ чудеснымъ образомъ. Правда, Евангелистъ Лука писалъ эти иконы наизусть, что видно уже изъ того, что Богоматерь, по нашимъ сказаніямъ, даже не знала о работахъ этого художника и удивилась, когда Ей былъ представленъ Ея портреть; но это доказываеть не то, что Евангелисть Лука писаль по вдохновенію свыше, а то, что онъ зналъ отлично лицо Богоматери и могъ

воспроизводить черты его въ своемъ воображения. Съ другой стороны, если мы видимъ, что на иконахъ, гдѣ Евангелисть Лука представленъ рисующимъ Богоматерь, находится Ангелъ, благословляющій трудъ Евангелиста, то этотъ Ангель не есть символъ высшаго озаренія: это не Духъ Святый, а Ангелъ лишь воодушевляющій художника и содвиствующій наилучшему обнаруженію его таланта. Притомъ, эта фигура Ангела не показана въ греческомъ подлинникѣ, и потому нужно относить появленіе ся къ личному вкусу лишь нѣкоторыхъ художниковъ. Иконы, писанныя Лукою, суть произведенія его естественнаго таланта: такъ представляется дёло по всёмъ указаннымъ выше источникамъ. А если это справедливо, то необходимо думать, что онъ долженъ былъ следовать прісмамъ тогдашней художественной школы, и если, благодаря особому складу своего таланта, онъ могъ уклоняться отъ существующихъ преданій школы, то эти уклоненія не могли быть слишкомъ різкими. Въ исторіи живописи действительно можно встретить примеры художественнаго прогресса и регресса, воплощающиеся въ отдёльныхъ личностяхъ, уклоняющихся отъ пріемовъ современной имъ школы. Для примъра можно указать на Чимабуэ и Джтіотто, которые на развалипахъ византійской школы на Западъ съумъли основать новую школу, послужившую опорнымъ пунктомъ для эпохи возрожденія итальянской живописи. Но еще до сихъ поръ исторія не знаеть ни одного такого художника, который единоличными усиліями въ состояніи былъ бы произвести въ живописи столь крупный поворотъ, какой мы находимъ, сравнивая художественныя произведенія І в., когда жиль и писаль Евангелисть Лука, съ иконами, приписываемыми кисти этого Евангелиста. Въ самомъ дълъ, попробуемъ сопоставить иконы, приписываемыя Евангелисту Лукв, съ другими художественными произведеніями первыхъ вѣковъ христіанства, — и мы увидимъ

6



Digitized by Google

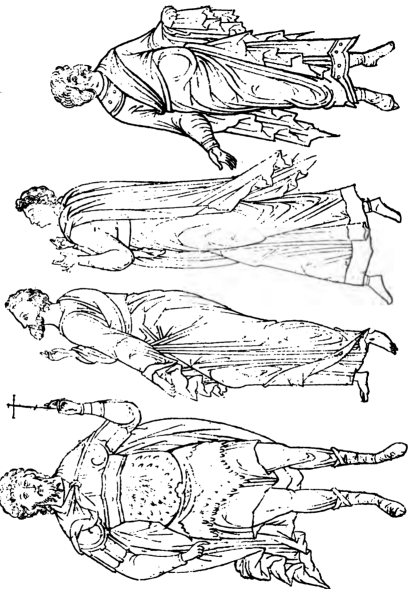
громадную между ними разпицу: она проходить послёдовательно какъ въ ихъ основныхъ идеяхъ, такъ и формахъ. Что такое художественное произведение первыхъ вѣковъ христіанства? Этопослѣднее эхо нѣкогда цвѣтущаго греко-римскаго искусства съ сго роскошными формами и беззаботно свётлымъ взглядомъ на жизнь. Жизнь, сложившаяся подъ впечатлёніемъ роскошной природы, тонкій вкусъ къ художественной формѣ, соблазнятельный культь, допускающій въ своей сферб служеніе человьческой страсти - все это содъйствовало созданію роскошныхъ формъ и свътлыхъ идеаловъ въ области греко-римскаго искусства. Отсюда изображенія Богоматери на памятникахъ первыхъ вѣковъ христіанства близко подходять по своимъ формамъ къ обычнымъ изображеніямъ греко-римскихъ женщинъ, цвѣтущихъ физическою силою и красотою. Эта общая черта существенпъйшимъ образомъ отличаетъ ихъ отъ иконъ, приписываемыхъ Евангелисту Лукъ, такъ какъ послъднія имъють совершенно византійскій характерь. Въ первыхъ мы видимъ художественность формы, въ послѣднихъ глубину внутренняго богословскаго содержанія, тамъ свобода кисти, здѣсь полная условность въ изображеніяхъ, тамъ граціозность, здёсь склоненіе къ неподвижности. По всёмъ этимъ признакамъ-между эпохою Евангелиста Луки и эпохою предполагаемой византійской реставраціи нашей иконы лежить значительный промежутокъ времени. Больс точный и опредъленный отвъть на этоть вопросъ могъ бы быть данъ только по тщательномъ изучения письма этой иконы, какъ первоначальнаго, такъ и реставрацій, быть можеть, неоднократныхъ. Но сдёлать этого нельзя.

34. (94; табл. XXVI) «Изображеніе Пресв. Богородицы зёло пречудно». Богоматерь въ обычномъ типѣ, въ мафоріи, съ Божественнымъ Младенцемъ на рукахъ; на главѣ роскошная корона. На верху чела и на плечахъ находятся три головы ангеловъ въ медальонахъ. На оборотѣ показаны надписи, идущія по кромкѣ мафорія, и раскраска иконы. Надпись начинается возлѣ локтя лѣвой руки, переходитъ потомъ внизъ къ ногѣ Спасителя, отсюда поднимается вверхъ и обходитъ вокругъ головы Богоматери. Вотъ эта надпись: Что тя наречемъ, о благодатная; небо, яко возсіяла еси солнце правды, рай, яко прозябла еси, цвѣтъ, яко пребыла еси нетлѣнна, чистую матерь, яко имѣла еси на святыхъ твоихъ объятіяхъ Сына всѣхъ Бога, того моли спастися душамъ нашимъ. Богородице Дѣво радуйся благодатная Маріе, Господь съ тобою, благословенна ты въ.... Цвѣта: риза верхняя киноварь. .. по золоту. . золото, вохра съ бѣлилы, баканъ, голубецъ, зелень, чернило, росписи багровыя и проч. Каждый изъ этихъ цвѣтовъ показанъ на своемъ мѣстѣ.

35. (95; табл. XXVII) «Образъ Антонія чудотворца Сійскаго звло художнв». Рисупокъ оригинала двйствительно мастерской; къ сожалёнію нашъ снимокъ даетъ лишь слабое понятіе объ оригиналь. Препод. Антоній имъетъ видъ величаваго старца, съ открытымъ челомъ, сухощавымъ, покрытымъ морщинами, лицомъ, въ нижней коричневой, опоясанный черпымъ поясомъ, одеждѣ и въ черной мантіи; десница благословляющая, въ шуйцѣ развернутый свитокъ. По краямъ-роскошные деревья. Въ подлинникъ критической редакціи типъ препод. Антонія описанъ такъ: подобіемъ старъ, сідъ, плішивъ, лицемъ скудъ, брада разсохата, пять космочковъ, аки Антонія печерскаго, поуже, ризы преподобническія. Представися въ лѣто 7065. Сей святый ико: пописецъ преизряденъ, написа же образъ Живоначальныя Троицы, отъ него же множество чудесъ бысть; и инъхъ много иконъ написа во славу Богу, а образъ св. Троицы зри въ монастыр' его '). Ниже мы встр'тимъ и иной типъ преподобнаго Антонія Сійскаго.

<sup>1</sup>) Сводн. подл. 7 дек.

Digitized by Google



Рас. 7. Өеодорь Стратилать и Апостолы.

36. (л. 96; рис. 7) Мученикъ безъ обозначенія имени. Что изображенное здёсь лицо есть именно христіанскій мученикъ, это ясно изъ усвоеннаго ему аттрибута --- восьмиконечнаго креста въ рукѣ; аттрибутъ этотъ, равно какъ и простертая длань руки, усвояются только мученикамъ. Одежды воинскія: нижняя короткая туника; на ней сверху-броня, которою покрыты и верхнія части рукъ; на ногахъ сапоги съ ремнямя: Щитъ или копье въ другой рукв воина опущены. На груди обычный византійскій воинскій орнать. На плеча накинуть плащь, застегнутый на груди: онъ указываеть на придворное или высокое воинское званіе этого лица. Волосы курчавые; борода «космочками». Кто этоть мученикь? Изъ числа всёхь воиновъ-мучениковь онъ ближе всёхъ по типу подходитъ къ Өеодору Стратилату. Точно въ такомъ же типѣ, съ такими же волосами и бородою, которая составляеть въ данномъ случав особенно характерный признакъ, въ такомъ же костюмѣ, по безъ креста и същитомъ, изображенъ св. муч. Өедоръ Стратилатъ въ Строгановскомъ лицевомъ иконописномъ подлинникъ '). Подлинникъ греческій ограничивается на этотъ разъ лишь двумя краткими замѣчаніями о возрасть и цввтв бороды: Оодоръ Стратилатъ молодъ, борода темная ( сусироусиссос) 2). Древнѣйшій изъ русскихъ теоретическихъ подлинниковъ XVI в. описываетъ Өеодора Стратилата такъ: русъ; власы Георгіевы, брада Христова, во бронехъ, приволока (илащъ) празелень, подъ доспѣхомъ киноварь съ бѣлилы, мало на доспѣхѣ приволока бѣлая <sup>3</sup>). Сходными чертами описывается онъ и въ сводномъ подлинникѣ ХУШ вѣка: подобіемъ русъ, власы кудревать, аки Георгій, лицемъ благообразенъ, брада не велика, мало

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Строган. подл. 8 февр.

<sup>2)</sup> Ερμηνέια § 388. Έχδοσις δευτέρα ύπο Ανέςη Κονσταντινίδου. Έν Άθήναις 1885.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Иконописн. подлин. новгор. ред. по Софійскому списку XVI в. Изд. Общ. древне-русск. иск. стр. 70.

терховата, въ доспѣсѣ, ризы киноварь съ бѣлиломъ, приволока бѣлая, ногавицы багоръ теменъ, въ рукѣ крестъ, а въ лѣвой щить, добродушенъ и красенъ видомъ телеснымъ <sup>1</sup>). Если оставить въ сторонѣ не вполнѣ точное обозначеніе въ подлинникѣ XVI в. о бородѣ Өеодора Стратилата, то въ главномъ и существенномъ показанія всёхъ подлинниковъ сходятся съ разсматриваемымъ изображеніемъ Сійскаго подлинника. Костюмъ Өеодора Стратилата — есть костюмъ византійскаго военачальника, каковымъ и былъ въ дъйствительности этотъ мученикъ. Если нѣкоторыя части его доспѣховъ представлены здѣсь шаблонно, то это объясняется тымъ, что русскіе иконописцы, унаслѣдовавъ это изображение отъ византийцевъ, не имѣли возможности провѣрять подробностей стараго византійскаго костюма наблюденіями надъ живою действительностію. Яснее представляется этоть костюмъ въ древнѣйшихъ намятникахъ византійскихъ, именно въ изображеніяхъ того же св. Өеодора Стратилата, Георгія, Димитрія и др. Мы полагаемъ, что въ числѣ превосходныхъ эмалей собранія А. В. Звенигородскаго находится и одинъ изъ древнѣйшихъ памятниковъ разсматриваемаго изображенія. На Таблицѣ 11 представлено медальонное изображение святаго съ надписью ауисс Осодорос. Изъяснитель эмалей Н. П. Кондаковъ видитъ здёсь почему-то Өеодора Тирона (17 февр.), а не Стратилата (8 февр.)<sup>2</sup>), но съ этимъ изъясненіемъ согласиться едва ли возможно. Өсодоръ Тиронъ былъ простой воинъ, и ни откуда не видно, чтобы онъ принадлежалъ къ особому «приближенному отряду», какъ догадывается проф. Кондаковъ. А въ такомъ случав и высшій патриціанскій костюмъ не могь быть усвоенъ ему художниками византійскими. Если русскіе иконописцы поздвишаго времени усвояють сходныя одежды соименнымь святымь Ө. Тирону и

<sup>1)</sup> Иконоп. подл. сводной ред. ХУШ в. Изд. Общ. древне-русск. иск. стр. 267.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Визант. эмали А. В. Звенигородскаго 264-265.

Θ. Стратилату, то это объясняется тѣмъ, что иконописцы наши утратили точное пониманіе византійскаго костюма, да и самые термины «Тиронъ и Стратилатъ» для нихъ были не вполнѣ ясны. Для византійскаго же художника Х — ХІ в. костюмъ патриціевъ, Стратилатъ и Тиронъ, были живою дѣйствительностью, и предполагать возможность ихъ смѣшенія рѣшительно трудно. Притомъ и волосы и борода изображеннаго здѣсь Святого указываютъ именно на Өеодора Стратилата, а не Тирона. Въ виду сказаннаго, устраняются сами собою и всѣ соображенія проф. Кондакова о вульгарномъ типѣ головы этого Святого и проч.

Три апостола (рис. 7) въ оживленныхъ позахъ, въ изумленіи смотрятъ вверхъ и жестикулируютъ. Въ костюмахъ ихъ все-еще удерживается византійская иконописная традиція; но позы и жесты двухъ среднихъ апостоловъ, въ числѣ которыхъ, повидимому, юный Іоаннъ Богословъ, особенно же изображеніе ихъ лицъ въ профиль, — явленіе необычайное въ православной старинной иконографіи, обличаютъ уже здѣсь вліяніе со стороны новой западно-европейской живониси. По позамъ и жестамъ апостоловъ легко догадаться, что здѣсь даны образцы отдѣльныхъ изображеній апостоловъ въ сложной композиціи вознесенія Господня: два апостола въ стилѣ новомъ, близкомъ къ живописи академической, и одинъ въ старомъ византійскорусскомъ.

На оборотѣ рисунка написано: Сей образецъ Васьки иконника каргопольца Уваровыхъ; а на лицевой: апостоли; мученикъ и: въ сихъ трехъ тетрадехъ есть стоящій денсусъ, зри ниже.

37. (л. 97; рис. 8). Надпись на оборотной сторонѣ этого листа показываеть, что здѣсь изображены «апостоли святіи». Но и безъ этой надписи совершенно ясно значеніе изображенныхъ здѣсь двухъ лицъ: оба они въ туникахъ и иматіяхъ, одинъ съ книгою. Типъ апостола съ курчавыми волосами и бородою, съ



Рис. 8. Святые Апостолы.



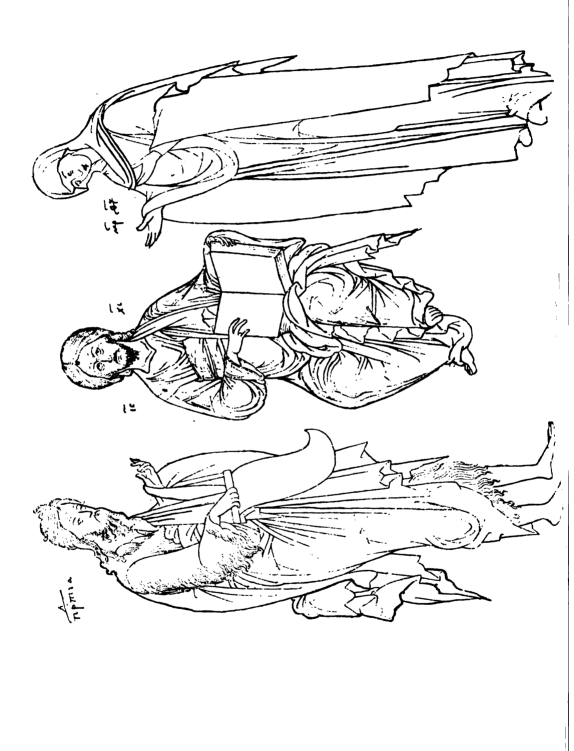
н. Беколько суровыми чертами лица общеизвѣстенъ по намятникамъ, начиная съ IV — V вѣка; это — апостолъ Петръ: такимъ онъ я вляется всегда въ памятникахъ стариннаго искусства, не только восточнаго, но и западнаго. Другой апостолъ съ открытымъ челомъ, съ деликатными чертами лица, какъ у лицъ не простого званія, есть апостолъ Павелъ. На пряди раздѣленная борода, это уже отступленіе отъ традиціоннаго типа, явившееся не ранѣс XVI — XVII в. въ Россіи подъ вліяніемъ общеизвѣстныхъ симпатій русскихъ иконописцевъ къ «брадѣ» и стремленія къ художественной идеализаціи этого излюбленнаго аттрибута православнаго христіанина. Тѣ же самые типы этихъ апостоловъ воспроизведены еще на листѣ 98-мъ, уже прямо съ надписью: Петръ и Павелъ.

38 (л. 99) Іоаннъ Предтеча со свиткомъ и молитвеннымъ перстосложеніемъ, и Богоматерь съ простертыми руками: оба въ наклоненномъ положеніи, какъ въ обычномъ изображеніи «деисиса» Ср. л. 100—101.

39 (л. 100). Апостолъ со свиткомъ въ рукѣ, въ наклоненномъ положеніи, въ типѣ ан. Петра. По всей вѣроятности, изображеніе это составляетъ одно изъ звеньевъ большого деисиса, обычно помѣщаемаго въ иконостасѣ во второмъ ряду. Къ этому же ряду относится изображеніе ап. Петра, помѣщенное на листѣ 101-мъ.

40 (л. 100—101: рис. 9). Денсисъ: Спаситель, возсѣдающій (на тронѣ), съ книгою въ рукахъ, а по сторонамъ Его Богоматерь и Іоаннъ Предтеча въ молитвенномъ положеніи. Рисунокъ взятъ съ хорошаго образца, въ характерѣ строго византійскомъ. Въ Византійской иконографіи композиція эта появилась очень рано, и уже отъ VI—VII в. дошли до насъ памятники ея, разумѣемъ рѣзной камень, недавно найденный въ Херсонисѣ и доставленный въ Императ. Археологическую Коммиссію.

Digitized by Google



\_ 68 -

Digitized by Google

J'arcan X

69

Рис. 10. Ангелы.

41 (102; рис. 10). Два ангела, относящіеся къ тому же иконостасному большому деисису. Ангелы представлены въ двухъ одеждахъ: нижняя туника украшена лоромъ, составляющимъ принадлежность византійскихъ властелиновъ, верхній плащъ застегнутъ аграфомъ на плечѣ. Типъ ангеловъ обычный

•

византійско-русскій, юный, съ курчавыми волосами; руки молитвенныя.

На обороть 102 листа изображенъ Іоаннъ Богословъ, старецъ, стоящій въ наклонномъ положенія съ раскрытою книгою въ рукахъ.

42 (103). «Апостоли святіи», такъ написано на оборотѣ листа. Тутъ же прибавлено: образецъ иконника О....нина съ Шуренги ....ровыхъ. Вѣроятно, нужно читать эту обрѣзанную надпись такъ: Осипа онежанина Уваровыхъ. Надпись относится къ рисунку одного Апостола, съ которымъ теперь соединены еще три: двое съ книгами, — быть можетъ, — Евангелисты Маркъ и Лука и двое со свиткэми. Въ византійской и русской иконографіи принято было за обычай, при совыѣстномъ изображеніи 12-ти апостоловъ въ картинѣ Страшнаго Суда и вообще въ сценахъ характера торжественно-церемоніальнаго отличать Евангелистовъ отъ другихъ апостоловъ, между прочимъ, тѣмъ, что въ рукахъ ихъ изображались книги, а у апостоловъ — свитки. Упомянутые два Евангелиста — представлены въ типѣ «средовѣка», а потому ихъ слѣдуетъ принять за Марка и Луку.

43 (л. 104). Апостолъ Андрей со всклоченными волосами, въ апостольскихъ одеждахъ, со свиткомъ въ рукѣ; надпись «Ондрей». Ев. Іоаннъ Богословъ старецъ съ открытымъ морщинистымъ челомъ, съ книгою въ рукахъ.

44 (л. 105). Четыре отдёльныхъ перевода, изъ которыхъ лучшіе два пом'єщены на нашемъ рисунк'є а) неизв'єтное лицо съ развернутымъ свиткомъ въ рукахъ (рис. 11). Судя по одеждѣ и аттрибуту — развернутому свитку, нужно видѣть здѣсь одного изъ ветхозавѣтныхъ пророковъ. И такъ какъ типъ изображеннаго здѣсь лица юный, то мы полагали бы, по сравненію съ другими памятниками той же эпохи XVII — XVIII в. и по указанію греческаго подлинника, видѣть здѣсь одного изъ трехъ пророковъ, изображаемыхъ въ юномъ типѣ именно Даніила, Аввакума или Захарію, и прежде всего перваго изъ нихъ, изображеніе котораго болѣе, чѣмъ другихъ, было распространено въ русской иконографіи. На оборотѣ написано: Кондаковъ Василій далъ мнѣ Васкѣ М (амонтову?) Уваровыхъ образъ сей.



Рис. 11. Ветхозавътный пророкъ и Алексъй, человъкъ Божій.

б) Алексви человъкъ Божій (рис. 11); представленъ въ типь аскета, со всклоченными волосами; чело морщинистое, борода космата: на немъ одна опоясанная туника; руки молитвенно простерты. Типъ его и вообще вся фигура напоминаеть изображеніе аскета Іоанна Предтечи, которое, очевидно, и было для него прототипомъ. Мотивомъ къ усвоенію ему этого иконографическаго типа послужило сказание житія объ его аскетическомъ образѣ жизни въ Едесѣ и Римѣ. Древнѣйшій изъ русскихъ иконописныхъ подлинниковъ прямо указываетъ на его сходство съ І. Предтечею: Алексви человвкъ Божій, аки Предтеча; руць къ сердцу; риза празелень дичь 1). То же и въ подлинникъ сводной редакція: брадою и власами, аки Іоаннъ Предтеча, риза едина празелень дика, нищенская рубища, руки къ сердцу держить; инді пишуть: въ лівой рукі свитокь, а въ немъ написано сице: се остави отца и матерь. жену и родъ, и други, села и имѣнія<sup>2</sup>). Совершенно согласно съ подлинникомъ XVI вѣка, изображенъ Алексій человікъ Божій и въ Строгановскомъ лицевомъ подлинникѣ 3). На оборотѣ листка надпись: Сей образецъ Васки Мамонтова Каргопольца Уваровыхъ по реклому Шуренги.

На томъ же 105 листь помѣщены изображенія Іоанна Предтечи и одного апостола въ обычныхъ, усвоенныхъ имъ въ нашей икопографіи костюмахъ, съ молитвенными руками и свитками.

45 (106; табл. XXVIII) «Убісніе благов'єрнаго Царевича Димитрія». Царевичъ Димитрій и неизв'єстный мужъ представлены въ молитвенномъ положеніи предъ образомъ Спасовымъ, который впрочемъ зд'єсь не изображенъ, но лишь обозначенъ надписью «пишется образъ Спасовъ» и четвероконечнымъ кре-



\_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подлини. XVI в. подъ 17 марта.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сводн. подавин. подъ 17 марта.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Строган. подл. 17 марта.

стомъ на обозпаченномъ въ видѣ сегмента круга небѣ съ облаками. Царевичъ изображепъ въ верхней безрукавной одеждѣ (корзно), въ вѣпцѣ, съ молитвенно сложенною десницею; другой мужъ въ боярскомъ костюмѣ съ молитвенно сложенными руками. Внизу, между этими двумя лицами, убійца одѣтый въ охабень, вопзаетъ ножъ въ горло Царевича. Сюжетъ этотъ былъ очень распространенъ въ старинной русской иконографіи, причемъ извѣстны были двѣ композиціи его: одна подробная съ обозначеніемъ пѣсколькихъ моментовъ этого событія: таковы изображенія во многихъ лицевыхъ рукописяхъ и на иконѣ, писанной на холстѣ, въ музеѣ С.-Петерб. Духовной Академіи; другая композиція — сокращенная, какую видимъ и на нашемъ переводѣ падпись вверху: тетрадь 2-я; есть деисусъ (?). На оборотѣ написано: Сей образецъ Васьки Мамонтова иконника Уваровыхъ онежанина по реклому Шуренги.

46 (107). Устюжскіе чудотворцы: Прокопій средовѣкъ, съ небольшою бородою, и неизвѣстный молодой съ обнаженною грудью и правымъ плечомъ. Здѣсь же изображенъ одинъ пророкъ, съ большою бородою и развернутымъ свиткомъ въ рукѣ и повидимому апостолъ Андрей со свернутымъ свиткомъ въ рукѣ, въ обычныхъ апостольскихъ одеждахъ. На оборотѣ написано: Устюжскіе чудотворцы. Образецъ иконника Васьки Мамонтова каргопольца по реклому Шуренги.

47 (л. 108). Четыре апостола, повидимому изъ числа 70-тп. Типы ихъ, костюмы и позы имѣютъ характеръ шаблонный. Наднись вверху: Апостоли Святіи; а на оборотѣ: (чернецъ) Никодимъ. Образцы посредственные; таково же и изображеніе одного изъ 70 апостоловъ («апостолъ седмитесятный»), съ книгою и благословляющею десницею на листѣ 109.

48 (л. 109; рис. 12). Два вселенскихъ святителя: а) св. Василій Великій — въ видѣ почтеннаго старца съ длинною густою



74

Рис. 12. Св. Василій Великій и Николай Чудотворецъ.

бородою и густыми короткими волосами; въ фелони, подризникѣ и омофорѣ, съ книгою въ рукахъ. Типъ строгій византійско-русскій. Въ томъ же типѣ и костюмѣ изображенъ Св. Василій и въ Строгановскомъ лицевомъ подлинникъ. То же и въ подлинникахъ теоретическихъ; въ греческомъ: волосы съ просёдью, большая борода, брови дугою <sup>1</sup>); въ русскомъ подлинникѣ XVI вѣка типъ этоть не описанъ, вѣроятно, какъ общеизвѣстный; замёчено лишь только, что «Василіа риза крестчата». Въ сводномъ подлинникѣ: подобіемъ надсёдъ мало, брада до персей подоль, риза святительская бълая, по ней кресты багряные. исподъ празеленой, рукою благословляетъ, а въ другой Евангеліе, и въ омофорѣ. Согласны съ этимъ въ главномъ и замѣчанія Пролога о наружномъ видѣ вселенскаго учителя: бѣ же святый возрастомъ высокъ, теломъ сухоявъ и чернъ во образе, видомъ похилъ, горбоносъ, брови окруженны, браду же имѣя долгу и радку, въ малѣ чело высоко, кротокъ, средовѣкъ, въ свдинахъ доволенъ<sup>2</sup>). Типъ этотъ имбетъ очень древнее происхожденіе; его встрѣчаемъ мы уже въ мозаикахъ Софіи Константинопольской; онь повторяется нерёдко и въ древнихъ фрескахъ на востокѣ и въ южной Италіи (греч. храмы) и въ миніатюрахъ рукописей.

б) Еще болёе распространено было въ древности и до настоящаго времени изображеніе св. Николая Чудотворца (рис. 12). На нашемъ рисункѣ типъ св. Николая выдержанъ строго: старецъ съ открытымъ морщинистымъ челомъ; выраженіе лица строгое; борода небольшая, но густая, волосы рѣдкіе; одежды и аттрибутъ тѣже, что и у св. Василія. Съ типомъ этимъ знакомятъ насъ впервые тѣ же мозаики Софіи Константинопольской, равно какъ и другіе многочисленные памятники визаптійскаго и русскаго искусства; особенно часто встрѣчается онъ на русскихъ иконахъ. На нашемъ рисункѣ онъ представленъ во весь ростъ; чаще же изображаютъ его по грудь, а если во весь ростъ,

7

<sup>1)</sup> Epunyeia § 386.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Подъ 1 января.

то съ мечемъ и церковію въ рукахъ, - типъ можайскій, распространенный не только въ иконописи, но и въ русской рёзьбѣ. Греческій подлинникъ описываетъ его, какъ старца, съ открытымъ челомъ, съ закруглепною бородою <sup>1</sup>). Строгановскій лицевой подлинникъ представляетъ его вполнѣ согласно съ рисункомъ Сійскаго подлинника. Подлинникъ теоретическій XVI в. не описываеть его типа, потому что, какъ иногда выражались старые подлинники, — образъ сего великаго Чудотворца знаютъ всё православные христіане; онъ ограничивается, поэтому, лишь краткими замѣчаніями объ его одеждахъ: риза багрова, пробѣленъ, исподъ лазорь, бъла. Сводный подлинникъ: подобіемъ вельми старъ, сѣдъ, брада не велика, курчевата, главою плѣшивъ, на плѣши мало кудерцевъ, риза святительская, багоръ, пробѣленъ лазорью бѣлою, исподъ лазорь съ бѣлилы, во омофорѣ, правою рукою благословлясть, а въ лѣвой Евангеліе, а въ немъ написано: во время оно ста Іисусъ на мъстъ равнъ И Т. Д.<sup>2</sup>).

49 (л. 109; рис. 13). а) Митрополить всероссійскій Іона (см. рисунокь направо оть зрителя) — старець сь большою закруглепною бородою, въ святительской митрѣ старинной формы<sup>3</sup>), въ саккосѣ и омофорѣ; въ рукахъ закрытое Евангеліе. Сходно описаніе своднаго подлинника, съ нѣкоторыми, впрочемъ, отличіями въ бородѣ и положеніи десницы: подобіемъ вельми старъ и сѣдъ, брада покороче власісвы, на конецъ мало подвоилась, па главѣ шапка святительская, риза крестечная празелень, святительскій саккосъ, во омофорѣ, въ рукѣ Евангеліе, другая благословенна<sup>4</sup>).



<sup>1) &#</sup>x27;Epunvéia, § 386.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подъ 6 декабря.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Св. Іона въ XVII въкъ наображался неръдко въ бъломъ клобукъ, что к было запрещено на большомъ московскомъ соборъ 1666-1867 г.

<sup>4)</sup> Подъ 31 марта.



Рис. 13. Св. митр. Іона и Филиппъ.

5

б) Св. Филиппъ, митрополитъ московскій (рис. 13); типъ старца съ курчавою небольшою бородою; ризы святительскія: митра, омофоръ и саккосъ; въ правой рукѣ Евангеліе, лѣвая приподнята. По сводному подлиннику: подобіемъ изчерна надсѣдъ,

> съ ветемъ и церковію въ ругахъ, --типь иодайский, ратре-TANTENP HE TOALKO BE EKOHOHEN. HO I BE PUCCEOR PORT о на 1 возлиниять описываеть его, даль старца. Съ отпри тата что жъ съ запруглетною бородою <sup>1</sup>, Строганован і ан-· & D . BUERTS DIMICTABLARTS PRO BUOIES CORISURO CE LE TE ана и на подленника. Подленных темретических XIII A RELATE OF TUDA, BOTONY TTO, DATE HEOTIA RELIENT т. - в сонинов. - образь сего велинато Чудотвория том т Т - : • ZERTIME MUHCTIARE: ОНЬ ОГГАНИТЕВАЕТСЯ, ПОРТ ИТ ЛІТ TO THE ALL WE OUT OF A DECEMPTING ATTACK THE та в сталоры была. Сводный подляениях влабах та ста стать брага не велина, курчевать глан и пото в почно възраниевъ, риза святительствая. би ра чето започно бытово, исподъ лазорь съ бългата во этолом у том Плагословляеть, а въ лівой Евления з - тота с в вномя оно ста Інсусь на місті зани

76 -

ов. 10 а Митрополить всеросся́ст. й 102. пол. во так. ото притоля) — старець съ больш о то ток. Во силтительской митрё стариетой положения десноции положения десноции полобеки положения десности и положения десноции полобеки положения десности и положения положения положении полобеки положения десности и положения положении положения положения и положения и положении и положении и положения и положения и положении и по

Digitized by Google

mannennen andere tern-1807 r.

ATTERN REPTAL BY ALIANS REODYKE. TO B



Рис. 13. Св. митр. Іона и Филлам

6) Св. Филиппъ, митрополитъ московскій (рис. 13), типь старца съ курчавою небольшою бородою; ризм скатительскія: митра, знофоръ и саккосъ; въ правой рукѣ Еканом.с., лёжня принодинга. По сводному подлиннику: подослемь и мерна надейдъ, власы съ ушей кратки, брада аки Николина покороче, надсёда мало, на главё шапка святительская, риза святительская, саккосъ, въ омофорѣ и Евангеліе. Судя по этому описанію и по изображенію въ Сійскомъ подлинникѣ, этотъ иконографическій типъ составленъ по подражанію типу св. Николая Чудотворца, и намъ кажется, что явленіе это объясняется не тѣмъ, что св. митрополитъ Филиппъ въ дѣйствительности былъ похожъ на св. Николая, но сходствомъ ихъ личнаго характера, на сколько оно открывается изъ ихъ жизнеописаній. Твердость характера и ревность по вѣрѣ православной.— основной признакъ сходства. Св. Николай проявилъ себя съ этой стороны въ борьбѣ съ аріанствомъ, св. Филиппъ въ борьбѣ съ опричиною. Образъ дѣйствій того и другого отличался прямотою и рѣшительпостію.

50 (л. 111; рис. 14). Образцы эти, какъ видно изъ записи на оборотѣ листа, принадлежали чернецу Никодиму. На первомъ изображенъ воинъ съ мечемъ въ рукѣ, въ воинскихъ одеждахъ, и св. царица въ царскомъ одѣяніи: они молятся Богоматери, представленной въ облакахъ въ видѣ иконы Знаменія Пресв. Богородицы. Кто эти лица — сказать трудно: св. воинъ близко подходитъ по типу и костюму къ Өеодору Стратилату, а св. царица — къ св. равноапостольной царицѣ Еленѣ. По всей вѣроятности, здѣсь мы имѣемъ переводъ съ одной изъ заказныхъ иконъ съ изображепіями святыхъ, тезоименитыхъ владѣльцамъ иконы или заказчикамъ.

Второй образецъ (рис. 15) представляетъ также св. воина и едва-ли не того же св. Өсодора Стратилата. Въ воинскомъ костюмѣ его замѣтны, какъ и на предъидущемъ образцѣ, украшенія въ видѣ пластинокъ по подолу: особенность эта появляется въ памятникахъ византійскихъ около IX---X в.: она встрѣчается уже въ изображеніяхъ св. воиновъ въ ватиканскомъ минологіи императора Василія II-го и удерживается въ

Digitized by Google



Рис. 14. Св. царица Елена и Өсодоръ Стратилатъ.

памятникахъ русскихъ до позднѣйшаго времени. Происхожденіе ея восточное. Вторая особенность заключается въ томъ, что подъ доспѣхами Святого надѣты двѣ длинныя туники. Есть основаніе думать, что эта особенность указываетъ на принадлежность Святого къ числу воиновъ-всадниковъ<sup>1</sup>). На срединѣ щита δμφαλος въ видѣ человѣческаго лица.

1) Weis, Kostümkunde, II, 553, 2 Aufl.



Рис. 15. Св. великомуч. Өсодоръ Стратилать.

51 (л. 112; рис. 16) «Образъ святыхъ девяти мученикъ, иже въ Кизицѣ», --такъ гласитъ надпись надъ изображеніемъ. Типы шаблонные---старцы средовѣки и молодые. Старинные русскіе



81

Рис. 16. Образъ девяти мучениковъ.

иконописцы знали имена этихъ мучениковъ, но о точномъ подобіи ихъ въ иконописи мало заботились; они знали, что одни изъ нихъ — молодые, другіе старцы; но каковъ дъйствительный образъ напр. Руфа, Магна и т. п.; этого они не знали, и развѣ очень номногіе иконописцы, написавъ икону девяти мучениковъ, могли указать точно въ каждомъ отдёльномъ изображении именно Руфа, Магна, а не другого мученика, напр. Антипатра, Өеостиха. Даже составители подлинниковъ придерживаются этого шаблоннаго взгляда. Въ Строгановскомъ лицевомъ подлинникѣ надъ изображениемъ 9-ти мучениковъ находится надпись: святыхъ мученикъ 9; иже въ Кизицехъ мученики; младъ, риза киноварь, исподъ вохра, съ бѣлилы; подлѣ его русъ, риза лазорь, исподъ багоръ; посредѣ ихъ сѣдъ, риза баканъ, исполъ личь. 1) Въ подлинникъ XVI в.: мученицы 9: спереди стоить младъ, аки Дмитрей; риза киноварь, исподъ вохра съ бѣлилы; подлѣ его русъ, аки Лука Евангелисть; риза лазорь, исподъ багоръ съ бълилы; третій стоить связ: Преподобный Мемпонъ, 2) брада Власіева, ряска санкиръ съ белилы. Межъ младымъ и русымъ седъ, власы съ ушей, брада болѣ Николины, а уже. Межъ русымъ и преподобнымъ видъть по плечъ русъ, аки Павелъ апостолъ, а иныхъ едины вершки видѣти. ») Составитель своднаго подлинника видълъ эту неопредъленность и постарался внести сюда ясность и правильность. Онъ пишеть: Өеогнидъ подобіемъ сёдъ, аки Андрей апостолъ, брада мало покороче, на конецъ раздвоилась мало, власы на главѣ терхавы, кратки, риза празсленая, исподняя вохряная. Руфъ подобіемъ сѣдъ, образомъ, власы и брадою, аки Матосй Евангелистъ, риза багряная, исподняя лазоровая. Антипатръ подобіемъ аки Димитрій Селунскій, власы просты и кратки. ризы воинскія, въ латв. Өеостихъ подобіемъ русъ, брада терхава, и плѣшатъ, аки Павелъ апостолъ, риза лаворевая, исподняя киноварная. Артема подобіемъ сёдъ, образомъ, власы и брадою,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Строг. подл. подъ 29 апръля.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ спискъ И. Е. Забълина имя *Мемион*а правильно опущено; ръчь идетъ о 9-ти мученикахъ, въ числъ которыхъ нътъ Мемиона, хотя память его правднуется въ тотъ же день 29 апръля.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подъ 29 апр.

аки Петръ апостолъ, риза вохряная съ бълилы, исподъ зеленая. Магнъ власы русъ, главою плѣшать, лицемъ морщиновать, безъ брады, риза багряная свѣтлая, исподняя голубая, подпоясанъ ширинкою. Өсөдөть подобіемь съдъ, власы и брадою аки Николае, и главою плъшатъ, брада мало покороче, риза дикая, исподняя киноварная, подпоясанъ ширинкою бълою. Оавмасій подобіемъ русъ, аки Флоръ, власы съ ушей кратки и аки смяты, ризы воинскія, въ лать. Филимонъ подобіемъ младъ аки Димитрій, власы просты и аки съ ушей, мало повились и кратки, ризы воинскія, въ лать. Подпись: девять мученики Христосъ вѣнчаше, почести вѣнцы страдальцемъ даваше; трясавицы недугъ сія отгоняють, цёльбы просящимъ людямъ подавають. О сихъ святыхъ девяти мученицъхъ многіе Подлинники не имъютъ справедливости, и одинъ съ другимъ весьма несогласенъ; сей же подлинникь можеть почесться справедливее прочихь, понеже согласень и сходенъ Кизическаго монастыря, что въ Спиридъ, въ которомъ монастырѣ пространное житіе сихъ святыхъ обрѣтается. 1) Не смотря, впрочемъ, на увѣреніе составителя подлинника объ его правильности, описание его все-таки имфетъ характеръ шаблонный. Одинъ мученикъ, аки Ев. Матоей, другой аки Димитрій и т. д. Уже одно это заставляеть усумниться, дъйствительно ли подобія эти заимствованы изъ указаннаго подробнаго житія, а не сочинены у насъ однимъ изъ составителей своднаго подлинника. Ссылка автора на первоисточникъ крайне неопредбленна и не допускаетъ критической повърки. Любопытная отмътка его о томъ, что сіи мученики «отгоняють недугъ трясавицы» находить подтверждение и въ разсматриваемомъ рисункъ Сийскаго подлинника; внизу подъ рисункомъ написано: «дана отъ Бога благодать трясавичную болезнь исцеляти». Вера въ этотъ даръ исцёленій, очевидно была распространена у насъ въ XVII вёкё;

<sup>1</sup>) Подъ 29 апр.

она держится въ народъ и доселъ. Св. Димитрій Ростовскій въ Житіяхъ Святыхъ говоритъ, что когда (въ IV в.) тъла св. девяти мучениковъ перенесены были съ честію въ новоустроенный храмъ, то стали совершаться исцъленія отъ св. мощей: бъсы изгоняхуся, сляченніи исправляхуся, трясавичныя болъзни всеконечно врачевахуся. <sup>1</sup>) Преданія этого мы не нашли въ актахъ Болландистовъ, хотя здъсь и говорится объ исцъленіи отъ лихорадки молитвами мученика Петра (XIII в.), память котораго въ католической церкви праздпуется въ тотъ же день 29 апръля. Изъ какого первоисточника идетъ указанное преданіе о девяти мученикахъ намъ неизвъстно.

52 (л. 112 и 121; рис. 17—18). На обонхъ этихъ листахъ, изъ которыхъ первый помъченъ рукою чернеца Никодима, находятся избораженія двухъ святыхъ воиновъ-Георгія побѣдоносцаи Димитрія Солунскаго; первый налёво отъ зрителя, второй направо. Оба въ юношескомъ типѣ и въ воинскихъ доспѣхахъ. На томъ и другомъ, на обоихъ листахъ, видны короткія туники, штаны и сапоги; поверхъ туники броня, съ различными украшеніями; на плеча накинуть плащь, застегнутый фибулою подъ горломъ (на второмъ рисункѣ). У св. Георгія десница молитвенная, а въ шуйцѣ копье съ развѣвающимся знаменемъ: у св. Димитрія на л. 112 за правымъ плечемъ шлемъ, за лъвымъ круглый щить; а на л. 121 въ правой рукв восьмиконечный кресть, въ лѣвой копье (л. 121) съ мечемъ (л. 112). На одномъ изъ этихъ листовъ (л. 112), сверхъ того, вверху въ облакахъ изображенъ Великій Архіерей, а у ногъ св. мучениковъ представленъ городъ съ башнями и въ сторѣ палатка, возлѣ которой находится какое-то животное, повидимому осель. Въ подлинникъ греческомъ изображенія этихъ мучениковъ описаны такъ: св, Георгій — младъ, безъ бороды; св. Димитрій младъ, брада

<sup>1</sup>) Житія Св. подъ 29 апръля.



Рис. 17. Св. Димитрій и Георгій.

зачатіе <sup>1</sup>). Въ частности, св. Георгію посвящено здѣсь нѣсколько отдѣльныхъ статей, въ которыхъ описываются изображенія: бесѣда св. Георгія съ Діоклитіаномъ, вверженіе св. Ге-<sup>1</sup>) Ерилує́ка § 517 в 511.



Рис. 18. Св. Георгій и Димитрій.

оргія въ темницу, колесованіе, смертоносная чаша; какъ св. Георгій воскрешаетъ мертвеца и вола поселянина, наконецъ-мученическая кончина-отсѣченіе главы 1). Въ Строгановскомъ подлинникъ оба мученика въ сходныхъ воинскихъ одеждахъ; въ лѣыхъ рукахъ круглые щиты съ омфалами въ видѣ человѣческихъ лицъ; у Георгія въ првой рукв крестъ восьмиконечный,

') Ibid § 461-468.

Digitized by Google

у Лимитрія-копье. Въ подлинникъ XVI в: Великій мученикъ Георгій, въбронѣхъ, приволока червчата (въСтроган. — киноварь), доспехъ клетчатъ, златъ рукавъ, исподъ лазоръ (въ Строган. тоже), ногавки багоръ (тоже и въ Строган.); въ правой копье, въ лѣвой мечъ въ ножнѣхъ, щятъ у лѣваго плеча. 1) Великомученикъ Христовъ Димитрій Селунскій, доспѣхъ пернасть санкирь (=Строган.) съ бѣлилы, приволока празеленъ (=Строган.), препоясанъ ширинкою съ лёваго плеча подъ правую руку, рукавъ исподъ риза киноварь, въ правой рукѣ копье, а въ лѣвой мечъ въ ножнѣхъ, колѣнцы голы.<sup>2</sup>) Въ сводномъ подлинникъ: Св. Георгій подобіемъмладъ, лицемъ прекрасенъ, власы русъ изчерна и кудревать, и аки подстрижены, риза воинская въ броняхъ, доспѣхъ пернатый, приволока киноварная, исподняя риза лазоревая, у сердца зерцало круглое (фибула?), въ правой рукѣ копье, а въ лѣвой мечъ въ ножнахъ, за правымъ плечемъ шлемъ, а на немъ кресть, при лѣвой бедрѣ щить, а при правой тугь, съ лукомъ и саидакъ со стрѣлами, и палица подъ бедромъ, сапоги на немъ желтые, погавиды багряныя. Чудо св. Георгія, како избави дввиду отъ змія пишется тако 3)... Слёдуть описаніе этого изображенія. Св. Димитрій подобіемъ младъ, вооруженъ, доспѣхъ пернатъ, риза верхъ празелепь, исподъ киноварь. препоясанъ ширинкою съ лѣваго плеча подъ правую руку, въ рукѣ копье да свитокъ, а въ лѣвой мечъ въ ножнахъ, а въ свиткѣ написано: Боже помощь мою вонми 4) и проч. Приведенныя показанія подлинниковъ свидѣтельствуютъ объ установившихся болье или менее однообразныхъ типахъ обонхъ Великомучениковъ и объ общемъ характер'в ихъ костюмовъ. Что же касается частностей костюма, то онв представляются не всегда одинаковыми,

- <sup>1</sup>) Подъ 23 апр.
- <sup>2</sup>) Подъ 26 окт.
- <sup>3</sup>) Подъ 23 апр.
- \*) Подъ 26 окт.



и это върно не только по отношенію къ памятникамъ позднъйшей эпохи греческаго и русскаго искусства, но и къ древнимъ византійскимъ и русскимъ, — явленіе обычное въ исторіи византійскаго и русскаго искусства. Прослёдить всю исторію этихъ видоизмѣненій и разнообразія въ костюмѣ слишкомъ трудно; можно сказать лишь, что костюмъ этотъ въ Сійскомъ подлинникѣ имфетъ характерь шаблонный и не отличается ясностію деталей. Двѣ основныя иконографическія формы известны въ изображеніи великомучениковъ Георгія и Димитрія: иногда они представляются стоящими, иногда въ видѣ всадниковъ на коняхъ. Первая форма и есть древнёйшая: ее встрёчаемъ, между прочимъ, въ византійскихъ эмаляхъ собранія А. В. Звенигородскаго; но въ этихъ изображеніяхъ костюмъ, конечно, отличается не только оть русскихъ изображеній, а и отъ поздне-греческихъ; притомъ онъ здъсь не полонъ, такъ какъ святые изображены только по грудь. Проф. Кондаковъ изъяснилъ съ достаточною подробностію ихъ типы и костюмъ, но аттрибуты ихъ-крестъ въ рукв и простертая длань изъяснены неправильно. Въ византійской и русской иконографіи, какъ изв'єстно, кресть и простертая длань суть аттрибуты мученика, символы исповеданія, а отнюдь не означають "моленія" и не представляють "воспроизведенія реальнаго обряда раздачи крестовъ императоромъ главнымъ чинамъ въ праздники," какъ объясняетъ это авторъ<sup>1</sup>). Городъ на заднемъ планѣ означаетъ, быть можетъ, Лидду или Солунь, а палатка Ливійскую пустыню, такъ какъ съ именемъ Ливіи соединяется преданіе объ избавленіи этой страны отъ змѣя св. Георгіемъ.

53 (л. 114; Табл. XXIX). «Покровъ Пресвятыя Богородицы». Для яснъйшаго представленія о характеръ сюжета нужно припомнить нъкоторыя подробности чудеснаго событія, положеннаго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Визант. эмали стр. 283.

въ основу праздника Покрова Пресв. Богородицы. Подробности эти пом'вщены въ житін Андрея Юродиваго (Х в.). Зд'есь говориться, что однажды сей св. мужъ, стоя на молитвѣ во влахернскомъ храмѣ Богоматери, вмѣстѣ съ своимъ ученикомъ Епифаніенъ, увидѣлъ Пресв. Богородицу, идущую, вмѣстѣ съ Святыми, отъ царскихъ вратъ къ амвону. Помолившись здёсь, она направилась къ престолу и здёсь опять молилась; затёмъ сняла съ себя блиставшій подобно молніи мафорій и простерла его надъ стоящимъ здѣсь народомъ. Въ соотвѣтствіи съ этимъ разсказомъ на нашемъ иконографическомъ переводъ представленъ храмъ влажернскій, въ видѣ русской церкви съ четырьмя маковицами и небольшою колокольнею. Въ верхней части храма изображена Богонатерь молящеюся, съ развернутымъ свиткомъ въ рукѣ, предъ образомъ Спасовымъ. Позади нея Іоаниъ Предтеча, ап. Павелъ и множество святыхъ-апостоловъ, јерарховъ, царей и ангеловъ. Всѣ они, равно какъ п Богоматерь, представлены па облакахъ. Нѣсколько ниже съ лѣвой стороны-женщина и царственная особа, представляющія собою зрителей. Но главный зритель чудеснаго событія Андрей Юродивый пом'ященъ внизу съ правой стороны: онъ бесвдуеть съ своимъ ученикомъ, указывая ему на чудное видение. Туть же внизу художникъ изобразилъ другую сцену: Романъ Сладкопѣвецъ, констаптинопольскій діаконъ (V в.) стоитъ на возвышенномъ амвопъ церкви съ развернутымъ свиткомъ и поетъ составленный имъ кондакъ «Дѣва днесь». Тутъ присутствуютъ царь, јерархъ и множество парода, а направо въ сторонѣ изображенъ предшествующій моменть: Богоматерь предлагаетъ Роману свитокъ, какъ символъ вдохновенія п'ввца и наученія его въ трудномъ для него дотолѣ дѣлѣ. Такимъ образомъ здъсь соединены въ одной иконографической композиціи два событія. Связующимъ звѣномъ между ними могло послужить то, что во 1-хъ праздникъ Покрова Пресв. Богородицы и память пр. Романа совершаются въ одинъ и тотъ же день 1 октября; во 2-хъ Романъ Сладкопѣвецъ посѣщалъ часто влахернскій храмъ, гдѣ произошло чудесное видѣніе Андрея Юродиваго, для нощныхъ молитвъ, хотя и жилъ обыкновенно при другой церкви Богоматери въ Кирахъ; въ 3-хъ предметъ пѣснопѣнія Романа таже Богоматерь, которая явилась и Андрею Юродивому. Понятпо, что всѣ эти точки соприкосновенія между двумя событіями имѣютъ въ данномъ случаѣ характеръ случайный; онѣ могутъ объяснить намъ первоначальный мотивъ механической комбинаціи двухъ разныхъ событій въ одной картинѣ, но не сообщаютъ внутренняго единства этой композиціи.

Изображение Покрова Пресв. Богородицы не принадлежить къ числу очень древнихъ изображеній: въ памятникахъ византійскихъ его ніть и не можеть быть, такъ какъ и самый праздникъ, по всей въроятности, имъетъ русское, а не византійское происхожденіе; онъ явился не ранбе XII въка. Насколько позволяеть судить наличность археологическихъ данныхъ, сюжеть этоть не имълъ значительпаго иконографическаго развитія. Уже иконописный подлинникъ XVI ввка отмвчаетъ всв глав в йшія черты его, которыя сохранились въ иконописи досель: церковь съ одною маковицею; по сторонамъ двѣ палаты; Богоматерь на облакахъ, равно какъ и Петръ съ другими апостолами по правую сторону Богоматери, а Предтеча съ Павломъ и святителями на лѣвой сторонѣ, а подъ ними облачекъ; Романъ по обычаю, а около него народъ; церковь вохра съ бѣлилы<sup>1</sup>). Удерживая эти основныя черты сюжета, подлинникъ критической редакціи вносить некоторыя дополненія: церковь стоить о няти верхахъ; за нею по сторонамъ налаты; въ церкви на воздусѣ стоитъ Пресвятая Богородица, солнечнымъ сіяющая свътомъ и покрывающая людей честнымъ своимъ омофоромъ. И ста Пречистая между

1) Соф. подл. цодъ 1 окт.

двумя дѣвственниками-І. Предтечею и Іоанномъ Богословомъ, и окресть Ея множество предстояху ангельскихъ воинствъ, пророковъ, апостоловъ, мучениковъ и дъвственниковъ, преподобныхъ и праведныхъ въ бѣлыхъ ризахъ, съ благоговѣніемъ стоящихъ. И Св. Пречистая Богородица молящася Сыну Своему и Богу нашему умиленнъ и простирающа честнъйшія Свои руцъ, со слезами за весь міръ, вѣщающи словеса, въ молитвѣ милосердая глаголющи: Царю небесный, прінии всякаго человѣка славящаго Тя и призывающаго имя Твое на всякомъ мѣстѣ; освяти мѣсто оно прослави прославляющаго Тя именемъ Моимъ, пріемля ихъ всяку молитву и объты, и отъ всякихъ бъдъ и золъ избавляя. Надъ нею во облаці Господь нашъ І. Христосъ, обіма рукама благословляетъ, округъ Его ангели и архангели, херувимы и серафимы и вся девять чиновъ. Надъ Пречистою омофоръ. сирѣчь покровъ красенъ прописанъ златомъ, а держатъ за концы два ангела. По правую сторону Пречистыя ликъ пророческій со Предтечею, а по лѣвую ликъ апостольскій со Іоанномъ Богословомъ, за ними ликъ всёхъ святыхъ; а выше Пречистыя два херувима киноварь; подъ ногами ся двери царскія, противъ амвонъ: на амвонѣ стоитъ Романъ пѣвецъ, младъ, риза діаконская киноварь, исподъ лазорь, въ рукѣ свитокъ, а въ немъ написано: Дѣва днесь... Въ церкви множество народу стоящу, а Св. Андрей Христа ради юродивый возведе очи свои гор'в и вид'в Небесную Царицу, покровительницу всего міра, Пресв. Дѣву Богородицу, и рече ученику своему Епифанію: видиши ли, брате, Царицу и Госпожу всѣхъ молящуся о всемъ мірѣ? Онъ же рече: вижду, св. отче, и ужасаюся. Св. Андрей правою рукою указуеть Епифанію Св. Богородицу. Епифаній младъ, образомъ аки Георгій, риза киноварь, исподъ лазорь. Явися Пресв. Богородица въ царствующемъ Константинъ градъ въ царство Льва, царя благочестиваго, въ преславной Богородичной, яже Влахернахъ, церкви,

8

идъже совершающуся всенощному пънію, въ депь недъльный, октября мъсяца въ первый день, и множеству народа предстоящу о четвертомъ часъ нощи. Покровъ уставися праздновати во дни паря Льва Премудраго въ лъто 6611...<sup>1</sup>) Описаніе это довольно подробно передаетъ всъ частности изображенія. Оно согласно съ наличностью памятниковъ, которые различаются между собою лишь частностями: маковицами, формою амвона, числомъ лицъ и сонмовъ Святыхъ и т. п. На нашемъ Сійскомъ изображеніи болѣе замѣтную особенность составляетъ то, что Богоматерь представлена молящеюся, а не простирающею надъ людьми свой омофоръ, что было бы лучше и съ богословской и съ художественной точекъ зрѣнія.

54 (л. 115; табл. XXX). «Воскресение Христово». Рисунокъ неясный; однако сравнение его съ другими памятниками иконографіи даетъ возможность не только объяснить всё важнъйшія подробности, но и опредълить мъсто этой композиціи въ ряду другихъ однородныхъ памятниковъ. На рисункъ представлено сошествіе І. Христа во адъ. І. Христосъ, въ блестящемъ ореолѣ, стоитъ на низверженныхъ вратахъ ада и изводить за руку Адама изъ гроба. Возлѣ Адама можно различить изображенія І. Предтечи, со свиткомъ, который служить символомъ проповѣди Предтечи во адѣ о Христѣ; здѣсь же цари-Давидъ и Соломонъ. По другую сторону позади I. Христа три апостола, а внизу Ева, выходящая изъ гроба. Сцена обрамлена двумя скалами, обозначающими адскую пропасть. Всв эти элементы композиціи составляють обычное явленіе въ иконографіи византійской и обълсняются на основаніи древнихъ преданій о сошествии I. Христа во адъ, встр'вчающихся во многихъ памятникахъ древне-христіанской, византійской и древне-русской письменности, съ особенною же подробностію изложенныхъ въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мизніе не доказанное. Критич. подлинн. 1 окт.

Евангелів Никодима и въ Слов' Евсевія Емесскаго 1). Съ четырехъ сторонъ этого изображенія находятся другія, относящіяся къ нему, какъ дополненія и тёсно связанныя съ нимъ по идећ, именно: а) вверху пророкъ Іезекіиль съ воздѣтыми руками; онъ смотритъ на небо, откуда сквозь облака пробиваются лучи свъта; подъ ногами пророка-поле, усвянное человъческими костями и черепами; надпись: видение Іезекіиля пророка прообразова общее воскресение; б) внизу пророкъ Іона, извергаемый китомъ, съ надписью: «свобожденіе Іонино отъ кита прообразовало воскресение Сына Божія»; в) направо воскрешеніе Лазаря, съ надписью: «воскресеніе Лазарево»; г) налѣво I. Христосъ поднимаетъ съ одра воскрешеннаго Имъ сына вдовы Наинской, съ надписью: «воскреси сына вдовича, воскресеніе». Такимъ образомъ, обстановочныя изображенія относятся къ главному или какъ прообразы, или предсказанія. Такой комбинаціи сюжетовъ мы не встрёчали въ памятникахъ византійскихъ, хотя идейное сродство ихъ и извѣстно въ византійской письменности. Въ иконографіи западной такой пріемъ иконографическихъ сопоставленій извѣстенъ: онъ особенно развить въ Библіи бѣдныхъ, хотя и нѣтъ полнаго сходства въ ея миніатюрахъ съ нашимъ изображеніемъ. Полагаемъ, что тотъ же пріемъ усвоенъ былъ русскими мастерами и художниками не безъ вліянія запада. Появленіе разсматриваемой комбинаціи сюжетовъ въ нашей иконографіи совпадаеть съ эпохою сильнаго распространенія у насъ западныхъ вліяній во второй половинъ XVII въка. Подобные же примъры извъстны намъ въ ствнописяхъ церкви Іоанна Предтечи въ Ярославлѣ (Іона, воскрешеніе Лазаря и сына вдовы Наинской), въ Николомокринской церкви тамъ же (воскрешение Лазаря, дочери Іаира и сына вдовы Наинской) и въ Воскресенскомъ соборъ г. Борисоглъбска

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Н. Повровскій, Еванг. въ пам. иконогр. 413-423.

(воскрешение Лазаря, воскрешение сына вдовы Наинской и воскрешение мертвеца чрезъ прикосновение къ костямъ пророка Елисея).

55 (л. 116; табл. XXXI). Распятіе І. Христа. Кресть семиконечный, утвержденный на горѣ Голгоеѣ; тѣло Спасителя изогнуто, какъ въ памятникахъ поздней эпохи русскаго искусства; надъ крестомъ—два парящіе ангела. По сторонамъ распятаго І. Христа два разбойника, привязанные къ крестамъ, — одинъ съ понуренною головою, другой (благоразумный) съ лицемъ обращеннымъ къ І. Христу. Внизу два воина, —изъ нихъ одинъ съ сосудомъ въ рукѣ (оцетъ), плачущія жены, Іоаннъ Богословъ и Логинъ сотникъ въ нимбѣ. На заднемъ планѣ—городская стѣна, а вверху солнце и луна. Композиція совершенно обычная; ничего оригинальнаго она не представляетъ.

На томъ же листѣ, рядомъ съ распятіемъ, представленъ св. воинъ, повидимому, Өеодоръ Стратилатъ, съ щитомъ и знаменемъ, десница молитвенная. На оборотѣ написано: «Чернеца Никодима».

56 (л. 117; табл. XXXII). Распятіе І. Христа, отличающееся отъ предыдущаго большимъ драматизмомъ и изобиліемъ подробностей. Крестъ имѣетъ ту же форму, но на верхней дщицѣ прибавлено титло: І. Н. Ц. І, обычно повторяемое въ памятникахъ XVII в., особенно во второй его половинѣ. На главѣ І. Христа терновый вѣнецъ, появившійся въ этой композиціи на памятникахъ русскихъ не ранѣе XVII в. По сторонамъ креста Христова два воина, съ копіемъ и тростію, и два разбойника, въ нижней одеждѣ, привязанные къ крестамъ, имѣющимъ форму тау; воины перебиваютъ ихъ голени; благоразумный разбойникъ въ нимбѣ. Внизу Голгова въ видѣ скалы и въ срединѣ ея—черепъ Адама, по древнему преданію, погребеннаго здѣсь и омытаго кровію Распятаго Спасителя. Налѣво предстоящіе І. Богословъ, св. жены и Логиць сотникъ, направо конные всадники, появившіеся въ русскихъ изображеніяхъ распятія не ранѣе XVII в.; въ срединѣ воины, разыгрывающіе одежду І. Христа. На заднемъ иланѣ картины — городская стѣна и городъ Іерусалимъ съ иногочисленными шаблонными палатами и башнями. Въ цѣломъ изображеніе это отличается изобиліемъ подробностей, вошедшихъ въ эту композицію въ концѣ XVII вѣка. Рисунокъ Чернеца Никодима.

57 (л. 118; табл. XXXIII). Преподобный Александръ Свирскій: «старецъ съ широкою бородою; чело и щеки морщинистыя; на плеча накинута мантія; десница благословляющая, въ шуйцѣ развернутый свитокъ. Въ критическомъ подлинникѣ преподобный Александръ Свирскій описывается сходно съ изображеніемъ Сійскаго подлинника: подобіемъ старъ и сѣдъ, мало взлысистъ, власы просты, брада бѣла, рѣдка, широка, длиною съ Сергіеву, ризы преподобническія, рука благословенна, въ другой свитокъ, а въ немъ написано: терпите, братіе, скорби и бѣды, да избавитеся муки вѣчныя; одежда же его бѣ свита толста вельми и искропана, яко рубищемъ на ризѣ его многимъ изошвеннымъ быти; поживе 85 лѣтъ, преставися въ лѣто 7041 <sup>1</sup>). Типическія черты удержаны и въ Строгановскомъ подлинникѣ <sup>2</sup>).

58 (л. 119; табл. XXXIV). Святые великомученики Георгій и Димитрій: оба представлены въ видѣ юношей съ прекрасными лицами, руки молебныя; одѣты въ опоясанныя туники, украпиенныя общивками по подолу, и въ плащи, застегнутыя фибулами на плечахъ. Изображенія эти рѣзко отличаются отъ обычнаго типа изображеній этихъ святыхъ въ видѣ вооруженныхъ воиновъ, и встрѣчаются въ иконографіи не часто.

- <sup>1</sup>) Критич. подл. подъ 30 авг.
- <sup>2</sup>) Строган. подл. 30 авг.





Рис. 19. Царь Давидъ, пророкъ Илія и Василій Блаженный.

59 (л. 120; рис. 19). Изображенія трехъ святыхъ: Иліи Өесвитянина, царя и пророка Давида и Василія Блаженнаго; снимокъ съ заказной иконы чернеца Никодима. а) Пророкъ Илія представленъ въ видѣ старца со всклоченными густыми волосами, въ опоясанной туникѣ и мантіи, сдѣланной изъ шкуры животнаго съ двумя свитками въ рукахъ. Въ грече-

- 96 -

скомъ подлинникъ о пророкъ Иліи замъчено кратко: старецъ, брада съдая <sup>1</sup>). Въ видъ съдого старца изображенъ онъ и въ Строгановскомъ подлинникѣ <sup>2</sup>) и во многихъ памятникахъ древне-русскаго искусства. Въ подлинникъ критической редак. ція сказано: подобіемъ старь и съдъ, власы космать, брада продолговата до персей и терховата, аки праотца Авраама, на выи его платокъ, риза на немъ милоть или шуба, выворотъ мохнатъ козлій, исподъ свѣтлодикая празелень, въ рукѣ свитокъ, а въ немъ написано: ревнуя поревновахъ по Господѣ Богѣ.... Въ минев-четьи пишеть: мужъ бяше космать, и поясъ усменъ о чреслѣхъ его <sup>а</sup>). б) Царь и пророкъ Давидъ — старецъ, въ поздне-византійской діадимь, въ туникь и мантіи, застегнутой фибулою на правомъ плечѣ; одна рука благословляющая, въ другой развернутый свитокъ. Въ греческомъ подлинникѣ пророкъ Давидъ-старецъ съ закругленною брадою 4). в) Василій Блаженный съ растрепанными волосами и бородою, обнаженъ. Въ такомъ видѣ изображается онъ обычно на русскихъ иконахъ.

60 (л. 122 рис. 20). Иной образецъ изображенія Св. Іоанна Предтечи. Формы его уже были описаны нами и изъяснены выше. <sup>5</sup>) Предтеча имбетъ крылья, на немъ власяница, десница благословляющая, въ шуйцъ свитокъ развернутый и чаша, въ которой долженъ находиться безлётный агнецъ І. Христосъ. Образецъ чернеца Никодима.

На томъ же мѣстѣ изображенъ преподобный въ тѣхъ же формахъ, что и на листѣ 131 (см. ниже).

61 (л. 122). Изображенъ Спаситель въ облакахъ; Онъ благословляетъ Богоматерь, стоящую съ развернутымъ свиткомъ.

<sup>1) &#</sup>x27;Epunvéia § 135.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Строган. подлин. 20 іюня.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Кратач. подл. 20 іюня.

<sup>4) § 135.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) См. стр. 12—13 и 19—22; табл. VI и XIX.



Рис. 20. Іоаниъ Предтеча.

Предъ Богоматерью стоить въ молитвенномъ положени на колѣняхъ препод. Карнилій Комельскій. — Съ лѣвой стороны прибавлено особое изображение Богоматери съ развернутымъ свиткомъ; ангелы возлагають вѣнецъ на ея главу: изображение это относится къ типу западныхъ изображений коронования Богоматери.



Рис. 21. Св. Тронца.

62 (л. 124; рис. 21). Св. Троица ветхозавѣтная: три ангела сидять за прямоугольнымъ столомъ, на которомъ поставлены сосуды съ яствами. По одну сторону стола Авраамъ съ блюдомъ въ рукахъ, по другую Сарра съ тремя хлѣбами. На заднемъ планѣ представленъ рядъ относящихся сюда сценъ: Авраамъ сидить у дуба маврійскаго, встрѣчаетъ трехъ странниковъ, припадаетъ къ ногамъ ихъ, умоляя посѣтить его, омываетъ ноги странниковъ, Авраамъ закалаетъ тельца, а Сарра, при помощи служанокъ, приготовляетъ кушанье. Дѣйствія происходятъ въ палатахъ, возлѣ которыхъ стоитъ высокій и вѣтвистый дубъ. Композиціи эти унаслѣдованы русскими мастерами отъ Византійцевъ; начало ихъ восходитъ, по крайней мѣрѣ, къ VI в. (мозаики Св. Виталія въ Равеннѣ).

Наоборотѣ изображенъ Св. Димитрій Солунскій на конѣ; переводъ очень неясный; а на отдѣльномъ маленькомъ листкѣ святитель (Василій Великій?) съ благословляющею десницею и книгою.

63 (л. 125) Св. Николай Чудотворецъ въ обычномъ типѣ и костюмѣ, съ Евангсліемъ въ рукахъ, и преподобная со свиткомъ и молитвенною рукою. Рисунокъ чернеца Никодима, не отличается изяществомъ и характерными чертами, а потому мы и не передаемъ его въ снимкѣ.

64 (л. 126 рис. 22). Господь Вседержитель стоить на византійскомъ подножіи, въ туникѣ и иматіи, въ одной рукѣ Его книга, другою благословляеть одного изъ припадающихъ къ ногамъ Его двухъ старцевъ. Вверху два ангела. Имена старцевъ не означены; но они въ ризахъ преподобныхъ, и типы ихъ настолько характерны, что съ перваго взгляда логко узнать въ нихъ соловецкихъ Чудотворцевъ Зосиму и Савватія: въ такихъ именно типахъ они обычно изображались на иконахъ; тѣ же типы показаны и въ Строгановскомъ подлинникѣ и въ сводномъ: Зоси-



Рис. 22. І. Христосъ съ припадающими препод. Зосимою и Савватіемъ.

ма подобіемъ старъ, власы на главѣ просты и надсѣды, брада аки Власіева и надсѣда, а не раздвоилась, ризы преподобническія, схима на плечахъ, въ рукѣ свитокъ... Савватій подобіемъ старъ и сѣдъ, брада до персей пошире Власіевой, власы на головѣ просты, ризы преподобническія...

65 (л. 127). Живоносный источникъ. Изображена Богоматерь съ Божественнымъ Младенцемъ, благословляющимъ объими руками, и по сторонамъ ея два ангела дориносящіе на облакахъ, для обозначенія величія и славы Богоматери. Богоматерь представлена въ сосудѣ, изъ котораго вытекають три струи воды, наполняющія цілебною водою обширный бассейнь. Вокругъ бассейна множество народа: цари, јерархи и мјряне; среди нихъ ясно выдѣляются больные, слѣпые, разслабленные и бѣсноватые: одни съ умиленіемъ молятся Богоматери, другіе съ благоговѣніемъ пьютъ цѣлебную воду; здѣсь обливаютъ водою разслабленнаго, тамъ окропляють ею глаза слёпца. Сцены живыя и трогательныя. Въ цёломъ изображение имееть характеръ идеальный и общая схема ея мало напоминаеть реставрированную обстановку существующаго досель въ Константинополь Живоноснаго источника. Элементы композиціи восходять своимъ началомъ къ византійской древности: таково изображеніе Богоматери; но пъльная композиція со всъми находящимися на нашемъ рисункѣ подробностями должна быть отнесена къ числу произведеній XVI—XVII в.

66 (л. 128). Образъ Св. Николая Можайскаго. Святитель представленъ въ обычномъ типѣ, въ какомъ привыкли видѣть его на иконахъ «всѣ православные» въ святительскихъ одеждахъ. Въ рукѣ его мечъ, въ другой городъ, обнесенный стѣною съ башнями. Вверху бюстовыя изображенія Спасителя и Богоматери въ медальонахъ. Вся эта группа изображеній обрамлена двумя вычурными колоннами и облаками. Въ основѣ изображенія Св. Николая съ мечемъ и церковію или городомъ въ рукахъ лежитъ извѣстное преданіе объ явленіи Св. Николая съ этими аттрибутами при нападеніи татаръ на городъ Можайскъ, при чемъ непріятели были устрашены этимъ видѣніемъ и городъ спасенъ. Изображеніе это явилось въ русской иконографіи не позднѣе



Рис. 23. Преподобный Зосима.



XIII в. и съ тѣхъ поръ стало очень распространеннымъ: чаще Святитель изображается съ церковію въ рукѣ, какъ эмблемою православія, которое онъ защищаетъ противъ невѣрныхъ; но замѣна церкви цѣлымъ городомъ, въ которомъ среди другихъ вданій видна также и церковь съ маковицею, яснѣе и опредѣленнѣе указываетъ на чудесное событіе, имѣвшее мѣсто въ городѣ, отъ котораго иконы этого рода получили свое названіе.

67 (л. 128<sup>1</sup>; Табл. XXXV), Образъ Николая Чудатворца... Рисунокъ Василія Мамонтова, какъ это означено на оборотѣ. Ликъ Святителя строгій и величественный: морщинистое открытое чело, курчавые волосы, небольшая курчавая раздвоенная борода — черты эти общеизвѣстны и повторяются на памятникахъ византійскихъ и особенно русскихъ постоянно. На нашемъ рисункѣ типъ выдержанъ строго; но одежды не показаны; ясенъ только омофоръ, украшенный фигурами креста.

68 (л. 129). "Образъ чудотворный именуемъ Толгскія Богородицы, что въ ярославскомъ монастырѣ". Типъ изображенія извѣстный; но рисунокъ Сійскаго подлинника не высокаго качества, поэтому мы и опускаемъ его.

69 (л. 131; рис. 23). Преподобный Зосима стоить на молитвѣ, въ пустынномъ мѣстѣ, обозначенномъ деревьями и горами. Безъ сомнѣнія, здѣсь взятъ одинъ изъ момептовъ первоначальнаго пребыванія препод. Засимы на пустынномъ островѣ еще до устроенія Соловецкаго моностыря.

70 (л. 132: Табл. XXXVI). Изображеніе Господа Вседержителя. Ликъ Спасителя прекрасный; густые волосы локонами падають на плеча, борода небольшая раздвоенная. Одежды туника и иматій имѣютъ характеръ шаблонный; десница Спасителя благословляющая именословно, въ шуйцѣ Евангеліе.

71 (л. 134, рис. 24). Св. Троица или Отечество. Изображенъ Богъ Отецъ въ видъ старца, съ длиными волосами, падающими



Рис. 24. Отечество.



большими прядами на плеча и грудь, съ раздвоенною бородою, въ восьмнугольномъ нимбѣ, въ туникѣ и иматіи, съ благословляющею десницею. Въ нѣдрахъ Его Сынъ Божій Еммануилъ въ твхъ же одеждахъ, съ благословляющими руками; надъ главою Сына Божія-Св. Духъ въ видѣ голубя. Эта форма представленія Св. Троицы не очень древняго и не восточнаго происхожденія. Въ древне-христіанскій періодъ и въ византійскій три лица Пресв. Троицы изображались иногда въ видътрехъ мужей сидящихъ рядомъ. Вообще же въ древности византійской и русской изображение Бога Отца въ видъ Старца явление очень ръдкое. Художники изображали его прикровенно, чаще въ видѣ десницы, выходящей изъ стилизованнаго въ виде сегмента круга неба. Когда же въ ХУІ и ХУІІ вв., подъ вліяніемъ западнаго искусства и иконографіи, русскіе иконописцы все чаще и чаще стали изображать Бога Отца въ этомъ образѣ Старца-отдѣльно и вивств съ другими лицами Св. Троицы, то Большой Московскій соборъ запретилъ это изображение, мотивируя свое запрещение тѣмъ, что Бога Отца никто никогда не видѣлъ, а потому и изображать Его не слёдуеть. Запрещение это, впрочемъ, не смотря на его рёшительный характеръ, не имёло соотвётствующихъ практическихъ послѣдствій. Какъ до собора, такъ и послѣ него русскіе иконописцы изображали Бога Отца въ видѣ старца и на иконахъ, и въ ствнописяхъ и даже на антиминсахъ, печатаемыхъ съ благословенія іерарховъ. Форма эта удерживается въ нашей иконографіи до настоящаго времени.

72 (135) Устюжскіе чудотворцы предъ иконою Богоматери. Изъ нихъ одинъ, несомнѣнно, Прокопій: это видно изъ того, что въ рукѣ его изображены три кочерги. Въ Прологѣ (8 іюня) разсказывается, что св. Прокопій, Христа ради юродивый, въ лѣвой рукѣ носилъ три кочерги и что когда онъ подымалъ ихъ головками вверхъ, то это предвѣщало изобиліе жатвы, а внизъ опусскалъ – голодъ. Въ Сійскомъ подлинникѣ, храняшемся въ библіотекъ Архангельской духовной семинарія (№ 192) о св. Прокопія устюжскомъ сказано: бъ въ льта 6811, русъ аки Козьма, риза исподъ багоръ въ сапогахъ, колѣни голы, правое плечо голо же, въ лѣвой рукв три клюки 1). Подобными чертами онъ описывается и въ подлинникахъ сводной редакціи съ добавленіемъ о кочергахъи значеній ихъ<sup>2</sup>). Другое лицо, вѣроятно, Іоаннъ юродивый устюжскій, въ молитвенномъ положеніи, въ одеждѣ, спущенной съ праваго плеча, босой. Въ сводномъ подлинникѣ о немъ читаемъ почти тоже самое, что и на нашемъ рисункѣ: подобіемъ младъ, брада токмо расти начала въ наусіи, власы просты, риза на немъ раздранное рубище, изчерна бѣло, извилося по немъ и на руки, плечо голо и ребра, ноги выше колѣней голы. Въ прологѣ пишеть: пребываше нагь, точію едино рубище равдранное имѣя по чреслѣхъ своихъ, егда же и въ срачицѣ прилучашеся ходити ему, и онъ ю ветху имѣяше и никогда же измовену; преставися въ лѣто 7002 3). Въ подлинникѣ Сійскомъ изъ библіотеки Архангельской духовной семинаріи сказано кратко: младъ, мало завилися власки въ усѣ, и въ брадѣ, въ единой рубашкѣ 4).

73 (л. 136; табл. XXXVII). «Знаменіе святыя Богородицы». Вверху помѣщенъ обычный образъ Знаменія Пресв. Богородицы. Въ четвероугольникѣ, обрамляющемъ образъ, изображены символы Евангелистовъ; сверхъ того образъ окруженъ ореоломъ, составленнымъ изъ изображеній херувимовъ. Предъ образомъ стоятъ Святые въ молитвенномъ положеніи: св. Василій Великій и Николай Чудотворецъ съ книгами въ рукахъ и въ святительскихъ одеждахъ (подризникъ, фелонь и омо-

- <sup>1</sup>) Арханг. подл. 8 іюля.
- <sup>2</sup>) Сводн. подл. 8 іюля
- <sup>3</sup>) Сводн. подл. 29 ман.
- 4) 29 жая.

9

1

1

...

ı,

1

1

4

1

форъ), архидіаконъ Стефанъ съ ладонницею въ рукѣ, Захарія въ колпачкѣ, усвоенномъ въ иконографіи ветхозавѣтнымъ первосвященникамъ, съ развернутымъ свиткомъ въ рукѣ. На второмъ планѣ, — двѣ святыя жены, въ нимбахъ, также въ молитвенномъ положеніи. Композиція эта не принадлежитъ къ числу обычныхъ иконографическихъ композицій и составлена, вѣроятно, по частному заказу неизвѣстнаго лица. На оборотѣ написано: сей образецъ Васки иконника каргопольца Уваровыхъ по реклому Шуренги.

74 (л. 137). Вологодскіе св. угодники. Изображенъ І. Христосъ въ облакахъ съ благословляющею десницею. Предъ Нимъ Богоматерь съ развернутымъ свиткомъ, а предъ нею молитвенно преклоняющеся угодники. Всё въ одеждахъ преподобныхъ, за исключеніемъ одного, изображеннаго въ епископской одеждё и шапкѣ, съ Евангеліемъ въ рукѣ: это Антоній архіепископъ вологодскій чудотворецъ <sup>1</sup>). Рисунокъ шаблонный.

75 (л. 138; табл. ХХХVІІІ). Бракъ въ Канѣ галилейской. Чудо въ Канѣ представлено здѣсь во всѣхъ главнѣйшихъ подробностяхъ, о которыхъ повѣствуется въ Евангеліи (Іоан. II, 1—11). Въ первомъ ряду сверху съ правой стороны І. Христосъ въ сопровожденіи апостоловъ идетъ на бракъ; впереди Него посланецъ, пригласившій І. Христа и учениковъ. Въ срединѣ этого ряда пиръ: за столомъ сидятъ женихъ съ невѣстою и гости, прислуга подаетъ яства; съ лѣвой стороны стола Богоматерь обращается къ І. Христу съ словами: вина не имутъ; позади І. Христа сидятъ апостолы. Во второмъ среднемъ ряду налѣво Богоматерь обращается къ стоящимъ предъ нею женщинамъ съ словами: еже аще глаголетъ вамъ, сотворите; внизу двое слугъ и 6 сосудовъ; І. Христосъ сидитъ въ сторонѣ и бесѣдуетъ съ учениками; налѣво Онъ снова сидитъ

<sup>1)</sup> Ср. опис. его въ Критич. подл. въ 1-й части подъ 18 августа.

за столовъ и дѣлаетъ распоряжение о наполнения сосудовъ водою; туть же распоряжение исполняется; двое слугь наполняють сосуды; нальво двое почерпнули этой воды для передачи архитриклину. Въ нижнемъ ряду полный пиръ и витств смущение: и апостолы, и участники пира, и слуги крайне изумлены; одинъ изъ нихъ (женихъ?) въ благоговъйномъ трепетѣ отъ совершившагося чуда, припадаеть къ ногамъ I. Христа. Дъйствіе происходить въ простыхъ незатѣйливыхъ палатахъ. Надпись вверху и внизу передаеть съ буквальною точностью Евангельскій разсказъ о чудѣ. Композиція эта составляетъ произведеніе русскаго мастера XVII вѣка. Она отличается оть композицій чуда не только древне-христіанскихъ, но и византійскихъ, обычно простыхъ, не многосложныхъ. Въ искусствъ западно-европейскомъ многосложность въ изображении этого чуда — явление довольно обычное; особенно въ извъстныхъ картинахъ Рубенса (въ Лувръ и Дрезденѣ); но и картины западныхъ художниковъ представляють собою совсёмь не то, что русскія иконы. Картины имёють характерь преимущественно бытовой и не довольно ясно оттвняють характерь чуда; сверхъ того въ нихъ наблюдается художественное единство. Въ нашей же композиціи мы видимъ рядь отдёльныхь моментовь, выражающихь вь послёдовательномъ порядкѣ моменты чудеснаго событія; мастеръ заботится здёсь не объ единстве художественномъ, но о дидактической точности въ передачѣ Евангельскаго разсказа.

76 (л. 140; табл. XXXIX). Нерукотворенный образъ. Какихъ либо оригинальныхъ особенностей творчества нѣтъ въ этомъ образѣ; но въ немъ данъ все-таки особый типъ изображенія, отличающійся отъ предыдущихъ (табл. XXIII—XXIV) и потому съ иконописной точки зрѣнія онъ имѣетъ свою важность.

77 (143) Страшный судъ. Переводъ сдѣланъ неудовлетворительно; но любопытенъ по иконографическимъ деталямъ, отчасти древнимъ, отчасти вошедшимъ въ составъ этой композиціи въ позднюю эпоху русскаго искусства. Здѣсь, между прочимъ, представлено посланничество Судів, стоящаго предъ Богомъ Отцемъ, небо въ видѣ свиткя, свертываемаго двумя ангелами, олицетвореніе моря въ видъ женщины, сидящей на рыбъ, --земли въ видѣ женщины съ развѣвающимся налъ нею покровомъ. Огненная ръка и змъй представлены отдъльно, какъ два особые элемента картины; олицетворенія царствъ въ видѣ звѣрей и животныхъ въ шести отдѣльныхъ кругахъ. Всѣ эти черты-очень характерны для исторіи композиціи Страшнаго суда, какъ показатели постепенныхъ наслоеній въ этой композиціи и ея сложнаго состава во второй половинѣ XVII вѣка 1). Въ картинѣ рая къ обычнымъ древнимъ элементамъ (Богоматерь среди ангеловъ, лоно Авраамово) присоединено возложение ангелами вѣнцовъ на праведниковъ. Мученія ада выражены схематически въ видѣ огненнаго пространства, наполненнаго демонами и грѣшниками, съ сатаною во главѣ. Разнообразіе формъ мученія показано также условно въ видѣ круговъ, въ которыхъ помѣщены грѣшники въ разныхъ положеніяхъ; характеръ этихъ мученій обозначенъ словами: геена огненная, мразъ, червь и т. п. Это одна изъ самыхъ полныхъ композицій суда 2). На оборотной сторонѣ, среди многочисленныхъ надписей религіозно-нравственнаго характера, любопытна одна, а именно: Сіе видѣніе повѣда Іоаннъ Коловъ, како мниси, богоугодно жившіе, красоту міра сего презрѣвши, имѣютъ крилѣ огненни и летятъ до верха горняго lepyсалима, въ немже вси святіи ликовствують. Это замѣчаніе объясняеть одну изъ частей картины Суда XVII в., именно восхожденіе праведниковъ въ рай при помощи крыльевъ. Теперь становится яснымъ, подъ какимъ вліяніемъ сложилась въ иконографіи эта замвчательная часть картины Страшнаго суда.

<sup>1)</sup> Н. Покровскій, Страшный судь въ пам. виз. и русси. иси.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Ta6z. XXII.



•