

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

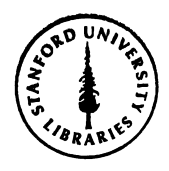
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



•

.

-

.

Retain Cover for binding.

## **ПАМЯТНИКИ** ДРЕВНЕЙ ПИСЬМЕННОСТИ И ИСКУССТВА



CXXXIV

# ЛИЦЕВОЙ ИКОНОПИСНЫЙ ПОДЛИННИКЪ

И ЕГО ЗНАЧЕНИЕ

## **AAR COBPENENHATO LEPKOBHATO HCKYCCTBA**

СООБЩЕНІЕ

尝▓

### Н. В. Покровскаго



1899



DK3 P3 V.134 1899

> Напечатано по распоряжению Комитета Императорскаго Общества Любителей Древней Письменности.

> > Секретарь П. Шефферъ.

«Столичная Скоропечатия». Гороховая, 12.



### Лицевой иконописный подлинникъ и его значение для современнаго церковнаго искусства.

Въ цёлой исторіи нашего церковнаго искусства едва-ли возможно указать такую эпоху, когда оно находилось бы въ столь неопредбленномъ положение, какъ въ настоящее время --- на самомъ исходъ XIX стольтія. Искусство свободно и даже субъевтивно, а потому въ своемъ историческомъ движеніи предполагаетъ широкое разнообразіе художественныхъ идей и образовъ и не можеть быть сведено въ одному шаблону; тёмъ не менёе и въ этомъ разнообравія существуеть извёстная закономёрность, существують определенные общіє принципы, управляющіє не только личнымъ вастроеніемъ отдёльныхъ художниковъ, но и полагающіе извёстную печать на цёлыя художественно-историческія эпохи. Отсюда-художественныя школы въ смыслѣ опредѣленныхъ художественныхъ направленій, хотя бы онъ и не имъли виъшней организаціи. Тъмъ болѣе требованіе этой закономѣрности примѣнимо къ произведеніямъ искусства церковнаго, по самому существу своему призваннаго на служение цёлямъ церкви, всегда болёе или менёе опредёленнымъ и яснымъ. Определенность и строгая выдержанность въ трактованія иконографическихъ сюжетовъ я типовъ, какъ принадлежность той или другой художественно-исторической эпохи, служать для современнаго археолога однимъ изъ важивншихъ средствъ въ распознаванию древнихъ памятниковъ искусства и ихъ научной классификаціи. Эпохи переходныя, бозъ сомежнія, допускають нікоторое нарушение послёдовательности, въ установившенся смыслё

1

этого слова; но и онъ, какъ показывають наблюденія, имъють . свою историческую логику и на мёстё низвергнутаго кумира воздвигають новый храмь, столь же послѣдовательный и опредвленный въ своихъ основныхъ художественныхъ началахъ. создають новое художественное направление... Послёдовательность направленія — составляеть общум характерную черту важнъйшихъ эпохъ въ исторіи искусства. Чимабуэ и Джіотто нарушили установленную вбкачи последовательность въ историческомъ ходъ искусства среднихъ въковъ, нарушили именно свободнымъ обращеніемъ съ вконными византійскими традиціями; но на мъстъ византійской традиціи поставили новое начало: исканіе врасоты въ тниахъ, композиціяхъ и драппировкахъ, оживленіе сценъ, точную передачу характеровъ, гибкость движеній, вообще приближеніе въ природ'я; такимъ образомъ - они, а равно и послёдователи ихъ, повели искусство по новому определенному пути. Греческій художнивъ Панселинъ, съ точви зрвнія шаблона, установившагося въ эпоху крайняго упадка византійскаго искусства, представляеть въ своей художественной деятельности подобное же нарушение исторической последовательности, какъ Чимабув и Джіотто, но и онъ въ результатѣ своей дѣятельности пролагаетъ для искусства новые пути и создаетъ эпоху возрожденія греческаго искусства совершенно послѣдовательную въ своихъ новыхъ началахъ и опредѣленную въ своихъ художественныхъ проявленіяхъ. Русскій художникъ второй подовины XVII въка, Симонъ Ушаковъ, по воззрѣнію многихъ его современниковъ, ревнителей стариннаго изоношиснаго шаблона, быль также непоследователень, какь новаторь въ деле живописи, твиъ не менве онъ образовалъ царскую иконописную школу, отличающуюся новымъ совершенно опредёленнымъ направленіенть и распространившую свое вліяніе почти на всю Россію. Однимъ словомъ, каждая художественно-историческая эпоха имъетъ свое опредъленное направление, каково бы оно ни было по своимъ спеціальнымъ признакамъ, имбетъ опредбленные принципы и нормы. удобно примиряемые съ свободою субъективнаго художественнаго

творчества. Такъ было всегда и вездѣ; съ особенною же строгостію выдерживалось одно общее направление въ церковномъ искусствъ древне-русскомъ. Эпоха преобразованій при Петр'я I вноснть раздвсение въ русское церковное искусство: старое и новое, національное и иноземное, церковное и свътское, оригинальное и механически скопированное, художественное и ремесленное становятся радомъ и идутъ рука объ руку. Устойчивость стараго воззрвнія колеблется, новое привикается слабо и носить всв признаки бевпринципности, случайности. Въ такомъ положение остается дъло въ продолжевів всего XVIII въка; не смотря на нъкоторыя попытки со стороны русскаго Правительства въ установлению извъстныхъ нормъ въ этомъ расшатанномъ делё. Векъ ХІХ-й продолжаетъ идти по той же избитой колев, и хотя во второй половинв его, вмёстё съ общимъ наклономъ къ изучению русской старины, все болве и бслве усиливается тягатвніе къ старой русской иконографія и ивонописи; но это тяготвніе, вакъ еще не отлившееся въ строго определенныя формы, слишвомъ далоко отъ того, чтобы перейти изъ области теоретичессихъ мечтаній въ живую правтическую сферу и произвести тотъ или другой перевороть въ цервовномъ искусстве. Наша современная живая действительность въ этомъ отношения представляетъ собою явление, можно сказать, безпримърное въ исторія: до такой степени расшатаны и перепутаны наши представленія и понятія объ идеальныхъ чертахъ живописи въ ся приминения къ цилямъ цервси, что опредилить господствующее ен направление представляется прямо невозможнымъ; и если нужно найти ту или другую формулу для показанія этой живой действительности, то она должна имёть харавтеръ чисто отрицательный: отсутствіе опреділенного направленія въ цервовномъ искусствѣ; разнообразіе непримиримыхъ воззрѣній и практическихъ опытовъ, --- вотъ главныя черты характеризующія наличное положевіе діла. Раскрытіе этой формулы дасть намъ боліве ясное представление о предметъ.

Въ самомъ основномъ взглядъ на церковное искусство не-

рёдко приходится въ настоящее время встрёчать врупное недоразумёніе. Въ этомъ взглядё не проводится надлежащей границы, между искусствомъ церковнымъ и свётскимъ; то и другое траятуются съ одной и той же точки зрвнія. И если въ исвусствъ свётскомъ наклонность къ реализму, натуральности движеній, къ портретности признается дёломь обыкновеннымь, то тё же самыя черты, нерваво сполна, переносятся и на искус ство церковное. Исходя изъ той же общей точки зрвнія, иногда находять приминимымъ къ церковному искусству даже модный декадентский стиль, забывая то, что дёло цервовное не только не можетъ подчиняться прихотливымъ требованіямъ современной моды, но и вообще имжетъ свои особыя задачи, которыя ставятъ его въ особое положение. Церковь православная не салонъ и не музей, икона не простая картина: и что вполив естественно и безусловно допустимо въ произведении свётскомъ, то не всегда приложимо въ искусству церковному, имъющему свое особое назначение. Можно сказать даже болье: вообще темы и сюжеты религіознаго характера требують отъ художника особаго вниманія и ограниченія личнаго произвола даже и въ томъ случав, если картина, написанная на одну изъ такихъ темъ, предназначается и не для церков наго употребленія. Не говоримъ уже о Беато-Анжеливо, произведенія вотораго сполна пронивнуты духомъ особой набожности и благоговенія, а навовемъ Рафаеля, Мурильо, Гвидо Рени, Карла Дольче, даже Гольбейна, въ произведеніяхъ которыхъ, писанныхъ на темы релягіозныя, идеальная сторона некогда не преносится въ Жертву натуралняму. Напротивъ. назаретская хижина профессора Верещагина, въ которой художникъ предпочелъ спуститься съ идеальной высоты въ область заурядной житейской прозы, есть прямо профанація религіознаго искусствъ, и потому надъ нею произнесло свой роковой приговоръ непосредственное христіанское чувство повсюду, где ни появлялась эта картина. Въ реализме Ренана и Штрауса мы все - таки цёнимъ еще попытку человёческаго ума внести новое осв'ящение въ историю христіанства; тутъ мы видимъ

-- 6 ---

норую работу серьезной мысли, хотя бы и ложно направленной; въ картинъ же проф. Верещагина нъть и этого достоинства: все старо, прозанчно; мысль заимствованная и избитая, чувство отталвивающее, оскорбляющее... Тёмъ болёе въ художественныхъ произведеніяхъ, предиззизченныхъ для церкви, реализмъ этого рода совершенно неумѣстенъ; свобода субъективнаго вовзрѣнія не можетъ быть равносильною художественному произволу, но должна быть приведена въ соотвътствіе съ высшими идеальными требованіями. Если слова Іоанна Дамаскина, — «икона внига для неграмотныхъ... что для слуха слово, то для зрвнія икона»... если слова эти и не представляютъ полной характеристики церковной живописи, то по крайной мурув въ вихъ отмучена одна важная черта ся, именно присутствіе дидавтическаго элемента. Какъ въ цервовной поэзія мы нийемъ не одну только лирику, но на ряду съ нею встричаются элементы эпоса и драмы, такъ точно и въ искусствъ цервовномъ - не одно тодько субъективное художественное чувство, но и элементь объективный. -- Итакъ, искусство церковное имветъ свои особыя, ему одному свойственныя, черты и потому ставить художника въ особое положение: художникъ долженъ уяснить себъ предъявляемыя имъ требованія. Онъ долженъ дать не обыкновенную реальную картину, не копію съ случайно попавшагося подъ руку образца, не праздный вымыслъ фантазін, неосвѣщенный яснымъ редигіознымъ сознаніемъ, но икону, соотв'ятствующую ея высокому назначению.

Наличная дёйствительность, въ сожалёнію, не даеть основаній думать, что это требованіе цёнится представителями современной и особенно ремесленной живописи. Въ самомъ дёлё, что видимъ мы въ этой дёйствительности? Въ громадномъ большинствё полное пренебреженіе въ вышеуказанному основному требованію: одинъ переноситъ на стёны русскихъ храмовъ гравюры Доре, другой предпочитаетъ Шиорра, встрёчаются заимствованія и изъ библін Пискатора; иные пишутъ въ академическомъ стилё по личному домыслу и соображенію съ натурою. Всё

Digitized by Google

въ одинаковой мврв, обычно, оставляють безъ вниманія идетребованія, предъявляемыя къ церковной живописи, альныя забывають границы, отавляющия послванюю отъ **Ж**ИВОПИСИ свътской, и весьма неръдко нарушають даже самое простое и естественное требование художественнаго единства, вогда въ одномъ и томъ же ивств ставять вопін разныхъ эпохъ, странъ и направленій. Такъ бываеть въ живописи, и въ металлической скулыптурв, напр. на одной сторонв металлической общивки престолашествіе на Голгофу по Дюреру, на другой св. Тронца въ русскомъ стилѣ XVII вѣка... Очевидно, что во всѣхъ этихъ случаяхъ нётъ строго опредёленнаго воззрёнія на предметь и его назначеніе, н'втъ руководящей идеи, а есть простой механическій подборъ различныхъ формъ, не связанныхъ нежду собою единствомъ мысли.

Но въ ряду этихъ художественныхъ теченій настоящаго времени встрвчаемъ еще одно, -- болве серьезное и пвлесообразное, хотя еще и не получившее прочной устойчивости и опредвленности. Это — направление художественно-археологическое. Сущность его заключается въ томъ, что современную живопись стараются приблизить къ древней: такъ поступаютъ иногда художниен не только по отношению къ росписать старинныхъ храмовъ, старинная живопись которыхъ по тёмъ или другимъ причинамъ уничтожена, но и по отношенію въ храмамъ новъйшимъ. И нужно признать, что попытки эти вытекають изъ соображеній правильныхъ и въ нёкоторыхъ отдёльныхъ случаяхъ являются удачными. Такъ напр. иногда можно встрётить стённыя росписи въ стиге царской школы второй половины XVII въка-иногда удовлетворительныя, иногда не вполнё удовлетворительныя, каковая разность зависить отъ степени ученой художественно-археологической вомпетенціи художника и его пронивновенія въ духъ и характеръ стараго стиля. И хотя такая постановка дела, по нашему миенію, еще не составляеть идеала, въ которомъ должны быть сосредоточены всв стремленія современнаго нскусства, все-же она по

своей главной тенденцін заслуживаеть уваженія. Но бывають въ правтивъ и тавіе случан, когда подъ знаменемъ художественной археологія вносятся въ область искусства или измышленія праздной фантазін, или археологическая смёсь, въ которой перепутаны стили и пріемы не только разныхъ м'встностей, но и разныхъ эпохъ, разныхъ достоинствъ и т. д. Такъ въ одномъ изъ недавнихъ проектовъ ствиной росписи для одного изъ замбчательнейшихъ древне-русскихъ храмовъ предлагались вопін отчасти съ мозанкъ и фресовъ Кіево-софійскаго собора, отчасти съ фресовъ Нередицвихъ, отчастя Мирожскихъ; намъчались также заимствованія изъ мозанкъ Равеннскихъ и Палатинской капеллы, фресовъ св. Георгія въ Старой Ладогв и проч. Эти отдельные элементы разныхъ росписей художникъ предлагалъ размёстить по ствиамъ, столбамъ в сводамъ храма въ видъ точныхъ копій съ указанныхъ образцовъ. Требование необходимаго единства въ стилъ при этомъ было совершенно игнорировано: опущено было изъ вниманія то, что вся указанные памятники древности, какъ исполненные въ разное время, въ разныхъ мѣстахъ, разными лицами, имѣютъ свои особенно-ти не только въ общемъ художественномъ стилв, но и въ иконографическихъ типахъ и композиціяхъ, — что въ нѣкоторыхъ изъ нихъ, исполненныхъ копінстами, допущены крупные недостатки, особенно різко бросающіеся въ глаза въ разработкі важнівникъ иконографическихъ типовъ Спасителя и Богоматери. И вся эта пестрая смёсь разнохаравтерныхъ копій предназначалась для украшенія стариннаго храма. Очевидно, составитель проевта не уясния. себв предлежащую ему задачу и вместо разработки проекта, на основании памятивковъ древности, представилъ моханический конгломерать разнородныхъ элементовъ, лишенный еденства и пригодный развѣ только для какого-нибудь музоя. Къ счастію проекть не прошель... --- Къ этому же археологическому направлению примыкаеть еще одно теченіе въ нашемъ современномъ искусствё: это старообрядческое копирование съ готовыхъ старыхъ образцовъ: образцы эти нередко сомнительной древности и невысоваго качества; школы настоящей здёсь нёть; вся задача сводится къ тому, чтобы передать въ копін не только достоинства, но даже и недостатки оригинала, — въ томъ убъжденіи, что древняя икона есть святыня, и измёнять ся формы даже въ копіи нельзя. Здёсь, слёдовательно, художественная сторона дёла безъ всякой нужды приносится въ жертву религіозному предубъжденію. Отсюда же происходить и то, что въ иконопись вносятся старообрядческія тенденціи и произвольныя мудрованія ума, непричастнаго научной дисциплинѣ. За весьма немногими исключевіями, здёсь невидно нормальнаго отношенія къ національной старинѣ, невидно также никакихъ попытокъ къ урегулированію современной иконописи; а потому, это теченіе, какъ само собою понятно, не составляетъ идеальнаго выраженія современныхъ запросовъ, предъявляемыхъ къ церковному искусству.

Такимъ образомъ настоящее положеніе нашего религіознаго искусства не можетъ быть названо удовлетворительнымъ, в ни одинъ изъ современныхъ путей къ его улучшенію не достигаетъ цѣли. Гдѣ же выходъ изъ такого положенія? Какъ разрѣшить этотъ назрѣвшій вопросъ; какой путь избрать для надлежащей установки церковнаго искусства?

Такъ какъ вопросъ, подлежащій рёшенію, есть вопросъ сложный, соприкасающійся съ областію искусства, исторіи и даже богословія, а съ другой стороны — онъ имёетъ существенно важное практическое значеніе, то и разрёшать его можно не иначе какъ viribus unitis. Необходимо выработать опредёленный стиль церковнаго искусства и дать руководящіе мотивы для установки иконографіи, — типовъ, костюмовъ, композицій. Другими словами, необходимо составить образцовый лицевой иконописный подлинникъ, какъ регуляторъ церковнаго искусства; подлинникъ новый, въ которомъ бы, однако, проходило живою струею вёзніе православной русской старины. И если нужно указать на образцовый примёръ въ нашемъ современномъ художественномъ мірё, то я прямо и рёшительно указать бы на работы В. М. Васнецова,



которыя гораздо ближе, чёмъ работы другихъ художниковъ, подходятъ къ этому требованию.

Въ основъ этой сложной работы должны лежать не столько соображенія теоретическія, всегда болёв или менёв субъективныя и потому разнообразныя и съ трудомъ приводнымыя къ яснымъ и опредёленнымъ тезисамъ, а точныя данныя, представляемыя художественною археологіею и исторіею. Многочисленныя попытки,--старыя, новыя и новъйшія, — къ разръшенію частныхъ вопросовъ христіанской иконографіи на почвѣ соображеній теоретическихъ обычно приводнии въ врайностямъ, и наиболево опасную изъ этихъ врайностей представляеть художественный натурализмъ, когда пытаются провврать натурою такія драматическія, идеальныя композиціи, какъ напр. распятіе Інсуса Христа на вреств. Гораздо върнъе путь художественно - археологический. Если върно общее положение, что historia docet, если устойчивый консерватизмъ составляеть отличительную черту русской редигіозности, если въ рвшенін вопросовъ каноническихъ, догматическихъ, обрядовыхъ мы обращаемся въ археологін и исторіи и зд'ёсь находных руководственныя указанія, то послёдовательность требуеть примёненія того-же историво-археологическаго метода и въ ришению вопроса о современномъ церковномъ искусстве. Въ самомъ деле: христіанская древность оставила намъ богатое наслёдіе въ видё цёлой обширнъйшей системы иконографія, нъсколько забытой въ настоящее время и загроможденной примъсью новшествъ, но все еще богатой и поучительной; паутина новшествъ и искаженій можеть быть снята съ нея, и животворное верно будетъ оживлено и принесеть плодъ. Эта древняя система не есть частное случайное изобрѣтеніе; это плодъ вѣковой мысли и чувства, провѣренный церковію и принятый ою какъ старое преданье, согласное съ ея задачами. Въ цёлой исторіи искусствъ востока и запида едва ли возможно указать такое грандіозное явленіе, какъ система византійской иконографіи, принатой Россіею по преемству отъ Византів; и какъ таковое, она не могла появиться вдругъ, но слагалась постепенно. Въ ней отражалось постепенное развитие религизной мысли, обряда, потребностей, запросовъ; другими словами, --по мёрё того, какъ развивалась церковная жизнь----развивалось искусство и ик)нографія, и слёды этого развитія прослёживаются паранленьно вакъ въ письменности, такъ и въ искусствв. Для примъра: прекращение несторіанскихъ споровъ въ смысяъ утвержденія догмата о почитанія Богоматери ставить на очередь вопросъ объ иконографіи Богоматери, и являются первыя попытки въ его разрёшенію въ греческихъ мозанкахъ церкви Марін Великой (Maria Maggiore) въ Римѣ; развитіе литургическаго обряда въ IV-V вв. приводить къ развитию сакраментальной иконографіи въ равеннскихъ мозанкахъ и въ миніатюрахъ рукописси (Россансвій водексь); ивоносорство выдвигаеть полемическую редакцію псалтирныхъ иллюстрацій (псалтири — Пандовраторская и Лобкова); собраніе древнихъ сказаній о жизни святыхъ въ Ватиканскомъ миводогій вызываеть цідыя серіи изображеній святыхъ; приведеніе въ единству разрозненныхъ сказаній о Богоматери въ бесёдахъ Іакова Кокиновафскаго порождаеть общирные циклы относящихся къ этому предмету изображеній въ миніатюрахъ (кодевсы бесъдъватиканскій и парижскій) и стінописяхь (Кіево-Софійскій соборь, Спасо Мирожский соборъ). Иначе и быть не можетъ: церковное искусство есть выражение одной изъ многихъ сторонъ церковной жизни; но если жизнь эта представляеть собою органическое единство, цёльность, то понятно, почему и внёшнія отдёльныя выраженія ся связаны тесно между собою: богословіе и церковная поэзія, литургвческій обрядъ и искусство, въ порядкъ историчесваго развитія, обычно идуть рука объ руку. Тёмъ важийе, слёдовательно для насъ эта система старой иконографіи и искусства, что она не есть явленіе эфемерное, но продуктъ серьезной религіозно-исторической жизни, постепенно развивающейся, --- разумбемь развитіе не въ смысяв измвненія самой сущности христіанской догмы, но въ смыслё неодинавоваго отношенія въ ней человёческаго сознанія.

Въ историческомъ развити этой системы отмѣчается иѣсколько пося вдовательных в ная періодовъ. Періодъ древне - христіанскій показываеть намъ лишь едва замѣтные признаки нарождающейся системы: здёсь нёть еще твердо установившихся иконографическихъ типовъ и сложныхъ композицій; символъ и азлегорія, слабые намеки на историческія темы, свобода и индивидуализиъ художественнаго воззрвнія, влассическій стиль, — все эго черты общензвёстныя. Главная созидающая роль въ искусствъ православнаго Востока принадлежить Византіи (въ широкомъ смыслѣ слова). Не говоря уже о широкомъ разнообразии художественной производительности Византіи — въ видів мозанкъ, фресокъ, миніатюрь, металлическихъ издёлій и эмали, резьбы по слоновой кости и проч.; отмѣтимъ лишь тотъ, важный для насъ въ настоящемъ случав факть, что Византія создала общирную систему христіанской иконографія, которая въ средніе въка была распространена по всему христіанскому міру на востокъ и на западъ и которая послужила опорнымъ пунктомъ для эпохи итальянскаго возрожденія. Всв важнъйшіе циклы иконографіи получили свое бытіе въ Византін: здёсь разработаны важнёйшіе иконографическіе типы и композиція на темы Евангелія, Ветхаго Завёта, церковной исторів, сюжеты правоучительнаго и эсхатологическаго содержанія, типы и композиція на темы, доставляемыя житійнымъ матеріадомъ и проч. Вся эта система, получившая свое развитие на основѣ общей исторической жизни и литературы Византін, имбла направленіе религіознов. А отсюда понятно, почему она, вибств съ христіанствомъ, перенесена была изъ Византіи въ Россію и здъсь заняла господствующее положение. Долго оставалась она у насъ неизминною въ своихъ основанныхъ чертахъ, благодаря консервативному направленію церковной жизни въ Россіи, и только въ XVI и XVII вв. настала пора значительнаго развитія русскаго искусства и отклоненія его отъ византійскихъ традицій. Какъ въ искусстве греческомъ наступление второго возрождения искусства отмечается составленіемъ особой системы, изв'ястной подъ названіемъ

— 13 — '

Digitized by Google

Ерминіи или руководства для живописцевъ, такъ и у насъ въ Россіи въ XVI в. появляется иконописный подлинникъ. Теорія обычно слёдуетъ уже за практиков.

Мы подошли, такимъ образомъ, въ подляннику, какъ регулятору цервовнаго искусства; но есть ли этоть старый подлинникъ XVI или XVII в. тотъ самый якорь спасенія, который намъ нуженъ въ настоящее время? Безъ сомивнія, нівтъ. Старый иконописный подлинникъ теперь имбетъ значение лишь историческое, но не практическое. Подлинникъ теоретическій въ старой иконописной практикъ, а отчасти и въ новой, имъетъ значение только вспомогательное: онъ даеть указанія на "воврасть и подобіе" изображаемаго святого, на цвёть и форму одеждъ и на аттрибуты; но эти указанія слишкомъ кратки, а иногда и неопредѣленны. Ивонописный шаблонъ преобладаетъ здъсь надъ индивидуальностію. Со стороны "подобій" возраста, одеждъ и аттрибутовъ всё святые подведены здёсь въ нёсколькимъ группамъ, и уже оть мастера всецию зависить-подняться выше этихъ шаблонныхъ указаній и проявить ту или другу м'вру своего личнаго пониманія сюжета и мастерства. Подлинникъ даетъ один намеки и напоминанія мастеру и предполагаеть уже въ этомъ послёднемъ знаніе своего мастерства: мастеръ пишетъ икону, какъ онъ научился этому ранве, а подлинникъ помогаеть ему въ томъ смыслв, что предохраняетъ отъ ошибокъ т. е. чтобы мастеръ вийсто св. старца не написалъ средоввка или молодого, вместо діаконскихъ одеждъ не усвониъ св. діакону епископской одежды съ омофоромъ и т. п. Очевидное подтверждение такого именно, а не иного, значения подлинника представляеть постоянная практика: мастера, пользующіеся однимъ и тъмъ же теоретическимъ подлинникомъ, пишутъ иконы разныхъ достоянствъ, смотря по мёрё своего таланта, знанія и опытности. Даже отличный художникъ, незнакомый съ старою иконописью, никогда не напишетъ хорошей вконы въ духъ и характеръ подлинника, хотя бы у него были подъ руками всъ лучшіе теоретическіе подлинники. Ясное дёло, что въ вопросй о лучшей постановки русскаго церковнаго искусства теоретический подлинникъ не служитъ якоремъ спасенія, хотя и можетъ быть здёсь во многнать отношеніяхъ полезнымъ. — Извёстные старые подлинники лицевые, доставляя хорошій матеріалъ для археологіи, также недостаточны для цёлей практическихъ: Строгановскій подлинникъ – безъ раскраски, однообразенъ, сухъ, неполонъ и вообще невысоваго достоянства. Въ Сійскомъ подляннякѣ находится не мало превосходныхъ образцовъ старой иконописи, съ именами лучшихъ художниковъ и мастеровъ; но онъ также безъ раскраски, не полонъ и составленъ механически: системы иконографіи въ немъ нътъ; нътъ и художественнаго единства; въкоторые рисунки не отличаются высовние достоянствами. Недостатии этого рода присущи въ большей или меньшей степени всъмъ лицевымъ старымъ подлиниявамъ, которые доводилось намъ когда-либо видъть. Нельзя во всемъ рабски подражать старний, хотя позаимствоваться отъ нея многимъ можно.

И вотъ въ концъ XIX стоятьтія, когда окръпло сознаніе недостаточности старыхъ подлинниковъ и неудовлетворительнаго состоянія редигіознаго искусства, мы встрвчаемъ уже и двв попытки составить новый лицевой подлиниякъ, примънительно въ духу и характеру старины и на основании научныхъ данныхъ. Первая попытка принадлежитъ князю Гагарину и обнимаетъ только темы Евангельской исторіи и псалтири, вторая — это изданный въ настоящемъ году Московскою синодальною типографіею цёльный ивонописный подланныкъ. Въ своемъ трудъ "Изображенія изъ св. Евангелій въ свободныхъ подражаніяхъ древнёйшимъ источни. вамъ" (31 листь Ев. и 9 л. изъ Псалтири) внязь Гр. Гагаринъ ставить своею задачею "обновить старые византійскіе источники, выражающіе съ простотою первыхъ временъ христіанскія чувства. Въ качествъ первыхъ источниковъ выступаютъ ядъсь: ватиканский минологій Импер. Василія II, мозанки Равеннскія и Кіевскія, миніатюры Гелатскаго Евангедія XII в.; Парижскій кодевсь Григорія Богослова (№ 510), Ев. Трапезундское и ивсколько

аворіевъ; для иляюстрацій псалтирныхъ взяты лишь минізтюры Парижской псалтири № 139. Авторъ, какъ можно видёть, береть главнъйшіе художественные мотивы изъ этихъ источниковъ и совершенно свободно перерабатываеть сюжеты, по своему личному соображению. Мы далеки отъ мысли ставить въ вину автору незначительный объемъ его первоисточниковъ; согласны принципіально и съ его мыслію о возможности и цвлесообразности переработки древнихъ источниковъ примънительно къ требованіямъ нашей современности; но въ цёломъ не находимъ здёсь единства и строгой послёдовательности. Эпоха равеннскихъ мозанкъ (V-VI вв.) стоить далеко не только оть эпохи Гелатского Евангелія (XII в.), но и отъ мозаикъ Кіево-Софійскагое собора (XI в.) и вативанскаго минологія (Х в.), и хотя всё эти памятники можно отности въ числу византійскихъ. -- все-таки разница въ ихъ стилъ весьма значительна, и она выступаетъ въ рисункахъ кн. Гагарина слишвомъ сильно, въ ущербъ требованию единства. И конографическіе типы указанныхъ оригинадовъ изм'внены, но не къ лучшему: ни въ одномъ изъ рисунковъ нётъ болёе или менёе точно переданнаго византійскаго типа І. Христа, Богоматери, Апостоловъ, и на всёхъ рисункахъ они раздичны и не типичны. Характеръ византійскихъ композицій въ ибкоторыхъ рисункахъ выдержанъ достаточно<sup>1</sup>), въ другихъже совершенно измѣненъ до неузнаваемости: вонечно, нивто не согласится съ авторомъ, что въ основу изображеній Рождества Христова (табл. У), крещенія І. Христа въ Іорданъ (табл. IX) и вознесенія І. Х. на небо (табл. XXIX) положены обравцы, взятые изъ миніатюръ Гелатскаго Евангелія: можду теми и другими иетъ решительно ничего общаго; равнымъ образомъ, никто изъ знакомыхъ съ парижскимъ манускриптомъ № 510 (рувоп. Григорія Богосдова) не пов'ярить показанію огдавленія автора, что изображеніе распятія на табя. XXVI основано на миніатюрѣ означеннаго водевса <sup>2</sup>): между этими двумя рисун-



<sup>1)</sup> Hanp. Ta6a. II, III, IV, VI, VII. X.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. Гр. Уваровъ, Визант. альбомъ табя. XV.

вами непроходимая пропасть. Нечего уже и говорить о томъ, что выноченныя въ это издание собственныя композиции почтеннаго автора, безъ указанія на ихъ прототипы (табя. VIII, XI, XVII, XVIII, XX-XXII), не претендують на какую бы то ни было историческую связь съ византійскими источниками, о которыхъ ндеть рвчь въ преднеловін, и примыкають скорве въ школв такъ называемыхъ прерафаедистовъ-(IX) и даже въ Рубенсу <sup>1</sup>). Въ общемъ составѣ вартинъ вѣяніе старным чувствуется лишь въ твхъ, которыя составлены на основания равеннскихъ мозанкъ. Возможно предположить, что авторъ имблъ въ виду представить рядъ отдвльныхъ попытовъ "обновленія византійскихъ источниковъ" и не считаль нужнымъ связать ихъ единотвомъ мысли... Во всякомъ случав трудъ его, по указаннымъ основаніямъ, не соотвётствуеть той задачь созданія образцоваго подлинника, о которой мы ведемь рвчь. Предъ нами новъйшая попытка — изданіе Московской синодальной типографіи: оно представляеть собою святцы цёлаго года, расположенные въ календарномъ порядкъ, на 48 листахъ. Онъ могуть служить и для церковнаго и домашияго употребления вийсто нконъ, могутъ съ пользою быть употребляемы иконописцами и въ вачествё пособія въ иконописныхъ работахъ. По сравненію съ другими старыми однородными изданіями, они могутъ быть названы дучшими: въ нехъ ясно видны слёды историко-архоологическихъ исправленій въ костюмахъ и отчасти въ типахъ; видна серьезная попытка предержаться русскаго стареннаго стиля, не жертвуя иконописною красотою. Для своихъ ближайшихъ цёлей издание пригодное. Но само собою понятно, что въ ръшения вопроса, первостепенной важности, о выработкъ нормальнаго церковнаго стиля и иконографіи нельзя остановиться на этомъ изданіи. Не будемъ уже говорить о частныхъ техническихъ недостателхъ изданія, почти неизбъяныхъ. (напр. 2 февр. глаза І. Х. ср. и мн. др.; 30 апр. уста ап. Іакова; мая 15; сент. 25 и 27 пятна),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Табя. ХХ притча о богачё и бёдномъ Лазарѣ; ср. бракъ въ Канѣ въ Луврѣ.

оставляемъ въ сторонъ также излишнюю слабость рисовальщика въ свётлымъ колерамъ и археодогическія неточности въ костюмахъ и обстановие (напр. 13 и 14 янв.; 7 авг.; 15 окт.), а равно и никоторое нарушение стараго добраго обычая — не брать священный предметъ голыми руками (2, 4, 5, 9, 10, 15, 18, 23, 26, 29 и 30 январа; 9, 10, 16, 18, 19, 20, 22, 25 февр.; 3, 4, 5, 8, 10, 11 и 14 іюня и т. д.): все это частности легко поправимыя. Важиве то, что масштабъ для изданія взять слишкомъ малъ: отсюда затрудненія какъ для рисовальщика, изготовлявшаго рисунки, такъ и для неонописца, который будеть польвоваться ими, какъ образцами: шабловный характеръ твповъ и запутавность въ востюмахъ — естественныя послёдствія тавого масштаба. — Особенно обращаеть на себя вниманіе недостатокъ обработки важнёйшихъ иконографическихъ типовъ Спасителя, Богоматери, І. Предтечи, апостоловъ и др. Типы эти въ разныхъ рисункахъ разные, но едва ли хотя бы въ одномъ изъ нихъ можно найти правильную передачу типовъ, усвоенныхъ этимъ лицамъ древностію. Съ другой стороны въ въкоторыхъ рисункахъ замътно доведенное до крайности сходство между собою развыхъ лицъ: цёлыя группы и ряды такихъ святыхъ иногда сходны между собою (20 янв.; 3, 16, 18 и 23 февр.; 6 марта, 10 и 16 апр.; 3, 12 и 24 іюня; 6 іюля; 19 авг.; 31 окт.; 1-3 ноября; 8, 13, 14 дек. и др). Пусть тавое травтованіе лицъ находить оправданіе въ такъ назыв. «пэдобіяхъ» старыхъ ввонопесныхъ подлинивковъ; но тамъ необходимость совращенія описавій, или незнаніе истиннаго вида святого заставляли дълать ссылки на «подобіе Георгіево», или Дмитрія Солунсваго, Св. Николая, Григорія Богослова, Власія и т. д. Въ подлинникъ же новомъ слишкомъ частыя уподобленія вредять художественному разнообразію и ослабляють одно изъ главныхъ требованій живописи---- «природу» изображенія.

Современное состояние церковнаго искусства и науки художественной археологи указываютъ на необходимость составления

Digitized by Google

новаго подлинника. Его основной характоръ опредвляется токо цёлію, для которой онъ предназначается. Цёль подлинника образцовое созданіе церковнаго стиля и иконографіи, на основѣ старины. Отсюда возникаютъ два главныхъ требованія: 1) гармоническое сочетаніе древняго и новаго въ образцовомъ подлинникѣ и 2) тщательная обработка важнёйшихъ иконографическихъ типовъ,

1) Мы уже указали на высовія преимущества историко-археологическаго пріема въ рёшенія нашего вопроса. Переходя теперь на почву практическую, мы должны сказать, что древность оставила намъ множество памятниковъ искусства и иконографіи, пригодныхъ въ качествѣ надежнаго фундамента для построенія предподагаемой системы. Не время доколь указывать эти памятники; равнымъ образомъ было бы преждевременно рекомендовать предпочтительно ту или другую историческую эпоху для подражанія. Памятники древности, по нашему мибнію, должны служить лишь матеріаломъ, но не образцами для точнаго подражанія: они должны вдохновлять художниковъ въ дъле составления подлиннива и направлять ихъ работу, но не превращать ихъ въ рабовъ вопіистовъ. Всю сововущность памятниковъ, которыми располагаетъ современная археодогія, нельзя разсматривать какъ музей или собраніе образиовых произведеній принадлежащихъ первокласснымъ художникамъ: въ числё ихъ встрёчаются произведенія разнаго художественнаго достоянства, не только оригиналы, но и копін также не всегда съ одинаковымъ совершенствомъ и точностію исполненныя. Въ наукъ художественной археологіи и исторіи искусства всё они ниветь свою цену, ноо только вся совокупность памятниковъ, а не одна отборная часть ихъ, даетъ среднее правильное представление объ общемъ состояния искусства въ данное время. Но въ дѣаѣ правтнческаго использованія этихъ источниковъ необходимо провести между ними ръзкую грань и направлять вниманіе на произведенія высшаго достоянства. За этимъ первимъ ограниченіемъ слёдуеть другое. Наша современная художественная тех-

2\*

ника въ нъкоторыхъ отношенияхъ имъетъ значительныя прениущества предъ древнею: а потому было бы нецелесообразно отказываться отъ этихъ преимуществъ и предпочитать древнюю технику только по одному тому, что она имветь авторитеть древности. Такъ напр. было бы странно, если бы нашъ современный архитевторъ, желая соорудить храмъ въ стилъ Новгородской архитектуры XIV в. и зная, что въ то время примвнядась подубутовая владка и коробка, а для скрипления стинъ — деревянныя связи, вздумаль бы отказаться оть нов'йшей кладки и железныхъ связей и предпочелъ старую технику... Техническія усовершенствованія новаго времени могуть не вредить старому стилю и быть очень полезными. Тоже и въ живописи: пользование стариною не должно доходить до фанатическаго предубъждения противъ всего новаго. Панселинъ создалъ новый греческій стиль, не нарушивъ уваженія въ старинѣ. Ушавовъ далъ напранленіе царсвой школё, но эта школа не порвала всёхъ связей съ русскою старинов. Очевидно, что въ разсматриваемомъ дълъ непримиримаго противоръчія между старымъ и новымъ, напротивъ возможно, при извёстной широтё воззрёнія, гармоническое сочетаніе ИХ'Ь.

2) Вводя въ художественно-практическое обращение археологический матеріалъ, мы необходимо должны обратить внимание на обработку важивишихъ иконографическихъ типовъ. Какъ въ любой наукъ существуютъ извёстныя установившияся положения, такъ и въ церковной живописи должны быть извёстные опредёленные типы. Живопись эта, говоря вообще, не портретная, а идеальная, и всё наши попытки возстановить портретные образы древнихъ святыхъ не могли бы имёть никакого успёха. Но отсюда не слёдуетъ, что наши современные художники могутъ игнорировать всё иконописныя предания и каждый разъ представлять образъ напр. І. Христа въ различныхъ чертахъ по своему личному произволу. Если въ живописи салонной утрировка этого образа производитъ всегда непріятное впечатлёніе, то твиъ болёве въ живописи цервовной, иконной. И если утрировка эта приводить иногда даже и насъ въ изкоторое смущение, то въ глазахъ простого народа, привывшаго видёть въ нконё неизмёняемый образъ Божества и Святыхъ, она можетъ показаться прямо дёломъ грёховнымъ. Извистный розыскъ по дёлу дьяка Висковатаго свидётельствуеть, что одною наъ причинъ, визвавшихъ въ XVI в. мссковскую смуту, было то, что новгородские и псвовские иконописай, воторымъ поручено было написание иконъ для московскаго Благовѣщенскаго собора, внесли въ эти иконы свое мудрование и, можду прочнить, писали не на одинъ образецъ: на одной иконъ такъ, а на другой-тотъ же самый предметь-нначе. Положниъ, что въ настоящее время повторение смуты невозможно, такъ какъ даже и въ ивонописи старообрядческой прямо уже допускается относительное разнообразие въ типъ I. Христа, все же оно не желательно, какъ нарушеніе древняго преданія, ничвиъ, кромв личнаго своеволія, неоправдываемое, и во всякомъ случат оно должно вить свои границы. Важиватые иконографические типы были выработаны уже въ блестящую эпоху византійскаго искусства и въкоторые изъ нихъ, напр. типы І. Христа и Богоматери удержались въ основныхъ чертахъ доселѣ; они приняты были и въ Западной Европ'я художниками идеального направленія, и въ произведеніяхъ нёкоторыхъ идеалистовъ пережили эпоху Занадно-Еврепейскаго возрожденія, памятную своимъ разрушеніемъ византійскихъ традяцій. Въ дошедшихъ до насъ памятникахъ византійскихъ, русскихъ и даже западно-европейскихъ найдутся общерные и драгодённые матеріалы для разработки этихъ типовъ. Намъ извёстны уже и нёвоторыя удачныя попытия въ этомъ родё, хотя бы и исполненныя при ограниченномъ содъйствін со стороны памятниковъ древности. Выработанные такимъ путемъ типы будутъ вёрны исконному преданію и, можно сказать, будуть выражать древнее обще церковное воззрѣніе на нихъ; въ тоже время они будутъ соотвётствовать достоинству самаго предмета. А въ этомъ именно и



заключается одна изъ главиъйшихъ задачъ предполагаемаго подлинника.

Установивъ главибищія основанія подлинника, считаю неизлишнимъ добавить, что въ связи съ этими основаніями необходимо было бы выяснить предварительно общія требованія по отношенію въ иконографическимъ композиціямъ, костимировкъ, обстановочнымъ изображеніямъ, техникъ, объемъ подлинника в т. д. Но всесторонне разр'вшение этихъ вопросовъ потребуется лишь тогда, вогда установлены будуть овончательно основные принципы подлинника и настанетъ пора приступитъ въ его составлению. Не могу, врочемъ, не упомянуть еще объ одной сторонѣ дѣла, воторая, должна сообщить авторитеть подлиннику, содействовать правильному уразумънию его и внушить довъріе и уважение въ нему. Это-подробный объяснительный тевсть. Подлинникъ предназначается для руководства художниковъ и иконописцевъ, и всякій пользующійся них должень быть ознакомлень съ теми историческими мотивами, которые привели составителей его именно въ этниъ, а но ннымъ, типамъ вомпозиціямъ, отдёльнымъ ивонографическимъ формамъ. Здъсь прежде всего нужно указать важнъйшіе памятники каждой композеціи и типа съ объясненіемъ вхъ историческаго сложенія, преданій лежащихъ въ основѣ ихъ, варіантовъ. Этимъ достигнуто будетъ съ одной стороны полное уразумѣніе подлинника, а съ другой показана будеть норма, опредѣляющая отношеніе мастера въ подлинниву: отсюда онъ увидить, гдъ лежитъ граница обязательнаго подражанія ому и гдъ начинается возможная область отступленій...

Однаво, исчислить всё подробности этого предмета въ настоящій разъ невозможно: моя задача завлючалась въ выясненіи лишь главиййшихъ основъ его, а потому я ограничусь свазаннымъ и въ заключеніи лишь прибавлю: составленіе лицевого подлинника — дёло весьма трудное и сложное, во всякомъ случаё превышающее силы одного человёка, и требующее коллективнаго и живого участія представителей русской науки и искусства. Чёмъ больше приходилось мий вдумываться въ это дёло, тёмъ болёе выступали на видъ новыя стороны его, новыя затрудненія. И если, не смотря на все это, я рёшился выступить съ настоящимъ докладомъ, то единственно потому, что искренно убёжденъ въ неотложной необходимости этого предпріятія, вёрую въ силу русской науки и искусства и надёюсь, что идеальное выполненіе этой задачи оставитъ глубокій слёдъ въ исторіи русскаго церковнаго искусства и просвёщенія.



• • • •

. . .

· · ·

·

.

Digitized by Google