

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

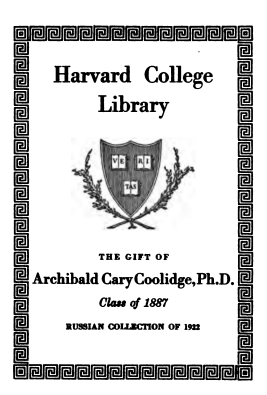
- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

## О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/





# историческій очеркъ

СЕКУЛЯРИЗАЦІИ ЦЕРКОВНЫХЪ ЗЕМЕЛЬ ВЪ РОССІИ.

## TACTE I.

попытки къ обращению въ государственную собственность поземельныхъ владъний русской церкви въ хуг въкъ (1503 — 1580 г.).

Сочинение

А. Павлова.

ОДЕССА.

Въ типографіи Ульрика и Шульце.

1871

# C 3325,33

HARVARD COLLECT LISHARY
COST OF
ARCHISTAN COGE
DEC 21. 1922

C

# Попытки къ обращенію въ государственную собственность церковныхъ земель въ Россіи въ XVI въкъ.

По опредъленіямъ каноническаго права, принятымъ у насъ, вмъстъ съ христіанствомъ, въ греческомъ номоканонъ, недвижимыя церковныя имущества имъютъ характеръ неподвижности не въ физическомъ только, но и въ юридическомъ смыслъ: какъ посвященныя Богу (res sacrae), они не могутъ быть ни отъемлемы, ни отчуждаемы 1). Въ силу этихъ опредъленій, уже первые христіанскіе князья Руси, а за ними и частныя лица, жертвуя на содержаніе церквей и духовенства тотъ или другой постоянный источникъ доходовъ, обыкновенно заканчивали свои дарственныя грамоты торжественными проклятіями на тъхъ, кто дерзнулъ бы "обидъть" Церковь во владъніи даруемою ей собственностію 2). Съ

 <sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. наприм. апост. прав. 38; анкир. соб. 15; антіох. 24; кароаг.
 35. 42. VII вселен. 12 и толкованія на всё эти правила.

<sup>3)</sup> Такія провлятія содержатся уже въ извъстныхъ церковныхъ уставахъ Владиміра и Ярослава и повторяются почти во всъхъ, ближайшихъ въ нимъ, церковно-юридическихъ памятникахъ того же рода, напримъръ: въ жалованной грамотъ Мстислава Владиміровича и сына его Всевълода Юрьеву монастырю, 1128—1132 г. (Доп. къ А. И. І, № 2); въ уставной грамотъ Всеволода Мстиславич, данной церкви св. Іоанна Предтечи нъ Опожахъ, 1134—1135 г. (іb № 3); въ уставной грамотъ Свитослава Олеговича, данной новогородской епископіи въ 1137 г. (Русс. Достоп. ч. 1, стр. 84); въ жалованной грамотъ Изяслава Мстиславича повогородскому Пантелепионову монастырю, 1146——1154 г. (Ист. Росс. Іерар. ч. V, стр. 554); въ уставной грамотъ смоленскаго князи Ростиславича, данной въ 1150 г. новоучрежденной смоленской епископіи (Доп. къ А. И. І, № 4); во вкладной грамотъ Варлаама Хутывскаго (іb. № 5) и др.

своей стороны, духовная іерархія обявана была—твии же самыми каноническими опредвленіями и дарственными грамотами— блюсти неприкосновенность земныхъ стяжаній Церкви во имя ихъ общаго и неизмѣннаго назначенія: служить благодѣтельнымъ цѣлямъ христіанской религіи. Какъ ревностно древніе наши пастыри исполняли эту обязанность, видно изъ безчисленнаго множества литературныхъ и юридическихъ памятниковъ XIII—XV вѣка, имѣющихъ цѣлю оградить Церковь отъ всякихъ постороннихъ вторженій въ сферу ея имущественнаго права 1).

Понятно, однакожъ, что каноническій принципъ неотъемлемости и неотчуждаемости церковныхъ имуществъ ни въ Греціи ни у насъ не могъ получить того безусловнаго значенія, какое стремилась придать ему духовная іерархія. Онъ обусловленъ, прежде всего, дъйствительнымъ состоннемъ права у того или другаго народа, среди котораго является Церковь въ качествъ обладательницы извъстныхъ матеріальныхъ благъ. Гдъ не прочно всякое частное право, тамъ церковная собственность не прочна по преимуществу: ибо Церковь, какъ уарство не отз міра сею, не имъетъ въ самой себъ никакихъ матеріальныхъ средствъ обороны

<sup>1)</sup> Укажемъ, напримъръ, 1) на поучение неизвъстнаго владимірскаго епископа XIII въва къ великому князю, сыну Александра Невскаго (Опис. Рум. Муз. стр. 281); 2) на составленное у насъ (подложное) правило У вселенскаго собора «на обидищихъ святыя божія церкви», которое такъ часто, встръчается въ Кормчихъ софійской редакціи и на которое уже въ XV въве ссылался митрополить Филиппъ въ посланіи къ новогородцамъ (А. И І, № 82, стр. 133); 3) на ханскіе ярлыки, въ которыхъ (очевндно, со словъ нашихъ митрополитовъ) мысль о неприкосновенности церковныхъ имуществъ, выражается даже съ большею силою и торжественностью, чъмъ въ русскихъ княжескихъ грамотахъ такого же содержанія. — 4) на сказанія, внесеннныя въ житія русскихъ святыхъ, о чудесныхъ казняхъ, какимъ подвергались похитители церковной собственности (См. на прим. чудо о бояринъ Захаріи, помъщенное въ житіи Леонтія ростовскаго Буслаевз, Ист. Христ., стр. 735).—
О другихъ памятникахъ въ этомъ родъ будетъ ръчь ниже.



противъ насильственнаго захвата ея имуществъ. Эту мысль прекрасно выразиль, относительно своего времени, преподобный Кирилль бълозерскій, который въ своей духовной грамотъ (1427 г.), между прочимъ, писалъ мъстному удъльному князю: «а что еси, господине, подавалъ свое жалованье --грамоты свои дому Пречистыя Богородицы и моей нищеть, чтобы то, господине, твое жалованье и грамоткы неподвижны были: какъ и доселъ, господине, при моемъ животв, такъ бы, господине, и по моемъ животв было; занеже, господине князь великый, намя твоимя ницимя не чимя боронитися противу обидящих наст, но токмо, господине, Богомь и Пречистою Богородицею и твоимь, господине, жалованіем нашего господина и господаря» 1). Далье, инущества Церкви, какъ юридической личности, воплощающей въ себъ опредвленную цвль, подчинены требованіямъ цвлесообразности. «Перковь, по мъткому выражению Шульте, существуетъ не для того, чтобы пріобрътать имущества, имветь имущества для того только, чтобы достигать общихъ или конкретныхъ цълей» 2). Что перестаетъ служить этимъ цълямъ, то необходимо теряетъ внутренній характеръ церковнаю имущества. Оно можетъ сдълаться не церковнымъ и въ юридическомъ смыслъ -- уже потому, что частныя жизненныя цъли, служащія основаніемъ права церковной собственности на тв или другія имущества, не имъютъ характера необходимости и неизмъняемости. Многое, чъмъ прежде завъдывала Церковь, и на что она получала отъ государства и общества богатыя **матеріальны**я пожертвованія, съ теченіемъ времени естественно переходить въ сферу чисто государственныхъ и общественныхъ отношеній, а съ тъмъ виъсть и въковое зданіе имущественныхъ правъ Церкви лишается самаго прочнаго ---

<sup>&#</sup>x27;) A. M. I, M 52.

<sup>2)</sup> Lehrbuch des Katolischen Kirchenrechtes, 2-te Auflage. 1868 s. 488. 489.

жизненнаю основанія. Наконецъ (и это самое главное) религіозное воодушевленіе, когда-то безъ мѣры обогащавшее Церковь, мало по малу слабѣетъ, охлаждается, какъ и всякое другое воодушевленіе: настаютъ времена реакціи, которая не только не благопріятствуетъ дальнѣйшему обогащенію Церкви, но и заставляетъ видѣть въ ея наличномъ достояніи, особенно въ поземельныхъ богатствахъ, нѣчто ненормальное, отжившее свою пору, мѣшающее общему экономическому прогрессу.

Дъйствіе этихъ условій проходить чрезь всю исторію недвижимыхъ церковныхъ имуществъ въ любомъ изъ христіанскихъ государствъ <sup>1</sup>). У насъ на Руси примъры зажвата церковныхъ земель князьями встръчаются уже въ XII въкъ <sup>2</sup>). Въ слъдующія стольтія жалобы духовной іерархіи на «обидящихъ святыя божія церкви» и поученія о неприкосновенности «недвижимыхъ вещей, посвященныхъ Богу», повторяются чаще и чаще — конечно, не безъ поводовъ со стороны сильныхъ міра сего <sup>3</sup>). Но всъ эти примъры

<sup>1)</sup> Такъ въ византійской имперіи церковный имущества значительными массами подвергались секулиризацій при Юліанъ Отступникъ, въ бурный періодъ иконоборства, при Никнооръ Фокъ (X въка) и при Исаакъ Ангелъ (XII в.). О двухь послъднихъ см. у Леункласія въ "Jus graeco—гоманим», t. 1. р. 112—117. 124—126. Древнъйшіе примъры изълисторіи западныхъ христіанскихъ государствъ обстоительно изложены въ сочиненіи Рома (Roth): Gesch. des Beneficialwesens von d. ältesten Zeiten bis ins 10 Jahrh. 1850, s. 313—366. 466—470.

<sup>2)</sup> Такъ въ 1175 году владимірскіе князьи Ярополкъ и Мстиславъ. Ростиславичи отняли у тамошней епископской церкви сель и слободы, данныя ей Андреемъ Боголюбскимъ (Пол. Собр. Латон. Т. II, стр. 159. 160.)

<sup>3)</sup> Напримъръ, въ 1224 году смоленскій спископъ Лаварь оставилъклеедру «за много обидѣніе святыхъ церквей, иже обидять властели, отвимающе имѣнія и злая безь правды творяще и обидяще вдовицы и сироты»
(Филорема, житія русскихъ святыхъ, Августъ, стр. 82, примъч 131). Черевъчетыре года константинопольскій патріархъ Гермянъ писалъ кіевскому митрополиту Кириллу I:» «приказываетъ же смиреніе наше о Дусѣ Святѣмь,
съ нераврушимымъ отлученіемъ, и всѣмъ благочестивымъ княземъ и прочимъ

были не болье, какъ мъстными и случайными наружевіями имущественныхъ правъ того или другаго церковнаго учрежденія, и при томъ носили характеръ грубаго физическаго насилія, неправды, "обиды", противъ которыхъ духовная іерархія, говоря вообще, успѣшно дѣйствовала силою своихъ увѣщаній или страхомъ анафемы 1). Не то мы видимъ въ XV и особенно въ XVI вѣкѣ. Теперь опасность начинаетъ уже грозить всей Церкви, и тѣмъ сильнѣе, что правительство и общество дошло до сознанія нравственныхъ, народно-экономическихъ и государственныхъ невыгодъ, происходящихъ отъ излишняго обогащенія церквей и монастырей вотчинами. Правда, духовная іерархія и теперь еще имъла довольно силы, чтобы отстоять неприкосновенность поземельной церковной собственности слишкомъ на два стольтія.

<sup>1)</sup> Это отчасти видно изъ тахъ же самыхъ свидательствъ, которыя говорятъ о захватахъ церковныхъ инуществъ князьяни. Такъ владинірскіе князья Ростиславичи, отнявшіе у мъстной спископіи села и слободы, были за то, язгнаны гражданами. въроятно — по и стоянію духовенства. Призванный на ихъ мъсто новый князь Миханлъ Юрьевичь опять возвратилъ Церкви отнятое у ней достояніе. (См. предыдущее примъчаніе). — М-тъ Фотій усив чъ, жотя и съ большими непріятностями и огорченіями для себя, возвратить всъ вотчины своей митрополіи (тамъ же).



старвишинствующимъ тамо, да огребаются от монастырских и церковных етяжаній» (Рип. Кормчая Соков. библіотени № 477, л. 428 об. 427. Срав. Ист. Русс. Церкви Макарія, т. III, стр. 338 (изд. 1). Во второй половинъ XIII въка неизвъстный владимірскій епископъ жаловался великому князю на разореніе м'ястной церкви и опустошеніе ся домовъ («церкви та ограблена и домы ея пусты». См. предыд. примъч.). Въ концъ XIV въка митрополять Кипріанъ боролся за вотчинныя права своей митрополіи и новогородской аржіспископін (Православн. Собесвд. 1860. II, стр. 97. А. И. I, № 7 и 9). Пріемникь его Фотій, прибывшій въ Москву спустя четыре года послів его смерти (именно — въ 1410 году), нашелъ митрополичій домъ и казну въ совершенномъ запуствнін, а волости своей канедры расхищенными отъ князей, бояръ и другихъ людей (Макарій, Ист. Русс. Цериви, т. V, стр. 94). Большая часть изъ нихъ взята была саминъ великинъ князенъ Василіенъ Дмитрісвиченъ, къ которому митрополить два раза обращался съ посланіями нли поучениями о неотъемлемости церковныхъ имуществъ. Выписки изъ этихъ (неизданныхъ) посланій паходятся въ статью о Фотін, помещенной въ Прибавл. къ твор. св. отецъ, ч. ХІ, стр. 223.

Тъмъ не менъе идея секуляризаціи уже въ XVI въкъ окончательно отлилась въ форму государственнаго вопроса, который потомъ, можно сказать, не сходилъ съ очереди. Первый періодъ историческаго развитія этой идеи (1503 — 1580 г.), безспорно, имъетъ особенную внаменательность. Онъ представляетъ намъ ожесточенную борьбу партій, заинтересованныхъ въ вопросъ и ведущихъ между собою открытую литературную полемику: явленіе, исплючительно свойственное только XVI въну. Борьба эта, въ существъ дъла, была борьбою противоположныхъ жизненныхъ началъ и условій, дъйствіе которыхъ въ одинаковой изръ проявлялось и въ Церкви и въ государствъ. Церковь боролась за неприкосновенность своихъ имуществъ, прежде всего, не съ государствомъ, а съ представителями ея же собственнаго нравственнаго дужа и сознанія — съ новымъ направленіемъ въ средъ самого дуковенства (именно, монашества). Государство, стремясь въ обращению церковныхъ земель въ свою собственность, встръчало неодолимыя препятствія не столько во внъщней сия и общественномъ значении духовной іерархіи, сколько въ силъ въковыхъ обычаевъ и преданій, которые продолжали господствовать и надъ нимъ самимъ. Отсюда поразительное, на первый взглядъ, противоръчіе въ дъятельности всъхъ московскихъ государей XVI въка: они съ одной стороны отнимають у церквей и монастырей ихъ вотчины или, по крайней мъръ, способы къ пріобрътенію новыхъ вотчинъ, съ другой — не перестаютъ раздавать имъ свои жалованныя грамоты на земли и угодья.

Такимъ образомъ историческій обзоръ XVI столітія, какъ эпохи возникновенія у масъ вопроса о церковныхъ и монастырскихъ вотчинахъ, долженъ обнимать а) обстоятельства, вызвавшія этотъ вопросъ, б) попытки и в) прелятствія къ его разрішенію.

Жизненная постановка вопроса о церковныхъ и монастырскихъ вотчинахъ въ XV и XVI въкъ.—Юридическая природа этихъ вотчинъ.—Отношевіе къ нимъ свътскаго правительства.

литературъ, такъ и въ законодательствъ московской Руси XVI въка вопросъ о церковныхъ и монастырскихъ вотчинахъ является прежде всего нравственно-религозныма вопросомъ. Первоначальная постановка его принадлежитъ представителямъ строгаго взгляда на моналиество, которые уже давно замътили соблазнительное противорвчие между иноческими обътами, состоящими въ отреченіи отъ міра и всякой собственности, и дійствительною жизнію монаховъ, владъющихъ землями, угодьями, селами, цълыми волостями. Такъ еще митрополитъ Кипріанъ (въ концъ XIV или въ началъ XV въка) писалъ одному игумену: «святые отцы не предали инокамъ владъть людьши и селами. Какъ можно однажды отрекшемуся всего мірскаго снова связывать себя мірскими снова созидать то, что самъ же разрушиль, и такимъ образомъ быть преступникомъ своихъ обътовъ? И древніе отцы, какъ-то: св. Пахомій, св. Өеодосій, начальникъ общежитія, св. Германъ и многіе другіе святые отцы въ Палестинъ, на Синайской горъ, въ Раифъ и на Святой горъ (Авонъ), которую я самъ видълъ, не пріобрътали себъни сель, ни стяжаній. Только послі, когда мало по малу ослабъла прежняя строгость, монастыри и скиты сталивладъть селами и другими имуществами. Это дъло требуетъ большаго вниманія и осторожности: ты спрашиваець меня Digitized by GOOGIC о сель, которое князь даль тебь въмонастырь, что делать нимъ? Выслушай отъ меня отвътъ и прійми совътъ мой: если ты съ своею братіей уповаешь на Бога, и если Богъ досель пропитываль вась безь села и впредь пропитаетъ: то зачъмъ связывать себя мірскими попеченіями и, вивсто того, чтобы помнить о Богв и служить ему одному, помышлять о селахъ и развлекаться мірскими попеченіями? Обрати вниманіе и на то: пока чернецъ живетъ безъ всякаго мірскаго попеченія, онъ въ миръ со мірянами, всв его любять, всв отдають ему честь; а когда обяжется селами и мірскими попеченіями, тогда настанетъ нужда ходить къ князьямъ и волостелямъ, искать судилищъ, стоять за своихъ, ссориться съ чужими и невольно унижаться предъ всякимъ, чтобы только не дать своихъ въ обиду, - словомъ: брать на себя великіе труды и оставлять свое правило. А что всего важиве: когда начнутъ владъть селами, судить мущинъ и женщинъ, часто ходить къ нимъ и печаловаться объ нихъ, тогда чёмъ они отличны будутъ отъ мірянъ? Въдь чернецамъ опасно обращаться и разговаривать съ женщинами. Но, если можно, хорошо было-бы устроить такъ: пусть село будетъ за монастыремъ, но чернецу никогда въ немъ не бывать, а приказать село какому нибудь богобоязненному мірянину и ему заботиться о всёхъ делахъ, такъ чтобы онъ въ монастырь все готовое житомъ и другими вещами, потому что пагуба чернецамъ владъть селами и дъдать туда частые выходы» 1). По твиъ же соображениямъ, Кириллъ бълозерскій (ум. 1427 г.) не одинъ разъотказывался отъ селъ, которыя предлагали его монастырю сосъдніе землевладъльцы, и только ропоть братіи, недовольной нестяжательностію своего игумена, а можеть быть, и опа-

<sup>&#</sup>x27;) A. M. T. I. 1 553, erp. 480.

сеніе за будущую судьбу своей обители, побудили его послідовать общему монастырскому приміру 1). Нравственныя невыгоды землевладівльческаго быта монастырей становились тімь очевидніве, чімь боліве увеличивались источники монастырских доходовь. Приволье и покой жизни вы монастыряхь, богатых вотчинами, привлекали сюда не мало таких і людей, которые, надіввая монашескую рясу, вовсе не думали объ иноческих подвигахь. Таких именно монаховь нашель въ Троицкой Лаврі строгій білозерскій пустынножитель Паисій Ярославовь, поставленный сюда вь игумены по волі великаго князя Ивана III. Попытки

<sup>1)</sup> Въ житін препод. Кирилла проводится даже та имсль, что онъ, до конца своей жизни, осталоя въренъ взгаяду о непридичіи монахамъ владвть селами. Здвсь разсказаны следующіе два случая. Какой-то бояринъ-Романъ Ивановичъ, желая отдать монастырю свое село, послалъ преподобному данную грамоту на него. Получивъ эту грамоту, старець Кириллъ сталъ размышлять съ собою: «если им захотимъ владеть селами, то у насъ начнутся жаопоты, могущія нарушить безмольіе братін; нужно будеть посылать туда посельниковъ и рядниковъ; нетъ, лучше намъ жить безъ сель: нбо душа одного брата дороже всякаго имвиія». Итакъ преподобный отослалъ назадъ боярину его данную граноту и написалъ въ нему: «если тебъ угодно было, человъкъ божій, дать село нь монастырю Пречистой Богородицы, то давай намъ дучше въ годъ по 100 маръ жита, а селомъ владъй самъ, потому что села намъ не нужны и братіи не полезны». Бояринъ неполниль желаніе преподобнаго, и только посль его смерти село придано было монастырю (Рип. бывшей Солов. библіот. № 219, л. 71—72). Другой бояринъ Данило Андресвичъ котвлъ отвазать монастырю село по своей душь. Но когда одинь изъ братій принесь извъстіе объ этомъ преподобному Кприллу, то онъ сказалъ: «и не нуждаюсь въ селажъ при моемъ животв, а когда отойду отъ васъ, тогда дълайте, какъ хотите». Сильно поскорбълъ братъ на мгумена за то, что онъ его не послушаль и села не взиль (Тамъ же, д. 88 об. 89). Но этикъ извъстіямъ противоръчать юридическіе акты преп. Кирилла, именно: а) духовная грамоть, въ которой упоминаются уже жалованныя грамоты бълозерскому монастырю инявя Андрен Динтріевича (А. И. 1, Ж 32), б) купчая на деревню (А. Ю. Ж 72) и в) другіе крвпостные акты на землю, исчисленные въ тарханной грамота 1556 г. (А. И. I. № 163). Оствется, значить, представлять себъ дело такъ, какъ оно представлено нами въ текств.



Паисія собратить братію на путь Божій, на молитву, пость и воздержаніе» оправдали только пословицу: въ «чужой монастырь съ своимъ уставомъ не ходи»: --- братія вовмутилась противъ строгаго игумена, а постриженики изълнязей и бояръ хотъли даже убить его, такъ что Пансій вынужденъ быль оставить свое игуменство 1). Другой ревнитель древней монастырской дисциплины — Іосноъ Санинъ (впоследстви строитель и игуменъ монастыря на Волокъ Ламскомъ) обощель нъсколько съверныхъ обителей, когдато славныхъ своими строгими уставами, — и ни одною не ос-. тался вполнъ доволенъ 2). Такимъ образомъ, кто воодушевленъ быль духомъ прежнихъ подвижниковъ, для тъхъ не оставалось ничего болве, какъ разорвать всякую нравственную связь съ современнымъ монашествомъ и созидать новые монастыри — съ древними формами жизни и дисциплины. Такъ въ концъ ХУ въка возникли, въ средъ русскаго монашества, два преобразовательныя направленія: строю общежительное, представителенъ котораго быль Іоснов волоцкій, и скитское, начало которому положиль у насъ Ниль сорскій, ученикъ вышеупомянутаго Паисія Ярославова. По отношеню къ вотчиному быту монастырей, какъ главному источнику всъхъ соблазнительныхъ явленій въ жизни современнаго монашества, взгляды представителей того и другаго направленія совершенно расходились: Іосно волоцкій находиль возможнымь совмістить право монастыря на владъніи вотчинами съ обътами монахова, отрекающихся отъ міра и всякой собственности, подчинивъ последнихъ правиламъ строгаго общежитія, такъ чтобы все мо-

<sup>1)</sup> Пол. Собр. Латоп. Т. VI, етр. 236 (подъ 1484 годонъ).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Путешествіе Іоснов по сівернымъ монастырямъ и ето замітян о внутреннемъ быті ихъ обстоятельно изложены въ книгі Хрущова подъ заглавіємъ: «Изслідованіе о сочиненімъ Іоснов Санина, преп. игумена волош-жаго». С. П. Б. 1868, стр. 34—37.

настырское богатство принадлежало самому монастырю и — вичего лично монахамъ 1). Напротивъ, Нилъ сорскій, видъвшій идеалы истиннаго «старчества» на Авонъ, безусловно отвергалъ право монастырей на владъніе селами и требовалъ, чтобы монахи питались собственнымъ рукодъльемъ или, въ случав нужды, «милостынею отъ христолюбцевъ» 2). Въ началъ XVI въка литературнымъ борцомъ за идем сорскаго пустынножителя выступилъ ученикъ его инокъ-князь Вассіанъ Патрикъевъ, сторону котораго принялъ потомъ и знаменитый Максимъ Грекъ.

Нравственный протестъ противъ вотчиннаго быта монастырей не могъ, конечно, ограничиваться только тъснымъ кружковъ «недовольныхъ» въ средъ самого монашества. Нилъ сорскій, какъ ниже увидимъ, считалъ даже долгомъ своей со-

<sup>2)</sup> Вотъ идеалъ монашеской жизни, начертанный въ скитскомъ уставъ Нила сорскаго, очевидно — въ противоположность быту вотчивно-общежительныхъ монастырей: «не за двла излишняя правиль (т. е. не для двлъ вившией дисциплины), да сія содвлаемъ, селенія безмолвія избираемъ,... но да отступимъ мятеже и молее пеподобных и прочихъ, неугодныхъ Богу, н пребудемъ въ заповъдъхъ Его, пріобрътающе мужную потребу от трудов своих»; аще ли ня, то мало вземлюще милостыня, откуда усмотрить благодать Его. Излишнихъ же всически ощаятися (удаляться); брани жее и тяжаи которы, тълесных ради лихоимство (т. с. тяжбъ изъ ниущественныхъ интересовъ), яко яда смертнаго отбъгаемъ, сія дъланія творяще, яже суть угодна Богу: пеніе, но чтва, чтеніе и поученіе отъ духовныхъ, рукоделіе». (Рип. той же библіотеки № 831, л. 301). Аскетической простоти жизни пус\_ тынножителя должна была, по уставу Нила сорскаго, соответствовать и простота скитской церкии, въ которой онъ не даваль мъста никакимъ драгоцвиностямь, напримъръ, волотымъ или серебрянымъ сосудамъ и окладамъ на иконахъ. См. сочиненія Вассіана Патриктева, изданныя мною въ Православн. Собестд. 1863 г. окт., стр. 209.



<sup>1)</sup> Эта мысль выражена в с следующих словах в монастырского устава Іоснов волоцкого: «Хотяй сподобитися божественныя благодати в в нывешнемъ вецё и въ будущемъ долженъ есть имети совершенное нестяжание и христолюбную инщету, и ничто же имети или полышляти свое, ко все — монастырское». (Рукоп. бывшей Соловец. биб. Ж 329).

въсти заговорить въ слухъ самихъ государей о необотобрать у всёхъ монастырей вотчины. Съ другой стороны, ежедневный давалъ опытъ понимать всвиъ и каждому, монастырскія богатства идутъ ОТР не на одно добро. Особенно сильно долженъ былъ возмущаться нравственный смысль народа — тъмъ, что въ XV и XVI въкъ, въ эпоху описаннаго нами упадка монастырской дисциплины, монастыри уже переставали служить своему религіозно-общественному назначенію: быть пріютомъ для «нищей братіи», которая испоконъ въку привыкла питаться отъ церквей божінхъ, но предъ которою теперь уже не ръдко затворялись монастырскія ворота. И вотъ, по въръ народной, глубоко оскорбляемой такою безучастностію монаховъ къ судьбъ «нищей братіи», святые угодники божіи, отцы русскаго монашества, почасту начинають теперь возставать изъ своихъ чудотворныхъ ракъ и жестоко наказывать монастырскихъ властей за нарушение своихъ уставовъ. Въ житіи преподобнаго Варлаама хутынскаго записано до пяти «чудесъ» въ этомъ родъ. Вотъ одно изъ нихъ: «при игуменъ Никифоръ, котораго прислалъ съ Москвы въ обитель чудотворца Варлаама великій князь Василій Ивановичь, быль во всей новогородской землъ сильный голодъ. Тогда въ обитель святаго стали приходить изъ Новгорода голодные люди, съ женами и дътьми, прося хлъба у игумена и братіи. Но игуменъ вельлъ выслать ихъ изъ монастыря и запереть монастырскія ворота. Въ следующую же ночь является къ нему въ келью преподобный Варлаамъ, съ жезломъ въ рукъ, который и теперь стоитъ у его раки, и съ такими грозными словами: «что ты, игу-Никифоръ, показалъ такую немилость къ нищимъ, умирающимъ съ голоду? Ты не только не подалъ имъ милостыни, не накормилъ и не напоилъ ихъ, но и велълъ даже запереть монастырскія ворота. А когда я отходиль въ

Господу Богу, то приказаль своей брати жить въ монастырв по моему преданію и, прежде всего, импть любовь ка нищима и не забывать страннолюбія, отчего благодатію Христовою моя обитель никогда не оскудфетъ. А ты Христа оспорбиль, прогнавъ голодными Его братію-нищихъ». Сказавъ это, чудотворецъ Варлаамъ почалъ такъ сильно бить игумена Никифора своимъ жезломъ, что у него, Никифора, отнялась рука и нога, и въ такомъ разслабленіи онъ оставилъ игуменство и увхалъ назадъ въ Москву». 1) Но тогда какъ оскорбленная въра однихъ находила себъ мстителей въ самихъ чудотворцахъ, не перестававшихъ и съ того свъта блюсти за исполнениемъ своихъ уставовъ, маловъріе другихъ видъло въ вотчинномъ бытъ монастырей не болве, какъ произведение монашескаго корыстолюбія и поводъ къ праздности, тунеядству и другимъ порокамъ. Изъ такого взгляда еще въ XIV въкъ, развилась въ Новгородъ и Исковъ ересь стригольниковъ. Сущность этой ереси состояла въ отрицаніи спасительной силы церковныхъ священнодъйствій, совершаемыхъ духовенствомъ «на мадъ». Въ частности еретики учили: «не достоитъ надъ умершими пъти, ни приноса за мертвыхъ приносити въ церкви, ни пировъ (извъстныхъ монастырскихъ «кормовъ») творити, ни милостыню давати за душу умершаго». 2) Ясно, что этотъ пунктъ еретического ученія направленъ быль противъ общаго обычая отдавать всякаго рода имущества въ церкви и монастыри «на поминокъ по душахъ» и, съ тъмъ вмъстъ, — противъ главнаго основанія неприкосновенности церковныхъ имуществъ, какъ «данныхъ Богови;

<sup>1)</sup> Рукоп. быв. Соловеткой библіот. (нына Казан. Духови. Академів) № 226. л. 93 п слад. Такому же напазанію подверглись, за нарушеніе монастырскаго устава о нищепитательства, игумена Сергій, казначей Тарасій, какой-то стареца чащинкь и келарь Асафа.

<sup>2)</sup> А. И. Т. І. № 6, стр. 13, 14.

въ наследіе въчныхъ благъ, на память последнему роду» 1). Ересь стригольниковъ, хотя и осужденная въ своихъ догиатическихъ положеніяхъ, не осталась однакожъ безъ вліянія на судьбу церковныхъ и монастырскихъ вотчинъ въ Новгородъ и Псковъ: въ продолжение XIV и XV въка новгородны и нсковичи, «вставляя нъкая тщетная словеса и мудрствуя себъ плотская, а не духовная», нъсколько разъ отбирали у церквей и монастырей земли и угодья, «данжыя имъ на въчныя времена, въ память по душахъ». 2) Во второй ноловина XV вака ересь стригольниковъ возобновилась, съ нъкоторыми видоизмъненіями, въ ереси такъ называемыхъ жидовствующих 3). Враждебныя отношенія этихъ новыхъ еретиковъ къ вотчинному быту монастырей видны уже изъ того, что они вообще отвергали монашество, называя монаховъ «отступниками пророческаго, евангельскаго и апостольскаго ученія, которые сами измыслили себъ образъ жизни и держатся не божественныхъ, а человъческихъ преданій» 4). Впослъдствіи Осодосій Косой, буквально повторяя тотъ же саный отзывъ о монахахъ, ужепрямо порицаль русскіе монастыри за владініе селами 5).

<sup>1)</sup> Ниже мы увидимъ, что духовсиство, въ защиту неприкосновенности поземельныхъ владъній Церкви, всего чаще указывало на то, что эти владънія образовались всладствіе благочестивыхъ пожертвованій чна поминокъ по душахъ», хотя конечно далеко не всъ церковныя и монастырскія вотчимы произошли такимъ способомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Посланіе м-та Филиппа въ Новогородъ 1467 г. (А. И. Т. 1. № 82). Такія же посланія, въ прежнія времена, писали въ Новогородъ и Псковъ м-ты Кипріанъ (тамъ же, № 7 и 9) и Өеодосій (№ 77 и 277).

<sup>3)</sup> Преемственная связь жидовствующихь со стригольниками замічена уже Геннадіємъ новогородскимъ въ посланіи о первыхъ еретикахъ към-ту Зосимъ и собору 1491 года. См. А. Э. Т. 1. № 380 и Правосл. Собесъд 1863. Апръль, стр. 476—481.

<sup>4)</sup> Просвътитель Іосифа волоциаго, слово 2, гл. 1.

<sup>· 5)</sup> Объ этомь будеть рачь ниже, въ глава IV.

Тогда какъ клижные люди протестовали противъ вотчиннаго быта монастырей преимущественно во имя религіозно-правственнаго принципа, на служеніе которому свящало себя монашество, -- народъ и общество шинъ и непосредственнымъ ображонъ заинтересованы быди экономическою стороною вопроса, данъ канъ обогащение монастырей поземельною собственностію совершалось безъ ущерба для другихъ землевладъльцевъ --- частныхъ лицъ и цълыхъ общинъ (сельскихъ, крестьянскихъ). тересы первыхъ всего чаще страдали отъ всеобщаго обычая отдавать вотчинныя земли въ монастыри по завъщаніямъ «на поминовъ по душахъ», при чемъ не радво случалось, что завъщатели, озабоченные спасеніемъ души, надвляли монастырь съ такою щедростію, была или назалась обидою для ихъ законныхъ ковъ. Такъ, напримъръ, если одинъ завъщатель, вая монастырю свой дворъ, просиль игумена съ итобы OHM «пожаловали, жены его не выкинули вонъ. изъ того двора до ея смерти, или постриженія въ хини, или до втораго замужества»; 1) если другой, отдавъвъ монастырь все свое имущество, предоставлялъ милосердію монаховъ «жену его надвлити, какъ имъ, государямъ, Богъ извъститъ»; 2) если наконецъ третьи, и очень многіє, завъщая монастырямъ свои вотчинныя земли, назначали СЛИШКОМЪ высокую цвну для выкупа ихъ законными наслъдниками, 3) или, не имъя нисходящихъ, вовсе обхо-

<sup>1)</sup> А. Юрид. № 420,

<sup>2)</sup> Tant-me No. 421. II.

<sup>3)</sup> Жалобы не слишкомъ высокую цвну, назначаемую заввщателями для выкупа родственниками имуществъ, отдаваемыхъ въ монастыри «по душахъ», въ XVI въкъ обратили вниманіе и правительства, которое предоставило наслѣдникамъ право требовать переопънки, если духовная не былаеще запечатана и утверждена (А. И. Т. I. № 154 VI.

дили бововыхъ родственниковъ и отдавали все свое имущество монастырямъ «вопрокъ, безъ выкупа»: всвхъ этихъ и подобныхъ случаяхъ естественно предположить крайнюю степень неудовольствія со стороны лиць, заинтересованныхъ въ имуществъ завъщателя. городъ, подъ вліяніемъ ереси стригольниковъ, это вольствіе доходило до того, что общественная частныя лица стали «рудить духовныя грамоты» -- не исполнять распоряженій объ отдачь церквамь и монастырямь имуществъ, отказанныхъ «на поминокъ по душв» добные примъры неуваженія къ послъдней воль умирающихъ побудили духовенство въ XV въкъ присоединить къ церковному «синодику» (куда записывались имена шихъ вкладчиковъ для въчнаго поминовенія) особое учительное предисловіе, которое предназначено было для еженедъльнаго чтенія въ церквахъ по субботанъ, которомъ, на ряду съ доказательствами о необходимости щедрыхъ пожертвованій церквамъ и монастырямъ «по душахъ», представлена следующая типическая семейная сцена: умирающій глава семейства приказываеть и дътянъ, послъ своего живота, «распространенно раздаяти по церквамъ своя имънія». Но жена — душеприкащица, схоронивъ мужа, начинаетъ жаловаться на него говоря: «чада моя, что се умысли безъ ума отецъ вашъ, а мой мужъ? — повелъ своя имънія церквамъ и нищимъ

<sup>2)</sup> Это видно изъ замъчательнаго посланія интрополита Филиппа въ Новгородъ о неприкосновенности земель и селъ, отданныхъ церквамъ и монастырямъ по душахъ, 1467 года (А. И. І. Ж 82).



<sup>1)</sup> Въ первой половинв XVI въка самому правительству стало извъстно, что многіе вотчинники отдаютъ свои вотчины въ монастыри «для того, что-бы онъ ближнему ихъ роду не доставались» (См. грамоту 1535 года отъ имени малолътняго Ивана IV Глушицкому монастырю, въ Ист. Росс. Iер. Т III. стр. 712).

раздаяти, а мене и васъ оставляетъ убогими сиротами. Воистину, безуменъ есть глаголь сей мужа моего! Чада моя, умыслила есмь тако: толико азъ съ такимъ богатствомъ да иду за богата мужа, и онъ мене возлюбитъ, а васъ вскормить». — «И въ томъ размышленіи — заключаеть неизвъстный авторъ — души ихъ (т. е. завъщателей, оставшихся по смерти безъ церковнаго поминовенія) во адъ мучими суть, а дъти (у которыхъ отчимъ отнялъ все отцовское имущество) — въ убожествъ и по работамъ» 1). Въроятно, на это поучение намекаетъ Курбский въ своей жалобъ на монаховъ, которые, по его словамъ, внушая умирающимъ не оставлять своего имънія родственникамъ, хотя бы и бъднымъ, а отказывать все въ монастыри, чтобы получить за то царствіе небесное, разорили крестьянскія земли, а воинскій чинъ (служилыхъ людей) сдвлали хуже каликъ. 2)

Какъ интересы землевладъльческаго класса (вотчичей) страдали отъ общественнаго обычая отдавать вотчинныя вемли въ монастыри «по душахъ», такъ интересамъ сельскихъ общинъ постоянно грозилъ правительственный обычай жаловать

¹) Мы пользовались втимъ замвчательнымъ литературнымъ памятиикомъ по рукописи бывшей Соловецкой библіотеки № 329. Главное содержаніе
втой рукописи составляетъ монастырскій уставъ Іоснов волоцкаго: не ему
ли принадлежитъ и предисловіе къ «синодику»? Въ уставъ есть уже ссыдка на это предисловіе: «подобаетъ убо соборнымъ братіямъ съ настоятелемъ
мли не сущу настоятелю попеченіе имъти о семъ, яко да прочитается сенатикъ и повсядневное поминаніе и лътныя памяти, и кормы кормити тако,
якоже написано есть въ сенатицъ. Хотяй же Господа ради воистину о семъ
попещися, да прочитаетъ иже въ сенатицъ о семъ написанное слово, ему
же надписаніе сицево сказаніе имущее: «свидътельство отъ божественныхъ
писаній о спасетельныхъ и душеполезныхъ книгахъ, о сенатицъ и о всядневномъ поминаніи» (Преданіе 1-е, на концъ). Такъ Іосноъ цитируетъ въ
уставъ свои собственныя сочинеція; таково же оглавленіе и предисловія къ
сенатику.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Опис. Рум. Муз. стр. 244.

новосозданнымъ монастырямъ ближайшія къ нимъ земли и угодья. Отсюда не рѣдко происходило, что крестьяне прогоняли отъ себя монаховъ, которые поселялись на сосѣднихъ пустопорожнихъ земляхъ и полагали здѣсь основаніе монастырю, — прогоняли именно изъ страха, чтобы пришлецы впослѣдствіи не завладѣли ихъ землями и селами. Это случилось, напримѣръ, съ Димитріемъ прилуцкимъ, Стефаномъ махрищскимъ, Даніиломъ переяславльскимъ и Антоніемъ сійскимъ <sup>1</sup>). Чтобы защитить новосозданный мона-

<sup>1)</sup> Въ житін Д митрія прилуциаго читасмъ: «обратеся (препод. Димитрій) на пусть мъсть, на ръдъ на Лежь, и ту церковь постави. Ненавидий же добра роду человачю діаволь завистникь подстрекаеть люди неблаговърныя отъ придежащія тамо веси, Аспека зовомыя, на святопомазвиную главу ропотъ велій воздвигоща, глаголюще: отче, неугодно есть тебя и намъ твое здв пребываніе. Помыслыша бо въ себв, яко сей велій старецъ здв близь насъ вселися, по малъ же времени совладъеть нами и селы нашими. Святый же, слышавъ ненависть ихъ, уклоняется отъ вла» (Ркп. бывшей Солов.. библіот. Ж 508, л. 195). Въ житін Стерана махрищского: «подстренаетъ (діаволъ) дукавыя человеки на святаго, близь живущихъ монастыря-Алексъя: глаголю, и Өеодора, Ивана же и Петрв, иже глаголются Юрцовскіе; часто прихожаху въ монастырь, поносяще святому и которующе и смертію претяще, аще не отъщеть отъ монастыря. Въдяху бо святаго почитаема отъчеловъкъ, паче же отъ самаго самодержца и великаго князя Димитрія, к иняху себъ, яко имать владъти селомъ ихъ и нивами. Онъ же отходитъ съ-Григоріемъ, ученикомъ своимъ, и устремляются въ съвернымъ странамъ». (Рип. той же биб. № 79, д. 369—370). — Въ житіи Далінда переяславдьскаго: «вдадъющіе въ селахъ близь монастыря того съ оружіемъ и дрекодами приходяще и во оградъ монастыря не дающе инокомъ земли копати, и съ прещеніемъ, яко неволею, пророчествоваху святому, глаголюще: «почто на нашей землъ построилъ еси монастырь? или хощеши землями и селами: нашими обладати»? — Ене и сбыться посльди, замъчаетъ жизнеописатель преподобнаго (Степен. книга, гл. 15). — Накомецъ, въ житім Антонія сійскаго находимъ следующій разсказъ: «пришедъ на реку на Емиу, къ Темному порогу глаголемому, и ту возлюби масто то ... Постави же себа ж жижицу малу и часовню устрон на уединение молитвенное... По времени же и церковь постави ту... и кельи устрои... Ненавидяй же добра роду человичю діяволь воздвигаеть люди неблагодарныя оть приближающіяся тамо реси, Скорботосса рекомыя,... и собраншеся согнаща блаженнаго Антонія.

стырь отъ подобной непріятности, князья великіе и удільные, при дъйствительномъ пожаловании ему земель и угодій, посылали туда съ своею жалованною грамотою кого нибудь изъ приближенныхъ къ себъ лицъ, которыя и вводили монастырь во владение данною ему собственностию 1). ·Съ XVI въка, а можетъ быть и прежде, вошло въ обычай давать крестьянамъ, живущимъ во вновь пожалованныхъ монастырю селахъ, особыя, такъ называемыя послушныя грамоты, значеніе которыхъ видно уже изъ самаго ихъ названія 2). Но и при всёхъ этихъ условіяхъ, пожалованіе населенныхъ земель монастырямъ не всегда обходилось безъ сопротивленія со стороны мъстнаго крестьянства. Такъ въ житіи Антонія сійскаго разсказывается, что «когда прибыль въ обитель святаго посланникъ отъ самодержавнаго государя царя и великаго князя Ивана Васильевича, устроенія дарской милости въ потребу братіи, учениковъ преподобнаго: то жители окрестныхъ селъ, не желая покориться монастырю, подняли сильный ропоть на святаго и стали осыпать его хулами и ругательствами». Въ этомъ народномъ волненіи и ропотъ принималь дъятельное участіе и попъ сосъдняго Емецкаго стану, по имени Харитонъ: 3) случай, въроятно, не совсъмъ исключительный,

оттуду... Помыслища бо въ себъ, яко велій сей старецъ, близь насъ вселися, по малъ времени совладъетъ нами и селитвы нашими» (Ркп № 230 л. 131).

<sup>1)</sup> Объ этомъ см. въ статьв Горбунова: «льготныя грамоты, жалованныя монастырямъ и церквамъ въ XIII—XV въкахъ» (Архивъ истор. и практ. озвъдъній о Россін, изд. *Калачова*. 1860—1861 г. кн. 5, стр. 19, 20.

<sup>3)</sup> Древитиная изъ извистныхъ послушныхъ грамотъ монастырскимъ престъянамъ относится въ 1557 г. А. Э. Т. І. № 251. — О томъ, что такія грамоты выдавались и въ прежнія времена, можно заключать изъ существованія болже древнихъ грамотъ, такъ называемыхъ веозныхъ, которыя давались свитскимъ вотчиникамъ и содержаніе которыхъ тоже, что и послушныхъ (А. Ю. № 161 І—III).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ряп. бывшей Солов. библіот. Ж 230, л. 255 и слід.

такъ какъ и духовенство монастырскихъ селъ находилось въ своего рода *тялыхъ* отношенияхъ къ монастырю-землевладъльцу.

Невыгоды обогащенія церквей и монастырей вотчинами въ XV и XVI въкъ сталя открываться и съ точки зрвнія чисто-государственныхъ интересовъ. Теперь, въ эпоху политического объединения русской земли подъ вламосковскихъ государей - самодержцевъ, естественно явились новыя государственныя потребности, для удовлетворенія которыхъ понадобились и новыя средства государственной экономіи. Главныя богатства Руси всегда состояли въ земляхъ, на которыя поэтому и должна была пасть вся тяжесть московского государственного тягла. Тягло это дълается теперь непремъннымъ условіемъ всякаго частнаго права на землю, такъ что, въ концовъ, вся земля разсматривается, какъ собственность («отчина и дъдина») московскихъ государей 1). Этимъ взглядомъ глубоко запечативна вся система государственныхъ податей и повинностей въ періодъ московскаго единодержавія. Народъ, сидъвшій на черныхъ (государственныхъ) земляхъ, владъль ими потому только, что тянуль въ казну государеву; потомки прежнихъ дружинниковъ и удъдыныхъ князей, владъвшіе землею на вотчинномъ правъ, сохраняли этоправо пода тыма только условіема, что несли службу на государя. Такимъ образомъ, вся земля, съ политико-экономической точки зрвнія, раздвлялась на тяглую и служилую. По обстоятельствамъ времени, которое характеризуется усиленнымъ собираніемъ земли русской и почти безпрерывными

<sup>1)</sup> Такъ московскіг бояре, оть лица Ивана III, говорили послу кенцерскому: «не тые одни городы и волости русскіе, которые нынѣ за нами, наша отчина, и вся русская земля съ божією волею изъ старины, отъ надинжъ прагродителей, наша отчина» (Сборникъ Муханова, стр. 122 123).



войнами на всёхъ ея границахъ 1), потребность въ служилыхъ земляхъ стояда на первомъ планѣ. Въ виду этой потребности, московскіе государи стремятся, съ одной стороны, сосредоточить землевладѣніе въ рукахъ служилаго класса (отсюда, между прочимъ, раздача громаднаго количества дворцовыхъ и черныхъ земель дѣтямъ боярскимъ въ помѣстья); съ другой — воспрепятствовать отходу земель изъ служилыхъ рукъ въ неслужилыя, «чтобы службѣ убытка не было 2)». На пути къ той и другой цѣли неизбѣжно было столкновеніе съ духовенствомъ — сословіемъ, лично неслужилымъ, которое, однакожъ, владѣло на вотчинномъ правѣ громадными пространствами земли 3) и въ силу вѣковаго обычая отдавать вотчины по душахъ, не переставало обогащаться новыми поземельными владѣніями всего чаще — на счетъ служилаго

<sup>3)</sup> Иностранцы, посъщавшіе Русь въ XVI въкъ, согласно показывають, что духовенство владило тогда третью всей русской территорів. Первое свидътельство объ этомъ принадлежить англичанину Адаму Клименту, бывшему у насъ въ 1553 году. Вотъ подлинныя слова его: «his (монастырямъ) magni sunt agrorum reditus. Nam tertiam fundorum partem totius imperii tenent monachi» (Rerum Moscovit. scriptores varii. Francof. 1600). Горсей, прибамженный человакь у Ивана IV, влагаеть такое же показаніе въ уста самого государя (объ этомъ будетъ рачь въ глава IV). Наконецъ Коллинсъ повторяетъ тоже самое о временахъ Алексвя Механдовича. (Чт. Общ. Ист. и Древи. Росс. годъ. І. Ж 1. ч. І. отд. IV). Не придавая особенной важности сомасно этихъ показаній, такъ какъ два последніе свидетеля мегли писать со словъ перваго, своего земляка, мы тамъ не менте не рашаемся всладъ за другими (авторомъ «Ист. Росс. Іерер.» ч. І. введ. и Милют ныме, о недвиж. имущ. духов., стр. 121) голословно отвергать то, что съ взданіемъ писцовыхъ книгъ и другихъ матеріаловъ, необходимыхъ для составленія полнаго и точнаго вивентаря повемельных владаній нашей Церкви въ XVI в XVII въкъ, можетъ оказаться близиниъ къ истинъ.



<sup>1)</sup> См. объ этомъ въ сочинени Хлюбникова: «о вдіянін общества на организацію государства въ царскій періодъ русс. исторіи». 1869. стр. 5 и б.

<sup>2)</sup> Подробное развитие этихъ положений содержится въ превосходномъизслъдовани И. Д. Бъллееа «о поземельномъ владения въ московскомъ государствъ». Времен. Общ. Ист. и Древн. Росс. 1851. кв. XI.

пласса. Да и съ тяглыхъ земель въ-московскій періодъ, требовалось уже далеко не то, что въ прежнія времена удёловъ. Отсюда — новая задача для правительства: уничтожить тё разнообразныя привилегіи, какими издавна пользовалось духовенство въ ряду другихъ землевладёльцевъ 1) и которыя были невыгодны для государства уже и въ томъ отношеніи, что побуждали тяглый людъ бёжать съ черныхъ земель на обёльныя вотчины церковныя и монастырскія 2).

Но интересами казны и службы не исчерпывалось все содержаніе вопроса о церковныхъ и монастырскихъ вотчинахъ. Московскіе государи сознають уже себя обязанными пещись объ общемъ благъ народа, и съ этой точки зрънія требують, чтобы церковныя богатства върно служили своему религіозно-соціальному назначенію, которое въ источникахъ каноническаго права и въ сознаніи самого общества опредълялось такимъ образомъ: «церковное богатство--нищихъ богатство, възраста дъля сиротъ, и старости и немощи, и въ недугъ впадшихъ прекориленіе, чади мнозъ, страннымъ придежаніе, сирымъ и убогимъ промышленіе, вдовамъ пособіе и дъвицамъ потребы, обидинымъ заступленіе, въ напастъхъ поможеніе — въ пожаръ и въ потопъ, и полоненымъ искупленіе, въ гладъ прекормленіе, въ худобъ умирающимъ покровы и гробы и погребанія, церквамъ пустымъ и монастыремъ подъятіе, живымъ прибъжище и утъ-

<sup>2)</sup> Тавъ еъ 1552 году, Важане и Шенкурцы били челомъ царю Ивану Васильевичу, что у нихъ изъ «становъ и волостей крестьяне разошлись въ монастыри безсрочно и безъ отказу», и по этому челобитью царь повельть виъ: «старыхъ своихъ тяглецовъ хрестьянъ изъ за монастырей выводить назадъ безсрочно и безпонілинно, и сажати ихъ по старымъ деревнямъ, гдъ кто въ которой деревив жилъ преже того» (А. Э. Т. 1. № 234, стр. 231. 238). Есть указанія на это и въ писцовыхъ книгахъ ХУІ въка (Неволинь» о пятинахъ и погостахъ, прилож. стр. 167).



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Полное исчисление этихъ привилегій можно видеть въ изследованіи Милютина, етр. 220 — 262.

шеніе, а мертвымъ память. Того ради на потребу церковную имѣнія свои люди давали 1)». На этомъ каноническомъ основаніи вопросъ о поземельныхъ владѣніяхъ Церкви, очевидно, принималь такую постановку: или употреблять церковныя богатства, сообразно ихъ назначенію, на дѣла > общественной благотворительности, или отказаться отъ никъ въ пользу государства, берущаго эти дѣла въ кругъ своего вѣдомства.

Прежде нежели приступимъ къ описанію дъятельности московскихъ государей XVI въка въ томъ или другомъ изъ указанныхъ направленій, считаемъ нужнымъ установить общій взглядъ на самое, такъ сказать, существо церковныхъ и монастырскихъ вотчинъ и на тъ отношенія, въ какихъ у насъ издавна стояло къ нимъ свътское правительство.

Было бы грубою историческою ошибкою представлять себъ поземельныя владънія древней русской Церкви, какъ нъчто цълое, какъ особую имущественную массу, подлежащую однимъ и тъмъ же опредъленіямъ каноническаго права и, подъ, управленіемъ установленныхъ въ Церкви властей; служащую однъмъ и тъмъ же (обще-церковнымъ) цълямъ 2). Землевладъльческій бытъ нашей Церкви, съ самаго

<sup>2)</sup> Въ эту ошибку впадаетъ однакожъ Милютина, говоря объ архіереяхъ, какъ высшей инстанцін по управленію церковными и монастырскими



<sup>1) «</sup>Правило о церковныхъ людъхъ, и о десятинахъ, и о судъхъ епископскихъ, и о мърилъхъ градскихъ» — у Калачова въ соч. о значени Коричей, стр. 122. Тоже, почти слово въ слово, находится въ послани калкого-то русского јерврха XIII (и-та Кирилла II?) къ великому князю владимірскому, сыну Александра Невского. Опис. Рум. Муз., стр. 281. 295. Вообще мысль о томъ, что церковное богатство есть богатство инщихъ. была у насъ ходичею. Она повторичась духовной јерархіей каждый разъ, когда жужно было защищать неприкосновенность церковныхъ имуществъ. Источниковъ этой мысли была, конечно, Коричая книга и, въ частности, толкованіе на 59 правило апостольское, гдъ сказано: «Церковное богатство убогихъ богатство священное писаніе именуетъ».

начала, сложился не по канонической догив, а по національному типу вотчиннаго права. Земли, носившія названіесвятительскихъ и монастырскихъ вотчинъ, составляли частиную собственность отдъльных церковных учрежденій (архіерейскихъ домовъ, монастырей и пр.), а не общее каноническое достояніе всей Церкви. Мы видимъ, напримъръ, чтоархіерей и монахи, какъ полные хозяева своихъ домовыхъ и монастырскихъ земель, мъняютъ ихъ, продаютъ, закладываютъ, словомъ — распоряжаются ими по своему личному усмотрънію 1). Отсюда и древнія каноническія правилао неотъемлемости и неотчуждаемости церковныхъ имуществъ необходимо понимались у насъ только во смыслю релицозной санкцію частнаго права собственности отдъльныхъ церковныхъ учрежденій на принадлежащія имъ земли.

плуществами въ епархіи (О недвижимыхъ имуществахъ духовенства, стр. 284 — 286). Ошибка прочвошла оттого, что авторъ не уяснилъ себъразличія подсудности монаховъ, какъ людей церковныхъ или сватительскихъ, и монастырей, какъ вотчинниковъ. Если архіерен брали съ монаховъ «многочисленныя подати и повинностя», то отсюда ни сколько не следуетъ, что имъ, архіерениъ, принадлежала административная власть надъ монастырскими вотчинами. Самъ же авторъ въ другомъ мъстъ (стр. 389 прим. 749) справедливо замѣчаетъ, что упомянутыя подати и повинности «не имѣли никакой связи съ поземельнымъ владъніемъ; такъ какъ имъ подлежали всф церкви и монастыри, независимо оттого, владъци они вотчинами, или нѣтъ».

<sup>1)</sup> См. нупчія в міновыя грамоты въ А. Юрид. № 78, 80, 106, въ Актахъ Калачова Т. П. № 156, въ Допол въ А. И. 1. № 14, 18, 20 и др. Не даромъ также въ данныхъ и вкладныхъ грамотахъ церквамъ и монастырямъ такъ часто повторяется наказъ: «а ту землю, село, вотчину и проч. ни продать, не промінять, не отдать никому». (См. наприм. Акты Качалова № 63, VIII. XVI. XVIII). Приміры отдачи церковныхъ и монастырскихъ земельвъ закладъ встрічаются гораздо ріже — не потому конечно, чтобы духовенство не считало себя въ правъ пускать въ такой оборотъ недвижниую собственность своихъ установленій, а потому, что (говоря вообще) не вмінло въ томъ нужды. См. впрочемъ А. И. І. № 252 и Дополи. І. № 66. Ср. Писц. кн. обочьж. пятины 1582 г. (Неволимъ, о пятинахъ и погостахъ, прилож. VI, стр. 135).

Поэтому экспропріація земель одного церковнаго установленія въ пользу другаго представлялась столь же гръховнымъ и богопротивнымъ дъломъ, какъ и всякій другой насильственный захвать церковной собственности. Въ 1471 году псковское въче отдало какому-то монастырю часть земель и угодій тамошняго Троицкаго собора. Но не успъло еще въче разойтись, какъ въ городъ вспыхнулъ пожаръ, который въ глазахъ благочестиваго лътописца былъ знаменіемъ гнъва Божія на «безстрашный и непокорный народъ, дерзнувшій возстать на самое соборную церковь 1)». Тутъ открывается еще и другая, весьма важная, сторона вотчиннаго быта отдъльных в церковных учрежденій, именно -- та, которою они, какъ частные собственники принадлежещихъ имъ земель, обращены были къ свътскому правительству. Если псковское въче считало себя въ правъ отдать землю одной деркви въ собственнность другой, то въ этомъ выразилось только, съ особенной энергіей, дъйствіе того общаго правила, по которому верховное управленіе церковными и монастырскими вотчинами, какъ собственностію юридическихъ лицъ, находилось въ рукахъ свътской, а не духовной власти. Тоже видимъ и въ княжескихъ областяхъ или удълахъ; только здъсь это отношение проявлялось въ болъе мягкой формъ патроната, который пріобрътали князья надъ мъстными церквами и монастырями въ силу пожалованія имъ земель или доставленія привилегій по владенію землями, пріобретенными другимъ способомъ. За то въ удъльныхъ областяхъ и самое право собственности дерковныхъ учрежденій на ихъ вотчины въ гораздо большей мъръ получило характеръ условности, зависимости отъ личной воли и милости князя-пожалователя. Вотъ почему духовенство у каждаго новаго князя обыкновенно про-

<sup>1)</sup> Пол. собр. автоп. IV, стр. 237, 238.

сило подтвержденія жалованных грамоть на земли, выданных прежними князьями <sup>1</sup>). Московскіе государи-самодержцы, верховные вотчинники всей земли русской, уже прямо и рішительно высказывають тоть взглядь, что право собственности церквей и монастырей на землю, безь ихъ государева пожалованія, не имітеть никакого основанія. Такъ Иванъ III, потребовавь оть покореннаго Новогорода половины волостей тамошняго духовенства, говориль вь оправданіе этого требованія: «зане тей (= ті) волости испоконь великихь князей, а захватили ихъ (владыки и монастыри) сами <sup>2</sup>)». Неудивительно поэтому, если въ виду политическаго преобладанія Москвы надъ удітами, инокняжескіе монастыри, по примітру служилыхъ людей вотчинниковъ, начинаютьпереходить подъ власть московскихъ государей <sup>3</sup>).

<sup>3)</sup> О переходъ свътскихъ вотчинниковъ—инокняжцевъ на службу въ московскимъ государямъ см. въ сочиненіяхъ: Серььевича, Въче и князь стр. 412, примъч. 78, и Дюевриуа, Источ. права и судъ въ древ. Россін, стр. 222. 223. — Вліяніе этихъ примъровъ на монастыри гидно изъ того, что Іосиоъ волоций, въ оправданіе передачи своего монастыря «въ державу великаго князи», ссылался между прочимъ на земские обычан. См. его посланіе къ м-ту Симону у Хрущова, стр. 213.



<sup>1)</sup> Эти подтвержденія обыкновенно пясались на оборотной сторонъ прежнихъ жалованныхъ грамотъ, что называлось «подписать грамоту» на жим новаго князя. Но иногда подтвержденія давались въ видъ особой жалованной грамоты, въ которой повторялось, вполнъ или сокращено, содержаніе прежнихъ. Въ этомъ отношенія зъмъчательна грамота 1497 года, данная княземъ Данінломъ Александровичемъ Спасо-Каменскому монастырю на вдадъніе землями и угодьями, пожалованными отцомъ и дъдомъ князя. Доп. къ А. И. І.

¹) Татищевъ, ки. V, стр. 65. Но здёсь это мёсто читеется такъ: «заиятей исполошь великихъ князей» и пр. Слово занятей, не дающее никакого
смысла, мы читаемъ: зане тен (== тѣ), ниён при этомъ въ вилу параляельное
мёсто въ другой, подлинной лётописи: «князь великій, коли впервые взялъ
Новгородъ, тогда отъя у новгородскаго владыки половину во остей и селъ, и у
всёхъ монастырей... Бѣща бо ты (== зане тѣ) волости великихъ же князей, ино
они ихъ освоима.» Пол. собр. лётоп. VIII, стр. 204. Ср. типогр. лётоп. изд.
1853, стр. 206.

Такъ поступилъ, напримъръ, въ 1506 году знаменитый основатель волоколамскаго монастыря Іосифъ Санинъ, понеудовольствію на м'ястнаго уд'яльнаго князя Өеодора Борисовича, который обременяль монастырь своими поборами 1). Однакожъ, этотъ поступокъ, хотя и не первый въ своемъ родѣ 2), на столько еще противоръчиль установившимся взглядамъ и отношеніямъ, что Іосифъ въ самой Москвъ нашелъ многихъ порицателей, а епархіальный архіерей его — Серапіонъ новогородскій даже послаль ему свою «неблагословенную» грамоту и въ оправдание себя и волоколомскаго князя говориль потомъ на соборъ, созванномъ по этому дълу: «я воленъ въ своемъ чернець, а князь Федоръ воленъ въ своемъ монастыръ: хочетъ — грабитъ, хочетъ — жалуетъ 3)». Въ этихъ немногихъ словахъ выражена вся сущность общихъ, издавна установившихся отношеній монастырей и монашества къ світской и духовной власти: монахи, какт люди церковные или святительскіе, были подвластны и подсудны своимъ епархіальнымъ архіереямъ; но монастыри, како вотчинники, зависвли отъ мъстныхъ князей, которые могли жаловать ихъ, могли

<sup>1)</sup> Правда, монастырь принять въ московское государство на томъ условін, чтобы земли и села монастырскія, находившікся въ той или другой области, оставались подъ властію мъстныхъ князей и, по прежнему, тянули на нихъ обыкновенными податями и повинностями (Житіе Іосифа, написанное неизвъстнымъ, стр. 63. См. еще жалованную грамоту Феодора Борисовича, данную Іосифову монастырю въ 1510 году, въ Актахъ Калачова, т. І. № 31. XXII). Но что могла значить власть удъльнаго князя надъ монастыремъ, на ходившимся подъ особеннымъ покровительствомъ московскаго самодержца?

<sup>2)</sup> Такъ, по свидътельству самого же Іосифа, во времена Василія Темнаго, перешли въ московское государство изъ удъльныхъ княженій монастыри: Сергієвъ, Каменскій и Тольгскій; при Иванъ ІІІ — Пафнутієвъ боровскій (Древн. Росс. Вивліос. изд. 2 ч. XIV, стр. 178, 188).

<sup>3)</sup> Такъ передаетъ слова Серапіона самъ Іоснов въ своемъ оправдательномъ посланіи по двлу о переходъ (Вивліов. XIV, стр. 196). Тъже самын слова онъ влагаетъ еще въ уста придворныхъ людей волоколамскаго

жаловать 1). Въ періодъ московскаго единодержавія эти отношенія получили легальную санкцію — въ томъ смысль, что верховное завъдываніе вотчинами и доходами отдъльныхъ церковныхъ установленій сосредоточивается въ Приказъ Большаго Дворца. Именно: соборъ 1551 года, отмънивъ такъ называемыя несудимыя грамоты, которыми, въ силу вотчинной независимости монастырей отъ епархіальныхъ архіереевъ, установлялась и личная автономія монаховъ относительно духовной ісрархіи, съ темъ вместе подтвердиль, «чтобы монастыри и казны монастырскія въдались и описывались царскими дворецкими и дьяками, которые усчитываютъ архимандритовъ, игуменовъ и строителей во всякомъ приходъ и расходъ» 2). Такому же контролю могли быть подчинены и архіерейскія вотчины, что двиствительно и было въ Новгородъ, при въчевомъ правительствъ, которое во многихъ случаяхъ распоряжалось казною владыкъ, какъ государственнымъ сбереженіемъ 3). Архіереи московскаго государства были, въ этомъ отношении, независимъе отъ свътской

князя (тамъ же, стр. 188). Последніє, конечно, могли употреблять жесткую оразу: зрабить монастырь. Но трудно допустить, чтобы такъ выражался аржієрей, особенно предълящемъ судившаго его собора. Сербпіонъ, по всей въроитности, говориль такъ, какъ мы изъясняемъ его слова въ телств, именно: до «князь воленъ въ своемъ монастыръ, хочеть—жалуеть, хочеть—ве жалуеть.

<sup>1)</sup> Вообще зависимость монастырей, въ имущественномъ отношенія, установлядась принадлежностію земли, на которой они находились. Въ силу этого правила и архіерен имъли имущественную власть надъ монастырями, которые были построены на ихъ домовыхъ земляхъ и составляли вотчинную принадлежность последнихъ. Такіе монастыри и называл сь архіерейскими вомичнами (Лохвицкій, церков. админ. въ древ. Россіи. Русс. Въст. 1857 № 2, стр. 257.— Горбунов, льготныя грамоты церквамъ и монастырямъ XIII—XV в. въ Архивъ истор. и практ. свъдъній о Россіи. 1860. кн. 1, стр. 32).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стоглавъ, к. зан. изд. стр. 235. 297. 298.

<sup>3)</sup> Примъры изълитописей си. въ брошюрв Томилика подъзаглавіемъ: Велико-новогородская святительная каседра въ историческомъ значенін, стр. 39. 40. С. По. 1851.

власти. Тъмъ не менъе нельзя не признать справедливости недавно высказаннаго общаго замъчанія о вотчинахъ самой митрополіи: «если жалованными грамотами отъ князей и царей митрополичьи земли выдёлялись изъ подъ зависимости мъстнаго управленія, отдълялись отъ связи съ мъстными земскими общинами и становились подъ особое управленіе, органы котораго находились въ зависимости отъ митрополита; то это еще не значило, что митрополичьи земли находились внъ всякихъ отношеній къ административному строю государства. Чёмъ более освобождались владенія канедры отъ зависимости местнаго управленія, тъмъ болъе усиливалась зависимость центральнаго управленія митрополичьихъ земель отъ царей» 1). Съ своей стороны мы замътимъ, что сосредоточение управления монастырскими вотчинами въ дворцовомъ въдомствъ должно было отразиться и на судьбъ земель архіерейскихъ. Если наша церковная исторія не выработала для нихъ административнаго центра въ самой Церкви, то онъ необходимо долженъ быль образоваться — въ государствъ.

Такимъ образомъ, издавна установившіяся у насъ отношенія свътской власти къ поземельнымъ владъніямъ духовенства, съ одной стороны, давали правомърный поводъ московскимъ государямъ смотръть на церковныя и монастырскія вотчины, какъ на свои собственныя (дворцовыя), съ другой — указывали върный, хотя и не близкій, путь къ полному сліянію церковныхъ земель съ государственными. Посмотримъ теперь, какъ это дъло совершалось въ продолженіе XVI въка.

<sup>1)</sup> Горчаков, о земельныхъ владеніяхъ всероссійскихъ интрополитовъ, члатріарховъ и св. синода, стр. 263. 264. С.-Пб. 1871.

## Π.

Двукратная секуляризація церковных вемель въ Новгородь, при Ивант III. — Мітры, принятыя втимъ государемъ относительно духовенства вновь присосдиненных въ Москвъ городовъ и областей. — Соборъ 1503. — Какъ на немъ поставленъ былъ вопросъ о церковных и монастырскихъ вотчинахъ? — Соборный отвътъ великому князю. — Отношеніе Ивана III въ нравственной сторонъ вопроса.

Первыя попытки къ разръшенію всёхъ выше указанныхъ государственныхъ задачъ относительно церковныхъ и монастырскихъ вотчинъ принадлежатъ великому князю Ивану III. Первоначально попытки эти имъли мъстный и какъ бы случайный характеръ. Именно, присоединяя къ Москвъ ту или другую русскую область, Иванъ III пользовался этими случаями, чтобы такъ или иначе ограничить вотчинныя права тамошняго духовенства. Самымъ важнымъ территоріальнымъ пріобрътеніемъ этого государя было покореніе въ 1478 году Великаго Новгорода и всей его области. Здёсь же представляется намъ первый и типическій примъръ дъятельности Ивана III относительно церковныхъ и монастырскихъ вотчинъ завоеваннаго края. Диктуя свои условія покоренному въчу, великій князь, между прочимъ, потребоваль себъ волостей и сель, «безъ которыхъ — говориль онъ — намъ великимъ князьямъ нельзя держать свое государство на отчинъ нашей Великомъ Новгородъ». Такъ какъ Новгородцамъ уже объщана была неприкосновенность ихъ частныхъ земель или «боярскихъ вотчинъ», то въ отвътъ на требованіе великаго князя они предложили ему

сначала двъ государственныя волости (Луки Великія да Ржеву Пустую); но это предложение было отвергнуто. Оставалось, значить, пожертвовать владыкою и монастырями, у которыхъ. какъ мы видвли, само въче въ былыя времена не одинъ разъ отнинало зении и угодья. Дъйствительно, вторре предложение Новгородцевъ Ивану III состояло въ четырехъ волостяль владычнихъ и шести монастырскихъ. Мысль великаго кияза была угадана, но не вполив: онъ потребоваль себв, на известномъ уже намъ основаніи, половины всёхъ волостей владычнихъ и монастырскихъ и велёль подать полный списокъ ихъ, безъ всякой утайки. Впрочемъ, когда этотъ списокъ быль представлень, великій князь «пожаловаль» владыку съ монастырями: всякь у перваго, вийсто половины, волостей, только десять; а относительно последних поступиль сообразно съ размъромъ ихъ поэсислъныхъ владвий, именно: у шести богатвишихъ монастырей (Юрьева, Аркажскаго, Влаговъщенскаго, Никольскаго въ Неревскомъ концъ, Антоньева и Михайловскаго) взяль половину ихъ вотчинъ; остальныхъ же монастырей вовсе не тронуль, поуваженію къ ихъ бъдности. 1) Сано собою понятно, что новогородское духовенство не могло быть довольно этимъ пожсалованісмя. Чрезъ два года великій князь свель тамош-

<sup>1)</sup> Пол. собр. летоп. Т. VI, стр. 216 — 217. Здесь помиянно исчеслены волости, взятыя теперь великить княземь у новогородскаго владыки, именно:
1) Порогъ Ладожскій, 2) Мелегешскій погостъ. 3) Колбяжскій погость, 4) Кременецкій погость, 5) волость Белая на Мств, 6) волость Удомля, 7) Кирва, 8) Охона, 9) Пиросскій погость и 10) Купецкая волость. — У помиенованныхъ шести монастырей, въ половине ихъ вотчинь, взятыхъ на великаго князи, показано: у Юрьева — 720 обжей, у Аркажскаго — 333, у Благовещенскаго — 253, у Никольскаго — 251, у Антоньева — 150, у Михайловскаго — 100 обжей. Этотъ списокъ нужно миёть въ виду, чтобы отличить волости, взятыя теперь у новогородскаго духовенства, отъ тёхъ, которыя отобраны были въ 1500 году и обозначены въ тогдашнихъ писцовыхъ книгахъ, о чемъ см. далее въ текств.

мяго владыку Осоотіла на Москву: «не хотяпіс бо той владыка, по словамъ московской летописи, чтобы Новгородъ быль за великимъ княземъ, но за кородемъ (польскимъ) или за инымъ государемъ. Князь бо великій, коли впервые при новгородь, погда отъя у новгородскаго владыни половину волостей и сель, и у всихъ монастырей, и т про то владыка нелюбье держаще». 1) Это постоянное «нелюбье» новогородских владыкь кь московскому государству, да и въ тамошнимъ митрополитамъ, и было причиною, почему они въ тяжкую годину новогородскаго взяпія не нашли ни мальйшей защиты въ главъ русской - Церкви, тогда какъ въ прежил времена митрополиты строго осуждали Новгородцевъ за посягательства на церковныя и монастырскія вотчины. 2) Но замівчательно, что и позднъйшіе новогородскіе архіерен, уже посылаемые изъ Москвы и москвичи родомъ, не пользовались довъріемъ и благорасположениемъ московского правительства, светского и духовнаго. На нихъ, также какъ и на прежнихъ въчевыхъ владыкъ, падала вся тяжесть мъръ, направленныхъ нъ полному сліянію покореннаго, но не всегда покорнаго, края съ носковскимъ государствомъ, и въ этихъ случаяхъ митрополиты не только не «печаловались» за новогородскую Церковь, но и дъйствовали собща съ великимъ княземъ. Такъ въ 1500 году Иванъ III, са благословенія митрополита Симона, вторично отобралъ у новогородскаго духовенства земли и угодья и раздаль ихъ дътямъ боярскимъ въ помъстья. 8) Поводомъ къ этой новой секуляризаціи церковныхъ земель въ Новгородъ послужило, кажется, незадолго предъ тъмъ оконченное описаніе новогородской области

<sup>1)</sup> Пол. собр. литон. Т. VIII. стр. 204.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, стр. 16. прим. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Пол. собр. лътоп. Т. IV; стр. 271.

московскими писцами, при чемъ могло открыться, что списокъ половины волостей владычнихъ и монастырскихъ, поданный великому князю при покореніи Новгорода, быль не полонъ и неправиленъ. 1) Какъ бы то ни было, только изъ дошедшихъ до насъ двухъ писцовыхъ новогородскихъ книгъ того времени видно, что на этотъ разъ у владыки и монастырей (не выключая уже и бъдныхъ) взято на великаго князя гораздо болъе земель, чъмъ прежде, при завоеваніи Новгорода. 2) Остальныя земли тамошняго духовенства положены теперь въ тягло «по московски въ сохи», и при томъ такъ, что соха церковной и монастырской земли, какъ платежная единица, поставлена вслъдъ за

<sup>2)</sup> Мы говоримъ о двукъ изданных новогородскихъ писцовыхъ кии тахъ: Деревской пятины (около 1495 г.) и Вотьской (1500 г.). Первая издана Археографическою Комиссіею (Т. І. 1859 Т. П. 1862. С.-Пб.); вторая — Бъляевыма (Времен. Общ. ист. и древ. Т. XI и XII) и отчасти — Неволиныма (о пятинахъ и погостахъ, прилож. № 1). По этимъ книгамъ можно составить полный и точный списокъ волостей и деревень владычнихъ и монастырскихъ, взятыхъ въ той и другой пятинъ на великаго внязи, ибо писцы акуратно обозначали имена прежникъ землевладъльцевъ; напримъръ: «въ Городенскомъ погость в. князя волость, что быль Спасскаю монастыря Ковалевскаю» (Баляево, Переп. оклад. книга по Вотьской пятинъ, стр. 6); или: «въ Михайловскомъ погоств в. князя волостка. оброчная, что была за владыкою» (Тамъ же, стр. 94) и пр. Секуляризація владычнихъ и монастырскихъ земель въ Новгородъ, жонечно, не ограничивалась только двумя названными пятивами, а всюду шла по стопамъ писцовъ в. князя. Такъ, въ одномъ отрывкъ изъ неизданной писцовой книги Матеея Валуева 7006 (1498) года читаемъ: «въ Шелопской пятинъ погостъ в. князя, что быль Пречистыя Боюродицы Щилоза монастыря» (Неволинь, о пятинахъ, стр. 11, прим. 5).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) При покореніи Новгорода, Иванъ III пожаловаль Новгородцевь, объщаль имъ не посылать въ ихъ землю московскихъ писцовъ и даньщивовъ, «понеже христіанству то тяжко», а положиль это дёло на новогородскую душу, съ тімъ чтобы они сами сказывали, сколько у кого сохъ» (Пол. собр. літоп. VI, стр. 217). Но, видно, новогородская душа сфальшила. По крайней мірів, съ 1491 или 1492 года начато было описаніе тамошнихъ земель великокняжескими писцами (Невольно, а пятинахъ и погостахъ новогородскихъ, стр. 11, 12).

сохою черной земли — *тапой* по преимуществу. <sup>1</sup>) Въроятно, около того же времени новогородскому владыкъ и монастырямъ запрещено увеличивать свои земли куплею или чрезъ отказы на поминокъ по душахъ. <sup>2</sup>)

И въ другихъ областяхъ и княжествахъ, присоединенныхъ къ Москвъ Иваномъ III, мы замъчаемъ также нъкоторыя явленія, напоминающія судьбу церковныхъ и монастырскихъ земель въ Новгородъ. Такъ, при описаніи бълозерской области (около 1490 года), великокняжескіе писцы, конечно согласно данному имъ наказу, отнимали у всъхътамошнихъ монастырей дворы (единицы, изъ которыхъ сла-

¹) Такъ, напримъръ, на соху помъстчой земли полагалось 126 четвертей земли, а на соху монастырской — только 18 (См. выписку изъ писцовой жинги 1500 года у Бъллева въ изслъдованіи «о землевладёніи въ московскомъ государствъ», стр. 57.58). Значатъ, съ одинаковаго количества земли монастырь обязанъ былъ платить посошнаго окладу въ семь разв больше, нежели помъщикъ (126: 18 — 7).

У Следы такого запрещенія находятся: а) въ н. дошедшей до насъ, но извастной изъ позднайшто описанія жалованной грамота тогдашнему новогородскому архіепископу Геннадію «на села и дворы» (оставшіеся у нёгопосле двукратнаго отобранія техъ и другихъ на великаго князя): «да ва той же грамоть, что ему земель не купити» (Опись царскаго аржива 1575 — 1584 г. А. Э. Т. І. № 284, ящикъ 150). б) Въ писцовой книгъ Деревской пятины 1495 года, въ которой встрачаются заматки объ отобраніи на в. князя земель, отданныхъ тамошними вотчинниками въ монастыри по душахъ; напримъръ: «въ Островскомъ погостъ в. князя деревни Юркинскіе, Григорьева сына Маринина, что их быль даль во Отенскій монастырь» (Т. II, столб. 106); нян: «въ Оксоченовъ погостъ в. князя деревни Васиковскіе Родивонова, что быль ихв даль в Кириллов монастыры» (Тамъ же, столб. 284). в) Въ царской грамотъ. 1556 г. о дозволенім Кириллову былозерскому монастырю купить вотчину, «оп: ичь новгородскіе земли», гдв вотчинъ безъ царскаго въдома «продавать не вельно» (А. Э. I, № 246). При этомъ нужно заменть, что въ соборномъ приговоръ 11 мая 1551 года, въ которомъ, какъ ниже увидимъ, исчисляются города, гдъ вотчинники не могли им продавать своихъ вотчинъ, ни отдавать по душахъ, о Номородъ не упоминается. Значитъ, въ грамотъ 1556 г. Кириллову монастырю содержится указаніе на такое же запрещеніе, изданиве когда-то прежде и особенно для Новгорода.

тались подгороднія слободы), оставляя ихъ только въ извістномъ размірів и опреділенномъ числів. 1) Замінчательно еще, что Иванъ III отобраль у богатійшаго изъ білозерскихъ монастырей — Кириллова всів крізпостные акты на принадлежащія ему земли, 2) котя мы и не знаемъ, съ какою цілію сділано было это распоряженіе и касалось ли оно другихъ монастырей. Наконецъ, запрещеніе служилымъ людямъ отдавать свои вотчинныя земли въ монастыри по душахъ уже при Иванів III распространялось на жителей всіхъ вновь присоединенныхъ къ Москві городовъ (Твери, Микулина, Торжка, Оболенска, Білаозера и, можетъ быть, даже Рязани), а также на потомковъ прежнихъ удільныхъ князей (суздальскихъ, ярославскихъ и стародубскихъ 3).

<sup>1)</sup> А. Юрид. № 5, стр. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. H. T. I, M 163.

<sup>3)</sup> Объ этомъ запрещении упомимается въ соборномъ приговоръ 11 мая 1551 года, который обыкновенно пом'ящается вы конц'я списковъ Сто-·. дъва, а иногда въ числъ дополнительныхъ указовъ къ царскому Судебнику (См. Судебникъ, изданный Татищевымъ въ Прод. Древ. Росс. Вивліов. ч. І, стр. 221, 222). Списки Стоглава разнятся между собою въ томъ отношения, что по однимъ изъ нихъ запрещение отдавать вотчины по душахъ приписывается Василію Ивановичу (Тронцкой списокъ, по которому упомянутый соборный приговоръ изданъ въ А. Э. І, № 227, и тв., по которымъ изданъ весь Стоглавъ въ Казани), по другимъ-Ивану Васильевичу (см. Стоглавъ, изданный въ 1860 г. въ Лондонъ, стр. 237), по третьимъ-обоимъ виъстъ (Строевскій -«списокъ, о котороиъ см. въ А. Э. I, стр. 219, примъч., и Уваровскій, бывшій Парскаго № 596-оба XVI въка). Къ последнимъ относится и списокъ соборнаго приговора 11 ман 1551 года, изданный въ Татищевскомъ Судебникъ-Въ виду этихъ разночтеній, мы представляемъ себъ дъло такъ: 1) приведенное въ текств запрещеніе издано персоначально Иваномъ III. Это подтверждается а) авторитетомъ двухъ списковъ Стоглава, ближихъ къ собору 1551 года; б) названіємъ самаго закона или запрещенія «изстариннымъ» (а что иза старины, по уложению в. князя и пр.); - в) общимъ жарактеромъ государственной двятельности Ивана III, который, какъ мы видели изъ другихъ мсточниковъ, дъйствительно издаль таксе запрещение для бывшей новогородской области; наконецъ, и всего решительнее, — г) следующими словами Ивана IV въ посланін въ Курбскому: «и васъ почалъ (Сильвестръ съ Ада-

Чтобы понять всю важность этой последней меры, нужно взять во вниманіе, что потомство названных князей состояло тогда изъ 30 служебных родовъ разных явименованій или фамилій. 1)

Отъ мъстныхъ попытокъ естественъ былъ переходъ къ общей и болъе ръшительной мъръ, направленной уже противъ вотчинныхъ правъ всей русской Церкви. Конечно, въ виду этой цъли Иванъ III сблизился съ обоими представителями нестяжательно-скитскаго монашества.—Паисіемъ Ярославовымъ и Ниломъ сорскимъ. Первому вел. князь въ 1484 г. предлагалъ даже митрополичью кафедру; но смиренный пустынножитель, уже испытавшій неудачу на троицкомъ игуменствъ, не хотълъ взять на себя несравненно большее бремя, съ которымъ, по всей въроятности, соединялась бы неизбъжная борьба противъ всей духовной іерархіи. 2). О другихъ нестя-

шевымъ) причитати къ вотчинамъ, ко градомъ и къ селамъ, еже двда нашею великаю юсударя уложением которын вотчины у васъ взимали и которымъ вотчинамъ еже нъсть потреба отъ васъ даятися, и тъ вотчины вътру подобно роздалъ неподобно, и то двда нашею уложение разрушилъ» (Сказанія ки. Курбскаго, взд. 3, стр. 164). 2) При Василіи Ивановичъ то же самое запрещеніе распространено на Рязень и Смоленскъ, присоединенные къ Москвъ этимъ госудъренъ (Срав. А. Э. І, № 246). Впрочемъ, относительно Рязани нужно замътить, что въ ней уже Иванъ III распоряжался, какъ въ своей области. Вотъчто наказываль онъ тамошней княгинъ: «твоимъ людямъ служельня», боярамъ и дътямъ боярскимъ и сельскимъ быть вселя на моей служов» (Соловоев, Исторія Россіи Т. V изд. 3, стр. 59). Если такъ, то почему не предположить, что Иванъ III, въ интересахъ службы, могъ ограничить и рязанскихъ служивахъ людей въ правъ распоряженія своими вотчинами?

<sup>1)</sup> Эти служилые княжескіе роды указаны Хлюбинковыма въ выше поцитованномъ сочиненін, стр. 25; срав. стр. 14.

<sup>2)</sup> Что великій князь надвялся имвть въ Пансіи помощника или, пожалуй, орудіе при осуществленіи своихъ плановь относительно духовной іерархім. видно изъ техъ побужденій, по когорымъ Пансій отназался отъмитрополіи: «невозможе, говорить о немъ латопись, чернецовъ (троицкихъ) превратити на путь божій, — и потолу же и митрополіи не восхоть» (Полсобр. латоп. Т. VI, стр. 236).

жателяхъ, съ Ниломъ сорскимъ во главъ, современники замъчають, что они, «ради кръпкаго жительства и добродътели множества, имъли великое дерзновение къ державному и были эвло пріемлемы и почитаемы отъ него». 1) Опираясь на эту партію и, вероятно, предполагая, что митрополить Симонъ, недавно давшій свое благословеніе на отобраніе церковныхъ земель въ Новгородъ, не встанетъ въ противоръчіе съ саминъ собою, великій князь въ 1503 году созваль въ Москвун многочисленный духовный соборъ --- «поповъ ради, иже держаху наложницы» (замвчаеть присутствований на со-, боръ Іосиот волоцкій), паче же рещи: восхоть отнимати села у святыхъ церквей и монастырей». 2) Отсюда видно, что осторожный Иванъ III не вдругъ открыль собору главную цъль его созванія. Но на соборъ призваны были и оба вождя заволженихъ нестяжителей. Имъ-то великій ниязьи предоставиль иниціативу вопроса о монастырских вотчинахъ. И вотъ, когда кончились разсужденія о предметахъ, указанныхъ самимъ государемъ, и когда ивкоторые изъ членовъ собора (въ томъ числъ и волоколанскій игуменъ Іосифъ) уже увхали изъ Москвы, «старецъ Нилъ почаль молить самодержда, чтобы у монастырей сель не было, а жили бы чернецы по пустынямъ и кормились своимъ рукодъльемъ». 3) Это требованіе поддержали и другіе заволжскіе пустынники. Великій князь снова повельль быть собору, на разсмотръніе котораго и предложенъ быль вопросъ, поднятый Ниломъ сорскимъ. Отцы собора, находа, что безъ Госифа володнаго они «не услышать многихъ мудрыхъ доказательствъ» въ защиту землевладъльческихъ правъ мона-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Житіе Іоснов володжаго, написанное невавъстныхъ. Изданіе *Нево-струева*. Москва. 1863, стр. 39.

<sup>2)</sup> Правсся. Собесъд. 1863. Окт., 206.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Посланіе неизвізстнаго о враждів на Іоснолянів. Прибав. на Твор. Св. От. ч. X, стр. 505.

шества, вызвали его опять въ Москву, для пренія съ нестажателями. Такъ какъ съ идеально-аскетической точки эрвнія, на которой стояль сорскій пустынножитель, трудно было скавать что нибудь въ пользу вотчиннаго быта монастырей, то Іосифъ, по прибыти на соборъ, перенесъ вопросъ на положительную, историческую и практическую почву. Начались разсужденія о томъ, на какихъ основаніяхъ монастыри издревле владіноть селами? «Разума монастырскихъ сель, при лизтельномъ разсмотрвній двда, оказался следующій: многіе монастыри построены епископами и князьями еще въ началъ просвъщенія русской земли върою; основатели монастырей ставили для себя первышь долгомь сооружать въ нихъ храны; для богослуженія въ хранахъ необходины были хлібы, свічи, ладань а также и средства для содержанія священно-служителей. Чтобы монастыри и по смерти своихъ ктиторовъ не пришли въ упадокъ, нужно было обезпечить ихъ дальнъйшее существованіе върными и постоянными средствами содержанія. Такими средствами служили села и другіе источники доходовъ, которыми благочестивые ктиторы надъляли свои монастыри, между прочинъ, и съ тою палію, чтобы одержимые нищетою и недугами находили адёсь пріють и уповоеніе. А монахи, отреншіеся отъ міра, должны были исно лиять всв монастырскія работы, съ постомъ и молитвою, и завъдывать дълами благотворительности. Трудясь для у покоенія странниковъ и болящихъ, для содержанія церковныхъ людей и предстоятелей, черноризцы не только не заслуживають осужденія, но за свои труды и постничество получать еще сугубую награду. И блаженные ктиторы воспримутъ за свои приношения воздание отъ Бога: ибо. въ монастыряхъ совершается по нихъ въчное поминовеніе, на пользу душамъ ихъ. Если же нъкоторые изъ иноковъ, зараженные недугомъ корыстолюбія, употребляють во зло

достояніе Божіе: то они одни будуть отвічать за свои гръхи, и ради этихъ немногихъ, невнимательныхъ къ спасенію своей души, не следуеть преграждать путь ко спасенію многимъ, вступающимъ въ монастыри для иноческихъ подвиговъ, и лишать душевной пользы блаженныхъ ктиторовъ. По всёмъ этимъ соображеніямъ, соборъ определилъ — неподвижно соблюдать право собственности монастырей на принадлежащія имъ села и земли, которыя ни въ какомъ случав не могутъ вредить инокамъ, искренно озабоченнымъ спасеніемъ своей души». Это заключеніе подтверждено примърами древнихъ великихъ отцовъ русскаго монашества, Антонія и Өеодосія печерскихъ и другихъ, которые имъли при своихъ монастыряхъ села. Наконедъ, Іосифъ володкій, въ защиту неприкосновенности монастырскихъ вотчинъ, привель еще одно оригинальное, но по тому времени въ высшей степени практическое и убъдительное соображение: «если у монастырей не будеть сель, то какъ постричься почетному и благородному человъку? А если не будетъ почетныхъ и благородныхъ старцевъ, то откуда взять людей въ митрополиты, архіепископы, епископы и на другія церковныя власти? И такъ, если не будетъ почетныхъ и благородныхъ старцевъ, то и самая въра поколеблется». 1)

Всв эти доводы направлены были собственно противъ возраженій Нила сорскаго и его сторонниковъ. Оставалось еще дать отвътъ великому князю, который скрывался за нестяжателями. Соборъ сначала посладъ къ нему митрополичьяго дьяка Леваша съ предварительнымъ докладомъ такого содержанія: «отецъ твой, господине, Симонъ митрополить всея Русіи и архіепископы и епископы и весь освя-

<sup>1)</sup> Изложенныя подробности о соборных в разсужденіях завиствованы из житін Іоснов волоцкаго, составленнаго неизв'ястным (стр. 39—44), и из посланія о вражда на Іоснолянь, изданнаго въ Прибав. из Твор. Св. От. ч. X, стр. 504—505.

щенный соборъ говорятъ, что отъ перваго благочестиваго и святаго равноапостольнаго Констянтина царя, да и по немъ при благочестивыхъ царъхъ, царствующихъ въ Констянтинъ градъ, сеятители и монастыри грады и власти (волости) и села и земли держали, и на всъхъ соборъхъ святыхъ отецъ запрещено ¹) святителемъ и монастыремъ недвижимыхъ стяжаній церковныхъ ни продати, ни отдати, и великими клятвами о томъ утвержено. Такожъ и въ нашихъ русійскыхъ странахъ, при твоихъ прородительхъ, при великомъ князъ Владиміръ и при его сынъ великомъ князъ Ярославъ, дажъ и до сихъ мъстъ, святители и монастыри грады и власти и села держали».

Послъ того, «самъ митроподитъ Симонъ со всъмъ освященнымъ соборомъ были у великаго князя» и читали предъ нимъ подробный докладъ или «списокъ» доказательствъ неприкосновенности имущественныхъ правъ Церкви. Такъ какъ этотъ докладъ никъмъ еще не изданъ, то мы приведемъ его здъсь вполнъ, по рукописи 1563 года:

«Ота Бытія: и покупи всю землю египетскую Іоснов, съодоль бо имъ гладъ, и бысть вся земля Өараон, и люди поработи ему отъ края предъль египетскихъ до края, развъ земли жреческія: тоя бо не купи Іосиоъ. Дань бо даяше жерцемъ самъ Өараонъ и люди, и взимаху жерцы и ядяху дань, юже даяше имъ Өараонъ. И устави всъмъ людемъ Іосиоъ заповъдь до днешняго дне на земли египетстъй: пятую часть Өараону, кромъ земли жреческыя: та точю не бяше Өараону (Быт. 47, 20—22, 26). Ота Леситетскія книги: рече Господь Моисею, глаголя: глаголи сытновомъ Израилевымъ тако: аще человъкъ освятитъ храмъ свой святъ Господеви, да его оцънитъ жрецъ межю добрымъ и межю злымъ. И якоже оцънитъ жрецъ, тако да

<sup>1)</sup> Въ рукописи: не запрещено.

станетъ. Аще ли же освятитъ и искупитъ храмъ свой, да приложить пять частей ціны сребра его, и да будеть ему. Аще ли жъ отъ нивъ одержанія его Господеви освятитъ, да будетъ цъна его по съятью его, еже съеть ниву тую, яко пятьдесять спудовъ ячменя, тридесять дидрахмъ сребра. И аще искупитъ ниву свою, освященную Господеви, да приложитъ пять частей цены сребра ея, и да будеть ему. Аще ли жъ не искупить нивы и отдасть ниву подругу своему, да не искупитъ ея, да будетъ нива минувшему оставленію Господеви свята хвальная, яко земля нареченная жерцемъ, да будетъ одержаніе ихъ во воки въка (Лев. 27, 14—16, 19—21) 1). От того же : грады жъ левгитьстіи и власти и села градовъ ихъ, одержанія и урокы и дани и пошлины да будутъ присно леввитомъ, яко дворове градъ леввитскыхъ, одержаніе ихъ среди сыновъ Израилевыхъ, и села нареченная въ градъхъ ихъ, да не продадуть, ни отдадуть, яко одержание ихъ въчно есть. (Тамъ же, 22, 32 - 34)  $^2$ ). От житія благочестиваю uравноапостольного великого царя Констянтина и христолюбивыя и равноапостольныя матере его Елены: сія вся усердно добръ же и благочестиъ устроивъ святая и блаженная царица Елена, мати блаженнаго великаго царя Констянтина, множество стяжаній, градовъ и сель церквамъ даде и иная многая стяжанія бесчисленная, и здатомъ и сребромъ и каменіемъ и бисеромъ святыя украси иконы и священные честныя сосуды; здата жъ многа и безчислена церквамъ и убогимъ раздаде; святаго же патріарха Макарія многими дарами почте. От того жо: рече же блаженный Констянтинъ царь: по всей ихъ вселенный церквамъ содержанія ради и крыпости свытлостьми-стяжанія, земли,

<sup>1)</sup> Въ печатной славянской Библін переводъ другой, и словъ, напечатанныхъ курсивомъ, нътъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Слова, отмъченныя курсивомъ, въ печатной Библін не находятся.

села и винограды и езера, пошлины сочетавше, дахомъ 1). И божественнымъ и нашимъ повъленіемъ, на въсточныхъ и на западныхъ и на южныхъ странахъ и по всей вселеннъй, идъже православніи царіе и князи и властели подъ нами обладають, владати святителемь, и никаковому мірскому сану сивти прикоснутись церковнымъ пошлинамъ, Богомъ заклинаемъ и божественнымъ Его повелъніемъ и нашимъ повелъніемъ утвержаемъ непреложно и соблюдено быти дажь и до окончанія въка сего. От того жа: сія убо вся, яже ради божественнаго и многаго уставленія и священнымъ и нашимъ писаніемъ утвержена и повълена быша дажь до скончанія міра сего, яже по всей вселенный данная святителемъ церковныя пошлины неприкосновенна и непоколеблена пребывати повелъваемъ. Тъмже предъ живымъ Богомъ и повелъвшимъ 2) намъ царствовати и предъ ужаснымъ Его судомъ засвидътельствуемъ ради божественнаго и нашего ради царскаго сего уставленія всёмъ нашимъ приемникомъ, иже по насъ царемъ быти хотящимъ, всемъ тысущникомъ, всёмъ сотникомъ и всёмъ велможамъ и всему пространнъйшему синклиту полаты нашего царства, и всъмъ иже по вселеннъй бывающимъ царемъ и княземъ и властемъ по насъ, и всъмъ иже по всей вселеннъй людемъ иже нынъ сущимъ и потомъ быти хотящимъ во вся лъта, ни единоже отъ сихъ преложити или претворити нъкотораго ради образа, яже божественнымъ и нашимъ царскымъ повельніемъ священный святый Римской Церкви и всымъ иже подъ нею святителемъ, по всей вселеннъй бываемымъ подаваема, да не смъетъ никтоже порушити или прикоснутися, или которымъ образомъ досадити».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ печатной Коричей это мъсто изъ извъстной дарственной грамоты Константина В. папъ Сильвестру читается такъ: «яже церквамъ всёмъ по вселенивй многими свътилы и свъщами устроихомъ. содержания ради и кръпости и свътлостьми стяжания, земли же и пр. Въ концъ, л, 5 об.

<sup>2)</sup> Въ рукописи: повелъвшу.

«Хотяй же о семъ пространнъе увъдати, да прочтетъ духовную благочестиваго и великаго царя Констянтина и похвальное о немъ слово и иная о немъ. И аще бы были грады и власти и села и винограды и езера и пошлины неприличны и неполезны божественнымъ церквамъ, не быша премолчали святіи 318 отцы перваго собора, но всяческы бы возбранили царю Констянтину таковое дъло, и не токмо не возбранища, но и свято Господеви и похвально и благопріятно благоволища».

«И отъ перваго благочестиваго царя Констянтина, даи по немъ при благочестивыхъ цартъхъ, царствующихъ въ Констянтинъ градъ, святители и монастыри грады и села и земли держали и нынъ держатъ въ тъхъ, иже православно гдъ царствующихъ, странахъ. И на всъхъ соборъхъ святыхъ отецъ запрещено 1) святителемъ и монастыремъ сель и земель церковныхъ ни продати, ни отдати, и великими страшными клятвами то утвержено Правило иже въ Кареагеніи собора 32, 33, четвертаго собора правило 24, пятаго собора правило на обидящихъ святыя божія церкви, Іустиніаново правило 14, 15, иже въ Сардикіи правило 14, Густиніаново правило 30, седмаго сбора правило 12, 18] 2). И въ Спиридоновъ Тримиоинскаго житъъ писано, и въ Григорьевъ Богослова житів писано, и въ Златоустаго житів писано, и въ Бесвдовицв писано, что села были церковныя, явлено и въ житіи святаго Савина епископа и чюдотворца. Такожъ и монастыри имъди седа въ прежнихъ дътъхъ, послъ великаго Антонія: преподобный и великій отецъ нашъ Геласій чюдотворецъ села имълъ, и Аванасій авоньскый села имълъ и Өеодоръ студискый села имълъ, и

<sup>1)</sup> Въ рукописи: не запрещено.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Всв эти правила, конечно, были прочитаны предъвеливимъ княземъ по Кормчей книгъ.

и святый Симіонъ новый богословъ въ своемъ писаніи являетъ, что отъ селъ и виноградовъ монастыри состоятся и лавры. — И въ нашей рустъй земли чюдотворцы Антоній великій и Өеодосій печерскыя, и Вардаамъ новоградскый, и Діонисіе и Димитріе вологодскые — вси села имъли. Такожъ и святители рустіи иже въ Кіевъ, да и по нихъ святый Петръ чюдотворецъ и Өеогностъ и Алексей чюдотворецъ, вси грады и власти и села имъли. И святый Алексъй чюдотворецъ, митрополитъ всеа Русіи, многыя монастыри создаль и землями и водами удоводиль. И блаженный великій Владимеръ и сынъ его великій князь Ярославъ святителемъ и монастыремъ грады и села давали, и святымъ церквамъ дажь и до сихъ мъстъ благочестивіи и христолюбивіи великыи князи рустіи — власти, села, и земли, и воды, и ловли рыбныя давали. И се есть свято Господеви и благопріятно и похвально, и мы сія ублажаемъ, и похваляемъ, и съдержимъ».

Въроятно, великій князь потребоваль какихъ нибудь дополнительных объясненій; по крайней мъръ, соборъ еще. разъ посылалъ къ нему того же дъяка Леваша съ новымъ докладомъ, въ которомъ дословно повторено содержание перваго, и только гораздо подробнъе сказано о русскихъ князьяхъ, надълявшихъ Церковь волостями и селами, именно: «такожъ и въ нашихъ русійскыхъ странахъ, при твоихъ прародительхъ великыхъ князъхъ, при великомъ князъ Владиміръ и при его сынъ великомъ князъ Ярославъ, да и по нихъ при великомъ князъ Всеволодъ и при великомъ князъ Иванъ, внуцъ блаженнаго Александра, иже быть въ лъта святаго великаго чюдотворца Петра, митрополита всеа Русіи, дажь и до сихъ мість, святители и монастыри грады, власти, слободы и села, и суды, и управы, и пошлины, и оброки, и дани церковныя держали. По божественнымъ велъніемъ и уставленіемъ и по божественнымъ правиломъ святыхъ апостолъ и святыхъ отецъ и равноапостольныхъ

христолюбивых в царей и по твоих в прародителей 1), равноапостольнаго христолюбиваго великаго князя Владиміра и его сына великаго князя Ярослава уставленію и утверженію, якоже тамо въ ихъ уставленіи подлинно глаголеть: «аще кто преступить, рече, сія правила, якожъ есмы управили по святыхъ апостолъ и по святыхъ отецъ правиломъ и первыхъ благочестивыхъ царей управленіемъ, кто иметъ преступати правила сіи, или діти мои, или внуцы мои, или правнуцы мои, или по нихъ отъ рода моего жто, или отъ бояръ кто гдв ни буди, или въ которыхъ традъхъ бояре и намъстницы, или воеводы, или судія, или тіуни, или инъ кто ни буди: аще имуть обидьти, или встулатися въ что церковное, или въ суды и управы и въ пошлины, и десятины святительскія отъимати, да будутъ прокляти въ сей въкъ и въ будущій». И по божественныхъ вельнихъ уставленная святыми отцы и равноапостольными христолюбивыми цари и всеми святыми священными соборы въ греческыхъ, такожъ и въ нашихъ рускыхъ странахъ, дажь и донынъ, святители и монастыри земли держали и держатъ, а отдавати ихъ не смъють и неблаюволять, понеже вся таковая стяжанія церковная — Божія суть стяжанія, возложена и нареченна и данна Вогу, и не продаема, ни отдаема, ни емлема никимъ никогдажъ въ въки въка, и нерушима быти (и) соблюдатися, яко освященна Господеви, и благопріятна, и похвальна. И мы, смиренів, сія ублажаемъ, и похваляемъ, и съдержимъ» 2).

<sup>.</sup>²) Изданный нами текстъ соборнаго отвъта 1503 г. заимствованъ изъ рукописнаго сборника Моск. Духов. Академін , принадлежавшаго прежде волоколамскому монастырю (№ 151/514 л 426—433). На выходномъ листъ втого сборника сказано, что онъ написанъ лъта 7071 (1563) въ обители препод. Іосифа волоцкаго, рукою тамошняго монаха Евенмін Туркова. Запись о соборъ 1503 года начинается здъсь такъ: «соборъ быль о земляхъ церков-



<sup>1)</sup> Въ рукописи: «и по твоихъ прародителъхъ» и двлъе до слова: «уставленію» повторяется тотъ же (предложный) падежъ.

Изъ этого отвъта мы отчасти узнаемъ, какъ поставленъ былъ на соборъ вопросъ о церковныхъ имуществахъсамимъ великимъ княземъ. Прежде всего—очевидно, что дъло шло не объ однъхъ монастырскихъ вотчинахъ (противъкоторыхъ ратовали нестяжатели), но и о святительскихъ или архіерейскихъ. Далъе, весь ходъ дъла и все содержаніе отвъта показываютъ, что великій князь предлагалъ духовной іерархіи какую-то добровольную сдълку по предмету цер-

ныхъ, святительскихъ и монастырскихъ. Симонъ митрополитъ всез Русін, съ всемъ священнымъ съборомъ провое сіе послаща посланіе въ великому князю Івану Василевичю всев Русіи съ дьякомъ съ Левашомъ. Говорити великому князю Івану Василевичю всез Русіи отъ Симона, митрополита всез Русін, и отъ всего освященняго собора, дьяку Левашу "и прочее, какъ вътекств. Надъ вторымъ докладомъ чрезъ того же дьяка стоить заглавіе : «второе посланіе» и за твиъ следуетъ переходная истор. заметка: «и по семъ паки послаша въ вел. янявю сице говорити вел. янявю Івану Василевичю всеа Русіи отъ Симона, митрополита всеа Русін, и иже о немъ освященнаго собора, дъяку Левашу. Отецъ твой» и пр., какъ въ первомъ посланіи.— Евоимій Турковъ. безъ сомивнія, имвать подъ руками списокъ соборнаго отвіта, принесемный съ собора саминъ Іосифомъ волоциимъ, по всей въроятности — авторомъ главной части отвъта, именно — той, съ которою ходиль къ великому квязю самъ митрополитъ Симонъ со всёмъ соборомъ. Въ поздиващихъ спискахъ, по ногорымъ соборный приговоръ 1503 года изданъ отчасти Карамзиными (И. Г. Р. VI, прим. 622) и вполнъ — Калачовыма, (о значени Коричей, прим. 15), текстъ нашего памятника является съ значительными перемънами. Во первыжъ, докладъ, читанный предъ великимъ княземъ самимъ соборомъ, опущенъ; . во вторыхъ, оба доклада чрезъ дъяка Левата соединены въ одно цізое, подъ однимъ общимъ загдавјемъ: «пересе посланіе» и распространены вставочными мыслями, взятыми бодьшею частію изъ. такого же отвъта м-та Макарія царю-Ивану IV (См. Тихонравова летоп. русс. литер. и древ. Т. V отд. III стр. 129 и след.); втретьихъ, къ этимъ «посленіямъ» приложены ярлыки монгольских в хановъ, какъ было и въ отвътъ Макарія (Тамъ же, стр. 133). Синодальная рукопись, которою пользовался въ подлинникъ Карамзинъ и въ поздивншей копін (находящійся въ библіотекв Моск. Духов. Акад.) Калачовъ, принадлежала прежде знаменитому патріарку Никону, который извъстенъ, между прочинъ, и своею борьбою за неприкосновенность церковныхъ нмуществъ (См. его ответы боярину Стрешневу, изданные въ «Запискахъ Аржеолог. Общества», Т. II, стр. 450 и след.). Не сму-ли принадлежать и все указанныя перемёны въ первоначальной редакціи соборнаго отвёта 1503 г.?

ковныхъ и монастырскихъ вотчинъ, на которую соборъ, нъ силу приведенныхъ имъ каноническихъ основаній, не могъ согласиться («отдавати ихъ не сміном и не блоноволять»). Сдёлка эта могла состоять, напримёръ, въ замёнё вотнинъ: ругою, которая тогда дъйствительно выдавалась многимъ церквамъ и монастырямъ или деньгами изъ казны, или (что было чаще) — натурою изъ дворцовыхъ запасовъ. Такая постановка вопроса согласна была и съ требованіями нестяжателей, которые (какъ мы видели) не отнимали у монаховъ права кормиться «милостынею отъ христолюбцевъ», что означало и ругу отъ правительства 1). Напонецъ, уже то обстоятельство, что великій князь вивств съ ионастырскими вотчинами затрогиваль и архіерейскія, отнимаеть всякую въроятность у предположенія, будто дъло шло обезусловной секуляризаціи всвхъ поземельныхъ владвній духовенства, безъ всикихъ предварительныхъ обязательствъ со стороны государя доставить Церкви другіе способы содержанія 2).

<sup>1)</sup> Ниме (вътл. IV) мы увидимъ, что поздивание нестяжатели, изъ школы Нила сорскаго, уже прямо требовали замвны монастырскихъ вотчинъ ругою и сами получали ружныя грамоты. А здъсь замвтимъ вообще, что монахи въ своихъ челобитныхъ о ругъ обывновенно называли себя «нищими богомольцами», а ругу — «государевою милостынею»: название, повторявшееся и въ самыхъ жалованныхъ (ружныхъ) грамотахъ (См. наприм. Доп. въ А. И. I, № 33).

<sup>2)</sup> Такое предположение въ недавнее время выскавано прессв. Макарим въ Ист. Русс. Цер. Т. VI, кн. I, стр. 133 (С.-Пб. 1870). «Если бы, говоритъ авторъ, самъ государъ, предлагая духовенству вопросъ объ отобранія церковныхъ владіній, напередъ объявиль, что онъ готовъ замішить это емегодными опреділенными пособіями монастырямъ, достаточными для икъ существованія,.... тогда вопросъ быль бы поставленъ правильно и отцы собора, по всей въроятности, не отказались бы согласиться на предложеніе государя и не послали бы ему такого отвіта, какой послали». Въ подтвержденіе этой въроятности завторъ указываетъ (въ примічанія) на пряміръ Успенскаго владимірскаго монастыря, старцы котораго, вмістів со всімъ свониъ духовенствомъ, сами просили в. князя Василія Ивансвита (1512 г.), чтобы онъ купить у никъ монастырскія села и, отдавь слітующія за то

Такой крайней мъры Иванъ III не принять даже относисительно новогородскаго владыки и монастырей, у которыхъ все-таки осталось довольно земель и послъ двукратной раздачи ихъ служилымъ людямъ 1); а софійскій соборный причтъ въ 1504 г. получилъ даже щедрую жалованную грамоту на ругу со всъхъ новогородскихъ пятинъ 2). Не требовалъ-ли и теперь великій князь только извистной части земель у архіереевъ и монастырей, особенно богатыхъ вотчинами? Соборный отвътъ ничего не говоритъ противъ этого предположенія.

Получивъ троекратный отказъ собора, великій князь уже не рѣшался возобновлять своихъ притязаній. Современники увѣряютъ даже, что съ нимъ случилось тогда «нѣчто божественно» 3). Въ слѣдующемъ году великій князь, какъ-бы въ доказательство своего искренняго раскаянія въ намѣреніи посягнуть на церковную собственность, далъ митрополиту Симону двѣ жаловалныхъ несудимыхъ грамоты, обнимавшія почти всѣ домовыя вотчины митрополіи 4). Но и тогда хорошо понимали, что примѣръ Ивана ІІІ и тѣ «обиды», какія онъ частію сдѣлалъ, частію замышлялъ сдѣлать Церкви, рано или поздно могутъ снова повториться. Въ виду этой возможности въ Новгородѣ, вѣ-

деньги въ ростъ, велвяъ только выдавать монастырю ежегодно опредвленную ругу деньгами и хлъбомъ (А. Э. 1. № 155). Но этотъ примъръ доказываетъ только, что старицы названнаго монастыря (в не старцы, какъ напечатано у преосв. Макарія: монастырь былъ женскій), по очень понятной причинъ, находили для себя болье удобнымъ получать готовое содержаніе, нежели занкматься вотчиннымъ ховийствомъ. Во всякомъ случав, отъ этого одиночнаго примъра нельзя дълать заключеній обо всемъ духовенствъ.

<sup>&#</sup>x27;) См. писцовыя новогородскія книги того времени, указанныя выше стр. 35, примъч. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эга грамота напечатана въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древ. Росс. 1866 ин. 3. отд. V, стр. 5.

з) Житіе Іссиел волоциаго, написанное менявистнымь, стр. 44.

<sup>4)</sup> A. 9. I, No 139.

роятно вскоръ послъ вторичнаго отобранія; земель у тамошняго духовенства и еще до 1503 года, включено было въ «Чинъ Православія» или «Синодикъ», ежегодно возглащаемый на первой недълъ великаго поста, слъдующее анавематствованіе: «вси начальствующіи и обидящіи святыя божія церкве и монастыреве, отнимающе у нихъ данныя тъмъ села и винограды, аще не престануть отъ таковаго начинанія, да будуть прокляти» 1). Примъру Новгорода послъдовали въ этомъ отношеніи и другія епархіи 2).

Ни откуда не видно, чтобы Иванъ III особенно инте-

Въ моско ской Типографской библіотекъ находится рукописный росмосскій Синодикъ, по которому совершался чинъ православія въ Ростовъ въ
1642 году, и въ которомъ противъ анавежы "на обидящихъ святыя божія
церкви и монастыри" сдълана особоя замътна для протодіанона: "возглася
вельин!" (№ 445/1331, л. 4). По такому же Синодику совершенъ чинъ православія въ 1763 году знаменитымъ Арсеніемъ Мацъевичемъ, архіспископомъ
ростовскимъ (День. 1864. № 39, стр. 5). Но такъ какъ въ печатномъ "Чинъ Православія" нътъ и не было такой анавемы, то Св. Синодъ, судившій Арсенія
за его ръзкіе протесты противъ отобранія въ казну церковныхъ и менастырскихъ вотчянъ, поставнять ему въ вину и это (какъ бы мебысалое) прябавленіе къ обще-церковному "Чину".



<sup>1)</sup> Это анаоематствование взято изъ извъстнаго (подложнаго) правила пятаго вселенскаго собора .. на обидящих в святыя божія церкви..., на которое (какъ мы видъли) ссылался и соборъ 1503 года. Новогородскій "Синодикъ", уже сь этимъ прибавленіемъ, неходится въ рукописномъ сборинкъ XVI въка бывшей Соловецкой библіотеки № 844 (л. 325). Здівсь между прочить проклинаются сладующіе новогородскіе еретики (жидовствующіе), названные еще новоявившимися: Захаръ чернецъ, софійскій протопопъ Гаврило, попъ Денисъ архангельскій, попъ Максимъ ивановскій, попъ Василій покровскій, Макаръ дьякъ никольскій, Гридя дьякъ борисоглабскій, Ирашко Максимовъ сынъ поповъ, Васюкъ поповъ зять Денисовъ. Самужа дьякъ никольский (л. 320). «Соборъ на этихъ еретиковъ былъ въ 1490-91 году. Такимъ образомъ анаоема на "обидящихъ божія церкви" внесена въ новогородскій Синодикъ не прежде 1491 г. (она стоитъ здёсь миже анавемы на еретиковъ) и не посла 1504 года, когда подверглись соборному проклятію ідругіе жидовствующіе еретики, которыхъ еще не знаетъ нашъ Синодикъ. Въ Синодикъ московского Успенскаго собора, изданномъ съ VI томъ Новиковской "Вивлюенич", прожинаются и тв и другіе еретики, но анаосмы на обидящихъ церкви — ивтя.

ресовался тою стороною вопроса о монастырскихъ вотчинахъ, которую исключительно имъли въ виду его союзники — нестяжатели. Кажется, что эта сторона занимала его лишь на столько, на сколько служила оправданиемъ попытокъ къ секуляризаціи. Во всякомъ случав, правленіе Ивана III не представляетъ никакихъ законодательныхъ мъръ, которыя бы, не касаясь права собственности монастырей на принадлежащія имъ земли, направлены были только противъ нравственно-соблазнительныхъ явяеній въ жизни вотчинно-мірскаго монашества 1). Впроченъ, послъ собора 1503 года великій князь не имъль и времени, чтобы сдълать чтонибудь важное въ этомъ отношеніи: въ 1505 году онъ умеръ, но съ нимъ не умерла идея, которую онъ такъдолго и упорно преслъдовалъ; она перешла только изъ области административныхъ и законодательныхъ мъръ въ область литературных в споровь, въ которой преимущественно и двигалась во все время правленія Василія Ивановича.

<sup>1)</sup> Сюда относится развів только приговоръ прежняго собора 1503 года, запрещающій ионаканъ и монакинянь жить въ одномъ монастырів (А. Э. Т. 1, № 183). Это соблазнительное явленіе находилось также въ связи съ вотчинымъ бытомь монастырей. Именно, женскіе монастыри находили для себя выгодилить и удобнымъ отдавать свои вотчины въ завідываніе мужскихъ, съ тімъ чтобы получать отсюда готовое содержаніе. А изъ общей экономіи естественно происходило и пространственное сближеніе объихъмонашескихъ общинъ.



## III.

Сочиненія, написанныя посл'я собора 1503 года въ защиту церковных в имонастырских вимуществъ. — Споръ съ Госноомъ волоцчимъ инока-князя Вассіана Патриквева. — Максимъ Грекъ, сторонникъ Вассіана. — Отношеніе къ спорящимъ в. князя Василія Ивановича. — Почему онъ не трогалъ вотчинныхъ правъ духовенства? — Паденіе Вассіана и Максима и соборный судънадъ ними. — Подчиненіе монастырей государственному контролю.

Прошло не болъе трехъ лътъ послъ собора 1503 тода, какъ Іосифъ волоцкій снова долженъ былъ бороться аз неприкосновенность монастырскихъ имуществъ, защищая на этотъ разъ свой собственный монастырь отъ притъсненій мъстнаго удъльнаго князя. Борьба эта, какъ мы уже видъли, началась тъмъ, что Іосифъ передалъ свой монастырь подъ непосредственное покровительство великаго князя. Такъ какъ этотъ поступокъ былъ нарушеніемъ вотчинныхъ правъ волоколамскаго князя и святительскихъ новогородскаго архіепископа, то Іосифъ подвергся сильнымъ порицаніямъ со стороны ревнителей церковно-іерархическаго порядка и враговъ московской централизаціи, въ особенности когда новогородскій владыка Серапіонъ, отлучившій «своего чернеца» отъ Церкви, лишенъ быль за это -своей канедры. Даже друзья и почитатели волоколамскаго игумена сомнъвались въ его правотъ и находили лучшимъ, если бы онъ, не начиная соблазнительной борьбы съ своимъ архіереемъ и княземъ, оставилъ монастырь и удалился въ другое мъсто. Въ отвътъ на такія обвиненія Іосифъ писаль одному изъ московскихъ друзей своихъ-боярину Борису Васильевичу Кутузову: «я дъйствительно хотълъ

было уже оставить монастырь, но когда сказаль объ этомъбратіи, то они почали говорить мив: «Богъ взыщеть на твоей душъ, если церковь Пречистыя будетъ пуста, потому что монастырь устроила Пречистая, а княжескаго Өедорова нътъ ничего 1). А тебъ извъстно, сколько добрыхъ людей давали денегъ и селъ, а велъли написать себя въ въчное поминанье и ставить по себъ кормы. Если ты бросишь монастырь, то память всёхъ ихъ погибнетъ, да и ны всв пойдемъ по дворамъ. А въдь мы отдали всв свои пожитки Пречистой да тебъ, а не князю, и надъялись, что ты будешь покоить насъ до смерти и поминать по смерти». И я побоялся суда Божія (продолжаетъ Іосифъ) и не посмыль оставить монастыря и пойти прочь, а монастырь предать на расхищеніе, потому что божественныя писанія не повельвають такъ двлать: преподобные и богоносные отцы наши, пастыри и учители, имъли подвигъ и попеченіе о божественныхъ церквахъ и монастыряхъ, не предавали ихъ на разграбление и не оставляли на запуствние, но подвизались за нихъ до смерти; а кому можно было, тъ переходили отъ меньшихъ царей къ большимъ и получали отъ нихъ оборону, и больше цари вступались въ вотчину меньщихъ царей за церкви и монастыри». Въ заключеніе Іосифъ предлагаетъ Кутузову прочитать свое посланіе, написанное по тому же случаю въ Ивану Третьякову, «гдъ подлинно показано, какова погибель и клятва приходить на тъхъ, которые расхищаютъ церковное имъніе и грабятъ святыя церкви и монастыри, да и на тъхъ, кто имъ способствуетъ» 2). Въ этомъ последнемъ посленіи действительно собрано не мало примъровъ изъ церковной исторіи

<sup>1)</sup> Однакожъ еще въ 1500 году Оедоръ Борисовичъ далъ Іосифову монастырю жэлованную грамоту на деревню Медвъдку и половину слободы. Тимофесвик й. А. Э. Т.І, № 136

<sup>1)</sup> Древ. Росс. Вивлюе. ч. XIV стр. 182-183, 202-203.

въ доказательство неприкосновенности монастырскихъ имуществъ и въ опровержение словъ новогородскаго архіепископа Серапіона: «князь Өедоръ воленъ въ своемъ монастырв: хочетъ-грабитъ, хочетъ-жалуетъ 1). Но въ обоихъ этихъ посланіяхъ мысль о неотъемлемости монастырскихъ имуществъ развивается только мимоходомъ, наряду со многими другими положеніями, которыя долженъ быль доказывать Іосифъ по поводу вражды своей съ Серапіономъ. Между тъмъ слова новогородскаго владыки, какъ выраженіе стариннаго и общаго юридическаго взгляда, повторялись такъ часто, что защитнику монастырской собственности нужно было спеціально заняться ихъ опроверженіемъ. Дъйствительно, Іосифъ не замедлилъ написать особенный трактатъ о неприкосновенности монастырскихъ имуществъ, который имъетъ много общаго съ посланіемъ къ Третьянову и до сихъ поръ остается еще въ рукописяхъ. «Слышахъ многихъ-такъ начинаетъ авторъ свое разсужденіеяко нъсть гръха, еже отъ монастыря что взяти. Того ради нъціи от вельмож зъло не любяху мя и глаголаху: съ собою ли смердъ принесъ? монастырскаго не даетъ! Оспудить ли твиъ монастырь? И язъ, бояся правиль божественныхъ, не повинухся ръчи не въдящихъ божественнаго писанія, но аще и въдящихъ, но помраченныхъ лихоимствомъ. Божественное бо писаніе не повельваетъ и отъ простыхъ людей взяти что неповинно». Следуетъ ссылка на Іоанна Златоуста и на примъры изъ библейской и церковной исторіи, доказывающіе эту истину. «А иже церкви Божіа обидящихъ (продолжаетъ Іосифъ) и отъ монастырей хотящихъ что взяти, какова погибель приходитъ, напреди о семъ напишемъ. Занеже монастыри и церкви божіа бого-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Содержаніе посланія въ Ивану Трстьякову изложено въ Чтенілхъ Общ. Истор. и Древ. Росс. 1847 г. № 8 и еще подробиве въ изсладованів *Хрумова* 3,0 сочиненіяхъ Іосифа Саняна", стр. 219 и слад.



моліа нарицаются: Бога молить игумень съ братіею за государя и за его бояре и за вся крестьяне, а отъ нихъ прівилетъ милостыню. А еже давати игумену монастырскоерасточение есть. Пишеть бо ся: аще кто расточаеть церковное имъніе, развъ убогихъ и нищихъ и плъненныхъ и своихъ нужныхъ монастырскихъ потребъ, святотатецъ есть; а иже кто хочетъ монастырское что взяти, обидчикъ есть. На таковыхъ священныя правила клятву полагаютъ». Приводится извъстная уже намъ изъ соборнаго отвъта 1503 года клятва «на обидящихъ святыя Божія церкви и монастыри», изреченная будто бы пятымъ вседенскимъ соборомъ въ особомъ правилъ. «А то правило написалъ православный царь великой Оустиніанъ и съ нимъ четыре патріарси и римскій папа и сто и шестьдесять и пять святителей. И ни одинъ отъ нихъ не написалъ того, чтобы не гръшно еже отъ монастыря взимати, но сице написали: «аще ли же и сами вънецъ носящи, а не токмо вельможи (станутъ брать что изъ монастыря), да будутъ прокляти». Аще же нъціи глаголють: «мы не силою емлемь; подобает намъ игумену давати», то они забываютъ, что написано: «аще игуменъ начнетъ расточати церковныя имъніа, святотатецъ есть и изъ монастыря изметается». Слъдуетъ ссылка на Никона Черногорца, у котораго это написано, и который, по словамъ автора, былъ «обоженный человъкъ, да отъ Святаго Духа даръ пріатъ учительства, а Пресвятая Богородица сама ввёрила ему учительства слово, и отъ всъхъ патріархъ и епископъ благословено было учительство его». Однако Никонъ въ послани къ антіохійскому князю Марапъ, обижавшему монастыри, не дерэнуль написать, что «волень ты во этом посударь», но запретиль и возбраниль, святотатства на него гръхъ возложилъ и мученіе навель». И другіе князья, согръшившіе подобно Марапъ, уже въ настоящемъ въкъ пріяли немилостивую казнь отъ владыки Христа, а въ будущемъ-еще страшнъйшую и лютъйшую муку въ огнъ неугасаемомъ». Приводятся примъры изъ житій или, точнъе, изъ «чудесъ», находящихся въ житіяхъ святыхъ: Стефана сербскаго, Леонтія ростовскаго (о бояринъ Захаріи, присвоившенъ себъ часть земли ростовской соборной церкви), великомученика Мины (о дровахъ, данныхъ церкви святаго, и о вепръ, украденномъ изъ церковнаго стада), Саввы освященнаго (о пастухахъ, дълавшихъ пакость монастырскому стаду), Өеодосія Печерскаго (о разбойникахъ, пришедшихъ ограбить монастырское село), Евоимія великаго (о трапезномъ служитель, упрадшемь монастырскія деньги, о монахь, похищавшемъ алтарныя вещи, и о сарацинъ, повредившемъ монастырскій колодезь). Каждое изъ этихъ чудесъ представляетъ грозный примъръ божественной кары, поражающей святотатцевъ, --- въ особенности чудеса Стефана сербскаго, которыя Іосифъ пересказываетъ и въ посланіи къ Третьякову: такъ они приходились къ случаю, по которому написаны оба эти сочиненія, и такъ отвъчали духу самого автора! Сербскій чудотворецъ караль именно князей, поднимавшихъ руку на нерковную собственность и вообще довольно схожихъ съ волоколамскимъ княземъ Өеодоромъ Борисовичемъ. Одинъ изъ нихъ, задумавшій взять себъ всъ имущества того монастыря, въ которомъ покоились мощи св. Стефана, наказанъ былъ слъдующимъ образомъ: однажды, когда онъ вхаль въ монастырь верхомъ на конв, явдяется ему чудотворецъ Стефанъ, сбрасываетъ его съ коня. на землю, и воизаетъ ему въ гортань два великіе гвоздя, проходящіе даже до грудей. На вопросы людей, прибъжавшихъ въ нему на помощь, овъ велёлъ позвать кузнеца, чтобы вынуть у него гвозди изъ гортани: «и таковымъ злолютствомъ окаянную душу свою изверже». Еще ужаснъе была казнь другаго князя, по имени Юнца, кото

рый тоже хотвль-было завладеть всеми богатствами обители св. Стефана, а игумену и монахамъ «малу нъкую часть даяти хавба и иныхъ потребъ». Узнавъ объ этомъ намъреніи, игуменъ сталъ молиться св. царю Стефану: «виждь озлобленіе наше, людей твоихъ, Христовъ воине! виждь облакъ печалей, насъ покрывый! виждь последнее порабощение твоего достояния! Виждь, яко ты Богу въ жилище создаль обитель сію, скверный же Юнець вертепъ съдъла разбойникамъ! виждь и не премолчи!» Въ тотъ же самый часъ Юнецъ, спавшій въ лагеръ посреди своего воинства, видитъ во сив, будто онъ вдетъ въ монастырь святаго; у церковныхъ дверей встречаеть его некій страшный мужъ, укращенный церковными одеждами, съ длинною и просъдою бородою и съ лампадою въ рукъ; подойдя къ Юнцу, онъ ударилъ его этою лампадою въ лицо такъ сильно, что она переломилась. Юнецъ обратился въ бъгство, но страшный мужъ догналъ его и ударилъ остаткомъ лампады по хребту, говоря: «се тебъ изда, яко да навыкнеши не свиръпитися на мою обитель». Рыкнувъ какъ раненый авърь, Юнецъ вскочиль отъ сна съ ужасною болію въ членахъ, подвергшихся ударамъ. Онъ былъ, какъ въ огнъ, и въ такомъ состояніи принесенъ въ монастырь св. Стефана, гдъ лежалъ семь недъль, «сгнивающимъ плотемъ и костемъ мъстъ прободенныхъ». Самая смерть князя-святотатца была необычайная: «не бо прежде издасть душу, потомъ же тъло истлъ; но тъло съгни первъе, грозно же . и необычно душа внутрь съдержима, къ наказанію прочихъ; таже и самую душу послъжде нужею отдасть».--За этими и вышеупомянутыми чудесами изъ житій святыхъ идутъ каноническія правила и законы греческихъ царей о неотъемлемости и неотчуждаемости церковныхъ имуществъ, именно: четвертаго вселенскаго собора правило 24, кареагенскаго — 26 и 33-е, Кирилла александрійскаго—

2-е изъ посланія къ Домну, отрывокъ изъ каноническаго посланія Никона Черногорца къ князю Марапъ, изъ Патерика объ аввъ Геласіи, изъ актовъ мученическихъ св. Ареоы, изъ дарственной грамоты Константина Великаго, полный текстъ правила пятаго вселенскаго собора «на обидящихъ церкви», и, наконецъ, опять отрывокъ изъ посланія Никона Черногорца. Общій обзоръ содержанія всіххъ изложенныхъ или только указанныхъ нами выписокъ сдъоглавленіи трактата, которое приведемъ ланъ въ самомъ «яко не подобаетъ святымъ Божіимъ церздівсь вполив: квамъ и монастыремъ обиды и насиліе творити и въсхищати имъніа и стяжаніа ихъ и сихъ ради приражатися Богу; а иже приражайся въ сихъ Богу и прогиввая благость Его, бъдъ немаль подлежить и въ сій въкъ и въ будущій, и толику (велику?) бъду и муку имать; но идъже аще внидутъ таковая, по власти или по страсти, или въ княжеская или въ сродства и елика такова, огнь бываютъ и съжизаютъ и яже отъ инъхъ различныхъ събраная прибытки погубляютъ. Церковная бо и монастырская, такоже и иноческая и дъланіа ихъ и плоды, вся Богови суть освященна: на ино ничтоже не расточаются, развъ на убогыа и странныа и плъненныа и елика такова, подобнъ и на церковные потребы и монастырскые и иночьскые, обаче ниже вз сіа чрезз потребы» 1). Итакъ, стражайшая экономія въ употребленіи монастырскихъ имуществъ и до-

<sup>1)</sup> Мы пользовались втимъ сочинениемъ препод. Іоснов по рукописному сборнику, принадлежавшему прежде волоколамскому монастырю, а нынве— Московской Дух. Академіи, № 223/659, л. 532—556. На обороте 2-го листа, после оглавленія, следующая приписка: "въ лето 7045 (1536) съвершися книга сія съборникъ повеленіемъ и благословеніемъ господина отца гашего штумена Нифонта, при державте благовърнаго великато княви Ивана Васильевича всеа Русіи и при архіспископте Макаріи Великато Ковограда и Певова".— Современный этому сборникъ, написанный самянъ игуменонъ Нифонтонъ и содержащій въ себе тоже самое слово Іоснов волоциаго, находится въ Импер.

ходовъ, какъ достоянія Божія, расхищеніе или расточеніе котораго есть святотатство, --- вотъ идея, за которую ратоваль теперь Іосифъ противъ своего удбльнаго князя и даже противъ епархіальнаго архіерея! Последній, очевидно, держался другихъ правилъ, хотя (когда былъ еще Троицкимъ игуменомъ) и сильно поддерживалъ Іосифа на соборъ 1503 года 1). Но теперь, сдълавшись новогородскимъ владыкою, Серапіонъ, по свидътельству волоколамскаго игумена, явилъ примъръ предосудительной расточительности въ употребленіи церковныхъ доходовъ: «онъ роздалъ ихъ боярамъ и дътямъ боярскимъ, а иное истощилъ церковное имъніе; пьяницамъ и смутамъ отворилъ погреба, и они, напившись, зовуть его святителемъ, государемъ. Да какъ нечего было уже давать и поить нечамъ, и онъ хоталь потому и владычество оставить. А въдомо, господине, тебъ (Іосифъ писалъ это Третьякову): аще кто простъ человъкъ богатство свое, а не церковное, раздаетъ богатымъ и пьяницамъ... ино не похвально ни отъ Бога, ни отъ человъкъ; а еже архіепископу или епископу церковное имъніе раздавати не убогимъ, а богатымъ и пьяницамъ.... сіе отречено есть правильнымъ закономъ, и святотатцевъ судомъ осуждаеми бываютъ творящеи таковая» 2).

Нельзя не замътить, что всъ разсмотрънныя нами сочиненія Іосифа отличаются нъкоторою односторонностію и, такъ сказать, монотонностію: онъ почти исключительно занятъ мыслію о сверхъестественныхъ казняхъ, какимъ подвергаются грабители церковныхъ иму-

Публич. Библіотекъ, въ отдълъ рукописей, принадлежавшихъ прежде графу Толстому. См. "Описаніе" этихъ рукописей, сдъланное Калайдовичемъ и Строевымъ, отд. II, № 254, стр. 413.

<sup>1)</sup> Объ этомъ замъчено въ житін locuea, составленномъ неизвъстимиъ авторомъ стр. 44.

<sup>2)</sup> Хрущ въ, о сочиненіяхъ Іосноз Санина, стр. 231.

ществъ, какъ святотатцы. Впрочемъ, и самый случай, по которому писаль теперь Іосифь, не подаваль повода въ общимъ и всестороннимъ разсужденіямъ о неприкосновенности имущественныхъ правъ Церкви. Не таково сочиненіе, написанное въ 1505 году, по поручению какого-то русскаго архіепископа, неизвъстнымъ авторомъ, подъ слъдующимъ заглавіемъ: «слово кратко противу тъхъ, иже въ вещи священныя, подвижныя и неподвижныя, соборныя Церкви вступаются и отъимати, противу спасенія души своей, дерзаютъ, заповъди Божія и церковныя презирающе и православныхъ царей и великихъ князей истинное съ клятвою законоположение разоряюще." Здёсь имеется въ виду уже не частный случай нарушенія имущественных правъ Церкви, но общій духъ времени, повсюду направлявшій христіянскія правительства къ секуляризаціи церковнаго достоянія. «Нашего времени начальницы, — говоритъ авторъ, приступая къ своему разсужденію, во разныха міра странаха, не токмо своихъ не дающе, но яже отъ православныхъ начальниковъ Церкви и Христу освященна суть, отъимати и къ своимъ имъніямъ прилагати дерзаютъ, сокровища своя наполнити поучающеся». Сообразно съ этимъ широкимъ взглядомъ на предметъ, авторъ естественно ставить вопрось объ имущественныхъ правахъ Церкви въ тъсную связь съ общимъ вопросомъ объ отношении Церкви къ государству. Мысль о неотъемлености «вещей церковныхъ» утверждается нащимъ канонистомъ не только на положительныхъ основаніяхъ, содержащихся въ Библіи, въ соборныхъ опредъленіяхъ и въ законодательствъ христіанскихъ государей, но и на общихъ началахъ церковнаго и государственнаго права, на понятіяхъ о существъ и взаимномъ отношеніи властей—мірской и духовной. Объ эти власти, говоритъ авторъ, «изводятся отъ власти божественныя, и сице толико мірская власть подо духовною есть, ели-

ко отъ Бога духовное достоинство предположено есть». Отсюда само собою вытекаетъ то заключеніе, что въ случав посягательства пірской власти на имущественныя права Церкви, власть духовная не должна уступать, напротивъ-обязана бороться даже до пролитія крови: «понеже по апостольскому ученію, паче подобаєть повиноватися Вогу, нежели человъкомъ. Мірстіи бо властели человъци суть: тъло отъяти могутъ, души же ни». Автору извъстна даже знаменитая средневъковая датинская теорія о двухъ мечахъ, находящихся въ распоряжении Церкви. Приводя извъстныя слова изъ евангелиста Луки (гл. 22, стихъ 28), на которыхъ построена эта теорія, нашъ неизвъстный канонистъ разсуждаетъ: «здъ разумъти треба есть, яко мечь есть сугубъ. Единъ мечь вещественный, егоже имъяше Петръ апостоль, егда отръза ухо Малху въ вертоградъ: той мечь достоить пастыремъ церковнымъ имъти защищеніе Церкви своея, даже и до своего кровопролитія, аще токио мечемъ духовнымъ ничтоже поспъществуетъ. Вторый же мечь есть духовный, егоже Господь даде Петру и будущимъ по немъ, глаголя: «аще ни тако послушаетътя, да будеть ти, яко язычникъ и гръщникъ» (sic), имиже словесы, со властію вязати и решити, даде Христосъ ученикомъ своимъ власть отлученія и анавемъ преданія. И сію власть наричемъ мечемъ духовнымъ. Симъ мечемъ пастырю Церкви достоитъ защищатися и оборонятися первъе. Аще ли по третьемъ наказаніи непослушни не сотворять повеавнія и сопротивны пребудуть, не хотяще наказатися, ни вый своихъ гордыхъ пастыремъ подклонити и Христу повинутися: тогда помощію плечій мірских (brachium sæculare) действовати могутъ мечемъ вещественнымъ, на отвращеніе силы сопротивныхъ 1). Нельзя сказать, чтобы

<sup>1)</sup> Соображенія о м'яст'й написанія этого трактата и о лиц'й того архіепископа, которому онъ посвящень, см. въ «Описаніи рукописей Моск. смиод.

эта теорія не им'вла у насъ *своею* практическаго приложенія: вспомнимъ только прим'вры передачи монастырей изъ подъ власти уд'вльныхъ князей въ державу сильнъйнихъ русскихъ государей, великихъ князей московскихъ.

Между тъмъ въ глуши заволжскихъ пустыней готовилась сильная оппозиція защитникамъ вотчинныхъ правъ монашества. Здъсь, пока въ тихомольку, критически разбирались всъ основанія, на которыхъ утверждался соборный приго-

библютеки» Горскаю и Невоструева. Отд. И ч. 3, стр. 609—616. — Несомивню только одно, что трактатъ написанъ въ Россіи, которую авторъ называетъ своимъ "достойнымъ отечествомъ", но въ западной или стверной Россіи (именно въ Новгородъ)? Поводы писать въ защиту неприкосновенности церковныхъ имуществъ находились и тамъ и здёсь: у насъ-попытка Ивана III, отвергнутая соборовъ 1503 года, и еще прежде-двукратная секуляризація цержовныхъ венель въ Новгородъ; въ западно-русской Церкви-частыя посягательства князей и бояръ на целость церковных в имуществъ, осужденныя виленскимъ соборомъ 1509 года подъ председательствомъ митрополита Іоснов Салтана (А. И. Т. І № 298, стр. 528). Близкое знакомство автора съ катодическою каноникой, конечно, говорить въ пользу западно-русскаго происхожденія трактата. Но и у насъ, именно въ Новгородъ, были люди, знающіе датинскій языкъ и датинскую богословскую науку, напримаръ из**т**стные сотрудники архіспископа Геннадія—Дмитрій Герасимовъ и доминиканецъ (сербъ) Веніаминъ (Филареть. Обзоръ русской дуковной литературы Ж: 108. 111). Правда, вы Новгородъ въ 1505 г. не было архіспископа: Геннадій за годъ предъ тамъ оставиль канедру, а преемникъ его Серапіонъ поставленъ уже въ 1506 году. Но поручение написать слово въ защиту неприкосновенности церковныхъ имуществъ могъ дать еще Геннадій, вскорт посль собора 1503, на которомъ онъ самъ присутствовалъ; висвапное удажение архіспископа не могло остановить неизвъстнаго автора въ исполненіи порученнаго ему двла, такъ какъ не трудно было предвидать, что и пресминиъ Геннадія съ сочувствіемъ отнесется къ труду, посвященному защить церковной собственности. Словомъ: мы склоняемся къ тому предположению, что занимающій насъ трактать написань въ Новгородів кізнь нибудь изъ вышепоименованных в сотрудниковъ Геннадія, которые оставались тамъ и при посавдующихъ архіспископахъ. Въ пользу этого предположенія говорить то обстоятельство, что сочинитель трактата писаль собственно противь государей, посягающихъ на церковныя имущества, и что онъ называетъ русскихъ княвей нашими. Такъ не могъ говорить житель западной Руси, гдв имущественныя права Церкви нарушала аристократія, и гдв государи были не русскіе.

воръ 1503 года о неотъемлености монастырскихъ вотчинъ. Самъ преподоб. Ниль сорскій писаль о своихъ занятіяхъ въ пустыни: «мы испытываемя съ учениками житія святых и другія писанія и, что согласно нашему разуму, списываемъ себъ для благоугожденія Богу и спасенія души» 1). Критическое направленіе и конечная цёль этихъ занятійдоказать превосходство нестяжательно-скитской жизни предъвотчинно-мірскимъ бытомъ другихъ монастырей-извъстны были и преподобному Іосифу волоцкому. Не даромъ онъ обвиняль Нила сорскаго въ хулахъ на русскихъ чудотворцевъ, въ невърованіи ихъ чудесамъ, въ искаженіи ихъ житій 2). Ниль не отвічаль на эти обвиненія, какь и вообще не любить вдаваться въ прямую и открытую литературную полемику противъ вотчинно-мірскаго монашества 3). Защиту добраго имени и вывстъ пропаганду идей сорскаго подвижника принялъ на себя ревностный ученикъ его, инокъкнязь Вассіанъ Патрикъевъ. Вскоръ послъ кончины своего

<sup>1)</sup> Посланіе Нила сорскаго въ рукописи Москов. Дух. Акад. подъ навваніємь «Старчество» Ж 185.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. обвинительные пункты Іосифа волоцкаго противъ Нила и Вассіана, изложенные въ сочиненіяхъ послъдняго. Прав. Собесъд. 1863. Октябрь, стр. 204. 208.

<sup>3)</sup> Известна только одна краткая и еще неизданизя заметка сто «оминсенть, кружающихъ стяжаній ради». (Востокось, Описаніе Рум. Муз., стр. 628; Стросьь, Описаніе рукописей Царскаго, № 274). Здесь преподоб. Нилъжалуется, что жизнь монашеская, когда-то «превожделенная», сделалась «мерзостною». Ибо отягчаются вся грады и веси отъ лжемонаховъ, обходящихъ и обтекающихъ всуе, многимъ безстудіемъ и неразньствомъ. Смущаютжеся вси домувладыки и не сладце имутъ и късамому возгренію, видяще техъ прошаковъ безстудно у дверей своихъ пребывающихъ». Отсюда, по замечанію препод. Нила, и те монахи, которые «живутъ право, по добродетели», подвергаются нареканіямъ и осужденіямъ. «И что ныне Еремія новый явиль бы ся убо, рыдати полезне и по достоянію могій наша времена? Срамляю бо ся лишше что писати; обаче доброе творящем не стужайте си, и Господь щедроть и всякія утехи да будеть съ вами».

учителя (въ 1508 году), онъ выяванъ былъ великивъ кназемъ Василіемъ Ивановичемъ въ Москву, на постоянное жительство въ Симоновомъ монастыръ ¹). Сильный духомъ и словомъ, Вассіанъ успълъ тажъ расположить къ себъ государя, что онъ, по словамъ современниковъ, называлъ его не иначе, какъ «подпорою державъ своей, умягченіемъ сердцу и утишеніемъ гнъву своему, веселіемъ бесъды и благомъ души своей, вътриломъ скорбей и учителемъ любви нелицемърной» ²). Полюбилъ нашего пустыника и крот-

<sup>1)</sup> Время переседенія Вассіана изъ пустыни въ Симоновъ монастырь определить съ точностью довольно трудно. Преосв. Макарій думаеть, что онь, прибывъ въ Москву на соборъ 1503 года, уже не возвращался назалъ (Истор. Русс. Церкви, Т. VI стр. 126; срав. стр. 152). Но ни откуда не видно, чтобы Вассіанъ присутствоваль на этомъ соборв; напротивъ, съ большею въроятностію можно предполагать, что онъ на немъ не быль. Вотъ основанія нашей догадки. Іосифъ волоцкій въ своихъ обвинительныхъ пунктахъ противъ Нила сорскаго и Вассіана, различая, что принадлежить имъ обоимъ, что каждому въ особенности, говоритъ только о присутствовани на соборъ однего Нила сорскаго (,,о еже како великій князь Иванъ Васильевичь вемыти на Москвъ святителемъ и Huny и Iоснеу"). О Вассіанъ же особенио упоминаетъ въ следующемъ за темъ пункте: "о еже како многда (т. е. въ иное время, а не во дни собора 1503 г.) прінде на Москву Вассіанъ пустынникъ, яко да великаго князя научить и вся благородныя человъкы, еже у монастырей и у иірскихъ церквей села отъимати" (Правосл. Собесед. 1863 Окт. стр. 206, 207). Это "ниогда" точиве опредвляется показаніями другихъ свидътелей, близкихъ въ двлу. Такъ въ посланіи неизвъстного волоколамского монажа о вражде на Госифлянъ сказано:,, како не стало старца Нила, а ученикъ его князь Вассіанъ Косой... нача вельми поборати по своемъ старцъ Нилъ, еже бы у монастырей не было селъ". Старца Нила не стало въ 1508 году. Дъйствительно, въ следующемъ году мы видимъ уже Вассіана въ Москвъ. Тогда происходиль соборный судъ надъ Серапіономъ новогородскимъ, отлучившимъ Іосифа отъ Церкви. На соборъ присутствовалъ и братъ воловоламскаго игумена, архіепископъ Вассіанъ, которому Іосноъ посладъ обвинительную грамоту на Ниловыхъ пустынниковъ. Архіепископъ передаль эту грамоту великому князю, а великій князь — старцу Вассіану Патрикњеву (Приб. въ твор. Св. От. ч. Х 506 507. Срав. Обзоръ русс. дух. литер. Филарета, ч. І стр. 183).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ описываются отношенія великаго князя къ Вассіан увъ

ній, аскетически настроенный, игуменъ Симонова монастыри Варлаамъ, въ 1511 году поставленный (можетъ быть по ходатайству Вассіана) въ митрополиты 1). Пользуясь выгодами своего положенія, Вассіанъ «началъ вельми поборати по своемъ старив Ниль, чтобы у монастырей не было селъ». Онъ повель эту борьбу и въ устныхъ бесъдахъ съ великимъ княземъ 2), и въ письменной полеминъ мротивъ Іосифа волоцкаго, который, по дълу о переходъ съ своимъ монастыремъ въ московское государство, находился теперь въ довольно затруднительномъ положеніи.

Основная мысль полемики Вассіановой противъ монастырскихъ вотчинъ—не новая. Она состоитъ въ противопоставленіи монашескихъ обётовъ съ дёйствительною жизнію монаховъ, вдадёющихъ землями и седами, и—нужно согласиться— нашть нестяжатель мастерски рисуетъ эти контрасты. «Господь сказалъ, пишетъ онъ противъ Іосифа:

<sup>&</sup>quot;Выписн" изъ грамоты о второмъ бракъ Василія Ивановича. См. Чт. Общ Ист. и Древи. 1847. № 8, въ Смъси. Въ послъдствіи, на соборъ 1531 годаодинъ изъ сотрудниковъ Максима Грека, Миханлъ Медоварцевъ говорияъ о
Вассівнъ: "блюдся есми, господине, пресдущать внязь Вассіана старца, потому что ока была великой временной человъка, у великаго князя ближнъй, и
изъ такъ государя не блюдся, какъ его блюдся и слушалъ" (Тамъ же, Ж 7).
Замъчательно еще, что у духовной записи Василія Ивановича, написанной
въ 1523 году предъ казанскимъ походомъ, сидълъ, вмъстъ съ велико-княжескимъ духовникомъ, и "старецъ Вассіанъ, князь Ивановъ" (Продол Древ. Росс.
Вивлюе. ч. V, Ж 164, стр. 143).

<sup>1)</sup> О близкихъ отношеніяхъ Вассіана къ и-ту Варлааму не безъ горечи говоритъ Іосноъ волоций въ посльнін къ своему другу и покровителю боярину Челяцину (Хрущовъ, стр. 260, 261). Здёсь, между прочикъ, разсказывается случай, какъ однажды Вассіанъ въ митрополичьихъ палатахъ называлъ Іссноа и его учениковъ отступниками. И замічательно: Іосноъ просилъ Челядина жаловаться на эту обиду не митрополиту, а великому князю.

<sup>2)</sup> Самъ Вессіань, въ отвътъ на обвиненіе Іоспеа въ томъ, что онъ научаетъ в. князя отнимать села у монастырей, говоритъ: "сіе Іоспее, на мя не лжеши, яко азъ село в. князю у монастырей села отъкмати" (Прав. Собесъд. 1863 Окт. стр. 207. 268).

раздай импніе твое. А мы, войдя въ монастырь, не перестаемъ, по нашему безумію, всячески пріобрътать себъ чужія села и имънія, то безстыдно выпрашивая у вельможъ лестію, то покупая. Сдълавшись такимъ образомъ, вопреки заповъди, господами чужихъ имъній, мы считаемъ за великую правду и добродътель постоянно увеличивать ихъ, и, вивсто того, чтобы безмолествовать и питаться своимъ рукодъльемъ и трудами, безпрестанно разъвзжаемъ по городамъ и заглядываемъ въ руки богатыхъ, лаская имъ всячески и угождая, чтобы какъ нибудь получить отъ нихъ село, или деревнишку, или деньги, или какую нибудь животину. Господь повельваеть: отдай нищима. А мы, заразившись ненасытнымъ сребродюбіемъ, различнымъ образомъ оскорбляемъ братій нашихъ, живущихъ у насъ въ селахъ, обижаемъ ихъ неправедными поборами, налагаемъ на нихъ лихву на лихву, а милости къ нимъ ни въ чемъ не показываемъ. И если они не имъютъ силь отдать намъ дихвы, то мы безъ жалости лишаемъ ихъ имущества, отнимаемъ у нихъ коровку или лошадку, а самихъ съ женами и дътьми, какъ поганыхъ иновърцевъ, далеко прогоняемъ отъ своихъ предвловъ, а иныхъ, предавъ княжеской власти, доводимъ до конечнаго разоренія.... А вотъ еще — что за скверная вещь! Иноки, которымъ Господь повелълъ быть солію земподражаніе апостольскимъ добродътелямъ, эти ли, чрезъ инови, забывъ свой обътъ и отринувъ всякое благоговъинство, уже въ съдой старости, поднимаются изъ своихъ обителей и толкаются въ мірскихъ судилищахъ, то тягаясь съ убогими людьми о своихъ многолихвенныхъ заимодаяніяхъ, то судясь съ своими сосъдями о границахъ земель и селъ» 1).

Съ этой строго-евангельской точки эрвнія, Вассіанъ

<sup>1)</sup> Слово объ иноческомъ житім и устроенім церковномъ въ Прав. Собестя. 1863. Сент. стр. 108—112.



не только постоянно затрогиваетъ народно-экономическую сторону вопроса, но и опровергаетъ всв основанія, на которыя обыкновенно опирались защитники вотчинныхъ правъ монашества. Такъ, противъ историческихъ и практическихъ основаній онъ возражаєть: « испытайте и уразумъйте, кто отъ въка изъ возсіявшихъ въ святости и соорудившихъ монастыри заботился пріобрътать своему монастырю села? кто молилъ царей и князей о льготъ для себя или объ обидъ для окрестныхъ поселянъ? кто имълъ съ къмъ нибудь тяжбу о предълахъ земель или мучилъ бичемъ тъла человъческія, или облагаль ихъ оковами, или отнималь у братьевъ имънія, истязуя свою дихву, какъ дълаютъ нынъ выдающіе себя за чудотворцевъ? Ни Пахомій, ни Евенмій, ни Сава, ни Герасимъ, ни Аванасій авонскій», —ни одинъ изъ нихъ ни самъ не держался такихъ правилъ, ни ученикамъ своимъ не предписывалъ ничего подобнаго» 1). Тоже утверждаетъ Вассіанъ и относительно «нашихъ русскихъ начальниковъ монашества и чудотворцевъ» --- Антонія и Өеодосія печерскихъ, Вардаама новогородскаго, Сергія радонежскаго, Діонисія глушицкаго, Димитрія прилуцкаго и Павла комельскаго 2). «Если внимательно прочитать житія ихъ, пишеть нестяжатель, то нельзя не увидеть, что они жили въ последней нищеть, такъ что часто не имели даже дневнаго хлъба; однакожъ, монастыри ихъ не запустъли отъ скудости, а возрастали и преуспъвали во всемъ, наполнялись иноками, которые трудились своими руками и въ потъ лица ъли хлъбъ свой в).

<sup>- 1)</sup> Собраніе на Іосифа волоцкаго въ Прав. Собесьд. 1863. Окт. стр. 189.190.

<sup>2)</sup> Ссылка на втихъ русскихъ чудотворцевъ находится въ Коричей Вассіана, о которой будеть рвчь ниже. Замвчательно, что Вассіанъ называетъ твхъ же самыхъ русскихъ святыхъ, на которыхъ ссылался и соборъ 1503 года; только Сергій радонежскій и Павелъ комельскій не упомямуты въ соборномъ отвътъ. См. выше, стр. 46.

з) Собраніе на Іосита, стр. 190.

Противники Вассіана тотчась замѣтили слабую сторону этого возраженія. Ссылаясь на примъръ древнихъ чудотворцевъ, не бравшихъ къ своимъ монастырямъ земель и селъ, нашъ нестяжатель руководился исключительно ихъ экситіями, т. е. первоначальными сказаніями о жизни отцовъ русскаго монашества 1), но не обращалъ вниманія на позднъйшій отдъль "чудесъ", изъ котораго, какъ мы видъли, преимущественно и черпалъ свои историческія доказательства Іосифъ волоцкій. Отсюда понятенъ смыслъ обвиненія, какое взводилъ на нестяжателей ревностный защитникъ мона-

<sup>1)</sup> Житія поименованных русских святых , действительно, говорили въ пользу Вассіана. Такъ въ житіи препод. Сергія радонежскаго не одинъ разъ повъствуется, какъ онъ въ своемъ монастыръ, по нъскольку дней, оставался безъ нуска хлаба; а въ похвальномъ слова св. Сергію ученика его Епифанія читаемъ: "мичтоже не стяжа себъ притяжанія на земли, ни имъніа отъ тлъннаго богатства,.... ни сель красныхв" (Ркп. бывш. Солов. библіот. № 97).— Изъ житія Кирилла бізлозерскаго мы уже привели свидітельства, вполнів оправдывающія Вассіана (См. выше стр. 11, прим. 1). Въ житін Вардаама хутынскаго говорится, что онъ, предъ своимъ пострижениет, роздаль биднымъ все свое имущество, и, поселившись на берегу Волкова, "начать землю собою дъдати, яко да отъ своихъ потъ, а не отъ чюжихъ питается", и что всв дивились "нестяжательному и жестокому житію его" (№ 226).—Діонисій глушицкій, по сказанію его жизнеописателя, рішительно отказывался отъ пожертвованій, какія предлагаль его обители Бостюжскій князь Юрій, и только по усиленной просьбъ князя, сталь получать отъ него повременную мидостыню въ монастырскую потребу (№ 984). —Димитрій придуплій имъдъ "не большое поле", на которомъ свялось "мало жита", достававшаго на прокормленіе братін-только по молитий преподобнаго (Ж 508).-Наконецъ все житіе Навла комельского (обнорского), который пятнадцать лать прожиль въ уединенномъ безмолвін близь Сергіева монастыря и три года — вълиповомъ дуплъ въ комельскомъ лесу, конечно, могло служать доказательствомъ совершенной нестяжательности этого подвежника. Но извъстія житій не всегда оправдываются юридическими актами, изъ которыхъ видно, что и поименованные отцы русскаго монашества имёли при своихъ монастыряхъ земли и села. См. напримъръ жалованную грамоту Сергіеву монастырю Димитрія Донскаго (А. Э. Т. І, Ж 7), вкладную грамоту Варлама хутынскаго (Доп. жъ А. И. Т. 1, Ж 5), меновую грамоту Діонисія глушицкаго (Истор. Росс. Лерар. ч. V стр. 569).

стырскаго землевладёнія: «о еже како Ниль и ученикь его-Вассіанъ, похудина не токмо въ русской земль чудотворцевъ, но иже и въ древняя времена и въ тамошнихъ земляхъ бывшихъ чудотворцевъ, чудесамо ихо не въроваща и от писанія изметаша чудеса ихх». Отвичая на это обвиненіе, Вассіанъ писаль: «ты лжешь на меня, Іосифъ, и на моего старца Нила, будто мы похулили всвуъ чудотворцевъ. Мы чтимъ кіевскихъ и всёхъ русскихъ чудотворцевъ и называемъ ихъ знаменоносцами,... потому что они сохранили заповъди Божін и жили по Евангелію и Апостолу, а не такъ какъ живешь ты съ своими учениками. Вы живете не только, какъ міряне, но и хуже ихъ... Однако ты, Іосифъ, называешь себя святымъ и знаменоносцемъ, имъющимъ даръ пророчества, и ученики твои разсказывають о тебъ тоже самое. О такихъ чудотворцахъ написано въ Никоновой книгъ, въ 43 словъ: «это бъсовскія чудотворенія, совершаеныя по Божію попущенію, Богъ въсть какими судьбами, а намъ не нужно такимъ чудесамъ въровать». А чудесъ изъ житій святых вчудотворцевъ старецъ Нилъ не выкидывалъ, напротивъ исправила ихв ст иных правых списковт. И ты, Іосифъ, лжешь на него, какъ человъконенавистникъ» 1).

Въ защиту неприкосновенности монастырскихъ вотчинъ всего чаще указывали на то обстоятельство, что большая часть ихъ принадлежала монастырямъ по оттазамъ «на вычный поминокъ души», такъ что монахи являлисьтолько хранителями и распорядителями чужой собственности, отданной Богу «въ наслъдіе въчныхъ благъ, на памятъпослъднему роду». На это возраженіе Вассіянъ отвъчаль Іосифу: «не будемъ оправдываться тъмъ, что благовърные жнязья отказывали села монастырямъ на спасеніе своихъ

<sup>1)</sup> Прав. Собесед. 1863. Окт. стр. 204-205, 208.

душъ и на панять по своихъ родителяхъ, такъ что уже и сами отпащики не могуть взять назадъто, что дано Богу. И ты не стыдишься ссылаться на княжеское благочестіе и, обманывая себя, говорить, что ты строитель не своего, а чужаго достоянія!.. Какая можеть быть польза благочестивымъ князьямъ, принесшимъ все это Богу, если вы употребляете ихъ приношенія неправедно и лихоимственно, совершенно вопреки ихъ благочестивому намъренію? Сами вы изобилуете богатствомъ и объёдаетесь, сверхъ иноческой потребы, а братья наши крестьяне, работающіе на васъ въ вашихъ селахъ, живутъ въ послъдней нищетъ... Какъ хорошо вы платите благовърнымъ князьямъ за ихъ благочестивыя приношенія! Тогда какъ они приносили свои имущества Богу для того, чтобы Его угодники, имъя все потребное, безпрепятственно упражнялись въ молитвъ и безнолвін, а избытки отъ годовыхъ доходовъ съ любовію тратили на нищихъ и странниковъ, вы отъ великаго безумія, самолюбія и неблагодарности, презріввъ боголюбезное намъреніе благочестивыхъ князей, всё годовые избытки берете себъ: или обращаете ихъ въ деньги, чтобы давать въ ростъ, или храните въ кладовыхъ, чтобы послъ, во время голода, продавать за дорогую цёну» 1).

Наконецъ, оправданіемъ вотчиннаго быта русскихъ монастырей служила вся вообще Кормчая книга, съ ея общепризнаннымъ «божественнымъ» авторитетомъ. Не могъ и Вассіанъ въ своей полемикъ обойтись безъ Кормчей. Но, читая эту книгу, онъ замътилъ въ ней противоръчія. «Въ однихъ правилахъ святыхъ отецъ писалъ онъ, именно въ 17 и 11 правилъ седмаго собора, въ 1 и 2 двукратнаго собора, въ 3 и 4 правилъ халкидонскаго собора и во второй главъ посланія Кирилла александрійскаго къ Домну—

<sup>1)</sup> Такъ же стр. 186-187.

не вельно иновамъ вступаться въ мірскія дела, ни въ села, ни во что подобное. А въ 24 правилъ того же халкидонскаго собора писаны у монастырей села; тоже-и въ 18 правиль седиаго собора. Ино которыма вприти и чима то разрышити?» — спрашиваеть себя нестяжатель и, безъ дальнихъ околичностей, отвъчаеть: «ничъмъ нельзя разръшить этого противоръчія, какъ только Евангеліемъ и Апостоломъ и святыми же правидами», т. е. твми, которыя согласны съ Евангеліемъ и Апостоломъ! Отсюда возникла у Вассіана мысль составить новую редакцію Коричей, въ которой бы не было такого противоръчія, — и вотъ онъ идетъ къ митрополиту Варлааму и всему освященному собору духовныхъ властей и докладываеть, «что въ святыхъ правилахъ есть супротивное Евангелію и Апостолу и святыхъ отецъ жительству», но что онъ, Вассіанъ, «не сиветъ положить того на свою душу» и проситъ святительскаго благословенія написать новую книгу правиль. Благословеніе дано, но съ условіемъ «ничего не выставливать» (не выкидывать) изъ Коричей: «ибо — говорилъ митрополитъ Варлаамъ, явно сочувствовавшій нашему нестижателю-кто имъетъ цъломудренный разумъ, тотъ будетъ держаться дучшаго, что угодно Богу; такъ и мы хотимъ и благословляемъ» 2). Выполняя это условіе и вивств не теряя изъ виду своей полемической цели, Вассіанъ из-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Извістіє объ втомъ дондаді митрополиту и о послідовавшемъ на него рішенін находится во всіхъ навізстныхъ миз спискахъ Вассіановой Коричей, именю: Публичной Библіотеки (бывшемъ Толстовскомъ, о которомъ см. "Описаніе рукописей графа Толстаго" № 169, стр. 92, 93), Московскаго Государственнаго Древнехранилища (№ 145) и Румянцовскаго Музея (См. предыдущее примічаніе).



<sup>1) &</sup>quot;Събраніе отъ божественныхъ писаній" о неприличіи монахамъ владіть селами, по списку Вассіановой Кормчей, находящемуся въ Румянцовскомъ Музей (изъ рукописей Пискарева № 474).

браль подлинникомъ для своей Коричей списокъ сербской редакцін, находившійся тогда въ Симоновской библіотекъ, въ которомъ содержались только одни каноны, изложенные въ системъ Фотіева номоканона, но не было другихъ (неканоническихъ) статей, особенно благопріятствующихъ вотчиннымъ правамъ монашества. Правда, и въ канонахъ не одинъ разъ встрвчались Вассіану «монастырскія села», но онъ справедливо объясняль это выражение въ смыслъ неблагопріятномъ для вотчиннаго быта русскихъ монастырей, владъвшихъ селами на правъ частной собственности, безъ всякаго контроля со стороны высшей церковной власти. «Аще именуются села монастырскія въ правилъхъ, замътиль нестяжатель посль 11 грани Фотіева номоканона, гдъ сведены всъ такія правила, -- «но не инокомъ повельваетъ ими владъти, но данныя имъ села отъ соборной церкви, епископомъ ихъ, хранятся соборныя церкви икономомъ, и окормляются отъ него всявыми потребами, повельніемъ отъ епископа ихъ, или милостынею отъ христолюбцевъ, аще довлеются своимъ рукоделіемъ». Вассіанъ написаль свою Кормчую въ 1517 году 1). Въ слъдующемъ году прибыль къ намъ Максимъ Грекъ, который по вопросу о монастырскихъ вотчинахъ сталъ на сторону нашихъ нестяжателей. Вассіанъ пріобръль въ лицъ святогорца необходимаго помощника для сравненія славянской Кормчей съ греческою и результаты этого сравненія изложиль въ спеціальномъ каноническомъ трактатъ, который и помъстиль въ концъ своей Коричей, подъ заглавіемъ: «събраніе нъ-

<sup>&#</sup>x27;) Въ посявсловін всяхъ списковъ Вассіановой Кормчей, упомянутыхъ въ предыдущемъ примъчаніи, сказано, что она "списана по блягословенію митрополита Варлавма, съ Симоновскихъ правиль, и сличена съ другимъ спискомъ—Вассіана, архіспископа ростовскаго, вывезеннымъ изъ Святой горы Саввою, инокомъ тверскаго Саввина монастыря, въ лътъ 7025 (1517) мъсяца маія въ 27 день".



коего старца, на въспомикание своего объщаниа (т. е. монашескаго объта), отъ святаго писаніа, о отверженіш міра» 1). Здісь нашь нестяжатель, уже рішительно отвергаетъ старый славянскій текстъ правиль, въ которыхъ говорилось о монастырскихъ селахъ. «Если-разсуждаетъ онъвъ русских наших правилахъ написано: «къ монастырямъ села», такъ это соблазнительно, судя по божественному писанію; и не приписаль-ли кто ложно къ святымъ правиламъ въ нашихъ русскихъ правилахъ, что монастырямъ держать села? Но въ греческомъ Номокононъ московской соборной церкви, что вывезенъ изъ Царяграда интрополитомъ Фотіемъ, въ тъхъ же самыхъ правилахъ сель у монастырей не вельно держать». Следуеть новый переводъ трехъ соборныхъ правилъ (IV вселен. 24, VII вселен. 12 и 18), сдъланный для Вассіана Максимомъ Грекомъ 2). Въ этомъ переводъ выражение: «монастырския села» замънено другимъ: «приградіе сельное», о которомъ замъчено: «сіе толкуется (т. е. такъ переводится) проастіон (проастеюм), сирычь, пашни и винограды, а не

<sup>1)</sup> Это "събраніе", вь извъстныхъ намъ спискахъ Вассіановой Кормчей, имъетъ не одинаковую редакцію: въ двухъ (Публичи. Вибліот. и Госуд. Древнехр.) — полную или обширную, въ одномъ (Пискаревскомъ) — сопращенную и, кажется, первоначальную, еще не отдъланную. Въ текстъ им излагали содержаніе "събранія" по спискамъ перваго разряда. Третью редакцію того же литературнаго памятника представляетъ рукописный сборникъ. Моск. Духови. Академін № 183/1668 (д. 207—218). Г. Тихоправова, пользовавшійся втимъ сборенкомъ, выдаетъ его за Кормчую Вассіана Патрикъева (Лътоп. русс литер. и древи. Т. V, отд. ПІ, стр. 140). Но, кромъ нашего "събранія", здъсь нътъ ничего изъ Вассіановой Коричей.

<sup>2)</sup> Примое указаніе на Максима, какъ переводчика нівкоторыхъ церковныхъ правиль для Вассіана, находится въ спискі Вассіановой Коричей,
принадлежащемъ Московскому Государственному Древнехранилищу (Ж 145)...
Здісь въ первой грани, въ главіз 26, послі толкованія Өеодора Вальсамена
на 14 апостольское правило, сказано: ",сіе правило переведено съ богороцкихъ правиль съ соборныхъ съ греческыхъ на Москей Максимомъ; старцемъ Святыя горы, что перевель Псалтырь толковую".

села св житъйскими христіанами» 1). Отсюда понятно, почему прежнее выраженіе: «монастырскія села» такъ смущало старца Вассіана: онъ понималь его также, какъ и защитники монастырскихъ вотчинъ, т. е. въ смыслѣ земель, населенныхъ тяльня крестьянствомъ. Но теперь, увидѣвъ, при помощи Максима, различіе землевладѣльческаго быта монастырей въ Греціи и Россіи, нашъ нестяжатель сталъ открыто называть древнія славянскія правила, говорившія о монастырскихъ селахъ, «кривилами, а не правилами». Понятно, однакожъ, что Кормчая, написанная въ такомъ полемическомъ духъ, не могла войти во всеобщее

<sup>1)</sup> Въ старинномъ славянскомъ переводъ поцитованныхъ правилъ, дъйствительно, употребляется выражение "села монастырския", накъ соотвътственное греческимъ словамъ: «дүро; — поле, просотего — подгородная дача. Напримъръ, въ 12 правилъ VII вселенскаго собора греческая фраза: єї бѐ προφασίζοιντο... μηθέν πρός δνησιν τυγγάνειν τον άγρον πο славянски была переведена такъ: "аще же вину дветъ, яко ничтоже на успвкъ есть село. (Рип. быв. Солов. биб. № 477, л. 122 об.). Въ 18 правилв того же собора слова греческаго текста: προάστειον της ἐπισχοπής η τοῦ μοναστηρίου переводились: "село сущее подъ епископіею или монастыремъ" (Тамъ же, л. 124 об.). Въ томъ и другомъ случав Вассіанъ могъ только соблавняться вначенісмъ слова село, которое онъ понималь въ смыслѣ населенной вотчины. Но въ славинскихъ толкованіяхъ на поцитованныя правила выраженіе "седа монастырскія ч другія подобныя, действительно, являются умышленными. плеоназмами въ сравненіи съ греческимъ текстомъ. Такъ въ толкованіи на 24 правило халкидонскаго собора говорится: "да съхраняются же имъніа няъ (монастырей) и стяжанів, село и винограды, и вся прочая ноотъемлема и неотходна отъ нихъ" (Тамъ же, л. 59 об. Срав. Печат. Корм. ч. 1 л. 72 об.). Βτ πομπημημέ ακαθαμο τοπικο: φιλάττεσθαι δέ και τους ακινήτους αυτού хτήσεις ανεχποιήτους (толкованіе Аристина, у Беверегія Т. І, стр. 141). Въ толкованін на 12 прав. УІІ вселен. собора: "недвижнивя, рекше села, нивы, винограды, списмати, льсь, борти, воды (церковныя и монастырскія), въ нижже нъсть прибытва, но пакость Церкви наводить, на того продати властелемъ ивста того" (Тамъ же л. 143; печат. Кори. л. 149 об.). Въ подлинникъ -προστο: όσα δὲ καὶ τῶν ἀκινήτων ἀκερδή ναὶ ζημίαν τῆ ἐκκλησία ἐπάγοντα, ού τοῖς κατά τόπον ἄργουσιν μ προч.

церковное употребленіе, котя бы митрополить Варлаамъ лично и сочувствоваль идеямъ Нила сорскаго. Она одобрена была только въ качествъ назидательной книги, для тъхъ, кто, по словамъ митрополита, имълъ «цъломудренный разумъ и готовность держаться лучшаго, что угодно Богу». Такъ и самъ Вассіанъ говорилъ впослъдствіи, что онъ написалъ свою Кормчую собственно для своего келейнаго употребленія, на память о своихъ монашескихъ обътахъ и на спасеніе души 1). Однакожъ, убъждая великаго князя отобрать у монастырей вотчины, нашъ нестяжатель доставилъ ему и списокъ своей Кормчей 2).

Полемика Вассіана направлена была исключительно только противъ монастырских вотчинъ. Онъ не отрицалъ у архіереевъ и приходскихъ церквей права владіть землями и угодьями, но требовалъ только строго-каноническихъ перемънъ въ завъдываніи и пользованіи церковными доходами: «у соборныхъ церквей и у мірскихъ, писалъ онъ, святыя правила дозволяють держать земли, но не владъть ими ни епископу, ни попамъ, а въдать все церковное имущество эконому, и давать изъ него, съ святительскаго докладу и съ согласія всего освященнаго собора поповъ, церковнымъ причетникамъ-каждому сколько нужно, также нищимъ и убогимъ, выкупать плънныхъ и помогать всъмъ, живущимъ въ убожествъ. Для этого именно христолюбцы приносятъ соборнымъ и мірскимъ церквамъ свои имънія и богатства» 3). Въ образецъ русскимъ владыкамъ, Вассіанъ указываетъ на примъръ древнихъ святителей, которые, употребляя церковныя богатства по ихъ каноническому назначенію, сами лично во всей строгости соблюдали евангель-

<sup>1)</sup> См. ниже въ отвътакъ Вассіана на соборъ 1531 года.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ этомъ упоминается въ судномъ спискв по двлу Максима Грекъ (Чт. общ. Ист. и Древ. Росс. 1847. № 7, стр. 7).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Православ. Собесъдн. 1863. Окт. стр. 203.

скую заповъдь нестяжательности «Такъ Василій Великій въпосланіи къ Амфилохію пишеть, что въ его распоряженіи достаточнаго числа служителей, необходимыхъ для своевременной пересылки писемъ. Предъ нынъшними же святителями, восклицаетъ Вассіанъ, сколько стоитъ разодътыхъ слугъ, готовыхъ на всякое мановеніе своихъ владыкъ! Этого мало: они держатъ при себъ множество батогоносныхъ (пристава, недъльщики, заказчики и т. п.), чрезъ которыхъ бичуютъ, мучатъ и всячески оскорбляютъ судящихся предъ ними священниковъ и мірянъ... Блаженный Іоаннъ Милостивый, патріархъ александрійскій, не смотря на то, что быль предстоятелемь одной изъ богатвишихъ церквей, не имъль у себя шубы; купивъ же себъ это одъяніе, святитель покрылся имъ только одну ночь, а на утровельть продать и деньги раздать нищимъ... Нынвшніе жепредстоятели, владъя столь великими церковными имуществами, измышляють себъ до безконечности разнообразныя одежды и кушанья, а о братьяхъ христіанахъ, гибнущихъ отъ холода и голода, не имъютъ никакого попеченія. Тогда какъ божественныя правила предписываютъ архіереямъ, подъ страхомъ низложенія, употреблять церковныя имущества въ помощь нищимъ и убогимъ, наши святители отдаютъ церковныя деньги въ ростъ бъднымъ и богатымъ и, кто не въ силахъ отдать лихву, тъхъ въ конецъ разоряютъ» 1).

«Итакъ, говоритъ Вассіанъ, подводя итогъ подъ всю свою полемику, не говорите, что наша цъль состоитъ вътомъ, чтобы монастыри запустъли, а церкви Божіи остались безъ предстоятелей. Мы желаемъ и молимъ Бога, чтобы удалились отъ святыхъ Божіихъ церквей и монастырей, поселившіяся нынъ въ нихъ сребролюбіе, лихоимство, лютость и безчеловъчіе..... Мы хотимъ, чтобы иноки жили въ совершенной нестяжательности, по своимъ обътамъ, въ

¹) Тамъ же стр. 192 — 195.

молитвъ усердной, въ безмолвін цъломудренномъ, занимаясь рукодъліемъ, по преданному изначала святыми отцами образу и уставу... А святителямъ Божіимъ прилично, отложивъ всякое мірское киченіе, устроять церковныя діла, какъ бы предъ очами самого Бога, какъ строителямъ и слугамъ Божімиъ, а не какъ властителямъ и тиранамъ людей.... Нътъ, мы желаемъ церквамъ Божіимъ не запуствнія, какъ вы клевещете на меня, а исправленія и возвращенія на прежнюю духовную красоту и доброту, которой добровольно лишились предстоятели, побъжденные самолюбіемъ и тщеславіемъ... Что же я дълаю неумъстнаго или противнаго святымъ писаніямъ, если бесёдую объ этомъ съ боголюбивыми князьями, горько оплакивая церковное неустроеніе? Я не развращаю христолюбивыхъ князей словомъ Божінмъ, но преступающіе заповъди Божін и послъдующіе человическим преданіяму — воть кто соблазняеть и смущаетъ людей Божіихъ» 1).

Такъ: «вы называете меня безстыднымъ и дерзкимъ на изыкъ. Но что мнъ дълать? Нужда належитъ мнъ, просвъщаемому святымъ писаніемъ, проповъдывать всъмъ человъкамъ путь спасенія. Чъмъ же я обижаю васъ, если собесъдую съ вами о спасеніи моемъ и вашемъ? Не я первый, не я и послъдній бесъдую объ этомъ. Полна изначала Спасова Церковь говорившихъ о злобъ и добродътели и возненавидънныхъ за истину — не только архіереевъ, священниковъ и прочаго духовнаго чина, но и простыхъ иноковъ и мірянъ, показавшихъ ревность Божію..... Итакъ, поймете ли вы, что мои слова противъ преступающихъ свои объты и безчинно живущихъ происходятъ отъ духовной любви, а не отъ излишней любопрительности, какъ вы несправедливо думаете? Но я далекъ оттого, чтобы оби-

<sup>1)</sup> Стр. 196 — 198.

жаться вашими укоризнами, и молюсь Владыка всахъ, чтобы мив покрываться отъ васъ еще большими поношеніями» 1). Однакожъ, эти смиренныя слова плохо ладятъ съ общимъ тономъ полемики Вассіана и съ тъми ругательными названіями, какими онъ такъ часто осыпаеть своего литературнаго противника <sup>2</sup>). Ненависть къ Іосифу онъ переносиль и на его монастырь, который, говорять, хотъль даже разорить, и на всёхъ волоколамскихъ пострижениковъ, которыхъ, какъ самъ сознавался, и въ келью къ себъ не пускаль. Впрочемь, справедливость требуеть заметить, что вражда была обоюдная. Іосифъ, по свидътельству одного изъ беспристрастныхъ учениковъ своихъ 3), благовъинство снималь съ Кириллова монастыря» (гдъ постригся Патрикъевъ и откуда произошла вся партія нестяжателей), а Вассіанъ уже по смерти своего противника (1515 г.) обращался къ нему съ такою укоризною: «ты ни у насъ не просилъ прощенія, оскорбляя насъ и смущая, ни самъ не простилъ насъ, отходя въ путь въчный!» 4).

Другой характеръ носятъ на себъ сочиненія литературнаго союзника Вассіанова, Максима Грека. Онъ ратоваль за чистую идею; у него нътъ ни съ къмъ личной вражды, нътъ и ръзкой брани на защитниковъ монастырскихъ вотчинъ. Онъ спокойно развиваетъ свои мысли то въ «бесъдъ съ собственной душой», то въ діалогъ двухъ вымышленныхъ лицъ: Филоктимона (любостяжателя) и Актимона (нестяжателя), представляющихъ два противоложныя направленія въ средъ русскаго монашества. За

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 182. 183. 184.

<sup>3)</sup> Вассіанъ называетъ Іоснеа отступникомъ, законопреступникомъ, учителемъ беззаконію, лжепророкомъ, даже — антихристомъ!

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. посланіе неизв'ястнаго волоколамскаго монажа о враждів на Іосполянъ.

<sup>4)</sup> Православ. Собесъдн. 1863. Окт. стр. 210.

то истинно-греческая діалектика Максина поражаетъ противниковъ гораздо глубже и сильнее, чемъ размащистая, безпорядочная и раздраженная ръчь нашего инока-князя. Не касаясь ни чьей личности, не называя никого по имени, Максимъ искусно разбиваетъ одно за другимъ всъ положенія строго-общежительнаго устава Іосифа волоцкаго, который, какъ мы видели, надеялся уничтожить этою строгостію весь соблазнъ въ быть вотчино-мірскаго монашества. Вотъ, напримъръ, какъ отвъчалъ нестяжательный святогорецъ на основное положение волоколамскаго устава, вложенное имъ въ уста своего Филоктимона: «сившно ты говоришь, что никто изъ васъ, владъющихъ землями и селами, не имъетъ ничего своего, а все у всъхъ-общее! Это все равно, какъ еслибы нъсколько человъкъ, находясь въ преступной связи съ одной блудницей, и потомъ, бывъ обличены, стали каждый говорить въ свое оправдание: я не гръшенъ, потому что она не моя, а всякаго; или еслибы кто, вступивъ въ шайку разбойниковъ и награбивъ съ ними богатство, потомъ, пойманный, сталъ отвъчать на: пыткв: я не виновать, потому что все осталось у товарищей, а я у нихъ ничего не взялъ.... Напомяну тебъ, преподобный, одно слово Апостола Павла: «никтоже воинствуя сплетается житейскими куплями, да причитавшему ею во воиньхо угодито» (2. Тим: 2, 4) 1). Въ жизни вотчинно-мірскаго монашества, какъ бы ни были строги его общежительные уставы и внёшніе подвиги, Максимъ открываетъ постоянный нравственный разладъ, происходящій именно вслъдствіе невърности «любостяжателей» основнымъ, евангельскимъ принципамъ монашеской жизни. «Какъ ты пріобрътешь кротость, смиренномудріе и священное безмолвіе-бестдуеть созерцательный святогорець съ своею

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Соч. Максима, ч. II, стр. 114 — 116.

душою, — если ты часто занята бываешь яростію и тяжбами о земляхь съ крестьянами и сосъдями, если ты усиливаешься мстить имъ, какъ врагамъ? Какъ ты захочешь умереть за своего ближняго, котораго ты томишь тяжелыми работами и ръзоимствомъ? А не имъя этихъ добродътелей, ты не избавишься въчныхъ мукъ, потому что не помогутъ тебъ частыя и продолжительныя молитвы и черныя одежды, которыя ты носишь. Ибо эти молитвы и черныя одежды тогда только пріятны Богу, когда ты внимательно исполняешь Его заповъди — не такъ, какъ ты ихъ понимаешь, но какъ повелълъ и уставилъ Господь, который требуетъ отъ тебя исполненія своихъ заповъдей, а не продолжительныхъ молитвъ или воздержанія отъ пищи» 1).

Самую замъчательную особенность въ содержании литературной полемики Максима противъ вотчиннаго быта русскихъ монастырей составляетъ сочувственное указаніе на примъръ католическаго монашескаго ордена Картузіанцевъ, съ уставомъ котораго лично познакомился нашъ святогорецъ во время своего путешествія по западной Европъ. Всего болъе понравилась Максиму нестяжательность монаховъ этого ордена: «у нихъ нътъ ничего своего, писалъ онъ, а все общее. Они любятъ нестяжательность, какъ величайшій духовный подвигь, и питаются милостынею, которую ежедневно собирають по городу двое изъ братьевъ, по Кромъ того, сами горожане, любя ихъ за богоугодную жизнь, приносять имъ различныя подаянія: кто сосудъ вина, кто масла, кто рыбы, кто сыру и яицъ... Конечно, оговаривается Максимъ, датиняне во многомъ соблазнились, усвоивъ нъкоторыя чуждыя и странныя ученія, - по пристрастію къ еллинской мудрости, но не до конца отпали отъ христіанской въры, надежды и любви. Тамошніе монахи строго соблюдають заповіди Христовы, такъ

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 42, 43.

что намъ неизлишне подражать ихъ нестяжательной, тихой и безпечальной жизни, чтобы не остаться у нихъ назади». Можно себъ представить, какое впечатлъніе должны были произвести эти слова на противниковъ Максима: подражать латинянамъ, тогда какъ православное русское монашество владъло селами по примъру своихъ великихъ угодниковъ Божінхъ и чудотворцевъ! Никакія оговорки не могли оградить держаго пришельца отъ обвиненія въ ереси и въ худахъ на святыхъ отцовъ русскаго монашества, тъмъ болве, что Максинъ заключиль свою обличительную рвчь тавими словами: «на страшномъ судув не будутъ узнаны Праведнымъ Судіею и тъ, которые хвалятся, что они совершали во имя Господне многія чудеса, пророчествовали и изгоняли бъсовъ; они услышатъ отъ Судіи: «отступите отъ меня, беззаконники: я никогда не знадъвасъ!» Почему же онъ не узнаетъ ихъ и прогоняетъ?... Потому что божественный рай не принимаетъ внутрь себя лихоимцевъ и безчеловъчныхъ, собирающихъ себъ сопровища на землъ, питающихся ежегодными истязаніями ростовъ съ нищихъ и убогихъ» 1).

Подобно Вассіану, Максимъ не затрогивалъ землевладъльческихъ правъ архіереевъ и бълаго духовенства, но признавалъ необходимость ръшительныхъ мъръ противъ антиканоническаго употребленія церковныхъ имуществъ. Такъ, по крайней мъръ, высказался онъ послъ, въ своихъ «поучительныхъ главахъ» къ царю Ивану IV, о которыхъ будетъ ръчь ниже.

Посмотримъ теперь, имъла-ли какой практическій успъхъ проповъдь нашихъ нестяжателей. Василій Ивановичъ быль искренно расположенъ къ Вассіану и Максиму, кормиль ихъ съ своего стола, охотно выслушивалъ ихъ воодуше-

<sup>1)</sup> Соч. Максима, ч. III, стр. 187-189; 202-205.



вленныя ръчи о неприличи монахамъ владъть селами, ноне трогаль вотчинныхъ правъ монашества. Даже въ техъ случаяхъ, когда этотъ государь находился въ такомъ же положеніи относительно церковныхъ и монастырскихъ вотчинъ, въ какомъ его отецъ-при покореніи Новгорода, онъ поступалъ совершенно вопреки отдовскому примъру. Такъ въ 1510 году, при взятіи Пскова, ведикій князь, отобравъ нъсколько вотчинъ у лучшихъ псковичей, «не вступился въ церковныя земли, благоговъинства ради псковскихъ іереевъ» 1), а при покореніи Смоленска въ 1514 году онъ даже торжественно объщаль охранять неприкосновенность имущественныхъ правъ мъстной Церкви 2). Это противоръчіе въ дъятельности Василія Ивановича, съ одной стороны покровительствующаго литературному развитію идеи секуляризаціи, съ другой — пропускающаго самые удобные случаи для осуществленія этой идеи, объясняется какъ общими политическими соображеніями, такъ и особенными

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Собр. госуд. грам. н догов. Т. I, стр. 412.



<sup>1)</sup> Такъ говорить Степенная Книга (Степ. 16, гл. 5. Рукоп. бывшей Солов. библіот. 🥦 40): И м'ястныя псковскія лівтописи, жалунсь на отобраніе вотчинь у лучшихъ псковичей, въ пользу московскихъ намістниковъ и дьяковъ, вовсе не упоминають о церковныхъ земляхъ и угодьяхъ. Правда, вскорт посят исковского взятія, старецъ тамошней Елеазаровой пустыни Фидосей, въ послания въ Василию Ивановичу писалъ между прочимъ: "не преступи, царю, заповъди, еже положища твои прадъды великій Констинтинъ и блаженный Владимеръ и великій богоизбранный Ярославъ и прочіи блаженнім святін, ижже корень и до тебе. Не обиди, царю, святых з божівка церквей н честныхъ монастырей, еже данное Богови въ наследіе вечныхъ благъ, на память последнему роду. О семъ убо святый великій пятый соборъ страшное запрещение положи" (Прав. Собесъд. 1863 Мартъ.) Но въ этихъ словахъ скорће содержится предостережение отъ возможнаго посягательства на перковныя имущества, чёмъ жалоба на фактъ, уже совершившійся. Візроятно, старецъ Филооси намекалъ всл. князю на Вассіана Патрикъсва, который въ это время такъ стращенъ былъ для защитниковъ монастырской собствен-HOCTH.

дичными обстоятельствами великаго князя, которыя впрочемъ имъли также политическій характеръ.

Вопросъ о монастырскихъ и церковныхъ вотчинахъ. қақъ понимали его уже въ XVI въкъ, быль вивств вопросомъ объ отношении Церкви къ государству или, точнъе, объ отношеніи духовной іерархіи къ мірскому правительству. Примъръ Ивана III показалъ, что поднимать этотъ вопросъ значило только доставлять первой случай торжества надъ последнимъ. Между темъ, вотчинный бытъ церковной іерархіи ставиль ее въ необходимую зависимость отъ свътскаго правительства, которая чувствовалась тъмъ. сильные, чымь чаще и рышительные повторялась, вблизи самаго великокняжескаго престола, мысль о неприличи монахамъ владъть селами и о неправильномъ употребленіи архіереями церковныхъ доходовъ. Чтобы обезопасить свои интересы, которымъ грозила проповъдь нестяжателей, духовныя власти естественно должны были съ особеннымъ усердіемъ входить въ планы и виды правительства, помогать ему силою своего духовнаго авторитета. Напротивъ, последняя цель нестяжателей была именно та, чтобы поставить дерковную ісрархію, несвязанную никакими земными интересами, на прежнюю высоту духовной независимости отъ мірскаго правительства; они хотели бы видеть въ пастыряхъ Церкви, по примъру добраго, стараго времени, «печаловниковъ земли русской», представителей нравственно-религіозной силы народа, предъ которыми склонялись бы московскіе государи съ своими матеріальными силами и деспотическими тенденціями 1). Итакъ вопросъ о церков-

<sup>1)</sup> Такъ Максимъ Грекъ горько жалуется на то, что между современвыми руссими пастырями "катъ Самунла великаго, јерея Бога вышняго, который ополчался противъ преступнаго Саула; натъ Насана, исцалившаго бизгочестиво-хитрою притчею царя Давида; натъ ревнителей, подобныхъ Илін и Елисею, обличавшихъ беззаконія царей самарійскихъ; натъ чуд-



ныхъ и монастырскихъ вотчинахъ, съ политической точки / зрвнія, имвль и свою невыгодную сторону. Василій Ивановичъ предпочиталъ идею власти выгодамъ казны, и не тревожиль іерархію попытками въ духѣ Ивана III. Онъ зналъ опыту, что нестяжатели, какъ политическая партія стояли на сторонъ прежнихъ государственныхъ порядковъ и, стремясь къ возвышенію духовной власти надъмірскою; въ тоже время ратовали за права удъльныхъ князей и бояръдружинниковъ. Такъ митрополитъ Варлаамъ, явный сторон никъ Вассіана и Максима, или Тронцкій игуменъ Порфирій, «мужъ обычаевъ простыхъ и воспитанникъ пустыни», насильно возведенный на это высокое и небезопасное игуменство, осмъливались говорить «на встръчу державному», раздичать дёла политики и совёсти и вступаться за удёльныхъ, напримъръ, за извъстнаго Шемячича. Василій Ивановичь не любилъ подобныхъ встръчъ, и оба печаловника дорого поплатились за свою вёрность древне-церковному духу и обычаю 1). Не такова была партія «любостяжателей»: она усердно служила новой государственной идев. Такъ уже переходъ Іосифа волоцкаго съ своимъ монастыремъ державу московскаго государя быль, co авторитетнаго игумена, торжественнымъ и, безъ сомнънія, чрезвычайно лестнымъ для Василія Ивановича выраженіемъ

наго Амвросія, архісрея Божія, не убоявшагося царской высоты Осодосія великаго; натъ Василія великаго, ужаснувшаго гонителя Церкви, Валента; натъ Іоанна Златоуста, изобличавшаго сребролюбивую царнцу Евдокію (Соч Максима, т. ІІ, стр. 336. 337). Отъ чего же произошла такая печальная перемана въ духа церковной ісрархія? — "Оттого, отвачасть ученикъ Максима, князь Курбскій, что "каждый нав нихъ (архісреєвъ) заботится только о своемъ богатства и, обнившись съ нимъ, лежитъ неподвижно, ласкаясь всячески ко властямъ и угождая имъ, чтобы сохранить свое и пріобрасти еще большее (Посланіе Курбскаго, въ Прав. Собеськ. 1863. Августъ, стр. 564—566).

<sup>1)</sup> О Вардавив си. Ист. Русс. Цернви Филарета, ч. III, изд. 3, стр. 564. 566; о Поремрін — Сказанія Курбскаго, изд. 3, стр. 112.

мысли о политическомъ главенствъ Москвы надъ удълами и даже о превосходствъ мірской власти надъ духовною. Оправдывая свой поступокъ, Іосифъ писаль, между прочинъ: «я билъ челомъ тому, кто не только князю Өеодору, (волоколамскому), но и архіепископу Серапіону и всёмъ намъ общій всей русской земли государь, котораю Господь устроил во свое мъсто и посадиль на царскомъ престоль, и которому передалъ судъ и милость и все церковное и монастырское попечение, вивств съ властію надъ всвиъ православнымъ государствомъ и надъ всею русскою землею». Поэтому протесть новогородскаго архіерея противъ воли великаго князя о присоединеніи волоколамскаго монастыря къ московскому государству Іосифъ называеть «презръніемъ божественныхъ писаній и правиль, которыя повельваютъ чтить царя, а не свариться съ нимъ 1). Монастырь Іосифа сдълался какъ бы школою такихъ церковно-политическихъ возэрвній, откуда выходили всв знаменитые «Осифляне» XVI въка. Типическою дичностію іерарха-осифлянина быль митрополить Даніиль, возведенный на мъсто низложеннаго Варлаама изъ волоколамскихъ игуменовъ. Новый митрополить, по отзыву современниковь, составляль совершенную противоположность своему предмастнику: онъни о комъ не печаловался, а только похваляль великаго князя за его политику и, между прочимъ, за изыманіе «запазушнаго врага» — Шемячича, позабывъ, что самъ же къ Шемячичу грамоту писаль, и взяль его на образъ Пречистыя, да на чудотворцевъ, да на свою душу» 2).

Такой именно митрополить нужень быль великому

з) Такъ отзывался о Даніняв опальный бояринъ Берсень-Беклемишевъ въ разговоръ съ Максимомъ Грекомъ. А. Э. Т. І. № 172.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Посланіе Іоснов въ Ивану Третьякову—у *Хрущова*, стр. 225. 226.— Срав. статью того же автора подъ заглавісиъ "по предмету исторіи русской автературы" въ Жури. Мин. Нар. Просв. за 1866 г.

князю и для другаго, болье важнаго дъла. Извъстно, что Василій Ивановичь въ продолженіи 20-ти лътняго супружества съ Соломонидой Сабуровой не имъль дътей. Это обстоятельство побуждало его думать о разводъ и о новомъ бракъ. Церковныя правила не дозволяли ни того ни другаго, и нестяжатель Вассіанъ, которому великій князь первому открыль свою мысль о разводъ для вступленія въ новый бракъ, ръшительно высказался противъ такого антиканоническаго намъренія. Иначе дъйствоваль митрополитъ Даніиль, отъ котораго собственно и зависъло властное разръшеніе вопроса: онъ даль на разводъ свое согласіе, самъ повънчаль второй бракъ и успокоиль совъсть великаго князя объщаніемъ взять это дъло на свою душу 1).

Эти и подобныя политическія услуги, конечно, стоили того, чтобы не трогать старинныхъ вотчинныхъ правъ церковной іерархіи. Съ другой стороны, религіозная идея, въ силу которой Церковь искони обогащалась вотчинами, дъйствовала на великаго князя гораздо сильнъе, чъмъ всъ доводы проповъдниковъ секуляризаціи. Онъ не только не ръшался обидъть Церковь, отнимая у ней благочестивыя пожертвованія другихъ, но и сознаваль себя религіознообязаннымъ щедро надълять ее своими собственными пожалованіями. Къ этому въ особенности побуждало Василія Ивановича уже извъстное обстоятельство въ его семейной жизни-продолжительная бездётность, которая, повидимому, угрожала сдблаться постоянною, такъ какъ и второй бракъ великаго князя около пяти лътъ оставался безплоднымъ. Несчастный супругъ-государь, надъясь получить себъ наслъдника силою церковныхъ молитвъ, часто вздиль на богомолье по монастырямъ, «давалъ инокамъ и попамъ милостыню велію и потвшеніе, а вельть молиться,

<sup>1)</sup> См. "Вышись изъ гра моты" о вторемъ бракв Василія Ивановича.

чтобы Богъ далъ — отродъ у него былъ <sup>1</sup>). Вообще до насъ дошло не мало жалованныхъ и другихъ грамотъ этого великаго князя, доказывающихъ его постоянное и неизмънное усердіе къ Церкви.

При такихъ обстоятельствахъ, проповъдь Вассіана и Максима грозила дъйствительною опасностію — развъ только имъ самимъ. Она естественно возстановляла противъ нихъ всю духовную іерархію, въ глазахъ которой ученіе нестяжателей было ни болье ни менье, какъ дерзкимъ посягательствомъ на въковыя права Церкви, хулою на св. отцовъ русскаго монашества, еретическимъ мудрованіемъ. Такъ, по крайней мъръ, судилъ митрополитъ Даніилъ, когда проповъдники секуляризаціи монастырскихъ вотчинъ, одинъ за другимъ, подверглись великокняжеской опалъ. На соборъ 1525 года, созванномъ для суда надъ Максимомъ, какъ политическимъ и церковнымъ преступникомъ, митрополитъ говорилъ подсудимому: «ты, Максимъ, укоряешь и хулишь святыя, соборныя и апостольскія церкви и монастыри за то, что они имъютъ стяжанія, людей, доходы и села. А въ ващихъ монастыряхъ, во Св. горъ и въ другихъ мъстахъ въ вашей земль, у церквей и монастырей села есть 2). И въ писаніяхъ отеческихъ велёно святымъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Карамзинъ, Ист. Госуд. Росс. Т, VII, прим. 308.—Сос. Времен. Т. II, стр. 314, 315, 360. — Степенная инита говоритъ о Василіи Ивановичъ: "обхожданне грады и честныя обители, нанивче воздвигая чюдныя монастыря и святыя периви" (Ст. 16, гл. 22).

<sup>2)</sup> Свидътельство Данінда объ веонских монастырихъ, какъ владъвощихъ селами, справедино только въ томъ смыслъ, что свитогорскія обктели, даже тогда (подъ турецкимъ владычествомъ) имъли изкоторую пожемельную собственность, именно—поля и угодья, которыя подробно испеслены
въ сказаніи объ веонской горъ игумена тамошняго Пантеленмонова монаетыря Іоакима, бывшаго въ Москвъ въ 1561 г. (Чт. Общ. Ист. и Древ.
1846, № 5). Но мы уже видъли, въ какомъ смыслъ правы были и Вассіанъ
съ Максимомъ, говорившіе, что на Св. горъ монастыри не вижють сель,
т. с. земель васеленможь. Отличіе асонскаго землевладънія отъ вотчиннаго

церквамъ и монастырямъ владъть селами». - «Да ты же, Максимъ — продолжалъ митрополитъ — укораешь и хулишь святыхъ чудотворцевъ Петра, Алексъя, Іону, митрополитовъ всея Руси, и преподобныхъ Сергія, Варлаама, Кирилла, Пафнутія и Макарія и говоришь: такъ какъ они держали города, волости и села, людей судили, пошлины и оброки и дани брали и многое богатство имъли, то имъ нельзя быть чудотворцами» 1). Отвъты Максима, къ сожалънію, не записаны въ судномъ спискъ. Впрочемъ, имъя въ виду всю полемику святогорца противъ «любоимъннаго» русскаго монашества, дегко понять, что онъ долженъ былъ говорить теперь въ свое оправданіе. Понятно также, какого рода «свидътельства отъ божественныхъ писаній не одинова прочитаны были Максиму на соборъ, чтобы ему было въ познаніе и въ разумъ истины и во исправленіе». Жаль только, что изъ суднаго списка не видно, чвиъ митрополитъ уличаль нестяжателя въ хулахъ на русскихъ чудотворцевъ, владъвшихъ селами. По всей въроятности, этимъ обвиненіемъ напоминались Максиму его хвалебные отзывы о католическихъ монахахъ, соединенные съ укоризненными намеками на св. отцовъ русскаго монашества. Такъ точно, спустя нъсколько времени, ученики извъстнаго еретика

быта русскихъ монастырей еще ясийе обозначилось въ словахъ хиландарскихъ монаховъ, которые, прибывъ нъ намъ въ 1552 году за сборомъ милостыни, нанъ бы въ укоръ русскому монашеству говорили: "мы сель не милель, но сами дълаемъ винограды и землю копаемъ" (Караманнъ, VIII, прим. ч. 587).

<sup>1)</sup> Чт. Общ. Ист. и Древ. Росс. 1847. Ж 7. — Здёсь пом'ященъ собственно протоколъ соборваго суда надъ Максимонъ, бывшаго въ 1531 году. Но въ этомъ протоколъ приводятся накоторые отрывки изъ суднаго списка 1525 года, въ томъ числъ—обвинительные пункты интрополита Данінда, представленные нами въ текстъ. Въ прежнемъ судномъ спискъ (1525 года), жонечно, записаны были и отвъты подсудимаго, которыхъ теперь не нашли лужнымъ повторять, такъ какъ судъ происходилъ уже по другому дълу.

Феодосія Косого, ссылаясь на сочиненія Максима, говорили: «прельстились назвавшіе святыми преподобныхъ Кирилла (бълозерскаго), Пафнутія (боровскаго), Никона (преемника Сергія радонежскаго) и прочихъ начальниковъ монашества, которые пріобрътали себъ села. Ибо, по Максиму, они чужды спасенія... Максимъ относить къ нимъ сказанное въ Евангеліи, что «во онъ день мнози рекутъ ми: Господи, не твоимъ ли именемъ силы многи сотворихомъ, и твоимъ именемъ пророчествовахомъ?» И скажетъ имъ: «не въмъ васътотьидите отъ Мене» 1). Но, кажется, враги и почитатели Максима одинаково искажали значеніе словъ его. Съ большею въроятностью можно сказать, что онъ мътилъ здъсь на Іосифа волоцкаго, который уже тогда чтимъ былъ своими учениками, какъ святой и чудотворецъ, но котораго Вассіанъ открыто называль лжепророкомъ и лжечудотворцемъ.

Послъ осужденія и ссылки Миксима въ волоколомскій монастырь на покаяніе, Вассіанъ оставался еще въ Москвъ и, повидимому, въ прежнихъ отношеніяхъ къ великому князю 2). Безъ сомнънія, инокъ-князь горячо принялъ къ сердцу бъдственную судьбу своего литературнаго союзника и не боялся открыто укорять за него духовную іерархію. Да и самъ Максимъ, не смотря на запрещеніе распространять свои «хулы» письменно или устно, «покаянія и исправленія не показоваще, и неповинна во всемъ себе глаголаще, и отреченная мудроваще и посланія писаще» 3). Вслъдствіе того въ 1531 году составленъ былъ новый соборный судъ, на который привлеченъ уже и Вассіанъ Патрикъевъ. Теперь Максима уже не судили за мнънія о монастырскихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Зяновій, "Истины показаніе", стр. 908. 913. Ср. выше, стр. 82.

<sup>2)</sup> Извъстна жалованная несудниви грамота Въсвлія Ивановича, данжая Ниловой пустыни, по челобитью Вассіана, уже въ Сентибръ 1526 года (А. Э. Т. I, № 173).

судный списовъ 1531 года.

вотчинахъ 1). Напротивъ, судъ надъ нашимъ русскимъ нестяжателемъ почти исключительно состоялъ въ спорв или «првніи» подсудимаго съ митрополитомъ Даніиломъ о правв монастырей владъты землями и селами. Споръ этотъ во многихъ отношеніяхъ дополняетъ литературную полемику нестяжателей съ любостяжателями и, промъ того, живо рисуетъ предъ нами самыя личности спорящихъ — съ ихъ взглядами, характерами, страстями. Главнымъ обвинительнымъ пунктомъ противъ Вассіана выставлено было его посягательство на цълость и священный авторитетъ Кормчей книги. «Въдома-ли тебъ — такъ началь свои допросы митрополитъ Даніилъ — въдома-ли тебъ великая книга «Священныя правила апостольскія и отеческія, вселенскихъ н помъстныхъ соборовъ», также и присоединенныя къ нимъ извлеченія изъ градскихъ законовъ, согласныхъ съ священными правидами?... Этой книги никто не смъдъ ни разрушить, ни поколебать отъ седмаго собора до русскаго крещенія. А въ нашей русской земль та книга больше пяти сотъ лътъ держитъ Соборную Церковь и все православное христіанство просв'ящаеть и спасаеть... Въ техъ летахъ святые и великіе чудотворцы — святители, изящные и нарочитые, и преподобные отцы, премудрые и многоученыепо тъмъ правидамъ сами жили и спаслися и людей учили и спасли. Изъ этой-то божественной книги... ты малую нъкую часть, пригодную твоему малоумію, выписаль, а все прочее, опредъленное и составленное св. отцами на прежнихъ и послъдующихъ соборахъ, разметалъ... Почему и для чего? Ты ни апостоль, ни святитель, ни священникъ. Какъ же ты дерэнуль на это? Ибо святыми писаніями и божественными правилами возбранено простымъ людямъ, инокамъ

<sup>1)</sup> Максима допрашивали теперь о хульныхъ строкахъ, найденныхъ въ его переводъ Метаерастова житія Богоматери, и о другихъ предметахъдогиатическаго свойства.

и мірянамъ, наскакивать на уставы и чины, на законы (церковные) и престолы учителей».

—Меня понудиль на это митрополить Варлаамъ съ освященнымъ соборомъ, отвъчалъ Вассіанъ: на томъ соборъ были Вассіанъ, архіепископъ ростовскій, Симеонъ суздальскій и Досифей, епископъ крутицкій.

Досиоей быль на лицо, присутствуя на соборѣвъ качествъ судьи и свидътеля. Митрополитъ, обратясь къ нему, спросилъ: «правда ли это, что у преосвященнаго митрополита Вардаама, у архіепископовъ, епископовъ и у тебя, Досиоей, и у всего освященнаго собора былъ замыселъ разрушить божественныя правила и заповъди св. Апостолъ и св. вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ, отвергнуть древнее изложение отеческихъ правилъ и сдълать новое, чего не только отъ въка не бывало, но что и строго запрещено, — и кому вы поручили это дъло: старцу ли Вассіану»?

Досивей, какъ и слъдовало ожидать, отвъчаль отрицательно: «я на томъ соборъ не бывалъ, сказалъ онъ, да и не слыхаль объ немъ, и митрополитъ Варлаамъ того старцу Вассіану не приказывалъ. Съ того времени, какъ старецъ Вассіанъ разрушилъ святыя правила и написалъ свои новыя, прошло 14 лътъ, а ростовскій архіепископъ Вассіанъ и суздальскій владыка Симеонъ представились за два года прежде того. Итакъ Вассіанъ возвелъ на меня ложь: мы ему не совътники ни въ чемъ; у него свои совътники: Максимъ Грекъ и другіе» 1).

<sup>1)</sup> Владыка Доснови вообще не видаль и не сыхаль ничего, въ чемъ ссылались на него, какъ на свидътеля, Вассіанъ съ Максимомъ. Правда, въ настоящемъ случав онъ указываетъ на сакты, колорые дъйствительно говорятъ не въ пользу инока-князя: Вассіанъ ростовскій и Симеонъ суздальскій, точно, умерли за два года до написанія Кормчей Вассіаномъ Патрикъвымъ (первый — въ Августъ, послъдній — въ Ноябръ 1515 года; см. Пок.

Въ отвътъ на это показаніе подсудимый замътиль только: «пусть будеть воля Божія, да твоя, господине».

Митрополитъ продожалъ: «въ святыхъ писаніяхъ и божественныхъ правилахъ написано, что въ нъкоторыя времена, по недостатку церковныхъ учителей, понуждали людей не священныхъ принимать на себя то или другое церковное служеніе; но то были мужи святые, премудрые и блаженные, а не стропотные и развращенные, подобные тебъ, который и говоришь и учишь и пишешь все стропотное и развращенное».

— Въ чемъ, господине, мое стропотство и развращеніе? — спросилъ Вассіанъ.

«Ты развратиль на свой разумь святую и великую книгу правиль апостольскихь и отеческихь, на которую никто не смёль сдёлать или помыслить такого деракаго посягательства. А ты въ правилах своего сочиненія написаль такія развращенныя слова: «есть во святыхъ правилахъ супротивное Евангелію и Апостолу и святыхъ правилахъ супротивное Евангелію и Апостолу и святыхъ

Собр. Летоп. VI, стр. 257). Но, съ другой стороны, трудно допустить, чтобы нашъ нестяжатель ръшился написать въ послъсловін своей Коричей явную дожь на интрополита Варлаама, который тогда (въ 1517 г.) еще занималь ванедру и съ которымъ онъ, какъ ны видъли, находился въ близкихъ и дружественныхъ отношенияхъ. Такая ложь была такъ болъе невозможна. что Вассіанъ ни отъ кого не такаъ своей Коричей, и мы уже замътнан, что списокъ ея (тотъ самый, который теперь принесенъ быль на соборъ) находился въ рукахъ у самого ведикаго князя. По всей въроятности, дъло пронсходило такъ: старецъ Вассіанъ испросиль у и-та Варлаама благословеніе написать Коричую еще при жизни вышеупомянутыхъ владыкъ, ростовскаго н суздальскаго, ниенно въ Мартъ 1515 года, когда въ Москвъ, дъйствительно, быль "весь освященный соборь русской интрополін", для поставленія смоленскаго епископа (См. тамъ же). Но саман Коричая написана уже чревъ два года послъ, и, какъ сказано въ ен послесловін, сличена со спискомъ ростовскаго архіспископа Вассіана, который умеръ чрезъ пять изсяцевъ после собора, еще не вывхавъ изъ Москвы (въ Дорогомиловъ). За темъ, по прідзяв Мансима Грека (въ 1518), Коричая снова пересмотрвна и, какъ мы видвли, дополнена особеннымъ "събраніемъ" о неприличін монахамъ владать селами.

тыхъ отецъ жительству». И въ другихъ мъстахъ, въ своихъ правилахъ, ты многое написалъ соблазнительно, да и при свидътеляхъ не ръдко говаривалъ: «правила де написаны отъ діавола, а не отъ Святаго Духа», и зовешь правило кривиломъ, а не правиломъ;.. чудотворцевъ же называешь смутотворцами, потому что они имъютъ у монастырей села и людей».

—Да, я написаль о селахь, отвъчаль Вассіань, какъ въ Евангеліи написано: не вельно монастырямь сель держать».

Митрополить вельть прочитать ему Евамеліе отъ божественных писаній, отъ правиль и житій святыхъ, какъ церквамъ и монастырямъ не вельно держать волости, села и людей. И прочитанъ длинный рядъ свидътельствъ, уже извъстныхъ намъ изъ соборнаго отвъта 1503 года и сочиненій Іосифа волоцкаго. На это Вассіанъ замътилъ: «тъ (древніе святые отцы) держали села, но пристрастія къ нимъ не имъли».

- И ныньшніе чудотворцы, возразиль митрополить, не имѣли пристрастія къ селамъ, но хранили ихъ при монастыряхъ, какъ посвященныя и отданныя Богу, а не какъ свои.... Почему же ты нынѣшнихъ чудотворцевъ считаешь людьми страстными?»
- Я не знаю, чудотворцы-ли то были, отвъчаль смълый нестяжатель.

Обращаясь снова къ главному обвинительному пункту, митрополитъ спросилъ: «въ священныхъ правилахъ написано, чтобы къ нимъ ничего не прибавлять и ничего въ нихъ не убавлять; а ты прибавилъ къ нимъ еллинскія ученія, и многое изъ соборныхъ и отеческихъ правилъ, а также изъ градскихъ законовъ, выкинулъ и отбросилъ».

— Я не припомню, къ чему написалъ что нибудь такое, отвъчалъ подсудимый, но буде что неправильно, ты исправь.

-Вотъ что написаль ты въ своихъ правилахъ, объясниль митрополить: «инокамъ жить по Евангелю, сель не держать, ни владъть ими; если же иноки не хранятъ своего объта, то священное писаніе угрожаеть имъ муками, осуждаеть ихъ на въчный огонь, называеть отступниками м предаетъ проклятію» 1). Такъ ты оболгаль божественное писаніе и священныя правила, которыя повельвають монастырямъ держать села, а инокамъ отъ нихъ питаться, и дающихъ села Господу Богу и Пречистой Богородицъ и всвиъ святымъ церквамъ и монастырямъ, на спасеніе своей души и на память роду своему, божественныя писанія и священныя правила не укоряють, на въчный огонь не осуждають, отступниками ихъ не называють и проклятію не предаютъ, --- не такъ, какъ ты иноковъ всёхъ монастырей называешь отступниками, и написаль на нихъ многія хульныя строки, какъ на достойныхъ проклятія. Но такое твое мудрованіе есть ересь; ибо если кто согръшить изъ православныхъ, тотъ не называется отступникомъ, а ты всъхъ называешь гръшниками, одного только себя считаешь безгръшнымъ и законоположникомъ.

—Я написалъ это для себя, на воспоминание своей души, отвъчалъ нестяжатель, да и тъхъ не похваливаю, которые держатъ села» <sup>2</sup>).

Соборъ приговорилъ обоихъ нестяжателей къ монастырскому заточеню: Вассіанъ сосланъ былъ въ Іосифовъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. судный списокъ по двлу Вассівна въ Чт. Общ. Истор, и Древ. Росс. 1847 № 9.



<sup>1)</sup> Въ собраніи Вассіана, которое онъ, какъ мы виділи, помістиль въ свою Кормчую, дійствительно находится такое місто: ", вси сетін отцы о отвершеніи міра писапіа: инокомъ жити по Евангелію и по Апостолу и по Великому Василію, селъ не дръжати, ни владіти ими, но жити въ тишин и безмолвін, питанся своими руками.... Аще ли не хранять своего объщанія, симъ святая писанія муками прітить, и огню вічному осуждаєть и отступниками ихъ именуєть и проклятію предасть ".

монастырь, гдъ скоро и умеръ, а Максимъ—въ тверской Отрочь, откуда, уже въ правление Ивана IV, перемъщенъ въ Троицкую лавру.

Осуждая Вассіана и Максима за отрицаніе права монастырей владеть селами, духовная іерархія не могла: не признавать дъйствительности того нравственнаго зла, съ которымъ, по указанію нестяжателей, соединялся вотчинный бытъ монашества и самой іерархіи. Зло это было у всёхъ во очію; оно засвидетельствовано и самими защитниками церковныхъ и монастырскихъ вотчинъ. Мы ужеслышали жалобу Іосифа волоцкаго на повсюдный упадокъ дисциплины въ монастыряхъ, когда-то славныхъ строгостію своихъ уставовъ и подвигами братіи. Выслушаемъ теперь отзывъ о высшей духовной іерархіи изъ устъ того же самаго митрополита Даніила, который такъ строго судиль объ ученіи нашихъ нестяжателей: «увы мнв! говорить онъ въ одномъ изъ своихъ поученій: себе упасоща (духовные пастыри), исшириша чрева своя брашны и піанствы.... Точію на славу и честь и на упокоеніе, еже ясти сладостная и драгая и честивищая, и на тщеславіе и на преворство и на воспріятіе мады уклонишася.... Почто, братіе, гордимся и возносимся, власти игуменьства или епископства имуще? Страстни суще и немощни на таковая величества восходити, что ради сихъ и взыскуемъ? Ясти-ли и пити многоразличная и драгая и сладостнъйшая, и злата и сребраи многа богатства и импнія собирати, или веселитися и прохлаждатися и созывати на объдъ славныхъ и богатыхъ и истощати всуе церковные доходы тунеядцамъ, яже Церкви и церковнымъ потреба бъ, и страннымъ и нищимъ? Мы же сихъ презираемъ» 1). Странно было бы, если бы эти самообличенія, нисколько не уступающія въ

<sup>1)</sup> Опис. рукоп. Моск. Синод. библіот. Отд. И. ч. 8, стр. 152. 153.



силь «горькимъ словесамъ» Вассіана и Максима, совершенно проходили мимо ушей великаго князя! Но у защитниковъ землевладъльческихъ правъ духовенства имълся на этотъ случай особый аргументъ, которымъ они мътко поражали своихъ противниковъ: «правда, говоритъ Іосифъ володкій, что иноки гръшать, но церкви Божіи и монастыри ни въ чемъ не согръшаютъ 1). Значитъ, нужно было только отнять у архіереевъ и монаховъ способы злоупотреблять церковными и монастырскими богатствами, а не отнимать у церквей и монастырей ихъ вотчины. уже видъли, какое средство къ прекращенію всъхъ безпорядковъ въ жизни вотчинно-мірскаго монашества указано было твиъ же Іосифонъ волоцкимъ: это — подчинение монаховъ правидамъ строгаго общежитія. Дъйствительность этого средства оправдывалась, въ глазахъ современниковъ, живымъ примъромъ самой волоколамской обители. Монахи Іосифа, на самомъ дълъ, не имъли никакой личной собственности: все у нихъ было монастырское, все общее и одинаковое. Не смотря TO, что монастырь на дъль многочисленными вотчинами и, слъдовательно, былъ мірской, а не пустынный, братія отръзана была отъ всякаго соблазнительнаго общенія съ міромъ. Ближайшее и, такъ сказать, обыденное управление вотчинами поручено было добрымъ монастырскимъ слугамъ, которые жили близь монастыря «на дворцахъ». По дъдамъ же особенной важности, вотчинный судъ и управа производились, въ опредъленные дни, соборными стардами, на особомъ дворъ за монастыремъ. Въ посельские назначался старецъ, во всъхъ от лиеніяхъ незазорный, который, исправивъ на сель монастырское дело, немедленно возвращался назадъ. Вообще

<sup>1)</sup> Посланіе Іосифа къ боярину Кутузову въ Древ. Росс. Вивліоф. ч. XIV, стр. 189.



же никто не могъ ни на шагъ выйти изъ монастыря безъ настоятельскаго благословенія. Женщинамъ и «отрокамъ голоусымъ» строжайше запрещенъ былъ входъ въ монастырь, а монахамъ — всякая бесёда съ ними. Богомольцы помёщались въ особыхъ гостиницахъ, и даже здёсь не могли имёть при себё никакихъ горячительныхъ напитковъ, которымъ въ волоколамской обители вообще не было мёста. Въ монастырскомъ уединеніи вся жизнь братіи должна была протекать въ постоянной молитвё и трудахъ. Часы дня были распредёлены для всёхъ такъ, что ни у кого не оставалось празднаго времени: каждый имёлъ свое урочное дёло на общину и всё слёдили другь за другомъ 1).

Уже одна эта дисциплина, запечатлънная во всъхъ своихъ подробностяхъ строгимъ характеромъ внёшняго аскетизма, способна была прославить новый монастырь на всю русскую землю. Но кроив того обитель Іосифа отличалась еще радушнымъ гостепримствомъ и щедрою благотворительностію. Такъ въ одинъ голодный (1512) годъ монастырь даромъ отпускаль изъ своихъ зацасовъ хлебъ на все окрестное населеніе; для больныхъ и безпріютныхъ устроена была подлъ монастыря больница съ богадъльней. Когда же истощилась монастырская казна и житница, игуменъ, не смотря на ропотъ братіи, стадъ дълать займы, чтобы не отказывать просившимъ пропитанія. За эту благотворительность великій князь и его братья отплатили монастырю богатыми пожертвованіями 2). — Обыкновенное вотчинное хозяйство монастыря отличалось строгимъ порядкомъ и гуманностію въ отношеніи къ монастырскимъ сельчанамъ. Іосифъ самъ держался и другимъ землевладъльцамъ вну-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Житіе Іосноа, написанное Саввою прутициимъ, стр. 50-52.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мы пользованись уставомъ Іосифа волоцияго по рукописи бывшей Солов. библют. № 329. Ср. изложение этого устава, сдаланное *Хрущовыма*, стр. 54 и слад.

члаль держаться того правила, что благосостояніе вотчинной экономіи находится въ прямой зависимости отъ благосостоянія тяглаго крестьянства. «Не нужно — говариваль онъ свътскимъ вотчинникамъ-чрезъ мъру утруждать пахарей работою и данями. Объднъетъ крестьянинъ — объднветь и господинь земли; отдохнеть крестьянинь на льготь, и господинъ не останется въ убыткъ отъ него». Сообразно съ этимъ взглядомъ, Іосифъ безмездно давалъ своимъ крестьянамъ, изъ монастырской казны, средства на первоначальное обзаведение и вспомоществования въ случаяхъ особенной нужды; а въ своемъ уставъ предписалъ «брать судныя пошлины на всегда нажды rpeстьянъ въ половину противъ того, какъ написано въ Судебникъ » 1).

Внутренній быть волоколамскаго монастыря хорошо извъстень быль самому великому князю. Василій Ивановичь любиль вздить сюда на богомолье и охоту и, согласно съ духовной грамотой строителя, самъ наблюдаль здъсь за порядкомъ и дисциплиной. Братія смотръла на него, какъ на своего игумена, и не ръдко выслучинвала отъ нено такія наставленія: «храните уставъ, преданный вамъ старцемъ Іосифомъ, а у другихъ монастырей не перенимайте обычаевъ; я у васъ также прикащикъ» 2). Признавая свое любимое «богомолье» образцовымъ, великій князь предписываль и другимъ монастырямъ, не только новосозданнымъ, но и старымъ, вводить у себя общежительные уставы, т. е. подражать примъру волоколамской обители 3). Тутъ онъ

Житіе Іосифа, составленное неизвъстнымъ, стр. 22. 23. 61.—Монастырскій уставъ, гл. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Житіе Іосифа, написанное Саввою крутицкимъ, стр. 65.

<sup>3)</sup> Такъ, прибывъ на богомолье въ Тронций Божедомскій монастырь, основанный въ 1508 году Даніиломъ переяславльскимъ, Василій Ивановичъ вельлъ здёсь "общее житіе составити" (Сназаніе о Даніилъ въ Степен.

могъ руководиться не только нравственными мотивами, нои чисто-государственными соображеніями. Общежитіе, вводя строгій порядокъ въ экономію монастырей, облегчалоправительственный контроль за употребленіемъ монастырскихъ доходовъ и давало возможность обращать избытки ихъ на обще-церковныя, народно-благотворительныя и, пожалуй, государственныя нужды. Конечно, въ виду этой цъли Василій Ивановичъ гораздо ръшительные своего отца входилъ во внутреннее управленіе монастырей, самъ назначалъ игуменовъ, давалъ имъ наказы, «какъ беречь казну и доволить братію», требовалъ отъ монастырскихъ властей строгой отчетности въ употребленіи казенныхъ денегъ, а для этого завелъ порядокъ пріема и сдачи монастырскихъ имуществъ настоятелями—по описямъ, составляемымъ великокняжескими писцами 1). Словомъ: при Ва-

ниетъ). Архіспископъ Макарій, вводя общежитіє въ новогородскихъ монастыряхъ, действовалъ также отъ имени и по приказанію великаго князя. (Доп. въ А. И. 1. № 25. Ср. Иол. собр. летоп. VI, стр. 284. 285). Монастырямъ, принявшинъ общежитіє, Макарій давалъ уставныя грамоты, поторыя въ главныхъ положеніяхъ совершенно сходны съ уставомъ Іоснев велоциаго (А. И. 1, № 292).

<sup>1)</sup> Герберштейнъ описываетъ этотъ порядовъ монастырскаго управленія, канъ общее правило (Записки о Московіи, перев. Анонимова. 1866, стр. 45. 46). Русскіе, литературные и юридическіе, памятники того времени представляють не мало чосимые принвровь, подтверждающихь свидетельствонаблюдательнаго иноземца. Такъ въ 1514 году Соловеций монастырь сданъ по описи великокняжескими писцами во временное завъдываніе ісромонаху Геласію и соборнымъ старцамъ, которымъ писцы, согласно государевой грамотъ, наказывали: "монастырь въдать, братію беречи, да и варницы, да и дътей дотоля, докудова имъ великій внязь игумена дасть, или того же (Геласія) дастъ; и вы бъ, святая братія, слушали, по великаго князя экову: они васъ берегутъ до игумена" (Досивей, Опис. Солов. монастыря. 1836, стр. 67. 68). О назначении игуменовъ великимъ вияземъ говорятъ также лътописи (Пол. собр. лът. VI, стр. 288. 289), ставленныя грамоты (А. Ю. № 381) и житія святыхъ. Такъ къ житію Вардаама хутынскаго приписано замічательное: сказаніе о явленіи этого святаго къ великому князю Василію Ивановичу сътребованіемъ, чтобы онъ не медлиль долже назначеніемъ настоятелей въ-

силіи Ивановичѣ монастыри въ первый разъ подчинены были правильному государственному контролю, который, въ концѣ концовъ, велъ къ полной экономической зависимости ихъ отъ правительства. При этомъ же государѣ сдѣлано было замѣчательное распоряженіе и относительно архіерейскихъ доходовъ, именно — предписано митрополиту, архіепископамъ и епископамъ давать изъ своей казны «попинну» въ пользу вновь присоединенной къ Москвѣ смоленской каоедры, которая, въ сравненіи съ своими великорусскими сестрами, терпѣла разные «недостатки» 1).

Итакъ, правленіе Василія Ивановича далеко не составляєть пустой страницы въ исторіи постепеннаго перехода церковныхъ и монастырскихъ земель въ полное казенное въдомство. Напротивъ, этому государю, безспорно, принадлежить починъ въ той мудрой политикъ, благодаря которой дъло секуляризаціи совершалось, такъ сказать, само собою, безъ прямыхъ и открытыхъ притязаній правительства на церковную собственность.

невогородскіе монастыри: Хутывскій, Юрьевъ и Антонієвъ. По этому требованію назначены: въ Хутынскій монастырь—Никифоръ, въ Юрьевъ—Іона, въ Антонієвъ—Геронтій (Ркп. Солов. бнб. № 226, л. 98 об. и след.). Есть, наконецъ, примъры, изъ которыхъ видно, что при Василіи Ивановичь игумены и соборные старцы распоряжались монастырскою казною не иначе, такъ съ разръщенія великаго инязи. Такъ, по прайней мъръ, производнявсь постройка новыхъ церквей въ монастыряхъ (Си. Пол. собр. лет. III, стр. 247, подъ 1515 годомъ, гдъ говорится о постройка церквей въ монастырахъ Тяхвинскомъ и Хутынскомъ).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Стоглавъ, каз. изд., стр. 428.

## IV.

Состояніе вопроса о церковных в монастырских вотчинах въ малолетство Ивана IV. — Новыя сочиненія Максима Грека. — Вліяніе их в намолодаго государя. — Партія Сильвестра и Адашева, сочувствующая идеямънестяжателей. — Попытин въ секуляризаціи интрополичьнях вотчинь въмосковском увздв, около 1550 года. — Ответь интрополита Макарія. — Соборъ 1551 года. — Нестяжатели на церковно-іерархических постахъ. — Ученіе Нила сорскаго въ еретической редакціи Башкина и Феодосія Косого. — Соборы на еретиковъ и паденіе нестяжателей, какъ церковной и политической партіи. — Споръ монаха Зяковія съ последователями Косого по вопросу о монастырскихъ вотчинахъ. — Апокрифическая бесёда Сергія и Германа, валамскихъ чудотворцевъ. — Поздивішія заководательных ийры Ивана. ІV противъ разширенія церковныхъ и монастырскихъ вотчинъ. — Попытки обратить архіерейскіе и монастырскіе доходы на общецерковным и государственным нужды. — Примеры секуларизаціи.

Въ малолътство Ивана IV, пока правленіе находилось въ рукахъ его матери Елены Глинской (1535—1538), сдълано было нъсколько замъчательныхъ распоряженій въ ущербъ землевладъльческимъ правамъ духовенства. Такъ въ 1535 году подтверждено запрещеніе монастырямъ покупать и брать въ закладъ или по душахъ вотчинныя земли служилыхъ людей, безъ въдома правительства 1). Въ слъ-

<sup>1)</sup> Свидетельство объ этомъ запрещени находится въ любопытной грамотв, данной въ 1535 году вологодскому Глунициому монастырю и, очевидно, составляющей результать общей законодательной мёры, которая касалась всёхъ монастырей. Вотъ главное содержаніе этой грамоти: ",что в нашемь юсударство покупають ка монастырямь у дётей боярскихъ вотчины многіе, села и деревни, да и въ закладъ и въ закупъ монастыри вотчины емлютъ; а покупаютъ ден вотчины дорого, а котчиники деи, которые темъ всилямъ вотчичи, съ опришными людьми перекупаются, и мимо монастырей вотчинъ никому ни у кого купити не мочно. А вные дёти боярскіе вотчины свои въ монастыри подавали по душё того для, чтобы ихъ вотчины ближ-

дующемъ году у новогородскихъ церквей и монастырей еще разъ отобрано въ казну довольно значительное количество земель, именно—всъ подгороднія пожни 1). Но своеволіе боярщины (1538—1547) пошло совершенно въ другомъ направленіи: захватывая себъ дворцовыя села и волости, бояре щедро раздавали ихъ и духовенству (монастырямъ и владыкамъ 2). Въ это же смутное время, когда всъ «старые обычаи по-исшатались», ослабился или даже вовсе прекратился и государственный контроль надъ экономіей и дисциплиной въ монастыряхъ, установленный въ предыдущее правленіе.

нему имъ роду не достались. И будете купили вотчины у детей у боярскихъ ник въ закладъ ник въ закупъ взяли, или будутъ которые дъти боярскіе вотчины свои подавали вамъ въ монастырь по душё до сей нашей грамоты, за годъ или за два, и ты бъ богомолецъ нашъ игуменъ Өеодосій съ братісю прислади выпись въ дьяку нашему въ Осодору Мишурину, что естя до сей нашей грамоты за годъ или за два въ Глушицкій монастырь покупили вотчинъ у дътей у бонрекихъ, или въ закладъ или въ закупъ или по душъ взяли, и сколько въ которомъ естя городъ у которыхъ у дътей у боярскихъ вотчинъ купили, или въ закладъ или въ закупъ или по душъ взяли, и сколько въ которой вотчивъ селъ и деревень и починковъ, и что въ вихъ дворовъ и людей и пашни въ одномъ полъ, а въ двухъ потомужъ, и что съна н лъсу и всякихъ угодей. А впредъ бы есте, безе нашею въдома, одволично вотчинъ не купили и въ закледъ и въ закупъ и по душћ не имели ни у кого. А учнете безъ нашего въдома вотчины купити, или въ закладъ или въ закупъ или по душв имати, и мив у вась тв вотчины велети отписывати ва себя" (Ист. Росс. iep. III, стр. 713, 714).

<sup>1)</sup> Въ новогородской явтопнен подъ 1536 годомъ записано: "прислатъ государь в. князь Иванъ Васильевичь всеа Русіи съ Москвы въ Велиній Новгородъ своего сына боярскаго конюха Бунду, да подьячего Ивана, и повель пожни у всяхъ монастырей отписывати околе всего града, и у церквей божінхъ во всемъ градѣ, и давати ихъ въ бразгу (?), что которая пожня стоитъ, тъмъ же монастыремъ и церковникомъ. А се учинилося по оклеветанію нъкоего дукава и безумна человъка" (Пол. собр. лътоп. VI, стр. 299, 300). Сохранились и самыя писцовыя книги, о которыхъ здѣсь говорится. См. "Описаніе документовъ и дѣлъ, хранящихся въ москов. архивѣ минъюстицін", км. 1. 1869 № 1736 (стр. 169).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сказанія Курбскаго, изд. 3, стр. 159—Стоглавъ. стр. 431.

Безпорядки достигли здёсь до вопіющихъ крайностей 1). Съ твиъ вивств нравственное недовольство современнымъ состояніемъ Церкви и духовенства стало высказываться всюду, гдв только читались сочиненія Вассіана и Максина. Последній, получивъ некоторую «ослабу» въ тверскомъ заточени, снова начинаетъ писать въ прежнемъ обличительномъ тонъ. Продолжительное пребывание въ Твери не могло не доставить ему случаевъ ближе познакомиться съ экономическимъ бытомъ нашего народа и яснъе увидъть «поты и труды» его на сильныхъ міра сего, въ ряду которыхъ первое мъсто, послъ государя, занимали святители и монахи. Этимъ опредълилось направленіе погднъйшей литературной двятельности Максима, на сколько она касалась стараго вопроса о церковныхъ и монастырскихъ вотчинахъ. Теперь иногострадальный святогорецъ уже не нападаетъ прямо на русскіе монастыри за владініе селами, но возстаеть противъ антиканонического употребления церковныхъ богатствъ, укоряя самихъ архіереевъ въ равнодушін и безучастности къ тяжкой, не редко-бедственной доле народа. Въ этомъ отношеніи особенно замічательно прекрасное слово, написанное Максимомъ въ тверскомъ заточеніи, по случаю пожара, истребившаго въ 1537 году тамошнюю каоедральную церковь, епископскій дворъ со всею казною, миожество другихъ церквей и почти весь городъ. Погоръвшій тверской владыка Акакій представляется здісь говорящимъ предъ Господомъ Богомъ такін «слова печали и безумія»: «Ты самъ, Владыко, свидътель, что я никогда не имълъ нерадвнія къ твоимъ божественнымъ пъснопъніямъ и прочей твоей богольпной службь; я непрестанно совершаль. Тебъ духовные праздники, прославляя Тебя красногласными пъніями богольпныхъ священниковъ, громкимъ звономъ

 $\frac{1}{2} = \frac{1}{2} = \frac{1}$ 

<sup>1)</sup> Это ны увидниъ изъ вопросовъ Ивана IV, предложенияхъ собору 1551 года.

благозвучныхъ колоколовъ и куреніемъ различныхъ благовоній; я великолівню укращаль волотомь, серебромь и драгоцвиными камиями твои честныя иконы и Пречистой твоей. Матери. Но чемъ я думалъ Тебе благоугодить, темъ, кажется, только болье прогивниль Тебя. Будучи по существу праведенъ и благъ. Ты никакъ не истребилъ бы всепожирающимъ огнемъ всю красоту и доброту (церковную), если бы мы сами не прогизвили твою бевпредвльную благость преступленіемъ твоихъ запов'вдей. Итакъ, молимъ Тебя, рабы твои, скажи намъ, въ чемъ мы согръщили, чтобы показніемъ, равнымъ согръщенію, мы могли умилостивить Тебя, праведнаго и страшнаго судію?» Отвътъ, вложенный Максимомъ въ уста Вседержителя, сильно оскорбилъ владыяу Акакія. Ему сказано отъ лица Божія: «что вы, человъки, влевещете на праведный судъ мой? Вижсто того, чтобы каяться предо Мною въ грахахъ своихъ, вы еще болаве прогивваяете Меня эвуками доброгласныхъ пвсней и колоколовъ, драгоценнымъ украшениемъ моихъ иконъ и куренісиъ Мив различныхъ благовоній. Ваши приношенія были бы Мив пріятны, еслибы вы приносили ихъ отъ своихъ законныхъ стяжаній и трудовъ праведныхъ. Если же вы приносите Мив все это отъ неправеднаго и сквернаго лихониства, отъ грабежа чужихъ имъній, то моя душа не только возненавидить такія приношенія, какъ смішанныя со слезами вдовъ и спротъ и съ провію нищихъ/ но и вознегодуеть на васъ, какъ на приносящихъ противное моей правдв и человъколюбію, и потому-то Я или истребляю ваши богатства огнемъ, или предаю ихъ на расхищение скивамъ 1)... Какое Мив отъ васъ угодное служение? Если Я у васъ на иконъ ношу золотой вънецъ, за то въ жизни погибаю отъ голода и холода, тогда какъ вы сами объедаетесь, упи-

<sup>1)</sup> Разумбются, въроятно, частые и опустощительные набъти ирынцевъ.



ваетесь и въ свътлыя одежды одъваетесь. Мое украшение, мой вънецъ здатокованный есть призръніе и доводьное пропитаніе сиротъ и вдовицъ, тогда какъ ихъ скудость въ необходимомъ — досада Мнъ отъ васъ и крайнее безчестіе, хотя бы вы и безпрестанно гремвли въ своихъ храмахъ: доброгласными пъснями. Какое Мив наслаждение отъ этихъ пъсней, когда онъ доходять до Меня вивств съ рыданіями и стонами нищаго, вотощаго, отъ сильнаго голода?... Я вамъ далъ въ священныхъ книгахъ спасительныя заповъде, какъ благоугождать Мив. А вы книгу моихъ словесъ (Евангеліе) украшаете, внутри и снаружи, серебронъ и золотонъ, а силу написанныхъ въ ней моихъ повельній не принимаете и не хотите исполнять.... Я грожу чрезъ пророка отистить за страданія и воздыханія нищихъ (Псал. 11, 5), а вы, не боясь моего прещенія, не только ничего не уділяете отъ мнимо-вашего богатства умирающимъ отъ голода, холода и крайней нужды, но беззаконно лишаете и того, что отдълено церквамъ моимъ благовърными киязьями на прокориленіе бъднымъ, сиротамъ и вдовицамъ: честные дары доблестныхъ и богатыхъ вельножъ вы расточаете на различныя наслажденія душъ вашихъ, на украшеніе своихъ одеждъ и на роскошныя пиршества» 1).

Въроятно, въ самомъ началъ самостоятельнаго правленія Ивана IV Максимъ послаль къ нему, чрезъ Адашева, 27 «поучительныхъ главъ» о государственномъ управленіи. Здъсь опять содержится жалоба на то, что «всъ имущества, данныя благочестивыми царями и князьями святымъ божімпъцерквамъ, архіерен обращаютъ на свои излишнія потребы и житейскія устроенія: сами они живутъ въ полномъ довольствъ, роскошно питаясь и обогащая своихъ сродниковъ, а нишіе Христовы, погибающіе отъ голода, наготы и бо-

<sup>1)</sup> Сочиненія Максина, т. II, стр. 260—276.

ивзней, совершенно ими позабыты». Юному государю внушается обязанность «исправлять такіе священинческіе недостатки, по примъру великихъ царей Коистантина, Оеодосія и Юстиніана». Хотя вскользь, затронуто и монашество: «мы всю надежду спасенія— пишеть святогорець полагаемъ въ томъ, чтобы въ постные дни воздерживаться отъмяса, рыбы и масла, но не перестаемъ обижать бъдныхъкрестьянъ и разорять ихъ своимъ лихоимствомъ и сутяжничествомъ» 1).

Вліяніе этихъ наставленій на молодую и впечатлительную душу Ивана IV несомнънно-тъпъ болъе, что въ числъ друзей и почитателей Максима находились такія лица, какъ извъстные временьщики, священникъ Сильвестръ и Адашевъ, которыхъ царь приблизиль къ себъ «на помощь душъ своей» 2). Знаменитая ръчь, сказанная Иваномъ съ лобнаго мъста, вопросы, предложенные имъ собору 1551 года, отчасти и поздивищія сочиненія царя-писателя глубоко запечатлёны взглядами той литературной партін, во главъ которой стоялъ Максимъ Грекъ. Понятно, что эта партія, имъя въ своихъ рядахъ самого государя, могла не только говорить и писать, но и дийствовать. Ея политическія стремленія, враждебныя матеріальнымъ интересамъ духовной іерархіи и монашества, открываются изъ позднъйшей переписки царя съ княземъ Курбскимъ, горячимъ сторонникомъ Сильвестра и Адашева и ученикомъ Максима.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Съ Сильвестромъ и Адашевымъ Максимъ находился въ дружеской перепискъ. См. его сочиненія, т. 11, стр. 379 и предыдущее примъчаніе.



<sup>1)</sup> Сочиненія Максима, т. ІІ, стр. 174. 175. 161. — О томъ, что эти права поучительныя написаны въ Ивану и переданы ему чрезъ Адашева, свидѣтельствуетъ свиъ сочинитель въ посланіи въ послѣднему: "а тетратва, ез ней жез мазы 27, та мною списана мудро добрѣ ка самому зеликому сластелю" (тамъ же, стр. 383). Въ печатномъ (казанскомъ) изданія числов, главъ поучительныхъ" не означено; но по рукописямъ — якъ именно-27 (См. Опис. рукоп. синодальной библіотеки, отд. ІІ, ч. 2, стр. 531).

Отсюда видно, что тогданине любимцы и совътники государя старались умърять его щедрость къ монастырямъ, по которымъ онъ такъ часто вздилъ на богомолья 1); въ замънъ того, требовали улучшенія экономическаго быта служилыхъ людей (дътей боярскихъ, къ которымъ принадлежалъ по рожденію и самъ Адашевъ), хотя бы для этого нужно было тронуть общирныя вотчины монастырей и владыкъ 2). Послъднее требованіе, въроятно, оправдывалось необходимостію оградить самое Москву отъ частыхъ и опустощительныхъ крымскихъ набъговъ, противъ которыхъ нужно было имъть наготовъ и подъ рукою достаточное

<sup>1)</sup> Въ письмъ къ Курбскому царь, теперь (въ 1564 г.) уже во многомъ измънившійся, жаловался на Сильвестра и Адашева, что они не дозволяли ему путешествовать по святымъ мастамъ и далать "приношенія и обаты ко святымъ о дущевномъ спасенія и о тівлесномъ здравіи, и о всімъ благомъ пребыванім своемъ, и о цариць своей, и о чадыхъ своихъ" (Сказ. Курбскаго, изд. 3, стр. 167). Въдругомъ мъста дълается общая укоризна Сильвестровой партін въ томъ, что они "злая совътовани царю на Церковь божно" (Тамъ же, стр. 175). Курбскій, литературный истолкователь политических стремленій своей партін, такъ объясняеть мотивы, по которымъ она старалась противодъйствовать царскимъ путешествіямъ на богомолья: "бо мнижи богатолюбные не зрятъ богоугоднаго, а ни совътуютъ по разуму духовному, по всячески со придежаниемъ служаютъ, что бы угодно было царю и властемъ, сів річь, чты бы выманити имінія монастыряма, или боютство мноюе. (Тамъ же, стр. 36). Замъчательно, что и лътописи также неодобрительно отвываются о частыхъ богомольяхъ царя, сопровождавшихся раздачею монастырямъ вемель и угодій. Такъ въ Псковской летописи подъ 1547 годомъ замечено, что царь быль въ тамомнемъ печерскомъ монастыръ и "деревень монастырю даль иного и исадами пожаловаль иногими, но отчины своей ни въ чемъ не управиль" (Пол. собр. летоп. IV, стр. 307).

<sup>2)</sup> Курбскій въ своихъ сочиненіяхъ часто ставить въ контрасть съ громадными богатетвами монастырей нищенскую бъдность дътей боярскихъ. См. напримъръ его посланіе къ какому-то Ивану, изданное мною въ Правос. Собесъд. 1863. Авг., стр. 566, и Опис. Рум. Муз., стр. 244. Что въ этихъ контрастахъ высказываются не личные и поздиващіе взгляды самого Курбскаго, но виды цізлой политической партіи, господствовавшей въ первые годы самостадтельнаго правленія Ивана IV, видно изъ фактовъ, далье изложевныхъ въ текств.

количество хорошо вооруженняго войска. Действетельно, мь 1550 году, по боярскому приговору, роздано служилымъ людямъ (въ томъ числъ Адашеву и Курбскому) громадное количество оброчных и черных земель въ московскомъ увадв 1). Мы думаемъ, что теперь-то именно, предъ этою чрезвычайною затратою государственныхъ женель и, слъдовательно, доходовъ на потребности военной службы, царь обращался нъ митрополиту Манарію съ запросомъ на егодомовыя, церковныя и монастырскія вотчины, которыхъ такъ много было вблизи отъ столицы. Митрополить отвъчалъ обширнымъ посланіемъ, въ которомъ, повторивъ почти дословно доводы собора 1503 года «о неприкосновенности недвижимыхъ вещей, данныхъ Богови въ наследе въчныхъ благь», присоединяеть отъ себя сильныя и красноръчивыя увъщанія царю, да оставить онъ свое намъреніе, капъ враждебное Богу, противное всемъ законамъ Церкви и опасное для самаго государства. Исходною точкою для этихъ / увъщаній служить ярлыкь хана Узбека, данный интрополиту Петру. Опираясь на этотъ примъръ благодътельныхъ отношеній къ Церкви даже невърныхъ и нечестивыхъ царей, мигрополитъ взываетъ къ религіозному чувотву православнаго государя: «кольми паче тебъ подобаеть, благочестивый и боговънчанный царю, свою дарскую въру къ-Богу показати и веліе тщаніе ко всімъ божіниъ церквамъи монастырямъ, -- не токмо недвижимая взимати, но и самому ти подобаетъ давати. Якожъ и вси святіи царскые твои прародители и родители подаваху Богови въ наслъдіе въчныхъ благъ, сице и тебъ царю подобаетъ творити. дарства ради небеснаго, сущу благочестиву и христолюбиву и велеумну царю,... въ конецъ свъдущему Христовъ законъ евангельского ученія и святыхъ отецъ за-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Древ. Росс. Вивлюе. изд. 2, ч. VIII, стр.1—34.—Временникъ Общ.. Ист. и Древи. ч. 20, отд. III, стр. 41 и слъд.



повъди. И сего ради подобаетъ тебъ, разсудивъ, смотрити и творити полезная и богоугодная... Блюди и храни свою царскую душу и свое христолюбивое царство отъ всехъ враговъ видимыхъ и невидимыхъ»... Затъмъ, обращаясь къ своему ісраржическому долгу – стоять за права и законы Церкви, Макарій говорить: «не могу таковая страшная дерзати или помыслити---отъ взложенныхъ Богови и Пречистой Вогородици и великимъ чудотворцемъ вданныхъ недвижимыхъ вещей въ наслъдіе благь въчных в изъ дому Пречистыя Богородици и великихъ чудотворцевъ таковая дати или продати; не буди того и до послъдняго нашего издыханіа, и избави всвуъ насъ, Всесильный Боже, и схрани насъ отъ таковаго законопреступленіа, и не попусти тому быти не токмо при насъ, но и по насъ, до скончаніа въка... Егда рукополагахся, сирвчь поставляхся въ святительскій санъ, и тогда посреди священнаго сбора, въ святьй, сборный и апостольстви церкви, и предъ Богонъ и предъ всеми небесными силами и предъ всеми святыми, и предъ тобою благочестивымъ царемъ, и предъ всемъ синклитомъ и предъ всвиъ народомъ кляхся: судбы и законы и оправданіе наше хранити, елика наша сила, и предъ цари за правду не стыдитись; аще и нужа будеть ми отъ самаго царя, или отъ вельножъ его, что повелятъ ми говорити кромъ божественныхъ правиль, не послушати ми ихъ; но аще и смертью претять, то никакожь ни послушати ихъ. И сего ради бояхся, глаголю ти, благочестивый царю, и молю твое царское величьство, останися, государь, и не створи такова начинаніи, егоже Богь не поведъваеть вамь, правосдавнымь царемъ, и намъ архіереомъ (святые отцы) священными правилы зъло запретиша.... И того ради молимъ твое царское величьство и много со слезами челомъ бьемъ, чтобы еси, царь и государь князь великій Иванъ Васильевичь, всея Русіи самодержецъ, по твиъ божественнымъ правиловъ у Пречистой Богородици и у вединыхъ чудотворцевъ изъ дому тъхъ недвижимыхъ вещей, вданныхъ Богови въ наследіе благъ венныхъ, не велъдъ венти» 1).

Послѣ такого отвъта, «благочестивому царю» оставалось только заняться другими сторонами вопроса о церковныхъ и монастырскихъ вотчинахъ. Въ следующемъ же (1551) году совванъ былъ соборъ для разсужденія «о многораздичныхъ церковныхъ чинвкъ», въ числю которыхъ одно изъ самыхъ видныхъ мъстъ заняли вопросы о нравственныхъ и экономическихъ безпорядкахъ въ жизни вотчинно-мірскаго монашества, о соціальномъ навначенім церковныхъ и монастырскихъ имуществъ, о мърахъ противъ дальнъйшаго обогащения церквей и монастырей вотчинами. И на этомъ соборъ мы видимъ заводженихъ пустынняковъ, ивъ школы Нила сорскаго. Изъ нихъ извъстенъ, впрочемъ, только одинъ — монахъ Корниліева монастыря Артемій, обративший на себя особенное внимание государя и, реконендаціи Сильвестра, признанный достойнымъ высоигуменства въ Тронцкой давръ 2). Во время соборныхъ заседаній, царь интимно беседоваль съ этимъ «учительнымъ старцемъ» о современномъ состояни монашества. Содержаніе этихъ бесъдъ такъ передаваль ствін самъ Артемій въ письмі къ Грозному: «обо мні разсказывають, что я говориль и писаль тебъ о необходи-



<sup>1)</sup> Отвътъ этотъ вполнъ изданъ Тихоправовыма въ "Дътописяхъ русс. литературы и древности", т. V, отд. III, стр. 126 и слъд. Что царскій вопросъ изсался только интрополичьихъ вотчинъ, видно изъ слъдующихъ обстоятельствъ: а) отвътъ дается отъ лица одною мипрополита; б) интрополить говорить только о земляхъ "Пречистой Боюродицы и великихъ чудотворчевъ" (Петра, Алексъя, Іоны), т. е Успенскаго собора. Въ вотчинахъ митрочнолін находилось и нъсколько монастырей, напримъръ, подъ самой Москвою — Новинскій. Вотъ почему, въ заглавіи отвъта, уцоминаются и монастырскія загравижимыя вещи".

²) A. 9. I, № 238. III, crp. 246.

мости отнять у монастырей села. Дъйствительно, я писаль тебъ на соборъ, извъщая свой разумъ (т. е. высказывая: свой личный взглядъ на дъло), а не говорилъ имъ (членамъ собора) объ этомъ предметъ, и тебъ не совътую дълать что-либо подобное властію или принужденіемъ. Да между собою говорили мы (заволжскіе пустынники), намъ писано въ книгахъ о монашеской жизни... Наше мудрованіе таково, что мы должны жить, какъ предписали святые отды, по уставу Василія Великаго.... Другимъ же им ничего не говорили, развъ только между собою говоримъ, что немъ следуетъ жить своимъ рукоделіемъ и у мірянъ не просить. А что я говориль и писаль тебъ объ истинновъ и непрелестновъ пути заповъдей Христовыхъ, о томъ, Господа ради, не ускори соблазниться.... Я виновать въ томъ, что неблаговременно говориль тебъ иносказаніями. Именно, я оплошился ніжогда притчею, которую сказаль тебъ: «если ты, земной царь, поручишь кому нибудь имъніе съ тъмъ, чтобы оно было передано извъстнымъ лицамъ, а онъ отдастъ, кому самъ вздумаетъ, а не по твоему приказу: не станешь-ли ты бранить его?» На это ты воскликнуль! «не только бранить, но и казнитьхочу таковаго.!» Отсюда я увидъль твое разумъніе въ томъ, что мы должны хранить заповъди Господни, какъ Онъ повельть, а не какъ мы сами хотимъ или умышляемъ своими человъческими помыслами» 1).

Послушаемъ теперь оффиціальной бесёды царя съ соборомъ. Обращая вниманіе духовныхъ властей на нравственные и экономическіе безпорядки въ жизни моналіества, царь въ своихъ вопросахъ собору говорилъ: «въ мона-

¹) Рукопись Рум. Муз. изъ собранія Ундольскаго № 494, л. 196. Срав. "Описаніе" этихъ рукописей, сделанное самимъ собирателемъ. Москва. 1870, стр. 369. См. еще замётку объ Артеміи, напечатанную въ Вологод. Епарх.. Вёдомостяхъ за 1868 г. № 15; прибав., стр. 387.



стыри постригаются не ради спасенія своей дуни, а для нокоя телеснаго, чтобы всегда бражничать, и разъважають лю монастырскимъ селамъ въ свое удовольствіе («прохладу для»). Архимандриты и игумены докупаются своихъ ивстъ не знають ни службы Божіей, ни братства, ни общей трапезы, а покоють себя въ кельи съ гостями, да родственниковъ своихъ помъщаютъ въ монастыри и по селамъ, на всемъ монастырскомъ содержаніи, а старыхъ слугь и вкладчиковъ выживаютъ вонъ, и тамъ опустошають монастыри... Воголюбцы дають въ монастыри по душахъ своихъ и по родителяхъ на поминокъ вотчины и купли, да и сами (монахи) прикупають себъ села, а иныя угодыя у женя припрашиваютъ, - и много уже поимали по всъиъ монастырямъ! -У нихъ же имъются тарханныя, льготныя и несудимыя грамоты. Между твиъ, братіи нигдв не прибыло, а въ иныхъ монастыряхъ даже убыло; пища и питье братскія стали хуже, строенья никакого вновь не прибавилось, а старое опустыло. Гдв тв прибыли и кто ими корыстуется?... Во всвхъ монастыряхъ держатся хмвльные напитки, и монахи предаются пьянству.... По кельямъ незазорно ходятъ жонки и дъвки, а робята молодые живутъ тамъ невозбранно.... И такое безчиніе и совершенное нерадъніе о Церкви Вожіей и монастырскомъ строеніи — на комъ весь этотъ гръхъ взыщется? И откуда мірскимъ душамъ получать пользу и отвращение отъ всякаго зла? Если такъ (въ монастыряхъ) все дълается не по Богу, то какого добра ждать отъ насъ, мірской чади? И чрезъ кого намъ просить милости у Бога?» 1)

Эти вопросы дають видъть, какъ туго прививалась къ нашинъ монастырямъ система строгаго общежитія, посредствомъ которой надъялись уничтожить весь нравствен-

<sup>&#</sup>x27;) Стоглавъ, царскіе вопросы 8 (стр. 54), 15 (стр. 60) и 17 (стр. 61).

ный соблазнъ въ жизни вотчинно-мірскаго монашества и прекратить всё безпорядки въ монастырской экономін. Опыть предыдущаго смутнаго времени вполив донаваль что безъ вившняго, государственнаго контроля надъ монастырями общежительные уставы легко могуть оставаться только на бумагъ. Мысль о необходимости возстановленія этого контроля видна и во всёхъ соборныхъ отвётахъ на царскіе вопросы. Здёсь почти вполнё приведенъ царскій же наказъ монастырямъ, предложенный на обсужденіе собора, вивств съ вопросами 1). По этому наказу, порядокъ и благочиніе въ монастыряхъ, а равно и завъдываніе встии монастырскими доходами и казною, возложены на общую отвътственность настоятелей и соборныхъ старцевъ, которые о важивищихъ двлахъ обязаны доносить самому царю 2), а о другихъ «потребахъ и управахъ» -- царскимъ чиновникамъ, «кому тъ монастыри приказаны будутъ», и по докладу которыхъ царь «потому же велить чинить управу». Безчинникамъ и непослушнымъ наказъ грозитъ святительскимъ запрещеніемъ и царскимъ наказаніемъ. Дійствительно, въ слідующемъ же году дана «выпись» Андрею Берсеневу и Хозяину Тютчеву объ инокахъ, которые, «забывъ страхъ Божій и презръвъ священныя правила, и царскую заповидь, и соборное уложеніе, учнутъ по корчиамъ ходити, и въ шанство упиватись, и по дворомъ и по улицамъ скитатись піани, или учнутъ сквернословити, или матерны лаяти кому, на соблазнъ мірскымъ человъкомъ, или тани учнутъ битись и дратись». Съ та-

<sup>1)</sup> Стоглавъ, гл. 49. стр. 236—240, начиная со словъ: "о томъ же отъ парскаго написанія".

<sup>3)</sup> Такъ знаменитое посланіе Грознаго въ Вирилловъ монастырь на писано по донесенію монастырских властей о безпорядкахъ, пронзводимыхъ повопостриженными боярами (А. И. І. № 204 отр. 372, 373). Спустя нъсколько времени (около 1582—1583 г.) нгуменъ и братія того же монастыря жаловались дарю на своевольства старда Аленсандра (Такъ же, № 213).

жихъ безчинниковъ велёно брать «парскую заповёдь, по земскому обычаю, какъ и съ прочихъ людей безчинниковъ и бражниковъ заповёдь емлютъ, да отсылать тёхъ чернецовъ въ монастыри, къ архимандритомъ и игуменомъ, и они ихъ смиряютъ по монастырскому чину» 1). Нравственныя качества самихъ настоятелей соборъ предоставилъ предварительному испытанію государя, какъ было при Василіи Ивановичё 2). Наконецъ, контроль за пёлостію монастырской казны, какъ мы уже видёли, возложенъ соборомъ на царскихъ дворецкихъ и дьяковъ, которые «приказываютъ монастыри, со всёми ихъ имуществами, новымъ архимандритамъ, игуменамъ и строителямъ съ соборными стардами, и усчитываютъ ихъ во всякомъ приходё и расходё» по описямъ, хранящимся въ самихъ монастыряхъ и въ царскомъ архивъ 3).

Принимая мъры противъ безпорядковъ въ монастырской экономіи, царь имълъ въ виду, съ одной стороны, сократить прямые и косвенные государственные расходы на содержаніе монастырей, уже имъвшихъ довольно вотчинъ, но не перестававшихъ докучать ему, царю, челобитьями о новыхъ земляхъ и льготахъ, съ другой — обратить монастырскіе доходы, своекорыстно расточаемые монахами, къ ихъ первоначальному, религіозно-общественному назначенію. Въ отвъть на первую мысль царя, соборъ запретилъ архимандритамъ, игуменамъ и старцамъ монастырей, у ко-

¹) A. K. I. 16 154. II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стоглавъ, стр. 374: "избирати митрополиту и архіспископоиъ и епископомъ космуждо во своємъ предълъ архимандритовъ и игуменовъ въ честным монастыри, по цареву слову и совиму... И избравъ посылаютъ ихъ въ благочестивому царю, аще будета Богу угодена и царю.".

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 235, 297, 298. Что это постановление исполнялось, видно изъ монастырскихъ описей того времени (А. И. І, Ж 158. А. Э. І, Ж 337). О хранени описей въ царскомъ архивъ см. въ описани послъдниго. изданиомъ въ А. Э. І, Ж 298, (ящикъ 196, стр. 350).

торыхъ, судя по числу братіи, земли достаточно, припрашивать лишнихъ земель и угодій, или новыхъ тарханныхъ, несудимыхъ и льготныхъ грамотъ, «развъ великія нужа, и то съ великимъ упросомъ и боголюбнымъ моленіемъ» 1). Такимъ образомъ предположение Судебника (ст. 43) объ отобраніи старыхъ тархановъ, по отношенію къ монастырямъ. такъ и осталось однимъ предположениемъ. --Особенный государственный расходъ на содержание монастырей составляла руга. Въ малолетство Ивана IV, многіе монастыри и церкви, владъвшіе селами и другими источниками доходовъ, успъли обратить временную ругу, назначенную имъ при Василіи Ивановичъ, въ постоянную (ежегодную), а иные вновь получили ружныя грамоты отъ бояръ. По указанію царя на это обстоятельство<sup>2</sup>), соборъ опредълиль: «обыскать, какъ было при покойномъ великомъ князъ, и виъстъ взять въ соображение существующие способы содержанія церквей и монастырей, сділавшихся ружными въ малолътство государя: если у нихъ есть села и другіе источники доходовъ, достаточные для ихъ существованія, то въ царской воль давать или не давать имъ ругу; если же бъдныль церквамъ и ионастырямъ безъ той руги «прожити не мочно», то достойно и праведно благочестивому царю таковыя убогія міста пожаловать устроить въ свое христолюбивое царство (т. е. принять, какъ ружныя, въ дворцовое въдомство 3). Но видно, по обыску оказалось, что тв «убогія міста» могуть существовать и безъруги: ибо особымъ соборнымъ приговоромъ (11 Мая того же года) вопросъ этотъ разръщенъ въ точномъ смыслъ распоряженій Василія Ивановича 1). Наконець, сділана бы-

<sup>1)</sup> Стоглавъ, стр. 343.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 71. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Crp. 408 — 411.

<sup>&#</sup>x27;) CTp. 432.

ла весьма замвчательная для того времени поцытка къ уменьшенію числа самыхъ церквей и монастырей, не находившихъ себъ средствъ содержанія. Вотъ что говориль объ этомъ царь собору: «старецъ въ лъсу келью поставитъ или церковь срубить, да пойдеть по міру съ иконою просить на сооруженіе, а у меня земли и руги просить, и что соберетъ, то пропьетъ, а церковь-выставку, пробывъ въ ней съ годъ, покинетъ, жалуясь на притъсненія архіерейскихъ десятильниковъ и недостатокъ земли и руги. Нужно объ этомъ поразсудить, чтобы не было такого соблазна, а святителямъ и намъ укоризны» 1). Соборъ постановилъ: «всъ такія пустыни сносить въ одну пустынь или въ общежительные монастыри, а церкви-выставки — къ старымъ церквамъ на погосты, чтобы тъмъ и другимъ было чъмъ прожити». На будущее же время строить новыя пустыни и церкви только «царскою властію и по благословенію мъстнаго архіерея» 2). Такъ въ первый разъ высказана мысль о необходимости принять мёры противъ неудержимаго народнаго стремленія къ религіозному пустынножительству!

Что касается до цёли Ивана IV—обратить церковныя и монастырскія богатства къ ихъ религіозно-общественному назначенію, то она видна изъ слёдующихъ царскихъ вопросовъ: «церковную и монастырскую казну даютъ въ ростъ. А въ свв. правилахъ написано: «церковное богатство—нищихъ богатство и прочимъ на потребу» 3).—Монахи и монахини волочатся по міру, собирая милостыню, и не знаютъ, что такое монастырь: надо подумать, какъ ихъ прокормить и устроить въ монастыряхъ, чтобъ міру было не въ соблазнъ, а душамъ ихъ не въ погибель» 4).—«Изб

<sup>1)</sup> Стоглавъ, стр. 63 — 64.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) C<sub>T</sub>p. 372 — 373.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 61.

<sup>4)</sup> CTp. 56.

нашей казны дается годовая милостыня—хлъбъ, соль, деньги и одежда по богодъльнымъ избамъ во всъхъ городахъ; подаютъ милостыню и христолюбцы. Но туда вкупаются у прикащиковъ здоровые мужики съ женами, а нище и увъчные, состаръвшеся въ убожествъ, терпятъ голодъ и холодъ, зной и наготу и всякую скорбъ, не имъя гдъ головы приклонить: вездъ ихъ гнушаются, и многіе изъ нихъ вътой крайней нуждъ умираютъ безъ христіанскаго напутствованія... Что сдълать для нихъ православнымъ царямъ и селтителямз 1)?—Изъ ордъ привозятъ на выкупъ плънныхъ бояръ и боярынь и всякихъ людей, но ихъ никто не выкупаетъ; и такихъ полоняниковъ, мущинъ и женщинъ, опять увозятъ назадъ въ бусурманство... Нужно уложить, какъ выкупать ихъ, чтобы не отпускать назадъ къ невърнымъ» 2).

Соборные отвъты вполнъ подтвердили справедливость вышеприведенныхъ жалобъ Максима Грека на крайнее оскудъне въ нашей іерархіи духа христіанской благотворительности. Только на первый вопросъ соборъ отвъчаль довольно близко къ мысли царя-вопрошателя, и то — не въсилу поцитованнаго въ вопросъ правила о принадлежности церковнаго богатства бъднымъ, а по соображеніямъ чистовкономическаго свойства, какими нъкогда руководился великій игуменъ-хозяинъ, Іосифъ волоцкій в). Именно, соборъ предписаль владыкамъ и монастырямъ давать своимз крестьяним заимообразно деньги и хлъбъ безъ росту— «того для, чтобы за ними крестьяне жили, и села бы ихъ были не пусты» 4). Затъмъ, по вопросу о «нищепитательствъ» монастыръ

¹) Стоглавъ, стр. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. выше въ текств, стр. 99.

<sup>4)</sup> Стоглавъ, етр. 344. 345.

не принимали безъ вклада», соборъ приговорилъ: «разивстить ихъ по монастырямъ и давать на ихъ содержаніе митрополиту, владыкамъ и самому царю, BKI8IH ему, государю, Богь извъстить 1). Вопросъ о призръніи мірянь, «прокаженных» и увічныхь, лежащихь по улицамь въ поробьяхъ или возимыхъ на теленкахъ и въ санкахъ», разръщенъ только съ административной стороны. «Ла повелить благочестивый царь-отвъчаль соборъ-переписать вску такихъ каликъ и помъстить ихъ въ богадъльняхъ, съ тъмъ чтобы они содержались здъсь царскою милостынею и приношеніями боголюбиева. А для превращенія элоупотребленій, допущенныхъ прежними прикащиками, поручить надзоръ за богадъльнями добрымъ священникамъ, городскимъ людямъ и цъловальникамъ» 2). О финансовомъ участін въ этомъ дълв владыкъ и монастырей соборъ не говорить ни слова-потому, вфроятно, что вопросъ касался только сородских богадъленъ, которыя, какъ и самые города, принадлежали государю и государству, а не монастырямъ и владыкамъ. Последніе также строили и содержали богадъльни, но-только въ своихъ вотчинахъ и для своихъ дюдей, да и это едва-ли было общимъ и неизмъннымъ правиломъ 3). Во всякомъ случай царь, приводя въ своихъ

<sup>1)</sup> Стоглавъ, стр. 830 — 333.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 335. 336.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) При маноторых вонастырях и архісрейских донах несомивно были богадальни (Примары см. у Неволима: «о пространства церковнаго суд в въ Россій", соч. т. VI, стр. 326. примач. 190, и у Лешнова: "Русскій народъ и государство", стр. 591). Но незначительность пожертвованій на это дало, примосимых владынами и монастырями во времена собора, доказывается не только вочиненіями Вассіана Патримаєва и Максима Грека, но и отзывами самих рамитниковъ непримосновенности церковных и монастырских вотчинъ (напримаръ м-та Даніяла; см. выше, стр. 96). Сравнительно больше далали приходскій церкви, на земла которых обывновенно ставились кельи для нищихъ, "питавшихся отъ церкая Бомісій", или, какъ объясняется въ изкоторыхъ писцовыхъ кингахъ, ота прихода". Земля эта, бывъ отдана подъ жилье ремесленныхъ вли торговымъ людямъ, могла бы приносить болье или менае значи-

вопросахъ каноническое изречение: «церковное богатство---нищихъ богатство», очевидно расчитывалъ на большее участіе архіереевъ и монашества къ двланъ общественной благотворительности. — Еще характеристичные отвыть о выкупъ плънныхъ, который, по соборному приговору, долженъ былъ производиться изъ царской казны съ возивщеніемъ того, что будеть израсходовано на этотъ предметъ, особою податью, которая поровну раскидывается на сожи по всвиъ землямъ, чьи бы онв ни были: «ибо -- говорилъ соборъ — тотъ выкупъ называется общею милостынею» 1). Итакъ духовныя власти не изъявили желанія жертвовать что-либо лишнее, въ сравнени съ последнимъ крестьяниномъ, на такое діло, для котораго Коричая книга разрішала даже продавать священные сосуды<sup>2</sup>). Впрочемъ, соборный отвътъ не быль для современниковъ соблазнительною новостію: посошный и обежный сборъ полоняничныхъ денегь, подъ именемъ общей милостыни, уже быль тогда въ употребленів. Такъ въ 1535 году, въ малолитство государя, послано было изъ Москвы къ новогородскому архіепископу Макарію (теперь митрополиту и предсъдателю собора) требованіе «быть вкупну» въ дълъ искупленія плънныхъ, именно: собрать съ своихъ земель и съ монастырскихъ, по всей епархіи, 700 рублей по обежному счету» 3). Однакожъ, соборный приговоръ встрътилъ возражение — со стороны бывшего митрополита Гоасафа, который жиль въ то время

тельный доходъ. Такинъ доходомъ, действительно, и пользовались монастыри и аргиереи, дававшие на своихъ городскихъ участкахъ места для целитъ слободокъ (см. наприм. А. Э. I, № 252), что однакомъ было запрещено Судебникомъ (гл. 91) и особымъ соборнымъ приговоромъ 15 Сентября 1560 года (Стоглавъ, стр. 412. 413).

<sup>1)</sup> Стоглавъ, стр. 333-334.

См. напр. въ печ. Кормчей гл. 49; ч. 2, л. 35 об.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пол. собр. лътоп. VI, стр. 293. 294.

на поков въ Троицкой лаврв, и которому посланы были на разсмотрвніе царскіе вопросы и соборные отвъты. На опредъленіе о выкупъ плънныхъ Іоасафъ замътилъ: «брать бы тоть выкупъ не съ сохъ, а изъ казны митрополита, архіепископовъ, владыкъ и со всъхъ монастырей, какъ ты, государь, пожалуешь, на комъ что велишь взять. А кресть-янама, государь, и такъ много тягли въ твоихъ податяхъ. Государь, покажи имъ милость, какъ тебъ Богъ положитъ на сердце. При твоемъ отцъ брали съ митрополита, съ архіепископовъ и владыкъ пошлину на смоленскаго владыку, ради его недостатковъ, и они о томъ не тужили. А поломяники, государь, нуженье того» 1). Но этотъ протестъ остался безъ всякихъ послъдствій. Сборъ полоняничныхъ денегъ въ XVI и XVII въкъ производился согласно съ опредъленіемъ стоглавнаго собора 2).

Безучастность духовныхъ властей къ дѣламъ общественной благотворительности, уже сама по себѣ, оправдывала тѣ мѣры Ивана IV, которыми онъ, вскорѣ послѣ полученія изложенныхъ соборныхъ отвѣтовъ, частію отнималъ у архіереевъ и монастырей нѣкоторыя ихъ владѣнія, частію ограничивалъ для нихъ способы дальнѣйшаго обогащенія вотчинами. То и другое сдѣлано въ особомъ соборномъ засѣданіи 11 Мая 1551 года. Въ первомъ отношеніи постановлено:

1) Помъстныя и черныя земли, которыя архіереи и монастыри отняли у дътей боярскихъ и крестьянъ за долги, или которыя неправильно записаны за ними писцами, возвратить, по розыску, прежнимъ владъльцамъ, хотя бы вла-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Это видно изъ Уложенія 1649 года (гл. 8), въ которомъ порядокъ сбора полоняничныхъ денегъ, установленный стоглавнымъ соборомъ, является уже общимъ государственнымъ закономъ. Срав. Котошихина Сказаніе о Россіи при Алексъв Миханловичъ, гл. VII, ст. 3.



<sup>1)</sup> Стоглавъ, стр. 427. 428

дыки и монастыри уже поставили на такихъ земляхъ свои починки.

2) Села, волости, рыбныя ловли, угодья и оброчныя деревни, розданныя владыкамъ и монастырямъ боярами, въмалолътство государя, отобрать и закръпить за тъми, кому они принадлежали при Василіи Ивановичъ.

Во второмъ отношени Иванъ IV окончательно возвелъ въ общее правило частныя распоряженія своего діда о вотчинахъ служилаго класса 1). Мы уже видъли, что Иванъ III запретиль потомкамь прежнихь удёльныхь князей, состоявшимъ на службъ у московскихъ государей, а также служилымъ людямъ вновь присоединенныхъ къ Москвъ областей, отчуждать свои вотчины въ неслужилыя руки и, въ частности, отдавать ихъ въ монастыри по душахъ 2). Подтвердивъ эти старые указы. Иванъ IV упомянутымъ соборнымъ приговоромъ вообще запретилъ архіереямъ и монастырямъ какъ покупать, такъ и принимать по духовнымъвавъщаніямъ чьи бы то ни было вотчиныя земли, безъ предварительнаго доклада о томъ и другомъ правительству 3). За нарушеніе этого закона, купленная и отданная по душв вотчина безденежно отбиралась на государя. Впрочемъ, вторая часть соборнаго приговора, касающаяся от-

з) Въ казанскомъ йзданіи Стоглава (стр. 433, 434) статьи этого соборшаго приговора, касающіяся отдачи вотчинъ въ монастыри по душахъ, перемѣшаны, такъ что трудно отличить общій законъ Ивана IV отъ указовъего дѣда, обязательныхъ только для служебныхъ князей и жителей вновь присоединенныхъ къ Москвъ областей и городовъ. По болье исправному списку, наданъ тотъ же соборный приговоръ въ А. Э. I, № 227. Здѣсьобщій законъ наложенъ послѣ мѣстнаго и особеннаго и составляетъ предпослѣднюю статью, въ которой сказано: "а кто, безъ государена вѣдома, въвоторой монастырь вотчину свою дасть по душѣ, и та вотчина у конастырефбезденежно внати на государа".



<sup>1)</sup> Первый опыть такого обобщенія, какъ выше показано (стр. 102), едълань еще при Елент Глинской.

<sup>&</sup>lt;sup>'</sup> <sup>2</sup>) C<sub>T</sub>p. 36. 37.

дачи вотчинныхъ земель въ монастыри по душахъ, сиягчена слъдующими ограниченіями:

- а) Вотчины служилыхъ людей, отданныя по душахъ до изданія настоящаго приговора, и впредь остаются за монастырями. Но это ограниченіе обратной силы занона не простиралось на тѣ вотчинныя земли, отдача которыхъ въ монастыри запрещена была еще Иваномъ III. Послѣднія положено было отобрать у духовныхъ владѣльцевъ и раздать дѣтямъ боярскимъ въ помѣстья, впрочемъ—за извѣстное вознагражденіе монастырямъ изъ казны («смотря по мѣрѣ»).
- б) Вотчины, отданныя по душахъ до настоящаго приговора ст дозволения государя, а равно и тв, которыя имъютъ быть впредь отдаваемы, подъ твмъ же условіемъ, уже не должны подлежать выкупу со стороны родственниковъ завъщателя, кромъ того случая, когда въ данной или духовной грамотъ поименованы будутъ лица, имъющія право на выкупъ, и означена будетъ самая цѣна, за какую они могутъ выкупить отданное монастырю имѣніе. Въ такомъ случать родственники должны пользоваться своимъ правомъ, согласно съ распоряженіями завъщателя и съ указами, изданными на этотъ предметъ Иваномъ III и Василіемъ Ивановичемъ.

Хотя ни въ одномъ изъ вопросовъ, предложенныхъ царемъ собору 1551 года, нътъ прямаго намека на необходимость обращенія въ казну «изстаринныхъ» церковныхъ и монастырскихъ вотчинъ, тъмъ не менъе соборъ, мивя конечно въ виду недавнія посягательства мірской власти на земли самой митрополіи, счелъ нужнымъ, въ нъкоторыхъ отвътахъ своихъ, повторить старыя доказательства неприкосновенности церковныхъ имуществъ. Видимымъ поводомъ къ этой аргументаціи послужили два царскіе вопроса: о святительскихъ судахъ и о вотчинахъ, отдаваемыхъ въ монастыри по душахъ. Суды святительскіе, какъ

извъстно, инъли вообще финансовый характеръ и, въ частности, содержали въ себъ вотчинный судъ надъ крестьяжившими на земляхъ владычныхъ 1). А какъ царь въ своемъ вопросв яркими красками изобразилъ требленія архіерейскихъ судей (десятильниковъ, бояръ, тіуновъ и прикащиковъ 2), то отцы собора легко могли увидъть въ этомъ косвенное посягательство на цълость не только церковной юрисдикціи, но и церковной собственности, тъмъ болъе, что неприкосновенность той и другой не ръдко утверждалась въ однихъ и тъхъ же источникахъ церковнаго права, византійскихъ и русскихъ 3).—Второй вопросъ, повидимому, направленъ былъ въ подрывъ самаго твердаго, -- религознаго основанія права собственности монастырей на ихъ поземельныя владенія. Мы уже видели, что монастыри, вопреки церковнымъ правиламъ и наказамъ духовныхъ и вкладныхъ грамотъ, позволяли себъ продавать, промънивать, вообще отчуждать вотчины, данныя имъ на въчный поминовъ по душахъ 4). Отсюда естественно происходило, что въ монастыряхъ мало по малу забывались самыя имена вкладчиковъ и поминовеніе ихъ прекращалось. На эти то два обстоятельства, рёзко противоречащія каноническому принципу «неподвижности» церковныхъ имуществъ, царь какъ бы мимоходомъ и безъ всякой задней мысли указаль собору въ одномъ изъ своихъ вопросовъ: «села и имвнія въ монастыри беруть, а по душамъ вклад-

<sup>1)</sup> Неволива, о пространства церков. суда въ Россін (сочиненій т. VI стр. 377 и слад.); Лохвицкій, церковная администрація въ древней Россін. Фусс. Въст. 1857, № 2. стр 212 и слад.).

Стогдавъ стр. 53. 54.

<sup>3)</sup> Эти источники цвликомъ поивщены въ 60—65 главахъ Стоглава. Въроятно, по поводу царскаго вопроса о святительскихъ судахъ, и-тъ Макарій въ томъ же году испросилъ несудимую грамоту на всъ свои вотчины (Горчакось, о вемельныхъ владъніяхъ, прилож. стр. 34).

<sup>•)</sup> См. выше въ текств стр. 26.

мчковъ и ихъ родителей памяти не совершаютъ и накавовъ ихъ не исполняютъ» <sup>1</sup>). Соборъ хорошо понялъ, какіе виды и цъли могли скрываться за этимъ вопросомъ, и въ своемъ отвътъ постановилъ:

- 1) Дознать имена вкладчиковъ, которые давали вотчины въ монастыри по душахъ, и написать ихъ въ монастырскіе синодики для въчнаго поминовенія.
- 2) Вотчинъ и селъ, данныхъ Богу въ наслъдіе въчныхъ благъ, равно и другихъ монастырскихъ земель впредыми отванать, ни продавать. Такъ въ первый разъ выскавано отъ лица нашей духовной іерархіи формальное запрещеніе монастырямъ отчуждать свою поземельную собственность 2). Что этимъ запрещеніемъ соборъ именно хотълъ отнять у правительства и другихъ заинтересованныхъ лицъ самый благовидный поводъ къ притязаніямъ на вотчины, отданныя въ монастыри по душахъ, видно изъ дальнъйшей ссылки на извъстное правило пятаго вселенскаго собора, который «положилъ сграшное запрещеніе не только на простыхъ людей, но и на самихъ царсй и вельможа, обидящихъ святыя божія церкви» (Стоглавъ, стр. 338—341).

<sup>1)</sup> Стоглавъ, стр. 60.

<sup>2)</sup> Недавно высказанъ орвгинальный взглять, будго теорія неотчуждаемости цервовныхъ инуществъ одончательно сложилась на Руси къ концу XV
въка (Горчакова, о земельныхъ владъніяхъ, стр. 163 и сл.). Въ смыслъ каноническаго принципа она существочала и прежде, хотя, канъ мы ридъли, не
могла воспрепятствовать образованію противоположного обычая который въпервый разъ формально отмъненъ соборомъ 1551 года. Но гланная ошибка
автора, по нашему мивнію, состоить въ томъ, что онъ ото кдествляеть принципъ неотчуждаемости съ призципомъ месталемости царковныхъ имуще твъ.
Последи й никогда не исчезаль изъ созизнія духовенства и быль и стойчиво
повторяємъ важдый разъ, когда право церловаюй собствен очти и прушалось
мретьими лицами (См. выше въ текатъ, стр. 3—1). Только вз этомъ слыслъ
и понималась у насъ, до себора 1551 г да, тео ім юридической унеподвийшости" це, ковныхъ имуществъ (ср. стр. 26—27).

Такимъ образомъ на соборъ 1551 года вопросъ о церковныхъ и монастырскихъ вотчинахъ затронутъ былъ со всвхъ сторонъ, но ни съ одной не разръшенъ окончательно, такъ чтобы не оставалось поводовъ къ старымъ жалобамъ, обличеніямъ, протестамъ. Во главъ недовольныхъ соборными опредъленіями, попрежнему, стояла партія заволжскихъ нестяжателей-съ ея неизмённою аскетическою проповъдію о неприличіи монахамъ владъть людьми и селами. Теперь эта партія, благодаря задушевному желанію самого государя возстановить въ монастыряхъ религіозный порядокъ и дисциплину, начинаетъ выдвигаться изъ глуши своихъ отдаленныхъ пустыней и занимать нъкоторые важные церковно-іерархическіе посты. Мы уже видъли на соборъ одного пустынника - Артемія, успъвшаго обратить на себя особенное вниманіе Ивана IV и тогда же назначеннаго на высокое игуменство въ Троицкой лавръ. Артемій, конечно, зналь напередь, что ждеть его въ великомъ царскомъ «богомольи», гдв, по замвчанію самого собора, невозможно было строгое соблюдение правиль общежития: «занеже то ивсто чудотворное, и гости безпрестанни день и нощь», и потому не прежде повхаль на свое игуменство, какъ получивъ дозволеніе «покоить» у себя въ монастыръ знаменитаго тверскаго заточника, Максима Грека. Но не смотря на нравственную помощь Максима, игуменъ-пустынникъ скоро почувствоваль себя не на ивств: онъ снова удалился въ свою пустынь, «чтобы отъ Бога не погибнути душею, и Христовы заповъди совершити, и евангельскія и апостольскія, и отъ своею руку питатися, пищею и одежею доволитися» 1). Словомъ: съ Артеміемъ повторилось на троицкомъ игуменствъ почти тоже самое, что испыталь нъкогда Паисій Ярославовъ: борьба съ «любостяжательными, издавна законопреступными мнихами» (накъ выра-

<sup>1)</sup> А. 9 I, Ж 238, нъ вонцъ.

жается Курбскій) была и ему не по силамъ 1). Другой пустынникь, извистный просвитель лопарей Осодорить, ноставленый, по рекомендаціи Артемія, въ игумены въ Спасо-Евоимість суздальскій монастырь, нашель здёсь такихъ же «необувданных» и своевольных в мниховъ», съ какими бородся его единомышленникъ въ Троицкой давръ, и своею строгостію возстановиль противь себя не только всю братію, но и мъстнаго епископа, котораго обличаль также въ сребролюбін и пьянствъ 2). Въ тоже время въ самихъ заволжскихъ пустыняхъ — въ этомъ духовномъ отечествъ всвиъ русскихъ нестяжателей-протестъ противъ мірскаго дука и быта церковной іерархіи и монашества сталь выражаться въ ръзкихъ вольнодумныхъ толкахъ, напоминающихъ старую ересь жидовствующихъ. Отсюда вынесли или, по крайней мъръ, здъсь осмыслили, обосновали и развили свое ученіе извістные религіозные вольнодумцы того времени-Матвей Бакшинъ и Осодосій Косой 3). Усвоивъ иден Нила сорскаго, они дали имъ следующую еретическую редакцію: «духовныя власти на соборахъ все писали для себя, чтобы имъ владъть всъмъ-и уарскимо и святительскимъ» 4). «Монашество есть изобрътение человъческое, а монастырскіе уставы-выдумка корыстолюбивыхъ монаховъ, которые ввели у себя законъ, чтобы монастыри владъли людьми и селами» 5). Розыскъ еретиковъ, производившійся на соборахъ 1553 и 1554 года, открыль настоящее

<sup>&#</sup>x27;) Сказанія Курбскаго, изд. 3, етр. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же стр. 116.

<sup>\*)</sup> По свидътельству Никоновской лътописи (VII, 304), Бакшинъ, при розыскъ его среси, показалъ на заколискихъ старцевъ, «что они его злобы не хулнли, а утвержедали его въ томъ". А Осодосій Косой самъ былъ постриженикомъ Кирилло-бълозерскаго монастыря—центра заколискихъ пустыней.

<sup>4)</sup> Такъ училъ Бакшинъ. См. А. И. I, № 161 A. 9. I. № 239.

Это — ученіе Феодосія Косого. См. Зиновія "Истицы показаніе".
 Казань. 1863, стр. 888.

гивадо икъ въ заволжскихъ пустыняхъ. Этикъ обстоятельствоиъ воспользовалась партія дюбостяжателей, чтобы привлечь на судъ, вивств съ еретиками, и твхъ пустынияковъ, которыхъ мы уже видели на высокихъ игуменскихъ постахъ и которые сильны были своимъ вліяніемъ на государя. Бывшій Троицкій игумень Артемій оговорень, какь «совътный» съ Бакшинымъ, а Өеодоритъ Спасо-Евоиміевскій-какъ совътный съ Артеніемъ, и оба сосланы по монастырямъ «подъ строгое начало». Вздумалъ-было «поборать» по этихъ миниыхъ еретикахъ одинъ изъ членовъ соборарязанскій епископъ Кассіанъ, выходець изъ тёхъ же заволжскихъ пустыней, но, по современному свидътельству, подвергся за это чудесной каръ, которая заставила его отказаться отъ канедры 1). Даже Максиму Греку, по его отношеніямъ къ Артенію, повидиному, грозила новая опасность. Отъ него потребовали письменнаго обличения ереси Бакшина, что сильно встревожило многострадальнаго святогорца. Впрочемъ, самъ царь, принимавшій живое участіе въ богословскихъ спорахъ съ еретиками, не замедлилъ написать въ успокоеніе Максиму: «мы слышали, что ты оскорбляеться нашинъ требованіемъ и думаеть, будто мы равняемъ тебя съ Матвеемъ (Бакшинымъ); но не будь того, чтобы ставить върнаго наряду съ невърнымъ 2).

Вскоръ послъ соборнаго суда надъ еретиками, ученіе одного изъ нихъ, именно Өеодосія Косого, подверглось строгой литературной критикъ со стороны ученика Максимова, отенскаго монаха Зиновія, который отчасти раздълиль участь своего учителя, но не раздъляль его мыслей о монастырскихъ вотчинахъ. Такъ какъ еретики, возставая противъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) А. Э. I, № 239 Сказанія Курбскаго, стр. 119. 120

 <sup>(&#</sup>x27;о'оры на еретиковъ XVI выка въ Чтен. Общ. Ист. и Древ. 1847
 3. А. И. I, № 161, стр. 298.

русскаго монашества за владение людьми и селами, прямо ссыдались на сочиненія инока-князя Вассіана и Максика Грека, авторитетъ которыхъ, какъ истинныхъ учителей въры и благочестія, предполагался безспорнымъ, 1) то Зиновій счель нужнымь направить свои возраженія не столько противъ идей Вассіана и Максима, сколько противъ ихъ личности. Онъ старается накинуть тень на самый нравственный характеръ обоихъ проповъдниковъ иноческой нестяжательности, обвиняеть ихъ въ неиспренности, въ лицемъріи, въ несправедливомъ требованіи отъ другихъ того, чего они сами не соблюдали, словомъ-выводитъ всю ихъ полемику противъ вотчиннаго быта русскихъ монастырей изъ личныхъ, предосудительныхъ побужденій. Съ особенною силою, нападаетъ Зиновій на своего учителя — за указаніе на примъръ датинскихъ монаховъ, приведенный Максимомъ будто-бы только для того, чтобы больнее уколоть православное русское монашество, владъющее «Чъмъ-спрашиваетъ онъ-наши монастыри гръшнъе латинскаго, если они принимаютъ подаяніе селами? Вся разница между твиъ и другими только въ томъ, что латинскіе монахи два раза въ недълю собирають по городу подаянія, а русскіе однажды въ годъ, именно літомъ, выходять въ свои деревни, чтобы собрать съ крестьянъ плоды,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Не говоря уже о Максимъ, къ которому самъ митрополитъ Макарій относился съ величайщимъ уваженіемъ, мы можемъ привести нъсколько свидательствъ, доказывающихъ, что и нашъ инокъ-князь находняъ почитателей не только между свътскими лицами (извъстенъ отзывъ о немъ Курбскаго), но и между самими ісраржами. Такъ одинъ изъ членовъ собора 1551 г. (по всей въроятности, Кассіанъ рязанскій) имълъ при себъ, во время соборныхъ засъданій, извътстное "събраніе", помъщенное Вассіаномъ въ свою Кормчую (Тихомравовъ Лътоп. русс. литер. и древи. т., V. отд. III, стр. 140. Ср. настоящаго сочиненія стр. 74, прим. 1). Да и вся Кормчая, не смотря на строгій судъ объ ней митрополита Данінла, усибла разойтись въ изсколькихъ спискахъ (См. выше, стр. 72, прим. 2).



ж ватыть безмольствують въ монастырь, пребывая въ пость и молитев, если только какая нужда не заставить ихъ ныйти.... Явно, что Максимъ указаль на примъръ латинскаго монастыря только для того, чтобы укорить русское монашество. Ибо онъ могъ бы предложить русскимъ монастыри, прославившеся чудесами, какъ небо звъздами, (хотя и ихъ примъръ не можетъ быть закономъ для нашихъ монастырей: ибо Египетъ страна полуденная и плодородная, а Русь — полуночная и суровая); но Максимъ не указаль ни на Египетъ, ни на Св. гору, ни на Грецію, откуда русская Церковь и въру пріяла, а восхвалилъ, очевидно, только въ укоризну намъ, монастырь латинской страны и ереси, отъ которой всячески отвращается русская Церковь» 1).

Эта укоризна представляется Зиновію тэмъ болье несправедливою, что Максимъ и Вассіанъ, живя при дворъ великаго князя, вовсе не знали быта русскихъ монастырей, владъющихъ селами. «У меня слезы навертываются на глазакъ, пишетъ Зиновій, когда вспомню, какихъ монаховъ видаль я въ тъхъ монастыряхъ, которые Вассіанъ и Максимъ укоряютъ за деревни. Отъ тяжкихъ работъ нихъ руки скорчились, кожа на рукахъ затвердъла и потрескалась, лица изнурены, волосы растрепаны.... Сборщики податей безъ милости влачили ихъ и нещадно били. Руки и ноги у нихъ посинъли и распухли; одни изъ нихъ хронали, другіе падали. Имінья у нихъ было столько же, сколько у нищихъ: одни имъли пять или шесть серебряныхъ монетъ, другіе три или двъ, а многіе не ръдко не находили у себя и одной мъдной монеты. Пища ихъ-хлъбъ <sup>™</sup>овсяный, невъяный, или ржаной изъ толченыхъ колосьевъ, и при томъ сухой и безъ соли. Питье — вода, варево —

<sup>&#</sup>x27;) Истины показаніе, стр. 890—898.

жапуста; только болъе зажиточные инъють изъ велени свеклу и ръпу; овощи ихъ — рябина и калина. А объ одеждъ что и говоритъ? — Искропана и в.... посыпана» 1).

Въ контрастъ съ этой картиной Зиновій такъ описываетъ жизнь самихъ проповъдниновъ иноческой нестяжательности, при дворъ великаго князя: «видалъ я и называющихъ себя нестяжателями, у которыхъ въ кошелькъ было по 1000 серебряныхъ монетъ и больше, и которые ъли хлъбы пшеничные, чистые и мягкіе, икры бълыя и черныя, визиги бълужія и осетриныя, бълыхъ рыбицъ и паровыхъ рыбъ, ухи бълыя, черныя и красныя; овощи у нихъ были: смоквы, стапиды (изюмъ), рожки, сливы, вишни, дули, яблоки; а приправы: инбирь, перецъ, корица, шафранъ, гвоздика, мушкатъ, сахаръ. Одежды мягкія, теплыя и дегкія». Здёсь рёчь идеть о Максиме Греке, который не названъ по имени, можетъ быть, потому, что въ это время (въ 1555 г.) быль еще живъ, но на котораго ясно указываетъ Зиновій, переходя вслёдъ за темъ къ описанію другаго нестяжателя: «посмотримъ также-гово-· ритъ онъ — и на инока-князя Вассіана и его законоположеніе. Въроятно, недовольный монастырями за деревни, онъ предпочелъ жить въ пустыни. Но потомъ, по волъ великаго князя, онъ жилъ въ Симоновъ монастыръ и не хотълъ ъсть симоновской пищи — ржанаго хлаба, варева изъ капустныхъ листьевъ и свекольныхъ стеблей, каши, приправленной избойнымъ сокомъ или прокислымъ молокомъ, и не пиль монастырскаго питья, очищающаго желудокъ. какъ монастырь получалъ все это съ деревень, то Вассіанъ и не употребляль монастырской пищи и питьн. Онъ ваъ кушанья, приносимыя ему со стола великокняжескаго: жавбы пшеничные чистые и крупичатые, и другія яства

<sup>: 11 &</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 898, сл

съ разнообразными приправами, словомъ — все, что приносится къ столу великаго князя изъ рыбъ, масла, молока и яицъ. Итакъ, благоговъйный инокъ-князь Вассіанъ отличался въ пищъ отъ братіи Симонова монастыря, который (какъ я слышалъ) имъетъ двъ тысячи вытей, но не отличался въ пищъ отъ великаго князя, имъющаго тысячи тысячь вытей. А пилъ этотъ нестяжатель романею, бастръ, мушкатель, ренское бълое вино» 1).

Изъ этого контраста Зиновій выводить то заключеніе; что Вассіанъ и Максимъ, какъ не знавшіе ни въ чемъ нужды, не имъли права быть законодателями для русскаго монашества, которое, не смотря на владеніе селами, все-таки терпъло несравненно болъе нуждъ и лишеній, чъмъ сами проповъдники нестяжательности. Но въ жару своей полемики Зиновій забываеть, что Вассіань и Максимь не по своей волъ жили вблизи великаго князя и кормились отъ стола его, и что они не промъняли своихъ убъжденій на великокняжескія блюда и милости. Особенно несправедливы намеки Зиновія на неискренность аскетической пропов'яди его учителя: удобства жизни на содержаніи русскаго государя не настолько прельщали Максима, чтобы онъ могъ забыть мъсто своихъ монашескихъ подвиговъ — Св. гору, куда просился онъ, находясь еще въ милости у великаго князя 2). Къ этому же времени относится и начало полемики Максимовой противъ «любоимъннаго» русскаго монатества 3). Но Зиновій, забывъ свою собственную аргумен-

<sup>3)</sup> Такъ, напримъръ, сочиненія Максима: "разговоръ любостяжателя съ нестяжателемъ" и "бесъда ума къ душъ о лихоимствъ", гдъ преннущественно содержится полемика противъ монастырсямъ вотчивъ, написаны.



<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 899-901.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Максимъ просилъ отпуска на Асонъ уже по окончании перевода Толковой Исалтыри, а это было на другой годъ по привзда къ намъ скятегорца (Москвитанинъ 1842. № 11, стр. 47. 48).

тацію о неприличіи людямъ, живущимъ на щедромъ содержаніи великаго князя, предписывать законы монахамъ, получающимъ скудное содержание съ монастырскихъ вотчинъ, ръшается утверждать, будто Максинъ началъ укорять наши монастыри за владение селами — въ досаде на свое заточеніе 1). Не кстати и насившливое упоминаніе о 1000 серебряныхъ монетъ въ кошелькъ у «нъкоторыхъ нестяжателей»: то была милостыня, которую Максимъ, въ надеждъ возвращенія своего на Авонъ, собираль для тамошнихъ обителей. Да и въ отзывахъ о Вассіанъ авторъ увлекся своею проніей до противоръчій и нельпостей. Допустимъ, что инокъ-князь промъняль симоновскую братскую транезу на блюда, приносимыя съ великокняжеского стола, вовсе не изъ ненависти къ монастырю за владение селами, а по старой привычкъ поъсть въ сыть и въ сласть. Но какой симсть имветь та же самая иронія въ отношеніи къ переходу Вассіана изъ Кириллова монастыря, богатаго вотчинами, въ суровую Нилову пустынь, гдъ требовалось кормиться своими трудами и только въ случав крайней нужды дозволялось принимать подаянія отъ христолюбцевъ? Наконецъ, въ самомъ контрастъ между жизнію проповъдниковъ нестяжательности и бытомъ монастырей, владъющихъ вотчинами, есть и вкоторыя преувеличенія: картина прайней бъдности землевладъльческого монашества, хотя бы и взятая Зиновіемъ съ дъйствительности, обнимаетъ далеко не всъ монастыри, осуждаемые Вассіаномъ и Максимомъ за владение селами. Напримеръ, въ Троицкой лавръ и Кирилловымъ монастыръ монахи жили и кормились

миъ еще до 1525 г., т. е. до ссыяви его въ Іосифовъ монастырь. (Тамъ же, стр. 53, примъч. 25).

<sup>1)</sup> Истины показаніе, стр. 909.

едва-ли хуже того, какъ, по описанію Зиновія, жили и кормились наши нестяжатели при дворъ великаго князя <sup>1</sup>).

Политическое значеніе партіи нестяжателей поколебалось еще прежде церковнаго суда надъ ними на соборахъ-1553 и 1554 гг. Недаромъ, по дълу Бакшина и Артемія, какой нибудь малограмотный дьякъ (Висковатый) успълъпривлечь къ отвъту и всемогущаго Сильвестра, какъ «совътнаго» еретикамъ 2). Не за долго предъ тъмъ, въ крити-

 $\cdot \, {\sf Digitized} \, \, {\sf by} \, Google$ 

<sup>1)</sup> См. уставы о трапевахъ этихъ монастырей, написанные въ 1590году (Доп. въ А. И І. № 135). Отсюда видно (по справеданвому замъчанію Мимопина, стр. 378, примъч. 738), какъ разнеобразна быда въ то время: монастырская кухня и какъ далеко уклонился отъ первоначальной простоты образъ жизни монаховъ. На объдахъ и ужинахъ иноковъ подавались, между прочимъ, следующія кушанья и напитки: хлебы белые, ржаные и пшеничные, колачи, щи капустные, ботвинья, борщъ, ужа, лапша молочная, лапша съ перцемъ, каша овсяная, гречневая, съ головизнами, тертая, съ сокомъ, молочная, куличи, блинчатые пироги, пироги съ макомъ и рыбою, съ яйцами и сыромъ, съ морковью, горохомъ и репою, сиги, лещи, караси, лососина, сельди, щука подъ чеснокомъ, судаки, осетрина свъжепросольная, янчница, янца, икра, инсель съ полокомъ, кисель съ медомъ, ягоды, изюмъ, сухари, оражи, ольды, блины съ медомъ и ир., квасъ (въ приготовленіи котораго монажи были великіе мастера, и который, какъ видно изъ Стоглава, подраздвлялся на несколько сортовъ: старый, черствый, выкислый, житный, медвяный и пр.), медъ, пиво сыченое, вино. — Соборъ 1551 года, запретившій держать въ монастыряхъ хивльные напитки ("пьянственное питіе"), дозволиль монажамь употреблять во славу Божію. "еряжскія вина" особенно тамъ, гдъ были постриженики изъ бояръ (Стогдавъ, стр. 256-258). По справедливому замвчанію преосвящ. Филарета черниговскаго (Ист. Русс. Церкви, III, стр. 232), вышеприведенные уставы о монастырскихъ трапевахъ обнаруживають и твиъ ослабленіе премией строгости въ богатыкъ: обителяхъ, что дозволяютъ монахамъ эсть рыбу и икру даже на первой недълъ Великаго поста. Какъ обыкновенны были въ монастыряхъ подобныя отступленія отъ общаго церковнаго устава, видно изъ "Обиходника" волоколачской обители, въ которомъ высказано общее замъчание: "въ Великий пость.. въ транезв рыбы не представляти гостемъ, и питіа піанственнаго не держати, да не имутъ глаголати, что ев Іосифовъ монасторъ и ез поста рыбу ядята (Опис. рукоп. моск. синод. библіот. Отд. НІ, ч. І. стр. 400).

²) A. Ə. 1, **%** 238. III.

ческую минуту, когда больной царь близокъ быль къ смерти, Сильвестръ съ Адашевынъ оказались на сторонъ бояръ не хотвышихъ присягнуть наследнику престола, младенцу-Димитрію 1). Царь, неожиданно вставшій съ одра бользни, конечно, не могъ простить этого ни боярамъ, ни темъ менње-своимъ любимцамъ. Вообще Сильвестръ и его партія не обнаружили такого пониманія высшихъ государственныхъ интересовъ, какое требовалось политическими преданіями Москвы и личнымъ характеромъ государя. Царь хотвлъ неограниченнаго, ничвиъ не ствсияемаго самодержавія, сущность котораго онъ впоследствіи определяль такь: «жаловати есия своихъ холопей вольны, а и казнити вольны жъ есмя» 2). Сильвестръ, напротивъ, считалъ себя обязаннымъ сдерживать проявленія самодержавной води, руководящейся такими безусловными правилами, и отстанваль митересы бояръ, какъ ближайшихъ и необходимыхъ царскихъ совътниковъ. Все это повело къ тому, что царь, видимо охладълъ къ «помощнику души своей» и, задавшись цълію—сложить своеволіе боярщины, сталь искать, для этой борьбы, иной нравственной опоры. Опытъ недавняго времени прямо указываль, гдъ всего легче найти людей, наиболъе преданныхъ безусловному принципу московскаго самодержавія, --- и вотъ, едва оправившись отъ болъзни, царь, не смотря на сопротивление Сильвестра и его партіи, ъдетъ на богомолье по монастырямъ и въ одномъ изъ нихъ (Пъсношскомъ) имъетъ свиданіе съ другомъ и совътникомъ своего отпа, бывшинъ коломенскинъ владыкою «осифляниномъ» Вассіа-Топорковымъ, который совершенно въ духъ партін и политики Василія Ивановича даль его сыну совъть; управлять вполнъ самодержавно, рышать все по свовит

<sup>1)</sup> Соловьев, Исторія Россія, т. VI, пад. 2. стр. 189 п сд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сказанія Курбеваго, изд. 3, стр. 156.

прайнему разумънію и совътниковъ не слушать 1). Изъ кельи Топоряова, изъ бесъдъ съ другимъ «любоимъннымъ» монашествомъ «осиолянскаго» закала, Иванъ IV вынесъ въ своей душъ тъ съмена, изъ которыхъ не замедлилъ развиться правственный характеръ царя Грозисио, царя ез монашеской рясъ, игумена своей опричины. Въроятно, въ самомъ началъ этого грознаго царствованія появилась чрезвычайно замъчательная апокрифическая бесъда Сергія и Германа, валамскихъ чудотворцевъ, нэписанная, очевидно, въ заволжскихъ (новогородскихъ) пустыняхъ какимъ нибудь постриженикомъ изъ бояръ 2). Главное содержаніе этой бесъды

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 37. 38 (Исторія Іоанна); срав. 212 (посланіє къ царю).

<sup>2)</sup> Она издана проф. Бодянскима въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древ. 1859. 🔏 3, подъ заглавіємъ: "Разсужденіе инока-князя Вассіана Патрикъева о непридичів монастырямь вдарёть отчинами". Почтенный издатель не представиль доказательствъ, почему онъ даль этой беседе такое заглавіе, т. е. почему приписаль ее Вассіану Патриквеву. Это было замвчено мною сще въ 1863 году, при изданіи въ "Прав. Собесвідникв" несомивню подлинных сочиненій инова-князя. Я высказаль тогда сомивніе въ принадлежности изданнаго г. Бодянскимъ памятника Вассіану Патриквеву, имвя при этомъ въ виду тообстоятельство, что "Вассівнъ велъ свою полемику противъ монастырскихъ вотчинъ отъ своего собственнаго лица и писалъ довольно логически, языкомъ правильнымъ, книжнымъ, тогда какъ мнимая бесъда Сергія и Германа отличается безпорядочнымъ изложеніемъ мыслей и "простою, неученою рачью" (Сентяб. кн. стр. 96. 97). Но въ недавнее время К. Н. Невоструев призналь эти сомивнія "напрасными" и даже противорвчащими одному изъ моижъ же замвчаній, въ которомъ я, приводя (Окт. кн. стр. 208) одно мъсто бесъды, прямо указывающее на Нила сорскаго и Вассіана, тамъ самымъ будто-бы приписаль ее Вассівну (Разборъ вниги Хрущова о сочиненіяхъ юсима Самина, стр. 64). Въ поцитованномъ примъчании, дъйствительно, скавано, что Вассівнъ и ученики его, въ интересахъ своей полемики противъ монастырскихъ вотчинъ, заподовржвали въ подлога изкоторыя сказанія о древнихъ чудотворцахъ, и въ доказательство сдвлана ссылка на одно м'ясто, содержащееся въ миниой бесъдъ Сергія и Германа. Но туть есть только усвоеніе Вассіану мысли, высказанной въ "бесёде", а не усвоеніе самой бесьды. Мысль принадлежала цвлой школв, и въ этомъ смысле мы, пожалуй, готовы, вместе съ г. Невоструевыми, принисать бестду не только Вассіану, но и самому Нилу сорекому. Иное дъло вопросъ: кто въ данкомъ случав быль выразителемя

составляеть рёзкая полемика противъ монастырскихъ вотчинъ; но здёсь старый вопросъ разрёшается съ новой, оригинальной точки зрёнія, указанной современными обстоятельствами. Мнимые Сергій и Германъ являются жаркими защитниками интересовъ служилаго класса и строгими обличителями неразумной «простоты» русскихъ царей, раздающихъ лучшія земли монастырямъ и раздёляющихъ свою власть съ монахами, а не съ князьями и боярами. Эта ос-

мысли, кто вложиль ее въ уста вадамскихъ чудотворцевъ? Что это не быль Вассіанъ Патрикъевъ, видно изъ самаго поверхностнаго сравненія подлинныхъ его сочиненій съ занимающимъ насъ литературнымъ памятникомъ. Нашъ почтенный критикъ, въ доказательство противоположнаго взгляда, ссылается на накоторыя маста "бесады", въ которыхъ находятся выраженія, будто бы прямо указывающія на Вассіана, когда-то бывшаго на воинскомъ и дипломатическомъ поприщъ, каковы: статьи, вооруженные полки, улусы. 'Но эти-то именно выраженія всего сильніве и говорять противъ принаддежности "бесъды" Вассіану Патриквову, такъ какъ ни одно изъ нихъ не встръчается въ его подлинныхъ сочиненияхъ. Другая остроумная догадка г. Невоструева, будто подъ имененъ "двухъ чернецовъ" Сергія и Германа нельяя не узнать Вассіана съ своимъ учителемъ Нидомъ сорскимъ (тамъ же, стр. 65), можетъ быть и въроятна, но вовсе недостаточна для обоснованія мысли о Вассіанъ, какъ авторъ бесъды. Если онъ на столько дорожилъ авторитетомъ валамскихъ чудотворцевъ (тогда еще не причисленныхъ къ лику святыхъ), что решился вложить въ уста ихъ свою и Нила сорскаго полемику противъ монастырскихъ вотчинъ: то въ сочиненіяхъ, написанныхъ имъ прямо отъ своего дида, овъ, конечно, не преминуль бы упомянуть о Сергін и Герман'в на ряду съ другими русскими чудотворцами, которыхъ называль поимяню (см. выше, стр. 68). Наконець, въ содержания "бестады" есть явные признаки гоздивниваго пера и времени. Здась а) указываются тъ же самые общественные и церковные недостатки, о которыхъ говоритъ и Стоглавъ (именно: ношеніе шлыковъ и другихъ одеждъ, свойственныхъ мновърцамъ, стрижение бороды и усовъ, безчиное пание въ церквахъ); б) русскіе государи постоянно называются уарями — не только въ литературномъ стиль самой беседы, но и въ осонціальной сормуль челобитной, которою она оканчивается ("дарь-государь, смилуйся пожалуй"!); в) общая точка эрвнія и отдільныя мысли бесізды, изложенныя нами въ текстів, какъ нельзя болье приличествують эпохъ опаль и казней, которыми началась вторая половина царствованія Грознаго.

новная мысль «бесёды» довольно искусно пріурочивается къ. возвышеннымъ понятіямъ самого Ивана IV о нолитическомъ значени самодержавія. «Цари въ своихъ титулахъ, пишутся самодержцами-такъ начинаютъ свою бесъду мнимо-валамскіе чудотворцы, — но это название не прилично царямъ, поторые держатъ Богомъ данное имъ царство и управляютъ міромъ не сами собою и не со своими пріятелями — княвьями и боярами, но раздъляють власть и бесыдують съ непогребенными мертвецами (т. е. монахами). Такому царю лучше оставить свой. степень и жезлъ, снять съ себя царскій вінецъ и не иміть царскаго имени на себъ и царскаго престола подъ собою, нежели — отвращать иноковъ, мірскими суетами, отъ душевнаго спасенія. Это не есть царская милость къ инокамъ, но душевный вредъ и въчная погибель для нихъ, если цари дають инь, како воинамо (служилынь людянь), килжесков и боярское жалованье, т. е. волости съ престыянами». Благодаря такой царской простоть, «въ наши последнія времена многіе хотять быть въ инокахь и наряжаются въ этотъ образъ, какъ женихи на свадьбу, -- не для смиренномудрія и душевной пользы, а для славы и величества: ибо настало для иноковъ завидное время, на пагубу душъ ихъ». Какъ духовная ісрархія на соборахъ 1553 и 1554. гт. признала ученіе нестяжателей ересью, такъ и инимые авторы бесёды «спроста» объявляють: «это, возлюбленные братья, отъ діавола выдумана новая ересь противъ новой благодати, чтобы инокамъ владъть волостями съ крестьянами, судить міръ, давать крестьянь на поруки, посылать по нихъ приставовъ, собирать изъ міру, какъ царямъ и прочимъ властителямъ, всякіе царскіе доходы и слезить міръ, въ обителяхъ быть пьянству и сластолюбію, держаль имокамъ особую отъ мірянъ, лучшую, такъ называемую братскую пищу и питье, собирать себъ въ собину (частную собственность) всякія сокровища и залучать за монастыри.

въ обиду крестьянамъ, лучшія земли и угодья». Всё эти «неподобныя статьи» предлагается замътить «готовою урочною милостынею» (ругою) и «особыми отъ мірянъ промышленными улусами, чёмъ бы имъ, инокамъ, сытымъ быть, а не питаться мірскими слезами и воздыханьями».

Бесъда оканчивается слъдующимъ челобитьемъ царю отъ лица самого неизвъстнаго автора: «воззрите, о чемъ писали преподобные Сергій и Германъ, а велъли про таковое дъло извъщать, для управы міра сего. Безъ твоей царской добродътели къ Богу, не одолъть и не попрать враговъ и всякихъ безчинниковъ, не исправить въ радости вочиства своего и не соединить въ одно существо всего міра (русскаго). Царь-государь, смилуйся пожалуй, воздвигни и дозри!» 1)

Царь-государь, конечно, нисколько не быль теперь расположень дълиться своею властію съ боярами, или жаловать ихъ на счетъ монашества. Но онъ все-таки не опускаль изъ виду тъхъ государственныхъ задачь, которыя связаны были съ вопросомъ о монастырскихъ вотчинахъ. Грозный царь грозенъ быль и друзьямъ своимъ — монахамъ. Кому не извъстно знаменитое сатирическое посланіе Гроз-

<sup>1)</sup> Въ наданін прос. Бодянскою натъ этой челобитной, равно макъ и оглавленія бесёды, въ которомъ она прямо усвояется Сергію и Герману, нменно: "Мъсяца сентября въ 11 день перенесене мощей преподобныхъ отецъ нашихъ Сергій и Германа, начальниковъ и игуменовъ валамскаго монастыря, мосыхъ чюдотворцевъ, изъ Великаго Новагорода въ Корельской увздъ, въ обитель Всемилостиваго Спаса, на островъ Валамъ, на езеръ Невъ. Написанъ бысть образъ ихъ, Сергій и Германа, по благословенію иже восвитыхъ отца нашего Іоанна архієпископи Великаго Новаграда, новаго чюдотворца и пр. Мы пользовались этимъ литературнымъ памятникомъ XVI въка по двумъ рукописнымъ сборникамъ бывшей Соловецкой библіотеки. № 923. 205. Ср. мою статью, подъ заглавіемъ: "заиское (народное и общественное) направленіе русской интературы въ XVI въкъ", пом'ященную въ "Правосл. Собесъд." за 1863 г. Мартъ, стр. 300—306.

наго въ Кирилловъ монастырь? Еще прежде (въ 1557 г.), отвъчая на просьбу казанскаго архіепископа Гурія о пожаловании земель для учреждаемаю тамъ монастыря, царь писаль, между прочинь: «только помни ты то, что есия почасту реклъ, когда ты былъ игуменомъ, еже недобро монастыри богатити чрезъ потребу, и велики отчины давати; они бо симъ болъе пустуютъ, пьянствуютъ и лънятся, а праздность на всяко зло влечеть. А коли убоги, то болъе трудятся, како бы достати хлъбъ и одежду, а другое въ голову ему не пойдетъ» (). Оставаясь върнымъ ,этому взгляду, Иванъ IV и теперь долженъ быль не только умърять щедрость своихъ собственныхъ пожалованій монастырямъ, уже имъющимъ вотчины, но и настаивать на мърахъ, принятыхъ на соборъ 1551 года съ цълію преградить всъ другіе пути къ переходу земель въ монастырскую собственность. То и другое требовалось еще постоянно возраставшимъ государственнымъ запросомъ на земли, какъ на единственный источникъ содержанія служилаго класса, съ избыткомъ наполняемаго, вмёсто «выбывавшихъ» бояръ, людьми изъ нисшихъ слоевъ общества<sup>2</sup>). По всёмъ этимъ причинамъ, Иванъ IV и посяв соборнаго приговора 11 Мая 1551 года не переставалъ болъе и болъе стъснять духовныхъ землевладъльцевъ въ способахъ пріобрътенія новыхъ вотчинъ.

Кажется, вскоръ послъ упомянутаго соборнаго приговора изданъ указъ о вотчинахъ и купляхъ служилыхъ

<sup>2)</sup> Около 1565 года двое опальных и бытлых боярь — Тимоеей Тетеринъ и Маркъ Сырагозинъ писали изъ Литвы къ царскому намъстикку въ Дерптв: "есть у великаго князя новые върники, дьяки, которые его половиною кориятъ, а большую себъ емлютъ, которыхъ отцы вашимъ отцамъ въ холоиство не пригожались, а нынъ не токмо землею владъютъ, но и головами вашими торгуютъ". Сказанія Курбскаго, прим. 220, стр. 341.



<sup>1)</sup> Продолж. Древ. Росс. Вивліов. ч. V, стр. 244.

людей — бездітныхъ. Такимъ лицамъ предоставлено право отчуждать и, въ частности, отдавать въ монастыри по душів только до половины своихъ вотчинъ; но купли какъличную, а не родовую собственность, вольно было всякому и продавать, и закладывать, и отдавать по душів 1).

Въ 1557 году подтвержденъ и точнъе опредъленъ принятый на соборъ 1551 года порядокъ выкупа вотчичами родовыхъ земель (вотчинъ), отдаваемыхъ въ монастыри по душахъ. Именно, законнымъ наслъдникамъ завъщателя дано право оспаривать назначенную въ завъщаніи выкупную цъну, если она казалась имъ (слишкомъ высокою и если самая духовная не была еще подписана и запечатана. По иску, начатому при этомъ послъднемъ условіи, дозволялось давать истцамъ «мърщиковъ» и выкупать вотчины у монастырей «по мъръ, чего онъ стоютъ» 2).

Въ 1562 году подтвержденъ, съ нъкоторыми важными дополненіями, старинный указъ, запрещавшій служебнымъ князьямъ и жителямъ недавно присоединенныхъ къ Москвъ городовъ (именно: Твери, Торжка, Ярославля, Рязани, Бълаозера и Романова) отчуждать свои вотчины и, въ частности, отдавать ихъ въ монастыри по душахъ 3). Съ тъмъ вмъстъ высказано, въ видъ общаго правила, что вотчины бездътныхъ служебныхъ князей, отбираются на государя. Всъ личныя распоряженія такихъ вотчиниковъ, противныя изложенному правилу, признаны недъйствительными. Въ частности опредълено: если бездътный служилый князь въ духовной грамотъ напи-

<sup>1)</sup> Этотъ указъ приписанъ, безъ даты, къ 85 статъв Судебника въодномъ (Голицинскомъ) спискв. См. А. И. І, стр. 246, прим. 25. Мы относимъего ко времени, близкому къ изданію соборнаго приговора 11 мая 1551 года, на томъ основаніи, что въ поздивншихъ указахъ о томъ же предметв (напримъръ въ указъ 1562 года, изложенномъ далее въ текств) не видно уже права бевдътныхъ вотчининковъ свободно распоряжаться половиною своихъ вотчинъ.

²) A. H. I, № 154. VI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Срав. выше стр. 37.

метъ «душу свою съ тое вотчины строити», то исполненіе этого пункта относить или на движимое имущество завъщателя («изъживотовъ»), или, за неимъніемъ таковаго, на счетъ царской казны («розсудя по вотчинъ»), или, наконецъ, на обязанность родственниковъ, которыхъ «пожалуетъ государь тою вотчиною». Тъмъ же правиламъ подчинены и другіе вотчиниви—бояре и дъти боярскіе, съ тою только разницею, что устроеніе душъ ихъ прямо отнесено на счетъ царской казны 1).

Подтвердивъ еще разъ, въ общихъ чертахъ, тоже самое «старое государево уложеніе», соборъ духовенства и бояръ 9 Октября 1573 года приговорилъ новую и болъе ръшительную мъру: «впредь въ больше монастыри, у которыхъ земель много, не отказывать вотчинъ; если же кто завъщаетъ такому монастырю свою вотчинную землю, то ее въ Помъстной Избъ не записывать за монастыремъ, а отдать роду и племени — служилымъ людямъ, чтобъ въ службъ убытка не было, и земля бы изъслужбы не выходила». Но бъднымъ, малоземельнымъ монастырямъ и теперь еще оставлено право пріобратать вотчины отпазами на поминокъ души, впрочемъ — не иначе, какъ по боярскому приговору и съ доклада государю. Вотчины, закръпленныя такимъ образомъ за монастырями, впредь уже не должны были подлежать выкупу со стороны родственниковъ за-. въщателя <sup>2</sup>). 🦯

Итогомъ всвять меропріятій Ивана IV и вместе последнимъ законодательнымъ словомъ древней, допетровской Руси по вопросу е церковныхъ и монастырскихъ вотчинахъ былъ соборный приговоръ 15 Января 1580 года 3).

¹) A. H. I, 1 154. XVIII.

²) Tanz me, XIX.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подлинный текстъ этого соборнаго приговора изданъ въ Собраніи Госуд. Грам. и Догов. (т. І, № 200) и въ Продоли. Древ. Росс. Вивлюе.

Этимъ приговоромъ окончательно отняты у архіереевъ и монастырей всв способы къ увеличенію своихъ вотчинъ, кроив одного-пожалованія, которое, впрочемъ, объщано только монастырямъ «убогимъ», малоземельнымъ и безземельнымъ. Побужденія къ столь рішительной мірів подробно изъяснены саминъ соборомъ или, върнъе сказать, саминъ царенъ, созвавшимъ духовныхъ властей по поводу критическихъ обстоятельствъ, въ какихъ находилось тогда государство. Собору поставлено на видъ бъдственное положение страны, изнуренной продолжительными и, большею частію, неудачными войнами почти со всвии сосвдями; исчислены жертвы, понесенныя для защиты отечества государемъ и всеми сословіями, кром'в неслужилаго и мало-тяглаго духовенства, которое сравнительно ничего не теряло, напротивъ-пользовалось своимъ вліяніемъ и богатствомъ, чтобы увеличивать свои владенія «не токмо по благословней вине, но и съ ухищреніемъ и тяжею»; указана несообразность такихъ отношеній ни съ пользою для самой Церкви, — такъ какъ всь архіерейскіе и монастырскіе доходы «въ пустошь изнуряются, ради пьянственнаго, непотребнаго и слабаго житія» духовныхъ землевладёльцевъ, — ни съ нуждами государства, которое, вследствіе чрезвычайнаго накопленія ноземельныхъ богатствъ въ рукахъ духовенства, не находило болъе средствъ для содержанія воинскаго чина, терпъвшаго «оскудъніе веліе». По этимъ причинамъ или, выражаясь словами соборнаго приговора, для того, «да церкви Божія и священныя мъста безъ мятежа пребудуть, а во-

<sup>(</sup>ч. VII, № 216); поздивищий списокъ, съ неправильною датою (1581 г.) — въ I томъ А. Э. № 308. — Ученые, пользующеся послъднимъ изданиемъ, божъе распространеннымъ, не всегда обращаютъ внимание на хронологическую
поправку издателей, помъщенную въ концъ тома, и относятъ соборъ къ
1581 году (См. напримъръ у Милютика, о недвижимыхъ имуществахъ духокенства, стр. 443; у Горчакова, о земельныхъ владънихъ, стр. 165 и др.).

инскій чинъ на брань противу враговъ креста Христова ополчается кръпце» соборъ—

- 1) Торжественно провозгласиль неприкосновенность наличныхъ владеній Церкви, какъ изстариныхъ и безспорныхъ, такъ и тъхъ, которыя, до дня изданія настоящаго приговора, вновь пріобр'ятены церквами и монастырями по завъщаніямъ на поминовъ по душахъ. «Сице устроихомъ (такъ выразиль соборъ это опредъленіе): да едико есть земель и земляныхъ угодей, еже есть села и деревни, и пожни и съножати, что до сего даная и возложеная Боюви въ митрополіи, и въ енископіяхъ, и по монастыремъ, да ничтоже претворяется, и изъ митрополіи, и изъ епископій, и изъ монастырей не исходитъ. И вотчины (т. е. земли, отданныя церквамъ и монастырямъ частными собственниками) ни которымъ судомъ, ни тяжею у митрополита, и у владыкъ, и у монастырей не отъемлютъ и не выкупаютъ; хотя которое мъсто и не утвержено кръпостьми, и того у монастыря не выкупити, и впредь съ монастыри о вотчинахъ не тягатися». Только о килокенецких вотчинахъ, которыя «прежь сего даваны» по душахъ, сдъдана оговорка,. -что въ нихъ «воленъ Богъ да государь, какъ своихъ богомольцовъ пожалуетъ».
- 2) Окончательно и безусловно запретиль архіереямы и монастырямы покупать и брать вы заклады или по душахы вотчины служилыхы людей, вообще—увеличивать свои 
  владёнія какимы-бы то ни было способомы («никоторыми 
  дёлы»). Всё такія пріобрівтенія впреды положено отбирать 
  на государя безденежно. Только относительно отказовы на 
  поминокы по душахы сдёлано исключеніе—вы томы смыслів, 
  что вотчинники иміноты право завінцевать ры монастыри, 
  вмісто вотчинь, равную ихы стоимости денежную сумму, 
  которая выплачивается наслідниками завінцателя, будуты-ли 
  то его родственники, или сама казна. Но бізднымы мо-

настырямъ и теперь еще дозволено просить государя о снабжени ихъ землею: «и государь, съ митрополитомъ соборнъ и съ бояры поговоря, устроитъ тотъ монастырь землею, какъ будетъ пригоже, какъ ему мочно прожити».

3) Приговориль отобрать на государя всё вотчины, которыя, до 15 Января 1580 года, были куплены или взятым вз закладз архіереями и монастырями у служилыхъ людей: «а въ деньгахъ вёдаетъ Богъ да государь, какъ своихъ богомольцевъ пожалуетъ», т. е. возвратитъ покупщикамъ и вёрителямъ ихъ деньги, или нётъ.

Говоря о соборъ 1580 года, мы не можемъ пройти молчаніемъ разсказъ англичанина Горсея, который быль приближеннымъ человъкомъ у Ивана IV, въ послъдніе годы его царствованія, и котораго Карамзинъ признаетъ за достовърнъйшаго свидътеля придворныхъ событій этого времени 1). По словамъ Горсея, царь, задумавъ бъжать въ Англію и не находя для этого достаточныхъ средствъ въ своей казив, истощенной продолжительными войнами, потребоваль отъ духовныхъ властей чрезвычайныхъ пожертвованій на государственныя нужды. Соборъ, созванный для разсужденія по этому ділу, приготовиль-было отвътъ отрицательный. Узнавъ о такомъ ръшении чрезъ своихъ шпіоновъ, царь позваль къ себъ епископовъ и нгуменовъ, которые сильнъе другихъ возражали противъ его требованія, и произнесъ предъ ними грозную різчь, въ которой говорилъ, между прочимъ: «мы извъщены о вашихъ совъщаніяхъ и о томъ, на что вы ръшились.... Мои слова о бъдствіяхъ государства и о нуждахъ народа, о печальномъ исходъ иногихъ дълъ, не возбудили въ васъ сожалънія и не сиягчили васъ. Что же ны воздадинъ ванъ за это? Дворянство и народъ вопіетъ къ намъ съ своими жалобами,

¹) И. Г. Р. IX, примвч. 754.

что вы, для подержанія своей власти, присвоили себъ всъ богатства страны, торгуете всякаго рода товарами, налагаете и берете мыта со всъхъ проважихъ, пользуетесь привилегіями, не платите нашему престолу ни пошлинъ, ни военныхъ издержекъ. Вы застращали робкую совъсть благороднъйшаго, лучшаго и полезнъйшаго класса нашихъ подданныхъ и захватили себъ въ собственность третью часть, какъ оказывается, городовъ, посадовъ, и деревень нашего государства.... Вы покупаете и продаете души нашего народа, ведете жизнь самую дурную, утопаете въ удовольствіяхъ и наслажденіяхъ, дозволяете себъ ужаснъйшіе гръхи: вымогательство, взяточничество и непомърные росты.... Много мы должны отвъчать предъ Богомъ за то, что многихъ, болъе достойныхъ, попустили умереть вмъсто васъ: Богъ да простить мив пристрастіе къ вамъ!... Я часто вынуждаемъ былъ вашими пороками возстановлять права тысячей моего бъднаго дворянства, отъ предковъ котораго перешла къ вамъ большая часть имъній и доходовъ, которые по всей справедливости должны принадлежать имъ: ибо они жертвовали своею жизнію и трудомъ за вашу безопасность и за ваше обогащение. Весь мой нъкогда важиточный народъ объднълъ чрезъ ваши грабежи и дъяволскіе обианы, тогда какъ вы должны бы были возстановлять и поддерживать цвътущее состояние земства.... Ваши доходы далеко превышають то, что обыкновенно вы можете истратить, даже при вашенъ роскошномъ и расточительномъ образъ жизни. Такъ какъ мое дворянство и служилые люди чрезъ все это находятся въ упадкъ и наша казна истощена, то мы, по тайному-вдохновенію святыхъ душъ чудотворцевъ, которымъ вы служите и обязаны своимъ многочисленными богатствами, которыя лежать у вась и не употребляются на духовныя нужды, --- именемъ ихъ и всъхъ святопочившихъ вкладчиковъ и благодътелей вашихъ, заклинаемъ

васъ, чтобы вы въ назначенный день доставили мив върнъйшій и точнъйшій инвентарь всъхъ сокровищъ и доходовъ, получаемыхъ каждою вашею обителью отъ того, что за нею числится во владъніи».

Пока епископы, продолжаетъ Горсей, искали средствъ, какъ бы отвратить опасность, царь устроиль травлю архіереевъ и монаховъ медвъдями, которая побудила соборъ поспъшить составлениемъ и подачею требуемаго инвентаря. Въ докладъ, приложенномъ къ этому документу, сказано было, что всв исчисленныя здвсь богатства составляють достояніе каждаго святаго или основателя обители, порученныя распоряженію ихъ преемниковт на въчныя времена, для содержанія основанныхъ ими церквей и обителей, въ память всёмъ въкамъ, и что святыя души угодниковъ Божіихъ не потерпять произвола или нарушенія того, что завъщано ими съ этою целію. Въ противномъ случав, не благоугодно-ли будетъ царю дать подлинное свидътельство, для заявленія о случившемся грядущему потомству. Дело кончилось, по словамъ Горсея, тъмъ, что царь вытребовалъ у духовенства громадную сумму денегъ (300,000 ф. стер.) и, кромъ того, взяль на себя множество округовь, посадовь, деревень, земель и другихъ недвижимостей, подъ предлогомъ болъе достойнаго распоряженія ими 1).

Не смотря на явную путаницу событій въ этомъ разсказъ 2), мы не сомнъваемся видъть въ немъ — именно раз-

<sup>1)</sup> Мы пользовались "Запискою" Горсея о Россіи въ русскоиъ переводъ, напечатанномъ въ "Библіотекъ для чтенія" за 1865 годъ (№ 4—6), съ предисловіемъ и примъчаніями г. Костомарова.

<sup>3)</sup> Именно, въ этомъ разсказъ соединены событія, раздѣленныя, по крайней мъръ, 5-тильтнимъ промежуткомъ. Такъ, примъры казни архіереевъ и монаховъ медвѣдами въ русскихъ лѣтописяхъ упоминаются только подъ 1575 годомъ. Съ другой стороны, Горсей относитъ ко времени собора о церковныхъ имуществахъ пятый бракъ царя (съ дочерью Федора Нагова), что дъйствительно было въ 1580 году.

сказъ, и очень правдоподобный, о соборъ 1580 года. Вопервыхъ, грозная рвчь царя, хотя бы и украшенная словоохотливымъ иноземцемъ, слышна отчасти въ самомъ соборномъ приговоръ, который, какъ мы видъли, довольно ръзко выражается о нравственной жизни духовныхъ землевладъльцевъ и вообще описываетъ современныя обстоятельства, и причины созванія собора совершенно также, какъ и царь у Горсея. Другая черта разсказа, именно та, что царь потребоваль отъ архіереевъ и монастырскихъ властей точный и подробный инвентарь ихъ доходовъ, съ цълію обратить излишнее на военныя издержки, подтверждается нъкоторыми (въроятно, черновыми) списками соборнаго опредъленія, которые вносились потомъ въ число дополнительныхъ указовъкъ Судебнику. Такъ въ сводномъ Судебникъ, по изданію Максимовича, соборный приговоръ 15 Января 1580 года начинается следующею статьею: «вопервыхъ, да исчислятся вся освященныхъ архіепископовъ и епископовъ и монастырей оброки и уравняются по чину коегождо: архіепископомъ встиъ поровну, владыкамъ межь собою поровну, также старцамъ и старицамъ всюду, по числу ихъ, поровну, елико на пропитаніе и одежды довольно, да не оскудъваютъ ни въ чемъ, ни избыточествують въ пьянствъ и непотребствахъ, еже Богу мерзко. А елико избытка въ пустошь (изнуряется), оная взяти на воинскій чинъ, борющійся съ нечестивыми по царскому суду» 1). Этотъ пунктъ не внесенъ въ подлинный актъ соборнаго приговора потому, конечно, что онъ былъ не болье, какъ проэктомъ повой законодательной мъры, для осуществленія которой требовались слишкомъ сложныя и для того времени предварительныя работы 2). трудныя

<sup>1)</sup> Мансимовича, Унаватель Росс. Законовъ, ч. І, стр. 103.

<sup>2)</sup> Весто трудиве было состанить точные инвентари архісрейсних доходовъ, которые подучались не только съ в тчинъ, но также съ су ныхъ и адинистрати ныхъ дваъ. Впроченъ, начало этой работы, кажется, уже те-

Далъе, свидътельство Горсея о докладъ, который приложенъ былъ къ инвентарю архіерейскихъ и монастырскихъ доходовъ, заслуживаетъ въроятія и само по себъ (ибо содержаніе доклада передается въ такихъ типическихъ выраженіяхъ, въ которыхъ нельзя не видъть довольно точнаго перевода русскаго подлинника 1), и по сравненію съ первымъ пунктомъ подлинной соборной грамоты, гдъ, какъ мы видъли, содержится постановленіе о неотъемлемости наличныхъ церковныхъ имуществъ. Наконецъ, извъстіе объ отобраніи на царя значительнаго количества земель архіерейскихъ и монастырскихъ прямо оправдывается распоряженіемт собора о вотчинахъ, купленныхъ или взятыхъ въ закладъ духовенствомъ до 1580 года.

Съ исторической точки зрвнія, соборный приговоръ 15 Января 1580 года важенъ не только въ смысль закона, точно опредъляющаго будущую судьбу церковныхъ и монастырскихъ вотчинъ (ихъ неубавляемость и неприбавляемость), но и какъ административная мъра, вызванная частыми нарушеніями прежнихъ законовъ, запрещавшихъ духовенству увеличивать свои владънія. Мы видимъ отсюда, что монастыри и послъ соборнаго опредъленія 1573 года продолжали пріобрътать себъ земли и отказами по душахъ, и куплею, и принятіемъ ихъ въ закладъ. Косвенные поводы къ такимъ противузаконнымъ пріобрътеніямъ весьма часто подавалъ самъ же законодатель. Мы говоримъ объ извъстныхъ опалахъ и казняхъ, которыми наполнена вторая полювина царствованія Грознаго (1564—1584) и которыя въ двоякомъ отношеніи благопріятствовали унеличенію мона-

перь было сделано; по крайней мере, въ царскомъ архинетого времени имелась ныпись митрополичьихъ пошлинъ и доходовъ отъ подписи церковныхъ грамотъ (А. Э. 1, № 289, стр. 350).

<sup>1)</sup> Самъ Горсей, изложивъ содержание доплада, замъчаетъ: "я сколько могъ, перевела буквально этота подлиника". Библіот. д. чт. № 5, стр. 46.

стырскихъ вотчинъ. Вопервыхъ, многіе изъ опальныхъ бояръ волею, а чаще неволею, постригались въ монашество; предъ вступленіемъ въ монастырь, они обязаны были, по общему обычаю, внести за себя приличный вкладъ, т. е. извъстную часть своихъ вотчинъ. Царь темъ менее могъ препятствовать вносу такихъ вкладовъ, что въ противномъ случав политическіе постриженики составили бы для монастырей и монаховъ тяжкое бремя, способное внести духъ крамолы въ самыя «государевы богомолья». Да и стоило-ли царю жалъть происходящей отсюда убыли служилыхъ земель, когда виъстъ съ нею убывало число самихъ бояръ-крамольниковъ 1) и когда остальная (и, безъ сомивнія, большая) часть ихъ вотчинъ отбиралась въ дворцовое въдомство? — Вовторыхъ, страхъ опалъ и казней побуждалъ вотчинниковъ вступать съ различныя тайныя сдёлки съ монастырями, чтобы на черный день сохранить что нибудь себъ или своимъ семействамъ. Всего чаще совершалась, кажется, купля-продажа, подъ видомъ отказа по душахъ, предварительнаго вклада на пострижение, займа подъ залогъ вотчинъ на потребности службы и т. п. Входя въ такія противузаконныя сдълки, монастыри, конечно, рисковали потерять и деньги и вотчину; но рискъ этотъ быль не великъ, такъ какъ изъчастныхъ лицъ болве находилось охотниковъ продавать, нежели покупать вотчины; слъдовательно, за недостаткомъ

<sup>1)</sup> Объ этихъ невольныхъ постриженикахъ Курбскій двлаетъ интересное общее замвчаніе: "егда на нівкоихъ разгнівается (царь), тогда нхъ силою въ мнихи стрижетъ и съ женами и съ малыми двтками, и въ вічное предастъ заточеніе въ монастыряхъ твердыхъ и въ темныхъ кельяхъ, чивище святым міста твердыннин адекнин, согласующими ему и потакающими преокамными викоторыми и лукавыми мнихоми (Сказанія, стр. 340, прим. 214) Послівнія: слова показываютъ, что монахи находили выгоднымъ иніть въ числі братства знатемхъ, хотя бы и невольныхъ, пострижениковъ. На эти выгоды намекаетъ и самъ царь въ своемъ извістномъ посланія въ Карилловъ монастырь, приписывая обідноніе нівкоторыхъ обителей тому, что въ нихъ, вслідствіе упадка дисціплины и благочестія, кикто не пострищется.

конкуренціи, монастыри могли пріобрітать богатые земельные участки по самымъ дешевымъ цънамъ. Съ другой стороны, «царскія богомолья» всегда могли расчитывать на царское пожалованіе, т. е. на укръпленіе правъ своихъ жалованною грамотою. Все это нужно имъть въ виду, чтобы правильно понимать историческій смыслъ соборнаго приговора 15 Января 1580 года и вообще не преувеличивать дыйствительного значенія законодательныхъ міръ Ивана IV по вопросу о монастырскихъ и церковныхъ вотчинахъ. Онъ не только не спасъ Россіи отъ обращенія въ монастырскую собственность, какъ утверждаютъ нъкоторые 1), но едвали не болъе всъхъ своихъ предшественниковъ содъйствовалъ чрезвычайному обогащению монастырей вемлями. Поставивъ вотчины на одну линію съ помъстьями, обусловивъ всъ частныя права на тъ и другія обязанностами службы, держа служилыхъ людей въ постоянномъ страхв за свои земли и головы, Грозный на столько умалиль выгоды частнаго землевладенія, что вотчинники безь особеннаго сожальнія поступались духовенству своими родовыми имуществами, расчитывая по крайней морь, въ случав опалы и казни, обезпечить себъ въчное церковное поминовеніе. Да и самъ царь, потерявшій теперь равнов'ясіе духа, поминутно переходившій отъ лютыхъ казней къ усерднымъ молитванъ и щедрымъ поданнямъ за упокой казненныхъ, не ръдко дъйствоваль вопреки своимъ собственнымъ запрещеніямъ отдавать вотчинныя земли по душахъ. Такъ въ 1575 году онъ даль по душъ князя Ивана Бъльскаго два села Кириллову монастырю (богатъйшему послъ Сергіева) и одно — суздальскому архіерейскому дому 2). Общій результатъ всвхъ изложенныхъ обстоятельствъ наглядно представ-

<sup>1)</sup> Напримъръ, Лохопиний въ поцитованномъ сочинени о церковной администрации въ древней России.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. 10., % 126. A. M. I % 200. Cpas. % 182.

ляется въ писцовыхъ книгахъ, составленныхъ вскорв послъ смерти Грознаго. Такъ изъ отрывка московской приправочной книги 1586 года 1) видно, что въ Горетовомъ стану, — вблизи самой столицы, гдв особенно были дороги служилыя земли, — состояло за церквами и монастырями гораздо болве земель, нежели за другими частными владъльцами и даже за самимъ государемъ 2); видно также, что многія изъ этихъ земель вновь перешли къ духовнымъ владъльцамъ отъ свътскихъ 3).

Намъ остается еще сказать нъсколько словъ о мърахъ, принятыхъ Иваномъ IV, во вторую половину своего царствованія, относительмо существующихъ, наличныхъ церковныхъ и монастырскихъ вотчинъ,—тъхъ, которыя въ юридическомъ смыслъ признавались безспорными, а въ каноническомъ—неотъемлемыми и неотчуждаемыми. Тутъ вся задача для правительства ограничивалась только вопросомъ о правильномъ и цълесообразномъ употребленіи архіерейскихъ и монастырскихъ доходовъ. Мысль объ ихъ излишествъ, въ сравненіи съ дъйствительными потребностями собственниковъ (архіерейскихъ домовъ и монастырей), и о необходимости обратить излишнее на общецерковныя и государственныя нужды, — эта мысль, выраженная еще въ царскихъ во-

<sup>3)</sup> На это указывають отмътки въ книгъ о прежнихъ владъльнамъ, напримъръ: "Воскресенскаго монастыря, что было прежде за княземъ Никитою Федоровымъ Прозоровскимъ въ вотчинъ, сельцо Короваева (стр. 151).— Троицы Сергъева монастыря Федоровскія вотчины Иванова сыва Хабарова (всего 2866 чети, стр. 155). — Новодъвича монастыря, большаго Повольскато, что была прежь того князь Васильевская вотчина, княжь Андреева сына Молотцкаго" (стр. 152).



<sup>1)</sup> Онъ изданъ Бъллесыме во Времен. Общ. Ист. и Древ. Росс. вн. XIII, отд. II, стр. 147—166, съ праткимъ, но дъльнымъ предисловіемъ, которымъ мы отчасти воспользовались въ нашемъ текств.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Именно, въ монастырскомъ и церковномъ владеніи находилось 9422 четверти пахатной земли; въ вотчинномъ и помъстномъ — только 5780; въ лосударевомъ — 8649 См. предисл. Бълдева, стр. VI—VIII).

просахъ собору 1551 года, не повидала Ивана IV во все время его продолжительнаго правленія. Такъ въ 1555 году, по случаю открытія казанской епархіи, положено было отнести (временно) содержаніе тамонняго архіерейскаго дома и свіяжскаго монастыря на счетъ другихъ архіереевъ и всѣхъ вообще монастырей 1), съ которыхъ, дъйствительно, взималась на этотъ предметъ опредъленная посошная подать, пока дъла новоучрежденной канедры не устроились обыкновеннымъ царскимъ пожалованіемъ 2). Завоеваніе Казани послужило поводомъ къ наложенію на монастыри и другой церковной повинности содержать новокрещенныхъ татаръ, до ихъ утвержденія въ христіанской въръ 3). Что же касается до государственнаго тягла духовныхъ

<sup>1)</sup> Никон. явтоп. VII, етр. 231: "уложить.... царь... владывъ и всъмъ церквамъ объщанное Вогу изъ всъхъ доходовъ назанской земли десятое, а сперео митрополитъ и всъ владыки и монастыри пособствуютъ назанскому владыкъ деньгами и хлъбомъ"

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ въ новогородской летописи уже подъ 1555 годомъ замечено о сборъ денегъ съ тамошнихъ монастырей на казанскаго владыку (Карамяннъ, VIII, прим. 587). Изъ платежной Кириллова монастыря за 1558 годъ видно, что подати въ пользу новой каеедры взималось съ монастыртй по два рубля съ сохи, такъ что Кирилловъ заплатилъ въ означенномъ году съ 23 бевъ четверти сохъ 45 рублей съ полтиною, да прибавки, по случаю тогдашней дороговизим жлеба, 16 рублей 5 алтынъ съ деньгою (А. Ю. № 209). Въромено, изъ этого сбора съ архіереевъ и монастырей и составлялась сумма парскаго жлюванія въ 865 гублей, которая ежегодно выдавалась архіепископу Гурію (А. Э. І, № 202, стр. 264). Когда сборъ этотъ прекратился, немявъство. Изъ вышеприведенной платежной Кириллова монастыря видно, что въ 1558 году онъ еще продолжался, хотя кизанская каеедра, уже съ перваго года своего существованія, стала получать жалованныя грамоты на земли и учодья (См. А. И. І, № 262).

<sup>3)</sup> Уже въ наказъ первому казанскому архіспископу Гурію предписано: лучшихъ новокрещенныхъ татаръ держать въ епископін, поучать ихъ закону христіансьому и покошть, а другихъ раздавать для крещенья по монастырямъ (А. Э. І, № 241, стр. 259). О новокрещенныхъ татарахъ, содержавшихся въ новогородскихъ монастыряхъ, говорятъ и летописи (Пол. собр. летоп, III, стр. 157, подъ 1555 годомъ) и царскія грамоты (Доп. къ А. И.

зеилевладъльцевъ, то оно, при Иванъ IV, расло въ також же мъръ, въ какой отнимались у нихъ прежнія разнообразныя льготы 1). Особенно увеличилась военная повинность духовенства, которая отбывалась инъ, вивсто личной службы, денежною и натуральною податью 2), поставкою даточныхъ людей 3), испомъщениемъ на своихъ земляхъ бояръ и дътей боярскихъ 4). Не разъ прибъгалъ Грозный и къ чрезвычайнымъ, насильственнымъ мърамъ обогащенія землевладъльцевъ. Особенно на счетъ духовныхъ пострадало этомъ отношеніи новогородское ситрно въ подозрѣваемое духовенство, постоянно царемъ мънъ. Такъ въ 1570 году, во время извъстнаго новогородскаго погрома, Иванъ предалъ тамошнія церкви и мо-

I, № 97). Въ указъ 1559 года упоминаются также "новокрещенные, которые, живутъ по монастырямъ" (Дополи. иъ Судебнику № XIII).

<sup>1)</sup> См. объ этомъ въ сочинени Милютина "о недвижимыхъ имуществахъ духовенства въ Россіи", стр. 384 — 389.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) А. Э. I, Ж. 205.—Доп. въ А. И. I, Ж. 107 и др.

<sup>3)</sup> Такъ въ 1571 году велено по всемъ новогородскимъ монастырямъставить слугъ монастырскихъ на службу, "съ лошадьми и пансыри и со всемъзапасомъ", и отправлять въ Москву. Пол. собр. лет п. III, стр. 168.

<sup>1)</sup> Эта повинность преимущественно лежала на архісреяхъ, въ штатъ которыхъ, какъ извъстно, находились цвлые боярскіе роды, болье и болье: привлекаемые теперь на государственную службу. Замвчательное общееевидътельство объ нихъ находится у Курбскаго: "тамъ есть, въ той землъ, обычай: на церковной землъ мнози мужіе благородные свътлыхъ родовънивнія мають, во время мирное архіспископомъ служать, а стда брань належить отъ супостатовъ окрестныхъ, тогда и въ сойску христіанскомъ бываютъ которые не хиротонисанны." Сказ., стр. 106. Въ частности, о совійскихъ боярскихъ дътяхъ, испомъщвеныхъ новогородскими архіспископами, см. А. И. І, № 183. 185. 285. Что это испомъщение совершалось преимущественно въ интересахъ государевой службы, видно изь поместной грамоты, данной въ 1573 году архіспископомъ Леонидомъ. Здесь сказано, что поместье, принадлежавшее прежде боярскому сыну Проковью Епишкову, отдается теперь его братьямъ, на томъ основании, что брата ижъ Прокосьи убили на государевой службь, и въ его ивсто служити юсударьская служба Девятому Епишкову (**M** 185).

настыри на разграбленіе, кромѣ того, велѣлъ «править» на архіепископѣ и монастыряхъ громадную контрибуцію и отобрать у нихъ всѣ жалованныя (крѣпостныя и льготныя) грамоты на вотчины 1). Результатомъ этой послѣдней мѣры было отобраніе на государя значительнаго количества архіепископскихъ и монастырскихъ земель, какъ видно изъ писцовыхъ новогородскихъ книгъ 1581—1583 года 2). Нѣчто подобное новогородскому погрому потерпѣла отъ Грознаго

<sup>1)</sup> Пол. собр. летоп. III, стр. 164: "лета 7079, Октября 13, новезми нвъ Новогорода въ Москве казну, которую правилъ Константинъ Поливановъ, да Угримъ Васильевъ Безопишевъ, на монастыряхъ, 13 тысящь." — Тамъ же стр. 163: "месяца Августа въ 30, въ среду, взялъ государь по монастыремъ грамоты въ себе, въ Москве, жалованныя по всемъ; и пришла грамота по всемъ монастыремъ съ Москвы, по грамоты, въ Великій Новгородъ, месяца Августа въ 29 день."

<sup>2)</sup> Эти писцовыя книги изданы въ сокращении Неволиными (о пятинахъи погостахъ, приложенія Ж III, IV, VI, IX, XII) и Биллевымь (Времен. Общ. Ист. и Древ. Росс. 1850, кн. VI, отд. II). Приведемъ насколько примаровъизъ описанія каждой пятины: 1) Вопыской (1582 г.): "въ Кречневскомъ погоств села и деревни, что были за архіспископомъ и за монастырями, а послв приписаны въ селу (дворцовому) Королеву. Всего 9 деревень, а въних и постарынъ писцовынъ кингамъ 17 обежь съ полуобжею (Времен. стр. 28). 2) Обонежской (1583): "Въ Кожельскомъ погостъ дерении, что были Аркажа монастыря, а послъ... отписаны на государя и розданы въ помъстън дътямъ боярскимъ намецкихъ городовъ." Въ томъ же погоств — 24 деревня пустыхъ, что были Аркажа монастыря новоотписныя (Танъ же, стр. 69 71. Срав. А. И. 1, № 222). Въ Рожественскомъ погоста на Олонца села и деревни и пустоши и селища и займища царя и в. князя дворцовые, что прежь сего отписаны у новогородского архіспископа Пимина (Неволина, прилож., стр. 153). 3) Шелонской (1582 — 82); "погостъ Вшелской царя в в. внязя, чтобыль прежь того владычная волость" (тамъ же, стр. 81). Погостъ Дюбынской, что была царя и в. князя новоприписная волость, что была прежь того-Юрьева монастыря, а нынъ роздана по государевъ грамотъ новымъ помъщивомъ намецкихъ городовъ (стр. 91). 4) Деревской (1581—82): "въ Наръцкомъ погость юрьевскій пом'вщикъ -- на земя бывшей Воскресенскаго монастыря ввъ Гончарского конца (стр. 255). 5) Биженкой (1582-83): "въ Некольскомъ погоств на Вышнемъ Волочкв царевы и в. князя пожни, что былк ваздычни" (стр. 321) и др.

и вся русская Церковь. Именно, въ 1575 году, поставивъ извъстнаго касимовскаго царевича Саинъ-Булата, во св. крещеніи Симеона Бекбулатовича, царемъ надъ земщиной, 'Иванъ, по свидътельству Флетчера и Горсея, внушилъ ему отобрать у архіереевъ и монастырей всё крёпостныя и аьготныя грамоты, для переписки ихъ на свое царское (т. 'е. Симеоново) имя. Затъмъ, какъ бы снисходя на жалобы 'духовенства, привилегіи котораго при новомъ цар'в потеряли всю свою силу, старый царь чрезъ годъ опять приняль управление въ свои руки и возвратилъ грамоты по принадлежности, но не преминуль взять съ архіереевъ и монастырей, за эту милость, огромную сумму денегь и, сверхъ того, оставиль за собою столько земель, сколько ему было угодно 1). Имъя въ виду, съ одной стороны, общее политическое значеніе такой чрезвычайной міры, какъ поставленіе особаго царя надъ земщиной <sup>2</sup>), съ другой — старый обычай нодтвержденія жалованных грамотъ при каждомъ новомъ царствованіи, наконець-примірь временной отміны всехь тархановъ духовенства соборнымъ приговоромъ 20 Іюля 1584 года, состоявшимся вскоръ по смерти Грознаго 3), мы признаемъ разсказъ названныхъ иностранцевъ вполнъ правдоподобнымъ.

i) La Russie en XVI, siècle par Fletcher, trad. par Bouset. 1864 p. 126. 127 — Горсей, Записка о Московін въ Библіот. для чтенія 1865, Ж 4 стр. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О назначении Симеона царемъ земщины и о сведении его, чрезъ годъ, на Тверь говорятъ и наши лътописи. См. Вельяминова — Зернова "о насимовскихъ царяхъ и царевичахъ", ч. II, стр. 24. 25.

з) Собр. Госуд. Грам. и Догов. т. I, № 202.

Общій обзоръ препятутвій, съ которыми должны были бороться московскіє; государи XVI въка, стремившіеся ограничить вотчинным права духовенства,

Соборнымъ приговоромъ 15 Января 1580 года оканчивается первый періодъ историческаго развитія у насъидеи секуляризаціи церковныхъ и монастырскихъ имѣній., Трудный вопросъ, занимавшій московское правительство въпродолженіи почти цѣлаго столѣтія, разрѣшенъ былъ настолько, насколько того требовали вопіющія государственныя потребности. Но конечная цѣль стремленій Ивана III и его соименнаго внука оказалась, при тогдашнихъ обстоятельствахъ, совершенно недостижимою. На пути къ ней лежали такія препятствія, которыхъ не могла одолѣть ни холодная расчетливость одного государя, ни страстная энергія другаго. Въ чемъ же заключались эти препятствія?

Излагая въ предыдущихъ (II — IV) главахъ исторію нашего вопроса въ правленіе трехъ московскихъ государей XVI въка, мы видъли, что при каждомя изт нихъ не благопріятно обусловливало дъйствительный успъхъ идеи, уже достаточно сознанной и правительствомъ и передовыми людьми въ обществъ. Но кромъ этихъ особенныхъ, болъе или менъе случайныхъ условій, существовали еще общія и постоянныя, обзоромъ которыхъ мы и закончимъ первую часть нашего очерка.

Идея секуляризаціи въ XVI въкъ — это было новое вино въ старыхъ мъхахъ. Ея сила, такъ сказать, испарялась, улетучивалась въ общемъ складъ народной мысли и

жизни, который все еще болье благопріятствоваль дальньйшему обогащенію Церкви, нежели— самымъ благовиднымъ притязаніямъ на ея собственность.

Какъ въ частной, такъ и въ государственной жизни нашихъ предковъ XVI въка господствовало, въ качествъ высшаго опредъляющаго начала, то убъждение, что благотворительное усердіе къ церквамъ и монастырямъ, выражающееся въ обычныхъ приношеніяхъ къ нимъ тёхъ или другихъ имуществъ, есть върнъйшій залогь всякаго блага, общественнаго и частнаго. Такимъ образомъ, выспіе принципы внутренней московской политики вполнъ совпадали съ тъми возгръніями духовенства, въ силу которыхъ церкви и монастыри искони обогащались вотчинами. Такъ смотрвли на свои отношенія къ Церкви и тв государи, которые стремились ограничить или даже вовсе уничтожить, вотчинныя права іерархіи и монашества. Особенно типична въ этомъ отношении дъятельность Ивана IV. Указывая собору 1551 года на вредныя последствія для нравственности монаховъ, происходящія отъ излишняго обогащенія монастырей вотчинами, царь въ то же время говорилъ духовному собранію: «а язъ долженъ вашу всякую тяготу понести по разсуждению и бречи во всякихъ скорбъхъ, елико ми Богъ поможетъ» 1). Но разсуждение того времени было очень просто; оно съ замвчательною опредъленниостію высказалось уже въ извъстныхъ намъ словахъ Іосифа волоцкаго, одного изъ главныхъ защитниковъ права монастырей пріобрътать и держать вотчины: «недаромъ, писаль онъ, церкви и монастыри называются богомольями: Бога молить игумень съ братію за государя, за боярь и за всёхъ христіанъ, за что и принимаетъ отъ нихъ милостыню > 2).

<sup>1)</sup> Стоглавъ, стр. 240.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, стр. 55. 56.

Теократическій сиысль того времени виділь въ приношевіяхъ церквамъ и монастырямъ непосредственныя приношенія самому Богу и его святымъ угодникамъ. Въ силу этого взглада, различіе между богатыми и бъдными монастырями, установленное въ законаха Ивана IV, не всегда соблюдалось на практикъ пожалованій. Если бъднымъ монастырямъ правительство не отказывало въ правъ пріобрътать поземельную собственность, «чтобъ имъ было чъмъ прожити»: то богатые и знатные продолжали пользоваться милостами государей — благодаря всеобщему благоговънію къ именамъ ихъ основателей, великихъ чудотворцевъ. Это были первенствующія «царскія богомолья», на которыхъ лежала своего рода государственная служба. Права и обязанности этой службы превосходно характеризуются въ извъстныхъ богомольных грамотахъ, которыя обыкновенно разсылались по знативишимъ монастырямъ во времена общественныхъ бъдствій и радостей, и при которыхъ всякій разъ прилагалась болъе или менъе щедрая «государьская милостыня». для раздачи по рукамъ богомольцевъ (братіи и нищихъ) 1). Замъчательна въ высшей степени одна изъ такихъ грамотъ, посланная Грознымъ уже съ одра предсмертной бользни въ Кирилловъ монастырь (въ Мартъ 1584 года). Припоминая, въроятно, свое знаменитое обличительное посланіе въ ту же обитель (около 1578 г.), царь смиренно пишетъ теперь игумену и братіи: «что есмы на васъ, по гръхомъ, покручинилися, и вы бъ насъ въ томъ во всемъ простили, а за насъ бы естя Создателю и Пречистой Богородицъ и великому Чюдотворду Кирилу молитву прилежную сотворили, чтобъ Господь Богъ и Пречистая Богородица и великій Чюдотворецъ Кириль, вашими святыми молитвами, гръховъ свобождение даро-

<sup>&#</sup>x27;) А. Э. I, № 267, 297, 306, 311. А. И. I, № 214. Доцолн. I, № 129. 221

валь, и отъ спертные нынашне бользни мене бъ свободилъ; а язъ вамъ, богомольцомъ своимъ, чедомъ быю» 1). Рызкій контрасть въ тоны того и другаго посланія характеризуетъ и самую двятельность Ивана IV въ отношении къ монастырямъ и монашеству: съ одной стороны онъ домышляеть объ уменьшении поземельных богатствъ своихъ богомолій и богомольцевъ, съ другой раздаетъ имъ щедрую милостыню не только деньгами, но и вотчинами<sup>2</sup>). должно сказать и о всвую московскихъ государяхъ отъ Ивана III до Петра Великаго. Мысль о необходимости для блага самого государства жаловать Церкви недвижимыя имущества такъ глубоко коренилась въ политическихъ возэрвніяхъ XVI и XVII ввка, что ее заносили даже въ государственные акты первостепенной важности. договорныхъ пунктахъ московскихъ бояръ съ польскимъ правительствомъ о возведения на русский престолъ кородевича Владислава, въ числъ главныхъ условій, по настоянію духовенства, поставлено было следующее: «а что дано церквамъ Божимъ и въ монастыри вотчинъ и угодій... и того данья всъхъ прежнихъ государей московскихъ и боярскихъ, и всякихъ людей данья у церквей Божіихъ и монастырей не отницати... и, милости ради великаю Бога, ка черквами и монастырями всякаю наданья прибавливати» 3). Отсюда открывается, между прочимъ, какъ смотрвло ду-

<sup>&#</sup>x27;) А. И. I, № 214, Чревъ насколько дисй отправлена въ Кирилловъмонастырь другая такая же гремота. Допол. I, № 120.

<sup>2)</sup> О денежной милостыни гов рять всі вообще богомольныя грамоты. Она равлявалась также го время царских в пойодок по монастырянь на богомолью. Такж въ Обиходники Іоснеова воловоламинаго монастыря замичено: "ми остыни государь жалуеть, какъ ему Богъ извъстить, иногда 100 рублевъ, иногда 200, 300, 400, иногда 600 (Опис. синод библют. Стд. III, ч. 1, стр. 506). Жалованныя грамоты, данныя Грознымъ монастырамъ на вотчины, укъзаны будутъ ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Собр. Гесуд. Гран. и Догов. т. II, стр. 212. 313.

ховенство на соборный приговоръ 15 Января 1580 года, отнимавший у него всъ способы дальнъйшаго пріобрътенія поземельных владъній: оно видъло въ немъ несправедливое и опасное для государства ограниченіе имущественных правъ Церкви и, конечно, подтверждало сной взглядъ указаніемъ на бъдствія смутнаго времени...

Что касается до общественной среды, то здёсь еще слабъе была оппозиція установившимся взглядамъ и обычаниъ, которые служили главнымъ источникомъ обогащенія церквей и монастырей повемельною собственностью. Особенно кръпко держался обычай отпазывать вотчины по душахъ. Ученіе стригольниковъ и нестяжателей XVI въка не успъло пустить глубокихъ корней въ общественное сознаніе. Во всякомъ случав, оно встрвчено было противоположнымъ ученіемъ духовной іерархіи, которое какъ нельзя бодве отввчало простымъ религіознымъ понятіямъ того времени. Мы уже имъли случай упомянуть о предисловіи къ монастырскому синодику, написанному въ концъ XV въка въ доказательство душеспасительности приношеній церквамъ и монастырямъ на въчный поминокъ. Считаемъ не лишнимъ привести здёсь нёсколько мёсть изъ этого предисловія, которыя, надобно думать, съ особенною силою действовали на религіозное чувство современниковъ. Совътуя каждому православному христіанину самому лично и заблаговременно заботиться объ устроеніи своей души посредствомъ отказа, дающаго право на запись въ монастырскій синодикъ, а не поручать это великое дело другимъ, хотя бы и очень близкимъ къ себъ лицамъ, неизвъстный авторъ говоритъ: «горе твиъ, которые не радятъ о своихъ душахъ: грабять, насильствують, обидять, лихоимствують, а церквамь Божіниъ ничего не дають, и, отходя сего свъта, приказывають устроивать свою душу такимъ же злымъ людяхъ, грабителянъ и немилостивымъ, которые, обрадовавшись такому

богатству, начинають раздунывать: «зачёмъ онъ самъ, другъ мой, не роздалъ при своей жизни, а зналъ, откуда что взяль — отъ правды или неправды? Я же не знаю, какъ и кому раздать». Среди этихъ размышленій подходить къ нему бъсъ корыстолюбія и внушаеть: «добрый человъкъ! то далъ тебъ Богъ за твои добрыя дъла: владъй, пей, вшь и корми двтей, себв наследниковъ, а они после тебя раздадутъ». Такъ онъ, худоумный человъкъ, прельщенный бъсомъ, и беретъ себъ все то имущество; потомъ, поживши много лътъ въ безмърномъ объядении и пъянствъ и отходя сего свъта, приказываетъ женъ и дътямъ, чтобы послъ его смерти щедро раздавали церкванъ и нищимъ неправедно присвоенное имущество». Жена (какъ мы уже видъли) не исполнила послъдней воли мужа, и такимъ образомъ всв, начиная отъ перваго завъщателя, пошли въ адъ. Иная судьба ждетъ за гробомъ — тъхъ, которые «добръ устроиваютъ свою душу», т. е. назначаютъ върныхъ душеприкащиковъ или, что еще лучше, сами непосредственно отказывають церквамъ и монастырямъ извъстное имущество, за которое они записываются, по смерти, въ синодикъ, для въчнаго поминанія. "И когда священники по этому синодику, помянутъ надъ просвирою имена усопщихъ, говоря: «помяни, Господи, души рабовъ твоихъ и рабынь имярекъ, давшихъ милостыню сей святой церкви и вписавшихся въ синодикъ сего святаго храма»: то Ангелъ Господень, услышавъ эти слова, съ радостію отходить на небо и вписываеть тв имена въ ввчныхъ обителяхъ, въ книгахъ животныхъ, въ немерцающемъ свъть, гдъ радости нътъ конца». Доказавъ такимъ образомъ душеспасительность записи въ церковный помянникъ, авторъ воздаетъ ему такую похвалу: «эта спасительная книга полезные всыхъ божественных в писаній. Ибо божественное писаніе пользуетъ только живыхъ, а синодикъ приноситъ пользу и душамъ

умершихъ. Кромъ того, божественное писаніе говоритъ и учить только о духовной пользь, но мало говорить о твлесномъ поков. А ради спасительнаго синодика бываеть не только избавление отъ въчныхъ мукъ и наслаждение безконечными благами въ будущемъ въкъ, но и въ настоящей жизни -- сооружение и украшение божественных п церквей, а также и все церковное довольство, священникамъ, діаконамъ и всей братіи тълесной покой, пища и питье, одежда и обувь и весь келейный обиходъ, наконецъ, отсюда жесела и вертограды, ръки и озера, пажити и монастырскій скоть» 1). Да, синодикъ имълъ тогда для каждаго монастыря громадное экономическое значение. Запись въ вываемый годовой и вычный синодикъ, по которому ежегодно совершалось особенное поминование умершихъ, въ дни ихъ памяти, съ пъніемъ заупокойныхъ литургій, съ раздачею милостыни и поставленіемъ «кормовъ» на братію и нищихъ, требовала предварительной ряды съ монастыремъ и, во всякомъ случав, стоила не дешево. «Въ поминанье не пишутъ безъ ряды, отвъчалъ Іосиоъ волоцкій на претенвію одной княгини, требовавшей такого поминовенія своихъ покойниковъ, на какое она, по цънъ своего вклада, не имъла права: «а кому въ поминанье писатися, и они рядятся или навсякъ годъ давати деньги или хлъбъ, или село по душъ дадуть, и его напишють въ годовое поминанье» 2). Всв люди

<sup>1)</sup> См. выше, стр. 19, примъч. 1.

<sup>2)</sup> Это посланіе издано Хрущовымо въ наследованіи о сочиненіяхъ Іосифа Санива, стр. 255—260. Интересныя подробности о монастырскомъ поминовеніи содержатся въ Обиходнике Іосифова монастыря: "кто похочеть себе учините вечную память, и родителемъ своимъ, всему роду своему, и корму на братію быти на всякь годъ, доколе и монастырь Пречистые стоитъ, дасть 100 рублевъ, или 200, или 300, или 400, или 500, или село или деревень противь того ценомо. И за 100 рублевъ написати его въ повседненной списокъ и въ сенаникы вечные княги, да и родъ его въ сенаникъ капишутъ въ кингу, да на всякъ годъ учинятъ по немъ на братію кормъ, и въ кормо-

состоятельные, конечно, желали быть залисанными въ гомовой синодикъ и всего чаще платили за то монастырю -вотчинами, такъ какъ это было и удобиве, по сраввительной дешевизна земель и дороговизна денегъ, и сообразнае съ цвыю сакаго вклада на вочный поминокъ души, «докудова и міръ стоитъ». Какъ трудно было правительству въ настоящемъ случав итти противъ господствующихъ понятій и возаръній своего времени, видно изъ того, что отдача земедь по душахъ запрещена была посль всьха другиха опособова пріобр'втенія монастырями вотчинъ (именно соборнымъ приговоромъ 1573 года), да и въ этомъ запрещения выражалась оппозиція не самому обычаю ділать отказы по душахъ, а только — такинъ отназанъ, предметомъ которыхъ быди земли. Вотчинникамъ, какъ мы видъли, всегда оставлялось право устроивать свою душу св вотчины, т. е. назначать на этотъ предметь извъстную часть вотчинной венди. съ тънъ, чтобы чина ея уплачена была монастырю наслёдниками или, въ извёстныхъ случаяхъ, казною. Накомень, мы уже выше заметили, что и сами государи (именьо Грозный) отдевели вотчинных земли по душахъ въ то время, жогда запрещали это самых вотчинникамъ 1).

выя книги и въ синсокъ напишутъ, А кто дастъ 200 рублевъ, и за то учкнятъ два корма; а кто 300, ино три кормы большіе и три души имянъ ихъ въ повседневномъ спискъ. А кто дастъ 50 рублевъ, и того написати въ повседневный списокъ и въ сенаницы до въка." (Опис. рукоп санод. библіот. отд. III, ч. I, стр. 397).

<sup>1)</sup> См. наприм. вкладныя грамоты того же государя—по душт князя Юрья Васильевича Новинскому монастырю 1554—5 г. (Акты Калачова I, № 50. V), по брата иняза Юрья Васильевича Спасо-Евений у суздальскому монастырю 1572 г. (Опис. Рум. Муз., стр. 92), и послушную грамоту ирестычана свла Правдина, отданнаго въ томъ же году и тому же монастырю по душта живая Въльского (А. И. I, № 182). Дене киме вклады Грознаго иногда стоиле жоропимъ вотчинъ. Такъ овъ далъ Сергіеву монастырю по сына своемъ царевича Іоанив 5500 рублей (Опис. Сергієвой давры. 1857, стр. 88).

Если не легко было государямъ и частнымъ лицамъ отръшиться отъ обычая давать въ монастыри, то понятно, что еще труднее было отнимать у нихъ то, чемъ они уже владели. За это Церковь грозила анавемою, которая, какъ мы видели, со временъ Ивана III, действительно изрекалась, въ качествъ предупредительной мъры, на всъхъ начальствующихъ, обидящихъ святыя Вожія церкви и монастыри 1). Въ то же время защитники церковной собственности указывали на примъры страшныхъ сверхъестественныхъ казней, какимъ подвергались всё святотатцы 2). Страхъ, внушаемый подобными примърами, тъмъ сроднъе быль душъ древняго русскаго человъка, что большая часть недвижимыхъ имуществъ принадлежала церквамъ и монастырямъ по вкладнымъ и духовнымъ грамотамъ, въ которыхъ завъщатели обыкновенно призывали грозный судъ Божій на всвять, кто посягнуль бы на целость имущества, даннаго «въ искупленіе души, въ наследіе вечныхъ благъ, на память последнему роду». Не редко, для более торжественнаго выраженія мысли о неотъемлемости и неотчуждаемости вклада, самая вкладная грамота полагалась въ раку того святаго, храму котораго отказывалось извъстное имущество <sup>3</sup>). Отсюда посягательство на церковныя и монастырскія вотчины представлялось вдвойнъ преступнымъ: оно оскорбляло Вога, на служение Которому совершались отказы и вклады, и вивств разрушало въ самомъ основании душеспасительную экономію благочестивыхъ откащиковъ и вкладчиковъ. Кто отнималь у монастыря имущество, данное по душъ, тоть отнималь у этой души надежду на въчное спасеніе. Эту мысль съ особенною силою и убъдительностію для со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. выше, стр. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Выше, стр. 55 — 59.

<sup>· · · )</sup> Акты, относящіеся до юрид. быта древ. Россіи, над. Калачовымъ, т. І, № 63. XVIII и XIX.

временнаго правительства и общества высказаль въ 1467 году митрополить Фидиппь въ посланіи къ новогородскому архіепископу и въчу. «Нынъ, сынове, писалъ онъ, слышахъ, что которые людіе православніи, отходя сего свъта, помогали собъ и своимъ дущамъ, и писали свои грамоты духовным, а подавали своя села и своя имънія въ соборную церковь, дому Святой Софіи, Божіи Мудрости, и по всвиъсвятымъ церквамъ и по монастыремъ, на очищение своимъ гръхомъ и на номинокъ единородныхъ и безсмертныхъ душъ своихъ и всего роду своего, еже есть во искупление долгу, и во изручение грознаго и неизбъжнаго онаго мъста мучимаго, идъже онъ богатый и немилостивый стражеть; и того ради отписывали и давали своя имънія по святымъ церквамъ, яко да молитвы о нихъ творятъ многи во святыхъ Божіихъ церквахъ, въ приношеніи святыа безкровные жертвы, отпущенья ради и прощенья иногыхъ согръшеній.... И того ради, сыну, писахъ тобъ, Іонъ архіепископу, что де твои дъти, нъкоторіи посадницы и тысяцкій, да и отъ Новогородцевъ мнози вставляютъ нъкая тщетная словеса, мудрствующе собъ плотская; а не духовная, да хотятъ грубость чинити святъй Божіей Церкви и грабити святыа церкви и монастыри». Именно: «имъ-же си кто стяжаніемъ бъдную свою душю хотячи искупити отъ въчнаго онаго мученія, да отдаль свое любострастное имініе и села святымъ Божінмъ церквамъ и монастыремъ, измоленіа ради отъ въчныхъ мукъ и помяновеніа своеа душа и своего роду,-и дъти твои нъкоторіи Новогородци тэхъ цивніа церковныя и села данаа хотять имати собъ, а приказъ и духовныя грамоты ихърудять, а церкви Божіа грабячи, да сами твиъ хотять ся корыстовати» 1). Хорошо сознавая всю силу этого аргумента, защитники неприкосновенности цер-

¹) А. И. I, № 82.

ковныхъ и монастырскихъ вотчинъ обыкновенно говорили о недвижимыхъ церковныхъ имуществахъ, какъ о «данныхъ Богови въ наслъдіе въчныхъ благъ, на память послъднему роду» 1), хотя, конечно, не всъ поземельныя владънія Церкви пріобрътены ею отказами по душахъ. И опытъ постоянно оправдывалъ увъренность въ неодолимой силъ такой аргументаціи. Предъ нею отступали не только справедливыя притязанія политики, но безспорныя требованія права. Такъ Иванъ IV, опредъливъ на соборъ 1580 года отобрать въ казну всъ земли, которыя, вопреки существующимъ законамъ, пріобрътены были монастырями куплею или закладомъ, не ръшился тронуть тъхъ вотчинъ, которыя, также противузаконно, отданы были въ монастыри по душахъ.

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ формулировано уже извъстное (подложное) правило пятаго вселенскаго собора "на обидящихъ церкви." Въ томъ же смыслъ говорилъ о неприкосновенности церковныхъ имуществъ м-тъ Фотій въ своей духовной трамотъ 1431 г. (Собр. Госуд. Грам. и Догов. I, стр. 21), и м-тъ Макарій въ отвътъ Изану IV (см. выше, стр. 109 — 111).

Изъ записовъ Императорскаго Новороссійскаго Университета.

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | c <b>mp.</b>    |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
|           | Введеніе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 3.              |
| Глава 1.  | Жизненная постановка вопроса о церковныхъ и монастыр-<br>скихъ вотчинахъ въ XV и XVI въкъ.— Юридическая при-<br>рода втихъ вотчинъ.— Отношение къ нимъ свътскаго пра-                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |
|           | BHTC#bctfd                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9.              |
| Глава II. | Двукратная севуляризація церковных земель въ Новгородь, при Ивань III. — Мъры, принятыя этимъ государемъ относительно духовенства вновь присоединенныхъ къ Москвъ городовъ и областей. — Соборъ 1503 года. — Какъ на немъ поставленъ былъ вопросъ о церковныхъ и монастырскихъ вотчинахъ? — Отношеніе Ивана III къ нравственной сторонъ вопроса.                                                                      | 32.             |
|           | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 3Z.             |
| Глава Ш.  | Сочиненія, написанныя послі собора 1503 года въ защиту церковных в монастырских имуществъ. — Споръ съ Іосноомъ волоцкимъ инока князя Вассіана Патрикъева. — Максикъ Грекъ, сторонникъ Вассіана. — Отношеніе къ спорящимъ в. князя Василія Ивановича. — Почему онъ не трогаль вотчинныхъ правъ духовенства? — Паденіе Вассіана и Максима и соборный судъ надъ ними. — Подчиненіе монастырей госудърственному контролю. | <b>.</b><br>53. |
| Глава IV. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                 |

|         | монастырские доходы на общедержовныя и государствен-                                                   |              |  |  |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|--|--|
|         | ныя нужды. — Примъры секуляризаціи.                                                                    | <b>1</b> 02. |  |  |
|         | Общій обзоръ препятствій, съ которыми должны были бороться московскіе государи XVI візка, стремившіеся |              |  |  |
| 111-909 | ограничить вотчинныя права духовенства                                                                 | 157.         |  |  |

## ОПЕЧАТКИ.

## Напечатано:

## Нужно читать:

| Cmpa      | ница         | строка       |              |     |   |                |
|-----------|--------------|--------------|--------------|-----|---|----------------|
| 10        |              | 17           | начнуть      |     | • | начнутъ        |
| 20        | въ примъчан  | in .         | Помислыша    |     | • | Помыслиша      |
| 27        | •            | 13—14        | принадлежещ  | HXЪ |   | принадлежащихъ |
| <b>53</b> |              | 3            | <b>a</b> 3   |     |   | 3 <b>a</b>     |
| 61        |              | <b>14</b> —5 | христіянскія |     | • | христіанскія   |
| 90        |              | 16           | Миксима      |     |   | Marchna        |
| 102       | въ оглавлені | H 4.         | Попытки      |     |   | Попытва        |
| _         | •            | 7            | Башкива      | •   | • | Бакшина        |
| _         | •            | 11           | валавискихъ  |     | • | Balancehyd     |
|           |              |              |              |     |   |                |



