

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

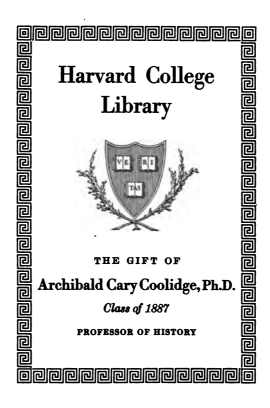
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

Slav 5430,45





Slar 5430, 45

Digitized by Google

## О НАЧАЛЪ

Renn

# XPIICTIANCTBA BЪ ПОЛЬШЪ.

Изданіе Кіевской Археографической Комписсія.

KIEBT

Типографія Г. Т. Корчакъ Новицкаго Михайловская ул., соб. донъ.

1886.

## О НАЧАЛЪ

## ХРИСТІАНСТВА ВЪ ПОЛЬШѢ.

Изданіе Кіевской Археографической Коммиссіи.

∽∽∞≫?∰@???≎

#### кіевъ.

Типографія Г. Т. Корчакъ-Новицкаго. Михайловская ул., соб. домъ. 1886.

2

Slar 5430.45

HARVARD COLLEGE LIBRARY GUT 5 ARCHULZ Z TUR STUDIE DULY 1 1927

C

Дозволено цензурою. Кіевъ, 22 октября 1886 года.

Digitized by Google

. . .

#### Ртъ Коммиссіи.

Издаваемая нынѣ отдѣльной брошюрой статья "О началѣ христіанства въ Польшѣ" принадлежитъ перу ученаго ректора кіевской духовной академіи и знаменитаго церковнаго оратора Иннокентія (Борисова), впослѣдствіи архіепископа херсонскаго († 1857 г.). Она помѣщена въ январской книжкъ Журнала министерства народнаго просвъщения за 1842 годъ безъ подписи автора, но о принадлежности ея Иннокентію Борисову говорять: и преданіе кіевской духовной академии, въ стѣнахъ которой она написана, и свидѣтельство современника преосвященнаго Иннокентія и его друга, бывшаго 1-го ректора кіевскаго университета, Михаила Александровича Максимовича, въ одномъ изъ неизданныхъ его писемъ, хранящихся у Н. П. Барсукова. Въ этомъ письмѣ значится: "Иннокентій въ письмѣ ко мнѣ (М. А. Максимовичу) говорить о занятіяхь исторіей польской церкви-объ этомъ его статья напечатана, разумћется, безъименно, въ Журналѣ министерства народнаго просвѣщенія. Иннокентій говориль мнѣ, что важнѣйшую половину статьи "примъчанія" Уваровъ просилъ его непечатать, чтобы пощадить Мацфекскаго, зѣло раскритикованнаго". Въ вѣрности этого свидѣтельства не позволяють сомнѣваться и самыя свойства статьи: основательность мысли, широта взгляда автора, живость и образность рѣчи и изящество слога, которыми отличаются всѣ сочиненія преосвященнаго Иннокентія. Прекрасная во всѣхъ отношеніяхъ, эта статья, проливая новый свѣтъ на исторію Польши, вошедшей въ составъ единоплеменнаго сй русскаго государства, разъясняетъ, что Польша въ первый періодъ своей жизни была единовѣрною намъ и долго еще чуждалась плевелъ латинства, щедро и упорно насъвавшихся въ ней адептами папства. Нельзя не желать, чтобы эта историческая истина, проскользнувшая едва примѣченною въ ограниченномъ кругу читателей Журнала министерства народнаго просвѣщенія, немногимъ извѣстнаго въ сороковыхъ годахъ, получила возможно большее распространение въ русской и польской публикѣ. Съ этой доброй цёлью Коммиссія признала полезнымъ статью "о началѣ христіанства въ Польшѣ" издать нынѣ отдѣльными брошюрами въ русскомъ текстѣ и въ польскомъ переводѣ. Въ замѣнъ оставленныхъ ненапечатанными и впослѣдствіи затерянныхъ примѣчаній прессвященнаго Иннокентія, приложены новыя историческія примѣчанія для подтвержденія положеній, проведенныхъ въ этой статъѣ.

### О НАЧАЛЪ ХРИСТІАНСТВА ВЪ ПОЛЬШЪ.

Польша, подобно прочимъ землямъ славянскимъ, не вдругъ подклонила главу подъ легкое и благое иго христіанства: свѣтъ Евангелія нѣсколько разъ касался предѣловъ ея и проникалъ въ самую внутренность ея, прежде нежели успѣлъ прогнать со всего лица ея густой мракъ идолопоклонства. Достойно примѣчанія, что когда ни являлся свѣтъ сей въ Польшѣ, всегда приходилъ съ востока, такъ что восточное вѣроисповѣданіе (какъ увидимъ впослѣдствіи), существовало въ Польшѣ, по крайней мѣрѣ, около ста двадцати лѣтъ, доколѣ не принуждено было насильственнымъ образомъ сначала раздѣлить мѣсто свое съ вѣроисповѣданіемъ западнымъ, и потомъ, гонимое и преслѣдуемое, совершенно уступить ему владычество надъ Польшею.

Первые слѣды христіанства въ Польшѣ сливаются съ первыми слѣдами бытія народнаго. Иначе не могло и быть, по самому географическому положенію страны. Хотя удаленная нѣсколько отъ большихъ торговыхъ и военныхъ путей, коими славянскій міръ сообщался съ міромъ христіанскимъ, Польша однакожъ такъ близка была къ послѣднему, что не могла не входить въ горизонтъ тѣхъ лучей, кои

христіанство изливало далеко во всѣ стороны изъ міра греко-римскаго. Одни плѣнные христіане, почти ежегодно во множествѣ уводимые изъ имперіи въ глубь славянскихъ земель и при каждомъ удобномъ случаѣ, какъ свидѣтельствуеть исторія, обращавшіеся въ проповѣдниковъ Евангелія для своихъ повелителей, могли сто разъ принести съ собою сѣмена христіанства. Тому же могли содъйствовать сношенія торговли, которая, не смотря на всѣ препятствія, выходя изъ Византіи, перекрещивала путями своими весь славянскій міръ по всѣмъ его направленіямъ. Наконецъ, по свидътельству Константина Порфиророднаго, молодые люди изъ значительнѣйшихъ фамилій надъ Вислою, привлекаемые слухами о величіи и богатствахъ востока, имѣли обычай во множествѣ приходить въ Царьградъ, на службу, въ имперію. Возвращаясь домой, они, безъ сомнѣнія, приносили съ собой, вмъстъ съ другими пріобрътеніями, и понятія о въръ христіанской, а многіе, вѣроятно, и самую вѣру: ибо греки прежде всего любили дёлиться съ варварами симъ небеснымъ сокровищемъ. Послѣ сего мы нисколько не удивляемся, что нѣкоторые любители древности начинаютъ искать въ Польшѣ слѣдовъ христіанства въ тѣхъ вѣкахъ, гдѣ прежніе дѣеписатели видѣли одну тьму язычества. Напротивъ, если бы предѣлы настоящаго сочинснія позволяли, для насъ самихъ было бы весьма пріятнымъ трудомъ доказать, что въ самыхъ темныхъ сказаніяхъ о просвѣщеніи сей страны истинною върою отъ нъкоторыхъ изъ апостоловъ и мужей апостольскихъ скрывается не одна идея о древности оной въ земляхъ славянскихъ (на что недавно одинъ любитель славян-

· 2 —

скихъ древностей хотѣлъ свести самое преданіе о путешествіи св. Андрея въ Россію), но, по всей вѣроятности, и часть истины, совершенно положительной и исторической.

При настоящемъ случаѣ, не имѣя удобности предаваться подобнымъ изслѣдованіямъ, мы должны сказать, что первое, значительнѣйшее и исторіею во всемъ достаточно засвидѣтельствованное озарение Польши свѣтомъ Евангелія послѣдовало въ IX столътіи, по слъдующему незабвенному для всѣхъ земель славянскихъ случаю. Трое князей славянскихъ при Дунаћ (къ коимъ прежде христіанство принесено было съ востока, а потомъ уже явились и западные проповѣдники), не довольствуясь поверхностнымъ знаніемъ вѣры, и смущаясь возникавшимъ уже въ то время разногласіемъ восточныхъ и западныхъ церковно-учителей, возымѣли благую мысль выпросить себѣ изъ Византіи способныхъ наставниковъ, кои поставили бы ихъ самихъ въ состояние понимать божественную сущность вѣры и разумѣть Слово Божіе, въ коемъ она содержится. Къ счастію славянъ, два посланные для сего изъ Константинополя наставника оказались вполнѣ достойными своего предназначения: то были приснопамятные Кириллъ и Мееодій. Упрочивая христіанство въ Моравіи и Болгаріи посредствомъ перевода Св. Писанія и богослужебныхъ книгъ на славянскій языкъ, они не замедлили обнять апостольскою ревностью своею и прочія сопредѣльныя страны славянскія, особенно съ тѣхъ поръ, когда Мееодій сдѣлался архіенископомъ всей Великой Моравіи. Польша естественно была изъ первыхъ земель, на кои должна была обратиться святая д'ятельность сего мужа апостольскаго, уже по самой

смежности ея съ Моравіею, а еще болбе потому, что съ распространениемъ велико-моравскаго княжества при Святополкѣ, значительная часть ея (Силезія, Краковъ и Малая Польша) вошли въ составъ его, и слѣдовательно сдѣлались частію Велеградской или Мееодіевой епархіи. Почти 24-хъ лѣтнее пастыреначальство такого мужа не могло не оставить за собою многихъ и глубокихъ благихъ слѣдовъ, какъ въ прочихъ частяхъ его паствы, такъ и въ польской, которую онъ для назиданія постіцаль самъ лично, и въроятно, по существовавшему тогда у јерарховъ обычаю, не одинъ разъ. Что апостольские труды его не остались безъ успѣха, и при тоиъ вѣковѣчнаго, доказательствомъ тому служить самая признательность, съ коею день, посвященный памяти Кирилла, и Меводія (9 марта), доселѣ празднуется въ церквахъ польскихъ, какъ день первонаставниковъ въ вѣрѣ народа польскаго. Въ молитвѣ на службу въ день сей, при обращении къ Богу, говорится: "Ты, который удостоилъ "призвать насъ къ единству св. вѣры чрезъ блаженныхъ "пастырей и исповѣдниковъ Твоихъ и нашихъ патроновъ, "Кирилла и Меоодія!"... Поелику служебникъ, изъ коего взяты слова сіи, составленъ при канедрѣ Гнѣзненской, находящейся въ такъ-называемой Великой Польшь: то мы съ полнымъ правомъ можемъ заключать отсюда, что заслуги св. братьевъ, касательно насажденія и утвержденія Вѣры въ народѣ польскомъ, не ограничивались тою частію Польши, которая принадлежала къ ихъ епархіи въ слѣдствіе политической зависимости своей отъ Моравіи, а простирались и на остальныя части Польши, на самую, такъ сказать, главу и сердце ея, которыя находились тогда въ Гнѣзнѣ и его окрестностяхъ<sup>1</sup>).

5 -

Что Кириллъ и Меводій въ своей епархіи не могли преподавать другаго въроучения и вводить другихъ обрядовъ, кромѣ тѣхъ, кои содержались тогда восточною церковью, это разумъется само собою, и въ отношении къ Польшъ совершенно ясно будеть изъ послѣдующихъ событій<sup>2</sup>). Правда, что папа Николай, услышавъ о необыкновенныхъ успѣхахъ ихъ въ Моравіи, и опасаясь лишиться совершенно вліянія, какое онъ посредствомъ нѣмецкихъ (Зальцбургскихъ и Пас-

2) Нарушевичъ говоритъ, что слѣды христіанства видны были въ Польшѣ уже во время княженія Зимовита (въ половинѣ 9 вѣка), а по изслёдованіямъ Фризе это было христіанство греко-славянское, то самое, которое было насаждено первоначально въ Богеміи, Силезіи, Лузаціи и въ Польшѣ (Kirchengeschichte von Polen-стр. 26). Краковъ съ своимъ округомъ, по мнѣнію польскаго ученаго Маціевскаго, входилъ въ составъ Меводіевой епархіи (Исторія Церкви у славян. народовъ, стр. 107). Къ тому же времени Гозій относитъ построепіе въ Краковѣ греческой Церкви во имя Пресвятой Дѣвы Маріи (Hosius in seinem gespráche von Lesung der heiligen Schrift. T. III, p. 395).

2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О празднованіи 10 марта памяти св. Кирилла и Мееодія, просв'ятителей славянъ, упомянуто въ древнемъ польскомъ служебникѣ-Missale regni Polonici, изданномъ въ 1829 году. Молитва, въ которой св. Кириллъ и Мееодій называются просв'тителями Польши, имеется въ богослужебной внигь: Officia propria patronorum regni Polonici, напечатанной въ 1637 году въ Антверпенъ; она читается такъ на страниц' 8-й: Qui nos per beatos pontifices et confessores tuos, nostrosque patronos Cyrillum et Methodium ad unitatem fidei Christianae vocare dignitus es (Kirchengeschichte von Polen (Friese, Бреславль-1786 г. Т. I, стр. 65).

савскихъ) епископовъ началъ было имѣть надъ нею не задолго предъ тѣмъ, пригласилъ ихъ въ Римъ и принялъ съ честію; но сіе обстоятельство не имѣло никакого вліянія на апостольские труды ихъ и не перемѣнило нисколько ихъ отношенія къ Византіи. Написаніе о правой Вирт, которое оставиль намь Св. Кирилль, совершенно согласно съ православіемъ восточной церкви; но римскому первосвященнику и невозможно было навязывать имъ тъхъ разностей, коими впослѣдствіи западная церковь отдѣлилась отъ восточной, потому-что сіи разности тогда еще только начинались и не утвердились на самомъ западѣ. Правда и то, что впослѣдствіи времени св. Меводій вновь приглашаемъ былъ въ Римъ по проискамъ сопредѣльныхъ Моравіи нѣмецкихъ епископовъ, коимъ тяжело было лишиться денежныхъ поборовъ съ моравовъ; но св. мужъ и здѣсь умѣлъ побѣдоносно отстоять неприкосновенность восточнаго православія и обрядовъ и совершение самой литурги на языкѣ славанскомъ, противъ чего особенно протестовали западные миссіонеры.

Что не могло быть сдѣлано личными трудами святыхъ братьевъ, то восполнялось и довершалось апостольскою ревностію учениковъ ихъ. Кириллъ и Меводій впослѣдствіи времени, видя вѣроятно изъ опыта, что обширность нивы и великость жатвы требуютъ большаго числа дѣлателей, избрали изъ среды сотрудниковъ и учениковъ своихъ особенно способныхъ на дѣло проповѣди и, подобно апостоламъ Христовымъ, раздѣлили между ими сопредѣльныя страны. Польша досталась въ святой удѣлъ Висногу. Исторія не сохранила намъ свѣдѣній о трудахъ и успѣхахъ сего новаго первона-

етавника Польши, но примъръ сверстника его на поприщъ проповѣди, Павла Каиха, въ Богеміи, труды коего посчастливилось замѣтить исторіи, достаточно показываетъ, что избранные на проповѣдь были достойны своего предназначенія, и что они трудились по обдуманному и, безъ сомнѣнія, самимъ наставникомъ ихъ начертанному плану, старалсь упрочить христіанство между новообращенными язычниками, между прочимъ, посредствомъ заведенія училищъ, хотя Висногу могло предлежать не мало дѣла и въ той части Польши, которая примо завистла отъ его великаго учителя, какъ часть его епархіи: потому-что, при великой обпирности и неменьшей разнородности паствы Мееодіевой, нельзя было скоро достигнуть въ просвѣщеніи ея полнаго успѣха; но самая умышленность избранія Виснога показываеть, что это избирался не какой-либо обыкновенный сотрудникъ на прежней пивѣ, а новый миссіонеръ, отряжаемый на великое дѣло проповѣди пѣлому народу,-обстоятельство, которое могло идти только къ остальной части Польши, составлявшей тогда княжество польское съ столицею въ Гнѣзнѣ. Поелику есть слѣды, какъ увидимъ ниже, что въ Польшѣ еще въ тѣ времена существовала уже епископская каеедра, то невольно и почти неизбѣжно приходитъ на мысль, что Висногъ былъ первымъ ея епископомъ.

Третье обстоятельство, весьма сильно подѣйствовавшее на распространеніе въ Польшѣ христіанства, и притомъ не другаго, а именно восточнаго, было нападеніе въ концѣ 1Х вѣка на Моравію мадьяровъ или венгровъ. Крайнія жестокости, совершаемыя варварскимъ народомъ надъ бѣдными

жителями, принудили многихъ изъ нихъ искать спасенія въ бъгствъ къ сосъднимъ народамъ. По ближайшей смежности и по той свободѣ, коею пользовались иностранцы въ Польшѣ, значительная часть моравскихъ выходцевъ устремилась въ эту сторону, неся съ собою въ даръ новому отечеству своему въру и богослужение восточныя 1). По замъчанию дъеписателей, упоминающихъ о семъ переселении христіанъ моравскихъ въ Польшу, многіе изъ послѣднихъ избрали для пребыванія своего мѣста самыя глухія и уединенныя и начали провождать жизнь пустынную. Судя по сему, это должны быть монахи. Такимъ образомъ, самыя неприступныя для обыкновенныхъ проповѣдниковъ мѣста Польши начали озаряться свѣтомъ вѣры, тѣмъ болѣе благопріятнымъ для слабаго зрѣнія бѣдныхъ язычниковъ, что онъ являлся не съ блескомъ и громомъ оружія, какъ за сто лѣтъ на Эльбѣ, по распоряжению Карла Великаго, а въ тихомъ отражении нравовъ христіанскихъ, въ жизни богоугодной и дѣлахъ милосердія. Другіе изъ христіанъ-пришельцевъ пошли въ новомъ отечествѣ своемъ другимъ путемъ: отличаясь успѣхами въ промыслахъ, торговлѣ и воинскихъ дѣлахъ, они обратили на себя всеобщее внимание и получили доступъ къ самому двору княжескому.

Общество христіанъ польскихъ, умноженное такимъ образомъ моравскими христіанами, естественно должно было

. . . . . .

<sup>1</sup>) Стредовскій и Папроцкій, польскіе писатели, называють и фамиліи этихъ переселенцевъ (Stredowski Morav. Sacra. p. 539; Paprocki in Måbrischen Wagenbuche—Фризе, стр. 100).

увеличиться въ числѣ и силѣ и пріобрѣсти значительное вліяніе на всю массу народа. Правда, что прежнее польское правительство долго было не расположено въ пользу христіанства, даже иногда готово было и преслѣдовать его, предубѣжденное противъ него мрачными слухами съ Эльбы и Одера, гдѣ неблагоразумный италіяно-германскій прозелитизмъ дѣлалъ съ своей стороны все, чтобы отвратить надолго сердца славянъ отъ благотворной религи Христовой; но можно полагать, что, со времени Земомысла (922-962), нерасположение къ христіанству прекратилось, особенно послѣ того случая, какъ пользуясь паденіемъ велико-моравскаго княжества, Польша пріобрѣла на свою долю всѣ обломки его, павшіе на ея сторону: съ твхъ поръ, для укрѣпленія за собою новыхъ областей, гдѣ христіанство было въ силѣ, самое благоразуміе запрещало идти противъ его послѣдователей. Съ другой стороны, христіанская вѣра восточнаго исповѣданія обладала въ высшей степени способностію находить себѣ доступъ къ сердцамъ язычниковъ. Совершая богослужение и бестдуя съ народомъ о св. таинствахъ вѣры на языкѣ ему природномъ, восточные проповѣдники симъ самымъ уже скоро освоивались съ нимъ и располагали его въ свою пользу; а превосходный переводъ Мееодіевъ св. Писанія на туземный языкъ давалъ имъ возможность и по отшестви своемъ оставлять для новообращенныхъ христіанъ писанное Слово Божіе вмѣсто постояннаго пропов'яника. Обращаемый къ восточному православно язычникъ, чрезъ свое обращение, не подчинялся никакой чужеземной власти, не обязывался ни къ какимъ священ-

) F

нымь податямь, не выводился насильственно изъ круга своей обыкновенной жизни. Послѣ сего не удивительно, что христіане польскіе пользовались всеобщимъ благорасположеніемъ между польскими язычниками и что терпимость въ отношеніи къ нимъ простиралась до того, что имъ позволено было въ самомъ Краковѣ воздвигнуть церковь во имя Креста Господня и отправлять въ ней публично свое богослужение '). Въ дополнение къ извѣстію о сей церкви должно сказать, что построение ся замѣчено дѣеписателями не потому, чтобы она была въ то время въ Польшѣ единственною, а въроятно по мѣсту ся постройки, и потому, что она отличалась отъ другихъ церквей своею обширностію и великольніемъ: ибо нельзя думать, чтобы до того времени Кириллъ и Мееодій оставляли значительную часть паствы своей въ Польшѣ вовсе безъ церквей. Напротивъ изъ нѣкоторыхъ показаній древнихъ открывается, что не только существовали другія церкви, но въ Силезіи, къ сторонъ Богеміи, въ одномъ городкѣ или мѣстечкѣ, Смогоржевѣ, находилась еписконская каоедра<sup>2</sup>): значитъ, Польша до Мечислава имѣла уже свою полную іерархію, по чину восточной церкви. При такомъ положения лицъ и вещей въ продолжение ста лѣтъ отъ времени Кирилла и Меоодія до Мечислава, для христіанства

<sup>3</sup>) Историкъ древней Силезской церкви Парицій полагаетъ, что каоедра силезскаго епископа, бывшая первоначально въ Сморгожевѣ (пынѣшнемъ Бреславлѣ), была греко-славянская и зависѣла отъ моравскаго первосвятителя (Исторія Церкви у славянъ, стр. 165).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Regenvolscius in Historia Slav. Ecclesiast. и. р 9. высок

могло быть сдѣлано въ Польшѣ весьма много; и если она не обратилась къ нему вся вмѣстѣ съ своимъ княземъ, то, безъ сомнѣнія, по причинѣ смерти Мееодія, послѣ коей его Велеградская епархія подверглась опасности потерять самое бытіе свое отъ притязаній на нее зальцбургскихъ архіепископовъ.

Вообще, съ паденіемъ Святополковой, Велико-Моравской монархіи, восточное христіанство утратило между югозападными славянами единственную политическую опору, а со смертію св. Мееодія лишилось и своего главнаго и единственнаго распространителя, поборника и учителя, и если держалось еще среди ихъ не малое время, то единственно своею внутреннею силою и сродствомъ своимъ съ потребностями и правами народными. Не смотря на такое критическое положение свое, коего опасность непрестанно увеличивалась отъ возраставшаго религіозно-политическаго вліянія западнаго духовенства, восточное православіе имѣло еще утъшение принять на лоно свое цълый народъ польский съ его княземъ. Важное событіе сіе, по сказанію дьеписателей польскихъ, сколько можно здравой критикѣ привести въ согласие частныя разнорѣчія ихъ, произошло такъ. Мечиславъ, князь польскій, не смотря на слишкомъ чувственный образъ своей жизни и на множество своихъ женъ и наложниць, не имѣлъ дѣтей. И онъ самъ и всѣ подданные его отчаивались уже видёть наслёдника престола: одни христіане не теряли надежды. Уповая на силу Царя Небеснаго, который, по свидѣтельству писанія, не разъ отверзаль утробу не рождающихъ, и имъя доступъ къ князю, христіане осмъ-

ì

лились сказать Мечиславу, что если онъ отвергнетъ совершенно идоловъ и наложницъ и вступитъ въ бракъ съ христіанкою, то Господь неба и земли даруеть ему сына, а Польшѣ наслѣдника престола. Христіане же, вѣроятно, присовѣтовали Мечислу взять себѣ въ подругу жизни и престола одну изъ богемскихъ княженъ, и дали сей совѣтъ, консчно, потому, что Богемія въ это время держалась еще со всею крѣпостію восточнаго православія, коему принадлежали и они сами. Мечиславъ, испытавъ безуспѣшность всѣхъ прочихъ средствъ, тъмъ охотнъе ръшился внять благому совъту христіанъ, своихъ поданныхъ, чѣмъ ближе самъ былъ къ христіанству по духу и примѣру предковъ своихъ подданныхъ, и чѣмъ яснѣе видѣлъ, что народъ ему подвластный видимо клонится къ тому же Отправлено посольство въ Прагу, съ предложениемъ руки одной изъ сестеръ Болеслава, именемъ Домбровкѣ, которая по зрѣлымъ лѣтамъ и характеру своему, въроятно, казалась совътникамъ Мечислава особенно способною къ ея великому предназначению. Предложение принято, но съ условіемъ, чтобы Мешко самъ принялъ христіанство и далъ об'тъ обратить къ нему весь народъ свой. Получивъ на сіи условія согласіе, Домбровка прибыла въ тогдашнюю столицу Польши, Гнёзно, окруженная многочисленною свитою, которая состояла большею частію изъ людей духовнаго сана. Между тъмъ женихъ, желая приступить къ святой купели съ правильнымъ понятіемъ о сущности сего таинства и всей вѣры христіанской, вызвалъ ко двору своему нѣкоторыхъ христіанскихъ пустынниковъ, чтобы получить отъ нихъ наставление въ въръ. Не смотря на сіе,

крещение Мечислава послъдовало не прежде, какъ спустя годъ по бракосочетании: замедление нѣсколько странное и неожиданное, но довольно изъясняемое неохотою языческаго князя оставить рѣшительно для новой вѣры всѣ прежніе обычаи языческіе, чего, вѣроятно, хотѣлось разсудительной Домбровкѣ, желавшей видѣть супруга своего христіаниномъ не по одному имени, какими бывали тогда многіе, не только изъ народа, но и изъ князей языческихъ. Двеписатели, какъ характеристическую черту благоразумія сей княгини, на указывають, что она, изъ снисхождения къ духовной немощи супруга своего, сама являлась не строго державшею правила церковныя касательно постовъ, и дѣлала сіе для того, чтобы не отвратить его суровостію трапезы отъ новой религіи. Наконецъ, побъждены были всѣ препятствія и недоумѣнія; и Мечиславъ, 5 марта 965 года, принялъ св. крещеніе изъ рукъ богемскаго священника Боговида, будучи воспріять оть св. купѣли, по обряду восточной церкви, однимъ изъ вельможъ богемскихъ, прибывшихъ съ Домбровкою<sup>1</sup>). Примѣру князя послѣдовало множество изъ его придворныхъ людей именитыхъ. Въ то же время объявлено было по всему княжеству, что настало всѣмъ и каждому время оставить идоловь и обратиться къ Богу истинному, почитаемому христіанами. Послѣдніе, по замѣчанію дѣеписателей, пользуясь такимъ благопріятнымъ случаемъ, вышли изъ своихъ уединенныхъ убѣжищъ и явясь среди народа, сдѣлались его на-

<sup>1</sup>) Hystorya narodu Polskiego—Bandke, crp. 149. Dlugossius— T. I, crp. 108—110.

ł

Digitized by Google

3

ставниками въ въръ. Тъмъ болье пользовались, безъ сомнънія, драгоцённымъ временемъ особы духовныя, какъ тѣ, кои прибыли съ Домбровкою, такъ и тѣ, кои издавна находились при церквахъ христіанскихъ въ Польшѣ. Сдѣлано было много, но не все. Грубый народъ, изъ дѣтства привыкшій къ языческимъ обрядамъ, въ коихъ, не смотря на нелёпость, не мало заключалось приманки для чувственности, не вдругь могъ промѣнять своихъ истукановъ на крестъ; а жрецы и кудесники, жившіе суевтрісмъ народа, употребляли съ своей стороны всѣ кѣры удерживать его въ прежней тыкѣ идолоноклонства. Оказалось нужнымъ употребить посему для нѣкоторыхъ не одно увъщание, но и понуждение. Мечиславъ темь охотнее решился въ семъ случай действовать своею властію, что видѣлъ уже въ супругѣ своей исполненіе того объщанія, конмъ христіане его самого склонили къ принятію христіанства. Издано по всему княжеству объявленіе, въ коемъ, послѣ объясненія достоинствъ и божественности вновь принятой вёры, повелёвалось, чтобы каждый, оставшійся дотол'в некрещеннымъ, съ наступленіемъ 7 марта явился непремѣнно къ принятію сего таинства, подъ опасеніемъ, въ противномъ случаѣ, казни за ослушаніе. Указъ сей быль выполнень во всей силь: остававшияся дотоль капища идольскія вездѣ разрушены; истуканы брошены въ огонь или въ воду; освященныя рощи и дубровы порублены; обожаемые гады побиты; и все сіе совершено безъ пролитія капли крови, ни со стороны народа за посягание на его прежнюю святыню, ни со стороны князя, за непослушание: новое доказательство, что народъ Польскій быль уже при-

i

готовленъ къ христіанству и что оно могло бы мирно укорениться во всёхъ славянскихъ земляхъ, если бы, подпавъ вліянію западной политики, само не измѣнило своего характера. Въ память событія сего образовался въ народъ, бывшій потомъ долго въ силѣ обычай, каждый годъ 9 марта, праздновать сокрушение идоловъ, и для сего два деревянные истукана, представлявшие древнихъ богинь, Морану и Дзеванну, влачить всенародно на веревкъ въ воду<sup>1</sup>). Сообразно духовнымъ потребностямъ своихъ подданныхъ, Мечиславъ неумедлилъ по всёмъ главнымъ мёстамъ своего княжества устроить церкви, снабдивъ какъ ихъ, такъ и священнослужителей, всёмъ нужнымъ для содержанія, а супруга его дарила ихъ священными одеждами. Позднъйшие дъеписатели польскіе утверждають даже, будто бы Мечиславомъ учреждено два архіепископства и семь епископствь; но такое учрежденіе, если существовало во время его княженія, то развѣ въ одномъ планѣ: ибо кромѣ того, что јерархія еще не была нужна для Польни въ такомъ обширномъ видѣ, древніе историки ничего не упоминають о семь, напротивъ ясно указывають на поэднѣйшее происхожденіе каждой изъ тѣхъ епископ-

<sup>1</sup>) Длугошъ, называемый княземъ Польской исторіи, описывая подробно принятіе христіанства ноляками при Мечиславь, говорить, что они приняли въру христіанскую, православную, католическую—fidem christianam, orthodoxam, Catholicam (не говорится Romano-catholicam, latinam). Самыя имена первыхъ краковскихъ епископовъ, упомянутыхъ у Длугоша: Прохоръ и Гедеонъ необычныя римско-католическимъ епископамъ, показываютъ, что они принадлежали къ восточной православной церкви.

скихъ каоедръ, которыхъ учрежденіе приписывается Мечиславу. Впрочемъ несомнѣнно, что сей князь, по усердію къ новопринятой вѣрѣ, совершилъ путешествіе, и можетъ быть не разъ, по своимъ владѣніямъ, чтобы изгладить и послѣдніе слѣды язычества, и для сего однихъ привлекалъ къ крещенію ласками и подарками, другихъ отвлекалъ отъ идоловъ страхомъ.

Такъ совершилось обращение къ христіанству Польши!-Не только первыя съмена въры посъяны и возращены въ ней, но и первые плоды собраны и представлены на трапезу Господню руками восточныхъ дѣятелей. Самъ князь со всѣмъ дворомъ своимъ принялъ крещение изъ рукъ восточнаго священника, и принять быль отъ купѣли крестнымъ отцемъ восточнаго исповѣданія. Посему въ первыхъ храмахъ польскихъ богослужение, безъ всякаго сомнѣнія, совершалось на языкѣ туземномъ, который тогда ничѣмъ почти не разнствоваль отъ языка славянской библіи перевода Мееодіева, равно и св. причастие преподавалось не подъ однимъ видомъ, какъ теперь въ церкви западной, а подъ двумя, какъ преподается доселѣ въ тѣхъ славянскихъ земляхъ, кои остались вѣрными своему древнему православію. То же должно сказать и о прочихъ обрядахъ и священныхъ обыкновеніяхъ, коими церковь восточная отличается теперь отъ западной; всѣ они, вмѣстѣ съ вѣрою и таинствами, были приняты новообращенною Польшею, и такъ пришлись по духу народа, что, какъ увидимъ, въ продолжение цѣлыхъ вѣковъ будутъ по мѣстамъ держаться, не смотря на всѣ старанія искоренить ихъ. Послѣ сего оставалось только скрѣпить связь но-

ворожденной церкви польской съ матерію ел, церковію восточною, дать ей въ достаточномъ количествѣ благихъ и разуиныхъ приставниковъ, оградить ее прочнымъ и опредъленнымъ законоположениемъ церковнымъ, поставить ее въ приличное іерархическое отношеніе къ патріарху константинопольскому, и она подобно церкви россійской продолжала бы въ мирѣ возрастать, укрѣпляться и дѣлаться постепенно плодоноснѣе. Но сего то именно и не доставало, по крайней смутности тогдашнихъ обстоятельствъ. Церковь богемская, удостоившаяся послужить при духовномъ возрождении Польши, по сему самому и по близости своей всего скорѣе могла бы оказать ей эту важную услугу; но церковь сія въ то время сама была далека отъ надлежащаго устройства, не имѣя даже своего епископа, и начинала подвергаться сильному вліянію запада. Церковь моравская была не въ лучшемъ состоянии: правда, не смотря на домогательство зальцбургскихъ архіепископовъ, ожидавшихъ только смерти Мееодія, чтобы присоединить его епархію къ своей, она успѣла продлить на нѣсколько времени свое самостоятельное существованіе; но преемники Мееодія не имѣли его духа и силы, и при неблагопріятныхъ обстоятельствахъ, вмѣсто того, чтобы воскрешать давнее свое право на Польшу, едва успѣвали отражать отъ себя притязанія нѣмецкихъ епископовъ, а Россія во время обращенія Мечислава еще сама была не вполнѣ озарена вѣрою христіанскою, но и послѣ уже, получивъ достаточную іерархію, не могла дѣйствовать въ церковномъ отношени на Польшу между прочимъ и потому, что пребывала съ нею въ политическихъ распряхъ. Оставался одинъ Константинополь, коему всего приличнѣе было бы взять подъ свое покровительство юную церковь польскую; но частыя и насильственныя перемѣны патріарховъ, слабость имперіи и недостатокъ средствъ. отнимали у Византіи возможность управлять событіями въ земляхъ отдаленныхъ. Притомъ мадьяры, занимавшіе Болгарію и Венгрію, еще болѣе, нежели Балканы, стояли непроходимою стѣною между Иольшею и Греніею, такъ что послѣдняя не скоро даже могла знать о томъ, что происходило въ первой. Такимъ образомъ юная церковь польская, при самомъ рожденіи своемъ, лишась опоры восточной, была предоставлена себѣ самой.

Не то было со стороны Запада. Система духовнаго владычества надъ всъмъ міромъ, быстро развиваясь изъ Рима, въ началв IX въка уже видимо стремилась къ своему зениту, приводя все, съ одного края Европы до другаго, къ одному внаменателю — мнимымъ ключамъ Петровымъ. Когда на Востокв патріаршій престоль едва могь стоять отъ бурь, свирѣпствовавшихъ вокругъ престола императорскаго, на западъ самые вънценосцы искали себъ защиты подъ тіарою римскаго первосвященника. По его гласу все, начиная отъ главы имперіи до послёдняго крестоносца, стренилось не рѣдко туда, куда призывали нужда или выгода церкви Легіоны миссіонеровъ, въ разныхъ видахъ и подъ разными наименованіями, выходя съ полуострова италіанскаго и сопредёльныхъ съ нимъ странъ, густою толпою стремились на стверъ, въ глубь земель славянскихъ, нща себѣ добычи, а Риму новыхъ духовныхъ поданныхъ. Итлецкие императоры не только не противоборствовали сему

прозелитизму римскому, но напротивъ, съ начала IX въка, сами совершенно увлекались имъ: ибо послѣ того, какъ они усвоили себѣ такъ называемое jus majestaticum circa eclesiastica, обращение въ христіанству языческихъ народовъ равняюсь для нихъ почти завоеванію послёднихъ, съ тёмъ крайне выгоднымъ различіемъ, что первое совершалось безъ сраженій и потерь. Въ сихъ видахъ еще Карловъ Великимъ учреждено было пограничное для юго-западныхъ славянъ архіепископство нѣмецкое въ Зальцбургѣ. Оттовъ Великій сдёлаль даже съ папою, касательно обращенія славанскихъ народовъ, религіозно-политическій конкордатъ, вслѣдствію коего для стверныхъ славянъ учреждено было особое архіенископство въ Магдебургѣ. Въ составъ его, въ видѣ викаріатства, входило епископство познанское, предназначенное прямо и всецбло для Польши, съ енископомъ Јорданомъ, который, нарочно избранный съ знаніемъ славянскаго языка и окруженный достаточнымъ числомъ миссіонеровъ, проживалъ около границъ польскихъ, выжидая перваго удобнаго случая вступить въ свою епархію, существовавшую пока однимъ именемъ, in partibus infidelium.

Какъ мало Мечиславъ сначала былъ расположенъ къ церкви западной, яснымъ сему доказательствомъ служитъ то, что несмотря на многія, безъ сомнѣнія и со стороны самаго Іордана, и со стороны императора бывшія предложенія и просьбы, епископъ познанскій не былъ донускаемъ въ Польшу, хотя, какъ мы видѣли, въ ней было множество христіанъ и конечно не малое число церквей, равно и то. что не смотря на существованіе ужо готоваго нольскаго

епископа, крещение принято княземъ и народомъ изъ рукъ не его, а богемскихъ священниковъ. Но съ продолжениемъ времени обстоятельства начали рѣшительно перемѣняться въ пользу запада. Юная церковь польская, для своего устройства, имѣла крайнюю нужду въ епископѣ, а его не было и трудно было достать изъ Греціи. Между тѣмъ Іорданъ, живя у границы, безъ сомнѣнія, всячески домогался воспользоваться симъ случаемъ въ пользу свою и своей церкви. Съ другой стороны Мечиславъ, въ слъдствие своей неудачной войны съ однимъ изъ пограничныхъ маркграфовъ нѣмецкихъ, подпалъ вліянію императора и сдѣлался (по одной части своихъ владѣній, Силезіи) почти его вассаломъ, коему безъ сомнѣнія однимъ изъ первыхъ условій мира и покровительства было поставляемо принятіе къ себѣ познанскаго епископа, чѣмъ, по своимъ видамъ на славянъ, весьма много дорожилъ императоръ. Вмѣстѣ съ тѣмъ, конечно, не пощажены были всякаго рода объщанія, между прочимъ и короны королевской, обыкновенной въ тѣ времена приманки для князей языческихъ, на которую ловила ихъ римская политика. Вслёдствіе всёхъ сихъ обстоятельствъ Іорданъ, спустя три года по обращении Польши къ христіанству (не прежде!), быль принять въ нее Мечиславомь, и западное духовенство въ лицѣ его стало довольно твердою ногою на землѣ польской. Духовенство богемское и туземное не имѣло средствъ, ни даже особенныхъ побужденій противиться вступленію въ Польшу латинскаго епископа, который вначаль, безъ сомньнія, нисколько не показывалъ себя не расположеннымъ къ обрядамъ восточнымъ, отъ самыхъ папъ въ то время еще

во всей силѣ терпимымъ по разнымъ землямъ славянскимъ. Пѣло, казалось, состояло въ томъ, чтобы польской церкви получить полную іерархію, дабы имѣть собственное управление и снабжаться священно-служителями, въ чемъ настояла такая нужда для ней. Правда, на помощь Іордану, по его вступлении въ Польшу, немедленно прислано было нъсколько человъкъ изъ Рима и Магдебурга, съ наказомъ дъйствовать въ пользу западнаго въроученія и обрядовь; но ихъ прибытіе не могло вдругь произвести большой перемѣны, носмотря на то, что они заняли самыя значительныя мѣста. Ибо, хотя для сей миссін старались находить въ Римѣ и Магдебургѣ людей знающихъ славянскій языкъ, но не могли найти ихъ въ достаточномъ количествъ. Самая необходимость сообщенія съ жителями заставляла латинскихъ миссіонеровъ удерживать при себѣ богемскихъ и туземныхъ священниковъ, которые для сего продолжали приходить въ Польшу изъ Моравіи и Богеміи, и даже были нарочно вызываемы. Все это удерживало восточное богослужение въ силѣ и не позволяло Іордану и сотрудникамъ его явно стать противъ него, особенно до кончины Домбровки, которая, привыкнувъ съ дётства къ обрядамъ восточной церкви и . пользуясь уважениемъ своего супруга, не потерпѣла бы насильственныхъ въ семъ отношении дъйствий. Но, со смертию сей княгини (972 г.), должно было многое измѣниться въ пользу запада, особенно когда Мечиславъ вступилъ во второй бракъ-съ одною изъ монахинь пограничнаго монастыря латинскаго. Съ тѣхъ поръ дворъ княжескій не могъ не наполниться духовными особами римскаго исповъданія, кои,

утвердившись при дворѣ, тѣмъ удобнѣе могли простирать свой прозелитизмъ по всему княжеству. Преемникъ Іордана, умершаго въ 984 г., Унгеръ, могъ дъйствовать уже гораздо смѣлѣе, хотя все еще не могъ прикасаться къ тому, что въ восточномъ православіи было наиболѣе сроднаго съ потребностями и духомъ народа, какъ напр. отправление божественной службы на языкѣ народномъ. Въ продолженіе нѣсколькихъ лѣтъ, подъ конецъ жизни Мечислава, успѣли довести его до того, что онъ рѣшился отправить въ Римъ посольство съ предложениемъ признать власть папы надъ всёмъ своимъ княжествомъ, только бы въ награду за сіе получить изъ рукъ его вѣнецъ королевскій. Не смотря однакожъ на то, что посольство сіе присовѣтовано было польскому князю, конечно, не другимъ къмъ, какъ римскимъ духовенствомъ, при немъ находившимся, и что предложение, съ коимъ его отправили къ папѣ, было совершенно по духу римской политики, успѣхъ далеко не соотвѣтствовалъ ожиданію. Папа, давъ въ то же самое время королевскій титуль князю венгерскому, отказалъ въ ономъ Мечиславу, по однимъ: будто бы за нечестіе и худую нравственность народа польскаго, по другимъ: будто бы узнавъ о смерти Мечислава, которая дѣйствительно скоро послѣдовала. Но кто вспомнитъ при семъ, что подобный отказъ получитъ потомъ и преемникъ Мечислава, тотъ не удовлетворится ни однимъ изъ сихъ объясненій. Напротивъ, всего ближе и естественнѣе думать, что римская политика подорожила для Польши даромъ, для нея ничего не стоющимъ, потому что не видѣла въ ней утвержденнымъ своего вѣроисповѣданія и что посредствомъ его надъялась впослъдстви лучше достигнуть своей цёли. Въ самомъ дёлѣ, торжественное объщание папы, что корона будеть дана польскимъ князьямъ, когда Польша вполнѣ сдѣлается христіанскою, на языкѣ тогдашней дипломатіи римской значило не другое что, какъ только, что сей даръ получится, коль скоро Польша совершенно перемѣнитъ восточное богослуженіе на западное, чего Мечиславъ не успѣлъ сдѣлать за смертію. Незавидная доля сія досталась его преемнику. Въ дополнение къ извѣстиямъ о состояніи христіанства въ Польшѣ при Мечиславѣ, должно замѣтить, что, по сказанію Длугоша, папа, вслѣдствіе посольства Мечиславова, будто бы отправилъ въ Польшу кардинала Егида, который, раздѣливъ всю польскую церковь на епархіи и назначивъ для каждой изъ нихъ предѣлы, доходы и привиллегіи, посвятилъ девять епископовъ. Несмотря на то, что Длугошъ называетъ даже имена сихъ епископовъ, сказаніе его о кардиналѣ Егидѣ есть не болѣе, какъ патріотическій вымысель 1). Егидій явится, какъ увидимъ, въ Польшѣ, но спустя сто лѣтъ. Имена епископовъ набраны Длугошемъ изъ сотрудниковъ, присланныхъ Іордану на помощь. Накоторые изъ нихъ, въ самомъ дълъ, были епископами, только впослёдствіи, когда при Мечиславовомъ преемникѣ польская церковь получила полную (латинскую) iepapxiю.

Тѣмъ, для коихъ можетъ показаться страннымъ, что Польша въ продолженіе тридцати пяти лѣтъ довольствова-

<sup>1</sup>) Фризе, стр. 141—152. Эгидій упоминается въ 1122 году при папъ Каллистъ II и королъ Болеславъ III. состоянію должно приписать и то, почему не сдёлано въ продолжение сего времени никакихъ распоряжений касательно образованія юношества, по крайней мёрѣ, духовнаго. Когда преемникъ Мечислава рѣшительно станетъ подъ знамена Рима, то однимъ изъ первыхъ дѣйствій его будетъ призвать бенедиктинцевъ, славившихся въ то время любовію къ наукамъ.

Важное событие сие послѣдовало однакожъ не такъ скоро, какъ бы можно было ожидать, судя по нуждѣ для Польши окончательно рѣшить дѣло столь необходимое, каково устройство церкви, чрезъ дарование ей неизмѣннаго образа вѣроисповѣданія и богослуженія. Волеславъ уже царствовалъ около пяти лѣтъ, а вліяніе Рима надъ Польшею ограничивалось почти однимъ тѣмъ, что во главѣ духовенства ея стоялъ преемникъ Іордана, епископъ Унгеръ, который, будучи присланъ отъ нелюбимыхъ нѣмцевъ, болѣе былъ терпимъ за недостаткомъ епископовъ восточнаго исповѣданія, нежели усвоенъ цёлою страною, какъ пастырь отечественный. Во все сіе время не видно никакихъ распоряженій къ сближенію съ Римомъ и его религіозными нововведеніями,

лась однимъ епископомъ, должно припомнить, что иначе н не могло быть при нерѣшительномъ состояніи, въ какомъ въ продолжение сего времени находилась она, колеблясь между восточнымъ православіемъ, въ ней издавна существовавшимъ и, при самомъ обращении всего народа, еще господствовавшимъ, и римскимъ вѣроисповѣданіемъ, вошедшимъ въ нее съ Іорданомъ и его сотрудниками, но еще не могшимъ утвердиться и начать въ большомъ размёрё самостоятельныя дёйствія во своему плану и въ своемъ духѣ. Этому же нерѣшительному ни со стороны Болеслава, который, въроятно, занятъ былъ добываніемъ военной славы и отыскиваніемъ прежнихъ областей польскихъ, отторгнутыхъ во время княжения его отца, ни со стороны духовенства латинскаго въ Польшѣ, которое было еще слишкомъ слабо и не національно, чтобы преднринять что-либо важное противъ существующаго порадка вещей, ни даже со стороны папъ, которые, будучи напуганы иримъромъ Богеміи, — гдъ покушеніе на восточные обряды дало поводъ къ ужасному народному возстанію, -- въ молчаніи ожидали благопріятныхъ обстоятельствь утвердить свою власть надъ Польшею. На неусыпной стражѣ оставалась одна политика нѣмецкихъ императоровъ, для которой тѣмъ нужнье было завлечь какъ-нибудь повелителя Польши въ сѣти своей религіозно-политической системы, чѣмъ опаснѣе была его храбрость и побѣды, коимъ онъ начиналъ славиться по всему стверу. Не имтя возможности дтиствовать для сей цѣли на Польшу прямо, посредствомъ оружія, какъ то дѣлалось съ прочими славянскими племенами, не столь сильными, императоры не оставляли употреблять въ дѣло всѣ косвенныя средства, сколько-нибудь къ тому служащія. Одно изъ сихъ средствъ подъйствовало сверхъ всякаго ожиданія и много пріуготовило повороть Польши или, точнѣе сказать, князя ея отъ востока къ западу. Это было миссіонерское путешествіе къ полякамъ епископа пражскаго Адальберта, которое потому самому, несмотря на частность событія, мы должны разсказать подробнѣе.

Воспитанникъ нѣмецкой пропаганды для славянъ, Адальбертъ съ юности былъ тщательно наставленъ во всемъ,

что почиталось нужнымъ для дъйствования среди ихъ въ пользу Рима и Имперіи. Обнаруживъ отличныя способности и чрезвычайную ревность трудиться сообразно своему предназначенію, Войцѣхъ (прежнее имя Адальберта) былъ сдѣланъ епископомъ богемскимъ съ тою именно цѣлію, чтобы вытёснить изъ сей страны восточные обряды и обратить. ее къ латинству. Ему же, въ уважение его способностей и ревности, поручено было действовать въ томъ же дух в и на Венгрію. Здёсь успёхъ скоро превзошель ожиданія: ибо венгерский князь имѣлъ слабость, за обѣщанную изъ Рима корону, вовсе забыть попечение о самостоятельности своей церкви, а народъ, разгромленный мадьярами, потерялъ духъ національный. Но дома, въ Богеміи, встрѣтилъ Адальбертъ совсѣмъ другое: послѣ неоднократныхъ представленій и просьбъ, со стороны народа, оставить его при богослужении и обрядахъ восточныхъ, принятыхъ отъ Кирилла и Мееодія, явилось непреодолимое упорство, разрѣшившееся наконецъ кровавымъ народнымъ возстаніемъ, которое, въ отсутствіи Адальберта, стоило жизни четыремъ его роднымъ братьямъ. Тщетно Адальбертъ, для успѣха въ своемъ намѣреніи, обращался во всѣ стороны за помощью: дѣло дошло наконецъ до того, что онъ самъ увидѣлъ необходимость отказаться отъ своей паствы и навсегда проститься съ Прагою. Въ сихъ обстоятельствахъ, когда пламень прозелитизма, пылавшій въ Адальберть со всею силою, не зналъ въ какую сторону обратиться, нѣмецкій императоръ, не спускавшій глазъ съ Польши и юнаго героя, ею управлявшаго, присовътовалъ ему идти къ поля-

камъ. Совътъ сей принятъ былъ тъмъ скоръе, что часть народа польскаго въ Краковѣ и его окрестностяхъ, принанадлежа къ Богеміи, уже составляла часть епархіи Адальбертовой, такъ, что онъ, занявшись ею теперь, черезъ то самое, казалось, продолжалъ оставаться въ предѣлахъ своей паствы и такимъ образомъ имѣть надежду, при перемѣнѣ обстоятельствъ, вступить на свою каеедру снова. Адальбертъ явился въ Краковѣ съ успѣхомъ необыкновеннымъ. Кровавый урокъ, полученный имъ въ Богеміи, привелъ его къ умѣренности, такъ что онъ пересталъ представлять изъ себя явнаго врага восточныхъ обрядовъ и не ставилъ восточнаго исповедания наравне съ язычествомъ, довольствуясь внушеніемъ главнаго пункта римскаго исповѣданія -вѣры въ верховную власть папы надъ церковію и его непогрѣшимость. Между тѣмъ, владѣя совершенно языкомъ славянскимъ, отличаясь даромъ слова, совершеннымъ безкорыстіемъ, строгимъ и пустыннымъ образомъ жизни, Войцѣхъ соединялъ въ себѣ всѣ качества народнаго проповѣдника вѣры. Не довольствуясь проповѣдію въ xpaмахъ и священныхъ мѣстахъ, онъ бесѣдовалъ съ народомъ всюду, гдѣ представлялся къ тому хотя малѣйшій случай: на торжищахъ, въ частныхъ домахъ, и на пути, и, продолжая свой миссіонерскій трудъ съ одного края Польши до другаго, отъ Кракова до Гнѣзна, сдѣлался лицемъ народнымъ и священнымъ, какого Польша изъ духовенства латинскаго дотолѣ не видала. Когда онъ явился въ столицѣ Болеслава, сей принялъ его какъ святаго и предлагалъ ему простереть свою проповѣдь на остальную часть Польши-

)

Лузацію. Но Войцѣхъ, вслѣдствіе, какъ говорятъ, сновидѣнія, предпочелъ идти на проповѣдь къ поморянамъ.

Но здѣсь встрѣтило Адальберта совсѣть не то, что у венгровъ и поляковъ—не готовое поле, расчищенное трудами восточныхъ дѣлателей, а терны и волчцы язычества: послѣ кратковременной борьбы съ упорствоть поморянъ, проповѣдникъ палъ жертвою своей ревности. Болеславъ, благоговѣя къ памяти Войцѣха, выкупилъ тѣло его у язычниковъ и похоронилъ съ честію, сначала въ Трелизнѣ, а потопъ въ Гнѣзнѣ.

Имѣвъ подъ конецъ своей жизни значительное вліяніе на Польшу своею проповёдью, Адальберть еще болёе началь дъйствовать на нее по смерти. Вскоръ распространилась молва о чудесахъ, бывающихъ при его гробѣ: это было чрезвычайно благопріятно для латинскаго духовенства, которое, опираясь на чудеса мученика римскаго исповѣданія, смѣло могло предлагать народу все, что казалось ему нужнымъ для достиженія своихъ цѣлей. Сему-то усилившемуся вліянію датинства должно приписать, между прочимъ, что Болеславъ, не боясь отказа, полученнаго въ Римѣ его отцемъ, снова рѣшился отправить къ напѣ посольство съ просьбою о коронѣ, полученіе которой могло быть для него въ настоящихъ обстоятельствахъ весьма полезно тѣмъ, что утвердило бы и освятило его право на всю Польшу, сильно оспариваемое братьями его, которыхъ онъ, въ нарушение отцовскаго завѣщанія, выгналь изъ ихъ удёловъ. Тёмъ изумительнѣе видёть, что римскій первосвященникъ, вопреки, какъ казалось, всѣхъ разсчетовъ и выгодъ. такъ же отказаль въ коронѣ и храброму сыну, какъ отказалъ слабому отцу. Странный отказъ сей нельзя изъяснить ничёмъ другимъ, кромѣ того, что цапы не видѣли въ Польшѣ почти ничего зацаднаго, кромѣ нѣмецкаго ецископа Унгера съ нѣсколькими духовными лицами, и посему не рѣшились дарить корону на удачу. Безъ сомнѣнія, токазъ сей, хотя мы и не знаемъ его историческихъ подробностей, умягченъ былъ всѣмъ, чѣмъ можно, и сопровожденъ по-прежнему обѣщаніемъ дать корону немедленно, коль скоро Польша сдѣлается совершенно христіанскою, то есть латинскою.

Героическое средство сіе, данное Польшѣ въ другой разъ, въ такомъ сильномъ пріемѣ, могло легко подѣйствовать въ противную сторону и испортить все дѣло. Нѣмецкій императоръ, коему по сосъдству виднъе было положение Польши, поспѣшилъ исправить ошибку папы. Возвратившись изъ Рима, куда онъ вздилъ между прочимъ для переговоровъ на счетъ обращения славянъ, Оттонъ (III) немедленно объявляетъ желаніе исполнить данный якобы имъ по случаю болѣзни своей обѣтъ поклониться гробу Войцѣха. Таковыя набожныя странствованія вѣнценосныхъ особъ не были тогда дѣломъ необыкновеннымъ: посему нѣтъ причины, какъ поступають нѣкоторые, приводить въ подозрѣніе благочестивыхъ цілей высокаго богомольца; но вмість съ симъ исторія имбетъ всѣ права утверждать, что съ ними соединялась и важная цёль политическая, какъ то показали послёдствія. Будучи принятъ Болеславомъ по-дарски, Оттонъ едва окончиль свое поклонение гробу Адальберта, какъ занялся политикою. Увлеченный якобы благодарностію за радушный пріемъ, а въ самомъ дѣлѣ по основательному, предварительному

соглашенію, Оттонъ объявляеть своимъ нѣмецкимъ вассаламъ, при немъ бывшимъ, что такому повелителю, каковъ Болеславъ, не прилично оставаться герцогомъ Польши и данникомъ имперіи и, вслёдствіе его великихъ качествъ, возлагаетъ на него собственную корону, провозглашая его отселѣ другомъ имперіи и королемъ славянъ, и даруя ему съ тѣмъ право брать подъ свою власть все, что можетъ взять изъ земель славянскихъ. Вмѣстѣ съ симъ, по тогдашнему духовносвътскому праву, переходило отъ императора на новаго короля Польши право учреждать епископства. Въ замѣнъ всѣхъ сихъ выгодъ, кои для императора ничего не стоили, или стоили весьма мало, повелитель Польши обязывался держаться единства съ нимъ какъ въ политикѣ, такъ и въ въръ, и стараться всъми средствами распространять религіозно-политическую систему запада на всѣ прочія страны и народы славянские (въ томъ числъ, по Длугошу, и на Россію). То есть, Волеславь имѣлъ неосторожность дать обѣтъ на подданство Риму не только за себя и народъ свой, но и за всю великую семью славянъ!...

Вслѣдствіе новаго религіозно-подитическаго трактата, перковь польская освободилась изъ-подъ іерархической зависимости магдебургскаго митрополита и получила свою главу въ лицѣ митрополита гнѣзненскаго, коимъ сдѣланъ братъ покойнаго Войцѣха, Гавденцій. Въ зависимости отъ сей новой митрополіи, учреждено два новыхъ епископства, въ главнѣйшихъ городахъ польскихъ: Краковѣ и Бреславлѣ, а потомъ, для поморянъ, въ Колбергѣ. Епископство познанское продолжало оставаться въ зависимости отъ Магдебурга: это сдѣлано, безъ сомнѣнія, изъ уваженія къ его древности и чтобы пощадить самолюбіе епископа познанскаго, который, какъ единственный представитель церкви польской, встрѣчалъ императора въ Гнѣзнѣ. Такія перемѣны на верху іерархіи не могли не повлечь за собою многихъ перемѣнъ въ среднихъ и низшихъ его разрядахъ, хотя о томъ и не упоминается дѣеписателями; вслѣдствіе чего множество италіанцевъ и нѣмцевъ явилось въ Польшѣ для занятія новыхъ мѣстъ духовныхъ. Всѣ сіи распоряженія представлены были отъ императора и новаго короля на усмотрѣніе папы Сильвестра и утверждены имъ вполнѣ, кромѣ только того, что не прислано, какъ можно было ожидать, благословенія на корону,—вѣроятно потому, что она возложена на Болеслава безъ спроса и что это было противно основному догмату тогдашней политики папской.

Объявивъ себя рѣшительно въ пользу западнаго исповѣданія и устроивъ въ духѣ его высшую іерархію и правительство церковное, Болеславъ дѣлалъ для утвержденія новаго порядка церковнаго все, что можно было ожидать отъ подобнаго государя, вѣрнаго новопринятой системѣ, но чуждаго западному фанатизму, который, какъ мы увидимъ впослѣдствіи, при всѣхъ стараніяхъ Рима, долго не могъ нустить корней на несродной ему землѣ польской! <sup>1</sup>) Зани-

<sup>1</sup>) Польскій историкъ Пясецкій въ книгѣ «Chronicon-Amstelod» 1648 г., на стр. 148, говоритъ, что поляки приняли христіанство пе отъ нѣмцевъ и не отъ западной церкви, а отъ церкви восточной или греческой, чрезъ Кирилла и Меводія, и что какъ исповѣдники этой вѣры, они были тѣснимы и преслѣдуемы впослѣдствіи.

- 31 -

маясь устройствомъ городовъ и укрѣпленныхъ мѣстъ, Волеславъ въ то же время, сообразно потребностямъ распространенной іерархіи, строилъ всюду церкви и снабжалъ ихъ постоянными фундушами, независимо отъ десятины, которая, какъ тѣнь за тѣломъ, начала слѣдовать за польскою церковію. Эта новая важная выгода заставляла молчать ту часть духовенства, которая въ противномъ случаѣ не могла бы равнодушно видѣть, что восточные обряды начали приноситься въ жертву западнымъ нововведеніямъ, особенно латинской литургіи. Щадя честь новаго духовенства, которое по неопытности своей ввязывалось въ разные процессы и вслѣдствіе того терпѣло справедливыя и тяжкія непріятности отъ судовъ свѣтскихъ, Волеславъ даровалъ духовенству право судиться во всѣхъ дѣлахъ собственнымъ своимъ судомъ, только подъ надзоромъ верховной власти. II-0добнымъ образомъ, чтобы духовенство не терпѣло непріятностей отъ сборщиковъ казенныхъ податей и смотрителей за государственными повинностями, оно со всѣми маетностями его уволено отъ всякихъ податей И налоговъ. хотя привилегіи сіи стоили немалаго ущерба казнѣ королевской. Среди сихъ заботъ о внѣшнемъ благоустройствѣ церкви и іерархіи, не забыто было попеченіе и о внутреннемъ совершенствѣ духовной части. По недостатку въ людяхъ, разумѣющихъ латинскій языкъ, необходимый для латинской литурги, не разъ были выписываемы Болеславомъ способныя лица изъ Италіи и Германіи. Обращено вниманіе и на ордена монашескіе, служившіе въ то время, какъ и нынѣ, главною опорою римскаго испов'єданія и духа. Сначала призваны

были камельдулы, славившіеся строгою пустынническою жизнію, кои поселились въ лѣсахъ, около Казимиржа. Потомъ приглашены бенедиктинцы, съ цѣлію распространить посредствомъ сего ученаго ордена просвѣщеніе въ Польшѣ. Для удобства въ дѣйствіяхъ послѣднимъ дано три мѣста съ вначительными фундушами.

Дъйствуя такимъ образомъ въ пользу римской церкви внутри, Болеславъ сообразно обязательству, принятому на себя при коронадіи, являлся столь же ревностнымъ распространителемъ правилъ и власти ея за предѣлами своей монархіи. Покоривъ власти своей славянъ заодерскихъ, онъ немедленно основалъ тамъ, въ Лубушѣ, новое епископство. Огправляя потомъ дочь свою въ Россію, въ замужество за одного изъ сыновей Владиміра, Святополка, Болеславъ не забыль отправить съ нею и епископа латинскаго, коего неблагоразумный прозелитизмъ былъ причиною тяжкой размолвки между отцемъ и сыномъ, стоилъ темничнаго заключенія безразсудному пропов'єднику и вообще под'єйствоваль злощастно на характеръ Святополка и судьбу тогдашней Россіи. Отправившись потомъ самъ въ походъ на Россію, Болеславъ взялъ съ собою латинскаго аббата Тынеца, съ цѣлію распространенія латинства. Если вѣрить темнымъ извѣстіямъ, то онъ, во время пребыванія въ Кіевѣ, основалъ даже тамъ епископство латинское. Награбленными въ кіевскихъ церквахъ утварями украшенъ, по возвращении изъ похода, гнѣзненскій соборъ.

Любопытнѣе всѣхъ сихъ подробностей для насъ было бы знать, какимъ образомъ Болеславъ или, съ позволенія его,

новое духовенство польское действовало въ отношени къ восточнымъ обрядамъ и литургіи, и какъ замѣняло ихъ обрядами и литургіею латинскими. Но касательно сего важнаго предмета въ дѣеписаніяхъ Польши царствуетъ глубокое молчание. Современное духовенство естественно не имбло никакого интереса увѣковѣчивать память своей несчастной работы, и старалось всёми силами изглаждать, вмёстё съ слѣдами восточнаго православія, и память о немъ въ народѣ, придавая своему исповёданію характеръ и тонъ исповёданія первобытнаго. Послѣдующіе дѣеписатели, отстоя всѣ на цѣлыя и даже на многія стольтія отъ самаго событія, принадлежа притомъ всѣ къ духовному званію и будучи проникнуты свойственными тому времени религіознымь пристрастісмь къ своему, не только не принимали никакого труда отыскивать слѣды первобытнаго православія въ своемъ отечествѣ, но и почитали за грѣхъ собирать ихъ тамъ, гдѣ они сами представлялись ихъ взору <sup>1</sup>). Для всего не римско-католическаго у нихъ нѣтъ даже другаго названія, кромѣ язычества и идолопоклонства, такъ что, слѣдуя за выраженіями одного изъ нихъ, надлежало бы почесть, что Польша обратилась къ христіанству не прежде проповѣди Войцѣха, тогда какъ мы изъ тысячи несомнѣнныхъ сказаній знаемъ, что цѣлый народъ польскій принялъ крещеніе еще въ первые годы княженія Мечислава Какъ-бы въ замънъ сего молчанія и чтобы напол-

<sup>1</sup>) Въ 1622 г. іезуиты при Сигизмундъ III, захвативъ въ свои руки цензуру книгъ и библіотеки, жгли на рынкъ, среди Варшавы, все, что казалось имъ противнымъ (Бандтке, т. II, стр. 303-304). нить пустоту первобытнаго періода церкви латинской въ Польшѣ, дѣеписатели польскіе начало латинскихь епископовъ въ Польшѣ старались наперерывъ отодвигать какъ можно далѣе въ древность; но не могши справиться съ хронологіею, надблали столько видимыхъ неразрѣшимыхъ противорѣчій, что теперь самые усердные чтители древности церкви латинской въ Польшѣ не видять никакой возможности отстаивать ее на судѣ исторіи въ томъ видѣ. какой данъ былъ ей древними ея ревнителями. Между тъмъ, не смотря на такое намърение сокрыть истину, однихъ проговорокъ латинствующихъ дѣеписателей достаточно, дабы видѣть, что дѣла шли далеко не такъ, какъ они изображаютъ. А сводъ иноземныхъ свидѣтельствъ, параллелизмъ событій въ сопредѣльныхъ земляхъ славянскихъ, гдѣ восточному исповѣданію предстояла та же самая участь поникнуть подъ преобладающимъ могуществомъ западнаго обряда, наконецъ самыя событія, всплывающія на поверхности при дальнѣйшемъ течени дѣлъ, - дополняютъ остальное и даютъ видѣть прозорливому испытателю древности, какъ совершился религіозный перевороть въ Польшѣ. <sup>1</sup>)

Что безграничная духовная власть папъ надъ всею церковію была въ Польшѣ признана оффиціально во всей силѣ, какъ догматъ вѣры, — это не подлежитъ никакому сомнѣнію Признаніе сего пункта составляло уже и въ то время сущность римскаго вѣроисповѣданія, и мы вскорѣ

<sup>2</sup>) По мнѣнію Бандке латинскій обрядъ въ Польшѣ взялъ перевѣсъ надъ славянскимъ въ Польшѣ только около 994 года.

увидимъ въ Польшѣ горькіе плоды сего вѣрованія. Подобнымъ образомъ не подлежитъ спору, что съ тѣхъ поръ во всей Польшѣ начали дѣйствовать, если дотолѣ не вездѣ дъйствовали, десятины въ пользу мъстнаго духовенства п такъ-называемый святой грошг Петрова, собираемый для панъ: доказательства на это также вскорѣ представляются въ избыткъ. Что касается литурги, то сколько съ одной стороны несомнѣнно, что новое иноземное духовенство совершало ее на языкъ латинскомъ, по обряду римскому (ибо иначе и не могло совершать, не зная, большею частію, языка туземнаго), столько же съ другой стороны вѣрно, что при большей части церквей, особенно сельскихъ, находились по прежнему священники богемцы и моравы или туземцы: по той же самой причинѣ продолжалось совершеніе литургіи славянской. Племена славянскія при своемъ переходѣ изъ восточнаго православія въ латинство ни съ чёмъ такъ прискорбно не разставались, какъ съ литургіею на языкъ природномъ. Доказательствомъ служитъ примъръ богемцевъ, моравовъ и самыхъ далматянъ. Если у славянъ, прилегавшихъ въ Италіи и давно состоявшихъ подъ властію нѣмецкихъ маркграфовъ, славянская литургія уступила мѣсто латинской не прежде, какъ въ послѣдней половинѣ XI вѣка, а въ сопредѣльной Польшѣ и Вогеміи продолжалась до XII, то кто повѣритъ, чтобы Польша предупредила прочихъ славянъ въ семъ совершенно антинаціональномъ поступкѣ? Напротивъ, если гдѣ-либо, то въ Польшѣ, какъ должно полагать, славянская литургія по мѣстамъ оставалась въ силѣ цёлыя столётія, признакомъ чего между прочимъ служитъ

григоріанское пѣніе, коимъ поется молитва Войцѣха въ честь Богородицы<sup>1</sup>). Подобнымъ образомъ продолжали и долго оставаться въ силѣ въ Польшѣ другіе обряды и обычаи церкви восточной, особенно тѣ, кои были безразличны для интереса церкви западной, какъ напр. посты, уничтоженіе

коихъ послѣдуетъ не прежде XIII вѣка<sup>2</sup>), и еще болѣе тѣ,

<sup>1</sup>) Новый завѣтъ, писанія св. отцевъ, псалтирь и богослужебныя вниги на славянскомъ языкъ были въ употреблени въ Польшъ сще въ концѣ 14 вѣка и этими книгами пользовалась и польская королева Ядвига, жена Ягайлы, переврещеннаго изъ правослагія въ латинство- (Bandke т. II, стр. 158). По изслѣдованію того же Бандке, отправленія богослуженія на славянскомъ языкѣ поляки домогались даже на Петроковскомъ сеймћ, бывшемъ въ 1556 году (Bandke т. II, стр. 154). Сигизмундъ Августъ, польскій король, въ письмѣ въ папѣ также сильно настаивалъ на томъ, чтобы совершеніе богослуженія для польсваго народа было по прежнему на народномъ языкѣ (Petri Polani Hist. concil Trid L. V. pag. 409-465). Древнѣйшія богослужебныя книги на славянскомъ языкѣ наисчатаны въ Краковѣ въ концѣ 15 вѣка, именно: Осмогласникъ [Октоихъ] въ 1491 г., Часословецъ въ 1491 г., Исалтирь съ Возслёдованіемъ 1491 г., Тріодь Постная и Тріодь Цептная оволо того же времени, при польскомъ королъ Казиміръ Ягелловичъ, родившемся не отъ Ядвиги, которая померла бездѣтною, а отъ послёдней жены Ягайла, нравославной Софіи (Соньки), княжны Ольшанской, которая была матерью и прочихъ сыновей Ягайлы, польскихъ воролей: Владислава и Яна Альберта, и, безъ сомнѣнія, эти книги издавались въ Краковѣ для поляковъ, а не для какого пибудь другаго народа.

<sup>2</sup>) Посты соблюдались въ Польшѣ по православному и во время Болеслава такъ строго, что непостившимся вырывали зубы въ наказаніе (Bandke т. I, стр. 166). Постъ великій или четыредесятница начинался съ понедѣльника послѣ сыропустной недѣли, какъ у православныхъ, а не съ среды, какъ принято у котоликовъ кои сопряжены были съ выгодою для духовенства, какъ напр. его супружеское состояние: оно по мъстамъ, несмотря на всъ противъ него мъры, будетъ проявляться до самаго XV въка и дастъ поводъ къ многимъ шумнымъ процессамъ<sup>1</sup>).

(Фризе, стр. 163.) Сырная недёля упразднена и посты измёнены у поляковъ папой лишь въ 13 вёкё нри участіи папскаго легата, ліонскаго архидіакона Іакова, за деньги. Бывши уполномоченнымъ папы на Бреславскомъ соборё 1248 г., онъ предложилъ польскимъ епископамъ, не согласятся ли они пособлять папё въ теченіе 3-хъ лётъ церковными доходами въ его войнё съ императоромъ Фридрихомъ; соборъ услужилъ папё, отправивъ въ Римъ разомъ сумму за 3 года и притомъ золотомъ, а папа, въ признательность за эту услугу, прислалъ въ Польшу разрёшеніе соблюдать болёе легкіе посты, по правиламъ Римской церкви, вмёсто прежнихъ восточныхъ—(Длугошъ--т. VII, стр. 710—711).

<sup>1</sup>) Что духовенство польское долгое время было не безбрачнымъ, это очевидно изъ запрещеній ему вступать въ бракъ въ 1197 на краковскомъ соборѣ и въ 1215 г. на провинціальномъ соборѣ этого духовенства, а также изъ спора по этому предмету, возникшаго на Петриковскомъ Сеймъ 1550 г. (Rys Hist Polsk. Mikłasczewskiego pag., 60; Bandke т. II., p. 154). И вороль Сигизмундъ Августь, отправляя въ 1556 г. г. пословъ на Тридентскій соборъ, просилъ папу Павла IV отъ своего имени и отъ имени всего польскаго королевства-не воспрещать польскимъ священникамъ встуиленія въ бракъ (Petri Polani Hist. concil Trid. lib. V, p. 409); a каноникъ Станиславъ Оржеховскій хотя былъ осужденъ мѣстпымъ епископомъ за вступленіе въ бракъ, но испросилъ у папы дозволеніе оставаться въ супружескомъ состояніи, не въ примъръ прочимъ: "tibi soli" сказано въ резолюціи папы на прошеніи, которымъ онъ жаловался на строгій судъ епископскій (Bandke T. II. род. 154). Нужно принять въ соображение, что и въ Чехии духовенство, даже высшее, ло 12 въка было женатое и только въ княженіе Премысла 1-го получили здѣсь силу постановленія

- 38 -

Наконецъ, самыя стѣны первобытныхъ храмовъ Польши, будучи воздвигнуты въ византійскомъ вкусѣ и расположены по образцу храмовъ православныхъ, оставались на цѣлые вѣка свидѣтелями древняго православія Польши, а нѣкоторыя изъ нихъ, напримѣръ церковь въ Краковѣ, свидѣтельствуютъ о томъ даже донынѣ<sup>1</sup>).

папы Григорія VII о безбрачін духовенства. Долгое время сохранялся въ Польшѣ и обычай Апостольской церкви преподавать причащеніе мірянамъ подъ обонми видами—хлѣба и вина, такъ какъ король Сигизмундъ Августъ въ 1551 г. просилъ папу въ своемъ письмѣ о сохрапсніи этого обычая (Фризе т. III, стр. 258; Райнальдъ, стр. 78; Островскій т. III, стр. 64). Нѣкоторые историки, какъ-то Маціевскій и Морачевскій, самый успѣхъ протестанства въ Польшѣ въ 16 вѣкѣ объясняютъ тѣмъ, что поляки увидѣли въ протестанскомъ обрядѣ возстановленіе причащенія подъ двумя видами, которое соблюдалось у ихъ предковъ и котораго они лишились но распоряженію папы.

<sup>1</sup>) Первая церковь, построенная въ г. Краковѣ, на горѣ Вавель, воролемъ Мечиславомъ, по желанію его супруги Домбровви, посвящена имени ся дяди, чешскаго королевича Вачеслава, который признается святымъ и въ православной церкви. Церковь эта въ 1320 году замёнена другимъ общирнымъ храмомъ, который былъ богато украшенъ по усердію вороля Казиміра Великаго (1330-1370 г.) и освященъ во имя того же святаго; но и въ немъ многое иапоминаетъ собою Восточную церковь: построенъ онъ алтаремъ на востокъ, престолы въ немъ, обложенные досками, отличались рёзбою, позолотой, живописью въ византійскомъ стилё. Въ началё 18 вѣка всѣ эти украшенія замѣнены мраморными (Krakow i jego Ocolice—Grabowskiego стр. 75, 111, 112). Авторъ сочиненія: Kathedra na Wawelu—1605 г. передаетъ со скорбію, что древніе памятники Вячеславова храма еще въ началѣ 17 вѣка были рублены и сожигаемы его обновителями безъ пощады всякой, безъ уваженія и къ памяти предковъ, ихъ сооружившихъ, и къ святымъ

Какъ бы то ни было, со временъ гнѣзненскаго трактата церковь польская рѣшительно обратилась отъ востока къ западу, подчинилась совершенно вліянію Рима и начала принимать характеръ церквей латинскихъ, который потомъ развившись остается въ ней донынѣ; посему мы здѣсь должны произнести мнѣніе касательно сего важнаго переворота.

на нихъ изображеннымъ. Нынъ въ краковскомъ соборъ св. Вячеслава или Вацлава зам'вчательны два придвла: 1) придња св. креста, прежде называвшійся русскою часовней, на сводахъ котораго сохранились изображенія ангеловъ и святыхъ православной церкви (46 цёльныхъ фигуръ и 59 головъ) съ славянскими надписями, которыя въ записяхъ 1473 и 1477 г. называются "мозаическими, греческими—mosaico more picta, graeco more depicta et decorata. Въ этомъ же придћлѣ, вверху престола, находится образъ св. Тройцы византійской живописи, w sposobie ruskim, по выраженію писателей, съ подписью, что образъ этотъ устроенъ въ 1467 г.; на доскъ поддерживающей его тумбы изображенъ св. Георгій, поражающій копіемъ дракона. 2-й придвлъ св. Тройцы, устроенный въ 1431 г. четвертою женой Ягайлы, русской княжной Софіей, которая здёсь же была погребена въ 1461 году. Ею пожертвованы были въ эту часовню драгоцённыя утвари и ризы, которыя, по свидётельству древнихъ хроникъ, капитулъ обязанъ былъ свято хранить, но ничто изъ нихъ не уцѣлѣло до настоящаго времени. Не уцѣлѣло даже и надгробіе воролевы Софіи Андреевны, находившееся при стѣнѣ и существовавшее еще въ 1682 и 1711 году (Krakow i jego Okolice-Grabowskiego, стр. 82 и 104). Другая древняя церковь г. Кракова въ честь св. Креста построена, по сказанію Нарушевича, еще въ 9 вікі моравами, біжавшими отъ преслѣдованія венгровъ, которая потому называлась "Славянскою"; она и нынѣ обращена алтаремъ на востокъ, хотя перестроена послѣ пожара, бывшаго въ 1584 году. Въ костелѣ во имя св. Прежде всего должно замѣтнть. что ни одно событіе въ исторіи Польши столько не подѣйствовало на судьбу ея, какъ перемѣна восточнаго вѣроисповѣданія на западнос. хотя па это, по весьма понятной причинѣ, не было доселѣ обращено вниманія дѣеписателей польскихъ. Въ истинѣ сего

Idziego, находящемся близь каседральнаго собора св. Вацлава, также древнемъ, имъется 15 иконъ съ славянскими надинсями. Въ этомъ храмъ, равно какъ и въ церкви св. Дьвы Маріи, посвященномъ ся успенію, замѣчательна дуга съ крестомъ вверху, отдбляющая алтарь отъ прочихъ частей храма, какъ-бы означающая собою здесь алтарную преграду, бывшую въ древнихъ православпыхъ храмахъ на ифств нынфшнихъ иконостасовъ. Въ церкви се. Николая хранится броизовая врестильница, устроенная, вакъ свидѣтельствуетъ наднись на ней, въ 1536 г. коштомъ Станислава Чайки и его жены Катерины: видно, что въ началѣ 16 вѣка въ Краков' еще не совершали врещенія чрезъ окропленіе, какъ нынъ ділается у католиковъ, а крестили чрезъ погруженіе по православному обряду.-Въ каоедральной инклненской церкви "иконопись, по свидетельству Дамалевича, сходна съ пконописью руссвою и московскою" (Damalewicz in serie Episcoporum Gneznen. стр. 29). Сохраняющійся въ древнемъ варшавскома архивѣ документь, значащійся въ его Суммаріушь подъ 1580 годомъ, свидьтельствуетъ, что при храмъ св. Геория, находившемся въ Варшаов на Святоюрской улицъ, гдъ нынъ желъзная фабрика Эванса, былъ православный мопастырь. Древнъйшій изъ существующихъ въ Варшавѣ храмовъ, костелъ св. Іоанна Крестителя, алтаремъ обращенъ къ востоку, а не къ западу. Древнъйшія въ Гиљзиљ и Црагь церкви посвящены имени св. великомученика Георгія, котораго память болѣе чествуется на востокѣ, чѣмъ на западѣ.—Въ радомской губернін. ближайшей къ краковскому округу, сохранившіеся древніе храмы своею архитектурой также напоминають о бывшемъ здёсь православіи восточной церкви. Такъ костелъ въ и. Шидровць, построенный въ 1431 г. Шидловскими, алтаремъ летко согласится каждый, не поверхностно занимавшійся исторіею народа Польши. Спрашивается: каково было это вліяніе? благотворно, или нѣтъ? — Да удалится отъ насъ мысль осуждать римское исповѣданіе потому только, что оно

обращенъ въ востову, и замѣчательно, что Шидловскіе, его фупдаторы, принадлежали въ тъмъ Шидловскимъ, которые были въ числь первыхъ христіанъ, прибывшихъ изъ Моравіи въ Польшу. Костелъ въ *г. Вонхоцки*, въ 32 верстахъ отъ Шидловца, сооруженный въ 1177 г. краковскимъ епископомъ Гедеономъ, сохраняетъ до нын'в свой византійскій стиль,--что сознають и польскіе писатели (Wycieczka Archeologiczna, стр. 32). Въ м. Цмълювъ, въ 15 верстахъ отъ Опатова, была русская церковь на томъ месте, где внослѣдствіи стоялъ замокъ (ibidem стр. 78). Преданіе еще говоритъ, что Домбровка, супруга Мечислава, построила церковь во имя Св. Тройцы на Лысой горъ въ Опатовскомъ уъздъ, радомской губерніи, гдѣ предъ тѣмъ стояло разрушенное ею языческое капище. Впослѣдствіи здѣсь построенъ монастырь св. Креста въ византійскомъ стилѣ (z gruntu greckim kształtem), который въ 1417 году, при Ягайль, росписанъ въ томъ же стиль, — "Greckim ksztaltem dał pomalować wewnątrsz cały kościoł" (ibidem crp. 89). Даже Сарницкій, каноникъ 1831 г., злейшій врагъ православія, признаетъ, что св. Писаніе первоначально читалось народу въ Польшѣ на славянскомъ языкѣ, что оно переведено на польскій языкъ тогда уже, когда народъ пересталъ понимать славянскій языкъ, и что греко-славянскій обрядъ пришелъ въ Польшѣ въ упадовъ только въ 14 вѣвѣ (Czasopis Lwowski 1818 года, стр. 38). Мацъевский, провъривши всъ историческия свидътельства, также утверждаетъ положительно, что греко-славянское христіанство существовало въ Полыпѣ до гпѣзненскаго трактата. Полтвержденіе сему находить можно и въ нашей русской летописи (по Ипатскому списку), гдѣ сказано, что погребеніе польскаго короля Лешка, совершили въ 1287 г. "епископъ, изумени и попове и діакони, пъвше обычныя пъсни", т. е. совершили священнослужители православной церкви.

есть исповѣданіе не наше, или не признавать въ немъ того, что стоитъ уваженія! Между тѣмъ, вникая безпристрастно вь судьбу Польши, тотчасъ видишь невольно, что сдружеше ея съ западомъ не послужило ей въ пользу. Какова была бы судьба ея и, вѣроятно, другихъ смежныхъ съ нею земель славянскихъ, если бы онъ остались върными восточному православію, коему, какъ мы видѣли, принадлежали вначалѣ! Такъ напр. вовсе не было бы злосчастной уніи, потрясшей Польшу въ самомъ ея основании. Реформа Лютера и Кальвина не вторглась бы съ такою удобностію въ нѣдра Польши и не произвела бы такихъ губительныхъ опустошений. Россія, конечно, давно соединилась бы съ Польшею, имѣвъ къ тому столько случаевъ и всегда расходясь, главнымъ образомъ, за разностію вѣроисповѣданій. Сихъ трехъ намековъ достаточно, дабы дать знать, какъ много рѣшалось трактатомъ гнѣзненскимъ. Но это-хотя огромная, внѣшность; заглянемъ внутрь, нѣсколько поглубже.

Христіанство въ формѣ западнаго вѣроисповѣданія въ ту пору, когда Польша обратилась къ послѣднему, вполнѣ уже направлено было въ пользу духовно-политическаго владычества Рима надъ всѣмъ міромъ: къ сему служила вѣра въ начальство римскаго первосвященника надъ всею церковію и его непогрѣшимость, къ сему – литургія на языкѣ латинскомъ, къ сему – безженство священниковъ, къ сему анаеема и индульгенціи, къ сему – подати на гробъ Петровъ и проч. Но все это, видимо благопріятствуя духовно-политической ценгрализаціи Европы, крайне препятствовало національному развитію народовъ. Отсюда необходимо, съ продолженіемъ времени, возникла борьба между вѣроисповѣданіемъ и народностію, которая, какъ опытъ показалъ, оканчивалась различно: въ большей части германскихъ народовъ побѣдою народности надъ папизмомъ, а у славянъ, а въ томъ числѣ и у поляковъ, побѣдою папизма надъ народностію; одни галльскія племена успѣли до сего времени продлить эту борьбу, хотя она не разъ выражалась подавленіемъ одной какой-либо стороны, и теперь видимо наклоняется къ рѣшительной побѣдѣ народности надъ папизмомъ.

Полыпа болѣе другихъ націй оставалась вѣрною системѣ римскаго духовно-политическаго владычества надъ міромъ, и нигдѣ эта система не оказала такихъ разрушительныхъ дъйствій, какъ надъ нею. Христіанство, вмъсто того чтобъ быть ентелехіею общественной жизни, приводящей къ единству всѣ стихіи политическаго бытія, въ формѣ римскаго католичества дѣлалось началомъ разъединяющимъ стихіи общества. И вопервыхъ, латинскій языкъ, занявъ однимъ собою навсегда храмы и на долго школы, кромѣ того,что подавилъ въ Польшѣ народный языкъ на нѣсколько вѣковъ и вмѣстѣ съ нимъ національное образованіе народа, произвелъ еще большій вредъ тёмъ, чго, облекши собою религію, сдёлалъ ее чуждою для массы народа, не даль ей проникнуть ее своимъ духомъ, сродниться съ нимъ до того, чтобы составить одно, къ чему такъ сроденъ характеръ славянскихъ племенъ и чего такие превосходные плоды видимъ на России. Въра въ двоякость верховной власти, заграничной, высшей, и свѣтской, туземной, низшей, произвели ничъмъ неизлѣчимый расколъ политическій, который при каждомъ удобномъ случаѣ давалъ себя чувствовать въ ужасныхъ потрясеніяхъ всего общественнаго зданія и, вмѣстѣ съ другими причинами, послужилъ тому, чтобы уронить въ глазахъ народа святыню вѣнца царскаго.

Духовенство польское, подобясь главѣ всего римскаго духовенства, добивалось имѣть характеръ не одинъ религіозно-моральный, но и политическій, и добившись его, принесло въ жертву политической сторонѣ своего сана религіозно-моральную, отъ чего общество, ничего не пріобрѣтая въ политикѣ, чрезвычайно много потеряло въ нравственности. Везженство священниковъ, разъединивъ духовенство съ обществомъ, открыло ему всю несчастную для общества удобность предаваться противунаціональнымъ интересамъ Рима. Въ силу сего и вслѣдствіе чрезмѣрныхъ богатствъ его, самое образованіе его приняло характеръ чрезъ мѣру свѣтскій, даже можно сказать языческій, и оно отличалось не проповѣдями и переводами св. отцевъ церкви, а преложениемъ Горація и Овидія. Священныя подати, на изобрѣтеніе коихъ такъ щедра была римская церковь, постепенно возрастая, составили невыносимую народную тягость: одна десятина не десять разъ колебала не менъе девятыхъ частей всего государства и составила постоянную точку столкновенія интересовъ церкви съ интересами общества. Самое то, наконецъ, что западное исповѣданіе пришло въ Польшу не первое, не осталось безъ послѣдствій непріятныхъ: восточное православіе, не успѣвъ пустить глубокихъ корней въ народѣ польскомъ, долго не могло оспаривать побѣды предъ исповѣданіемъ, въ пользу коего дъйствовало все земное могущество; но, какъ сродное съ природою вещей и духомъ народа, оно оставило по себѣ неизгладимое воспоминаніе и слѣды не только въ народѣ, но и въ самомъ духовенствѣ, которое старалось продлить по крайней мѣрѣ для себя самого то, что было въ немъ выгоднѣйшаго. Изъ сего возникъ и тлѣлъ, какъ огонь подъ пепломъ, родъ тайной вѣковой оппозиціи господствующему исповѣданію, чѣмъ пе замедлили воспользоваться первые проповѣдники реформаціи въ Польшѣ, выдавая свои нововведенія за остатокъ древнихъ, первобытныхъ національныхъ вѣрованій и священныхъ обычаевъ.

Сообразивъ все сіе и многое другое, не только каждый славянинъ, но и каждый истивный сынъ Польши отъ сердца пожалѣетъ, что преемникъ Мечислава поспѣшилъ дать увлечь себя въ религіозно-политическую систему запада. Мы поступили бы, конечно, вопреки законамъ справедливости, если бы начали судить и осуждать за все это сего, по многимъ отношеніямъ знаменитаго государя, — какъ бы предъ нимъ открыто было то, что для насъ сдѣлалось очевиднымъ въ продолжение осьми вѣковъ: но, смотря на дѣло въ его время и среди его обстоятельствъ, нельзя не замѣтить, что съ его стороны при семъ случав поступлено слишкомъ скоропоспвшно, чтобъ не сказать болѣе. Существованіе въ Польшѣ восточнаго богослужения одно могло удержать его отъ посягания на перемѣну: тѣмъ болѣе могли удержать отъ сего естественность восточныхъ обрядовъ и ихъ сродность съ естественными потребностями народа. Примѣръ Владиміра въ Россіи показалъ, что могло быть и въ Польшѣ. Съ другой стороны,

латинство, какъ безъ сомнѣнія ни сокрывало оно тогда еще своего характера противонаціональнаго и своей враждебности къ восточнымъ обрядамъ, все имѣло довольно очевидныхъ сторонъ, не благопріятствующихъ славянизму, кои должны были не располагать кънему государя, дорожащаго самостоятельностію своего народа. Признать себя въ какомъ бы то ни было отношении зависимымъ отъ Рима, даже его данникомъ, значило уже сдѣлать шагъ слишкомъ неосторожный. Что побудило къ сему Болеслава? Не знаемъ заподлинно. Всего вѣроятнѣе, что это было результатомъ обстоятельствъ: въ пользу Рима сильно дъйствовало въ воображении Болеслава религіозное вліяніе Войцѣха, но не менѣе и суетное желаніе короны, такъ что мы нисколько не думаемъ выйти изъ предѣловъ историческихъ показаній, когда скажемъ, что трактать гнѣзненскій быль большею частію деломь какого-то религіозно-рыцарскаго духа, которому не только Болеславъ, но и вся Польша приносила потомъ въ жертву не разъ самые важные интересы свои...

Въ оправданіе Болеслава говорятъ, что онъ увлекся на сторону западнаго исповѣданія мыслію доставить своему народу западное образованіе. Напротивъ намъ кажется, что если бы по любви къ образованію рѣшалось дѣло религіи въ умѣ Болеслава, то онъ скорѣе долженъ былъ принять, или, точнѣе говоря, не оставлять стороны востока, ибо безсиорно, на востокѣ, въ Греціи и Константинополѣ, тогда было гораздо болѣе образованія, нежели въ Римѣ и вообще на западѣ. Какъ успѣшно могло развиваться образованіе подъ вліяніемъ восточнаго православія, примѣромъ тому

могла служить Болгарія, которал, по принятіи христіанства восточнаго, несмотря на всю стѣсненность своихъ политическихъ обстоятельствъ и на краткость своего самостоятельнаго бытія народнаго, успѣла оставить столько слѣдовъ своей литературы, что они возбуждаютъ удивленіе. Напротивъ, отъ иноземнаго латинизма и тогда, если можно было ожидать какихъ-либо сѣмянъ образованности италіано-германской, то вмѣстѣ съ тѣмъ, очевидно, надлежало опасаться подавленія всего туземнаго.

Думають еще, что Болеславъ, принявъ на себя дальнѣйшее распространеніе религіозно-политической системы германской между прочими славянскими племенами, симъ самымъ отвратилъ отъ нихъ вліяніе нѣмецкихъ императоровъ, и такимъ образомъ спасъ. можетъ быть, религіознополитическую самостоятельность самой Россіи Услуга, равно какъ и опасеніе, слишкомъ мечтательныя!-Вліянію нѣмецкихъ императоровъ, хотя бы они были всѣ Оттоны, не II-ые и III-ie, а I-ые, мудрено было распространиться до Днѣпра, когда оно съ великимъ трудомъ переправлялось и за Одеръ. И когда бы дёйствительно существовала эта опасность, то безъ сомнѣнія, скорѣе была бы отвращена, если бы православная Польша подъ такимъ храбрымъ государемъ, каковъ былъ Волеславъ, стала стѣною защиты для остальныхъ славянъ противъ прозелитизма германскаго. -- Напротивъ, Польша, увлекшись въ западную систему, подвергла той же опасности всѣ остальныя племена славянскія. Если нѣкоторыя изъ нихъ остались върными своему православию и вмъстъ съ симъ народности, то они уже явно обязаны симъ не Польшѣ, которая съ своей стороны имѣла неблагоразуміе дѣлать все къ подавленію у нихъ того и другаго, а Россіи, которая, сохранивъ подъ сѣнію православія вполнѣ свою самостоятельную народность, умѣла великодушно осѣнить ею и прочія племена славянскія.

Оть размышленій обратимся опять къ событіямъ и покажемъ, какъ съ самаго начала они пошли вопреки ожиданіямъ и своекорыстнымъ разсчетамъ.

Прежде всего измѣнило Болеславу то, чѣмъ онъ найболѣе, кажется, увлекся, жертвуя самостоятельностію своей церкви политическимъ видамъ императора нѣмецкаго: полученная отъ него за эту жертву корона немедленно подверглась спору и пререканіямъ. Папа, какъ мы видѣли, не прислалъ на нее благословения, что въ тогдашнихъ понятияхъ было очень важно, а чрезъ два года нечаянная кончина Оттона сдѣлала то, что съ самою имперіею надлежало начать войну, которая, съ малыми промежутками, длилась около 30 лѣтъ, то есть почти во все остальное царствованіе Болеслава. Къ довершенію досады, преемники Оттона, подъ предлогомъ несоблюдения польскимъ княземъ гнѣзненскаго договора, провозгласили его лишеннымъ королевскаго титула. Напрасно Болеславъ употреблялъ всѣ усилія, чтобы, минуя уже имперію, купить это право на чистыя деньги въ Римѣ; всѣ негоціаціи по сему дѣлу, столь близкому къ сердцу короля-героя, какъ нарочно не удавались, и онъ до конца жизни имѣлъ огорченіе слыть, и по тогдашнему времени не безъ причины, за короля-самозванца.

Digitized by Google

Несчастная обязанность, принятая Болеславомъ при короновании, быть распространителемъ латинства и въ прочихъ земляхъ славянскихъ, уже по самому существу своему ничего не объщала добраго и вскоръ принесла горький плодъ. Болеславъ отдалъ дочь свою за Святополка, сына Владимірова: этотъ союзъ двухъ домовъ царственныхъ надъ двумя славянскими народами могъ объщать самые вожделънные плоды: но Болеславъ, сообразно несчастному объщанию содъйствовать всъми средствами латинству, отправилъ вмъстѣ съ дочерью въ Кіевъ латинскаго епископа. Слѣдствіемъ прозелитизма его было то, что вскорѣ отецъ съ сыномъ размолвили до того, что послідній быль взять подь стражу вибсть съ проповедникомъ латинства. Домашняя вражда сія по смерти Владиміра, немедленно обратилась въ государственную между Россіею и Польшею, не теряя притомъ характера и религіознаго. Въ походахъ своихъ на Русь Волеславъ былъ окруженъ многими лицами изъ латинскаго духовенства, очевидно съ тѣмъ намѣреніемъ, чтобы въ случаѣ успѣха дѣйствовать на Русь въ духѣ римской пропаганды. Если вѣрить нѣкоторымъ показаніямъ польскихъ историковъ, то Волеславъ, во время своего пребыванія въ Кіевѣ, учредилъ тамъ для Руси даже епископство. Весьма можеть быть: ибо епископы in partibus infidelium, то есть безъ паствы, про всякій случай, были въ великомъ употребленіи въ римской церкви, какъ одно изъ надежныхъ средствъ къ предварительному утверждению правъ Рима надъ какоюлибо страною. Но несомнѣннѣе всего то, что полурелигіозный характерь войны Болеслава съ Кіевомъ много ожесточилъ сію войну съ объихъ сторонъ и оставилъ по себъ съмена сугубаго раздора между двумя единокровными народами

Сердцу Болеслава не чѣмъ было утѣшаться и дома, въ Польшѣ, отъ перемѣны вѣроисповѣданія. Общество камельдуловъ, которое политика его думала употребить въ посредство къ переговорамъ съ Римомъ о коронѣ, все было вырѣвано разбойниками, которые, видя, что король часто по ночамъ посѣщалъ оное, думали найти у монашествующихъ братьевъ великія сокровища. Общество бенедиктинцевъ, во всѣхъ другихъ странахъ столь плодовитое для наукъ и искусствъ, въ Польшѣ съ самаго начала осудило себя на ученое безмолвіе и бездѣйствіе: въ продолженіе цѣлыхъ столѣтій мы не видимъ ни одной школы, ими заведенной, ни одной книги, ими написанной или изданной.

Вообще латинскому духовенству предлежала важная и трудная задача — заставить народъ забыть его иноземность и иноязычность новаго богослуженія; но оно, предавшись попеченію о своихъ помѣстьяхъ и сборахъ десятинъ, кажется, немного старалось о разрѣшеніи этой задачи въ свою пользу. Между тѣмъ новыми отяготительными правами своими для общества, латинское духовенство со дня на день теряло въ любви народной. Вышеупомянутыми въ пользу духовенства узаконеніями и льготами Болеславъ надѣялся удалить отъ него столкновенія съ гражданскою властію, для него уже враждебною; но — напрасно. Зловѣщая десятина, съ коей латинское духовенство весьма неблагоразумно, съ самаго начала бытія своего въ Польшѣ, связало неразрывно свое существованіе, все испортила. Отъ неудовольствій тайныхъ, потомъ явнаго ропота, дошло до возмущенія. Во многихъ мѣстахъ рѣшительно отказались платить десятину, п отказъ былъ сопровожденъ не только неуваженіемъ къ духовенству, но и презрѣніемъ самой вѣры. Урокъ былъ слишкомъ важенъ и для короля и для духовенства, чтобы имъ пренебречь. Но ни тотъ, ни другіе имъ не воспользовались. Десятина и латинство были нераздѣльны. Духовенство, вмѣсто благоразумнаго снисхожденія, ни за что въ новой землѣ не хотѣло разстаться съ десятиною. Самъ Болеславъ, разъ зашедшій въ сѣти латинства, не зналъ какъ возвратиться, хотя можетъ быть и раскаивался, что отворилъ двери такому исповѣданію, которое немилосердно одесятствовало всѣхъ его подданныхъ. Послѣ повелѣній и угрозъ, обратились къ казнямъ, и кроткая религія Спасителя, приносившая миръ

къ казнямъ, и кроткая религія Спасителя, приносившая миръ и благословеніе, вслёдствіе несчастной десятины облила Польшу кровію ея согражданъ. Недовольные умолкли; но юное духовейство латинское, вмёсто мнимой поб'єды, потеряло послёдній остатокъ народнаго расположенія, за что впослёдствіи заплатило вдесятеро.

Такимъ образомъ Болеславъ, весьма счастливый во многихъ другихъ отношеніяхъ, въ дѣлахъ вѣры едва-ли не былъ однихъ изъ самыхъ злосчастныхъ князей Польши. Судя по сему, нельзя довольно надивиться, какъ онъ, наученный опытами, не перемѣнилъ своей религіозной системы дѣйствія и не обратился отъ запада къ востоку. Можетъ быть это и было бы, если бы онъ находился въ лучшемъ отношеніи къ Россіи, гдѣ восточное исповѣданіе со дня на день пускало болѣе корней и начало процвѣтать. Но раздружившись, вслѣдствіе того же самаго латинства, съ Русью, онъ по тому самому уже не смотрѣлъ и на востокъ. По крайней мѣрѣ, не видя успѣха отъ латинства, Болеславъ сталъ умѣреннѣе въ преслѣдованіи остатковъ православія въ Польшѣ. Древнѣйшій дѣеписатель ея, приглашая народъ рыдать на гробѣ Болеслава, приглашаетъ къ нему равно латинянъ и славянъ, то есть, судя по его терминологіи, тѣхъ кои оставались вѣрны богослуженію на языкѣ отечественномъ.





