

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

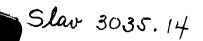
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

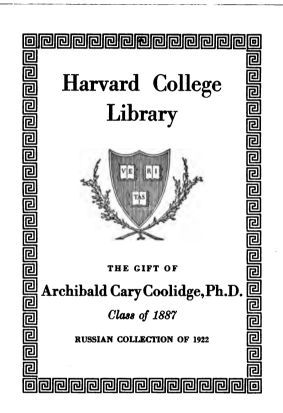
We also ask that you:

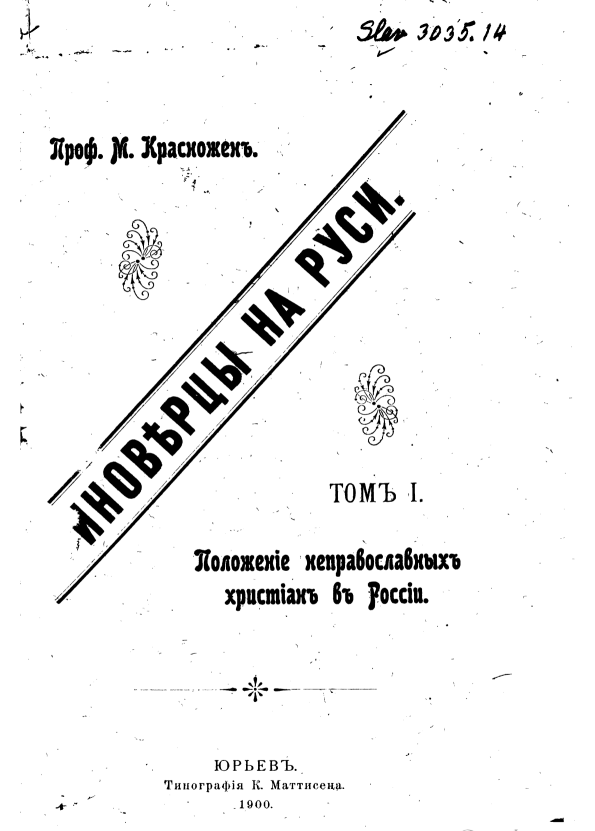
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









### Проф. М. Красноженъ.

# ИНОВЪРЦЫ НА РУСИ.

### ТОМЪ І.

# ПОЛОЖЕНІЕ НЕПРАВОСЛАВНЫХЪ ХРИСТІАНЪ ВЪ РОССІИ.



ЮРЬЕВЪ.

Типографія К. Маттисена.

1900.



Slav 3035.14

HARVARD COLLEGE LIBRARY Cife of ARCKI, ALD Cimer SCOTTOGE JULY 1 1922

С

Печатано по опредѣленію Юридическаго Факультета Императорскаго Юрьевскаго Университета отъ 31 мая 1900 года за № 159.

ı.

Digitized by Google

## Посвящается памяти

учителя моего

# Алексѣя Степановича Павлова.





### Оглавленіе.

|                                                     | Стр.    |  |  |  |
|-----------------------------------------------------|---------|--|--|--|
| Предисловіе                                         |         |  |  |  |
| Глава I.                                            |         |  |  |  |
| Отношеніе Православной Восточной Церкви къ          |         |  |  |  |
| лицамъ неправославнымъ                              | 11- 64  |  |  |  |
| А. Общія замѣчанія, стр. 11-13. Б. Вопросъ о        |         |  |  |  |
| крещении, совершенномъ въ неправославныхъ обще-     |         |  |  |  |
| ствахъ, стр. 14–33. В. О рукоположеніи, стр. 33–45. |         |  |  |  |
| Г. О смѣшанныхъ бракахъ, стр. 46-55. Д. О рели-     |         |  |  |  |
| гіозномъ общеніи вообще, стр. 56-64.                |         |  |  |  |
| Глава II.                                           |         |  |  |  |
| Отношеніе русской церковной и государственной       |         |  |  |  |
| власти къ иновърцамъ                                | 65—148  |  |  |  |
| , I.                                                |         |  |  |  |
| Краткій историческій очеркъ положенія иновѣр-       |         |  |  |  |
| цевъ на Руси 65-94                                  | -       |  |  |  |
| II.                                                 |         |  |  |  |
| О религіозномъ общеніи православныхъ съ ино-        |         |  |  |  |
| вѣрцами                                             |         |  |  |  |
| А. Крещеніе, стр. 95—115. Б. Рукоположеніе,         |         |  |  |  |
| стр. 116-120. В. Бракъ, стр. 121-135. Г. Религіоз   |         |  |  |  |
| ное общеніе, стр. 135—148.                          |         |  |  |  |
| Глава III.                                          |         |  |  |  |
| Положеніе направославныхъ христіанъ по дѣй-         |         |  |  |  |
| ствующему русскому законодательству                 | 149—187 |  |  |  |
| Заключеніе                                          |         |  |  |  |
| Алфавитный указатель                                |         |  |  |  |

| Стран. | Строва   | Напечатано       | Должно быть           |
|--------|----------|------------------|-----------------------|
| 18     | 1 сверху | служаще          | служаще <b>е</b>      |
| 38     | 1 снизу  | 1 (примъч.)      | 2 (примъч.)           |
| 49     | 2 "      | обратитья        | обратить ся           |
| 110    | 12 "     | свидътельствуетъ | свидѣтельствуютъ      |
| 112    | 5 сверху | католичеккой     | католической          |
| 118    | 8 снизу  | τσαν             | ησαν                  |
| 125    | 7 сверху | небоходимымъ     | не <b>об</b> ходимымъ |
| 148    | 6 "      | смерши           | смерти                |
| 162    | 5 "      | CAMARO           | Camoro                |
| 171    | 1 "      | намъ             | H8III H               |

Замфченныя опечатки:





### Предисловіе.

Русскому народу суждено сохранить въ чистоть и неприкосновенности Православную въру, не прибъгая при этомъ къ насильственнымъ мърамъ по отношенію къ послѣдователямъ иныхъ въроисповѣданій, не посягая на свободу ихъ совѣсти. "Русское духовенство не влекло насильно иновърцевъ въ свою Церковь, принимало въ оную обращающихся по убѣжденію, и не вооружалось, подобно католическому, вѣковою пропагандою, но за то всегда съ благоразумною и живою ревностію оберегало свою паству отъ заблужденій и совращеній" <sup>1</sup>). Въ томъ же духѣ дѣйствовало и свѣтское наше правительство.

Не допуская даже малъйшаго посягательства на Православіе со стороны иновърцевъ, русская церковная и государственная власть, въ свою очередь, и сама не вмъшивалась во внутреннія религіозныя дъла иновърцевъ, какъ временно пребывавшихъ въ Россіи, такъ и перешедшихъ въ русское подданство, предоставляя имъ въ этомъ отношеніи полную

1) Гр. Д. Толстой. Римскій католицизмъ въ Россіи. Т. 1. С.-Петербургъ. 1876, стр. 73.

свободу '); она берегла свое и не желала чужого. Лучшимъ доказательствомъ справедливости сказаннаго служитъ отвѣтъ, данный, въ царствование Іоанна Грознаго, посольскимъ приказомъ "папину послу" іезуиту Антонію Поссевину, пріѣзжавшему къ намъ съ тайнымъ поручениемъ изъ Рима склонить русскихъ къ католичеству: "Римлянамъ, Венеціанамъ и Цесаревой области торговымъ людямъ въ Московское государство притежать и торговать повольно и попамъ съ ними ихъ въры ъздить воля безо всякаго возбраненія, только имъ ученія своего Русскимъ людямъ не плодить и костеловъ имъ въ государствъ Московскомъ не ставить, каждый въ своей въръ да пребываетъ, и грамотой утверждать то не для чего: въ Московскомъ государствѣ много разныхъ вѣръ, и мы ни у кого воли не отнимаемъ, живутъ, кто какъ хочетъ...; и своимъ обыкновеніемъ, и къ русскимъ людямъ не пристаютъ; а хотя бы кто и похотълъ пристати, того тому чинить не попускаютъ" 2).

1) Русская церковная власть не позволяла себѣ вмѣшательства во внутреннія религіозныя дѣла иновѣрцевъ даже въ тѣхъ случаяхъ, когда объ этомъ просили ее они сами. Такъ, въ 1673 году лютеране представили на разрѣшеніе патріарха дѣло о двоеженствѣ одного датчанина, но патріархъ отвѣчалъ имъ, что это дѣло не подлежитъ его суду. (Reitenfels de rebus Moskov. р. 152, 227). И. Соколовъ. Отношеніе протестантизма къ Россіи въ XVI и XVII вѣкахъ. Москва. 1880, стр. 28.

Того же взгляда держалась и свътская власть: "государю нашему... до ихъ въры и дъла нътъ". (Отвътъ нашего правительства, при царъ Өеодоръ Іоанновичъ, англійскому послу Флетчеру, напечат. въ сочинении Дм. Цвътаева: Въроисповъдное положение протестантскихъ купцовъ въ России въ XVI и XVII въкахъ. Москва. 1895, стр. 39).

2) Дм. Цвътаевъ. Изъ исторіи иностранныхъ исповъданій въ Россіи въ XVI и XVII въкахъ. Москва. 1886, стр. 290. (Подлинная выписка изъ дълъ Москов. Главн. Архива Минист. Иностр. Дълъ напечатана въ приложеніи къ той же книгъ г. Цвътаева).

Охраненіе господствующей Православной въры и полное невмъшательство во внутреннюю религіозную жизнь иновърцевъ — вотъ тъ начала, которыми руководилось русское церковное и свътское правительство въ своихъ отношеніяхъ къ "иностраннымъ въроисповъданіямъ" на всемъ пространствъ исторіи русскаго государства.

Выпуская въ свѣтъ наше изслѣдованіе, думаемъ, что въ настоящее время, когда ко всестороннему ознакомленію съ Православною Церковью, подъ покровомъ которой наше отечество совершило свой славный историческій путь, съ живѣйшимъ интересомъ начинаетъ относиться не только русское, но и западно-европейское общество, настоящій трудъ, имѣющій цѣлью познакомить съ одною изъ сторонъ русской религіозной жизни, не будетъ излишнимъ.

Поставивши задачею въ настоящемъ томѣ представить историческій очеркъ положенія неправославныхъ христіанъ въ Россіи и разсмотрѣть положеніе ихъ по дѣйствующему русскому законодательству, мы остановились предварительно на вопросѣ объ отношеніи Восточной греческой Церкви къ лицамъ неправославнымъ, такъ какъ, съ принятіемъ на Руси христіанства съ Востока — изъ Византіи —, были приняты нами для руководства въ церковной практикѣ и всѣ источники церковнаго права, дѣйствовавшіе въ греческой Церкви, съ которою наша русская Церковь всегда находилась въ союзѣ и согласіи и отъ которой первое время была даже въ юридической зависимости.

Такимъ образомъ содержаніе настоящей книги распадается на три главы:

Глава I, въ которой излагается отношение Православной Восточной Церкви къ лицамъ неправославнымъ;

Digitized by Google

1

Глава II — историческій очеркъ отношенія русской церковной и государственной власти къ иновърцамъ;

10

51

Digitized by Google

Глава III — положеніе неправославныхъ христіанъ по дъйствующему русскому законодательству.

Наконецъ, въ Заключеніи нами сдѣлана попытка выяснить тѣ основныя начала, которыми должны руководиться въ своихъ взаимныхъ отношеніяхъ отдѣльныя вѣроисповѣданія.



### Глава I.

# Отношеніе Православной Восточной Церкви къ лицамъ неправославнымъ.

"Есть у Меня и другія овцы, которыя не сего двора; и тъхъ надлежитъ Мнъ привесть: и онъ услышатъ голосъ Мой, и будетъ одно стадо и одинъ Пастыръ." Іоан. Х, 16.

"Каволическая Церковь едина, неразлучна и нераздъльна." Кипріанъ Карваг. (Ер. 65 ad. Rogatianum).

### А. Общія зам'вчанія.

Единство Христовой Церкви сохранялось не долго<sup>1</sup>). Уже въ первые въка христіанства возникаютъ среди послъдователей ученія Христова несогласія и появляются повреждающія чистоту этого ученія ереси<sup>2</sup>): объ еретикахъ упоми-

2) Въ появленіи ересей въ Христіанской Церкви есть нѣкоторая послѣдовательность — именно нисхожденіе отъ общаго къ частному: сначала появляются вслѣдствіе смѣшенія христіанскаго ученія съ іудейскими и языческими воззрѣніями, привнесенными въ него, заблужде-

11

<sup>1)</sup> Заблужденія существовали во всѣ времена Церкви, какъ неразлучныя не съ самымъ христіанствомъ, а съ падшей человѣческой природой, которая при самыхъ благопріятныхъ обстоятельствахъ не вполнѣ покоряетъ себя игу Христову. Христіанское Чтеніе. 1864. VIII, стр. 450.

наетъ еще Ап. Павелъ<sup>1</sup>); "Правила св. Апостолъ" содержатъ въ себѣ уже постановленія объ отношеніи къ нимъ православныхъ<sup>3</sup>), а св. Василій Вел. (пр. 1) и второй вселенскій Константинопольскій соб. 381 г. (пр. 7) приводятъ длинный рядъ сектъ, отступившихъ отъ Православной Церкви, объясняя разные виды и степени отпаденія. Эти отпаденія и заблужденія съ каждымъ послѣдующимъ вѣкомъ становятся многочисленнѣе и разнообразнѣе.

Церковь не оставалась равнодушною свидѣтельницею этого печальнаго явленія. Когда возникало противное истинамъ христіанской вѣры ученіе, весь христіанскій міръ посылалъ своихъ представителей на торжественныя собранія, называемыя "вселенскими соборами", на которыхъ эти уполномоченные послы за всю совокупность вѣрующихъ должны были дать непреложное свидѣтельство истиннаго ученія, сохраняющагося въ Церкви преемственно отъ Апостоловъ <sup>3</sup>), осудить ложное ученіе, несоотвѣтствующее требованіямъ св.

Еретика, посль перваго и втораго вразумленія, отвращайся.
Тит. 3, 10.

2) Ап. пр. 45, 46, 65, 68.

3)... "Божіею благодатію опредѣляемъ: Хранити неприкосновенну нововведеніямъ и измѣненіямъ вѣру, преданную намъ отъ самовидцевъ и служителей Слова, Богоизбранныхъ Апостоловъ." (Трулльскаго соб. пр. 1). Правила св. вселенскихъ соборовъ съ толкованіями, изд. Москов. Общества Любителей Духовнаго Просвѣщенія, стр. 271.

нія относительно всей системы христіанскаго вѣроученія (іудействующіе и язычествующіе), затѣмъ, послѣ пораженія ихъ Церковью, являются уже ереси другого рода, возросшія исключительно на христіанской почвѣ и касающіяся отдѣльныхъ пунктовъ христіанства (антитринитаріи, аріане, несторіане, евтихіане и др.) С. Покровскій. Основныя законоположенія Православной Христіанской Церкви. Тула. 1890, стр. 94—95 примѣч.

Преданія, и такимъ образомъ возстановить миръ и единомысліе, нарушенные еретиками.

Нарушение церковнаго единства съ течениемъ времени пошло, къ сожалѣнію, еще дальше: отъ единства церковной жизни отдѣляются уже не отдѣльныя группы лицъ, а цѣлыя области или епархіи. Такъ, недолго спустя послѣ Халкидонскаго собора, въ 453 году отдъляется отъ единства церковнаго основанная св. Григоріемъ церковь армяно-грегоріанская; черезъ нѣсколько вѣковъ послѣ того происходитъ разрывъ между церквами восточною и западною или римско - католическою; далѣе, протестъ противъ злоупотребленій римскокатолической церкви приводить къ отторженію отъ нея самой значительной части ея послѣдователей, составившихъ церковь евангелическо - лютеранскую; наконецъ, въ недавнее время, послѣ Ватиканскаго собора 1870 года, на которомъ провозглашенъ былъ новый догматъ папской непогрѣшимости, отъ церкви католической отделяются еще некоторые члены ея, образовавшіе такъ наз. старокатолическія общества.

Уже съ момента отпаденія отъ единства Православной Церкви нѣкоторыхъ ея членовъ и образованія неправославныхъ обществъ, естественно, долженъ былъ возникнуть вопросъ объ отношеніи православныхъ христіанъ къ этимъ обществамъ, какъ-то: объ общеніи съ ихъ послѣдователями, о способахъ обратнаго принятія этихъ послѣдователями, о способахъ обратнаго принятія этихъ послѣднихъ въ Православную Церковь, въ случаѣ ихъ раскаянія и желанія присоединенія къ ней, о значеніи совершенныхъ въ этихъ обществахъ различныхъ религіозныхъ актовъ, изъ которыхъ наиболѣе важными въ церковно-юридическомъ отношеніи являются крещеніе, рукоположеніе и бракъ.

Digitized by Google

### Б. Вопросъ о крещеніи, совершенномъ въ неправославныхъ обществахъ.

Церковныя правила, заключающія въ себѣ относящіяся сюда постановленія, различаютъ между неправославными, съ одной стороны, тѣхъ лицъ, которыя погрѣшаютъ относительно самыхъ догматовъ христіанской религіи, и съ другой, тѣхъ изъ нихъ, которыя, не нарушая догматовъ вѣры, содержатъ особое, несогласное съ Церковью, ученіе относительно церковнаго устройства и церковной дисциплины. Св. Василій Вел. въ своемъ 1-мъ правилѣ, на основаніи ученія "Древнихъ Отцевъ" (т. е., безъ сомнѣнія, мужей Апостольскихъ и учителей первыхъ трехъ вѣковъ<sup>1</sup>) всѣхъ неправославныхъ раздѣляетъ на три разряда: на еретиковъ <sup>3</sup>), раскольниковъ и составляющихъ самочинныя сборища. Еретики суть ть, которые, подрывая самыя основанія втры, совершенно отчуждаютъ себя отъ Церкви <sup>3</sup>); раскольники — тѣ, которые заблуждаются въ частныхъ какихъ либо мнѣніяхъ (δι'адтіас τινάς έκκλησιαστικάς), или въ предметахъ, допускающихъ, (какъ говорить св. Василій Вел.) уврачеваніе (ζητήματα ίάσιμα ), т. е.

1) Арх. Іоаннъ. Опытъ курса церковнаго законовѣдѣнія. Вып. 2. СПБ. 1851, стр. 13—14.

2) Названіе ереси, говорить Тертулліань, происходить оть греческаго слова, означающаго в оборь (агосоць), потому что еретикъ дъйствительно выбираеть то ученіе, какое вымышляеть. Христ. Чтеніе 1864. Х. 131.

3) "Еретиками, говоритъ св. Василій В. (пр. 1), назвали они (т. е. древніе Отцы) совершенно отторгшихся, и въ самой въръ отчуждившихся"... "Ереси же суть, напримъръ: Манихейская, Валентиніанкая, Маркіонитская, и сихъ самыхъ Пепузіанъ. Ибо здъсь есть явная разность въ самой въръ въ Бога".

4) "Расқольниками (назвали древніе Отцы), раздѣлившихся въ мнѣніяхъ о нѣкоторыхъ предметахъ церковныхъ, и о вопросахъ, допускающихъ уврачеваніе". Св. Васил. В. пр. 1.

въ такихъ, въ которыхъ заблужденіе не дѣлаетъ существеннаго вреда въръ и спасенію и легко можетъ быть исправлено <sup>1</sup>); кромѣ того, отъ раскольниковъ и еретиковъ св. Василій отличаеть еще "самочинныя сборища" (паразичаушуаі<sup>2</sup>). составляемыя людьми не въръ, или ученію Церкви противящимися, а власти церковной непокорными и постановлений ' церковныхъ невыполняющими<sup>8</sup>): напр., когда бы священнослужитель, подвергшійся запрещенію священнодъйствія за свои пороки, не уваживъ этого запрещения, дерзнулъ въ какомъ либо мѣстѣ священнодѣйствовать и собралъ себѣ защитниковъ изъ подобныхъ себѣ людей, или когда бы народъ, отложившись отъ своихъ законныхъ пастырей, не хотълъ имъть къ нимъ послушанія, а сталъ бы самъ себъ избирать властей, или требовать поставленія другихъ, вмѣсто данныхъ ему высшею властью пастырей, что въ древнія времена нерѣдко случалось (Апост. 36; Антіох. 18; Лаод. 13 <sup>4</sup>). — Правила слѣдующихъ соборовъ — Константинопольскаго второго вселенскаго (пр. 7-е) и Трулльскаго (пр. 95-е) — различають уже только два рода неправославныхъ или, какъ называютъ ихъ правила, еретиковъ: одни изъ нихъ — схизматики (раскольники) — только повреждали, но не совстмъ отвергали основные догматы вѣры, и поэтому принимаемы были въ Православную Церковь безъ повторенія крещенія; другіе — еретики въ соб-

4) Арх. Іоаннъ. Вып. 2, стр. 14-15.

15

<sup>1)</sup> Арх. Іоаннъ. Вып. 2, стр. 14.

<sup>2)</sup> Славянская кормчая переводить это слово по своему: "подцерковницы, аще отлучившеся сами отъ соборныя Церкви и иную соз давше особо собираются". Арх. Іоаннъ. Вып. 2, стр. 15, примѣч.

<sup>3) &</sup>quot;Самочинными сборищами (назвали древніе Отцы), собранія, составляемыя непокорными пресвитерами, или Епископами, и ненаученнымъ народомъ". Св. Вас. В. пр. 1.

ственномъ смыслѣ — совершенно уничтожали ихъ и поэтому, какъ язычники, оглашались и крестились.

Послѣ этихъ предварительныхъ замѣчаній перейдемъ къ подробному разсмотрѣнію поставленнаго выше вопроса.

Общее основаніе церковныхъ постановленій о таинствѣ крещенія заключается въ словахъ самого Спасителя: шедше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Св. Духа (Матө. 28, 19). Въ этихъ словахъ выражается и необходимость крещенія для всѣхъ обращающихся ко Христу, и право совершенія его, принадлежащее власти апостольской и сохраняющееся въ Церкви непрерывнымъ преемствомъ этой власти, и видимый образъ крещенія, погруженіе (βαπτίζοντες), и таинственная сила его, заключающаяся въ освятительномъ призываніи лицъ св. Троицы, и необходимое условіе къ правильному совершенію таинства, — раздѣльное призываніе всѣхъ трехъ Лицъ Божескихъ.

Апостолы, исполняя эту заповѣдь Спасителя, раскрыли ее и предали Церкви въ своихъ положительныхъ правилахъ (писанныхъ) и въ устныхъ преданіяхъ<sup>1</sup>).

Въ Апостольскихъ правилахъ содержатся слѣдующія постановленія относительно крещенія:

46. Епископа, или пресвитера, пріявшихъ крещеніе или жертву еретиковъ, извергати повелѣваемъ....

47. Епископъ, или пресвитеръ, аще по истинѣ имѣющаго крещеніе вновь окрестить, или аще отъ нечестивыхъ оскверненнаго не окреститъ: да будетъ изверженъ, яко посмѣвающійся Кресту и смерти Господней, и не

1) Православный Собесъдникъ. 1859. Ч. I, стр. 3-4.



различающій священниковъ отъ лжесвященниковъ.

49. Аще кто, Епископъ, или пресвитеръ, креститъ не по Господню учрежденію, во Отца и Сына и Святаго Духа, но въ трехъ безначальныхъ, или въ трехъ сыновъ, или въ трехъ утѣшителей: да будетъ изверженъ.

50. Аще кто, Епископъ, или пресвитеръ, совершитъ не три погруженія единаго тайнодъйствія, но едино погруженіе, даемое въ смерть Господню, да будетъ изверженъ . . . .

Первыя два правила, говоритъ арх. Іоаннъ<sup>1</sup>), вполнѣ обнимають и рѣшають вопрось о крещении. Они вообще запрещають принимать крещение еретиковъ, такъ какъ и Евхаристію (θυσία) и всякое другое ихъ священнодъйствіе: но вмъстъ съ тъмъ — запрещаютъ вновь крестить всякаго, по истинь импьющаго крещеніе (τо хат' άλήθειαν βάπτισμα), т. е, правильно окрещеннаго<sup>2</sup>). Такимъ образомъ, общая мысль правилъ есть та, что крещеніе, по существу своему, какъ таинство благодати, вообще не повторяемо, и слѣдовательно, если совершено правильно - и по существу его, и по внѣшнему образу, однимъ словомъ, по изначальному установленію, то оно не повторяется и надъ приходящими къ Церкви отъ ересей . . . Ибо мы исповъдуемъ едино кре*щение*. Напротивъ, неправильно совершенное, или поврежденное (μεμολυσμένον) крещеніе не должно быть принимаемо, какъ не имѣющее силы таинства, и, по выраженію Апо-

1) Вып. I., стр. 193—194.

2) Въ 59-мъ (по Книгѣ правилъ) правилѣ Кареаг. соб., между прочимъ, читаемъ: . "не позволительно быти перекрещиваню".

стольскаго правила, служаще только къ посмъянию креста. Христова (ώς γελών τόν σταυρόν Χριστού).

Какое же крещеніе правильно и какое нѣтъ?

Отвѣтъ на это даютъ 49-ое и 50-е Апостольскія правила. Крещеніе правильно, во 1-хъ, когда оно совершается во имя Отца и Сына и Святаго Духа. Это, какъ мы видѣли<sup>1</sup>), положительная заповѣдь Спасителя относительно формы таинства крещенія. Посему неправильна по существу своему всякая другая форма крещенія, какъ то: крещеніе не во имя Отца и Сына и Святаго Духа, но въ трехъ безначальныхъ (отцовъ), въ трехъ сыновъ, или трехъ утѣшителей; неправильно крещеніе и въ смерть Христову<sup>2</sup>). Крещеніе правильно, во 2-хъ, когда оно совершается чрезъ троекратное погруженіе крещаемаго въ воду; поэтому крещеніе не съ троекратнымъ, а съ однимъ погруженіемъ, какъ бы во имя одного лица, является неправильнымъ "по образу, или по самой формѣ совершенія<sup>3</sup>)".

1) См. выше, стр. 16.

2) Напр., разнаго рода гностики, прискилліяне и др., которые, допуская требожіе, и даже три Троицы, крестили поэтому въ трехъ безначальныхъ, въ трехъ сыновъ и въ трехъ утѣшителей. Iren. Haer. et al. vd. apud Binghamum. Orig. Eccl. lib. 10 сар. 2. Крещеніе, съ однимъ погруженіемъ, въ смерть Христову, приписывается евноміанамъ (Sozom. lib. 6. сар. 28); но вѣроятно оно было и у другихъ еретиковъ прежде Евномія: ибо такое крещеніе обличалъ уже Оригенъ. Comment. ad Rom. сар. 6. Арх. Іоаннъ. Вып. 1, стр. 197 прим.

3) Арх. Іоаннъ. Вып. 1., стр. 197. Съ этой стороны, говоритъ арх. Іоаннъ, Апостольское правило (50), служитъ къ явному обличенію и западной церкви, произвольно измѣнившей у себя образъ крещенія. Ибо правило ясно говоритъ о погруженіи (βάπτισμα) въ таинствѣ крещенія, а не обливаніи, принятомъ на Западѣ; какъ и вся исторія дѣяній Апостольскихъ показываетъ, что сами Апостолы, по примѣру Іисуса Христа, крестившагося погруженіемъ въ Іорданѣ, крестили вѣрующихъ чрезъ погруженіе, а не обливаніемъ. (Дѣян. 2: 41. 8: 38. и пр.). Были,

Извѣстно, что еще въ первые вѣка христіанства были продолжительныя разсужденія и несогласія относительно крещенія, совершаемаго еретиками. Въ то время, какъ въ однѣхъ церквахъ (напр. въ римской) еретиковъ *не перекрещивали*, если крещеніе, хотя совершенное и въ еретическихъ обществахъ,

правда, въ первые въка случаи крещенія чрезъ обливаніе, но только въ такихъ обстоятельствахъ, когда не было возможности совершить погруженія, — именно, когда крещеніе совершалось въ тяжкой болѣзни върующаго, или предъ его кончиною (крещенные такимъ образомъ отличались особымъ названіемъ: κλινικός, отъ слова κλινή — ложе, одръ, такъ какъ они крестились на одръ обливаніемъ, не имъя силъ погрузиться въ купели). Но какъ мало такой образъ крещенія былъ допускаемъ, и какъ далека была Церковь вводить его во всеобщее употребленіе, (хотя и не оспаривала въ немъ силы истиннаго таинства), видно изъ того, что крещенные обливаніемъ обыкновенно не были принимаемы въ клиръ церковный, такъ какъ обстоятельства, при которыхъ допускался такой образъ крещенія (т. е. крайняя нужда и поспѣшность его допущенія) заставляли опасаться несовершенства въры такимъ образомъ крещенныхъ. На каноническомъ языкѣ древней каеолической Церкви, въ правилахъ соборныхъ и отеческихъ, нѣтъ и слова для означенія таинства крещенія обливаніемь; оно постоянно означается словомъ: погружение (ваятисца, ваятисцос, ваятиси). Арх. Іоаннъ. Вып. 1., стр. 197-198 и прим. къ стр. 198.

Писатели западной церкви сами сознаются, что первоначальный, апостольскій и всеобщій образь крещенія есть троекратное погруженіе, но въ оправданіе своихъ обычаевъ представляютъ причины времени, будто бы требующія перемѣнъ въ древнихъ обычаяхъ, причины однакожъ странныя и неумѣстныя. Такъ, одинъ писатель говоритъ: ritus baptizandi antiquissimus et communis erat per trinam immersionem, quam indicunt apostoli, quia immersio plus habebat mysterii ob Dominicae mortis, sepulturae et ressurectionis conformitatem, neque adhibebatur infusionis ritus, nisi erga periculose aegrotantes. Nunc vero maior habetur incommodorum corporis atque puderis ratio simulque amorendarum tentationis illecebrarum . . . Cabassut. synops. concil. tom. 3. pag. 331. Paris 1838. Но еще въ VI в. папа Григорій Вел. въ своемъ чинопослѣдованіи крещенія установлялъ, чтобы крещеніе самыхъ младенцевъ было совершаемо не иначе, какъ погруженіемъ. S. Gregor.

было правильно<sup>1</sup>); въ другихъ (напр. въ церквахъ африканскихъ и малоазіатскихъ) держались совершенно противоположнаго взгляда и принимали въ Православную Церковь всъхъ неправославныхъ чрезъ крещение. Это несогласие вызвало было даже открытый споръ; именно, въ половинъ Ш вѣка римскій епископъ Стефанъ грозилъ церквамъ восточнымъ и африканскимъ даже прекращеніемъ общенія, а епископу карөагенскому св. Кипріану<sup>2</sup>) отлученіемъ, если они останутся при своихъ мнѣніяхъ и опредѣленіяхъ и не согласятся, подобно римской церкви, присоединять еретиковъ къ Православной Церкви чрезъ одно возложение рукъ, и только удержанъ былъ св. Діонисіемъ александрійскимъ, который хотя держался и одинаковаго съ церковью римскою взгляда на этотъ предметъ, но убъдилъ Стефана не нарушать мира въ Церкви, предоставивъ каждой церкви дъйствовать сообразно съ своимъ преданіемъ <sup>8</sup>).

Разница во взглядахъ, не смотря на неоднократно

Русскій митрополитъ Кириллъ (XIII в.) тоже осуждалъ обливаніе при крещеніи, говоря, что оно беззаконно, и что крестимый долженъ быть всегда погружаемъ въ сосудѣ особенномъ. Карамзинъ. Исторія государства россійскаго. СПБ. 1819, изд. 2-ое. Т. IV, стр. 125.

1) Принятіе ихъ происходило чрезъ возложеніе рукъ, или чрезъ муропомазаніе. Еп. Сергій. О правилахъ и чинопослѣдованіяхъ принятія неправославныхъ христіанъ въ Православную Церковь. Вятка. 1894., стр. 26—27.

2) Св. Кипріанъ кареагенскій, и съ нимъ другіе африканскіе епископы, также нѣкоторые изъ восточныхъ, напротивъ, полагали, что крещенія, совершаемаго еретиками, признавать не должно, и потому, при обращеніи ихъ къ Православной Церкви, снова нужно крестить ихъ.

3) Тамъ же, стр. 15-26.



Sacrament. de bapt. infant. Крещеніе чрезъ обливаніе, употребляемое западною церковію, есть уже позднѣйшее нововведеніе, не ранѣе XIV столѣтія. Правосл. Собесѣд. 1859. Ч. І, стр. 7–8.

составлявшіеся соборы, продолжала существовать до IV вѣка<sup>1</sup>), когда на вселенскихъ соборахъ — Никейскомъ первомъ (пр. 19) и Константинопольскомъ второмъ (пр. 7) — установлены были общія правила, какихъ еретиковъ, при принятіи въ Церковь, должно перекрещивать, и какихъ нѣтъ, принимая ихъ или чрезъ муропомазаніе, или даже только чрезъ покаяніе и возложеніе рукъ. Наконецъ, въ VII вѣкѣ, изданное вселенскимъ Трулльскимъ соборомъ (692 г.) правило (95-е), объединивъ собою всѣ ранѣе изданныя постановленія, сдѣлалось рѣшительнымъ для вопроса о принятіи неправославныхъ и руководительнымъ на послѣдующія времена<sup>2</sup>).

Правило это гласить:

"Присоединяющихся къ православію и къ части спасаемыхъ изъ еретиковъ, пріемлемъ, по слѣдующему чиноположенію и обычаю. Аріанъ, Македоніанъ, Наватіанъ, именующихъ себя чистыми и лучшими, Четыренадесятниковъ, или Тетрадитовъ, и Аполинаристовъ, когда они даютъ рукописанія и проклинаютъ всякую ересь, не мудрствующую, какъ мудрствуетъ

1) На вопросъ о томъ, должно ли крестить наватіанъ, которые именовали себя каварами (чистыми), Св. Василій В. (прав. 1.) писалъ Амфилохію, епископу Иконійскому: ... "Относительно вопроса о Каварахъ, и речено прежде, и ты благоразсудительно упомянулъ, *яко* подобаеть послъдовати обычаю каждыя страны, потому что о ихъ крещеніи различно думали, разсуждавшіе о семъ предметѣ въ свое время".... – Болѣе общимъ убѣжденіемъ и къ концу III вѣка правиломъ было только то, чтобы не перекрещиватъ тѣхъ неправославныхъ, при обращеніи ихъ къ Православной Церкви, которые, прежде своего отпаденія отъ Церкви, крещены были въ Православной Церкви православнымъ епископомъ или пресвитеромъ. Еп. Сергій. О правилахъ и т. д., стр. 27.

2) Тамъ же, стр. 87.

святая Божія Каеолическая и Апостольская Церковь, пріемлемъ, запечатлѣвая, то есть, помазуя святымъ муромъ во первыхъ чело, потомъ очи, и ноздри, и уши, и запечатлъвая ихъ глаголемъ: Печать дара Духа Святаго. А о бывшихъ Павліанами, потомъ къ Каволической Церкви прибѣгшихъ, постановлено: перекрещивати ихъ непремѣнно. Евноміанъ же, единократнымъ погружениемъ крещающихся, и Монтанистовъ, именуемыхъ здѣсь Фригами, и Савелліанъ, держащихся мнѣнія о сыноотечествѣ, и иное нетерпимое творящихъ, и всѣхъ прочихъ еретиковъ, (ибо много здѣсь таковыхъ, наипаче выходящихъ изъ Галатскія страны): всѣхъ, которые изъ нихъ желаютъ присоединены быти къ православію, пріемлемъ, якоже язычниковъ. Въ первый день дълаемъ ихъ Христіанами, во второй оглашенными, потомъ въ третій заклинаемъ ихъ, съ троекратнымъ дуновеніемъ въ лице, и во уши: и тако оглашаемъ ихъ, и заставляемъ пребывати въЦеркви, и слушати писанія, и тогда уже крещаемъ ихъ. Такожде и Манихеевъ, Валентиніанъ, Марконитовъ и имъ подобныхъ еретиковъ. Несторіане же должны творити рукописанія и предавати анавемъ ересь свою, и Несторіа, и Евтихіа, и Діоскора, и Севира, и прочихъ начальниковъ таковыхъ ересей, и ихъ единомышленниковъ, и всѣ вышепоказанныя ереси: и потомъ да пріемлютъ святое причащеніе."

Здъсь повторяются правила: 8-е и 19-е Никейскаго

перваго всел. собора и 7-е Константинопольскаго второго вселенск.'). Единообразіе, установленное этимъ правиломъ, состоитъ въ томъ, что чрезъ крещеніе опредѣлялось присоединять только такихъ неправославныхъ, какъ Монтанисты, Маркіониты, Валентиніане, Павлиніане, Евноміане и Савелліане, то есть еретиковъ, существенно искажающихъ основные догматы вѣры и не имѣющихъ у себя таинства крещенія, или совершающихъ оное неправильно, не по Господню учрежденію; безъ крещенія же, чрезъ муропомазаніе, или покаяніе — такихъ неправославныхъ, какъ Аріане, Македоніане, Новатіане, Мелетіане и имъ подобные, то есть, или еретиковъ, заблуждавшихъ въ ученіи объ одномъ какомъ либо догматѣ вѣры, но крещеніе

1) Въ 8-мъ правилѣ 1-го всел. соб. читаемъ: "О именовавшихъ нѣкогда самихъ себе Чистыми, но присоединяющихся въ Каволической и Апостольской Церкви, благоугодно святому и великому Собору, да, по возложеніи на нихъ рукъ, пребываютъ они въ клирѣ. Прежде же всего надлежитъ имъ писменно исповѣдати, яко прилѣпятся и послѣдовати будутъ опредѣленіямъ Каволическія и Апостольскія Церкви, то есть, будутъ въ общеніи Церковномъ и съ двоеженцами, и съ падшими во время гоненія, для которыхъ и время покаянія уставлено, и срокъ прощенія назначенъ. Надобно, что бы они во всемъ послѣдовали опредѣленіямъ Каволическія Церкви"...

Въ 19-мъ правилѣ того-же соб.: "О бывшихъ Павліанами, но потомъ прибѣгнувшихъ къ Каволической Церкви, постановляется опредѣленіе, что бы они всѣ вообще вновь крестимы были"...

7-е правило Констант. 2-го всел. соб. читается такъ: "Присоединяющихся къ Православію, и къ части спасаемыхъ изъ Еретиковъ пріемлемъ, по слѣдующему чиноположенію и обычаю. Аріанъ, Македоніанъ, Савватіанъ и Наватіанъ, именующихъ себя чистыми и лучшими, четыренадесятидневниковъ, или тетрадитовъ, и Аполинаристовъ, когда они даютъ рукописанія и проклинаютъ всякую ересь, не мудрствующую, какъ мудрствуетъ святая Божія Каволическая и Апостольская Церковь, пріемлемъ, запечатлѣвая, то есть помазуя святымъ муромъ во первыхъ чело, потомъ очи, и ноздри, и уста, и уши, и запечатлѣвая ихъ глаголемъ: Печать дара Духа Святаго. Евноміанъ же, единократнымъ

совершавшихъ правильно, съ произношеніемъ богоустановленныхъ словъ, или раскольниковъ, заблуждавшихъ въ учени объ обрядовой сторонъ религіи, содержащихъ таинства и крещеніе совершавшихъ правильно<sup>1</sup>). Порядокъ присоединенія ихъ къ Церкви, опредѣленный правиломъ Собора, былъ слѣдующій: въ первый день, (по рѣшительномъ обращеніи ихъ къ православной въръ и по дознаніи его искренности и твердости), правило повелъваетъ дълать ихъ Христіанами (ποιεїν Χριστιανούς), т. е. ввести ихъ въ общество православновърующихъ, и съ молитвою, крестнымъ знаменіемъ и возложеніемъ рукъ открыть имъ входъ въ Церковь; во вторый причислить ихъ къ оглашеннымъ, и начать оглашение въ въръ; въ третій – совершать надъ ними установленныя въ Церкви заклинанія (έφορχίζειν), т. е. отгнаніе отъ нихъ, (отъ ихъ помысловъ, сердца, жизни), духа нечистаго и его злобныхъ и губительныхъ дъйствій, также и отрицаніе ихъ самихъ отъ сатаны и встахъ дталъ его. Послъ сего должно было продолжаться приготовление ихъ къ св. крещению, молитвою,

погруженіемъ крещающихся, и Монтанистовъ, именуемыхъ здѣсь Фригами, и Савелліанъ, держащихся мнѣнія о сыноотечествѣ, и иное нетерпимое творящихъ, и всѣхъ прочихъ еретиковъ (ибо много здѣсь таковыхъ, наипаче выходящихъ изъ Галатскія страны), всѣхъ, которые изъ нихъ желаютъ присоединены быти къ православію, пріемлемъ, якоже язычниковъ. Въ первый день дѣлаемъ ихъ Христіанами, во второй оглашенными, потомъ въ третій заклинаемъ ихъ, съ троекратнымъ дуновеніемъ въ лице, и во уши: и тако оглашаемъ ихъ, и заставляемъ пребывати въ церкви, и слушати Писанія, и тогда уже крещаемъ ихъ<sup>4</sup>.

Кромѣ выше приведенныхъ правилъ, постановленія о способѣ принятія неправославныхъ содержатся въ правилахъ Лаод. соб. 8, Кареаг. (по Книгѣ правилъ) 57, св. Василія В. 1, 47.

1) Еп. Сергій, тамъ же, стр. 87.

хожденіемъ въ Церковь и присутствіемъ при литургіи оглашенныхъ, изученіемъ вѣры, и такъ далѣе <sup>1</sup>).

Со времени отдѣленія западной церкви отъ восточной, возникъ вопросъ о способѣ принятія христіанъ римской церкви. Какъ же этотъ вопросъ былъ разрѣшенъ?

Свидѣтельства объ этомъ для первыхъ двухъ вѣковъ, по отдѣленіи латинянъ отъ греко-восточной церкви, весьма скудны и противорѣчивы.

Кардиналъ Гумбертъ, одинъ изъ пословъ, отправленныхъ папою Львомъ IX въ Константинополь, съ цѣлью примиренія церквей, въ своемъ сочиненіи на защиту римской церкви, между прочимъ, порицалъ Грековъ и за то, что они во второй разъ крестятъ уже крещенныхъ во имя Святыя Троицы, наипаче Латинянъ (Baron. annal. 1054). Подобное свидѣтельство находимъ въ XIII вѣкѣ въ дѣяніяхъ западнаго собора IV Латеранскаго (1215 г.), на которомъ постановлено было, чтобы Греки "не дерзали перекрещивать приходящихъ въ общеніе съ ними Латинянъ, какъ они дѣлаютъ это, а равно — что бы того же правила держались и латинскіе священники на Востокѣ". (Zabbei consilior. T. XI. р. 1. Consil. Lateran. IV. Capit. IV. р. 152—153. edi. Paris).

Но другія данныя, относящіяся къ тому же времени, не согласны съ указанными латинскими свидѣтельствами. Такъ, въ XII вѣкѣ знаменитому толкователю церковныхъ правилъ патріарху Вальсамону предложенъ былъ александрійскимъ патріархомъ Маркомъ вопросъ объ образѣ принятія латинскихъ плѣнниковъ, и Вальсамонъ отвѣтилъ, что они, по оглашении, должны быть принимаемы въ общеніе<sup>2</sup>). Послѣдній

1) Арх. Ioaннъ, Вып. 1, стр. 513-514.

2) Вопросъ: "Латинскіе плѣнники и другіе приходятъ въ нашу

 $\mathbf{2}$ 

· Digitized by Google

образъ принятія римскихъ католиковъ въ Православную Церковь (чрезъ муропомазаніе) подтверждается еще практикою церкви сербской: такъ принялъ въ XIII вѣкѣ въ общеніе съ Православною Церковью сербскій архіепископъ Савва зараженныхъ ересью Павликіанъ, крещенныхъ по обрядамъ римской церкви, а въ сербскомъ требникѣ XV вѣка находится и самый чинъ присоединенія Латинянъ чрезъ муропомазаніе (см. Рукопись Москов. Сунод. библ. № 324, по прежн. катол. л. 26 обор.<sup>1</sup>).

Особенно важныя и ясныя свидѣтельства о принятіи римскихъ католиковъ въ Церкви Восточной безъ крещенія находимъ мы въ XV вѣкѣ у Св. Марка, митрополита Ефесскаго, извѣстнаго поборника православной вѣры на соборѣ Флорентинскомъ (1439 г.), у Сумеона Солунскаго и въ дѣяніяхъ собора Константинопольскаго 1484 года. Въ своемъ окруж-

каеолическую церковь и ищуть быть пріобщенными къ нашимъ божественнымъ святынямъ. Желаемъ знать, можетъ ли это быть допущено?" Отвѣтъ: "кто не со Мною; тотъ противъ Меня, и кто собираетъ со Мною, расточаетъ"... Изложивъ затѣмъ отвѣтъ Вальсамона, по которому ищущій "пріобщенія къ божественнымъ святынямъ" въ Православной Церкви долженъ быть оглашенъ (хατηχηθή), Св. Маркъ, митрополитъ Ефесский, присовокупляетъ: "вы слышите, что они (Латины) должны быть оглашены согласно святымъ канонамъ (хата хачочас) и сдѣлаться православными. Если они должны быть оглашены, то они также должны быть муропомазаны. (Посланіе Св. Марка напечатано въ рус. перев. вмѣстѣ съ греческимъ текстомъ въ Христ. Чтеніи 1860 г. Апрѣль, стр. 9-31). — Выраженіе Вальсамона : по оглашеніш (съ подлинника "присоединяемый" долженъ быть хатүхүүү) не означаетъ оглашенія передъ крещениемъ и не указываетъ на крещение оглашеннаго, такъкакъ а) самъ Вальсамонъ собственно о крещении не говоритъ ни слова, б) и св. Маркъ, митрополитъ Ефесскій, въ своемъ окружномъ посланіи послъ Флорентинскаго собора объяснялъ отвътъ Вальсамона не въ смыслъ крещенія, а въ смыслѣ муропомазанія. Еп. Сергій, тамъ же, стр. 89-92.

1) Тамъ же, стр. 90-91 и прим. на стр. 91.



номъ посланіи, писанномъ вскорѣ послѣ Флорентинскаго собора, Св. Маркъ, между прочимъ, говорилъ: "мы оставили ихъ (Латинянъ), какъ еретиковъ, и отдѣлились отъ нихъ. И почему такъ? Благочестивыя постановленія гласятъ: еретиками называются и подвергаются законамъ противъ еретиковъ также и тѣ, которые въ маломъ отступаютъ отъ правовѣрія. Если бы Латины ни въ чемъ не отступали отъ правовѣрія, то мы не имѣли бы основанія отдѣлиться отъ правовѣрія, то мы не имѣли бы основанія отдѣлиться отъ нихъ; если же они совершенно отступили отъ онаго, а именно въ исповѣданіи о Св. Духѣ, чрезъ самое опас́ное и богохульное нововведеніе, — то они сдѣлались еретиками, и мы отдѣлили ихъ отъ себя, какъ еретиковъ. И отъ чего мы помазуемъ мгромъ присоединяющихся отъ нихъ къ намъ? Разумѣется отъ того, что они еретики ')".

Въ послѣдней половинѣ XV вѣка, при патріархѣ Сумеонѣ трапезунтскомъ (во второе его правленіе 1477—1479 г.), составленъ былъ и особый чинъ присоединенія римскихъ католиковъ, именно — чрезъ муропомазаніе, послѣ отреченія обращающагося отъ латинскихъ заблужденій. Этотъ чинъ расмотрѣнъ и одобренъ былъ на соборѣ Константинопольскомъ въ 1484 году<sup>3</sup>).

Принятіе въ Православную Церковь, безъ крещенія, *чрезъ миропомазаніе* римскихъ католиковъ и, явившихся въ XVI вѣкѣ, лютеранъ было обыкновеннымъ способомъ и въ послѣдующее время — въ XVI, XVII и въ началѣ XVIII вѣка. Доказательствомъ того служать:

1. Отвѣтъ Симеона Солунскаго (XVI в.) на вопросъ одного епископа: "отъ чего обращающійся отъ отступни-

Тамъ же, стр. 91—92.

2) Тамъ же, стр. 93.

2\*

Digitized by Google

чества только помазуется муромъ, а не перекрещивается?" На этотъ вопросъ Сумеонъ отвѣчалъ: "отъ того, что крещеніе сообщаетъ человѣку бытіе о Христѣ, а муро — жизнь, согласную съ волею Христа, дыханіе, святыню и запечатлѣніе... Въ крещеніи получаютъ (люди) благодать воскресенія Христова и нетлѣнія и облекаются во Христа, а въ муропомазаніи получаютъ Его освященіе и печать Духа... Божественную печать и освященіе, которымъ онъ (обращающійся отступникъ) злоупотребилъ, мы обновляемъ опять божественнымъ муромъ, обновляясь въ немъ сами."

2. Грамота антіохійскаго патріарха Макарія къ патріарху Никону, писанная въ 1697 году, въ которой, между, прочимъ, говорится: "вси видятъ и познаютъ латины схизматики токмо. Схизма же не творитъ невѣрна и не крещенна, точію творитъ отлученна отъ церкви и вкупѣ собраній. Тѣмже всеосвященнѣйшій Марко Ефесскій, сопротивникъ латиномъ, никогда рече латиномъ, яко имутъ перекрещиватися, вмѣняя и утверждая крещеніе ихъ правильнѣ, понеже бываетъ по чину церкве нашея призываніемъ Святыя Троицы. Аще же и восхощемъ отлучити толикихъ отъ христіанства, во многое впадаемъ тѣсномѣщеніе, и зѣло умаляемъ стадо Христово, еже есть и внѣ отъ духовнаго устроенія и сошествія (снисхожденія?), иже отверзаетъ милосердіе всѣмъ, и пріеметъ возвращающихся въ покаяніи, яко и наши согрѣшающіе пріемлетъ, егда возвращаются на покаяніе".

3. О такомъ же способѣ принятія Латинянъ въ Православную Церковь (въ XVII в. и въ началѣ XVIII в.), т. е. безъ крещенія, можно заключать изъ дѣяній Московскаго собора 1667 г. (на которомъ присутствовали и восточные патріархи), отмпьнившаго перекрещиваніе Латинянъ, бывшее на Руси съ 1620 года.

Доказательствомъ тому служитъ послание восточныхъ 4. патріарховъ святьйшему всероссійскому Суноду отъ 1723 г. съ изложеніемъ православнаго исповѣданія восточныя каөолическія Церкви, въ 16-мъ членѣ котораго сказано: крещение полагаетъ неизгладимую печать. Ибо не возможно прекрещиваться правильно однажды окрестившемуся, хотя бы онъ послъ сего надълалъ тысячу гръховъ, или даже отвергся самой впры. Желающій обратиться ко Господу воспринимаетъ потерянное сыноположение посредствомъ таинства покаянія." Правильно окрестившимися патріархи называютъ того, кто крещенъ во имя Святыя Троицы (тотъ же чл. 16.). Что они не исключали изъ числа правильно окрещенныхъ римскихъ католиковъ и даже протестантовъ, видно уже изъ того, что ихъ "изложение вѣры" первоначально назначалось для британцевъ, совершавшихъ крещеніе по обрядамъ римской церкви<sup>1</sup>).

5. Особенно яснымъ доказательствомъ — является грамота патріарха Іереміи Константинопольскаго (главнаго участника въ сношеніяхъ съ британцами и русскимъ Сунодомъ), писанная имъ еще въ 1718 году Императору Петру I въ отвѣтъ на вопросъ о принятіи въ Православную Церковь лютеранъ. Въ этой грамотѣ патр. Іеремія, между прочимъ, пишетъ, что вопросъ о томъ, "надлежитъ ли лютеранъ перекрещивать, или только чрезъ божественное муро сопричислятъ къ сынамъ и наслѣдникамъ горняго царствія", разсмотрѣнъ и тщательно

1) Это "изложеніе вѣры" было копією посланнаго уже британскимъ епископамъ и составлено, по тщательномъ изслѣдованіи на соборѣ давно бывшемъ (именно въ 1672 году по Р. Х.), именуемомъ Іерусалимскимъ, и напечатано было впослѣдствіи на греческомъ и латинскомъ языкахъ въ Парижѣ въ 1675 году. Тамъ же, стр. 96.

изслѣдованъ былъ еще на соборѣ Константинопольскомъ 1708 г., при блаженной памяти натріархѣ Кипріанѣ, когда и "опредѣлено было, по уложенію священныхъ правилъ, что только чрезъ божественное муро ихъ должно усовершенствовать, и никакъ не перекрещивать, когда приступятъ добровольно къ свъту православнаго служенія, проклявъ прежде отеческія странныя ихъ преданія и нельпыя ихъ мудрованія, да исповъдуютъ чистосердечно все то, чему духовнъ учить и проповъдуетъ канолическая и апостольская восточная Церковь." "Понеже", продолжаетъ патр. Іеремія, "таково было мнѣніе о семъ онаго славнаго въ то время патріарха и бывшихъ при немъ святыхъ архіереевъ, также и мърность наша, согласно съ нимъ разсуждая, ничего противнаго въ томъ не полагаеть: то утверждаемъ и постановляемъ, дабы сіе было непремънно во вся въки . . . и изъявляемъ, дабы отступающихъ отъ ереси лютеранской и кальвинской и присоединяющихся къ благочестивому исповъданію непорочныя въры православныхъ христіанъ, мудрствующихъ и исповъдающихъ все то, чему добрѣ и благочестно научаетъ Восточная Церковь, болње не перекрещивать ; но чрезъ едино помазание святымъ муромъ дълать совершенными христіанами, сынами свъта и наслъдниками царствія небеснаго<sup>1</sup>)."

Однако преемники патр. Іереміи стали разсуждать о креиценіи западныхъ христіанъ совершенно иначе и, подъ вліяніемъ тѣхъ притѣсненій, которыя претерпѣвала Восточная Церковь отъ латинянъ, особенно отъ іезуитовъ<sup>2</sup>), на Константино-

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 94—97.

<sup>2)</sup> Выведенному изъ терпѣнія народу самое крещеніе латинянъ представилось не крещеніемъ, а оскверненіемъ человѣка. "И вотъ, когда онъ (т. е. народъ) узнаетъ, что латинянъ продолжаютъ при-

польскомъ соборѣ 1756 года постановили <sup>1</sup>) принимать ихъ въ Православную Церковь не иначе, какъ *чрезъ крещение* при троекратномъ погружени въ воду. Изъ сказаннаго выше видно, что постановление это противорѣчитъ древнимъ церковнымъ правиламъ о принятии неправославныхъ христіанъ въ Православную Церковь и, надо надѣяться, что такъ какъ оно вызвано случайными обстоятельствами, то будетъ измѣнено, сообразно съ древними правилами, тѣмъ болѣе, что въ нѣкоторыхъ православныхъ областяхъ Востока постановление это никогда не соблюдалось<sup>2</sup>).

До сихъ поръ мы разсматривали вопросъ о приняти въ Православную Церковь лицъ неправославныхъ, получившихъ крещение въ своихъ неправославныхъ обществахъ. Знаменитый толкователь кононическаго кодекса Восточной Церкви Вальсамонъ останавливается и на другомъ случаѣ,

нимать въ Православную Церковь безъ крещенія, въ 1750 году открыто возстаетъ противъ патріарха Паисія и Сунода, съ шумомъ устремляется на патріаршій дворъ, требуя сверженія патріарха съ престола за его снисхожденіе къ ненавистнымъ латинянамъ, избранія новаго патріарха и отмѣненія прежнихъ правилъ относительно принятія въ Православную Церковь обливанцевъ. Сунодъ, вынужденный такими несчастными и опасными обстоятельствами, для успокоенія православнаго народа, дѣйствительно избираетъ новаго патріарха, Кирилла, и потомъ въ 1756 году соборно, въ присутствіи патріарха Іерусалимскаго и съ согласія прочихъ восточныхъ патріарховъ, отмѣняетъ прежнее правило Православной Церкви относительно принятія католиковъ и лютеранъ и издаетъ новое. Тамъ же, стр. 110.

1) Οπρεдѣленіе Константинопольскаго собора 1756 года помѣщено въ Σύνταγμα τῶν θείων και ίερῶν κανόνων. Ῥάλλη και Ποτλῆ, Τ. V, стр. 614–616. Русскій переводъ его см. у Еп. Сергія, стр. 102–104.

2) Въ 1861 году самъ Константинопольскій Сунодъ принялъ чрезъ одно муропомазаніе сирійскихъ Мелхитовъ, нѣкогда бывшихъ въ общеніи съ Православною, но послѣ отступившихъ къ церкви западной и опять обратившихся къ православію. Еп. Сергій, стр. 111.

именно, когда правильно крещенный въ Православной Церкви. отпавши отъ нея въ ересь и крестившись здъсь, снова пожелаетъ возвратиться въ православіе. Слѣдуетъ ли это лице крестить вновь? Вальсамонъ разрѣщаетъ этотъ вопросъ по отношенію къ заразившимся ересью павликіанъ ) слъдующимъ образомъ: "Есть еще сомнѣніе о томъ, должны-ли быть вновь крестимы изъ православныхъ христіанъ заразившіеся павликіанствомъ? Нѣкоторые говорять, что правило (12-е Никейск. всел. соб.) предписываетъ вновь крестить только тѣхъ, которые отъ рожденія суть павликіане, а не тѣхъ, которые, бывъ православными, приняли ересь павликіанъ, ибо этихъ послѣднихъ должно освящать только однимъ муромъ, и въ подтвержденіе своего мнѣнія указывають на многихъ, произвольно принявшихъ магометанство, которыхъ не крестили вновь, а только помазывали муромъ. Но мнѣ кажется, что правило опредъляетъ это преимущественно въ отношении къ тъмъ изъ православныхъ, которые впали въ ересь павликіанъ и приняли крещение по ихъ нечистому обряду; и это именно и есть дъйствительное павликіанство, а не то, когда кто

1) О происхожденіи этой ереси Вальсамонъ говорить: "О павліанистахъ былъ вопросъ, кто они? И разные говорили разно. А явъ различныхъ книгахъ нашелъ, что павликіанами послѣ названы были манихеи, отъ нѣкоего Павла самосатскаго, сына жены манихеянки, по имени Каллиники. Самосатскимъ же онъ названъ потому, что былъ епископомъ Самосатъ. Онъ проповѣдывалъ, что одинъ Богъ, и что одинъ и тотъ же называется Отцемъ, и Сыномъ и Святымъ Духомъ. Ибо, говоритъ, одинъ есть Богъ, и Сынъ Его въ Немъ, какъ слово въ человѣкѣ. Это слово, пришедши на землю, вселилось въ человѣкѣ, именуемомъ Іисусомъ, и, исполнивъ домостроителство, взошло въ Отцу. А сей Іисусъ низшій есть Іисусъ Христосъ, какъ получившій начало отъ Маріи. Сего Павла самосатскаго извергли въ Антіохіи святый Григорій чудотворецъ и нѣкоторые другіе. Правила св. всел. соб. съ толкованіями, стр. 72.

съ самаго начала былъ павликіаниномъ. Посему то, на основаніи настоящаго правила, должны быть вновь крестимы и они. И самое слово: крещеніе вновь (ἀναβαπτισμός) не мало согласуется съ сказаннымъ"<sup>1</sup>). — Едва ли однако можно въ данномъ случаѣ согласиться съ разсужденіемъ знаменитаго толкователя церковныхъ правилъ; болѣе правильнымъ и согласнымъ съ (указываемымъ самимъ Вальсамономъ въ толкованіи на 19-ое пр. Никейск. всел. соб.) 47-мъ Апостольскимъ правиломъ<sup>2</sup>), является критикуемое Вальсамономъ мнѣніе "нѣкоторыхъ"; мнѣніе же Вальсамона о перекрещиваніи принявшихъ ересь павликіанъ находится съ приведеннымъ Апостольскимъ правиломъ въ противорѣчіи.

### В. О рукоположении.

Благоцать священства, сообщаемая чрезъ рукоположеніе епископамъ, пресвитерамъ и діаконамъ, обитаетъ въ душѣ каждаго изъ нихъ неизмѣнно (1 Тим. 4. 14; 2 Тим. 1. 6). Священство, какъ по самому существу таинства, заключающаго въ себѣ нераскаянное дарованіе и званіе Божіе, такъ и по высшему первообразу своему, священству Іис. Христову, которое единою совершено (Евр 3. 2; 6. 20; 10. 12, 14.), есть само въ себѣ едино и неповторяемо, если только правильно совершено<sup>3</sup>). И дѣйствительно, 68-е Апост. правило ясно говоритъ:

Тамъ же стр. 72-73.

2) Въ правилѣ этомъ ясно сказано: "Епископъ или пресвитеръ, аще по истинѣ имѣющаго крещеніе вновь окреститъ, . . . да будетъ изверженъ."

3) Арх. Іоаннъ Вып. 1, стр. 216. Св. Василій Вел. такъ убѣжденъ въ томъ, что правильно совершенная хиротонія не повторяется, что не даетъ вѣры слуху, будто аріанскій епископъ Севастійскій Евстрафій

"Аще кто Епископъ, или пресвитеръ, или діаконъ, пріемлетъ отъ кого либо второе рукоположеніе: да будетъ изверженъ отъ священнаго чина, и онъ и рукоположивый; развѣ аще достовѣрно извѣстно будетъ, что отъ еретиковъ имѣетъ рукоположеніе. Ибо крещеннымъ отъ таковыхъ, ни вѣрными, ни служителями Церкви быти не возможно."

Что подъ именемъ еретиковъ, о коихъ рѣчь идетъ въ этомъ правилѣ, нельзя разумѣть безразлично всѣхъ, придерживающихся какого нибудь еретическаго мнѣнія, показываетъ толкованіе св. Өеодора Студита, который въ 40-мъ письмѣ въ Невкратію, ссылаясь при томъ на 1-е правило св. Василія Вел., говоритъ, что "настоящее правило св. апостоловъ, подъ еретиками разумѣетъ тѣхъ, которые ни крещены, ни крестять

вторично рукоположилъ нѣкоторыхъ, и осуждаетъ его за такой дерзкій и ни однимъ еретикомъ прежде не сдѣланный поступокъ, "если только слухъ вѣренъ, а не клеветническій вымыслъ" (εἶγε λόγος ἀληθής, καὶ μὴ πλάσμα ἐστίν ἐπὶ διαβολῆ συντεθέν. Письмо 130). Къ исторіи вопроса о принятіи схизматиковъ въ Православную Церковь. (Чтенія въ Императорскомъ Обществѣ Исторіи и Древностей Россійскихъ при Московскомъ Университетѣ. 1892 г. Кн. 4., стр. 18).

Въ свящ катихизисѣ Димитрія Вернардаки для духовнаго и благочестиваго воспитанія православнаго юношества, одобренномъ въ 1872 г. центральною духовною коммиссіею вселенскаго престола и св. Константинопольскимъ Сунодомъ утвержденномъ, получившемъ утвержденіе и свящ. Сунода Эллинской церкви, говорится дословно: "какъ крещеніе одно и не повторяется, такъ и священство одно, и разъ преданное остается неизгладимымъ отъ того, кому передано, также какъ и рукоположеніе или посвященіе, разъ совершенное, не повторяется, если только совершено правильно, хотя и иновѣрными". (Конечно, рѣчь идетъ здѣсь не объ иновѣрцахъ, отвергающихъ таинство священства, каковы протестанты и пресвитеріане нашей эпохи). Тамъ же, стр. 20.

**ΒΟ UMA Omua u Cuha u Cbamaro Духа:** Τὸ δὲ εἰρηχέναι σε μὴ διαχρίναι τὸν χανόνα, ἀλλ' ὁριστικῶς ἀποφάναι (= ἀποφήνασθαι) τοὺς ἀπὸ αἰρετικῶν χειροτονηθέντας ἤ βαπτισθέντας οὕτε χληριχοὺς είναι ὅυνατόν, οὕτε πιστούς, ἐχεῖνο λογίζου, ὅτι αἰρετιχοὺς ὁ ἀποστολιχὸς χανῶν ἐχείνους ἔφη, τοὺς μὴ εἰς ὄνομα Πατρὸς καὶ Υίοῦ καὶ ᾿Αγίου Πνεύματος βαπτισθέντας καὶ βαπτίζοντας· καὶ τοῦτο ἐχ θείας φωνῆς τοῦ Μεγάλου Βασιλείου διδασχόμετα· φησὶ γὰρ αἰρέσεις μὲν τοὺς παντελῶς ἀπεβῥηγμένους καὶ κατ' αὐτὴν τὴν πίστιν ἀππηλλοτριωμένους· σχίσματα δὲ τοὺς δὶ αἰτίας τινὰς ἐχχλησιαστικὰς καὶ ζητήματα ἰάσιμα πρὸς ἀλλήλους διενεχθέντας ')·

Точно также въ 59 (по Книгъ правилъ) правилъ Кареаг. собора читаемъ:

"По данному намъ порученію предлагаемъ и сіе, опредѣленное на Соборѣ бывшемъ вь Капуѣ, яко не позволительно быти перекрещиванію или перепоставленію"...

Только рукоположеніе, совершенное неправильно (напр. у еретиковъ), не имѣетъ силы, пбо бывшее у нихъ почитается за не бывшее"<sup>3</sup>), и должно быть замѣнено новымъ законнымъ рукоположеніемъ. Но и въ этомъ случаѣ таинство не повторяется, а совершается въ первый разъ, "ибо ни крещеніе еретиковъ не можетъ никого сдѣлать христіаниномъ, ни рукоположеніе ихъ не сдѣлаетъ клирикомъ<sup>3</sup>)". Впрочемъ, какъ таинство крещенія, въ неправославныхъ обществахъ совершенное, иногда можетъ быть признано, смотря по характеру этихъ обществъ, — такъ и степени клира въ

<sup>1)</sup> Чтенія въ Императорскомъ Обществѣ Исторіи и Древностей Россійскихъ 1892 г. Кн. 4., стр. 5.

<sup>2)</sup> Толкованіе Вальсамона на 68-е Апост. правило. Правила св. Апостолъ съ толкованіями. Стр. 138.

<sup>3)</sup> Толкованіе Зонары на тоже правило. Тамъ же, стр. 137—138.

нѣкоторыхъ обществахъ признаются Церковію, такъ что рукоположеніе надъ лицами, имѣющими эти степени, при обращеніи ихъ къ Православной Церкви, не повторяется (1 всел. 8; Карө., по Книгѣ правилъ, 79; Васил. В. 1.) <sup>1</sup>).

Изъ этихъ правилъ. равно какъ изъ 19-го прав. 1-го всел. собора, выясняется ближе, когда неправославные члены клира, въ случаѣ ихъ обращенія къ Православной Церкви, принимаются въ качествѣ простыхъ мірянъ и когда сохраняютъ тѣ степени священства, какія имѣли до обращенія къ православію.

А именно, въ качествъ простыхъ мірянъ, по церковнымъ правиламъ, принимаемы были рукоположенные такими еретиками, которые, въ случаѣ обращенія къ Православной Церкви, принимались чрезъ крещеніе, т. е. рукоположеные еретиками, существенно искажающими основные догматы вѣры<sup>2</sup>) и, слѣдовательно, находящимися совершенно внѣ спасительнаго ковчега апостольской и каеолической Церкви, единственнаго и истиннаго источника благодатныхъ даровъ Св. Духа<sup>3</sup>). Такъ на 1-мъ всел. соборѣ.

> "О бывшихъ Павлиніанами, но потомъ прибѣгнувшихъ къ Каволической Церкви, постановляется опредѣленіе, что бы они всѣ вообще вновь крестимы были. Аще же которые въ прежнее время къ клиру принадле-

1) Арх. Іоаннъ. Вып. 1, стр. 217.

2) См. выше стр. 23.

3) Вић Церкви несомићино ићтъ спасенія, вслђаствіе отсутствія неповрежденной и неподложной вћры у еретиковъ, даже полагая, что у нихъ таинства совершаются точно такъ, какъ и въ каволической Церкви Христовой. Къ исторіи вопроса о принятіи схизматиковъ въ Православную Церковь. Стр. 21–22.



жали: таковые, явясь безпорочными и неукоризненными, по перекрещеніи, да будутъ рукоположены Епископомъ Каволическія Церкви. Аще же испытаніе обрящетъ ихъ неспособными къ священству: надлежитъ имъ изверженнымъ быти изъ священнаго чина. Подобно и въ отношеніи къ діакониссамъ, и ко всѣмъ вообще причисленнымъ<sup>1</sup>) къ клиру, тотъ же образъ дѣйствованія да соблюдаются". (пр. 19)

Павлиніане (или Павліанисты) искажали основные догматы христіанской вѣры<sup>2</sup>); поэтому "прежнее рукоположеніе, совершенное въ то время, когда они были еретиками, не считается рукоположеніемъ. Ибо, говоритъ Зонара, какъ можно повѣрить, что бы не крещенный по православной вѣрѣ могъ получить наитіе Святаго Духа въ рукоположеніи?"<sup>3</sup>).

На соборѣ Лаодикійскомъ опредѣлено было такимъ же образомъ принимать въ Православную Церковь клириковъ Фриговъ или Монтанистовъ (пр. 8-е) — еретиковъ такого же рода, какъ и Павлиніане, то есть искажавшихъ догмать о Пресвятой Троицѣ и таинство крещенія.

На основаніи этихъ правилъ можно заключить, что и клирики другихъ еретиковъ, мірянъ которыхъ вселенскіе соборы (второй и шестой) опредѣлили принимать чрезъ крещеніе (каковы: Евноміане, Савелліане, Манихеи, Валентиніане, Маркіониты и имъ под.), должны быть присоединяемы по чиноположенію крещенія и въ качествѣ мірянъ, хотя

- 1) У Павлиніанъ.
- 2) См. выше стр. 32 прим.

3) Правила св. вселенскихъ соборовъ, стр. 70.



прямаго и опредѣленнаго указанія о семъ въ соборныхъ правилахъ и нѣтъ<sup>1</sup>).

Въ прежнихъ степеняхъ священства принимаемы были рукоположенные въ такихъ неправославныхъ обществахъ, которыя только повреждали, но не отвергали основные догматы вѣры, и поэтому принимаемы были въ Православную Церковь безъ повторенія крещенія (2 всел. 7; 6 всел. 95)<sup>2</sup>). Такъ, на томъ же первомъ вселенскомъ соборѣ (пр. 8-е):

> "О именовавшихъ нѣкогда самихъ себе Чистыми, но присоединяющихся къ Каволической и Апостольской Церкви, благоугодно святому и великому Собору, да, по возложеніи на нихъ рукъ, пребываютъ они въ клирѣ... И такъ гдѣ, или въ селахъ, или во городахъ, всѣ, обрѣтающіеся въ клирѣ, окажутся рукоположенными изъ нихъ однихъ: да будутъ въ томъ же чинѣ. Аще же тамъ, гдѣ есть Епископъ Каволическія Церкви, нѣкоторые изъ нихъ приступятъ къ Церкви: явно есть, яко Епископъ Православныя Церкви будетъ

1) Еп. Сергій, стр. 137. Арх. Іоаннъ въ своемъ толкованіи на 18 пр. Сардик. соб. пишетъ: "Не должно быть признано правильнымъ то рукоположеніе, которое произведено неправильно усвоявшими себѣ права епископскія: поэтому, какъ Евтихіанъ и Мусей не были сами епископами, такъ и рукоположенные ими не могли быть священнослужителями..... Но если бы случилось, что законно поставленный въ свое время епископъ былъ впослъдствіи, по какимъ либо причинамъ, лишенъ своего званія, то, по правилу Собора, поставленные отъ такого епископа въ свое время клирики не теряютъ вмъстъ съ нимъ своихъ степеней, если, т. е., не участвуютъ въ его преступленіяхъ". Арх. Іоаннъ. Вып. I., стр. 491.

1) См. выше, стр. 14.



имѣти Епископское достоинство: а именующійся Епископомъ у такъ называемяхъ Чистыхъ, пресвитерскую честь имѣти будетъ: развѣ заблагоразсудитъ мѣстный Епископъ, чтобы и тотъ участвовалъ въ чести имени Епископа. Аще же то тому не угодно будетъ; то для видимаго сопричисленія таковаго къ клиру, изобрѣтетъ для него мѣсто или Хорепископа или пресвитера: да не будетъ двухъ Епископовъ во градѣ."

Такъ "какъ они (т. е. чистые или наватіане) погрѣшали не уклоненіемъ отъ вѣры, а братоненавидѣніемъ и недопущеніемъ покаянія для падшихъ и обращающихся; то поэтому соборъ принялъ и рукоположеніе ихъ, и опредѣлилъ, что бы они оставались въ ихъ степеняхъ" <sup>1</sup>), какія они имѣли въ своихъ обществахъ прежде обращенія къ Церкви, такъ что они могли быть и епископами Православной Церкви<sup>2</sup>).

Надо замѣтить при этомъ, что относительно принятія клириковъ нѣкоторыхъ неправославныхъ обществъ въ ихъ священныхъ степеняхъ существовало различіе во взглядахъ

1) Толкованіе Зонары на 8-е пр. 1. всел. собора. Правила св. вселенскихъ соборовъ, стр. 32.

2) Посланіе Өеофила, архіепископа Александрійскаго, къ Афингію Епископу о такъ наз. Чистыхъ гласитъ: "Извѣстило меня твое благочестіе, яко нѣкоторые изъ именующихъ себя Чистыми, желаютъ присоединитися къ Церкви. А понеже великій Соборъ блаженныхъ Отцевъ нашихъ, бывшій въ Никеѣ (прав. 8, 19), опредѣлилъ рукополагати приходящихъ отъ ересей: то, по сему уставу, благоволи и ты рукополагати (т. е принимать въ клиръ., см. арх. Іоаннъ. Вып. 2, стр. 122), восхотѣвшихъ присоединитися къ Церкви, аще токмо житіе ихъ добродѣтельно, и нѣтъ никакого тому препятствія" (пр. 12).

между отдѣльными православными церквами, при чемъ большое значеніе имѣли мѣстныя условія и польза самой Православной Церкви. Такъ, хотя епископы западныхъ церквей, особенно Римской и Медіоланской, не соглашались признавать священства у донатистовъ и опредѣлили тѣхъ изъ нихъ, которые обращаются къ Православной Церкви, снова рукополагать, при постановленіи въ клиръ, но африканская церковь, не въ противность западной, а по особеннымъ своимъ обстоятельствамъ, рѣшила оставлять клириковъдонатистовъ въ ихъ степеняхъ и сопричислять къ православному клиру, какъ это видно изъ 79 пр. (по книгѣ правилъ) Кареаг. соб.

> "О пріятіи клириковъ Донатистовъ, въ клиръ Каволическія Церкви.

> Напослѣдокъ заблагоразсуждено послати граматы къ братіямъ и соепископамъ нашымъ и наипаче къ Апостольскому престолу, на которомъ предсъдательствуетъ помянутый достойно чтимый брать и сослужитель нашъ Анастасій, о томъ, чтобы по извѣстной ему великой нуждѣ Африки, ради мира и пользы Церкви, и изъ самыхъ Донатистовъ клириковъ, расположение свое исправившихъ и возжелавшихъ пріити къ Каволическому соединенію, по разсужденію и изволенію каждаго Каволическаго Епископа, управляющаго Церковію въ томъ мѣстѣ, пріимати въ своихъ степеняхъ священства, аще сіе окажется содъйствующимъ къ миру Христіанъ. Извѣстно, что и въ предшествовавшее время такъ поступаемо было съ симъ расколомъ: о чемъ свидѣтельствуютъ

40

примъры многихъ и почти всъхъ Африканскихъ Церквей, въ которыхъ возникло сіе заблужденіе. Сіе дѣлается не въ нарушеніе Собора, бывшаго о семъ предметъ въ странахъ лежащихъ за моремъ, но чтобы сіе сохранено было въ пользу желающихъ, симъ образомъ прейти къ Каволической Церкви, дабы не было поставляемо никакія преграды ихъ единенію. Которые въ мѣстахъ своего жительства усмотрены будутъ всячески содъйствующими и споспѣшествующими Каволическому единенію, къ очевидной пользѣ душъ братій: тѣмъ да не будетъ препоною опредъленіе, постановленное противъ степеней ихъ на Соборѣ за моремъ, ибо спасеніе не заграждено ни отъ какого лица. То есть, рукоположенные Донатистами, аще исправясь, восхотять приступити къ Каволической вѣрѣ, да не будутъ лишаемы принятія въ своихъ степеняхъ, по опредѣленію бывшаго за моремъ Собора, но паче да пріемлются ть, чрезъ которыхъ оказывается споспѣшествованіе Каволическому соелиненію".

И такъ, не сомнъваясь, можно сказатъ, что у кого Церковь, принимая крещеніе, какъ правильное, утверждаетъ его, у тъхъ и хиротонія допустима; а у кого крещеніе отвергается Церковью, у тъхъ и хиротонія вовсе не допустима <sup>1</sup>).

 въ Церкви Восточной не повторялось рукоположение надъ обращающимися изъ казаровъ (1 всел. 8), мессаліанъ, или евтиховъ (Act. Concil. Ephes. in Collect. Binii T. 3.); въ церкви Африканской —

3

Digitized by Google -

Въ подложномъ сочиненіи Іустина Философа и мученика ('Апохрібец прос тобс ордобобоц пері тичи длагация Сутиратия), новъйшими критиками приписываемомъ блаженному Өеодориту Кирскому, встръчается слъдующій отвътъ о върности и дъйствительности крещенія и хиротоніи обращающихся изъ ереси: "Тоб абретихоб е́пі тур ордобобіая е́рхоре́ово то офадра διορдобтаι тус реду хахобобіаς ту ретаде́ові тоб фроунратос, тоб де́ βаптібратос, ту е́піхрібеі тоб а́уίоυ ро́ров, ту́с де́ хеіротовіас, ту́ хеіродеоїа", т. е. молитвою съ возложеніемъ рукъ <sup>1</sup>).

Возникалъ вопросъ, могутъ ли такие клирики, обратив-

надъ донатистами. (Carthag. can. 79. cf. Augustin.Ep. 50 ad Bonifat.). — Но повторялось надъ аріанами, павліанами (1 всел. 19 cf. Ep. 18. Іппосепtii papae ad Alexandr.) и. т. п., и еще надъ всѣми, рукоположенными отъ самозванныхъ епископовъ, которые сами незаконно были поставлены. (II всел. 4. Ep. Nicaeni Concil. ad Alexandr. ap. Socrat. 1, 9). Арх. Іоаннъ. Вып. 1, стр. 217 прим.

Когда на VII. Вселенскомъ соборъ предложенъ былъ вопросъ о принятіи епископовъ, обращающихся изъ ереси иконоборцевъ и получившихъ рукоположеніе отъ еретиковъ, послѣ долгаго обсужденія вопроса съ указаніемъ многочисленныхъ примѣровъ изъ соборныхъ постановленій и дѣяній отцевъ церкви, св. соборъ съ радостію принялъ епископовъ и поставилъ ихъ на собственныя ихъ епископскія каюедры, послѣ того какъ они дали письменное обѣщаніе и предали ересь свою анаюемѣ, "потому что хиротонія отъ Бога", какъ соборъ объявляетъ устами предсѣдателя своего св. Тарасія, патр. Константинопольскаго, и "потому что свв. отцы вездѣ между собою согласны" и противленія между ними нѣтъ никакого, а противятся имъ одни непонимаюшіе мудрыхъ распоряженій и цѣлей ихъ" (Acta Concil., tom II, стр. 741.). Чтенія въ Импер. Общ. Исторіи и Древн. Россійск. 1892. Кн. 4, стр. 10—11.

По этимъ примърамъ и на основаніи общихъ правилъ Церкви, степени клира въ церкви римской признаются Православною Церковію, а протестантскія не признаются. Арх. Іоаннъ. Вып. І., стр. 217 прим.

1) Чтенія въ Импер. Общ. Исторіи и Древн. Россійск. 1892. Кн. 4, стр. 24 и 25 примѣч.



шіеся изъ неправославныхъ обществъ къ православію съ сохраненіемъ своихъ степеней, получать въ Православной Церкви высшія степени.

Извъстный толкователь каноническаго кодекса Восточной Церкви Вальсамонъ въ своемъ толковании на 8-е правило 1-го всел. собора пишетъ: "Можетъ быть, кто спроситъ: если нѣкоторые изъ нихъ (наватіанъ) пожелаютъ быть возведенными на высшую степень, будетъ ли этому препятствовать настоящее правило, которое въ началѣ говоритъ: "благоугодно святому собору, да по возложении на нихъ рукъ<sup>1</sup>), пребывають они въ клиръ," или безпрепятственно могутъ получить высшія степени? Ръшеніе. Въ 80-мъ Апостольскомъ правилѣ и во 2-мъ правилѣ настоящаго собора постановлено что и совсѣмъ невѣрные получаютъ степени священства. И такъ почему же не могутъ получать высшихъ степеней наватіане, именуемые и Чистыми, въ отношеніи къ въръ, какъ сказано, не имъющіе заблужденій, а осуждаемые за несострадательность? А что бы пребывали въ клирѣ, мнѣ думается, это опредълено въ особенности объ нихъ. Ибо, въроятно, нѣкоторые говорили, что принять ихъ должно, но только быть имъ въ качествѣ простыхъ мірянъ и не дѣй-

1) Въ правилъ сказано: по возложени на нихъ рукъ (хекодетовре́ковсе адтодс); но это не означаетъ новаго рукоположенія ихъ во священство, какъ видно изъ самаго слова, здъсь употребленнаго: хекоде́теки а не хекоточеїи, и изъ содержанія правила, которое повелѣваетъ принимать ихъ въ степеняхъ, данныхъ имъ въ обществѣ каваровъ. Такимъ образомъ здъсь надобно разумѣть то рукоположеніе, каторымъ обыкновенно совершалось присоединеніе вообще всѣхъ обращающихся къ Церкви отъ неправославія. Одинъ изъ толкователей правила, Аристинъ, разумѣетъ здѣсь миропомазаніе. (Такъ и въ толкованіи славянской кормчей). Такъ должно быть и по другимъ правиламъ Церкви (II всел. 7. VI всел. 95. Васил. В. г.) Арх. Іоаннъ, вып. І, стр. 302 прим.

3\*

Digitized by Google -

ствовать правами, принадлежащими ихъ прежнимъ степенямъ. Это соборомъ не принято, а положено возстановлять ихъ въ ихъ степеняхъ. Съ именемъ возстановленія соединяется и право возведенія въ высшія степени <sup>1</sup>)."

Когда римско-католическая церковь отдѣлилась отъ единства церковнаго, то хотя римскіе католики были извѣстны на Востокѣ, какъ еретики, или, по крайней мѣрѣ, схизматики, тѣмъ не менѣе рукоположеніе ихъ признавалось дѣйствительнымъ. Никифоръ Исповѣдникъ, патріархъ константинопольскій (806—815), на вопросъ о томъ: "должно ли принимать въ общеніе рукоположенныхъ въ Римѣ, Неаполѣ и Лангобардіи" (т. е. клириковъ римско-католическаго вѣроисповѣданія), отвѣчалъ, что "таковыхъ должно принимать въ ихъ степеняхъ священства" (Συνταγμα ×ανόνων. Т. IV, стр. 431, γ.). Признавая ихъ рукоположеніе дѣйствительнымъ, патріархъ Никифоръ, безъ сомнѣнія, имѣлъ въ виду тѣ древнія правила и примѣры, по которымъ принимались Каөары, Аріане, Несторіане, Моновелиты и иконоборцы.

Хотя до половины XVII вѣка мы не находимъ ясныхъ свидѣтельствъ о принятіи Восточною Церковью различныхъ неправословныхъ клириковъ, ни въ частности — римскихъ католиковъ, — но судя по тому, что на соборахъ Ліонскомъ (1272—1274 г.) и Флорентинскомъ (1439 г.), такъ и при другихъ сношеніяхъ Церкви восточной съ западною, въ числѣ условій соединенія церквей не было условія повторенія рукоположенія надъ клириками римско-католической церкви, и греческіе пастыри относились къ послѣднимъ, какъ къ дѣйствительнымъ епископамъ и пресвитерамъ, — можно за вѣрное положить, что и въ это время священство римско-католической

1) Правила св. вселен. соборовъ, стр. 34-35.

церкви признавалось восточною дъйствительнымъ и неповторяемымъ.

Въ 1657 году антіохійскій патріархъ Макарій писалъ патріарху россійской Церкви Никону: "А яко не священни латины, никто же отъ нашихъ, рече, ниже дерзнувъ вторицею хиротонисати ихъ, точію архіерей облачитъ ихъ, глаголюще на каждая облаченія одежды псаломскіе стихи, ихъ же обыкохомъ глаголати и мы, егда облачимся прежде службы; молитвы же рукоположенія ни единыя глаголется; точію егда одѣютъ ихъ, вручаетъ имъ книгу службы, и во время причащенія причащаетъ ихъ, якоже и прочіи другіе священники новохиротонисаны, яко вси вѣдятъ и познаютъ латины схисматики токмо<sup>1</sup>)."

Съ изданіемъ въ 1756 году опредѣленія Константинопольскаго собора о перекрещиваніи всѣхъ неправославныхъ христіанъ, при принятіи ихъ въ Православную Церковь, въ греко-восточной Церкви стало считаться недѣйствительнымъ и рукоположеніе ихъ. Впрочемъ, въ 1861 году самъ Константинопольскій сvнодъ принялъ въ общеніе вмѣстѣ съ мірянами и клириковъ сирійскихъ Мелхитовъ — въ ихъ прежнихъ степеняхъ священства<sup>2</sup>). Надо поэтому надѣяться, что опредѣленіе Константинопольскаго собора 1756 г. относительно клириковъ римско-католическаго вѣроисповѣданія будетъ отмѣнено и измѣнено въ смыслѣ правилъ вселенскихъ соборовъ и согласно съ практикою Православной Церкви до половины XVIII вѣка<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> См. въ "Древней россійской Вивліовикъ", ч. XVIII, изд. 2, 1791 г., стр. 153. Еп. Сергій, стр. 156—158.

<sup>2)</sup> См. выше, стр. 31. прим. 2.

<sup>3)</sup> Еп. Сергій, стр. 158—159.

#### Г. О смѣшанныхъ бракахъ.

Требование единства религи отъ вступающихъ въ бракъ относится къ самому существу брачнаго союза<sup>1</sup>). Дѣйствительно, религія им ветъ огромное вліяніе на жизнь семейную: при различіи у супруговъ религіи, нельзя ожидать полнаго духовнаго согласія между ними, единства въ чувствахъ и мысляхъ, особенно относительно воспитанія дѣтей; можно опасаться также, что одинъ изъ супруговъ отпадетъ отъ своей вѣры или, по крайней мѣрѣ, сдѣлается равнодушнымъ по отношенію къ ней, между тымъ какъ, по христіанскому ученію, супруги должны взаимно укрѣплять другъ друга въ въръ ). Надобно обратить внимание и на то, что бракъ, по понятію Православной Церкви, есть таинство: какое же участіе можетъ имѣть, или даже можетъ ли быть допущено къ участію въ таинствѣ лицо, не принадлежащее къ Церкви? Наконецъ, можетъ ли въ смѣшанномъ супружествѣ быть единство духа между супругами и совершенство искренней чистой, цъломудренной любви долженствующее отличать христіанскій супружескій союзъ?<sup>3</sup>).

Особенно осложняется дѣло, въ случаѣ рожденія дѣтей: въ какой религіи воспитывать ихъ? Желаніе одного супруга воспитывать дѣтей въ исповѣдуемой имъ религіи вызываетъ

1) Еще языческій римскій юристь Модестинь († 228 г. по Р. Х.) въ своемъ знаменитомъ опредѣленіи брака, вошедшемъ не только въ позднѣйшіе гражданско-правовые сборники, но даже принятомъ патріархомъ Фотіемъ въ каноническій кодексъ Восточной Церкви разсматриваетъ бракъ какъ . . . *divini* et humani iuris communicatio (Dig. XXIII. 2, 1; Nomoc. XII. 13. Σύνταγμα κανόνων. I. 271).

2) Zhishman. Das Eherecht der orienthalischen Kirche. Wien. 1864, crp. 506.

3) Арх. Іоаннъ. Вып. 2, стр. 289.

противоположное желаніе въ другомъ супругѣ и оскорбляеть тѣмъ самымъ такія же права другого супруга. Даже въ томъ случаѣ, если этотъ вопросъ предусмотренъ государственнымъ законодательствомъ (если, напр. законодательство страны предписываетъ воспитаніе родивщихся мальчиковъ въ религіи отца, а дѣвочекъ въ религіи матери) этотъ разладъ не устраняется.

Вотъ почему даже въ Ветхомъ Завѣтѣ строго запрещены были браки съ иновѣрцами: "Да не завъщаеши къ нимъ (язычникамъ) завъта; ниже сватовства сотвориши съ ними: дщери своея не даси сыну его и дщере его да не поймеши сыну твоему. Отвратитъ бо сына твоего отъ Мене и послужитъ богомъ инымъ." (Втор. 7. 3, 4)<sup>1</sup>). — Съ своей стороны, и христіанская Церковь осуждала и не считала истинными браки, заключенные православными не только съ невѣрными<sup>3</sup>), но даже и съ неправославными, дѣлая однако при этомъ различіе между браками православныхъ съ еретиками и раскольниками.

Въ церковныхъ правилахъ мы находимъ слѣдующія постановленія относительно смѣшанныхъ браковъ:

ю-е правило Лаодикійскаго собора гласить:

"Не должно церковнымъ, безъ разбора, совокупляти дѣтей своихъ брачнымъ союзомъ съ еретиками."

2) Ап. Павелъ пишетъ: "Не преклоняйтесь подъ чужое ярмо съ невърными: ибо какое общение праведности: съ беззакониемъ? Что общаго у свъта съ тъмою?" (II Корино. 6. 14.). Смѣшанные браки іудеевъ съ христіанами, и наоборотъ, были запрещены также государственными законами Византійской имперіи, а заключенные считались прелюбодѣяніемъ со стороны христіанъ. (Cod. Justin. lib. I tit. 9. 1. 6.; Basil. lib. I. tit. 1. 38).

<sup>1)</sup> Тамъ же.

Въ зі-мъ правилѣ того же собора читаемъ:

"Не подобаетъ со всякимъ еретикомъ заключати брачный союзъ, или отдавати таковымъ сыновъ или дщерей, но паче брати отъ нихъ, аще объщаются Христіанами быти."

30-е (по Книгѣ правилъ) правило Кареагенскаго собора постановляеть:

"Заблагоразсуждено, чтобы дѣти состоящихъ въ клирѣ не совокуплялись бракомъ съ язычниками или съ еретиками."

14-е правило Халкидонскаго собора даетъ болѣе подробное постановленіе:

> "Понеже въ нѣкоторыхъ епархіяхъ позволено чтецамъ и пъвцамъ вступати въ бракъ: то опредълилъ святый Соборъ, чтобы никому изъ нихъ не было позволено брати себъ жену иновърную: чтобы родившіе уже дътей отъ таковаго брака, и прежде сего уже крестившіе ихъ у еретиковъ, приводили ихъ къ общенію съ Каволическою Церковію: а не крестившіе не могли крестити ихъ у еретиковъ, ни совокупляти бракомъ съ еретикомъ, или Іудеемъ, или язычникомъ: развѣ въ такомъ случаѣ, когда лице, сочетавающееся токмо съ православнымъ лицемъ, обѣщаетъ прейти въ православную въру. А кто преступитъ сіе опредѣленіе святаго Собора: тотъ да подлежитъ епитиміи по правиламъ."

Наконецъ, 72-е правило Трулльскаго собора опредѣляеть: "Недостоитъ мужу православному съ женою еретическою бракомъ совокуплятися,

ни православной женѣ съ мужемъ еретикомъ сочетаватися. Аще же усмотрено будетъ нѣчто таковое, содѣланное кѣмъ либо: бракъ почитати не твердымъ, и незаконное сожитіе расторгати. Ибо не подобаетъ смѣшивати несмѣшаемое, ниже совокупляти съ овцею волка, и съ частію Христовою жребій грѣш-Аще же кто постановленное нами никовъ. преступить: да будеть отлученъ. Но аше нъкоторые, будучи еще въ невъріи, и не бывъ причтены къ стаду православныхъ, сочеталися между собою законнымъ бракомъ: потомъ единъ изъ нихъ, избравъ благое, прибѣгнулъ ко свѣту истины, а другій остался въ узахъ заблужденія, не желая воззрѣти на Божественные лучи, и аще при томъ невѣрной женѣ угодно сожительствовати съ мужемъ вѣрнымъ, или напротивъ мужу невѣрному съ женою вѣрною: то да не разлучаются, по Божественному Апостолу: святится бо мужъ невъренъ о женъ, и святится жена невърна о мужъ" (1 Кор., 7. 14).

Какъ видно изъ приведенныхъ правилъ, православнымъ бракъ съ неправославными лицами вообще запрещается, подъ угрозою признанія такового соединенія незаконнымъ и подъ страхомъ отлученія для нарушителей этихъ церковныхъ предписаній. Запрещается также православнымъ сочетатъ бракомъ и дѣтей своихъ съ лицами неправославными.

Лишь когда лицо иновѣрное, или неправовѣрное, обѣщается обратитья къ Православной Церкви — "въ такомъ случаѣ сговоръ (συνάλλαγμα) можетъ состояться, но брако-

сочетаніе должно быть отложено, доколѣ давшій обѣщаніе не выполнитъ онаго ');" рожденныя отъ такихъ браковъ дѣти должны быть крещены въ Православной Церкви.

Если въ супружествѣ находятся два лица, оба невѣрныя, т. е. не принадлежащія къ Церкви Христовой, и одно изъ нихъ обращается къ въръ, а другое остается въ заблуждении, то необходимо долженъ возникнуть вопросъ: какое значение въ этомъ случаѣ получаетъ ихъ супружество - должно ли оно быть расторгнуто, или можетъ остаться въ своей силъ? По праву господства православной въры и по правиламъ относительно смъшанныхъ браковъ, супружество между супругомъ невѣрнымъ и супругомъ новообращеннымъ, конечно, не можетъ уже безусловно оставаться въ своей силѣ. Продолженіе его, безъ сомнѣнія, должно зависть отъ обоюднаго согласія супруговъ, ибо принуждать ихъ къ сожитію, противъ воли ихъ, было бы несправедливо и не согласно съ требованіями чистоты вѣры, могущей подвергнуться опасной заразѣ и поврежденію отъ нечистоты смѣшаннаго союза; требовать же безусловно развода --было бы насиліемъ для другого, хотя и невърующаго, супруга. Такимъ образомъ только тогда, когда оба супруга жить вмъстъ не согласятся, супружество ихъ расторгается, и христіанскому лицу предоставляется право на новый бракъ съ лицемъ христіанскимъ . . . Но если нѣтъ между супругами обоюднаго согласія на неразлучное сожитіе: то, хотя преимущество вѣры даетъ, конечно, большее право свободы супругу вѣрному, чтобы оставить невѣрнаго; однакожъ вселенскій Соборъ опредъляеть : "аще невърной женъ угодно



<sup>1)</sup> Толкованіе Зона́ры на 14 пр. Халкид. соб. Правила св. вселенскихъ соборовъ, стр. 202–203.

сожительствовати съ мужемъ вѣрнымъ, или напротивъ мужу невѣрному съ женою вѣрною: то да не разлучаются." Такъ опредѣлено было и самими Апостолами. Ап. Павелъ, разсуждая о смѣшанныхъ бракахъ, говоритъ: "Аще который братъ жену имать невърну, и та благоволитъ жити съ нимъ, да не оставляетъ ея. И жена, аще имать мужа невърна, и той благоволитъ жити съ нею, да не оставляетъ его. Святится бо мужъ невъренъ о женъ върнъ, ц святится жена невърна о мужъ върнъ: иначе дъти ваши нечисты были бы, нынъ же свята сутъ. Аще ли невърный отлучается, да разлучится: не поработися бо братъ, или сестра въ таковыхъ: въ миръ бо призва насъ Господъ Богъ. Что бо въси, жено, аще мужа спасеши? или что въси, мужу, аще жену спасеши (1 Кор. 7. 12—16)?<sup>1</sup>). Св. Василій

1) Въ совершенномъ противорѣчіи съ 72-мъ пр. Трулльскаго собора и съ этою заповѣдью Апостола находится Вальсамонъ, допускающій разводъ по одностороннему желанію обратившагося къ христіанской въръ супруга: "... если который изъ нихъ захочетъ разлучиться, то бракъ тотчасъ долженъ быть расторгнутъ. Это и было во дни святѣйшаго патріарха господина Өеодота, ибо трубачъ Василикъ, послѣ принятія крешенія, по патріаршему опредѣленію, былъ разведенъ съ его невѣрною женою, которая не согласилась на убѣжденіе мужа принять крещеніе." (См. толкованіе Вальсамона на 12 пр. Трул. соб. Правила св. вселенскихъ соборовъ, стр. 514). - Обращение къ въръ, по совершенно справедливому замѣчанію арх. Іоанна (вып. 2, стр. 466-467), во всякомъ случаѣ должно имѣть свидѣтельство въ себѣ чистоты намъреній, безкорыстія, убъжденія, самоотверженія, а не принужденія, не самоугодныхъ выгодъ. Все это можетъ засвидѣтельствовать въ себѣ новообращенный супругъ, когда онъ, соотвѣтственно желанію другого супруга, не обращеннаго, не отвергаетъ его, но остается съ нимъ въ брачномъ сожитіи. Иначе требованіе развода, противъ воли этого другого супруга, подвергало бы самую вѣру обращеннаго нареканіямъ, показывало бы нетерпимость въ вѣрѣ, ожесточало бы невѣрующихъ, — и тѣмъ ихъ самихъ отдаляло бы отъ обращенія."

Вел. также положилъ правило: "отъ невѣрнаго мужа не повелѣно разлучатися женѣ, а пребывати съ нимъ, по неизвѣстности, что будетъ. *Что бо въси, жено, аще мужа* спасеши ?" (пр. 9-е)<sup>1</sup>).

Правила о воспрещеніи православнымъ вступать въ бракъ съ еретиками соблюдались весьма строго въ Православной Церкви и въ послѣдующее время. Такъ, напримѣръ, патріархъ александрійскій Маркъ II обращался къ знаменитому толкователю Вальсамону съ вопросомъ, что должно дѣлать въ томъ случаѣ, если православныя жены заключатъ бракъ съ сарацинами и еретиками и пожелаютъ продолжать церковное общеніе. Вальсамонъ высказался за прекращеніе такихъ браковъ и, въ случаѣ непослушанія, требовалъ отлученія отъ Церкви. (Вальсамонъ употребляетъ при этомъ слово аѓретихос какъ по отношенію къ сарацину, такъ и къ еретику<sup>2</sup>).

Греко-римское законодательство вполнѣ согласовалось съ каноническими постановленіями Православной Церкви. Греко-римскіе законы вообще запрещали смѣшанные браки, признавая вполнѣ законнымъ лишь бракъ, заключенный

2) Σύνταγμα κανόνων ΙV. 476

<sup>1)</sup> Арх. Іоаннъ, вып. 2., стр. 464—467. "Если кто послѣ женитьбы или замужества приметъ благочестивое ученіе, говоритъ другой знаменитый учитель Церкви — Златоустъ, а другое лице останется въ невѣріи и между тѣмъ пожелаетъ жить вмѣстѣ, то бракъ не расторгается." (Бес. XIX. на 1 посл. къ Коринө., стр. 331). Что же касается до заключенія брака съ невѣрными въ христіанствѣ, то оно не можетъ быть дозволено. Толкуя слова Ап. Павла: святится мужъ невѣренъ о женѣ вѣрнѣ. ., Златоустъ рѣшительно заявляетъ, что здѣсь Апостолъ говоритъ не о тѣхъ, которые еще не сочетались бракомъ, но о сочетавшихся. М. Григоревскій. Ученіе св. Іоанна Златоуста о бракѣ. Странникъ. 1899. 2., стр. 212—213.

между двумя лицами одной вѣры; однакожъ они тоже оставляли въ супружествѣ обращеннаго къ вѣрѣ супруга съ необращеннымъ, — подъ условіемъ крещенія и воспитанія дѣтей въ православной вѣрѣ. Эти постановленія грекоримскаго законодательства перешли въ каноническіе сборники и такимъ образомъ получили значеніе и для церковнаго права ')

Къ раскольникамъ церковное законодательство относилось болѣе мягко, чѣмъ къ еретикамъ, и не настаивало на недопустимости браковъ православныхъ съ раскольниками<sup>3</sup>);

1) Cod. Justin lib. 5. Const. 12. Basilic. 1, 1. cap. 25. Cf. Photii Nomocan. tit. 12. cap. 13, ubi : "Ius civile, licet matrimonium definiens, dicit, esse divini et humani iuris communicationen, et convenienter huic definitioni oportet eos, qui matrimonio coniunguntur, esse eiusdem religionis : sed tamen et admittit matrimonium inter orthodoxum et haereticum; dicit enim, quod si contendant parentes, superior evadit, qui vult suos filios ad fidem orthodoxam adducere, et si alter eorum, qui cohabitant, sit orthodoxus, alter haereticus, oportet eorum liberos esse orthodoxos".

Въ свою очередь, церковь западная, хотя не подвергала смѣшанные браки расторженію, впрочемъ, всегда объявляла ихъ сомнительными и требовала строгой епитиміи за нихъ. Въ позднѣйшее время римско-католическому духовенству дозволено вѣнчать такіе браки только въ тѣхъ случаяхъ, когда есть вѣрное ручательство за сохраненіе вѣры въ семействѣ и воспитанія дѣтей въ правилахъ церкви Римской. Арх. Іоаннъ, вып., 2, стр. 468—468 прим.

2) Допущеніе такихъ браковъ покоится на интересѣ Церкви (оіхочоµіа,) которая, запрещая такіе браки, потерпѣла бы большій вредъ чѣмъ тотъ, который происходитъ отъ ихъ разрѣшенія. Весьма замѣчательнымъ является тотъ фактъ, что 12-е правило собора, бывшаго въ Hippo regius въ 393 году, содержащее, въ латинскомъ оригиналѣ, слѣдующее постановленіе: "Item placuit, ut fili vel filiae episcoporum, vel quorumlibet clericorum, gentilibus vel haereticis aut schismaticis matrimonio non conjungantur" (Harduin. I. 882 Mansi. III. 915 и 733. Coleti II 1401), въ греческомъ сборникѣ Восточной Церкви, именно въ 21-мъ (по Книгѣ правилъ — 30-мъ) правилѣ Кареаг. соб., приведено въ из-

по крайней мѣрѣ, ни изъ одного церковнаго правила нельзя заключить, чтобы Церковь когда либо требовала расторженія такихъ браковъ. Да и трудно было бы провести такое правило въ жизнь, такъ какъ, при безпрерывныхъ религіозныхъ спорахъ въ Византіи, въ которыхъ принимали участіе сами византійскіе имераторы, среди этихъ послъднихъ, а также неръдко и среди епископовъ, при томъ весьма уважаемыхъ, могли встръчаться люди, погръшавшие въ нъкоторыхъ пунктахъ христіанскаго ученія. Конечно, Церковь должна была совѣтовать православнымъ, по возможности, избъгать такихъ браковъ, но она не оспаривала дъйствительности этихъ браковъ, въ случаѣ ихъ заключенія, въ виду правильнаго понятія раскольниковъ о святости и достоинствѣ брака, какъ таинства 1). Существуютъ свидѣтельства тому, что браки, заключенные съ иконоборцами, признавались, дъйствительными. Эклога императора Льва Исаврянина и сына его Константина Копронима (VIII в.) требуеть оть желающихъ вступить въ бракъ только единства христіанской въры и не обращаетъ вниманія на уклоненія отъ чистоты ея ученія<sup>2</sup>). Рядъ историческихъ данныхъ свидѣтельствуетъ о томъ, что, послѣ раздѣленія церквей,

мѣненной формѣ, съ опущеніемъ слова schismaticis". Это правило гласитъ: "Заблагоразсуждено, чтобы дѣти состоящихъ въ клирѣ, не совокуплялись бракомъ съ язычниками или съ еретиками". Zhishman. Das Eherecht der orientalischen Kirche. Wien 1864, стр. 525.

1) Признавая крещеніе аріанъ, донатистовъ, пелагіанъ, несторіанъ евтихіанъ и другихъ сектъ дъйствительнымъ, Церковь должна была считать ихъ способными къ принятію брака, какъ таинства. Zhishman, стр. 526.

2) Συνίσταται γάμος Χριστιανῶν, εἶτε ἐγγράφως εἶτε ἀγράφως, μεταξὺ ἀνδρὸς καὶ γυναικός. Eclog. Leon. et Constant. II. 1. Zhishman, ctp. 527.



браки православныхъ съ латинянами<sup>1</sup>) въ Византіи допускались; по крайней мѣрѣ, византійскіе императоры и сами женились на латинянкахъ, и своихъ дочерей отдавали за латинянъ<sup>2</sup>), при чемъ въ вѣнчаніи такихъ браковъ принимали участіе какъ восточные патріархи, такъ и патріархи латинскіе<sup>3</sup>).

Что касается клириковъ, то Церковь, охраняя чистоту вѣры, должна была относиться къ бракамъ ихъ съ неправославными гораздо строже, такъ какъ лицо, состоящее въ клирѣ, даже на низшей церковно-служебной должности, болѣе, чѣмъ кто либо другой, должно заботиться о сохраненіи въ чистотѣ православной вѣры и Церкви. Поэтому церковныя правила<sup>4</sup>) въ особенности запрещаютъ клирикамъ, даже чтецамъ и пѣвцамъ, бракъ съ лицами неправославными.

Въ томъ же случаѣ, если бы кто, состоя въ супружествѣ съ лицемъ иновѣрнымъ или еретическимъ, пожелалъ принятъ священно-служительскій санъ, церковныя правила дозволяютъ это не иначе, какъ если ищущіе священства "всѣхъ въ домѣ своемъ содѣлаютъ православными Христіанами". (Карө. соб., по Книгѣ правилъ, прав. 45-е).

<sup>1)</sup> Когда заходила рѣчь о положеніи латинянъ по отношенію къ Восточной Церкви, то они были послѣдовательно помѣщаемы въ ряду схизматиковъ. (См. напр. 35-ый вопросъ патріарха Марка II Александрійскаго. Σ. IV. 476. Zhishman, стр. 528.

<sup>2)</sup> Многочисленные примѣры такихъ браковъ приведены у Zhishman'a въ его Eherecht der orientalischen Kirche, на стр. 533-535.

<sup>3)</sup> Прим'тры благословенія браковъ православныхъ съ латинянами восточными патріархами и патріархами латинскими приведены у Zhishman'а — на стр. 535—536.

<sup>4)</sup> См. приведенныя выше правила: Лаод. 10; Каро., по Книгѣ правилъ, 30; Халкид. соб. пр. 14.

## Д. О религіозномъ общеніи вообще.

56

Христіане, говоритъ профессоръ Бердниковъ '), не прерывали съ своими согражданами язычниками обыкновеннаго житейскаго общенія. Это правило условливалось частію неизбѣжностію житейскихъ связей при совмѣстномъ гражданскомъ общежитіи<sup>3</sup>), а съ другой стороны, оно вытекало изъ свойственнаго христіанамъ уваженія къ порядку общественной жизни<sup>8</sup>) и заповъданной имъ любви ко всъмъ людямъ, а не къ однимъ единовърцамъ. Христіане вели со своими согражданами иновърцами какъ дъловыя сношенія, такъ и частныя знакомства ). Они ходили къ своимъ знакомымъ и друзьямъ среди язычниковъ по приглашенію на домашнія празднества, устроявшіяся напр. по случаю сговора, свадьбы, нареченія имени младенцу, перваго надѣванія сыномъ мужской тоги, раздѣляли съ ними въ этихъ случахъ пищу и удовольствія, были даже невольными зрителями языческихъ жертвоприношеній и обрядовъ, при этомъ совершавшихся ). Они не имъли предубъждения противъ того, что продавалось на торгу язычниками, и безъ стъсненія покупали и употребляли, что было нужно<sup>®</sup>). Они были чужды чувству нерасположенія къ язычникамъ. По заповъди апостольской, они молились за язычниковъ<sup>1</sup>), подавали

Государственное положение религи въ греко-римской империи.
Т. І. Қазань 1881. стр. 510—512.

2) I Kop. 5. 10.

3) 1 Солун. 4. 11, 12: Колос. 4. 5.

4) Tertul. De idol. 14. 21. 22. Apol. 42.

5) I Kop. 10. 27. Tertul. De idol. 16. De Cultu foem. II. 11. Златоустъ. На I Кор. 1. 279,

6) 1 Kop. 10. 25,

7) 1 Тим. 2. 4. Евсевій. О пал. мучен. 8.

имъ милостыню<sup>1</sup>), изгоняли изъ нихъ бѣсовъ, исцѣляли ихъ больныхъ посредствомъ помазанія елеемъ<sup>3</sup>), во время народныхъ бѣдствій ухаживали за больными, хоронили умершихъ, вообще, благотворили, чѣмъ могли<sup>3</sup>).

Но христіане отдѣлялись отъ язычниковъ по своей вѣрѣ и по своему образу жизни. Различіе это было такъ рѣзко, что не допускало никакого религіознаго общенія между послѣдователями того и другого культа <sup>4</sup>).

Уже Апостолъ Павелъ не дозволялъ имѣть религіознаго общенія съ людьми, не послѣдующими истинному ученію Христову<sup>в</sup>) и завѣтамъ апостольскимъ<sup>в</sup>). Заповѣдь Апостола, запрещающая православнымъ имѣть религіозное общеніе съ еретиками, повторяется во многихъ церковныхъ правилахъ.

Во 1-хъ, православнымъ запрещается молиться съ еретиками. Именно, въ 45-мъ Апост. правилѣ читаемъ:

> "Епископъ, или пресвитеръ, или діаконъ, съ еретиками молившійся токмо, да будетъ отлученъ. Аще же позволитъ имъ дъйствоватъ что либо, яко служителямъ Церкви: да будетъ изверженъ."

65-е Апост. правило содержитъ слъдующее постановление:

3) Понтій въ жизнеописаніи св. Кипріана 10. См. Твор. св. Кипр. въ р. пер. LXII. LXIII. Евсев. Церк. Ист. 1X. 8.

4) 2 Kop. 6. 14-16.

5) Еретика, послъ перваго и втораго вразумлеція, отвращайся (Тит. 3, 10.)

6) Если же кто не послушаетъ слова наи́шего въ семъ послании, того имъйте на замъчании, и не сообщайтесь съ нимъ, что бы устыдить его. Но не считайте его за врага, а вразумляйте, какъ брата. (2 Θессал. 3. 14, 15.).

i) Tertul. De idol. 22.

<sup>2)</sup> Tertul. Ad. Scap. 4.

"Аще кто изъ клира, или мірянинъ, въ синагогу Іудейскую или еретическую войдетъ помолитися: да будетъ и отъ чина священнаго изверженъ, и отлученъ отъ общенія Церковнаго".

И дъйствительно, молитва должна быть выраженіемъ исповъданія въры и на немъ утверждаться; молитва же еретиковъ, повреждающихъ исповъданіе въры, не можетъ быть ни правильна, ни Богу угодна, и общеніе православныхъ съ еретиками въ молитвъ означало бы согласіе съ ними въ томъ исповъданіи въры, какое они у себя имъютъ.<sup>1</sup>)

Во 2-хъ, запрещается дозволять еретикамъ присутствовать при священнодъйствіи и въ молитвахъ съ върными и даже дозволять имъ входить въ домъ Божій. Такъ, 33-е прав. Лаодик. соб. гласитъ:

> "Не подобаетъ молитися съ еретикомъ, или отщепенцемъ". (σχισματικῷ).

Тимовей, епископъ Александрійскій, на вопросъ (9):

"Долженъ ли священнослужитель молитися въ присутствіи Аріанъ или другихъ еретиковъ; или будетъ ли то ни мало не во вредъ ему, когда при нихъ совершаетъ онъ свою молитву или священнодъйствіе";

даетъ слѣдующій отвѣтъ:

"Въ божественной литургіи діаконъ предъ временемъ цѣлованія возглашаетъ: не пріемлемые ко общенію изыдите. Посему таковые не должны присутствовати, аще не обѣщаются покаятися и оставити ересь".

1) Арх. Іоаннъ. Вып. 1, стр. 448.





Наконецъ, въ 6-мъ правилъ Лаодик. соб. читаемъ:

"Не попускати еретикамъ, коснѣющимъ въ ереси, входити въ домъ Божій".

Въ 3-хъ, православнымъ запрещается принимать отъ еретиковъ благословенія, такъ какъ у еретиковъ, неправильно исповѣдающихъ св. Троицу, не можетъ быть истиннаго, дѣйствительнаго благословенія:<sup>1</sup>)

"Не подобаеть отъ еретиковъ принимати благословенія, которыя суть суесловія паче, нежели благословенія". (Лаод. соб. пр. 32-е). Въ 4-хъ, запрещается православнымъ ходить на кладбища или въ такъ именуемыя у еретиковъ мученическія мъста для молитвъ и врачеванія, чтобы избъжать опасности зараженія чуждымъ духомъ ересей и уклоненія отъ единой истинной Церкви. Именно, 9-е правило Лаодик. соб. постановляеть:

> "На кладбища всякихъ еретиковъ, или въ такъ именуемыя у нихъ мученическія мѣста, да не будетъ позволено церковнымъ ходити для молитвы, или для врачеванія. А ходящимъ, аще суть вѣрные, быти лишенными общенія церковнаго на нѣкое время. Кающихся же и исповѣдающихъ, яко согрѣшили, пріимати въ общеніе".

Въ 5-хъ, запрещается православнымъ принимать отъ еретиковъ праздничные дары и, вообще, праздновать съ ними, о чемъ свидѣтельствуетъ 37-е правило Лаодик. соб.:

"Не должно принимати праздничные дары,

1) Арх. Іоаннъ. Вып. 1., стр. 449.

4\*

Digitized by Google

посылаемые отъ Іудеевъ, или еретиковъ, ниже праздновати съ ними".

Православные священники не должны преподавать еретикамъ таинства, или исправлять для нихъ другія духовныя требы (если они не изъявятъ намъренія соединиться съ Церковію), а также не допускать еретиковъ къ совершенію сихъ требъ для православныхъ (Апост. 46-е, 65-е; Лаодик. 6-е, 9-е, 33-е, 37-е) <sup>1</sup>).

Всѣ эти правила, запрещающія христіанамъ религіозное общеніе съ неправославными, нисколько не противорѣчатъ духу христіанской любви и той вѣротерпимости, которая столь присуща Православной Церкви, ибо "иное дѣло терпѣть вблизи себя заблуждающихъ, ожидая ихъ добровольнаго обращенія, и заботясь о томъ, чтобы имѣть съ ними внѣшнее (гражданское) общеніе, иное — вступать съ ними въ безразличное общеніе въ вѣрѣ, что уже значитъ — не ихъ обращать къ православію, а самому колебаться въ немъ"<sup>3</sup>). Здѣсь все дѣло направляется къ предохраненію православныхъ отъ религіознаго индиферентизма, или безразличія въ дѣлахъ вѣры, равнодушія къ нимъ.

Въ видахъ предохраненія православныхъ оть измѣны вѣрѣ, правила часто запрещаютъ послѣднимъ не только религіозное, но и житейское общеніе съ еретиками и невѣрными (особенно съ іудеями); такъ, именно въ этихъ видахъ они не дозволяютъ православнымъ "вступати въ содружество съ неправославными и невѣрными, ни въ болѣзняхъ призывати ихъ, и врачевства принимати отъ нихъ, ни въ баняхъ купно

- 1) Арх. Іоаннъ. Вып. 1., стр. 192.
- 2) Тамъ же, стр. 191-192.



съ ними мытися" <sup>1</sup>); епископамъ же, подъ страхомъ предания анаеемѣ, воспрещаютъ оставлять еретиковъ наслѣдниками своего имущества:

> "Опредѣлено и сіе: аще который Епископъ еретиковъ, или язычниковъ, сродниковъ, или не принадлежащихъ къ сродству, оставитъ наслѣдниками своими, и предпочтетъ ихъ Церкви: таковому и по смерти да будетъ изанаөема. И речена его имя никогла отъ іереевъ Божіихъ да не возносится. Да не можетъ быти ему въ оправданіе и то, аще безъ завѣшанія отылетъ. Понеже бывъ поставленъ Епископомъ, по приличію, долженъ былъ учинити назначение своего имущества, сообразное своему званію". (Кареаг. соб., по Книгѣ правилъ, 92-е).

Со времени отдѣленія римско-католической церкви отъ восточной, постановленія означенныхъ церковныхъ правилъ, относительно религіознаго общенія православныхъ съ латинянами, примѣнялись къ послѣднимъ, смотря по обстоятельствамъ, то болѣе, то менѣе строго. Такъ, когда патріархъ Маркъ II александрійскій поставилъ Өеодору Вальсамону вопросъ, возможенъ ли латинскимъ плѣнникамъ входъ въ православныя церкви и могутъ ли тамъ имъ быть сообщаемы благодатные дары, отвѣтъ былъ данъ отрицатель-

<sup>1)</sup> Трул. 11. Въ толкованіи на это правило Вальсамонъ пишеть: "Замѣть настоящее правило для латинянъ, которые празднують опрѣсноками, и для тѣхъ, которые лечатся у іудеевъ и еретиковъ; ибо всѣ таковые осуждены на отлученіе". Правила св. вселенскихъ соборовъ, стр. 317.

ный. Вальсамонъ допускаетъ это только тогда, когда такіе латиняне сперва подчинятся постановленіямъ Православной Но когда, позднѣе (въ XIII в.), митрополитъ Церкви '). Диррахіума Константинъ Кабазила предлагалъ архіепископу Димитрію Хоматину вопросъ, могутъ ли православные епископы имѣть входъ въ латинскія церкви и участвовать тамъ въ богослужении, архіепископъ въ отвѣтъ на это указалъ на незначительное различіе, существующее между латинскою и восточною церковью, такъ что поэтому ни одному восточному епископу нельзя отказать во входѣ въ латинскую церковь. Точно также онъ рѣшительно высказался за тотъ, раздѣляемый большею частью греческаго духовенства, что приговоръ Вальсамона является рѣзкимъ и взглядъ, неосновательнымъ; ибо латиняне и не были осуждены соборно, и не были исключены, какъ еретики, изъ церковнаго общества, но много разъ участвовали въ богослуженіи и молитвахъ православныхъ. Основание этого можно вывести изъ 15 правила I-II Константинопольскаго (въ храмъ св. Апостоловъ) собора 681 г.<sup>2</sup>). Вообще, по мнѣнію Димитрія

1) Βαπьсамонъ ἀπόχρ. 16, Σ. V. 460: Οὐχ ὀφείλει γένος Λατινιχὸν ἐκ χειρὸς ἰερατικῆς διὰ τῶν θείων καὶ ἀχράντων μυστηρίων ἀγιάζεσθαι, εἰ μὴ κατάθηται πρότερον ἀπέχεσθαι τῶν Λατινιχῶν δογμάτων τε καὶ συνηθειῶν, καὶ κατὰ κανόνας κατηχηθῷ, καὶ τοῖς ὀρθοδόξοις ἐξισωθῷ. Zhishman. Das Eherecht crp. 531-532.

2) Димитрій Хоматинъ въ 4. ἀπόχρισις Σ. V. 435: Τỹ τοιαύτη δὲ ἀποκρίσει (τ. ε. οτηοсительно 16. ἀπόχρ. Вальсамона) τηνικαῦτα πολλοί τῶν ἐλλογίμων οἰκ ἔθεντο, οἶα πολὺ ἐχούση τὸ ἀπηνές τε καὶ ἰταμὸν, καὶ μὴ προσῆκον μέμψει Λατινικῶν τύπων τε καὶ ἐθῶν· ὅτι τε, φασίν, οὐ διεγνώσθησαν ταῦτα συναδικῶς· καὶ οὐδ' αὐτοί, ὡς αἰρεσιῶται, ἀπόβλητοἱ δημοσία, γεγόνασιν· ἀλλὰ καὶ συνεσθιοῦσιν ἡμῖν, καὶ συνεύχονται. Καὶ δύναταί τις, φασί, τὸν λογισμόν τοῦτον ἐκ τοῦ ιέ. κανόνος τῆς ἐν Κωνσταντινουπόλει ἀγίας συνόδου, τῆς λεγομένης πρώτης καὶ δευτέρας, καλῶς ἀναδέξασθαι. Zhishman, cτp. 532-533.



Хоматина, интересы Православной Церкви должны быть направлены не на то, чтобы отталкивать латинянъ, но постепенно и мирно склонять ихъ на свою сторону, ибо одинъ и тотъ же Спаситель и Господь пролилъ свою кровь за всѣхъ<sup>1</sup>). — Въ тоже время, по поводу того, что латиняне открыли свои кладбища православнымъ и благословляли ихъ тъла при погребении, обратился упомянутый митрополитъ Диррахіума къ епископу Іоанну Китрскому съ вопросомъ, не можетъ ли это дѣлаться равнымъ образомъ и со стороны православныхъ. Епископъ отвѣтилъ въ примирительномъ духѣ, что въ этомъ отношении, какъ во многихъ другихъ, между послѣдователями обоихъ вѣроисповѣданій не можетъ быть никакого различія<sup>2</sup>). Но тотъ же Димитрій Хоматинъ въ своемъ позднѣйшемъ, обращенномъ къ монаху Григорію Ойкодомопуло, письмѣ высказалъ болѣе строгое отношеніе къ латинянамъ, когда, по завоевани латинянами Константинополя, находившійся въ Өессалоникахъ кардинальскій легатъ старался пріобрѣсти для Рима монастыри горы Авонской, и вслъдствіе того между монахами монастыря Ивирона возникъ споръ<sup>8</sup>).

2) Іоаннъ Китр. 2. άπόχρ. 2. Σ. V. 404. Въ Cod. Monac. 62 fol. 268 a — 292 a большая часть отвѣтовъ, авторомъ которыхъ составитель Синтагмы (V. 403—420) считаетъ епископа Іоанна Китрскаго, считается принадлежащею Димитрію Хоматину. Это, равно какъ и другія положительныя основанія, привели Потлиса, не задолго до его смерти, къ мнѣнію, что всѣ, приписанные Іоанну Китрскому, отвѣты должны имѣть свое происхожденіе отъ Димитрія Хоматина. Zhishman, стр. 533, прим.

3) Βъ Cod. Monac. 62 fol. 116 b говорится, конечно, о тѣхъ, которые примкнули къ римской церкви: Каl τοίνυν, άποφαινόμεθα, ώς οὐκ ἄξιός ἐστι ἐν οὐδενὶ κοινωνεῖν τοὺς γραικοὺς τοῖς ἴβηρσι μοναχοῖς, καὶ ὅσοι τούτοις ὁμοφρόνως, ὡς ἀναμαξαμένοις τῶν ἰταλικῶν ἐθῶν τε καὶ θρησκεύματος γεγόνασι ἐκβλητα. Zhishman, стр. 533, прим.

<sup>1)</sup> Димитрій Хоматинъ Σ. V. 436.

Вообще, надо замѣтить, что въ позднѣйшее время не было тѣхъ причинъ, какія дѣйствовали въ Церкви первыхъ вѣковъ христіанства, для примѣненія во всей строгости постановленій относительно религіознаго общенія православныхъ съ иновѣрцами.

Во всякомъ случаѣ, предохраняя православныхъ христіанъ отъ возможныхъ опасностей со стороны еретиковъ, Православная Церковь, слѣдуя приведеннымъ выше словамъ Ап. Павла (2 Өессал. 3, 15)<sup>1</sup>), никогда не допускала нетерпимости по отношенію къ иновѣрцамъ, религіозной вражды, презрительнаго и злобнаго отъ нихъ отчужденія, но внушала сохранять и къ нимъ<sup>в</sup> братскія чувства, какъ заповѣдалъ Апостолъ.

Таково было отношеніе къ лицамъ неправославнымъ Церкви Восточной; въ постоянномъ союзъ и согласіи съ нею была Церковь Русская.

1) . . . не считайте его за врага, а вразумляйте, какъ брата См. стр. 57 прим.





## Глава II.

# Отношеніе русской церковной и государственной власти къ иновърцамъ.

"Ты, чадо, непрестанно хвали свою въру и подвизайся сь ней добрыми дълами. Будь милостивъ не только къ своихъ христіанамъ, но и къ чужимъ; если увидишь кого либо нагимъ, или голоднымъ, или подвергшияся бъдствію, — будетъ ли то еретикъ, или латынянинъ, — всякаго помилуй и избавь отъ бъды, какъ можешь: и ты не погръшишь предъ Богомъ, который питаетъ и православныхъ христіанъ и неправославныхъ, и даже язычниковъ, и о всъхъ печется. " Изъ посланія преп. Өеодосія печерскаго къ вел. князю Изяславу. (Макарій. Исторія русской церкви. Т. ІІ. стр. 136.)

#### I.

Хотя государство русское довольно долгое время жило своею замкнутою жизнью, стараясь держаться подальше отъ своихъ западныхъ сосѣдей, отъ которыхъ предки наши не ожидали ничего хорошаго, а русскіе іерархи въ сношеніяхъ съ иновѣрцами видѣли прямую опасность для православной вѣры, такъ что нѣкоторые изъ нихъ (митр. Георгій, Іоаннъ II,

Никифоръ, преподобный Өеодосій печерскій), для отвращенія этой опасности, строго держась церковныхъ правилъ, запрещали православнымъ общеніе съ ними даже въ пищѣ и питьѣ'); однако не подлежитъ сомнѣнію, что народъ русскій вообще отличался рѣдкою вѣротерпимостью къ иновѣрцамъ.

Изъ многочисленныхъ свидѣтельствъ объ этомъ мы приведемъ слова извѣстнаго Олеарія, посѣтившаго наше отечество въ первой половинѣ XVII столѣтія: "Не слышно, говоритъ онъ, чтобы русскіе насильно кого обращали въ свою вѣру; напротивъ, каждому они предоставляютъ свободу совѣсти, хотя бы это были ихъ подданные, или рабы<sup>2</sup>)..."

Укажемъ также на нѣкоторые изъ многочисленныхъ историческихъ фактовъ, могущихъ служить тому доказательствомъ.

Когда, при царѣ Іоаннѣ Васильевичѣ Грозномъ, опредѣлялись права жителей завоеванныхъ нами сѣверо-западныхъ областей, то сдавшимся жителямъ Дерпта (нынѣшняго Юрьева) было, между прочимъ, объявлено (въ іюлѣ 1558 г.):

1) Напр. преподобный Өеодосій печерскій въ своемъ посланіи къ великому князю Изяславу говоритъ: ... "христіаномъ же своихъ дщерій не достоитъ давати за нихъ, ни поймати у нихъ за себе, ни брататися съ ними, ни кумитися, ни цѣлованіа съ ними имѣти, и не ясти съ ними, ни пити изъ единаго съсуда; тѣмъ же (т. е. латинянамъ) просящимъ у васъ дайте имъ Бога ради ясти, но въ ихъ съсудѣхъ; аще ли не будетъ въ нихъ съсуда, въ своемъ дати и потомъ измывше съсудъ, молитву дати ... Иже кто ублюдется отъ нихъ, чисту вѣру нося, и предъ Богомъ станетъ одесную радуась; аще же самоволіемъ приближится къ нимъ, то съ ними станетъ ошуюю, плачася горко." Гр. А. Толстой, Римскій католицизмъ въ Россіи. С.-ПБ. 1876. Т. 1, стр. 11.

2) Макарій. Исторія русской церкви. С.-ПБ. 1882. Т. XI, кн. 2, стр. 232.

"граждане дерптскіе остаются при своей религіи Аугсбургскаго исповѣданія безъ всякихъ перемѣнъ и не будутъ принуждаемы отступить отъ нея; церкви ихъ со всѣми принадлежностями остаются, какъ были, равно какъ и школы ихъ". — Такъ относились русскіе къ покореннымъ иновѣрцамъ въ то время, когда Западъ переживалъ самыя ожесточенныя религіозныя войны, съ ихъ спутниками: огульнымъ сожженіемъ протестантскихъ книгъ и храмовъ, Варөоломеевской ночью и ауто-да-фе<sup>1</sup>)

Далѣе, когда (30 августа 1721 г.) былъ заключенъ между Россіею и Швеціей Ништадскій мирный трактать, по которому Швеція уступила Россіи всѣ свои права на Лифляндію, Эстляндію и островъ Эзель, всѣмъ жителямъ вновь присоединенныхъ къ Россіи земель оставлены права, привилегіи, обыкновенія и преимушества, которыми они пользовались при Шведскомъ правительствѣ; въ частности, относительно дѣлъ религіозныхъ постановлено (статья 10): "въ уступленныхъ земляхъ не имѣетъ быть введено принужденіе въ совѣсти, а напротивъ того Евангелическая вѣра, церкви и училища, и что къ тому принадлежитъ, на томъ основаніи, на которомъ при послѣднемъ Свѣйскомъ правительствѣ были, оставлены и содержаны будутъ съ тѣмъ однакожъ, чтобы въ нихъ и вѣра греческаго исповѣданія впредь также свободно

1) Д. Цвѣтаевъ. Изъ исторіи иностранныхъ исповѣданій въ Россіи въ XVI и XVII вѣкахъ. Москва 1886, стр. 93. — "На Западѣ религіозныя гоненія достигли ужасающихъ размѣровъ; люди гибли сотнями и тысячами. Костры инквизиціи въ Испаніи, Италіи и Нидерландахъ, Вареоломеевская ночь во Франціи, ужасныя казни въ Прагѣ послѣ роковой битвы на Бѣлой Горѣ...." — Ө. Тернеръ. Свобода совѣсти и отношенія государства къ Церкви. Сборникъ госуд. знаній подъ ред. В. П. Безобразова. Т. III, С.-ПБ. 1877, стр. 11.

и безъ всякаго помѣшательства могла быть отправляема" <sup>1</sup>). Побѣдитель оставляетъ такимъ образомъ побѣжденнымъ полную свободу въ дѣлахъ религіозныхъ и лишь выговариваетъ такую же свободу въ отправленіи вѣры греческаго исповѣданія во вновь пріобрѣтенныхъ областяхъ самому себѣ.

Въ самое послѣднее время, по всеподданнѣйшему докладу Сунодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ начертанныхъ Святыйшимъ Сунодомъ правилъ для руководства при разсмотрѣній и ръшеніи въроисповъдныхъ дълъ о бывшихъ грекоуніатахъ Холмско-Варшавской епархіи, Государь Императоръ, во 2-ой день іюля 1898 года, Высочайше соизволилъ, одобривъ эти правила, собственноручно начертать на нихъ слѣдующія знаменательныя слова: "Надѣюсь, что эти правила удовлетворять встямъ справедливымъ требованіямъ и предотвратять всякую смуту, разстиваемую въ народт врагами Поляки безвозбранно да Россіи и Православія. чтутъ Господа Бога по латинскому обряду, русскіе же люди искони были и будуть православными и вмѣстѣ съ Царемъ и Царицей выше всего чтуть и любятъ родную Православную Церковь"<sup>2</sup>).

При широкой въротерпимости, дозволяющей свободу религіи всъмъ въроисповъданіямъ, единою истинною спасительною върою въ Россіи всетаки считалась только православная. Въ Московскомъ государствъ православная въра всегда была господствующею; послъдователи всъхъ прочихъ въръ были лишь терпимы, подъ тъмъ непремъннымъ условіемъ,

церков. Вѣдомости, изд. при Св. Прав. Сvнодѣ, 1898 г. № 31.



<sup>1) 1-</sup>ое Полное Собр. Зак., т. IV, № 3819. Въ случаѣ призыва, напр., новаго проповѣдника община только давала знать о томъ русскимъ властямъ, а на самый выборъ эти власти не имѣли никакого вліянія.

чтобы они не нарушали правъ господствующей церкви и не совращали въ свою въру лицъ православныхъ.<sup>1</sup>)

Излагая наставленія, какъ держать себя по отношенію къ чужой вѣрѣ (латинской) и ея послѣдователямъ, уже упомянутый нами преподобный Өеодосій печерскій въ посланіи къ вел. князю Изяславу даетъ рядъ слѣдующихъ наставленій: 1) надобно всѣми мѣрами блюстися чужой вѣры, особенно тѣмъ, которые живутъ посреди латинянъ, потому что только въ православной вѣрѣ можно спастись, а въ вѣрѣ латинской или сарацинской (магометанской) нельзя <sup>2</sup>); 2) не должно хвалить чужой вѣры, потому что кто хвалитъ чужую вѣру, тотъ хулитъ свою и есть двоевѣрецъ и близокъ къ ереси <sup>3</sup>);

1) Такъ, напримъръ, предки наши позволяли латинянамъ жить въ русскихъ городахъ и даже открыто исповъдывать свою въру. Всего болъе исповъдниковъ римской въры жило въ Кіевъ, въроятно, переселившихся изъ сосъдственной Польши, Венгріи, Богеміи. Около 1231 г. они основали даже, съ позволенія князя Владиміра Рюриковича, на оболоньъ близъ Кіева доминиканскій Богородицкій монастырь. Допуская, однакожъ, по отношенію къ латинянамъ такую въротерпимость, наши князья отнюдь не позволяли имъ распространять въ Россіи своей въры и совращать православныхъ: и тотъ же князь Кіевскій Владиміръ Рюриковичъ, какъ только услышалъ, что пріоръ (Мартинъ Сендомирскій) и братія доминиканскаго кіевскаго монастыря начали порицать православную въру и восхвалять свою, немедленно выгналъ ихъ (1233) изъ обители и запретилъ туда возвращаться. Макарій, т. III, стр. 290—291.

2) "Нѣтъ, говоритъ препод. Θеодосій въ упомянутомъ посланіи къ великому князю Изяславу, иной вѣры лучше, какъ вѣра наша, едина чистая и честная, и святая, т. е. вѣра правовѣрная. Живущіе въ сей вѣрѣ могутъ и освободиться отъ грѣховъ. и избѣгнуть вѣчной муки, и быть причастниками вѣчной жизни, и безъ конца радоваться со Святыми. А сущему въ иной вѣрѣ, ли въ латинской, ли въ арменьской, ли въ срачиньской, нѣсть видѣти жизни вѣчныя, ни части со Святыми". Макарій, т. II, стр. 324—325.

3) Если кто скажетъ тебъ: ту и другую въру далъ Богъ, — ты

з) еслибы кому пришлось и умереть за православную в тру - долженъ умеретъ, не отрицаясь отъ того, по примъру Святыхъ; 4) съ послѣдователями варяжской (латинской) въры не должно имъть общенія ни по дъламъ брачнымъ, ни въ причастіи Христовыхъ таинъ, ни въ пищѣ, -- впрочемъ, когда они попросять пищи, накормить ихъ, только въ ихъ собственныхъ сосудахъ, а не въ своихъ; въ случаѣ же крайности — и въ своихъ, которые потомъ вымыть и освятить молитвою<sup>1</sup>). — Кромѣ этихъ общихъ наставленій, преп. Өеодосій, обращаясь собственно къ князю, говоритъ: ... "ты же, чадо, непрестанно хвали свою въру и подвизайся въ ней добрыми дълами. Будь милостивъ не только къ своимъ христіанамъ, но и къ чужимъ; если увидишь кого либо нагимъ, или голоднымъ, или подвергшимся бъдствію, будетъ ли то еретикъ или латынянинъ, всякаго помилуй и избавь отъ бъды, какъ можешь: и ты не погръшишь предъ Богомъ, который питаетъ и православныхъ христіанъ и неправославныхъ, и даже язычниковъ, и о всъхъ печется . . . Когда ты встрътишь, что иновърные состязаются съ върными и хотятъ лестію увлечь ихъ отъ правой въры: помоги своими познаніями правов трнымъ противъ кривов трныхъ, — и ты избавишь овча изъ устъ львовыхъ" . . .<sup>2</sup>)

По свидѣтельству посѣщавшихъ Россію иностранцевъ, русскіе и въ позднѣйшее время (въ XV, XVI вв.) были не-

отвѣчай: развѣ Богъ двоевѣренъ? Не слышишь ли что сказано: единъ Богъ, едина вњра, (дино крещение? И не сказалъ ли апостолъ Павелъ: аще и ангелъ благовњститъ вамъ паче, еже благовњстихомъ вамъ, анавема да будетъ". Макарій, т. II, стр. 136.

1) См. выше стр. 66, прим. ...

2) Макарій, т. II, стр. 135—136.

70



обычайно привержены своей вѣрѣ¹) и считали только ее одну истинно-христіанскою и лучшею изъ всѣхъ вѣръ.²) На сколько Русь берегла свою православную вѣру, видно, между прочимъ, изъ того, что въ смутное время, когда единственное спасеніе Россіи стали видѣть въ избраніи на русскій престолъ сына польскаго короля Сигизмунда — королевича Владислава, въ переговорахъ своихъ съ поляками русскіе послы не думали домагаться какихъ либо политическихъ вольностей, или же подтвержденія сословныхъ правъ, а всѣ усилія свои склоняли къ тому, чтобы Владиславъ принялъ

1) Въ духовномъ завѣщаніи царя Іоанна Васильевича Грознаго (сочиненномъ около 1572 года), между прочимъ, читаемъ: "Вѣру къ Богу тверду и непостыдну держите, и научитися Божественныхъ Догматовъ, како въровати, и како Богу угодная творити. . . то всего больше. Знайте православную Въру: кръпко за нее страждите и до смерти. . . . " Карамзинъ. Исторія государства Россійскаго. С.-ПБ. 1824. Т. Х. Прим., стр. 154. - Непоколебимую стойкость православныхъ въ своей въръ прекрасно характеризуетъ еще Гербиній: измучьте русскихъ 100, умертвите 1000, и изъ нихъ едва одинъ отпадаетъ отъ вѣры своихъ отцовъ. И. Соколовъ. Отношеніе протестантизма къ Россіи въ XVI и XVII вѣкахъ. Москва 1880, стр. 78. - Кобенцель говорить: (Moscovitae) nunquam discesserunt ab ea religione, quam acceperunt et dedicerunt ab ecclesia graeca, quamque in hodiernum usque diem cum maximo zelo et fervore servant ita, ut vix credi possit. De legat. ad Moscov. . . . apud Starczew. II, 13). Макарій, т. VIII, стр. 309, примѣч.

2) Напр. Герберштейнъ говоритъ: "Московиты хвалятся, что они одни только христіане, а насъ осуждаютъ, какъ отступниковъ отъ первобытной церкви и древнихъ св. установленій" (Записки о Московіи, стр. 68); Адамъ Климентъ: nos semichristianos esse contendunt, sese autem sinceros ac genuinos (Anglorum navig. ad Moscov., apud Starczew. I, p. 12); Флетчеръ: "они отдаютъ предпочтеніе свей церкви предъ всѣми прочими, утверждая, что у нихъ сохраняются самыя истинныя и справедливыя преданія, сообщенныя апостолами греческой церкви, а отъ нея полученныя ими." (О госуд. русскомъ, гл. 23, стр. 86). Макарій, т. VIII, стр. 309—310, прим.

греческую въру, обязался сохранять свято православіе, оберегать и умножать церкви и монастыри, принять помазаніе на царство отъ патріарха; говорять, что Салтыковъ заплакалъ, когда сталъ просить короля о сохранении греческой вѣры<sup>1</sup>). — Православіе русскаго государя всегда было непремѣннымъ условіемъ полученія престола, чему доказательствомъ можетъ служитъ, между прочимъ, тотъ фактъ, что въ тоже смутное время, идя на спасеніе Москвы и узнавъ, что шведы стоятъ подъ Тихвиномъ, князь Пожарскій и Мининъ "не хотяху видѣти православной вѣры въ латынствъ", вошли въ сношенія съ новгородцами и согласились призвать на престолъ Филиппа, брата короля Шведскаго Густава Адольфа (род. въ 1601 г. въ Ревелѣ умеръ въ 1622 г.), если только онъ приметъ православіе. Это предложеніе столько же, сколько и выборъ Владислава, ясно свидѣтельствуетъ, что переходъ престола даже въ руки иноземца не представлялъ въ современныхъ понятіяхъ невозможности; но малъйшее отступленіе отъ правилъ Православной Церкви было достаточно, чтобы возбудить весь народъ на брань отчаянную, на смерть съ , врагомъ, стоявшимъ уже въ столицѣ государства <sup>2</sup>). Отступленіе отъ православія, даже вызванное неблагопріятными обстоятельствами, не допускалось и строго наказывалось. Такъ, напр. въ наказахъ, данныхъ посламъ о большомъ дѣлѣ (т. е. о принятіи королевичемъ Владиславомъ греческой вѣры) сказано, что отступники отъ греческой вѣры должны были подвергаться смертной казни, а имущества ихъ отбираться въ казну, потому что въ Россіи никогда не дозволялось





<sup>1)</sup> Гр. Д. Толстой, т. I, стр. 86-87.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 94.

православнымъ этого быть не можетъ, безъ возмущения всего государства; на этомъ велѣно было посламъ непремѣнно настоять ').

Въ частности, къ католикамъ русское общество и правительство относилось строже, чтыть къ другимъ иновтрцамъ, хотя никогда не посягало на свободу ихъ совъсти. Причиною такого отношенія къ католикамъ было, во 1-хъ, ихъ постоянное стремление къ прозелитизму, т. е. пропагандъ католицизма среди русскихъ, и во 2-хъ, тѣ бѣдствія, которыя терпѣла Русь отъ католической Польши, особенно въ смутное время, а также ть гоненія, которыя терпъли отъ католиковъ православные, подпавшіе подъ власть Польши.

Для болье яснаго выясненія взаимныхъ отношеній между православіемъ и католицизмомъ остановимся на этомъ вопросѣ нѣсколько подробнѣе.

Римско-католическую церковь никогда не покидала мысль подчинить себѣ Россію. Во всѣхъ затруднительныхъ обстоятельствахъ нашего отечества, при встхъ его бъдствіяхъ, римскіе папы старались пользоваться несчастіемъ Россіи для обращенія ея въ католицизмъ. Попытки римскаго двора въ распространении латынства въ России относятся еще къ первой половинѣ XIII вѣка. Въ самый годъ взятія Константинополя (1204) является папскій легатъ къ галицкому князю Роману съ предложениемъ перейти въ латынство и объщаніемъ за то разныхъ свѣтскихъ выгодъ. Но посольство это было неудачно<sup>2</sup>). Столь же неудачною была попытка

1) Тамъ же, стр. 91. – Уложеніемъ 22, 24, 441 ст. 109 назначена казнь за совращение православныхъ въ неправославие. Филаретъ, архіепископъ Черниговскій. Исторія русской церкви. Изд. 5-е Москва. 1888. Періодъ V, стр. 90 примѣч. 170.

2) Извѣстенъ отвѣтъ Романа послу папскому. Обнаживъ свой

73

· Digitized by Google

5

обратить въ римскій католицизмъ великаго князя Александра Невскаго<sup>1</sup>). Въ 1255 году папа Иннокентій IV прислалъ галицкому князю Даніилу вѣнецъ королевскій, только чтобы онъ принялъ его отъ римскаго двора; послы папы обѣщали ему "помощь имѣти ти отъ папы." Даніилъ, думая получить чрезъ посредство папы помощь противъ татаръ, рѣшился принять отъ него вѣнецъ, но вскорѣ, обманувшись въ этой надеждѣ, прервалъ съ нимъ всякія сношенія.

Убѣдившись вѣковымъ опытомъ въ безуспѣшности склонить русскихъ князей къ латынству ласками, папы стали дѣйствовать иначе, то запрещая католическимъ государямъ всякіе союзы съ русскими князьями, то возбуждая ихъ воевать противъ русскихъ. Такъ, въ 1351 году папа Климентъ VI проповѣдывалъ крестовый походъ противъ русскихъ, возбуждая къ тому и рыцарей тевтонскаго ордена<sup>2</sup>), и, подъ страхомъ отлученія отъ церкви, предписалъ всему польскому духовенству уплачивать въ теченіе четырехъ лѣтъ десятину на войну противъ русскихъ<sup>3</sup>). — Съ тою же цѣлью обратить Россію въ католичество папа Павелъ II устроилъ въ

мечъ, Романъ спросилъ легата: "таковъ ли мечъ Петровъ у папы? Если такой, то онъ можетъ брать имъ города и дарить другимъ. Но это противно слову Божію, ибо имѣть такой мечъ и сражаться имъ Господь запретилъ Петру. А я имѣю мечъ, отъ Бога мнѣ данный, и пока онъ при бедрѣ моемъ, дотолѣ не имѣю нужды покупать себѣ города иначе, какъ кровію, по примѣру отцовъ и дѣдовъ моихъ, распространившихъ землю русскую." Тамъ же, стр. 5-6.

1) Въ 1248 г. папа Иннокентій IV прислалъ къ этому князю двухъ кардиналовъ съ посланіемъ, въ которомъ объяснялъ ему, что, съ подчиненіемъ Риму, власть его не только не уменьшится, но значительно увеличится. "Мы знаемъ истинное ученіе Церкви, отвѣчалъ Александръ папѣ, а вашего не пріемлемъ и знать не хотимъ." Тамъ же, стр. 6.

- 2) Тамъ же, стр. 4-8.
- 3) Тамъ же, стр. 185-186, прим.

74

1472 г. бракъ племянницы послѣдняго греческаго императора Константина Палеолога Софіи съ великимъ княземъ Іоанномъ III Васильевичемъ, причемъ съ царевною Софіею посланъ былъ въ Россію легатъ Антоній. Но и на этотъ разъ римскій дворъ совершенно ошибся въ своихъ расчетахъ. Софія сдѣлалась въ Москвѣ ревностною православною и вмѣстѣ со своимъ царственнымъ супругомъ<sup>1</sup>) энергически поддерживала свою дочь Елену, вышедшую замужъ за великаго князя Литовскаго Александра, сохранять православіе, не смотря на всякаго рода притѣсненія и принужденія къ принятію римской вѣры<sup>1</sup>).

1) Въ 1499 г. вел. князь Иванъ Васильевичъ, посылая въ Литву боярскаго сына Ивана Мамонова, велѣлъ ему сказать Еленѣ на единѣ: "дошелъ до насъ слухъ, что мужъ твой, Александръ, нудитъ тебя и другихъ людей отступить отъ своего греческаго закона къ римскому. Ты въ этомъ мужа своего не слушай; пострадай до крови и до смерти, но къ римскому закону не приступай, чтобы отъ Бога душею не погибнуть, а отъ насъ и всего православнаго христіанства не быть въ проклятіи и сраму отъ иныхъ вѣръ православію не дѣлай. Извѣсти насъ обо всемъ этомъ, правда ли то, и мы тогда пошлемъ къ мужу твоему, зачѣмъ онъ дѣлаетъ противъ своего слова и обѣщанія." Тоже писала къ Еленѣ Ивановнѣ и мать ея Софья Өоминишна (Палеологъ), сама устоявшая отъ совращенія въ римскій законъ. Макарій, т. 1Х, стр. об.

2) Восхваляя ревность и стараніе Александра объ обращеніи русскихъ отъ "схизмы" къ римской вѣрѣ, папа писалъ ему въ грамотѣ (8 іюля 1501 года) слѣдующее: "по словамъ посла твоего, ты далъ клятву своему тестю никогда не принуждать Елену къ римской вѣрѣ и даже, еслибы она сама захотѣла, не дозволять того, и ты уже 5 лѣтъ честно исполняешь обѣщаніе, самъ не принуждая жены; но другіе свѣтскіе и духовные, сколько не убѣждаютъ ее, она остается непреклонною. Поэтому ты спрашиваешь нашего совѣта, что тебѣ дѣлать. Мы хочемъ и обязываемъ тебя, чтобы ты, не смотря на данныя обѣщанія и клятвы, отъ которыхъ тебя освобождаемъ, позаботился еще побудить свою жену къ принятію римской вѣры. Если же Елена опять не согласится, то мы поручаемъ виленскому епископу, чтобы онъ убѣждалъ ее, и, въ случаѣ нужды, принуждалъ мѣрами церковнаго исправленія

5\*



Но особенную ревность и настойчивость въ дълъ совращенія Россіи въ католичество обнаружиль іезуить Антоній Поссевинъ, присланный папою Григоріемъ XIII въ 1581 г. въ Россію для содъйствія примиренію Іоанна IV съ Баторіемъ. Этотъ уже испытанный въ искусствъ совращенія іезуить, склонившій, какъ утверждаютъ, въ 1577 г. шведскаго короля Іоанна скрытно перейти изъ лютеранства въ католичество, хорошо сознавалъ всю важность для римской церкви совращенія Россіи къ своимъ догматамъ. Обращеніе Россіи было бы, по его словамъ, не только важно само по себѣ, но и потому также, что только чрезъ нее могла тогда проникнуть римская пропаганда на Востокъ, по относительному удобству, дешевизнъ и безопасности пути, чего нельзя достигнуть безъ религіознаго союза съ Россіею <sup>1</sup>). Онъ желаль воспользоваться тогдашнимъ затруднительнымъ положеніемъ Россіи, но не успѣлъ достигнуть своей цѣли 3), такъ какъ

и другими законными средствами; а если и затёмъ останется непреклонною, то отлучилъ бы ее отъ сожительства съ тобою и соцершенно удалилъ отъ тебя. . ." Но великая княгиня Елена, примѣръ которой, въ случаѣ измѣны ея православію, могъ бы оказать огромное вліяніе на всѣхъ православныхъ въ Литвѣ, оставалась непоколебимою. Макарій, тамъ же, стр. 107—110.

1) Толстой, т. I, стр. 64.

2) Въ отвѣтъ на домогательство Антонія Поссевина о разрѣшеніи построить въ Москвѣ католическую церковь ему было объявлено, что "Римляномъ, и Венецыяномъ, и Цесаревы области торговымъ людемъ въ Московское государство пріѣзжать и торговать поволно и попомъ съ ними ихъ вѣры издить воля безо всякаго возбраненія, толко имъ ученія своего Рускимъ людемъ не плодить и костеловъ имъ въ государствѣ Московскомъ не ставить, койждо въ своей вѣрѣ да пребываетъ; а грамотою утверждать не для чего; а въ Московскомъ государствѣ много разныхъ вѣръ, и великій государь у нихъ ни у ково воли не отъимаетъ: живутъ по своей вѣрѣ, какъ кто хощетъ, а молбищъ никакихъ еще по се время никоторые вѣры въ Московскомъ



Іоаннъ IV, обнаружившій рѣдкую политическую мудрость, воспользовавшись его услугами и заключивъ при помощи его миръ съ Баторіемъ, самъ возымѣлъ мысль обратить Поссевина въ православіе.

Болѣе строгое отношеніе русскихъ къ католикамъ вызвано было, какъ мы сказали, также тѣми гоненіями за православную вѣру, которымъ подвергались православные, подпавшіе подъ власть Литвы и Польши. Торжественное обѣщаніе (1387 г.) литовскаго короля Ягайла, давшаго обѣтъ и клятву привлечь, даже принудить къ повиновенію римской церкви всѣхъ литовцевъ обоего пола и всякаго званія, къ какой бы они вѣрѣ ни принадлежали, было первымъ открытымъ вызовомъ православію. Цѣлый рядъ насильственныхъ мѣръ, до смертной казни включительно, долженъ былъ устрашить "схизматиковъ" литовско-русскаго государства и побудить ихъ перейти въ лоно римско-католической церкви <sup>1</sup>). — "Отягощенія и насилія, писала позднѣе литовская конфедерація 1599 года, жалуясь на бѣдственное положеніе православныхъ, при введеніи уніи въ Польшѣ, умножаются болѣе и болѣе,

государствѣ не ставливали." Д. Цвѣтаевъ. Изъ исторіи иностранныхъ исповѣданій въ Россіи. Прилож. № II, 2, стр. VIII.

1) Чтобы Литовцы, еще неофиты въ католической върѣ, какимъ либо образомъ не были отклонены отъ покорности римской церкви, Ягайло строго запрещаетъ Литовцамъ обоего пола вступать въ брачные союзы съ Русскими иначе, какъ только подъ условіемъ, чтобы сами Русскіе предварительно обратились къ римской церкви. Если же, несмотря на это запрещеніе, кто либо изъ Русскихъ обоего пола, не отказываясь отъ своего обряда, вступитъ въ союзъ съ Литвинкою или Литвиномъ, исповѣдующими католичество; то брака не расторгать, но Русскихъ непремѣнно склонить и даже принудить къ покорности римской церкви, хотя бы и тѣлесными наказаніями (poenis согрогаlibus). Макарій, т. V, стр. 334.

особенно со стороны духовенства и нѣкоторыхъ свѣтскихъ лицъ римскаго исповѣданія. Часто бываетъ, что ни въ одномъ углу цѣлаго государства ни одинъ изъ насъ, какого бы званія ни былъ, не бываетъ въ безопасности. Наши церкви, монастыри, соборы большею частію уже захвачены, разорены и опустошены, притомъ съ грабежомъ и мучительсвомъ, съ убійствами и кровопролитіемъ, съ неслыханными ругательствами надъ живыми и мертвыми. Духовныя лица наши за твердость въ исповѣданіи терпятъ разныя преслѣдованія: на нихъ нападаютъ въ собственныхъ домахъ ихъ, грабятъ, позорятъ, ссылаютъ, лишаютъ собственности <sup>1</sup>)."

Послѣ сказаннаго, становится понятнымъ, почему русскіе, относившіеся съ полною терпимостію ко всякимъ вѣрамъ, отличались большею строгостію къ католикамъ, относились къ нимъ даже непріязненно<sup>3</sup>), какъ о томъ согласно свидѣтельствуютъ сами пріѣзжавшіе въ Россію иностранцы<sup>3</sup>). Такъ, пріѣзжавшій въ Россію въ царствованіе царя Алексѣя Михайловича Олеарій писалъ: "они (т. е. русскіе) терпятъ всякаго рода вѣроисповѣданія и охотно ведутъ дѣла съ разными народностями, съ лютеранами, кальвинистами, армянами, татарами, персіанами и турками, но папистовъ и жидовъ не любятъ... Ненависть русскихъ къ латинской церкви исконная и какъ бы прирожденная; предки ихъ приняли отъ гре-

1) Филаретъ, архіеп. Черниговскій. Исторія русской церкви. Періодъ IV, стр. 106 107.

2) Такъ относился къ нимъ не только простой народъ, но и люди ученые, каковъ былъ, напр., Максимъ Грекъ. Макарій, т. VIII, стр. 370.

3) Уже упомянутый нами іезуить Антоній Поссевинь писаль: "Московиты до того не любять латинянь, что если желають кому бѣды, то говорять: "чтобъ тебѣ сдѣлаться латиняниномъ." Макарій, т. VIII, стр. 372—373.

ковъ и передали ее въ наслъдство потомкамъ" <sup>1</sup>). — Особенно усилилась эта ненависть со времени самозванцевъ, когда латиняне-поляки причинили столько зла Россіи и русской Церкви и іезуиты пытались насадить латинство въ самой Москвъ<sup>3</sup>), а положеніе православныхъ, находившихся подъ властью Польши, сдълалось еще невыносимъ<sup>3</sup>). "Съ насъ сни-

1) Толстой, т. І, стр. 95. Макарій, т. ХІ, стр. 232.

2) Одинъ изъ бывшихъ въ это время въ Москвѣ ieзуитовъ писалъ: "О, когда бы милосердый Богъ сжалился и надъ этимъ народомъ и открылъ бы для него хляби Своей благодати, то мы захватили бы въ сѣти Господни обильный ловъ рыбы и дали бы знакъ и своимъ сотоварищамъ, что бы они пришли и помогли намъ !" Цвѣтаевъ. Изъ исторіи иностранныхъ исповѣданій въ Россіи, стр. 297.

з) Ученый виленскій монахъ Мелетій Смотрицкій, бывшій учителемъ братской школы, горько оплакивалъ бъдствія Православной Церкви въ своемъ блестящемъ сочинении: "Ориносъ, т. е. Плачъ Церкви Восточной" (изд. 1610 г.), которое поразило своей печальной правдой самихъ латинянъ и считалось самымъ опаснымъ сочиненіемъ для католической церкви. — Главная сила гоненія на православіе сосредоточивалась въ Литвѣ. Волыни и Галиціи. "Уже въ большихъ городахъ, говорилъ волынскій депутатъ Лаврентій Древинскій на сеймѣ 1620 г., церкви запечатаны, церковныя имѣнія расхищены, въ монастыряхъ нѣтъ монаховъ, — тамъ скотъ запираютъ. Дѣти мрутъ безъ крещенія; покойниковъ вывозятъ изъ городовъ безъ погребенія, какъ падаль, мужья съ женами живутъ безъ благословенія; народъ умираетъ безъ причащенія. Такъ далается въ Могилевъ, Оршъ, Минскъ. Во Львовъ неуніать не можеть къ цѣху приписаться; къ больному со св. Тайнами открыто идти нельзя. Въ Вильнъ тъло православнаго покойника нужно вывозить въ тѣ только ворота, въ которыя изъ города вывозятъ нечистоту...." П. Знаменскій. Руководство къ русской церковной исторіи. Казань 1888, стр. 172-173.

Трудно изобразить, говоритъ преосв. Филаретъ о положении православія въ Польшѣ уже въ первой половинѣ XVIII столѣтія, всѣ жестокости, какія дозволяли себѣ дѣлать противъ православія. Не оставалось позорнаго имени, которымъ не клеймили бы публично православныхъ. Теперь вѣру ихъ называли уже не только "холопскою вѣрою", но вѣрою "аріанскою, собачьею." Украйна и Бѣлоруссія намаютъ послѣднюю рубашку, говорили православные учители церкви объ іезуитахъ, вводившихъ унію въ Литвѣ и гнавшихъ Православную Церковь, мы ее отдаемъ съ радостію; останемся голыми, но съ чистою душею, (Палинодія, изд. 1621 г., часть 4, раздѣлъ 1, артикулъ 2)<sup>1</sup>). — Такъ со всею кровожадностію испанской инквизиціи обращали православныхъ къ папѣ!<sup>2</sup>)

Послѣ того русскіе старались удаляться латинянъ и не пускать ихъ къ себѣ Въ царствованіе Михаила Өеодоровича являлся въ Россію посолъ Людовика XIII, Людвигъ Гай, для установленія торговыхъ связей съ французами. Вопросъ о дозволеніи французамъ торговли въ Россіи былъ тѣсно соединенъ съ вопросомъ о вѣрѣ. Людвигъ Гай. просилъ разрѣшенія построить въ Москвѣ костелъ для французскихъ подданныхъ и держать имъ у себя поповъ и учителей своей вѣры; но во всемъ этомъ ему было

зывались partes infidelium — "странами невърныхъ"; туда отправлялись толпы базиліанъ и доминиканцевъ, въ видъ миссіонеровъ, а имъ на помощь спъшилъ мечъ и инквизиція. Православныхъ священниковъ привязывали къ столбамъ, били плетьми, сажали въ тюрьмы, морили голодомъ, травили собаками, рубили имъ саблями пальцы, ломали руки и ноги; кто и затъмъ оставался еще въ живыхъ, но не хотълъ уніи, тъхъ выгоняли изъ домовъ, и пріюта изгнаннымъ и семействамъ ихъ не смъло давать состраданіе. На монастыри днемъ дълали нападенія, грабили или жгли ихъ, монаховъ терзали чъмъ могли, часто убивая до смерти. . Деревенскихъ обывателей и мъщанъ мучили безчеловъчными пытками, чтобы сдълать уніатами или римлянами. . ... Жиды арендаторы несказанно мучили народъ, грабили утварь церковную, священниковъ предавали суду и казни. Самые архипастыри Могилева чего не вытерпѣли? Филаретъ. Исторія русской церкви. Періодъ V, стр. 119—122.

1) Толстой, т. I, стр. 215, 219.

2) Филаретъ. Исторія русской церкви. Періодъ IV, стр. 115.



отказано "накрѣпко" 1). — Въ 1631 году, предъ началомъ войны съ Польшей, царь Михаилъ Өеодоровичъ, отправляя за границу для найма ратныхъ людей въ русскую службу своихъ уполномоченныхъ, далъ имъ наказъ нанимать солдатъ Шведскаго и иныхъ государствъ, кромѣ французскихъ людей, "а французовъ и иныхъ, которые папежскія вѣры, отнюдь не нанимать." Когда же, не смотря на то, среди приглашенныхъ иноземныхъ офицеровъ оказалось нъсколько католиковъ. тотчасъ же, вознаградивъ за протвядъ, съ надежными проводниками, выпроводили ихъ обратно <sup>2</sup>). Въ условіяхъ договора, заключеннаго въ 1634 году съ голштинцами о дозволении имъ вести торговлю чрезъ Россію съ Персіею и имѣть въ Россій складочныя мъста, прямо было сказано: "костеловъ имъ своей въры на тъхъ мъстахъ, которыя имъ будутъ даны, и на торговыхъ дворахъ, которые они купятъ въ указанныхъ имъ городахъ, по одному двору, не ставить, пѣнье по своей вѣрѣ совершать на домахъ, а не въ костелахъ, и римской въры поповъ и учителей и никакихъ латинской вѣры людей съ собой имъ въ Московское государство не привозить и тайно у себя не держать; а кто привезеть и станеть держать тайно, тѣхъ казнить смертію" <sup>в</sup>).

Такое отношеніе къ католицизму, вызванное самозащитою отъ натиска съ его стороны <sup>4</sup>), не касалось областей,

1) "Вѣры у французскихъ торговыхъ людей, говорили бояре, царское величество не отнимаетъ, оставаться имъ всякому въ своей вѣрѣ, но попамъ и учителямъ ксендзамъ іезуитамъ и службѣ римской для нихъ въ Россійскомъ государствѣ нигдѣ не быть." Д. Цвѣтаевъ. Изъ исторіи иностр. исповѣданій въ Россіи, стр. 304.

2) Цвѣтаевъ, тамъ же, стр. 305.

3) Цвѣтаевъ. Вѣроисповѣдное положеніе протестанскихъ купцовъ въ Россіи въ XVI и XVII вѣкахъ. Москва 1885, стр. 34-35.

4) Охраненіемъ чистоты и неприкосновенности православія, а

присоединяемыхъ къ Московскому государству путемъ завоеваній. Напр., въ Андрусовскомъ договорѣ 1666 года, между прочимъ, сказано, что жители уступленныхъ отъ Польши городовъ "свободно могутъ имѣть употребленіе вѣры католической безъ всякаго въ отправленіи богомолія своего въ домахъ своихъ затрудненія" 1).

Съ воцареніемъ Петра В., положеніе католиковъ въ Россіи измѣнилось къ лучшему. Относясь довольно равнодушно къ древнему русскому благочестію и въ тоже время постоянно нуждаясь въ услугахъ иностранцевъ для проведенія въ жизнь намѣченныхъ реформъ, великій преобразователь Россіи указомъ 16 апрѣля 1702 года провозгласилъ принципъ полной свободы вѣроисповѣданія. "Совѣсти человѣческой, говорится въ этомъ указѣ, приневоливать не же-

отнюдь не какой нибудь нетерпимостью объясняются эти стремленія правительства ограничить иностранцевъ отправленіемъ только домашняго богослуженія и постоянные отказы его въ разрѣшеніи постройки сначала деревянныхъ, а потомъ и каменныхъ церквей. Что такъ именно смотрѣли русскіе на вопросъ о построеніи иностранныхъ церквей подтверждаеть и появившееся въ самомъ концѣ XVII столѣтія "Слово на Латиновъ и Лютеровъ" (Чтенія въ Обществѣ Исторіи и Древностей Россійскихъ. Москва 1884, кн. III, отд. II, стр. 10-22). Авторъ его разсуждалъ, что попустить лютеранамъ и католикамъ строить кирки и костелы и отправлять въ нихъ службу значитъ дать имъ способъ учить и развращать "къ своей погибельной ереси," а для русскихъ устроить соблазнъ и большой поводъ къ сомнѣнію въ вѣрѣ греческаго закона. Многіе, вѣдь, скажутъ, если бы видѣли неправоту вѣры у латинянъ и лютеранъ, то не повелѣли, а воспретили бы имъ сооружать костелы или кирхи и совершать въ нихъ службу. И отъ этого будетъ "своей православной греческой въръ ругательство, укоризна и поношеніе." (Тамъ же. "Слово на Латиновъ и Лютеровъ", стр. 13. Памятникъ этотъ найденъ проф. Амфіаномъ Лебедевымъ. См. его Предисловіе, стр. I-VI.)

1) Первое Полное Собр. Зак. Т. I, № 398.



лаемъ и охотно предоставляемъ каждому христіанину на его отвѣтственностъ пещись о блаженствѣ души своей" <sup>1</sup>). Однако и Петръ В., не смотря на всѣ старанія и просьбы, въ началѣ своего царствованія не разрѣшалъ католикамъ строить костелы и имѣтъ постоянныхъ священниковъ. Не успѣвши достигнуть своихъ желаній законнымъ путемъ, жившіе въ это время въ Россіи католики-иностранцы, пользуясь покровительствомъ любимца Петра-Гордона, ревностнаго католика.

стали дѣйствовать произвольно и, не довольствуясь предоставленнымъ имъ правомъ отправлять богослужение въ частныхъ домахъ, тайно построили въ Москвѣ костелъ и начали совершать въ немъ богослужение открыто<sup>2</sup>).

Въ царствованіе императрицы Екатерины II въ основаніе отношеній правительства къ разнымъ вѣроисповѣданіямъ въ Имперіи положено было самое широкое начало вѣротерпимости. "Въ столь великомъ государствѣ, говорилось въ Наказѣ Екатерины, распространяющемъ свое владѣніе надъ столь многими разными народами, весьма бы вредный для спокойствія и безопасности гражданъ былъ порокъ — запрещеніе ихъ различныхъ вѣръ." Въ 1773 г. въ одномъ указѣ Св. Суноду императрица внушала : "Какъ Всевышній Богъ на землѣ терпитъ всѣ вѣры, языки и и сповѣданія, то и ея величество изъ тѣхъ же правилъ, сходствуя Его св. волѣ, въ семъ по-

1) М. И. Мышъ. Объ иностранцахъ въ Россіи. С.-ПБ., стр. IX.

2) По наведеннымъ справкамъ, Посольскій приказъ сообщалъ: "тѣ ксендзы съ 1692 г. живутъ въ Нѣмецкой Слободѣ на купленномъ дворѣ Франца Гвасконія, размножаютъ свою римскую вѣру, учатъ малыхъ дѣтей римскаго исповѣданія, для богомолія и училища построили на томъ дворѣ деревянный костеликъ и римское богомоліе отправляютъ явно, а не въ домахъ." Цвѣтаевъ. Изъ исторіи иностр. исповѣданій въ Россіи, стр. 427—428. ступать изволить, желая только, чтобы между ея подданными всегда любовь и согласіе царствовали" і). И дѣйствительно, послѣ возсоединенія съ Россіею западнаго края, по тремъ раздѣламъ Польши, католическому населенію вновь присоединенныхъ областей предоставлена была полная свобода въры, а бытъ католическаго духовенства, благодаря заботамъ императрицы, даже улучшенъ. Одинъ духовный писатель того времени говоритъ: "Благодушіе императрицы къ католикамъ превозошло все, что можно было ожидать отъ государыни, не принадлежащей къ римско-католической въръ. Когда мы вспомнимъ, что эта государыня строила на собственный счетъ великолѣпные костелы для католиковъ въ то время, когда римско-католические государи отнимали у нихъ церкви, построенныя ихъ царственными предками, то должны будемъ согласиться, что римско-католическая церковь обязана глубокою признательностію императрицѣ Екатеринѣ; если же Римъ этого не чувствуетъ, то онъ предъ цѣлымъ свѣтомъ доказываетъ свою неблагодарность: римско-католики въ Бѣлоруссіи столь же свободны въ дълахъ въры, какъ католики въ Албанумъ и Фраскати<sup>2</sup>). Нъсколько позднъе, въ цир-

1) П. Знаменскій. Руководство къ русской церковной исторіи. Казань 1888 г., стр. 371.

2) Между тѣмъ притѣсненія православныхъ не прекращались даже и послѣ раздѣла Польши: "Нынѣ увѣдомляемся, говорится въ одномъ указѣ 1797 года (1-ое Полное Собр. Зак., т. XXIV, № 17879), что въ нѣкоторыхъ присоединенныхъ отъ Польши къ державѣ нашей губерніяхъ духовенство и помѣщики римско-католическаго исповѣданія, обращая во зло данную отъ насъ свободу исповѣданія вѣры, явнымъ образомъ притѣсняютъ священнослужителей Православныя грекороссійскія Церкви, и не токмо тайно внушеніями, но даже и насильственно отторгаютъ отъ Церкви сей людей, добровольно къ ней прилѣпившихся, обращая ихъ къ уніатству." Толстой, т. II, стр. 149—150.

кулярѣ, разосланномъ духовенству въ началѣ 1807 года, по случаю союза Россіи съ Пруссіею противъ Наполеона, митрополитъ Сестреневичъ могъ со всею справедливостью сказать: "мы исповѣдуемъ вѣру свою въ Россіи безъ малѣйшихъ стѣсненій и съ такою свободою, какъ бы она была вѣрою господствующею <sup>1</sup>).

Полною въротерпимостью пользовались въ Россіи послъдователи всъхъ прочихъ христіанскихъ въроисповъданій, въ частности протестанты и кальвинисты.

Протестанты появились въ Россіи вскорѣ послѣ введенія реформаціи на Западѣ. Между вызванными съ Запада въ послѣдніе годы княженія Василія Іоанновича (1524—1533) ремесленниками, торговыми людьми, художниками, врачами и аптекарями встрѣчаются уже послѣдователи лютеровой вѣры, или, какъ вообще называли ихъ у насъ, "нѣмцы". Въ царствованіе Іоанна Грознаго мы находимъ не мало нѣмцевъпротестантовъ не только въ Москвѣ, но и въ другихъ городахъ Россіи, и уже въ 1575 году, по просьбѣ герцога Магнуса, жениха царской племянницы, Іоаннъ Грозный позволилъ нѣмцамъ построить въ Москвѣ кирху въ 2 верстахъ отъ Кремля<sup>2</sup>).

1) Тамъ же, стр. 99—100, 428—429. Тѣмъ не менѣе во время тяжкихъ для Россіи испытаній, въ 1812 году, когда каждый подданный жертвовалъ отечеству и жизнію, и достояніемъ, нѣкоторые изъ латинскихъ епископовъ, долженствовавшихъ служить примѣромъ своему духовенству и паствѣ, способствовали Наполеону (Коссаковскій, суффраганъ курляндскій; князь Игнатій Гедройцъ, епископъ-коадъюторъ самогитскій; Дедерко, епископъ минскій). Толстой, т. II, стр. 429—430.

2) Весьма поучительнымъ представляется сравненіе положенія протестантовъ въ Россіи съ положеніемъ ихъ въ это время въ собственномъ отечествѣ. Въ Германіи протестантскіе князья (Шмалькальдентскій союзъ), побѣдивъ императора Карла V (въ 1552 году), про-

Смотря на нихъ, какъ на пособниковъ и споспѣшниковъ въ развити общественной жизни и образованія, русское правительство предоставило имъ свободно исповѣдыватъ свою вѣру и безпрепятственно совершатъ богослуженіе, тѣмъ бо-

должали упорную борьбу, а<sup>,</sup> подъ часъ и войну съ его преемникомъ Фердинандомъ, чтобы упрочить за собою такъ дорого купленныя религіозныя и гражданскія права. Въ Великобританіи начинается рядъ жестокихъ религіозныхъ войнъ. Отецъ (Генрихъ VIII) воюетъ за епископальный протестантизмъ съ подданными католиками, дочь (Марія) казнитъ протестантовъ, другая дочь (Елизавета) воздвигаетъ гоненіе противъ католиковъ и всѣхъ протестантовъ диссидентовъ... Въ Швеціи, гдѣ еще не остыла Стокгольмская кровавая баня и гдѣ Густавъ Ваза по кровавымъ слъдамъ пролагалъ себъ путь къ престолу, кое какія права новой въръ завоеваль мечь. Въ Даніи Христіанъ III, хвалившійся предъ нашимъ Грознымъ (въ 1552 году) своими попеченіями о всемірномъ и премирномъ распространеніи славы Божіей, распространялъ новую въру мечемъ. И вездъ почти въ Европъ этотъ безпощадный мечъ пріобрѣталъ нѣкоторыя права новому вѣроисповѣданію: у насъ же для горсти ремесленниковъ и художниковъ, пришедшихъ подѣлиться съ нами своими небогатыми знаніями, строится молитвенный домъ и богослужение отправляется безпрепятственно. Нисколько не стъсненные въ своихъ религіозныхъ правахъ, эти печатники, переводчики и лифляндскіе дворяне занимають почетнъйшія должности въ государствѣ, при самомъ дворѣ; плѣнники становятся господами и чуть не вельможами и накопляють себь огромное состояніе. Во Франціи протестантовъ, или, какъ ихъ называли тамъ, гугенотовъ, разгоняли, били и убивали, когда они сходились на молитву; изъ-за того, чтобы получить возможность безнаказанно, безъ опасности жизни, молиться и слушать проповъдь въ своихъ храмахъ, тамъ завязалась жестокая война, продолжавшаяся съ девятью перерывами около 30 лётъ (1562-1592 г.) и утихавшая развё для того, чтобы разразиться ужасами Вареоломеевской ночи (1572 г.): у насъ же, вскорѣ по прибытіи жениха царской племянницы (Маріи Владиміровны — герцога Магнуса) и огромной свиты протестантовъ (200 человѣкъ однихъ всадниковъ), строится для нихъ церковь, тысячи единовърныхъ его плънниковъ получаютъ право возвратиться на родину; но многимъ и особенно его блестящей свитѣ такъ понравилось въ Россіи, что не захотѣли возвратиться домой. И. Соколовъ, стр. 7-8. лѣе, что по духу своего ученія, они не столько вмѣшивались въ политическія дѣла государства, сколько католики, и не столько ревновали о распространеніи своего ученія ').

Вотъ почему въ то время, какъ русскіе не хотѣли имѣть никакихъ сношеній, ни торговыхъ, ни промышленныхъ, съ латинянами и не хотѣли принимать ихъ на службу, протестанты допускались въ Россію по дѣламъ торговымъ и промышленнымъ и принимались на царскую службу: московское правительство приняло какъ бы за правило вызывать съ Запада иностранцевъ только протестанскаго вѣроисповѣданія, а "французовъ и иныхъ, которые папежскія вѣры, не нанимать".

При Алексѣѣ Михайловичѣ, когда, по окончаніи злосчастной тридцатилѣтней войны, всюду царили на Западѣ нищета и раззореніе, множество нищихъ бродило изъ края въ край и лучшимъ промышленнымъ и предпріимчивымъ людямъ нечего было взять въ Европѣ, — въ Россію стало больше и больше переселяться иностранцевъ-протестантовъ, находившихъ здѣсь самый радушный пріемъ. Въ "Новой иноземной слободѣ" нѣмцы имѣли уже 4 церкви — одну реформатскую и три лютеранскія; кромѣ того, лютеране имѣли еще Михайловскую церковь, построенную въ 1643 году у нынѣшнихъ Красныхъ воротъ.

<sup>1)</sup> Въ выпискѣ въ Посольскомъ приказѣ, по поводу челобитной 1695 года двухъ католическихъ патеровъ (Франциска Лефлера и Павла Яроса) о построеніи въ Москвѣ каменнаго костела, между прочимъ, приведенъ отвѣтъ нашего правительства австрійскому послу Куртцу, когда зашла рѣчь объ изгнаніи іезуитовъ: "А люторы и калвины, было сказано послу, хотя отстоятъ еретичествомъ своимъ отъ восточного благочестія далѣ католиковъ, однакожъ противности отъ нихъ Грекороссійскому благочестію нѣтъ и ни въ какія духовныя дѣла они не вступаютца." Цвѣтаевъ. Изъ исторіи иностр. исповѣданій въ Россіи. Приложеніе, стр. XXXVII.

Хорошо извъстно, какъ благосклонно относился къ протестантамъ Петръ В.: и прежде они находили въ Россіи такую свободу вѣры, такія права гражданства, обладали такими привилегіями и выгодами общежитія, какими не пользовались въ собственномъ отечествъ; теперь же, при Петръ, Россія сдълалась навсегда ихъ новымъ отечествомъ. При Петръ протестантизмъ пользовался не только полною религіозною свободою, но и личнымъ высокимъ его покровительствомъ: онъ самъ иногда посъщалъ кирки и, какъ видно изъ одной Gesangbuch, самъ пѣлъ тамъ церковныя пѣсни и былъ неръдко воспріемникомъ при крещеніи дътей у нъмцевъ. Тамъ, гдъ до сихъ поръ были лишь "клъти и каморки" для богослуженія, теперь воздвигаются открытыя для встхъ общественныя церкви и учреждаются новыя общины<sup>1</sup>). Однако всякая пропаганда протестантизма и въ царствование Петра В. была строго воспрещена <sup>2</sup>).

Въ эпоху нѣмецкаго владычества, при императрицѣ Аннѣ Іоанновнѣ, протестанское вліяніе сдѣлалось, разумѣется, еще сильнѣе: нѣмцы свободно строили въ Россій свои кирки, выписывали для нихъ пасторовъ и заводили школы<sup>3</sup>).

 Цвѣтаевъ. Изъ исторіи иностранныхъ исповѣданій въ Россіи стр. 247-249. И. Соколовъ. Отношеніе протестантизма къ Россіи. Москва 1880, стр. 23, 25.

2) Св. Сvнодъ указомъ отъ 5 ноября 1729 г. объявилъ лютеранскому препозиту опубликовать, дабы никто не склонялъ православныхъ къ неправославію и дабы пасторы, въ случаѣ, если кто изъ ихъ прихожанъ будетъ дѣйствовать вопреки указу, немедленно доносили о томъ Сvноду. Первое Полн. собр. Зак. Т. VIII, № 5343. Филаретъ : Исторія русской церкви. Періодъ V, стр. 90 примѣч. 170.

3) Самой русской Церкви въ это время. пришлось. вытерпѣть много тяжкихъ бѣдствій отъ протестантовъ, въ особенности отъ Бирона.

Съ такою же въротерпимостью, какъ къ протестантамъ, относились русскіе и къ послѣдователямъ другихъ вѣроисповѣданій, между прочимъ, къ армянамъ<sup>1</sup>).

Армяне, ведущіе свое происхожденіе отъ Гайка (поэтому армянскій народъ называетъ себя также народомъ "гайканскимъ"), правнука Іафета, бывшаго, по преданію, современникомъ и участникомъ столпотворенія Вавилонскаго <sup>3</sup>), въ Россіи впервые упоминаются при Владимірѣ Мономахѣ, при которомъ въ Кіевѣ было нѣсколько врачей этой національности. Въ XIV столѣтій мы находимъ армянъ на Волыни и Подоліи; они занимались здѣсь торговлею и выстроили церкви, именно, въ Балтѣ, Луцкѣ, Могилевѣ на Днѣстрѣ, Каменцѣ-Подоль-

1) Арияне витестъ съ православными признаютъ три первые вселенскіе собора; отдълились же они отъ Вселенской Церкви на соборѣ Халкидонскомъ 451 г. Соблюдая свято духовныя постановленія и преданія первыхъ вѣковъ христіанства, армянская церковь сохранила многіе догматы и обряды, признаваемые Церковью Православною, и измѣненные въ разное время римскою. Какъ православные, армяне признаютъ, что Духъ Святый исходитъ отъ Отца, а не отъ Отца и Сына, какъ учатъ католики; крестятъ троекратнымъ погруженіемъ; причащаются подъ обоими видами — тъла и крови Господней, какъ православные; отвергаютъ чистилище. Богослуженіе производится у нихъ на древнемъ армянскомъ нарѣчіи, а проповѣди говорятся на современномъ армянскомъ языкѣ. Монашествующее духовенство слѣдуетъ, какъ и православное, правиламъ св. Василія Великаго, а священники вступаютъ одинъ разъ въ бракъ. Толстой, т. II, стр. 48-50. — Всѣхъ армянъ насчитываютъ около пяти милліоновъ, изъ которыхъ 2<sup>1</sup>/2 милліона уцѣлѣло еще въ Турецкой Арменіи, 1.200.000 живетъ въ Россіи, остальные же въ Персіи, Турціи, Болгаріи, Румыніи, Австріи, Венгріи и въ другихъ государствахъ. Магда Нейманъ. Армяне. Краткій очеркъ ихъ исторіи и современнаго положенія. СПБ. 1899, стр. 25.

2) Одинъ изъ потомковъ Гайка, по имени Арамъ, какъ разсказываютъ армяне, пріобрѣлъ столь большую славу у окрестныхъ народовъ, что они стали называть всѣхъ Гайкановъ по его имени "арменами".

6

Digitized by Google

скомъ, во Львовѣ, въ коихъ и отправляли свободно свое богослуженіе. <sup>1</sup>). Въ царствованія Михаила Өеодоровича и Алексѣя Михайловича армяне встрѣчаются у насъ уже въ значительномъ числѣ; причиною ихъ пребыванія — было желаніе завязать торговыя сношенія съ Россіею.

Въ Московскомъ Главномъ Архивѣ Иностранныхъ Дѣлъ сохранился любопытный документъ, характеризующій отношение русскихъ къ армянамъ еще въ до - петровское время. Этотъ документъ представляетъ собою челобитную царю Алексью Михайловичу, поданную въ 1666 году армянскими купцами; жалуясь на то, что ихъ не пускаютъ въ православныя церкви, какъ въ Москвѣ, такъ и въ Астрахани, и что русские священники отказываются приходить къ больнымъ и умирающимъ армянамъ, и потому многіе изъ нихъ умираютъ безъ исповѣди и св. Причащенія, тогда какъ русскіе, находящіеся въ Арменіи допускаются въ армянскія церкви и не получаютъ, въ случаѣ нужды, отказа отъ тамошнихъ священниковъ, они просятъ, чтобы царь повелѣлъ допускать ихъ въ русскіе храмы и не далъ имъ погибать безъ исповѣди и св. Причащенія. "А тогда, прибавляютъ они, и многіе другіе армяне охотно будутъ поселяться въ Россіи <sup>2</sup>)."

Императоръ Петръ, способствуя торговымъ сношеніямъ съ Западной Европой, дозволилъ въ 1708 г. армянамъ отправлять туда свои товары черезъ Нарву и Петербургъ<sup>3</sup>). Въ 1724 г. онъ принялъ посольство албанскихъ армянъ и

1) Толстой, т. II, стр. 55.

2) Дѣла армянскія 1666 г., № 4.

3). Свѣдѣнія объ установленіи торговыхъ сношеній русскихъ съ армянами находятся въ Полномъ Собраніи Зак. Россійск. Имперіи. См. І-е Полн. Собр. Зак., т. І, №№ 408, 409, 410 и др.

даровалъ духовенству ихъ покровительственную Высочайшую грамоту<sup>1</sup>); въ этой грамотѣ Петръ предоставлялъ армянамъ для жилища и свободнаго пребыванія удобныя мѣста "въ новополученныхъ персидскихъ провинціяхъ по Каспійскому морю, гдѣ они могли пребывать спокойно и отправлять христіанскую свою вѣру безъ препятствія по своему закону<sup>2</sup>)." Спустя два года, въ 1726 г., такая же грамота дана была тому же духовенству императрицею Екатериною I. Третья грамота дана была императрицею Екатериною II прямо и непосредственно канедръ св. Григорія (просвѣтителя Арменіи), по ходатайству армянскаго патріарха-католикоса<sup>3</sup>) Симеона; на основаніи этой грамоты католикосу предоставлялось право имѣть въ своемъ вѣдѣніи по духовнымъ и церковнымъ дъламъ всъхъ русскихъ армянъ и посылать къ нимъ, въ случаѣ нацобности, уполномоченныхъ лицъ духовнаго званія.

1) Въ сентябрѣ 1725 года пріѣхалъ въ С. Петербургъ армянскій архіепископъ Минасъ Вартабитъ и обратился въ Сунодъ съ прошеніемъ отправлять ему въ Петербургѣ армянскую службу. "А безъ позволенія Св. Сунода, писалъ онъ въ своемъ прошеніи, отправлять божественную службу я не смѣю." Сунодъ разрѣшилъ ему служить въ домѣ, но съ тѣмъ, чтобы отнюдь не строить вновь костела и никого не совращать въ свою вѣру. Полное Собр. Постан. и Распор. по Вѣд. Прав. Исповѣданія, т. V. № 1655.

2) 1-е Полное Собр. Зак., т. VII. № 4357.

3) Имя католикоса, т. е. верховнаго, всеобщаго пастыря, патріархи усвоили себѣ въ 491 г. Патріархъ-католикосъ имѣетъ такое же значеніе въ армянской церкви, какъ папа въ римской; ему подчинены армянскіе патріархи Константинополя, Испагани, Іерусалима; армяне турецкіе, персидскіе, индѣйскіе, русскіе признаютъ его своимъ главою, и освященное муро разсылается изъ Эчміадзина во всѣ страны Востока, служа какъ-бы знакомъ высшей духовной власти, имѣющей тамъ свой центръ. Толстой, т. II, стр. 49.



Кучукъ-кайнарджійскій миръ (1774 г.), поставившій христіанъ Востока подъ покровительство Россіи и предоставившій ей огромныя незаселенныя земельныя пространства, оказалъ большое вліяніе на отношенія Россіи къ армянамъ. По просьбѣ армянскаго архіепископа въ Россіи Іосифа Аргутинскаго, разрѣшено было болѣе, чѣмъ 15 тыс. армянамъ изъ Крыма и Турціи переселиться въ Россію; здѣсь они щедро были надълены землею, освобождены отъ всякихъ повинностей, даже воинской, и основали городъ Нахичевань. Окончательное же присоединение армяно-грегоріанской церкви къ Россіи послѣдовало въ 1828 г., когда, по мирному (Туркманчайскому) трактату съ Персіею, въ предълы Россійской имперіи вошли ханства Эриванское и Нахичеванское, переименованныя въ Армянскую область, а вмъстъ съ ними присоединена была къ Россіи канедра первосвященника армянскаго патріарха-католикоса, находящаяся въ Эчміадзинскомъ монастырѣ на горѣ Араратѣ').

Во время присоединенія къ Россіи Армянской области управленіе дѣлами армяно-грегоріанской церкви находилось въ совершенномъ разстройствѣ. Императоръ Николай I обратилъ на это обстоятельство вниманіе Главноуправляющаго духовными дѣлами иностранныхъ исповѣданій и поручилъ ему вмѣстѣ съ Министерствомъ Внутреннихъ Дѣлъ составить проэктъ новаго устройства и управленія армяногрегоріанской церкви въ Россіи. Въ то же время графъ Паскевичъ Эриванскій, управлявшій тогда Грузіею, учредилъ для прекращенія безпорядковъ въ армяно-грегоріанской церкви, комитетъ, который, въ свою очередь, занялся состав-

 1) М. М-мъ. Россія и армяне. Наблюдатель. 1896. № 12, стр. 302—329. леніемъ такого же проэкта. Такимъ образомъ составленіемъ устава армяно-грегоріанской церкви одновременно занимались два комитета: Тифлискій, составленный изъ духовныхъ и свътскихъ лицъ армянскаго народа, и С. Петербургскій, состоявшій изъ высшихъ государственныхъ сановниковъ. Составление окончательнаго проэкта было поручено Департаменту духовныхъ дълъ иностранныхъ исповъданій. Этотъ окончательный проэктъ былъ разсмотрѣнъ Главноуправлявшимъ послѣ Паскевича Эриванскаго Грузіею барономъ Розеномъ, сдълавшимъ къ нему съ своей стороны нъкоторыя дополненія, обсужденъ въ Государственномъ Совѣтѣ и, утвержденный въ 1838 г. Государемъ Императоромъ, съ незначительными измѣненіями существуетъ до настоящаго времени<sup>1</sup>).

Во внутреннія дѣла иновѣрцевъ правительство наше вообще не вмѣшивалось и предоставило имъ въ этомъ отношеніи полную свободу.

Такъ, на просьбу посла англійской королевы Елизаветы Елизара Флечера, — не дѣлать англійскимъ купцамъ, пріѣзжающимъ для торговыхъ дѣлъ въ Россію, принужденія въ ихъ вѣрѣ, русское правительство (при царѣ Өеодорѣ Іоанновичѣ), какъ видно изъ одного документа, сохранившагося Московскомъ Главномъ Архивѣ Министерства Иностранныхъ Дѣлъ, отвѣчало: "а что написано въ рѣчехъ твоихъ (т. е. посла Флечера), чтобъ волно было тѣмъ гостемъ или ихъ прикащикомъ, или ихъ слугамъ, или хто учнетъ отъ нихъ торговати, и имъ бы волно было житъ по своей вѣрѣ и въ своемъ законѣ, и къ иной бы вѣрѣ ихъ не велѣтъ прину-

<sup>1)</sup> Варадиновъ. Исторія Министерства Внутр. Дѣлъ. Ч. III, кн. 1 и 2.

живати, и на то отвѣтъ.... до ихъ вѣры и дѣла нѣтъ: многихъ вѣръ люди живутъ въ государя нашего государствѣ, а никоторыхъ государствъ отъ вѣры ихъ отводить не велитъ.... Хто какъ захочетъ, тотъ такъ и живетъ въ своей вѣрѣ<sup>1</sup>)." ... "Въ Московскомъ государствѣ, читаемъ мы въ другомъ актѣ, много разныхъ вѣръ, и мы ни у кого воли не отнимаемъ, живутъ, кто какъ хочетъ..., а что до лютеранъ, то въ Россійскомъ государствѣ всякихъ вѣръ люди многie живутъ, и своимъ обыкновенiемъ."..<sup>2</sup>)

Не позволяла себѣ ни малѣйшаго вмѣшательства во внутреннее управленіе иновѣрцевъ и русская церковная власть даже въ тѣхъ случаяхъ, когда объ этомъ просили ее они сами. Такъ, въ 1673 году лютеране представили на разрѣшеніе патріарха дѣло о двоеженствѣ одного датчанина, но патріархъ отвѣчалъ имъ, что это дѣло не подлежитъ его суду <sup>•</sup>).

Таже политика по отношенію къ иновърцамъ соблюдалась и въ послѣдующее время.

1) Дм. Цвѣтаевъ. Вѣроисповѣдное положеніе протестанскихъ купцовъ въ Россіи въ XVI и XVII вѣкахъ. Москва. 1885. Прилож., стр. 39. Изъ Московск. Главн. Архива Мин. Иностр. Дѣлъ, л. 539.

2) Цвѣтаевъ. Изъ исторіи иностр. исповѣд. въ Россіи, стр. 290.

3) И. Соколовъ. Отношение протестантизма къ России въ XVI и XVII вѣкахъ. Москва. 1880, стр. 28.

## II.

Послѣ этого краткаго историческаго очерка положенія иновѣрцевъ на Руси, войдемъ ближе въ разсмотрѣніе вопроса о религіозномъ общеніи православныхъ съ иновѣрцами.

## А. Крещеніе.

Послѣ раздѣленія церквей (въ 1054 г.), латиняне, т. е. всѣ западно-европейскіе народы, стали для насъ людьми отлученными и отсѣченными отъ нашего православнаго союза <sup>1</sup>). Въ случаѣ присоединенія къ православію неправославныхъ христіанъ (католиковъ), русская Церковь вообще слѣдовала древнимъ соборнымъ и отеческимъ правиламъ Вседенской Церкви и въ приложеніи этихъ правилъ` на практикѣ всегда почти поступала согласно съ Церковью греко-восточною<sup>2</sup>); общимъ правиломъ и въ русской Церкви, какъ и въ греческой, было присоединеніе ихъ къ православію чрезъ муропомазаніе. Это видно: а) изъ отвѣтовъ Нифонта, епископа Новгородскаго, черноризцу Кирику (XII в.)<sup>2</sup>); б) изъ чино-

1) Е. Голубинскій. Исторія русской церкви. Т. І, 2-я полов. Москва. 1881, стр. 689.

2) Это видно изъ древнихъ требниковъ и кормчихъ нашей Церкви, сохранившихся отъ XIV—XVII вв., въ которыхъ заключаются чины присоединенія къ православію различныхъ неправославныхъ. Еп Сергій. О правилахъ и чинопослѣдованіяхъ принятія неправославныхъ христіанъ въ Православную Церковь. Вятка. 1894, стр. 112—113.

3) "Если кто либо изъ крещенныхъ въ латинскую въру захочетъ присоединиться къ намъ: пусть ходитъ въ церковь семь дней; а<sup>'</sup>ты сперва нареки ему имя, потомъ совершай надъ нимъ четыре молитвы

послѣдованій присоединенія латинянъ къ Православной Церкви чрезъ муропомазаніе, находящихся въ нашихъ требникахъ XV и XVI вв.; в) изъ самаго молчанія современныхъ памятниковъ письменности (именно полемическихъ сочиненій противъ латинянъ) объ иныхъ способахъ принятія ихъ; г) изъ дѣяній всѣхъ соборовъ, бывшихъ на Руси съ XIII до XVI вѣка, гдѣ ни слова нѣтъ о перекрещиваніи западныхъ христіанъ, хотя и были разсужденія о крещеніи чрезъ обливаніе ')

на день, повторяя каждую по десяти разъ; мяса же и молока не давай ему, какъ оглашенному. Въ осьмой день пусть вымоется и прійдетъ къ тебѣ, а ты сотвори ему молитвы по обычаю, облеки его въ чистыя одежды, или пусть самъ облечется, надѣнь на него христіанскія ризы и вѣнецъ: тогда *помажь его св. мгромъ* и дай ему свѣчу. На литургіи дашь ему причастіе и такъ держи его, какъ и новокрещеннаго, если можно, до осьмаго дня. А въ тотъ день отнюдь не разрѣшай его, но смотри, каковъ будетъ человѣкъ. Въ Цареградѣ (присоединенный къ православію) стоитъ только въ лентіи, когда мажутъ его муромъ. Масломъ же не должно мазать." Макарій, т. III, стр. 225—226.

1) Таинство крещенія иногда соврешалось у насъ чрезъ обливаніе. Противъ этого возставали и соборъ Владимірскій, и митрополиты Кипріанъ и Фотій, и предписывали, чтобы крещеніе совершаемо было непремѣнно чрезъ троекратное погруженіе съ произнесеніемъ словъ : "во имя Отца и Сына и Св. Духа, аминь." Владимірскій соборъ 1274 г., между прочимъ, предписалъ: "болѣе да не обливаютъ никого, но да погружаютъ, ибо - говоритъ онъ - нигдѣ не предписано обливаніе, но погруженіе въ особо назначенномъ на то сосудъ." Е. Голу-Т. II. Чтенія въ Импер. Оббинскій. Исторія русской церкви. ществѣ Исторіи и Древностей Россійскихъ при Московск. Унив. Кн. 192. 1900 г., стр. 74. – Митрополитъ Кипріанъ писалъ псковитянамъ: "а что вы донынѣ крещали дѣтей, держа въ рукахъ и поливая сверху водою, то это крещение не правое; вотъ я посылаю вамъ крещение правое, точное; по нему поступайте сами и другимъ всѣмъ приказывайте, чтобы также поступали." Филаретъ. Исторія русской церкви. Періодъ II, стр. 94. — Обливаніе допускалось только въ случаяхъ крайней нужды. Константинопольскій соборъ, на вопросъ Өеогноста, какъ поступать, если пожелаетъ креститься какой-либо татаринъ, а сосуда большаго для погруженія его не будеть, отвѣчаль: въ такомъ

(именно на соборѣ Владимірскомъ 1274 г. и на соборѣ Стоглавомъ 1551 г.), и, наконецъ, д) изъ сношеній пастырей нашей Церкви съ римскими католиками о соединеніи церквей, при которыхъ въ числѣ условій соединенія также не видно условія перекрещиванія латинянъ <sup>1</sup>).

Въ XV и XVI вв. уже существуютъ однако свидѣтельства о перекрещивании западныхъ христіанъ-католиковъ и протестантовъ.

По свидѣтельству посѣтившаго Россію, въ царствованіе Іоанна Грознаго, иностранца Флетчера, русскіе перекрещивали въ то время всѣхъ христіанъ, не принадлежащихъ къ греческой Церкви, какъ скоро они переходили въ русскую вѣру, потому что почитали ихъ отдѣленными отъ истинной Церкви, которая, по мнѣнію русскихъ, есть только Церковь греческая. Онъ же свидѣтельствуетъ, что изъ плѣнныхъ ливонцевъ многіе соглашались креститься въ другой разъ по русскому обряду, чтобы пользоваться большею свободою и пріобрѣсть

случаѣ можно крестить его и чрезъ троекратное обливаніе. Макарій. т. IV, стр. 281. — Въ служебникахъ 1602 и 1616 гг., въ чинѣ крещенія, было напечатано, что "если младенецъ боленъ, то въ купели должна быть вода теплая, и (священникъ) погрузитъ его въ водѣ по выю, и возливаетта ему на главу воду отъ купели десною рукою трижды глаголя: крещается рабъ Божій..." Макарій, т. XI, стр. 46.

1) Такія сношенія о соединеніи церквей были: въ XV в. при митрополитѣ Іонѣ (Флорентинскій соборъ) и въ XVI в. при митрополитѣ Филиппѣ I и царѣ Іоаннѣ Грозномъ. Еп. Сергій стр. 114—115. Между прочимъ, Коллинсъ (18 лѣтъ прослужившій придворнымъ врачемъ Алексѣя Михайловича) пишетъ: "прежде иностранцы охотно и часто принимали русскую вѣру, но строгость временъ патріаршихъ, заставлявшая лютеранъ и папистовъ отрекаться отъ своего крещенія, была причиною, что при патріархахъ немногіе принимали русское исповѣданіе". И. Соколовъ. Отношеніе протестантизма къ Россіи въ XVI и XVII вѣқахъ. Примѣч., стр. 13—14.

себѣ что-либо на прожитокъ, получая при этомъ обыкновенно награду отъ царя; а изъ англичанъ, съ тѣхъ поръ, какъ они начали прітэжать въ Россію, ртшился перекреститься въ русскую въру только одинъ Ричардъ Рельфъ<sup>1</sup>). Появляются примъры перекрещиванія и католиковъ. Служившій у насъ монетчикомъ Иванъ Фрязинъ, родомъ изъ Венеціи, прітхавшій на Русь съ Софіею Палеологъ, при обращении въ православіе, былъ несомнѣнно крещенъ вновь нашимъ православнымъ крещеніемъ<sup>2</sup>). — "О латыни безумніи! читаемъ въ разсказѣ псковскаго пресвитера Василія о мученичествѣ Юрьевскаго священника Исидора съ прихожанами, пріимите христіанскую въру и креститеся во имя Отца и Сына и Святаго Духа<sup>8</sup>). . . ." Въ смутное время, въ наказахъ, данныхъ посламъ о большомъ дѣлѣ (о принятіи королевичемъ Владиславомъ греческой вѣры) гово-"Быть можетъ, Сигизмундъ возразитъ, что Вларится: диславъ уже крещенъ, то какъ же ему креститься въ другой никакой христіанинъ дважды не крестится"; разъ, на это послы должны были отвѣтить, что истинное крещеніе бываетъ только по закону греческому, что русскій царь непремѣнно обязанъ быть православнымъ, точно также какъ на престолѣ польскомъ нельзя исповѣдывать другой вѣры, какъ латинскую ). Въ грамотъ, посланной патріархомъ Гер-

1) Макарій, т. VIII. стр. 412-413, примѣч.

2) Тамъ же, стр. 371, примѣч.

3) Тамъ же, стр. 380-381, примѣч.

4) Толстой, т. І, стр. 90. Митр. Макарій говоритъ положительно, что обычай перекрещивать латинянъ, въ случаѣ обращенія ихъ къ православію, у насъ существовалъ, по крайней мѣрѣ, съ начала XVI вѣка. Макарій, т. XI, стр. 29.

могеномъ къ самому Владиславу, русскій іерархъ многократно умолялъ его: "прими св. крещеніе въ три погруженія, прими св. крещеніе въ нашу православную вѣру"<sup>1</sup>). — Вологодскій архіепископъ Сильвестръ, на вопросъ священника, какъ принимать въ православіе поляковъ, литовцевъ и нѣмцевъ, грамотой отъ 1613 года отвѣчалъ: "иноземцамъ сначала говѣть, а потомъ крестить ихъ по правиламъ св. Апостолъ и отецъ, а на отреканьѣ бы свою вѣру проклинали, отрицалися отъ бесерменства"<sup>2</sup>).

Въ первый разъ въ нашей велико-русской церкви состоялась соборное постановленіе о принятіи въ Православную Церковь римскихъ католиковъ чрезъ крещеніе въ 1620 году, при патріархъ Филаретъ.

Ближайшимъ поводомъ къ собору 1620 года послужило слѣдующее обстоятельство. Во второе лѣто патріаршества Филаретова, слѣдовательно не прежде начала послѣдней половины 1620 года, два московскіе священника, Иванъ и Евфимій, отъ церкви Рождества Пресвятыя Богородицы въ Столечникахъ, возвѣстили патріарху, что митрополитъ сарскій и подонскій Іона не велѣлъ имъ крестить ляховъ Яна Слободскаго да Матвѣя Светицкаго, пожелавшихъ принять православіе, а велѣлъ только муропомазать и допустить къ св. Причастію, и представили самую хартію, выписанную для нихъ, по митрополичьему указу, изъ извѣстнаго вопрошенія Кирикова новгородскому епископу Нифонту о принятіи латинянъ чрезъ муропомазаніе. Узнавъ объ этомъ Филареть,

<sup>1)</sup> Макарій, т. X, стр. 149.

<sup>2)</sup> Лѣтоп. занят. археогр. комм. 1862—1863, II. стр. 63—64. Голубцовъ А. Пренія о вѣрѣ, вызванныя дѣломъ королевича Вальдемара и царевны Ирины Михайловны. Москва. 1891, стр. 20.

какъ самъ выражается, не презрѣлъ такого раскола и приказалъ Іонъ стать предъ собою. Іона утверждалъ, что латинянъ крестить не слъдуетъ, что такъ писано на шестомъ вселенскомъ соборъ, да и вездъ писано въ божественномъ писаніи. Первосвятитель напомнилъ Іонъ о патріархъ Игнатіи, какъ онъ, угождая "еретикомъ латинскія вѣры", ввелъ еретичку Марину въ Успенскій соборъ, не крестивъ ее совершеннымъ крещеніемъ, а только муропомазавъ, и потомъ обвѣнчалъ ее съ разстригою Отрепьевымъ и удостоилъ обоихъ св. Причащенія, и за таковую вину низверженъ былъ съ святительскаго престола '); напомнилъ также о патріархѣ Гермогенѣ, который, когда отправлялись послы къ польскому королевичу Владиславу съ предложениемь русскаго престола, поставилъ непремѣннымъ условіемъ крещеніе Владислава по чину Православной Церкви; при семъ разсказалъ Іонъ о тьхъ многихъ нуждахъ, бъдахъ и напастяхъ, какія терпъли русскіе послы отъ Сигизмунда, "его же повелѣніемъ по всей русской земли протекаше огнь и мечъ . . ., который и царствующій градъ Москву огню и мечу предати повелѣ и всю землю русскую отъ красоты благольпія испроверже"; сказалъ еще Іонъ, что онъ вводитъ людей въ соблазнъ и въ неумиримую брань, что грозитъ расколомъ, и наконецъ, запретилъ Іонъ священнослуженіе до большаго собора. "Сего то ради и созвалъ Филаретъ сыны своя въ 1620 г., да видятъ разсужденіе Святыхъ Апостоловъ и Святыхъ Отецъ правила." На соборѣ дѣйствительно приведены были въ доказательство законности перекрещиванія латинянъ правила Св. Апостоловъ

<sup>1)</sup> Патріархъ Игнатій былъ объявленъ "бѣсовскимъ сыномъ, новымъ Іудою, предавшимъ себя пагубному костелу и зловѣрнымъ езувитамъ. . ." Тамъ же.



46 да 50, да Святаго перваго вселенскаго собора правило 10-е. повелѣвающія перекрещивать еретиковъ, такъ какъ еретическое крещение не есть крещение, но болъе осквернение. Что же касается, говорилъ Филаретъ, до отвѣта новгородскаго епископа Нифонта Кирику о принятіи латинянъ въ Церковь чрезъ муропомазание, то "такова указу" нътъ нигдъ, ни въ правилахъ апостольскихъ, ни въ правилахъ соборовъ, вселенскихъ и помъстныхъ, и св. отцевъ. А если и было такое правило въ древнія времена, то оно не можетъ имѣть силы теперь: ибо "послѣди того у латынянъ многія ереси учинилися, и послѣ седми вселенскихъ соборовъ Сергій патріархъ, со всѣми вселенскими патріархи и со всѣмъ освященнымъ соборомъ, папежевъ — римскихъ еретиковъ изъ помяновенія извергоша, и конечному проклятію предаша." Патріархъ Филаретъ приказалъ еще читать на соборѣ обширную записку или "собраніе" изъ правилъ св. апостоловъ, св. соборовъ вселенскихъ, и помъстныхъ и св. отцевъ, которое составилъ патріархъ Гермогенъ и дополнилъ самъ онъ — Филаретъ, въ доказательство необходимости крестить латинянъ, при обращении ихъ въ православіе. Наконецъ Іона повинился предъ великимъ соборомъ, и билъ ему челомъ много, и прощенія просилъ, сознаваясь, что понималъ такъ 95-е пр. VI вселенскаго собора "простотою, а не умышленіемъ ;" объщался быть единомышленнымъ съ патріархомъ Филаретомъ и со встыть освященнымъ соборомъ и сказалъ: "и къ вашему соборному избранію отъ правилъ св. апостолъ и св. отецъ на латинскую ересь о крещеніи хощу рукою своею принисати и по сему вашему соборному писанію хощу творити<sup>1</sup>)."

1) Макарій, т. XI, стр. 23-29. Еп. Сергій, стр. 117-119. Послѣ того, какъ подписано было соборное изложеніе о способѣ принятія

Кромѣ преувеличеннаго представленія о томъ, что будто бы латиняне суть злѣйшіе изъ всѣхъ еретиковъ, и ересь ла-

латинянъ, поляковъ и другихъ въ Православную Церковь, патріархъ Филаретъ вновь созвалъ соборъ, чтобы рѣшить еще, "какъ принимать самихъ бѣлорусцевъ, приходящихъ отъ польскаго и отъ литовскаго государства въ православную въру нашу греческаго закона, въ державу Московскаго государства, и хотящихъ быти съ нами вкупѣ христіаны (т. е. православными)". Патріархъ занялся, витьсть съ соборомъ, обсужденіемъ этого вопроса, и, наконецъ, соборнѣ приговорилъ : "а) когда кто либо придетъ къ намъ, въ русскую державу, изъ польскаго и литовскаго государства и скажетъ, что онъ бѣлорусецъ и есть истинный христіанинъ греческаго закона, то такого прежде испытывать, какъ онъ въруетъ и истинно ли крещенъ въ три погруженія или крещенъ чрезъ обливание; если самъ скажетъ, что онъ крещенъ въ своей землѣ, а у нихъ въ крещени обливаютъ, а не погружаютъ, то его, при принятіи въ Православную Церковь, совершенно крестить въ три погруженія, и если не муропомазанъ, то и муропомазать; б) равно, если бѣлорусецъ скажетъ, что онъ крещенъ въ христіанскую вѣру, но попъ, крестившій его, поминаетъ папу за божественною литургіею, (т. е. принялъ унію, то и такого бѣлорусца совершенно крестить въ три погруженія, и онъ долженъ еще проклинать латинскую ересь; в) а которые скажутъ про себя, что они крещены въ греческую въру чрезъ троекратное погружение и муропомазаны, тѣхъ, хотя бы и не было на то свидътелей, не крестить вновь и не муропомазывать, но только велъть имъ поститься недълю и исповъдаться, и если они на исповъди предъ духовникомъ по совъсти подтвердятъ, что говорятъ правду о своемъ крещении, то ихъ, съ разръшения архиерейскаго, считать такими же христіанами, какъ и всѣхъ, крещенныхъ въ Московскомъ государствѣ; г) бѣлорусцевъ, которые крещены обливаніемъ и причащались въ костелахъ, или хотя бы и не причащались, крестить въ три погруженія, но именъ ихъ не перемѣнять, и они должны еще проклинать латинскую ересь, только при крещеніи не говорить "младенческаго отрицанія"; д) бѣлорусцевъ, которые скажутъ о себѣ, что они были въ иной въръ и перешли изъ той въры въ христіанскую въ совершенныхъ лътахъ и крещены въ Литвъ отъ русскаго попа, который молится за папу, также крестить совершеннымъ крещеніемъ, и они должны произносить, при крещении, и латинское, и еретическое, и младенческое, отрицанія. — Излагая такія правила о способѣ при-

тинская содержить въ себѣ всѣ ереси <sup>1</sup>), причины разсматриваемаго опредѣленія о перекрещиваніи западныхъ христіанъ, по справедливому замѣчанію еп. Сергія, заключались въ самихъ западныхъ христіанахъ, и именно, въ полякахъ, которые въ несчастную эпоху самозванцевъ вели себя какъ варвары и безбожники, и за свое кощунство, святотатство, развратъ и многоразличные пороки справедливо заслужили тогда отъ русскихъ названіе "нехристей"<sup>2</sup>). Наше отечество и наша Церковь понесла тогда отъ поляковъ иго, если не тягчайшее, то и не легчайшее, чѣмъ какое понесла въ XVI—XVII вѣкахъ Церковь Восточная отъ іезуитовъ<sup>3</sup>).

нятія бѣлорусцевъ въ русскую церковь, патріархъ и соборъ дѣлаютъ замѣчаніе, что они не новое преданіе вводятъ, а поновляютъ и укрѣпляютъ древнее, послѣдуя заповѣдямъ св. апостоловъ и св. отцевъ; но самыхъ заповѣдей этихъ не приводятъ. Макарій, т. XI, стр. 30—33.

1) "Латиняне-папежники суть, по мнѣнію патріарха Филарета, сквернѣйшіе и лютѣйшіе изъ всѣхъ еретиковъ, ибо они приняли въ свой законъ проклятыя ереси всѣхъ древнихъ, еллинскихъ, жидовскихъ, агарянскихъ и еретическихъ вѣръ, и со всѣми погаными язычниками, со всѣми проклятыми еретиками обще все мудрствуютъ и дѣлаютъ". Тамъ же, стр. 24.

2) Неистовства поляковъ и тогдашнее бѣдственное состояніе Россіи весьма живо описаны знаменитымъ напимъ патріотомъ Авраміемъ Палицинымъ: ... "сердце трепещетъ, говоритъ онъ, отъ воспоминанія злодѣйствъ (поляковъ): тамъ, гдѣ стыла теплая кровь, гдѣ лежали трупы убіенныхь, тамъ гнусное сладострастіе искало одра для своихъ мерзостныхъ наслажденій. .. Святыхъ юныхъ инокинь обижали, позорили; лишенныя чести лишались и жизни въ мукахъ срама ...; въ глазахъ родителей жгли дѣтей, носили головы ихъ на сабляхъ и копьяхъ; грудныхъ младенцевъ, вырывая изъ рукъ матерей, разбивали о камни. Ги ли отечество и Церковь: храмы истиннаго Бога раззорялись; скотъ и псы жили въ олтаряхъ; воздухами и пеленами украшились кони..; въ ризахъ іерейскихъ плясали блудницы..." и т. д. (Аврам. Палиц. 32-37). Еп. Сергій, стр. 120 примѣч.

3) Еп. Сергій, стр. 119—120.

Такимъ образомъ, самыя причины, побудившія патріарха Филарета къ постановленію правила о перекрещиваніи латинянъ, достаточно уже показываютъ, что это правило было только временною мѣрою строгости, необходимо вызванною несчастными обстоятельствами времени, а потому и не могло быть обязательно для Церкви на всѣ времена <sup>1</sup>).

И дъйствительно, вопросомъ о перекрещиваніи католиковъ занимались снова уже на Московскомъ соборъ 1655 года: съ одной стороны, "соборное изложеніе" и "указъ" патріарха Филарета Никитича о перекрещиваніи всъхъ ла-

1) Да оно и въ то время было обязательно только для одной части русской Церкви, т. е. для церквей великорусскихъ, церкви же юго-западной Руси, находившіяся тогда въ зависимости отъ патріарха Константинопольскаго, держались иныхъ правилъ при присоединении западныхъ христіанъ къ православію, хотя и не тождественныхъ съ правилами и практикою грего-восточной церкви, но весьма близкихъ къ нимъ и особенно къ правиламъ и практикѣ церкви древне-вселенской. Объ этомъ ясное свидътельство сохранилось въ требникъ митр. По этому требнику, чрезъ крещение дояжны Петра Могилы. быть принимасмы всѣ вообще еретики, невѣрующіе во святую Троицу и крещенные въ одно погружение, согласно съ древними правилами : 19-мъ 1-го вселенскаго собора, 7-мъ II-го вселен., 95-омъ VI вселен. и др., и еще, неизвъстно на какомъ основаніи, безбожніи Аріане, которыхъ. по правиламъ древнихъ соборовъ, положено принимать чрезъ муропомазаніе, — и Социніане, нарицаеміи новокрещенци, о которыхъ до того времени не было опредѣленій въ Церкви Православной. Чрезъ муропомазаніе — вообще еретики, крещенные во имя Отца и Сына и Святаго Духа, и въ частности упомянутые въ указанныхъ правилахъ соборовъ (за исключеніемъ Аріанъ), и еще — Кальвины и имъ подобные, т. е. неправославные западныхъ церквей, крестящіеся во имя Отца и Сына и Святаго Духа, хотя бы и чрезъ обливаніе, и не муропомазанные отъ своихъ епископовъ, или не признающіе таинства муропомазанія, каковы всѣ протестанты; безъ крещенія и муропомазанія чрезъ одно отреченіе отъзаблужденій въпокаяніи — раскольники вообще и западные христіане, муропомазанные отъ своихъ епископовъ. Ен. Сергій, стр. 123-124.

тинянъ внесены были, при патріархѣ Іоасафѣ, въ печатные требники, такъ что, когда, въ числѣ другихъ книгъ, приступили къ пересмотру и требника, необходимо было рѣшить, оставить ли въ немъ эти статьи и при новомъ издании, или опустить; съ другой стороны, тогда только что присоединилась къ Московской державѣ Малороссія и присоединялась Бѣлоруссія, гдѣ всѣ жители, даже православные, крещены были чрезъ обливание; кромѣ того, тогда приводили въ Москву множество плѣнныхъ поляковъ, изъ которыхъ нѣкоторые изъявляли желаніе принять православіе, и постоянно возникаль вопросъ, какъ же смотрѣть на всѣхъ этихъ обливанцевъ, справедливо ли крестить ихъ вновь. Отцы собора и самъ патріархъ Никонъ согласились съ мнѣніемъ пребывавшаго въ то время въ Россіи антіохійскаго патріарха Макарія, что поляковъ перекрещивать не должно, однако на дълъ это ръшение не исполнялось<sup>1</sup>). Поэтому въ слѣдующемъ 1656 г. признано было нужнымъ заняться вновь обсужденіемъ этого предмета. На новый соборъ приглашены были всъ русскіе архіереи; въ числѣ другихъ прибылъ и митрополитъ казанскій. Антіохійскій патріархъ Макарій и теперь настаивалъ, что латинянъ не слѣдуетъ крестить вторично, при обращеніи ихъ въ православіе, и имѣлъ жаркій споръ съ русскими іерархами. Онъ старался убъдить ихъ ссылкою на ихъ собственныя книги закона и, кромѣ того, въ подтвержденіе своей мысли, пред-

7

Digitized by Google

<sup>1)</sup> А. Э. IV, № 332. Въ концѣ января 1656 года, изъ числа плѣнныхъ поляковъ вторично крещенъ былъ въ Москвѣ, съ соизволенія самого патр. Никона, великій гетманъ Павелъ Потоцкій: "воспріемникомъ его при крещеніи былъ тесть государя, и тогда его величество отдалъ Потоцкому въ управленіе всѣ его земли, оставивъ у себя въ залогъ его вѣрности только нѣсколько членовъ его семейства." Макарій, т. XII, стр. 195—196.

ставилъ выписку изъ какой-то древней греческой книги, принесенной съ Авона, представлявшую подробное изложение предмета, и тъмъ заставилъ русскихъ архіереевъ невольно Выписка эта, скрѣпленная подписью подчиниться истинѣ. патріарха Макарія, была подана государю, переведена на русскій языкъ, напечатана и роздана по рукамъ, а государь издалъ указъ, которымъ запрещалось крещеніе поляковъ и другихъ послъдователей той же въры. Недовольствуясь всъмъ этимъ, Макарій, вскоръ уъхавшій изъ Москвы, прислалъ еще письмо къ Никону о томъ же предметѣ изъ Терговищъ (отъ 25 декабря 1656 г.). Онъ писалъ, что какъ только достигъ Угровлахіи, то и тамъ всячески старался найти что-либо для ръшенія занимавшаго его вопроса и что угровлахійскій митрополить Стефанъ указалъ ему, Макарію, какой-то древній греческій и славянскій номоканонъ, совершенно разъяснившій ему истину. Калвинистовъ и лютеранъ должно перекрещивать: потому что они истинные еретики, священства не имъютъ и не признаютъ за таинство, евангельское преданіе отвергають, и крещеніе ихъ неправильно и несвященно. А латинянъ не должно перекрещивать: они имъютъ священство и принимаютъ седмь таинствъ и всъ седмь вселенскихъ соборовъ, поклоняются св. мощамъ и иконамъ и всѣ они крещены правильно во имя Отца и Сына и Св. Духа, съ призываніемъ Св. Троицы. Перекрещивать ихъ значило бы впадать въ ересь второкрещенцевъ и противоръчить сумволу въры, гдъ сказано: "исповъдую едино крещеніе". Мы признаемъ ихъ священство, и никогда не хиротонисаемъ вновь латинскихъ священниковъ, при обращеніи ихъ въ православіе: также должны признавать ихъ крещеніе. Они только схизматики, а схизма не творить человѣка невѣрнымъ и некрещеннымъ, а творитъ только отлученнымъ отъ церкви. Самъ Маркъ ефесскій, сопротивникъ латинянъ, никогда не требовалъ перекрещиванія ихъ и признавалъ крещеніе ихъ правильнымъ и проч.

Однако укоренившійся обычай перекрешиванія оставался Потому царь Алексъй Михайловичъ предеще въ силъ. ложилъ большому собору (1667 г.) вновь обсудить и рѣшить Отцы собора сначала внимательно разэтотъ вопросъ. смотръли уложение патріарха Филарета Никитича и пришли къ заключенію, что приведенныя тамъ правила истолкованы и примѣнены къ латинянамъ невѣрно. Потомъ привели другія соборныя правила, по которымъ запрещено было перекрещивать даже аріанъ и македоніанъ, въ случаѣ обращенія ихъ къ православію, а тѣмъ болѣе, — говорили отцы, — не должно перекрещивать латинянъ; сослались на соборъ четырехъ восточныхъ патріарховъ, бывшій въ 1484 году въ Константинополѣ, и опредѣлившій не перекрещивать латинянъ, при обращении ихъ къ православію, а только помазывать ихъ св. муромъ, и даже составившій самый чинъ принятія ихъ въ церковь; сослались на премудраго Марка ефесскаго, который въ своемъ окружномъ послании ко всъмъ православнымъ преподаетъ тоже самое учение, и постановили: "не должно перекрещивать латинянъ, но только, послѣ проклятія ими своихъ ересей и по исповъдании согръшений, помазывать ихъ св. муромъ и сподоблять св. пречистыхъ таинъ, и такимъ образомъ пріобщать ихъ св. соборной восточной Церкви по свящ. правиламъ" (гл. 6)<sup>1</sup>).

1) Макарій, т. XII, стр. 195—197, 786. "Отднесь приходящихъ отъ латинъ къ нашей православнъй христіанстъй въръ святыя восточныя церкви не покрещивати . . . но точію по проклинаніи своихъ ими ересей, и по исповъданіи согръшеній, и подаяніи рукописанія, помазовати ихъ святымъ и великимъ муромъ и сподобляти святыхъ и

Digitized by Google

7\*

Относительно перекрещиванія въ то время желавшихъ принять православную в вру протестантовъ не можетъ быть никакого сомнѣнія, хотя о лютеранахъ и другихъ западныхъ протестантахъ соборъ 1620 года, опредълившій принимать чрезъ крещение римскихъ католиковъ, ясно не упомянулъ. Въ требникъ 1639 года находится и самый чинъ присоединенія къ православію "приходящихъ креститися отъ люторскія ереси." О принятіи ихъ чрезъ крещеніе свидѣтельствуетъ какъ Олеарій, путешествовавшій по Россіи въ 1636 году, такъ и пренія нашихъ пастырей съ лютеранами о крещеніи, происходившія въ 1644 году по поводу предполагаемаго брака старшей дочери Михаила Өеодоровича — Ирины — съ датскимъ принцемъ "Вольдемаромъ Христіанусовичемъ", на каковой бракъ наши пастыри не иначе соглашались, какъ по принятіи Вольдемаромъ крещенія Православной Церкви.

Бывшій съ королевичемъ пасторъ Матвъй Фильгоберъ<sup>1</sup>) доказывалъ, что обливательное крещеніе, совершенное у лютеранъ, есть истинное и дъйствительное, и что несправедливо требуютъ отъ королевича, чтобы онъ крестился еще въ другой разъ, именно, чрезъ погруженіе<sup>3</sup>); указывалъ на

пречистыхъ таинъ и тако пріобщати святѣй соборнѣй и апостольстѣй восточнѣй церквѣ". Дѣянія Московскихъ соборовъ 1667—1667 годовъ. Изданіе (второе) Братства св. Петра. Москва 1893. Глава 6, стр. 74 (по рукописи л. Р<sub>М̃</sub>г).

1) Или Матөей (Андреевъ) Фельгаберъ.

2) Пасторъ говорилъ и писалъ: "Истинно есть крещеніе или въ три погруженія, или въ три поливанія, или въ три покропленія", потому что "сила крещенія не въ водѣ настоитъ, но въ дѣйствѣ Св. Духа, который въ крещеніи обильно на насъ излитъ, и въ силѣ крови Христовой, которою въ крещеніи окроплены и обмыты, въ прихожденіи Св. Духа, и въ вѣрѣ и чистѣй совѣсти крещающагося, и въ словѣ

примѣры браковъ русскихъ съ иновѣрцами. На это онъ получилъ отвѣтъ, что государь Иванъ Васильевичъ выдалъ свою дочь за польскаго короля Александра, крещеннаго хотя чрезъ обливаніе, но вѣры не лютеранской, а латинской. "Мы знаемъ, говорилось въ этомъ отвѣтѣ, что папа и всѣ

Христа Спасителя нашего, иже есть: азъ тя крещаю во имя Отца и Сына и Св. Духа; а воды много ли, или мало, и есть ли чрезъ все тѣло, или на главу одну пріидетъ, и о томъ ничего не надлежитъ; крещеніе можетъ быть совершеннымъ, если въ немъ окропляется единая часть тѣла, даже и безъ воды крещеніе вмѣняется. Кипріанъ и Августинъ, древніе церковные учители и писатели, оба согласно учатъ, что обливание въ крещении равно, и столько же добро, какъ погруженіе; и для того мы нѣмцы потому вѣримъ имъ въ семъ дѣлѣ, что они съ Божіимъ словомъ мирно учатъ .... Слово — βαπτίζω крещаю, отъ котораго происходитъ βαπτίσμός крещеніе, означаетъ не только погружать, но чаще обмывать, окроплять . . . Св. Іоаннъ Предтеча крестилъ народъ и самого Господа Іисуса водою, а не въ водъ, т. е. чрезъ обливаніе, а не чрезъ погруженіе въ Іорданѣ. Спаситель нигдѣ не говоритъ о погружени въ крещени, не заповъдуетъ погружать крещающихся . . . Якоже обрѣзаніе въ Ветхомъ Завѣтѣ было непремѣнно, такожде и духовному обрѣзанію, рекше крещенію, непремѣнну быти подобаеть; единожды тогда обрѣзовалися, тако и нынѣ крещатися, и потому мы не дадимъ себе въ другижды крестить .... Соборы вселенскіе и помѣстные, какъ Восточной, такъ и Западной Церкви, соборъ Никейскій, Константинопольскій, Ефесскій, Халкидонскій и другіе, запрещають въ другой разъ крестить даже и тѣхъ, которые получили св. крещеніе отъ еретика, отъ безбожнаго, если только это крещение совершено во имя Отца и Сына и Св. Духа... Недавно прітляжаль въ Польшу патріархъ цареградскій Іеремія, и онъ тоже запретилъ крестить вторично всякаго, кто крещенъ во имя Отца и Сына и Св. Духа... Да и на Руси прежде не считали нужнымъ крестить снова крещенныхъ чрезъ обливаніе, отдавая за таковыхъ своихъ дочерей. Такъ "государь, царь и великій князь Іоаннъ Васильевичъ (III) свою дщерь, великую княжну Елену за польскаго короля Александра выдалъ по закону, и у него никакими мѣрами не просили, чтобы онъ дался перекрестити, и греческую вѣру приняти, потому что онъ добрѣ вѣдалъ, что они съ обѣ стороны прямо крещены

римляне — еретики, отпали отъ Православной Церкви еще при королѣ Карлѣ и за то прокляты отъ св. отецъ вѣчною клятвою, почему и не имѣемъ съ ними никакого общенія, какъ съ вѣдомыми еретиками. Но всетаки у нихъ лучше, чѣмъ у васъ; это мы говоримъ не къ похвалѣ ихъ, а желая

были, и оба законный бракъ приняли, и по закону пребывали, и многія лѣта во смиреніи жили, хотя они и въ разной вѣрѣ были; и то въ тѣ поры такъ было, — для чего отговариватца нынъ, кабы то невозможное дъло того поволить. Государь, царь и великій князь Иванъ Васильевичъ (IV) выдалъ племянницу свою за арцоха Магнуса, князя шлезвитскаго (герцога шлезвикскаго и голщтинскаго Магнуса). Царь Борисъ Өеодоровичъ велѣлъ призвать къ Москвѣ князя Ягана арцуха шлезвитскаго и голстенского (Густава герцога голштинскаго и шлезвикскаго, сына шведскаго короля Ериха XIV), чтобы ему законно бракъ приняти съ дщерію Ксенію Борисовною, а договору не было ничего о въръ и о крещеніи. — Русскіе, съ своей стороны, говорили и писали пастору: отнюдь не все равно въ крещеніи - погрузить, облить или окропить; крещеніемъ, по апостолу, мы спогребаемся Христу въ смерть (Рим. 6, 3. 4), а это спогребение возможно только чрезъ погружение въ водъ, а не чрезъ обливание ею или окропление... Потому то правила св. апостоловъ, св. соборовъ и св. отцевъ единогласно повелъваютъ крестить въ три погруженія... Греческое — βаπτισμός, крещеніе, означаетъ именно погруженіе и только погруженіе, а обливаніе или окропленіе по гречески называется иначе ... Св. Іоаннъ Предтеча крестилъ народъ и самого Христа не водою, а въ воднь ёч йдать, какъ свидътельствуетъ всѣ евангелисты (Мато. 3, 11; Марк. 1, 8; Лук. 3, 16; Іоан. 1, 26), слѣдовательно чрезъ погруженіе, а не чрезъ обливаніе, или окропленіе... Крещеніе дъйствительно неповторяемо, но только крещеніе истинное т. е. чрезъ троекратное погружение. А обливательное крещеніе, совершаемое у лютеранъ, не есть истинное, но еретическое, и потому даже вовсе "нъсть крещеніе, но паче оскверненіе", и крещенныхъ такимъ крещеніемъ правила апостольскія (прав. 47 и 50) и соборныя (1 вселенск. соб. прав. 8 и 19) крестить снова не только не запрещаютъ, но повелѣваютъ". . . Макарій, т. XI, стр. 109-111. Матеріалы для исторіи русско-церковной полемики противъ лютеранства, въ первой половинѣ XVII столѣтія. Правосл. Собесѣд. 1861. Ч. 2, стр. 241 и слѣд.

вашу злѣйшую вѣру еретическую явну учинити. Хотя ихъ ученіе еретическое, но только у нихъ есть поставленіе кардиналовъ, арцыбискуповъ отъ папы; а у васъ, лютеранъ, и того худаго ничего нѣтъ, ни именуется."

Какъ извѣстно, эти споры не привели ни къ чему. Королевичъ Вольдемаръ такъ и не пожелалъ креститься вновь и 17 августа 1645 года со всѣмъ датскимъ посольствомъ былъ отпущенъ въ Данію<sup>1</sup>).

 Въ то самое время, какъ въ Москвѣ происходили такія жаркія пренія съ датскимъ принцемъ Вольдемаромъ о значеніи лютеранскаго крещенія, этимъ же вопросомъ занимались и въ Константинополѣ. Отецъ принца, датскій король, писалъ къ польскому королю, польскій къ молдавскому воеводѣ Василію, а послѣдній къ новому цареградскому патріарху Пареенію II и просилъ его, чтобы разсудили: признавать ли крещеніе лютеранское и кальвинское, или нѣтъ. Патріархъ совѣщался со многими учеными людьми, въ томъ числѣ съ славившимся тогда учителемъ Мелетіемъ Сиригомъ, и созвалъ соборъ, на которомъ, послѣ многихъ розысканій и совѣщаній, рѣшили, что крещеніе лютеранское — не въ крещеніе, и лютеранъ надобно крестить вновь : потому что они не крещаются чрезъ троекратное погружение, а только окропляются, и не водою, а разными пахучими жидкостями, да и самые попы ихъ не освящены. Польскій король писалъ также къ кіевскому митрополиту Петру Могилъ, а Могила просилъ цареградскаго патріарха, чтобы онъ послалъ къ московскому государю извъстнаго ему Мелетія Сирига и не велѣлъ во второй разъ крестить королевича Вольдемара. (Қақъ первосвятитель южно-русской церкви, Петръ Могила не считалъ для себя обязательнымъ постановленія помъстнаго Московскаго собора 1620 г. и не устрашился, когда слѣдовало, возвысить свой правый голосъ въ пользу неповторяемости обливательнаго крещенія.) Но патріархъ и соборъ не приняли ходатайства кіевскаго митрополита. О всемъ этомъ царь Михаилъ Өеодоровичъ получилъ разомъ (25 марта 1645 г.) три посланія: отъ цареградскаго грека Ивана Петрона, отъ халкидонскаго митрополита Даніила и отъ Мелетія Сирига, который извѣщалъ вмѣстѣ, что засѣданія собора продолжались двадцать дней, но соборование еще не окончилось: хотятъ созвать

Не упомянулъ о лютеранахъ и Большой Московскій соборъ 1667 года, отмѣнившій постановленіе собора 1620 года относительно присоединенія латинянъ, такъ что правило о присоединеніи лютеранъ чрезъ крещеніе оставалось въ силѣ въ велико-русской церкви до 1718 года '), когда императоръ Петръ I получилъ отъ константинопольскаго патріарха Іереміи грамоту, въ которой, въ отвѣтъ, на вопросъ о принятіи въ Православную Церковь лютеранъ, онъ писалъ, что лютеране, какъ крестящіеся во имя Отца и Сына и Святаго Духа, должны быть, при принятіи въ Православную Церковь, помазываемы только муромъ, и тогда соборомъ русскихъ іерарховъ постановлено было принимать ихъ чрезъ муропомазаніе<sup>3</sup>).

больше архіереевъ. Макарій, т. XI, стр. 112—113. Голубцовъ. А. Пренія о вѣрѣ, стр. 250—253.

Впрочемъ, изъ книги старца Арсенія Суханова (посланнаго, при царѣ Алексѣѣ Михайловичѣ, на Востокъ для изученія тамошнихъ церковныхъ чиновъ и обрядовъ), носящей названіе "Проскинитарій" (поклонникъ) видно, что на Востокѣ допускалось крещеніе чрезъ обливаніе, въ случаѣ болѣзни крещаемыхъ, при чемъ крещенные такимъ образомъ, по выздоровленіи, не перекрещивались, слѣдовательно обливательное крещеніе тамъ признавалось дѣйствительнымъ. Арсеній укорялъ въ этомъ грековъ: "А вы, греки, апостольскаго (50-го) правила не храните, въ купели въ три погруженія не креститесь, но, по новому римскому уставу, обливаетесь и покропляетесь...; у васъ въ Греціи, также и у валаховъ, не сыщешь ни одного человѣка, крещеннаго правымъ крещеніемъ, и вы мало не соединяетесь съ римлянами", при чемъ добавлялъ:... "если свѣдаютъ въ Москвѣ про ваше обливаніе, то и васъ станутъ крестить". Тамъ же, стр. 141—161.

1) Въ 1671 г. изданъ былъ небольшой сборникъ царскаго духовника Савиновича, отъ котораго сохранился краткій отрывокъ: авторъ настаиваетъ здѣсь на необходимости перекрещиванія лютеранъ, въ случаѣ присоединенія ихъ къ православію. И. Соколовъ, стр. 125.

2) Еп. Сергій, стр. 127—128. Но въ то время какъ Православная Церковь, согласно опредѣленію Большого Московскаго собора 1667 года,

Съ этого времени уже не только католики, но и протестанты были принимаемы въ Православную Церковь безъ перекрещиванія; но такъ какъ соборъ 1667 г. не положилъ различія между католиками муропомазанными, прежде обращенія къ православію, и не высказалъ ясно, что онъ признаетъ муропомазание римско-католичеккой церкви истиннымъ и неповторяемымъ, то въ продолжение почти столѣтія и оставалось разногласіе между церковью велико-россійскою и югозападною, въ которой католиковъ, муропома́занныхъ отъ своихъ епископовъ, полагалось, по требнику Петра Могилы, присоединять къ православію чрезъ одно покаяніе съ отреченіемъ отъ заблужденій. Это разногласіе рѣшено было въ смыслѣ рѣшенія, заключающагося въ требникѣ Петра Могилы, къ половинъ XVIII въка, когда, по благословенію Святъйшаго Сунода, въ 1757 году издано "Чинопослъдование соединяемыхъ изъ иновѣрныхъ къ православной каеолической восточной Церкви", по которому для тѣхъ "схизматиковъ, иже крещени и муромъ помазани отъ своихъ отступническихъ іереевъ быша", не положено повторенія муропомазанія, а чрезъ муропомазание положено присоединять къ право-

отказалась принимать латинянъ и протестантовъ чрезъ перекрещиваніе, соборное изложеніе патріарха Филарета осталось дъйствующимъ у нашихъ раскольниковъ. Начиная съ самыхъ древнихъ и кончая новъйшими раскольническими сочиненіями, встръчается обвиненіе Православной Церкви въ еретичествъ за то, что она не перекрещиваетъ католиковъ и всъхъ другихъ западныхъ сектантовъ. Упорно защищая каноническое достоинство соборнаго изложенія, расколъ имъетъ по этому вопросу обширную литературу, цъль которой доказать, что постановленіе собора 1620 года должно быть единственнымъ руководствомъ въ принятіи людей неправославныхъ въроисповъданій въ Православную Церковь. Голубцовъ. Пренія о въръ, стр. 352—353.

славію только тѣхъ еретиковъ, которые "крещеніе имѣютъ истинное въ три погруженія, прочія же святыя тайны и обычаи церковные отметаютъ и иныя многія ереси содержатъ <sup>1</sup>)." Правила эти сохраняютъ свою силу до настоящаго времени <sup>2</sup>). "Чинопослѣдованіе присоединяемымъ изъ иновѣрныхъ къ православной каволической Церкви", изданное въ 1757 г., вновь издано потомъ въ 1776, 1831 и 1845 годахъ, а въ 1858 году, вполнѣ согласно съ симъ чинопослѣдованіемъ, составленъ чинъ принятія латинянъ, лютеранъ, реформатовъ и армянъ<sup>3</sup>).

Такимъ образомъ Православная Церковь имъетъ у себя три чина присоединенія неправославныхъ мірянъ:

Чрезъ крещеніе принимаетъ еретиковъ не върующихъ въ Святую Троицу, но отвергающихъ, или искажающихъ произвольными формамми таинство крещенія, а равно и тъхъ раскольниковъ, которые не были крещены до обращенія къ Православной Церкви.

1) Еп. Сергій, стр. 128—129.

2) Въ 1797 г. опредълениемъ св. Сунода (отъ 24 авг.) оказано было снисхожденіе больнымъ католикамъ, реформатамъ и лютеранамъ, желающимъ обратиться въ православіе, такого рода: "если кто изъ нихъ пожелаетъ предъ кончиною принять наше исповѣданіе, таковаго присоединять къ нашей Церкви, въ разсужденіи краткости времени и слабости больнаго, при одной, съ возложеніемъ священнической руки, исповѣди, и удостоивъ потоиъ причастія св. Таинъ, погребать, по кончинѣ его, по всему чиноположенію нашея Церкви" (Собр. Зак. Рос. Имп. Т. XXIV № 18110). Но въ опредѣленіи 20 февр. 1800 г. приведенное постановление дополнено слъдующимъ образомъ: "а кто не помазанъ святымъ муромъ, то, помазавъ на челѣ онымъ, и удостоивъ потомъ причастія св. Таинъ, погребать, по его кончинѣ, по всему чиноположенію нашея Церкви (Тамъ же, т. XXVI № 19289). Еп. Сергій, стр. 129-130 прим. — Однако и отъ опасно больнаго новообращаемаго требуется непремѣнно письменное заявленіе о желаніи обратиться въ православіе (См. Практ. Руковод. для священнослужителей П. Нечаева, стр. 181).

3) Еп. Сергій, стр. 129—130.

Чрезъ муропомазание — еретиковъ, не отвергающихъ Святыя Троицы, но заблуждающихъ въ какихъ либо частныхъ истинахъ вѣры, крещенныхъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа, хотя бы и чрезъ троекратное обливаніе, но не имѣющихъ у себя законнаго, по преемству отъ Апостоловъ, священства и таинства муропомазанія (каковы всѣ протестанты), а равно и тѣхъ изъ римскихъ католиковъ, армянъ и нашихъ раскольниковъ, которые до обращенія къ православію не муропомазаны были почему-либо отъ своихъ епископовъ, или законно поставленныхъ пресвитеровъ.

Наконецъ, безъ крещенія и муропомазанія, чрезъ одно покаяніе съ отреченіемъ обращающихся отъ заблужденій римскихъ католиковъ, армянъ, муропомазанныхъ отъ своихъ епископовъ, и нашихъ раскольниковъ, муропомазанныхъ по крещеніи въ Православной Церкви <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 131. Подробныя указанія на то, кого присоединять къ православію посредствомъ муропомазанія и кого посредствомъ одного только отрицанія ереси и раскола, изложены въ Большомъ Требникѣ и въ Чинопослѣдованіи присоединяемыхъ изъ иновѣрныхъ къ Православной Восточной Церкви. П. Нечаевъ, Практ. руковод. для священнослужителей, стр. 180. — Священникъ обязанъ научить новообращаемаго основнымъ истинамъ православной вѣры и необходимымъ молитвамъ и взять съ него подписку по слѣдующей формѣ: "Нижеподписавшійся или нижеподписавшаяся (званіе, имя, фамилія, въроисповѣданіе) симъ изъявляю рѣшительное намѣреніе присоединиться къ Православной Каволической Восточной Церкви и объщание пребывать въ послушаніи ея всегда неизмѣнно" (Уст. Духовн. Консист., ст. 25). Присоединеніе духовныхъ лицъ римскаго исповѣданія не можетъ быть совершено одною властью православнаго священника, но происходитъ при слѣдующихъ условіяхъ: а) Ищущій присоедпненія подаетъ о томъ прошеніе къ преосвященному, или въ консисторію, или къ мѣстному благочинному. Преосвященный самъ, или чрезъ довѣренныхъ духовныхъ лицъ, испытываетъ его въ образѣ мыслей и чистотѣ намѣреній, а между тѣмъ сообщаетъ о немъ мѣстному граждан-

## Б. Рукоположение.

Священноначаліе положено въ самомъ основаніи Христовой Церкви и въ непрерывномъ преемствѣ его лежитъ законъ неизсякающаго дѣйствія благодати Божіей въ церквахъ '). Поэтому наша Православная Церковь поступала правильно, признавая дѣйствительнымъ и неповторимымъ священство такихъ неправославныхъ церквей, въ которыхъ оно сохраняется непрерывно по преемству отъ Апостоловъ, и не признавая дѣйствительнымъ священства въ такихъ неправославныхъ обществахъ, гдѣ нѣтъ такого преемства, или

скому начальству, которое съ того времени принимаетъ просителя подъ свое смотрѣніе и защиту. б) Если окажется прикосновенность просителя къ какому либо дѣлу, то оно должно быть разсмотрѣно и рѣшено по вѣдомству того гражданскаго начальства, въ смотрѣніе котораго онъ поступилъ, съ содъйствіемъ, въ случаѣ надобности, православнаго духовнаго начальства. в) Если обстоятельства этого дѣла наводять сомнѣніе на нравственность просителя, а съ тѣмъ вмѣстѣ и на чистоту его намъренія, то епархіальное начальство удерживается отъ присоединенія его дотолѣ, пока изъ хода дѣла, или по духовному испытанію, откроются достаточные признаки невинности его или чистосердечнаго раскаянія. Само собою разумѣется, что такое испытаніе должно быть сокращено и присоединение ускорено въ смертномъ случаѣ, требующемъ неукоснительнаго употребленія пособій `вѣры, или при другихъ особенно достойныхъ уваженія обстоятельствахъ, по усмотрѣнію епархіальнаго начальства, если оказавшееся о просителѣ дѣло не есть уголовное, и если онъ не желаетъ, по присоединении, оставаться въ духовномъ званіи. — Присоединеніе къ православію должно быть записано въ метрическую книгу (Уст. Духовн. Конс., стт. 22, 25), а подписка, взятая отъ новоприсоединеннаго, представляется преосвященному при рапортъ вмъстъ съ выпискою изъ метрической книги о присоединеніи, въ началѣ каждаго года (Ук. Св. Сун. 1865 г. 25 Авг.). П. Нечаевъ, стр. 182-183.

1) Христіанское Чтеніе. 1866, ч. II, сент., стр. 353.

117

же — самое священство не признается таинствомъ. Такимъ образомъ она не признавала и не признаетъ дъйствительности хиротоніи не только тѣхъ неправославныхъ, принятіе которыхъ въ Православную Церковь происходитъ чрезъ крещение (такъ какъ для дъйствительности священства необходимымъ условіемъ является дъйствительность крещенія), но принимаетъ въ качествѣ простыхъ мірянъ и тѣхъ неправославныхъ клириковъ, которые, при обращении къ святой соборной и апостольской Церкви, будуть приняты посредствомъ муропомазанія (вторымъ чиномъ)<sup>1</sup>), такъ что, если

<sup>1)</sup> Во время преній съ пасторомъ датскаго королевича Вольдемара Фильгоберовъ ему, между прочивъ, было сказано: "Ты, Матвей, пишешь, что ваши іереи по Божію слову прямо уставлены, потому-де, что вы избираете въ іереи такихъ людей, которые свящ. Писанія учены, какъ Павелъ апостолъ приказываетъ (І. Тим. 3, 2. Дѣян. 6, 3.), и въ подкрѣпленіе себѣ приводите многія главы изъ евангелія и апо-Но изъ словъ же апостола видно, что благодать священства стола. преподается только съ возложениемъ рукъ священничества. (І. Тим. 4, 14), и только эта благодать Божія устрояеть рукоположеннаго, да будеть во своемъ чинѣ и санѣ благопріятенъ и благолюденъ, угоденъ своимъ служениемъ Богу и Церкви. Въ православной Церкви у грековъ и у насъ въ Великороссіи благодать священства сообщается отъ большаго архіерея; отъ патріарха поставляются у насъ митрополиты, архіепископы, также и прочій церковный чинъ: архимандриты, игумены, протопопы, попы, іереи, діаконы и весь причтъ церковный отъ тѣхъ большихъ архіереевъ бываютъ поставляемы съ возложеніемъ рукъ святительства ихъ. Святительство перешло къ намъ отъ грековъ, при св. князѣ Владимірѣ, и съ тѣхъ поръ и доселѣ непрерывно сохраняется и продолжается у насъ чинъ церковный и поставление архиерейства. ' А греки приняли это святительство непосредственно отъ самихъ апостоловъ, а послѣдніе отъ Христа, который самъ поставилъ своего брата Іакова епископомъ Іерусалиму. Такимъ образомъ наше священство восходитъ къ Самому Господу Іисусу Христу. У васъ же нѣтъ рукоположенія священства. Вы прервали всякую связь съ древнею апостольскою и отеческою Церковью; у васъ нътъ ни церкви, ни святителя верховнишаго; — откуда же быть у васъ священнаго чина

изъ нихъ окажутся лица достойныя (эпоэбаїог,) то они (фс лаїхої) вновь рукополагаются въ томъ санѣ, въ которомъ были, держась ереси <sup>1</sup>); напротивъ, священство тѣхъ неправославныхъ церквей, послѣдователи которыхъ принимаются въ Православную Церковь третьимъ чиномъ — чрезъ одно покаяніе съ отреченіемъ обращающихся отъ заблужденій, Православная русская Церковь всегда признавала дѣйствительнымъ: не смотря на разность вѣроисповѣданія, наша Церковь всегда, напримѣръ, признавала рукоположеніе священства въ церкви римской и армянской <sup>3</sup>) и въ условія совершеннаго возсоединенія ихъ съ собою не вносила требованія новаго рукоположенія ихъ священнослужителей отъ православныхъ епископовъ<sup>3</sup>).

Древнихъ примъровъ присоединенія къ нашей Церкви клириковъ собственно римско-католической церкви, какъ и

поставленію по преданію св. апостолъ и св. отецъ? Ясно, что у васъ нѣтъ священниковъ; такъ называемые вами священники, какъ и ты Матвей, ни священы, ни рукоположены съ возложеніемъ руку священничества, и потому не имѣютъ права и не могутъ совершать таинствъ: какъ вамъ другихъ святити, когда вы сами ни отъ кого не освящены". Матеріалы для исторіи русско-церковной полемики противъ лютеранства, въ первой половинѣ XVII столѣтія. Православ. Собесѣд., 1861. Ч. 2, стр. 398-400.

1) Посланіе Константинопольскаго собора къ Мартирію, епископу Антіохійскому. Είτα ώς σπουδαίοι λαϊχοί χειροτονούνται δ ήσαν, είτε πρεσβύτεροι, είτε διάχονοι, είτε τι άλλο. Σύνταγμα τῶν θείων χαὶ ἱερῶν χανόνων, τ. IV, crp. 398-399.

 Хотя о клирикахъ армянской церкви нѣтъ прямыхъ и положительныхъ узаконеній въ нашей Церкви.

3) Христіанское чтеніе. 1866, т. ІІ, сент., стр. 353. Точно такъ недавно русская Церковь приняла Сиро-Халдійскихъ несторіанъ во главѣ съ ихъ архіепископомъ Маръ-Іоною. Церк. Вѣдомости. 1898 г. № 13. другихъ неправославныхъ клириковъ, не встрѣчается '). Примѣры эти относятся къ принятію клириковъ-уніатовъ, рукоположенныхъ уніатскими е́пископами, при чемъ эти примѣры показываютъ, что древняя Церковь наша признавала рукоположенія уніатовъ истинными и не повторяла оныя, и принимала обращающихся къ православію клириковъ чрезъ одно покаяніе, вручая имъ лишь новыя ставленныя грамоты, вмѣсто прежнихъ, которые даваемы были имъ уніатскими епископами<sup>2</sup>).

Иногда, впрочемъ, новообращающимся уніатскимъ священникамъ, прежде вступленія ихъ въ служеніе въ Православной Церкви, назначались епитиміи, именно подначальственная жизнь въ какомъ нибудь монастырѣ, а нѣкоторые изъ нихъ даже муропомазывались въ Православной нашей Церкви <sup>3</sup>). Въ 1839 году, при окончательномъ возсоединеніи съ Православною Церковью уніатовъ, клирики ихъ были приняты въ своихъ степеняхъ священства чрезъ одно письменное отреченіе отъ ихъ римскихъ заблужденій и исповѣданіе православной вѣры, поданное ими Святѣйшему Синоду; такимъ же образомъ приняты были въ 1875 году въ общеніе

1) Въ письмѣ къ патріарху Никону (отъ 25 дек. 1656 г.) антіохійскій патріахъ Макарій, между прочимъ, писалъ: "Мы признаемъ ихъ (т. е. латинянъ) священство, и никогда не хиротонисаемъ вновь латинскихъ священниковъ, при обращеніи ихъ въ православіе". Макарій, т. XII, стр. 197.

2) Свидѣтельства тому изъ рукописнаго патріаршаго сборника XVII вѣка, принадлежащаго Московской сунодальной библіотекѣ (рукопись № 424), приведены у еп. Сергія. (См. стр. 159–160).

3) Примѣры тому изъ того же патріаршаго сборника приведены у еп. Сергія (стр. 160—161).

съ Православною Церковью клирики — уніаты Холмской епархіи <sup>1</sup>).

По дъйствующему законодательству, "если духовное лицо римскаго исповъданія желаетъ и по присоединеніи (къ Православной Церкви) оставаться въ духовномъ званіи: то Епархіальный Архіерей о признаніи его и о назначеніи ему должности и мъста служенія представляетъ Святъйшему Сvноду съ своимъ мнъніемъ и съ документами о званіи и церковной степени присоединяемаго<sup>3</sup>); если же онъ не желаетъ остаться въ духовномъ званіи, то епархіальное начальство беретъ отъ него подписку въ томъ, что онъ не будетъ употреблятъ правъ, ни совершать дъйствій прежняго своего званія и не станетъ впредь просить о возвращеніи ему церковной степени, буде имълъ оную; и въ семъ случаѣ онъ присоединяется къ Церкви по чину мірянъ, безъ упоминанія объ оставленномъ имъ, по другому исповѣданію, званію<sup>3</sup>)."

Что касается протестантовъ, то, такъ какъ они отвергаютъ самое таинство священства, и должности евященниковъ у нихъ отправляютъ міряне, нарочно для того избранные и извѣстные подъ именемъ "пасторовъ" или "проповѣдниковъ", о дѣйствительности у нихъ священства не можетъ бытъ и рѣчи; "пасторы" или "проповѣдники" протестантовъ, въ случаѣ присоединенія ихъ къ Православной Церкви, послѣ совершенія таковаго чрезъ муропомазаніе, принимаются въ число простыхъ мірянъ.

1) Еп. Сергій, стр. 163.

2) При этомъ остающимся въ священствѣ не можетъ быть дозволено вступленіе въ бракъ.

3) Уст. Дух. Консисторій, ст. 30.

## В. Вракъ.

Требуя отъ супруговъ полнаго общенія не только физическаго, но и нравственнаго, а также религіознаго, Православная Церковь смотрѣла неодобрительно на браки православныхъ съ лицами неправославными. Поэтому такъ наз. смѣшанные браки на Руси до Петра Вел. вообще не допускались.

Еще преподобный Θеодосій печерскій, а также митрополиты Георгій, Іоаннъ II и Никифоръ, въ дошедшихъ до насъ посланіяхъ, излагая наставленія, какъ держать себя по отношенію къ вѣрѣ латинской и ея послѣдователямъ, между прочимъ, запрещаютъ православнымъ имѣть съ ними общеніе по дѣламъ брачнымъ<sup>1</sup>). Наши архіереи, предъ рукоположеніемъ, давали обѣтъ, что они не позволятъ никогда въ своихъ епархіяхъ никому изъ православныхъ ни брачнаго сочетанія, ни кумовства, ни братства какъ съ армянами, такъ латинянами: "не оставити во всемъ своемъ предѣлѣ, говорилось въ клятвенномъ обѣщаніи, даваемомъ епископомъ, ни единаго отъ нашея православныя вѣры къ арменомъ свадьбы творити, такожде и къ латиномъ; аще ли же ко-

Digitized by Google

8

<sup>1)</sup> Митрополить Іоаннъ II ясно не одобряль такихъ союзовъ, говоря, что весьма неприлично правовѣрнымъ князьямъ отдавать дочерей своихъ въ страны, гдѣ служатъ на опрѣснокахъ, и что, по закону, православные должны сочетаваться только съ православными. Макарій, т. II, стр. 322 (сравн. стр. 372). Именно, церковное правило митроп. Іоанна (Русск. достопам. ч. I, с. 94) Пр. 6 гласитъ: "Иже дщерь благовѣрнаго князя даяти замужь въ ину страну, иде служать опрѣснокы и сквърноядениимъ отмѣтаються? недостоино и зѣло неподобно правовѣрнымъ се створити своимъ дѣтемъ съчтаниемъ; божествъныхъ уставъ и миръскыи уставъ тояже вѣры благовѣрьство повелѣваеть поимати. К. Неволинъ. Исторія россійскихъ гражданскихъ законовъ. Т. І. СПБ. 1851, стр. 273, прим. 910.

торый попъ отай мене сотворитъ, мнѣ повѣдати о томъ господину моему митрополиту"<sup>1</sup>). Такое же обѣщаніе давали и сами митрополиты при своемъ поставленіи<sup>2</sup>). О томъ же напоминали и всякое отступленіе обличали пастыри — каждый въ своей епархіи<sup>2</sup>).

Наши русскіе князья хотя вступали въ родственныя связи съ царственными домами и неправославнаго исповѣданія, преимущественно съ домами королей польскихъ и венгерскихъ, т. е. съ католиками, однако, при такихъ бракахъ, лица неправославныя принимали православіе <sup>4</sup>). Такъ, дочь норвежскаго короля Олофа, по имени Индигерда, вышедшая замужъ за великаго князя Ярослава, по современному свидѣтельству митрополита Иларіона, вмѣстѣ съ супругомъ и всѣми дѣтьми, содержала у насъ *правовњріе, преданное* св. Владиміромъ, и называлась уже новымъ именемъ Ирины, которое, можетъ быть, получила вмѣстѣ съ тѣмъ, какъ приняла православіе<sup>5</sup>). Изъ нашихъ лѣтописей извѣстно, что

1) 1424 Акт. эксп. 1. Правосл. Собесѣдн. 1859 г. ч. III, стр. 219—220. Новгородскій владыка, подобно всѣмъ прочимъ епископамъ, давалъ въ своемъ исповѣданіи предъ рукоположеніемъ обѣтъ не дозволять во всемъ своемъ предѣлѣ православнымъ ни свадьбы, ни кумовства, какъ съ армянами, такъ и съ латинами.

2) 1645-1652 въ Акт. истор. Тамъ же, стр. 220.

3) Посланіе митроп. Іоны Вятскому духовенству около 1452 г. (Акты истор. т. І, с. 491): "Слышимъ: како тамошніи ваши духовніи дѣти незаконно. живутъ..., и съ отлученными отъ Божія Церкви и съ погаными и нечестивыми человѣкы съвъкупляются". Неволинъ. Т. І, стр. 273—274, примѣч. 911.

4) Не подлежитъ сомнѣнію, говоритъ митр. Макарій, что, при такихъ бракахъ, католички должны были перемѣнять свою вѣру на православную. Т. III, стр. 292.

5) Впослѣдствіи она была причтена русскою Церковью къ лику святыхъ. Макарій, т. І, стр. 244—246.

дочь польскаго короля Казиміра, по имени Марія, вышедшая въ 1179 г. за нашего князя Всеволода Святославича Чермнаго, скончалась въ томъ же году, принявъ схиму, и погребена въ Троицкой церкви Кирилловскаго монастыря, которую сама создала: значитъ была уже православная, а не католичка <sup>1</sup>). — Царь Іоаннъ IV Грозный, сватаясь за племянницу англійской королевы Елизаветы, считалъ необходимымъ условиться съ Елизаветою относительно въры своей невъсты: "Государь нашъ, сообщалъ Писемскій королевѣ, велѣлъ говорить: какъ судомъ Божіимъ сговоришь за него свою племянницу, быть ей за нимъ въ одной съ нимъ христіанской въръ, равно какъ боярамъ и боярынямъ, которые пріъдутъ съ нею, и захотятъ жить у ней на государскомъ дворъ"... 13 декабря 1583 г., на представлении Боуса, посла Елизаветы, прітхавшаго для окончательнаго ртшенія вопроса о сватовствть, Грозный призналъ нужнымъ освѣдомиться у него о вѣрѣ своей невъсты. "Хотимъ мы, судомъ Божіимъ, княжну Марью племянницу Елизаветъ - королевы, за себя взять, и княжна Марья будетъ-ли со мною въ одной въръ, и какимъ обычаемъ тому дѣлу совершиться?" Боусъ отвѣчалъ, что Марія едва-ли согласиться перемѣнить вѣру, потому что христіанство вездѣ "Я не о въръ съ тобой говорить хочу, замътилъ одно. царь; княжнѣ, которой обыть за нами, слѣдуетъ сперва креститься въ нашу христіанскую вѣру. Вижу, что ты пріѣ- ' халъ не дъло дълать, а отказывать; мы больше съ тобой о немъ и говорить не станемъ<sup>2</sup>)." — Одно изъ главныхъ обвиненій противъ Лжедимитрія I состояло въ томъ, что онъ,

<sup>1)</sup> Мақарій, т. III, стр. 292.

<sup>2)</sup> Голубцовъ. Пренія о въръ, вызванныя дъломъ королевича Вальдемара и царевны Ирины Михайловны, стр. 13.

не окрестивши Марину по обряду Православной Церкви, взялъ ее себѣ въ жену и вѣнчалъ царскимъ вѣнцемъ ').

Съ другой стороны, наши великіе князья выдавали своихъ дочерей за иновѣрцевъ только подъ условіемъ — не принуждать ихъ къ перемѣнѣ православной вѣры, и при томъ только въ исключительныхъ случаяхъ, когда думали способствовать, при помощи такихъ брачныхъ союзовъ, выгодамъ государства, примѣромъ чего можетъ служить упомянутый нами бракъ дочери великаго князя Ивана III — Елены съ литовскимъ великимъ княземъ Александромъ <sup>2</sup>).

Послѣ смутнаго времени, когда отечество наше претерпѣло не мало бѣдъ отъ католиковъ-поляковъ, взглядъ русской Церкви относительно смѣшанныхъ браковъ могъ сдѣлаться только еще болѣе строгимъ. Бракъ православнаго съ лицомъ

 Царица инокиня Мареа въ окружной граматѣ сибирскимъ городамъ писала о Лжедимитріи (21 мая 1606 года): "и вѣру христіанскую хотѣлъ попрати, взявъ дѣвку изъ Польши латинскія вѣры, и не крестилъ ее, вѣнчался съ нею въ соборной церкви пречистыя Богородицы, и помазалъ ее муромъ, и вѣнчалъ ее царскимъ вѣнцемъ". Собр. госуд. грам. ч. 2. № 146. стр. 306, 307. Православн. Собесѣдникъ. 1863 г., ч. І, стр. 76, примѣч.

2) "Государь Иванъ Васильевичъ отдалъ свою дочь за польскаго короля, по его прошенію, отдалъ потому, что желалъ быть съ нимъ въ любви и совѣтѣ, для утвержденія мирнаго". Макарій, т. ХІ, стр. 112. — Исторія сохранила одинъ фактъ выдачи православной княжны замужъ даже за язычника. Именно, язычникъ Ольгердъ (сынъ литовскаго князя Гедемина) женился на Іуліаніи, дочери Александра Михайловича Тверскаго (своячиницѣ великаго князя Симеона). "Сіе бракосочетаніе, говоритъ Карамзинъ (Исторія государства Россійскаго, т. IV, стр. 268) затрудняло совѣсть Великаго Князя; но Митрополитъ Θеогностъ благословилъ оное, въ надеждѣ, какъ вѣроятно, что Ольгердъ рано или поздно будетъ Христіаниномъ, и съ условіемъ, что бы его дѣти воспитывались въ истинной Вѣрѣ". неправославнымъ теперь рѣшительно не могъ состояться безъ перехода его въ православіе. Объ этомъ свидѣтельствуетъ рядъ историческихъ данныхъ. Такъ, отправляя въ 1621 году князя А. М. Львова и дьяка Ждана-Шипова въ качествъ своихъ сватовъ къ датскому королю Христіану IV, царь Михаилъ Өеодоровичъ и отецъ его Филаретъ Никитичъ признали небоходимымъ пунктъ о въръ будушей русской царицы изложить въ наказѣ посламъ съ большею опредѣленностью, рѣшительностью и подробностью, чѣмъ какъ это дѣлалось прежде. "Если спросятъ, останется ли Августа-Доротея при своей лютеранской въръ, посламъ предписывалось отвъчать: "королевской племянницъ быть въ одной съ государемъ въръ, въ истинной, православной христіанской греческаго закона и, прітхавъ въ Россійское государство, ей перейти и креститься, а иначе дѣлу статься нельзя: то противно нашему христіанскому закону и ото всѣхъ людей Россійскаго государства великому государю и ей, государынь, будеть поносно и нелюбительно, да и непригожее дъло быть мужу съ женой разныхъ въръ; когда же высокорожденная племянница ради благороднаго супруга своего и своего душевнаго спасенія приступить къ нашей вѣрѣ, отъ Бога ей будеть милость и ото встахъ людей честь и слава".... Этотъ наказъ въ пунктъ о въръ позднъе не разъ повторяли, съ незначительными добавленіями и сокращеніями, примѣнительно къ тѣмъ или другимъ обстоятельствамъ. "Похотя быть за нашимъ царемъ Михаиломъ Өеодоровичемъ въ сочетаніи законнаго брака и сообща съ нимъ, государемъ, всѣмъ его великимъ государствамъ царицею и великою княгинею," писали наше бояре въ январъ 1623 года къ шведскому королю Густаву Адольфу, "княжна Екатерина произволила бы быть съ нимъ въ одной православной втрт, приняла бы

св. крещеніе. Безъ этого начальнаго и главнаго дѣла ихъ государскому законному супружеству статься невозможно, потому что двухъ въръ великіе государи наши съ супругами своими никогда не бывали и впредь то быть не можетъ"... На этотъ разъ наши сочли нужнымъ оговориться даже относительно свиты и слугъ, которые прівдуть съ невестою въ Москву: "въ въръ имъ быть, если похотятъ, православной греческаго закона; ближнимъ людямъ при государѣ и царицѣ иновърцамъ быть не пригоже <sup>1</sup>)." Нагляднымъ доказательствомъ тому служитъ сватовство датскаго королевича Вольдемара за старшую дочь царя Михаила Өеодоровича, Ирину, о чемъ мы уже упоминали <sup>2</sup>). Какъ ни заманчивъ представлялся царю этотъ бракъ, онъ не могъ состояться безъ перемѣны Вольдемаромъ лютеранства на православіе, при чемъ перемѣна эта должна была произойти чрезъ перекрещиваніе Вольдемара. Послѣдній на это не согласился, и бракъ этотъ не состоялся<sup>8</sup>). — Разсказывая объ отношении русскихъ къ католикамъ и о томъ, что русскіе никого никогда не обращають въ свою въру, постившій Россію въ царствованіе царя Алексъя Михайловича Олеарій подтверждаетъ однако,

3) Когда королевичъ заявилъ царю, что "въ ихъ государствахъ мужъ держитъ свою въру, а жена другую, и онъ въры своей перемѣнить не можетъ", то царь отвѣтилъ на это: "не только въ государскихъ нашихъ чинахъ, но и въ простыхъ людяхъ мужъ съ женою въ разной върѣ быть не могутъ; а потому не худо бы королевичу подумать да поговорить отъ книгъ съ духовными людьми, не согласится ли онъ перемѣнить своей въры на наше св. благочестие". И. Соколовъ. Отношение протестантизма къ Росси въ XVI и XVII вв. Москва. 1880, стр. 101. "...Потому что иначе и законному браку его съ царскою дочерью никакъ быть нельзя." Макарій, т. XI, стр. 106.

<sup>1)</sup> Голубцовъ. Пренія о вѣрѣ, стр. 25-27.

<sup>2)</sup> См. стр. 108—111.

что они не допускаютъ смѣшанныхъ браковъ, требуя, чтобы оба супруга исповѣдывали православіе<sup>1</sup>).

Въ первый разъ на Руси формально разръшены смъшанные браки (т. е. браки лицъ православныхъ съ неправославными) въ 1721 году по слъдующему случаю: Въ 1720 г., "по имянному Его Царскаго Величества указу, посланы въ Сибирскую губернію, для пріиску рудныхъ мѣстъ и строенія и размноженія тамо заводовъ, отъ артиллеріи капитанъ Василій Татищевъ да бергъ-мейстеръ Бліеръ съ прочими" и вельно имъ принимать на службу шведскихъ плънныхъ, годныхъ къ рудному дълу. Плѣнные охотно соглашались на предложение, но выговаривали условие, чтобы имъ позволено было, безъ перемѣны вѣры, жениться на русскихъ женщинахъ, потому что женъ своей вѣры имъ негдѣ было взять Татищевъ и Бліеръ представили объ этомъ въ въ Сибири. Бергъ-Коллегію, а Бергъ-Коллегія вошла въ Святьйшій Сунодъ съ доношеніемъ, прося его разрѣшенія на браки русскихъ женщинъ съ плѣнными шведами. "Святѣйшій Правительствующій Сунодъ, слушавъ вышеписаннаго доношенія, приговорили: Шведскимъ плѣнникамъ, которые обрѣтаются

1) Толстой, т. І, стр. 99. — Въ Уложеніи царя Алексѣя Михайловича (гл. 16, ст. 19) говорится: "А будетъ за котораго за крещеннаго иноземца сговорятъ замужъ вдова дворянская, или сына боярскаго жена, съ прожиточнымъ помѣстьемъ: и той вдовѣ по томуже съ прожиточнымъ своимъ помѣстьемъ за крещенаго иноземца замужъ итти вольно". Здѣсь, говоритъ Неволинъ (Т. I, стр. 274 примѣч. 911) два раза повторяется слово крещеный, и очевидно имѣется въ виду та мысль, что только однимъ крещенымъ (въ православную вѣру) иноземцамъ можно вступать въ такіе браки, о которыхъ тутъ идетъ рѣчь. Наконецъ, продолжаетъ Неволинъ, данное въ 1721 году разрѣшеніе отъ Святѣйшаго Сvнода вѣнчать браки лицъ иностранныхъ христіанскихъ исповѣданій съ лицами православнаго исповѣданія служитъ также доказательствомъ, что прежде такіе браки не дозволялись. Тамъ же.

въ Сибирской губерніи, и имѣютъ искусство въ рудныхъ дълехъ и въ торгахъ и въ службу Его Царскаго Величества присягою обязалися въчно, также и впредь которые во оную службу со обязаніемъ в'тной присяги итти пожелають,

и такимъ позволить жениться на Русскихъ дѣвкахъ и вдовахъ. безъ премѣненія вѣры ихъ, таковымъ образомъ: прежде сочетанія брака у тѣхъ плѣнниковъ которой съ согласія избереть себѣ изъ Русскихъ въ жену, взять сказку за рукою, подъ штрафомъ жестокаго истязанія, что ему по сочетаніи брака жену свою во всю жизнь ни прельщеньемъ, и ни угрозами и никакими виды въ въру своего исповъданія не приводить и, за содержание втры ея православныя, поношения и укоризны не чинить; и отъ которыхъ будутъ родиться дѣти мужеска и женска полу, и ихъ крестить въ православную въру Россійскаго исповъданія, и какъ въ младенчествъ, такъ и въ совершенномъ возрастѣ обучать ихъ всякому православному Церкве Восточной обычаю, а въ свою въру, такъ же какъ и женъ своихъ не склонять, но попускать содержать имъ ту православную вѣру даже до кончины своея. И когда кто такою сказкою обяжется, то позволить жениться; а ежели кто такой сказки дать не похочетъ и на въчную государеву службу присяги не учинить, и такимъ жениться на Русскихъ дѣвкахъ и вдовахъ не попускать. А ежели кто, давъ такую сказку, женится, а потомъ со временемъ жену свою, или дѣтей склонитъ въ свою вѣру, а о томъ извѣстится, и о таковыхъ чинить, какъ церковныя правила и законы градскіе повелѣвають. Православній же священницы, кто съ оныхъ въ приходъ своемъ имъютъ иновърцевъ, съ Русскими женами сочетавшихся, должны суть, подъ лишеніемъ сана своего, съ всякимъ прилежаніемъ и бодростію наблюдать : не дѣется ли сему оберегательству противное, и ходятъ ли

жены Русскія, иновърнымъ мужемъ сопряженныя, въ церковь, исповъдаются ли духовникамъ своимъ и пріобщаются ли тайнамъ Евхаристіи Святой у ихъ же восточнаго исповъданія пресвитеровъ; и тожде смотръть и за дътьми ихъ, какъ женскаго, такъ и мужескаго пола, отъ семилътняго возраста <sup>1</sup>).

Не смотря однако на то, что со стороны духовной власти были приняты эти мѣры противъ совращенія православныхъ женъ и дѣтей отъ нихъ въ иновѣріе, Св. Сvнодъ нашелъ необходимымъ сдѣлать распоряженіе о напечатаніи для народа извѣстія о томъ, по какой причинѣ разрѣшены были браки иновѣрцевъ съ православными женскаго пола, "дабы, вѣдая вину оныхъ браковъ, были безсумнительны"<sup>3</sup>).

И дъйствительно, 18-го августа того же года Св. Сvнодъ издалъ обширное "посланіе къ православнымъ о безпрепятственномъ имъ вступленіи въ бракъ съ иновърцами"<sup>3</sup>), въ которомъ подробно изложилъ доказательства допустимости такихъ браковъ. Такъ какъ бракъ православнаго съ иновърнымъ, говоритъ Сvнодъ въ этомъ посланіи, "дъло есть не безъ сомнительства совъсти, ибо какъ въ Ветхомъ Завътѣ, такъ и во время Новаго, обрътаются заповъди и правила, бракъ таковой отръшающія, того ради Правительствующій Духовный Сvнодъ, смотря на нъкія главныя таковыхъ браковъ вины и нужды въ Россійскомъ Государствъ и желая подать врачевство бываемому о семъ недоумънію простосердечныхъ, но немощныхъ и въ ученіи неискусныхъ человъкъ, судилъ за должность свою ясно протолковать, ко-

полн. Собр. Постанов. и Распор. по Вѣдомст. Правосл. Исповѣд. Изд. 2-е № 131.

<sup>2)</sup> Тамъ же № 154.

<sup>3)</sup> Тамъ же № 173.

ихъ ради винъ браки съ невърными, или съ иновърными, то есть съ Христіаны, но въ нѣкіихъ догматахъ намъ несогласными, запрещаются. — Въдати же къ сему подобаетъ, что бракъ вѣрнаго мужа съ женою не точію иновѣрною, но и весьма невтрною, такожде и жены втрной съ невтрнымъ мужемъ, не есть самъ собою нечистъ, или богомерзкъ и лице върное самимъ ложа сообщеніемъ оскверняющій". Въ показательство этого положенія Сунодъ ссылается на посланіе св. Апостола Павла (I Корино. гл. 7) и учение св. отцевъ Церкви, изъ которыхъ видно, что таковые браки запрещались только изъ опасенія, чтобы "вѣрное лицо не совратилося къ зловѣрію невѣрнаго или иновѣрнаго своего подружія"; если же браки эти запрещаются только на указанномъ основаніи, продолжаетъ посланіе, то, очевидно, "когда будетъ сильное и довольное оберегательство, дабы върное лицо не совратилося къ невърію или иновърію своего подружія, тогда безъ всякаго сумнительства можетъ вѣрное лице съ невърнымъ или иновърнымъ сочетатися". Въ заключеніе своего посланія Сунодъ приводить примѣры браковъ съ иновърными и невърными изъ Свящ. Писанія, а также изъ исторіи; между прочимъ, указываетъ, на примъръ браковъ — дочери великаго князя Ярослава, Анны (въ 1060 г.), съ французскимъ королемъ Генрихомъ I; великой княгини Елены Іоанновны съ Александромъ, великимъ княземъ литовскимъ, и др. – Наконецъ, въ декабрѣ (4-го) того же года Св. Сунодъ опредѣлилъ разослать по всѣмъ епархіямъ, на имя епархіальныхъ архіереевъ, при указахъ Его Императорскаго Величества, напечатанныя книжки о бракахъ

1) Тамъ же № 333.

правовѣрныхъ лицъ съ иновѣрными 1).

На указанныхъ основаніяхъ были дозволяемы смѣшанные браки православныхъ съ неправославными и въ послѣдующее время. Браки православныхъ женъ съ иновѣрными мужьями были, впрочемъ, дъйствительны только въ Россіи; поэтому, когда дозволено было плѣннымъ шведамъ, женившимся на русскихъ женщинахъ, возвратиться въ ихъ отечество, то православныхъ женъ съ ними не отпускали, но, давая плѣннымъ свободу, съ нихъ брали "сказки" въ томъ, желаютъ ли они возвратиться къ своимъ женамъ, или нътъ; если они въ течени назначеннаго срока (одного года или двухъ) не возвращались, то бракъ расторгался '). Точно также дозволено было въ Выборгѣ вдовамъ и дѣвкамъ выходить замужъ за прітзжихъ изъ Швеціи, съ ттямъ только условіемъ, чтобы и самихъ шведовъ, которые приняли греко-россійскую вѣру, обратно изъ Выборга не отпускать <sup>2</sup>).

Между тѣмъ отъ иновѣрцевъ, какъ русскихъ подданныхъ, такъ и иностранныхъ, приносимы были нерѣдко на Высочайшее имя прошенія о дозволеніи имъ вступить въ бракъ съ русскими подданными православнаго исповѣданія, съ изъятіемъ существующихъ на этотъ предметъ постановленій, вслѣдствіе чего вопросъ этотъ Высочайшимъ повелѣніемъ (1832 г.) предложенъ былъ на разсмотрѣніе Св. Сунода.

Сунодъ, по внимательномъ разсмотрѣніи предложеннаго дѣла и соображеніи его съ существующими узаконеніями, нашелъ, что "закономъ 1721 г. (авг. 18) разрѣшено иновѣр-

 <sup>&</sup>quot;А ежели они по тому сроку не возвратятся, то тѣ ихъ жены отъ супружества съ ними будутъ свободны". Тамъ же № 285.

<sup>2)</sup> Полн. Собр. Зак. Т. VII (1723 г. 28 мая). № 4234.

цамъ иныхъ христіанскихъ исповъданій вступать въ супружество съ Русскими тогда только, когда они: 1) сами примуть Россійское подданство, и 2) обяжутся письменно не совращать жены въ свое втроисповтдание и послтдующихъ отъ нихъ дътей крестить и воспитывать въ Греко-россійской Въръ, и сіе разръшеніе предоставлено духовной власти. Вступленіе же иновѣрцамъ въ браки съ Русскими, безъ принятія подданства, какъ съ обязательствомъ, такъ и безъ обязательства, рождаемыхъ въ таковыхъ бракахъ дѣтей крестить и воспитывать въ Греко-россійскомъ законѣ, всегда разрѣшалось одною Высочайшею Властью по особеннымъ уваженіямъ. Правила сіи, свыше ста лѣтъ существующія, не стъсняя ни иновърцевъ, ни Русскихъ въ заключеніи брачныхъ союзовъ, съ тѣмъ вмѣстѣ удерживають оть того легкомысленныхъ, которые могли бы искать подобнаго соединенія необдуманно, по одному побужденію страсти, а симъ полагають прочное основание продолжению таковыхъ союзовъ. Напротивъ, измѣненіе сихъ правилъ, т. е. свободное разрѣшеніе инов'трцамъ браковъ съ Россійскими подданными, безъ принятія подданства первыми, а только съ обязательствомъ рождаемыхъ отъ сего сопряженія дѣтей крестить и воспитывать въ нашемъ втроисповъдании и не отвлекать отъ онаго женъ, можетъ, во первыхъ, умножить число таковыхъ искателей, а во вторыхъ, и что важнѣе всего, ослабить прочность брачнаго союза". По этимъ соображеніямъ Синодъ, "охраняя твердость брака, какъ таинства нашей Православной Церкви, отъ таковыхъ необдуманныхъ въ оный посяганий и въ отвращеніе всѣхъ послѣдствій разлученія иновѣрцевъ съ женами и дътьми ихъ, противныхъ религіи и нравственности, при томъ различая состояние иностранки, которая, входя въ Русское семейство, удобно дълается постояннымъ членомъ онаго, отъ

положенія иностранца, который, женясь на Русской, всегда болѣе можеть сохранить и побужденій и способовъ къ удаленію за границу — полагалъ постановить на сей предметъ слъдующія правила: 1. Если за Русскаго подданнаго Православнаго исповъданія хочеть выдти въ замужество иностранка другого исповъданія, то бракъ сей разръшать духовному начальству, на основани закона 1721 г. (авг. 18), безъ испрашиванія на сіе Высочайшаго разрѣшенія и совершать оный въ Православной Церкви, чрезъ Православнаго священника. 2. Если иновърецъ, не Русскій подданный, проситъ дозволенія жениться на Русской подданной, Православнаго исповѣданія, безъ принятія присяги на подданство, то въ таковыхъ просьбахъ, по прежнему, духовное начальство имъетъ отказывать. з. Исключенія изъ сего втораго правила, каковыя иногда дълаемы были по особымъ уваженіямъ и по Высочайшему снисхожденію, предоставить и впредь единственно Высочайшему усмотрѣнію." Правила эти были утверждены Государемъ Императоромъ (1833 года іюня 10-го<sup>1</sup>).

Въ Сvнодскомъ опредъленіи 1721 г. не было означено, къмъ должно быть даваемо разръшеніе на бракъ лица иностраннаго христіанскаго исповъданія съ лицемъ Православнаго исповъданія. Изъ позднъйшихъ узаконеній мы видимъ, что оно было даваемо епархіальнымъ архіереемъ. Въ 1840 г. Сvнодъ, съ Высочайшаго соизволенія, положилъ разръшить приходскимъ священникамъ, чтобы они къ повънчанію браковъ лицъ Православныхъ съ иновърными, если къ тому

Указъ 1833 г. авг. 26, въ Собр. Зак. Т. VIII. (Собран. второе).
№ 6406. Неволинъ. Исторія россійск. гражд. законовъ. Т. І, стр. 276—277.

нътъ законныхъ препятствій, могли отнынъ приступать сами, безъ испрошенія на то каждый разъ разръшенія епархіальныхъ архіереевъ<sup>1</sup>).

Въ опредълении Святъйшаго Сунода 1721 г. предполагалось, что бракъ вѣнчается Православнымъ священникомъ; но возникалъ вопросъ: въ одной ли Православной церкви долженъ быть вѣнчанъ бракъ лица Православнаго исповѣданія съ лицомъ другого христіанскаго исповѣданія, или онъ долженъ, по крайней мъръ, можетъ быть вънчаемъ въ церквахъ обоихъ исповъданій. Въ 1805 г. Святъйшимъ Сунодомъ, по частному случаю, было выражено правило, что бракъ лица Православнаго исповъдания съ лицемъ другого христіанскаго исповъданія долженъ быть вънчанъ непремънно Православнымъ священникомъ<sup>2</sup>). Въ Высочайшемъ указѣ 1832 г. предполагается, что бракъ лица Православнаго исповъданія съ лицемъ другаго христіанскаго исповѣданія можетъ быть вънчанъ въ церквахъ обоихъ исповъданій. Этимъ указомъ было постановлено, что браки лицъ Православнаго исповѣданія съ лицами римско-католическаго, совершенные одними римско-католическими священниками, почитаются недъйстрительными, доколѣ тотъ же бракъ не обвѣнчанъ Православнымъ священникомъ<sup>3</sup>).

Наконецъ, 10-го февраля 1864 года Высочайше утвержденнымъ мнѣніемъ Государственнаго Совѣта разрѣшено вѣнчать невѣстъ Православнаго исповѣданія съ женихами ино-

í 1) 1840 г. март. 20. Собр. Зак. Т. XV. отд. 1. (Собр. второе). № 13278. Неволинъ. Тамъ же, стр. 278.

<sup>2) 1805</sup> г. ноябр. 15. Собр. Зак. № 21949. Ср. 1832 г. ноябр. 23. Собр. Зак. Т. VII. (Собр. второе). № 5767. Неволинъ. Тамъ же, стр. 279–280.

<sup>3) 1832</sup> г. ноябр. 23. Собр. Зак. Т. VII. (Собр. второе). № 5767. Неволинъ. Тамъ же стр. 280.

вѣрными, *не состоящими* въ русскомъ подданствѣ, безъ испрашиванія особаго Высочайшаго соизволенія и безъ обязательства принять русское подданство<sup>1</sup>).

## Г. Религіозное общеніе.

Весьма дорожа своею вѣрою и желая оградить православныхъ отъ совращенія въ иное вѣроисповѣданіе, предки наши строго соблюдали предписанія Церкви, запрещающія православнымъ христіанамъ всякое религіозное общеніе съ иновѣрцами<sup>2</sup>). Въ дошедшихъ до насъ памятникахъ не только находятся свидѣтельства о запрещеніи православнымъ участвовать въ молитвахъ съ неправославными (входить въ ихъ храмы<sup>2</sup>), а также о недозволеніи неправославнымъ посѣщать православныя церкви, въ особенности же имѣть общеніе въ Причастіи Св. Таинъ; но встрѣчаются даже указанія на неодобреніе близкаго житейскаго общенія съ ними.

Уже преп. Өеодосій печерскій, митрополиты: Георгій, Іоаннъ II и Никифоръ, въ своихъ посланіяхъ, подробно опровергая разныя заблужденія латинянъ и указывая, что они за эти заблужденія отлучены, отвержены отъ Церкви Православной, заповѣдуютъ какъ мы видѣли (стр. 65—66, стр. 121), всячески блюстися ихъ ученія, не участвовать въ ихъ богослуженіи, не слѣдовать ихъ обычаямъ, не заключать съ ними брачныхъ союзовъ, не имѣть съ ними общенія даже

собр. Зак. № 40588.

 <sup>2)</sup> Апост. прав. 45, 65; Лаод. соб. прав. 6, 9, 33, 37; Тимоө.
Алекс. пр. 9.

<sup>3)</sup> Храмы латинянъ наши предки не хотѣли даже называть храмами или церквами, а называли божницами, въ отличіе отъ своихъ, православныхъ церквей и храмовъ. Макарій, т. VIII, стр. 371.

въ пищи и питіи и, въ случаѣ нужды, давать имъ то и другое въ особыхъ сосудахъ, или, если тсть съ ними и вмтстть, то только ради любви Христовой <sup>1</sup>). Много позднѣе наши митрополиты и архіереи продолжали повторять, предъ рукоположеніемъ своимъ, обътъ, что они не позволятъ никогда въ своихъ епархіяхъ никому изъ православныхъ ни брачнаго сочетанія, ни кумовства, ни братства какъ съ армянами, такъ и съ латинами<sup>2</sup>). — Приходившихъ къ намъ иновърцевъ, художниковъ, ремесленниковъ и другихъ, охотно принимали у насъ на жительство и предоставляли имъ держаться своей въры, безъ всякаго стъснения; но не дозволяли имъ имъть свои храмы, не дозволяли входить и въ русскіе храмы<sup>3</sup>). Въ "Выпискъ въ Посольскомъ приказъ" читаемъ — И Онтонію (Поссевину) сказано: "Которые торговые люди учнутъ пріѣзжать въ Московское государство римского закону, и священники съ ними будутъ римского жъ закону, и которые безъ поповъ своихъ учнутъ прітажать, и темъ по своему закону въ молбт во всемъ воля въ своихъ домѣхъ, а ко христіянской церкве приходить не пригоже и не пустять; а которые Римляня на Москвѣ помрутъ, и ихъ бы хоронили за городомъ на Нѣмецкомъ кладбищѣ, а у церквей ихъ похоранять не доведетца

1) Митрополить Іоаннъ II не дозволялъ совершать богослуженіе вићстѣ съ совершающими службу на опрѣснокахъ. "Но ѣсть съ ними при нуждѣ ради любви Христовой, говоритъ онъ, ни мало не возбранно. Если кто хочетъ избѣгать того подъ видомъ чистоты или немощи, пусть уклонится. Остерегайтесь только того, чтобы не вышелъ изъ того соблазнъ, не родилась вражда великая и злопомнѣніе; надобно для избѣжанія большаго зла (каковы соблазнъ и вражда) избирать меньшее". Правило превосходное, апостольское ! Филаретъ. Исторія русской церкви. Періодъ I, стр. 97.

- 2) См. выше стр. 121—122.
- 3) Макарій, т. VIII, стр. 372.

и Россійской въръ противно" 1). Новгородскимъ воеводамъ въ 1624 году крѣпко наказывалось московскимъ правительствомъ не пускать въ православныя церкви и Новгородскій Кремль некрещеныхъ нѣмцевъ<sup>2</sup>). Олеарія и его спутниковъ, заходившихъ во время путешествія въ 1634 году въ православныя церкви, немедленно выводили вонъ и выметали за ними полъ<sup>3</sup>). — Правда, въ торжественныхъ случаяхъ царь Іоаннъ Васильевичъ Грозный приглашалъ иногда и иностранныхъ пословъ-латинянъ присутствовать при нашемъ богослуженіи, но въ другое время самъ же совѣтовалъ не входить въ русскую церковь, чтобы не подвергнуться нареканію отъ православныхъ '); за то протестантамъ Іоаннъ Грозный входа ъвъ русскую церковь вовсе не дозволялъ, имѣя, конечно, въ виду, что католики, подобно православнымъ, признаютъ и призывание Святыхъ въ молитвахъ, и поклонение иконамъ, а лютеране не признають: пригласивъ, наприм., Антонія Пос-

1) Цвѣтаевъ. Изъ исторіи иностр. испов. въ Россіи. Прилож., стр. IX. Поссев. De rebus Moscovit. у Старчев. II, 278. Герберштейнъ въ оба свои посольства присутствовалъ при богослужени въ Успенскомъ соборѣ 15 августа, т. е. въ храмовый праздникъ. (Записки о Московіи). Но Кобенцелю государь не совѣтовалъ входить въ русскую церковь по означенной причинѣ. (De legat. ad Moscovit., у Старчев. II, 14). Макарій, т. VIII, стр. 372 примѣч.

- 2) А. Э. III. № 184, стр. 266.
- 3) Голубцовъ. Пренія о вѣрѣ, стр. 29.

4) Уже упомянутый нами старецъ Троице-Сергіевой лавры Арсеній Сухановъ, посланный царемъ Алексѣемъ Михайловичемъ и патріархомъ Іосифомъ на Востокъ для изученія тамошнихъ церковныхъ чиновъ и обрядовъ, тоже укорялъ грековъ въ нарушеніи церковныхъ правилъ относительно религіознаго общенія съ лицами неправославными: "Св. апостолы, говорилъ онъ, въ своихъ правилахъ повелѣли вѣрнымъ съ еретиками не молиться въ церкви, а вы, греки, молитесь въ одной церкви вмѣстѣ съ армянями, римлянами и франками, и святыню имъ даете на обѣдни". Макарій, т. XI, стр. 150.

8

севина въ Успенскій соборъ, онъ тутъ же присовокупилъ: "только смотри, Антоній, не введи съ собою въ церковь кого либо изъ лютеранъ"<sup>1</sup>). Ульфелдъ, протестантъ, пріѣзжавшій посломъ датскаго короля къ намъ въ Россію въ 1575 году, также разсказываеть о себь, что когда онъ въ Псковъ пожелалъ войти въ одну монастырскую церковь, то его не впустили какъ недостойнаго<sup>2</sup>). — Не были допускаемы въ православные храмы даже лица заподозрѣнныя въ нетвердости въ православіи. Когда въ 1629 году новгородскіе воеводы (Пожарскій и Глѣбовъ) спросили государя (Михаила Өеодоровича), пускать ли имъ въ Кремль и Софійскій соборъ, для поклоненія угодникамъ Божіимъ, русскихъ людей, которые приходять изъ уступленныхъ Швеціи городовъ и утводовъ и сами просять о томъ, отъ государя послѣдовалъ приказъ, чтобы воеводы предварительно развѣдывали, не пошатнулись ли эти русскіе люди въ православіи и не пристали ли къ лютеровой въръ: тъхъ, которые окажутся еще твердыми въ

1) Поссев. у Старч. II. 300. 315: vide, Antoni, ne lutheranum aliquem in ecclesiam inducas. Макарій, т. VIII, стр. 411 примѣч.

2) Legat. Moscovit. у Старч. 1, 6. Макарій, т. VIII, стр. 411. Во время преній о въръ, вызванныхъ дъломъ королевича Вольдемара и царевны Ирины Михайловны, на вопросъ Юрія Лота, состоявшаго въ свитъ Вольдемара: почему насъ не пускаютъ въ вашу соборную церковь? Если-бы пускали, многіе изъ насъ, видя ваше благочестіе, молитвы и чинъ церковный, стали-бы принимать православную въру, — Успенскій ключарь Иванъ Насъдка отвъчалъ: "Людей благочестивыхъ, прівзжающихъ въ Москву съ грамотами отъ своего начальства, въ которыхъ написано, что они правильно содержатъ христіанскую въру, у насъ пускаютъ въ соборную церковь служить и молиться; но кто окажется съ примѣсомъ еретическимъ, тѣхъ не только что въ церковь Божію, но и въ домъ святительскій не пускаютъ, и таковые съ нами христіанами никакого общенія не имѣютъ". Голубцовъ. Пренія о въръ, стр. 202.

православіи, пускать въ церкви, находящіяся въ посадѣ, но не въ Кремль и не въ Софійскій соборъ; а тѣхъ, которые уже пошатнулись въ православіи и пристали къ лютеровой вѣрѣ, не пускать и въ посадскія церкви, чтобы "нашей православной вѣрѣ поруганья не было" <sup>1</sup>). — Не дозволялось также и православнымъ входить въ неправославные храмы и участвовать въ богослуженіи съ лицами неправославными. Такъ, напр., великій князь Іоаннъ III, отправляя свою дочь въ Литву, между прочимъ, наказалъ ей: Если будетъ въ Вильнѣ королева, мать Александрова, ея свекровь, и если пойдетъ въ свою божницу, а ей велитъ идти съ собою, то Еленѣ провожать королеву до божницы, и потомъ вѣжливо отпроситься въ свою церковь, а въ божницу не ходить<sup>3</sup>).

2) С. Соловьевъ. Исторія Россіи съ древнѣйшихъ временъ. Т. V. М. 1872 г., стр. 133. Въ упомянутомъ нами выше (стр. 82 прим.). "Словѣ на Латиновъ и Лютеровъ" приводится, между прочимъ, одно интересное въ этомъ отношении повъствование. Въ монастырѣ св. Өеодосія, говорится здѣсь, жилъ одинъ инокъ, который, по неразумѣнію, заходилъ въ церкви, какія попада́лись ему: Египтянъ, Армянъ и другихъ еретиковъ. Явился ему Ангелъ и спросилъ: "скажи, старче, когда умрешь, какъ хочешь, чтобы тебя погребли - по-египетски, армянски, т. е. еретически, или по јерусалимски?" Старецъ отвѣчалъ: "не знаю". "Подумай о томъ, приду къ тебѣ черезъ три недѣли, и ты повѣдай мнѣ", сказалъ Ангелъ. Пошелъ старецъ къ другому монаху и сообщилъ ему о сновидѣніи. Этотъ разъяснилъ ему, что, посъщая иновърныя церкви, онъ дълается чуждымъ своей, Апостольской, и совѣтовалъ ему отвѣтить Ангелу, что желаетъ быть погребеннымъ по іерусалимски. Инокъ такъ и поступилъ. Снова явивтійся Ангелъ сказалъ ему: "добро, ты освободилъ свою душу отъ муки". Это намъ въ поученіе, чтобы мы не слушали пѣнія еретическаго, латинскаго, армянскаго, лютерскаго и другаго, чтобы ходили въ одни свои церкви, да не погубимъ труда добродътельнаго и съ нечестивыми не будемъ осуждены отъ Господа. Цвътаевъ. Изъ исторіи иностранныхъ исповѣданій въ Россіи, стр. 223-224.

8\*

<sup>1)</sup> Макарій, т. XI, стр. 22-23. Голубцовъ. Пренія о въръ, стр. 29-30.

Даже въ обыкновенныхъ житейскихъ отношенияхъ русскіе старались избѣгать иновѣрцевъ, не ожидая отъ близости къ нимъ ничего хорошаго. Въ житіи преп. Агапита печерскаго, врача безмезднаго, разсказывается, что въ Кіевѣ, въ концъ XI или въ началъ XII в., былъ знаменитый врачъ, "родомъ и вѣрою Армянинъ", какого прежде не бывало; что этоть врачъ, завидуя славѣ преп. Агапита, врачевавшаго чудесно, научилъ "иновѣрники своя" поднести иноку смертное зелье, которое однакожъ оказалось безвреднымъ, и что впослѣдствіи, когда Армянинъ пришелъ къ Агапиту и послѣдній хотълъ угостить его своею скудною пищею, Армянинъ сказалъ: "мы, отче, сего мъсяца четыре дня постимся, и нынъ у насъ постъ". Тогда Агапитъ спросилъ: "да кто ты и какой въры?" Гость отвъчалъ: "развъ ты не слышалъ обо мнѣ, что я Армянинъ?" Послѣ этого преподобный воскликнулъ: "какъ же смълъ ты войти и осквернить келлію мою и держать за грѣшную мою руку? Изыди отъ мене, иновѣрне и нечестиве" <sup>1</sup>). — Въ одномъ изъ посланій къ псковичамъ митрополить Фотій (въ началѣ XV в.) заповѣдуетъ, чтобы православные не вкушали удавленины и чтобы съъстные припасы, приносимые изъ нѣмецкой земли, вино, хлѣбъ, овощи, предварительно были очищаемы молитвою отъ iepeя и потомъ употребляемы въ пищу<sup>2</sup>). — Въ царствование Михаила Өеодоровича "донесено было великому государю, царю Михаилу Өеодоровичу и великому господину святъйшему Филарету..., что въ Москвѣ и въ городахъ православные христіане служатъ иновърцамъ и некрещеннымъ, чужестранцамъ, нъмцамъ и, живя у нихъ, впадаютъ въ предразсудки, нарушение въры

1) Макарій, т. II, стр. 323—324.

2) Макарій, т. V, стр. 29.

и разныя низости; къ умирающимъ не бываетъ свободнаго доступа духовному отцу; живые принуждены бывають всть мясо въ четыредесятницу и другіе посты. Посему повелѣно, чтобы вст православные оставили домы некрещенныхъ чужестранцевъ и впередъ не были бы у нихъ, дабы не осквернялись души христіанскія и не умирали безъ духовныхъ отцевъ" 1). Это повелѣніе подтвержено было въ Уложеніи царя Алексъя Михайловича 1649 г., при чемъ Уложение не только запрещало русскимъ жить у иноземцевъ, по крѣпостямъ и добровольно, но и грозило ослушникамъ жестокимъ наказаніемъ, "чтобъ не повадно было такъ дѣлать" <sup>2</sup>). — Уже въ царствование преобразователя России Петра В. случился такой интересный факть: патріархъ Іоакимъ, приглашенный однажды (28 февр. 1690 г.) за торжественный столъ, рѣшительно отказался присутствовать, если будуть допущены иноземцы, и царь долженъ былъ уступить патріарху. Приближаясь къ смерти († 17 марта 1690 г.), онъ составилъ духовное завѣщаніе<sup>3</sup>), въ которомъ, вмѣстѣ съ заповѣдью государямъ, какъ своимъ духовнымъ дѣтямъ, оставаться вѣрными Православію, онъ молилъ ихъ, чтобы они не допускали русскихъ до дружбы съ инов трцами, латинянами, лютеранами, кальвинами и другими, и настрого воспретили, чтобы иноземцы, "пришедъ сюда, въ благочестивое царство, въръ своихъ не проповъдовали, во укоризну о въръ не разговаривали бы ни съ къмъ

1) Филаретъ. Исторія русской церкви. Періодъ IV, стр. 194 примѣч. 289-е.

и обычаевъ своихъ иностранныхъ и по своимъ ихъ ересямъ

- 2) Голубцовъ. Пренія о вѣрѣ, стр. 348.
- 3) Рукопись Москов. Сvнод. Библ. № 422, л. 24—30. Житіе и завѣщаніе святѣйшаго патріарха Московскаго Іоакима. Издан. Общ. Древ. Письмен. 1879 г., № XLVII, стр. 120—138.

на прелесть христіанамъ не вносили бы", просилъ также не опредѣлять ихъ на высшія должности ни въ войскѣ, ни въ судѣ, а также не дозволять строить имъ "молбищныхъ по прелестямъ ихъ сборищъ еретическихъ", а какія уже и есть, и тѣ годно было бы снести, потому что въ нихъ много чинится хулы на Православную вѣру и на Русскихъ и такъ какъ въ самыхъ иностранныхъ государствахъ нѣтъ ни одной Православно-русской церкви ').

Съ теченіемъ времени это строгое отношеніе къ иновѣрцамъ смягчилось. Но и въ настоящее время общеніе православныхъ съ послѣдователями иныхъ вѣроисповѣданій, хотя бы и христіанскихъ, въ таинствахъ, религіозныхъ обрядахъ и, вообще, въ молитвахъ не допускается.

Такъ, воспріемниками при св. крещеніи дѣтей у православныхъ могутъ быть только лица православныя. По требованію Кормчей книги, "крещаемый, исходя отъ спасительныя бани, долженъ быть воспріемлемъ отъ единаго вѣрнаго человѣка" (гл. 50, ч. 2.)<sup>2</sup>); "иновѣрныя же лица не признаются пригодными для сего по причинѣ своего иновѣрія и изъ опасенія, что Сумволъ вѣры ихъ испорченный, и если они будутъ отрока наставлять, то, конечно, въ свою вѣру отведутъ". (Кн. о должн. пресв. § 80, стр. 132)<sup>3</sup>). Въ самомъ

1) Цвѣтаевъ. Изъ исторіи иностр. исповѣданій въ Россіи, стр. 245—246.

2) Кормчая, изд. 1816 г., стр. 153.

3) Допускаемое въ этой книгѣ, "по причинамъ политическимъ", исключеніе, подъ условіемъ чтенія иновѣрнымъ воспріемникомъ при крещеніи православнаго лица православнаго Сумвола вѣры, никогда не имѣло въ русской Церкви широкаго примѣненія, а тѣмъ болѣе никогда не было обращаемо въ общее правило нашею церковною властью, взглядъ которой на этотъ вопросъ со всею ясностью и полнотою выраженъ въ указѣ Св. Сунода на имя Рижскаго Пре-

дѣлѣ, воспріемники, при крещеніи младенцевъ, произносятъ за нихъ исповѣданіе вѣры, даютъ необходимые обѣты и отвѣты и принимаютъ на себя нравственную отвѣтственность научить ихъ истинамъ христіанской вѣры и родительски заботиться объ устройствѣ ихъ доброй жизни въ духѣ Православія: для выполненія столь важныхъ обязанностей необходимо поэтому, чтобы самъ воспріемникъ имѣлъ чистоту и твердость вѣры,понималъ сущность таинства и произносимыхъ имъ обѣтовъ, каковыхъ качествъ нельзя предполагать въ лицахъ неправославныхъ.

освященнаго. Въ этомъ указъ, между прочимъ, говорится, что 1) "при совершении св. таинства крещения и въ эсто-латышскихъ приходахъ Рижской епархіи воспріемниками отъ святой купели должны бытъ лица православныя; 2) только православные воспріемники или воспріемницы имъютъ церковное значеніе и, какъ участвующіе въ обрядовомъ дъйствіи при св. крещеніи, должны быть воспоминаемы въ молитвахъ и вносимы въ метрическія книги; 3) при затрудненіяхъ найти православныхъ — воспріемника и вмѣстѣ воспріемницу — слѣдуетъ совершать крещеніе при одномъ воспріемникѣ, если крещаемое лицо мужеска пола, или при одной воспріемницѣ, если крещаемое лицо женска пола; въ смертной же опасности можно крестить и безъ воспріемника; 4) въ виду исключительнаго положенія православной паствы въ прибалтійскомъ краѣ, среди преобладающаго иновѣрнаго населенія, св. Синодъ, не признавая удобнымъ и благовременнымъ нынъ совершенно устранить установившійся въ Рижской епархіи обычай допускать лютеранъ быть воспріемниками при крещеніи православныхъ, нашелъ однакоже необходимымъ: а) поручить мъстному духовенству имъть тщательное наблюденіе и попеченіе о томъ, чтобы воспріемникъ изъ иновѣрцевъ былъ допускаемъ только при крещеніи младенца женскаго пола и при наличности воспріемницы, исповѣдующей православную в ру, - а инов рная воспріемница только при крещении младенца мужескаго пола и при наличности православнаго воспріемника; б) вмѣнить приходскимъ священникамъ въ обязанность цѣлесообразными пастырскими наставленіями прихожанамъ содѣйствовать постепенному искоренению обычая приглашать иновърныхъ воспріемниковъ." Указъ Св. Сунода 11 декабря 1884 г., за № 4392.

Неправославные христіане ни въ какомъ случаѣ, хотя бы и во время болѣзни и за неимѣніемъ духовнаго лица, — не должны быть принимаемы православнымъ священникомъ на исповѣдь, безъ предварительнаго присоединенія къ Православной Церки<sup>1</sup>).

Отпѣваніе иновѣрныхъ христіанъ по чину Православной Церкви можетъ быть совершаемо только въ случаѣ обращенія ихъ предъ смертію въ Православіе и послѣ исповѣди ихъ предъ православнымъ священникомъ <sup>3</sup>). Только въ случаѣ крайней нужды, т. е. если не будетъ на лицо духовнаго лица того исповѣданія, къ которому принадлежалъ умершій, православный священникъ не долженъ отказываться отъ погребенія иновѣрнаго христіанина, но, облачившись въ ризу и епитрахиль, долженъ ограничить все совершеніе этого погребенія однимъ только провожденіемъ тѣла умершаго съ мѣста (изъ дома) до кладбища и опущеніемъ его въ могилу,

<sup>1)</sup> Указы Св. Сунода 17 іюня 1818 года и 22 декабря 1833 года. — На разсмотрѣніи уфийскаго епархіальнаго начальства находилось дѣло о допущении священниками одной изъ церквей уфимской епархіи къ исповѣди и св. Причастію иновѣрца армяно-грегоріанскаго исповѣданія, не присоединеннаго къ Православной Церкви, на основаніи его заявленія, что онъ неоднократно и ранъе исполнялъ долгъ исповъди и св. Причастія въ Православной Церкви. Такъ какъ такое незаконное вторженіе иновърца въ права, принадлежащія только православнымъ христіанамъ, произошло отъ недостаточнаго разумѣнія упомянутыми священниками ихъ пастырскаго долга, то виновные въ нарушеніи правилъ св. Церкви подвергнуты домашнему взысканію. Чтобы подобные случаи на будущее время не повторялись среди духовенства епархіи, уфимская консисторія дала знать духовенству епархіи, чтобы оно отнюдь не допускало иновърцевъ-христіанъ къ принятію св. Таинъ, безъ предварительнаго присоединенія къ св. Православной Церкви по чину, положенному на сей случай.

<sup>2)</sup> Ук. 1727 г. іюля 20; 1730 г. мая 22.

при пѣніи въ томъ и другомъ случаѣ: "Святый Боже", ко-

нечно, безъ пѣнія литіи и безъ возглашенія вѣчной памяти<sup>1</sup>).

1) Въ Высочайше утвержденномъ указѣ Св. Синода отъ 24 августа 1707 г. по сему поводу читаемъ: "Святъйшій Правительствующій Сунодъ, слушавъ рапортъ Преосвященнаго Виктора, Архіепископа, бывшаго Минскаго, а нынѣ Черниговскаго, вступившій въ Святѣйшій Сунодъ прошлаго 1795 года февраля 8 дня, въ которомъ прописывая вступившую къ нему отъ Генералъ-Мајора и Кавалера Князя Циціанова на одного полковаго Священника жалобу, что не хотълъ онъ умершаго Офицера Протестантскаго закона, по чину Греко-восточныя церкви погребсти, отзываясь, якобы наша Богословія то запрещаеть. съ требованіемъ притомъ отъ него Преосвященнаго оштрафованія того Священника, потому наипаче, что не будетъ никакого повиновенія и усердія солдать, всѣ почти по наружности судящихь такой религіи, къ Офицерамъ, когда они наравнѣ со скотами лишаются погребенія Христіанскаго, хотя впрочемъ вѣрно, ревностно и храбро службу свою отправляли, представилъ, что хотя онъ Преосвященный, не имѣя причины за сіе Священника истязывать, поелику не погребъ онъ того, который не былъ исповъдникомъ православнаго нашего закона, а отбылъ отъ означеннаго требованія молчаніемъ: но какъ могутъ и впредь въ войскахъ Россійскихъ, весь тамошній край собою наполнившихъ, въ недостаткъ Протестантскихъ или Реформатскихъ Пасторовъ, таковыя жъ послъдовать требованія; для того, какъ въ семъ полковымъ духовнымъ поступать, испрашивалъ онъ, Преосвященный, резолюціи для снабдѣнія его полковаго Священства. Приказали: всъхъ пограничныхъ Епархій, гдъ наиболъе расположены бываютъ. войска, Преосвященнымъ Архіереямъ предписать указами: 1. Ежели гдѣ для погребенія умирающихъ изъ другихъ религій нѣтъ кладбищъ, оныя, по сношенію съ Гражданскимъ Правительствомъ, отвесть близь находящихся при православныхъ церквахъ. 2. Поелику обыкновение есть Лютеранскимъ Пасторамъ погребать умершихъ Реформатской религіи и Реформатскихъ Лютеранъ; то гдѣ есть таковые или подобные другихъ исповъданій Пасторы, имъ и предоставить погребеніе служащихъ въ войскахъ Россійскихъ чиновниковъ другихъ религій. 3. Буде кто изъ таковыхъ чиновниковъ Католицкой, Реформатской или Лютеранской религій преставится, желая погребенъ быть отъ Священника Грекороссійскаго исповѣданія, а Пастора ни которой изъ помянутыхъ религій при томъ не будетъ: въ такомъ случаѣ, какъ они

145

Эта процессія никакъ не должна совершаться одновременно и въ ряду съ проводомъ другого умершаго, принадлежащаго къ Православной Церкви <sup>1</sup>).

Вопросъ о молитвѣ за умершихъ инославныхъ христіанъ въ практикѣ русской Церкви рѣшается неодинаково: одни отрицаютъ возможность такихъ молитвъ, ссылаясь, главнымъ образомъ, на отсутствіе въ канонахъ церковныхъ и практикѣ древней Церкви положительнаго основанія для оныхъ; другіе же допускаютъ ихъ, руководясь, съ одной стороны, широтою христіанской любви и вѣротерпимости, которая всегда свойственна была Православной Церкви, а съ другой, пастырски

ученіе Евангельское содержать, и надежду полагають во Христь Спаситель всего міра, а при томь опредѣлили себя на защищеніе правовѣрнаго Нашего отечества, Священникамъ полковымъ тѣла ихъ провождать съ мѣста до кладбища въ ризахъ и епитрахилѣ и опускать въ землю при пѣніи стиха: Святый Боже и прочая..." Полн. Собр. Зак. Т. XXIV. № 18110. Сравн. Вы сочай ше утвержденный указъ Св. Сунода 20 февраля 1800 г. (Полн. Собр. Зак. Т. XXVI. № 19.280).

Такимъ же образомъ, въ случаѣ требованія, погребаются православнымъ духовенствомъ умершіе армяне въ тѣхъ мѣстахъ, гдѣ не находится армянскаго духовенства. Ук. Св. Сvн. 17 іюня 1818 г. (Ср. Ук. Св. Сvн. на имя Преосв. Таврическаго 17 мая 1873 г).

1) Святѣйшій Сvнодъ опредѣленіемъ отъ 10--15 марта 1847 г. категорически постановилъ: 1) при погребеніи римско-католиковъ, лютеранъ и реформатовъ, православное духовенство можетъ, по приглашенію, исполнять только то, что сказано въ указѣ Святѣйшаго Сvнода 24 августа 1797 г. (т. е. проводить тѣло усопшаго отъ дома до могилы съ пѣніемъ: "Святый Боже", съ каковымъ опустить его и въ могилу); 2) но духовенство не имѣетъ права отпѣвать таковыхъ лицъ по чиноположенію Православной Церкви; 3) тѣло умершаго иновѣрца не можетъ бытъ вносимо передъ погребеніемъ въ православную церковь, и 4) духовенство не должно служить по немъ панихиды на дому и включать его въ церковное поминовеніе. Нечаевъ. Практическое руководство для священнослужителей, стр. 273-274.

входя въ нравственное состояние техъ православныхъ христіанъ, которые, состоя при жизни умершихъ иновърцевъ въ самыхъ тесныхъ родственныхъ съ ними связяхъ (напр. дъти къ родителямъ), или близкихъ служебныхъ и нравственныхъ отношеніяхъ, просятъ священника не отказать имъ въ христіанскомъ утѣшеніи помолиться съ ними объ упокоеніи души усопшаго иновърца-христіанина. Второго взгляда придерживался, между прочимъ, и знаменитый митрополитъ московскій Филаретъ, допускавшій домашнія молитвы и панихиды въ домѣ за умершихъ лютеранъ. Но при этомъ онъ считалъ основаниемъ возможности молитвы за умершихъ иновърцевъ почтительное и уважительное отношение этихъ послѣднихъ, при ихъ жизни, къ вѣрѣ православной, со всѣми ея учрежденіями, обрядами и обычаями; иновърцы, презрительно или враждебно относившіеся, при жизни своей, къ втот и Церкви православнымъ, никакихъ молитвъ со стороны этой Церкви не заслуживають 1). Но во всякомъ случаѣ подобная (домашняя) молитва за иновърца можетъ быть разръшена только мъстнымъ епископомъ<sup>3</sup>).

1) "Зная нѣкоторыхъ лютеранъ, говоритъ онъ, имѣвшихъ уваженіе и вѣру къ Православной Церкви, но скончавшихся внѣ единенія съ нею, въ утѣшеніе присныхъ вѣрныхъ, я дозволялъ о нихъ молитву не открытую въ церкви, съ которой они открыто не соединились въ жизни, а поминовеніе на проскомидіи и панихиды въ домѣ". Собр. мнѣн. и отзыв. митр. Москов. Филарета. Т. IV, стр. 277—278; томъ дополнит. стр. 186—188.

2) Сводъ мнѣній по этому вопросу можно найти въ "Чтеніяхъ Общества любителей духовнаго просвѣщенія". Москва. 1885 г. №№ 7—8. Церковный Вѣстникъ. 1897 г. № 49, стр. 1614—1615. Между прочимъ, современный извѣстный богословъ — епископъ Сильвестръ по этому поводу пишетъ (въ своемъ "Опытъ Правосл. Догмат. Богословія", т. V, стр. 316): "Апостолъ, по преимуществу любви говоритъ, есть

Вообще надо замѣтить, что Православная русская Церковь никогда не переставала видѣть въ иновѣрцахъ своихъ ближнихъ, хотя и заблуждающихся въ истинахъ христіанской вѣры, и возносить молитвы ко престолу Всевышняго о возвращеніи ихъ къ истинной Христовой Церкви.

гръхъ къ смерши, не о томъ глаголю, да молится (I Ioan. 5. 16). Церковь, вообще почитая поминовение усопшихъ дъломъ богоугоднымъ и спасительнымъ, признала полезнымъ и нужнымъ молиться только за тъхъ усопшихъ, которые скончались въ въръ и покаянии, подающими надежду на развитіе и укрѣпленіе оставшихся въ нихъ задатковъ духовно-благодатной жизни, но отнюдь не находила умѣстнымъ и полезнымъ молиться за такихъ, которые скончались во враждебномъ разрывѣ съ нею, а также съ явною потерею вѣры и всякаго добра". Приснопамятный архіепископъ Херсонскій Никаноръ въ своей предсмертной бестать выразился о христіанской молитвъ такъ: "лишь только чуждая истинной Церкви Христовой душа отходитъ въ міръ не земной, св. Церковь, усугубляя свои молитвы о своихъ отходящихъ къ Богу, не своихъ, не принадлежащихъ къ общенію ея вѣры и таинствъ, всецѣло предоставляетъ домостроительству правосудія и милостей Божіихъ". (Къ рѣшенію вопросовъ изъ области пастырской практики и церковно-религіозной жизни. Кіевъ. 1896, стр. 82.)

·Digitized by Google



## Глава III.

## Положеніе неправославныхъ христіанъ по дѣйствующему русскому законодательству <sup>1</sup>).

"Совњеть человњческая единому Богу токмо подлежитъ и никакому государю не позволено оную силою въ другую въру принуживать ..." (Грамота Петра Великаго польскому королю Августу II 9-го марта 1718 года).

"Поляки безвозбранно да чтутъ Господа Бога по латинскому обряду, русскіе же люди искони были и будутъ православными и вмъстъ съ Царемъ и Царицей выше всего чтутъ и любятъ родную Православную Церковъ". (Слова, собственноручно начертанныя нынѣ благополучно царствующимъ Государемъ И мператоромъ во 2-ой день іюля 1898 года).

Переходя къ разсмотрѣнію вопроса о положеніи неправославныхъ христіанъ по дѣйствующему русскому законодательству, считаемъ необходимымъ сдѣлать слѣдующее предварительное замѣчаніе.

1) Наше законодательство знаетъ христіанъ слѣдующихъ инославныхъ исповѣданій: римско-католическаго, армяно-католическаго, армяно - грегоріанскаго, евангелическо - лютеранскаго, евангелическоаугсбургскаго, евангелическо-реформатскаго, Архангельскаго еванге-



Всякое христіанское государство обязано, конечно, уважать основанную на сущности въры свободу совъсти и религіи своихъ подданныхъ; однако принципъ христіанской терпимости отнюдь не требуетъ и равнаго отношенія государства ко всъмъ признаннымъ и терпимымъ имъ религіознымъ обществамъ. Справедливость требуетъ, чтобы каждый получалъ свое, на сколько это соединимо съ представляемой государствомъ истиной; принципъ справедливости не есть принципъ абсолютнаго равенства<sup>1</sup>). Христіанская терпимость не есть равнодушіе къ своей истинѣ и къ чужимъ религіознымъ заблужденіямъ. Въ области личнаго религіознаго убъжденія государство должно гарантировать полную свободу совъсти и не можетъ дъйствовать въ этой области ни мечемъ, ни тюрьмою, ни лишеніемъ гражданскихъ правъ. "Мы, по дарованной Намъ отъ Всевышняго власти, совъсти человъческой приневоливать не желаемъ и охотно предоставляемъ каждому Христіанину на его отвѣтственность пещись о блаженствъ души своей" - говоритъ великій преобразо-

лическаго прихода, представляющаго собою соединеніе лютеранскаго и реформатскаго исповѣданія; евангелическихъ братьевъ въ Сарептѣ и въ Прибалтійскихъ губерніяхъ, шотландскихъ колонистовъ въ Каррасѣ, базельскихъ колонистовъ въ городѣ Шушѣ, колоніи Гнаденбургъ въ Терской области, менонитовъ, баптистовъ. Въ дѣйствующемъ законодательствѣ они называются также (не совсѣмъ удачно) "христіанами и ностранныхъ исповѣданій." (Сводъ Зак. Россійск. Имп. Т. ХІ.ч. I. Уст. иностр. исповѣд.). Этотъ терминъ удерживаютъ и нѣкоторые русскіе изслѣдователи (Графъ Дм. Толстой, Ив. Соколовъ, Дм. Цвѣтаевъ и др.).

1) Dr. August Wilhelm Dieckhoff. Staat und Kirche. Principielle Betrachtungen über das Verhältniss beider zu einander aus dem Gesichtspuncte des christlichen Staates. Leipzig, 1872, стр. 27—29. М. Рейснеръ. Христіанское государство. (Къ вопросу объ отношеніи государства и церкви). Томскъ. 1899, стр. 47.

ватель Россіи <sup>1</sup>). — Но отъ свободы личнаго исповѣданія должно отличать свободу религіознаго соединенія, публичнаго культа, образованія религіозныхъ обществъ; безграничная и, безусловная свобода подобныхъ соединеній уже переходитъ границы требованія христіанской вѣротерпимости; такихъ публичныхъ религіозныхъ обществъ государство не можетъ оставить безъ своего надзора и регламентаціи <sup>2</sup>).

Отношеніе русской государственной власти къ иновърцамъ на всемъ пространствъ исторіи русскаго государства опредѣлялось двумя принципами: охраненіемъ господствующей Православной въры, съ одной стороны, и полною въротерпимостью къ иновърцамъ и невмѣшательствомъ во внутренюю церковную жизнь ихъ<sup>3</sup>), съ другой стороны. Таковымъ же оно представляется и въ настоящее время.

Православная вѣра на Руси искони признавалась единою истинною, а потому господствующею, вѣрою въ государствѣ; таковою же она признается въ Россіи и теперь: "Первенствующая и господствующая въ Россійской Имперіи вѣра, гласятъ наши основные законы, есть Христіанская Православная Каволическая Восточнаго исповѣданія" \*).

4) Т. І. ч. 1., основ. законы, ст. 40. Ср. ст. 1-ю Т. ХІ. ч. 1., въ которой читаемъ: "Первенствующая и господствующая въра въ Россійскомъ государствъ есть Христіанская Православная Каволическая Восточнаго исповъданія. Но и всъ не принадлежащіе къ сей Церкви подданные государства и иностранцы, въ ономъ пребывающіе, поль-

 <sup>1)</sup> Манифестъ имп. Петра Великаго 16 апрѣля 1702 г. пунктъ 2. Полн. Соб. Зак. Т. IV. № 1910.

<sup>2)</sup> Friedrich Julius Stahl. Über christliche Toleranz. Berlin, 1855, стр. 3—14. Рейснеръ. Христіанское государство, стр. 64.

<sup>3) &</sup>quot;Въ Московскомъ государствѣ много разныхъ вѣръ, и мы ни у кого воли не отнимаемъ, живутъ, кто какъ хочетъ". Цвѣтаевъ. Изъ исторіи иностр. исповѣд. въ Россіи. Москва 1886, стр. 290. См. выше стр. 94.

Отсюда вытекаютъ слѣдующія послѣдствія: "Въ предѣлахъ государства одна господствующая Православная Церковь имѣетъ право убѣждать послѣдователей иныхъ Христіанскихъ исповѣданій и иновѣрцевъ къ принятію ея ученія о вѣрѣ. Духовныя же и свѣтскія лица прочихъ Христіанскихъ исповѣданій и иновѣрцы строжайше обязаны не прикасаться къ убѣжденію совѣсти не принадлежащихъ къ ихъ религіи; въ противномъ случаѣ они подвергаются взысканіямъ, въ уголовныхъ законахъ опредѣленнымъ" 1). Напротивъ, "если исповѣдующіе иную вѣру пожелаютъ присоединиться къ вѣрѣ Православной, никто ни подъ какимъ видомъ не долженъ препятствовать имъ въ исполненіи сего желанія" 2).

Преимущество Православной вѣры обнаруживается, между прочимъ, въ случаѣ брака лица, принадлежащаго къ Православной Церкви, съ лицомъ неправославнымъ. Именно, по дѣйствующему русскому законодательству <sup>в</sup>), "если женихъ или невѣста принадлежатъ къ Православному исповѣданію, въ семъ случаѣ вездѣ, кромѣ Финляндіи, требуется: 1) чтобы лица другихъ исповѣданій, вступающія въ бракъ съ лицами Православнаго исповѣданія, дали подписку, что не будутъ ни поносить своихъ супруговъ за Православіе, ни склонятъ ихъ чрезъ прельщеніе, угрозы или инымъ образомъ, къ принятію своей вѣры, и что рожденныя въ семъ бракѣ дѣти крещены и воспитаны будутъ въ правилахъ Православнаго

зуются каждый повсемъстно свободнымъ отправленіемъ своей въры и богослуженія".

1) Т. XI. ч. 1. ст. 4

2) Т. ХІ. ч. 1. ст. 5. Ср. Т. ХІV. Уст. о предупр. и пресѣч. прест., ст. 75.

3) Т. Х. ч. 1. ст. 67.

исповѣданія <sup>1</sup>); **2**) чтобы при вступленіи въ сіи браки непремѣнно исполнены и соблюдены были всѣ правила и предосторожности, для браковъ между лицами Православнаго исповѣданія вообще постановленныя <sup>2</sup>); <u>3</u>) чтобы сіи браки были

1) Подписка дается въ слѣдующей формѣ: Нижеподписавшійся или нижеподписавшаяся (званіе, имя, фамилія, вѣроисповѣданіе) симъ удостовѣряю, что вступаю въ бракъ съ . . . (званіе, имя, фамилія) Православнаго исповѣданія; въ воспитаніи обоего пола дѣтей отъ сего брака буду поступать согласно съ законами Государства Россійскаго, т. е. буду крестить и воспитывать ихъ въ Православной вѣрѣ. Приложеніе къ ст. 67 Т. Х. ч. І. Ср. Уст. Дух. Консист. ст. 27: "Предъ совершеніемъ брака Православнаго лица съ иновѣрнымъ, Священникъ, по исполненіи общихъ узаконенныхъ предосторожностей, беретъ отъ иновѣрнаго лица показаніе въ слѣдующей формѣ: "Нижеподписавшійся" и т. д. — По В ы с о ч а й ш е м у повелѣнію 24 декабря 1883 года взятіе этой подписки отъ иновѣрцевъ — иностранныхъ подданныхъ, если они проживаютъ за-границей, не требуется.

2) "Въ Лифляндской, Эстляндской и Курляндской губерніяхъ, при бракахъ лицъ Православнаго исповѣданія съ протестантами, отъ сихъ послѣднихъ въ особенности требуется свидѣтельство пастора, что они въ приходѣ своемъ оглашены, и что къ заключенію брака не открылось никакого препятствія; по совершеніи же брака, пасторъ долженъ быть увѣдомленъ о времени вѣнчанія." (Т. ХІ. ч. Г. ст. 346 примѣчаніе).

Въ виду того, что, по сообщенію Министра Внутреннихъ Дѣлъ Оберъ-Прокурору Св. Сvнода, ксендзы отказываютъ въ выдачѣ исповѣдныхъ свидѣтельствъ лицамъ римско-католическаго исповѣданія, желающимъ вступить въ бракъ съ православными, при совершеніи такихъ браковъ, не требуется отъ брачущихся лицъ римско-католическаго исповѣданія представленіе исповѣдныхъ свидѣтельствъ отъ ксендзовъ. (Циркул. указъ Св. Сvнода 21 іюля 1891 г. Срав. Св. Зак. Т. II. Учр. Губерн. ст. 681 п. 32).

Относительно совершенія браковъ между лицами Православнаго и римско-католическаго исповѣданій, въ видѣ временной мѣры, постановлено: 1) бракъ лица римско-католическаго исповѣданія съ лицомъ Православнаго исповѣданія можетъ быть оглашенъ въ одной Православной церкви, но въ такихъ случаяхъ требуется, чтобы лица римско-католическаго исповѣданія, вступающія въ бракъ съ православ-

10

вѣнчаны Православнымъ Священникомъ въ Православной церкви"<sup>1</sup>). "Когда въ числѣ брачныхъ лицъ одно принад-

ными, представили причту Православной церкви, въ которой должно быть совершено оглашеніе, взамѣнъ предбрачнаго свидѣтельства приходскаго римско-католическаго священника, удостовѣреніе мѣстной полиціи о внѣ-брачномъ ихъ состояніи и правоспособности ко вступленію въ бракъ, и 2) чины мѣстной полиціи, при выдачѣ помянутыхъ удостовѣреній, руководствуются метрическими свидѣтельствами о рожденіи такихъ лицъ, паспортами, легитимаціонными книжками и другими видами на жительство, а при доказанной невозможности представить таковые — и показаніемъ не менѣе, какъ двухъ достовѣрныхъ свидѣтелей. (Примѣчаніе 2-е къ ст. 67 Т. Х. ч. 1., по Продолжен. 1895 г.).

1) "Впрочемъ, безъ испрошенія на то каждый разъ разрѣшенія Епархіальныхъ Архіереевъ, если къ тому нѣтъ препятствій по правиламъ и обрядамъ Православной вѣры; просьбы о дозволеніи совершить обрядъ бракосочетанія по правиламъ одной лишь иностранной Церкви принимать запрещается". (Т. Х. ч. і. ст. 67).

"За совершение брака между лицомъ Православнаго и лицомъ другаго христіанскаго исповѣданія, прежде совершенія онаго Православнымъ Священникомъ, когда нътъ въ виду формальнаго удостовъренія отъ надлежащаго духовнаго начальства, что, по правиламъ Церкви Восточной, къ сему браку не представляется никакихъ препятствій, священники римско-католическаго, армяно-грегоріанскаго, армяно-католическаго и проповѣдники протестантскихъ исповѣданій, смотря по тому, оказались или не оказались впослѣдствіи препятствія къ тому браку, и по другимъ обстоятельствамъ дѣла, подвергаются: или денежному взысканію не свыше пятидесяти рублей; или же временному удаленію отъ должности на время отъ двухъ до шести мѣсяцевъ; или и удаленію отъ мъста". (Улож. о наказ. ст. 1576.) - По проэкту новаго Уголовнаго Уложенія, "духовное лицо иновърнаго христіанскаго въроисповъданія, виновное въ совершеніи брака иновърца съ лицомъ Православнаго въроисповъданія, прежде совершенія онаго Православнымъ Священникомъ, если не было на сіе надлежащаго разръшенія, наказывается арестомъ не свыше одного мъсяца и, сверхъ сего, удаляется отъ церковной должности на время отъ шести мъсяцевъ до одного года, а при повторении — навсегда". (Статья 343-я п. 4).

"Браки лицъ Православнаго исповѣданія съ лицами римско-като-

лежитъ къ Православному вѣроисповѣданію, то разсмотрѣніе вопроса о томъ, былъ ли бракъ и законно ли онъ совершенъ,

дическаго исповъданія, совершенные одними римско-католическими священниками, почитаются недъйствительными, доколъ тотъ же бракъ не обвънчанъ Православнымъ Священникомъ. (Т. Х. ч. 1. ст. 72.)

Воспрещается пасторамъ вѣнчать браки православныхъ съ лютеранами, при чемъ Сенатъ разъяснилъ, что лица, принадлежащія по рожденію и крещенію къ Православному исповѣданію, не взирая на конфирмирование ихъ по обряду евангелическо-лютеранской церкви, не могутъ быть по закону признаваемы принадлежащими къ евангелическо-лютеранскому въроисповъданию, а по своему рождению и крещенію должны быть почитаемы православными. На семъ основании, при разрѣшеніи вопроса о значеніи брака подобныхъ лицъ, совершеннаго пасторомъ по обрядамъ евангелическо-лютеранской церкви, Сенатъ находитъ, что, по силѣ 1, 25, 31 и др. статей Х тома 1 ч. и 26 ст. Уст. Духовн. Консист., законные браки между лицами Православнаго въроисповъданія, или между православнымъ лицомъ и лицомъ другого христіанскаго въроисповъданія, должны быть совершаемы Православными священниками во всемъ сообразно правиламъ и обрядамъ Православной Церкви. Противозаконно совершенный пасторомъ надъ двумя православными обрядъ бракосочетанія не можетъ создать дъйствительнаго по нашимъ гражданскимъ и церковнымъ законамъ брака, а является лишь преступнымъ, учиненнымъ съ явнымъ злоупотребленіемъ власти, церковнымъ благословеніемъ, со стороны пастора, супружескаго сожительства, не имѣющаго значенія освященнаго церковью брачнаго союза и по сему недъйствительнаго. Пасторъ, совершившій такой бракъ, подлежитъ отвътственности по 1575 ст. Улож. о наказан., которая гласить: "Священники римско-католические, армяно-грегоріанскіе и армяно-католическіе и проповъдники протестанскихъ исповъданій за совершеніе брака, который по закону долженъ быть признанъ недъйствительнымъ, приговариваются, въ случаъ, когда сіе учинено ими завѣдомо: къ лишенію духовнаго сана и къ заключенію въ тюрьмѣ на время отъ восьми мѣсяцевъ до одного года и четырехъ мѣсяцевъ. Когда жъ они оказываются виновными токмо въ извинительной, болѣе или менѣе по стеченію особенныхъ обстоятельствъ, ошибкѣ, то подвергаются: въ первый разъ строгому выговору; а во второй, удаленію отъ должности. За совершеніе зав'єдомо, изъ какихъ-либо корыстныхъ или иныхъ личныхъ видовъ, брака воспрещаемаго законами,

10\*

равно опредъленіе уважительности причинъ къ его расторженію, во всякомъ случаѣ подлежитъ рѣшенію духовнаго суда Православной Церкви. Рѣшеніе сіе имѣетъ быть твердо въ отношеніи къ обоимъ лицамъ"<sup>1</sup>).

Такъ какъ при заключении смѣшаннаго брака отъ супруга инославнаго отбирается передъ вѣнчаніемъ, какъ сказано выше, особая подписка о томъ, что онъ будетъ крестить и воспитывать дѣтей по правиламъ Православной вѣры, то, при отказѣ въ выдачѣ такой подписки, самое вѣнчаніе, очевидно, не можетъ имѣтъ мѣста. — На практикѣ однако не-

хотя и не считающагося недъйствительнымъ, они подвергаются лишенію духовнаго сана; когда жъ, напротивъ, они только были вовлечены въ извинительную по обстоятельствамъ ошибку, то за сіе въ первый разъ, имъ дѣлается лишь строгій выговоръ; въ случаѣ жъ новой такого рода неосмотрительности, они удаляются отъ должности. съ воспрещениемъ вновь опредълять къ мъсту. Симъ же наказаниямъ и на томъ же основаніи подвергаются и тѣ иностраннаго исповѣданія священники и проповѣдники, которые хотя не сами совершили воспрещенный законами бракъ, но свидътельствомъ, объявлениемъ въ церкви, или иными какими либо по должности своей дъйствіями дали другому священнику или проповъднику поводъ совершить оный". (Рѣш. Уголов. Кассац. Деп. по дѣлу Леціуса 1891 г. № 10). — По проэкту новаго Уголовнаго Уложенія, "духовное лицо иновѣрнаго христіанскаго исповъданія, виновное въ совершеніи брака между лицами завъдомо Православнаго въроисповъданія, наказывается: арестомъ. Сверхъ сего, виновный удаляется отъ церковной должности навсегда. (Статья 344-я).

Православный священникъ, послѣ повѣнчанія каждаго изъ смѣшанныхъ браковъ, долженъ увѣдомить приходскаго пастора, или ксендза о времени совершенія такого брака (Т. Х. ч. 1. ст. 69. Ср. Т. ХІ ч. 1. ст. 346 примѣч.).

1) Т. XVI. ч. 2., законы о судопр. гражданск., ст. 454. — "На семъ основаніи запрещено римско-католическимъ духовнымъ властямъ принимать отъ разведенныхъ православнымъ судомъ лицъ римско-католическаго закона прошенія о разводъ ихъ и по римскому закону". Тамъ же, примъчаніе.

рѣдко оказывается, что, при заключеніи смѣшаннаго брака, подписка отобрана не была. Возникаетъ вопросъ, подлежитъ ли въ такомъ случаѣ не давшій подписки отвѣтственности по Уложенію о наказаніяхъ (по статьть 190-ой). Отвтать долженъ быть отрицательный, такъ какъ обязанность его крестить дѣтей въ Православную вѣру есть обязанность для него условная и основывается на данномъ имъ объщании (подпискѣ), а если подписки нѣтъ, то нѣтъ и нарушенія обязанности, такъ какъ нѣтъ и самой обязанности<sup>1</sup>). Впрочемъ, о крещеніи и воспитаніи рожденныхъ отъ смѣшаннаго брака дътей въ Православной въръ долженъ заботиться. супругъ православный, такъ какъ православные за крещеніе своихъ дѣтей въ иную вѣру подвергаются отвѣтственности по Уложенію о наказаніяхъ безусловно, независимо отъ того, рождены ли дѣти въ простомъ или смѣшанномъ бракѣ (по 190 ст. Улож. о наказ.<sup>3</sup>).

 И. Г. Щегловитовъ. Нарушеніе правилъ о крещеніи дѣтей отъ смѣшанныхъ браковъ. Юридическая Лѣтопись. 1890 г. № 2, стр. 124—125.

2) 190-я ст. Улож. о нак. гласить: "Родители, которые, бывъ по закону обязаны воспитывать дътей своихъ въ въръ Православной, будутъ крестить ихъ или приводить къ прочимъ таинствамъ и воспитывать по обрядамъ другаго христіанскаго исповѣданія, присуждаются за сіе: къ заключенію въ тюрьмѣ на время отъ восьми мѣсяцевъ до одного года и четырехъ мѣсяцевъ. Дѣти ихъ отдаются на воспитаніе родственникамъ Православнаго исповъданія или, за неимъніемъ оныхъ, назначаемымъ для сего отъ Правительства опекунамъ, также Православной вѣры. Тому же наказанію подвергаются и опекуны, которые будутъ воспитывать ввѣренныхъ имъ дѣтей Православнаго исповѣданія въ правилахъ другаго вѣроученія. При семъ они немедленно устраняются отъ опеки". - По проэкту новаго Уголовнаго Уложенія, "родитель или опекунъ, обязанный по закону воспитывать своего или находящагося подъ его опекою, недостигшаго четырнадцати лѣтъ, малолѣтняго въ правилахъ Православной вѣры, виновный въ крещеніи или приведении его къ инымъ таинствамъ иного христіанскаго въро-

Правило объ обязанности давать подписку дѣйствовало и въ Прибалтійскихъ губерніяхъ до 19-го марта 1865 г., когда послѣдовало Высочайшее повелѣніе о томъ, чтобы въ этихъ губерніяхъ, при совершеніи браковъ между православными и протестантами, впредь не требовать отъ мѣстныхъ уроженцевъ означенныхъ, установленныхъ въ 67-ой ст. предбрачныхъ подписокъ на счетъ крещенія и воспитанія дѣтей, отъ сихъ браковъ рожденныхъ, въ правилахъ Православнаго исповѣданія, и такимъ образомъ сочетавшіеся бракомъ протестанты, съ 19-го марта 1865 г. по день возстановленія указаннаго въ 67-ой ст. закона во всей силѣ, не только не были обязаны давать упомянутыхъ подписокъ, но и имѣли право крестить и воспитывать рожденныхъ отъ этихъ браковъ дѣтей по правиламъ и обрядамъ той церкви, которую они изберутъ, а не исключительно церкви Православной, ибо

исповѣданія или въ воспитаніи его по правиламъ и обрядамъ таковаго, наказывается: заточеніемъ на срокъ не свыше одного года" (ст. 341-я).

Говоря объ отвѣтственности родителей за нарушеніе обязанности воспитывать своихъ дѣтей по правиламъ Православной вѣры, не лишнимъ будетъ упомянуть еще объ одномъ практическомъ вопросѣ. Нѣкоторые практики полагаютъ, что такъ какъ 190-я ст. Улож. о нак. главнымъ образомъ караетъ крещение дътей въ другую въру, то счисленіе сроковъ давности должно начинаться съ момента такого противозаконнаго крещенія. Такое миѣніе не можетъ быть правильнымъ. Изъ содержанія 190-ой ст. Улож. о наказаніяхъ видно, что законъ нашъ караетъ не только крещеніе, но и приведеніе къ прочимъ таинствамъ, а равно и воспитаніе дѣтей по обрядамъ другого христіанскаго въроисповъданія. Преступленіе это несомнънно представляетъ собою преступление длящееся. Оканчивается оно лишь съ того момента, когда родители, по тѣмъ или другимъ причинамъ, устраняются отъ воспитанія ребенка. Только съ этого момента можетъ начаться теченіе давности, но ни въ какомъ случаѣ не съ момента крещенія. И. Г. Щегловитовъ. Юрид. Лѣтопись 1890 г. № 2, стр. 125—126.

для нихъ постановленное въ 67-ой ст. ограниченіе не существовало<sup>1</sup>). Мнѣніе же, что Высочайшимъ повелѣніемъ 19 марта 1865 г. разрѣшалось лишь не требовать предбрачныхъ подписокъ, но не возбранялась православному духовенству принимать таковыя отъ брачущихся лютеранскаго исповѣданія, если они, по волѣ другой стороны, изявили желаніе или согласіе на выдачу оныхъ, противорѣчитъ точному и буквальному смыслу Высочайшаго повелѣнія, которое, предписывая не требовать помянутыхъ росписокъ, "тѣмъ самымъ устраняло всякое значеніе ихъ, и, слѣдовательно, не давало православному духовенству никакого повода приниматъ отъ брачущихся такія обязательства, которыя въ глазахъ правительства никакой силы не должны были имѣть"<sup>2</sup>).

Требованіе означенныхъ въ 67-ой ст. Х т. 1 ч. подписокъ, по отношенію и къ мъстнымъ уроженцамъ Прибалтійскихъ губерній, снова было возстановлено въ полной силъ Высо-

2) Рѣшеніе Уголов. Кассац. Депар. Прав. Сената 1893 г. № 29.

<sup>1)</sup> Правильность этого заключенія, говорить Правительствующій Сенатъ (Рѣшен. Уголовн. Кассац. Департ. 1893 г. № 29), подтверждается и мнѣніемъ Святѣйш. Правительствующаго Сунода, который по однородному дѣлу въ 1834 г. разъяснилъ, что сила указа 23 ноября 1832 г., - коимъ постановлено было: браки разновѣрныхъ лицъ въ запад. ныхъ и бълорусскихъ губерніяхъ совершать на основаніи общихъ дъйствующихъ во Всероссійскомъ Государствѣ узаконеній, — простирается на тѣ только лица, кои вступили въ браки по распубликовании сего постановленія, и что отъ родителей православнаго и иновѣрческаго исповѣданій, коихъ браки заключены прежде обнародаванія помянутаго указа, должно требовать, относительно крещенія и воспитанія дѣтей исполненія той обязанности, какую сни приняли на себя предъ вступленіемъ въ бракъ по существовавшему тогда закону. (Примѣч. къ ст. 67 т. Х ч. І.). Мнѣніе это изложено въ примѣчаніи къ ст. 27 Уст. Дух. Консист., гласящемъ: "Изложенное въ статъѣ 27-ой Уст. Консист. правило не распространяется на тѣ мѣстности, гдѣ таковыхъ подписокъ, по особымъ постановленіямъ, отбирать не положено."

чайшимъ повелѣніемъ 8 августа 1885 года. Это составило одну изъ самыхъ благодѣтельныхъ и рѣшительныхъ мѣръ незабвеннаго Императора Александра III къ огражденію Православія въ Прибалтійскомъ краѣ, ибо въ продолженіе почти го лѣтъ, послѣ того какъ въ Прибалтійскихъ губерніяхъ ослаблено было требованіе примѣненія этого закона, населенію края постоянно внушаемо было, что господствующею, если даже не единственною, вѣрою въ краѣ должна быть лютеранская вѣра, и что всѣхъ дѣтей отъ смѣшанныхъ браковъ обязательно крестить въ лютеранство<sup>1</sup>).

"Въ заключаемыхъ въ Финляндіи бракахъ лицъ разныхъ Христіанскихъ исповѣданій, вѣнчаніе производится въ обѣихъ церквахъ. Дъти, рождающіяся въ сихъ бракахъ, воспитываемы должны быть въ той втрт, къ которой принадлежитъ отецъ, не допуская о семъ особенныхъ договоровъ. Постановленіе сіе въ отношеніи лицъ, исповѣдующихъ Православную въру, распространяется на однихъ только коренныхъ жителей Финляндіи; браки же военно-служащихъ Православнаго исповъданія, находящихся въ тъхъ мъстахъ, по командъ и квартированію, должны быть совершаемы Православными Священниками на основани общихъ постановлений "2). Такимъ во 1-хъ, коренные жители Финляндіи протеобразомъ: стантскаго въроисповъданія, повънчавшіеся съ православными женщинами внѣ предѣловъ этой страны, теряютъ право на крещеніе и воспитаніе дътей въ протестантской въръ, но обязаны крестить и воспитывать ихъ по правиламъ Православной Церкви, и, во 2-хъ, наоборотъ, тѣ же корен-

<sup>1)</sup> Состояніе отечественной Церкви по всеподданнѣйшему отчету Оберъ-Прокурора Св. Синода за 1886 г. Христ. Чтеніе 1889 г. Ч. 1, стр. 105.

<sup>2)</sup> Т. Х. ч. 1. ст. 68.

ные жители Финляндіи, повѣнчавшіеся съ женщинами Православнаго исповѣданія въ предѣлахъ упомянутой страны, сохраняютъ за собою право, если пожелаютъ, на крещеніе и воспитаніе своихъ дѣтей въ протестанской вѣрѣ и въ томъ случаѣ, если эти дѣти будутъ рождены во время проживанія ихъ родителей внѣ предѣловъ Финляндіи.

Преимущество Православной вѣры сказывается, далѣе, и въ томъ, что во всѣхъ краяхъ Имперіи, кромѣ губерній Прибалтійскихъ, "евангелическо-лютеранскіе проповѣдники обязаны приносимыхъ къ нимъ для крещенія младенцевъ, коихъ родители неизвѣстны, отсылать по принадлежности къ православному духовенству" <sup>1</sup>).

Такъ какъ Православная вѣра въ Россійскомъ государствѣ есть первенствующая и господствующая, то "Императоръ, престоломъ Всероссійскимъ обладающій, не можетъ исповѣдывать никакой иной вѣры, кромѣ Православной"<sup>3</sup>). Этотъ основной законъ Россійской имперіи неукоснительно соблюдался на всемъ протяженіи исторіи русскаго государства. "Съ самаго крещенія Россіи, въ продолженіе болѣе шести вѣковъ, сказано въ наказѣ посламъ о большомъ дѣлѣ (т. е. о принятіи королевичемъ Владиславомъ Православной вѣры)

1) Т. ХІ. ч. 1. ст. 807. — "Въ Прибалтійскихъ губерніяхъ Евангелическо-Лютеранскіе проповѣдники совершаютъ св. крещеніе надъ незаконорожденными дѣтьми матерей Евангелическо-Протестантскаго исповѣданія, по ихъ на то согласію, а равно и надъ подкидываемыми или находимыми младенцами, коихъ родители неизвѣстны." Тамъ-же, ст. 276. (Ср. ст. 808 того же Тома и 83 ст. Т. ХІV. Уст. о предупр. и пресѣч. преступл.)

2) Т. І. ч. 1., основ. законы, ст. 41. — "Императоръ, яко Христіанскій Государь, есть верховный защитникъ и хранитель догматовъ господствующей вѣры, и блюститель правовѣрія и всякаго въ Церкви святой благочинія." (Т. І. ч. 1., осн. законы, ст. 42.)

не было примѣра, чтобы русскій царь не исповѣдывалъ Православной вѣры, и что, еслибъ это допустить, то вся страна взволнуется"<sup>1</sup>). Нѣкоторые изъ русскихъ пословъ, перешедшихъ на сторону Сигизмунда, соглашались было возвести самаго его на русскій престолъ, но отецъ будущаго перваго русскаго царя изъ дома Романовыхъ митрополитъ Филаретъ Никитичъ настаивалъ на выборѣ Владислава, говоря: "будетъ де креститься, и онъ нашъ государь, а будетъ не креститься, и намъ онъ на надобенъ<sup>3</sup>).

Не только самъ Государь Императоръ, но и Супруга его, а равно и Супруга Наслъдника Всероссійскаго Престола должна быть Православнаго исповъданія: "Бракъ мужескаго лица Императорскаго Дома, могущаго имъть право на наслъдованіе Престола, съ особою другой въры совершается не иначе, какъ по воспріятіи ею Православнаго исповъданія"<sup>3</sup>).

Православная Церковь, признавая одну себя единою истинною Церковью Христовою, принадлежность къ которой является необходимымъ условіемъ для спасенія, не допускаетъ для своихъ послѣдователей свободы перехода изъ Православія въ иное, хотя бы христіанское исповѣданіе, и разсматриваетъ лицъ, отпадшихъ отъ Православной вѣры, какъ заблуждающихся, заботясь о возвращеніи ихъ въ Православіе <sup>4</sup>). Этотъ

2) Тамъ же, стр. 93.

3) Т. І. ч. 1, ст. 141. "По соизволенію царствующаго Императора, Члены Императорскаго Дома могутъ вступать въ бракъ, какъ съ особами Православнаго исповѣданія, такъ и съ иновѣрными." Тамъ же, ст. 140.

4) Законъ не допускаетъ перехода православнаго лица въ другое, хотя бы христіанское вѣроисповѣданіе, и Православная Церковь не перестаетъ считать отпадшаго своимъ членомъ, сохраняя его въ вѣдѣніи православнаго духовнаго начальства. "Законодательство наше,

<sup>1)</sup> Толстой. Римскій католицизмъ въ Россіи. Т. 1, стр. 90.

взглядъ Православной Церкви не является исключительнымъ: не только Православная, но и всякая иная церковь не допускаетъ для лицъ, къ ней принадлежащихъ, свободы выхода и перехода въ другое вѣроисповѣданіе и не считаетъ такого выхода актомъ правомѣрнымъ.

Наше законодательство содержитъ рядъ статей, запрещающихъ отступленіе отъ Православія. "Какъ рожденнымъ въ Православной вѣрѣ, говорится въ нашихъ законахъ, такъ и обратившимся къ ней изъ другихъ вѣръ, запрещается отступить отъ нея и принять иную въру, хотя бы то и хри-"Епархіальный архіерей обязанъ надзирать, стіанскую" 1). чтобы Православные Христіане не совращались въ иную въру, ибо одна господствующая Православная Каеолическая Восточная Церковь имъетъ право въ предълахъ государства убъждать иновърцевъ къ принятію ея ученія" <sup>2</sup>). "Отступившіе отъ Православнаго въ иное христіанское въроисповъданіе: отсылаются къ духовному начальству, для увѣщанія, вразуменія ихъ и поступленія съ ними по правиламъ церковнымъ. До возвращенія ихъ въ Православіе, принимаются правительствомъ, для охраненія ихъ малолѣтнихъ дѣтей отъ

по мнѣнію Правительствующаго Сената, смотритъ на отступленіе отъ Православія, какъ на состояніе не только воспрещенное закономъ, но и преступное, которое никогда не можетъ сдѣлаться состояніемъ законнымъ; а слѣдовательно, съ присоединеніемъ православнаго къ другому вѣроисповѣданію, являясь дѣйствіемъ преступнымъ, какъ со стороны присоединившаго духовнаго лица, такъ и со стороны присоединеннаго, не можетъ создать законной принадлежности послѣдняго къ сему вѣроисповѣданію со всѣми проистекающими отъ таковой принадлежности законными послѣдствіями." (Рѣш. Уголов. Кассац. Деп. 1891 г. № 10).

1) Т. XIV. Уставъ о предупр. и пресѣч. преступл. ст. 36.
2) Уст. Духов. Консист. ст. 23.

совращенія, указанныя въ законахъ (именно въ Уставѣ о предупр. и пресѣч. преступл.) мѣры. Въ имѣніяхъ ихъ, населенныхъ православными, на все, сіе время назначается опека и имъ воспрещается въ оныхъ жительство" <sup>1</sup>). "Наблюденіе и всѣ по таковымъ дѣламъ распоряженія возлагаются на Министерство Внутреннихъ Дѣлъ, которое въ тоже время собираетъ свѣдѣнія о семействѣ лица, отступившаго отъ Православія, и если окажутся малолѣтнія дѣти, то о мѣрахъ къ охраненію ихъ Православія представляетъ на усмотрѣніе Его Императорскаго Величества установленнымъ порядкомъ"<sup>2</sup>).

Надо при этомъ замѣтить, что "сила постановленій о давности не распространяется на вину перешедшихъ изъ Церкви Православной въ другое, хотя и пользующееся свободою богослуженія въ Россіи, христіанское вѣроисповѣданіе, и тѣмъ менѣе еще на преступленіе отпадшихъ вовсе отъ вѣры христіанской, какъ безпрерывно продолжающіяся, доколѣ они не обратились къ долгу" <sup>3</sup>).

Дъйствующее законодательство содержитъ также рядъ постановленій, имъющихъ цълью предупредить возможность отпаденія отъ Православной въры. Такъ, статьею 78-ою

2) Т. XIV. Уст. о предупр. и пресѣч. прест., ст. 29. — "Отступившіе отъ вѣры Христіанской въ нехристіанскую, или отъ Православнаго въ иное Христіанское вѣроисповѣданіе, а также совратившіеся изъ вѣры Православный въ какую либо ересь, во всякомъ случаѣ назидаются въ истинной вѣрѣ и увѣщаются духовнымъ начальствомъ по правиламъ церковнымъ". Т. XVI. ч. 1. Уст. уголов. судопроизв. ст. 1004, примѣчаніе.

3) Улож. о наказ. ст. 162.

Улож. о наказ. ст. 188. Въ этой опекѣ не могутъ участвовать ни мужъ отступившей отъ Православія, ни жена измѣнившаго Православію. (Т. XIV. Уст. о предупр. и пресѣч. прес., ст. 38.)

Устава о предупр. и пресѣч. преступл. (Т. XIV) "запрещается римско-католическому бѣлому и монашествующему духовенству въ губерніяхъ западныхъ имѣть въ домахъ, церквахъ и монастыряхъ своихъ для услуженія людей Православнаго исповѣданія," а слѣдующею 79-ою статею "запрещается римско-католическому духовенству дѣтей Православнаго исповѣданія посылать въ римско-католическія церкви къ слушанію службы вмѣстѣ съ католиками, преподавать симъ дѣтямъ катихизисъ или же лѣлать имъ противныя Православію внушенія" 1); наконецъ, статьею 81-ою "запрещается протестанскому духовенству прибывающихъ въ его приходы неизвѣстныхъ ему людей допускать къ Причащенію св. Таинъ безъ взятія отъ нихъ подписки въ томъ, что они не принадлежатъ къ Православной Церкви" 2).

1) "Монахи, изобличенные въ дѣланіи ученикамъ другихъ вѣръ внушенія правилъ вѣры римско-католической, не допускаются къ исправленію духовныхъ требъ для мірянъ, кромѣ случаевъ крайней необходимости. Члены римско-католическихъ Духовныхъ Консисторій, которые будутъ уличены въ потворствѣ и въ принятіи посредничества относительно желающихъ отступить отъ Православія, удаляются отъ присутствія". (Т. XIV. Уст. о предупр. и пресѣч. прест., ст. 79). "Запрещается духовенству иностранныхъ исповѣданій преподавать православнымъ духовныя требы или дѣлать внушенія, до религіи касающіяся, и тѣмъ еще болѣе запрещается ему входить въ какое либо посредство, сношеніе, представленіе и ходатайство о желающихъ отступить отъ Православія". (Тамъ же, ст. 80).

2) Ср. ст. 295-ю Т. XI. ч. 1.: "Иностранцы и всѣ, находящіеся въ дальномъ разстояніи отъ прежняго своего мѣстопребыванія, могутъ быть по желанію допускаемы къ совершенію покаянія и къ Св. Причащенію въ томъ Евангелическо-Лютеранскомъ приходѣ, въ коемъ имѣютъ жительство. Если неизвѣстно съ точностію, принадлежатъ ли они къ Евангелическо-Протестантской Церкви, то отъ нихъ требуется письменное о семъ за ихъ подписью объявленіе, въ которомъ должно быть объяснено, что они не принадлежатъ къ Церкви Православнаго исповѣданія."

Не одобряя прозелетизма вообще<sup>1</sup>), государственная власть на Руси не можеть, конечно, равнодушно относиться въ совращенію изъ Православія и принимаетъ строгія мѣры противъ совратителей ). Дъйствующее законодательство содержить рядъ статей противъ совратителей, при чемъ невыгодныя послъдствія за совращеніе различны, смотря по тому, произошло ли совращение изъ Православной въры въ нехристіанскую, или въ ересь, или въ расколъ, или въ одно изъ иностранныхъ (христіанскихъ) исповѣданій. "За совращеніе изъ Православнаго въ иное христіанское въроисповъданіе, виновный приговаривается: къ лишенію встахъ особенныхъ, лично и по состоянію присвоенныхъ, правъ и преимуществъ и къ ссылкъ на житье въ Сибирь, или къ отдачъ въ исправительныя арестанскія отдѣленія" <sup>в</sup>). "Кто въ проповѣди или сочинении будеть усиливаться привлекать и совращать православныхъ въ иное, хотя христіанское, въроисповъданіе, или же еретическую секту, или раскольнический толкъ, тотъ за сіе преступленіе подвергается: въ первый разъ, лишенію нѣкоторыхъ особенныхъ правъ и преимуществъ и заключенію въ тюрьмѣ на время отъ восьми мѣсяцевъ до одного

<sup>1)</sup> Даже дъйствія, клонящіяся къ обращенію въ Православіе, обставлены, по нашему законодательству, разными ограниченіями. (См., напр., Т. XIV. Уставъ о предупр. и пресъч. преступл., ст. 70 прилож., и ст. 73.)

<sup>2) &</sup>quot;Всякое малъйшее помътательство Церкви Православной въ правилахъ ея и въ священнослужении, оскорбление чъмъ либо ея служителей и всякое отвлечение не только отъ нея, но и отъ другихъ терпимыхъ въръ, строжайше запрещаются". Т. XIV. Уст. о предупр. и пресъч. преступл. ст. 77.

<sup>3)</sup> Уложеніе о наказ. ст. 187. Надо замѣтить, что, по закону 12 іюня 1900 г., ссылка на поселеніе и на житье, за цѣлый рядъ преступленій, замѣнена другими наказаніями.

года и четырехъ мѣсяцевъ; а во второй, заключенію въ крѣпости на время отъ двухъ лѣтъ и восьми мѣсяцевъ до четырехъ лѣтъ, также съ лишеніемъ нѣкоторыхъ особенныхъ правъ и преимуществъ; въ третій же разъ, онъ присуждается къ лишенію встхъ особенныхъ, лично и по состоянію присвоенныхъ, правъ и преимуществъ и ссылкѣ на житье въ Сибирь или къ отдачѣ въ исправительныя арестанскія отдѣленія<sup>1</sup>). Во всѣхъ случаяхъ, гдѣ совращеніе соединено съ насиліемъ, наказаніе усиливается <sup>2</sup>). Карается не только совращение, но и попустительство относительно совращения: такъ, статья 192-я Уложенія о наказаніяхъ гласитъ: "кто, зная, что жена его, или дѣти, или другія лица, за коими ему предоставлено закономъ наблюдение и попечение, намърены отступить отъ Православнаго исповѣданія, не будетъ стараться отклонить ихъ отъ сего намъренія и не приметъ никакихъ зависящихъ отъ него по закону мъръ для воспрепятствованія исполненію онаго, тоть за сіе приговаривается: къ аресту отъ трехъ дней до трехъ мъсяцевъ и, сверхъ того, если онъ православный, предается церковному покаянію" »).

1) Тамъ же, ст. 189.

2) Тамъ же, ст. 187. — По проэкту новаго Уголовнаго Уложенія, "виновный въ совращеніи православнаго въ иное христіанское вѣроисповѣданіе наказывается: заточеніемъ на срокъ не свыше трехъ лѣтъ. Если совращеніе учинено посредствомъ насилія или наказуемой угрозы, то виновный наказывается: поселеніемъ". (ст. 338.) "Виновный въ произнесеніи или чтеніи, публично, рѣчи или сочиненія, а равно въ распространеніи или публичномъ выставленіи сочиненія или изображенія, возбуждающихъ къ переходу православныхъ въ иное вѣроисповѣданіе или въ расколоученіе, буде сіе учинено съ цѣлію совращенія оныхъ, наказывается: заточеніемъ на срокъ не свыше трехъ лѣтъ" (ст. 342).

3) "Дѣла о совратителяхъ и совращенныхъ изъ Православія

Надо однако замѣтить, что, для признанія въ дѣйствіяхъ виновнаго признаковъ совращенія изъ Православія, необходимо, "чтобы ръшимость отступившаго отъ Православія покинуть свою втру и присоединиться къ другому христіанскому в вроиспов в данію явилась результатом такой активной дъятельности совратителя, которая по своей природъ и значенію соотвѣтствуетъ понятію закона о подстрекательствѣ, т. е. нравственнаго или физическаго въ этомъ направлении воздъйствія на лицо совращенное. Законъ требуетъ, чтобы, если не самая мысль объ измѣнѣ своей вѣры, то окончательная рѣшимость осуществить такое намѣреніе созрѣла и получила свое выполненіе подъ вліяніемъ активнаго воздъйствія совратителя, а, слѣдовательно, въ тѣхъ случаяхъ, когда такая рѣшимость явилась у отступившаго не подъ вліяніемъ воздъйствія лица обвиняемаго, дъятельность виновнаго можетъ оказаться совмъщающей въ себъ признаки какого либо иного нарушенія постановленій, ограждающихъ неприкосновенность Православной Церкви, но она не можетъ быть разсматри-

разсматриваются безъ очереди." Т. XVI. ч. 2, законы о судопр. уголовн., ст. 534.

"Приговоры по дѣламъ о совращеніи изъ Православія въ другія исповѣданія, коими виновные, безъ различія званій, присуждаются къ лишенію всѣхъ правъ состоянія и ссылкѣ въ каторжную работу или на поселеніе въ Сибирь, изъятые же отъ тѣлеснаго наказанія къ лишенію всѣхъ или нѣкоторыхъ лично и по состоянію присвоенныхъ имъ правъ и преимуществъ, ссылкѣ на житье въ Томскую или Тобольскую губерніи, заключенію въ крѣпость или тюрьму, равнымъ образомъ приговоры, коими лица духовнаго званія присуждаются къ лишенію сана, съ заключеніемъ или безъ онаго, или къ удаленію въ Великороссійскія губерніи, прежде приведенія въ исполненіе, представляются Министру Внутреннихъ Дѣлъ для внесенія, чрезъ Комитетъ Министровъ, на Высочайшее усмотрѣніе. Тамъ же, ст. 535.

ваема, какъ совращеніе въ томъ смыслѣ, какъ его понимаетъ ст. 187 Уложенія о наказаніяхъ <sup>1</sup>).

Обязывая всякую духовную власть и всякое частное лицо иностраннаго, какъ христіанскаго, такъ и иновѣрнаго исповъданія, не прикасаться въ дълахъ въры къ убъжденію совъсти послъдователей другихъ въръ, наше законодательство вообще воспрещаетъ "всякое малъйшее помъшательство" Церкви Православной и всякое отвлечение отъ нея<sup>2</sup>). Такъ, "священнослужители иновѣрныхъ христіанскихъ исповѣданій, которые зав'вдомо допустять православнаго къ испов'вди, причащенію или елеосвященію по своимъ обрядамъ, подвергаются за сіе: въ первый разъ удаленію отъ мъста на время оть шести мъсяцевъ до одного года; а во второй, лишенію Даже "за исправление сихъ духовныхъ духовнаго сана". требъ для православнаго по невъдънію, они подвергаются строгому выговору, какъ за несогласную съ важностью ихъ званія неосмотрительность" <sup>в</sup>). "Лица духовенства иностранныхъ Христіанскихъ исповѣданій, изобличенныя въ преподаваніи катихизиса малолѣтнимъ исповѣданія Православнаго, или же въ дъланіи имъ противныхъ Православію внушеній, хотя и безъ доказаннаго намъренія совратить ихъ, подвергаются за сіе: въ первый разъ, удаленію отъ своихъ мъстъ

3) Улож. о наказ., ст. 193. "Дъйствія пастора, завъдомо допустившаго крещеніе, по обряду лютеранской церкви, ребенка, рожденнаго отъ матери православнаго исповъданія, даннымъ имъ на такое крещеніе благословленіемъ и запись имъ младенца въ метрикахъ лютеранской церкви, по мнѣнію Уголов. Кассац. Департ. (Рѣш. Общ. Собранія 1871 г. № 87), подходятъ подъ дъйствіе ст. 193-ей Уложенія". Намъ же кажется, что эти дъйствія подходятъ скорѣе подъ дъйствіе слѣдующей 194<sup>1</sup> статьи, чъмъ подъ дъйствіе 193 ст. Улож. о наказ.

11

<sup>1)</sup> Рѣшеніе Угол. Кассац. Департ. 1891 г. № 9.

<sup>2)</sup> Т. ХІ. ч. І. ст., 4. Т. ХІV. Уст. о предупр. и пресъч. преступл., ст. 77.

и должностей на время отъ одного года до трехъ лѣтъ; во второй — лишенію духовнаго сана и заключенію въ тюрьмѣ на время отъ восьми мѣсяцевъ до одного года и четырехъ мѣсяцевъ (). Накоцеца, сращениосящиители, инорфриция

мѣсяцевъ" '). Наконецъ, "священнослужители иновѣрныхъ Христіанскихъ исповѣданій, которые совершатъ по своимъ обрядамъ надъ православнымъ конфирмацію, или муропомазаніе, или иное священнодѣйствіе, знаменующее принятіе въ исповѣданіе иновѣрной Христіанской церкви, или же допустятъ совершить или совершатъ по своимъ обрядамъ крещеніе надъ дѣтьми православныхъ, подвергаются за сie: отрѣшенію отъ должности или лишенію духовнаго сана<sup>2</sup>).

1) Улож. о наказ., ст. 194.

2) Тамъ же, ст. 194<sup>1</sup>. Ср. ст. 501 Т. ХІ. ч. 1.: "Если Евангелическо-Лютеранскій проповѣдникъ присоединитъ къ своей Церкви члена Православной Церкви, то немедленно отрѣшается отъ должности и лишается сана".

По проэкту новаго Уголовнаго Уложенія (ст. 343), "духовное лицо иновърнаго христіанскаго въроисповъданія, виновное: 1) въ совершении по своимъ обрядамъ надъ завъдомо православнымъ конфирмаціи, муропомазанія или иного священнодъйствія, знаменующаго принятіе въ въроисповъданіе иновърной христіанской церкви, или же въ совершеніи по своимъ обрядамъ или въ допущеніи совершенія крещенія ребенка, завѣдомо подлежащаго крещенію по правиламъ вѣры Православной; 2) въ допущения лица завѣдомо Православнаго вѣроисповъданія къ исповъди, причащенію или елеосвященію по обряду своего въроисповъданія; 3) въ преподаваніи катихизиса своего въроисповѣданія не достигшему совершеннолѣтія лицу завѣдомо Православнаго въроисповъданія; 4) въ совершеніи брака съ лицомъ Православнаго въроисповъданія прежде совершенія онаго Православнымъ священникомъ, если не было на сіе надлежащаго разрѣшенія; наказывается: арестомъ на срокъ не свыше одного мъсяца. Сверхъ сего, виновный въ случаѣ, первымъ пунктомъ сей статьи указанномъ, удаляется отъ церковной должности на всегда; въ случаяхъ же, вторымъ, третьимъ и четвертымъ пунктами указанныхъ, удаляется отъ церковной должности на время отъ шести мъсяцевъ до одного года, а при

Наоборотъ, "если исповѣдующіе иную вѣру пожелаютъ

повтореніи навсегда". — "Духовное лицо иновърнаго христіанскаго въроисповъданія, виновное въ совершеніи брака между лицами завъдомо Православнаго въроисповъданія, наказывается : арестомъ. Сверхъ сего, виновный удаляется отъ церковной должности навсегда". (Тамъ же, ст. 344).

"Въ разъясненіе возникшихъ недоразумѣній, общему ли гражданскому, или духовному суду подлежатъ римско-католическіе священники за окрещеніе по обрядамъ ихъ вѣры дѣтей Православнаго вѣроисповѣданія, постановлено: духовныя лица римско-католическаго исповѣданія, виновныя въ учиненіи хотя бы и въ первый разъ проступковъ въ сей (80 ст. Уст. о предупр. и пресѣч. прест.) поименованныхъ, подвергаются суду общихъ судебныхъ мѣстъ, на законномъ основаніи". (Т. XIV. Уст. о предупр. и пресѣч. прест., ст. 80 примѣчаніе).

Записка евангелическо-лютеранскимъ проповѣдникомъ въ метрическія книги своего прихода крещеннаго по нуждѣ младенца, принадлежащаго по закону къ Православному исповѣданію, составляетъ допущеніе крещенія по иновѣрному обряду надъ дѣтьми Православнаго исповѣданія, независимо отъ того, было ли или не было дано виновнымъ благословеніе на самое совершеніе обряда по нуждѣ. (Рѣш. Уголов. Кассац. Деп. по дѣлу Вейриха. 1893 г. № 28).

Вопросъ о томъ, подлежитъ ли лютеранский пасторъ, допустившій къ конфирмаціи лицо, родившееся отъ православныхъ родителей, но окрещенное, вопреки закону, по обряду лютеранской церкви, уголовной отвътственности по 193 и 194<sup>1</sup> стт. Уложенія о наказ., Уголовнымъ Кассаціоннымъ Департаментомъ Правительствующаго Сената (въ засѣданіи 21 марта 1900 года) ръшенъ отрицательпо. Подробности этого рѣшенія весьма интересны.

Крестьянинъ Лифляндской губ. Тимофей Тахвельдтъ и крестьянка Елизавета Лаштсъ, хотя и были окрещены при рожденіи по обрядамъ Православной церкви, считали себя однако лютеранами. Они сочетались бракомъ въ лютеранск. церкви; дочь свою Алиде, родившуюся въ 1878 г. отъ этого брака, они крестили по лютеранскому обряду, и крещеніе это было записано въ приходскія книги Якобійской лютер. церкви. Въ 1895 г. супруги Тахвельдтъ были привлечены къ суду по обвиненію ихъ въ дѣяніи, предусм. ст. 190 улож. о нак., и приговоромъ Рижскаго окружнаго суда осуждены за незаконное крещеніе своей дочери по лютеранскому обряду къ тюремному заключе-

11\*

присоединиться къ въръ Православной, никто ни подъ ка-

нію; вмѣстѣ съ тѣмъ судъ опредѣлилъ: отдать Алиде на воспитаніе родственникамъ Православнаго вѣроисповѣданія.

Въ 1896 г. Алиде Тахвельдтъ, считая себя лютеранкой, обратилась къ пастору Роберту Гольсту съ просьбой допустить ее къ конфирмаціи. Православный попечитель ея, узнавъ объ этомъ, извъстилъ пастора черезъ волостной судъ, что Алиде, согласно ръшенію окружнаго суда 1895 года, должна воспитываться въ Православной въръ. Пасторъ, въ виду этого, сначала отказалъ Алиде въ ея просьбъ, но когда ему было представлено ея метрическое свидътельство, изъ котораго видно, что она крещена по лютеранск. обряду, онъ допустилъ ее къ причастію и конфирмаціи, о чемъ и записалъ въ приходскія книги.

Въ такихъ дъйствіяхъ Гольста было усмотръно преступленіе, караемое ст. 193 и 194<sup>1</sup> улож. о нак., и пасторъ Гольстъ былъ преданъ суду. Рижскій окружный судъ оправдаль Гольста, не находя доказаннымъ того обстоятельства, чтобы Алиде принадлежала къ Православной церкви. С.-Петербургская судебная палата, куда дъло было перенесено по апелляціонному отзыву прокурора, отмѣнила этотъ приговоръ по такимъ соображеніямъ: приговоромъ Рижскаго окружнаго суда, которымъ рѣшено отобрать Алиде у ея родителей и отдать на воспитание опекуну православн. исповъд, крещение Алиде по лютер. обряду признано дъйствіемъ преступнымъ, слъдов и всъ послъдствія этого дъйствія должны считаться недъйствительными, поэтому и незаконное крещение Алиде по лютер. обряду не могло создать принадлежности ея къ лютеранскому въроисповъданию, ибо она, какъ рожденная отъ православныхъ родителей, должна быть окрещена по Пасторъ Гольстъ зналъ обо всѣхъ обрядамъ Православной церкви. этихъ обстоятельствъ и поэтому въ его дъйствіяхъ, по мнънію палаты. содержатся всв признаки преступленія ст. 193 и 194<sup>1</sup> улож. о нак., и палата въ виду этого приговорила Гольста къ отръшению отъ должности пастора.

Въ своей кассаціонной жалобѣ защитникъ Гольста прис. пов. фонъ-Брекеръ подвергаетъ доводы судебной палаты весьма тщательному анализу и приходитъ къ заключенію, что въ дѣйствіяхъ Гольста нѣтъ состава преступленія. Ст. 193 и 194' ул. о нак. караетъ священнослужителей иностранныхъ исповѣданій за допущеніе къ конфирмаціи или причащенію лицъ *православныхъ*. Центральнымъ вопросомъ является, слѣдовательно, опредѣленіе, могутъ ли считаться лица, находящіяся въ положеніи Алиде Тахвельдтъ, православными. Судебная

кимъ видомъ не долженъ препятствовать имъ въ исполнении

палата отвѣчаетъ на этотъ вопросъ утвердительно и исходитъ, повидимому, изъ предположения, что разъ ребенокъ родился отъ православныхъ родителей, то ео ipso устанавливается принадлежность его къ Православной церкви съ самаго момента его рожденія. Такого положенія въ русскомъ законодательствѣ не существуетъ и существовать не можетъ, такъ какъ оно противоръчило бы основному догмату не только Православной, но и всѣхъ христіанскихъ церквей. Согласно канонич. праву, человѣкъ рождается человѣкомъ, а пріобщается къ церкви путемъ таинства крещенія, слѣдовательно до крещенія человъкъ не является членомъ никакой исповъдной группы. Лишь этотъ моментъ устанавливаетъ принадлежность къ той или иной церкви. Алиде Тахвельдтъ была крещена по лютеранскому обряду, слѣдоват. этимъ установлена принадлежность ея къ лютеранской церкви. Православной она можетъ сдѣлаться лишь черезъ особое таинство муропомазанія; но изъ дѣла видно, что муропомазаніе до сихъ поръ надъ ней совершено не было да и въ виду ся возраста не можетъ и быть совершено помимо ея воли. Выводъ изъ всего этого одинъ: по церковнымъ законамъ Алиде, несомнѣнно, является лютеранкой.

Второе соображение палаты основывается главнымъ образомъ на томъ, что крешеніе Алиде по дютеранскому обряду есть дѣйствіе преступное и поэтому оно не могло создать законной принадлежности ея къ лютер. церкви. Палата находитъ возможнымъ примѣнить и къ данному случаю общее начало права, по которому преступныя дѣянія признаются недъйствительными со всѣми ихъ послъдствіями, которыя и государствомъ по возможности уничтожаются. Но примѣненіе этого правила къ обстоятельствамъ даннаго дѣла логически приводить къ заключеніямъ, прямо противоположнымъ тѣмъ, которыя дълаетъ палата. Крещение Алиде было преступлениемъ; родители ея были за совершеніе его приговорены къ наказанію и послъдствія этого преступленія должны быть признаны ничтожными, т. е. крещеніе должно быть разсматриваемо, какъ несуществующее, какъ недѣйствительное, т. е. Алиде Тахвельдть является лицомъ вовсе не крещеннымъ и, слъд., не принадлежащимъ ни къ какой христіанской церкви. Конфирмація, по воззрѣніямъ лютеранской церкви, (т. XI. ч. 1 ст. 140 изд. 1857 г.) есть лишь подтверждение крещения, т. е. повтореніе самимъ лицомъ объта, даннаго при крещеніи за него родителями, поэтому если Алиде Т. не христіанка, то пасторъ вообще не могъ конфирмовать ее, а допуская ее къ этому обряду, совершилъ

сего желанія". "За препятствованіе кому либо присоеди-

лишь покушеніе на конфирмацію надъ негоднымъ объектомъ, которое по закону не наказуемо.

Далѣе, если Алиде Т. не крещена, слѣдов. она не можетъ быть и православной, и потому къ дъянію Гольста никакъ не можетъ быть примѣнена ст. 194<sup>1</sup> Ул. о нак. Противъ этихъ соображеній можетъ быть, по мнѣнію кассатора, сдѣлано возраженіе, что крещеніе имѣетъ общехристіанскій характеръ; какъ извѣстно, при присоединеніи лютеранина къ Православію, оно не повторяется; поэтому его можно и не признавать недъйствительнымъ, а лишь слъдуетъ уничтожить противозаконныя его последствія, вытекающія изъ лютеранскаго характера совешенія этого таинства. Но какимъ образомъ сдѣлать это? Совершить муропомазание надъ Алиде и присоединить ее такимъ образомъ къ Православію фактически немыслимо въ виду изложенныхъ выше соображеній. Остается такой выходь: признать, что весь обрядъ крещенія, состоявшагося надъ Алиде, долженъ быть раздѣленъ на двѣ части: одна, заключающая въ себѣ элементъ общехристіанскій, продолжающая оставаться дъйствительной, а другая незаконная, придающая обряду спеціально лютеранскій характеръ. Но 1) подобное раздробление церковнаго обряда немыслимо, 2) оно создало бы состояніе, совершенно не допускаемое нашимъ законодательствомъ, именно, Алиде была бы обращена не въ православную, не въ лютеранку, католичку, а въ христіанку безъ опредъленнаго въроисповъданія.

Такимъ образомъ, даже ставъ на точку зрѣнія судебной палаты, Алиде нельзя признать православной и, слѣдовательно, не можетъ имѣть мѣста примѣненіе карательнаго закона ст. 193 и 194<sup>1</sup> Ул. о нак. Весь выводъ судебной палаты, по мнѣнію кассатора, основанъ на ошибочномъ предположеніи палаты, что можно присоединить къ исповѣдной группѣ рѣшеніемъ судебнаго мѣста, и что такой приговоръ можетъ замѣнить совершеніе религіозныхъ обрядовъ, которыхъ требуетъ церковь. Въ виду всего этого кассаторъ ходатайствуетъ объ отмѣнѣ приговора палаты и о передачѣ дѣла для новаго разсмотрѣнія въ другой департаментъ той же Петербургской палаты.

Дѣло докладывалъ сенаторъ В. Ө. Фененко. Присяжный пов. фонъ Брекеръ, поддерживавшій кас. жалобу, въ своей рѣчи сгруппировалъ изложенные выше доводы кас. жалобы, причемъ подробно остановился на положеніяхъ канонич. права, которыя доказываютъ, что Алиде Т. должна быть признана лютеранкой.

Оберъ-прокуроръ В. К. Случевскій остановился на анализѣ того

ниться добровольно къ церкви Православной виновные под-

сенатскаго рѣшенія, на которое опиралась судебная палата, проводя общее начало, что обрядъ, незаконно совершенный, не можетъ быть признанъ дъйствительнымъ. Такой взглядъ высказанъ Сенатомъ по д. Леціуса (1891 г. № 10) по вопросу о дъйствительности брака лицъ православнаго исповѣданія, совершеннаго по обряду лютеранской церкви. Но въ своей дальнѣйшей практикѣ Сенатъ, въ общемъ проводя это начало, отступаетъ отъ логическихъ выводовъ изъ этого взгляда въ случаяхъ, когда нѣтъ аналогіи съ обстоятельствами, вызвавшими рѣшеніе по д. Леціуса. Исключеніе изъ общаго принципа было допущено Сенатомъ по д. Потапова (1893 г. № 46), а также по недавно слушавшемуся дълу Дьячкова (ръш. Сената 25 января 1900 г.). Такое исключение должно быть допущено и въ настоящемъ случаъ, ибо между церковными и гражданскими нормами о бракѣ, на которыя опирается ръшение по д. Леціуса, и таковыми же постановлениями о крещеніи существуеть значительная разница. У лютерань — бракь не признается таинствомъ въ противоположность ученю Православной церкви; крещеніе же по догмѣ обѣихъ церквей есть таинство. Далѣе, по вопросу о бракѣ существуетъ весьма опредѣленное положеніе ст. 243 устава евангелическо-лютеранской церкви (въ текстѣ рѣшенія неправильно т. Х.) которое и имълъ въ виду Сенатъ въ ръщении по д. Леціуса; соотвѣтствующей статьи о крещеніи въ законахъ нашихъ не имѣется.

Переходя къ разсмотрѣнію вопроса, съ точки зрѣнія, догмы каноническаго права, г. оберъ-прокуроръ вполнѣ согласился съ доводами кассаціонной жалобы: принадлежность къ той или иной исповѣдной группѣ устанавливается моментомъ крещенія, это подтверждается и уставомъ духовной консисторіи и учеными авторитетами церковнаго права Православной церкви. Въ виду этого г. оберъ-прокуроръ, признавая, что въ дѣйствіяхъ Гольста нѣтъ состава преступленія, полагалъ все производство по настоящему дѣлу отмѣнить.

Правительствующій Сенатъ опредѣлилъ: приговоръ С.-Петербургской судебной палаты и все производство по настоящему дѣлу за силою ст. 1, 193 и 194<sup>1</sup> улож. о нак. отмѣнить со всѣми послѣдствіями. (Право 1890 г. № 13.)

Перепечатывая это рѣшеніе Уголов. Кассац. Денартамента Прав. Сената, нѣмецкія газеты ставятъ весьма важный принципіальный вопросъ о томъ, какого вѣроисповѣданія, по русскимъ законамъ, крещенныя по лютеранскому обряду и не конфирмованныя дѣти православныхъ родите-

вергаются: заключенію въ тюрьмѣ на время отъ двухъ до четырехъ мѣсяцевъ. Но если, для помѣшательства переходу въ Православіе, были ими употреблены угрозы, притѣсненія или насилія, то они приговариваются: къ лишенію нѣкоторыхъ особенныхъ правъ и преимуществъ и къ заключенію въ тюрьмѣ на время отъ одного года и четырехъ мѣсяцевъ до двухъ лѣтъ. Сверхъ того, въ всякомъ случаѣ, имъ воспрещается управлять тѣми своими населенными имѣніями, въ коихъ находятся православные" 1).

Такъ проводится въ жизнь въ дъйствующемъ законодательствъ первый изъ указанныхъ выше принциповъ охраненіе господствующей Православной въры.

Посмотримъ теперь какъ примѣняется на практикѣ въ нашемъ законодательствѣ второй принципъ, характеризующій отношеніе русской государственной власти къ лицамъ неправославнымъ.

Строго оберегая, какъ мы видѣли, Православную церковь отъ нарушенія ея правъ, наше законодательство въ тоже время предоставляетъ полную свободу вѣры и всѣмъ къ ней не принадлежащимъ и избѣгаетъ вмѣшательства въ

1) Т. ХІ. ч. 1., ст. 5. Т. ХІV. Уст. о предупр. и пресъч. преступл., ст. 75. Улож. о наказ., ст. 191. — По проэкту новаго Уголовнаго Уложенія, "виновный въ воспрепятствованіи, посредствомъ учиненныхъ для сего насилія или наказуемой угрозы, желающему присоединиться къ Православной въръ принять таковую, наказывается: заточеніемъ на срокъ не свыше трехъ лѣтъ". (ст. 345).

лей. (Nordlivländische Zeitung, 1900 г. № 75). Отвѣтомъ на этотъ вопросъ служитъ изложенное выше рѣшеніе Сената.

<sup>.</sup> И такъ, стоитъ только православнымъ родителямъ окрестить своего ребенка въ лютеранство, или католичество — и послѣдній уже не будетъ считаться православнымъ. Явленіе печальное, и въ государствѣ, гдѣ Православная Вѣра есть первенствующая и господствующая, едва ли желательное.

ихъ внутреннія религіозныя дѣла, о чемъ ясно говорятъ намъ основные законы. "Всѣ не принадлежащіе къ господствующей Церкви подданные Россійскаго государства, природные и въ подданство принятые, также иностранцы, состоящіе въ Россійской службѣ, или временно въ Россіи пребывающіе, пользуются каждый повсемфстно соободнымъ отправлениемъ ихъ въры и богослуженія по обрядамъ оной" 1). "Свобода въры присвояется не токмо Христіанамъ иностранныхъ исповъданій, но и Евреямъ, Магометанамъ и язычникамъ: да всъ народы, въ Россіи пребывающіе, славятъ Бога Всемогущаго разными языки по закону и исповъданію праотцевъ своихъ, благословляя царствование Россійскихъ Монарховъ, и моля Творца вселенной о умножении благоденствія и укрѣпленіи силы Имперіи"<sup>2</sup>). "Господствующая церковь не дозволяетъ себѣ ни малѣйшихъ понудительныхъ средствъ при обращении послъдователей иныхъ въроисповъданій и въръ къ Православію, и тъмъ изъ нихъ, кои приступить къ нему не желаютъ, отнюдь ничъмъ не угрожаетъ, поступая по образу проповѣди Апостольской" 3).

1) Т. І. ч. 1, основ. законы, ст. 44.

,

2) Тамъ же, ст. 45. Ср. ст. 65 Т. XIV. Уст. о предупр. и пресѣч. преступл. — Въ частности, объ армяно-грегоріанской церкви сказано: "Армяно-Грегоріанская Церковь въ Россійской Имперіи, наравнѣ съ прочими иностранными исповѣданіями, пользуется Всемилостивѣйшимъ покровительствомъ Государя Императора" (Т. XI. 1 ч. Уст. иностр. исповѣд., ст. 1109). И далѣе: "Во всей Россійской Имперіи дозволяется свободное отправленіе вѣры по обрядамъ Церкви Армяно-Грегоріанской съ тѣмъ, чтобы члены сей Церкви, на основаніи общихъ государственныхъ узаконеній, тщательно воздерживались отъ всякаго нарушенія надлежащаго уваженія къ другимъ, свободно въ Имперіи исповѣдуемымъ, вѣрамъ, особенно же отъ строго воспрещеннаго сими законами прозелитизма" (Тамъ же ст. 1110).

3) Т. XIV. Уст. о предупр. и пресъч. преступл., ст. 70.

Не ограничиваясь надъленіемъ инославныхъ христіанъ полной свободой исповѣданія ихъ вѣры и публичнаго отправленія ихъ богослуженія по ихъ обрядамъ, русское законодательство ихъ церкви надъляетъ почти всъми правами первенствующей въ Россіи Православной церкви, кромѣ одного лишь права проповъди своего въроученія. "Духовныя дъла Христіанъ иностранныхъ исповѣданій и иновѣрцевъ вѣдаются особенными ихъ духовными управленіями, Верховною Самодержавною Властію къ тому предназначенными. Сіи управленія, въ исполненіи своихъ дълъ и должностей, поступаютъ по правиламъ и уставамъ своей вѣры, но съ тѣмъ виъстъ неупустительно наблюдаютъ и государственныя узаконенія, и по долгу вѣрноподданической присяги охраняютъ всѣ священныя права и преимущества Его Императорскаго Величества и законы государства" 1). Какъ и духовныя

1) Т. ХІ ч. 1. Уст. иностр. исповѣд., ст. 3. Ср. Т. І ч. 1, основн. законы, ст. 46. См. также Т. ІХ. Зак. о состоян., стт. 422, 479, 489. Т. ХІ. ч. 1. Уст. иностр. исповѣд. стт. 49, 50, 52. — "Въ общемъ кругу управленія государственнаго духовныя дѣла Христіанъ иностранныхъ исповѣданій и иновѣрцевъ вѣдаются Министромъ Внутреннихъ Дѣлъ; производство же по онымъ дѣламъ при семъ Министрѣ сосредоточивается въ Департаментѣ Духовныхъ Дѣлъ Иностранныхъ Исповѣданій". Т. ХІ ч. 1., стт. 13 и 14.

"Всѣ Христіане Римско-Католическаго исповѣданія, духовные и свѣтскіе изъ подданныхъ государства, по дѣламъ своего исповѣданія сносятся съ Римскою Куріею не иначе, какъ чрезъ Министра Внутреннихъ Дѣлъ. Никакія буллы, посланія и наставленія и вообще никакія исходящіе отъ Папскаго Управленія акты не могутъ быть приводимы въ дѣйствіе въ Имперіи и Великомъ Княжествѣ Финляндскомъ безъ Высочайшаго Его Императорскаго Величества разрѣшенія, испрашиваемаго Министромъ Внутренныхъ Дѣлъ, по предварительномъ удостовѣреніи, что сіи акты не заключаютъ въ себѣ ничего противнаго государственнымъ постановленіямъ и священнымъ правамъ и преимуществамъ Верховной Самодержавной Власти". Т. XI

лица Православнаго исповъданія, "лица, принадлежащія къ духовенству одного изъ Христіанскихъ исповѣданій, какъ за нарушение обязанностей ихъ звания, установленныхъ церковными правилами и другими дъйствующими по духовному въдомству положеніями, такъ и за ть противозаконныя дъянія. за которыя въ законахъ опредѣлено подвергатъ ихъ отвѣтственности по усмотрѣнію духовнаго начальства, подлежать суду духовному" 1). Веденіе метрическихъ записей о рожденіи, бракѣ и смерти предоставляется самому духовенству встхъ инославныхъ церквей<sup>2</sup>). Далте, "лицамъ встхъ вообще Христіанскихъ исповѣданій невозбранно дозволяется вступать въ Россіи между собою въ браки по правиламъ и обрядамъ ихъ церквей, не испрашивая на то отъ гражданскаго правительства особаго разрѣшенія, но съ соблюденіемъ ограниченій, узаконеніями для тьхъ исповъданій постановленныхъ"<sup>3</sup>), причемъ всѣ брачныя дѣла вѣдаются "въ установленныхъ для каждаго исповъданія духовныхъ правительствахъ" \*).

ч. 1., ст. 17. Впервые постановленіе это было издано при императрицѣ Екатеринѣ II въ 1772 году (указъ 14 декабря) и составило коренной государственный законъ въ Россіи, постоянно подтверждаемый всѣми русскими императорами. (Подтвержденіе указа 14 декабря 1772 году см. въ Полн. Собр. Законовъ Т. XXI № 15326, Т. XXVII № 20030 и 21078).

3) Т. Х ч. 1., ст. 61. Ср. Т. ХІ ч. 1. Уст. иностр. исповъд., ст. 12.

4) Т. XVI ч. 2. Законы о судопр. гражданск. ст. 453. — По преступленіямъ противъ союза брачнаго лицъ другихъ, кромѣ Православнаго, Х ристіанскихъ вѣроисповѣданій, дѣла о многобрачіи и опредѣленіе за оное, по правиламъ церковнымъ, покаянія подлежатъ вѣдомству духовныхъ правительствъ; но, по окончаніи суда духовнаго, надъ виновными въ такомъ преступленіи, духовное начальство немедленно, у становленнымъ порядкомъ, сообщаетъ копіи послѣдовавшаго приговора въ Правительствующій Сенатъ, для преданія преступниковъ суду

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Т. XVI ч. 1. Уст. уголовн. судопр., ст. 1017.

<sup>2)</sup> Т. XI ч. 1. Уст. иностр. исповъд., стт. 455, 911, 1053 примъч., 1141.

"Браки лицъ всѣхъ вообще Христіанскихъ исповѣданій должны быть совершаемы по ихъ закону духовенствомъ той Церкви, къ которой принадлежатъ вступающіе въ супружество" <sup>1</sup>). — Наконецъ, духовныя и монашествующія (гдѣ таковыя существуютъ) лица инославныхъ исповѣданій, подобно духовнымъ лицамъ Православнаго исповѣданія, пользуются свободою отъ личныхъ податей и отъ воинской повинности <sup>2</sup>); дома ихъ, по отбыванію воинской повинности, пользуются льготами на основаніи правилъ, въ Уставѣ о земскихъ повинностяхъ изложенныхъ<sup>3</sup>); они пользуются всѣми правами чести<sup>4</sup>): могутъ

на основаніи Уложенія о наказаніяхъ (ст. 1554). Сіе правило распространяется и на слѣдующія дѣла: 1, о вступленіи въ противозаконный бракъ съ употребленіемъ подлога или инаго обмана для сокрытія бывшихъ къ заключенію брака препятствій (Улож. о наказ. ст. 1571); 2, о вступлени завѣдомо въ бракъ въ недозволенныхъ закономъ степеняхъ родства и свойства (Улож. о наказ. ст. 1560); 3, о вступлении въ бракъ лицъ духовнаго званія, коимъ сіе по законамъ ихъ Церкви воспрещено, когда они для сего употребили какой либо обманъ или подлогъ (Улож. о наказ. ст. 1569); 4) дъла о кровосмъшении (Улож. о наказ. ст. 1593, 1596) и прелюбодъянии (Улож. о наказ. ст. 1585); 5, дъла о вступленіи въ бракъ христіанъ римско-католическаго исповѣданія съ нехристіанами, а христіанъ евангелическо-лютеранскаго исповъданія съ магометанами и евреями безъ соблюденія предписанныхъ въ Уставѣ евангелическо-лютеранской церкви правилъ, или же съ язычниками (Улож. о наказ. ст. 1568). Т. XVI ч. 2, законы о судопр. уголов., ст. 697.

1) Т. Х. ч. 1., ст. 65. "Но браки сіи признаются дъйствительными и тогда, если, за неимѣніемъ, въ томъ мѣстѣ, гдѣ оные совершаются, Священника или Пастора ихъ вѣры, вѣнчаніе совершено будетъ Священникомъ Православнымъ, но въ семъ случаѣ совершеніе и расторженіе сихъ браковъ производятся уже по правиламъ и обрядамъ Православной Церкви". Тамъ же.

2) Т. IX. Законы о состоян., стт. 421, 457 примъч., 476, 485.

3) Т. IX. Законы о состоян., стт. 426, 437, 444 примъч., 458 примъч., 488.

4) Между прочимъ, Эчміадзинскій Патріархъ-Католикосъ, сообразно съ древними обычаями, выходя изъ дворца своего и ограды

получать за усердную службу ордена<sup>1</sup>), наперстные кресты<sup>2</sup>), и даже ихъ дѣти (не имѣющія правъ высшаго состоянія) пользуются правами потомственнаго почетнаго гражданства<sup>3</sup>). Имущества инославныхъ церквей и монастырей, подобно имуществамъ церквей и монастырей православныхъ, защищаются какъ имущества казны<sup>4</sup>).

Надѣленіе всѣхъ инославныхъ церквей такими правами, говоритъ г. Н. Коркуновъ <sup>5</sup>), ставитъ ихъ у насъ въ гораздо болѣе привилегированное положеніе, сравнительно съ тѣмъ, какъ они поставлены теперь во многихъ государствахъ Западной Европы, гдѣ метрическія книги ведутся гражданскими властями и тѣмъ самымъ соблюденіе при рожденіи, бракѣ и. кончинѣ религіозныхъ обрядовъ крещенія, вѣнчанія и отпѣванія признается тамъ необязательнымъ (такъ это установлено въ Германской имперіи, въ Голландіи, въ Швейцарскомъ союзѣ). Сообразно съ этимъ, дѣла брачныя также не подлежатъ тамъ вѣдѣнію духовныхъ установленій.

Мало того, въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ инославныя церкви пользуются, по русскому законодательству, даже значительными преимуществами сравнительно съ господствующею церковью. Напримѣръ, православные настоятели нашихъ сельскихъ церквей далеко не всѣ еще получаютъ изъ госу-

монастыря Эчміадзинскаго, имѣетъ право быть сопровождаемымъ своею почетною стражею, составленною изъ Армянъ, Эчміадзинскому монастырю принадлежащихъ, нѣсколькими членами духовенства и двумя духовными сановниками, изъ коихъ одинъ несетъ патріаршій посохъ, а другой хоругвь. Т. XI ч. ч. І. Уст. иностр. исповѣд., ст. 1129.

1) Тамъ же, стт. 106, 1115.

2) Тамъ же, стт. 104, 105, 468, 538.

3) Т. IX. Зак. о сост., ст. 502.

4) Т. XI ч. 1., стт. 730, 1221.

5) "Новое Время" 1899 г. №№ 8371, 8377.

дарственной казны содержаніе, да если и получаютъ, то въ очень небольшомъ размѣрѣ, обыкновенно не болѣе 300 рублей <sup>1</sup>). Между тѣмъ, все римско-католическое духовенство получаетъ жалованье изъ государственнаго казначейства. (Т. XI. ч. 1. Уст. иностр. исповѣд., стт. 98 и 133) <sup>3</sup>). Во всѣхъ протестантскихъ исповѣданіяхъ прихожане обязаны дѣлать взносы въ опредѣленномъ размѣрѣ на содержаніе пасторовъ. (Тамъ же, стт. 470, 472 примѣчанія 2-е и 3-е, 916, 997, 1006, 1039, 1044, 1072 примѣчаніе). Точно также приходы армяногрегоріанской церкви обязаны даватъ своему приходскому духовенству постоянное содержаніе, (тамъ же, стт. 1246, 1247)

1) Въ благодътельное для Православной русской Церкви царствованіе Государя Императора Александра III было обращено вниманіе правительства на улучшеніе быта Православнаго духовенства (въ особенности сельскаго) путемъ выдачи ежегоднаго содержанія причтамъ наболѣе бѣдныхъ церквей изъ суммъ государственнаго казначейства. На всеподданѣйшемъ адресѣ Св. Сvнода въ Бозѣ почившій Императоръ собственноручно начерталъ: "Буду вполнѣ радъ, когда мнѣ удастся обезпечить все сельское духовенство". Исполненіе этого желанія покойнаго Императора продолжаетъ осуществляться въ нынѣшнее царствованіе Императора Николая II.

2) Въ 98 статъѣ читаемъ: "Всѣ Римско-Католическаго исповѣланія епархіальныя управленія и духовенство каоедральное, приходское, монастырское и служащее въ разныхъ частяхъ гражданскаго, военнаго и морскаго управленія, получаютъ содержаніе изъ государственнаго казначейства, и изъ процентовъ особаго, въ вѣдѣніи Министра Внутреннихъ Дѣлъ состоящаго, капитала, по штатамъ и другимъ положеніямъ, сообразное съ потребностями мѣстъ и лицъ и приличное сану и степени каждаго. Монастырямъ, сверхъ того, даются особыя суммы на наемъ служителей". Въ статьѣ 133-й, между прочимъ, читаемъ: "Для обезпеченія бѣлаго Римско-Католическаго духовенства въ архіепархіи Варшавской и епархіяхъ: Августовской (Сейнской), Калишской, Кѣлецкой, Люблинской, Плоцкой и Сандомірской присвоивается оному постоянное денежное изъ казны (штатное) содержаніе". и, кромѣ того, это духовенство получаетъ по опредѣленной таксъ вознаграждение за совершаемыя имъ требы (тамъ же, ст. 1248) 1). — Такія же точно преимущества имѣютъ инославныя церкви и въ дѣлѣ пріобрѣтенія недвижимости. Православныя духовныя установленія: церкви, монастыри и архіерейскіе дома могуть пріобрѣтать для себя недвижимость, какъ бы ни была мала ея цънность, не иначе какъ съ Высочайшаго на каждый разъ разрѣшенія. (Т. IX. Зак. о состоян., ст. 386 и 398). Между тъмъ, церкви и духовныя учрежденія евангелическо-аугсбургскаго исповъданія, безъ всякаго ограниченія цітностью, пріобрітають для себя недвижимости всегда съ разрѣшенія только Министра Внутреннихъ Дѣлъ. (Т. XI. ч. 1., стт. 959 и 960). Церкви евангелическо-лютеранскія, а также армяно-грегоріанскаго исповѣданія, пріобрѣтаютъ недвижимости до 300 рублей --- съ разрѣшенія своихъ консисторій (лютеранскія — Генеральной Консисторіи), до 1,000 рублей — Департамента Духовныхъ Дълъ иностранныхъ вѣроисповѣданій, до 5,000 рублей — Министра Внутреннихъ Дѣлъ, и только при большей 5,000 рублей цѣнѣ недвижимости для пріобрѣтенія ея требуется Высочайшее разрѣшеніе. Тамъ же, стт. 714 и 1214).

Что касается взаимныхъ отношеній между инославными вѣроисповѣданіями, то законодательство наше совершенно справедливо не допускаетъ вмѣшательства одного вѣроисповѣданія въ дѣла другого. "Тѣ же правила терпимости, го-

<sup>1)</sup> Въ послъдней статъъ читаемъ: "Даянія за исправленіе духовныхъ требъ назначаются слъдующія: за молитву родильницъ десять копъекъ; за крещеніе младенца двадцать копъекъ; за свадьбу сорокъ копъекъ; за погребеніе взрослаго сорокъ копъекъ, а младенца двадцать копъекъ. При совершеніи таинствъ покаянія или исповъди и причащенія Св. Таинъ не полагается никакого даянія".

воритъ 77-я ст. XIV тома (Уст. о предупр. и пресѣч. прест.), которыя сохраняетъ правительство, обязываютъ всякую духовную властъ и всякое частное лицо иностраннаго христіанскаго и иновѣрнаго исповѣданія не прикасаться въ дѣлахъ вѣры къ убѣжденію совѣсти послѣдователей другихъ вѣръ"<sup>1</sup>). "Запрещается всѣмъ и каждому, ради различія вѣры, вчинать ссоры или распри, или брань или чинитъ поношеніе"<sup>3</sup>). "Полиція охраняетъ между всѣми въ городѣ живущими, хотя

1) Въ статът 779 й XI т. 1 ч. Уст. иностр. испов. читаемъ: "Евангелическо-Лютеранскія Консисторіи, Генералъ - Суперъ - Интенденты и Пробсты должны тщательно наблюдать, чтобы подчиненные имъ духовные, а сколько отъ нихъ зависитъ и находящіяся въ подвѣдомственныхъ имъ округахъ свѣтскія лица, отнюдь не дозволяли себѣ нарушать, какимъ бы то ни было образомъ, добраго согласія съ прочими, въ государствѣ свободно существующими, религіями, и чтобы ни словами, ни инымъ какимъ либо образомъ не побуждали исповъдующихъ другую въру къ переходу въ ихъ Церковь. Проповъдники должны отклонять исканія тѣхъ, кои принадлежа къ другому, равно покровительствуемому въ государствѣ, исповѣданію, будутъ просить о наставленіи ихъ въ догматахъ исповъданія Евангелическо - Лютеранскаго, или же объ исправлении для нихъ какой либо духовной требы, а тѣмъ болѣе о принятіи въ нѣдро Евангелическо-Лютеранской Церкви. Надлежащее разръшение на сіе можетъ быть законнымъ образомъ испрашаемо лишь самыми лицами иностранныхъ исповѣданій, желающими перемѣнить вѣру, и безъ всякаго участія духовенства".

Примѣчаніе. Изложенныя въ сей статьѣ правила относительно принятія Евангелическо-Лютеранскаго исповѣданія лицами, принадлежащими къ другимъ Христіанскимъ исповѣданіямъ, не касаются лицъ, принадлежащихъ къ разнымъ Евангелическимъ Протестанскимъ исповѣданіямъ. Проповѣдники могутъ исправлять для нихъ духовныя требы. Для перехода изъ одного Евангелическо-Протестанскаго исповѣданія въ другое довольно, чтобы лица, сего желающія, представили свидѣтельства проповѣдниковъ прежнихъ своихъ приходовъ объ изъявленіи ими сего намѣренія". См. также ст. 1110-ю.

2) Т. XIV Уст. о предупр. и прести. преступл. ст. 67.

Digitized by Google

различныхъ вѣръ, доброе гражданское согласіе, миръ и. тишину <sup>1</sup>).

Что касается перехода изъ одного инославнаго исповѣданія въ другое, то надо замѣтить, что такой переходъ не запрещается безусловно, но и не предоставляется свободному усмотрѣнію желающаго перейти. Именно, по нашему законодательству, "лица, принадлежащія къ одному изъ иностранныхъ Христіанскихъ вѣроисповѣданій, могутъ по своему желанію переходить въ другое такое же, терпимое исповѣданіе, не иначе, какъ съ разрѣшенія Министра Внутреннихъ Дѣлъ, по формальнымъ просьбамъ, принесеннымъ ему отъ нихъ, безъ всякаго участія духовенства того исповѣданія, въ которое перейти они желаютъ". (Т. XI, ч. 1. Уст. иностр. испов., ст. 6)<sup>2</sup>).

Министръ Внутреннихъ Дѣлъ, надо полагать, едва ли можетъ имѣть какой либо интересъ помѣшать просящему изъ лютеранина превратиться въ реформатора, въ аугсбургца, менонита, евангелическаго брата, баптиста, римско-католика, армяно-католика, армяно-грегоріанца, но тѣмъ не менѣе, по буквальному смыслу вышеприведенной статьи, Министръ, по своему усмотрѣнію, можетъ и не дать разрѣшенія на такой переходъ изъ одного инославнаго вѣроисповѣданія въ другое.

Въ губерніяхъ Царства Польскаго относительно перехода изъ одного иновѣрнаго или иностраннаго Христіанскаго исповѣданія въ другое такое же Христіанское исповѣданіе соблюдаются дѣйствующія въ сихъ губерніяхъ особыя узаконенія. Тамъ же, примѣчаніе 2-е.

185

Digitized by Google

12

<sup>1)</sup> Тамъ же, ст. 68.

<sup>2)</sup> Въ Кавказскомъ краћ разрѣшеніе означеннаго въ сей (6) статъћ перехода изъ одного Христіанскаго исповѣданія въ другое такое же предоставлено Главноначальствующему гражданскою частью. Тамъ же, примѣчаніе 1-е.

Вопросъ о томъ, какъ должна отозваться эта перемѣна исповъданія отца или матери на исповъданіи сыновей и дочерей — не должны ли малолттнія сыновья послтадовать вслтать за отцомъ въ новое исповъданіе, а малолътнія дочери за матерью, или всѣ малолѣтніе за отцомъ, или остаться до совершеннолѣтія въ томъ исповѣданіи, въ какомъ они крещены? - въ русскомъ законодательствѣ не предусмотрѣнъ<sup>1</sup>). — Относительно же браковъ лицъ, принадлежащихъ къ разнымъ инославнымъ въроисповъданіямъ, въ нашемъ законодательствъ существують следующія постановленія : "Когда лица, въ браке стоящія, оба суть иностранныхъ Христіанскихъ исповѣданій и при томъ различныхъ, то хотя бы они были вѣнчаны въ церквахъ обоихъ исповъданій, опредъленіе о дъйствительномъ существовании ихъ брака и законности онаго подлежитъ суду того въроисповъданія, коего священникъ произвелъ первое вѣнчаніе, а рѣшеніе объ уважительности причинъ къ расторженію брака и самое расторженіе или нерасторженіе онаго подлежитъ суду того вѣроисповѣданія, къ коему принадлежитъ отвътчикъ; но сіе ръшеніе не можетъ быть постановлено прежде разсмотрѣнія о дѣйствительномъ совершеніи брака и законности онаго. Какъ опредъленіе о сихъ двухъ случаяхъ, такъ и самое ръшеніе суда о расторженіи или нерасторженіи

1) Въ нашемъ законодательствъ предусмотрънъ только одинъ случай перемъны обоими или только однимъ изъ родителей своей въры: случай перехода еврея въ христіанство. "По принятіи евреями (мужемъ и женою) Христіанской въры, совершается св. крещеніе и надъ малолътними ихъ дътьми до семилътняго возраста. Если принимаетъ Христіанскую въру одинъ отецъ или одна мать, то совершается св. крещеніе въ первомъ случаъ сыновей, а въ послъднемъ дочерей". Приложеніе къ ст. 7-ой XI т. ч. 1. Правила о принятіи евреевъ въ иностранныя Христіанскія исповъданія. Правило 6-е.

брака, означеннымъ порядкомъ произведенное, почитается для обонкъ брачныхъ лицъ равносильнымъ" <sup>1</sup>). "Браки между лицами иностранныхъ Христіанскихъ исповѣданій (а не Православнаго) въ губерніяхъ Виленской, Витебской, Волынской, Гродненской, Кіевской, Ковенской, Минской, Могилевской и Подольской совершаются священникомъ той вѣры, къ которой принадлежитъ невѣста. Когда же римско-католическій священникъ не согласится благословить такого брака, то вѣнчаніе можетъ быть предоставлено священнику другого исповѣданія. Дѣти, рождающіяся въ сихъ бракахъ, должны быть крещены: сыновья въ отцовской, а дочери въ той вѣрѣ, которую исповѣдуетъ мать, если о томъ иначе не будетъ постановлено въ брачныхъ договорахъ"<sup>3</sup>).

Наконецъ, "въ заключаемыхъ въ Финляндіи бракахъ лицъ разныхъ Христіанскихъ исповѣданій, вѣнчаніе производится въ обѣихъ церквахъ. Дѣти, рождающіяся въ сихъ бракахъ, воспитываемы должны быть въ той вѣрѣ, къ которой принадлежитъ отецъ, не допуская о семъ особенныхъ договоровъ"<sup>3</sup>).

3) Тамъ же, ст. 68. "Постановленіе сіе въ отношеніи лицъ, исповѣдующихъ Православную вѣру, распространяется на однихъ только коренныхъ жителей Финляндіи; браки же военно-служащихъ Православнаго исповѣданія, находящихся въ тѣхъ мѣстахъ, по командѣ и квартированію, должны быть совершаемы Православными священниками на основаніи общихъ постановленій". Тамъ же.

12\*

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Т. XVI. ч. 2, законы о судопроизв. гражд., ст. 455.

<sup>2)</sup> Т. Х. ч. 1., ст. 75.



# Заключеніе.

Разсмотрѣвъ подробно въ предъидущемъ изложеніи положеніе инославныхъ христіанъ въ Россіи, въ заключеніе считаемъ необходимымъ выяснить тѣ основныя начала, которыми должны руководиться въ своихъ взаимныхъ отношеніяхъ отдѣльныя вѣроисповѣданія вообще. Такимъ образомъ можно будетъ судить, на сколько представленное нами положеніе инославныхъ христіанскихъ исповѣданій въ Россіи соотвѣтствуетъ этимъ принципіальнымъ положеніямъ.

Въ самомъ дѣлѣ, какъ должно смотрѣть одно вѣроисповѣданіе на сосуществованіе съ нимъ другихъ вѣроисповѣданій?

Каждая церковь (Православная, римско-католическая, евангелическо-лютеранская, армяно-грегоріанская и др.), считая только одну себя истинною Христовою Церковью, принадлежность къ которой въ дълъ спасенія является безусловно необходимою, объявляетъ только свое ученіе единственно истиннымъ, исключающимъ другія ученія, какъ ложныя, и всъхъ къ ней не принадлежащихъ называетъ иновърцами, относится къ этимъ послъднимъ совершенно отрицательно, смотритъ на нихъ, какъ на лицъ, заблуждающихся въ истинъ, и заботится обратить ихъ въ свое лоно. Иначе не можетъ и быть. Такъ какъ истина едина сама въ себѣ и двухъ противоположныхъ истинъ быть не можетъ, то не можетъ быть и двухъ истинныхъ, но различныхъ по существу своего ученія, христіанскихъ церквей; истинная Христова Церковь есть и должна быть едина.

Отсюда вытекають слѣдующіе выводы:

I. Ни одна церковь не можетъ имѣть внѣшней юрисдикціи надъ послѣдователями другихъ христіанскихъ исповѣданій и не можетъ принудительнымъ образомъ распространять своихъ уставовъ и обрядовъ на лицъ, къ ней не принадлежащихъ. — Мы видѣли, какъ строго соблюдала это правило по отношенію къ неправославнымъ христіанамъ русская церковная и государственная власть: самъ патріархъ всероссійскій отказался отъ суда надъ лицомъ неправославнымъ (датчаниномъ, обвиняемымъ въ двоеженствѣ), считая это дѣло не подлежащимъ его суду<sup>1</sup>). И дѣйствующее наше законодательство строго запрещаетъ одному христіанскому вѣроисповѣданію вмѣшиваться въ религіозныя дѣла другого, а также духовнымъ лицамъ какого-либо вѣроисповѣданія исправлять духовныя требы для лицъ къ нему не принадлежащихъ<sup>2</sup>).

II. Ни одна церковь, съ другой стороны, не можетъ быть обязана къ преподанію своихъ духовныхъ благъ лицамъ къ ней не принадлежащимъ. Въ тѣхъ случаяхъ, когда за совершеніемъ религіознаго акта обращаются два лица, изъ коихъ одно не принадлежитъ къ той церкви, къ которой обращена просьба (напр. при смѣшанныхъ бракахъ), церковная

См. выше стр. 94.

<sup>2)</sup> Т. Хl. ч. 1. Уст. иностр. исповѣд., стт. 256, 502, 779, 1110; Т. XIV. Уст. о предупр. и пресѣч. преступл., ст. 77; Т. XV. Улож. о наказ., ст. 195 и др.

власть, если найдеть возможнымъ совершеніе такого акта, можеть потребовать отъ лица иновѣрнаго соблюденія извѣстныхъ условій (напр. относительно крещенія и воспитанія дѣтей). Въ крайности, церковь можетъ снизойти до совершенія извѣстнаго акта (напр. погребенія) и для лица, къ ней не принадлежащаго.

Ш. Признаніе церковною властью дъйствительности религіознаго акта (напр. смъшаннаго брака), совершеннаго въ другой церкви, зависить оть отношенія къ нему этой власти, при чемъ она въ своихъ сужденіяхъ руководствуется законами своей церкви.

IV. Каждая церковь, признавая принадлежность къ ней необходимою для спасенія, не можетъ поэтому относиться къ другимъ вѣроисповѣданіямъ равнодушно и допускать безразличіе (индифферентизмъ) въ дѣлахъ вѣры)<sup>1</sup>; а тѣмъ болѣе терпѣть прозелитизмъ, а также обязана заботиться о распространеніи своего ученія среди лицъ, къ ней не принадлежащихъ, избѣгая однако при этомъ средствъ Христовой церкви несвойственныхъ.

V. Ни одна церковь не можетъ допустить свободнаго выхода изъ своего состава и перехода въ другое религіозное общество. Такой переходъ и даже совершенный выходъ изъ церкви, безъ присоединенія къ другому религіозному обществу, даже право "ни во что не върить"<sup>2</sup>) признаетъ на За-

2) Dr. Arthur B. Schmidt. Der Austritt aus der Kirche. Leipzig. 1893, crp. 17.

Совершенный индифферентизмъ мы находимъ у римлянъ, которые оставляя покореннымъ народамъ ихъ мѣстное богопочитаніе, только переносили чужихъ боговъ въ Римъ и ставили ихъ въ рядъ своихъ.

падѣ государство, но никогда не признавала ни одна христіанская церковь <sup>1</sup>).

VI. Всякое принужденіе въ дълъ въры недопустимо: оружіе борьбы съ заблужденіями должно быть духовнымъ, а не матеріальнымъ. "Не свойственно, говоритъ Тертулліанъ, одной религіи дѣлать насиліе другой. Религія должна быть принимаема по свободному убъжденію, а не насильственно; жертвы Богу должны быть приносимы отъ свободнаго сердца" <sup>2</sup>). "Богъ, Владыко міра, говоритъ онъ въ другомъ мъстъ, Онъ не нуждается въ вынужденномъ послушании; Онъ не требуетъ вынужденнаго исповъданія: Онъ хочетъ не лицемърія, а истиннаго почитанія . . Истина превозглашается не мечомъ, не копьемъ, не силою войска, но путемъ убъжденія и назиданія. . . Истинное благочестіе не понуждаетъ, а убъждаетъ, ибо Господь никого не понуждалъ, но предоставлялъ выборъ свободной волѣ каждаго, говоря ко встыть: "кто хочеть последовать за Мною" - и вопрошая Своихъ учениковъ: "не хотите ли и вы отойти" »)? — Св. Ириней ліонскій (+ 202) прямо выражаетъ мысль, что церковь потому и несокрушима, что ничто не можетъ отнять у отдѣльнаго ея члена того, что воспринято дъйствіемъ личной свободы. "Богъ, писалъ св. Ириней, сотворилъ человѣка свободнымъ, имѣющимъ свою власть до-

 O взглядѣ римско-католической церкви на выходъ изъ ея общества, какъ на одно изъ самыхъ тяжкихъ церковныхъ преступленій, — см. тамъ же, стр. 3.

2) Тертулліанъ къ Саапулѣ, гл. 1, 2. Христ. Чтеніе 1864, ч. 2, октяб., стр. 161.

3) Dr. A. Neander. Allgemeine Geschichte der christlichen Religion und Kirche, II Band. I Abth. Ө. Г. Тернеръ. Свобода совъсти и отнотенія государства къ церкви. Сборникъ государственныхъ знаній, подъ редакцією В.П. Безобразова. Томъ III. С. Петербургъ. 1877, стр. 7.

бровольно исполнять волю Божію, а не по принужденію оть Бога, ибо у Бога нѣтъ насилія. Богъ внушаетъ совѣтъ, увѣщая насъ къ покорности, но не принуждая. Вѣра принадлежитъ человѣку, такъ какъ онъ имѣетъ свою собственную волю" <sup>1</sup>). — Въ сочиненіи о мученикѣ Вавилѣ св. Іоаннъ Златоустъ высказываетъ, что христіанину недозволено уничтожать заблужденій насиліемъ или понужденіемъ; они могутъ содѣйствовать спасенію людей только путемъ убѣжденія, разумнаго увѣщанія и оказанія услугъ любви <sup>3</sup>). Оружіе борьбы съ заблужденіями должно быть духовнымъ, а не матеріальнымъ; единственный мечъ, которымъ Церковь можетъ пользоваться, есть слово <sup>3</sup>); это оружіе — любовь соединенная съ кротостію и терпѣніемъ, любовь, желающая всюмъ спастися и въ разумъ истины пріити (1 Тим. 2, 4). — О свободѣ вѣры позаботился самъ Господь,

1) В. Кипарисовъ. О свободъ совъсти. Вып. І. Москва. 1883, стр. 74-75.

2) Іоаннъ Златоустъ доказываетъ безполезность принужденія и опытомъ исторіи христіанства, ибо хотя христіане были терзаемы всякимъ образомъ, вѣра ихъ возрастала еще болѣе. — Когда на одномъ изъ засѣданій IV вселенскаго собора, присутствующіе убѣждали знаменитаго монаха Евтихія оставить его заблужденія, онъ отвѣчалъ: "Я признаю это потому, что вы приказали". Однако же весь святый соборъ, вставши, воскликнулъ: "по принужденію нѣтъ вѣры!" Кипарисовъ. О свободѣ совѣсти, стр. 107. — Вотъ какъ, напримѣръ, разсудили однажды епископы Сиріи, послѣ того какъ возмущавшія христіанскую совѣсть ереси Несторія и Евтихія были исторгнуты изъ церкви, и когда гражданская власть пожелала узнать, чего бы желали они въ отношеніи къ еретикамъ: "мы пріемлемъ всѣхъ, кто вмѣстѣ съ нами соблюдаетъ отеческія преданія, а тѣхъ, кои отрицаютъ отеческую истину, осуждаемъ, ничего болње не желая относительно ихъ". Дѣян. Вселен. Собор. IV, 523. Кипарисовъ, стр. 22.

3) Тернеръ. Сборникъ госуд. знаній. Т. III, стр. 1.

говоритъ Блунчли, "такъ какъ онъ облекъ внутреннюю жизнь духа защищающимъ покровомъ тѣла. Люди не видятъ насквозь внутренняго святилища мысли и чувства другъ друга, а потому нѣтъ у нихъ силы властвовать надъ вѣрой отдѣльныхъ лицъ" <sup>1</sup>).

Восточная, и въ частности русская, Церковь, строго слѣдовала этому примѣру и требовала отъ лицъ, къ ней присоединяющихся, свободной воли и ясно выраженнаго на то согласія <sup>3</sup>) (а отъ лицъ малолѣтнихъ согласія ихъ родителей <sup>8</sup>). Вселенская Церковь, по выраженію восточныхъ патріарховъ, не принуждаетъ, не дѣлаетъ насилія, но призываетъ, увѣще-

1) Bluntschli. Geschichte des Rechts der religiösen Bekenntnissfreiheit. Vortrag. Elberfeld. 1867. 5-6. Въстникъ Права. 1899. IX, стр. 89.

2) См. правила Каре. соб. 77, 80, 122 (по Книгѣ правилъ) и др. (о кроткомъ обращении съ донатистами). — "Да по свободному произволению каждый воспріемлетъ подвигъ Христіанства" (122-е, по Книгѣ правилъ, прав. Каре. соб.). Аристинъ въ толкованіи на 77-е пр. Каре. соб. пишетъ: "Ученикамъ кроткаго и мирнаго Христа должно положить для себя заботою всячески стараться отдѣляющихся отъ каеолической церкви собирать съ кротостію и смиреніемъ и присоединять ихъ опять къ церкви..., чтобы они, устыдясь, можетъ быть, любви и кротости призывающихъ, освободились отъ своихъ узъ". Правила св. помѣст. собор. съ толков., стр. 583.

3) Между прочимъ, опредѣленіемъ Святѣйшаго Сvнода отъ 8 января 1819 года дозволяется присоединять къ Православной церкви дѣтей лютеранскаго исповѣданія — мальчиковъ не моложе 15 лѣтъ, а дѣвочекъ не моложе 12 лѣтъ (такъ какъ въ то время этотъ возрастъ считался совершеннолѣтнимъ для вступленія въ бракъ), но съ тѣмъ, если таковыя дѣти, по предварительномъ испытаніи, окажутся "имѣющими твердое и истинное расположеніе къ принятію Православія". Что же касается дѣтей моложе означеннаго возраста, то они могутъ быть присоединяемы не иначе, какъ "по таковомъ же испытаніи и послѣ подтвержденія ихъ произволенія на присоединеніе согласіемъ родителей ихъ" Церк. Вѣд. 1888 г. № 24 въ Прибавленіяхъ.

ваеть, убъждаеть силою Духа Святаго '). Въ формулъ отреченія, принадлежащей XVI вѣку, католика, изъявившаго желаніе присоединиться къ Православію, читаемъ: "Язъ, имрекъ, иже отъ латынскія въры днесь прихожду ко истинному православному христіанскія непорочныя вѣры закону, преданному отъ святыхъ апостолъ и утвержденному богоносными отцы святыхъ и великихъ всея вселенныя святыхъ седми соборовъ; прихожду не отъ нужды нѣкія и бѣды, или тѣсноты, или страха, или налога, или нищеты, или долга, или нѣкоей вещи на мя подвизаемой, или чести ради мірскія и благодарованій нѣкихъ, и богатства и стяжаній нѣкихъ, обѣщаемыхъ нѣкими, или всякаго нѣкоего прибытка, или лестію, или лицемѣріемъ, но отъ всея души и сердца чиста и неблазненна, Христа любящи, и того истинныя, непорочныя вѣры животнаго закона желая получити" »). — Совершенно согласною съ Православною Церковью въ этомъ отношени была и власть государственная: "совъсть человъческая, писалъ Петръ В. въ грамотъ польскому королю Августу II (9 марта 1718 года), по поводу насильственныхъ присоединеній православныхъ въ унію, единому Богу токмо подлежитъ, и никакому государю не позволено оную силою въ другую вѣру принуждать" <sup>з</sup>). — Къ сожалѣнію, не такъ поступали иныя церкви, въ особенности "Двѣ разности, говоритъ арцерковь римско-католическая. хіепископъ Филаретъ ), отличали греческихъ миссіонеровъ

- 1) Послан. Восточн. патр. изд. 1838 г. стр. 90. Кипарисовъ. О свободъ совъсти, стр. 61.
  - 2) Толстой. Томъ I, стр. 71-73.
  - 3) Толстой. Томъ II, стр. 69-70.
  - 4) Филаретъ. Исторія русской церкви. Періодъ I, стр. 60-61.

отъ латинскихъ. Послѣдніе проповѣдывали вѣру съ мечемъ въ одной рукѣ и съ латинскою библіею въ другой <sup>1</sup>); а ни того, ни другого не было на Востокѣ. Въ Россіи евангельская проповѣдь не опоясывала проповѣдниковъ мечемъ, не проливала крови, не зажигала костровъ; греческій проповѣдникъ приходилъ къ Владиміру не съ войскомъ, а съ картиною страшнаго суда Божія; онъ имѣлъ дѣло только съ душою; сила его заключалась только въ силѣ слова Божія; онъ вводилъ совѣсть въ права ея надъ страстями и заблужденіями; не требовалъ земныхъ выгодъ".

VII. Қаждая церковь, признавая принадлежность къ ней необходимою для спасенія, не можетъ допустить общенія лицъ, къ ней принадлежащихъ, съ послѣдователями иныхъ вѣроисповѣданій въ таинствахъ, религіозныхъ обрядахъ и, вообще, въ молитвахъ. И это совершенно справедливо съ точки зрѣнія самой церкви; иначе допуская безразличіе въ церковномъ общеніи между людьми разныхъ вѣроисповѣданій, церковь уничтожила бы сама себя<sup>2</sup>). Уже Ап. Павелъ не дозволялъ

 Такъ, епископъ Таборъ (1492—1507) получилъ отъ папы разрѣшеніе какъ для себя и своихъ преемниковъ, такъ и для всего духовенства, употреблять оружіе противъ татаръ, армянъ, и православныхъ, и самъ ходилъ иногда съ мечемъ. Толстой I, стр. 261.

"Если ты въ своемъ отечествъ запятналъ себя убійствомъ, бери крестъ, иди въ чужую землю, избей десятки людей и очистись ихъ кровью отъ своихъ грѣховъ" — таковъ, былъ зовъ римско-католической церкви къ крестовому походу на Лифляндію. Что это фактъ, видно изъ того, что папа Александръ IV приказалъ 16 сентября 1256 года освободить изъ заточенія поджигателей и другихъ негодяевъ, если они примутъ участіе въ крестовомъ походѣ на Пруссію и Лифляндію; позднѣе таже привилегія была распространева и на разбойниковъ. Vogt. III, 124. A. Grenzstein. Herrenkirche oder Volkskirche? Jurjew, 1899, стр. 13—16.

2) Христ. Чтеніе. 1866, ч. 2, сент., стр. 356-357. Справедливо замѣчаютъ

религіознаго общенія съ людьми, не послѣдующими апостольскому ученію <sup>1</sup>).

VIII. Но ни одна церковь не можетъ относиться враждебно къ лицамъ, къ ней не принадлежащимъ, и не должна забывать, что всъ люди суть братья и ближніе. Евангеліе, которому собственно и принадлежитъ ученіе о вѣротерпимости, предписываетъ христіанамъ одинъ способъ дѣйствованія по отношенію къ людямъ, принадлежащимъ къ ложнымъ религіямъ или неправымъ христіанскимъ исповѣданіямъ: долготерпѣніе, любовное обращеніе, убѣжденіе, просвѣщеніе<sup>2</sup>). Ап. Павелъ тоже не допускаетъ нетерпимости въ христіанствѣ, религіозной вражды между разномыслящими, презрительнаго или злобнаго отчужденія отъ иномыслящихъ, а внушаетъ сохранять къ нимъ братскія чувства<sup>в</sup>). Такъ и относились къ неправославнымъ пастыри русской Церкви (напр. препод. Өеодосій печерскій), слъдуя этому апостольскому завъту. Православная Церковь не только не питаетъ никакой ненависти или презрѣнія къ разномыслящимъ съ

даже поклонники новаго государства, что религіозная терпимость, проистекающая изъ безразличія къ дѣлу религіи, находится въ близкомъ родствѣ съ преслѣдованіемъ, что индифферентизмъ есть самая опасная форма враждебности религіи. И. Бердниковъ. Новое государство въ его отношеніи къ религіи. Рѣчь, произнесенная на торжественномъ годичномъ собраніи Казанской Духовной Академіи 1888 г. Казань 1888, стр. 69.

1) Кто не послушаетъ слова нашего въ семъ посланіи, того имъйте на замъчаніи и не сообщайтесь съ нимъ, чтобы устыдить его (II Өессал. 3, 14).

2) Протоіерей А. Ключаревъ. Слово, сказанное 22 февраля 1876 года въ Московскомъ Успенскомъ соборѣ. Тернеръ. Сборникъ государ. знаній. Т. III, стр. 2.

3) Но не считайте его за врага, а вразумляйте, какъ брата. (II Өессал. 3, 15).

нею въ въръ, но любитъ ихъ, любитъ не только въ человъчествъ, а и во Христъ, какъ призванныхъ ко спасенію и могущихъ, при нъкоторыхъ условіяхъ, получить Божественную благодать, а также молится о соединеніи всъхъ разномыслящихъ въ единое стадо единаго Пастыря ').

Много столѣтій прошло со времени прискорбнаго и въ глазахъ нехристіанъ укоризненнаго раздѣленія въ Христіанской Церкви. Однако въ Православной Церкви, вмѣстѣ съ постоянною молитвою о соединеніи церквей, жила и живетъ надежда, что соединеніе это будетъ снова возстановленно. Вмѣстѣ же съ единеніемъ церквей, настанетъ единеніе всего христіанскаго міра, "миръ всего міра", о коемъ постоянно молится Православная Церковь, — и обновленное единою Христовою вѣрою человѣчество едиными устами воскликнетъ: "Слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ, въ человѣцѣхъ благоволеніе".

Γένοιτο.

1) Христ. Чтеніе 1866, ч. 2, сент., стр. 356—357. — Чувство любви обязаны вѣрующіе питать и ко всѣмъ находящимся внѣ Церкви Христовой (говоритъ еп. Сильвестръ — Ученіе о церкви, стр. 134—137), въ полной готовности принять ихъ, если они того пожелаютъ. "О другихъ (внѣ Церкви существующихъ) молитесь: ибо есть имъ надежда покаянія, чтобы придти къ Богу". Кипарисовъ. О свободѣ совѣсти, стр. 73.



# Алфавитный указатель.

(Цифры означають страницы въ книгѣ.)

#### A.

Августа-Доротея 125.

Августъ II король польскій 149, 194.

Агапитъ препод. 140.

- Александръ вел. кн. литовскій 75, 109, 124, 130.
- Александръ Невскій 74.
- Александръ III императоръ всероссійскій 160, 182.
- Александръ IV папа римскій 195.
- Алеқсѣй Михайловичъ царь 78, 87, 90, 97, 107, 112, 126, 137.
- Анаеема епископамъ, оставляющимъ наслѣдниками своего имущества еретиковъ, или язычниковъ 61.
- Андрусовскій договоръ. 1666 г. 82.
- Анна Іоанновна иператрица 88.
- Апостолъ Павелъ 12, 47, 51, 52, 57, 64, 130, 195, 196.
- Апостольскія правила 12, 15, 16, 17, 18, 33, 34, 43, 57, 60, 100, 112, 135.
- Аристинъ 43, 193.

## Б.

Баторій 76, 77.

- Благословенія еретиковъ запрещается принимать православнымъ 59.
- Бракъ: опредѣленіе брака Модестиномъ 46; — смѣшанный: воспрещение православнымъ и дѣтямъ ихъ вступать въ бракъ съеретиками 47-49, 52-53; воспрещеніе брака лицъ состоящихъ въ клирѣ съ язычниками или еретиками 48, 54, 55; при обращеніи невѣрнаго супруга въ Православіе бракъ не расторгается 49-52; Западная Церковь считала смѣшанные браки сомнительными 53; браки православныхъ съ раскольниками Церковь не расторгала 54; браки православныхъ съ латинянами въ Византіи допускались 55; на Руси смѣшанные браки допускались подъ условіемъ принятія неправославнымъ супругомъ Православія 122—127; разрѣшеніе сиѣшанныхъ браковъ Петромъ Вел.

въ 1721 г. 127; бракъ православнаго съ неправославнымъ долженъ быть повѣнчанъ православнымъ священникомъ въ православной церкви 134, 154, 155; можетъ быть повѣнчанъ въ церквахъ обоихъ исповѣданій 134; браки православныхъ съ римскокатоликами, совершенные по римско-католическому обряду, недъйствительны 134; временная мѣра относительно совершенія браковъ между православными и римско-католиками 153-154; разводъ принадлежитъ суду Православной Церкви 154-156; сибшанные браки въ Финляндіи 160-161; браки лицъ принадлежащихъ къ разнымъ инославнымъ исповъданіямъ 186-187.

#### B.

- Вальсамонъ 25, 26, 31, 32, 33, 35, 43, 51, 52, 61, 62. Василій Вел. св. 12, 14, 15, 21, 24, 33, 36, 43, 51-52, 89. Василій Іоанновичъ вел. кн. 85. Вернардаки Димитрія священный катехизисъ 34. Владиміръ св. 117, 122. Владиміръ Монамахъ 89. Владиславъ 71, 72, 98, 99, 100, 161, 162. Вольдемаръ королевичъ датскій 108, 111, 117, 126, 138. Воспріемники при крещеніи православныхъ 148-143.
- Вѣротерпимость русскихъ 7—8, 66—68, 78, 82—89, 93—94, 149, 150, 151, 176—179, 196.

г.

Гай Людвигъ 80.

- Гайқъ родоначальникъ армянъ 89.
- Георгій митрополить русскій 65,-121, 135.

Герберштейнъ 71, 137.

Гермогенъ патріархъ 99, 100, 101.

Грамота: — антіох. патріарха Макарія къ патріарху Никону 28; — Іереміи константиноп. патріарха къ Петру Вел. 112; Высочайшія покровительственныя грамоты армянамъ 91.

Григорій Вел. папаримскій 19. Григорій св. просв'ятитель Арменіи 13, 91.

Гумбертъ кардиналъ 25.

#### Д.

Давность не распространяется на вину отступившихъ отъ Православія 164.

Даніилъ кн. галицкій 74.

Десятина на войну противъ русскихъ 74.

Діонисій Александр. св. 20. Древинскій Лаврентій 79.

#### B.

Евтихій 192.

Екатерина II имп. русская 83, 84, 91, 179.

Екатерина княжна шведская 125.

- Елена Іоанновна 75, 76, 109, 184, 130, 139.
- Елизавета королева англійская 86, 93, 123.

Густавъ Адольфъ 72, 86, 125.

- Епитимія: вступившимъвъсмѣшанный бракъ 53; клирикамъуніатамъ 119.
- Ересииеретики: 14—16, 23-24, 34-35, 52; порядокъ присоединенія ихъ къ Православной церкви 19—29, 27; бракъ съ еретиками 47—49, 52; зарпещеніе молиться съ ними 57—59; — принимать отъ нихъ благословенія 59; — ходить на ихъ кладбища или такъ наз. у нихъ мученическія мѣста 59; — праздновать ними 59—60; — преподавать имъ таинства 60, — оставлять ихъ наслѣдниками имущества послѣ смерти епископа 61.

## З.

Завѣщаніе духовное: Іоанна Грознаго 71; Іоақима патріарха 141—142.

Златоустъ Іоаннъ св. 52, 192. Зонара 35, 37, 39, 50.

## И.

- короля Олофа (Ирина) 122.
- Индифферентизыть въдълъ́ въры 190, 196.

Иннокентій IV папаримскій 74. Ирина Михайловна 108, 126, 138.

Ириней ліонскій св. 191.

Исповѣдь: недопущеніе къ ней лицъ неправославныхъ 144.

| Іеренія патріархъ константи-               |
|--------------------------------------------|
| ноп. 29, 30, 112.                          |
| Іоақимъ патріархъ русскій 141.             |
| Іоаннъ III Васильевичъ 75,                 |
| 109, 124, 139.                             |
| Іоаннъ IV Грозный 8, 66, 71,               |
| 76, 77, 85, 86, 97, 110, 123, 137.         |
| Іоаннъ Злотоустъ св. 52, 192.              |
| Іоаннъ епископъ китрскій 63.               |
| Іоаннъ II митрополитъ русскій              |
| 65, 121, 135, 136.                         |
| Іона митрополить сарскій и по-             |
| донскій 99, 100, 101.                      |
| Іосифъ Аргутинскій архіеп.                 |
| ариянскій 92.                              |
| Іуліанія, дочь вел. кн. Александра         |
| Михайловича Тверскаго 124.                 |
| <b>К.</b>                                  |
|                                            |
| Кальвины или кальвинисты                   |
| 104, 106.                                  |
| Католикосъ — патріархъ ар-                 |
| мянскій 91, 92.                            |
| Кипріанъ епископъ кареаг. 11,              |
| 20, 109.                                   |
| Кирикъ 98, 99, 101.<br>Кирикъ 28, 99, 101. |
| Кириллъ митрополитъ русскій<br>20.         |
| хо.<br>Кладбища еретиковъзапрещено         |
| посѣщать православнымъ 59.                 |
| Климентъ VI папа римскій 74.               |
| Кобенцель 71, 137.                         |
| Коллинсъ 97.                               |
| Кабазила Константинъ                       |
| митрополитъ 62.                            |
| Конфедерація литовская 1599 г.             |
| 77.                                        |
| крещеніе: правильное не пов-               |
| торимо 17, 29, 109, 110; — непра-          |
| вильное 18; — обливательное                |
| BRABILOC 10, - COMBAICABROC                |

18—20, 96—97; — постановленіе Константинопол. соб. 1756 г. 31; — Московскаго 1620 г. при патріархѣ Филаретѣ Никитичѣ 99, 104; крещеніе младенцевъ неизвѣстныхъ родителей въ Православную вѣру 161.

Курія римская 178.

Кучукъ — кайнарджійскій миръ 1774 г. 92.

## Л.

- Латиняне или католики: принятіе ихъ въ Православную Церковь чрезъ муропомазаніе 26—30, 95—96, 107, 115; болѣе строгое отношеніе къ нимъ русскихъ 73; запрещеніе религіознаго общенія съ ними 70, 136; принятіе ихъ въ Православную Церковь черезъ перекрещиваніе 30—31, 97—107; присоединеніе къ Православной Церкви духовныхъ лицъ римскаго исповѣланія 115.
- Лжедимитрій I (Григорій Отрепьевъ) 100, 123, 124.
- Лютеране: принятіе ихъ въ Православную церковь чрезъ муропомазаніе 27—30, 115; перекрещиваніе ихъ 30—31, 106, 108, 112.

## M.

Магнусъ герцогъ 85, 86, 110. Макарій патріархъ-антіох. 28,45, 105, 106, 119. Максимъ грекъ 78.

Марина Мнишекъ 100, 124.

- Марія дочь польскаго короля Казиміра 123.
- Марія племянница англійской королевы Елизаветы 123.
- Маркъ митрополитъ ефесскій св. 26, 27, 28, 107.
- Маркъ патріархъ александр. 25, 52, 61.
- Мареа царица инокиня 124.
- Мелхиты сирійскіе 31, 45.
- Минасъ Вартабидъ армянскій архіепископъ 91.

Мининъ 72.

Михаилъ Өеодоровичъ царь 80, 81, 90, 108, 111, 125, 126, 138, 140.

Могила Петръ 104, 111, 113.

- Модестинъ римскій юристь 46.
- Молитва съ еретиками воспрещается 57—59, 135; молитва за умершихъ инославныхъ христіанъ 146—148.
- М v р о п о м азаніе: принятіе чрезъ него въ Православную Церковь латинянъ или католиковъ 26—30, 95—96, 104, 107, 115; лютеранъ 27—30, 115; кальвинистовъ 30; сирійскихъ мелхитовъ 31.

#### H.

Наказъ имп. Екатерины II 83. Насъдка Иванъ 138.

- Невмѣшательство русскихъ во внутреннія дѣла иновѣрцевъ 93—94, 151, 176—179;— одного вѣроисповѣданія въ дѣла другого 183—185, 189.
- Несторіане Сиро-Халдійскіе 118.

- Никаноръ архіеп. херсонскій 148.
- Никифоръ Исповѣдникъ патріархъ константиноп. 44.
- Никифоръмитрополитърусскій 66, 121, 135.

Николай I императоръ 92, 93.

- Николай II императоръ 68, 149, 182.
- Никонъ патріархъ русскій 28, 45, 105, 106, 119.
- Нифонтъ епископъ Новгородскій 95, 99, 101.
- Ништадскій мирный трактатъ (30 авг. 1721 г.) 67.

## 0.

Обливаніе прикрещеніи 18—20, 96—97; — въ случаѣ нужды 96. Общеніе съиновѣрцами: житейское 56, 57, 60, 61, 70, 136, 140, 142; религіозное 57, 60, 70, 90, 135, 139, 142—143, 195—196.

- Олеарій 66, 78, 108, 126, 137.
- Ольгердъ 124.
- Отпѣваніе неправославныхъ христіанъ 144—146.
- Отреченіе отъ заблужденій въ покаяніи 104, 115.
- •Охраненіе малолѣтнихъ дѣтей лицъ совратившихся 163-164.

## п.

Павелъ II папа римскій 74. Павелъ самосатскій 32. Павликіане или павлиніане 32—33, 36—37. Палеологъ Софія 75, 98.

Палицинъ Аврамій 103.

- Парееній II патріархъ константиноп. 111.
- Переходъ изъ одного инославнаго исповѣданія въ другое 185, 190.
- Петръ Вел. 29, 82, 88, 90, 91, 141, 149, 150—151, 194.
- Петръ Могила 104, 111, 113.
- Погребеніе неправославныхъ христіанъ 144—146.
- Подписка: отъ новообращаемаго къ Православію 115; отъ неправославнаго супруга152—153; отвѣтственность не давшаго такой подписки 157; отмѣна ея для Прибалтійскихъ губерній (19 марта 1865 г.) 158; возстановленіе (8 августа 1885 г.) 159—160. Подцерковницы 15.
- Пожарскій князь 72.
- Полинодія изд. въ 1621 г. 80.
- Посланія: восточныхъ патріарховъ Св. Всероссійскому Синоду 1723 г. 29; Ософила архіепископа александр. къ Афингію 39; преп. Осодосія печерскаго къ вел. кн. Изяславу 66, 69-70.
- Поссевинъ Антоній 8, 76, 77, 78, 136, 138.
- Потоцкій великій гетманъ 105.
- Православная вѣра: ея охраненіе 9, 81, 82, 151; принятіе въ Православную вѣру еретиковъ 23-25; — латинянъ (католиковъ), лютеранъ, кальвинистовъ 25-31; сирійскихъ мелхитовъ 31; отпавшаго и пожелавшаго снова возвратиться къ Православію 32-33; бѣлорусцевъ 102; Православная вѣра — господствующая и первенствующая въ Россійскомъ

государствѣ 68, 151, 161; исповѣданіе ея 'Русскимъ Государемъ 72, 161; его Супругою 162; отступление отъ нея не дозволяется 72-73, 162-164; присоединеніе къ ней духовныхъ лицъ римско-католическаго исповъданія 115-116; никто не можетъ воспрепятствовать присоединиться къ Православію 152, 169, 171-176; обязанность православныхъ родителей воспитывать дѣтей въ Православной въръ 157-158; охранение малолѣтнихъ дѣтей совратившихся 164; совращение строго наказывается 166-167; дѣла о совращеніи слушаются безъ очереди 167-168; принудительныя средства при обращении въ Православіе не допускаются 177.

- II ривилегіи духовныхъ лицъ иностранныхъ исповѣданій 180— 183.
- Причастіе св. Таинъ: недопущеніе къ нему неправославныхъ христіанъ 144.
- Прозелитизмъ или пропаганда католицизма 73-77.
- Проскинитарій (поклонниък) Арсенія Суханова 112.

#### Р.

- Раскольники 14, 24; браки православныхъ съ раскольниками 53, 54.
- Романъ князь галицій 73-74.
- Рукоположеніе или хиротонія: правильно совершенное не повторяется 33-34, 35, 42,

44, 45, 106, 116; совершенное нег правильно не имѣетъ силы 35, 116-118.

Рѣшенія Правительствующаго Сената Общаго Собранія 1871 г. (№ 87) 169; Уголов. Кассац. Департамента 1891 г. (№ 9) 169; 1893 г. (№ 10) 156, 163, 175; 1893 г. (№ 28) 171; 1893 г. (29) 159; 1893 г. (№ 26) 175; 1900 г. 12 марта (по дѣлу пастора Гольста) 171—176.

#### C.

Савва архіепископъ сербскій 26. Савиновича сборникъ 1671 г. 112.

- Сестреневичъ митрополитъ 85.
- Сигизмундъ король польскій 71, 98, 100, 162.
- Сильвестръ архіепископъ вологдскій 99.
- Сильвестръ еп. 147, 197.
- Сиригъ Мелетій 111.
- Слово на латиновъ и лютеровъ 82, 139.
- Смотрицкаго Мелетія Өриносъ (плачъ Церкви) 79.
- Соборы вселенскіе 12; Никейскій I 325 г. 21, 22, 23, 32, 33, 36, 37, 38, 39, 41, 43, 109; Константиноп. II всел. 381 г. 12, 21, 23, 38, 42, 43, 109; Ефесскій 109; Халкидонскій 13, 48, 109, 192; Трулльскій 15, 21, 43, 48—49, 51, 61, 101; Никейскій II 787 г. 42; помѣстные: Антіохйскій 15; Лаодикійскій 15, 24, 37, 47, 48, 58, 59, 60; Сардикійскій 38, Кар

еагенскій 24, 35, 36, 40, 53—54, 55, 193; Константиноп. въ храмѣ св. Апост. 681 г. 62; соборы и сvноды: Ватиканскій 1870 г. 13; Латеранскій IV 1215 г. 25; Константиноп. 1484 г. 26, 27, 107; Флорентинскій 1439 г. 26, 44, 97;

Московскій 1667 г. 28, 107, 112, 113; Іерусалимскій 1672 г. 29; Константиноп. 1708 г. 30; Константиноп. 1756 г. 31, 45; Ліонскій (1272--1274) 44; Нірро ге́діць 53; Владимірскій 1274 г. 96, 97; Стоглавый 1551 г. 97; Московскій 1620 г. 99, 100, 108, 111, 113; Московскій 1655 г. 104.

- Степень вы сшая можетъ быть получена клирикомъ, обратившимся къ Православію съ сохраненіемъ своей степени 43.
- Стефанъ епископъ 20.
- Стефанъ митрополитъ Угровлаxiu 106.
- Сухановъ Арсеній 112, 137.
- Схизма и схизматики 15, 28, 55, 106.
- Сумеонъ патріархъ-католикосъ 91.
- Сумеонъ солунскій 27.
- Сvнода святѣйшаго опредѣленія и указы: 1721 г. (18 авг.) 129, 131—133; 1727 г. (20 іюля) 144; 1729 г. (5 нояб.) 88; 1730 г. (мая 22) 144; 1797 г. (24 авг.) 114, 145, 146; 1800 г. (20 февр.) 146; 1805 г. (нояб. 15) 134; 1818 г. (17 іюня) 144; 1819 г. (8 янв.) 193; 1833 г. (10 іюня) 133; 1833 г. (22 декаб.) 144; 1840 г. (марта 20) 134; 1847 г. (10—15 марта) 146.

204

T.

Таинства преподавать еретикамъ запрещается 60.

Тертулліанъ 14, 191.

Тимоөей Александр. 58, 135.

Требникъ большой 115.

Туркманчайскій трактать съ Персіею 92.

#### у.

Уложеніе царя Алексъ́я Михайловича 73, 127, 141.

Ульфельдъ 138.

Уніаты 68, 119, 120.

#### Ф.

Филаретъ митрополитъ московскій 147.

Филаретъ Никитичъ патріархъ 99—102, 104, 107, 113, 125. 140, 162.

Фильгоберъ Матвѣй 108, 117, Филиппъ братъ короля шведскаго Густава Адольфа 72.

Флетчеръ 8, 71, 93, 97.

Фрязинъ Иванъ 98.

## X.

Хоматинъ Димитрій 62, 63.

## Ч.

Челобитная армянскихъ купцовъ царю Алексѣю Михайловичу въ 1666 г. 90.

Чинопослѣдованія присоединяемыхъ изъ иновѣрныхъ къ Православной Каеолической Церкви 113, 114, 115.

Эклога имп. Льва Исаврянина и Константина Копронима 54.

## Я.

Ягайло литовскій король 77. Ярославъ вел. кн. 122. θ.

Өеогностъ митрополитъ русскій 96, 124.

Өеодоръ Іоанновичъ царь 8, 93.

Өеодоръ Студитъ 34.

Өеодосій печерскій преп. 65, 66, 69, 70, 121, 135, 196.

Өриносъ (плачъ Церкви) Мелетія Смотрицкаго 79.



## Того-же автора:

(39 yz

Толкователи каноническаго кодекса Восточной Церкви : Аристинъ. Зонара и Вальсамонъ. Москва. 1892.

Аристинъ, Зонара и Вальсамонъ, Москва. 1892. Старые и новые законы о бракѣ. Юрьевъ. 1898. Происхождение старокатоличества и IV интернаціо-

нальный старокатолическій конгрессь въ Вѣнь. Юрьевъ. 1898.

О разводѣ въ Россіи. Москва. 1899.

3 3X

Знаменитый русскій канонисть А. С. Павловъ (съ потретомъ А. С. Павлова). Москва. 1899. 2-ое изданіе. Юрьевъ. 1899.

Пособіе къ изученію церковнаго права. Юрьевъ. 1900. Отношеніе Православной Восточной Церкви къ лицамъ неправославнымъ. Юрьевъ. 1900.

Отношение русской церковной и государственной власти къ иновърцамъ. Юрьевъ. 1900.

Положение неправославных т христианъ по дъйствующему законодательству. Юрьевъ. 1900.

Эстонцы и нѣмцы въ Прибалтійскомъ краѣ. Юрьевъ. 1900. Краткій очеркъ церковнаго права. Юрьевъ. 1900.

Съ требованіями обращаться по слъдующему адресу: Г. Юрьевъ, Лифл. губ., профессору М. Е. Красноженъ.