

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

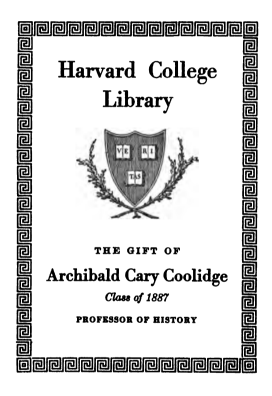
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

67 318,20 (1853-56)





# православный

COESCÉANNEZ,

**и**здаванный

nph

## RABAHCKOŇ AFXOBHOŇ AKAJEMIN.

1855

годъ.

КАЗАНЬ.

ВЪ ТЕПОГРАФИИ ГУВЕРНСКАГО ПРАВЛЕНИЯ.

1857.



# православный

COESCÉANNEZ,

**и**здава**нны**й

nph

# KABAHCKOË AFXOBHOË AKAZEMII.

1855

годъ.

КАЗАНЬ.

ВЪ ТЕПОГРАФИИ ГУВЕРНСКАГО ПРАВЛЕНИЯ.

1857.



CP 378.20 (1855-56)

HARVARD COLLEGE LIBRARY GIFT OF ARCHIBALD CARY COOLIDGE JULY 1 1922

Отъ Комитета Духовной Цензуры при Казанской Академіи печатать дозволяется съ тёмъ, чтобы по отпечатанія, до выпуска изъ типографія, представлено было въ Цензурный Комитетъ узаконенное число экземпляровъ. Мая 21 дня 1857 года.

Ценворъ, Инспекторъ Академін, Архимандрить Өеодоръ.

## день

# святой жизни,

#### нти

#### отвътъ на вопросъ:

## какъ мнъ жить свято?

#### возавание къ христіанину.

Ты называешься христіаниномъ. Христіанинъ ли ты въ самомъ дълъ? Такъ ди ты живешь, какъ должно жить христіанину, т. е. усердно ли желаешь и усильно ли домогаешься того, чего желаеть и домогается истинный христіанинъ? Чрезвычайно вожделённы блага. какія Господь объщаеть истиннымъ христіанамъ въ жизни будущей! И невыразимо ужаснесчастіе, въ которое повергаеть нась HO гръхъ, ежели мы не желаемъ и не домогаемся того, чего должно всеусердно желать и всеусильно домогаться христіанину! Что ежели ты не получишь объщанныхъ благъ, и повергнешься въ въчныя муки! Уже не мало про-Ота. ІУ.

жилъ ты времени, но дълалъ ли себъ когда нибудь такіе и подобные вопросы? Тъмъ болъе размышлялъ ли когда нибудь о нихъ степенно?

Христіанинъ долженъ быть такимъ же, какимъ былъ Іисусъ Христосъ. Сіе да мудрствуется въ васъ, еже и во Христъ Іисусъ, сказалъ св. Апостолъ (Филип. 2, 5). Подобенъ ли ты Господу Іисусу Христу? Такъ ли ты поступаень, какъ Онъ? По Его ли ученію, или Евангелію, которое Онъ даровалъ намъ въ правило жизни, живешь ты?

Христіанинъ не долженъ любить міра (1 Іоан. 2, 15). Но многіе совершенно привязаны къ міру, такъ что, кажется, и живутъ только для міра: мыслятъ всегда какъ міръ, постунають какъ міръ, и всъ правила, какихъ оми держатся въ своей жизни, суть именно тъ праила, какихъ держится міръ. Не таковъ ли и ты? Такая жизнъ--не христіанская и крайне бъдственная.

Господь изкогда въ ветхомъ завътъ сказалъ чрезъ св. Пророка Своему избранному народу: судите между Мною и виноградомъ Моимъ. Что сотворю еще винограду Моему, и не сотворихъ ему? занеже ждахъ, да сотворитъ гроздіе, – сотвори же терніе. Нынъ убо возвъщу вамъ, что Авъ сотворю винограду Моему: Отъиму

ограждение его, и будеть вы разграбление. и разорю стъну его, и будеть въ попраніе (Исаія 5, 3. 4. 5). Не несравненно ли съ большимъ правомъ Господь Богъ такъ можетъ говорить намъ, не послушнымъ Ему, въ новомъ завътъ? т. е. «Что могъ Я сдълать для васъ. н «не сдълалъ? Я искупилъ васъ Мосю кровію. «родиль вась въ нъдрахъ Моей Церкви; npo-«свѣтиль вась свѣтомь истинной Вѣры, даро-«валь вамъ всъ средства и силы ко спасению. «приготовиль вамь вёчное блаженство, и не-«престанно всякимъ образомъ располагалъ «васъ домогаться сего блаженства. Не доволь-«но ли Я доказалъ вамъ любовь Мою? Несча-«стные! Я сдълался вашимъ Спасителемъ, и «всевоэможно стараюсь ввести встхъ васъ въ «въчное блаженство; а вы стараетесь, кажет-«ся, только о томъ, чтобъ Я слъдался ваннимъ «судьею, и отдалъ васъ на въчныя муки. Я со-«здалъ васъ съ тъмъ, чтобъ вы были въчно «со Мною, а вы принуждаете Меня отверг-«нуть васъ отъ Себя, бросить васъ въ адъ. Я «весьма милостивъ къ вамъ, а вы своею He-«благодарностью и своимъ своеволіемъ старае-«тесь только воспалять Мой гнъвъ HA васъ. «Ни Мое милосердіе, которое оказываю вамъ «непрестанно, ни въчное блаженство, въ кото-«рое такъ часто и такъ усильно зову васъ, ни «ужасныя му́ки ада, которыми грожу вамъ, не

«вызываютъ васъ на путь спасенія. Не лучше «ли бы для васъ было, еслибъ вы не роди-«лись, и свътъ Въры не осіялъ васъ?»

Друже! Что ежели мы нѣкогда должны будемъ слышать подобныя слова?—Такія слова даже и теперь, когда еще не слышимъ ихъ, разрываютъ сердце. Что будетъ, когда ихъ услышимъ, и когда должны будемъ жать то, что мы посѣяли себѣ своими грѣхами? Убойся! Прекрати свою обычную жизнь, и начни жизнь по ученію Господа, написанному въ Его святомъ Евангеліи, жизнь богоугодную, святую.

Дабы тебѣ не развлекаться и скорѣе взяться за дѣло, предлагаю наставленіе на одинъ день. Ежели будешь вѣрно слѣдовать сему наставленію; то увидишь, что другое наставленіе тебѣ не будетъ нужно. Какъ проведешь день первый, такъ должно будетъ провождать и всякій слѣдующій.

## Какъ вести себя поутру?

I.

Поутру веди себя слъдующимъ образомъ: 1. Проснувшись, прежде всего старайся обратить свои мысли къ Господу Богу. Обращеніе нашихъ мыслей къ Господу Богу должно быть самымъ естественнымъ нашимъ лъломъ даже и во всякое иное время дня; потому что совершенно нътъ никого, кто могъ бы быть для насъ такъ необходимъ, такъ THOReзенъ и безцёненъ, какъ Богъ. Ибо совершенно все, что мы имъемъ и что когда нибудь прежде имѣли, не исключая и насъ самихъ, у насъ есть даръ Божій. Но тотъ, кто для насъ всего необходимъе, всего безцъннъе, особливо всего любезнъе, поутру обыкновенно всегда приходитъ намъ на мысль прежде всего. Какъ скоро поутру просыпаемся, просыпается съ нами и мысль о томъ, кто или что для насъ всего нужнъе и любезнъе. Это всегда такъ бываетъ естественно. Поэтому всегда же естественно прежде всего наша мысль должна обращаться къ Господу Богу съ какимъ нибудь возваніемъ; напр. «Слава Тебъ, Господу! Слава Те-«бъ, Всемилостивый!» и т. п. Мы были бы

Digitized by Google .

7

недостойны имени христіанина, если бы, пробуждаясь отъ сна, открывали глаза только тѣлесные, а не и духовные, и думали прежде о · землѣ и о земномъ, а не о Господѣ Богѣ.

2. Ежели время, въ которое ты проснулся, есть то время, въ которое или около котораго тебѣ должно встать; то безъ всякаго замедленія, дѣлая на себѣ крестное знаменіе, говори: «Во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа.» А потомъ: «Господи Іисусе Христе, Сыне Божій, помилуй мя гръшнаго.»

3. За симъ ни мало не медля, или въ TO же время, вставай съ постели. Немедленное вставание поутру съ постели для нашей плоти часто бываеть весьма непріятно, потому что наша плоть, какъ ленивый рабъ, всегда больше любить лежать и спать, или сластолюбствовать и оставаться въ праздности. Непремънно тотчасъ преодолъй свою плоть всякое утро! Это преодолѣніе плоти пусть будеть твоею первою жертвою Господу Богу. Немедленное вставание поутру, не говоря ни о чемъ иномъ, весьма полезно для души и потому, что когда мы проснувшись долго лежимъ въ постелъ; то въ это время весьма удобно, какъ уже давно замътили всъ внимательные къ себъ люди, возникають въ нашемъ твлѣ нечистыя расположенія, а въ нашей душѣ—нечистыя мысли и желанія, которыя потомъ, во время дня, легко ввергають неосторожныхъ въ тяжкіе грѣхи ц въ величайную опасность потерять спасеніе. Но кто поутру преодолъваетъ себя мужественно, тотъ во время дня и вечеромъ довольно удобно преодолъваетъ случающіяся съ собою искушенія, даже весьма трудныя. Впрочемъ ежели ты сколько нибудь наблюдалъ за собою, то знаещь все это самъ.

4. Вставши съ постели, немедленно умойся, а умывшись, немедленно же одёнься такъ. какъ должно быть одътымъ человъку степенному. Ноутру немедленно такъ намъ надобно одъваться, хотябъ и никого изъ людей съ нами не было; ибо, во-первыхъ, мы никогда Ħè бываемъ совершенно одни, но всегда и вездъ бывають съ нами нашъ Ангелъ хранитель Ħ Господь Богъ. Пашъ Ангелъ хранитель, если мы сами не удаляемъ его отъ себя, всегда бываеть съ нами; а Господь Богъ совершенно всегла и вездъ бываетъ съ нами по самому Своему существу, какъ вездъсущій. Св. Апостоль удостовъряетъ, что безъ Господа Бога мы сами собою не могли бы даже дохнуть, взглянуть, двигнуть пальцемъ. О Немь живежь Ľ движемся, и есмы, говорить онъ (Дъян. 17. 27. 28). Во-вторыхъ, потому что, проснувшись, намъ тотчасъ должно стать предъ Господомъ Богомъ съ молитвою; а мы, прилично, не одъвшись, никогда не смъемъ явиться къ

какому нибудь даже земному не большому нашему начальнику. Наконецъ, 65-третьихъ, цотому, что, тотчасъ послѣ сна прилично одѣвшись, ты сбережешь себя отъ двухъ опасностей, которымъ въ наше время, къ несчастію, очень часто подвергаются весьма многіе люди, именно: отъ опасности подать другимъ соблазнъ своею полу-наготою, и отъ опасности заразиться духомъ безстыдства. Ахъ, друже! кто безстыденъ даже поутру, отъ того чего ждать въ полдень и вечеромъ!

5., Умывшись и одёвшись, стань предъ святыми Иконами и совершай утреннія молитвы, какія и въ какомъ порядкѣ установила истолковательница и хранительница пути ко спасенію, св. Церковь.

Чтобы тебѣ молиться безпрепятственно, особливо ежели не умѣешь читать, выучи наизусть, по крайней мѣрѣ, начальныя утреннія молитвы.—Трудно ли это? И какъ не знать наизусть даже Господней молитвы, т. е. молитвы: Отче нашъ, иже еси на небесльхъ! Выучи! Это самая главная молитва и весьма спасительная на всякой случай.

6. Впрочемъ какъ молитвы, выученныя наизусть или читаемыя по книгѣ, иногда, по давнишней ихъ извѣстности, произносятся молящимися безъ должнаго вниманія къ тому, что въ нихъ содержится, и посему тогда они

въ самомъ дѣлѣ не молятся, а только мечтаютъ, что молятся: то временами можно молиться и независимо отъ молитвъ, приготовленныхъ и назначенныхъ св. Церковію (\*). Но когда будешь молиться независимо отъ церковныхъ молитвъ, непремѣнно внимательно наблюдай слѣдующее:

а) Благодари Господа Бога за то, что Онъ въ прошелшую ночь сохранилъ твою жизнь, и снова даетъ тебъ время для покаянія и исправленія; потому что всякій новый день для насъ есть новое, ни мало незаслуженное благолъяніе Божіе. Ибо никакой новый день послъ ночи не можеть слёдовать для насъ непремённо. Весьма многіе люди, съ вечера спокойно npeдавшись сну, проснулись, по разнымъ причинамъ, уже не въ сей, а въ другой жизни-въ въчности!-Трудно ли человъку потерять жизнь? Иногда даже не важный испугъ можетъ ПОЛвергнуть насъ смерти. Никакая ночь не проходитъ безъ того, чтобы въ продолжение ея пе умерли многіе люди. Какое мы имѣемъ преимущество передъ умершими въ прошедшую ночь? Не могли ли умереть и мы?-могли весьма удобно! Но кто сохранилъ насъ отъ смерти, какъ не Богъ Всеблагій и Всемилостивый, не-

(\*) Твор. Вас. В. Ч. 5 стр. 382. 383. Изд. 1847.



престанно ожилающій нашего покаянія и исправленія? Онъ сохранилъ насъ И лароваль намъ новый день, чтобъ мы могли спасти и спасли свою душу. Можно ли же намъ не благодарить Господа Бога?-Всякое утро всею душею благодари Его, напр. такъ: «Господи Бо-«же и Царь мой! Благодарю Тебя, что Ты въ «прошедшую ночь сохраниль мою жизнь, и «снова даровалъ мнѣ время для покаянія и ис-«правленія! Весьма многіе люди въ прошел-«шую ночь, по разнымъ причинамъ, лишились «земной жизни. Начинающийся день не есть не-«обходимый день моей жизни. Онъ начинается «только потому, что Ты даришь мнъ его ПO «Твоей несказанной милости. Весьма легко и я «могъ умереть въ прошедшую ночь. Но Ты. «Всеблагій, сохраниль меня и дароваль мвъ «новый день, чтобъ я старался спасти и спасъ »мою душу. Всею душею благодарю Тебя, Все-«милостивый!»

б) Благодари Господа Бога за другія, полученныя и получаемыя тобою отъ Него, благодѣянія. Благодари, что Онъ создалъ тебя, сохраняетъ тебя, искупилъ тебя, ввелъ тебя въ истинную Вѣру, а въ истинной Вѣрѣ снабдилъ и снабжаетъ тебя всѣми средствами ко спасснію. Всѣ эти благодѣянія крайне велики и достойны непрестанной, глубочайшей нашей благодарности. Чувствовалъ ли бы ты радость жиз-

ни, если бы Господь Богь не создаль тебя? Быль ли бы ты теперь живь, если бы Онь не сохраняль твоей жизни? Что было бы съ нами, если бъ Онъ не искупилъ пасъ! Какъ были бъ мы худы, еслибъ Онъ не ввелъ насъ въ истинную Въру, а въ истинной Върв не снабдиль насъ всъми средствами ко спасению! И теперь, при истинной Въръ, при всъхъ средствахъ ко спасенію, мы очень худы. Какъ худы были бъ мы безъ истинной Въры! Всею душею и непрестанно благодари Господа Бога, наприм. такъ: «Госноди Боже, Отче и Царь мой! Благодарю «Тебя, что Ты создаль меня, сохраняеты меня, «призваль меня къистинной Въръ, а въ истин-«ной Въръ, снабдилъ и снабжаешь меня всъми «средствами ко спасению. Чувствоваль ли бы «я радость жизни, еслибъ Ты не создаль меня! «Быль ли бы я живъ, если бы Ты не сохра-«няль моей жизни? Что было бы со мною, если «бы Ты не искупилъ меня? Какъ былъ бы я «худъ, если бы Ты не ввелъ меня въ истинную «Ввру, а въ истинной Вврв не свабдилъ ме-«ня всъми средствами ко спасенію? Всею «душею благодарю Тебя, Всеблагій и Всеми-«ЛОСТИВЫЙ!»

в) Благодари Господа Бога за то, что Онъ, снабдивъ тебя всѣми средствами ко спасенію, еще непрестанно располагаеть тебя пользоваться тѣми средствами, и, не смотря на твою час-

Digitized by Google

тую непокорность Ему, не смотря на твои частыя огорченія Ему, не смотря на все твое упрямство, не казнить тебя и не лишаеть тебя великаго дара Своего—жизни, но продолжаеть призывать и разными мърами побуждать ко спасенію. Ахъ, какъ давно наше тъло и душа горъли бы въ въчномъ огнъ ада, если бы Господь Богъ не былъ такъ крайне милостивъ къ намъ и долготерпъливъ! Всею душею благодари Господа.

г) Благодари Господа Бога за то, что Онъ въ прошедшую ночь благоволилъ укрѣпить твои тѣлесныя силы, и даровалъ тебѣ возможность снова заниматься нужными и полезными житейскими дѣлами.—Какъ многіе люди, по разнымъ немощамъ, не могутъ пріобрѣтать себѣ дневнаго пропитанія! Какъ многіе, по разнымъ болѣзнямъ, не могутъ своими силами дѣлать самыхъ нужныхъ движеній, и непрестанно служатъ въ тягость другимъ и самимъ себѣ!— Отъ всего сердца благодари Господа Бога за укрѣпленіе твоихъ тѣлесныхъ силъ. Послѣ сего

д) Всею душею молись, чтобы Господь Богъ простиль тебѣ твои безчисленные грѣхи: самымъ ли дѣломъ они сдѣланы, намѣреніемъ ли, желаніемъ ли, или даже только мыслію. Никогда не опускай этой молитвы: ты всегда весьма грѣшенъ предъ Господомъ Богомъ. Въ этомъ отношеніи не должно обольщать себя ни одному человѣку. Много согрпьшаемъ вси, Духомъ Божіимъ говоритъ св. Апостолъ (Іаков. 3, 2). И: аще речемъ, яко грпьха не имамы себе прельщаемъ и истины нлъсть въ насъ, тёмъ же Духомъ говоритъ другій св. Апостолъ (1 Іоан. 1, 8. (\*).

е) Молись, чтобы Господь Богъ даровалъ тебѣ твердую, неизмѣняемую волю съ наступающаго дня постоянно и вполнѣ принадлежать Ему, нашему непрестанному Благодѣтелю, т. е. всегда самымъ важнымъ дѣломъ почитать исполненіе Его воли, и непрестанно стараться жить не иначе, какъ согласно съ Его святою волею; а посему всеусердно и болѣе всего стараться познавать Его святую волю, которая въ отношеніи къ намъ, главнымъ образомъ,

(\*) Св. Василій В. говорить: «Со, смиренномуд-«ріемъ говори: я недостоннъ, Господн, говорить «предъ Тобою; ибо я весьма грёшенъ. Такъ надобно «говорить тебѣ, хотя бы ты и не сознавалъ за со-«бою ничего худаго. Ибо никто не безгрёшенъ, кроамѣ единаго Бога. А мы, согрѣшая во многомъ, «большей части грѣховъ не примѣчаемъ за собою. «Потому Апостолъ говоритъ: ничесоже еъ себль сельяъ, «мо ни о семъ опраедаюся (1 Кор. 4, 4), т. е. грѣщу «мвого и не примѣчаю сего.» Частъ 5. стр. 382. изд. 1847. всегда есть одна: святость наша (1 Солун. 4, 3), и спасеніе нашей души (1 Солун. 3, 9. 2 Солун. 2, 13).

7. Чтобы тебъ надежнъе сохраниться въ пролоджение наступающаго лня отъ всякаго гръха, старайся еще поутру осмотръть все, что можеть случиться съ тобою въ продолжение наступающаго дня. Старайся осмотръть: «Что «ты будешь дълать? Съ къмъ будешь вмъсть? «Какіе, когда и гдъ могуть встрътиться съ то-«бою случаи ко гръху? Какіе, когда и гдъ мо-«гуть встретиться случан къ добру? Не мо-«жеть ли быть съ тобою какихъ либо иску-«шеній, наприм'врь: оть твоего тщеславія, оть «твоей гордости, отъ твоего гнъва, и пр.?» Осмотръвъ такимъ образомъ все, тотчасъ старайся основательно обдумать, какъ тебъ удобнъе и върнъе провести весь день безъ гръха: какъ безпорочно обойтись съ такимъ-то челов'якомъ; какъ хорошо возпользоваться такимито случаями въ добру; какъ избъжать такихъто случаевъ и искушеній ко грбху, или, ежели нъть возможности избъжать ихъ, какъ безвредно удержать себя при сихъ случаяхъ и искушеніяхъ. Напримъръ: ежели видишь, что тебъ должно будеть находиться вмъсть и заниматься чъмъ нибудь съ человъкомъ вспыльчивымъ; то уже напередъ старайся придумать вести себя при немъ такъ кротко и вѣжливо, чтобы

отнюдь не встревожить его гивва, но остаться съ вимъ въ мирѣ.

Безъ такого предварительнаго вооруженія противъ гръха, нельзя, по крайней мъръ весьма трудно, сберечься оть тръха и неизмънно последовать учению Господа. Кто всякое утро не принимаеть твердаго намъренія и старанія сохраниться отъ гръха въ наступающий день, тоть никогда старательно не хранится оть тръха, и мало помалу, наконецъ, можетъ оставить не только старательность, но самое желаніе и даже мысль объ обязанности хранить себя отъ гръха. Ежели свътильни въ лампадъ всякій день не поправляють, и въ лампаду не подливають масла; то она не можеть горвть постоянно, и скоро погаснеть. Друже! не забудь этого, всякое утро весьма нужнаго, вооруженія противъ гръха. Когда будешь дъйствительно стараться сохранять себя отъ всякаго гобха и прилъцяться къ жизни богоугодной, святой; тогда скоро самъ ясно увидишь великую нужду и благотворность сего вооруженія.

8. Чтобы тебѣ еще удобнъе и надеживе провождать жизнь святую, молись Господу Богу, чтобъ Онъ благоволилъ даровать тебъ непрестанную память и ревность избъгать случаевъ ко грѣху, а особливо къ тому грѣху, къ которому ты всего больше склоненъ по своей природъ или привычкъ. Потому что такой Отд. IV. 2

17

побуждаетъ всякаго изъ насъ гръхъ сильно удовлетворять его требованію, и всѣ изъ нась вполнъ еще не преданные Богу, обыкновенно **уловлетворяють ему такъ охотно,** что. когла случаются препятствія удовлетворить ему, всёми силами стараются удалить ть препятствія и открыть себѣ свободу удовлетворять тому грѣху безпрепятственно, и, сколько возможно, всегда. Весьма трудно человѣку охраниться отъ такого грѣха, и исконный нашъ врагъ ни съ которой стороны такъ часто, такъ нагло и самонадвянно не нападаетъ на насъ, какъ со стороны нашего любимаго, привычнаго гръха. Всею душею молись!

9. Такъ осмотръвши и обдумавши все нужное въ охранению отъ гръха и удержанию себя въ богоугодной жизни, снова молись въ своемъ сердцъ Господу Богу, чтобъ Онъ укръпиль твою волю, твои силы и не попустиль тебъ ослабъть, какъ ты весьма часто ослабъвалъ прежде. Безъ такой, тъми или другими выраженной, молитвы ни въ какой словами день не принимайся ни за какое дёло ни по какой причинъ, кромъ развъ причины совершенно не зависящей отъ тебя. Какъ приниматься за какое нибудь дёло безъ благословенія Божія! Безъ Божія благословенія непрочны и напрасны всъ наши труды. А Божіе благословеніе, какъ и всякій даръ Божій, получается

только молитвою (Іаков. 1, 17). Правда, Госполь Богъ, по Своей безконечной благости. часто ластъ успъхъ въ лълахъ люлямъ и не молящимся, даже печестивымъ, но ты не смотри на то; а когда это придетъ тебѣ на умъ, то тотчасъ вспомни о страшной участи упомянутаго въ Евангеліи богача, который любиль всселиться на всякъ день свътло (Лук. 16. 19-32). Онъ имълъ въ своей жизни успъхъ во всемъ, никогда не чувствовалъ ни малаго недостатка, имълъ всъ способы къ удовлетворенію своихъ чувственныхъ страстей,-и всегла вствы имъ удовлетворялъ вполнъ. Но эта жизнь, по смерти, проводила его въ адскія муки. Когда же онъ, ужасно мучась въ пламени, горько умоляль Авраама объ облегчении своихъ мученій, тогда ему было отказано, и отказъ заключался въ такихъ словахъ, которыя у встахъ счастливцевъ сего міра должны быть въ самой живой намяти всякую минуту. Отказъбыль следующій: чадо! помяни, яко воспріяль еси благая твоя вь животь твоемь, нынь же здъ страждеши (Лук. 16, 25).

10. Особенно утромъ должно заниматься такою молитвою. Утромъ должно принимать такое намъреніе и дълать такую предусмотрительность. Ибо никакое иное время такъ не удобно для молитвы и для всъхъ добрыхъ начинаній, какъ время утреннее; потому что че-Отд. IV. 2\*

. JOB BRL HN B'L RANOG HHOG BDEMR TARL NE CHOCOбеть ни къ молитев, ни къ начинанию двлъ. ни къ размыщаению, какъ утромъ. Утромъ его мысли горазло развязиве. его серлие чище, и онь горазло улобные можеть владыть собою. нежели въ другое время. Утромъ житейскія нотвебности еще не сильно безпокоять вась. страсти еще спять, и самая окружающая насъ природа нобуждаеть въ тишинъ и размышленію. По минованій утра страсти просыпаются, пробуждаются житейскія нужды и заботы, человъкъ иринимается за работу, и трудится какъ рабъ, которому непремънно должно сильдать свой хлъбъ въ потъ лица. Друже! Утро, утро провождай въ молитвъ и въ святонъ направленін своей души! Дорожи утромъ всянаго дня! Будь уменъ; а поведение умнаго такь описываеть Духъ Божій: сердие свое едасть утреневати къ Господу, сотворшему его, и предъ Вышнимъ помолится (Сиper. 59, 6).

11. После таковой молитвы сядь, и, въ благоговини въ Господу Богу, неспенно и осноистельно обмысли: какъ тебе въ продолжение иступающаго дня должно вести себя въ отнонюти въ Господу Богу, къ ближнимъ и въ твоему особенному состоянию на семъ свътъ. Емели же въ какое либо утро что набудь тебе препятствуетъ въ такомъ размышления;

то уже непреженно такъ поступай всяное утро въ воскресные и празлничные лин: въ эти ден ничто не можеть и DEXLOL OR быть для тебя препятствіемъ. Наша плоть, поврежденная гръхомъ прародительскимъ, въ большой связи съ нашимъ исконнымъ врагонъ-діаволомъ, и вмъсть съ нимъ непрестанно старается истребить изъ нашей намяти наши христіанскія обязанности, а на мъсто ихъ ноставить разныя правила міра, и, къ нашему несчастію, весьма часто и очень легко успрваеть. Ты не слушай этихъ, крайне здовредныхъ учителей, и всевозможно старайся, всякое утро, напоминать себ' свои обязанности, вань онв возложены на тебя Госцедомь Богомъ, и снова принимать иамъреніе точите и усердиве исполнять ихъ.

Ħ.

# Какъ вести себя въ отношения къ Госледу Богк?

Отвъть на этотъ вопросъ даль Санъ Госнодь нашъ Інсусъ Христосъ. Именно: возлебини Господа Бога твоего отв всего сердца твоего, и отъ всея души тадая, и осно

кръпостію твоею, и встьяб помышленіемь твоимь (Лук. 10, 27).

Что значить любить Бога?—Любить Бога, безъ сомятнія, значить быть приверженнымъ къ Богу.

Что значить любить Бога всльжа сердцема, всею душею, всльжа помышленіема, всею крльпостію?—Это значить: быть неизмѣнно привержену, предану къ Богу всесердечно, вседушевно, т. е. всею силою и полнотою любви, какая возможна для человѣческаго сердца, не раздѣляя нашей любви въ той же мѣрѣ ни съ какимъ инымъ существомъ, какъ оно ни было бы намъ любезно, пужно и дорого.

Именно, любить Бога от всего сердца, и проч., значитъ: мыслить всего чаще и охотнъе о Богъ, и о томъ, что угодно Богу; потому что таково вообще свойство любви нашего сердца, что кого сердечно любимъ, тотъ непрестанно у насъ въ мысляхъ. Мы часто удалены отъ того, кого любимъ, но въ мысляхъ всегда съ нимъ: смотримъ на него, слушаемъ его, говоримъ съ нимъ.

Любить Бога от всего сердца значить: всего чаще, долье и охотнье говорить о Господь Богь. Потому что таково свойство любви нашего сердца, что кого мы сердечно любимъ, о томъ говоримъ всего чаще, долье и охотнье; ибо что у кого всего глубже лежить на сердцѣ, тоть о томъ и говорить: оть избытка бо сердца уста глаголють, сказаль Господь (Мато. 12, 34).

Любить Бога от в всего сердца значить: всевозможно стараться узнавать волю Божію, или то, что пріятно Богу и что противно Ему, а потомъ всего охотнѣе и радостиѣе дѣлать то, что пріятно Господу Богу, и всего внимательнѣе и заботливѣе удаляться того, что Ему противно. Ибо таково вообще свойство любви нащего сердца, что кого мы сердечно любимъ, того волю всевозможно стараемся узнать, и съ полнымъ усердіемъ и удовольствіемъ исполнить ее, какъ намъ ни было бы трудно исполнить ее.

Любить Бога встьмъ сердцемъ значить: охотно исполнять и такую волю Божію, которой исполненіе непремённо требуеть оть нась самопожертвованія. Ибо таково свойство любви человёческаго сердца, что кого мы сердечно любимъ, того волю стараемся исполнять, не смотря ни на какія препятствія, ни на какія трудности и непріятности,—исполнять, не смотря даже на явную опасность для нашей жизни. Любовь преодолёваеть всё препятствія: для нея все трудное — доступно, все непріятное пріятно, все тяжелое—легко.

Любить Бога всльмо сердцемо значить: всеусердно прославлять Господа Бога, и встии

силами стараться прекращать и предотвращать все, что вредить Его славѣ: ибо таково вообще свойство нашей любви, что, кого мы сердечно любимъ, того вездѣ хвалимъ, и, при всякомъ непріятномъ отзывѣ о любимомъ нами, всемѣрно стараемся защитить честь любимаго и его доброе имя. Ибо намъ всегда пріятно, когда любимый нами у всѣхъ въ уваженіи и любви, и не пріятно, когда онъ не въ любви и не въ уваженіи.

Такова должна быть наша любовь къ Госноду Богу, и Господь Богъ совершенно вполив достоинъ, чтобъ мы любили Его всею полнотою нашей любви.

1. Мы естественно любимъ все прекрасное даже въ созданныхъ существахъ, хотя и знаемъ, что все прекрасное въ созданіяхъ часто бываетъ весьма кратковременно, и вообще несовершенно. Мы сердечно любимъ доброту дущи въ человѣкѣ, не смотря на то, что эта доброта не рѣдко бываетъ сосдинена въ немъ съ немалыми слабостями или даже пороками. Но Господь Богъ есть неописанная красота, красота цѣчная, никогда не прекращающаяся и не измѣнающаяся, а притомъ единственный Виновникъ всякой созданной красоты. Господь Богъ имѣетъ такую доброту сердца, какой нѣтъ ни въ одномъ созданіи Божіемъ, ни на землѣ, им на небесахъ, а притомъ всякая другая доброта сердна, въ комъ она есть, есть толька нотому, что дароваль ес, но Своей доброть, Богъ. Словомъ: Богъ есть существо всесоверненное. Какъ намъ не любить Бога всею поднотою любви?!

2. Госполь Богъ дароваль намъ WHATE. Оть Него получные мы разумную душу, 000собную мыслить, судить и нознавать. Отъ Ного получили мы сердце, способное любить H Чувствовать удовольствіе оть любен. Оть Него же получили мы и способы для сохрансвія всёхъ нашнхъ душевныхъ и телесныхъ силь въ надлежащемъ здоровьт. Посему вся наша луша со всъми ся силами внолеб приналлежить Богу. И какъ намъ не любнуь Бога всею полнотою любви? Что можеть быть для насъ любезнъе Создателя, Который дароваль намъ жизнь, способность мыслить, нознавать, любить, чувствовать удовольствіе отъ любен, чувствовать радости, и Который нритомъ дароваль намъ способы сохранять эти дары Свои въ надлежащей силь и кръпости?

3. Насъ окружаетъ воздухъ, поторымъ дышемъ, и безъ котораго отнюдь не можемъ жить. Мы вездъ снабжены водою, которая тапъ же необходима для насъ, какъ и воздухъ. Мы поставлены на землъ, которая доставляетъ намъ всякую пищу, необходимую для поддержанія и сохраненія нашей жизни, и безъ кото-

рой мы не имъли бы, гдъ утвердить нашу ногу. Насъ освъщаеть свъть, безъ котораго мы не могли бы достать себъ ничего не только иріятнаго, но и необходимаго для нашей жизни, хотя бы и все нужное было готово Й He лалеко отъ насъ. Мы имбемъ огонь, которымъ можемъ согръть и согръваемъ себя во время стужи, и посредствомъ котораго приготовляемъ себъ нужную пищу. Словомъ, мы имъемъ все нужное не только для нашей жизни, но H для нашего удовольствія. А все это есть даръ Госпола Бога. Какъ намъ не любить Его всею душею, всвмъ сердцемъ?!

4. Мы имбемъ отца, мать, братьевъ, сестеръ, родственниковъ, благодвтелей, друзей, и проч. Какъ много они доставляютъ намъ радости и утъшенія! Но ни кого изъ нихъ мы не имъли бы, ежели бы Господу Богу не угодно было даровать намъ ихъ. Даже и сами мы не существовали бы, если бы не было на то благоволенія Божія! Только по милости Божіей мы все то имбемъ. Какъ намъ не любить Господа Бога всею полнотою нашей любви?!

5. У насъ есть какое нибудь имущество: домъ, въ которомъ живемъ; пища и питіе, ко;торыми поддерживаемъ и продолжаемъ жизнь одежда, которою прикрываемъ свою наготу и защищаемъ свое здоровье. Но все это у насъ Божій даръ. Могли ли бы мы имъть домъ, пи-

щу, одежду и другія безчисленныя удобства жизни, ежели бы Господь Богъ не благоволилъ создать матеріаловъ, изъ которыхъ все это дѣлается? Могли ли бы имѣть все это и при матеріалахъ, если бы Господь Богъ не благоволилъ даровать намъ ума и рукъ для произведенія всего намъ нужнаго?—Не могли бы!—Какъ намъ не любить всею полнотою любви Бога, такъ много и непрестанно намъ благодѣтельствующаго?!

6. Первыхъ людей, нашихъ прародителей. по ихъ создании. Господь Богъ поселилъ въ раю сладости (Быт. 2, 15), гдъ находили они полное удовлетворение себъ во всемъ. Но Π0слъдовавшее ихъ гръхопаденіе не только лишило ихъ и насъ рая сладости, а вмъстъ съ тъмъ сдълало ихъ и насъ преклонными ко гръху, болѣзненными и смертными. Весь произшедшій отъ нашихъ прародителей человѣческій родъ болѣе или менѣе былъ и есть CBOCволенъ, самолюбивъ, своекорыстенъ, нелюбовенъ, завистливъ, лживъ, злобенъ, мстителенъ и т. п. При такомъ своемъ состоянии онъ ни какъ не могъ возвратить свое первое блаженное состояние. Ибо съ одной стороны Господь Богъ, какъ чистъйшій сељтъ (1 Іоан. 1, 5), не могъ имъть своего общенія съ нимъ, сдълавшимся по гръхамъ своимъ тмою (Ефес. 5, 8); потому что свътъ не общается съ тмою (2

Кор. 6, 14); а только Богъ . есть Источникъ живота (Псал. 35, 10), или блаженства. Съ другой стороны, человъческий родъ, по развращенію своего сердца, могъ дълать только грѣхъ, а грѣхъ могъ доставить ему только зло и бъдствіе. Ибо гръхъ такъ описывается Духомъ Божіимъ: зубы львовы зубы его, убивающіи душы человтьчи. Яко мечь обоюду остръ всяко беззаконіе, ранъ его нъсть исцъленія (Сирах. 21, 1-5). Но Господь Богъ и въ этомъ крайне отвратительномъ для Него состоянія челов'єческаго рода, не оставиль его, но продолжалъ и продолжаетъ хранить его бытіе, снабжая встмъ потребнымъ для жизни И не уничтожая его. Онъ даровалъ ему Свой законъ, направляющій его къ благу и объщающій ему благоденствіе (Второз. 5, 29). Но какъ человѣкъ по своей глупости и развратности, не возлюбилъ и не исполнялъ даннаго ему закона; то Богъ многократно старался вразумить его, исправить его и направить къ иснолненію Своего закона, посредствомъ Своихъ Пророковъ и многими другими способами. Впрочемъ всъ эти, принятыя Господомъ Богомъ, средства къ исправленію челов'ъческаго рода не исправляли его, и онъ только болбе и болъе предавался гръху и погружался въ нечестіе. Посему Богъ, какъ преисполненный любви, дабы нри самой, такъ сказать, невозможности,

OTEDLITE BOSMORHOCTE CALATE VELOBEVECRIE родъ блаженнымъ, благоволилъ послать къ нему Своего Единороднаго Сына-Бога. Его въчный Сынъ родился на землъ, подобно намъ, воспитывался, алкаль, жаждаль, и день и ночь трулился, научая человъковъ пути спасенія. набы избавить ихъ оть теснившаго ихъ несчастія: но этоть невыразимо милостивый Сынь Божій этими же самыми человъками быль измучень и умерщвлень на кресть. Такая ужаснейшая небрагодарность требовала строжайтаго наказанія люлямъ. Но Госполь за такую неблагодарность воздаль имъ только обидынъйшею благодатью. Сынъ Божій, воскресши изъ мертвыхъ, послалъ къ человѣческому ролу. для его просвъщенія, Всесвятаго Духа, основаль св. Церковь, уставиль св. Таинства, установилъ священство, которому далъ право отпущать всёмъ истинно раскаявающимся грёхи, и пр. пр. Обращая на все это должное внинаніе, нельзя не усмотръть, что Богъ истинно -- Любовь (1 Іоан. 4, 16), преисполненъ любви къ роду челов'вческому (Іоан. 5, 16) и что иосему первая Божія запов'єдь-запов'єдь Ø лобви къ Богу всъмъ сердцемъ, всею душею, есть заповъдь, совершенно вполнъ обязательная для всёхъ насъ, такъ что если бы кто изъ нась обнаружиль хотя самое малое сомнение и совершенной обязательности для всёхъ насъ

этей заповёди; то тоть прямо показаль бы, что онь не имёеть ни человёческаго ума, ни человёческаго сердца, потеряль все человёческое достоинство и сталь на низшую степень, нежели на какой стоять животныя неразумныя; потому что и неразумныя животныя обыкновенно весьма любять своихъ, безъ всякаго сравненія меньшихъ, благодётелей.

7. Нътъ существа, которое бы любило насъ болье, чъмъ Господь Богъ; а мы всегда любимъ того, кто насъ любитъ и намъ благодътельствуетъ. Посему любить Бога всъмъ сердцемъ и всею душею должно быть самою первою потребностію сердца всякаго человѣка, темъ более, что любовь есть чувство для всъхъ насъ самое пріятное. Но какъ многіе изъ людей, по заблужденію, безразсудству, или крайней испорченности не чувствують сей потребности и не стараются удовлетворить ей; то Господь Богъ далъ намъ заповъдь любить Его всъмъ сердцемъ и всею душею,-не потому. чтобъ наша любовь могла что нибудь прибавить къ Его блаженству или величію, но потому, что Онъ крайне желаетъ сдълать насъ блаженными, а безъ нашей любви къ Нему отъ всей души, отъ всего сердца, мы не можемъ быть блаженными. «Оскудъніе въ нашей «душть любви къ Богу есть самое несносное «наъ всъхъ золъ», говорнтъ св. Василій Вели-

кій (1). Данная Господомъ Богомъ заповѣдъ о любви къ Господу Богу отъ всей души, отъ всего сердца, есть явное доказательство, съ одной стороны, того, что Богъ крайне желаетъ нашего спасенія и блаженства, а съ другой нашего весьма глубокаго упадка, весьма гнуснаго огрубѣнія, величайшей испорченности.

Но. къ несчастію, между людьми вездѣ видны такie, въ которыхъ любовь къ Богу весьма слаба или даже совствиъ ничтожна. Это явно показываетъ ихъ постоянная холодность ко всему Божественному, пренебрежение къ Божимъ хдамамъ и службамъ, неуважение къ священнымъ вещамъ, равнодушіе какъ ко всему тому. что угодно и пріятно Богу, такъ и къ TOMY. что Ему не пріятно и противно. Нъкоторые люди почти никогда не говорятъ о Богъ, и даже не любятъ говорить о Немъ; они почти никогда не вспоминають о Богѣ, и напоминаніе о Немъ производитъ въ нихъ неудовольствіе или даже досаду; они не только не живуть по заповѣдямъ Божіимъ, какъ будто бы ихъ нѣть и они ни мало не обязаны жить по нимъ, но не хотять и знать, есть ли Божін заповѣли и чего онъ требуютъ.

Друже! разсмотри себя, не таковъ ли и ты, и ежели таковъ, то немедленно принеси Гос-

(1) Твор. Вас. В. Часть V, стр. 101. изд. 1847. .

Digitized by Google

поду Богу всесердечное нокаяние, и тотчись съ гаубочайшею молитвою начни свое исправление. Не медли обратитися ко Госноду, и не отлагай день ото дне, говорить гръшнику Премудрый (Сирах. 5, 8). Имевно то же говорить онъ и тебъ. Смотри! У тебя инчего и вто своего, а все Божие, и самъ ты весь не свой, а также Божий. Какъ тебъ можно быть такъ слъщынъ, безчувственнымъ и глупымъ, чтобъ не любить Госнода Бога всею душею, и вевнъ сердцемъ?!

#### III.

# Какъ вёсти севя въ отношенён къ другимъ аюдямъ?

Ответь и на этотъ вопросъ далъ Самъ Господь: возлюбщии ближняго евоего (Лук. 10, 27).

Господь Інсусь Христось оть всёхь нась весьма настоятельно требуеть любви другь къ другу. Давая послёднія наставленія Своимь ученикамь предъ Своими страданіями, Онъ нёенолько разь съ большою силою завёщаль намъ эту любовь. Сія есть заповъдь моя, да любите други друга (Іоан. 18, 12). Сія заповъдаю важъ, да любите другъ друга (Іоан. 15, 17). Заповъдь новую даю вамь, да любите другь друга (Іоан. 13, 34). Именно къ тому же обязывали и всъ св. Апостолы. Св. Апостолъ Нетръ говорилъ: отв чиста сердиа любите другь друга прилъжно (1 Петр. 1, 22). Св. Апостолъ Іоаннъ говорилъ: возлюбленніц. возлюбимь другь друга (1 Іоан. 4, 7). Ce есть завъщание, еже слышасте исперва. да любить другь друга (1 Іоан. 3, 11. 2 Іоан. **5).** Сія есть зоповљдь Его (Господа Бога), да въруемъ во имя Сына Его Іисуса Христа. и любимь другь друга (1 Іоан. 3, 23). Св. Апостоль Павель говорнаь: ходите вз любви (Ефес. 5, 2). Сами вы Богомъ учени есте, еже любити другь друга (1 Сол. 4, 9). Св. Апостолъ Іановъ говорилъ: законъ царскій по писанію (есть): возлюбиши искренняго своего (Іаков. 2, 8).

Мвру этой любви ясно опредълилъ Самъ же Господь. Именно, Онъ требовалъ, чтобы всѣ мы любили ближнихъ, какъ любимъ себя самихъ; ибо Онъ сказалъ: возлюбиши ближняго своего, яко самъ себе (Лук. 10, 27). Вся убо, елика аще хощете, да творятъ вамъ человъцы, тако и вы творите имъ (Мато. 7, 12). Именно такъ же говорили и всъ св. Апостолы. И такъ, друже!

Отд. ІУ.

Digitized by Google

3

1. Ты желаень себѣ благонолучія, и доволенъ, когда благополученъ; напротивъ ты скученъ, когда по чему нибудь неблагополученъ. Посему желай благополучія и всякому своему ближнему: радуйся, когда онъ счастливъ, и сочувствуй ему, когда онъ несчастенъ.

2. Тебѣ не пріятно, когда отзываются о тебѣ худо, и подозрѣвають тебя въ чемъ либо худомъ. Посему и ты не отзывайся худо ни о комъ, и безъ достаточной причины ни къ кому не имѣй подозрѣнія въ чемъ нибудь худомъ. Любовь не мыслить зла (1 Корино. 13, 3).

3. Тебѣ пріятно, когда о тебѣ отзываются хорошо. Посему и ты хорошо отзывайся о всякомъ ближнемъ. Особенно же остерегайся клеветы на ближняго. Клевета есть качество сатаны, и пусть оно принадлежитъ ему одному (Апок. 12, 10). Ты говори о ближнемъ только доброе.

4. Когда кто нибудь говорить тебѣ нѣчто худое о комъ либо постороннемъ, то всевозможно старайся защищать или извинять того посторонняго, и кромѣ сего никогда не пересказывай слышанныхъ словъ тому, о конъ они сказаны. Потому что часто говорять о другомъ что нибудь по враждѣ и духу ищенія, а пересказывающіе о томъ часто производятъ вражду; вражду же слово Божіе причисляеть къ такимъ порокамъ, которымъ преданные люди не наслъдять царствія Божія (Галат. 5, 20).

5. Тебѣ не пріятно, когда разглашають о твонхъ недостаткахъ, а особливо о твонхъ порокахъ. Посему и ты, когда видишь слабости и пороки другихъ, не разглашай о нихъ; ибо любы еся покрываетъ, еся терпить (1 Корине. 13, 7). Но изыщи благопріятное время и съ любовію самъ скажи о замѣченныхъ тобою слабостяхъ и порокахъ тѣмъ, въ комъ ихъ видищь, и расположи ихъ къ исправленію. Послѣ сего, если замѣченные тобою въ другихъ пороки не производятъ соблазна, оставайся въ покоѣ; въ противномъ же случаѣ скажи о нихъ тому, кто обязанъ обуздывать и врачевать порочныхъ, дабы сохранить отъ соблазна и порчи другихъ.

6. Тебѣ не пріятно, когда съ тобою обходятся грубо и чёмъ нибудь оскорбляють тебя. Посему и ты обходись ласково со всякниъ человѣкомъ, не исключая никого; особливо же берегись унотребленія словъ бранныхъ и оскорбительныхъ. Ежели какой либо ближній обходится съ тобою весьма грубо, сердито, и говоритъ тебѣ разныя непріятности, то отвѣчай ему кротко; потому что отвелять смирень отвращаеть арость (Притч. 15, 1). Ежели отъ грубаго обращенія съ тобою ближHATO, THE DASCEDIELCA HA HELO, TO YHE HE FOвори ничего: ибо иначе твой гитвъ тотчасъ распалится, а при распалившемся гиввъ тебъ покажется нужнымъ сказать ближнему нъчто такое, о чемъ послъ будещь крайне сожалъть, но чего часто уже не будешь въ состояния поправить. Въ гизвъ никогда не говори ничего до твхъ поръ, пока совершенно успоконшься. Ежели же ближній разсеранася на тебя по чему нибудь сильно, то не уговаривай его, хотя бы то было даже очень нужно; потому что доколь онь сильно сердится, до твхъ поръ владветь имъ страсть, не разумъ, и тебъ посент убълннельзя уговорить его: безумному какъ тельно ни говори, напрасно; твои слова иногда только более разсердять его, и побудять его къ чему нибуль для тебя врелному.

7. Тебъ пріятно, когда тебъ помогають въ нуждахъ твоихъ. Посему старайся и ты, сколько можещь, помогать ближнимъ во всъхъ ихъ нуждахъ. Милостыня (всяное благодъяніе) отб смерти избавляеть, и тая очищаеть всякъ пръхъ. Творящіи милостыни и правды, исполнятся жизни, говоритъ слово Божіе (Товит. 12, 9). Впрочемъ адъсь нужно наблюдать порядокъ. Именно

8. Доджно прежде другихъ оказывать помощь тъмъ, съ конми Божіе Провидъніе связало насъ преимущественно предъ другими,

1

какъ то: родителямъ, родственникамъ, начальству, благодътелямъ, слугамъ, подчиненнымъ и единовърнымъ. Въ отношенія къ нервымъ св. Апостолъ сказалъ: аще кто о своихъ, паче же о домашнихъ не промышляетъ, впоры отверглся есть, и невпорнаго горшій есть (1 Тимов. 5, 8). А о единовърныхъ учитъ такъ: да дплаимъ благое ко вспомъ, паче же къ приснымъ въ впоръ (Галат. 6, 10).

9. За симъ, прежде другихъ оказывай помощь тѣмъ, которые имѣютъ въ ней нужду преимущественно предъ другими, какъ-то: больнымъ и увѣчнымъ. Ежели не можешь снабдить ихъ тѣмъ, что имъ нужно, то по крайней мѣрѣ посѣщай ихъ, какъ нибудь прислуживай имъ и утѣшай ихъ. Такъ поступай, хотя бъ они оказывались совершенно неблагодарными тебѣ; ибо любовь не ищетъ своихъ си (1 Корине. 15, 5): тебя наградитъ Господь Богъ.

10. Оказывая помощь всёмъ ближнимъ живымъ, не лишай своей помощи ближнихъ умершихъ. Молись за всёхъ умершихъ, а особенно за тёхъ, которые умерли неожиданно, и безъ надлежащаго приготовленія, и посему, можетъ быть, въ тяжкихъ грѣхахъ: чаще поминай ихъ, подавай для ихъ спасенія возможную милостыню. Многіе изъ умершихъ ближнихъ, особенно умершіе безъ надлежащаго приготоеленія, нуждаются въ нашей номощи несравненно больше, нежели въ самой крайней степени бъдствующіе въ настоящей жизни; потому что умершіе уже никакъ не могуть помочь себѣ сами. Имъ можемъ оказать помощь только мы живые.

11. Наша любовь въ самимъ себъ можетъ быть. и. къ несчастію. часто лъйствительно бываеть, порочна. Такъ многіе люди желають и домогаются только земныхъ благъ, канъ то: большой чести, уваженія, достатка, и проч. Посему Господь нашъ Інсусъ Христосъ благоволиль означить мёру нашей любви къ ближнимъ съ большою опредъленностію; Онъ заповедаль, чтобъ мы любили ближнихъ, какъ Онъ возлюбиль насъ. Да любите другь друга, якоже возлюбихь вы (Іоан. 15, 12). Якоже возлюбихь вы, да и вы любите себе (Іоан. 13, 34). А Господь Інсусъ Христосъ возлюбиль насъ върующихъ-свою Церковь такъ. что Себе предаде за ню, да освятить ю.... представить ю Себъ не имущу скверны или порока, но да будетъ свята и непорочна (Ефес. 5, 25-27). Онъ старался и старастся произвести во всёхъ насъ твердую вёру въ Бога Отца и въ Себя Самого (Іоан. 3, 16), доставить намъ върное познаніе Бога (Іоан. 1, 18. 17, 3), произвести въ насъ любовь къ Нему (Іоан. 17, 26), съ любовію рев-

ность къ исполненію запов'ядей Божінхъ (Іоан. 14, 21. 23. 24) и ввести насъ въ животъ в'вчный (Іоан. 3, 16).

Посему какъ всякій изъ насъ, истинно любящій себя, долженъ всевозможно стараться о пріобрѣтеніи твердой вѣры въ Господа Бога, върнаго познанія Его, сердечной любви къ Нему и усердія къ исполнению Его заповъдей; такъ должны мы содъйствовать и каждому ближнему, чтобъ онъ получилъ твердую въру въ Господа Бога, получилъ върное вознание Его, пріобръль любовь къ Нему и ревностное стараніе объ исполненін Его заповъдей, и такимъ образомъ непрестанно созръвалъ къ въчному блаженству. Иначе: всякому изъ насъ должно всевозможно возбуждать въ ближнихъ попечение о спасения своей души, поддерживать и усиливать это попечение встани средствами, какія имбемъ. Посему никто наъ насъ не долженъ говорить: «какое мнъ дъло 10 Ka-«чествъ и жизни другихъ людей?» Напротивъ всъ мы, когда видимъ кого либо поступаюшимъ неприлично человъку-христіанину, должны стараться найти удобное время, чтобы наединъ и съ любовію вразумить его и направить на путь спасенія. Молимь-(не просниъ только) молимъ вы, братіе, писаль св. Апостоль Павель Солунянамь, вразумляйте безчинныя (1 Солун. 5, 14).

О доставлении этой духовной помощи ближстараться несравненно намъ должно HHML болье, нежели телесной, да и телесную помощь должно доставлять такъ, чтобъ она более или менье содъйствовала къ духовному усовершенствованію ближнихъ и къ ихъ C118сенію. Потому что эта духовная нужда безъ всякаго сравненія важиве всёхъ нуждъ телесныхъ. Притомъ, помощь въ нуждахъ духовныхъ часто гораздо труднёе, чёмъ въ телесныхъ, уже и по тому одному, что за благодъяніе въ твлесной нуждѣ намъ обыкновенно платять благодарностью, за духовное же почти инкогда, а не ръдко платять еще ненавистью и даже мщеніемъ.

12. Впрочемъ и при этой духовной помощи такъ же должно соблюдать порядокъ, какъ и при оказываніи помощи тѣлесной. Именно: прежде всего должно обращать вниманіе на людей, съ которыми Божіе Провидѣніе поставило насъ въ ближайшей связи, нежели на другихъ. Таковы наши дѣти, родственники, друзья, благодѣтели, подчиненные, слуги. Кто изъ насъ старается наставлять, вразумлять и исправлять людей постороннихъ, между тѣмъ какъ его собственные дѣти, домашніе, слуги и подчиненные дичають и напитываются разными заблужденіями и пороками; тотъ не исполняетъ заповѣди о любви къ ближнему, и тотъ не ближній ближнихъ, а врагъ—иногда крайне вредный и пагубный.

13. Пи въ какой возможной тълесной, а особливо духовной помощи намъ не должно отказывать людямъ порочнымъ, иноземнымъ, иноплеменнымъ, иновърнымъ, сретикамъ, безбожникамъ и врагамъ; потому что всъ они, какого бы ни были направленія и расположенія духа, суть люди; всъ созданы однимъ Создателемъ, всъ созданы съ безсмертною душею, всъ созданы по образу и по подобію Божію, всъ искуплены безпънною кровію Іисуса Христа, н посему всъ дъти Небеснаго Отца, всъ соискупленники Христовы, и всё сонаслёлники одного въчнаго, всеблаженнаго царствія Божія. Посему всъмъ людямъ и должны мы оказывать нашу любовь. Люди порочные, еретики и безбожники вообще имъютъ величайшую нужду въ нашей духовной помощи, особенно въ молитвъ о нихъ и примъръ для нихъ. А о врагахъ есть н ясная заповѣдь Господа: любите враги ваша, благословите кленущыя вы, добро творите ненавидящымь вась, и молитеся за творящихь вамь напасть и изгонящыя вы (Мато. 5, 44). Тутъ не можетъ быть никакого возраженія; ибо св. Апостоль Іоаннь всъмъ намъ даетъ знать, что всякъ ненавидяй брата своего, человтько-убійца есть (1 Іоан. 3, 15).

лолжна быть наша любовь Такова къ ближнимъ. Мы были бы весьма счастливы, если бы всъ напитаны были любовію КО всъмъ ближнимъ. Тогла на нашей землъ отнюдь не было бы такъ много несчастій, и наша жизнь была бы очень много подобна жизни нашихъ прародителей въ раю сладости. Будемъ усердно исполнять заповѣдь Господа о любви КЪ ближнимъ!



### нъчто о словъ

## йстиннаго

#### въ осьмомъ членъ сумвола въры.

Сбившіеся съ толку иноки Соловецкаго монастыря, въ началъ второй половины XVII-го столътія, жалуясь въ своей челобитной Царю Алексъю Михайловичу на главное Духовенство иравославной Церкви, будто оно «по своему «мудрованію проповъдуетъ имъ новую незнае-«мую въру», писали въ той своей челобитной между прочимъ, слъдующее: «Такожде, Госу-«дарь, и сумволъ православныя Христіанскія въ-«ры измънили. Глаголютъ: и въ Духа Свята-«го Господа животворящаго, а истиннаго «отставили. Святіи же Отцы отнюдъ того не «измънили нигдъже, и прибавить или убавить «собою ничесоже не смъли» (<sup>1</sup>).

Такая жалоба для людей простыхъ, не пріучившихся дъйствовать силою разсужденія, могла казаться, такъ какъ многимъ она еще и

Отд. ЈУ.

<sup>(1)</sup> См. Сборникт, начинающійся «Исторіею о Отцёхъ и страдальцёхъ Соловецкихъ». лист. 80 и на обор.

въ наше время кажется, очень уважительною; въ самомъ же дѣлѣ она заключаетъ въ себѣ обнаруженіе только грубаго невѣжества жалобщиковъ.

Въ осьмомъ членъ Сумвола Въры, употребляемаго въ православной Церкви, поллинчитается слова истиннаго. Осьмый HO HE членъ Сумвола Въры въ православной Церкви читается такъ: и въ Духа Святаго Господа животворящаго и проч. О словахъ Господа и истиннато въ семъ членъ разсуждаль еще Стоглавный соборъ, потому что въ его время нъкоторые читали сей членъ, употребляя оба эти слова, такъ: и въ Духа Святаго Господа истиннаго и животворящаго. Соборъ рътиль: «едино глаголати (т. е. читать только «одно которое либо слово): или Господа NLN «ucmuhhalo».

Итакъ на что жаловались Соловецкіе йноки? Въ православномъ Сумволъ Въры стоитъ такое слово, которое утвердилъ самъ Стоглавный соборъ. Если бы Соловецкіе жалобщики не сбились или не были сбиты съ толку; то отнюдь не ръшились бы написать означенной жалобы въ своей челобитной. Ибо тогда они ясно видъли бы, что такая жалоба обличаетъ не православную Церковь въ измъненіи въры, а обличаетъ только ихъ самихъ въ незнаніи своей въры, за которую ратуютъ. Ибо хотя въ

осьмомъ членѣ Сумвола Вѣры, читаемаго въ православной Церкви, нѣтъ слова истиннаго, однакожъ въ немъ есть слово Господа. А Стоглавный соборъ, опредъленій котораго Соловецкіе жалобщики поназывали себя крѣпко держащимися, какъ несомнѣнной истины, ясно велѣлъ читать въ означенно́мъ членѣ Сумвола Вѣры одно изъ словъ или Господа или истиннаго.

Но Соловецкіе жалобщики не занимались познаніемъ своей вѣры и не читали того, что оставили имъ въ наслѣдіе ихъ благочестивые предќи. Въ доказательство вотъ два документа изъ древней, находившейся въ рукахъ жалобщиковъ, Соловецкой библіотеки, сами собою нопавшіе на глаза при легкомъ осмотръ сей библіотеки, документы, ясно показывающіе, что въ осьмомъ членѣ Сумвола Вѣры православною Церковію опущено слово истиннаго и поставлено Господа не по плотскому мудрованію, какъ писали Соловецкіе жалобщики въ своей челобитной, а потому, что этотъ членъ такъ, а не иначе былъ читанъ въ православной Церкви прежде.

Первый документъ есть Круга міротворный. Въ этой книгѣ осьмый членъ Сумвола Вѣры читается такъ: «и въ Духа Святаго Гос-«пода животворящаго, иже отъ Отца исходя-«щаго, иже со Отцемъ и Сынойъ съпоклоняе-Отд. IV. 4\*

ма, глаголавшаго пророкы» (<sup>1</sup>). А эта книга, Кругъ міротворный, какъ ясно означено на первомъ листъ сей книги, была писана но благословенію и повелънію всероссійскаго Митрополита Іоасафа (онъ рукоположенъ въ 1539 году) и по благословенію преемника его, Макарія Митрополита Новгородскаго, того самаго, который предсъдательствовалъ на Стоглавномъ соборъ.

Вторый документь—Сборникт, № 808 въ 4, писанный, какъ ноказываетъ бумага и почеркъ письма, около тогоже времени. Въ семъ Сборникѣ осьмый членъ Сумвола Вѣры написанъ такъ: «Вѣроую и въ Духа Святаго «Господа, и животворящаго, и исходящаго отъ «Отца, иже съ Отцемъ и съ Сыномъ спокло-«няема и съславима, глаголавшаго пророкы» (<sup>2</sup>).

Итакъ означенную жалобу на православную Церковь могло породить только невъжество жалобщиковъ.

- (1) См. Міротворный Кругъ. лист. 19 на обор.
- (2) См. означ. Сборникъ. лист. 252.



۲

## О КНИГАХЪ,

# на которыхъ отступники отъ православной церкви основывають свои неправильныя

мысли.

Уваженіе къ книгамъ нохвально въ каждомъ человѣкѣ. Оно показываетъ желаніе усовершенствовать разумъ, данный намъ для озаренія пути жизни, и обогатить его готовыми свѣдѣніями, пріобрѣтенными иногда тяжелымъ и многолѣтиимъ трудомъ. Оно также показываеть достойное уваженія недовѣріе къ себѣ и къ своимъ силамъ, потому что нобуждаетъ человѣка, не довольствуясь собственными сужденіями и наблюденіями, прислушиваться къ тому, что говорили и говорятъ другіе.

Тъмъ болѣе похвально уваженіе къ книганъ о въръ. Въра, святая и спасительная, не изобрътена человъкомъ посредствомъ собственныхъ его изысканій; но дана человъческому роду Самимъ Богомъ. Самъ Господь благово-

лилъ явиться на землѣ и даровать человѣкамъ правильное свѣдѣніе о существѣ Божіемъ, о святой Божіей волѣ и о назначеніи настоящей нашей жизни. Посему вѣрно и свято познать святую вѣру можно только изъ книгъ, въ которыхъ начертаны сіи Божественныя свѣдѣнія.

Но какъ въ пріобрътеніи и обыкновенныхъ познаній можно руководствоваться не каждою книгою, потому что есть книги, объщающія, по видимому, пріятную пищу уму, но на самомъ дълъ ведущія его къ разстройству, a сердце къ развращенію: такъ и въ Божественвыхъ предметахъ не каждая книга, въ которой, · по видимому, изображаются предметы ввры, можеть доставить правильное познание истинь, открытыхъ Богомъ. Есть книги, прямо противныя воль Божіей и ведущія человъка He RЪ ввчному блаженству, а нъ въчнымъ MYHOHIямъ. Таковы книги, написанныя людьми, зараженными сретическимъ ученіемъ, или объясняющія какое либо, не вполнѣ правовърное мненіе, и выдаваемыя сочинителемъ или подъ собственнымъ именемъ, или ложно приписываемыя такимъ лицамъ, которыя чтитъ CB. · Церковь, какъ великихъ пастырей и учителей эвоихъ. Какъ съ одной стороны спасительны тв книги, въ которыхъ не погрвшительно изображается ученіе св. въры, принесенной на

землю Сыномъ Божіимъ: такъ, съ другой стороны, цагубны ть книги, въ которыхъ издагастся превратное, измышленное человъческимъ умомъ, ученіе, или въ которыхъ къ отпровенной и исповъдуемой вселенскою Церковио истина примашивается какая либо ложь. какая либо неправильная мысль, о которой не говорнаъ Сынъ Божій, не проповъдывали св. Апостолы, не учили святые Отны Перкви. Какъ чтеніе върныхъ, непогръшитсльныхъ внигъ можетъ озарить умъ человѣка свѣтомъ Божественнымъ, давать и поддерживать любовь къ двятельности чистой, сообразной съ волею Божіею и угодной Богу: такъ чтеніе книгъ превратныхъ, или заключающихъ въ себѣ истину съ примѣсью лжи, можетъ дать превратное направленіе и всей дъятельности мыслямъ человъка, сдълать его врагомъ Бога, человъсобственнаго его спасенія. Посему И ковъ вполнъ необходимо каждому человъку нетолько уважать книги, но и имѣть должное понатіе о тёхъ изъ низъ, которыя онъ намѣренъ читать.

Было бы трудно, и даже невозможно держаться сего правила, если бы предоставлено было намъ самимъ дѣлать выборъ между книгами. Оставаясь съ однимъ своимъ умомъ, постоянно дѣлающимъ ощибки, а въ дѣлѣ вѣры, когда цашъ умъ предоставленъ самому себъ. лаже любящимъ болъе ошибки и ложь. чъмъ истину Божію, мы потерялись бы въ этомъ выборъ и скоръе поцали бы на какую либо вредную книгу, чъмъ на ту, которую изучать. Госполь. должно намъ читать И Отецъ человъковъ, не оставилъ насъ безъ указанія во всемъ, что касается вѣчнаго спасенія нашего. Онъ донынъ изрекаетъ намъ Свои Божественныя наставленія и дасть правила, какъ пріобрътать познаніе въ истиннахъ въры H совершать служение, угодное Ему. Люди ли управляють святою Церковію? Они ли рѣшають дѣла, оть которыхъ зависить спасеніе наше? Пѣтъ! въ святой Церкви пребываетъ Саиъ Господь. Онъ объщалъ послать Апостоламъ Св. Духа, который имълъ наставить ихъ на всяку истину и быть съ *пими* въ вљкъ (Іоан. 14, 16; 16, 13). Онъ объщалъ Самъ быть съ ними до скончанія въка (Мате. 28, 20). Это преимущество, дарованное Апостоламъ и въ лицъ ихъ всей учрежденной Господомъ Церкви, не могло изчезнуть на землъ вмъстъ съ кончиною ближайшихъ учениковъ Госпола. Госполь объщаль пребывание свое и пребывание Св. Духа не на извъстное какое либо время, но до скончанія втька; а обльтованія Господа суть ей и аминь (2 Кор. 1, 20), суть вѣчная, неизмѣнная и непреходящая истина. Посему очевидно, что Онъ разумълъ He

однихъ Апостоловъ, но и преемниковъ ихъ, верховныхъ пастырей всъхъ послъдующихъ временъ.

Пребываніе Господа на землё, по самому существу Его, не инымъ можетъ быть, какъ дъятельнымъ и животворнымъ. Святый Іоаннъ Богословъ, быев ев духљ, видѣлъ, что Сынъ Божій ходитъ посредъ сельтильникоев и держить зельзды ев десницъ своей (Апок. 1, 13. 16; 2, 1). Свътильники, какъ объяснилъ Самъ Господь св. Іоанну Богослову, знаменуютъ Церкви, а звъзды Ангеловъ (Апок. 1, 20), то есть, предстоятелей Церквей, какъ толкуетъ Андрей Кесарійскій (<sup>1</sup>). Изъ сего видно, что Господь живетъ и дъйствуетъ въ своей Церкви постоянно.

Въ чемъ же состоитъ Его дъятельность? Тотъ же самый Іоаннъ Богословъ говоритъ въ святомъ Евангеліи, что Іисусъ Христосъ исполнь благодати и истины, что благодать и истина Іисусъ Христомъ бысть (Іоан. 1, 14. 17). Дъятельность Іисуса Христа, проявляющаяся въ благодати и истинъ, принадлежитъ Ему въчно; ибо Іисусъ Христосъ, по ученію Богодухновенныхъ Апостоловъ, вчера и днесь, той же и во въки (Евр. 13, 18).

(1) Въ толкования на Апокалнисисъ.

Посему накъ благодать, такъ и истина нензмвино и животворно изходять отъ Него и нынь такъ же, какъ изходили во время видимаго пребыванія Его на землъ. Обиліе благодати Господь сообщаеть намъ въ святыхъ Таинствахъ, Божественную истину Свою, главнымъ образомъ, изрекаетъ въ Богодухновенныхъ Писаніяхъ и въ Божественныхъ Преланіяхъ. Но надобно внать, какъ онъ изъясняетъ намъ сін Инсанія и Священныя Преданія? Какъ дълаеть приложение ихъ къ нуждамъ времени и къ разнымъ состояніямъ и обстоятельствамъ Церкви? Въ особенности, какъ Онъ изрекасть TY. велякую для насъ, истину, что сія Писанія И Преданія истинно изображаются въ тъхъ, или другихъ книгахъ, что по симъ квигамъ мы непогръшительно исповъдуемъ святую въру и прісмлемъ лъйствительную благодать въ святыхъ Таинствахъ?

Ходящій посредъ свътильниковь и Дерэкащій звъзды въ десницъ своей Самъ отвътствуетъ на сіе. Слушаяй вась, говорить Онъ святымъ Апостоламъ и преемникамъ ихъ, Мене слушаетъ (Лук. 10, 16). «Вы, мои Апостолы и ваши преемники, какбы такъ сказалъ Господь; будете моими устами. Тотъ, кто будетъ слушать глаголы, исходящіе изъ устъ вашихъ, не васъ будетъ слушать, а Меня Самого». «Истинно есть, говорится въ книгъ о върть (1), кто слушаеть Патріарховъ и отъ нихъ освящаемыхъ и посылаемыхъ, Христа слушаетъ, а кто отметается ихъ, Самого Христа Бога отметается той». Итакъ всъ свъдънія, нообходимыя для въчнаго спасенія нашего, мы можемъ получить отъ настырей Церкви: ибо чрезъ нихъ объщалъ учить насъ Самъ Гоонодь. Следовательно и въ выборе книгъ должно руководствоваться ихъ наставленіемъ; потому что не къ нимъ, но къ Самому Інсусу Христу относится наше послушание, оказываемое настырямъ. Въ другое время Господь сказаль: аще согръшить къ тебъ брать твой, иди и обличи его между тобою и тъмъ единъмъ: аще тебе послушаеть, пріобръль еси брата твоего: аще ли не послишаеть, поими съ собою еще единаго или два: да при устъхъ двого или тріехъ свидвтелей станеть всякь глаголь: аще же не послушаеть ихъ, повъждь Церкви, аще же и Перковь преслушаеть, буди тебъ якоже язычникъ и мытарь (Мат. 18, 15-17). Бламенный Ософилакть говорить, что подъ Церковію Господь разумветь здвсь предстателей, то есть главнымъ обравомъ верховныхъ пастырей Церкви (2). Изъ сего видно, что окон-

<sup>(1)</sup> л. 232. Іосифовской печати.

<sup>(2)</sup> См. въ Влаговъстникъ объяснение сихъ словъ.

чательное ръшеніе въ важнъйшихъ лълахъ Христіанской Церкви предоставлено Господомъ Іерархамъ, какъ преемникамъ Апостоловъ высшимъ предстоятелямъ Церкви. Но какъ святые Іерархи съ древнихъ временъ ръшали подобныя дѣла? Примѣръ святыхъ Апостодовъ и святыхъ Отецъ показываетъ, что по B03несенін Іисуса Христа они дъйствовали RЪ важныхъ случаяхъ не отдѣльно другъ отъ друга. Св. Апостолы учредили соборъ, чтобы ръшить возникшія между Христіанами недоумънія о обръзаніи и нъкоторыхъ обрядахъ и постановить правила для Церкви Христовой (Дъян. 15 гл.). Они узаконили и на будущее время, чтобы дважды въ году былъ соборъ Епископовъ и чтобы они разсуждали другъ съ ADYгомъ о догматахъ благочестія и разръшали елучающіяся перковныя прекословія (Прав. Апост. 37). Посему въ послѣдующее время всѣ важныя дела, касающіяся святой Церкви, ретались на соборахъ, и чъмъ важнъе были дъла, тъмъ общириъе были соборы. Окончательное ръшение принадлежало Соборамъ вселенскимъ; выше ихъ власти въ дълахъ въры не было признаваемо ни какой другой власти. Изъ сего видно, что сами пастыри порознь, хотя и составляють орудіе Інсуса Христа въ B03B'5щеніи истинъ, но только собору высшихъ Ieрарховъ, которымъ ввърена вселенская Цер-

ковь, какъ говоритъ св. Іоаннъ Дамаскинъ (1), и въ которыхъ, какъ своихъ предстоятеляхъ, олицетворяется вся Апостольская, Соборная Церковь, принадлежить Божественная власть и Богодухновенность опредъленій, такъ что все, что они въ качествъ избранныхъ служителей и орудій Духа Благодати и истины Христовой изрекають и опредъляють по общему согласію, не есть уже человѣческое ръшеніе, но рѣшеніе Самого Бога, въчная истина Іисуса Христа, пребывающаго съ ними до скончанія въка, и Духа Святаго, наставляющаго ихъ на 6C*R*кую истину и пребывающаго съ ними 65 вљкъ. Посему-то св. Апостолъ Павелъ и называеть св. Церковь столпомъ и утвержденіемь истины (1 Тим. 5, 15). Отъ сей-то власти и отъ сего то ръшенія истины находится въ зависимости каждый въ отдъльности BCDховный пастырь! Съ ръшеніемъ сей-то власти и съ согласіемъ всей Церкви обязанъ соображать и имъ повърять и исправлять свои дъйствія и распоряжевія каждый пастырь ВЪ своей области! Ръшеніямъ и узаконеніямъ сейто власти безусловно должны покараться и всъ върующіе! Итакъ не самовольно и не саморазсудно должны мы избирать книги для

(1) Въ 4-мъ посланія къ Африканцамъ.

мавиданія въ въръ и жизни Христіанской, но съ смиреннымъ и благоговъйнымъ послушаніемъ упражняться въ тёхъ изъ нихъ, которыя даны намъ въ руководство Соборомъ верховныхъ пастырей, устами коихъ глаголетъ къ намъ Самъ Господь и Духъ Святый, или которыя согласны съ книгами, употребляемыми во всей православной Церкви;нбо Церковь, какъ столиз и утвержденіе истины, какътъло Інсуса Христа и исполнение исполняющаго всяческая во вслъхъ (Еф. 1, 25), не можетъ погрѣщать.

Наши отступники отъ православной Церкви любять читать книги. Это похвально! Но они читають не ть изъ нихъ, которыя следовало бы читать преимущественно предъ другими: а читають изключительно, вопервыхъ тв. которыя напечатаны въ первыя девяносто лътъ со времени введенія въ Россію книгопечатанія. и которыя не были еще доведены до полной исправности и согласія съ книгами всей нравославной Церкви. Вовторыхь, они читають тв книги, которыя напечатаны или написаны самими отступниками, и изъ которыхъ HANбольшая часть направлены прямо противъ православной Церкви.

Спрашиваемъ: почему они читаютъ эти книги и рукописи преимущественно предъ всъми, издающимися въ православной Церкви? Богодухноленные ли Апостолы гдъ нибудь сказали, что только онъ непогръщительны и только онв необходимы для нашего спасенія? Или эти книги утверждены и признаны за правило въры и жизни св. вселенскими Сободани? Или онъ во всемъ согласны съ тъми книгами. которыя употребляются во всей православной Перкви во вселенной? Н'ять! святые Апостолы не видели сихъ книгъ, вселенские Соборы не повъряли ихъ; квиги, напечатанныя въ Россіи до 1654 года, были употребляемы не во всей Соборной, Апостольской, вселенской Церкви, а вошли въ употребление, не задолго до Патріарха Никона, въ одной Россіи. Онъ пэданы съ благословенія только м'встныхъ Россійскихъ Патріарховъ и не были утверждены ко всеобщему и всегдашнему употреблению по всей православной Церкви соборомъ Патріарховъ; а мъстная власть Патріарховъ не есть власть высшая. Высшая власть есть власть соборная и особенно Соборовъ вселенскихъ.

Мы не отвергаемъ книгъ, напечатанныхъ въ первыя девяносто лѣтъ со времени введенія книгопечатанія въ Россію, и не считаемъ ихъ во всемъ неправильными. Мы чтимъ однѣ изъ нихъ, какъ кпиги, заключающія въ себѣ Божественное Откровеніе, другія какъ книги, изображающія въ себѣ образъ совершенія святыхъ Таинствъ, и излагающія вѣчные догматы св. вѣры и правила жизни; всѣ же во-

обще чтимъ, какъ намятникъ заботливости Патріарховъ о порядкъ и единствъ Богослуженія по всей Россіи,-чтимъ, какъ книги, которыми руководствовались наши православные нредки и стремились къ достижению въчнаго спасенія. Мы чтимъ ихъ гораздо болье, нежели отступники; потому что неизмѣнно самымъ а вломъ испов в дуемъ ту святую в вру, которая объясняется въ нихъ, и стараемся слъдовать твмъ правиламъ нравственности, которыя налагаются въ нихъ; самымъ дѣломъ также совершаемъ всъ тъ таинства, которыя изображаются въ сихъ книгахъ; тогда какъ отступники, лержась ихъ наиначе только въ буквахъ. нэменяють, или вовсе оставляють существенную и большую часть, относящуюся къ самымъ святымъ Таинствамъ, къ ученію о Церкви и Іерархін. Мы чтимъ святьйшихъ Патріарховъ, при которыхъ напечатаны сіи книги, какъ Іерарховъ православной нашей Церкви, какъ мужей, оказавшихъ важныя услуги святой Неркви и Отечеству, какъ пастырей, заботивнихся о единообразіи церковнаго чина и объ устранении недостатковъ, вкравшихся въ Богослуженіе въ разныхъ мъстахъ Россіи. Мы чтимъ ихъ опять гораздо болѣе, нежели отступники; потому что мы, какъ и они, тщимся исполнить свято правила св. Апостоловъ и св Отцевъ; соблюдаемъ, какъ и они, единение въры съ вселенскою православною Церковію; оказываемъ, какъ и они, совершенное послушаніе сей Церкви, и не самочивно, какъ отступники, совершаемъ священныя дъйствія, но совершаемъ такъ, какъ совершаетъ ихъ по всей вселенной святая Апостольская Церковь, подобно тому, какъ старались поступать и всѣ наши святъйшіе Патріархи.

Но чтя святёйшихъ Патріарховъ, бывшихъ до Никона, чтя и книги, напечатанныя при нихъ въ Россіи, должны ли мы утверждать, что въ сихъ книгахъ совершенно иётъ недостатковъ, что сін Патріархи ввели ихъ во всегдашнее употребленіе въ Церкви, съ тёмъ чтобы никто послё нихъ уже не дёлалъ никакихъ исправленій въ книгахъ? Спросимъ отстуиниковъ: какъ сами святьйшіе Патріархи дёйствовали въ отношеніи къ книгамъ? и какъ сами они взирали на книги, напечатанныя съ ихъ благословенія?

Главная и постоянная забота святъйщихъ Патріарховъ состояла въ томъ, чтобы исправить Священныя и церковныя книги такъ, чтобы онъ сколько возможно были безошибочны и согласны съ священнымъ Преданіемъ. Они вседушевно старались о введенія единства въ Богослужебныхъ дъйствіяхъ по всей Россіи; потому что много встръчалось разностей въ рукописяхъ, съ которыхъ яачали печататься Отд. IV. 8 книги по введеній кингопечатавія въ Россія. Для сего съ ихъ благословенія сиравщиками свъряемы были Славянскіе сински, иногда до десяти и болње. Такимъ образомъ сдинство ио возможности достигаемо было по всей Россіи; вновь напечатанныя кныги расходились ночти повсюду. Оставался вопрось: «совершенно ли лй 18 T. сохранено книги ? эти исправны нихъ сдинство и согласіе съ книгами во всей вселенской православной Церкви?» Само со-**Тою** понятно, что въ началъ столь многосложнаго дъла, каково книгопечатаніе, когда ни некусство печатанія въ Россін еще не было доведено до совершенства, ви справщики не могля еще быть вполнъ свъдущи въ дълъ книжномъ нельзя было выходить и книгамъ вполет совершеннымъ. Сами святвйшіе Патріархи, Іспъ, Гермогенъ, Филарегъ, Іоасафъ и Іосифъ инкогда не считали изданныхъ при нихъ книгъ во всемъ исправными, неподлежащими никакому исправленію. При изданів почти каждой книги издатели обыкновенно умоляють читателей простить имъ ошибки и исправить. Этимъ самымъ они возлагади на читателей, особенно на блюстителей въры, на всрховныхъ настырей обязанность стараться освободить книги оть встать погръщностей и довести нать ¥0 нолнаго совершенства и согласія со вселенскою Церковию, которой судъ есть судъ Но-

1

60

жественный, какъ столпа и утверждения истины (1 Том. 3, 15).

По прекращении мятежей, препятствовавтихъ Русскимъ Патріархамъ сноситься съ прочими Патріархами Восточными, насталь миръ. Москву посъщали Восточные Патріархи. Јерархи и другія лица священнаго сана. Они замътили въ нашихъ обрядахъ нъкоторыя разности и отступленія отъ Восточной православной Церкви. На патріаршемъ престодъ въ Россіи тогла быль Никонь. Они указывали ему на эти разности. Разности были, конечно. не очень важныя; потому что касались обрядовъ и вибшнихъ дъйствій, а не святыхъ догматовъ; посему эти разности нашими отцами. доколь они о нахъ не знали, были допускаены безгръшно и безъ вреда для ихъ въчнаго спасенія. Но какъ скоро было показано, что тыми аваствіями наша Церковь различается оть своей матери-Греческой Церкви: то дальнъйшая терпимость сихъ разностей ужс не была безгръшна, а-гръхъ, и вредна для спасенія.

Спросимъ: какъ поступили бы ири этонъ овъдъніи святъйшіе Патріархи Іоръ, Филаретъ, Іоасафъ и Іосифъ, еслибъ въ это премя на мъстъ Никона были они? Оставаться ири показациыхъ разностяхъ они, конечно, етнодъ бы не ръшились; потому что этиму разностями они проложили бы путъ къ должитиритъ Отд. IV. 8\*



разностлиъ. Оставить указание вселенскихъ Патріарховъ безъ вниманія также бы не рѣшились: потому что, по самому высокому сану своему, они должны были глубоко сознавать свою обязанность послушанія вселенской Церкви и единства съ нею. Для отвращения всякаго недоумънія, сомнънія, или подозрънія, должно было обратиться къ древнъйшимъ, какія только могли найтись, Славянскимъ спискамъ церковныхъ книгъ, также къ древнъйшимъ спискамъ Греческихъ книгъ, съ которыхъ онъ переведены, свърить эти книги другъ съ другомъ, и постановить, какъ должно ихъ у насъ нечатать и употреблять. Для върнъйшаго же и несомитивнити разсмотрънія означенной свърки и означеннаго постановленія должно было употреблять не какихъ либо частныхъ модей, какъ это д'влалось до того времени, но созвать соборь изъ Ісрарховь не только Русскихъ, но и православныхъ Восточныхъ.

Такъ поступили бы святъйшіе Патріархи Іовъ, Филаретъ, Іоасафъ, Іосифъ. И именно такъ поступлено было при исправленіи церковныхъ книгъ при святъйшемъ Патріархѣ Никонѣ. Прежде для исправленія книгъ приимаемы были въ соображеніе только немногія Славянскія рукописи; теперь истребовано было сколько можно большее число ихъ изъ всѣхъ знаменитыхъ обителей Русскихъ. Пре-

жае повърялись книги по однимъ Славянскимъ рукописямъ; теперь пріобрѣтено было для повърки ихъ множество древнихъ Греческихъ рукописей, изъ которыхъ одна написана была за 1000 лътъ предъ симъ. Прежде исправленіемъ книгъ занималось и Бсколько липъ только низшаго Русскаго Духовенства, именно: два протопопа, два попа и одинъ діакопъ; теневь за пересмотръ, повърку и исправление книгъ принялись совокупно съ Русскими Греческіе духовные. Прежде при печатаніи книгъ исправлениемъ только Pycограничивались скими справщиками, п, испросивъ благословеніе Патріарха, печатали и разсылали книги для употребленія по Церквамъ; теперь для разсмотрънія и исправленія книгъ созванъ быль Соборь великій, имѣющій качество вселенскаго, Соборъ всъхъ Іерарховъ православной Церкви, который безъ сомнънія чувствоваль на себъ непремънную обязанность и полное право разсматривать всѣ книги, какъ употреблявшіяся въ Россія до Патріарха Никона, такъ исправленныя при Никонъ, и утвердить постоянному употребленію въ Церкви КЪ ть изъ нихъ, въ которыхъ върнъе изображались священныя дъйствія и ученіе Церкви вселенской. Эти разсматривавшіяся книги только тогла введены были во всеобщее употребление,

когда были вполнѣ разсмотрѣны, повѣрены н одобрены симъ великимъ Соборомъ.

Люди безпристрастные! разсудите объ этомъ искренно и скажите, неужели все это сдѣлали святые Іерархи худо? Неужели эти распоряженія сдѣланы и это соборное опредѣленіе изрѣчено по внушспію діавола, подъ вліяніемъ антпхриста, какъ обыкновенно говорятъ наши отступники отъ православной Церкви?

Да убоятся они суда Божія! Эта хула относится не къ простымъ людямъ, но къ Ангеламъ Божимъ (Анок. 1, 20), и дъласть нхъ повинными тому же суду, какому быль подвергнуть Корей съ своимъ сонмомъ (4 Монс. 16, 2-51). Опи обыкновенцо говорять, что Патріархъ Инкопь цзитяляль книги, а съ ними и обряды. Но это не такъ. Пусть прочто цаписано въ соборномъ чтуть, CBIITRB. Тамь цитаемъ: Книги, ялсе за повельність благочестивњишиго великаго госудиря Ца-Алекспя Мижайря и великаго килэл ловича и блаюсловениемъ и совитомъ святъйшихъ всеменскихъ Hampiupxoev ucправишася, и преведошися и напечатишася, при Никонъ бывшемъ Патріархи: н послп его отшествія, за благословеніемь освященнаго Собора, книги служебники, и требники, и прочія, зане суть право це-

правлены, пріимати. То ссть, неправленныя. кинги благословлены ко всеобщему и всегданнему унотреблению по всей России соборопь трехъ Патріарховъ, именно: Папсіемъ Алевсандрійскимъ, Макаріемъ Аптіохійскимъ и Ісасафонъ Московскимъ, изъ которых в Иансій н Манарій имфин право голоса на Соборћ и оть Константинопольскаго и Іерусалимскаго Натріарховъ, слідовательно-Соборомъ исеснскимъ, который не только свидътельствоваль канги, напечатаниыя до 1667 года, но исиравляль и ванечатанныя при самомъ Никонъ, дабы сдълать чинъ Богослуженія во всемъ **Согласнымъ со** вселенскою Церковію. Пбо такъ читаемъ въ томъ же свиткв касатсльно освящения воды на депь Богоявления: повельпс же и кляты, юже перазсудно положи Никонь бывшій Патріархъ о дпиствњ освященныя воды на святыхъ Богоявленій, еже дъйствовати единощи (точію въ навечеріц), разрышаемь, и разрушаемь и вничтоже влиналемы. Повельвает же ц благословляемъ творити по древнему обычаю святыя Восточныя Церкве, и по преданию святыхъ и Богоносныхъ Отецъ, въ навечеріи дыйствовати освященіе святыхъ водь въ церквахъ, и по утріи на ръкъ, **якоже повельвають и вси церковных ус**тавы, тыже молитвы знаголати и длёстбо творити (<sup>1</sup>). Итакъ мы принименъ и чтимъ исправленныя книги не по какому либо потръшительному пристрастію къ нимъ, но нотому, что онъ одобрены Соборомъ Первосвятителей, а Соборами Первосвятителей Церкви Самъ Господь изрекаетъ Божественную истину (<sup>2</sup>). Видите, что Церковь, къ которой принадлежимъ мы по благодати Божіей, не есть какая либо Великороссійская, или Никоніанская, какъ обыкновенно называютъ се отступники, но утверждающаяся на Соборахъ, и посему истинно Соборная, Апостольская и Православно-Кафолическая.

Еслибы святёйшіе Патріархи Іовъ, Гермогенъ, Филаретъ, Іоасафъ и Іосифъ возстали вынё и посмотрёли на всё подвиги, на вею заботливость, съ какою досточтимые, бывшіе послё нихъ, Іерархи продолжали диъло, пачатое ими касательно исправленія книгъ, и окончили его среди многихъ прецятствій и скорбей, устроивъ въ Россіи согласіе съ вселенскою Церковію: то какою бы возрадовались

(1) Соборный сентокъ напечатанъ въ началѣ Служебника, изданнаго въ 1667 году, потомъ перепечатанъ въ Дополненіяхъ къ Актамъ Историч. Т. V. стран. 439-510.

(2) См. книгу о Вири, зисть 232.

они радостию, какъ смиренно и исяренно возблагодарили бы они трудившихся въ этонъ святомъ дълъ, о которомъ сами столько заботелись, но которое окончить предоставили свониъ нреемникамъ! И какъ скорбно они стали бы смотръть на всъхъ вышелшихъ изъ повиновенія святой Церкви, которой всь они всеусерано всёмъ внушали оказывать глубоное и всесовершенное послушание! Наши отступники думають, что защищають ихъ дъло; но они дийствують противь ихъ внушеній, и защинають льло самолюбневь и мятежниковъ противъ святвёнаго Патріарха Никона,дью Юрьевецкаго протопона Левакума, Суадальскаго протонопа Никиты, Муромскаго нона Логина. Романовскаго попа Лазаря и діакона Сеодора. Они были справщики книгъ ири Патріархъ Ісенфъ. Когда въ дълъ исправленія книгъ при Патріархъ Никонъ приняли участіе многіе верховные пастыри и когда печатное дело нужно было поручить людямъ, боле сведущимъ: тогда Аввакумъ, Никита, Лазарь, Логинъ и Өсодоръ были отставлены оть сей, безъ сомпенія почетной для нихъ, должности. Эти дъятели не хотъли простить Патріарху Никону своего униженія, и ръшились отмстить ему во что бы то ни стало. Они начали распространять въ народъ разныя клеветы на Патріарха, и называть все исправленное и изданное при Никонъ ересью, антихристовою нечатью и проч. Къ нимъ присослининесь сначала недовольные Патріархомъ въ Духовенствв и при Дворв, нотомъ некоторые нятежные стръльцы, далъе бъглые и сосланные но разныть мъстамъ преступники, и напоясить вст недовольные начальствомъ вообще. Такимъ образомъ число ихъ единомыщенияковъ умножалось, книги изданныя при инхъ стали уважаться, и то, въ чемъ погрънные два нротоцона, два попа и одинъ дьяковъ, эти люди стали считать выше мудрыхъ опредвленій великаго Собора! Чтобы держаться неномвино допущенныхъ въ старыхъ книгахъ погриностей, онн, подобно оскорбленнымъ самолюбнамъ, Аввакуму, Никите и пр., отказываются оть послушанія Церкви и не желають имъть ни Іерарховъ законныхъ, ни Тапиствъ правнльно совершаемыхъ. Да дасть имъ Господь Богъ сострадание къ самимъ себъ! Да помыслять они безпристрастно, что сказали бы имъ святъйшіе Патріархи, Іовъ, Филареть, Іоасафъ и Іосифъ-сія послушные служители святой Церквя? Они не одобрили бы ихъ постунка; опи сказали бы имъ: не въмы васъ.

Если бы они съ любовно къ истинъ читали тв самыя книги, которыя признаютъ за неногрънительныя, и которыя, какъ изданныя еще тогда, когда справщиками не руководствовали еще страсти-гнъвъ, ненависть и зависть, во встать главныхъ догматахъ святой, православной въры справедливы и согласны съ ученіемъ вселенской Церкви: то они увидъли бы, что, по ученію этихъ же самыхъ книгъ, они могуть получить ввчное спасение не иначе, какъ въ искреннемъ и тъсномъ союзъ съ православною Церковію, что существенное въ спасении составляють не ть немногія разности, которыя по перазумію и невъдънію внесены были справщиками въ церковныя книги, но ть въчные догматы въры, въ которыхъ эти книги не заблуждають, и при благодатномъ свъть и върномъ разумъціи которыхъ они, видя тоже самое и въ книгахъ цсправленныхъ, если бы только строго держались не одной буквы, по преимущественно смысла и духа тъхъ книгъ, отнюдь не отступили бы отъ единства православной Церкви.

69



# день святой жизни,

жтж

отвътъ на вопросъ: какъ мнъ жить свято?

(продолженіе)

#### IV.

## Какъ вести себя въ нъкоторыхъ обыкновеннъйшихъ положенияхъ жизни?

Во время нашей жизни мы бываемъ обыкновенно не въ одинаковомъ положеніи. Положенія, въ какихъ находятся люди въ настоящей жизни, неизчислимы. Посему всё положенія человѣческой жизни нельзя обозрѣть.

Хочу обратить вниманіе только на самыя обыкновенныя наши положенія въ жизин, и показать, какъ должно вести себя въ нихъ.

#### а) Какъ вести себя въ счастіи.

1. Когда ты счастливъ, т. е. когда въ твоей жизни все идеть по твоему желанію: ты самъ здоровъ, твоя жена, твои дъти и TBOH домашніе здоровы; твои состди тебя любять, веб твой дбла идуть успбшно; ты доволенъ, и не чувствуешь, даже не предвидишь нелостатка: тогда всякое утро и всякій вечеръ оть всей дуни благодари за все то Господа Бога. и крайне берегись остаться неблагодарнымъ Ему. Неблагодарныхъ всъ считають людьми гнусными. Св. Апостолъ причисляетъ неблаголарность къ порокамъ людей дней послиднихь (2 Тимов. 5, 2), т. е. самаго развратнаго времени.

2. Пользуясь съ благодарностью своимъ земнымъ благосостояніемъ, никогда не забывай, что Господь Богъ даетъ намъ счастливо жить на землѣ не для того, чтобъ мы только радовались и веселились, а для того, чтобъ мы, чувствуя такое благодѣяніе Божіе, были благодарны, ничего не дѣлали противнаго Господу Богу, и ежели что нибудь сдѣлали противное Ему, покаялись. Благость Божія на покаяніе, не на забавы и своевольную жизнь, тя ведетъ (Римл. 2, 3. 4), говоритъ св. Аностолъ счастливцу міра. «Богъ оказываетъ те-«бѣ свою милость для того, чтобъ ты пере«сталь гръшить. Ежели не перестаешь гръ-«шить, то наказаніе тебѣ будеть ужасное», говорить св. Златоусть (<sup>1</sup>). Кто забываеть объ этой цѣли земныхъ Божіихъ благодѣяній. тоть удобно привязывается къ земному благосостоянію всѣмъ сердцемъ, и, нѣжа только свои житейскія страсти, забываетъ Бога, забываетъ вѣчное блаженство и свою душу. Что же съ нею будеть?—Ужасно!

5. Поэтому пользуясь эемнымъ благосостояніемъ, отнюль не привязывайся къ нему серацемъ, т. е. не возлюби радостей и утвшеній, какія можеть доставить и доставляеть тебъ твое земное благосостояние. Твое сераце внолнъ должно быть кривязано только къ Господу Богу. Никогда не забывай Его преиснолненныхъ любви словъ у Пренудраго: даждь ли сыне твое сердце (Притч. 23, 26). Не забывай и будь послушенъ! Всъ радости и утъщенія твоего земнаго благосостоянія суть радости и утъщенія мірскія; а св. Апостоль рынительно запрещаеть любить мірь и яже въ міръ; потому что кто любить міръ, въ томъ ныть самаго главнаго и необходимаго для истиннаго благосостоянія, или блаженства, имен-

(1) Толков. на посл. къ Римл. бес. 5, стр. 81. Изд. 1844. но въ томъ нить любви къ Господу Богу; ибо кто любить мірь, въ томъ, по утверждению св. Апостола, лиъсть любее Отчи (1 Іоан. 2, 15).

4. Чтобы тебъ удобные сберечься отъ нобви къ радостямъ и утвшеніямъ твоего земнаго благосостоянія, поступай, какъ поступали святые. Пользуясь благами земными, они непреставно вспоминали и воздыхали о благахъ небесныхъ Такъ поступай и ты. Непрестанно пріучайся всевозможно чаще вспоминать о небесномъ блаженствъ, и говори: «Господи, сже-«Ли мить такъ хороню подъ твонить кровомъ, «даже на земль, то что будеть на небесахь! «Да пріидеть царствіе Твое!» Иди: «Госполи! -чвакъ много Ты радуень мена на землы! Не «лищи меня Твоей небесной редости!» Или: «Госноди! какъ много утъленій даєть мосй ду-"нив Твоя беапредбльная благость! Не нонусти, чтобъ оналири этомъ утъщении какъ нибудь «заснуда въ гръхв!» Или: «Господи! какъ вели-«ка Твоя благость ко мнъ! а и какъ спес луаренъ! какъ еще мало люблю Тебя! какъ еще «не ревностно искорению въ себе тапie+то цо-«роки, а особливо такой-то мой особенно: .но-«бимый грѣхъ! Просвѣти меня! Вразуми меня! «Направь меня на путь спасенія! Помилуй и «спаси меня!»

· · • . .

5. Когда чувствуены, что нользуясь зеннымъ благосостояніемъ, нёсколько забываеннься; то утрой свою молятву къ Госноду Богу, такъ, чтобъ Онъ благоволилъ крёнче привязать къ Себё твое сердце, и чтобъ Онъ лучше лишилъ тебя всего благосостоянія, ежели оно можетъ отвлечь отъ Него твое сердце и потубить твою душу. Ибо несравненно лучне терпѣть на землѣ не только всякаго рода недостатки, но и тягчайшія мученія, нежели потерять Бога, и страдать вѣчно.

### в) Какъ вести себя въ несчасти.

1. Когда постигаетъ тебя какое инбудь несчастіе: безславіе, гоненіе, бъдность, доманінее разстройство, и т. п., отъ другихъ ли какихъ людей, или отъ какихъ либо житейскихъ обстоятельствъ, или отъ состоянія визнимей природы; то никогда не предавайся неумъренной скорби, страху, ропоту или отчаянію, нотому что св. Василій Великій говоритъ, что всякое изъ земныхъ бъдствій Премудрый и Всеблагій Владыка посылаетъ намъ къ нашей же пользё (<sup>1</sup>) и именно ради той пользы, да

<sup>(1)</sup> Васил. В. бес. 9 на то, что Богъ не есть мричиною зда. Часть IV, стр. 145. изд. 1846.

причастимся святыни Его, какъ утверждаеть св. Апостолъ (Евр. 12, 10).

2. Напротивъ, когда постигаетъ тебя какое либо несчастие, и ты чувствуещь себя въ чемъ нибудь виновнымъ; то тотчасъ представляй себъ Господа Інсуса Христа на кресть, и взывай въ Нему всъмъ серднемъ: «Всемилостивый «Госпоан! удвой, утрой или удесятери мое горе, «но не дай мив погибнуть въ гръхахъ! Что зна-«чать всв мон временныя несчастія въ CDaB-«неніи съ въчными муками!» Или «Госполи И «Боже! Ты страдаль для меня несравненпо «больше, нежели сколько я могу страдать: «но Ты, какъ Пречистый, страдалъ совер-«шенно невинно, страдалъ притомъ безъ ма-«лъйшаго ропота и неудовольствія; а я-я за-«служнаъ гораздо большее несчастіе, и могу «ди роптать при моемъ страдании? Помилуй «меня! Вразуми меня! Даруй мнъ ревность къ «исправлению себя, и укръпи меня въ этой рев-«ности! Номилуй и спаси меня»!

Ежели при постигшемъ тебя несчастіи чувствуещь себя невиннымъ, то всѣмъ сердцемъ благодари Господа Бога, что Онъ, какъ несомнѣнно полагать должно, посланнымъ тебѣ или допущеннымъ къ тебѣ несчастіемъ желаетъ сохранить тебя отъ чего либо гибсльнаго для спасенія твоей души. «Потому что радость дѣ-«лаетъ душу легкомысленною, надменною и не-Отд. IV. 6

«ностоянною», говорить св. Златоусть ("). Въ настоящей жизни. при счастін. всё мы весьма улобно зазнаемся, предаемся тщеславію, гордости, роскони, сладострастію и множеству нныхъ пороковъ, такъ что часто въ то врёмя, какъ продолжается наше счастіе, весьма трудно вразумить насъ и поставить на нуть правый. И посему св. Апостолъ говорить: многими скорбми подобаеть намь внити въ царствіе Божіе (Дъян. 14, 29). Представляя это. говори Господу Богу: «Создатель и Снаситель «мой! Ты Самъ приходилъ въ міръ не на ра-«лость, а на страданія, и намь сказаль: пожи-«найте слово, еже Азь ръхь вамь: нъеть «рабь болій Господа своего (Іоан. 15, 20). Я «буду тернъть все, чему ни подвергнеть меня «Твоя десница! Она всебдагая, и чего инаго «могу ожидать оть нея, кром'в истаниего бле-«га для моей души?! Да будеть во всемъ Твоя «Святая воля! Благоволи подкрёнить меня, «чтобъ я, не забывая Тебя и души моей, ос-«тавался подъ всякимъ твоимъ расноряжені-«емъ совершенно благодарнымъ в покорнымъ «Тебъ, нанимъ нъкогда оставался исламънный «Тебв рабъ Твой Іовъ (Іова 1, 13-22).

Такъ постунай, откуда бы ни приходили твои несчастія: отъ непріязненныхъ ли людей.

(1) Заатоустъ на Мато. бес. 40.

BRE OTS CTERIË, OTS 3BBDCË, OTS CROTOBS, H T. п.; потому что твои несчастія происходять собственно не отъ нихъ. а отъ Бога. Безъ Божіей веля, или безъ Божія попущенія ниглъ ничего съ нами не случается. Бого-Парь всея земли, говорить св. Пророкъ (Псал. 46, 8). Влась главы вашея не погибнеть безь воли Отиа вашего, говорить намъ Самъ Господь (Лук. 21, 18). Такъ разумѣли это всв Святые во BCB времена. Когда нашъ исконный врагъ отнялъ у многострадальнаго Іова имущество и A-8тей, то онь не сказаль: у меня отняль то діаволь, но сказаль: Господь даде, Господь отбять (Іова 1, 21). Замъть это, и такъ же веди себя и ты. Се блажимь терпящыя, говорить ев. Апостолъ (Іаков. 5, 11).

### •) Въ особенности: какъ вести «сбя при богатствъ?

Бжели ты богать, т. е. ежели имъешь у себя гораздо болъе того, что тебъ нужно на твои необходимыя естественныл потребности; то 1) никогда не думай, какъ думаютъ многіе глуцые изъ богатыхъ, что ты своимъ богат ствомъ обязанъ себъ, своему уму, своей смътливости и дъятельности. Хотя ты, можетъ быть, въ самомъ дълъ уменъ, смътливъ и дъятеленъ; но викогда не присвояй пріобрътенія своего Отд. IV. 6\*

Digitized by Google

богатства только своему уму, своей сибтливости и двятельности. Ибо смотри: кто даль тебъ твой умъ? Кто далъ и даетъ тебъ здоровье ч силы. чтобы трудиться? Кто благословляеть твои труды желаннымъ успъхомъ, между твмъ, какъ многіе другіе люди и умны и трудятся не •меньше твоего, однакожъ едва имъють насущный кусокъ хлъба! И кто бережетъ у тебя твое богатство, котораго отъ разныхъ случаевъ можешь лишиться всякую минуту? Не Богъ ли, твой Создатель, то дълаеть? Твердо помни слово Духа Божія: Господь богатить (1 Царств. 2, 7), и потому не гордись своимъ богатствомъ, но будь смиренъ при богатствъ, считай его Божінмъ даромъ и усердно благодари за него Госпола Бога.

2. Когда ты молишься, то въ молитвъ своей никогда не проси у Господа Бога постояннаго продолженія твоего земнаго изобилія, тъмъ больше не проси умноженія богатства. Потому что хотя Господь Богъ инымъ нодямъ и даетъ богатство, но нигдъ не заповъдано намъ просить богатства, а сказано, чтобъ мы и тогда, когда оно, такъ сказать, само течетъ къ намъ, не прилагали къ нему сердца (Псал. 61, 11).

5. Не прилъпляйся къ богатству своимъ сердцемъ, чтобъ оно не начало управлять твоимъ сердцемъ, и чтобъ ты не сдълался рабомъ

Digitized by Google

его; но держи въ отношении къ нему свое сердце такъ, чтобъ тебъ спокойно можно было обходиться и безъ него, какъ скоро то угодно будеть Господу Богу. Ежели прилъпишься въ богатству сердцемъ, то оно тотчасъ повлечетъ тебя къ безчисленнымъ порокамъ, и поставитъ тебя въ крайне опасное положение души. Ιисусъ Христосъ говоритъ, что богатство можетъ быть весьма гибельно для души: неудобь бо**чатый внидеть въ цар**ствіе небесное (Мато. 19, 23). А хотящій богатитися впадають, какъ говоритъ св. Апостолъ, въ похоти мно**ги несмысленны и вреждающыя, яже погружают**ъ человъки во всегубительство и погибель (1 Тимов. 6, 9).

Пользуясь богатствомъ, особенно берегись поступать такъ, какъ поступалъ безумный богачь, упомянутый въ св. Евангеліи Господомъ (Лук. 16, 19 и дал.). Самъ веселясь на вся дни свѣтло, онъ даже крохи со своего стола отдавалъ лучше собакамъ, чѣмъ нищему, истаявавшему отъ голода при воротахъ его дома. Такой богачь но своей смерти тотчасъ оказался въ аду (Лук. 16, 25), и будетъ тамъ вѣчно горѣть, им откуда не получая даже капли воды, чтобъ сколько нибудь охладить свой языкъ (Лук. 16, 25. 26).

Digitized by Google

## і) Какь вести себя особенно при бъдности?

Ежели ты бъденъ, т. е. ежели ты трудолюбивъ, и при встхъ твоихъ трудахъ едва пріобрътаешь столько, чтобы доставить насущный хлъбъ себъ и своимъ дътямъ; то переноси бъдность благодушно. Благодушно неси эту тяжесть до тъхъ поръ. пока Господу Богу угодно будетъ снять ее съ тебя, неси ее, ежели Ему угодно, до самой смерти. Будь всегла бодръ, не скорби, не ропщи, особливо не унывай, какъ бы ни увеличилась твоя нищета, м какъ долго ни продолжилась бы она. Особливо же берегись употреблять какія либо неправнльныя, противныя Божіей воль, средства къ избавленію себя оть бъдности. Не только не употребляй какой либо кражи, какого либо обмана, насильственнаго завладънія, и т. п.; но, исключая самой неизбъжной крайности, не проси даже милостыни. Животомъ просливымъ Re живи: лучше умрети, нежела просита, учить Премудрый (Сирах. 40, 29). Чтобы тебв лучше устоять въ этомъ расположени духа, употребляй слёдующее:

1. Непрестанно помни слова Духа Божія: Господь убожить (1 Царств. 2, 7). А когда Господь Богъ поставляетъ кого либо изъ иасъ въ накое нибудь состояніе; то поставляетъ въ то состояніе потому, что тоть, ного Онъ становить въ то состояніе, всегда гораздо удобиве можеть спастися въ назначенномъ ему состоянін. Потому что у Господа Бога насательно насъ нвть инаго желанія, кромъ того, чтобы вст мы спаслися (1 Тим. 2, 4); а посему все, что Онъ ни дълаетъ съ нами, дълаетъ для того, чтобы облегчить намъ наще спасеніе.

2. Непрестанно помни, что Господь Богъ никогла не наложить на тебя тяжести больше той, какую можешь нести (1 Корино, 40. 13), и что Онъ совершенно всегда при тебъ, чтобъ оказать тебъ Свою помощь (Мато. 28, 29). Онъ никогда не экбудеть и не оставить тебя. Никакая мать не можетъ забыть исчадіе своего чрева, темъ более не можетъ забыть тебя Онь, какъ Самъ утверждаетъ носредствонъ св. Пророка: аще и жена забудетъ иснадія чрева своего, но Азъ не забуду тебе (Исаін 49, 15). Такимъ образомъ ежели ты въ своей бъдности не будешь малодушенъ; то Госполь Богъ непремънно върно доведетъ тебя до спасевія-до въчнаго блаженства.

5. Всевозможно чаще вспоминай о земной бёдности нашего Спасителя. Онъ Богъ, все Его: и то, что на небесахъ, и то, что на землё, въ землё и подъ землею; однакожъ Онъ жилъ на землё въ совершенной бъдности, какъ Самъ говориль: лиси язвины имуто, и птицы небесныя инъзда: Сынь же человъческій не имать, идъ главу подклонити (Лук. 9, 58). Для чего Онъ жилъ такъ бъдно? Конечно не для инаго чего, какъ для того, чтобы всъхъ насъ расположить благодушно принимать нищету, и довольствоваться самымъ необходимымъ для поддержанія жизни. Ибо инщета, какъ говорить св. Златоусть, удобнъе богатства ведеть къ благочестію (<sup>1</sup>).

4. Чаще вспоминай многострадательнаго Іова, котораго въ примъръ терпънія выставляетъ намъ св. Апостолъ. Онъ былъ совершенно бъденъ. У него отняты были всъ стада, всъ рабы, всъ дъти и-онъ говорилъ: наго **U351**дохъ отъ чрева матере мося, нагъ и отъиду тамо. Господь даде, Господь отъять? яко Господеви изволися, тако бысть. Буди имя Господне благословено во въки! (Іов. 1, 21). Даже въ то время, когда онъ пораженъ быль злокачественною и мучительною болезнію и когда издъвались надъ нимъ даже ближайшіе его друзья съ его женою,-даже и тогда онъ не потерялъ терпънія, но благодушно всёмъ говориль: аще благая пріяхомь оть руки Господни, злыхъ ли не стерпимь (Іов. 2, 10).

(1) Злат. Бесёд. 2 кв оглашеннымъ.

. Digitized by Google

В. Всевозможно чаще вспоминай, что самая наибольшая часть Святыхъ провели свою жизнь въ бъдности. Св. Апостоловъ о наибольней части Святыхъ ветхаго завъта говоритъ. что они проидоша въ милотехъ, и въ козіяхь кожахь, лишени, скорбяще, озлоблени: ихже не бъ достоинь весь мірь, въ пустынях скитающеся и въ горахъ, и въ вертепахъ, и въ пропастехъ земныхъ (Евр. 11, 37. 38). Въ новомъ завътъ, какъ извъстно, въ величайшей бъдности провождали жизнь всъ наилучшіе люди: всъ св. Апостолы, всѣ нервые ЕпАскопы, всъ первые Священники, всъ древніе пустынники. Изъ послёднихъ многіе совершенно не пмъли одежды для прикрытія своей наготы, и питались только зеленью вмъстъ съ дикими животными.

6. Ежели при твоей бъдности подавляють тебя еще какія нибудь другія тягости; то не теряй духа и адъсь, а утъшай себя святыми мыслями. Наприм. тебя ненавидять, преанрають? Думай: «Что за бъда! мой Господь и «Спаситель былъ Богъ, но ненавидъли и Его, «презирали и Его. Онъ ничего не потерялъ отъ «того. Миъ ли не переносить ненависти и пре-«зрънія, когда еще Господь говоритъ: блажсе-«ни будете, егда возненавидятъ васъ чело-«въцы (Лук. 6, 22)»?—Тебя тъснятъ, обижаютъ?—Думай: «Что за бъда! кого больше всъхъ «тёсным и обижали, какъ не Самого Госиода? «Его наконецъ стёснили и обидёли такъ, что «распяли. Но что Онъ потерялъ отъ того? За «это терпёніе Богъ Отецъ превознесъ Его «такъ, что о Его имени должно поклониться «всяко колёно небесныхъ и земныхъ и преис-«поднихъ (Филип. 2, 10)». Думай еще: «ежели «кого ннбудь не презираютъ и не уничижаютъ; «то какъ тотъ будетъ упражняться въ смиреніи? «Ежели кого не оскорбляютъ, то какъ тому на-«учиться терпёнію, кротости», и т. п?

7. Наконецъ чаше вспоминай о благахъ небесныхъ, которыми върно будешь наслаждаться, ежели терпъливо будешь переносить свою бъдность до конца. Нищій, упоминаемый Господомъ въ Евангеліи, быль на земль бъденъ, какъ едвали кто иной,--и какъ славенъ былъ конецъ его! Ангелы взяли и отнесли душу его на лоно Авраамово. Тутъ вдругъ совершенно перемънилось его состояние. Онъ во всю свою жизнь не имълъ ни малъйшей радости, а-топерь наслаждается радостями величайшими, непрестанными и въчными. Тоже будеть в съ тобою: не всегда будешь терпъть нужды; не всегда будешь страдать; тебѣ готовится награда, а награда върнымъ на небесахъ не сравинма ни съ какими нашими житейскими горестими. Св. Аностоль говорить: недостойны стра-Сти нынъшняю времене къ хотящей славъ лентася во нась (Рам. 8, 18.) Ихже око не видь, и ухо не слыная, и на сердце человъку не взыдоша, яже уготова Бого люблицамь Его (1 Корино. 2, 9).

**д) Какь поступать, когда нась хвалять?** 

Когда тебя хвалять, будь крайне осмотрителень: потому что тогда ты въ опасномъ положения.

1. Весьма многіє люди не знають истийнаго достоянства вещей и двль; посему считають важнымь и хвалять нечто такое, что у Тоспода Бога и у благоразумныхъ людей не стоить ничего. И какъ для нашего самолюбія и тисславія похвала пріятна, а самолюбіе и ТПеславіе Глупы; то мы чужую ложную потвалу охотно принимаемъ за истивную, оста-Навливаемся въ дълъ своего усоверненствованя, двлаемся болье несовершенными, умарасть не исправившимися и-погибненъ. Поэтому всевозможно безпристрастно разсматрижа: сто́ить ли похвалы у Господа Бога и у Благоразумныхъ людей то, что хвалятъ въ тебъ другіе; потому что для насъ должно быть жжно только то, что достойно похвалы у Господа Бота и у благоразумныхъ людей Ему преданныхъ. Что намъ въ людской нохвалъ, когда мы педостойны нохвалы у Госнода Бога?

2. Люли, желающие въ чемъ нибуль обмануть насъ, или получить отъ насъ какую нибудь земную выгоду, всегда подходять къ намъ съ заскательствомъ, т. е. болѣе или меите съ похвалами намъ. Они не ръдко совершенно намъренно хвалятъ въ насъ нъчто такос, чего мы совершенно не имъемъ, или и имбемъ, но еще не въ такомъ совершенствъ, чтобъ можно было такъ много хвалить. И ежели мы ловольно самолюбивы, то намъ не возможно узнать, что тоть, **RTO** почти насъ---льстепъ и лжепъ. Потому хвалить что онъ говоритъ именно то, что намъ пріятно. Его хитрую похвалу мы удобно принимаемъ за истинную. Но такой обманъ для насъ весьма вреденъ; потому что при такомъ обмаив мы получаемъ ложное познание себя. и удостовъряемся въ ложномъ познанія себя. А при ложномъ познании себя намъ никакъ не возможно наше исправление, а следовательнои спасеніе.

3. Не думай, что эти предостереженія наирасны, и что всякій благоразумный человѣкъ тотчасъ увидить льстеца и не вдастся въ обманъ. На дѣлѣ это почти обыкновенно бываетъ не такъ. Всякій, кто хочетъ расположить другаго къ чему нибудь для себя полезному, выгодному или пріятному, всегда ловитъ того сѣтью похвалы. Эта сѣть почти инкогда не

Digitized by Google

прорывается, а пойманный часто съ удовольствіемъ позволяеть тащить себя, и не ръдко поставляетъ себъ даже въ честь, что тащать его.

4. Не лумай, что какъ средство располагать другихъ въ свою выгоду дожною похвалою есть средство худое, то этимъ средствомъ могуть пользоваться только не многіе люди и что имъ ръшительно не станутъ пользоваться люди честные. Истинно честный человъкъ авиствительно не будеть унижать себя до лести и лицемърія. Но между тъмъ смотри: ласкательство въ мірѣ вездѣ есть самое любимое и всеобщее средство пріобрътать оть другихъ выгоды и благорасположение. Милліоны спокойно берутся за это средство, и-никто ни мало не думаеть, что своею лестью навелеть на себя негодование того, кому льстить. Такъ велико и всеобще госполство на землъ себялюбія, тщеславія и гордости! Берегись, берегись!

5. Дабы какъ при заслуженной, такъ особливо при незаслуженной похвалъ не впасть тебъ, что, къ несчастію, очень часто случается, въ гордость, тщеславіе, безпечность или иное пагубное обольщеніе,

а) Старайся смотръть на дълаемую тебъ похвалу съ недовърчивостью, и ежели похвала продолжается долго; то лучше всего приличнымъ образонъ переран разговоръ и обрани ръчь на другой предметь.

б) Твердо помни, что достойное въ тебъ похвалы не твое, а Божіе. Это достойное похвалы иногда, правда, пріобрѣли мы, потому мы станались пріобръсти то: но HTO ALLO . лаль намь расположение, способность, силы, желаніе и случай пріобръсти то, какъ не Богъ? Что имании, сложе нъси пріяль? аще же и пріяль еси, что хвалишися, яко не пріемь? говорить самолюбну св. Апостоль (1 Корнев. 4, 7). Итакъ когда усматриваены въ себъ что нибудь достойное похвалы, то все тотчасъ пряписывай не себъ, а Господу Богу, говоря съ Исалмонтвинсть: не намь, Господи, не но имени Твоеми даждь слави намб. (Hear. 115, 9).

6. Когда усматриваены въ себъ нъчто достойное похвалы, и чувствуены въ себъ желаніе разсказать о томъ другимъ; то тотчасъ старайея истребить въ себъ это желаніе представленіемъ, что изъ твоего разсказа не получник себъ никакой нользы, а получины только вредъ. Люди въ своемъ суждении всоьма превратны; что сегодня квалятъ, то завтра забывачотъ, или даже охуждаютъ; а ты, разсказавъ о достойномъ въ тебъ похвалы, конечно, изъ-за появалы человъческой, дълаень себя недостойимъ похвалы у Бога; потому что получаень награду отъ людей. Аминь глахолю самь, яко воспріемлюта маду свою, сказалъ Господь о людяхъ сего рода (Мато. 6, 5). Старайся также твердо и всегда помнить весьма важныя слова Господа: горе ванъ, егда добръ рекуль вамъ вси человљица (Лук. 6, 26).

е) Какь вести себя, когда насъ хулять?

Лобрая о насъ слава въ жизни для насъ весьма важна. Имя доброе лучше, неже бочатство жного, говорить Премудрый (Притч. 92, 1). Доброе имя, т. е. добрая слава доставляеть намъ уважение и довъренность къ намъ другихъ, а это весьма нужно намъ въ жизни; потому что съ безчестнымъ человъкомъ накто захочеть имвть дъла. Поэтому нельзя TRB. намъ равнодущно смотръть на отзывы о насъ другихъ. Безчестный человъкъ не можетъ надвяться оть другихь ни сердечваго сострадания, ин ножении. А ежели мы поставлены нъ каному нибудь начальствованию; то потерявъ уваженіе къ себъ другихъ, мы почти совершенно те ножень управлять подчиненными намъ.

Итакъ что намъ дълать, когда другіс, распространяя о насъ худую молву, линаютъ тасъ добраго имени?

1. Прежде всего, накъ ни велика и ин вредна была бы хула, должно тщательно беречься отъ гнѣва, брани и миненія, но оставаться въ духѣ всевозможно спокойнымъ; потому что всѣмъ намъ должно быть одного духа со Христомъ, а Христосъ при всѣхъ обвиненіяхъ отъ Іудеевъ оставался въ духѣ спокойномъ и ни мало не мстительномъ. Христосъ укаряемь противу не укаряше: предаяше же судлщему праведно, утверждаетъ св. Аностолъ (1 Петр. 2, 23).

2. Когда слышишь, что другіе отзываются о тебъ худо, и принисывають тебъ разнаго рода пороки, худыя цёли и т. п.; то тебѣ самому тотчасъ должно подвергнуть себя строжайшему разсмотрънію: нътъ ли въ тебъ въ самомъ дълв техъ пороковъ, какіе тебъ приписывають. Тебя, можеть быть, называють гордымъ, лжецемъ, гулякою, мотомъ, цьяницею, лънивцемъ, развратителемъ, или какъ нначе; тебъ должно строжайше разсмотръть себя: нъть ли въ тебъ въ самомъ дълъ тъхъ пороковъ, по крайней мъръ, въ невысокой степени. Нътъ ли гордости, лжи и т. п.? Чужје глаза часто гораздо лучше и върнъе видять наше поведение, нежели наши собственные. Потому что у всякаго человъка есть нъсколько... самолюбія; а самолюбіе всегда закрываеть насъ отъ насъ самихъ, такъ что мы ръдко можемъ видъть себя правильно, и нъкоторые даже весьма порочные считають себя безпорочными. Ежели безпристрастное разсмотрѣніе себя покажеть тебѣ, что другіе укоряють тебя справедливо, что тоть или другой порокъ въ тебѣ дѣйствительно есть; то тебѣ должно немедленно принести покаяніе, должно усердно молиться Господу Богу, чтобы Онъ избавилъ те́бя отъ того порока, ревностно стараться исправляться въ немъ, и потомъ вездѣ оказывать искреннѣйшее дружеское расположеніе и благодарность хулившему тебя, съ какимъ бы намѣреніемъ онъ тебя ни хулилъ; потому что безъ его укоризны ты, можетъ быть, никогда не увидѣлъ бы своихъ пороковъ, умеръ бы безъ покаянія, безъ исправленія въ нихъ, и погибъ бы на вѣки.

3. Ежели же по внимательнѣйшемъ разсмотрѣніи себя найдешь, что приписываемыхъ тебѣ пороковъ у тебя нѣтъ; то можешь законнымъ образомъ защищаться и опровергать взведенную на тебя клевету, въ судѣ, ежели, впрочемъ, находишь это нужнымъ не по своему самолюбію или по своей гордости, но защищайся спокойно, безъ гнѣва и негодованія. Такъ поступилъ Самъ Іисусъ Христосъ, когда сказали о Немъ, что Онъ изгоняетъ бѣсовъ помощію веельзевула, князя бѣеовскаго (Лук. 11, 15—26).

4. Но ежели видишь, что твое защищеніе не принесеть тебѣ пользы; то Отд. IV. 7 а) Старайся переносить взведенную на тебя клевету, какъ она ни была бы тяжка, съ терпѣніемъ, и утѣшай себя мыслями: «Богъ «видитъ мою невинность, о чемъ миѣ скорбѣть? «Онъ Самъ заботится о мнѣ, и, ежели мое «оправданіе мнѣ полезно, то Онъ Самъ меня «оправдаетъ, Онъ оправдаетъ мою нецинностъ «по крайней мѣрѣ на страшномъ судѣ, а съ «Нимъ оправдаютъ меня всѣ моди и всѣ Аџ-«гелы Божіи.»

6) Еще болѣе утѣшай себя слѣдующею мыслію: «на нашего Спасителя, когда «Онъ жилъ на землѣ, очень часто изрыгади «хулы; однакожъ Онъ никогда не оправлывал-«ся ни въ какомъ судѣ. Иныя хулы были очень, «тяжки, но Онъ все переносилъ благодушно. «Такъ должно поступать и мнѣ. Нисть уче-«никъ надъ учителя своего, и: довлюещъ, «ученику, да будетъ яко, учитель езо, (Мада. 10, 24. 25)».

в) Удвой стараніе вести, себя во всѣхъ обл столтельствахъ жизни всевозможно безукорцаненно. Старайся не только о томъ, чтобы кар кими нибудь словами или поступками ис подать другимъ случая къ здорѣчію; но старайся. отвращать всякій случай даже къ подозрѣніюна тебя въ какихъ либо порокахъ, и цосему никогда не дѣлай даже позволительныхъ поступковъ, ежели они какъ нибудь могутъ цодать новодъ къ клеветв. Такъ поступан, а за симъ не обращай вниманія на разсъеваемую о тебъ худую молву! Свидътелями твоей невинности да будутъ твоя совъсть и Богъ.

г) Ежели разсъянныя о тебѣ хулы не прекращаются, или даже умножаются; то прибытай не нъ иному чему, какъ только къ усерднъйшей молитвъ, чтобы Господь Богъ благоволилъ просвътить и исправить твоихъ клеветниковъ. Такъ поступай, потому что такъ ноступилъ Самъ Інсусъ Христосъ даже съ своими раснивателями (Лук. 23, 34).

### ж) Какъ вести себя въ бользни?

1. Ежели постигаетъ тебя какая нибудь болъзнь, то прежде всего всегда благодари за нее Господа; ибо всякую болтать Господь Богъ посылаеть на насъ къ нашему спасению. Болъзни у Господа Бога всегда были однимъ изъ самыхъ сильныхъ средствъ для побужденія насъ ко снасению. Безъ болъзни многіе люди отнюдь не прилёнились бы къ Богу, какъ они прилъплены теперь; никогда не начали бы прелебрегать временнымъ, какъ пренебрегаютъ теперь, и инкогда такъ высоко не цънили бы вёчнаго, какъ цёнять теперь. Безъ болёзни весьма мноріе люди не удерживались бы отъ пороковъ, какъ удерживаются теперь; посредс-7\* Ота. IV.

Digitized by Google

твомъ болъзни Господь Богъ, такъ сказать. насильно расположилъ ихъ оставить грѣхъ и вести жизнь угодную Ему. Безъ болѣзни многіе люди сдѣлались бы причиною слезъ безчисленнаго множества людей, или самою гибельною заразою для человѣческихъ душъ; но посредствомъ продолжительной или постоянной болѣзни Всеблагій Богъ не даетъ имъ возможности вылти изъ своего дома и вредить другимъ. Посредствомъ болѣзни Онъ отатлилъ ихъ отъ общенія съ ближними; они теперь безвредны для своихъ ближнихъ, и меньше вредны для самихъ себя. Итакъ благодари Госпола Бога, что Онъ не лишаетъ тебя Своей благодати и употребляетъ одно изъ самыхъ сильныхъ Своихъ средствъ къ твоему спасенію.

2. Благодаря Господа Бога, за свою болѣзнь, немедленно и всевозможно внимательно разсматривай, чѣмъ ты особенно согрѣшилъ, или продолжаешь грѣшить, предъ Нимъ нераскаянно. Но при семъ отнюдь не давай самолюбію или чему либо иному обманывать себя. Такъ или иначе, весьма вѣроятно, ты согрѣшилъ, и не думаешь покаяться. Никто изъ насъ не безъ грѣха. Аще речемъ, яко гръха не имамы, себе прельщаемъ, говоритъ св. Апостолъ, и истины нъсть въ насъ (1 Іоан. 1, 8). Когда найдешь себя согрѣшившимъ, то

Digitized by Google

тотчасъ принеся покаяніе, и дай Господу твердый обътъ уже не гръшить, какъ ты гръшилъ.

3. Впрочемъ найдешь ли, не найдешь ли себя гръшнымъ, непремънно думай, что постигшая тебя болтэнь можетъ быть послъдняя. Весьма многіе люди умирають совершенно неожиданно отъ такой болъзни, отъ которой они никакъ не ожидали смерти. Посему заблаговременно, не дожидаясь усиленія бользни, старайся приготовиться къ смерти надлежащею исповълью. Не откладывай этого крайне важнаго дъла день за день. Ибо смерть можетъ напасть на тебя внезапно, а болъзнь можетъ вдругъ усилиться такъ, что сдълаетъ исповъдь весьма трудною для тебя или даже невозможною. Послѣ исповѣди причастись св. Таинъ. Это лучшее лекарство не только для твоей души, но и для твоего тъла; съ св. Причащеніемъ входитъ въ наше сердце Іисусъ Христосъ, а Онъ есть источникъ всъхъ благъ.

4. Ежели при разсмотръніи своей совъсти для надлежащей исповъди найдешь, что ты кому нибудь долженъ; то немедленно расплатись самъ, или сдълай върное распоряженіе, чтобы долгъ твой былъ заплаченъ. Ежели найдешь, что у тебя есть чужое, особливо какъ нибудь неправедно присвоенное имущество; то немедленно возврати его законному хозяину. Ежели вспомнишь, что ты кого либо обидълъ, или тебя обидёль кто нибудь, и ты питаеть вражду; то примирись съ тёмъ немедленно и сердечно. Не забудь стратиныхъ словъ Господа: егда грядеши съ соперникомъ твоимъ ко князю, на пути потщися избыти отъ него, да не како привлечетъ тебе къ судіи, и судія тя предастъ слузъ, и слуга всадитъ тя въ темницу. Ибо не изыдеши оттуду, дондеже и послъднюю мъдницу воздаси (Лук. 19, 58. 59).

5. Когда такимъ образомъ состояніе твоей души въ отнощении къ въчности будетъ безонасно; обрати вниманіе на временное свое состояніе. Именно немедленно старайся сдълать законное завъщаніе касательно своего имущества. Не откладывай этого дела на долго, дабы безцённыхъ послёднихъ минутъ своей жизин, которыя должно употреблять только для души, тебъ не проводить въ занятія временнымъ, и чтобы, дълая завъшаніе, тебъ не допустить какой нибудь несправедливости. Не забудь, что отъ небреженія о законномъ завъщаній касательно имущества весьма часто происходять величайшіе безпорядки, и не рилко такая вражда между наслёдниками, которая продолжается во всю ихъ жизнь, а иногда даже и послъ ихъ смерти. Не бери на себя чужихъ гръховъ, сдълай надлежащее завъщание заблаговременно.

6. Но время или послѣ сого дѣла, ежели имѣсшь возможность, позови врача и употребляй нреднисываемыя имъ лекарства. Врача пренебрегать не должно; нбо Господь создаль его, говоритъ Премудрый (Сирах. 38, 12). Впрочемъ отнюдь не должно думать, что только врачь или врачевства могутъ уничтожить твою болѣзнь. Не врачь и не врачевства, а собственно Господь Богъ даетъ исцѣленіе. Посему, при всякомъ врачеванія, нолагай упованіе собственно на Господа Бога. Потому что Господь Богъ просвѣщаетъ врача, и Онъ же даетъ цѣлебную силу его врачевству. Господь осиеитъ (1 Цар. 2, 6).

7. Времени болѣзни не проводи въ пустыхъ разговорахъ, ни въ излишнемъ попечении о своемъ выздоровлении, а старайся унотреблять это время въ иользу своей души: молись, читай какую нибудь духовную книгу, особенно такую, въ которой говорится о страданіяхъ Христовыхъ, иди питай себя благочестивыми разговорами. Ежели не имъешь силъ занимать себя длинными молитващи, то возвышай свое сердце къ Богу въ краткихъ молитвенныхъ вздохахъ. Напримъръ: «Господи, не липи меня «Твоей милости!» Или: «сотвори, чтобы эта бо-«лъзнь была въ очищеніе моихъ грѣховъ!» и т. п.: Кремѣ ссго чаще знаменуй себя крестнымъ знаменіемъ, цѣлуй образъ Спасителя, Божіей Матери и святыхъ!

8. Во время болѣзни никогда усильно не молись о выздоровленіи, а лучше отдавай себя въ волю Божію; потому что одинъ Господь Богъ вѣрно знаетъ, что лучше для твоего спасенія: эдоровье или болѣзнь, слабое здоровье или крѣпкое, постоянное здоровье или непостоянное, слабая болѣзпь или сильная, краткая или продолжительная и даже не прекращающаяся до смерти. Ежели здоровье для нашей души пагубно, то какъ намъ молиться о немъ безусловно Богу? Лучше никогда не быть здоровыми. Ежели болѣзнь для насъ спасительна, то какъ намъ безусловно просить избавиться отъ нея? Лучше быть въ болѣзни и терпѣть жесточайшую болѣзнь до самой смерти.

9. Ежели твоя болѣзнь продолжается очень долго; то не предавайся, какъ поступаютъ многіе глупые люди, нетерпѣнію, особливо ропоту и досадѣ на силу и продолжительность болѣзни, на врача, на лекарства, на дурную погоду, на служащихъ тебѣ и т. п. Нетерпѣніемъ, ропотомъ и досадою никогда не облегчишь болѣзни, тѣмъ паче не истребищь ее. Нетерпѣливое и особливо ропотливое расположеніе духа можетъ, съ одной стороны, только усилить болѣзнь и продолжить ее, или даже сдѣдать ее неизлечимою; а съ другой стороны, отнять у вевхъ сострадание къ тебъ; ибо кому приятно служить больному, когда онъ досадуетъ и злится на служащаго ему? Напротивъ будь всевозможно терпъливъ. И молись такъ : «Господи! много я согрѣшиль и достоинъ вѣч-«наго мученія. Но Ты по безпредвльной Своей «любви не хочешь, чтобъ я мучился въчно, a «подвергъ меня наказанію временному, дабы я «нришелъ въ себя, раскаялся и исправился. «Какъ велика Твоя милость! Умножь мое тер-«пъніе, даруй мнъ такую благодать, чтобы я «переносилъ болъзнь мою благодушно и изъ «любви въ Тебъ! Я лучше желаю, чтобы бо-«лъзнь моя усилилась, нежели чтобъ она пре-«кратилась, и я опять началь гръшить, и под-«вергся въчнымъ мукамъ. Пусть болѣзнь моя «продолжится и усилится какъ Тебъ благо-«угодно, только избавь меня отъ мукъ въчныхъ».

10. Когда почувствуешь, что болѣзнь ослабѣваетъ, и ты начинаешь выздоравливать; то всею душею молись Господу Богу, чтобъ Онъ, по возвращеніи тебѣ здоровья, благоволилъ удержать тебя отъ всякаго грѣха, и далъ тебѣ твердую память о тѣхъ чувствованіяхъ и мысляхъ, какія ты имѣлъ во время своей болѣзни; ибо очень многіе больные, по выздоровленіи, совершенно забываютъ тѣ чувствованія, какія имѣли во время болѣзни. Молись Госполу Богу, чтобъ Онъ лучше удержалъ тебя въ болжин, или даже понустиль тебъ умереть, нежели, по выздоровления, опять обратиться къжизни готховной.

11. Напротивъ, ежели почувствуень, что бользнь твоя усиливается и начинаеть истощать твои телесныя силы; то прінми сь. таниство Елеосвященія. Господь Богъ сильно врачусть имъ тело, и, ежели не благоволить уврачевать тела, то ваверное уврачуеть твою душу. Воздвигнеть болящаго Господь (Богъ), говорить св. Апостоль, и аще гръхи сожевриль есть, отпустятся ему (Іаков. 8, 18).

12. По совершения сего предайся въ волю Божію совершению, и отнюдь не желай инчего нного, кромъ того, чтобы Господь Богъ сотворилъ съ тобою то, что Ему благоугодно. Это самое лучшее положение всякаго человъкв, въ какомъ бы онъ состояния ни былъ. Потому что вто предается Господу Богу, тотъ Божій, в тому вельзя погибнуть.

## з) Какъ охранить себя отъ вреднаго дъйствія худыхъ примпьровъ?

Въ мірв нипогда небываеть безъ худыхь нримъровъ, а худые примъры весьма заразительные они иногда производять гръховную заразу въ людихъ даже тогда, когда виновниковъ той заразы уже давно иктъ въ живыхъ.

6

И эта гръховная зараза производится въ міръ не только какими нибудь особенно развратными поступками людей, но часто только ихъ взоромъ, только шуткою и смъщкомъ, тогда какъ они наибольшею частью сами не примъчаютъ и незнаютъ того. Какъ охранятъ себя отъ заразы такихъ вредныхъ дъйствій? Вотъ нъкоторыя средства.

1. Всевозможно устраняй себя оть всёхь случаевъ, при которыхъ неизбъжно принуждень бываешь видёть и слышать много худаго. Есть общества, въ которыхъ худые разговоры суть обыкновенное или даже любимое препровождение времени. Есть увеселения, при котовыхъ склонность къ чувственному удовольствію находить самую обильную пину. Кто "нобить ходить въ такія мвста, тотъ удобно можеть разстроить свое сердце и запутаться въ съги обольщенія. Поэтому не уступай иннакимъ убъдительнымъ приглашеніямъ въ нихъ не позволяй даже разсказывать себъ, какъ обыкновенно веселятся тамъ, и-худые примъры ничего худаго не произведуть въ твоемъ сердцъ. Что не было увидъно, услынано, и пр., то не придеть и на умъ.

2. Когда встрёчаеннься съ худыми примърами неожиданно, или долженъ встрётиться необходимо, тогда старайся, чтобы видённое эло иронсволо въ тебъ отвращеніе къ. себъ, каное оно естественно производить и должно производить во всёхъ нась. Кромё же сего тотчась обращайся къ Господу Богу съ сердечною молитвою: «сохрани меня, Всемилостивый, чтобъ «я никогда не дёлалъ такого грёха, и чтобъ «даже воспоминаніе о немъ истребилось изъ «моей памяти». Кто поступаеть такъ, у того въ рукахъ крѣпкій щитъ противъ вреднаго дѣйствія худыхъ примёровъ.

3. Чтобы сохранить себя отъ вреднаго дъйствія худыхъ примъровъ, старайся наперелъ запастись хорошими правилами и свёлёніями о примърахъ истинной лобродътели. Когда Іуден были плънены Вавилонянами, и многіе изъ нихъ были отведены въ Вавилонъ; тогда Пророкъ Іеремія ничего такъ не боялся въ отношения въ плъннымъ въ илодопоклоннической столицъ, какъ совращенія ихъ въ илолопоклонство, и посему писаль къ нимъ: узрите въ Вавилонть боги сребряны и златы, и каменны и древяны.... Блюдитеся убо, да не и иноплеменникомъ уподобитеся.... Вивы дъвше народъ, кланяющся имъ, рцыте убо ко Господу Богу во умъ: Тебъ лъпо есть кланятися, Владыко (Послан. Іерем. 4. **5).** Такъ должно поступать и намъ. Когда видимъ, что многихъ людей обожаютъ, а Единороднаго Сына въчнаго Отца не удостоиваютъ даже вниманія; когда слышимъ, что прославляють глупыя

и гибельныя мибнія духа времени какъ отличную мулрость, а къ ученію Христіанской вѣры оказываютъ хладнокровіе или даже презобніе: когла видимъ. что самыя спасительныя постановленія Господа для спасенія безсмертныхъ душъ выдають за дъло человъческое, и утверждають, что такихъ постановленій можеть держаться только легковъріе; тогда намъ должно тотчасъ въ своемъ сердцѣ говорить, какъ говорили св. Апостолы: «Іисусъ Христосъ «есть Господь господемъ и Царь царемъ (Апок. «17, 14); о имени Его должно поклониться «всяко кольно небесныхъ, и земныхъ и пре-«исподнихъ (Филип. 2, 10), только Имъ мы «можемъ получить спасение (Дъян. 4, 12). Кто «не въруетъ въ Господа Інсуса Христа, тоть «не узритъ живота (Іоан. 3, 36), но будеть «осужденъ» (Марк. 16, 16). Когда увидимъ, что многіе весьма жадно ищуть своего счастія въ чувственныхъ благахъ, въ чувственныхъ удовольствіяхъ, въ нъгъ, въ роскоши, и выдають это за мудрость; когда видимъ, что дѣти міра лля составленія своего земнаго счастія употребляють всякую ложь и всякій обмань; когла слышимъ, что они защищаютъ ненависть, мстительность, другія страсти, а отказъ въ удовлетворенія чувственнымъ пожеланіямъ считаютъ за глупость: тогда намъ должно твердо TOBOрить въ своемъ сердцъ, какъ учили св. Апостолы: «мы—Христіане, намъ должно жить по «закону Христову (Галат. 6, 2), а законъ Хри-«стовъ требуетъ, чтобъ мы распяли свою плоть «съ ея страстми и нохотми (Галат. 5, 24), от-«ложили лжу и говорили истину (Ефес. 4, 25), «а всякое мщеніе предоставляли Господу Богу. «Ибо Миль отмиценіе, Азъ воздаля, говорить «Госнодь (Римл. 12, 19)».

4. При ребхъ представляющихся XYALLYB примърахъ тотчасъ смотри на Інсуса Христа. Который имъетъ полное право требовать отъ насъ носладования своему прямару; а нотожн смотри на милліоны людей, прежде быникъ болье или менье полобно намь туринными. а потомь во Христь сдълавнихся святыни в достойными подражанія въ подражаніи Его жианы. Подражай не примъру холодности къ Вогу, которая въ міръ вездъ видна, но примъру ревности Інсуса Христа и святыхъ, о которой ауховная исторія говорить такь много реська насилательного. Подражай не примъру языческой жизан, которая въ мірв такъ часто вня-Ha, no mumbuy Glaronpabia, exponencera, ethiливости, вездержности, порядка, которыми от LUMALICE CRIPTER HAR ACTUINES XDACTIONS, BCпрестанно старазвисся жить и живше не **A**O правилять міра, а но ученію Госпола Increa Христа.

## онечатки.

•

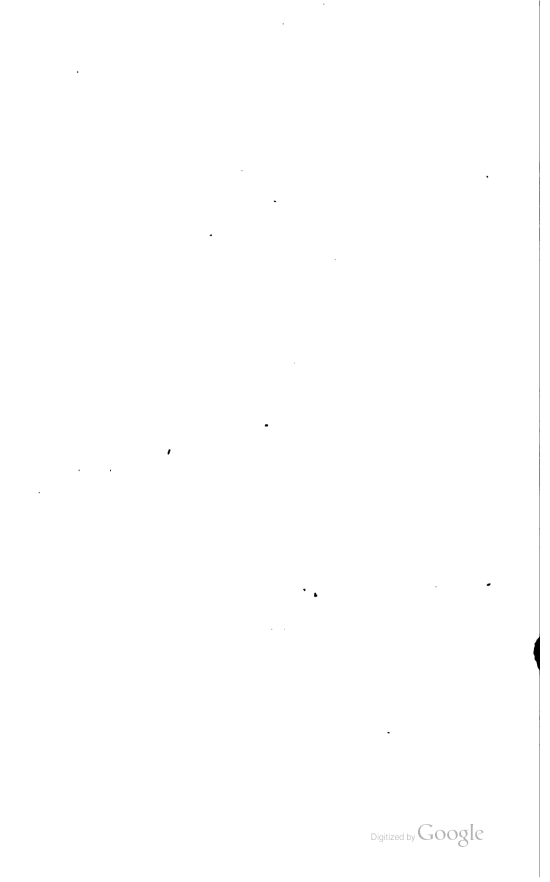
|                                      | Hanevam  | ano:                               | Должно читаны          |   |
|--------------------------------------|----------|------------------------------------|------------------------|---|
| Стран.                               | Строк.   |                                    |                        |   |
| въ посланіяхъ св. Игнатія Богоносца: |          |                                    |                        |   |
| 96,                                  | 1 снизу. | еі му                              | нему                   |   |
| 67                                   | посланін | Митропо                            | элита Игнатія:         | , |
| 119,                                 | 18.      | сктерный                           | скверный               |   |
| 121,                                 | 17.      | ชั <b>ธารเ</b> มล์หมั <del>ค</del> | ชัธ⁄นนุมล์หวั <i>ธ</i> |   |
| въ <b>п</b> рочи <b>хъ</b> статьяхъ: |          |                                    |                        |   |
| 49,                                  | 22.      | изъ ни <b>з</b> ъ,                 | ИЗЪ ЦНХЪ,              |   |
| 83,                                  | 3.       | Апостиловъ                         | Апостолъ               |   |
| •<br>•                               |          |                                    |                        |   |

•

Digitized by Google

.

.



## о книгъ:

БОЛЬШОЙ КАТИХИЗИСЪ (<sup>1</sup>).

Большимъ или великимъ Катихизисомъ называется книга, заключающая въ себъ изложеніе вѣры въ вопросахъ и отвѣтахъ, и наиисанная Лаврентіемъ Зизаніемъ въ концѣ 16-го, или въ началѣ 17-го вѣка (²). Онъ называется большимъ въ отличіе отъ другаго, малаго Катихизиса, напечатаннаго въ 1649 году при Патріархѣ Іосифѣ.

(2) Заглавів сего Катихизиса сл'ёдующев: Книга глаголемая по-Гречески Катихисись, по-Антовски оглашеніе, Русскимъ же языкомъ нарицается бесподословіе. Избрана оть Божественныхъ писаній, Евангельскія проповиди и Апостольскихъ ученій и сеятыхъ Богоносныхъ Отецъ, въ вопросихъ и отвититхъ, рекше во образи хотящаго разумити, и во образи могущаго разумъ дати.

Отд. ІУ.

8

<sup>(1)</sup> Продолжение статьи: О книгахъ, на которыхъ отступники отъ православной Церкви основывають свои неправильныя мысли.

Большой Катихизись пользуется у глаголемыхъ старообрядцевъ величайшимъ уваженіемъ. Изъ него выписки они помѣщаютъ въ свохъ цвѣтникахъ и сборникахъ; изъ него ириводятъ доказательства въ подтвержденіе объясняемыхъ ими мыслей, какъ направленныхъ противъ ученія православной Церкви, такъ и излагаемыхъ ими для наученія своихъ послѣдователей.

Намъреваясь разсмотръть Катихизисъ, скажемъ: 1) о писателъ этой книги и ученыхъ трудахъ его, 2) о исправлении Катихизиса по распоряжению Патріарха Филарета, 3) о томъ, въ какомъ видъ дошли до насъ исправленныя мъста, 4) о томъ, былъ ли напечатанъ Катихизисъ при Патріархъ Филаретъ? 5) о разностяхъ, встръчающихся въ рукописныхъ и печатныхъ катихизисахъ, 6) какое достоинство в какіе недостатки имъетъ Катихизисъ въ нынъшнемъ видъ, 7) пе заключаетъ ли онъ въ себъ обличеній противъ неправыхъ мыслей, распространяемыхъ глаголемыми старообрядцами?

¥

1) Что Большой Катихизисъ написанъ Лаврентіемъ Зизаніемъ, объ этомъ ясно свидѣтельствуется въ состязаніи, помѣщенномъ въ рукописяхъ сего Катихизиса, и это самос утверждаютъ всѣ писатели, упоминающіе объ немъ, какъ-то: Өеофилактъ Архіепископъ Тверскій (<sup>1</sup>), Евгеній Митрополить Кіевскій (<sup>3</sup>), Филареть нынѣ Епископъ Харьковскій (<sup>3</sup>), Строевъ (<sup>4</sup>), Сопиковъ (<sup>5</sup>) и Сахаровь (<sup>6</sup>).

Лаврентій Зизаній, который имѣлъ еще другое прозваніе—*Тустановскій*, какъ видно изъ предисловія къ Бесѣдамъ Іоаина Златоустаго на посланія св. Ап. Павла (<sup>7</sup>), былъ воспитанникомъ, а потомъ учителемъ Львовскаго училища (<sup>8</sup>). Отсюда онъ поступия́ъ въ городъ Корецъ, нынѣ мѣстечко Волынской Губерніи, сначала пресвитеромъ, а потомъ былъ здѣсь

(1) См. Обличение неправды раскольническия. л. 147.

(2) Словарь Историческій о писателяхъ духовнаго чина. Изд. 2-е. Спб. 1827. т. 2. стран. 4.

(3) Исторія Русской Церквн. Періодъ Патріаршества. Харьковъ. 1850. стран. 137. 138. 181.

(4) Описаніе старопечатныхъ книгъ Царскаго. № 249; и Рукописи Царскаго, стран. 163.

(5) Опытъ Россійской Библіографіи. ч. 1. стран. 124.

(6) Обозрѣніе Славяно-Русской Библіографіи. т. 1. к. 2. стран. 79.

(7) Изд. въ Кіевѣ 1623. стран. 2. См. также
Описаніе старонечатныхъ книгъ Царскаго. Москва.
1836. стран. 98.

(8) Исторія Русской Церкви, Филарета Еп. Харьковскаго. періодъ Патріаршества. Харьковъ. 1850. страц. 137. 138. же протојересмъ (<sup>1</sup>). Изъ помянутаго предисловія къ Бесбдамъ св. Іоанна Златоустаго видно, что Лаврентій извъстенъ былъ своимъ современникамъ на югозападъ Россіи И Π0знаніями и благочестивою жизнію. Онъ называется благоговъйнымъ мужемъ, словеснъйшимъ дидаскаломъ и вътіею, xuдожнымъ же Еллиногреческаго языка умъніе и искусство стяжавшимь, и святыя православныя въры исповъдникомъ и проповъдникомъ. Наименование-исповъдникъуказывасть, по всей въроятности, на то, что Лаврентій защищаль православную въру противъ Латинянъ, которые въ концъ 16 въка ввели въ западныхъ областяхъ Россіи унію и воздвигали всякаго рода гонеція для совращенія православныхъ. До насъ дошелъ одинъ памятникъ (2), изъ котораго видпо, что брата Лаврентіева, Стефана Зизанія, учителя Виленскаго училища, который, не смотря на козни Латинянъ, ревностно проповѣдывалъ православную въру, Польскій Король Сигизмундъ 5-й

<sup>(1)</sup> Протојереемъ онъ называется во всёхъ пряведенныхъ нами выше книгаъъ, кромъ книги: Бесъды св. Златоуста, въ которой Лаврентій именуется только пресвитеромъ.

<sup>(2)</sup> Казанье св. Кирилла Патріарха Іерусалимскаго. 1596. Вильпа. вь 12-ю д.

приказаль схватить и бросить въ тюрьму (<sup>1</sup>). Можсть быть, что либо подобное теритьль и Лаврентій. Но нельзя умолчать, что при похвальныхъ качествахъ Лаврентій Зизаній не свободенъ былъ отъ недостатковъ нравственпыхъ. Онъ былъ довольно самонадъянъ и имъдъ вспыльчивый характеръ, какъ

(1) Подвиги Стефана Зизанія въ проповѣданія иравославной въры изображаются въ протесть, помъщенномъ въ вышеупомянутой книгъ. Опъ (Стефанъ), сказано тамъ, «важился въ церкви заложеля Св. Троици, въ мъстъ нашемъ столечномъ, Виленскомъ, казаные проповъдать и великов блюзнерство противъ писму светиму и вызнаню церкви соборное Греческое вносити и жежи люджи розсевати, не будучи отъ звирхности и старшихь своихь на то вызванымь, преложонымь и поссеченымо». Потомъ о повеления схватить его 35 томъ же протеств сказано: «и всима инщима прикавуемь, абы помененыхь выволанцовь, Стефана Зизанею, Василья и Герасижа поповъ, гдъ бы и притрафило, до сезеня (въ тюрьму) взлли, и въ сезеню задержаеши, намь о томь ознаймили подь винами». Обозрѣніе Славлно-Русской Библіографія. т. 1. кн. 2. 1849. Спб. стр. 31-33. См. также Акты, относящиеся КЪ исторіи Западной Россін. т. IV. М 95. Кромѣ сего Стефанъ Зизаній былъ подвергнутъ .Митрополитомъ Миханломъ Рагозою отлученію, отъ котораго разрѣшиль его Львовскій Епископъ Гедеонъ Болобанъ. Акты, осносящиеся къ история Западной Россия. т. IV. N.N. 91. 92 105,

видпо изъ состязанія его съ игумномъ Илісю (1).

Находясь на службѣ въ Корцѣ, который принадлежалъ тогда къ Литвѣ, Лаврентій написалъ и издалъ въ 1596 году въ Вильнѣ Грамматику Словенску и Славлискую Азбуку (<sup>2</sup>). Потомъ мы видимъ его уже безъ должности, вѣроятно, по проискамъ Латинянъ. Архимандритъ Кіевской Печерской Лавры Елиссей Плетенецкій, сказано въ предисловіт къ Бесѣдамъ св. Іоанна Златоустаго на посланія св. Ап. Павла (<sup>3</sup>), усмотрльвъ его свободна и упразднена быти, умоли его въ еже лю-

(1) Когда игуменъ Илія, говорится въ состязамін, сказалъ, что души православныхъ, отшедщія съ искреннимъ покаяніемъ, не сходятъ во адъ, то Лаврентій отвѣчалъ: «прямо у нась ез Литевь про еась говоритъ Киязь, увидишь де Лаврентій, какъ Московскіе люди о душахъ своихъ мудрствуютъ, а невъдаютъ, что о нихъ истина». Потомъ, когда игуменъ доказалъ ясно, что души покаявшихся входятъ по смерти въ рай, хотя бы и не понесли эпитиміи, какъ Умствовалъ Лаврентій: то Лаврентій отвѣчалъ ему: «а то ныпъ дошелъ ты мене, а потохъ и я тебе дойду». Соловец. рукоп. Катихизиса. л. 291 и 292.

(2) Словарь о писателяхъ духовнаго чина. т. 2. стран. 1-3.

(3) Изд. въ Кіевѣ въ 1623 г. См. также Описаніе книгъ Царскаго. Москва. 1836. стран. 98.

ботруднъ потщатися превожденіе тое (переводъ помянутыхъ бесѣдъ, сдѣланный предъ тѣмъ временемъ съ Греческаго языка священникомъ Кипріяномъ Острожскимъ) изслъдовати и исправити: иже и любезно въспріимъ врученное,..... дволътствовавъ въ дълъ, сътвори тол книги исправленіе. Это было въ первой четверти 17-го столѣтія; потому что переводъ, исправленный Лаврентіемъ, напечатанъ въ 1623 году.

Въ какомъ году Лаврентій написалъ Катихизисъ, не извѣстно; по несомнѣнно, что Катихизисъ написанъ былъ сначала ча Литовскомъ языкѣ и переведенъ на Славянскій языкъ не самимъ Лаврентіемъ (<sup>1</sup>). Въ этомъ переводѣ Лаврентій представилъ свой Катихизисъ въ Москвѣ святѣйшему Патріарху Филарету и нросилъ объ исправленіи его. Патріархъ Филаретъ, переименовавъ Катихизисъ Бесѣдослові-

<sup>(1)</sup> Въ состязанія, пом'вщенномъ при рукописиыхъ Катахизисахъ, Лаврентій, между прочямъ, говоритъ: «чтобы только то азъ въдалъ, и я бы свою книзу подалъ вею на Словенскомъ языцъ государю святыйшему Патріарху, а то много переводчикъ не такъ поставилъ». Соловец. рук. Катих. л. 295. Тамже о словахъ-Отецъ Сына и Духа Святаю равныхъ себъ еобра-Лаврентій сказалъ: «то переводчикъ прегръшилъ, в не я». Соловец. рук. Катих. л. 288.

емъ (1), приказалъ въ февралъ 1627 гола игумну Московскаго Богоявленскаго Монастыря Иліи и книжному справщику Григорію Онисимову имъть собесъдование съ Лаврентиемъ о тъхъ статьяхъ, какъ сказано въ состязанія, которыя въ ней (въ книгъ Лаврентія) не сходны съ Русскими и Греческими переводы, о Божествъ, и о воплощении, и о страсти Господни, и о всякомъ дъйствъ Христіанскаго закона. Сіе собесъдованіе продолжалось три дня (<sup>2</sup>), и въ первый день происходило на Государевомъ дворъ въ нижней налать, въ присутствіи боярина князя Ивана Борисовича Черкасскаго и думнаго дьяка Өедора Лихачева, а въ два другіе дня на подворьъ, въ которомъ жилъ Лаврентій (3). Описаніе сего собесъдованія находится въ рукописныхъ Катихизисахъ и извёстно вообще подъ именемъ состязанія (4).

(1) Беспдословіемь Патріархъ Фплареть назваль / его потому, какъ сказано въ состязаніи, что оглашеніе есть книга Кирилла Архіепископа Іерусалимскаю, новокрещающимся въ Іерусалимъ, и единымъ именемъмногимъ книгамъ быти нельпо. Соловец. рук Катих. л. 287.

(2) 18-го, 19-го и 20 февраля. См. тамже.

(3) Соловец. рук. Катих. л. 287 на об. 295. 301.

(4) Мы имћемъ подъ руками четыре рукописи Большаю Катихизиса. Изъ нихъ особенно замвчательны двъ. Одна, въ листъ, принадлежитъ библіо-

۱

2) Разсмотримъ сіе состязаніе, сколько возможно, полнѣе; потому что въ пемъ содержится ключь къ разрѣшенію нѣкоторыхъ вопросовъ о Катихизисѣ Лаврентія.

текѣ Соловецкаго Мопастыря (№ 469) в написана на 307 листахъ. О временя написанія сей рукониси ничего не сказано въ ней; по извѣстный палеографъ В. И. Григоровичь, разсматривавший сию фукопись, нашель въ бумагь, почеркъ и изкоторыхъ буквахъ иесомиѣнные признаки того, что она написапа He возже первой половины 17-го стольтія. Состлзаніе написано въ ней на концѣ, на 287-307 листахъ. Другая рукопись принадлежить библіотекь Высокопреосвящени вышаго Митрополита Григорія, напасана въ 4 д. на 426 дистахъ. (собственно 427 листовъ, потому что число 194 написано на двухъ листахъ). Письно Номорское. На 426-и листь сказапо, что эта книга написана въ 7245 (1737) году Андреемъ Григорьевымъ, сыномъ Горчаковыхъ. Состлзание написано въ началѣ, на 1 - 25 листахъ. Эта рукопись написана, какъ показываетъ письмо, и была въ употребления у такъ называемыхъ старообрядцевъ. Остальныя дву рукописи принадлежать также библютекѣ Высокопреосвященнѣйшаго Митрополита Сригорія. Одна изь няхъ въ 4-ю д. написана, судя ПO начертанию буквъ, въ первой половинъ 18 въка. Πo своему тексту имбеть сходство съ Соловецкою pyкописью. Только ибтъ въ ней состязанія. Другая рукопись, въ листъ, написана въ 1760 году, кавъ сказано на послёдней страницё. По числу тлавъ имбетъ сходотво также съ Соловецкою рукописью, HÔ по

Игуменъ Илія, приведя въ началѣ состязанія одну изъ многихъ неисправностей Катихизиса, объявилъ Лаврентію, что святѣйшій Патріархъ Филаретъ велѣлъ допросить его, изъ какого Богословія онъ запмствовалъ ес. Потомъ сталъ указывать на всѣ другія мѣста, которыя признаны были неправильными и которыя сочтено было нужнымъ исправить. Исчислимъ эти неправильности и покажемъ, какія были слѣдствія замѣчаній игумна Иліи по отношенію къ Лаврентію.

Всћ мћста, признанныя неправильными, можно раздћлить на три класса; Къ первому классу относятся ть изъ нихъ, въ которыхъ допущены были Лаврентіемъ неточныя выражсенія. Такъ а) въ Катихизисѣ написано было: «Отепъ Сына и Духа Святаго собра». Игуменъ Илія сказалъ Лаврентію: «мы собра-«нія Святыя Троицы не глаголемъ: вѣруемъ бо, «яко совокупна есть Святая Троица». Лаврентій

тексту съ Поморскою рукописью. Состязание находится въ началѣ. Кромѣ сего мы имѣемъ состязание еще въ рукописномъ Соловецкомъ Сборникъ (№ 870), въ концѣ. Но этотъ сборникъ написанъ, судя по почерку, также въ 18 вѣкѣ и не имѣетъ въ себѣ иичего особеннаго. Приводя мѣста изъ состязания, мы будемъ дѣлать указания на нихъ по Соловецкой, какъ древнѣйшей, рукописи.

обвиниль въ этой неправильности переволчика. б) Въ Катихизисъ было написано: «Отепъ раз-«лъленъ отъ Сына и Духа Святаго изволеніемъ». Игумень Илія замѣтиль, что въ Святой Троипъ елина воля. Лаврентій согласился, обвиняя въ ошибкъ также переводчика. в) Въ Катихизисъ было написано: «сего ради и постра-«да Богъ съ плотію». Илія сказалъ, что не возможно съ плотію страдати Богу, но плотію; обожевною плотію Богъ изволиль пострадать насъ ради и нашего ради спасенія. Илія представиль примъръ желъза; огонь, сказаль онъ, въ соединени съ желъзомъ, когда ковачь бьеть его молотомъ, ничего не страдаетъ отъ сего біенія: такъ и Богъ во плоти. Лаврентій, давъ нъсколько вопросовъ и прочитавъ въ книгъ сдъланную поправку, похвалилъ ее и болъе не возражаль (1). г) На вопросъ: «первъе ли Отецъ «бысть, и паки Сынъ и Духъ Святый», данъ былъ въ Катихизисъ слъдующій отвътъ: «еди-«нымъ часомъ прежде въкъ бысть три лица». Игуменъ Илія замътилъ, что этимъ выражевіемъ полагается Святой Троицъ начало во времени; потому что прежде въкъ представляются часы, между тёмъ какъ Троица есть безначальное Существо, и прежде въкъ Боже-

(1) Соловец. рук. Катвх. л. 288 на обор.-290.

ственное Шисаніе не открываеть намъ никакихъ временъ, ни лътъ, ни двей, ни нощей, ни часовъ. Лаврентій сознался въ ошибкъ (1). д) На вопросъ: «како едино лице отъ другаго «раздѣлимо бываетъ», Лаврентій отвѣтствовалъ въ Катихизисъ: «Отецъ Сыну и Духу Святому «даде или пріобщи имъ все то, елико имать «въ Себѣ». Можно, замътилъ Илія, сказать, что Сынъ Божій даде или пріобщи человъческому естеству, но отнюдь нельзя такъ говорить о Божественномъ естествъ Святыя Единосущныя Троицы, Которая «все купно имать: едино «бо царство и власть и господство, едино хотъ-«ніе и сила и владычество. Три лица Пресвя-«тыя Троицы различаются только Ипостасными «свойствами, именно Отецъ имать нерожденіе, «Сынъ рожденіе, Духъ же Святый исхожденіе». Туть, когда среди возражений Лаврентія игуменъ Илія сдвлалъ между прочимъ намекъ на то, нътъ ли какой либо разности отъ Православія въ исповъдуемой Лаврентіемъ въръ, то онъ съ клятвою увъряль, что исповъдуетъ православную въру: ей Христіанинъ есмь въры Греческія, якоже и вы, а не иныя нъкоторыя (<sup>2</sup>).

<sup>(1)</sup> Соловец. рук. Катих. л. 296.

<sup>(2)</sup> Соловец. рук. Катих. л. 297. 298. Кромѣ указанныхъ нами неправильностей въ выраженіяхъ,

Ко второму классу относятся ть мъста, въ которыхъ найдены были неприличныя сравненія и названія. а) Въ Катихизись было написано: «тако Отецъ Сына роди, какъ «раждаетъ орелъ орла и соколъ сокола». Илія замѣтилъ, что не прилично прилагать такое подобіе къ Божеству; потому что соколъ И орель имѣютъ супружество, а Божественное естество не изреченно (1). б) Звъзды названы были въ Катихизисъ Лаврентія животными звърьми, вопреки повъствованию Моусся о сотворенія ихъ, какъ замътилъ Илія. Когда же Лаврентій возразиль: какъ эти свътила шествують и обращаются, то Илія отвъчаль: «NO «повельнію Божію Ангелы служать тварь во-«дящи: ибо есть Ангелы громомъ, Ангелы «молніи, Ангелы дождемъ, Ангелы снъгомъ, «Ангелы мразомъ, Ангелы вътромъ». Лаврентій сознался въ своей погръшности (<sup>2</sup>).

найдены были нгумномъ Илівю три слёдующія: было поставлено: двю лепты вмёсто: два хлюба; во пню вмёсго: въ купиню; да освятится вмёсто да святится, и проч.

(1) Соловец. рукоп. Катих. л. 296 на об.

(2) Соловец. рук. Катих. л. 302. Мы оставляемъ другія сравненія Лаврентія по ихъ грубому неприличю; папр. сказано было въ Катихизисѣ: «душа и плоть человѣческая связаны такъ, какъ орелъ съ свиньею». Соловец. рукоп. Кат. л. 301.

Къ претьему классу относятся тъ мъста Катихизиса. въ которыхъ найдены были неправильныя мысли. Такъ а) на вопросъ: «вси ли убо во ад'ь во единомъ мъстъ пре-«бываютъ, крещенній и некрещенній», въ Катихизисъ Лаврентія написанъ былъ следующій отвѣть: «души православныхъ Христіанъ. «умершихъ съ цокаяніемъ, паходятся въ пер-«вомъ адъ; а подъ ними въ другомъ мъстъ «души некрещенныхъ». Илія сказаль, что души, отшелшія съ покаяніемъ, во адъ не сходять. Лаврентій вошель въ продолжительный споръ съ нимъ но этому предмету. Онъ никакъ He хотълъ согласиться, чтобы души православныхъ Христіанъ, отшедшія съ чистымъ нокаяніемъ, получили свободу отъ ада и въчныхъ мукъ, и даже наговорилъ нъсколько оскорбительныхъ словъ игумну Иліи. Его особенно удерживала мысль о необходимости эпитиміи: «какъ внидетъ душа въ мъсто свътло, говориль онь, которая живши въ нечистотъ Ħ предъ концемъ покаявся, эпитеміи не NCтаковыхъ души во алъ сводятся ». правитъ: Игуменъ Илія требовалъ, чтобы Лаврентій подтвердилъ свою мысль какимъ либо писані-Лаврентій указаль на одно емъ. мѣсто въ пвътной Тріоди, гдъ въ молитвъ на Пятдесятницу говорится, что во адъ бываетъ утъшеніе ослабленіе гръшнымъ душамъ. Но Илія И

занътиль, что это утъшение бываеть душамъ вепокаявшимся, а покаявшіяся души всегла пребывають въ радости. Онъ указалъ на писанія Іоанна Златоустаго, Асанасія Александрійскаго. Іоанна Дамаскина, и привелъ, между прочимъ, мъсто изъ пророческихъ книгъ, гаъ Господь говорить: не помянутся вся согръшенія его, въ оньже аще день обратится ко Миљ. Но Лаврентій и на эти слова сказаль: «никако нельзя человѣку не исполня эпитеміи внити въ рай». Когда наконецъ Илія указаль на страдание Господа, какъ на исполненіе эпитимім за кающіяся гръшныя души, и на примъръ разбодника, послъ предсмертнаго исповъданія вошедшаго въ рай: то Лаврентій. не будучи въ состоянии отстаивать свою мысль, но и не желая, какъ видно, согласиться съ Пліею, вышель изъ себя и окончиль пръніе объ этомъ предметъ грубымъ и неприличнымъ отвътомъ: «нынъ дошелъ ты мене, а потомъ и «я тебе дойду» (1). б) Въ Катихизисъ Лаврентія написано было: «можно крестити чело-«въка и не во освященной водъ». Илія сказаль ему, что этого въ Божественныхъ правилахъ не обрътается, что въ Русской землъ вездъ крещають освященною водою и что не слъ-

(1) Соловец. рукоп. Катих. л. 290 на об.—293. Отд. IV. 9 дуеть вводить новыхъ обычаевъ. Лаврентій сначала сдѣлалъ возраженіе, но потомъ согласился съ Иліею. в) На вопросъ: « судъ Божій «колькраты есть», Лаврентій отвѣтилъ въ Катихизисѣ: «четверократенъ». Илія сказалъ, что судъ Божій одинъ, именно тотъ, который будеть во второе и славное пришествіе Господа; только тогда Господь сядетъ на престолѣ славы Своей и будетъ судить всѣхъ. Лаврентій согласился, не признавая судомъ въ собственномъ смыслѣ и частнаго суда.

Послѣ сего самъ Лаврентій сдѣлалъ игумну Иліи вопросъ совершенно о другомъ предметь: какъ вы думаете, сказалъ онъ, о млаленцахъ, которые раждаются отъ върныхъ родителей, върными, или невърными должно называть ихъ? Илія отвѣчалъ, что отъ вѣрныхъ ролителей и младенцы върны. Лаврентій возразилъ, что доколѣ младенецъ не крестится, онъ не можетъ быть названъ върнымъ. Илія вошель въ пространное разсмотрѣніе сего предмета. Онъ сказалъ, что дъйствительно написано: аще не родится кто водою и духомь, не внидеть въ царство небесное; посему крещеніе и называется вторымъ рожденіемъ; но младенець, рожденный върными родителями, вскорѣ по рожденіи освящается молитвою И ограждается знаменіемъ живоноснаго креста; оть всего этого удаляють своихъ дѣтей невърные ролители. Притомъ многіе върные ро-его. и върою сподобляются получать просимое: посему младенецъ рази върныхъ родителей можетъ быть названъ сыномъ въры. Іереміи сказано было Господомъ: «прежде «даже изыти отъ чрева матери своея, освятихъ «тя и пророка во языки дахъ тя». Тоаннъ Прелтеча поклонился Христу, взыгравъ во утробъ матери. Многіе другіе святые освящены были въ утробахъ матернихъ. Лаврентій продолжаль утверждать, что « никакъ невоз-«можно быти върну младенцу некрещену, аще «и отъ върныхъ родителей родившемуся». Илія спросиль его: если въ одно время родятся два младенца, одинъ отъ върныхъ, другой отъ невърныхъ родителей, ---равны ли они, или одинъ изъ нихъ лучше другаго? Лаврентій отвѣчалъ, что рожденный отъ върныхъ родителей лучше того, который рожденъ отъ невърныхъ. Потомъ хотя онъ и замолчалъ, но не видно, чтобы согласился съ Иліею (1).

г) Въ объяснении молитвы «Отче нашъ» у Лаврентія было написано: «Господь Богъ не «надъ всѣми, ниже во всѣхъ благодатію своею

(1) Соловец. рукоп. Катих. л. 298 на об.—300 на об.

Отд. ІУ.

9\*

чнарствуеть: понеже злыми Богь не царст-«вустъ, но благими». Игуменъ Илія спросилъ Лаврентія: кто же злыми парствуеть? Лаврентій отв'єчаль: «злобы начальникь». Илія замътиль, что это значить называть начальника злобы творцемъ твари. Если же онъ не творецъ, то и не царь; онъ царствуетъ только надъ злобою, а не надъ тварію. Дадеся ми всяка власть на небеси и на земли, сказаль Господь. И если бы Онь не царствоваль надъ злыми: то кто привлекалъ бы ихъ оть нечестія къ благочестію, какъ волхвовъ посредствомъ здвъзды, какъ Павла гонителя Церкви? Лаврентій согласился (1). д) Въ Катихизнев Лаврентія паписано было: «можно жесть крестити во обстоянии бываемымъ, и «діакону и клирику и иноку, и мірянину, аще «гдъ попа не будетъ». Лаврентій присовокупилъ въ собестдования съ Иліею, что это можеть случиться во время осады города, когда ниоткуда не могуть войти священники. Илія возразиль: но бываеть ли такой городь, въ которомъ были бы діаконы и клирики, а не было бы попа? Гдъ нътъ попа, тамъ не могуть быть и втрные; а гдъ нътъ върныхъ.

<sup>(1)</sup> Соловен, рукон. Катих. л. 302 на об.--303 на об.

тамъ не бываетъ и крещенія : «върнымъ бо «безъ попа не точію креститися, но ни родити-«ся, ниже умрети лёпо есть», прибавиль Илія; ибо сказано въ 39 правилъ 6-го Собора: хотящимъ сподобитися Божественнаго просвъщенія, къ соборнымъ церквамъ приходити повелъваемъ, и въ нихъ таковый даръ пріимати: но въ церквицахъ и въ домахъ совершать крещеніе это правило возбраняеть. Также 59-е правило святыхъ Апостоловъ запрещаетъ пресвитеру или діакону безъ повелънія Епископа своего связывать, или разръшать; тъмъ болъе нельзя имъ безъ него крестити. Что же сказать о простомъ инокъ, или мірянинъ? «Отнюдь «не имать сего быти, чтобы мірянину человъку, «или простому иноку крестити». Лаврентій возразилъ, что это дозволено въ Никифоровыхъ правилахъ. Но Илія отвѣчалъ: по нашимъ Греческимъ спискамъ нътъ и въ Никифоровыхъ иравилахъ; можетъ быть, у васъ вновь введено, но мы не принимаемъ нововведеній. Кипріанъ Митрополитъ Кіевскій и всея Poccia, прибывъ изъ Константинополя на Русскую митрополію, привезъ съ собою и церковныя правила на Греческомъ языкъ и перевелъ ихъ на Славянскій языкъ; по милости Божіей, они сохраняются у пасъ донынъ безъ всякой порчи и прибавленій. Лаврентій согласился съ игумномъ Иліею и болѣе не возражалъ (1).

Такъ кончилось состязаніе (<sup>2</sup>)! Изъ него мы видимъ, что протопопъ Лаврентій съ нѣкоторыми замѣчаніями и поправками, сдѣланными въ его Катихизисѣ, соѓлашался, но на другія не изъявлялъ согласія и защищалъ свои мысли (<sup>3</sup>). Видимъ также, что поправки уже

(1) Соловец. рукоп. Катих. л. 303 на об.-306.

(2) Найдены были и еще нёкоторыя неправильности въ Катихизисѣ. Напр. было написано: «Отецъ самъ отъ себе и бытіе свое и Божество отъ себе же имать». Илія сказалъ Лаврентію, что чрезъ это вводится два начала въ Божествѣ, первое начало – Отецъ самъ себь, другое – Сыну в Духу Святому: но Отецъ, пишетъ Іоаннъ Дамаскимъ (въ 8-мъ словѣ), ни отъ когоже начало имать, но самъ отъ себе. Лаврентій сознался въ ошвбкѣ.

(3) Изъ описанія состязанія видно другое любопытное явленіе. Протопопъ Лаврентій въ первый день довольно свободно спорилъ съ Ильею, вногла взъ себя, какъ мы видѣли, насмѣвыходиль даже шливо улыбался среди разсужденій Иліи, слълалъ оскорбительный отзывъ о образъ мыслей Московскихъ Духовныхъ. Но въ два другіе дня онъ почти унижался предъ Иліею, иногда отвізаль на замвчанія его словами: «спростовалося мнь, простите», или говориль: «я для того и прівхаль сюда, чтобъ просить «о исправленія книги; я знаю, что въ моей кангв «много недѣла написано». Видно, что ему объяснили, послёлствіянъ къ какимъ вли онъ самъ понялъ. должны привести его упорство и самонадъянность.

были сдёланы въ его Катихизиет прежде состязанія. На это ясно указывается въ самомъ началё состязанія. Состязаніе начинается такъ (<sup>1</sup>): «Въ лёто 7135 (1627) февраля въ «18 день по приказу Государя святъйшаго «Киръ Филарета Патріарха Московскаго и всея «Русіи Богоявленскому игумну, что на Москвѣ «изъ ветошнаго ряду, Ильѣ, да Гришкѣ (<sup>2</sup>) отъ «книжныя справки, велѣно говорити съ Корец-«кимъ протопопомъ изъ Литвы съ Лавренті-«емъ Зизаніемъ о исправленныхъ (<sup>3</sup>) статьяхъ».

Къмъ же были поправлены погръщности, найденныя въ книгъ? Хотя прямаго отвъта нътъ на это ни въ Катихизисъ, ни въ состязаніи; но изъ многихъ мъстъ состязанія должно заключить, что погръшности, найденныя въ Катихизисъ Лаврентія, были исправлены самимъ же Иліею съ Григоріемъ Онисимовымъ. На оборотъ 302-го листа (по Соловецкому списку) игуменъ Илія съ справщикомъ Григоріемъ

(1) Солов. рук. Катих. л. 287.

(2) Въ Поморской рукописи Катихизиса стоитъ: сда отъ книжныя справы Григорію Онисимову».

(3) Въ Поморской рукописн Катихизиса стонтъ: о неисправленныхъ. Но смыслъ дальнъйшихъ сдовъ состязанія противоръчитъ сему; да и самая частица не ваписана въ этой рукописи по поскобленному. Онисимовымъ говорятъ Лаврентію: «да пере-«минили мы въ твоей книгѣ рѣчь—Отче нашъ, «иже еси на небесѣхъ, да освятится имя «твое». На оборотѣ 303-го листа (но тому же списку) они говорятъ: «Да мы же у тебя въ «книгѣ перемљнили указъ, что ты написалъ,— «сказываешь: мощно есть крестити во обстоя-«ніи бываемымъ и діякону и клирику и иноку и «мірянину, аще гдѣ попа не будетъ».

Впрочемъ кромъ Иліи и Григорія, ВЪ исправлении Катихизиса принималь участие и самъ святьйшій Патріархъ Филаретъ. Онъ наименование Катихизиса, исправняъ самое какъ видно изъ следующихъ словъ состязанія: «А именована книга оглашение. И государь «святвйшій Киръ Филаретъ Патріархъ Мос-«ковскій и всея Русіи преименова Бесъдосло-«віс, понеже оглашеніе есть книга Кирила «Архіепископа Іерусалимскаго новокрещающим-«ся во Іерусалимъ. Ино единымъ именемъ многимъ книгамъ быти нелъпо. Исправя госу-«дарь святъйшій Патріархъ, велълъ ее протопопу Лаврентію отдати» (1). Кромѣ сего въ описанін состязанія есть свидътельство, что Патріархъ Филаретъ исправлялъ и погрѣшности, найденныя въ самомъ Катихизисъ. Такъ

(1) Соловецкая рукопись Катихизиса. л. 287 на об.

послё состязанія, бывшаго въ первый день (18 февраля), игуменъ Илія сказалъ Лаврентію о погрёшностяхъ, разсмотрённыхъ имъ въ тотъ день: «и тё всё статьи государь «святёйшій Киръ Филаретъ Патріархъ Мо-«сковскій и всея Русіи самъ исправилъ и «исправя намъ велёлъ напечатати, и напеча-«тавъ тебъ отдати» (<sup>1</sup>). Нѣтъ сомнѣнія, что и тё мѣста, которыя были исправлены Иліею, также разсмотрѣны были Патріархомъ Филаретомъ; потому что предъ состязаніемъ объ исправленныхъ статьяхъ книга была у него, какъ видно изъ описанія состязанія.

5) Но въ какомъ именно видъ сдъланы были поправки въ Катихизисъ Лаврентія, мы не можемъ отвътствовать; потому что хотя въ состязаніи и указывается на неправильности, но о поправкахъ, исключая одной или двухъ, не говорится, какъ онъ были выражены.

Если же нельзя опредёлить, какъ сдёланы были поправки: то можно по крайней мёрё показать, въ какомъ видё дошли до насъ тё мёста, которыя были признаны неправильными и о которыхъ сказано въ состязаніи, что они исправлены игумномъ Иліею и Патріархомъ Филаретомъ. Объ этомъ можно судить по

(1) Соловец. рукоп. Катяхизяса. л. 295.

тому, какъ эти мъста читаются въ нынъннихъ печатныхъ изданіяхъ. Такъ у Лаврентія было написано: «сего ради и пострада Богъ съ «плотію» ('). Нынъ стоитъ въ Катихизисъ: «плотію претеріть» (2), «пострада плотію» (3). У Лаврентія было написано: «можно крестить «и не во освященной воль». Нынъ этихъ словъ уже нътъ въ Катихизисъ (4). Лаврентій написалъ, что можетъ крестить діаконъ, инокъ И мірянинъ. Въ нынъшнемъ Катихнзисъ объ этомъ предмств не сказано ничего (5). Полобпымъ образомъ, согласно еъ замъчаніями игумна Иліи. читается въ Катихнзись о томъ, что Божественныя лица Пресвятыя Тронцы существують ни прежде, ни послѣ одно другаго (6), что Богъ Отецъ не пріобщилъ къ Божеству Сына Божія и Духа Святаго, но Они отъ вѣчности имѣють сущ-

(1) Соловец. рук. Катих. л. 288 на обор.

(2) Гродн. изд. Катихизиса 1788 г. л. 55 на об; такъ стоитъ и въ рукописяхъ.

(3) Тамже. л. 56 на об.; такъ и въ рукописяхъ.

(4) Тамже. л. 367; такъ и въ рукописяхъ.

(5) Тамже. л. 358—373. Нѣтъ этого и въ рукописяхъ.

(6) Тамже. л. 35 на об. Соловец. рук. Кат. л. 22 на обор.

ность Божественную (<sup>1</sup>), что Богъ царствуеть надъ всёми, и добрыми и злыми (<sup>2</sup>), что Ангелы, поставленные надъ тварями, руководствують ихъ (<sup>3</sup>), что судъ Божій одинъ — судъ страшный (<sup>4</sup>) и проч. Вообще всё тё мёста, въ которыхъ Лаврентій соглащался съ замѣчаніями игумна Иліи, доныи до насъ не въ томъ видѣ, въ какомъ онѣ первоначально нанисаны были Лаврентіемъ; они согласны нынѣ съ изложенными выше разсужденіями игумна Иліи.

Но въ тѣхъ мѣстахъ, о которыхъ между нгумномъ Иліею и протопопомъ Лаврентіемъ были продолжительные споры и въ которыхъ Лаврентій не выразилъ согласія съ Иліею, встрѣчается достойная вниманія странность. Тамъ нѣтъ тѣхъ исправленій, которыхъ мы въ правѣ ожидать, прочитавши состязаніе.

Таковъ а) отвътъ на вопросъ: «всъ ли убо «во адъ во единомъ мъстъ пребывають, кре-

- (1) Гродн. изд. Катих. л. 277.
- (2) Tamme. J. 189. 190.
- (3) Тамже. л. 147 на обор.

(4) Тамже, л. 95 и на обор. Исправлено и то итсто, въ которомъ написано было: «Отецъ самъ отъ «себе и бытіе свое и Божество отъ себе же имать». См. Гродн. изд. Катихизиса л. 264 на об. ср. л. 273 на об. «щеннін и некрещеніи» (<sup>1</sup>). Мы видѣли, что отвѣтъ, который первоначально данъ былъ Лаврентіемъ, не одобренъ игумномъ Иліею. Илія среди состязанія сказалъ, между прочимъ, Лаврентію: «мы тотъ отвѣтъ переміьнили и написали отъ святыхъ и Божественныхъ писаній, какъ намъ государь святѣйшій Киръ Фнларетъ Патріархъ Московскій и всея Русін велѣлъ, что православныхъ Христіанъ покаявшихся души во адъ не бываютъ сведени.

вельль, что православных Христіанъ покаявшихся души во адъ не бывають сведени. Но что нынѣ содержится въ печатныхъ изданіяхъ и въ рукописяхъ Катихизиса? Нынѣ приреденный выше вопросъ стоить уже съ значительнымъ прибавленіемъ. Въ немъ послѣ показанныхъ словъ находятся еще слъдующія: «понеже убо аще и крещени, но не исполня Азпитеміи, пребывають въ злыхъ и богомерз-«Скихъ дълъхъ своихъ и тако здъ поживше «скончаются» (2). Въ отвътъ же нътъ не только словъ, которыя велълъ поставить святъйшій Патріархъ Филаретъ и которыя написаль игуменъ Илія, но нъть и самой мысли, выраженной сими словами. Въ немъ издагается сужденіе только о тёхъ, которые въ небреженіи

<sup>(1)</sup> Солов. рукоп. Катпх. л. 290 на об.

<sup>(2)</sup> Городи. изд. Катихизиса л. 66. 67. Такъ стоитъ и въ Соловецкой (л. 41 на об. и 42) и въ Поморской рукониси (л. 87).

проводили дни свои и умерли не покаявшись. Объ нихъ говорится, что они находятся въ преисподнемъ адъ, хотя и крещены. Потомъ дълается краткое замъчаніе о некрещенныхъ: «а о некрещенныхъ что и рещи?» Наконецъ изображается блаженная участь праведныхъ, и присовокупляется, что святые Апостолы и всъ Богоносные Отцы повелъваютъ намъ творить поминаніе о всъхъ душахъ, праведныхъ и гръшныхъ, которыя были во святомъ крещеніи (<sup>1</sup>).

Очевидно, что составитель сего отвѣта не хотѣлъ отвѣтить такъ, какъ написалъ игуменъ Илія. Ограничившись изложеніемъ участи умершихъ безъ покаянія, оцъ не сказалъ ви слова о тѣхъ, которые хотя согрѣшали, но умерли цокаявшись, и о которыхъ такъ ясно написалъ игуменъ Илія; для этого измѣнилъ онъ самый вопросъ, сдѣлавъ въ немъ немалое прибавленіе.

Припомнимъ продолжительное прѣніе, происходившее по этому предмету между игумномъ Иліею и протонопомъ Лаврентіемъ. Лаврентій, какъ мы видѣли, не хотѣлъ принять мысли игумна Иліи о дѣйствительности по-

<sup>(1)</sup> Такъ читается и въ Гродненскомъ изданія в въ Соловецкой и Поморской рукописа Катихизиса.

каянія предъ смертію. Онъ настанваль на томь, что непремънно нужна эпитимія даже и для тъхъ, которые умерли съ покалніемъ, и что они по смерти низводятся во адъ. Слъды этого умствованія встр'вчаются и въ дошедшихъ ло насъ рукописныхъ и нечатныхъ Катихизисахъ: «нъцыи убо, сказано въ нихъ, въ пебре-«женіи всецьло препроводивше дни своя, И «не покаявшеся умроша, сіи убо въ преиспод-«немъ адъ и глубоцъй тмъ» (1). Сличивъ это мъсто съ другимъ, въ которомъ сочинитель Катихизиса, сравнивая адъ съ темницею, говоритъ, что «адъ преисподній есть самая глу-«бина адова, якоже и здъ на земли бываетъ «темница верхняя и средняя, такожде и испод-«няя» (2), мы естественно заключаемь, что кромъ умершихъ безъ покаянія, для которыхъ сочинитель отвъта назначалъ преисподній адъ, онъ имълъ въ виду другихъ Христіанъ, о конхъ предполагается таже самая мысль, какая ясными словами выражена была въ первый разъ въ Катихизисъ, то есть, что ови нахолятся въ первомъ или верхнемъ адъ. Итакъ въ отвътв не только не оставлено поправки игумна Иліи, но возстановлена съ нъкоторою уклончи-

<sup>(1)</sup> Гродн. изд. л. 66. Соловец. рук. л. 42. Помор. рук. л. 87.

<sup>(2)</sup> Гродн. изд. л. 71.

востію та самая мысль, которую Илія опровергаль въ спорѣ съ Лаврентіемъ.

Когда же и къмъ сдълана эта перемъна въ нсправленномъ Иліею Катихизисъ? Перемъна находится не только въ Гродненскомъ издании и въ Поморской рукописи Катихизиса, но и въ древнъйшемъ, находящемся у насъ, Соловецкомъ спискъ, который, какъ мы вилъли, наинсань не позже половины 17-го стольтія, и слъл. почти современемъ Лаврентію. Вникая въ исторію спора и видя, что Лаврентій выходилъ даже изъ приличія, отстаивая свой образъ мыслей, мы невольно приходимъ къ заключенію, что эту перемёну сдёлаль самь Лаврентій, или кто либо изъ преданныхъ ему лицъ; ибо только онъ и его приверженцы, если они были, могли принимать такъ близко въ сердцу впечатлъніе, испытанное Лаврентіемъ при защищении своихъ мыслей, чтобы не желать уничтожить эти мысли въ Катихизисъ.

Разсужденіе Лаврентія о необходимости эпитиміи посл'є смерти невольно напоминаеть Латинское ученіе о необходимости удовлетворенія (satisfactio, expiatio) и о чистилищ'є, въ которомъ грёшныя души в'єрующихъ, хотя и покаявшихся, но не понесшихъ въ настоящей жизни никакаго наказанія за грѣхи, несутъ какбы нѣкоторую эпитимію и такимъ об:

разомъ очищаются сами собою. Этимъ объясняется и выраженіе Лаврентія, поставленное въ первый разъ въ Катихизисъ: «цраво-«славныхъ Христіанъ души, которіи съ покаянісемъ умершін, въ первомъ адъ суть, а полъ «ними въ другомъ мъстъ некрещенныхъ души». Очевилно, что Лаврентій имблъ въ виду ніпохожее на чистилище и только облекь **TTO** Латинское учение объ немъ въ другия слова, назвавъ его первымъ адомъ. Итакъ ясно, что при всъхъ достоинствахъ Лаврентія, при всемъ желанім его опровергнуть (1) ученіе Латинянъ объ огнъ чистилищномъ, на него имъли сильвое вліяніе нъкоторые пункты Латинскаго ученія и онъ усвоиль ихъ себъ вопреки ученію православной Церкви.

1

6) Среди спора игумна Илін съ протопономъ Лаврентіемъ, сей послѣдній, какъ мы видѣли, неизвѣстно съ какою цѣлію сдѣлалъ Иліи и справщику Григорію слѣдующій вопросъ: «какъ вы думасте о младенцахъ, которые «раждаются отъ вѣрныхъ родителей, вѣрными, «или невѣрными должно называть ихъ (то есть, «до крещенія)»? Игуменъ Илія отвѣчалъ, что «отъ вѣрныхъ родителей вѣрны и младенцы» и довольно пространно и обстоятельно изло-

(1) Гродн. изд. Катихизиса. л. 74 на об. 77.

жиль этоть предметь. Но Лаврентій рѣшительно отвергъ его мысль: «никако не возможно, «сказалъ онъ, быти вѣрну младенцу некреще-«ну, аще и отъ вѣрпыхъ родителей родивше-«муся».

Что представляютъ намъ относительно сего предмета дошедшія до насъ изданія и рукописи Лаврентіева Катихизиса? Въ нихъ. при изложении вопросовъ и отвътовъ о крещении младенцевъ встръчаются выраженія, которыя были бы излишии, если бы составитель ихъ не имћањ въ виду спора Лаврентія съ игумномъ Иліею. Между ними особенно одинъ вопросъ явно-цредполагаетъ этотъ споръ, именно BB 569 л. и на об. Гродненскаго изданія. Вопросъ состоить собственно въ томъ, могутъ ли войти въ царство небесное Христіанскія дъти, если иреставятся безъ крещенія? Но въ него **H8**мъренно введены мысли, выраженныя ИГУМномъ Илісю въ споръ съ Лаврентіемъ, и поставлены въ такой связи съ главнымъ предметомъ вопроса, что отрицательный отвѣтъ HØ нихъ представлялся уже самъ собою. Отвътъ, дъйствительно, и данъ отрицательный. И какъ онъ ни общиренъ, но въ немъ ничего не сказано о томъ, что дъти Христіанскихъ родителей лучше невърныхъ, какъ разсуждалъ пгуменъ Илія въ состязаніи, и что следовательно участь ихъ лучше участи невърныхъ. Была ли сдъла-Отд. ІУ. 10

на игумномъ Иліею въ Катихизисъ Лаврентія какая либо поправка и дополнение, былъ ли въ Катнхизись особенный вопросъ объ этомъ предметь, мы не знасмъ. Только нельзя He вилъть, что образъ изложенія разсматриваемаго нами вопроса и отвѣта направленъ Прик противъ мыслей игумна Илін, выраженныхъ имъ въ состязания съ Лаврентиемъ, - и этотъ образъ изложенія одинаково встр'вчается и въ Гоодненскихъ изданіяхъ, и въ Поморской и въ Соловенкой рукописи Лаврентіева Катихизиса. Въроятно, что Лаврентій самъ изложиль въ этомъ видъ и вопросъ и отвътъ; потому что онъ самъ былъ дъйствующимъ липемъ въ спорѣ; къ его сердцу, опять скажемъ, были близки тъ впечатлънія, которыя онъ испытываль оть возраженій и замъчаній игумна Илін. Если же`и не самъ Лаврентій изложилъ сей вопросъ и отвъть, то во всякомъ случат видно, что изложение сдълано человъкомъ единомысленнымъ ему.

в) Обратимъ, наконецъ, вниманіе на самое оглавленіе Катихизиса. Въ состязаніи сказано, что Лаврентій Зизаній «билъ челомъ государю «святѣйшему Патріарху, чтобы ее (книгу) ис-«правити. А именована книга оглашеніе. И «государь святѣйшій Киръ Филаретъ Патрі-«архъ Московскій и всея Русіи преименова «бестьдословіе, понеже оглашеніе есть книга «Кирилла Архіепископа Іерусалимскаго ново-«крещающимся во Іерусалимѣ. Ино единымъ «именемъ многимъ книгамъ быти нелѣпо. Ис-«правя, государь святѣйшій Патріархъ велѣлъ «протопоцу <del>Лаврентію отда</del>ти» (<sup>1</sup>). Итакъ святѣйшій Патріархъ Филаретъ не желалъ, чтобы книга Лаврентія Зизанія имѣла названіе оглашенія; онъ самъ далъ ей имя—беспьдословіе, и даже самъ своею святительскою рукою поправилъ это названіе.

Но какъ читается оглавленіе книги нынѣ въ дошедшихъ до насъ печатныхъ и рукописныхъ Китихизисахъ? Оно читается вездѣ такъ: «Книга глаголемая по Гречески Катихизисъ, по Литовски оглашеніе. Русскимъ же языкомъ нарицается бесльдословіе» (<sup>2</sup>). Здѣсь возстановлено то, что зачеркнулъ святѣйшій Патріархъ, но оставлено и то, что онъ написалъ. И, кромѣ сего, прибавлено еще Греческое слово Катихизисъ, и сказано, что «эта книга по Гречес-«ки именуется Катихизисомъ, а оглашеніемъ «она называется по Литовски, бесльдословіе «же есть Русское названіе книги». Въ этихъ

Отд. ІУ.

10\*

<sup>(1)</sup> Соловец. рук. Китихизиса. л. 287 наоб. Помор. рук. л. 1 и насб.

<sup>(2)</sup> Гродн. изд. 1788 г. л. 1. Соловец. рук. л. 1. Помор. рук. л. 26.

словахъ обнаруживается и неправда и непослушаніе. Неправда то, будто оглашеніе есть Литовское слово. Оно есть Русскій буквальный переводъ Греческаго слова Катихизисъ. Литовскій языкъ-другой, и звуки соотвётствующаго слова въ немъ иные. Такъ какъ это оглавление находится и въ Соловенкой рукописи, восходящей по древности ко времени елвали не самаго Лаврентія (1); то нътъ сомнѣнія, что оно сдѣлано самимъ же Лаврентіемъ, или друзьями его. Что же они хотъли чрезъ это показать? Они хотбли, правда. оставить слово, данное святъйшимъ Патріархомъ Филарстомъ; но въ то же время не хотьли уничтожить и того названія, которое дано было Лаврентіемъ; для этого они не усрамились два чисто Русскія слова отнести къ двумъ разнымъ языкамъ, одно назвать Pvcскимъ, другое Литовскимъ, въ увъревности конечно, что Русскіе читатели, не зная Литовскаго и Греческаго языка, подумають, что на Литовскомъ языкъ въ самомъ дълъ есть слово оглашение, что оно соотвътствуетъ Русскому-бестьдословіе, а Русское слово-бестьдословіе выражаеть то же, что Греческое-катихизисъ.

(1) См. о семъ выше въ примбчания стр. 113.

.:.

Кромѣ сего, въ этомъ оглавленін обнаруживается непослушаніс Лаврентія и единомысленныхъ съ нимъ людей святѣйшему Патріарху Филарету. Святѣйшій Патріархъ самъ благоволилъ дать имя киигѣ и ноправить оглавленіе. Но Лаврентій, или кто другой, не захот<u>ѣлъ принять поправку, а видоизмѣйняъ се и</u> возстановилъ опять то, что было уничтожено святѣйшимъ Патріархомъ. Такъ Господь попускаетъ непослушнымъ братіямъ нашимъ руководствоваться и книгами, которыя суть плодъ непослушанія тѣмъ самымъ святѣйшимъ Патріархамъ, чтителями коихъ они воображаютъ себя!

Изъ сего сличенія состязанія съ Катихизисомъ въ нынѣшнемъ его видѣ вытекаетъ, между прочимъ, то заключеніе, что исправленіе, сдѣланное въ Катихизисѣ святѣйшимъ Патріархомъ Филаретомъ и игумномъ Иліею, не было окончательнымъ, что и по полученіи книги отъ игумна Иліи, она подвергалась новымъ пересмотрамъ и измѣненіямъ. Это подтверждается еще а) многими и важными разностями, которыл встрѣчаются въ рукописяхъ Катихизиса и которыя разсмотрѣны будутъ нами ниже. Сіи разности не могли бы появиться въ такомъ множествѣ, въ какомъ мы находимъ ихъ, если бы современники Лаврентія взирали на его Китихизисъ, какъ на трудъ, не подлежащій

1

болъе никакимъ исправленіямъ; б) примъчаніемъ о расположения Катихизиса, помъщеннымъ въ Соловенкой рукописи (1). Оно ЧИтается такъ: «Расположение сея книжицы сице «должно быти. Первое по началъ върую BO «Единаго Бога все до конца до созданія всея «твари. Посемъ Отче нашъ все до конца его. «Посемъ о любви и о десятословіи его сирвчь «о лесятихъ Божінхъ заповѣлехъ до конца. По-«семъ о седин святыхъ тайнахъ всъхъ. Посемъ «о исхождения Пресвятаго и Животворящаго •Духа оть единаго Отца». Эти слова показывають, что предполагалось измѣнить самый порядовъ статей въ Катихизисъ и дать имъ расположение, болъе правильное, нежели какое онъ имъли въ первоначальной рукописи Лаврентія и какое сохранили въ дошедшихъ ЛO насъ спискахъ и изданіяхъ. Такъ какъ примъчание находится въ Соловецкой, едвали не современной Лаврентію, рукописи: то естественно заключить, что оно сдълано или самимъ Лаврентіемъ, или по крайней мъръ современно ему. А отсюда видно, что самъ Лаврентій и современники его считали его Катихизисъ еще неокончательно отдъланнымъ и сознавали

<sup>(1)</sup> Оно находится на л. 286 на об. и 287, въ мощи Катихизиса, предъ состязаниемь.

нужду сдвлать въ немъ значительныя цереправки.

4) Послѣ всего этого представляется самъ собою вопросъ: былъ ди Катихизисъ Лаврентія напечатанъ при святьйшемъ Патріархъ Филаретѣ?

Определеннаго ответа, чуждаго всякихъ недоумъній, нельзя еще дать па этоть вопрось при настоящемъ состояни историческихъ матеріаловъ. Съ одной стороны встрѣчается извъстіе, что Больной Катпхизись быль напечатанъ при Патріархв Филарств. Такъ въ припискъ, находящейся на концъ Гродненекихъ изданій Катихизиса, сказано, что изданіе сдълано «съ переводу печатанной въ великой «Россіи въ царствующемъ градъ Москвъ, въ : «лъто 7135, при Богохранимой державъ бла-«гочестиваго государя Царя и великаго Князя «Михайла *Феодоровича*, и при патріаршествъ «Отна его и Богомольца Киръ Филарета Пат-•ріарха Московскаго и всея Русіи». Но при разсмотръніи сей приписи представляется, что оча слишкомъ кратка и сдълана не такъ, вавъ обыкновенно дълаются подобныя приниси въ **другихъ** книгахъ, перепечатанныхъ съ древнихъ книгъ, изданныхъ при Патріархахъ. Тамъ переносится изъ древнихъ книгъ все повъствованіе объ изданія ихъ. Тъ ученые, которые замимались изслъдованіями касательно древ-

÷

иихъ книгъ, признаютъ эту припнеку несправедливою. Строевъ говоритъ: «Катихизисъ, на-«зываемый переводный, Гродно 1783, въ «листъ, папечатанъ старообрядцами конечно «съ рукописи, а не съ изданія Патріарха Фи-«ларета» (<sup>1</sup>). Занчительныя разности, существующія между Гродненскимъ изданіемъ и древнѣйшею, имѣющеюся у насъ, Соловецкою рукописью, показываютъ также, что припись не совсѣмъ вѣрна.

Другое извѣстіе о напечатаніи Большаго Катихизиса при Патріархѣ Филаретѣ находится въ Чтеніяхъ Московскаго Историческаго Общеетва (<sup>2</sup>). Тамъ помѣщенъ списокъ книгъ, приписываемый Силвестру Медвѣдеву; а въ этомъ спискѣ о Катихизисѣ Лаврентія Зизанія прямо сказано, что онъ былъ напечатанъ въ 1627 году. Но при этомъ свидѣтельствѣ нельзя не обратить вниманія на извѣстія о самомъ Медвѣдевѣ. Онъ жилъ при Патріархѣ Іоакимѣ, когда усилился расколъ. Современники не одобряли его за недобросовѣстность, говорили, что онъ злословилъ св. Церковь и святѣйшихъ Патріарховъ, поущалъ народъ на мятежъ и на

<sup>(1)</sup> Библіотска Общества Исторія и древностей Россійскихъ. Москва 1845. страч. 36.

<sup>(2)</sup> Годъ первый, № 3, — въ статьѣ: Свавестръ Медвѣдевъ—отецъ Русской библіографія.

убійство святвйшаго Патріарха Іаокима (<sup>4</sup>), и особенно обличали въ немъ наклонность ко лжи (<sup>2</sup>). Изъ сего видно, что свидѣтельства сего человѣка о такой кпигѣ, списки которой по усиленіи раскола сдѣлались между заблуждшими основаніемъ догматическихъ умствованій,—этого свидѣтельства нельзя считать вполнѣ убѣдительнымъ и достаточнымъ.

Съ другой етороны, представляются обстойте́льства, которыя наводятъ сомнѣпіе въ томъ, чтобы Катихизисъ Лаврентія былъ напечатанъ въ 1627 году. Такъ въ состязаніи игумна Иліи съ Лаврентіемъ, въ которомъ замѣчается каждое слово и даже движеніе Лаврентія,—въ состязаніи ничего не говорится о напечатанін книги. «Исправя государь свл-«тѣйшій Патріархъ, сказано въ началь состя-

(2) «Діаволъ, ищай неусыпно, кого бы поглоти-«тп..... всадилъ въ сердце вражду братоненавист-«ную тогожъ Спасскаго (Завконоспасскаго, что въ «Мо.:квѣ,) монастыря строителю монаху Силвестру «Медвѣдеву,...... который Силвестръ Медвѣдевъ...... «повсюду нача злословити и книги писати, а чрезъ «Шакловитаго и высокимъ особачъ оныхъ облыга-«ти.... Обаче..... Медвѣдевъ и Шакловитый за иныя «гяжкія вины, аще и въ разныхъ временахъ, но «одинакою казнію публично обезглавлены быша». Древ Вивліое. изд. 2-е. ч. ХVІ. стран. 299-300.

<sup>(1)</sup> Тамже. стр. 1. примьч. 2-е.

«занія, ведбль се (книгу) протонону Лаврентію «отдати» (1). Только! На 295 листъ Соловецкой рукописи Катихизиса (въ состязании же) Лаврентій говорить: «Спаси Богъ государя «святъйшаго Филарета Патріарха Московскаго «и всся Русіи, что онъ великій государь наше «прошение исполниль». Но въ чемъ состояло прошение Лаврентия? Объ этомъ говорится въ началъ состязанія: «и билъ челомъ (Лаврентій) «государю святьйшему Патріарху, чтобъ ее «(книгу) исправити» (2). Итакъ Лаврентій просиль только объ ненравлении, а слъдовательно и благодарилъ только за исправление. На 302-мъ листъ той же рукописи Лаврентій опять говорить: «язъ ему государю (Пат-«piapxy Филарету) о томъ и бить челомъ «прітхаль, чтобъ мнт недоумтніе мое ucnpa-«виль». Наконецъ въ заключение состязания Лаврентій говорить (3): «и дивлюся великой «премудрости православнаго государя CBA-«твйшаго Киръ Филарета Патріарха Москов-«скаго и всеа Русіи, каковъ разумъ и каковъ «смыслъ, какову великую Богомъ дарованную «премудрость имать въ себъ. Какъ онъ **го-**

- (1) Соловец. рук. Катих. л. 287 на обор.
- (2) Tamme. J. 287.
- (3) Соловец. рук Катих. л. 307.

«сударь столь великую книгу, а не въ великое «время учинилъ, воистинну Богъ дъйствуетъ «въ немъ». Сомнительно, чтобы Лаврентій говорилъ здъсь о напечатаніи его Катихизиса Патріархомъ Филаретомъ. Краткость времени и премудрость Филарета указываютъ очевидно на просмотръ и исправленіе книги. Притомъ въ древнее время слово—учинить употреблялось иногда въ значеніи исправить (<sup>1</sup>), но оно никогда не имъло значенія напечатать (<sup>2</sup>).

(1) Словарь Акад. Наукъ. Спб. 1847. т. 4. стран. 380.

(2) Самое состязание между Илиею и Лаврентисиъ происходило отнюдь не въ видѣ какого либо опразданія Патріарха Филарета и игумна Илія въ сдыланныхъ поправкахъ, оправдания, которое бы показывало, что на Катихизисъ взирали, какъ на твореніе необходимое для православной Церкви. Состязаніе было скор'ье допрось Лаврентію, сдѣланный безъ сомнѣнія съ тою цѣлію, чтобы узнать, истинно ля онъ исповёдуетъ православную вёру, И чтобы оградать православныхъ отъ его вліянія, если бы оказалось въ немъ какое либо намърение распространить въ Россіи неправовъріе. Илія, приведя въ началь состязания одну изъ неправильностей Катихизиса, говерить Лаврентію: «вельль (святьйшій Патріархь «Филареть) допросити тебя.... отъ котораго то Бо-«гословія». (Соловен. рук. л. 287 на обор.) Въ другомъ мъстъ Лаврентій, защищая единство своего исцовѣданія вѣры съ игумномъ Иліею, првнужденъ Сомнѣніе въ напечатанія Катихизиса при Патріархѣ Филаретѣ, или покрайнсй мѣрѣ въ томъ, чтобы онъ по напечатаніи былъ благословленъ святѣйшимъ Патріархомъ къ употребленію въ православной Церкви и былъ дѣйствительно въ общемъ употребленіи, сомнѣніе въ этомъ подтверждается, когда обра-

былъ съ клятвою утверждать, что онъ православный: «ей Христізнинъ есмь втры Греческія, якоже «и вы, а не иныя нѣкоторыя» и проч. (Соловец. рук. **л.** 297 'на об). Правда, когда Лаврентию указаны были многія неправильности въ Катихизись: то игуменъ Илія, замѣтивъ въ немъ уныніе, сказалъ ему въ утѣшеніе: «да ужто ты Лаврентій отомъ не кру-«чинься. Для того тъ статьи тебъ и объявлены, косторыя были въ твоей книгв непрямо написаны, н «тв всв статьи государь святвйшій Киръ Филареть «Патріархъ Московскій и всея Русін, самъ исправняъ «и исправл намъ велблъ напечатати, и напечатавъ «тебѣ отдати, и изговоря ту рѣчь книгу ему далъ». Но это, кажется, было небольс, какъ утъшение. 0 томъ, была ли дъйствительно напечатана RHØFA, туть еще не сказано. Какую книгу даль Илія Лаврентію? Ту, о которой выше сказано: «въ твоей книгѣ не прямо написано»; а это-была рукопись Лаврентіева: слёдовательно она в была отдана Лаврентію. Вь началѣ состязанія прямо указывается •на это, какъ мы видбли. Тамъ сказано: «Исправя ro-«сударь святбошій Патріархъ велблъ ее (книгу, т. е. «рукопись Лаврентія) протопопу Лаврентью отдати». Солов. рук. л. 287 на обор.

щаемъ вниманіе на рукописи Катихизиса, на древніе письменные памятники и на другія обстоятельства. Пи въ одной рукописи Большаго Катихизиса, подобно какъ въ состязаніи, не уноминается объ изданіи его при Патріархъ Филаретъ, между тъмъ какъ списки съ псчатныхъ книгъ неръдко изображаютъ въ подлинномъ видъ слова о выходъ и мъстъ изданія ихъ, если онъ были напечатаны.

Игнатій Митрополить Сибирскій, говоря о книгахь (<sup>1</sup>), въ которыя внесено было до Патріарха Никона справщиками книгъ ученіе о двуперстномъ сложенія для крестнаго знаменія, не упоминаеть о Больщомъ Катихизисъ. Между тёмъ въ немъ есть это ученіе (во 2-й главѣ). Посему, если бы Катихизисъ былъ напечатанъ при Патріархѣ Филаретѣ, или, бывъ напечатанъ, находился въ общемъ употребленія при Патріархѣ Іосифѣ, то Игнатій конечно не умолчалъ бы о немъ (<sup>2</sup>).

(2) Хотя въ 16-й главъ 3-го посланія Игнатій и говорить о Катихизись; но онъ разумъетъ малый Катихизисъ, напечатанный въ 1649 году при Патріархъ Іосифь. Надобно замътить, что онъ называеть его просто Катихизисомъ, не прибавляя словъ-малый, или Іосифовскій, что меобходимо было бы, ес-

<sup>. (1)</sup> Православный Собесѣдникъ 1855 г. кн. 2-я. 3-е посланіе Игнатія, гл. 12-я.

Питиримъ Епископъ Нижегородскій, приводйть въ Пращицѣ слова изъ малаго Катихизиса, но ничего це говорить о Большомъ Катихизисѣ. Особенно ему слѣдовало привести свидѣтельства изъ него въ томъ мѣстѣ, гдѣ

ли бы существоваль тогда другой печатный Катихизисъ. Эго служитъ новымъ доказательствомъ, что Катихизисъ Лаврентія Зизанія вля не быль напечатанъ при Патріархѣ Филаретѣ, или по напечатанія не былъ введень во всеобщее упогребление въ православной Церкви.-Равнымъ образомъ хотя въ маломъ Катихизись, напечатанномъ въ 1649 году, упоминается о великомъ Катихизисѣ, именно говоризсячетвертая польза (отъ пріобщенія св. Таннъ есть та). яко свободни бываемо ото бъсовскихо искушений, понеже егда ощутить въ насъ живуща Xpicma. ne **имать навътовати** на насъ: якоже о семъ пространно и въ Катехизмъ великомъ обрящещи (л. 34 на og:): но не извъстно, указывается ли здъсь на Зизаніевъ Катихизись, въ которомь впрочемъ короче изложена приведениая нами мысль, чёмъ въ маломъ Катихизисв (см. Гродн взд. л. 389), и если на Зизаніевъ, то на печатный ли именно, или же разумфется въ этихъ словахъ Православное Исповѣданіе Вѣры, то есть, Катихизисъ Митрополита Петра Могилы, сокращение котораго есть малый Катихизись (см. Словарь о писателяхъ Духовного чина. Изд. 2-е т. 2. стр. 161), н въ которомъ помянутая мысль изображена дъйствятельно ивсколько полибе, нежели въ маломъ Катихизисѣ (см. Прав. Исповѣданіе. стр. 48).

онъ указываеть на разныя значенія слова-Церковь; потому что въ Большомъ Катихизисћ много и обстоятельно говорится объ этомъ предметћ ('). Но Питиримъ, ничего не говоря о Большомъ Катихизисѣ, приводитъ слова изъ Катихизиса малаго, Іосяфовскаго (²), и называетъ сей Катихизисъ не малымъ Катихизисомъ, какъ слѣдовало бы назвать его въ отличіе отъ большаго, если бы большой въ то время былъ печатный, но старопечатмымъ (³), старымъ (\*) Катихизисомъ, ясно иоказывая, что въ его время печатный Катихизисъ былъ только одинъ, именно Іосифовскій.

Весьма важное обстоятельство представляется еще въ томъ, что ни одного экземпляра этого Катихизиса нътъ въ самыхъ первыхъ хранилищахъ древнихъ книгъ, какъ то: въ Софійской библіотекъ, въ Кирилло-Бълоезерскомъ монастыръ, въ Синодальной библіо-

(2) Пращица. 1726 г. въ 4-ю долю. л. 16. 17.

(3) Пращица. 1726 г. вь 4-ю долю. л. 16. 79 — Чтобы видёть, что Питиримъ имфетъ здёсь въ виду именно малый Катихизисъ, слёдуетъ только сравмить указываемыя имъ въ Пращиць места съ малымъ Катихизисомъ.

(4) Tamme. J. 17.

<sup>(1)</sup> Грод. изд. 1788. л. 120.

текъ, въ библіотекъ Типографіи Синодальной. въ Императорской Публичной Библіотекъ, наконець даже въ Соловецкомъ монастыръ, въ которомъ сохранились прочія старопечатныя книги и въ которомъ конечно не могла не сохраниться книга, уважаемая глаголемыми старообрядцами, если бы дъйствительно была OHA напечатана при Патріархѣ Филаретъ, или по напечатаніи была благословлена имъ къ **VIIO**требленію, когда непокорные ръшились полъ предлогомъ защиты старопечатныхъ книгъ сопротивляться въ Соловецкомъ монастырѣ даже вооруженною рукою распоряженіямъ Верховной Власти (1).

(1) Катихизиса, напечатаннаго якобы при Патріархи Филарсть, не видали также извістные собиратели древныхъ книгъ, Строевъ и Погодинъ. Строевъ говоритъ: «такой книги никто еще не видалъ». (Кат. Библіот, Москов. Истор. Общ. стран. 36). Тоже надобно сказать о другихъ писателяхъ, говоравшихъ о Большомъ Катихизист. Правда, въ Обличения неправды раскольническія разсматривается и Большой Катихизисъ (л. 147-149), а въ Беседахъ въ глаголемому старообрядцу (изд. 3-е 1844. стр. 234 п д.) говорится, что Катихизисъ напечатацъ въ 1627 году. Но писатель Обличенія имізь въ виду рукописный Катихизись; вотому что перечисляя вышедния изъ печати при Патріархахъ книги (л. 119-1341; онъ не упоминаетъ о печатномъ Большомъ КатихиНаконецъ, при сличени печатныхъ Гродненскихъ изданий съ рукописями. Катихизиса поражаютъ насъ усматриваемыя въ нихъ весьма многія разности), какъ мы уже имѣли случай упомянутъ объ этомъ, разности, которыя неопровержимо доказываютъ, что съ Катихизисомъ Лаврентія обходились очень свободно и что у писцовъ и издателей совсѣмъ не было какого либо общаго руководства, одобреннаго и благословлепнаго высшею Іерархическою властію (<sup>1</sup>). Сравнимъ сіи рукописи и изданія

зись. Притомъ онъ, при разсмотръния Катихизиса. аблаетъ извлечения изъ состязания, находившагося въ его экземплярѣ Катихизиса; а состязание обыкновенно помѣшается только въ рукописныхъ Катвхизисахъ. Писатель же Бесвдъ къ глаголемому старообрядцу, указывая на Большой Катехизисъ, имвлъ подъ руками одно изъ Гродненскихъ изданий, какъ можно удостовъриться изъ сличенія съ ними главъ и ластовъ, указываемыхъ имъ въ означенныхъ мѣ→ етахъ. Въ 1846 году г. Ундольский писалъ о себъ, что онъ видълъ два экземпляра Катихизиса, напечатаннаго при Патріарх'в Филарет'в, именно въ Преображенскомъ и Рогожскомъ изадбищахъ, въ Москвв; но жаль, что онъ сообщилъ слишкомъ мало поаробностей объ этихъ экземплярахъ. Чт. Общ. Ист. н Древ. годъ 1-й. № 3.

(1) Мы не можемъ прейти молчаніемъ одного преданія, устно сохраняемаго между любителями старыхъ кипгъ. По этому преданію, Катихизисъ Ла-Отд. IV. 11



между собою, чтобы видѣть, въ чемъ пменно заключаются сіц разности. Мы намърены взять одно изъ Гродненскихъ изданій, цапримъръ самое послѣднее, то есть 7296 (1788) года (1), и двъ рукописи, одну—Соловецкую,

врентія былъ напечатанъ при Патріархь Филареть; но по напечатания святьйший Патріархъ Филаретъ послаль два экземплара на разсиотруние православныхъ Восточныхъ Патріарховъ. По разсмотрвній Катихизисъ не быль одобрень Вселенскими Патріархами. Почему всѣ нацечатанные экземпляры, по распоряженію святыйшаю Патріарха Филарета, были сожжены. Остались только дефекты Изъ СВХЪ лефектовъ собрано въ послѣдствін пять экзежнаяровъ, между которыми впрочемъ ни одного цетъ полнаго. Эти экземпляры существують донынь: два изъ нимъ находилось еще недавно BЪ Москвѣ. въ бывшемъ Преображенскомъ и Рогожскомъ кладбишахъ. (Ихъ-то, безъ сомпения, видель г. Ундольский, если только справедливо приведенное нами предание. См. предъвдущее примѣчаніе). Два очеввада, сообинышіе намъ это свёдёніе, свидтельствовали вийсти съ тъмъ, что въ бумагъ и въ характеръ письма BHавнныхъ ими дефектовъ находятся несомивнные признаки того, что Катихизисъ быдъ напечатанъ въ началь 17-го стольдія. Преданіе достойное винианія.

(1) Мы витемъ подъ руками три Гродненскихъ изданія: одно 1283-го года въ листъ, другое 1787 въ большую 4-ю долю и третье 1788 года въ листъ. Вст они между собою сходны, даже количествомъ листовъ и словъ на каждой страницъ, исключка то-

Digitized by Google

какъ важную по своей древности, едвали не современной самому автору Катихизиса, другую-Поморскую, какъ написанную и употреблявшуюся въ обществъ глаголемыхъ старообрядцевъ (<sup>4</sup>).

го, что въ изданія 1783 года (въроятно это первое изданіе въ Гродно) послѣ 168 листа поставлено Ha сладующемъ не 169, а 118, и съ этого числа опять въ последовательномъ порядке идетъ счетъ листовъ до самаго конца книги; почему на послѣднемъ листв въ этомъ издании стоить число 346, а въ издаданіяхъ 1787 и 1788 года число 395. Кромѣтого въ издания 1783 года (л. 335 на об. 4-я строка снизу) и въ изданіи 1787 года (л. 384 на об. таже строка) стонть слово: оспованія, а въ изданій 1788 (л. 384 на об. таже строка)-описанія; въ изданія 1783 года (л. 339. строк. 7 и 8-я снизу) и въ издания 1787 года (л. 388 тв же строки) напечатано: «ядый мою «плоть и піяй мою кровь во мил пребываеть и Азъ «въ немъ»; но въ изданін 1788 года (л. 388 тв жө строки): «ядый мою плоть и ціяй мою кровь ижать сживоть вычный в Азъ въ немъ». Наконецъ количество словъ на первой страница въ издания 1787 года меньше, нежели на соотвётствующей страницё въ прочихъ изданіяхъ, такъ что единообразіе сего издайя съ прочеме начинается только съ 4-й страницы, т. е. 2-го л. на оборотв.

(1) О сихъ рукописахъ см. выше прямѣчавіе на стр. 113.

Отд. ІУ.

11\*

### современные наши гръхи.

#### слово

въ день тезоименитства его величества вларочестивъй шагогосударя императора александра николаевича, сказанное сунодальнымъ членомъ григоріемъ, архіепископомъ казанскимъ, августа 30 дня 1855 года въ казанскомъ богородицкомъ соборъ.

Въ первый разъ приносимъ мы молитву о вго величествъ, нашемъ благочестивъйшемъ государъ императоръ въ депь его тезоименитства. Наши усердныя молитвы о Немъ, въ настоящее тяжкое время, Ему весьма нужны. Его сердце, часто сокрушаемое разными потерями и волнуемое заботами касательно благоденствія государства, о которомъ Онъ неусыпно печется, непрестанно требуетъ себъ сильнаго подкръпленія и утъшенія. Но въ настоящихъ обстоятельствахъ кто подкръпитъ Его, кромъ Всесильнаго, и кто утъшитъ, кромъ Духа Утъщителя? Ему нужны нания

· \_ \_

усераныя молитвы, особенно еще потому, что усераныя молитвы всегда вводять молящихся въ сознание своего гръховнаго состояния, и располагають ихъ къ покаянию и исправлению. А наше настоящее бъдствіе, безъ сомнънія, есть слёдствіе нашихъ усиливающихся грёховъ и нашей нераскаянности. Ибо всъ бъдствія, кромъ врайне не многихъ, какимъ, напримъръ, подвергнуть быль многострадальный Іовь, суть порожденія нашихъ гръховъ. Бъдствія вошли къ намъ только съ гръхомъ; безъ гръха нътъ бъдствія, а есть только благо и блаженство. Наше бъдствіе весьма велико, посему и гръхи наши лолжны быть весьма велики. Наше бълствіе у насъ повсемственно, посему и грѣхи наши лоджны быть повсемственны. Какіе эти грѣхи у насъ въ настоящее время?-Намъ весьма нужно узнать эти наши гръхи, какъ это ни было бы противно нашему самолюбію, которое всегда хочетъ казаться и слыть во всемъ безпорочнымъ; нужно узнать для того, чтобы очистить ихъ покаяніемъ: иначе мы замучимъ нашего государя императора, и бросимъ наше отечество въ игрушку врагу, а за тъмъ и самихъ себя въ несказанное въчное бълствіе.

Великихъ, повсемственныхъ гръзовъ у насъ не мало, и цервый изъ нихъ—глубокій упидокъ впъры. Въ людяхъ нашего времени почти вездѣ больше или меньше исчезають: страхъ Божій, упованіе на Бога, любовь къ Богу и память о Богѣ. Въ наше время многіе живуть и дѣйствують такъ, что имъ явно нѣтъ никакаго дѣла до православной Вѣры, и они готовы предпочесть ей, пожалуй, хоть магометанскую. Самая наибольшая часть нынѣшнихъ людей мысллтъ наипаче о себѣ, рѣдко о другихъ, еще рѣже о Богѣ и о святыхъ Его заповѣдяхъ. Многіе такъ забываютъ Бога, какъ будто бы Его совсѣмъ нѣтъ, и будто бы они пущены на землю такъ, чтобъ жили, какъ кто умѣетъ, можстъ и хочетъ.

А когла какие люли совстви забывають Бога, тогда въ дому тъхъ людей отворяются для гръха всъ двери и окна. Ибо когда какіе люди живутъ въ мірѣ безъ Бога; тогда они живуть безъ всякаго вниманія къ своей совѣсти, безъ всякаго страха Божія и, тъмъ цаче, безъ всякаго вниманія къ Слову Божію и ĸъ Божінмъ заповълямъ.-Когла же какіе люли живуть безъ вниманія къ Слову Божію и Божіимъ заповѣдлмъ, безъ страха Божія, безъ совъсти: тогла тъ люли естественно бываютъ почти то же, что звѣри, и по причинѣ CBOего разума еще пагубнъе звърей. Потому что человѣкъ, какъ существо разумное, можстъ изобръсть и надълать зла несравненно болъс

Digitized by Google

звърей, лишенныхъ разума. Не для такой жизни Господь создалъ родъ человъческій. Такая жизнь должна быть неотложно исправлясма.

Другіе великіе гръхи нашего времени суть плотоугодіе и самолюбіе.

Человћкъ, у котораго нътъ Бога, плоть всегда необузданна; онъ ищетъ удовольствій только для своей плоти. т. е. удовольствій чувственныхъ; все духовное для него какъ бы существуетъ. Человъкъ самолюбивый, не привязанный любовію къ одному себъ, ищеть удовольствій только для своего сердца,-и особливо-славы или благоволенія и похвалы люлской. Пріобрѣтенію и сохраненію людскаго благоволенія и людкой похвалы онъ жертвуеть и Богомъ, и верою, и совестно и благоденствіемъ ближнихъ. Оба эти человъка весьма гнусны предъ Господомъ Богомъ. И они оба, чтобы не допустить ихъ до вѣчнаго огня, должны быть весьма чувствительно вразумляемы.

Въ мірѣ нашето времени есть еще великій грѣхъ—корыстолюбіе.

У человѣка корыстолюбивато нѣтъ инато Бога, кромѣ своей корысти, ни инаго закона, кромѣ желанія пріобрѣтать временныя блага. Онъ не смотритъ на сироту, у котораго отнимаетъ собственность; ий на вдову, у

1

которой похищаеть имущество ; ни на бълнаго, котораго заставляетъ истаевать отъ голода; ни на зажиточнаго, котораго дълаетъ нищимъ; ни на знатнаго, котораго унижаетъ, ни на низкаго, нотораго бросаетъ въ грязь.-Онъ ищетъ корысти, и не остерегается ничего, кромъ только оскорбленія какой либо другой своей преступной страсти. Правда, Сводъ Законовъ Π заповъдь Божія ръшительно запрещають всѣ преступныя дъйствія корыстолюбія, но у KOго богъ-корысть, тотъ будетъ ли помнить и уважать заповѣдь Божію? Сводъ же Законовъ онъ толкаетъ въ сторону какъ служку. Сводъ Законовъ нуженъ ему только тогда, когда какими либо изворотами и вымыслами ему нужно бываетъ оправдать въ человъческомъ судъ свои преступныя дъйствія.

Иаконецъ очень важный грѣхъ нашего времени есть величайшее неуваженіе къ истинно Христовой Церкви. Первая совершенно видимая сторона этого грѣха есть своевольное преступленіе церковныхъ правилъ. Въ прежнее время никто не смѣлъ нарушать правилъ св. Церкви. Всѣ помнили Господне слово: аще кто Церковь преслушаетъ, тотъ буди тебъ, яко язычникъ и мытарь,-помнили и боялись. Потомъ мѣстами мало по малу начали дѣлаться преступленія правилъ Церкви, противъ св. поста, впрочемъ тайно, еще стыди-

Digitized by Google

лись своихъ ближнихъ. Но въ наше вдемя въ отношеніи къ св. посту во многихъ мѣстахъ потерянъ весь стыдъ, все дъйствіе совъсти. Какой нибудь чиновный, или богатый заставляеть благоговъйнаго крестьянина въ великій пость колоть и варить для себя въ своей избъ курицу. Крестьянинъ поражается страхомъ и не знасть что дѣлать; но тоть обращается къ Тяжкимъ для него угрозамъ, курица заколота, сварсна и онъ ъстъ ее безъ всякало стыда въ виду благоговъйнаго едва стоящаго на ногахъ семейства. Какой ужасный соблазнъ! При талюляхъ можетъ ли распростаняться и кихъ процвътать св. Православная Христова Церковь, для утвержденія и процвътанія которой Самъ Сынъ Божій сходилъ на землю и пролилъ Свою святъйшую кровь? И такіе люди не стоятъ ли сильнаго вразумленія?

Другая также явная стороца означеннаго грѣха есть расколъ. Расколъ прежде объявлялъ себя отъявленнымъ врагомъ только Православной Іерархіи, и, выдавая въ народѣ, разными клеветами, Патріарха Никона въ видѣ антихриста, т. е. отълвленнымъ врагомъ спасенія человѣческихъ душъ, прятался только за Никона, и своевольно безчинствовалъ по видимому только противъ твердо постановленной Господомъ Церковной Іерархіи. Но въ наше время расколъ мѣстами уже сбросилъ съ себя это старое, злохитро взятое имъ, мѣсто; онъ уже вышелъ изъ-за Никона, и ходитъ въ собственномъ видѣ. Въ этомъ гнусномъ видѣ, благодареніе Господу, у насъ онъ еще не очень видѣнъ; посему, въ отвращеніе соблазна, и дабы, въ день празднуемаго Тезоименитства его величествл, обнаруженіемъ сего грѣха не растерзать сердецъ, не говорю о немъ болѣе.—

Вотъ наши главнѣйшіе грѣхи въ настоящее время! Эти пагубные плевелы, къ нссчастію, ростутъ даже на самыхъ лучшихъ поляхъ Божінхъ и произращаютъ плоды. Эти плоды созрѣваютъ, и готовятъ, а частію уже и приготовили, какъ сами знаете, изобильную жатву, которая по сю сторону гроба называется общимъ народнымъ бѣдствіемъ.—

Народное бъдствіе есть необходимое слъдствіе упомянутыхъ пашихъ великихъ гръховъ.

Когда многіе люди дѣлаются хуже и хуже; когда они начинають не только не слушать наставленій богоучрежденной Іерархіи, но перестають ходить и въ храмы, въ которыхъ боѓоучрежденная Іерархія преимущественно даеть народу наставленіе; тогда эти люди перестають слушать уже и собственнаго наставника—свою совѣсть, перестають бояться и Бога и людей, и тогда вѣчное Правосудіе посылаеть такихъ наставниковъ, которыхъ имъ, безъ со-

Digitized by Google

вершеннаго ожесточенія, уже нельзя не слушать;-посылаеть безплодіе и дороговизну, для того, чтобъ люди, чувствуя голодъ, вспомнили подобно блудному сыну объ Отцъ Богъ и обратились къ Нему съ молитвою;-посылаетъ разныя бользни и моровую язву, дабы нъкоторые люди мерли какъ мухи, а другіе пришли въ страхъ смерти, вспомнили о Богъ, Котораго забыли, и молились Ему. Ежели же эти бъдствія не дъйствують; то вѣчное Правосудіе посылаеть еще ужаснъйшаго наставника-войну, которая почти всегда водить съ собою трехъ ступниковъ: голодъ, дороговизну и моровую язву для того, чтобы надежнѣе образумить людей, потерявшихъ умъ и обратить ИХЪ КЪ Богу. Но когда и эти бъдствія не производять ничего, кромъ скорбнаго вопля къ Богу, безъ твердаго расположенія исправить сердце и образъ жизни; тогда вѣчное Правосудіе посылаетъ новаго еще ужаснъйшаго наставника, какъ свидътельствуетъ исторія, — междоусобную войну, т. е. всеобщее разстройство, дабы въ то время, когда многія тысячи жителей какой инбо земли гибнуть, другіе опомнились, покая-'лись, молились Богу, и начали новую жизпь;жизнь по Въръ, въ миръ, любви, правдъ и благочестія.

Всякому изъ насъ всемѣрно должно убѣгать означенныхъ, распространяющихся у насъ

4

великихъ грѣховъ для самаго ссбя, чтобы сохранить себя отъ временной и въчной погибели. Всякій изъ насъ также **долженъ** BCCвозможно стараться препятствовать означеннымъ грѣхамъ укореняться въ другихъ **JЮ**дяхъ. Всякій долженъ; ибо всякій долженъ любить ближняго, какъ себя но заповъди Гос-•пода. Всякій долженъ помогать ближнему въ телесной нуждъ; темъ наче онъ долженъ стараться полагать препятствія усиленію упомянутыхъ великихъ гръховъ въ своихъ ближибо эти гръхи разрушаютъ все наше нихъ; благосостояние въ сей жизни и лишаютъ блаженства въ въчности.

Кто живетъ въ себъ самомъ, всегда помнить Бога, смотрить на Інсуса Хрпста, носить Его любовь въ своемъ сердцъ, Его премудрость-въ своемъ умъ, молится о силахъ свыне и непрестанно побъждаетъ въ себъ гръховныя ножеланія: тоть весьма много можетъ препятствовать входу зла и къ себѣ и къ другимъ.-Какъ могли бы въ какое либо христіанское общество войти и саблаться госполствующими забвеніе Бога, плотоугодіе, самолюбіе, корыстолюбіе и пренебреженіе къ св. Церкви, ежели бы родители подавляли это зло въ себъ и въ своихъ дътяхъ; ежели бы сосъди подавляли это зло въ самихъ себѣ и въ своихъ сосъдяхъ, и ежели бы участвующіе въ управле-

Digitized by Google

ніи народовъ подавляли это зло въ самихъ себѣ и въ своихъ подчиненныхъ?—Наши предки, смотря на жизнь Татаръ, не согласную съ Божіими заповѣдями, вездѣ называли ихъ народомъ поганымъ; а нынѣ жизнь многихъ Православныхъ мѣстами такъ выравнилась съ жизнію Татаръ, что, какъ слышно, иногда уже не Православный Татарина, а Татаринъ Правоелавнаго называетъ поганымъ! До какого униженія мы дожили ! И какого вразумленія мы достойны отъ Господа Бога!

Отъ всякаго бъдствія избавляемся всегда гораздо удобнъе и надежнъе, ежели удаляемъ его отъ себя соединенными силами. Такъ дъйствуйте соединенными силами и противъ означенныхъ великихъ гръховъ, а особенно противъ гръха забвенія о Богъ и Въръ. При забвеніи о Богъ и Въръ возрастаютъ и усиливаются гръхи всякаго рода. Стойте противъ этого гръха, какъ кръпкая гвардія Божія, – и этотъ гръхъ со всъми его прелестями не переможетъ насъ.

Дъйствуйте соединенными силами всъ — Священники и народъ, начальники и нодчиненные, родители и дъти, братья и сестры, господа и слуги, молодые и старые, бъдные и богатые, кръпкіе и слабые—дъйствуйте словомъ и дъломъ, ученіемъ и примъромъ, надзоромъ и вразумленіемъ, молитвою и увъщаніемъ, сопротивленіемъ и терпѣніемъ—дѣйствуйте всѣ! Ибо весьма пора такъ дѣйствовать, весьма пора взяться за дѣло. Общественное бѣдствіе не уменьшается, а грозить еще новыми бѣдствіями.—его величество всевозможно старается водворить миръ, но мира нѣтъ и нѣтъ.—Явный признакъ, что мы не достойны мира. Весьма пора всѣмъ намъ взяться за дѣло, иначе очень удобно прейдетъ пора вся,—и Богъ, по ожесточенію нашихъ сердецъ, отдастъ наше Отечество въ позоръ намъ.

Господь Богъ молитвами Пречистыя Своея Матери да сотворить, чтобы сказанное мною было сказано не глухимъ, но чтобы вразумились мы всѣ, и Онъ всемилостивый, видя наше вразумленіе и исправленіе, защитилъ наше Отечество; и успокоилъ, утѣшилъ и возвеселилъ его величество.—Аминь.



# день святой жизни,

#### H T H

### отвътъ на вопросъ: какъ мнъ жить свято?

## (продолженіе)

V.

## Какъ вести себя при заняти житейскими дълами?

Наши житейскія діла, смотря по состояніямъ и званіямъ, въ какихъ живемъ, весьма различны. Есть діла рукъ, какъ то: многоразличныя ремесла, земледіліе и т. п. Есть діла головы, какъ то: размышленіе и соображеніе, діла управленія, суда, руководства, просвіщенія, и т. п. Есть діла важныя и неважныя, трудныя и легкія, чрезвычайныя и обыкновенныя, діла для себя, для своего семейства, и діла общественныя, господскія, и проч.

Digitized by Google

Всъ таковыя, непротивныя нравственному закону, житейскія дъла намъ должно признавать дѣлами Божіими,-дѣлами порученными намъ Самимъ Господомъ Богомъ. Таковыми намъ должно признавать паши житейскія дъла. потому что разныя законныя состоянія и званія въ человѣческомъ обществѣ установилъ Господь Богъ, и Господь же Богъ, а не мы сами, поставилъ насъ или попустилъ и попускаетъ намъ стать въ житейскія состоянія и званія, въ какихъ всъ мы находимся. Безъ Божіей воли или безъ Божія попущенія на свъть не бываеть ничего. Богь Царь вся земли (Псал. 46, 8). Посему св. Апостолъ Павелъ. рабамъ, трудящимся не для себя, а для своихъ господъ, предписалъ, чтобъ они, трудясь для своихъ господъ, трудились собственно не для нихъ, а для Самого Господа. Раби, писалъ Онъ въ своемъ посланіи въ Колоссаямъ, послушайте господій вашихъ по всему, разумъется, кромѣ грѣха, и еже аще что творите, отъ души дълайте, якоже Господу, а не человъкомъ (Колос. 3, 22. 23). И такъ

1. Какія тебѣ ни должно дѣлать дѣла по своему званію и состоянію: держать ли бразды какого управленія, судить ли кого, учить ли кого, сочинсніе ли какое писать, художествомъ ли какимъ или ремесломъ заниматься; пашпю ли пахать, хлѣбъ ли сѣять, жать или молотить, съно ли косить и убирать, и т. п., все это дълай, для кого бы ты то ни дълалъ. иля себя ли и своей семьи, или по должности для другихъ, - все это дълай какъ для Самого Господа Бога, т. е. дълай потому, что того требуеть оть тебя Господь Богъ, и что то абло есть дъло Божіе,-дълай и говори въ своей душъ Богу: «Господи! Ты мнъ назначиль это «дъло: изъ повиновенія Тебъ, изъ угожденія «Тебѣ я его сдъзаю!» Или: «Господи, благосло-«ви мой трудъ! Не безъ Твоей воли я сталъ въ «состояніе, въ которомъ живу; а дъла, которыя «дълаю или долженъ дълать, суть дъла, тре-«буемыя моимъ состояніемъ. Ты налагаешь ихъ «на меня: благослови меня, помоги мнѣ!»

Кто дблаетъ свои житейскія дбла съ Та- . кимъ расположеніемъ духа, тотъ, что и для кого бы онъ, по своему званию, ни дълалъ, трудится собственно для Господа Бога, а посему. и награду получить собственно оть Госпола Бога, какъ въ томъ св. Апостолъ удостовърясть рабовъ, когда онъ предписывая имъ, всяко, еже аще что творять для своихъ плотскихъ господъ, отъ души дълать, якоже Господу, а не человъкомъ, говорить: въдяще, яко отъ Господа пріимете воздаяніе по достоянію: Господу бо Христу работаете (Колос. 3, 23. 24). Но вто трудится не съ такимъ расположениемъ духа, тотъ тру-, Ота. ІУ. 12

антся, какъ трудятся всъ мірскіе и язычники. т. е. тотъ трудится не для Господа Інсуса Хрисга, не взъ любви къ Господу Богу, не въ славу Божію; а трудится или только для себя. иля какой нибудь своей временной нужды или выгоды: для своего пропитанія, для уплаты земскихъ повинностей, для снисканія богатства, довольства и пріятностей въ жизни, для пріобрътенія почестей, славы, отличнаго **уваже**нія, для удовлетворенія своей любознательности и т. п.; или тотъ трудится по какимъ нибудь временнымъ видамъ для другихъ людей. О Господѣ Богѣ онъ и не думаетъ. Но кто такъ трудится, того трудъ весьма жалокъ; потому что тотъ долженъ ждать себъ награды только или оть себя, нли оть другихъ людей, не отъ Госпоia Бога. Но награда отъ другихъ людей, въ чемъ бы ни состояла, можеть быть и всегда бываеть только земная, временная, и потому маловажная; награда же отъ себя какая награда! Трудись для Господа Бога, и преямущественно отъ Него жди себъ награды! Только Онъ истинный воздаятель (Рим. 12, 19. Евр. 1, 6).

2. Дёлая всё свои дёла для Самого Господа Бога, непремённо дёлай ихъ такъ, какъ должно дёлать дёла Божіи, именно: дёлай всё свои дёла отъ души, т. е. съ полною охотою, со всёмъ удовольствіемъ, тёмъ наче безъ ронота. Какъ можно дёлать какое либо дёло для Господа Бога не отъ души, не совствиъ удовольствіемъ, а особливо еще съ ропотомъ? Всякій признательный человъкъ съ удовольствіемъ дълаетъ все даже для своего небольшаго земнаго благодътеля, небольшаго земнаго начальника: какъ можемъ мы дълать что нибудъ не охотно, безъ удовольствія для нашего величайшаго, пепрестаннаго благодътеля — для Господа Бога!?

5. Дѣлай всё дѣла по своему состоянію и аванію старательно и вѣрно, т. с. ни по какому случаю не допускай въ нихъ противозаконной медленности и нерадѣнія. Всякое д́ѣло дѣлай такъ хорошо, какъ только можешь, по чистой совѣсти. Потому что дѣло, дѣлаемое съ какою нибудь преступною медленностью, такъ какъ и дѣло, дѣлаемое невѣрно, нерадиво, по крайней мѣрѣ не такъ скоро и хорошо, какъ можешь, дѣлается, не говоря ни о чемъ иномъ, небрежно; а св. Пророкъ говоритъ: проклятъ творяй дъло Господне съ небреженіемъ (Iерем. 48, 10). Друже! помни это и берегись!

4. Ежели твои дѣла идутъ успѣшно, то не гордись тѣмъ и никогда не приписывай успѣха въ дѣлахъ своихъ собственнымъ силамъ, никогда не говори въ своемъ сердцѣ: крљпость моя и сила руки моея сотвори мнъ силу великую сію (Второз. 8, 17). Напротивъ всегда твердо помни, что Господь далъ тебѣ ту Отд. IV. 12\*



кръпость (Второз. 8, 18). Безь Мене не можете творити ничесоже, сказалъ Онъ Своимъ ученикамъ (Іоан. 15, 5). Твердо помни эти слова Господа! Они большой оплотъ противъ гордости и самолюбія, къ которымъ всѣ мы такъ много склонны, и которыя для всѣхъ насъ такъ опасно нагубны.

5. Ежели дело, которымъ тебъ должно завиматься, трудно, и требуетъ особенваго усилія, или непріятно, низко, и требуеть особеннаго терпъпія, или какими нибудь злонанънибудь несчастныреными людьми, какими ми обстоятельствами препятствуется, замедляется, разстроивается, и ведеть тебя къ унынію, или мало уважается и даже презирается: то не будь малодушенъ, не лънись и не предавайся какимъ нибудь враждебнымъ чувствованіямъ; не предавайся гнъву, нетерпъливости, досадъ, ропоту и т. п. Лучше ли пойдутъ твои дъла и скорће ли окончатся, ежели ты при нихъ лънишься, ропщешь, досадуешь, сердишься, бранишься и т. п? Нътъ, они непремънно пойдуть медленнъе, хуже, или даже и совсъмъ не пойдутъ. Дружс! не хорошо такъ поступать. Не поступай такъ! Такъ поступаютъ TOJERO язычники, потому что у нихъ нътъ въры ВЪ иіроправленіе Божіе. Но мы-Христіане.

6. Чтобы тебъ во время тяжкаго, продолжительнаго или непріятнаго труда удобиње со-

Digitized by Google

хранить душу въ святомъ расположеніи, и предохранить ее отъ всякаго небогоугоднаго расположенія, весьма хорошо оживлять и укрѣплять себя слѣдующими мыслями:

а) «Дѣло, которое мнѣ кажется такъ труд-«нымъ и непріятнымъ, безъ сомнѣнія, весьма «спасительно для моей души. Богъ ничего не «дѣлаетъ безъ самой спасительной для насъ «цѣли: Онъ крайне желаетъ спасти всѣхъ лю-«дей. Посему, конечно, то же Его желаніе и въ «отношеніи ко мнѣ. Безъ Его дѣйствія и пре-«досторожности въ отношеніи ко мнѣ я бы давно «потерялся. Назначивъ мнѣ настоящее дѣло, «Онъ, безъ сомнѣнія, желаетъ избавить меня отъ «какихъ либо тяжкихъ грѣховъ, или отъ труд-«ныхъ искушеній, отъ какихъ либо важныхъ «заблужденій и т. п. Буду заниматься моимъ «дѣломъ прилежно, отъ души!»—Или:

б) «Дѣло, которымъ я занимаюсь, есть, мо-«жеть быть, уже послѣднее въ моей жизни, и «послѣ сего дѣла Богъ непосредственно потре-«буетъ отъ меня отчета во всѣхъ монхъ дѣ-«лахъ на судѣ Своемъ въ вѣчности. Какъ мнѣ «не заниматься прилежно, отъ души!»—Или:

в) «Эти труды, которые такъ тяготятъ ме-«ня, и такъ мнѣ непріятны и досадны, продод-«жатся не вѣчно. Съ земною жизнію всѣ они кон-«чатся. А длинна ли земная жизнь, хотябъ она про-«доджилась и сто дѣтъ?! Цѣдая вѣчпость го«товится въ награду за земную жизнь, сжели она «проводится въ послушаніи Господу Богу. Какъ «же мив не трудиться прилежно, отъ души!»—

При такихъ мысляхъ твои тяжкія, TDY4ныя, или непріятныя дъла, никогда не послужать тебъ поволомъ ко гръху, а всегда будуть средствомъ къ очищенію отъ гръха и къ въчному блажеству. Потому что думая такъ, ты, конечно, не будешь уклоняться отъ своего дъла. какъ оно ни казалось бы тебъ труанымъ или непріятнымъ; а будешь молиться въ своемъ сердцъ Господу Богу, чтобъ Онъ помогъ тебъ благодушно начать, продолжать и кончить его, и-дъйствительно начнешь свое дъло, будешь продолжать и окончишь его. А между тёмъ избавишься, можетъ быть, отъ какихъ нибудь весьма тяжкихъ гръховъ и отъ погибсли души. Господь же Богъ, послѣ таковой молитвы, какъ святыми тружениками уже тысящекратно опытомъ дознано, часто облегчалъ трудности и непріятности разныхъ тяжкихъ житейскихъ работъ до того, что они занимались ими и отдѣлывали ихъ безъ трудности и непріятности, а иногда даже весьма легко и съ удовольствіемъ. Впрочемъ съ кѣмъ этого въ жизни не случается, тотъ долженъ твердо помпить, что всякая прилежная работа и всякій прилежный работникъ вознаграждается собствсино и надлежащимъ образомъ не въ настояцей, а въ будущей жизни. Не эдѣсь, а въ будущей жизни наша паграда! Собственно тамъ, какъ удостовѣряетъ св. Апостолъ, Господь воздасть коемузсдо по дњ.ю.из его (Римл. 2, 6). Потерцимъ! Всѣ временныя тягости и трудности стоятъ ли вѣчнаго блаженства?!

7. Ежели дбла, которыми ты занимаешься, продолжительны, непріятны, тяжки, и еще чужія; то для сохраненія своей души въ СВЯ-. тоять и богоугодномъ расположении, и для предохраненія себя отъ всякаго дурнаго расположенія духа, поддерживай себя во время труда, ежели только это не противно самому труду нли мъсту и времени, назидательнымъ пъніемъ. Назидательное пивніе весьма много ободряеть, размягчаеть и успокоиваеть душу. Даже неназидательное, дурное пѣніе во время труда, какъ извъстно, весьма много ободряеть человъка трудящагося, тъмъ больше пъніе назидательное. Ежели видишь, что твое пъніе возбуждаеть въ другихъ большое негодование Ha тебя, и тъмъ не только прекращается въ нихъ любовь къ тебъ, но и воспламеняется злоба, то прекрати пѣніе. Въ противномъ случав не обращай на другихъ вниманія, и продолжай степенно пъть, какъ пълъ. Твой постоянно степенный видъ, наконецъ, въроятно, вразумитъ, окружающихъ тебя, или по крайней мъръ заставить ихъ оставить тебя въ поков.

8. Для сей же цвли, во время твлеснато труда, ежели этоть трудъ механическій, размышляй объ истинахъ, какія прежде тобою были слышаны въ проповѣди или читаны въ какой нибудь назидательной книгѣ.

9. Особенно же занимайся, для сей цъли, размышленіемъ по соображенію съ дъломъ, которымъ занимаешься, требуется ли оно твониъ званіемъ или твоею обязаностью.

Ты столяръ?--При своей работь очень удобно можешь питать себя весьма спасительными истинами. Дълая гробь, ты можешь думать: «таковъ послъдній домъ человъка! Со «временемъ всъхъ насъ поселятъ въ такой домъ. «Въ немъ носелится богатый и бъдный. Бога-«таго не удалитъ отъ сего дома его нынѣшній «огромный домъ, въ которомъ живетъ. Бъдио-«му не душнѣе будетъ въ семъ домѣ отъ того, «что домъ его не будетъ дорого убранъ, какъ «домъ богатаго». А при такихъ мысляхъ, наконецъ, ты скажсшь: «Все суета! все пройдетъ! «Со временемъ всъ будемъ лежать во гробѣ! «И самъ я лягу въ него же!»-

Двлая кресть на могылу другихъ, ты можешь говорить себъ: «На подобномъ кресть «Господь Іисусъ Христосъ пролилъ за насъ «Свою безцённую кровь. Какое величайшее «сдёлалъ Онъ для насъ благодёяніе! Благодарю ли я Его, и ношу ли крестъ, какой Онъ запо«ввдаль намъ носить въ жизни? Какъ я небла-«годаренъ предъ Нимъ! Всемилостивый Госпо-«ди! Даруй мнѣ чистый взоръ и силы, чтобы «всегда и вездѣ ясно видѣть мой крестъ, и нес-«ти его съ благодушіемъ!»

Дълая дверь, ты удобно можешь BCHOмнить, что Самъ Господь сказалъ о Себъ: Азъ есмь дверь: Мною аще кто внидеть, спасется (Іоан. 10, 9); а вспомнивъ будещь 4Vмать, что какъ во всякій домъ входимъ только дверью, такъ и въ небесное царство мы можемъ войти только посредствомъ Інсуса Христа и Его заслугъ. Безъ Господа Іисуса Христа для насъ нътъ входа въ царство небесное. Нъсть ни о единомъ иномъ, кромъ Госпола Інсуса Христа, намъ спасенія (Дъян. 4, 11). .Такія мысли произведуть въ твоей душь глубочайшую благодарность къ Господу, и крайне облегчать твой трудъ.

Ты слесарь? — При своемъ трудѣ удобно можешь имѣть очень спасительныя мысли. Дѣлая замокъ, можешь мыслить, что человѣческими грѣхами небеса крѣпко были заперты для всѣхъ насъ, и что ежели бы Сынъ Божій не благоволилъ отпереть ихъ Своими страданіями и Своею смертію: то они и теперь были бы запреты, такъ что никакой сильный, славный и знаменитый человѣкъ не могъ бы отпереть ихъ ни для себл, ни для другихъ людей,

,

и всё ны должны были бы жить внё царствія Божія. Но жизнь внё царствія Божія крайне ужасна. Всё, которыс не войдуть въ царствіе Божіе, будуть вёчно жить, какъ утверждаеть св. Тайновидецъ, въ езерљ, горящемъ огнемъ и жупеломъ (Апок. 21, 8).

Ты поваръ?-Очень прилично тебъ разсуждать такъ же, какъ разсуждалъ олинъ ИЗЪ древнихъ поваровъ въ монашеской обители: «Порученное мнѣ дѣло,» говорилъ онъ всѣмъ: «для меня весьма спасительно. Мить бываеть •больно, когда я только въсколько близко под-«ВИШУ КЪ ОГНЮ МОЮ РУКУ, И ТОТЧАСЪ СТАРАЮСЬ «отпять ее. Когда же мнъ пужно бываеть нод-«нять съ нолу и бросить въ печь выпавшій «горячій уголь, тогда мнѣ бываетъ весьма «больно. При семъ думаю: что же будетъ со «мною, когда я умру, не очистивши гръховъ «покаяніемъ и върою въ очистительную Хри-«стову смерть? Какъ жестоко будетъ мое стра-«даніе, когда бросять всего меня въ пылающій «огонь, и будутъ держать въ немъ безъ выхо-«да? Пройдутъ въки, въки въковъ, но и тогда «мнъ ничего нельзя будетъ сказать 0 моихъ «мукахъ кромѣ только того, что онѣ начались; «потому что мукамъ моимъ не будетъ конца !! «Такъ думаю я, и крайпе берегусь всякаго «грѣха». Друже! такъ разсуждай и ты. Такія мысли весьма снльно будуть хранить и тебя

оть греха и верою приленлять къ Богу Спасителю міра; а при живой вере производить въ тебе и любовь къ Нему.

Ты портной? - Приготовляя одежду для другихъ, можешь думать: «Всѣ эти одежды «весьма непрочны, и наконецъ не будутъ зна-«чить ничего. Прочна и значительна только «брачная одежда, о которой Господь говорить «въ притчъ о бракљ сына своего». При семъ далье удобно можешь думать: «есть ли у меня «эта весьма важная брачная одежда? Явивша-«гося на бракъ не въ брачной одеждъ Господь «вельль связать и бросить во тму кромъшную, «а тамъ плачь и скрежетъ зубомъ (Мато. 22, «13).-Посему мнъ крайне должно стараться «пріобрѣсти эту брачную одежду. Только одъ-«тые въ эту одежду будутъ допущены на бракъ, «т. е. въ вѣчное и блаженнъйшее царство Сына «Божія. Никакая другая одежда, какъ она ни •была бы дорога и искусно сошита, негодна «(Апок. 19, 14)». Такъ размышляй, друже! Частое размышление о брачной одеждъ удобно можеть расположить тебя всеуссрано искать себъ брачную одежду кръпкою върою у Спасителя міра. Господь, безъ сомнѣнія, и дасть ее тебъ; и ты войдешь въ въчную радость Его (Мато. 25, 25).

Ты сапожникъ?-Очень прилично можешь мыслить о смирени, какое св. Іоаннъ Креститель оказаль въ себъ, когда другіе, дивясь его ученію и весьма строгому образу жизни, спрашивали его: не ты ли Христосъ? Іоаннъ не только не присвоилъ себѣ имени Христа, но сказалъ, что онъ не достоинъ у Христа даже разрѣшить ремень сапогъ Его (Іоан. 1, 27), т. е. не достоинъ даже разуть Христа. Мысля такъ, очень удобно можешь получить ревность держаться смиренія и удаляться гордости, о которой всѣмъ извѣстно, что она свойственна только діаволу, а изъ людей — тѣмъ, кои слѣдують его внушеніямъ.

Ты плотникъ?--Обдѣлывая дерева и соединяя ихъ одно съ другимъ, чтобы вышелъ прочный домъ, ты удобяо можешь мыслить: «Такъ мнѣ должно обдѣлывать и мое грубое «сердце, чтобъ оно сдѣлалось домомъ Божіимъ; «ибо всѣ мы должны сдѣлаться достойнымъ «жилищемъ Божіимъ; потому что всѣ мы, безъ «исключенія, всякое утро молимся, и по руко-«водству св. Церкви должны молиться Госпо-«ду Богу: пріиди и вселися въ ны!»

Кузиець также можеть питать свою душу весьма спасительными истинами. Смотря на употребляемый имъ молотъ, и сдѣланные имъ гвозди, онъ весьма удобно тотчасъ можетъ вспомнить, что подобнымъ молотомъ и такими же гвоздями прибитъ былъ ко кресту Господь нашъ Інсусъ Христосъ. Какую ужасную бодь Онъ чувствоваль отъ гвоздей! И эту ужасную боль Онъ терпѣль изъ любви ко мнѣ, для того, чтобы простились мои грѣхи, и чтобы мнѣ вѣчно не горѣть въ адскомъ огнѣ подобно тому, какъ я разжигаю въ горнѣ желѣзо, чтобъ оно было способно для ковки. Несказанное благодѣяніе! Такое несказанное и именно изъ любви къ намъ оказанное намъ благодѣяніе должно у всякаго изъ насъ отрѣшить сердце отъ всего, и прилѣпить его всею силою любви только къ Господу Інсусу Христу съ Его собезначальнымъ и всеблагимъ Отцемъ и всесвятымъ Духомъ.

Каменщикъ и каменотесъ при дёлахъ своихъ удобно могутъ мыслить, что имъ такимъ же образомъ, какъ обдёлываютъ камни, должно обработывать и самихъ себя, дабы соэдать себя въ храмъ Божій, чистый и святый. Ибо храмъ Божій свять есть (1 Коринө. 3, 17). А каждому изъ насъ должно сдёлаться и быть храмомъ Божіимъ. Не въсте ла, яко храмъ Божій есте, и Духъ Божій живетъ въ васъ, говоритъ св. Апостолъ вёрующимъ изъ Кориноянъ (1 Коринө. 3, 16).

Часовщикъ очень удобно и спасительно можетъ вспомнить, что ни при какихъ часахъ никтоже въсть дне и часа, въ онъже Сынъ человъческій пріидетъ (Мато. 25, 13), что всёмъ непрерывно должно готовиться къ Его пришествію (Мате. 24, 44), не смотря ни на какіе часы, и что иначе всѣ мы, и съ самыми лучшими часами, какъ юродивыя дѣвы, останемся внѣ Его чертога (Мате. 25, 10). Ни одной минуты не должно намъ провождать такъ, чтобъ она не была приготовленіемъ къ пришествію Господа, и всякое мгновеніе ждать Его явленія, тѣмъ болѣе, что Господь сказалъ: будите готови: яко въ онъже часъ не мпите, Сынъ человъческій пріидетъ (Мате. 24, 44).

Стекольщикъ, безъ сомнѣніл, очень часто примѣчаетъ, что стекло тотчасъ тускнѣетъ, когда касается его даже малое человѣческое дыханіе, и посему легко можетъ думать, что точно такъ же тускнѣетъ и совѣсть у человѣка, когда коснется его даже слабое дыханіе какой либо злой страсти, и что посему всякому изъ насъ должно спѣшить и стараться истреблять въ себѣ всякую страсть, какъ она ни была бы намъ пріятна, и какъ бы мы къ ней ни привыкли.

Переплетчикъ, непрестапно обращая въ рукахъ своихъ разныя книги, очень удобно можетъ вспоминать о тъхъ книгахъ, которыя разгнутся на страшиомъ судѣ, и въ которыхъ върно записаны всъ наши дъла и чувствованія (Апок. 20, 12). Вспоминая о сихъ книгахъ, онъ будетъ всевозможно заботиться изгладить изъ никъ всѣ свои худыя дъла и чувствованія вѣрою въ распятаго Господа и покаяніемъ, а въ тоже время всеусильно стараться, чтобъ имя его написано было въ *книгі*ь животной (Апокал. 20, 15).

Хльбникт, равно и булочникт, очень улобно могуть привести ссбѣ на память чрезвычайно важныя для насъ слова Господа: Азъ `есмь хльбъ животный. Аще кто сн**ъсть** оть хльба сего, живъ будетъ во въки. И хльбъ, еюже Азъ дамъ, плоть Мол есть, юже Азъ дамъ за животъ міра (Іоан. 6. 48. 51). А при такомъ воспоминание сихъ словъ Господа всякій изъ нихъ долженъ обращаться къ самому себъ съ вопросами: причащаюсь ли я Тъла п Крови Господнихъ? Часто ли причащаюсь? Ежели причащаюсь, то достойно ли причащаюсь? А ежсли не причащаюсь, то почему не причащаюсь?-Какъ причащение для насъ весьма спасительно, потому что Госполь сказаль: ядый Мою плоть и піяй Мою кровь имать животь въчный (Іоан. 6, 54); такъ непричащение для насъ весьма пагубно, потому что Господь сказаль: аще не снъсте плоти Сына человъческаго, ни піете крове Его, живота не имате въ себъ (Іоан. 6, 53), т. е, не живете жизнію Божіею, не живете благочестиво, и следовательно-нечестиво. Итакъ мић должно твердо помнить эти слова Господа, и стараться исполнять ихъ, отнюдь не дер-

жась явно погибельнаго обычая твхъ модей. которые не причащаются Тъла и Крови Христовыхъ.-Еще кавъ всякій хлъбникъ, такъ я всякій булочникъ, очень удобно могуть восноминать слова Госполни: не о хлъбъ единомъ живь будеть человъкь, но о всякомь глаголь, исходящемь изо усть Божіихь (Мато. 4, 4), и нри семъ спрашивать самихъ себя: читаю ли, а особливо слушаю ли я слово Божіе? Ежели читаю, то по наставленію ли святой Церкви читаю? А ежели не читаю, то почему не читаю, и особливо-почему не слушаю?-Въ словъ Божіемъ заключаются тъ правила. по которымъ намъ должно провождать нашу жизнь, дабы она была богоугодна, и дабы мы наконецъ удостоились быть въ царствіи Божіемъ.)

Земледљањи очень хорошо номнить прекрасную притчу Господа о съмени (Мате. 13, 4—9), и внимательно беречься, чтобъ не остаться землею каменистою и безплодною, но неусыпно стараться образовать себя въ землю плодоносную.

Садовнику очень назидательно можно разиышлять объ изречении Господа: всяко древо, еже не творитъ плода добра, постькаютъ е, и во огнь вметаютъ (Мато. 7, 19), и стараться сдълать себя древомъ приносящимъ добрые плоды. Спасительно также для него раз-

Digitized by Google

иышлять о безплодной смоковницѣ (Мате. 21, 19. 20), и стараться сдёлаться плодоноснымъ.---Также весьма назидательно садовнику, обращая свое вниманіе на иѣжность, красоту и блескъ разныхъ цвётовъ, воспитанныхъ въ саду его, думать, что святые цвѣтутъ въ великомъ саду Божіемъ еще прекраснѣе, и стараться самому едѣлаться святымъ, дабы, подобно имъ, занять какое инбудь иѣстечко въ великомъ саду Божіемъ, и не оказаться внѣ его, и дабы вмѣстѣ съ илевелами не быть брошену въ огонь.

Сељчнику очень спасительно помышлять, что истинный свътъ, просвъщающій всякаго человъка, есть только Господь Іисусъ Хрнстосъ (Іоан. 8, 12. 1, 9), что всъмъ намъ вссвозможно должно ходить въ этомъ свътъ, т. с. но ученію св. Евангелія (Іоан. 12, 35), и быть сынами евъта (Іоан. 12, 36), дабы наконецъ не попасть въ ужасную тму кромѣшную (Іоан. 12, 35). Азъ есмь свътъ міру, сказалъ Господь. Ходяй по мню не имать ходити во тмю, но имать свътъ животный (Іоан. 8, 12).

Ичеловоду очевь удобно всномнить весьма душеспасительное изречение св. Царя Давида: коль сладка гортани моему словеса Твоя, паче меда устомъ моимъ (Псал. 118, 103)! А это воспоминание во всякомъ пчеловодѣ можетъ возбудить мысль: «вотъ какъ Отд. ЈУ, 15

184

мысль удобно можеть и самаго его расположить усерднёе и внимательнёе слушать слово Божіе. Слово же Божів живо и дъйственно (Евр. 4, 2). Оно не останется безъ спасительнаго воздёйствованія на умъ и сердце того, кто его слушаєть или читаєть.

Таковыя и симъ подобныя размышленія, во время нашихъ тълесныхъ трудовъ, весьма сильно направляютъ нашу душу къ добру, и, не смотря на трудъ, укръпляютъ самое твло.

10. Для сохраненія души въ святомъ расположеніи при продолжительномъ трудѣ, а особливо для сохраненія себя отъ скукн, отъ ропота, отъ досады и нетерпѣнія, еще весьма полезно, во время труда, чаще возвышать свое сердце къ Господу Богу въ краткихъ молитвенныхъ воззваніяхъ къ Господу Богу, какія будутъ приличны по состоянію и расположенію сердца. Напримѣръ, весьма полезны слѣдующія воззванія:

«Какъ безпредъльно любитъ насъ Госнодь Богъ!»-

«Чего Онъ не сдёлаль и не дёлаетъдля насъ!»

«Чего Онъ пе даетъ намъ!»---

«Боже! Какъ намъ должно быть благодарными Тебь!»---

«Господи! Благословн меня ! очисти меня ! просв'яти меня! освяти меня!»---

Digitized by Google

«Только Ты, Господи, такъ много любищь насъ: какъ намъ не любить Тебя всъмъ серддемъ! Кого мы будемъ любить всъмъ серддемъ, ежели не Тебя!»---

«Ахъ! если бы всѣ люди узнали, какъ благь Ты, Госкоди!»—

«О если бы истребилась во инъ такая-то дурная привычка!»---

«О если бы я хорошо узналь мое сердце!»

«О если бъ мнѣ аснѣе увидить аичтожность сего міра!»---

«О если бъ я возлюбилъ Тебя, Господи, всъмъ ноимъ сердцемъ!»---

«Ахъ, Господи, когда я буду служить Тебъвсею душею!»---

«Акъ, Госцоди, если бъ я непрестанно поиниль Тебя, и мыслилъ о Тебъ!»---

«О Боже мой! Безъ Тебя, что для меня весь міръ? Какую онъ ножеть дать мив пользу или радость?»---

«Господи! Ты мое прибѣжище, Ты мое утѣіпеніе, Ты моя надежда, Ты мое спокойствіе, Ты мой свѣтъ, Ты моя слава, Ты моя радость, Ты мое блаженство-и все!»-

«Господи! когда этоть міръ перестанеть смущать меня различными соблазвами?»----

«Господи! когда придеть конецъ всъмъ пренятетвіямъ спасенія и неремънамъ расположеній моей души?»— «Господи! Когда я увижу Тебя?»-

«Господи! когда я буду у Тебя?»-

«Господи! когда я буду вѣчно хвалить Тебя вмѣстѣ со всѣми Святыми?»---

Чёмъ чаще дёлаются таковыя воззванія, тёмъ лучше; потому что чёмъ чаще онн новторяются, тёмъ удобнёе обращаются въ навыкъ. А таковыя и подобныя воззванія во время труда совершенно безцённы. Таковыя воззванія, непрерывно держа душу въ соединеніи съ Богомъ, ненрестанно оживляютъ ес, отгоняютъ отъ нея всякое зло, укрёпляютъ ее въ добрё, и весьма благотворно подкрёпляютъ самыя тёлесныя наши силы.

11. Кто такъ трудится надъ совершеніемъ своихъ житейскихъ дълъ, тотъ, трудясь для поддержанія своей тълесной жизни, въ то же время равно, или еще болѣе, трудится для спасенія своей души; тотъ трудится, какъ и должно трудиться, въ славу Божію. А св. Ацостодъ зацовѣдуетъ намъ вся въ славу Божію творить (1 Корино. 10, 31).

Примљч. Что прежде всего должно дѣлать дѣла важнѣйшія, не териящія отлагательства; что должно приниматься за нихъ прежде обдумавни, какъ лучше ихъ дѣлать, и что никогда не должно дѣлать дѣлъ, не сообразныхъ съ закономъ Божінмъ,---это разумѣстся само собою.

## новозавътный законъ

въ сравнении съ ветхозавътнымъ.

(EBAHF. OT'S Mareen, FLAB. 5, ct. 17-48. 384. 11-15.)

Въ пятой главъ св. Евангелія отъ Матося (съ 17 ст. до конца главы) содержится та часть нагорной бесталы Спасителя, въ которой Онъ, какъ Законодатель Новаго Завъта, изрекъ луховныя заповѣди Своего Закона, сравнительно съ Ветхозавътнымъ законодательствомъ. Внимательное разсмотрѣніе сей части бесѣды очень полезно и поучительно. Изъ предложеннаго здъсь ученія Інсуса Христа можемъ уразумѣть вообще духъ Христова Закона и отношеніе Новозавѣтнаго законодательства къ Ветхозавѣтному; можемъ также научиться правильно понимать и исполнять частныя правила о важитыйшихъ добродътеляхъ Христіанскихъ, каковы: смиренная кротость, цѣломудріе, любовь ко врагамъ. Отд. ІУ. 14

4

Вникнуть въ означенную часть нагорной бесвды Спасителя полезно и въ другомъ важномъ отношении. Нельзя не примътить, что учение Іисуса Христа направлено здъсь особенно противъ пристрастія Іудеевъ КЪ мертвой буквъ Ветхозавътнаго Закона и противъ наружной, лицемърной праведности Іудейскихъ книжниковъ и Фариссевъ. Но подобный духъ слъпаго пристрастія, въ дълъ въры, къ письменамъ и внѣшности, соединяясь, какъ и въ лоевнемъ Іудействъ, съ ревностію не по разуму (Римл. 10, 2) и иногда съ фарисейскими добродътелями, увлекъ многихъ И изъ Христіанъ. Посему и намъреваемся разсмотръть сио бесъду, чтобъ изъ ученія Спасителя о лухъ Его Закона и о разныхъ частныхъ Христіанскихъ добродътеляхъ, заблудшіе братія цаши сами могли видъть, въ какое ложное отношение ко Христу Спасителю поставляють они себя и какъ въ направлении ихъ HOBTOряется направленіе того самаго Іудейства, которое обличаеть и желаеть исправить здёсь Госполь.

Порядокъ въ сей части бесъды Христовой таковъ: сначала Господь выражаетъ общую мысль, что Онъ върно исполняетъ писанное въ Законъ и у Пророковъ, и утверждаетъ строгую обязательную силу всъхъ заповъдей правды, но отвергаетъ правду Фариссевъ и книжниковъ, какъ не приводящую въ царство небесное (ст. 17—20); а потомъ излагаетъ, въ сличении съ Ветхимъ Завътомъ, какъ понимали сто Јуден, частныя обязанности и законы Новаго Завъта (21—45).

Итакъ объяснимъ, во-первыхъ, общую мысль Христову о Ветхомъ Завътъ и о правдъ.

## о ненарушимости ветхаго завъта и о правдъ вообще.

Не мните, яко пріидохъ разорити законъ, или пророки: не пріидохъ разорити, но исполнити. Аминь бо глаголю вамъ: дондеже прейдетъ небо и земля, іота едина, или едина черта не прейдетъ отъ закона, дондеже вся будутъ. Иже аще разоритъ едину заповъдей сихъ малыхъ, и научитъ тако человъки, мній наречется въ царствіи небеснъмъ: а иже сотворитъ и научитъ, еей велій наречется въ царствіи небеснъмъ. Глаголю бо вамъ: яко аще пе избудетъ правда ваша паче книжникъ и фарисей, не внидете въ царствіе небесное (ст. 17—20).

Слова: не мните, яко пріидохъ разорити законъ или пророки, очевидно, направлены къ успокоенію ревности Іудеевъ по Законъ и вообще по Ветхозавѣтномъ словѣ Отд. IV. 14\* Божіемъ, ревности, которой и мнимос, виъщнее отступленіе отъ Закона казалось уже разрушеніемъ сего Закона. «Не думайте», какбы такъ говорилъ Господь слъпымъ ревнителямъ завъта Божія, «чтобы, на самомъ дълъ, Я «былъ разрушителемъ Закона и Пророковъ. «Напротивъ, Я и пришелъ для исполненія Закона и Пророковъ» (<sup>1</sup>).

Подъ закономъ и пророками разумъются не только книги закона Моисеева и книги пророческія въ тъсномъ смыслъ сего имени, но и все Ветхозавътное слово Божіе; ибо и учительныя и дъсписательныя Св. книги написаны также Пророками и служатъ къ раскрытію и дополненію закона Моисеева (Мато. 22,

(1) Катадовсо (разрушать), когда прилагается къ Закону, значить то же, что ахоребо, хатарубо, отннмать обязательную силу у Закона (Мато. 15, 6. Римл. 3, 31). По отношенію къ Пророкамь оно указываеть на невсполненіе пхъ предсказаній (Римл. 4, 14. Гал. 3, 17). Соотвётственно сему и слово плоробо (исполнять) первоначально значить наполнять мёру, и, какъ тедею, употребляется для означенія достиженія конца, предёла на поприцё, окончанія служенія (Дѣяв. 13, 25); потомъ по отношенію къ Закону оно значить исполнять предписанія его (Мате. 3, 15. Римл. 13, 18). По отношенію къ Пророкамъ имёетъ одно значеніе исполненію къ Пророкамъ имёетъ одно значеніе исполненія дёломъ того, что Пророками предсказано было въ словё.

Digitized by Google

40. Лук. 16, 29. 31. Дъян. 13, 15). Сими двумя наименованіями очень естественно называются Писанія Ветхозавѣтныя; поелику Законъ и Пророки составляють существенныя части Ветхозавѣтнаго распоряженія Божія о спасенін человѣческомъ: Законъ потому, что онъ пробуждаетъ нужду въ искупленіи; Пророки потому, что они показываютъ, гдъ искать удовлетворенія сей нужды.

Что касается до того, какъ и что исполниль Христосъ въ Законъ и Пророкахъ, пли въ Ветхозавѣтномъ словѣ Божіемъ, это отчасти объясняется изъ продолженія бесёды Христовой. Далье, съ 21 стиха, Спаситель pacкрываеть глубокій смысль собственно нравственныхъ предписаній Ветхозавѣтныхъ и дополняетъ въ отношении къ нимъ то, о чемъ не говорили прежде Него, но что хранилось въ Ветхомъ Завътъ, какъ въ съмени. Изъ сего видно, что подъ исполнениемъ Закона и Пророковъ Спаситель разумъстъ, во-первыхъ, полное и глубокое раскрытие смысла и вмъстъ совершеннъйшее, духовное исполнение нравственнаго Закона. Что Госполь исполнилъ Законъ въ семъ смыслъ, сего не нужно доказывать, когда Евангельская исторія ясно свидътельствуетъ, что вся жизнь Господа была совершеннъйшимъ выраженіемъ и исполненіемъ воли Отпа небеснаго.

Впрочемъ неосновательно было бы ограничивать мысль Інсуса Христа объ исполнения Закона и Пророковъ только нравственными предписаніями Ветхаго Завъта. Сего не дозволяеть какъ общій образъ выраженія о Законъ и Пророкахъ: не мните, яко пріидохъ разорити законъ или пророки, то есть вообще, а не въ той или другой части Ветхаго Завъта, такъ и особенное указание на исполнение Закона въ каждой его јотъ и черть: јота едина или едина черта не прейдеть, дондеже вся будуть. Итакъ подъ исполнениемъ Закона и Пророковъ разумъется, во-вторыхъ, исполненіе и обрядоваго закона и пророчествъ Ветхозавѣтныхъ въ тесномъ смыслъ слова. И дъйствительно, до Іисуса Христа не была исполнена обрядовая часть Закона въ ея сущности. Все, что совершали священники Ветхаго Завъта, было только образомъ, а не Camolo вещию. Інсусъ Христосъ всесовершенно исполнилъ сей законъ, принесши Себя въ истинную и благоугодную жертву Богу Отцу, и возшедши, какъ истинный Первосвященникъ, въ въчное и истипное Святое святыхъ, въ самое небо. Та же жертва приносится донынъ въ Церкви Его, и самая Церковь представляетъ ceбя въ жертву живую и благоугодную Богу, будучи укръпляема и очищаема духомъ Христовымъ. Посему отмънение обрядоваго закона надобно понимать не такъ, какъ будтобы сила его кончилась навсегда. Въ Новозавѣтной Церкви обрядовый законъ также исполняется, но исполняется не въ буквѣ, а въ духѣ; ибо законные Ветхозавѣтные обряды имѣли духовное значеніе и служили образомъ будущихъ, то есть, Христовыхъ благъ. Такъ напр. законъ обрѣзанія, отмѣненный въ своей буквѣ, по своему духу исполняется у насъ въ таинствѣ крещенія (Колос. 2, 11. 12).

Подобнымъ образомъ Господь исполнилъ и Ветхозавѣтныя пророчества въ событіяхъ и дѣлахъ Своихъ и продолжаетъ исполнять ихъ въ Своей Церкви, которая есть тѣло Его. Объ этомъ говорятъ Писанія Новаго Завѣта; объ этомъ свидѣтельствуетъ вся исторія Христовой Церкви.

Правда, Господь въ объясненіи смысла Ветхозавѣтныхъ предписаній не упомянулъ прямо ни о обрядовомъ законѣ, ни о пророчествахъ, а ограничился раскрытіемъ только духовно-нравственнаго закона, но Онъ и не мо́гъ поступить иначе. Какъ можно было говорить Іудеямъ, что Ветхій Завѣтъ вообще и въ особенности Ветхозавѣтные обряды выражали духъ и силу Христовой тайны, когда сія тайна еще не открылась въ существенныхъ своихъ частяхъ, каковы: страданія, смерть и прославленная жизнь Спасителя? Объ исполненій же пророчествъ въ событіяхъ говорнач самыя событія и дъла въ жизни Христовой. Иосему Інсусъ Христосъ и умолчалъ о нихъ. хотя разумълъ исполнение вообще всего Ветхаго Завѣта. «Какъ же Онъ исполнилъ его»? говорить блаженный Өсофилакть въ изъясненіи сихъ словъ: «Онъ исполниль его, во-пер-«выхъ, совершеніемъ всего сказаннаго о Немъ «Пророками. Посему и Евангелисть часто «говорить: да сбудется реченное тъмъ HAH «другимъ пророкожъ. Онъ пеполнилъ и всѣ «прелиисанія Закова: яко беззаконія не со-«твори, ниже обрътеся лесть во устьхъ «его (Ис. 53, 9). Онъ исполнилъ Законъ и въ «томъ смыслѣ, что восполнилъ его, ибо Онъ въ «полномъ совершенствѣ начерталъ то, чего «Законъ представлялъ одну тёнь. Законъ ска-«залъ: не убій, а Христосъ: и не гиввайся на-«прасно. Такъ и живописецъ не изглаждаеть «начальпаго очертанія, но проясняеть и до-«полняетъ его» (').

Слова: дондеже прейдеть небо и земля, ioma cduna, или едина черта не прейдеть оть закона, дондеже вся будуть, заключають въ себъ подтвержденіе того, что За-

<sup>(1)</sup> Благовьстникъ. стр. 99. См. 3-ю книжку Православнаго Сэбесѣдника за 1855 годъ.

конъ не можетъ быть нарушенъ; скорѣе прейдетъ небо и земля, нежели Законъ останется неисполненнымъ. *Іота* есть самая малая по начертанію буква Еврейскаго алфавита. Чертою (херайа) Раввины называли изгибъ, которымъ одна буква отличается отъ другой сходной по начертанію (<sup>1</sup>).

Господь говорить далье: иже аще разорить едину заповъдей сихъ малыхъ, и научитъ тако человъки, мній наречется въ царствіи небесньмъ: а иже сотворитъ и научитъ, сей велій наречется въ царствіи небеснъмъ.

Разорить, то есть превратнымъ толкованіемъ отниметъ силу у заповѣди, какъ это дѣлали Іудейскіе законоучители, и взирая на нее, какъ на маловажную, не сочтетъ за грѣхъ нарушить ее.

Едину заповљдей сихъ малыхъ. Въ сихъ словахъ Господь имъетъ въ внду образъ мыслей Фарисеевъ. Фарисен раздъляли заповъди нравственнаго закона на два класса, на заповъди большія и малыя. Первыя называли матерями, послъднія дщерями. О сихъ

<sup>(1)</sup> Такъ въ кафъ черта есть нижній конецъ отвѣсной линів, которымъ сія буква отличается отъ peuvo; въ peuvo черта есть едва примѣтное возвышеніе, которымъ сія буква отличается отъ далеть.

послёднихъ говорили, что нарушение ихъ He составляетъ важнаго гръха. Но между CHMH послѣдними, по своему ослѣпленію, поставляли такія правида, которыя относидись къ сушности закона-къ любви, милостыни и правосудію (см. Мате. 23, 23). О сихъ-то последнихъ заповѣдяхъ говоритъ здѣсь Спаситель, и ихъто называеть малыми, малыми впрочемъ только по ложному понятію фарисейскому. Спасказалъ какбы такъ: сЕсли вто ситель HC «будетъ признавать вподнѣ важности и тъхъ «заповъдей, которыя, по мнънію Фариссевь, «маловажны; если кто не почтеть преступнымъ «ихъ нарушенія, тотъ меньшимъ будеть въ «царствіи небесномъ» (1). Итакъ бесѣда Господа отъ общей ръчи о Законъ и Пророкахъ, или о Ветхомъ Завътъ, начинаетъ склоняться уже къ ученію объ исполненіи въ особенности духовно-нравственныхъ предписаній Ветхаго Закона, какъ необходимомъ условін для достиженія царства небеснаго.

(1) Разумѣя подъ малыми заповѣдями нарушаемыя Фариссями и книжниками заповѣди суда, милости и вѣры, мы, очевидно, не отступаемъ отъ толкованія св Златоуста, разумѣющаго подъ сими ззповѣдями заповѣди Новозавѣтныя. Ибо правота, миловердіе и вѣра, заповѣданныя и въ Ветхомъ Завѣтѣ, вполвѣ раскрыты уже Христомъ и относятся къ самому существу Новозавѣтной правды.

Подъ царствомъ небеснымъ разумъется, во-первыхъ, царство благодати, то есть Церковь Христова на землѣ; ибо тотъ, кто причисляя себя къ сонму Христіанъ, учитъ противно спасительнымъ заповъдямъ Божінмъ. долженъ быть отлученъ отъ Церкви. Во-вторыхъ, подъ царствомъ небеснымъ разумъется царство славы, или Церковь Божія, торжествующая на небъ. Поелику благодать Божія терпить на земль смъшение злыхъ съ добрыми, чтебы первые исправились отъ соединенія съ послъдними, а послъдние восходили къ совершенству въ борьбъ съ искушеніями, въ которыя вовлекаются первыми: то совершенное и рышительное отлучение нарушителей закона правды будетъ состоять въ отчужденій отъ царства славы. Итакъ Господь учитъ, что разоряющіе, или не только сами нарушающіе, но и другимъ внушающіе нарушать духовнонравственныя предписанія Закона Божія, хотя бы сін предписанія казались маловажными, ленатся силь и даровъ, принадлежащихъ сынамъ царства небеснаго; не принадлежа духомъ къ царству благодати, они не внидутъ и въ царство славы.

Мній наречется, т. е. будетъ. Словомній Спаситель употребилъ въ соотвътствіе съ предыдущимъ выраженіемъ-малыя заповлди; но оно не означаетъ того, что учитель, разоряющій малыя запов'тан, останется въ царствъ Христовомъ, занимая только визшую степень блаженства. Госполь имъетъ въ вилу учение собственно Фариссевъ, раздълявшихъ запов'ели Закона на важныя и неважныя. Но въ ст. 20 Онъ ясно говорить, что праведность, нодобная ихъ праведности, не дастъ входа въ царство Божіе. Слъдовательно, когда Господь сказываеть, что нарушающій, подобно имъ, ивкоторыя заповъди и научающій тому же другихъ, будетъ самымъ малымъ въ царствъ Божіемъ : то Онъ разумъетъ, что этотъ человъкъ навсегда будетъ удаленъ отъ царства славы. «Когла ты слышишь слова: меньшій «въ царствіи небесномъ», говоритъ св. Златоусть, «то разумъй подъ оными не иное что, «какъ геенну или мученіе. Ибо возможно ли, «чтобы тотъ, кто назоветъ брата своего глу-«пымъ, и нарушитъ одну заповъдь, былъ «вверженъ въ геенну; а кто нарушитъ весь «Законъ и другихъ доведетъ до сего, будетъ «находиться въ царствіи? Не это разумъется «здѣсь, но то, что таковый въ то время бу-«деть меньшимь, т. е. отверженнымь, послъд-«нимъ; а послъдній безъ сомньнія вверженъ «будетъ тогда въ геенну» (1).

(1) Бесѣд. на Еванг. отъ Матеея. Москва. 1843. ч. 1. стр. 313.

Digitized by Google

На слова: сотворить и научить, блаженный Ософилакть дѣласть слѣдующее замѣчаніе: Господь «напередъ сказалъ: сотво-«рить, а потомъ уже—научить: ибо какъ «мвѣ другаго вести по пути, по которому самъ «мвѣ другаго вести по пути, по которому самъ «я не хаживалъ? Съ другой стороны, если я и «творю, а не учу: не буду имѣть такой на-«грады, но заслужу даже наказаніе, если не «учу по завасти или по лѣности» (<sup>1</sup>).

Остается, наконецъ, раскрыть понятіе о правдъ Фарисеевъ и книжниковъ, съ которою нельзя внити въ царствіе Божіе. Правда Фариссевъ и книжниковъ, дъйствительно, не имъла ни основанія, ни силы и направленія истинной, спасительной праведности. Основание спасительной праведности есть Христосъ Спаситель, въ Которомъ единомъ уже и въ Ветхомъ Завътъ полагалось благословеніе (Быт. 22, 18), и следовательно освобожление оть проклятія, или оправданіе предъ Богомъ. Но Іудейскіе учители, современные Христу, утратным истинное, духовное понятіе о обътованномъ Мессіи. Какъ это случилось, когда все Ветхозавѣтное Писаніе внушало истинное понятіе о Мессін? Отвѣтимъ кратко: Ветхоза-

<sup>(1)</sup> Благовъстникъ. См. Православный Собесилчакъ за 1855 годъ. кн. 3. стр. 101.

вътныя откровенія о Христь, по распоряженію Божественной премудости и согласно съ потребностями Ветхозавътной въры, были или образныя, то есть облеченныя въ образы, взятые отъ предметовъ и явленій міра сего, или и довольно прямыя, и даже Евангельски ясныя. но внутренно соединенныя съ образными откровеніями. Позднее Іудейство, подъ руководствомъ своихъ учителей, пристрастясь въ мертвой буквъ Писанія, до того унизило или убило въ себъ духъ въры, что въ образныхъ откровеніяхъ о Мессіи уже не проникало далве внѣшнихъ образовъ, а изъ-за сихъ образовъ не примъчало и Евангельскаго свъта ясныхъ пророчествъ о Христъ, и такимъ образомъ составило плотское представление о Мессии, какъ наръ и завоевателъ міра сего, и о Его благодатномъ царствъ, какъ царствъ всемірномъ, сущемъ отъ міра сего (см. Іоан. 6, 15). При такомъ извращения понятія о Мессіи и Его благодати, на чемъ болѣе могла основаться правда представителей и вождей Іудействакнижниковъ и Фариссевъ? У нихъ не доставало уже самаго основанія истинной, спасительной правды, именно, живой въры въ обътованнаго Христа, Царя благодати, прісмлемой вѣрою. А извративъ основание истинной правды, учители Іудейства стали понимать и самыя предписанія Закона и внушенія Пророковъ, не какъ внуше-

нія и запов'ял спасающей въ грядущемъ Христь любви Божіей, которой должна послъдовать и предаваться послушная вбра, и которая такой ввов предусвояла и въ Ветхомъ Заввтв благодатную правду; но стали понимать какъ такія требованія Божім, исполненіе которыхъ составляло, по ихъ мнънію, заслугу прелъ Богомъ, которой и приписывалась спасительная н онравдательная сила, безъ нужды во Христв н Его благодати. Отсюда, вмъсто Божіей правды, у Іудеевъ и особенно у вождей ихъвнижниковъ и Фариссеевъ произошла правда своя, поставляемая ими, съ самомитиемъ и самоувъренностію, какбы одолженіе, дъласмое ими самому Господу — законодателю (Рнил. 10, 3). Такъ извратилось у Фарисеевъ и самое направление истнивой праведности. Правда ихъ стала надменная, безъ духа смиренія и кроткой любви, и слъдовательно правда болье или менье наружная, или состоящая только во внъшнихъ добрыхъ дълахъ, безъ внутренней доброты. Съ такою правдою свойственно было скорте возстать противъ истинно-оправдывающей Божіей благодати, усвояемой чрезъ послушание въры, нежели узнать и принять оную съ покорностію. Такъ и случилось съ большею частію Іудеевъ, полъ DYKOBOAствоиъ ихъ наставниковъ. Наружная правда, нри самодовольствъ и гордости, естественно

превращалась въ одну личину, подъ котерою могли гибздиться въ серацъ самые низкіе пороки и страсти, въ чемъ Спаситель и обличаеть книжниковъ и Фарисеевъ (см. Мате. 23, 15-28). Они подавали милостыню, строго соблюдали посты, долго молились. Но, дълая наружпо добро другимъ, они въ глубинъ души питали зависть, ненависть, злобу, осуждали другихъ, явно называли многихъ гръшниками, и при каждомъ добромъ дълъ ставили главною цълію не Бога, а себя, старались пріобръсть у людей честь себъ, и чрезъ то восхищали себъ славу, приличную одному Богу. Итакъ очевидпо, какъ свътъ солнца, что аще не избуденть правда наша паче правды книжниковъ и Фарисеевъ. не войдемъ въ царство небесное: надобно въ корнъ измънить полобное направленіе правды, чтобы достигнуть СПАсенія.

Съ сею правдою, какъ она является у современныхъ Христу книжниковъ и Фариссевъ, не должно смѣшивать той Ветхозавѣтной правды, которою украшались древніе праведники, и которая, какъ правда яже по впрію (Евр. 11, 7), сходна съ Новозавѣтною. «Господь», говоритъ св. Златоустъ, «не охуждаетъ сей древ-«ней правды. Если бы она была худа; то Інсусъ «Христосъ не сталъ бы требовать высшей, но «просто отвергъ бы..... Всѣ, особенно просі-

٠.

• •

Digitized by Google

«явшіе въ Ветхомъ Зав'ятв, прославились сею «правдою. И Самъ Христосъ, пришедши въ «міръ, не исполнилъ бы оной всецбло, если «бы она была худа и несходна съ повою» (1), Но съ сею правдою Ветхаго Завѣта, которую исполняли Ветхозавѣтные праведники, фарисейская правда хотя по наружности и имъла сходство, но ни по основанію, ни по направленію не имъла ничего общаго.

Такимъ образомъ общій смыслъ разсмотрънныхъ словъ Христовыхъ слъдующій: «Вы «ревнуете», какбы такъ Христосъ говорилъ Іудеямъ, «ревнуете о Законъ и Пророкахъ, «трепеща за каждую ихъ букву, какъ научили «васъ руководители ваши—книжники и Фарисен. «Знайте, что Я для того и пришелъ, чтобы «осуществить, раскрыть, утвердить всю сила «Закона и Пророковъ, показать истинный «смыслъ и духъ Ветхаго Завъта. Небо и зем-«ля скорѣе прейдутъ, нежели одна живая н «животворная черта въ откровеніи слова Бо-«жія можеть прейти безъ свойственнаго ей «исполненія или утратить обязательную и жи-«вительную для вѣры силу. Ваши наставники «говорять, что есть и неважныя заповѣди «Божіи; но Я говорю, что унижающій и одну

<sup>(1)</sup> Бесбя. св. Златоуста на Еванг. отъ Матеея. ч. 1. стр. 315, 316. OTA. IV.

мнимо-неважныхъ заповрчей «Изъ сихъ ы «научающій другихъ тому же, будетъ и самъ «столько униженъ въ отношеніи къ царствію «небесному, что не войдетъ въ оное. Только «тоть, для кого священно-важны и вепре-«ложно-обязательны всѣ заповѣди слова Бо-«жія, кто сіе доказываеть собственною жизнію «чрезъ исполнение всъхъ заповълей Божинхъи «тоже внушаеть другимъ чрезъ ученіе, только «такой руководитель великъ въ отношении къ \*царству небесному; онъ и самъ войлетъ и «руководимыхъ имъ приведетъ въ парство «небесное. Что касается до правды вашихъ «книжниковъ и Фарисеевъ, гордой, паружной, «лицемѣрной, то у этой правды нѣтъ ни осно-«ванія, ни направленія истинной правды. Съ «такою правдою не войдете въ царство Божіе, «при всей вашей ревности къ законной буквъ, «ревности, внушенной вамъ книжниками И «Фарисеями. Итакъ, если ищете парства HC-«беснаго или спасенія, вамъ нужно въ самомъ «корнъ измънить направление вашей добродъ-«тели, или того дъла, которымъ вы устрояете «сцасеніе: надобно оставить фарисейскій лухь. «останавливающійся только на мертвыхъ пись-«менахъ живаго слова Божія, на одной внът-«ности образовъ, и превозносящійся исполне-«ніемъ законныхъ дълъ, какъ великою заслу-«гою предъ Богомъ и великимъ превосход«ствомъ предъ другими людьми». Таковъ общій смыслъ разсмотрънныхъ выше словъ Христовыхъ!

Приступимъ теперь къ разсмотрѣнію ученія Христова о заповѣдяхъ правды. Для надлежащаго разсмотрѣнія частныхъ законовъ или зановѣдей Новаго Завѣта, какія Господь даетъ при сличеніи съ Ветхозавѣтными заповѣдями, нужно сдѣлать предварительно нѣкоторыя общія замѣчанія.

Во-первыхъ, Господь Інсусъ вообще всъ частныя заповѣди Повозавѣтной праведности излагаеть со властію истиннаго Божественнаго Законодателя, какъ верховный Владыка Ветхаго и Новаго Завъта. Ибо что касается ло Ветхаго Завъта, Онъ, подобно царю, имъющему власть измѣнить или вовсе отмѣнить прежніе законы, прямо отъ Своего лица аблаетъ дополненія къ Ветхозавѣтнымъ 38конамъ (см. 5, 21. 22. 27. 28.), а у нъкоторыхъ изъ сихъ законовъ, взятыхъ въ своей буквѣ, даже совсѣмъ отнимаетъ обязательную силу (см. 31-34 ст.). Законы же Новаго Завъта даетъ также прямо и единственно отъ Своего лица, какъ непреложно обязательныя по собственному Его достоинству: Азъже глаголю вамъ, - такъ обыкновенно начинаетъ Онъ изложение Новозавътныхъ заповъдей. Св. Златоусть, въ изъяснение сего Христова изръче-Отд. ІУ. 15+

нія, говорить: «Видишь ли власть совершен-«ную? Видишь ли образъ дъйствія, приличе-«ствующій Законодателю? Кто такъ говориль «изъ Пророковъ? Кто изъ праведниковъ? Кто «изъ натріарховъ? Никто. Сіе глаголеть Го-«сподь, говорили они. По не такъ говорить «Сынъ. Они возв'вщали слово Владыки вс'тъ, «а Сей слова Отца Своего; а слова Отца суть «вмъстъ слова и Сына: ибо Моя вся Твоя «суть, и Твоя Моя (Іоан. 17, 10), говорить «Христосъ. Они давали законъ подобнымъ се-«бъ рабамъ, а Сей рабамъ Своимъ» (<sup>1</sup>).

Во-вторыхъ, изъ словъ Самого Хриета, что Онъ не пріиде разорити законь и пророки, но исполнити, слъдуетъ, что Ħ твхъ случаяхъ, когда Христосъ отличаетъ Свое Новозавѣтное Законодательство отъ Ветхозавътнаго, или даже противополагаетъ первое послъднему (напр. въ законахъ о разводъ, о клятвѣ). Онъ законоподагаетъ собственно то, къ чему велъ или предрасполагалъ -OL9P Ветхозавътный въка уже самый Законъ. «Госнодь не нарушаетъ Моисеева закона, но «исправляеть его», говорить блаженный Өсо-ФИЛАКТЪ ОТНОСИТЕЛЬНО ЗАКОНА О РАЗВОДЪ, ПО

(1) Бесвд. на Еванг. отъ Мате. ч. 1 стр. 319.

буквъ отмъненнаго Христомъ (1). Какъ же объяснить то, что Христосъ, лишая какой либо частный Ветхозавътный законъ обязательной силы, измёняль на самомъ дёлё только букву сего закона, а не самое его существо? Аля объясненія сего св. Златоусть предлагаеть слъдующее общее правило: «Не станемъ прос-«то судить о дълахъ, но будемъ тщательно вни-«кать во время, причину, намъреніе, въ разли-«чіе лицъ и во всѣ другія обстоятельства, «иначе не можно дойти до истины» (2). Итакъ, руководясь симъ правидомъ, при каждомъ сличения Христовой Новозавѣтной заповѣли съ Ветхозавѣтною, будемъ вникать, къ чему HLN противъ чего именно направляема была Богомъ сія Ветхозавътная заповъдь, судя по свойству и обстоятельствамъ тёхъ временъ и лицъ, для которыхъ она была дана въ Ветхомъ Завътъ. Тогда усмотримъ, что Господь въ Новомъ Завътъ законополагаетъ лъйствительно то самое, къ чему велъ или предраснолагаль Ветхозавътный Законь, только не выражая сего вполнѣ и прямо въ своей буквѣ.

<sup>(1)</sup> Благовъстникъ. см. Правосл. Собесёдн. 1855. кн. 3. стр. 108.

<sup>(2)</sup> Беевд. св. Златоуста на Еванг. отъ Матеея. ч. 1. стр. 362.

но чего уже совершенно не примѣчали въ немъ Ічаси съ своими книжниками и Фариссями. И тогла ясно будеть для нась, что въ силу сего самаго начала, то есть, чтобы не разорить, исполнить законь и пророки Ветхаго a Завъта, Господь находилъ благовременнымъ н нужнымъ дополнять или лаже всепьло 38мънять TV най другую Встхозавѣтную 38повъдь новою духовною заповъдію. Такъ roворить о семъ и св. Іоаннъ Златоусть: «Хри-«стосъ начинаетъ предлагать повый законъ не «просто, по сличая оный съ постановленіями «древняго закона; и это для того, чтобы пока-«зать, во-первыхъ, что Его законоположение «не противоръчить прежнему, но весьма со-«гласно съ онымъ; во-вторыхъ, что Онъ спра-«ведливо и весьма благовременно къ древнему «закону присоединяетъ новый» (1). Посему Господь въ сихъ Своихъ изръченіяхъ: слышасте, яко речено бысть древнимъ.... Азъ же вамъ, выражаетъ такую общую глаголю мысль: «Закона и Пророковъ Ветхаго Завъта «не должно нарушать, но патодно разумѣть «Ветхозавътныя законоположенія и внушенія «глубже, нежели какъ разумъютъ Іудеи подъ «руководствомъ своихъ книжниковъ и Фари-

(1) **Ч. 1.** стр. 317.

«сеевь, слыша и впля одну букву ихъ. Долж-«но проникать въ то, къ чему, или противъ «чего они направлены по самому намърению и «мысли Божіей. Я, Которому Отець показы-«ваеть все, что Самъ творитъ, вижу и знаю «сіе намъреніе и мысль Божію. выраженную «въ буквъ Ветхозавътныхъ предписаній, и по-«тому раскрываю смысль оныхь во всей его «духовной полноть и совершенствь, котораго не постигаеть, слушая и изучая «Іудейство «только букву Ветхаго Завъта». И дъйствительно, Спаситель, какъ непосредственно знающій и Самъ въ Себъ существенно носящій всѣ мысли и намъренія Своего Отца о духовномъ совершенствъ людей, выраженныя уже и въ Ветхомъ Завѣть, только не вполять открыто, пэръкаетъ оныя безъ изслъдований и разъясненій, съ непреложностію самой истины.

Въ-третьихъ, что касается до изложснія духовныхъ заповѣдей въ бесѣдѣ Христовой, то должно замѣтить, что Господь Іисусъ хотя, нри затемнѣній или извращепіп Іудеями самаго существа спаситсльныхъ истинъ, не щадилъ не только попятій Іудейства, но и столько чтимой онымъ буквы самаго откровенія Ветхозавѣтнаго; однако въ образть изложенія и раскрытія духовныхъ истинъ преиудро и человѣколюбиво снисходилъ къ пріемлемости современнаго ему Іудейства. Такъ. Іудеямъ, воспитаннымъ подъ образнымъ иорядкомъ и руководствомъ Ветхаго Зав'ета. свойственъ и любезенъ и особенно лоступенъ быль именно образный, приточный характерь изложенія духовныхъ истинъ. Человъколюбивый и премудрый Христосъ весьма часто н нредлагалъ Свое ученіе, особенно всенародное, мли совершенно въ притчахъ, въ цълыхъ иносказательныхъ повъствованіяхъ, или въ ръчи, обильной образами, взятыми оть чувственныхъ предметовъ и отъ современнаго быта. также въ переносныхъ краткихъ выраженіяхъ. Ръчь сего послёдняго рода идеть и въ разсматриваемомъ нами отдълении Христовой бесъды. Возводя Іудеевъ къ возвышенно-духовному разумънию нравственнаго закона, Спаситель предлагалъ имъ какбы нъкоторыя, удободоступныя для нихъ, ступени для восхожденія ихъ отъ чувственнаго образа ихъ мыслей къ духовному, какъ то : указанія на обычныя въ ихъ быту дёла и порядки (напр. повиненъ есть суду, сонжищу и пр.), чувственно-образное выражение духовно-нравственныхъ наставленій (папр. аще око твое десное соблажняеть тя, изми е и верзи оть себе и пр.), и тому подоб. Все это, при совершенной ясности общаго направленія бесёды, духовнаго или возвышеннаго надъ илотскимъ,

очевидно, не должно быть понимаемо строго буквально. При объяснения всёхъ подобныхъ наставлений должно обращать внимание на общий духъ Христова учения и на тѣ истины, которыя изрѣчены Господомъ простою и точною рѣчью. Ибо Законъ можетъ быть правильно понятъ не иначе, какъ при истолковани его въ духѣ самаго Законодателя.

Итакъ будемъ разсматривать одну за другою заповѣди Христова Законодательства, излагаемыя имъ въ дополненіе, а иногда и во всецѣлое замѣненіе Ветхозавѣтныхъ предписаній.

#### о заповъди: не убій.

Слышасте, яко речено бысть древнимь: не убіеши: иже (бо) аще убіеть, повинень есть суду. Азъ же глаголю вамь: яко всякь гнъваяйся на брата своего всуе, повинень есть суду: иже бо аще речеть брату своему, рака: повинень есть сонмищу: а иже речеть, уроде: повинень есть гееннь огненный. Аще убо принесеши даръ твой ко олтарю, и ту помянеши, яко брать твой имать нычто на тя: остави ту даръ твой предъ олтаремъ, и шедъ прежде смирися съ братомъ твоимъ, и тогда пришедъ принеси даръ твой. Буди увъщаваяся съ соперникомъ твомъ скоро, дондеже еси на пути съ нимъ, да не предастъ тебе соперникъ судіи, и судія тя предастъ слузњ, и въ темницу вверженъ будеши. Аминь глаголю тебъ: не изыдеши оттуду, дондеже воздаси послъдній кодрантъ (ст. 21—26).

Речено бысть древнимь: не ибіеши. И это было достаточно для древнихъ: ибо они, ио свидътельству самаго слова Божія (Гал. 4, 13), были въ состоянии младости, подобномъ автскому возрасту челов'еческой жизна; а человъка въ этомъ состоянии и возрастъ, въ которомъ мысль и расположение немедленно по своемъ внутреппемъ возбуждении стремптся къ внъшнему обнаружению, довольно удержать отъ самаго обнаруженія вспыхнувшаго въ немъ гнъва и непависти къ ближнему,-и онъ незаметно возстановить въ себе должную въ нему любовь. Если бы, напримъръ, Каннъ, который тотчасъ по возбужденія зависти RЪ брату сталь мрачепь и поникъ взоромъ, удержался отъ дальнъйшаго ужаспъйшаго обнаруженія своего человъкоубійственнаго чувства ( отъ чего и удерживаль его Самъ Господь): то онъ возвратилъ бы въ свое сердце брата. Исавъ. по такому же ненавистному движению, ръшась умертвить брата, но не будучи допущенъ 10 сего удаленіемъ Іакова въ нную страну, ВЪ

носледствии съ распростертыми объятіями и слезами искренней братской любви встратиль того же самаго Іакова: притече Исавъ **6**() срътеніе ему: и объемъ сго, припаде на выю его и облобыза его: и плакастася оба (Быт. 33, 4). Посему, на все прододженіе состоянія челов'єчества, подобнаго состоянію младости, и данъ законъ собственно противъ обнаруженія, и притомъ всецълаго обнаруженія гибва и ненависти, противъ убійства; ибо съ полнымъ соблюденісмъ сего закона въ человъкъ сослинялось исполнспіе и луховзаповѣли о ненарушимости ной сердечной любви къ ближнему. Время Христово и свойства Іудеевъ ссго времени уже были инаковы. Теперь Фарисей, не совершая убійства по закону, могъ дозволять себѣ въ сердцѣ питать злобу, зависть, мстительность, и при всемъ этомъ мечтать еще о законной своей праведности, какъ не нарушившій буквы закона: не убій. Эго было уже совершеннымъ извращеніемъ существа и истиннаго направленія заповъди Закона. Итакъ для того самаго, чтобы -Законъ не былъ извращенъ и забытъ въ своемъ существѣ, а напротивъ остался въ своемъ первоначальномъ значени и силъ, чтобы, то есть, не разорити, а исколнити законг, Господь съ властию всрховнаго законодателя Гляголеть уже не такъ, какъ речено бысть древнижь и какъ доселѣ гласила буква Закона, далѣе которой не проникали Іудеи, а законополагаетъ заповѣдь духовной правды прямо и вполнѣ въ ея существѣ и силѣ, заповѣдь, чтобы любовь и миръ въ отношеніи къ ближнимъ не были нарушаемы ни словомъ, ни даже движсніемъ сердечнымъ. Азъ же глаголю вамъ, яко всякъ гнъваяйся на брата своего всуе, повиненъ есть суду; иже бо аще речетъ брату своему рака, повиненъ есть сонмищу, и проч.

Но между твмъ, какъ при утверждении существа и силы закона о ненарушимости любви къ ближнему Христосъ не стъсняется не только общимъ, или господствующимъ направленіемъ іудейства, но и самою буквою Писанія, -въ образъ изложенія и раскрытія сего закона Онъ снисходитъ къ пріемлемости Іудеевъ. Ибо о разныхъ степеняхъ какъ нарушенія сего закона. такъ и наказанія за сіе нарушеніе Онъ говорить не просто, раскрывая только общія духовно-правственныя понятія, но представляя нарушителей духовнаго закона какбы отвѣтчиками предъ внёшними судами, извёстными у Іудеевъ, и притомъ указуя только частные, болье обычные случаи нарушенія сего закона (ст. 22). Равнымъ образомъ и убъждение къ возможно-тщательному исполнению сего самаго закона любви и мира Господь предлагаеть такимъ образомъ, что указустъ также на частный случай жертвоприношенія, совершаемаго не въ мирѣ съ ближнимъ, и образно представляетъ немиролюбиваго человѣка должникомъ своего ближняго, находящимся съ нимъ уже на пути къ судіѣ и подвергающимся опасности заключенія тюремнаго даже за одну полушку долга (ст. 23—26).—Разсмотримъ все это сначала въ подробностяхъ, а потомъ изложимъ общій смыслъ всего мѣста.

Степени нарушенія закона любви и мида въ отношении къ ближнему указаны, въ бесъдъ Христовой, три слъдующія: гнъвъ на ближняго, допускаемый всуе; потомъ поношеніе ближняго словомъ рака (пустой человъкъ), наконецъ презрительное название ближняго уродожь. Итакъ первая степень нарушенія закона: не убіеши, понимаемаго въ своемъ духовномъ существъ, есть гнъвъ, сокрытый въ душѣ и не выражаемый ни словомъ, ни дъломъ. Не всякій, гитвающійся на другаго, подвергается въ настоящемъ мъстъ осуждению, но только тотъ, кто гнъвается всус, чей гнъвъ не основывается на любви къ истинъ и добродътели. Гиввъ означаетъ преимущественно слъпую страсть, не управляемую разсудкомъ. Имъя въ виду такой гнъвъ. Апостолъ Іаковъ говорить: гнљег мужа правды Божія не содъловаеть, и Апостоль Павель заповъдуеть Христіанамъ отложить сго (Кол. 3. 8). Вторая степень нарушенія заповѣди: не нбіеши-состоптъ въ томъ, когда кто скажетъ другому: рака. Слово рака, говоритъ святый Златоусть, не составляеть большой обиды; оно выражаеть только пѣкоторое неуваженіе къ другому (<sup>1</sup>). У Спріянъ, изъ лзыка которыхъ взято сіс слово, оно было браннымъ словомъ, которое впрочемъ по весьма обыкновенному употребленію своему не выражало частныхъ недостатковъ того, къ кому относилось, HO только означало неспокойное состояние Ауши того, кто произносиль его, и служило выраженіемъ гнѣва. Итакъ вторая степень преступленія, осуждаемаго Спасителемъ, состоить въ томъ, когда человѣкъ не удерживаетъ гнѣва въ себъ, но выражаетъ его словами, съ смущеннымъ тономъ. Третія степень нарушенія заповѣди: не убіеши-состоить въ томъ, когда кто говорить другому: ироде. Сіе названіе, по точнъйшему преложению подлинной Евангельской ричи (2), значить собственно: иупый; но какъ мудрость у древнихъ означала не столько просвъщенный умъ, сколько благочестивую

<sup>(1)</sup> Это слово Сирское, происходитъ отъ рёх- в значитъ: пустый.

<sup>(2)</sup> Погречески стоить слово: народ, глупый.

жизнь: такъ глупостію называлось нечестіе. Посему словомъ уроде указывается на нравственные недостатки; и слъдовательно, кто называетъ другаго симъ именемъ, тотъ, осуждая его, обнаруживастъ злое расположение и превръніе къ нему. Птакъ съ сею степенью гнъва соединяется осуждение, злость, гордость.

Во встать исчисленныхъ случаяхъ разумуется такое состояние души, въ которомъ мы удовлетворяемъ своему самолюбио, не заботясь о благъ другаго. Въ первомъ случаъ гиъваемся напрасно, когда или только по неосновательному подозрвнію, или по ложной клеветь, или по одной неосторожности ближняго, ИЛИ даже за прямодушіе и другія, могущія оскорбить самолюбіе наше, добрыя качества ближняго, прерываемъ любовь къ нему. Когда сей неосновательный гибвъ выражаемъ языкомъ, показывая и словами и тономъ голоса, что оскорбление, нанесенное намъ, очень тяжко для насъ: то хотя бы мы не унижали брата постыдными словами, уже смущаемъ его сердце и самую совъсть, если онъ не думалъ оскорбить насъ, или оскорбилъ ненамъренно. Когда же гнъвъ нашъ восходить до такой стелени, что мы не стылимся поносить ADY**гаго, т. е. обличать его въ слабостяхъ, вы**казывать къ нему презръніе, соединенное съ враждебнымъ расположеніемъ: то это значить

еказать ему: уроде. Итакъ общая черта всъхъ сихъ степеней гнъва есть та, что предающійся оному, такъ или иначе терзаетъ душу и честь ближняго изъ угожденія своему самолюбію. Такой гнъвъ и такія его обнаруженія, очевидно, относятся къ движеніямъ и выраженіямъ человъкоубійственнаго расположенія духа—нелюбви и ненависти къ ближнему, и потому самому составляютъ разные виды и степеня нарушенія заповъди: не убій.

Съ другой стороны, изъ самаго существа сей же заповћди: не убій, какъ раскрываеть оную Спаситель, прямо и ясно слёдуеть, что нельзя почесть нарушеніемъ оной того гнѣва на какого либо ближняго, который происходить отъ усмотрѣнія, что онъ теряетъ вѣчное блаженство, или желаетъ насъ лишить сего блаженства, когда, напримъръ, ближній какимъ бы то ни было образомъ влечетъ насъ ко гръху, когда онъ въ присутствіи нашемъ дерзаеть оскодблять величіе Творца, не слушая COB<sup>5-</sup> товъ и убъжденій другихъ. Такой гибвъ, какъ благородное движение духа, ревнующаго о томъ, чтобы ближній и самъ былъ духовно-живъ H въ другихъ не убивалъ жизни духовной, есть истинное исполнение закова: не убий. «Но есля «кто гнѣвается справедливо», говорить блаженный Өсофилактъ, «для вразумленія и по духов-

ной ревности, тоть не будеть осужденъ» (1). Вь семь случав гиввь бываеть плодомъ благоговънія къ славъ Божіей, глубокаго желанія въчнаго блаженства себъ и другимъ, и не что нюе есть, какъ выражение духовной ревности, того огня пламенной любви къ Богу и ближнимъ. который постоянно согрвваетъ сердце благочестивыхъ, и который стремится истребить гръхъ и въ другихъ. Сей-то гитввъ былъ во временамъ въ Спасителъ и Его ученикахъ (сл. Мар. 3, 5). Онъ побуждалъ Господа называть Фариссевь бушти (норо;), словомъ, которое въ нагорной проповѣди переведсно: ироде. Но что быль сей гнъвъ, если не движение и выражение. Божественной любви, желавшей вразумить ослепленныхъ и слелать ихъ CIIOсобными къ принятію благодати? Сего DOIA гитвъ былъ и въ первомученикъ Стефанъ, который говориль первосвященникамь и книжникамъ: вы присно Духу Святому противитеся, якоже отцы ваши, тако и вы. Онъ быль въ сердцъ Павла, который назвалъ предсвлателя іудейскаго судилища стъкою поваплениюю. Имъ воспламененъ былъ св. Николай когда въ собрания Епископовъ ударилъ

Отд. ІУ.

<sup>(1)</sup> Блазовъстникъ. См. Прав. Собес. 1855 г. кн. 3. стр. 102.

нечестиваго Арія по ланить за его богохульство. Онъ можетъ горъть въ каждомъ върующемъ. Только не каждый върующій можетъ отличить его отъ гръховнаго гитва. Гитвается и суевъръ, повыдимому, за славу Божію, за въчное блаженство свое, за спасеніе другихъ; но гитвъ его есть убійство, потому что главная причина гитва сего есть не чистая и разумная ревность къ славъ Божіей, но самолюбіе, прикрытое личиною ложной набожности. Апостолъ Шавелъ не осуждаетъ гитва и въ Христіанахъ, но только требуетъ, чтобы гитвъ ихъ былъ безгръщенъ (Ефес. 4, 26).

Что васается степеней наказанія, которымъ Спаситель угрожаеть за гибвъ, или за нарушеніе запов'яди о'любви и миръ съ ближнимъ, то степени сего наказанія различны по различію гнъва. Они суть-повинность cudu. новинность предъ сонмищемъ, или верховнымъ судилищемъ, и наконецъ повинность зеенны озненной. Для объясненія сихъ стененей наказанія надобно обратить винманіє на судопроизводство, бывшее у Іудеевъ относительно преступниковъ закона: не убіении. Моисей дозволиль мстить за кровь убитаго, и убійца подвергался смерти отъ родственниковъ убитаго; но въ послъдствіи правители іудейскаго народа предоставная дбло убійцы суду, и чтобы предотвратить Іудеевъ отъ мщенія, сдълали прибавленіе къ самой заповъди Моисея: убійца подлежить суду. Поелику же въ разсматриваемомъ нами мъсть упоминается не только о сидъ, но еще о сонмищъ (тф συνεδρίφ), которое, по постепенному усилению мыслей Спасителя, означаетъ высшее правительственное мъсто: то налобно имъть въ виду и самое раздъленіе іудейскихъ судовъ. У Іудеевъ, по сказанию Раввиновъ, въ тъхъ селеніяхъ, гдъ находилось менъе 120 человъкъ, устроены были судилища, состоявшія изъ 3-хъ мужей: но въ сихъ судилищахъ ръшались только тв преступленія, за которыя взыскивалась денежная пеня. Слъдовательно, сего суда нельзя разумъть въ заповъди: не убіеши, нарушители которой подлежали смертной казни. Въ тъхъ селеніяхъ, гдъ жителей было болње 120-ти человъкъ, находились судилища, состоявшія наъ 23 членовъ. Здёсь разсматривались уголовныя преступленія, какъ напримъръ человъкоубійство, хотя судебныя ръшенія приводились въ исполнение не иначе, какъ съ утвержденія Синедріона. Сей-то судъ разумъется ( въ словахъ: иже бо аще убіеть, повинень есть суду. Главнымъ же судилищемъ былъ Синедріонъ, въ которомъ засъдали 72 члена. Здъсь разсматривалась самыя важныя лъла. разсуждаемо было о войнъ, о миръ, о ложныхъ пророкахъ. По мъръ важности сулебныхъ OTI. IV. 16\*

мъстъ, предоставлялось имъ употреблять и наказанія, одни другихъ большія. Мечь для наказанія убійць смертію предоставлень быль судилищу изъ 23-хъ членовъ. Верховное CVлилище, Синедріонъ побивалъ богохульниковъ и дожныхъ пророковъ камнями. Но употреблялся еще третій, высшій степень смертной казни: сожжение огнемъ. Въ отношении къ сей послълней казни особенно замъчательна извъстная долина близь Ісрусалима, принадлежавшая сынамъ Енномовымъ, и нотому носившая имя долины Еннома (<sup>1</sup>). До временъ царя Іосія на сей долинъ Іудеи совершали служеніе Молоху, приносили въ жертву дътей, сожигая ихъ на огнъ, или проводя чрезъ огонь; посему на ней постоянно курился огонь. Дабы сдълать сію долину предметомъ общаго отвращенія, благочестивый Іосія повельль бросать туда мертвые трупы, не удостоенные погребенія. Тамъ они содълывались пищею червей. Для предотвращенія язвы, которая могла родиться отъ смердящихъ испареній гніюшихъ . труповъ, былъ возжигаемъ также огонь для сожженія ихъ. Такимъ образомъ сіе мъсто возбуждало отвращеніе и ужасъ въ зрителяхъ, и потому было весьма выразительнымъ образомъ

(1) По-Еврейски: gei hinnom, отсюда геенна.

мѣста вѣчныхъ мученій, которое посему и получило пазваніе геенны, принадлежавшее этой ужасной долинѣ. Доказательствомъ, что слово геенна, въ настоящей бссѣдѣ Христовой, означаетъ дѣйствительно мѣсто нескончаемыхъ или вѣчныхъ мученій, служатъ слѣдующія слова Самого Христа о гееннѣ: идпьже червь ихъ не умираетъ и огнь не угасаетъ (Мар. 9, 44. 46. 48). Итакъ, по словамъ Христовымъ, даже за сердечныя движенія одного суетнаго гнѣва человѣкъ подлежитъ не менѣе тяжкому суду и наказанію, какъ у Іудеевъ подлежалъ самый убійца; а за выраженіе суетнаго гнѣва въ неспокойномъ и нсуважительномъ

го гнѣва въ неспокойномъ и нсуважительномъ словѣ о ближнемъ, онъ подвергается отвѣтственности, подобной той, какой подвергался виновный предъ верховнымъ судилищемъ, на которомъ осуждались богохульники и лжепророки; за злобное же и презрительное поношеніе ближняго человѣкъ заслуживаетъ гсенскаго огня вѣчныхъ мученій, котораго только образомъ, или тѣнію былъ курящійся огонь на долинѣ Енномъ.

Значеніе вѣчныхъ мученій, принадлежащее слову—геенна, ведетъ къ правильному разумѣнію и первыхъ двухъ наказаній. Ибо когда геенна, въ бесѣдѣ Христовой, прямо означаетъ мѣсто и огопь вѣчной муки: то и другія судилища земной жизни, исчисляемыя наряду съ геенною, служать, въ словахъ Его, также образомъ духовныхъ будущихъ наказаній. И въ самомъ дълъ, когда гнъвъ не выражается ни словоиъ, ни дъломъ: то онъ не можетъ и подлежать земному суду; его можетъ видъть и наказывать только Судія небесный. Правда, для насъ сокрыты тайны будущей жизни; мы He можемъ со всею ясностію показать, чему соотвътствуютъ исчисленныя Господомъ наказанія. Но если подъ геенною разумѣются вѣчныя мученія: то сонмище, наи верховное судилище можеть означать послёдній всемірный судъ, на которомъ гръшники понесутъ наказаніе отъ страха при взорѣ на величіе Судін и о которомъ самое представление должно UDUносить тяжкое мучение гобщнику еще въ сей жизни и особенно по смерти, до всеобщаго воскресенія. Судъ же можеть означать частный судъ по смерти каждаго, или такъ называемыя мытарства, въ которыхъ грѣшникъ подвергнется мучительному истязавію за всѣ мысли и движенія сердца, несогласныя съ закономъ Божінмъ.

Таковы наказанія, опредъленныя въчнымъ Правосудіемъ за самыя малыя преступленія, отъ которыхъ пикто не свободенъ и которыя мы едва почитаемъ грѣхами. «Но смотри», говоритъ св. Златоустъ (<sup>1</sup>), «какъ постепенно

<sup>(1)</sup> Бесѣд. св. Злат. ч. 1. стр. 328.

«Господь переходить оть малыхъ наказаній къ «большимъ, и тъмъ какбы защищаетъ Себя «предъ тобою, показывая, что Онъ Самъ во-«все не хотълъ бы употреблять подобныхъ «угрозъ, но что мы сами заставляемъ Его про-«износить такiе приговоры. Я сказаль тебъ. «говорить Онъ: не гитвайся напрасно, ибо по-«виненъ будешь суду. Ты пренебрегъ этимъ: «смотри же, что породиль гиввь твой: ORT «тотчась заставных тебя поносить другаго. «Ты сказаль брату своему: рака. За это Я «полвергъ тебя другому паказанію-суду сон-«мища. Но если ты, презръвши и сic, про-«стрещь далѣе свою наглость: то Я не стану «болѣе налагать на тебя сихъ умъренныхъ на-«казаній, но подвергну тебя въчному мученію «геенскому, дабы ты наконець не покусился и «на убійство. Ибо ничто, ничто не бываеть такъ «несносно, какъ ругательство, ничто столько не «угрызаеть душу челов'вческую; а чёмъ язви-«тельнѣе слова обидныя, тъмъ сильнѣйшій «возгарается огнь. Итакъ не почитай за ма-«ловажное называть другаго уродоми ( безумчнымъ). Ибо отнимая у брата своего то, чъмъ «мы отличаемся отъ безсловесныхъ, и 410 «пренмущественно содълываеть насъ человъ-«ками, т. е. умъ и разсудокъ, ты чрезъ это «лишаешь его всякаго благородства. Итакъ не «на слова только должны мы обращать внима-

Прет-«ставляя то, какой ударь нанести можеть сло-«Во, и какое причннить зло. Посему и Апо-«столь Павель изгоняеть изъ царствія не «только прелюбодъевъ и блудниковъ, но и «досадителей (1). И весьма справедливо. Ибо «поноситель разоряеть благо, созидаемое лю-«бовію, подвергаеть ближняго безчисленнымь «бъдствіямъ, производить непрестанныя враж-«ды, разрываетъ члены Христовы, ежедневно «изгоняеть любезный Богу мирь, своими ру-«гательствами уготовляеть діаволу пространное «жилище, и дълаетъ его сильнъйшимъ. Посему «Христосъ постановилъ сей законъ, дабы осла-«бить крѣпость его. Ибо Онъ имѣетъ вели-«вое поцечение о любви; потому что любовь «есть мать встать благь и отличительный при-«знакъ Его учениковъ, она одна содержитъ въ «себъ всъ совершенства, человъку сродныя. «Посему Інсуєъ Христось справедливо старает-«ся такъ сильно истребить самые корни и «источники вражды, разрушающей любовь. «Итакъ не думай, чтобы въ словахъ Христо-«выхъ было увеличение; но размысливъ, какія «отъ сихъ заповъдей происходятъ блага, удив-«ляйся кротости оныхъ. Ибо Богъ ни о чемъ

(1) То есть, злорьчивыхъ (Кор. 6, 10).

«такъ не печется, какъ о томъ, чтобъ мы жи-«ли въ единении и союзъ между собою. И вотъ «причина того, что Господь и Самъ, и чрезъ «Своихъ учениковъ, какъ въ Новомъ, такъ н «въ Ветхомъ Завътъ, часто изрекаетъ сію за-«повѣдь, и показываетъ, что Онъ весьма строго «мстить и наказываеть за презрѣніе ея. Ибо «ничто столько не способствуеть ко введенію «и укоренению всякаго зла, какъ истребление «любви, почему и сказано: когда умножит-«ся беззаконіе, изсякнеть любы многихь «(Мат. 24, 12). Такъ Каинъ сдълался брато-«убійцею; такъ предались жестокости Исавъ и «братья Іосифовы; такъ безчисленное множе-«ство золь вторглось въ міръ отъ разрыва «любви. Посему-то Іисусъ Христосъ со всею «заботливостію истреблясть все то, что D83чрушаеть любовь».

: • Нодобнымъ образомъ отвѣтствуетъ блаженный Феофилактъ на вопросъ о строгости наказаній, опредѣленныхъ Господомъ. «Нѣкото-«рые признаютъ этотъ приговоръ», говоритъ онъ, «слишкомъ строгимъ и тяжкимъ, но не-«справедливо. Ибо не достоинъ ли геенны тотъ, «кто лишаетъ брата разума и смысла, чѣмъ «мы отличаемся отъ животныхъ безсловес-«ныхъ? Кто поноситъ и безчеститъ; тотъ «прекращаетъ любовь; а съ прекращеніемъ «любви уничтожаются и всѣ добродѣтели, «подобно какъ при любви всѣ онѣ въ силѣ. «Итакъ поноситель, прекращая любовь, пре-«кращаетъ всѣ добродѣтели, и посему справед-«ливо подлежитъ геениѣ огненной» (<sup>1</sup>).

Только при мысли о такой тяжести грѣховъ и о такой строгости небеснаго Судіи можно уразумѣть величіе любви Господа къ намъ, принесшаго Себя Самого въ жертву за наши грѣхи. Онъ одинъ, освободившій насъ отъ невозможнаго удовлетворенія оскорбленному Правосудію, можетъ освободить и отъ тяжкихъ наказаній, если мы будемъ притекать къ Нему съ сокрушеннымъ сознаніемъ своей вины и немощи.

Перейдемъ теперь къ изъясненію и самаго, предлагаемаго Христомъ, убѣжденія въ исполненію раскрытаго выше закона любви и мира въ отношеніи къ ближнему. Въ убѣжденіе къ сему Спаситель, сначала указываеть на жертвоприношеніе, совершаемое не въ миръ съ ближнимъ. Онъ имъетъ при семъ въ виду опять поступки своего времени. Необузданная мстительность господствовала и въ общественной и въ частной жизни Іудеевъ, а фарисейское благочестіе думало освободиться отъ строгости нравственнаго закона точностію

<sup>(1)</sup> Блаювьстникь. См. Правосл. Собестд. 1855 г. кн. 3 стр. 103.

въ исполненін обрядовыхъ учрежденій и преданій (Матө. 15, 7—9; 9, 13). Что же говоритъ Господь? Онъ беретъ во вниманіе назначенное прямо для угожденія Богу учрежденіе—жертвоприношеніе и находитъ оное неблагоугоднымъ Богу, безъ мира съ ближнимъ. Аще принесеши даръ твой ко олтарю и ту помянеши, яко братъ твой имать нъчто на тя: остави ту даръ твой предъ олтаремъ, и шедъ прежде смирися съ братомъ твоимъ: и тогда пришедъ принеси даръ твой.

Сін слова Спасителя должны были произвести глубокое впечатление на Іудеевъ. Они представляють Іудея въ такомъ положения, нли въ то время, когда онъ принесъ уже свою жертву въ притворъ храма, и ожидалъ, когда священникъ приметъ ее, чтобы заклать и возложить на жертвенникъ. Въ эту минуту, когда Іудей думалъ пріобръсти благоволеніе Божіе, онь лолжень быль вильть, что для Бога миръ съ ближними дороже всякой жертвы, что для примиренія съ братомъ надобно прервать саное Богослужение, иначе оно будетъ не только неугодно, но и оскорбительно для Бога (слич. 6, 14; Мар. 11, 25. **1** Тим. 2, 8). Таково значение словъ Христовыхъ по отношению къ первымъ Его слушателямъ, каковы были Іуден. Но поелику Госполь даеть

законы Новаго Завѣта, и о самомъ дѣйствіи принссенія дара жертвеннику говоритъ безъ указанія какихъ либо особенностей собственносѣновнаго Богослуженія: то должно относить разсматриваемое наставленіе Господа и къ Христіанскому Богослуженію. Посему, что здѣсь говорится о жертвѣ, то уже въ первыхъ столѣтіяхъ Христіанства разумѣли въ особенности о таинствѣ Евхаристіи; и изъ сего произошло святое правило, чтобы вѣрующіе предъ пріобщеніемъ святыхъ Таинъ примирялись съ ближними лобзаніемъ святымъ.

Помянеши, яко брать твой имать нъчто на тя. Ближній можеть гнъваться или за нанесенное ему оскорбление. или но какому либо только подозрѣнію, или по неудовлетворенію его самолюбію. Во всякомъ случав нашъ долгъ-заботиться о пріобрътеніи его сердца. Даже и тогда, какъ безъ всякаго повода съ нашей стороны, онъ самъ оскорбилъ нась, мы должны искать мира съ нимъ. Въ другихъ мъстахъ Св. Писанія предписывается вообще мириться съ тъми. на кого имвемъ что нибудь, или съ къмъ у насъ нътъ мира (Мат. 6, 14; Мар. 11, 25; 1 Тим. 2, 8). А въ молитвахъ св. Церкви, читаемыхъ предъ пріобщеніемъ св. Таинъ, дается следующая заповъдь: первње примирися тя опечалившими, то есть, примирись не только съ тёми,

которыхъ ты оскорбилъ, но даже съ тёми, которые оскорбили тебя самого. Подобнымъ образомъ объясняетъ слова Христовы и блаженный Өеофилактъ: «къ словамъ: аще братъ «твой имать нъчто на тя, не присовоку-«пилъ еще ничего: справедливо ли, то есть, или «несправедливо имать онъ, примирись. При-«томъ не сказалъ: если ты имъешь что либо «противъ него, но: если онъ имъетъ нъчто «противъ тебя, постарайся примирить его съ «собою» (<sup>1</sup>).

Остави ту даръ твой предъ олтаремъ и шедъ прежде смирися. Слово—смирися употребляется для означенія взаимнаго примиренія двухъ лицъ между собою (1 Кор. 7, 11). «Богъ отказывается и отъ собственной «чести», замѣчаетъ на сіе мѣсто тотъ же бл. Θеофилактъ, «лищь бы мы хранили любовь.... «А даръ повелѣваетъ оставить для того, чтобы «поставить тебя въ необходимость къ примире-«нію: ибо если при семъ пожелаешь принести «даръ твой, то по необходимости долженъ бу-«дешь примириться. Но съ симъ вмѣстѣ пока-«зываетъ и то, что любовь есть истинная «жертва» (<sup>2</sup>).

<sup>(1)</sup> Блаювъстникъ. См. Правосл. Собесѣд. 1855 г. кн. 3. стр. 104.

<sup>(2)</sup> Tamme.

И тогда пришедъ принеси даръ твой. Жертвы не должно оставлять: ее налобно принести послъ; и тогда она будетъ пріятна Богу. Конечно, не всегда можно исполнить разсматриваемое наставление Господа въ буквальномъ смыслъ. Посему древніе толковники справелливо замѣчаютъ, что, въ случаѣ невозможности поступать буквально по наставлению Господа, должно отходить отъ жертвенника для примиренія не ногами, но сердцемъ. Спасительно и богоугодно просить прощеніе у другаго самымъ дѣломъ. Но когда, напримѣръ, отдаленность разстоянія п т. под. не дозволяеть исполнить буквально заповѣдь Спасителя, тогда довольно внутренняго примиренія. Самъ Господь въ другомъ мъств требуетъ, чтобъ мы отпущали другимъ прегръшенія во время 10литвы, разумъя очевидно отпушение въ серапъ (Мар. 11, 25).

Далье, въ убъжденіе къ соблюденію той же заповѣди о любви и мпрѣ съ ближнимъ, Господь представляетъ человѣка немиролюбиваго должникомъ ближняго, находящимся съ импъ уже на пути къ судіи, который не выпуститъ виновнаго изъ темницы, до уплаты послѣдней полушки долга: буди увљидавался съ соперникомъ твоимъ скоро, дондеже еси на пути съ нимъ, да не предасть тебе соперникъ судіи, и судія тя предасть

слизь, и въ темницу вверженъ бидеши. Аминь глаголю тебь: не изыдеши оттуду. воздаси послъдній кодрантъ. дондеже Рвчь, очевидно, приточная. Образъ взятъ, какъ можно примътить, изъ Рямскаго судоидонзволства, которому въ тяжебныхъ лёлахъ должны были подлежать и Іуден, современные Христу. По Римскимъ законамъ, посредники старались сначала дома примирить ссоряшихся, и если не успъвали, то истецъ требоваль, чтобы виновный шель вмъсть съ нимъ къ претору. Когда побуждаемый не соглашался идти, то истецъ влекъ его силою. У судьипретора не было уже пощады виновному, или неисправному должнику. Въ положении сего должника, пока онъ еще на пути къ судія, представляется человъкъ немирный съ ближнимъ. Разръшимъ черты сего образа, или притна точныя мысли, какія выражены въ ЧИ. словахъ Христовыхъ.

Путь къ судіи есть образъ жизни временной, которая уже въ Ветхомъ Завѣтѣ называется путемъ всѣхъ людей (3 Цар. 2, 2. Іов. 16, 29). Судіею, какъ и царемъ, въ Св. Писаніи часто и весьма естественно представляется Господь Богъ; ибо судебная и особенно верховно-судебная или царская власть есть отблескъ власти Божіей. Въ служителяхъ, которые исполняютъ повелѣніе судіи, мы видимъ

также образь, имъющій духовное значеніе. Въ притчь о плевелахъ Спаситель называетъ жателями Ангеловъ. Тамъ, гдъ онъ говоритъ о послъднемъ судъ міра, Ангелы опять представляются служителями всемірнаго Судін (Мате. 15, 39. 49. 24, 31). Подъ соперникомъ, какъ довольно ясно открывается изъ словъ Спасителя, разумъется человъкъ, оскорбленный нами (1). Подъ образомъ темницы въ Св. Писаніи неръдко разумъется мъсто въчныхъ мученій (1 Петр. 5, 19. Апок. 20, 7. 2 Петр. 2, 4. 9. Іуд. 6). Спаситель, присовокупляя, что виновный не выйдетъ изъ темницы, докодъ не отдастъ послѣдняго кодранта, указываеть на непремъняемость сего наказанія; ибо сань собою никто не дасть Богу измъны за ся. и цъну избавленія души своея (Псал. 48, 8. 9). Въ притчѣ о должникѣ повѣствуется, что царь повелћањ бросить его въ темницу, доколћ онъ не отдастъ всего своего долга (Мато. 18, 34). Но должникъ не въ состояніи былъ уплатить

<sup>(1)</sup> Это объяснение не протяворічнтъ слованъ древняго Славянскаго переводчика толкованія бл. Ософилакта, который говорнть, что соперникъ есть совість наша; потому что человікъ оскорбленный можетъ предать насъ Божественному суду силою Божественнаго же закона, или совісти нашей, обличающей насъ въ гріхахъ нашихъ.

его (ст. 25). Итакъ слова Спасителя изображаютъ тяжесть и безконечность наказанія зя непримирение съ соперникомъ. Такъ величие Божіе оскорбляется враждою съ ближнимъ! Всъ мы братія и дъти Единаго Отца Бога. Не сохраняя мира съ братомъ, мы разрываемъ союзъ съ Самимъ Отцемъ небеснымъ и по справедливости подвергаемся столь тяжкому наказанію! «Итакъ убъдимся сими наставленіями». говоритъ св. Златоустъ, «и не будемъ произво-«дить споровъ и ссоръ, и тъмъ болѣе, что сін «повельнія еще прежде будущихъ наградъ при-«носять съ собою удовольствіе и пользу. Еже-«ЛИ ЖЕ АЛЯ МНОГИХЪ ЭТО КАЖЕТСЯ СЛИШКОМЪ «тягостнымъ и труднымъ, таковые пусть по-«мыслять, что они дълають сie для Христа, и «тогда тяжкое сдълается пріятнымъ. Ибо до-«коль будемъ держаться постоянно сей мыс-«ли, дотолъ не почувствуемъ никакой тягости, «но все будетъ приносить намъ великое **YA0-**«вольствіе, самый трудъ уже не покажется «трудомъ; но чъмъ болъе станетъ умножаться, «тъмъ болье сдълается пріятнымъ и сладост-«нымъ» (<sup>1</sup>).

Такимъ образомъ общій смыслъ всего мѣста есть слъдующій: «И однъ сердечныя двп-

(1) Бесѣды св. Злат. ч. 1. стр. 338, 339. Отд. IV. 17

женія несправедливаго гнѣва имѣють уже силу и виновность, какія Іудеями приписывались убійству: по выход'ь челов'ька изъ пастоящей жизни, когда будуть душу его истязывать на предварительномъ частномъ судѣ, горько напомнятся ему всѣ эти грѣхи внутренняго чсловъкоубійства. Что же касастся до выраженія сустнаго гнъва въ неспокойныхъ словахъ, въ худыхъ отзывахъ о ближнемъ. - за подобное унижение образа Божія, по которому человъкъ созданъ, виновный подлежитъ такой отвѣтственности, какой Іудеи подвергаютъ только богохульниковъ и имъ подобныхъ оскорбителей святыни: на всемірномъ страшномъ су-**АВ** ЭТО ПОЧУВСТВУСТЬ И НА ОПЫТВ ДОЗНАСТЬ ПОрицатель ближняго. А гордо-презрительное и злобное слово о ближпемъ есть вина, достойная прямо вѣчпой смерти; виповные въ сихъ гръхахъ и не очистившіеся покаяніемъ составляютъ върную и въчную добычу огня геенскаго. Таковъ судъ правды Божіей о нарушеніи любви и мира съ ближнимъ, если виновный не позаботится сколь возможно скорбе и искреннѣе возстановить любовь и миръ съ ближнимъ! Не думай, чтобы молитва, соединяемая съ дарами и жертвами Богу, могла уменьшить виновность немирныхъ отношеній къ ближнимъ. Напротивъ, гнъвъ и злоба, особенно выражаемыя вовнь, испортять самую MO-

литву и сдълаютъ всъ дары предъ Богомъ неблагоугодными. И потому, даже начавъ молитвенное жертвоприношение и вспомнивъ о своемъ долгъ предъ ближнимъ, который тобою оскорбленъ и на тебя сътуетъ прекрати нача-

оскорбленъ и на тебя сътуетъ, прекрати начатое; поспъши въ ближнему, если не можешь сердцемъ, и чрезъ искрепнее съ ногами, то нимъ примиреніе освободнсь отъ своего долга. Такъ, пока находишься еще на пути къ вѣчному, нелицепріятно-праведному Судіи, пока дана тебъ возможность развязывать всъ узлы недоумъній и ссоръ съ ближнимъ, пользуйся симъ временемъ, которое ежеминутно можетъ прекратиться; сколько возможно съ твоей стороны, имъй искренній миръ со всъми. Иначе окажешься предъ Судіею неоплатнымъ лолжникомъ, и останешься на въки въ адской темницъ. Небо и земля прейдуть, а слова правды Вожіей не прейдуть ни въ одной іотв, нля черть».

OTA. IV.



#### О КНИГЪ:

БОЛЬШОЙ КАТИХИЗИСЪ

### (продолженіе)

5) Сравнивая Соловецкую и Поморскую рукописи Большаго Катихизиса и Гродненское изданіе его, сдъланное въ 1788 году, мы находимъ

## а) различіе въ количествъ и р<u>аздъленій</u> главъ.

Въ Соловецкой рукописи Большаго Катихизиса 67 главъ (<sup>1</sup>),—то самое количество, которое, по сказанію Силвестра Медвѣдсва, находилось будтобы въ напечатанномъ при Патріархѣ Филаретѣ Катихизисѣ и по которому слѣдовательно эта рукопись сходна съ под-

<sup>(1)</sup> По ошнокъ пасца послъ 17 главы поставлено надъ слёдующею не 18, но 19, и отъ сей послъдней счетъ главъ продолжается безъ исправления до конца, а посему послёдняя глава названа 68-ю, тогда вакъ въ самомъ дълъ она есть 67-я.

линникомъ. Но въ Гродненскомъ изданіи 80 главъ (<sup>1</sup>), а въ Поморской рукописи 82 главы (<sup>2</sup>).

Различіе въ количествъ главъ произошло отъ неодинаковаго раздъленія ихъ въ разсматриваемыхъ нами экземплярахъ. Такъ

аа) Четвертая глава по Соловецкой рукописи, именно о вёрё, о вёрё православной, о крещеніи Русскаго парода и прочихъ, въ Поморской рукописи раздёлена на три главы, 4-ю, 5-ю и 6-ю, въ которой заключается и цервая часть 5-й главы по Соловецкой рукописи; въ Гродненскомъ же изданіи сія глава раздёлена на двё, 4-ю заключающую въ себѣ 4-ю и 5-ю главы Поморской рукописы, и 5-ю, которой соотвётствуетъ 6-я глава Поморской рукописи.

бб) Пятая и шестая главы по Соловецкой рукописи, а 7-я и 8-я по Поморской, составляютъ одну, 6-ю, главу въ Гродненскомъ изданіи.

(2) Въ этой рукописи послѣ 69-й главы вмѣсто о (70), по ошибкѣ писца, поставлено п (80), и этотъ счетъ главъ продолжается отселѣ безъ исправленія до коица, что соблюдено и въ оглавленіи Катихизиса. Посему послѣдияя глава, на самомъ дѣлѣ 82-я, показана 92-ю.

<sup>(1)</sup> Собственно 81 глава. Смотр. примѣч. 2-е на 240-й страницѣ.

вв) Девятая и десятая главы по Соловецкой рукописи помъщены въ трехъ главахъ по Поморской рукописи, 11-й, 12-й и 13-й, именно 9-я въ 11-й, 10-я въ 12-й и 13-й, а по Гродненскому изданію въ двухъ, 9-й и 10-й, но такъ что 9-я глава заключаеть въ себъ 11-ю и 12-ю главы по Поморской рукописи, а 10-я глава соотвътствуеть 13-й главъ той же рукописи.

гт) Девятнадцатая (<sup>1</sup>) глава по Соловецкой рукописи раздѣлена на двѣ главы въ Поморской (21-ю и 22-ю) и въ Гродненсколъ изданіи (18-ю и 19-ю).

да) Двадцать первая глава по Соловецкой рукописи раздълсна опять на двъ главы въ Поморской рукописи (24-ю и 25-ю) и въ Гродненскомъ изданія (21-ю и 21-ю) (<sup>2</sup>).

ее) Двадцать седьмая глава по Соловецкой рукописи заключается въ двухъ главахъ но Поморской (31-й и 32-й) и по Гродненскому изданію (27-й и 28-й).

жж) Тридцать первая глава по Соловецкой рукописи раздълена опять на дв<sup>в</sup>

(2) Число 21 поставлено въ Гродченскомъ пзланій надъ двумя главами; съ слёдующей послё нихъ 22-й главы счетъ ихъ идетъ въ послёдовательномъ норядкъ до конца канги, такъ что послёдняя, 80-я, гдава есть собственно 81 я.

<sup>(1)</sup> По порядку 18-я, какъ мы видъли выше.

главы въ Поморской рукописи (36-ю и 37-ю) и въ Гродвенскомъ' изданіи (32-ю и 33-ю).

33) Тридцать третья и тридцать четвертая главы по Соловецкой рукописи, а по Гродненскому изданию 35-я и 36-я, составляютъ одную главу въ Поморской рукописи (39-ю).

ия) Тридцать пятая и тридцать шестая главы по Соловецкой рукописи составляють въ Поморской 40-ю, 41-ю и 42-ю главы, а въ Гродненскомъ издании 57-ю и 58-ю, но вопросы и отвѣты расположены въ Поморской рукописи и въ Гродненскомъ издании не по тому порядку, вакъ въ Соловецкой рукописи. Именно, въ Соловецкой рукописи послъ вопроса (въ гл. 35-й): 1) (\*) Скажи ми о человъць, что оно есть и каково есть человько, продолжается та же глава и слъдуютъ вопросы: 2) Скажи ми еще въ кратцъ паки о человъце, каковъ бяше человъкъ преже гръхопаденія? 5) Каковъ же бысть человъкъ по пръхонадении? 4) Что есть первородный грњхъ? 5) Чего должни есмы храни**тися во** 

<sup>(\*)</sup> Чисель ибтъ въ рукописи. Мы ставимъ ихъ, чтобъ не повторять вопросовъ при указаніи на порядокъ ихъ въ Поморской рукописи и въ Гродиенскомъ пзданіи.

ученіи семь о растльніи естества человычя первороднымъ гръхомъ? в) Скажи ми уже о человъцъ нынъ обновленномъ, и паки рожденномъ во Хрість каковъ есть человъкъ по крещеніи? 7) Како же се имамъ разумпьти? 8) Како же убо естество наше исправлено есть, понеже и по крещеніи и паки порожденныи тыяжде имамы недостатки и скудости, и проч. 9) Кая потреба ссть сего выдњнія о человњињ? Потомъ слѣдуетъ 36-я глава и вопросы въ слёдующемъ порядкъ: 10) Что есть душа человњия? 11) Каковъ есть человњкъ по грњхопаденіи? 12) Како же убо имњли быхомъ согръшити не изволивше на гръхъ? Затъмъ начинается 57-я глава о надежди Христіанстьй.

Но въ Поморской рукописи послѣ 1-го вопроса слѣдуеть 41-л глава, въ которой вопросы расположены такъ: 10-й, 11-й, 12-й. Потомъ начипается 42-я глава и содержитъ въ себѣ вопросы: 2-й, 3-й, 4-й, 5-й, 6-й, 7-й, 8-й и 9-й. Затѣмъ глава 43-я о надежи Господни.

Въ Гродненскомъ изданіи вопросы расположены такъ же, какъ и въ Поморской рукописи; только 1-мъ вопросомъ начинается въ немъ 38 глава, въ которой и заключаются всѣ означенные вопросы до 39-й главы о надежи Господни.

іі) Сорокъ пятая глава по Соловецкой рукописи раздълена въ Поморской и въ Гродненскомъ изданін на три главы, 51-ю, 52-ю и 53-ю по Поморской рукописи, 47-ю, 48-ю и 49-ю по Гродненскому изданію.

кк) Сорокъ девятая глава по Соловецкой рукописи и 53-я по Гродненскому изданію раздѣлена въ Поморской рукописи на двѣ главы, 57-ю и 58-ю.

лл) Пятьдесять вторая глава по Соловецкой рукописи раздѣлена въ Поморской рукописи и въ Гродненскомъ изданіи на четыре главы, 61-ю, 62-ю, 63-ю и 64-ю по Поморской рукописи и 56-ю, 57-ю, 58-ю и 59-ю по Гродненскому изданію.

мм) Пятьдесять третья глава по Соловецкой рукописи содержить въ себѣ ученіе о познаніи Бога (л. 178) и образѣ Божіи (л. 182). Но по Поморской рукописи въ соотвѣтствующей главѣ (65-й), равно какъ и въ Гродненскомъ изданіи (гл. 60), заключается ученіе только о познаніи Бога; статья же о образѣ Божін отнесена къ слѣдующей главѣ (66-й по Поморск. рук. и 65-й по Гродн. изд.), притомъ такъ, что послѣ сей статьи помѣщена еще другая статья—о образњ Божсіи притча, которой нѣтъ въ Соловецкой рукописи. нн) Иятьдесять пятая глава по Соловецкой рукописи раздълена въ Поморской на три главы 67-ю, 68-ю и 69-ю, а въ Гродненскомъ изданіи на пять 62-ю, 63-ю, 64-ю, 65-ю и 66-ю, изъ которыхъ 62-я, 63-я и 64-я соотвътствуютъ 67-й главъ Поморской рукописи, 65-я 68-й и 66-я 69-й.

оо) Иямьдесять девятая глава по Соловецкой рукописи, а 85-я (<sup>1</sup>) по Поморской, раздѣлена въ Гродненскомъ изданіи на двѣ главы, 70-ю и 71-ю.

пп) Шестьдесять вторая глава по Соловецкой рукописи раздълсна на двъ главы въ Поморской (85-ю и 86-ю) (<sup>2</sup>) и въ Гродненскомъ изданіи (75-ю и 74-ю), впрочемъ такъ, что вопросъ: что знаменуеть сіе реченіе, крещеніе, которымъ начинается 62-я глава въ Соловецкой рукописи и 75-я въ Гродненскомъ изданіи, и слъдующіе вопросы и отвъты до вопроса: отъ коего времени имать начало пашего крещенія, помъщены въ Поморской рукописи въ концъ 84-й (74-й) главы, а 85-я (75-я) начинается уже этимъ вопросомъ.

<sup>(1)</sup> На самомъ дѣлѣ 73-я. См. выше примѣч. на стр. 240.

<sup>(2)</sup> На самомъ дѣлѣ 75-я и 76-я. См. тоже примѣч.

#### 945

# 6) РАЗИОСТИ ВЪ ОГЛАВЛЕНИЯХЪ, ПОКАЗЫВАЮщихъ содержание главъ.

Сіи разности трехъ родовъ. Слова, находящіяся въ Соловецкой рукониси, или онущены, или замѣнены другими въ Поморской рукописи и въ Гродненской изданіи, или въ сихъ послѣднихъ сдѣланы прибавленія противъ Соловецкой рукописи. Такъ

| оглавления въ соловец-                         | въ номорской               | въ гроднев⊷                                               |
|------------------------------------------------|----------------------------|-----------------------------------------------------------|
| кой рукописа:                                  | рукописи:                  | скомъ мадавия:                                            |
|                                                | Гл. 1.                     | Гл. 1.                                                    |
| 0 Христіанствъ и<br>о имени Їсъ Хрі-<br>стовъ. | опущ. (')                  | опущ. (').                                                |
| Гл. 4.                                         | Гл. 4.                     | Гл. 4.                                                    |
| 0 вњрњ.                                        | и апостолъ<br>являема и от | оть ученикъ<br>Хрістовыхъ<br>гъ святыхъ и<br>отецъ утвер- |

(1) Знакъ: опущ. показываетъ, что слова, напечатанныя въ графъ Соловецкой рукописи курсивомъ, здъсь опущены.

(2) Словами, поставленными противъ словъ, напечатанныхъ въ графъ Соловецкой рукописи курсивомъ, замљиены здъсь сім послъдчія.

| оглавления въ соловец- | въ поморской | въ гроднен-    |
|------------------------|--------------|----------------|
| кой рукописи:          | рукописи:    | скомъ издания: |
| Гл. 6.                 | Гл. 8.       | Гл. 6.         |
| Толкованіе апостоль-   |              |                |
| скаго сложенія и ца-   |              |                |
| реградскаго о трехъ    |              |                |
| стисвхъ А. Б. н. върую |              | онущ.          |
| во единаго Бога        |              |                |
| еже есть Свлтую        |              |                |
| Троицу.                | Гл. 9.       | Гл. 7.         |
| Гл. 7.                 |              | 1              |
| О воплощении Сына      |              |                |
| Божія Господа на-      |              |                |
| шего Іса Хріста во-    |              |                |
| илощшагося отъ         |              |                |
| Духа Святаго рожд-     |              |                |
| шагося отъ * Дъвы.     | * маріи ('). | * Маріи.       |
| Гл. 11.                | Гл. 14.      | Гл. 11.        |
| О страсти Хрістовѣ     |              |                |
| глава четвертая        |              | опущ. толь-    |
| еже при Понтій-        |              | RO CJOBA:      |
| стъмъ Пилатњ ра        | 4            | глава чет-     |
| спять і умре і по-     | -            | вертая.        |
| гребенъ бысть.         |              |                |
| Гл. 20.                | Гл. 23.      | Гл. 20.        |
| О различіи между       | О семъ еже   | различіе бу-   |
| святыми Божіими        | а детњ       |                |

<sup>(1)</sup> Слова съ знакомъ \* прибавлены здъсь противъ Соловецкой рукописи.

| оглавленія въ соловец-               | въ поморской | въ гроднен-          |
|--------------------------------------|--------------|----------------------|
| кой рукописи:                        | рукопнсн:    | скомъ издания:       |
| въ царствіи небес-<br>вънъ.          |              |                      |
| Гл. 37.                              |              | Гл. 39.              |
| 0 надежди Хрі-                       | О надежи Гос | подни і о мо-        |
| стіанстей.                           | литвѣ.       |                      |
| Гл. 60.                              | Гл. 83 (73)  | Гл 71.               |
| 0 Душ <b>и.</b>                      | опущ.        | О Души, еже          |
|                                      |              | въ зачатіи           |
|                                      |              | человъка го-         |
|                                      |              | това и все-          |
|                                      |              | цња отъ Бо-          |
|                                      |              | га дана бы-          |
|                                      |              | вастъ.               |
| Гл. 62.                              | Гл. 84 (74)  | Гл. 73 (1).          |
| 0 первой тайнъ с <b>и</b> -          | опущ.        |                      |
| рљчь о св <b>ятомъкре-</b><br>щеніи. |              |                      |
| Гл. 64.                              | Гл. 88 (78)  | Гл. 76.              |
| 0 третіей тайне си-                  |              |                      |
| рѣчь о рукоположе-                   |              |                      |
| нін или о священни-                  |              | усть. О тре-<br>тіей |
| ни или о священии-<br>чествъ         | B 20720000   | LJU <b>R</b> essee   |
| ACCIRB.                              | l . <b>l</b> | •                    |

(1) Если въ графѣ не поставлено ни знаковъ, ви словъ: то чтеніе согласно съ Соловецкою рукописью.

.

Digitized by Google

## в) разности въ самомъ твестъ катихизиса.

Кромѣ различія, усматриваемаго въ количествѣ главъ и въ оглавленіяхъ, встрѣчается весьма много разностей въ самомъ текстѣ Катихизиса. Сіи разности опять трехъ родовъ. Однѣ состоятъ въ опущеніи словъ или выраженій, другія въ прибавкѣ, третьи наконецъ въ замѣневіи ихъ другими словами, или выраженіями. Покажемъ въ отдѣльныхъ таблицахъ тѣ и другія разности. Такъ

Нѣкоторыя слова и выраженія, находящіяся въ Соловецкой рукописи, опущены въ Поморокой рукописи, или въ Гродненскомъ изданіи Катихизиса:

| въ соловецкой руно-  | въ поморской | въ гроднен-    |
|----------------------|--------------|----------------|
| писв:                | Pyronece:    | скомъ вэдлини: |
| л. 3 на об. Господь  |              | л. В.          |
| Богъ остави намъ сіе |              |                |
| Знаменіе, еже есть   |              |                |
| образъ честнаго и    |              |                |
| животворящаго кре-   |              |                |
| ста Господня.        | опущ.        | опущ.          |
| Тамже. Имать яви-    |              |                |
| тися на небеси Зна-  |              |                |
| меніе честнаго и жп- |              |                |
| вотворящаго креста   |              | тамже.         |
| Господня.            | опущ.        | опущ.          |

| въ соловедкой руко-         | BT HOMOPCROB | въ гродпен-                   |
|-----------------------------|--------------|-------------------------------|
| Песя:                       | рукопися:    | скомъ издании:                |
| Тамже. Еже есть             |              |                               |
| честный кресть Хрі-         | опущ.        | опущ.                         |
| стовъ.                      |              |                               |
| л. 5. И на левое плс-       |              |                               |
| чо полагая персты           |              |                               |
| знаменуещи сошест-          |              | л. 7 на об.                   |
| віе <i>Господне</i> во адъ. | OIIVIII.     |                               |
| л. 10. И паки отъ Io-       |              | опущ.<br>л. <b>15 на об</b> . |
| аннова соборнаго            | опуш.        |                               |
| посланія перваго,           |              | опущ.                         |
| аще другъ друга             |              |                               |
| любимъ.                     |              |                               |
| л. 12 на об. Мрежы          |              |                               |
| словесныя уловльшія         |              | л. 20 на об.                  |
| къ разуму Божест-           | 1            | опущ.                         |
| веннаго пазданія            |              |                               |
| явленнаго человъ-           |              |                               |
| комъ.                       |              |                               |
| л 20 на об. Вопросъ.        | оцущ.        | л. 33.                        |
| Кій убо составъ             |              | -                             |
| есть, отъкоего пер-         | -            |                               |
| въйши повъждь ми            |              |                               |
| отъ кого есть               |              |                               |
| Отецъ и проч. съ            |              |                               |
| следующими четыр-           |              |                               |
| мя вопросами и отвъ-        |              |                               |
| тами.                       |              |                               |
| •                           | •            |                               |

.

949



| въ соловецкой руко-          | въ пойорской | въ Гродиен-          |
|------------------------------|--------------|----------------------|
| пвси:                        | рукописи:    | скомъ вздани:        |
| л. 25 на об. О та-           | опущ.        | л. 40 на об.         |
| ковомъ соединеніи            |              | опущ.                |
| убо и совокупленіи           |              |                      |
| неизреченномъ нъсть          |              |                      |
| -<br>ниединаго свидѣтель-    |              |                      |
| ства.                        |              |                      |
| л. 35 на об. Постра-         |              |                      |
| да плотію, распятся          |              | <b>л. 56 н</b> а об. |
| илотію и умре пло-           | опуш.        | опущ.                |
| <i>тію</i> , но воскресе Бо- |              |                      |
| жествомъ.                    |              |                      |
| л. 38. Да подзакон-          |              |                      |
| ныя искупить ко              |              |                      |
| кресту своему при-           |              | л. 60.               |
| гвозлилъ, сирњчь ра-         | опущ.        | опущ.                |
| зорилъ.                      |              |                      |
| л. 75. Послушеству-          | л. 137 на    | л. 117 на об.        |
| етъ же и о насъ са-          | об.          |                      |
| <i>міьхъ</i> духу нашему.    | опущ.        | опущ.                |
| л. 95. Глаголетъ Пи-         |              | -                    |
| саніе яко суть Анге-         | ••<br>•      | л. 147.              |
| ли <i>сынове</i> Божіи ве-   | опущ.        | опущ.                |
| ліею честію оть Бо-          |              | -                    |
| га почтени.                  |              |                      |
| л. <b>100</b> на об. И соз-  |              | л. 155.              |
| да <b>Г</b> осподь ребро     | Богъ         | Богъ 🧳               |
| еже взять оть адама          |              |                      |

| въ соловецкой руко- | въ поморской | РЪ ГРОДНЕН-     |
|---------------------|--------------|-----------------|
| unch:               | PYROIIBCE:   | CROM'S BEAAHID: |
| и сотвори изъ не-   | опущ.        | опуш.           |
| го жену и приведе ю |              |                 |
| ко адаму.           |              |                 |
| л. 133. Вопросъ.    | л. 222 на    | л. 200.         |
| Тайны же прича-     | об.          |                 |
| щенія како бысть    | опущ.        | опущ.           |
| хльбъ нашъ? От-     | _            |                 |
| вътъ. Слово Божіе   |              |                 |
| хотя насъ сотво-    |              |                 |
| рити причастники    |              |                 |
| своего Божества,    |              |                 |
| пріять наше есте-   |              |                 |
| ство и обоживъ      |              |                 |
| то и бысть совер-   |              |                 |
| шенъ человтькъ и    |              |                 |
| совершень Богь,гла- |              |                 |
| ва нашъ Христосъ.   |              |                 |
| Той предаде намъ    |              |                 |
| плоть свою ясти.    |              |                 |
| I рече ядыи мою     |              |                 |
| плоть и піяи мою    |              |                 |
| кровь во мнгь пре-  |              |                 |
| бываетъ и азъ въ    |              |                 |
| немъ. Ты сего не    |              | ,               |
| испытываи, ниже     |              |                 |
| дерзостнъ вопро-    |              |                 |
| шаи како тъло       | -            | •               |
| Отд. ІУ.            | •            |                 |



| въ селовецной руко-       | въ поморской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 85 TPOANEN-    |
|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
|                           | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
| IFICE :                   | рукописи:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | скомъ вздании: |
| Христово въ Хлњб          | Б                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
| пременяется, Н            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                |
| почию таинств             | J .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
| див <b>ляися. и по</b> мы | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •              |
| с <b>ли коего п</b> рича  | -1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |
| цаешися Хлъба             | \$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |
| иже тебе радирас          | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
| <b>пятаго приз</b> вож    | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
| деннаго пожренна          | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
| о. Причащаемс             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                |
| орть седящаго от          | n                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
| ангельпокланяема          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ŧ              |
| ю. Само бо то Сло         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | F              |
| во Божіе ко есте          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                |
| ству нашему гла           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | h l            |
| полетъ. Азъ уб            | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ł              |
| славу мою тебе ра         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | }              |
| ди истощихь, от           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                |
| Отца снидохъ, кте         | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
| бъ приидохъ нена          | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1              |
| видящему Мя,              | u                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1              |
| отвращающемуся            | E Contraction of the second seco | · .            |
| мене, гонихъ и при        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                |
| текохъ да тя удер         | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ŀ              |
| <b>жу, и</b> соединюс     | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
| сопричту тя себн          | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
| яждьмя и піи мя           | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 4              |

•

•

| вь соловецкой руко-                 | въ поморской | въ гроднен-    |
|-------------------------------------|--------------|----------------|
| DACA:                               | рукописи:    | скомъ издлнін: |
| рњ <b>хъ раздробля</b> -            |              |                |
| юся на мало, да                     |              |                |
| многое растворение                  |              |                |
| будсть, и смпьшеніе                 |              |                |
| и сое <b>диненіе</b> сос <b>ди-</b> |              |                |
| няемая убо во сво-                  |              |                |
| «хъ стоятъ предњ-                   |              |                |
| lext.                               |              |                |

Нъкоторыхъ словъ и выраженій нътъ въ Соловецкой рукописи; но они прибавлены къ тексту Катихизиса въ Поморской рукописи, или въ Гродненскомъ издапіи. Такъ стоитъ въ соловецкой рукописи: л. 1 на об. Сіе трое (Богъ Отецъ, Сынъ и Св. Духъ)..... не раздъ-

ляются существомъ<sup>\*</sup>. <sup>\*</sup> и естест- <sup>\*</sup> и естестл. 27 на об. Отъ те- вомъ. бе изыдетъ Старъйшина. <sup>\*</sup> яко быти въ княжество во Израили.

Знакъ \* показываетъ, что слёдующее за нимъ слово прибавлено къ тому мёсту, на которомъ поставленъ тотъ же знакъ въ графё Соловецкой рунописи.

Отд. IV.

18\*

| въ соловецкой руко-  | въ поморской | въ гроднен-           |
|----------------------|--------------|-----------------------|
| писи:                | рукописа:    | скомъ издания;        |
| л. 46. тайнояденія * | * и ранояде- | л. 73 * и             |
| и въ неподобная вре- | ңіи.         | раноядевіи.           |
| мена.                |              |                       |
| л. 66 на об. Богъ    |              |                       |
| грядетъ судити все-  |              | <b>л. 103 н</b> а об. |
| леннъй*и воздати ко- |              | * своей.              |
| муждо по дѣломъ его. |              |                       |
| л. 72 на об. Но еди- |              | л. 113*Свя-           |
| но * Господьство и   | * Святыя     | тыя Тронцы.           |
| царство.             | Троицы       |                       |
| Тамже. Върую п       |              | Тамже *               |
| въ Духа Святаго * и  | * Господа    | Господа               |
| животворящаго.       |              |                       |
| л. 75. Сія же вся    |              |                       |
| Духъ. Святый и во    |              |                       |
| всякомъ изволяю -    |              |                       |
| щемъ дъйствуетъ *    | * и тако убо | дћйствуетъ.           |
| яко безънего никто-  |              |                       |
| же можеть рещи Го-   |              |                       |
| сподь Ґсъ.           |              |                       |
| л. 149. Сія убо      |              | л. 221.               |
| страсть(блудъ)сугубу |              |                       |
| кнамъ имъя борбу     |              |                       |
| рекше на душу и тѣ-  |              |                       |
| ло оружіе люто *.    | * съть бо    | есть діаволя          |
| л. 152. Всякая убо   | всъмъ человт | вкомъ.                |
| недњая рњша Отцы     |              |                       |

Digitized by Google

.

| въ соловецкой руко-  | въ поморской въ гроднен-  |
|----------------------|---------------------------|
| пыси:                | Рукописи: скомъ издания:  |
| воскресеніемъ Хрі-   |                           |
| стовымъпочтена есть  |                           |
| и вси дніе Господ-   |                           |
| скихъ праздникъ. и   |                           |
| втъ * дни не подоба- | * убо свѣтлыя дни дѣно    |
| етъ творити позори-  | есть въ церкви собиратися |
| нца, ни конскаго ры- | Хрістіаномъ, и въ таковыя |
| сканія.              | честныя                   |
| л. 182. Вопросъ. Ко- | л. 290 на л.265 на об.    |
| лико лицъ исповѣду-  | об.                       |
| еши. Отвѣтъ. Три ли- |                           |
| ца исповъдую рекше   |                           |
| три составы *.       | * О образъ Божін притча.  |
|                      | Воиросъ. Отецъ есть пер-  |
|                      | вородный образъ, Сн-      |
|                      | рѣчь Греческимъ языкомъ   |
|                      | прототиносъ. Сынъ же и    |
|                      | Духъ Святый отъ Него      |
|                      | суть. Сей же воображен-   |
|                      | ный образъ являющій не-   |
|                      | премънное подобіе онаго   |
|                      | чій суть образъ. Раздѣля- |
|                      | ема же суть начертаніи,   |
|                      | якоже бысть на притчю     |
|                      | нацечатати выръзанный     |
|                      | образъ. На листъ же тою   |
|                      | печатію изъ знаменоваль-  |

.

въ поморской въ гроднен-РУКОПИСИ: СКОМЪ ИЗЛАНИЯ: ная два образа. Не суть же они меньшіи, но толика же и таковаже и во всемъ равна, и полобна себъ образа суть. тако сынъ и духъ святый имѣюша въ себъ отъ отда, свершеное воображеніе все существо и божество Отеческос. во всемъ суть равны и подобны отпу, якоже своему вообразному будущіи съ нимъ, тойже п единъ богъ. Еже святый апостолъ навель о сынѣ написа, еже есть образъ невилимаго бога. токмо сама начертанія, сиръчь знамена знаменитая, три разна имѣюще. отецъ прототипосъ первообразное, сынъ же и духъ святый образъ есть.

Нъкоторыя слова и выраженія Катихизиса, находящіяся въ Соловецкой рукописи, за-.жънены другими словами и выраженіями въ Поморской рукописи и въ Гродненскомъ изданіи. Такъ написано:

| вь соловецкой руко-    | въ поморской | вр сьочвин-    |
|------------------------|--------------|----------------|
| писи:                  | рр-кописи:   | скомъ издания: |
| л. 3. Ісъ Богъ изба-   | л. 29. изба- | л. 4. наба-    |
| витель (1 <b>).</b>    | витъ.        | вить.          |
| л. 4. великій (перстъ) | л. 30.       | л. 5.          |
| со двема послъдую-     | малыми       | малыми         |
| щими (²) вкупѣ сла-    | имѣти.       | им'вти.        |
| <i>гаеми</i> .         |              |                |
| л. 11. и преданія      | л. 42. Со-   | л. 17. Собор-  |
| церковная и апо-       | борная.      | ная.           |
| стольская.             |              |                |
| л. 20 на об. Трон-     | л. 56 на об. | л. 32 на об.   |
| ца единоестественная   | Тронца реч   | ется занеже    |
| Троица пресуще-        | едино три и  | три едино.     |
| ственная. Занеже       |              |                |
| единъ Богъвъ трехъ     | 1            |                |
| лицъхъ, или три        |              |                |
| лица во единомъ        |              |                |
| Божествь. Свя-         | •            |                |
| тая Троица есть        | · ·          |                |
| единъ Самъ истин       |              |                |
| ный Богъ Отецъ и       | 4            |                |

(1) Слова, напечатанныя въ графѣ Соловецкой рукописи курсивомъ, замѣнены, въ Поморсной рукописи и вь Гродненскомь издачіи, словами, написанными въ прочихъ графахъ.

(2) Сіе слово написано по поскобленному.

| въ соловецкой руко-        | въ поморской  | въ гроднки-    |
|----------------------------|---------------|----------------|
| DHCH:                      | рукописи:     | скомъ взданія: |
| Сынъ и Духъ Свя-           |               |                |
| тый три лица, но           |               |                |
| едино Божество.            |               |                |
| Тамже. Сего ради           | Тамже.        | л. 33 (').     |
| Отецъ и Сынъи Духъ         |               |                |
| Святый речется             | речется и     |                |
| единь Богь.                | единъ Сынъ.   |                |
|                            | Тако и единъ  |                |
|                            | ДухъСвятый.   |                |
|                            | и имать ра-   |                |
|                            | венство. по-  |                |
|                            | неже исхо-    |                |
|                            | денъ. исхо-   |                |
|                            | дитъ бо Духъ  |                |
|                            | отъ Отца. а   |                |
|                            | ежеисходенъ.  |                |
|                            | то и сопри-   |                |
|                            | частенъ су-   |                |
|                            | щества его, и |                |
|                            | Божества и    |                |
|                            | Богъ есть.    |                |
| л. 35. всего бо вос-       | л. 77.        | л. 55 на об.   |
| пріять человѣка <i>ру-</i> | реку          | реку           |
| ку и ногу, и тъло и        |               |                |
| душу разумну.              |               |                |

(1) Когда съ графѣ ничего не написано: то текстъ сходенъ съ Соловецкою рукописью.

ВЪ СОЛОВЕЩКОЙ РУКО- ВЪ ПОМОРСКОЙ ВЪ ГРОДНИНрукописи: скомъ издания: л. 43. Онь бо Трая-л. 89 на об. л. 69. на за долгій постъ мостъ. мостъ изъ ала извеле. л. 51 на об. единол. 81 на об. кратно душы и тъ-душа и тълеса сама себъ леса вкупе разлу-разлучаетася. чаются, такоже и воскреснуть душа и тълесы вкупе. л. 55. почудися Бо-л. 107. стро-л. 86 на об. жію чидодъянію. енію строенію. л. 57. Слово Божіе л. 110. родъ л. 90. родъ человъчь. да спасетъ міръ. человъчь. л. 62. убо совер-л. 117. со-л. 97. совершенно ли той (Духъ вершенъ ли. шенъ ли. Святый) пріяша (ученики)? л. 62 на об. Судія л. 118. Су-л. 98. На сустьде и книги отвер-дище съде. дище съде. зошася. л. 66 на об. Ився про- л. 124. чи- л. 103 на об. чая силы небесныя. ны. чины. л. 74 на об. Зриши л. 136 на л. 116. зры. ли, како всюду сіе об. зриши. творитъ л. 75 на об. Духъл. 138. учитъл. 117 на об. Святый научаеть же. учитъ же.

| въ соловецкой руко-        | въ поморской | въ Гродивн-     |
|----------------------------|--------------|-----------------|
| 11 <b>H</b> C <b>A</b> :   | рукописа:    | CKON'S HIJABIB: |
| Святителей, како           |              |                 |
| бы проповъдали.            |              |                 |
| л. 76 на об. Еккли-        |              | л. 119 na q6.   |
| сіа сиръчь созваніе,       |              | созданіе.       |
| или собраніе.              |              |                 |
| л. 80 на об. Никто-        | л. 146. то и | л. 125. то н    |
| же есть женихъ Цср-        | не глава     | глава.          |
| кве, развѣ самаго          |              |                 |
| Хріста, Той ей іла-        |              |                 |
| 6a.                        |              |                 |
| Тамже. измыва-             | л. 154 на    | л. 133. що-     |
| ють и потопляють           | об. потоп -  | требляеть.      |
| вся грѣхи.                 | ляетъ.       |                 |
| <b>л. 85</b> на об. облакъ | л. 154. об-  | л. 132 паоб.    |
| убо духови, море           | лекшу бо ду- | •               |
| же водљ.                   | хомъ, море   |                 |
| •                          | же духови,   |                 |
|                            | море же во-  |                 |
|                            | дћ.          |                 |
| л. 86. Поможеніе           | Тамже.       | Тамже. не-      |
| помощи нашей.              |              | мощн.           |
| л. 88. И якоже чс-         | л. 158. ис-  | л. 1,36 наоб.   |
| полнить нась пре-          | полнепаго.   | исполненаго.    |
| мудрости своея.            |              |                 |
| л. 88 на об. От-           | л. 159. оты- | л. 137. оты-    |
| ретъ бо Господь вся-       | метъ пре-    | метъ пре-       |
| ку слезу и мѣста           | краснаго.    | красжаго.       |

| въ соловенкой руко-             | въ поморской   | въ гроднин-             |
|---------------------------------|----------------|-------------------------|
| BBCH: ·                         | рукописи:      | скомъ ладания:          |
| ради прославленна-              |                |                         |
| 10.                             |                |                         |
| л. 91 на об овіи                | л. 164. без-   | л. 142. без-            |
| во безбожна (безъ               | грѣшенъ.       | гр <b>њшенњ</b>         |
| Бога) самобытенъ                |                |                         |
| и безпромысленника              |                |                         |
| мняху быти (міру).              |                |                         |
| л. 94 на об. Будущая            | -              | л. 146 на об.           |
| не вѣдятъ, развѣ <i>вне</i> г-  |                | всегда.                 |
| да Богъ имъ явитъ               |                |                         |
| л. 99 на об. Воду               | л. 174. че-    | 153.четы-               |
| надънсю же Духа                 | тыре стихія    | . ре стихія.            |
| Святый цошашеся                 | •              | 1                       |
| л. 101. Земля                   | . л. 177. 110- | - л. 155 на об <b>.</b> |
| стоитъ Божіимъ про              | велъніемъ.     | повелъніемъ.            |
| .нышленіемъ.                    |                |                         |
| л. 103. Послъжд                 | ел. 183. не    | -л. 160. не-            |
| (по паденія Адама і             | а дерзновеніе. | дерзнове <b>ніе.</b>    |
| Евы) срамън страхт              | Ь              |                         |
| и дерзновені <mark>е</mark> .   |                |                         |
| <i>л. 111.</i> КъБогу ча        | -л. 192 н      | ал. 169 ка об.          |
| сто очима зръти                 | 06.            |                         |
| къ нему молитися                | И              |                         |
| вперси битися духов             |                |                         |
| не же <b>и <i>тъле</i>сие</b> . | а не тил       | e-a le midae-           |
|                                 | снть.          | снп.                    |
|                                 | 1              |                         |

Digitized by Google

| въ соловецкой руко-       | въ поморской             | въ гроднен-    |
|---------------------------|--------------------------|----------------|
| unch:                     | рукоциси:                | скомъ издании: |
| <b>л. 111 на об. Як</b> о | л. 193. не-              | л. 170. не-    |
| не лъностный труд-        | лестный.                 | лестный.       |
| никъ службы своея         |                          |                |
| является.                 |                          |                |
| л. 126. царствуетъ        | л. 213.                  | л. 190.        |
| же всъми върными и        |                          |                |
| вольными, и пока-         |                          |                |
| ряющимися по про-         | по присвое-              | по присвое-    |
| свъщенію словеси.         | нію.                     | нію.           |
| л. 134. Иніи же за-       | л. 223 на                |                |
| вистію таютъ.             | об. [скугори-            | риваются.      |
|                           | ваются.                  |                |
| л. 153. Искушені-         | л. 249 на                | л. 227.        |
| емъ бо всяко въда-        | об. искуше-              | бдъніе.        |
| ніе утвержается.          | ніе.                     |                |
| л. 163 на об. Во-         | л. 267.                  | л. 240 на об.  |
| просъ. Пятницу же         | Вопросъ. Пр              | очая же вре-   |
| и на великъ день и        | мена, яже въ             | мірѣ содѣ-     |
| русалницу и розыг         | ваеми суть. 1            | ихже нарица-   |
| ры и купальницу и         | ютъ русальни             | цы и розыг-    |
| рњли подобаетъ ли         | ранія и ку               | пальницы и     |
| святити и чтити           | рњан, подоба             | етъ ли тако-   |
| я? Отвътъ. От-            | вая празднов             | ати и чтити?   |
| нюдъ же не подо-          | Отвѣтъ. Отв              | юдь не подо-   |
| баетъ. сія убо не-        | баетъ. Сія у             | бо дњаа суть,  |
| честивыхъ. Право-         | ниже церков              | ная преданія,  |
| славныя же Хрі-           | ниже законоположеная. Но |                |

262

| въ соловецкой руко-     | въ поморской въ гроднен-   |
|-------------------------|----------------------------|
| DHC8:                   | рукописи: скомъ изданія:   |
| стіане дважды           | отъ прелести • бъсовскія   |
| вгодъ пятницу           | простымъ и малоумнымъ      |
| празднують, идъ-        | человъкомъ предложиша-     |
| же Церковь во имя       | ся. Святін же и Богоно-    |
| есть, весь день         | сніи отцы сіе празднество  |
| празднуютъ, единъ       | творити запрещають и       |
| Преподобныя ма-         | проклинають, рекше оть     |
| тери нашея Пара-        | церкве отлучають.          |
| сковьи, вторый же       |                            |
| святыя великому-        |                            |
| ченицы парасковьи       |                            |
| сиртьчь пятницы,        |                            |
| во вся же иныя          |                            |
| <b>пятки</b> не заповљ- |                            |
| дано дълати, ток-       |                            |
| мо поститися.           |                            |
| л. 166 на об. таже      | л. 268. ва-'л. 244 на об.  |
| и въ дачахо всякихъ     | гахъ. вагахъ.              |
| вещей.                  | л. 290. л. 265.            |
| л. 181 на об. Во-       | Вопросъ. Колика суть       |
| просъ. О Сыне Бо-       | рожденія въ Богѣ? От-      |
| жіи вочеловтьчь-        | вѣть. Едино рожденіе.      |
| шемся нась ради,        | Вопросъ. Что есть рожде-   |
| колико рожествы         | ніе? Отвѣтъ. Рожденіе есть |

исповљдуеши? От-вещь совокупленная Превъть. Двъ роже-святыя Троица, содержа-

ствъ

исповљдую, щая вразнь три божествен-

| <b>въ солозецной</b> руко-        | въ поморской          | въ гролиен-         |
|-----------------------------------|-----------------------|---------------------|
| DUCH:                             |                       | скомъ вздание:      |
| превљиное, безлът-                |                       |                     |
| ное, безплотное,                  |                       | -                   |
| оть Отца прежде                   | -                     |                     |
| въкъ возсія, яко                  |                       |                     |
| оть солнца свъть,                 |                       |                     |
| напослњдокъ же                    | •                     |                     |
| оть Святыя Дњеы                   |                       |                     |
| Богородица Марія,                 |                       |                     |
| родися. Богв вели-                |                       |                     |
| кій и превљчный и                 |                       |                     |
| безначальный.                     |                       |                     |
| л. 190 на об. От-                 | л. 302.               | л. 277.             |
| расль сугубь отъ                  |                       |                     |
| Отца, яко отъ корене              | прозяб <b>е и бо-</b> | прозя <b>беСынь</b> |
| прозябеСынъиДухъ                  | гонасаж <b>ден</b> -  | и Духъ пра-         |
| святый, соестест-                 | на и цвѣти.           | вый. Соесте-        |
| венна прозябенія                  |                       | ственна про-        |
| и богонасажден-                   |                       | зябенія, и бо-      |
| ныя цв <b>љти</b> со <b>б</b> ез- | • •                   | гонаса <b>жее</b> - |
| начальнія.                        |                       | на. и цвътн.        |
| л. 238. Понеже отъ                | л. 364. не            | л. 337. не          |
| нераздњлимаго                     | оть раздёли-          | оть раздъли-        |
|                                   | маго.                 | маго.               |
| 251. Ими бо (танн-                | л. 381 на             | л. 353. вся         |
| ствами) вся освя-                 | об. вси освя-         | освящаемся.         |
| ияются.                           | щаемся.               |                     |
|                                   |                       | 1                   |

въ соловещной руко- въ поморской въ гроднен-DRCB: рукориса: Скомъ издания: л. 251 на об. Дал. 381 нал. 353. насъ. познавше я (таинст-об. насъ. ва)достойнъ ихъ употребляемъ. л. 252. Авраму об-л. 381 нал. 353 на об. ръзаніе (даде), яко об. оть съмени его Мес. Господь нашъ Іс Хс родисія пріити хотя-тися хощеть. we. л. 252 на об. Вет-л. 382. Ícy л. 354 на об. хія убо тайны бя-Хрісту. ley Xpiery. ху..... ко грядущему Месіи, чрезъ въру вонь указующе. Тамже. Тъмже убо'л. 382 на тамже. всякъ уподобляяй и об. исправ-исправляяй. сравняяй наши Хрі-'ляяй. стіанскія тайны ста-ВОЗАВОННЫМЪ. **л 261** на об. Ежел. 393. по л. 365. по но воскресски самъ вознессния. вознесении. Господь рече ко учениномъ своимъ: инел-Ше научите рся язы-BH. л 264 на об. Зна-л. 397. л. 368 на об. менуетъ же (бълая

28X



| въ соловенкой руко-   | въ поморской       | въ гродния-    |
|-----------------------|--------------------|----------------|
| Писи:                 | рукописи:          | скомъ изданія: |
| одежда при креще-     | •                  |                |
| нін) и неповинность   | неповиннаго        | неповиннаго    |
| пріятую въ совъсть    | пріятную въ        | пріятвую со-   |
| и чистоту душевную.   | совѣсть.           | вѣсть.         |
| л. 274. А еже рече    | л. 409 на          | л. 380 на      |
| Павель от Госпо-      | о <b>б. Отча</b> . | об. Отча.      |
| да пріяти (объ уста-  |                    |                |
| новленіи причаще-     |                    |                |
| нія), ниже бо тогда   |                    |                |
| Павелъ.               |                    |                |
| л. 276. Сіи глаголи   | л. 413. Cie        | л. 384. Сія    |
| дъйственники въ       | дъйственнъй-       | дъйственнъй-   |
| той святой тайнъ (св. |                    | шія.           |
| причащенін).          |                    |                |
| л. 280. Ядый мою      |                    | л. 388.        |
| плоть и піяй мою      |                    | имать жя-      |
| кровь, во мнљ пре-    |                    | вотъ вѣчный.   |
| бываетъ, и азъ въ     |                    |                |
| немъ.                 |                    |                |
| Кромѣ указанно        | ой разности        | въ словахъ и   |

Кромъ указанной разности въ словать в выраженіяхъ встрѣчаются еще: 1) разность въ окончаніяхъ словъ, напримѣръ, въ Соловецкой рукописи написано: о Божествъ Святыя Троицы (л. 297 на об.), вкушеніе первыя пище; въ Поморской—о Божествъ Святыя Троица (л. 13), вкушеніе первыя пищи.

2) Измънение въ частицахъ. Бо и же по Соловецкой рукописи замънены въ Поморскомъ спискъ и въ Гродненскомъ изданіи частицами убо и уже, а индъ и совсъмъ опущены. 3) Въ Соловенкой рукописи почти везлѣ писано: Ивана Златоустаго, Ивана Крестителя, Евангелиста Ивана Богослова, а въ Поморскомъ спискъ и въ Гродненскомъ издании стоить вездъ: Іоанна. 4) Въ Соловецкой рукописи ръдко дълается указаніе, гдъ находятся приводимые въ ней тексты Священнаго Писанія; но въ Поморскомъ спискъ и въ Гродненскомъ изданіи немного такихъ текстовъ, которые приведены безъ указанія мъста. Напримъръ, въ Соловецкой рукописи (л. 98 на об.) сказано только: о сему являеть апокалиисись; но въ Гродненскомъ издании напечатано (л. 151 на об.): о семъ являетъ апокалипсисъ глава 8. Товія гл. 15. Лъянія зачало 24. Ездра книга 3 глава 4.-Всъ сін разности, какъ не составляющія особенной важности, мы оставляемъ, тъмъ болъе, что онъ по своей многочисленности заняли бы слишкомъ много мъста въ нашемъ изслъдовании. Не говоримъ объ ошибкахъ писцовъ, которыя находятся въ рукописяхъ и состоятъ въ буквахъ и знакахъ препинанія. Онъ не принадлежать къ разностямъ текста.

Отд. ІУ.

19

Всиатриваясь въ разности, находящіяся между Соловецкою и Поморскою рукописями и Гродненскимъ изданіемъ, мы находимъ:

а) Такія мъста, въ которыхъ Соловенкая руконись, отличаясь отъ Гродненскаго изданія, согласна съ Поморскою рукописью. Такъ нвкоторыя главы Катихизиса раздълены одинаково въ Соловецкой и въ Поморской рукописи, но иначе въ Гродненскомъ издании, именно 8-я, 6-я и 59-я по Соловецкой рукописи. Есть полобное схолство и въ текств Катихизиса, но только въ четырехъ мъстахъ. Такъ по Соловецкой и Поморской рукописи стоить: Екклисіа сирљив созвание (1), а по Гродненскому изданию: Екклисіа сиръчь созданіе (2). По Соловецкой и Поморской рукописи стоить: Будущая не въдять, развъ внегда Богь имь леить (3); а но Гродненскому изданию; бидущая невъдять, развъ всегда Богь имъ явить (\*). По Соловенкой и Поморской рукоинси стоить: Ядый мою плоть и піяй мою кровь, во мніь пребываеть, и азъ въ немъ (\*); а

- (1) л. 76 на об. по Сол. рук.
- (2) J. 119 HA 06. ·

\*\*\*\*\*\*\*\*

- (3) л. 94 на об. по Сол. рук.
- (4) л. 146 на об.
- (5) л. 280 по Сол. рук.

по Гродненскому изданію: ядый мою плоть и піяй мою кровь, имать животь віъчный и азъ въ немъ (<sup>1</sup>). Очевидно—въ Гродненскомъ изданія ошибки. Но четвертое мѣсто заключасть въ себъ ошибку Соловецкой и Поморсной рукописи. Именно въ нихъ стоить: Поможеніе помощи нашей (<sup>2</sup>), а по Гродненскому изданію: поможеніе немощи нашей (<sup>3</sup>).

б) Такія иъста, въ которыхъ Содовецкая рукопись, отличаясь отъ Поморской рукописи. согласна съ Гродненскимъ изданіемъ. 33-я и 34-я главы по Соловецкой рунописи раздёлены одинаково съ Гродненскимъ изданіемъ (гл. 35-я и 36-я), но въ Поморской рукописи онъ составляють одну главу (59-ю),-тогда какъ 49-я глава, а въ Гродненскомъ издании 53-я, разлъдены въ Поморской рукописи на двъ главы (87-ю и 58-ю). 35-я и 36-я главы по Соловецкой рукописи также раздълены одинаково съ Гродненскимъ изданіемъ (37-я и 38-я гл.) и отлично отъ Поморской рукописи (гл. 40-я, 41-я а 42-я); но въ расположения вопросовъ и отвътовъ Соловецкая рукопнеь уже отетуплеть и отъ Поморской рукописи и отъ Гро-

(1) л. 388. (2) л. 86 по Сол. рук. (3) л. 133.

Отд. ІУ.

19\*

дненскаго изданія, которыя между собою въ этомъ совершенно сходны. Глава 62-я по Соловецкой рукописи имъетъ олинаковое съ Гродненскимъ изданіемъ (гл. 73-я) оглавленіе; но въ Поморской рукописи его вовсе НЪТЪ. Кромѣ того въ самомъ текстѣ Катихизиса есть два мъста, въ которыхъ Соловецкая рукопись и Гродненское издание не согласны съ Поморрукописью. Въ одномъ по Поморской Скою рукописи не достаеть противъ Соловецкой рукописи и Гродненскаго изданія цяти вопросовъ и отвътовъ (1). Поелику же слъдующій за сими вопросами и отвътами вопросъ, находящійся во всъхъ разсматриваемыхъ нами экземплярахъ, именно-какоже исповъдуеши cie, еже отъ Отца исхожденіе,--имъетъ тъсную связь съ опущенными въ Поморскомъ спискъ вопросами и необходимо предполагаетъ ихъ: то на опущеије ихъ должно взирать не иначе, какъ Ha ошибку писца. Въ другомъ мъсть по Соловецкой рукописи (<sup>2</sup>) и Гродненскому изданію (<sup>3</sup>) стоить: облакъ духови, море же водь, но по Поморскому списку (\*): облекшу бо духомъ, море же духови, море же водъ. И здъсь,

- (1) л. 20 на об. по Сол. рук.; л. 33 по Гродн. изд.
- (2) J. 85 HA OG.
- (3) л. 132 на об.

очевидно, ошибка въ Поморской рукопис № На истѣ 57-мъ (по Поморской рукоп.) есть прибавка къ тексту Катихизиса, находящемуся въ Соловецкой рукописи (л. 20 на об.) и въ Гроднеискомъ изданіи (л. 33).

в) Такія мѣста, въ которыхъ всѣ разсматрпваемые нами экземпляры не сходны между собою: Таково раздъление 9-й, 10-й, 55-й и 62-й главъ (по Соловецк. рук.); таково оглавленіе 11-й и 60-й главъ (по тойже рукописи). Сюла же относится и всколько м всть въ тексть Катихизиса, именно на л. 66-мъ на об. (по Солов. рукоп.) стоитъ просто: вселљинљи, а въ Поморской прибавлено къ ссму слову: всей, въ Гродненскомъ же изданіи: своей (л. 103 на об.). На л. 62-мъ на об. (по Сол. рукоп.) стоитъ: Судія сљде, но въ Поморской рукописи вмъсто сего ошибочно написано: Судище съде (л. 118), въ Гродненскомъ издании эта отибка Поморской рукописи поправлена: На Сидище съде (л. 98). На л. 74 на об. (по Сол. рукоп.) стоитъ вопросительно: зриши ли, а въ Поморской не въ видъ вопроса: Зриши (л. 136 на об.); въ Гроднепскомъ опять оставлено не вопросительно, по уже поправлено чтеніе Поморское: Зри (л. 116). На л. 80 на об. (по Сол. рук.) стоитъ: Той ей и глава, но въ Поморской ошибочно: то и не глава (л. 146); въ Гродненскомъ опять поправлено чтеніе По-

норское: то и глава (л. 195). На л. 85 на об. (по Сол. рук.) стоить ошибочно: потопляють, въ Поморской правильнъе: потопляетъ (4. 154 на об.), но въ Гродненскомъ изданіи ato слово замѣнено другимъ, болѣе соотвѣтствующимъ предмету: потребляеть (л. 133). На л. 190 на об. (по Сол. рук.) изображена мысль Второй и Третьей Ипостаси Пресвятыя 0 Троицы; въ Поморской рукописи (л. 302) она изложена ошибочно, въ Гродненскомъ издани (л. 277) правильно, но съ нъкоторымъ измъценісмъ окончаній и знаковъ препинанія и вибсто Духъ Святый поставлено: Духъ правый.

г) Наконецъ такія мѣста, въ которыхъ Поморская рукопись и Гродненское изданіе, различалоь отъ Соловецкаго списка, согласны между собою. Такихъ мѣстъ весьма много. Къ нимъ относятся всѣ тѣ разности, которыя, за исключеніемъ немногихъ, показанныхъ выше, псчислены нами въ настоящемъ отдѣленіи. Такъ

аа) Самос количество главъ Катихианса ночти одинаково въ Поморской рукописи и Гродненскомъ изданіи; въ первой 82, въ нослѣднемъ 81 (<sup>1</sup>), тогда какъ въ Соловецкой рукописи 67.

<sup>(1)</sup> Въ самой книгѣ послѣдняя глава означена числомъ 80; но она есть собственно 81-я; смотр. ирамѣч 2-е на стр. 240.

66) Между твми главами, которыя раздвлены неодинаково въ разсматриваемыхъ нами экземплярахъ, встръчается также болъе такихъ, раздъленіе которыхъ въ Поморской рукописи и въ Гродненскомъ изданіи согласно, но отлично въ Соловецкой рукописи. Таковы главы 19-я, 21-я, 27-я, 31-я, расположеніе статей въ 35-й и 36-й главахъ, главы 45-я, 32-я и 53-я (по Соловецкой рукописи. См. выше).

вв) Въ огдавленіяхъ, въ которыхѣ находится разность между разсматриваемыми нами экземплярами, также встрѣчается большею частію сходство между Поморскою рукописью и Гродненскимъ изданіемъ. См. выше гл. 1, 4; 6, 7, 20, 37, 64, (по Сол. рук.).

гг) Что касается самаго тевота Натихивиса; то, какъ видно изъ представленной нами таб-Гродненское издание почти во всемъ лины. сходно съ Поморскою рукописью. Изъ 14 мъсть, въ которыхъ сдълано противъ Соловецкой рукописи опущение въ прочихъ экземплярахъ, только одно, въ которомъ Гродненское издание согласно съ Соловецкою рукописью; но и это мъсто опущено въ Поморской рукописи, накъ мы видбли, только по ошибкъ писца. Изъ 10-ти мъстъ, въ которыхъ сдъляны прибавки въ тексту противъ Соловецкой рукониси, ньть ни одного, въ которонъ бы Гродненское изданіе отступало отъ Поморской рукописи; въ

одномъ только мъстъ (л. 66 на об. по Сол. рук.) по Поморской прибавлено всей, а по Гродненскому изданію своей, но и эта разность, безъ сомнѣнія, произошла или отъ недосмотра издателей, или отъ ошибки писца въ той рукописи, съ которой сдълано Гродненское изданіе. Изъ 47 мъсть, въ которыхъ тексть Катихизиса по Солов. рукописи замѣненъ другими словами и выраженіями въ Поморской рукониси и Гродненскомъ изданіи, въ 36-ти Поморская рукопись и Гродненское издание совершенно сходны между собою. Въ прочихъ 11-ти мъстахъ содержатся частію очевидныя ошибки по Поморской рукописи, которыя исправлены въ Гродненскомъ изданія, частію въ Гродненскомъ изданіи напечатано ошибочно, а въ Поморской рукописи стоитъ правильно, частію же не совстви точныя измънснія текста противь Соловецкой рукописи, допущенныя въ Поморской рукописи, доведены до большей исправности въ Гродненскомъ издании.

Изъ всѣхъ сихъ наблюденій надъ разностями, усматриваемыми въ Соловецкой и Поморской рукописяхъ и въ Гродненскомъ изданін, вытекаетъ, что 1) Катихизисъ Лаврентія Зизанія послѣ Патріарха Филарета былъ употребляемъ нѣкоторыми, но употребляемъ не какъ твореніе совершенно законченное. Напротивъ, его переправляли во многихъ мѣстахъ.

2) Эта переправка состояла въ усили дать Катихизису большую исправность; посему въ Поморской рукописи, написанной спустя около ста лътъ послъ Соловецкой, встръчается довольно мъсть, которыя по справедливости должны быть названы исправлениемъ текста, находящагося въ Соловецкой рукописи; а въ Гродненскомъ издания, сдъланномъ спустя 50 лътъ послъ Поморской рукописи, есть мъста, которыя суть уже исправление текста, находящагося въ Поморской рукописи. Впрочемъ эти измъненія не всегда дълаемы были удачно; ибо иногда въ Соловецкой рукописи излагаются мысли сочинителя естественнее, чемъ въ Поморской рукописи и въ Гродненскомъ изданіи, въ которыхъ не всегда даже понятъ сочинитель (1). 3) Измънсние тенста дълаемо было иногда подъ вліяніемъ мнёній, сдълавшихся господствующими между именуемыми старообрядцами. Мы не указываемъ на слова Поморской рукописи о сложени перстовъ для крест-

<sup>(1)</sup> Напр. на л. 264 на об. (по Солов. рук.) стоитъ: знаженуетъ же (бѣлая одежда при крещенів) и неповинность пріятую въ совъсть, и чистоту душевную. Но въ Поморской рукописи не совсѣмъ понята эта мысль и пѣсколько измѣнена; въ Гродненскомъ изданія поправлено чтеніе, находящееся въ Поморской рукописи, но также неудачно. (См. выше въ таблицѣ).

наго знаменія: ибо хотя въ Соловецкой рукониси стоить иначе, нежели въ Поморской рунописи и Гродненскомъ изданіи, именно-ееликій (персть) со двљма посльдующими вкупь слагати (л. 4); но слово-послъдующими, какъ мы видели, написано по поскобленному, и лостовърно не извъстно, кому оно приналисжить (1). Обратимъ вниманіе на другую Daa ность, весьма замъчательную въ догматическомъ отношении. На вопросъ: «Канимъ ooptзомъ намъ дадеся Духъ Святый.... и въ чемъ совершается дъйствіе Его?» Авторъ въ Соловецной рукописи (л. 75 на об.) говорить, что Аухъ Святый дается чрезъ въру во Інсуса Христа, и совершаетъ свое лъйствіе чреяь слышаніе и поученіе Слова Божія. a tarme чрезъ тайны Церковныя. Потомъ сочинитель изчисляеть многоразличныя дъйствія Духа Святаго въ върующихъ, и, между прочимъ, говорить: «Духъ Святый научаеть Святителей, кано бы проповъдали Евангелія Слово, и той ихъ наставляетъ на всяку истину». Но въ Номоррукописи слово-Святителей-выпуской щено, и все мъсто представлено въ слъдующемъ видъ: «Духъ Святый научаеть, учить же како бы проповъдати Слово Евангелія, и той ихъ

<sup>(1)</sup> Объ этомъ словъ будетъ говорено ниже.

иаставляеть на всякую истину» (л. 138). Вивсто слова-Святителей-ноставлено другов слово-учить же-и отнессно въ върующимъ вообще, о которыхъ выше была ръчь. Опушенія слова-Святителей-въстоль важномъмъсть и замъненія его другимъ, дающаго мъсту совствиь иной смысль, нельзя считать онибною писца; это савлано съ прайо облучанною. Туть видель духъ Безпоповщинской секты, которая. отбоосивъ слово-Святителей, внушаетъ читателямъ уже не ту мысль, что Духъ Святый научаеть Святителей и чрезъ нихъ проповъ**лусть** Слово Божіе, а совершенно другую, именно ту, что насъ самихъ, какъ чалъ своихъ. «всему Духъ Святый научаетъ» и безъ Епископа; учить же насъ Духъ Святый и тому, како бы нроновъдали Слово Евангелія. Другими словами: «право ученія н'вры им'єсть каждый; истины Евангелія дозволяется возвъщать каждому; потому что всякій, для пропов'єди, научается отъ Духа Святаго. Следовательно можно обойтись и безъ Епискона». Мысль савая благопріятная для тіхъ, которые отвергають Священство, но самая вредная для истины Евангельской и для истинно православной Церкви; она подрываетъ самое основание ея. Быть Церкви безъ Епископа-подобно тому, какъ твлу человъка быть безъ главы; потому что Епископъ есть намъстинкъ и образъ Самого

Господа и Спаса нашего Інсуса Христа (1). Здъсь кстати сказать, что одно слово можетъ иногда и научить и развратить, или какъ выразился игуменъ Илія при состязаніи съ протопопомъ Лаврентіемъ,---«единымъ словомъ ересь о Бо-жествъ вводится» (2). Измъненіенъ одного слова-Святителей дастся ръчи другой смысль, вмъсто истиннаго ложный, вводится чистая ересь. 4) Такъ какъ Гродненское изданіе во всемъ согласно съ Поморскою рукописью, исключая немногія, весьма неважныя разности; то нътъ никакого сомнънія, что оно сдъдано такъ называемыми старообрядцами съ одной изъ рукописей, передъланныхъ самими же старообрядцами; а посему приниска въ концъ онаго, что это издание сдълано съ Катихизиса, напечатаннаго при Патріархъ Филарсть, очевидно, ложна, какъ мы уже отчасти и видъля это выше.

Итакъ, если и былъ напечатанъ сей Катихизисъ при Патріархъ Филаретъ: то никакъ нельзя утверждать, чтобы онъ былъ востанов-

<sup>(1) «</sup>Епископъ-мѣсто имѣяй и образъ Христовъ» слова блаж. Мелетія, Патріарха Константинопольскаго. См. Кириллову книгу. л. 477.

<sup>(2)</sup> По Соловецкой рукописи л. 293. Въ Поморской рукописи это мѣсто читается такъ: «единою буквою азбучною ересь о божествѣ вводится» (л. 8).

зень вполнѣ въ Гродненскомъ изданіи. Это изданіе, какъ имѣющее на себѣ слѣды многихъ переправокъ, не представляетъ уже въ подлинномъ видѣ того Катихизиса, который былъ нсправленъ игумномъ Иліею и святѣйшимъ Патріархомъ Филаретомъ. Напротивъ, нѣкоторыя отступленія отъ подлиннаго текста сдѣланы въ немъ даже съ намѣрсніемъ—посѣять въ читателяхъ мысли, благопріятствующія расколу.



день святой жизни,

## ....

отвътъ на вопросъ: какъ мнъ жить свято?

(продолженіе)

## ٧I.

Какъ должно вести себя во время объда?

Когда садишься за объдъ или за ужинъ, также когда встаешь изъ-за объда или ужина, то никогда не садись и не вставай безъ усераной молитвы къ Господу Богу, какъ, къ несчастію, садятся за столъ и встаютъ изъ-за стола весьма многіе люди нашего времени. Нельзя надивиться, какъ эти люди дошли до такого состоянія души, что могутъ садиться за столъ и выходить изъ-за стола безъ усераной молитвы къ Господу Богу. Ибо именно Господь Богъ доставляетъ намъ всю нашу пи-

щу. Надъ пріобрътеніемъ себъ пиши, правла. мы трудимся и сами; но что эначать всв наши труды, ежели Господь Богъ не дастъ намъ Своего благословенія, если, напримъръ, не дасть надлежащей теплоты, влаги, вътра и солнца для воздъланныхъ и обсъмененныхъ нами полей и огородовъ?--Совершенно ничто. какъ конечно всякой знаетъ самъ. Притомъ именно Господь же Богъ доставляетъ нашей инщъ питательную силу для нашего твла, а нашему тълу-способность обращать эту питательную силу пищи намъ на эдоровье. Что было бы съ нами, если бы Гасподь Богъ не лаль питательной силы нашей пишь? Тогла оволько бъ мы ни употребляли даже самой интательной шищи, не имъли бы телесныхъ сниъ, а посему не имћии бы и возможности ни отнравлять нанихъ житейскихъ дълъ, ни промажать самой жизни. Тогла никто изъ насъ не остался бы жизъ. Съ другой стороны. что было бы съ нами, если бы Господь Богъ отвягь у нашего желудка, силу нищеваренія, хотя на двъ недъли? Тогда бы и самая питательныйшая пища насъ не витала, а изнуряла бы и приводила бы въ болтань или лишала бы самой жизни. Ибо опыть свидетельствуеть, что для человѣка иногда самая здоровая шиша бываетъ пагубною.

Столъ нашъ всегда долженъ быть умъренный. Всѣ Святые, обыкновенно строго за собою наблюдавшіе, согласно говорять, 1) что для насыщенія нашего тъла нужно весьма не много: 2) что наше чрево само собою почти никогда не знаетъ мъры; 5) что наше чрево иногда требуетъ пищи даже въ такое время, когда бываетъ пресыщено, и 4) что посему, для соблюденія умъревности, всего лучше прекращать употребленіе пищи въ такое время. когла позывъ на пищу еще не совсъмъ KOHчился. Для соблюденія должной мёры въ шищё св. Златоустъ далъ превосходное правило слъаующее: «бшь. столько, чтобъ утолить го-«лодъ» (1). Другой святый наставникъ сказалъ: «ничего не должно ъсть по похотънію, но ъшь, «что имѣешь, и притомъ такъ, чтобы посль «пищи и питія чувствовать позывь на пищу» (2).

Говоря о столъ, Святые со всею силою старались замътить, что людямъ мірскимъ должно употреблять весьма не много, а монахамъ, вдовамъ и вдовицамъ лучше совершенно не употреблять пищи питательной, горячительной, неудобоваримой, вкусной и сладкой; вкусной и сладкой потому, что ею весьма

- (1) Беста. 24 на послан. къ Римлян.
- (2) Руковод. къ духов. жизни Варсануфія. стр. 434.

удобно пресыщаемся; а питательной, горячительной и неудобоваримой потому, что особенно она возбуждаеть худыя склонности нашей плоти, и что при ней почти не возможно обуздать и истребить ихъ (<sup>1</sup>).

Впрочемъ нища для тъла необходима. Въ необходимой пищъ не должно отказывать тълу. Не должно, съ одной стороны для того, чтобъ удовлетворить естественному требованію природы, чтобы поддержать нужное здоровье и тълесныя силы, необходимыя для удовлетворенія разнымъ тълеснымъ и душевнымъ нуждамъ; а съ другой—для того, чтобы, при недостаткъ необходимой тълу пищи, намъ самимъ не возбудить противъ себя врага, который безъ того, можетъ быть, и не подумалъ бы быть нашимъ врагомъ (<sup>2</sup>)

За обѣдомъ, особливо за ужиномъ, никогда не употребляй пищи неумѣренно или до пресыщенія. Наша пища есть даръ Божій; а всѣ дары Божіи, какъ Божіи, должны быть принимаемы благоговѣйно, благочинно, со страхомъ Божіимъ (<sup>3</sup>), и употребляемы только съ

Отд. ІУ.

<sup>(1)</sup> Іоан. Лествичника глав. 14.

<sup>(2)</sup> Іоан. Лествич. гл. 14.

<sup>(3)</sup> Руководство къ дух. жизни св. Варсануфія. стр. 334.

тою цълію, для которой даются. Наша пища дается намъ не для пресыщенія, а для насыщенія.

Пресыщеніе весьма вредно для нашего тёла; потому что разстройство желудка, порча крови, разныя тёлесныя болёзни и преждевременная смерть самою напбольшею частію бывають слёдствіемъ пресыщенія или невоздержанія. Въ этомъ удостовёряють насъ и врачи, и опыть и Духъ Божій. Во мнозвахъ брашнахъ недугъ будетъ,... пресыщеніемъ мнози умроша, говорить Премудрый (Сирах. 37, 53, 54).

Пресышение весьма вредно для души. Кто пресыщается пищею или питіемъ, тотъ HC способенъ къ духовнымъ упражненіямъ, тотъ не можеть ни молиться, ни размышлять о чемъ либо Божественномъ. Потому что пресыщение вволить человѣка въ лѣность. сопливость. праздность, пустословіе, смѣхотворство, въ цѣлую бездну нечистыхъ мыслей и пожеланий. А лля воспаленія гибва и сладострастія оно очень часто то же, что масло для огня. Вообще кто пресыщается, у того вътъ истиннаго Бога; у того Богъ-его плоть и ея прихоти; а посему кто пресыщается, тотъ способенъ нарушать, и, какъ скоро хочетъ и можетъ, дъйствительно нарушаетъ даже самыя святыя обязанности; тоть готовъ дѣлать, и, какъ скоро хочеть и

Digitized by Google

## можеть, дъйствительно дъласть самыя гнусныя дъла (<sup>1</sup>). Кто сколько нибудь наблюдаль за собою и за ближайшими въ себъ, для того въ семъ отношении не нужны доказательства.

Во время объда и ужина никогда не говори чего нибудь гръховнаго. Потому что оскорблять Бога въ то самое время, когда вкушаеть дары Его, и когда особливо должно чувствовать и оказывать благодарность Богу. неблагодарность самая гнусная. Но. къ есть несчастію, во время объда и ужина многіе ведутъ разговоры весьма богопротивные: повочать, осуждають, осибивають другь друга, особливо отсутствующихъ ближнихъ, употребсоблазнительныя шутки, предаются ляютъ смъхотворству, неуважительно говорятъ о Върѣ, о разныхъ священныхъ, относящихся къ ней, предметахъ, и т. п.- Такое поведение за объдомъ и ужиномъ-крайняя неблагодарность Господу Богу. Всевозможно берегись его!

Во время объда и ужина всегда должно разсказывать или слушать что нидудь назидательное: изъ Исторіи Священной, изъ жизни Святыхъ, изъ Исторіи Естественной, обнаруживающей Божію премудрость и благость, изъ духовныхъ поученій, и т. п. Какъ за столошъ

20\*

<sup>(1)</sup> Василія В. Бесёд. 1-я о постё. Отд. IV.

оть пиши человъкъ нъсколько тяжелъеть и вабывается; то, дабы удержать себя во время стода въ духъ богоугодномъ, недоступномъ ни для чего порочнаго, истинные Христіане преимущественно старались во время стола живъе вспоминать свою смебть и страшный суль. Поелику на столъ, какъ не ръдко можетъ случаться, подается пища не хорошо приготовленная; то Святые, для удержанія себя въ такомъ случав отъ неудовольствія. обыкновенно тотчасъ представляли себъ, что всъ мы, по на-ШИМЪ гръхамъ и по нашему непрестанному оскорбленію Бога, недостойны не только сей предлагаемой, но даже и свиной пищи. А за симъ употребляли нъкоторую часть предложенной пищи, такъ какъ-бы она была приготовлена, какъ должно.

Кто такъ употребляетъ свой объдъ и ужинъ, какой случится, т. е. умъренно и съ благодарностию Господу Богу, тотъ поступаетъ, какъ требуетъ долгъ, праведно и богоугодно. У того въ дому, можетъ быть, не будетъ избытка, но уже никогда не будетъ совершенной нищеты. Святый Пророкъ говоритъ: юнгъйшій быхъ и состаргъхся, и не видгъхъ праведника оставлена, ниже спъмене его просяща хлъбы. Напротивъ праведникъ не ръдко бываетъ еще въ такомъ положеній, что весь день милуетъ и взаимъ даетъ (Псал. 36, 25. 26), т. е. всякой день подкръиляетъ и снабжаетъ чъмъ нибудь неимущихъ.

Итакъ у кого изъ насъ нътъ иасущнаго хлъба, кто долженъ ходить и ходитъ по міру; тотъ смотри за собою внимательно и безпристрастно: молится ли онъ Господу Богу предъ своимъ объдомъ и ужиномъ о насущномъ хлъбъ? Трудится ли о насущномъ хлъбъ? Кто или не молится Господу Богу, или не трудится, тому не должно дивиться, ежели у него нътъ насущнаго хлъба; тотъ жнетъ, что посъялъ. Аще кто не хощетъ дълати, ниже да ястъ, говоритъ св. Апостолъ (2 Солун. 3, 10).

#### VII.

### Какъ вести севя во время отдыха посаъ объда.

Послѣ обѣда, безъ сомнѣнія, пуженъ отдыхъ. Потому что ни тѣлесныя, ни душевныя наши силы не могутъ быть въ непрестанномъ напряженін: и тѣ и другія имѣютъ нужду въ отдыхѣ. Но отдыхъ всегда употребляй какъ лекарство. Частое, особливо безпрестанное, употребленіе лекарства вредно для тѣла: частое бездѣйствіе вредно для души. Врагъ нашего спасенія ничёмъ такъ надежно не пользуется для нашей погибели, какъ нашимъ бездъйствіемъ, нашею праздностью. Чего дурнаго не приходитъ на умъ людямъ празднымъ! Мнозъй злобъ научила праздность, сказалъ Премудрый (Сирах. 33, 28). Въ семъ отношеніи великій Варсануфій сказалъ: «мерзокъ «предъ Господомъ покой тълесный» (<sup>1</sup>).

Поэтому для отдыха никогда не должно употреблять много времени. Пе много отдохнувъ, всякому должно думать: «какой отдыхъ «въ здъшней жизни! Св. Духъ говоритъ: да по-«чіють оть трудовь своихь, не намь, поль-«зующимся здоровьемъ и жизнію, а умира-«ющимь о Господъ (Апокалип. 14, 13). Дъй-«ствительный отдыхъ для насъ будетъ въ жиз-«ни будущей!» Пе за отдыхъ, не за бездъйствіе назначено и дается намъ небесное блаженство, а за труды. Кійждо свою маду пріиметь по своему труду, говорить св. Апостоль (1 Корино. 3, 8). Весьма дуренъ былъ тотъ человвкъ, который въ настоящей жизни сказалъ самому себъ почивай (Луки 12, 19). Послъ этого слова, онъ весьма естественно принужденъ былъ, по требованию своихъ страстей, сказать и сказаль еще следующее: яждь, пій,

<sup>(1)</sup> Руководство къ дух. жизни Варсануфія. стр. 102.

веселися (Лук. 12, 19)! Такого рода людямъ Господь въ будущей жизни не дастъ участія въ своемъ блаженствъ и ни малъйшей отрады, а скажетъ, какъ Авраамъ сказалъ безумному богачу: помяни, яко воспріялъ еси благая твоя въ животъ твоетъ (Лук. 16, 25). Такъ должно думать всъмъ пообъдавшимъ, и не много отдохнувщи, снова приниматься за дъло.

Времени отдыха отнюдь не употребляй. какъ поступають многіе глупые, на какія нибудь удовольствія, или на какія нибудь порочныя цли безполезныя игры, напр. на игру въ карты, въ орлянку, и т. и. Объ удовольствіяхъ св. Василій Великій вообще говорить: «Удо-«вольствіе-діавольская уда, влекущая въ па-«губу. Удовольствіе-матерь гръха. Удоволь-«ствіе—пища вѣчнаго червя» (1), и т. п. Игры вообще пріучають къ праздности, къ лени и къ весьма многимъ другимъ дурнымъ порокамъ. При играхъ весьма часто, и какбы неизбъжно, здожелательствують, лгуть, обманываютъ, досадуютъ, сердятся, злятся, колютъ другъ друга язвительными словами, безъ всякой нужды божатся, не ръдко входятъ въ непримиримую вражду, безполезно тратять свое

(1) Твор. Васныя В. Часть 4, стр. 234. пзд. 1846.

имущество, и во всякомъ случат напрасно губятъ безцённое время.

Чтобы во время нужнаго отдыха не вошли въ твою голову какія нибудь богопротивныя мысли, а въ твое сердце богопротивныя желанія, старайся питать себя, смотря по состоянію твоей души, разными духовными размышленіями, а особливо сердечными воззваніями къ Господу Богу, напримѣръ:

«Господи! Какъ велика Твоя премудрость «и благость! Всякой день питаешь Ты неизчет-«ное множество живыхъ созданій на землъ: «людей, птицъ, скота, звърей, насъкомыхъ, —и всъ «они сыты, никто не умираетъ съ голоду!» Или:

«Какъ были бы на землъ всъ довольны, «если бы истребить на ней зависть, скупость, «самолюбіе и недоброжелательство!» Или:

«Боже всемилостивый! не лиши меня на «небесахъ покоя, которымъ наслаждаются Твои «возлюбленные,—покоя, который истинно успо-«коиваетъ отъ всёхъ утомительныхъ трудовъ, «и которому уже не будетъ конца», и т. п.

Такія размышленія и воззванія несравненно скорѣе возстановляють наши тѣлесныя силы, нежели всѣ другіе способы возстановленія силъ. А кромѣ сего такія размышленія и воззванія чрезвычайно укрѣпляютъ душу въ добрѣ.

#### слово

### НА ПАМЯТЬ ИЖЕ ВО СВЯТЫХЪ ОТЦА НАШЕГО МИТРО-Фана, Перваго епископа воронежскаго (\*).

Поминайте наставники вашя, иже глаголаша вамъ слово Божіе, ихже взирающе на скончаніе жительства, подражайте впърпь ихъ (Евр. 13, 7).

Воть какую дань признательности св. Апостоль заповѣдуеть Христіанамъ приносить тѣмъ изъ своихъ наставниковъ, кои съ Апостольскою ревностію заботились о спасеніи душъ вѣрующихъ, проповѣдуя имъ слово Божіе, кои подобно великому Архіерею, прошедшему небеса, были преподобны, незлобивы и безскверны! Поминайте наставники вашя, подражайте върљ ихъ. Благословенъ Богъ нашъ! Мы, кажется, съ довольною ревностію исполняемъ обязанность—поминать нашего

<sup>(\*)</sup> Сказано въ Соборной церкви Воронежскаго Митрофанова монастыря.

св. Наставника, здъсь почивающаго, и лучше всякаго слова поучающаго насъ нетлънными своими останками. Мы поминаемъ его; ибо ублажаемъ святую память его, почитаемъ его подвиги и добродътели. Мы поминаемъ его; ибо не къ нему ли теперь обращено все наше благоговъйное вниманіе? Не къ его ли цъльбоносной ракъ всесмиренно припадаемъ вси? Не пламенное ли усердіе къ нему привлекло сюда и бъдныхъ и богатыхъ, и ученыхъ и неученыхъ, и вельможей и простолюдиновъ, и юношей и старцевъ?

Но къ чему служатъ эти ублаженія наши? Что приносять они ублажаемому Священноначальнику, который выну предстоить престолу Господа славы съ сонмомъ Херувимовъ и Серафимовъ и выну радуется въ обителяхъ Царя небеспаго съ Апостолами, какъ Апостольскій намъстникъ; съ Ісрархами, какъ Ісрархъ; съ преподобными, какъ преподобный; съ Ангелами, какъ Ангелъ, во плоти пожившій; съ Пророками, какъ прозорливецъ? Св. Церковь созвала нынъ насъ въ это священное мъсто не для однихъ славословій Святителю; не однихъ славословій ожилаеть отъ насъ и самъ Святитель. Онъ, безъ сомнѣнія, желаетъ и молить Господа, чтобы мы, поминая его, подражали и его върњ. Поучимся у него этой высокой добродътели.

Богомудрая Церковь называеть въ пѣснопѣніяхъ Святителя Митрофана правиломъ вѣры. Это значитъ, что вѣра его, обратившаяся теперь въ видѣніе, на поприщѣ его земной жизни такъ была высока и совершенна, что если мы желаемъ сиасенія душѣ своей, то непремѣнно должны его вѣру избрать образцемъ для своей вѣры и всемѣрно подражать ей. Цодлинно, его богоугодная жизнь есть наплучшій образецъ вѣры истинной и совершенной, нанлучшее училище, въ которомъ каждый изъ насъ можетъ видѣтъ въ ясномъ свѣтѣ недостатки своей вѣры и слышать самые мудрые уроки о должныхъ качествахъ вѣры.

Святитель Митрофанъ служитъ для насъ нанлучшимъ правиломъ въры чистой и просвъшенной, чуждой всякаго заблужденія. Онъ обязанъ своимъ происхожденіемъ на свътъ роблагочестивымъ, которые, безъ лителямъ сомивнія, почитали священнъйшимъ для себя долгомъ дать сыну своему воспитание Христіанское, и, конечно, не щадили ничего, чтобы напонть его умъ чистыми понятіями о върв, просвътить его душу познаніемъ Божественныхъ откровенныхъ истинъ. Онъ самъ говорить въ духовномъ своемъ завѣщаніи, что онъ воспитанъ былъ въ въръ православной, и пребылъ въ ней до послъдняго своего издыханія. Не эта ли просвъщенная въра породила и вос-

интала въ душть его святую любовь къ безмольной иноческой жизни? Не она ли заставила этоть райскій цвъть. Оставивь вся красная міра сего, удалиться въ глубину лёсовъ, и сокрыться отъ мірскихъ суетъ въ бѣдныхъ стёнахъ Золотниковской пустыни? Не по ея ли внушенію онъ обрекъ себя на труды и подвимонашескіе, возложивъ на себя тяжкій ГИ кресть строгой пустыннической жизни? Невь ел ли въщаніяхъ онъ находилъ для себя отраду и утъшение тогда, когда, распиная плоть свою страстьми и похотьми, и сокрушаемый CO тоскою по отчизнъ небесной, онъ сокрылся оть славы мірской, бесёдуя съ однимъ Богомъ и Ангелами? Что другое, кромъ славы о высотъ духовнаго его просвъщенія, побудило братій Козмина монастыря умолять его принять званіе Игумна надъ ними? Что, какъ не увъренность въ духовной мудрости его подвигла благочестиваго Паря Өеодора Алексіевича вручить ему жезлъ правленія Воронеж-CROIO паствою. для соблюденія чистоты вѣры среди смятеній раскола, тогда повсюду свиръпствовавшаго въ нашемъ отечествъ? Такова-то должна быть въра и всякаго Христіанина!-Такова ли, брат., наша въра? Ахъ! не смотря на то, что настоящій въкъ отличается всеобщимъ стремленіемъ къ просвъщенію, какое жалкое невъдъніе относительно предметовъ

въры примъчается почти повсюду! Многіе со всею основательностію изучили законы и постановленія различныхъ государствъ: но не знають законовъ и постановлений Самого Господа и Его св. Апостоловъ. Какъ много между нами подобныхъ новопросвъщеннымъ Ефесеямъ, которые на вопросъ Апостола Павла: пріяли ли они Духа Святаго впровавше. отвъчали: мы даже и неслыхали, есть ли Духъ Святый (Дъян. 19, 2)? Какъ много у насъ такихъ, о которыхъ вмъстъ съ Давидомъ должно сказать: не познали самонужнъйшихъ предметовъ, не уразумљли, во тмљ ходять (Псал. 81, 5),-такихъ, которые не знали бы что сказать, если бы Самъ Спаситель спросиль ихъ: за кого вы Меня почитаете Сына человъческаго? Кого Мя глаголете быти?

Святитель Митрофанъ служить образцемъ простоты вѣры. Будучи преемникомъ мужей Апостольскихъ по званію пастыря душъ, онъ былъ вмѣстѣ преемникомъ ихъ простоты въ вѣрѣ; онъ не увлекался различными и чуждыми ученіями; отвращался тѣхъ изъ своихъ современниковъ, кон предавшись нелѣпымъ умствованіямъ, подверглись расколамъ, произведшимъ пагубныя возмущенія въ Церкви. Онъ поставлялъ совершенство вѣры не въ томъ, чтобы изслѣдовать непостижимое, но чтобы вѣрно исполнять познанное. Онъ всегда мы-

слиль такъ, какъ мыслять всв истинно-ввруюшіе; училь такъ, какъ учили Вогоносные Отцы Церкви. Онъ самъ въ свосмъ завъщании говорить, что онъ въровалъ въ Бога въ Троицъ Святой единаго, по научению Спасителя нашего Бога, по проповъданію св. благопроповъдниковъ Апостоловъ и богоносныхъ Отцевъ св. Восточныя Церкви, и что св. Отцы изрекли на селми Вседенскихъ Соборахъ Духомъ Святымъ собранные, въ томъ до послёдняго издыханія своего пребываль, яко истинный сынь св. Восточныя, Соборныя и Апостольскія Церкви несомнѣнно. Такою простотою должна отличаться въра и каждаго изъ насъ. Но, къ сожалънію, пренія о въръ примъчаются нынъ между многими, именующими себя образованными; многіе усиливаются вполнъ и сами собою уразумъть тайны Господни, утаеваемыя отъ разумныхъ и премудрыхъ, и открываемыя только младенцамъ, забывая, что на пути земной жизни намъ суждено ходить върою, а не виденіемъ (2 Кор. 4, 7), и что слабый разумъ нашъ яже на земли обрътаетъ съ трудомъ, а яже на небеси ни познать, ни пріять самь по себъ не можетъ (Прем. Сол. 9, 16).

Святый Митрофанъ служитъ правиломъ въры твердой и постоянной, не страшащейся никакихъ опасностей, ни даже смерти. Какая опасность угрожала ему въ Грановитой Палатъ на Соборъ отъ буйныхъ и мятежныхъ раскольниковъ! Смерть зіяла вкругъ его тогда, когда сіи отпадшіе сыны Церкви, изрыгая хулу па православную втру, поражая громами проклятій Никона, угрожая смертію Патріарху Іоакиму, какъ разъяренные тигры, пришли просить Парей Петра и Іоанна открыть преніе о въръ. Но нашъ великій Аванасій не убоялся ничего; съ своими собратіями онъ неустрашимо заграждалъ уста нечестивыхъ. Доводилось ему свидътельствовать твердость своей вёры и предъ Царемъ, великимъ преобразователемъ нашего Отечества. Что же? и здъсь онъ готовъ былъ скорбе умереть, чёмъ измёнить своей ревности по благочестію, и равнодушно смотрѣть на соблазнительные истуканы, разставленные у одного изъ общественныхъ зданій. Что бы, бр., сдълали мы при подобныхъ обстоятельствахъ съ своею върою? Достало ли бы у кого либо изъ насъ столько твердости, чтобы остаться върными нашему Господу, при подобныхъ искушеніяхъ? Случись съ нами какое либо несчастіе, посланное Промысломъ для нашего испытанія, мы окажемся слишкомъ малодушными. Воздвигни на насъ кто либо малъйшее гоненіе за правду, мы готовы будемъ отречься отъ своей въры, отказаться отъ своего Спасителя. Явись въ наше время какой либо Неронъ и Декій, и потребуй оть насъ

жертвъ идоламъ и поклоненія имъ;—не знаю, найдется ли изъ здѣсь предстоящихъ хотя одинъ непоколебимый исповѣдникъ вѣры? Удостоится ли хотя одинъ вѣнца мученическаго? Боже мой! Такою ли вѣрою должны отличать себя послѣдователи Христовы?

Наконецъ, Святитель Митрофанъ служить образцемъ въры живой и дъятельной, споспъшествуемой любовію въ Богу и ближнимь. Кто не знасть, какою пламенною любовію горель онь къ Богу и ближнимъ, какими доброателями украшалась святая его жизнь! Одному Богу извъстны всъ подвиги его благочестія; для насъ открыта только часть ихъ, но и то мы приходимъ въ удивленіе, какъ потодострастный намъ человъкъ могъ возвыситься до такой степени совершенства и святости. Не напрасно св. Церковь называеть его образонь кротости: онъ съ отеческою любовію исправляль пороки и заблужденія въ своихъ пасомыхъ, съ примърною снисходительностію заботился о обращении самыхъ упорныхъ гръшниковъ. Не напрасно св. Церковь приписыучителя воздержанія: и въ ваеть ему титло жизни иноческой, и на пути пастырскаго свослуженія онъ постоянно умершвляль и его расниналъ плоть свою со страстьми и похотьми строгимъ постомъ и воздержаніемъ. Не напрасно въ похвальной ему пъсни воспъвается: сего

ради стяжаль еси смиреніемь высокая, нишетою богатая. Сколько разъ въ духовномъ своемъ завъшания онъ называеть себя гръшнымъ рабомъ Божінмъ, душу свою гръшною и непотребною! Съ какимъ трепетомъ онъ и себъ представляль, и напоминаль своей паствъ то страшное судилище Христово, на которомъ истяжутся отъ Бога пастыри душъ человъческихъ! Какъ онъ болѣзновалъ, что не исполнилось его объщание провождать жизнь безмолвную и уединенную! Съ какими слезами просилъ прощенія и разръшенія во всемъ у всей Божіей Церкви, у отцевъ своихъ святъйшихъ Патріправославныхъ, у преосвященныхъ арховъ Митрополитовъ и Архіепископовъ и Епископовъ, или кто по немъ будетъ во градъ Воронежъ на Архіерейскомъ престолъ! Съ какимъ веліимъ усердіемъ испрашивалъ святыхъ молитвъ у освященнаго Собора и у всего православнаго народа, да помолятся о душе его къ Господу Богу и Пречистой Деве Богородице Марін, да сотворитъ Господь Богъ милость бъдственной душъ, простить согръшения его, сподобитъ его царствія небеснаго, и сотворить малую отраду душь его гръшной, какъ онъ говорилъ, въ день страшпаго праведнаго суда Своего. Не крайнюю ли нищету показываетъ въ немъ то, что онъ даже на поминовеніе души своей не оставиль въ келіп своей ни Отд. ІУ. 21

злата, ни сребра? Вотъ какимъ соборомъ добродвтелей св. Митрофанъ свидътельствоваль свою въру! А мы носимъ только одно названіе върующихъ во Христа, тщеславимся однимъ высокимъ титломъ послёдователей распятаго за насъ Господа, забывая, что въра наша, неспоспъществуемая любовію, подобна тьлу безь души, и мертвому трупу,-что съ одною вѣрою безъ лобрыхъ дълъ мы похожи на Вавилонскаго идола, упоминаемаго Пророкомъ Данінломъ. Всъ Вавилоняне почитали идола. какъ живаго Бога, и думали, что онъ каждый день поядаетъ жертвы, ему приносимыя. Что же? Открылось, что онъ не имћетъ ни жизни, ни дъятельности; и изби царь жрецовъ, обманывавшихъ народъ, и даде Вила въ руки Даніилу и разби его и хражъ его разори (Дан. 14, 22). И мы бъдные также почитаемъ въру свою жавою; и мы фарисейскими своими добродътелями часто заставляемъ другихъ почитать себя набожными и благочестивыми; но что въ сердцѣ нашемъ? Отъ него исходять помышленія злая, прелюбодъянія, любодъянія, убійства, кражи, лихоимства, злобы, лукавство, непотребство, завидливое око, богохульство, высокомъріе, безумство (Мар. 7, 21, 22). Сердце наше далеко отстоитъ отъ Господа (Исх. 29, 13), и ссли бы во святилище нашей души посмотрълъ св. Даніплъ, онъ нашелъ бы

во многихъ изъ насъ одну мерзость запустънія. уподобиль бы ес вивств сь Спасителень гробу, полному костей мертвыхъ и всякой нечистоты (Мат. 23, 27). Почесому тя имамъ познати, человъче? вопрошаеть св. Златоусть. Чреву угождаеши, аки медведь, илоть утолстъваещи, аки мескъ; намятозлобствуени, аки верблюдъ; похищаеши, аки волкъ; гиъваешься, аки змій: угрызаени, аки скорній: коварень еси, аки лисица; злобы ядъ носищи, яко ехидна (а). Что наща правда? Мы, по словамъ св. Анинтрія Ростовскаго, постимся, а людей ядимъ; подвизаемся на добродътель, а ближняго озлобляемъ: кая наша правда? Зиждемъ храмы Господни, а чуждая грабимъ, похищасмъ: кая наша правда? О нищихъ милосердствуемъ, даемъ имъ милостыни, а брата нащего ненавидимъ: кая наша правда? Прощаемся, а намятозлобствуемъ: кая наша правда? Глагоземъ-лжемъ, льстимъ, коварствуемъ: кал наша правда? Не такъ святые праотцы совершали свою правду (б).

Братія! Св. Церковь созвала нынѣ насъ въ это священное мѣсто для ублаженія памяти угодника Божія, процвѣтающаго въ этомъ

- (а) Бесёд. на Еванг. отъ Матеея.
- (б) Слово на пам. Сум. Богопр.

земномъ раю, подобно крину. Послёдуемъ же ея гласу, какъ послушныя дёти, и потщимся Ангела нашей Церкви ублажать не устами только, но паче сердцемъ, не славословіями только, но подражаніемъ его вёрё, моля усердно, чтобы онъ ходатайствовалъ за насъ предъ Богомъ, и чтобы Господь Самъ, ими же въсть судьбами, укрёпилъ насъ въ святомъ и великомъ дёлё подражанія вёрё святыхъ. Аминь.



# оглавление

| статей, содержащихся въ православномъ    |     |
|------------------------------------------|-----|
| собесъдникъ за 1855 годъ.                |     |
| страниц.                                 |     |
| 1. День святой жизни, или отвътъ         |     |
| на вопросъ: какъ мнѣ жить                |     |
| свято? 2,70,165µ280.                     |     |
| 2. Нѣчто о словѣ истиннаго въ            |     |
| осьмомъ членѣ Сумвола Вѣры 43.           |     |
| <b>3. О книгахъ, на</b> которыхъ отступ- |     |
| ники отъ православной Церкви             |     |
| основываютъ свои неправиль-              |     |
| ныя мысли 47, 105 и 238.                 |     |
| 4. Современные наши гръхи.               | . , |
| Слово въ день Тезонменитства ЕГО ВЕ-     |     |
| ЈИЧЕСТВА БЈАГОЧЕСТИВЂЙШАГО ГО-           |     |
| сударя императора Александра             |     |
| НИКОЛАЕВИЧА, сказанное Сунодаль-         |     |
| нымъ Членомъ Григорісмъ, Архіеписко-     |     |
| помъ Казанскимъ, Августа 30 дня 1855     |     |
| года, въ Казанскомъ Богородицкомъ        |     |
| Соборѣ                                   |     |
| 5. Новозавътный Законъ въ срав-          |     |
| ненін съ Ветхозавѣтнымъ 187.             |     |
| 6. Слово на память иже во свя-           |     |
| тыхъ Отца нашего Митрофана,              |     |
| перваго Епископа Воронежскаго 291.       |     |
|                                          |     |

.

`

.

• Digitized by Google



٠

•

٠

÷

٠

## ОПЕЧАТКИ

### въ Православномъ Собесъдникъ за 1855 годъ-

# (втораго изданія).

Hanevamano:

Должно читать:

,

Стран. Строк.

| 11.      | <b>гоп</b> овљдь                                                                 | заповъдь                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 22.      | <b>U3</b> Ъ НИЗЪ,                                                                | изъ нихъ,                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 3.       | Апостоловъ                                                                       | Апостолъ                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 13.      | ступниковъ:                                                                      | спутниковъ:                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 13.      | 8C R                                                                             | 6CE <b>R</b>                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 8.       | блажеству.                                                                       | блаженству.                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 3 снигу. | запреты,                                                                         | заперты,                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 10.      | увидить                                                                          | увидѣть                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 6.       | Гродненской `                                                                    | Гродненскомъ                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 17.      | пригвозлилъ                                                                      | пригвоздвлъ                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 2 снизу. | съ графѣ                                                                         | въ графѣ                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 17.      | врагомъ                                                                          | врагомъ.                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 22.      | видудь                                                                           | нибудь                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|          | 22.<br>3.<br>13.<br>13.<br>8.<br>3 спизу.<br>10.<br>6.<br>17.<br>2 снизу.<br>17. | 22.     ВЗЪ НИЗЪ,       3.     Апостоловъ       13.     ступниковъ:       13.     еся       13.     еся       8.     блажеству.       3 снизу.     запреты,       10.     увидить       6.     Гродненской       17.     пригвозлилъ       2 снизу.     съ графѣ       17.     врагомъ |

