

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

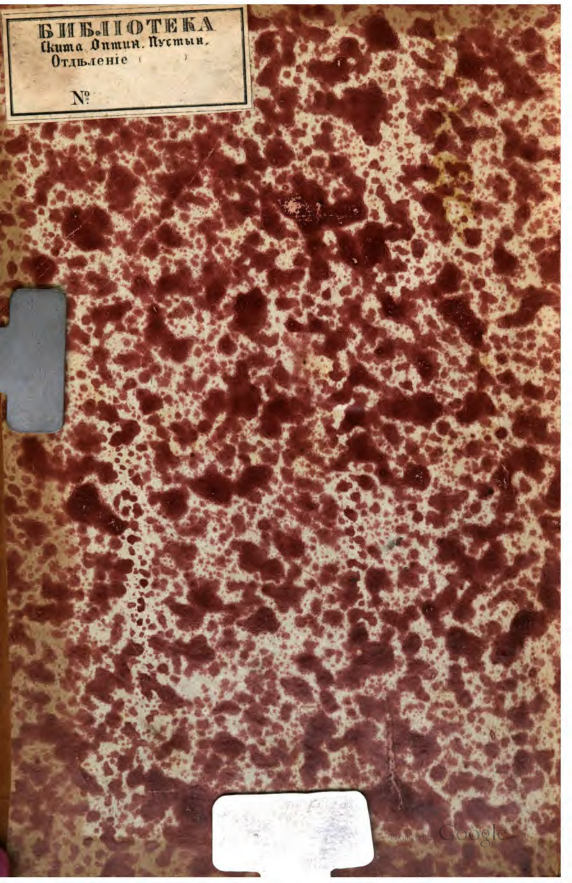
We also ask that you:

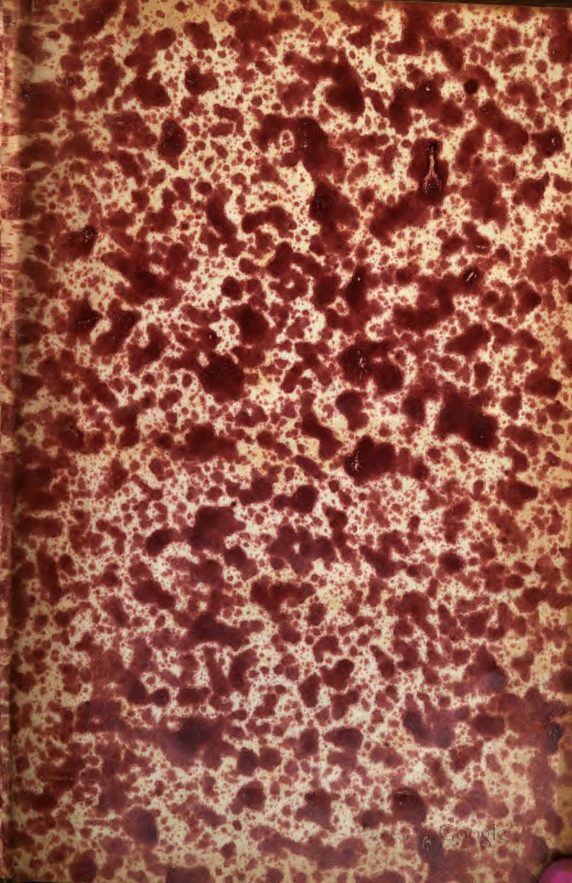
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







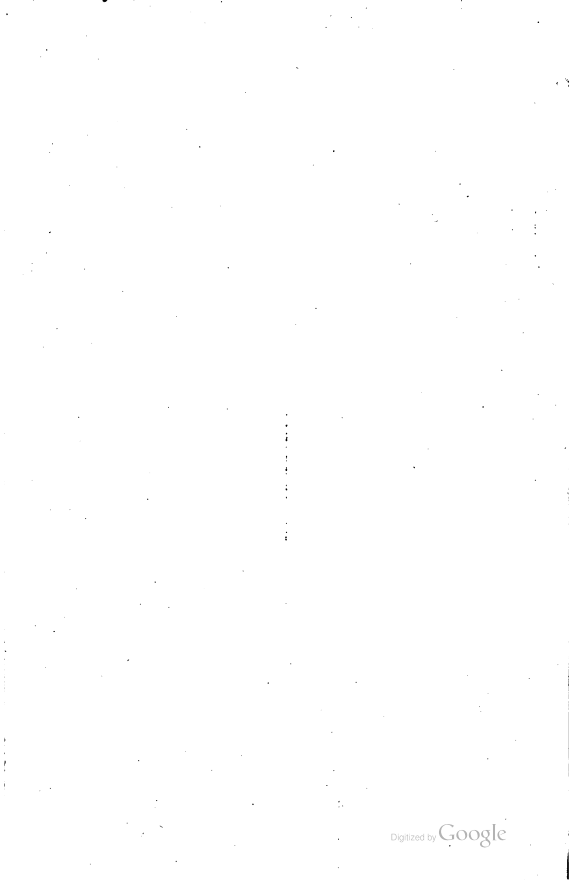
Digitized by Google

÷

.

•





# православный

## собостаникъ,

издавлемый

I P H

КАЗАНСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДВМІН.

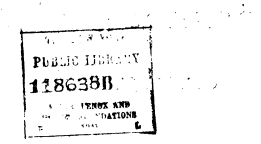
1865.

ЧАСТЬ ВТОРАЯ.

КАЗ МНЬ.

въ университетской типографии.

Plinted in Sovie Luica



Отъ казанскаго комитета духовной цензуры цечатать позволяется. 15 апръля 1865 года.

Цензоръ, профессоръ академіи, Н. Соколовь.



## СЛОВО

### въ великій пятокъ.

И вси народи, прищедшіи на позоръ сей, видлще бывающая, возвращахуся біющи перси своя. (Лук. 23, 48).

Вотъ какъ скоро стало испелняться слово Господа нашего Інсуса Христа, сказанное Имъ о силъ крестной смерти своей, предъ вступленіемъ въ послъднюю борьбу — на смерть съ непримиримыми врагами свонми: аще Азъ вознесенъ буду отъ земли, вся привлеку къ себть (Іоан. 12, 32). Ибо отъ чего большая часть свидътелей крестныхъ страданій Его оставили Голгооу... мъсто распятія Его, когда Онъ уже совершенно умеръ, съ такими чувствами? Пока Овъ, вися на кресть, боролся съ смертію, многіе изъ нихъ, увлеченные примъромъ главныхъ убійцъ Егопервосвященниковъ и книжниковъ, издъвались надъ мнимымъ безсиліемъ Его спасти Себя и естественнными человъческому естеству Его воплями скорби; но какъ скоро послъдовавшія за послъднимъ вздохомъ Его страшныя знаменія на небъ и на землъ дали знать, что Онъ не только ничъмъ не заслужилъ такой поноснъйшей смерти, какова была Его смерть, но во-истину есть Сынъ Божій, они тотчасъ сознались искренно, что много согръщили, когда, по наученію первосвященниковъ, требовали, да пропятъ Онъ будетъ (Лук. 23, 18).

Каждый годъ и мы, братія, въ настоящій день приходимъ въ св. церкви для поклоненія образу распятія Господа и Спаса нашего Інсуса Христа; но съ такимиже ли чувствами, какія обнаружили раскаявшиеся изъ народа іудейскаго послъ того, какъ Онъ испустилъ духъ, возвращаемся отсюда въ домы свои? Правда, многіе изъ насъ, смотря на сиятаго со креста и положеннаго во гробъ Христа Спаса и воспоминая безмърную Его скорбь душевную въ саду Геосиманскомъ, оплеванія, заушенія, поруганія, бичеванія, злостныя насмъшки, ужаснъйшія мученія, которыя Онъ претерпълъ во дворцъ Пилата н вися на крестъ до послъдняго вздоха своего, умиляются душою и съ сокрушениемъ сердца преклоняютъ колъна предъ Нимъ; но надолго ли, опять, у многихъ вся эта скорбь, все это сокрушеніе? Многіе, очень многіе умиляются лишь до-

толь, пока въ церкви Божіей видять Інсуса Христа какъ-бы у насъ распятаго; но, вышедъ за порогъ церкви Божіей, тотчасъ разсвеваются по предметамъ гръховныхъ своихъ прихотей, забываютъ о томъ, что видъли и слышали въ церкви Божіей. Въ этомъ случав всего оскорбительнъе видъть то, что многіе изъ насъ совершенно забывають о распятомъ за насъ Господъ Інсусъ именно въ тъ дни, когда особенно нужно помнить о послужившей краеугольнымъ камнемъ, для нашего спасенія, крестной смерти Его. Говоримъ о той поспъшности, съ какою мы обыкновенно бросаемъ двла христіанскаго самоотверженія во дни праздника воскресения Христова, когда понастоящему намъ надлежитъ непрестанно держать въ умъ то, какими страданіями Спаситель пріобрълъ для насъ животъ въчный, и когда посему мы должны темъ более ценить Его крестную смерть. Смотря на суетныя забавы, на пиршества, на неръдко буйныя увеселения, въ которыхъ многіе изъ насъ усиливаются проводить назидательные дни праздника воскресения Христова, такъ и хочется спросить проводящихъ такъ праздникъ этотъ: ужь не думаютъ ли они, что Спаситель нашъ для того умиралъ и воскресъ, чтобы последователямъ своимъ доставить случай и поводъ веселиться въ забвении о Немъ и оскорблять Его двлами своими?

Нътъ, братія, не кратковременнаго умиленія и не безплоднаго сокрушевія заслуживаетъ предла-

гаемый намъ нына въ св. церквахъ нашихъ, для поклоненія, образъ распятаго за насъ и положеннаго во гробъ Господа и Спаса нашего Інсуса Христа. Одинъ изъ первоверховныхъ апостоловъ заповъдуетъ намъ, воспоминая постредавшаго за насъ плотию Христа, и самимъ вооружиться тою же мыслію (1 Петр, 4, 1); а другой такъ велить намъ разсуждать о себъ: если одинъ умеръ за всъхъ, то всъ умерли; а Христосъ за всъхъ умеръ, чтобы живущіе уже не для себя жили, но для умершаго за нихъ и воскресшаго (2 Кор. 5, 14. 15), т. е. на крестную смерть Господа и Спаса нашего Інсуса Христа мы не должны смотръть только какъ на умилостивление божественнаго правосудия за гръхи наши, но должны вмъстъ съ симъ видъть въ ней управляющее начало и источникъ нашей двятельности. Почему, зная, что мы искуплены отъ суетной жизни, преданной намъ отъ отцевъ. не тлъннымъ серебромъ или золотомъ, но драгоцънною кровию Христа, какъ непорочнаго и чистаго агнца (1 Петр. 1, 18, 19), мы должны почитать себя мертвыми для гръха, живыми же для Бога во Христь Інсусь; не должны полускать сръху царствовать въ смертномъ твив нашемъ; должны предавать члены наши не гръху въ орудія неправды, но Богу – въ орудіе правды (Римл. 6, 11-13), потому что Христосъ для того самъ гръхи наши теломъ своимъ вознесъ на древо, чтобы мы, избавившись отъ граховъ, жили для правды (1 Петр. 2, 24).

На этоми основании прежде, нежени мы, бр., оставять нынь сию св. церковь, твердо запечатлвемь въ намати своей, что покланлемый нами . нынь, распятый за нась, Господь и Спась наше Исусъ Христось для того распростерь свои руки на крестъ, чтобы отъучить наши руки отъ исправедныхъ стяжаній и обидъ ближнимъ нашимъ; для того позволилъ пригвоздить на крестъ свои ноги, чтобы удержать наши ноги отъ пролитія крови, отъ хожденія въ пагубныя для чистоты нашего сердца мъста, и содълать оныя готовыми къ благовъствованию мира; для того уже мертвый прободенъ въ ребро до истощанія послъдней капли крови, чтобы мы не услаждались гръховными влеченіями нашихъ сердецъ; для того висълъ обнаженный на крестъ, чтобы мы возненавидъли всъмъ сердцемъ своимъ безстыдныя наши похоти и вождельнія плотскія; для того претерпълъ пречистою своею плотію лютъйшія страданія, чтобы ни одинъ членъ твла нашего не былъ орудіемъ гръха, но чтобы каждый былъ орудіемъ прославленія совершенствъ Божінхъ въ духъ и тълъ нашемъ; наконецъ, для того былъ увънчанъ колючимъ терніемъ, чтобы въ нашихъ главахъ не гнъздились неправедные, нечистые и хульные помыслы, а сердца наши не томились незаконнымъ желаніемъ тленныхъ благъ міра сего. И помня все это, будемъ всемърно стараться свергнуть съ себя всякое бремя и запинающій насъ гръхъ, и съ терпъніемъ

8

проходить предлежащее намъ поприще, взирая на начальника и совершителя въры Іисуса, который, вмъсто предлежавшей Ему радости, претерпълъ крестъ, пренебрегши посрамленіе, и возсълъ одесную престола Божія (Евр. 12, 12). Аминь.



## **NPABNAA MNTPONOANTA KNNPIAHA**

(1376-1406 г.).

По смерти кіевскаго митрополита Антонія, патріархъ константинопольскій Филовей, по просьбѣ русскихъ югозападныхъ князей, рукоположилъ преемникомъ ему Кипріана серба (1376), съ тъмъ однакожъ, чтобы, по смерти митрополита московскаго св. Алексія, онъ былъ митрополитомъ всероссійскимъ. Тринадцать лътъ суждено было Кипріану служить въ достоинствъ только южнаго митрополита; по смерти св. Алексія великій князь не хотълъ имъть митрополитомъ Кипріана, и только по низложеніи, незаконно присвоившаго себъ санъ митрополита, Пимена согласился пригласить не имъ избраннаго Кипріана, который и прибылъ въ Москву 1389 года.

Митрополить Кипріань быль однимь изъ двятельнвйшихъ пастырей русской Церкви въ отно-

шеніи къ церковному благоустроенію. Отправ-ляясь изъ Константинополя, Кипріанъ взялъ съ собою лучшій списокъ греческихъ церковныхъ правилъ и въ Россіи перевелъ его на славянскій языкъ (1). Списокъ этотъ былъ безъ сомнанія всегдашнимъ руководствомъ для него, когда онъ впослъдочни издаваль сооственныя пранила, сообразно съ особенными обстоятельствами русской Церкви. Заботясь 🖉 Балгоустресни своей Церкви, Кипріанъ настоялъ, что в. князь своею граматою объявилъ дъйствующими уставы Владиміра и Ярослава, которые были, какъ видно, въ это время забыты (<sup>2</sup>). Кромъ того, Кипріанъ вмъств съ в. княземъ составилъ новое приложеніе греческихъ законовъ къ потребностямъ русской Церкви, которое и содержится въ особой грамать о церковныхъ судахъ и пошлинахъ (\*). Этимъ не ограничилась церковноправительственная двятельность Кипріана. Сдвлавшись всероссійскимъ митрополнтомъ, онъ не упускалъ ни одно-го случая, не оставлялъ безъ вниманія ни одной нужды въ своей Церкви, которыя требовали его вниманія и помощи. Плодомъ пастырской дъятельности св. Кипріана въ области церковнаго законоположения остались шесть посланий, писанныхъ къ разнымъ частнымъ церквамъ и по разнымъ случаямъ.

- (\*) Dunage H: P. II. v. 2 cap. 120. (\*) A. J. T. I. No 9.



<sup>(\*)</sup> Розепкам: о кормч. стр. 71 — 74.

С. Около 1391 года престыяне константиновскаго монастыря жаловались Кипріану на своего нгумена Ефрема, «эно наряжаеть ямь двло не но пошынны (старины) и емлеть пошлины (подати и повиности) чего вные вгумены не имали». Строгій въ провосудіи, святичель обратился къ предшественныху Ефрема - Царко, который по бользни быль на поков, и къ своимъ боярамъ влядамирскимъ, чтобы узнать, какия обязанности лежаля на крестьянахъ по отношению къ монастырю. По справкамъ оказалось, что крестьяне издавна и при игументь Царко должны были отправлять всть работы монастырския и платить пошлины. Всъ и всякія работы, — полевыя, луговыя, рыбныя и звъриныя ловли, доманиния-молотъба, печение хлъба, варение пива и др., - все это обязаны были отбывать крестьяне по повеланию игумена. Сверхъ того они должны были

ежегодно давать въ монастырь къ пасхъ по коровъ и доставлять продовольствие игумену съ его модьми и лоциадьми, когда онъ пробажалъ по своемъ селамъ и дерезнямъ. Получивъ такой отвъть отъ прежняго игумена и своихъ бояръ и узнавъ, что Ефремъ взималъ съ своихъ крестьянъ тоже сямое, митрополитъ Китріанъ, изложивъ въ своей граматъ означенныя обязанности, вручиль се игумену съ предписаніемъ, чтобы она хранклась въ монастыръ и была зансноять и для игуменовъ и для крестьянъ. Грамата эта утвер-

, the state of the same

ждена и скръплена была подписомъ великаго киязя (<sup>1</sup>).

Въ 1395 г. митрополить Кипріанъ своею граматою отмениль дополнительную грамату суздальскаго владыки Діонисія. Посланный около 1391 года патріархомъ цареградскимъ во Псковъ для убъжденія стригольниковъ, Діонисій даль исковичамъ свою грамату, которою дополнялъ уставную княжескую грамату и вытребовалъ клятву исполнять эту грамату. Пеизвъстно, какого содержанія была грамата Діонисія; видно только, что она не соотвътствовала законнымъ правамъ князя. Узнавъ объ этомъ, Кипріанъ, какъ первенствующий іерархъ, отмънилъ грамату Діонисія, разръшилъ псковичей отъ клятвеннаго объщания исполнять ее и предписалъ поступать по княжеской граматъ. «Діонисій, - писалъ имъ первосвятитель, - вплелся не въ свое дъло и написалъ грамоту неподобную; я ее отмъняю, и вы перешлите ее ко мнъ и я самъ подеру ее; а вы ходите по прежней грамоть великаго князя». Свое опредъление Кипріанъ основывалъ на томъ, что Діонисій сдълаль это безь въдома патріарха, въ смутное время. «То былъ Діонисій, а дъялъ то въ мятежное время, а патріархъ ему того не приказалъ дъяти» (<sup>2</sup>).

Въ тоже самое время св. Кипріанъ писаль во Псковъ другую грамату. Псковичи, возбуж-

- (") А. Э. т. І. № 11.
- (<sup>3</sup>) А. И. т. І. № 10.

даемые стригольниками, осуждали духовенство свое за неодобрительное поведеніе, между прочимъ—за вступленіе нъкоторыхъ вдовыхъ священниковъ во второй бракъ, самовольно лишали ихъ сана, отнимали церковное имущество и даже казнили. Въ своей граматъ по этому случаю митрополитъ предоставляетъ судъ надъ клириками епископу и осуждаетъ всякое незаконное стороннее вмъщательство въ дъла церковныя (<sup>1</sup>).

Около тогоже времени (1392—1405) Кипріанъ писалъ во Псковъ посланіе противъ нѣкоторыхъ безпорядковъ въ тамошней церкви. Кромъ обливательнаго крещенія, въ Псковъ одинъ антиминсъ разръзывали на части и полагали на престолъ и не наблюдали благочинія при богослуженіи, особенно при принятіи св. таинъ. Имъя въ виду эти нужды, св. Кипріанъ поручилъ новопоставленному епископу Харитону отвезти во Псковъ свое посланіе, въ которомъ и осуждаетъ означенныя церковныя неисправности (<sup>3</sup>).

Кромъ дъйствительныхъ безпорядковъ въ церкви псковской, встръчалось много недоумъній въ дълахъ церковныхъ. Духовенство псковское встръчало много недоумъній относительно времени и способа совершенія разныхъ богослужебныхъ дъйствій и таинствъ, относительно жизни и поведенія клира и другихъ случаевъ, и предлагало мнтропо-

- (1) А. И. т. І. № 9.
- (<sup>2</sup>) Тамже, № 8.





литу свои недоумънія въ видъ вопросовъ. Въ 1395 г. Кипріанъ въ своемъ поучении далъ имъ свои каноническія опредъленія въ отвътахъ (<sup>1</sup>). Также точно святитель отвъчалъ между 1390 и 1405 г. игумену Аванасію, вопрошавшему его «о нъкоторыхъ потребныхъ вещехъ» (<sup>2</sup>).

Сопротивленіе новгородцевъ, не хотъвшихъ судиться у митрополита и ограничивавшихъ судебную власть епископа, побудило Кипріана въ настольной граматъ новогородскому архіепископу Іоанну (1392—1397) опредълить права его по дъламъ суднымъ и пошлиннымъ (<sup>3</sup>).

Замъчательнъйшее изъ посланій Кипріана, по важности и многочислености каноническихъ опредъленій, — посланіе къ игумену Аванасію.

Правила митрополита Кипріана, содержащіяся въ поименованныхъ памятникахъ, относятся а) къ іерархіи, б) клиру, в) инокамъ, г) таинствамъ, д) богослуженію, благочинію при богослужении и различнымъ богослужебнымъ дъйствіямъ и е) къ праздникамъ и постамъ.

Въ отношения къ іерархія митрополить опредъляетъ права, епископа, лица и предметы, подлежащіе его въдънію, и ограждаетъ власть Церкви отъ всякаго сторонняго вмъщательства.

По предписанию Кипріана, подъ управленіемъ

- (1) А. И. т. І. № 11.
- (2) Tanzke, Ng 253.
- (<sup>5</sup>) Tanze, № 7.

екинскона должны состоять вся клирики, -- игумены, иноки и духовенство приходское, а также и церковные крестьяне. Они должны быть въ такомъ подчинения епископу, что если кто бевъ его въдома и согласія перейдеть къ другой власти, то лице духовное лишится сана, а мірянинъ будеть отлучень оть Церкви. Судъ надъ всеми этеми лицами, разумъстся по дъламъ духовнаго ввдомства предоставляется одному епископу, такъ что ни знатные, ни простые, ни вообще люди мірскіе не должны визшиваться въ него подъ опасеніемъ церковнаго наказанія. Міряне, писаль святитель, не должны не только судить священнослужителей, но даже и слова не должны говорить противъ нихъ (1). Правила эти даны по тому случаю, что своевольные новогородцы нотрани ограничить права святителей, а въ Пскона міряне дозволяли свба произносить осуждение надь священнослужнтелями. Кипріанъ говорить, ито јерасвъ, хотя бы они и вступнан во второй бракъ, можетъ судить только епископъ, и ного авть признаеть достойнымъ отлучения, того и міряне должны почитать таковымъ.

Опрядваян прева спископа по отношению къ церковному имуществу, митрополнтъ говоритъ, что его въдънно подлежатъ всъ монастыри и церкви, а равно и земли, имъ принадлежащія.

<sup>(1)</sup> Наст. грам, новог. архіец, Іоанну. А. И. т. І. № 7. ш гр. во Псковъ № 9.

пошлины и повинности, ими платимыя и отправляемыя. По силъ этого правила никто не долженъ отнимать у церкви имънія, какъ бы оно ни принадлежало ей — по духовнымъ ли завъщаніямъ, по дарственнымъ ли граматамъ, или по другимъ какимъ либо записямъ. Кипріанъ угрожаетъ лишеніемъ благословенія Божія и церковнаго тому, кто сталъ бы вмъщиваться въ пошлины, собираемыя въ казну архіереевъ и монастырей.

Не мъшаетъ замътить, что права эти принадлежали Церкви еще по установленіямъ древнимъ, а въ Россіи усвоены Церкви уставами св. Владиміра и Ярослава. Полагая свои правила. Кипріанъ предпосылаетъ имъ опредъленія Церкви древней (<sup>1</sup>). По уставамъ Владиміра и Ярослава въдомству епископовъ подлежали тъже самыя лица, предметы и права, какія усвояль имъ и Кипріанъ (<sup>2</sup>). Припоминая то обстоятельство, что Кипріанъ обратился къ уставамъ Владиміра н Ярослава и объявилъ ихъ дъйствующими законами, можемъ заключить, что побуждениемъ для Кипріана повторить прежнія права епископовъ было забвение ихъ въ народъ съ потерею опредълявшихъ ихъ уставовъ. Значеніе Кипріановыхъ опредълений было не временное только, но сохранялось и во времена последующия. Поздней-

(1) Въ настольной грам. новогород. архіеп., изложивъ права, предоставляемыя епископамъ соборными и святоотеческими правилами, продолжаетъ: «сего ради и азъ» и проч.

(\*) Опис. кіев. соф. соб. пр. Евгенія; Хр. чт. 1847 г. ч. 1 и 2: Очерк. ист. р. Ц. въ періодъ дотатарск.; О простр. церк. суд. въ Рос. до Петра I, *Неволина*. ние велыкие и удъльные князья не только не уменывали, но и узеличивали права терариовъ, а въ Стоглав опредвлевіл Кипріана: о привахъ Церкви признаны каноническими и внеосны въ число соборныта опредвлевій (<sup>1</sup>).

Правила митрополния Кипріана отвоснительно клара опредъляють качества избираемыхъ въ церковный клиръ и обязанности нать служения. Въ прежния времена невоегда избирали нъ клидъ по всемь правыламъ избрания. Это замечаемо было и прежде (<sup>2</sup>), и продолжалось во времена Нипріана; а какъ отъ неправильнаго избрания въ клиръ происходило немало безпорядковь, то многие духовные спрашивали Кипріана, какихъ качествъ долженъ быть избираемый въ клиръ? Не VKa зывая никакихъ частныхъ и особенныхъ качеотвъ; святитель отвечаеть только, что избираемые в клиръ должны быть также нравственно чисты и непорочны, какъ новорожденные. Если же,-продолжаетъ архипастырь, -- клирикъ уже на должности замвченъ будетъ въ какомъ лябо пороку, • то таковому тотчасъ престать отъ службы; нетъ ему викакой эпитими, но только не служнть до смерти. Строгость этого опредъления объясняется темъ, что здесь ковечно разумеются грехи тажкіе, совершенно преплтствующіе іереямъ отправлять богослужение. Заботясь о нравственной

(2) См. Соб. владим. Прав. Соб. 1863 г. мертъ.

СОБ. II.

2

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Стогл. гл. 64 и 65.

MICTOTA SUMPA, KAMPIANS BE TOME SE AVE OTвруаль Аванасно на вопросъ о пономарь. Вопросъ Асанасія показываеть, что въ это время вопросы о бракахъ клириковъ высшихъ степеней были уже ръшены и что недоразумънія оставались только въ отношении къ церковно-служителямъ. Аванасій спрациваль: можеть ли брачный быть пономаремъ? Если не двественникъ, отввчалъ митрополитъ, то непремънно однобрачный, а двубрачныхъ и трехбрачныхъ лишать мъста. Правила эти, основываясь на законоположени древней Церкви (1) и согласныя съ предшествовавшими опредъленіями Церкви русской (2), нитьли значение и для времени послъдующаго; послъдующие митрополиты требовали тогоже самаго (\*). До настоящаго времени только правило о пономаръ измънено; теперь пономари двоеженцы нерзаки.

Изъ правилъ митрополита Кипріана относительно иноковъ видно, что въ Россіи въ его время очень силенъ былъ обычай принимать схиму, особенно предъ смертію. Нъкоторые почитали это такъ необходимымъ, что позволяли облекать себя схимою даже лицамъ, не имъющимъ на то права, а иные надъвали схиму на мертвыхъ. Игуменъ Аоанасій, не отрицая важности постри-

(1) 11 и 16 пр. св. ап. о несообщения съ отлученными отъ клира.

<sup>(2)</sup> См. Прав. Собестан. 1863 г. мартъ.

<sup>(\*)</sup> См. посл. Фотія. А. И. т. І. № 22.

женія въ схиму, не раздвляль однакоже общихь мивній по этому двлу и не хотвль, чтобы изъ этого обычая происходили крайности. Предлагая митрополиту свои недоумвнія, онъ спрашиваль: можно ли постригать въ схиму умершихъ, и кто вообще имветъ право постригать? — Запрещая совершенно первое, Кипріанъ отввчалъ, что въ случав только крайней нужды могутъ постригать въ схиму несхимники, но вообще это долженъ двлать схимникъ. Постриженный въ схиму, продолжалъ святитель, воегда обязанъ носить схиму и клобукъ (куколь) и никогда не долженъ оставлять ихъ.

Другія правила митрополита Кипріана касаются самаго пострижения въ малую схиму или обыкновенное иночество, и накоторыхъ обязанностей лицъ, уже принявшихъ иночество. Что касается самаго постриженія, то Кипріанъ указываетъ лица, которыя должны совершать его, и опредвляетъ некоторыя условія его совершенія. Правила эти, равно какъ и вопросы Аоанасія, показываютъ, что стремленіе къ принятию нноческой жизни было въ это время очень сильно, и что пастыри старались даже умърять его. При этомъ замъчено было, что въ нъкоторыхъ мъстахъ въ монашество постригали приходские священники, по нъскольку человъкъ за одинъ разъ и неръдко полумертвыхъ. Всего этого не могъ ръшить самъ Аванасій и потому обо всемъ втомъ спрацивалъ мнтрополита. На эти вопросы

Digitized by Google

2.

Kampiers orderates as tons me Ayas, Karb H Ha вопросы о пострижени въ скиму. Запрещая по-CTDHEATS B'S MOHALISCITEO HORXOACHIME CBALLCHER камъ, святитель говоритъ, что это дояжны совершать мепреманно и только одни. Священновно-REAL HO E CERTIFICATION MOPYT'S CORPENSATE STO ет соблюдениемъ нъкоторыхъ условій: чтобы постригаемый былга непремъено однить и чтобы онть: находился въ полномъ сознания; постригать но ивскольку человыкь, даже по два въ однить разву равно какъ и постригать умирающихъ. коеда у жикь отнимается уже языкь, онь строго воспрещаетъ. Предписанія эти очевидно нанравлены противъ того ложнаго мнения, вследстве котораго изкоторые хотъли вострытать даже мергвыдъ, думая, будто монашество, привятое безъ свободнаго согласія, само собою можеть снасти умершаго. Для испытания послушаныя при самомь пострижение Кяпріань позволяерь, ностригающаю давать постригаемымъ имена но своему благоусмотрънно, и не дневныхъ свян THATE, A RARHAS, OHE SAXOVETL. DB. OTPOTE HA вопрось о способъ пострижения знюковъ и инокань митрополить говорать, что чинъ нострижения для тахъ и другихъ долженъ быть однив и того же. Накоторыя правила митрополита Кипріана насаются места жительства, молитвъ, одежды, папци и вмуществъ иноковъ. Въ тогданнее время нноки первако пережоднат изъ одного монаочная въ другой безъ согласия своего началь-

ства. На вопрост объ втомъ обстоятельствъ.Киналань предписываеть инокамъ, сообразно ихъ обытамъ, постоянно пребывать въ монастыръ, гдъ люстрижены, и оказывать полное IIOBUHOBCHIC. своему начальству. Иноки, писаль онъ, изъ одного монастыря въ другой должны переходить только съ увольнительными граматами. Отъ свонкъ нгуменовъ, имъя въ виду, что своевольные подвергаются церковному отлучению. Въ другомъ правнать митрополнтъ требуетъ, чтобы иноки, оставаясь въ одномъ монастыръ, никогда не оставляли своего чина. Если же кто изъ нихъ, продолжаль онь, оставивь монашество, не приметь его снова, да будетъ проклятъ (1). Строгій н благоразсудительный пастырь Кипріанъ требоваль, съ одной стороны, чтобы инови, отказавшись оть міра, не имвли ст нимъ никакихъ спощеній, а съ другой --- растворяль строгость правиль нноческаго житія благоразсудною снискодительностно. Это высказаль онь въ следующихъ правилахъ инокамъ. Иноки, отвеналъ онъ Аознасію, испояздываться и прюбщаться должны непремънно у вноковъ, а у священниковъ приходскихъ только въ случать прайней нужды. Инони должны еледневно присутствовать при богослужения и непременно, въ полномъ иноческомъ одъяния: имъ только въ келліяхъ позволяется совершать молитву въ подрасникъ и маломъ клобукъ. По

(1) Это правило содержится из получения изверенсану.

силь перваго предписанія инокамь не даются. освятительныя молитвы въ рождество Христово, насху и Петровъ день, какъ мірянамъ. Міряне, говорить Кипріань, невсегда могуть быть вы церкан, а иноки должны быть въ ней всегда. Умъряя строгость монастырскихъ уставовъ, онъ позволяетъ старымъ, молодымъ и больнымъ инокамъ вкушать пищу и не въ установленное вреия. Замъчательно правило Кипріана относительно монастырскихъ имъній. Какъ строгій инокъ, онъ почиталъ небезопаснымъ дъломъ владъть вотчинами. Поэтому на вопросъ Аванасія, какъ поступить съ селомъ, которое князь дарилъ въ монастырь, святитель предложилъ такой совътъ, который былъ полезенъ и для иноковъ и неоскорбителенъ для князя. «А что о семъ ты меня спрашивалъ, писалъ онъ Аоанасію, то мой совътъ лучше не принимать его. Небезопасно инокамъ владъть вотчинами, тъмъ болъе, что владъние ими неръдко сопровождается спорами и ссорами меж-Ау разными владвльцами и властями съ одной стороны, а подчиненными съ другой. Если же нельзя не принять его, то приличные поручить его завъдыванию богобоязненнаго мірянина, который бы доставляль съ него все нужное въ монастырь; но самимъ инокамъ непосредственно завъдывать имъ опасно».

Между правилами митрополита Кипріана находимъ относящіяся къ таинствамъ крещенія, покаянія, причащенія и брака.

Въ разсуждения крещения онъ опредвляеть способъ совершенія его и некоторыя другія обрядовыя подробности. Противъ обыкновенія крестать чрезъ обливание Кипріанъ предписываеть совершать это таинство чрезъ троекратное погружение въ воду, въ ръкъ или приличномъ сосудъ (1). На вопросъ Аоанасія, можно ли крестить нисколько человикъ вмисти, Кипріанъ даль такой отвътъ : младенцевъ, даже разнаго пола, можно крестить по нъскольку вмъсть и въ одной купели (2), но запрещения, отрицания и вообще молитвы таинственныя читать надъ каждымъ крещаемымъ --- сначала мужескаго, а потомъ женскаго пола. Если же крещаются взрослые, TO ихъ крестить каждаго порознь, отдельно, при чемъ мужчинамъ должны прислуживать мужчины, а женщинамъ женщины. Говоря о воспріемникахъ, святитель требуетъ, чтобы воспріемникъ быль одинь или кумъ (разумвется при крещения мужчины), или кума (когда крестится жевщина), «а девма, куму съ кумою, мужчинъ съ своею или чужою женою, крестить не слично» (<sup>5</sup>).

Въ отношения къ таинству покаяния Кипріанъ даетъ наставления касательно отношений исповъ-

(1) Въ послан. къ псковск. духовенству.

(<sup>5</sup>) Поуч. духовенству.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Это Кипріанъ основывалъ на примъръ Іоанна крестителя и апостеловъ, крестившихъ многихъ за одинъ разъ; но пранила, говорилъ онъ, для этого нътъ.

деющагося къ дуковному отцу и опредвляетъ способъ исповъдыванія и начало, которымъ должно руководаться при назначения эпитимий. Въ первомы случав святитель запрещаеть христіанамы переходить отъ одного отца духовнаго къ другому. Почему въ отвътъ Аоанасію предписываетъ, чтобы јерен не принимали на исповъдъ тъхъ, которые оставили прежнихъ своихъ духовныхъ от+ цевъ. Правило это очевидно имъло въ виду техъ, которые, будучи недовольны своими духовными отцами, искали другихъ. Опредвляя способъ исновъданія, митрополнть предписываеть, посль положенныхъ пъній и чтеній, испытывать кающихся во встахъ сограшенияхъ, усугубляя внимачельность сообразно съ вваниемъ исповъдающихся -- священнослужителей и иноковъ внимательные, нежели другихъ, а послъднихъ еще внимательнье, нежели первыхъ. Для дознания согръпени предписывается развъдывать не только о граховныхъ дълахъ, но и о поводахъ къ нимъ. Собразно съ симъ Кипріанъ отвъчаетъ и на вопросъ о эпитиміяхъ. Эпитиміи налагать предписываетъ онъ сообразуясь съ свойствами согръшеній и съ состояніями кающихся — умственнымъ, здоровымъ и больнымъ, также съ ихъ внъшнимъ положеніемъ, званіемъ и возрастомъ, такъ что эпитимии за одни и тъже гръхи для иноковъ должны быть строжайшія, нежели для клариковъ и мірянъ.

По отношенію къ таянству причащенія Кипріань опредвляеть расположенія, съ какими должно приступать къ сему таинству, порядокъ, въ какомъ должны мужчины и женщины пранимать его, и богослуженіе, при которомъ надобно пріобщаться.

Люди всвхъ сословій, званій и состояній, инсаль онь въ послании къ Аванасию, къ св. тайнамъ должны приступать съ одинаково-чистымъ расположениемъ, не вкушая пащи. Требуя отъ приступающихъ къ причащению нравственной чистоты, святитель въ послание къ псковскому духовенству запоявдуетъ приобщать только достойныкъ; почему и инокамъ достойнымъ онъ предоставлялъ пріобщаться св. таинъ часто. Достойныхъ нноковъ, писалъ онъ Асанасию, можно пріобнать всегда, но другихъ по усмотрению игумена. Основываясь на томъ же началь, онъ повельваль недостойных отлучать отъ таинства причащения, сообразулсь во времени отлучения съ тланевтно нять гръховъ. Воровъ и душегубцевъ, равно и непокорныхъ духовныть отцать, јерен должны только передъ смертно сподоблять св. таннъ, осли только они раскаятся. Если же кто изъ нихъ, сподобившись принять св. танны, выздоровветь, должевъ понести эпнтимию, сообразно съ свойствами своихъ согръшеній. Опредъляя порядакъ, въ какомъ върующіе должны приступать къ таинству причащения, митрополитъ имълъ въ виду благочные. Поэтому, писаль онъ исковскому

духовенству, мужчины и женщины должны пріобщаться въ церкви порознь, первые у царскихъ, посльднія у свверныхъ дверей; тв и другія должны приступать къ причащению со сложенными крестообразно руками. Для соблюденія благочинія, мужчинамъ святитель повелъваетъ снимать верхнее платье (вотолы), а инокамъ новопостриженнымъ кло-Изъ этого правила исключаются только буки. иноки юные: имъ позволяется не снимать клобукъ до твхъ поръ, пока отростетъ борода. Пріобщаться св. таинъ Кипріанъ указываетъ на всякой литургія, и на литургія св. Златоуста, и на литургіи св. Василія великаго, и на литургін св. Григорія двоеслова (преждеосвященныхъ даровъ).

Въ разсужденіи брака Кипріанъ говорить только о свершителяхъ этого таинства. Подражая примъру патріарховъ константинопольскихъ, русскіе митрополиты и епископы (<sup>4</sup>), а за ними и иноки, совершали иногда браки. Поэтому Кипріанъ въ посланіи къ Аванасію, запрещая вообще инокамъ совершать мірскія требы и разръшая имъ только совершеніе крещенія, особенно при настоятельной нуждъ, предписываетъ, чтобы браки совершали непремънно приходскіе священники, а иноки ни подъ какимъ предлогомъ не совершали бы ихъ.

(<sup>1</sup>) Такъ въ 1320 г. епис. Варсоно-вій в'янчалъ князя тверскаго Дмитрія. И. Р. Ц. пр. Филар. ч. 2. стр. 88. пр. 135.

Правила митрополита Кипріана, относащіяся къбогослуженю, сообразно съ вопросами Аванасія и духовенства, ему подвъдомаго, касаются благочинія при богослуженіи виъшилго и внутреннаго и разныхъ богослуженыхъ дъйствій. Сообразно съ этимъ, они относятся къ мъстамъ, гдъ совершается богослуженіе, къ самому богослуженію, и ко временамъ, когда совершается то или другое богослуженіе.

Величіе христіанскаго богослуженія требуеть особенной заботливости о церквахъ. Поэтому какъ при основания, такъ и по устроении церквей, Кипріанъ предписываетъ совершать молитвословія и заповедуетъ заботиться о чистотъ и целости церквей. Основаніе церкви, писалъ онъ Аоанасію, должно быть полагаемо при молитвословін священнослужителей. Въ этомъ случав приходскій священникъ долженъ совершать молитву въ полномъ облачения, а іеромонахъ только въ эпитрахили. Устроенную церковь нужно освящать только однажды, въ другой разъ она освящается только тогда, когда исправляется св. престолъ. Предписывая заботливость о чистотв и цълости церквей, митрополитъ заповъдуетъ омывать ихъ, кромъ престола, который можетъ омывать только архіерей однажды въ годъ, въ великій четвертокъ. Въ случав какого либо поврежденія или оскверненія церкви, онъ предписываеть немедленно поправлять и освящать ее. Такъ, если буря сорветъ вресть съ церкви или какъ

нибудь вбъжить туда собака, то въ первомъ случав престъ надобно пескорве поставить, а въ послъднемъ окропить церковь святого водою августовскаго освящения, и если послъднее случится по небрежению священника, то онъ подлежитъ наказанию.

Что касается самаго богослуженія, то Кирріановы правила относятся къ совершенію проскомидіи, къ образу совершенія литургім и ко временамъ того или другаго богослужебнаго дайствія.

Первое и главное правило по отношению къ таинству причащения то, чтобы оно совершалось на приличномъ веществъ-на хлъбв и винъ. Божественную литургію, писаль Кипріань совершать безь вина-великое безаконіе. Сообразно съ величіемъ евхаристія, святитель требуеть, чтобы хлебъ для нея быль чисть какъ по составу, такъ и по способу приготовления. Поэтому онъ предписываеть, чтобы женщены, занимающияся печениемъ просфоръ, были нан диаственницы или однобрачныя, а двубрачныхъ и требрачныхъ повелзваетъ устранять отъ приготовления просфоръ. Говоря о первой части литурги, о проскомидии, онъ даетъ наставленіе касательно просфоры кагнца» и совершителей проскомадия. Просфора для агица должна быть особая съ крестомъ, но можно се замънить и другою, если она также съ крестомъ. Проскомнано вообще долженъ совершать священникъ; діакону совершать проскомным воспрещается. Преждеосьященные агным можно хранять, вы

евсей церкви или передавать въ другую церковь: Важивищее правило ври совершении литурги то, чтобы свхаристія совершалась на освященномъ архтереемъ престоль или на цъльномъ антиминсв. Поэтому противу обыкновения исковскаго духовенства за недостаткомъ антиминсовъ дълить нкъ и совершать службу на частять ихъ Кипрізнь повельваль на престоль полягать цьлый антимнисъ. Что касжется собственно богослуженія, то правыла Кипріана опредвляють нькочорыя обрядовыя подребности двевныхъ богослуженій. Такъ, говоря восбще о богослуженія, онъ требуеть, чтобы при совершении его каждый священнослужитель отправлялъ свое собственное двло, чтобы іерей напр. не служиль вывсто діакона, и если нътъ діакона, то священникъ долженъ служить одинъ, потому что «попъ есть попъ, писалъ онъ, а діаконъ-діаконъ». Это правило относится ко всякому богослужению, даже къ панихидъ, и направлено къ соблюденно цервовно-богослужебнаго благочныя. Съ тоюже цълно митрополитъ требовалъ, чтобы въ великій четвертокъ свансели (всъ) читалъ священникъ въ полномъ облачения и на престолъ. Предлагая, далье, правила о составъ и нъкоторыхъ частяхъ богослужения, онъ предписываетъ-на вечерни читать 8 молятвъ, а на утрени 12, на молебнъ пътв «Ботъ Господь», а на панихидъ «аллилуіа», и при богослужени читать свангеліе толковос, а на транска патерикъ св. Ефрема, Дорозея,

шестодневъ Василія великаго и творенія Златоуста, а также недочитанныя 'на заутрени чтенія праздничныя. Когда часы поются съ литургіею, то апостолъ и свангеліе читаются вив алтаря, а если безъ литурги, то апостолъ читается среди церкви, а евангеліе-въ алтаръ. «Святый Боже» на литурги поется въ алтаръ только въ послъдний разъ, а первые три раза – на клиросъ. На литургіи преждеосвященной сосуды разставляются и покрываются безъ произношения молитвъ. Что касается времени совершения того нли другаго богослуженія, то литургія Василія великаго совершается только наканунъ рождества Христова, богоявленія и во вст воскресные дни великаго поста, исключая вербное воскресенье, а въ прочія времена года, кромъ средъ и пятковъ великаго поста, совершается литургія св. Златоуста. Въ среду и пятокъ сырной седмицы, равно какъ и великій пятокъ, полагаются только часы въ вечерню.

Къ правиламъ о богослужени относятся еще правила о погребени, которыми митрополитъ Кипріанъ опредъляетъ времена погребальныхъ богослужений и нъкоторыя обрядовыя подробности, соблюдаемыя при погребении клириковъ и мірянъ. Изъ этихъ правилъ видно, что во времена Кипріана погребение отправлялось не надъ всъми, а только возрастными, что погребение совершалось во всъ дни и во всякое время года, и что при погребение не соблюдали правиль, предписывающикъ соблюдать накоторая : особенвости при погребении людей разныхъ сословій и свищенныхъ степеней. Поэтому Кипріанъ, предписывая сначала отправлять богослужение погребальное и надъ возрастными и надъ младенцами, требуетъ, чтобы погребение совершалось не во всякое время, а только въ извъстное. Умершихъ во дни великаго поста святитель заповъдуетъ отпъвать только по пяткамъ вечеромъ, а номинать въ субботы, кромъ 5 и 6 недъль. Если же случится похоронить умершаго въ другіе дни, то похороны совершаются безъ отпъванія. Заупокойныя литургій и панихиды совершаются не во всякій день; первыхъ не должно совершать во дни воскресные, а послъднихъ – по субботамъ вечеромъ; на воскресной проскомиди умершіе поминаются тайно, не въ слухъ находящихся въ церкви. Но послъ пасхи можно совершать заунокойныя богослуженія ежедневно. Правилами о обрядовыхъ подробностяхъ Кипріанъ опредвляетъ способъ погребенія іереевъ и иноковъ. Священника приходскаго онъ повелъваетъ, по оповении и облачении въ чистое платье и во всв священныя ризы, полагать во гробъ съ пъніемъ, при отпъвани крестообразно обливать тъло его смъщениемъ масла и вина, полагая сосудъ у ногъ, и потомъ похоронять. Твло священника, какъ и всякаго внока, обмывать не все и не всецьло, но только лицо, перси, руки, колъна и ступени отирать губкою и теплою водою, а потомъ

облевным въ платье и мантію, нолагать во гробъ и проч.

Касательно праздниковъ и посторъ Кипріанъ даеть следующія правила : въ прежнія времена думали, что обрядъ воздвижения честнаго креста можеть совершаться только въ соборномъ богослужения епископомъ. Китріанъ и предписываетъ воздвигать крестъ въ день воздвижения, во всъхъ церквахъ, хотя бы гдъ былъ и одинъ свяпенникъ. Въ праздникъ воздвижения и въ праздникъ усъкновенія главы Іоанна предтечи, въ какіе бы дни ни случились они, соблюдать пость, а въ день Параскевы поститься тогда только, вогда онъ будетъ въ среду или пятокъ. Посль воды, освященной крестомъ, мірянину можно употреблять мясо, а иноку молоко, потому что, прибавляль Кипріань, пость разръшается даже послъ причащенія.

Изложенныя правила и наставленія Кипріяна имеють особенную важность главнымъ образомъ потому, что почти всв они заимствованые изъ древнецерковнаго законоположения. Самъ Кипріанъ во многихъ мъстахъ говоритъ, что заняствовалъ свои правила изъ предписаній древнихъ. Говоря объ испытанияхъ клириковъ и иноковъ на исповъди, онъ присовокупляетъ: «о сихъ всъкъ предали сутъ святін отцы написана и симъ всъмъ потреба разсужденія велика». Запрещая монастырю непосредственно владътъ вотчинами, говоритъ : «еже села и люди держати инокамъ не

предано есть сыятыми отцы». Вообще, предлагая свои отвъты, Кинтріанъ большею частно основываетъ ихъ на прежде бывшихъ опредъленияхъ, на правилахъ древней Церкви и на послъдующикъ опредвленіяхъ греческой Церкви. Въ твкъ случаяхъ, когда на предлагаемый вопросъ Кипріанъ не находить отвъга или основания для отвъта въ правилахъ древнихъ, онъ двлаетъ собственныя соображения, находя основания для нихъ въ исторіи Христовой Церкви. Такъ, на вопросъ, позволительно ли крестить въ одной купели двухъ ими трехъ дътей, Кипріанъ отвъчаетъ: «а еже двое или трое дъти въ одной купели крещати, или мужескый полъ, или женскый: о семъ убо написано нигдъже обрътохъ, но пріемлю свидътельство Іоаннова крещенія внегда ему на Ердани крещати; яко мнози народи крещахуся, приходяще, отъ него; такожде и при апостольхъ творимо бъяше, якоже въ Дъяніяхъ пишетъ, яко не два или тріе крестими бъяху во единой купели, но мнози единою». На этихъ примърахъ Кипріанъ основываетъ свое мнѣніе о позволительности совершать крещение двоихъ или многихъ въ одной купели. «Намъ же нынъ неизреченно (неотреченно) есть, аще въ единой купели крестити двоя, или троя, или болъ, во единомъ дни, молитвы же точію емуждо запрещельныя прочитати и отрицанія творити» (1). Правила митропо-

(<sup>1</sup>) Посл. къ нгумену Аванасію. А. И. т. І. № 253. стр. 477. СОБ. II. 3

Digitized by Google

лита Кипріана имъли дъйствительное употребленіе въ свое и послъдующее время. Въ Стоглавникъ, какъ замъченно выше, указывается на нихъ, какъ на каноническія, и съ тъмъ вмъстъ подтверждается ихъ важность. Въ требникъ кіевскаго митрополита Петра Могилы помъщены правила митрополита Кипріана, относящіяся къ христіанскому богослуженію, а нъкоторыя изъ нихъ вошли и въ «учительное извъстіе», донынъ печатаемое въ концъ нъкоторыхъ служебниковъ св. Церкви нашей.



## ИНСТРУКЦІЯ МИССІОНЕРАМЪ преосвященнъйшаго филарета,

БЫВШАГО АРХІЕПИСКОПА КАЗАНСКАГО (<sup>1</sup>).

1) Какъ обращать сердца человъческія къ истинъ принадлежитъ одному Богу: то миссіонерамъ, назначеннымъ на сіе важное служеніе, по утвержденіи ихъ святъйшимъ синодомъ въ семъ званіи, предъ начатіемъ своего подвига надлежитъ приготовить себя постомъ и молитвою по наставленію епархіальнаго своего архіерея, и во всемъ поступать съ его въдома и благословенія.

2) Начинать дъло служенія своего утвержденіемъ и наставленіемъ въ православіи народовъ.

3\*

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ предыдущей (апръльской) книжкъ «Православнаго Собесъдника» на текущій 1865 годъ, помъстивъ «пастырское посланіе» преосвященнъйшаго Филарета, мы упомянули (стр. 304 примъч.) о составленной этимъ архипастыремъ «инструкція миссіонерамъ». Помъщаемъ теперь эту «инструкцію», въ которой (пунк. 4) указывается и на означенное «пастырское посланіе». Изд.

просвъщенныхъ уже святымъ крещеніемъ, въ тъхъ уъздахъ, которые каждому изъ нихъ назначены будутъ епархіальнымъ архіереемъ.

3) По прибытіи въ каждый новокрещенскій приходъ, имъть квартиру у приходскаго священника; отъ котораго предварительно получить обстоятельное свъдъніе о состояніи христіанской въры и жизни прихожанъ. Потомъ, по общему съ нимъ совънцанию, назначить воскресный им праздничный день для собранія прихожанъ, хотя не всъхъ, а по крайней мърв по одному старшему изъ каждаго семейства, въ церковь къ слушанію божественной литургіи, которую миссіонеръ долженъ совершить соборнъ со всъми имъющимися при церкви священнослужителями, и повъстить о семъ прихожанамъ чрезъ сельское начальство.

4) По окончаніи литургіи, прочитать ему самому на русскомъ языкъ пастырское посланіе прихожанамъ, которымъ снабдитъ его епархіальный архіерей, при отправленіи въ новокрещенскіе приходы, а потомъ тоже посланіе приходскому священнику или діакону прочитать на народномъ языкъ ихъ.

5) По прочтеніи посланія, начать съ ними простую изустную бестаду, приспособленную къ ихъ понятію, о христіанской въръ и жизни, сообравуясь съ младенческимъ еще ихъ въ оной возрастомъ.

6) Ежели благодать Божія подъйствуеть надъ сердцами ихъ такъ, что они всъ изъявятъ ръ-

шительное евое намъреніе оставить заблужденія и суевърія предковъ своихъ и жить похристіански: то миссіонеръ тогдаже соборнъ имъетъ совершить благодарственное Гоєподу Богу молебствіе съ колънопреклоненіемъ.

7) Послѣ сего миссіонеръ, вмъстѣ съ священно и церковнослужителями, со святымъ и животворящимъ крестомъ и святою водою имъетъ посътить домы и семейства прихожанъ. При чемъ вникать ему тщательно въ образъ жизни ихъ относительно къ православной въръ, и простою съ ними бесъдою убъждать ихъ къ оставленію навсегда суевърныхъ обычаевъ язычества и къ соблюденію правилъ святой православной Церкви нашей, коея они дълаются сынами по воспріятіи святаго крещенія.

8) Ежели откроются упорствующіе въ заблужденіяхъ язычества, таковыхъ увъщевать съ кротостію и терпъніемъ, излагая имъ суетность языческихъ ихъ обычаевъ и внушая спасительный страхъ суда Божія на отпадающихъ отъ христіанской въры.

9) Которые убъднещись увъщаніями, у наъявятъ ръшительное намъреніе оставить заблужденіе язычества и жить похристіански, въ домахъ тъхъ отслужить молебны и окропить ихъ святою водою, — и давъ наставленіе, чтобъ они твердо держались православного исповъданія въры христіанской, поручить приходскимъ священникамъ, чтобъ въ слъдующую святую четыредесятницу, или въ другой постъ, исповъдали ихъ и по удостоению пріобщили святыхъ таинъ.

10) Ежели окажутся такіе, которые останутся непреклонными къ убъжденіямъ миссіонера, таковыхъ поручить приходскому священнику, чтобы онъ непрестанно ихъ увъщевалъ и объ успъхахъ доносилъ благочинному, а сей епархіальному архіерею.

11) Въ тъхъ приходахъ, гдъ есть еще непросвъщенные святымъ крещеніемъ идолопоклонники, миссіонеру проповъдывать имъ слово Божіе на русскомъ языкъ, буде они оный разумъютъ. А ежели не знаютъ, то употреблять въ переводчики изъ приходскихъ священниковъ или діаконовъ.

12) Тъхъ, кои изъявятъ искреннее желаніе обратиться въ христіанство, наставивъ сколько можно въ важнъйшихъ догматахъ христіанской въры и правилахъ православной Церкви, просвъщать святымъ крещеніемъ самому миссіонеру по чиноположенію, и немедленно доносить о семъ епархіальному архіерею.

13) А которые изъ нихъ святаго крещенія воспріять не пожелаютъ, таковымъ принужденія къ крещенію отнюдь не чинить, и имъ за то ничъмъ не угрожать, но поступать въ томъ по образу апостольской проповъди со всякимъ смиреніемъ, тихостію и кротостію, оставляя ихъ съ миромъ до другаго благопріятнъйшаго времени.

14) По исполненіи вышеозначеннаго въ одномъ новокрещенскомъ приходъ, миссіонеру, составивъ обстоятельный о всемъ журналъ за своимъ и приходскаго священника подписаніемъ, отправиться въ другой ближайшій.

15) По возращеній изъ посольства, журналы сій представлять епархіальному преосвященному при репортъ съ своими замъчаніями о причинахъ успъха, или безуспъшности обращенія невърующихъ, и утвержденія въ православія крещенныхъ по каждому приходу.



О ВНЪШНЕМЪ СОСТОЯНИ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕР-КВИ НА ВОСТОКЪ ВО ВЛАДЪНИЯХЪ МУСУЛЬ-Манскихъ, отъ магомета до крестовыхъ походовъ (VII-XI в.).

Въ древнія времена Церковь Христова на востокъ, преимущественно предъ прочими странами, процвътала и просвъщеніемъ и жизнію и благоустройствомъ. Тамъ видимъ многочисленный рядъ св. отцевъ и писателей, творенія которыхъ донынъ составляютъ руководство въ въръ и жизни для всего христіанскаго міра. Востокъ представилъ многоразличные и многочисленные образцы совершенной жизни о Христъ ('). На востокъ же, наконецъ, іерархія и вся внъшность церковная достигли высшей степени благочинія и благолъпія. Но съ VII въка св. Церковь на

(<sup>1</sup>) Въ пустыняхъ Египта, Ливіи и Палестины христіанскіе отшельники подвизались не десятками, но сотнями тысячъ.



востокъ, по ненсповъдимымъ судьбамъ промысла Божія, подверглась тяжкимъ бъдствіямъ ига невърныхъ: почти всъ восточныя области, заключавшія въ себъ три восточные патріархата, были отторгнуты отъ византійской имперіи и поступили во власть невърныхъ. Съ этого времени восточные христіане подверглись такимъ бъдствіямъ, которыя почти нисколько не легче были страданій христіанъ временъ первенствующихъ, а въ въкоторыхъ отношеніяхъ были даже тяжелъе, нежели гоненія, воздвигавшіяся противъ христіанъ первыхъ въковъ.

Главная причина бъдствій, которымъ подверглась восточная Церковь съ VII въка, заключается въ духъ и отличительномъ свойствъ возникшаго, въ началъ этого въка, новаго джеученія и въ тъхъ отношеніяхъ, въ которыя оно поставило свонкъ послъдователей къ христіанамъ. Это новое лжеучение есть исмамъ, основанный Магометомъ, аравитяниномъ изъ племени Курейшъ ими Корейшъ.

Судя по корану, произведению Магомета, н соображая его съ обстоятельствами жизни лжепророка аравійскаго и исторією мусульманства, находимъ, что какъ собственныя понятія Магомета о въръ, такъ и взглядъ его на другія въры, образовались не вдругъ, но окончательно опредълились и утвердились только къ концу его жизни, когда онъ успълъ сдълаться властителемъ всей Аравіи. Первоначально, Маго-

меть не мечталь объ основания новой, общей для всего человъчества, въры; онъ хотълъ сообщить своему народу, на его языкв, только ученіе о единомъ Богъ, найденное имъ въ христіанствъ; онъ выдавалъ себя за призваннаго быть только народнымъ пророкомъ арабовъ. Его стремленія и желанія сначала не простирались 38 границы Аравіи, внутри которой онъ хотвлъ основать народную въру съ ученіемъ о единомъ Богъ. Въ христіанствъ ученіе о единомъ Богъ стоитъ во внутренней связи съ ученіемъ о единой, для всъхъ народовъ опредъленной, въръ. Магометъ, не могши вдругъ понять все содержаніе мысли о единобожін, сначала не ставиль ученіе о единствъ Божіемъ въ связи съ единствомъ въры, духовно соединяющей въ одно цълое всъ народы земли; поэтому мусульманство, въ его понятіяхъ, было только равно другимъ въроученіямъ, признающимъ единобожіе, не исключая ихъ, ни само не исключаясь ими. Отсюда происходила у него та въротерпимость, которую проповъдывалъ онъ въ началъ своего дъйствованія. Въ нъкоторыхъ главахъ корана, происхождение которыхъ нужно относить именно къ первымъ временамъ проповъди Магомета (1), ясно

(<sup>1</sup>) Мизніе, что главы корана, внушающія въротерпимость, явились прежде главъ его, проникнутыхъ духомъ нетерпимости, согласно и съ настоящимъ мусульманскимъ въроученіемъ. Въ этомъ въроученіи относительно божественныхъ откровеній допускается такъ называемый тансихъ сотмъненіе), 110 которому откровенія, высказывается даже такое положение, будто мысль. что только одна ввра есть истинная, основывается на чрезмърномъ высокомъріи, и будто, если принимать ее, нужно предположить, что не всъ народы составляютъ предметъ равной Божественной любви и промысла; онъ также замъчаетъ, будто различіе въръ имъетъ свое основаніе въ неисповъдимыхъ путяхъ самого промысла Божія, и будто только въ будущей жизни откроется, на чьей сторонъ истина, и потому христіане, іудеи и мусульмане должны сообразоваться съ нзвъстнымъ имъ словомъ Божінмъ и стараться въ день неумолимаго суда по его предписаніямъ дать отчетъ въ своихъ дълахъ. Въ одномъ мъств второй главы корана читаемъ: «многіе между твми, которые владъютъ Писаніями, желали бы отвлечь

прежде данныя, если противорѣчатъ откровеніямъ послѣдующамъ, почитаются отмѣненными чрезъ эти послѣднія. Такъ, тауратъ نررة (законъ Моисеевъ), говорятъ мусульмане, отмѣненъ инджилемъ јі (евангеліемъ), а инджиль отмѣненъ кораномъ. Этотъ тансихъ допускается и въ отношени къ самому корану. И въ коранѣ, говорятъ мусульмане, есть насихъ самому корану. И въ коранѣ, говорятъ мусульмане, есть насихъ самому корану. И въ коранѣ, говорятъ мусульмане, есть насихъ самому корану. И въ коранѣ, говорятъ мусульмане, есть насихъ самому корану. И въ коранѣ, говорятъ мусульмане, есть насихъ самому корану. И въ коранѣ, говорятъ мусульмане, есть насихъ самому корану. И въ коранѣ, говорять мусульмане, есть насихъ самому корану. И въ коранѣ, говорять мусульмане, есть насихъ самому корану. И въ коранѣ, говорять мусульмане, есть насихъ послѣдніе не имѣютъ уже обязательной силы. На этомъ основаніи нынѣшніе мусульмане, поставляя войну противъ немусульманъ въ число необходимыхъ священныхъ обязанностей своихъ, думаютъ, что тѣ стихи корана, въ которыхъ внушается вѣротерпимость и снисходительность къ немусульманамъ, отмѣнены, какъ прежде явившеся, стихами послѣдующими, въ которыхъ заповѣдуется воевать противъ немусульманъ и вообице постуиать съ ними жестоко.

44

васъ къ невърію, послъ того, когда вы увъровали (это чисто изъ зависти), и посль того, когда истина ясно показалась вашимъ глазамъ. Они говорять: іуден или христіане одни войдуть въ рай. Но это только ихъ желанія. Нъть; это скоръе тотъ, кто совершенно предался Богу и кто будетъ творить добро, тотъ найдетъ возмездія у Господа; страхъ не коснется его и онъ не будетъ мучимъ» ('). Въ другомъ мъстъ второй же главы корана говорится: «навърно тъ, которые въруютъ (т. е. мусульмане), и тъ, которые слъдуютъ религи еврейской, и христіане, и савен, однимъ словомъ всякій, кто въруетъ въ Бога и въ послъдний день и кто будетъ творить добро, всъ они получать награду отъ ихъ Господа; страхъ не найдетъ на нихъ и они не будутъ мучимы» (2). Конечно, подъ вліяніемъ этихъ воззръній написаны Магометомъ тъ положения корана, въ которыхъ онъ прямо заповъдуетъ послъдователямъ своимъ въротерпимость, мирныя и дружественныя отношенія къ немусульманамъ вообще и къ христіанамъ въ особенности. «Въ религи нътъ принуждения» (3), говоритъ Магометъ. «Если бы захотвлъ Богъ, то увъровали бы всъ народы земные. Хочешь ли ты приневолить людей сдълаться върующими» (4)?

- (\*) Алкоран. гл. 2, ст. 103. 105. 106. стр. 17. М. 1864.
- (2) Тамже, ст. 59. стр. 11.
- (3) Тамже, ст. 257. стр. 35.
- (ч) Тамже, гл. 10, ст. 99. стр. 154.

Но множественность върований, какую сначала допускалъ Магометъ, прямо противорвчитъ учению о единомъ Богъ, и Магометъ, когда болве освоился съ мыслию о единобожии, когда яснве и раздвльнве сталъ сознавать ее, мало помалу поняль связь между единобожіемъ и единымъ всемірнымъ въроучевіемъ, и вмъстъ съ этимъ, вмъсто народнаго, только арабскаго, пророка, выдалъ себя за пророка всемірнаго, и арабская въра со всъми свойствами частной народности сдвлалась въ его намъреніяхъ всемірною върою. Такимъ образомъ, Магометъ отвергъ, сначала допущенное имъ, равенство исламу и самостоятельное существование всякой другой въры; всь въроучения, по его новому вогляду, должны исчезнуть, чтобы вездъ водворилось одно, новое, всемірное ввроученіе мусульжинское. Отсюда, какъ необходимое слъдствіе, вытекаеть враждебное отношеніе ислама ко встамъ втероучениять вообще и къ христіанству въ частвоств. И такъ какъ исламъ, не смотря на свои притязанія на вначеніе ввроученія всемірнаго, не могъ однакоже отрвшиться отъ своего первоначальнаго, пріуроченнаго къ извъстному народу, качества, такъ что въ немъ, какъ и во всякомъ народномъ въроучении, политика и въра, государство и въроисповъдание не отдълены другъ отъ друга,--первосвященникъ есть вмъстъ и государь: то, вслъдствіе такого смъшенія политики и въры, исламъ не могъ довольствоваться однимъ внутреннимъ призваніемъ къ въръ, путемъ убъжденія. посредствомъ оснований и доказательствъ, но требовалъ еще для своего распространенія внышняго, насильственнаго обращенія немусульманъ, требовалъ истребленія упорныхъ въ принятіи ислама огнемъ и мечемъ. Поэтому джигадъ (войну) и вообще жестокое обращение съ немусульманами исламъ постановилъ въ число священныхъ обязанностей (1). «Сражайтесь съ невърными, говоритъ лжепророкъ отълица Божія, доколъ не булетъ болъе искушенія и не будетъ иного служенія, кромъ какъ единому Богу (<sup>2</sup>). Когда вы встрътите невърныхъ, ну хорошо! убивайте ихъ до того, чтобъ сдълать изъ этого большую рвзню и кръпко жмите путы пленниковъ. Потомъ отпускайте ихъ на свободу или по уплатъ выкупа возвращайте назадъ, когда война сложить свое бремя. Такъ поступайте (<sup>3</sup>). По окончанія священныхъ мъсяцевъ (\*) убивайте невърныхъ вездъ, гдъ ихъ найдете, берите ихъ въ плънъ, осаждайте ихъ и караульте во всякой засадъ» (5). «Воюйте съ твми, которые не въруютъ въ Бога

(\*) Алкоран. гл. 9, ст. 124. гл. 47, ст. 37. гл. 48, ст. 16. 17. стр. 145. 379. М. 1864.

(<sup>2</sup>) Тамже, гл. 8, ст. 40. стр. 129.

(\*) Тамже, гл. 47, ст. 4. 5. стр. 374. 375.

(4) Священными почитаются у магометанъ четыре мѣсяца: ряджабъ, зуль-каада, зуль-худжя и мухаррамъ. Въ эти мѣсяцы запрещено убивать не только людей и животныхъ, но даже вредныхъ насъкомыхъ.

(в) Алноран. гл. 9, ст. 5. стр. 133.

и послъдній день, которые не смотрять на запрещенное Богомъ и Его пророкомъ, какъ на запрещенное, и съ тъми изъ людей Писанія (т. е. іудеями и христіанами), которые не имъютъ въры къ истинъ (т. е. исламу). Воюйте съ ними, покуда они не заплатятъ дань (джизьё جزية— выкупъ за голову) всъ безъ исключенія и не будутъ усмирены» (').

Такъ магометовъ законъ велитъ своимъ последователямь поступать немусульманами! СЪ Очевидно, послъдователи такого закона должны были сдълаться самыми жестокими, безпощадными притвснителями христіань, если послвдніе подпадали подъ ихъ иго. Напрасно нъкоторые изъ мнимыхъ хрістіанъ (2) стараются доказать, будто Магометъ заповъдалъ послъдователямъ только мирныя отношенія какъ къ христіанамъ, такъ и вообще къ членамъ другихъ въроучений, и будто его непріязненныя выраженія и повелънія временное значеніе, имвють только касаются только военныхъ обстоятельствъ, которыми они

(\*) Hanp. нѣмецкій оріенталисть Герокь. C. F. Gerock: Versuch einer Christologie des Corans. Hamburg und Gotha. 1839.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Алкоран. гл. 9, ст. 29. стр. 135. Деватая глава корана вообще проникнута заповѣдями, чтобы мусульмане воевали противъ немусульманъ; поэтому-то, говорятъ нѣкоторые арабскіе толковники корана (см. Базави Тавсиръ стр. 376), глава эта не имъетъ обыкновеннаго заглавія, находящагося предъ прочими главами корана: «во имя Бога милостиваго и милосердаго». На этуже главу опираются, главнымъ образомъ, изувърные ревнители ислама, почитая войну противъ немусульманъ вообще и противъ христіанъ въ частности необходимою обязанностію каждаго мусульманина.

будто и были вызваны: Въ коранъ, какъ мы видъли, бевотносительно заповъдуется всйна противъ невърныхъ, подъ которыми разумъются и христіане (<sup>4</sup>); кромъ того, вся исторія мусульманства, послъ Магомета, какъ увидимъ ниже, носитъ на себъ печать дикой, изступленной, воинъственной вражды къ христіанамъ. Откуда же этотъ воинственный, разрушительный духъ въ мусульманствъ, если онъ не вдохнугъ въ него самимъ Магометомъ? Отчего ближайные послъдователи и непосредственные преемянки Магомета (<sup>2</sup>), которымъ онъ оказывалъ дружеское

(\*) Въ коранъ христіане неръяко называются كأفرون кномрами, невърными, но чаще مشركون мушриками, т. е. придающими товарищей Богу. Послъднее изъ этихъ названій придано христіанамъ полому, что они содаржатъ учение о пресв. Проищъ, нотораго не пональ Магометъ.

(\*) Современники Магомета, называемые у мусуньманть асхабажи т. е. спутниками, товарищами акопророка, польвуются въ мусуньманствъ особеннымъ уваженіемъ, и слова и поступки ихъ цояитаются закономъ для всякаго мусульманина. Ихъ имена произносятся и пищутся мусульманами не иначе, какъ съ прибавленіемъ молитвеннаго выраженія «في الله من разы-Аллагу анту, т.е. «да благоволитъ къ нему Богъ»!, подобно тому, какъ къ имени самаго Магомета и пророковъ прибавляютъ, сблагостовение ему»! Кромѣ того, канъ во всъхъ молитвахъ, такъ и въ началѣ всякой книги, послѣ славослови Богу, саѣдуетъ непременно: من واله والعربة والسلام على عنه واله والعربة. зс-саляту вассалямъ али Мухаммядинъ ва аля алиги ва асхабиги, т. е. «благословение Боккіе и миръ Магомету и семейству его и товарищамъ (асхабамъ) его».

довъріе, которые отъ него самого приняли во всвхъ подробностяхъ его мнънія, и которымъ поэтому лучше всего должны быть извъстны точныя, однажды навсегда установившіяся, мысли Магомета, -- отчего они всегда отличались изступленнымъ преслъдованіемъ всвхъ немусульманъ, если они ве были возбуждены къ тому духомъ евоего учителя? Но какъ бы ни разсуждали изслъдователи мусульманства, т. е. самъ ли арабскій лжепророкъ думалъ внушить своимъ посльдователямъ духъ изступленной нетерпимости и жестокаго обращения съ немусульманами, яли же вина всъхъ гоненій и бъдствій, какія терптели н терпятъ христіане въ мусульманскихъ странахъ отъ своихъ поработителей, падлетъ единственно на изступленныхъ послъдователей ислама, неза+ отъ самого Магомета (1),-для насъ важвисимо какъ послъдователи Магомета понимали HO TO. и понимають законъ его, и какъ свое пониманіе выражали и досель выражають на двль. По мусульманскому ученію, весь міръ раздъляется только на двъ страны: на даруль-исламъ и дарулькарбъ (دارالحرب دارالاسلام), т.е. на страну ислама и страну войны; средины между ними нътъ, такъ что поэтому мусульмане постоянно должны быть въ войнъ съ немусульманами, и джигадъ или свя-

СОБ. II.

4

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Чего, впрочемъ, никикъ нельзя допустить: тбо отнуда же это изувѣрство въ магометанахъ, если не изъ духа магометова закона?

щенная война для славы и распространенія ислама въ учебныхъ богословскихъ книгахъ мусульманъ поставляется въ число заповъдей фарзъ فرض (<sup>1</sup>), — первыхъ, коренныхъ, священныхъ обязавностей мусульманина.

Вслъдствіе такого воинственнаго направленія, заключающагося въ духъ и отличительныхъ свойствахъ магометова закона, послъдователи Магомета не остались навсегда въ предълахъ одной Аравіи, но вскоръ, по смерти своего лжепророка-законодателя, быстрымъ потокомъ выступили изъ предъловъ своего полуострова и разлились по всему востоку.

Еще при жизни Магомета постепенно покорены были мусульманами всъ племена аравійскаго полуострова. Племена, исповъдывавшія писанный законъ (المل الكثاب люди книги), т. е. племена іудейскія и христіанскія, покорившіяся на основаніи договоровъ, получили отъ самого Магомета право оставаться при своей въръ; но зато они

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ мусульманскихъ богословско-юридическихъ книгахъ различается двоякій фарзъ: фарзу-эйнъ и фарзу-кифая, фарзъ лица и фарзъ общества. Перваго рода фарзъ исполняется лично каждымъ мусульманиномъ; исполнение втораго рода фарза требуется только отъ цѣлаго общества, но не отъ каждаго члена его лично, такъ что если нѣсколько членовъ исполнятъ эту обязанность, то ни на комъ нѣтъ грѣха; если же никто не исполнитъ, то грѣхъ на всемъ обществѣ. Джигадъ всегда почитается фарзомъ кифая: мусульмане вообще должны непрестанно вести войну съ немусульманами; но когда нападаютъ на мусульманъ сами немусульмане, тогда джигадъ становится фарзу айнъ, такъ что даже женщины и рабы, не спращивая позволенія своихъ господъ, должны сражаться. Казембек. Мухтасар-уль-Викая, гл. о Джигадъ. Казань. 1290 г. гиджры.

должны были платить тяжкую дань и подчиниться крайне стъснительнымъ условіямъ (<sup>4</sup>). При жизни же самого Магомета произошло и первое столкновеніе мусульманъ съ христіанами византійской имперіи. По взятіи іудейской кръпости Хайбаръ, Магометъ отправилъ пословъ къ арабамъ-христіанамъ, жившимъ на границахъ Сирін во владъніяхъ греческихъ, съ требованіемъ, чтобы они приняли его ученіе. Арабы-христіане осмъяли пословъ Магомета, а одинъ изъ нихъ, именно Харисъ ибнъ-Умайръ, былъ убитъ по повелѣнію Амру бенъ-Шурагбиль, князя изъ поколѣнія царей гассанскихъ (<sup>2</sup>), управлявшаго городомъ Мута

(<sup>3</sup>) Цари гассанскіе, по обращеніи къ христіанству, завистан отъ византійской имперіи, и хотя константинопольское правительство не имъло на нихъ большаго вліянія, однако право на управленіе областію они получали отъ наслъдниковъ Константина великаго и сра-

<sup>(1)</sup> Въ фетвъ ибнъ-Наккаха, помъщенной въ Journal asiatique 1851 Novembre-Decembre, Абу-Даудъ мединскій, изучавшій преданія подъ руководствомъ Абу-Гурейры-ибнъ-Аббасъ (въ 117 гидж. т. е. 755 г. Іис. Христ. умер.) разсказываетъ, что Магометъ далъ миръ христіанамъ Наджрана (знам. города въ leменъ) подъ тъмъ условіемъ, чтобы они ежегодно платили мусульманамъ по 1000 одеждъ; сверхъ того, единовременно они должны были дать своимъ побъдителямъ 30 кольчугъ, 30 верблюдовъ, 30 лошадей и по 30 штукъ всякаго оружія, какимъ они сражались съ мусульманами. За это мусульмане объщали не разрушать христіанскихъ церквей, не изгонять священниковъ ихъ и не принуждать христіанъ къ принятію ислама, если последние сами не подадуть къ тому повода нарушениемъ обязательства. По другимъ преданіямъ мусульманскимъ, однимъ изъ условій обязательства, взятаго съ христіанъ аравійскихъ, было то, чтобы христіане не строили новыхъ церквей и не поновляли разрушенныхъ мусульманами. Journal asiat. 1852. Janvier-Fevrier. Наконецъ христіанскій городъ Эла (на синайскомъ полуостровѣ) сохранилъ свое существование, признавъ власть Магомета и обязавшись ежегодно платить ему 300 золотыхъ монетъ. А. Порфир. Первое путешествіе въ синайскій монастырь. стр. 129. Спб. 1856.

<sup>4.</sup> 

во имя императора Иракля. Вслъдствіе этого Магометь въ 629 г. отправиль противъ имперіи трехъ-тысячное войско, подъ начальствомъ своего отпущенника, Зейда, чтобы на границахъ Палестины начать кробавую борьбу протикъ христіанотва. При Мутъ мусульмане въ первый разъ встрътились съ греками. Зейдъ палъ въ началъ сраженія и Халидъ ибнъ-Валидъ, принявъ началъ ство, отступилъ съ ослабъвшимъ войскомъ, не успъвъ одержать побъды. Но неуспъхъ самого лжепророка въ войнъ съ имперіею не могъ остановить воинственныхъ порывовъ его послъдователей, яростно возбужденныхъ къ войнъ проповъданною имъ новою върою.

Что замышляль и чего не успълъ исполнить самъ Магометъ, то довершили его преемники. По смерти Магомета, тесть его Абу-Бекръ, еще при жизни лжепророка, во время его болъэни, исправлявшій всъ его обязанности (т. е. предстоятельствовалъ на молитвахъ и распоряжался въ дълахъ гражданскаго управленія), принялъ титулъ калифа, т. е. намъстника лжепророка и властителя всъхъ мусульманъ. Едва Абу-Бекръ успълъ утвердить за собою калифатъ и усмирить недовольныхъ внутри полуострова (Аравіи), какъ немедленно выслалъ въ предълы имперіи войска подъ начальствомъ полководцевъ, воспитанныхъ въ школь Магомета, коковы были: Ха-

жались за грековъ въ войнъ между имперіею и персидскимъ царствомъ. Desveryers Arabie. Paris. 1847. pag. 183.



лидъ, Абу-Обейдъ и Амру бенъ-Асы. Послъ покоренія Муты и Босры, Амру бенъ-Асы осадилъ Газу. Когда газскій градоначальникъ спросилъ его, зачъмъ онъ приступилъ къ городу, Амру даль такой ответь, который ясно облиунаь отличительное свойство войны, объявленной имперіи процовъдниками новой въры. Амру отвъналь: «владыка нашъ повелълъ намъ сражаться съ вами, если не примете нацией въры и такимъ образомъ не сдълаетесь нашими союзниками и братьями. Если же этого не хотите, то платите намъ дань на въки, доколъ будете жить между нами. Если же и этого не хотите, то между вами и нами будетъ только мечъ и мы будемъ бить васъ, исполняя заповъдь Божно» (1). Въ 634 г. Газа сдалась. Въ томъ же году 23 августа, —въ тотъ самый день, въ который умеръ въ Мединъ Абу-Бекръ, палъ предъ оружіемъ мусульманъ и укръпленный Дамаскъ, сдълавшийся вскоръ послъ того столицею калифовъ. По свидътельству арабскаго писятеля Шейха Альмякина, по договору, въ силу котораго сдался Дамаскъ Халиду бенъ-Валидъ, дамаскская соборная церковь св. Іоанна крестителя раздълена была на двъ половины, изъ конхъ одна осталась христіанскою церковію, а другая обращена была въ мечеть (<sup>2</sup>). Особен-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Альмяк. Hist. Saracen. pag. 19. Подобный же отвътъ далъ Амру бенъ-Асы, когда взятъ былъ въ пленъ въ сражение при Александрия. Тамже, стр. 23.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Hist. Saracen. pag. 25. — Это раздѣленіе впослѣдствій новело къ спорамъ между христіанами и магометанами о правахъ на храмъ. См. ниже.

но много завоеваний сдълано было при преемникв Абу-Бекра, Омаръ бенъ-Хаттабъ. Въ 635 г. покорены оружіемъ мусульманъ Иліополь (нынъ Бальбекъ), Кенесринъ (древняя Халкида), Лаодикія и Эмеса. Послъ упорной битвы мусульманъ съ императорскими войсками при ръчкъ Іермукъ, близь Тиверіады, Омаръ повелълъ своимъ войскамъ обратиться на Герусалимъ, священный и для мусульманъ, какъ мъсто погребенія ветхозавътныхъ пророковъ и мнимаго вознесения Магомета на небо. По первому повелънію калифа пятитысячный отрядъ арабскихъ войскъ, подъ начальствомъ Абу-Софіана, подступилъ къ стънамъ іерусалимскимъ. Жители Іерусалима отвергли всъ предложения о сдачъ и отбили первые приступы, продолжавшиеся десять дней. Главный военачальникъ Абу-Обейда, приведшій съ собою остальныя арабскія дружины, думалъ устрашить осажленныхъ своими несмътными полчищами и такого содержанія: написалъ КЪ НИМЪ письмо «мы требуемъ отъ васъ, чтобы вы признали единаго Бога и Магомета, пророка Божія, и страшный день судный, и воскресение мертвыхъ. Когда согласитесь на это исповъдание, намъ нельзя уже будетъ ни проливать кровь вашу, ни расхищать имущества и чадъ вашихъ; если же отречетесь отъ этого, то должны платить дань, иначе пошлю противъ васъ людей, которые болъе любятъ смерть, нежели сколько вы сами любите упиваться виномъ и пресыщаться свинымъ мя-

сомъ (1); и я не оставлю васъ, если это угодно будетъ Богу, доколъ не порабощу васъ и дътей вашихъ, истребивъ и тъхъ, кто сражался за васъ» (2). Мужественные защитники святаго града не устрашились угрозъ непріятеля и въ течени четырехъ мъсяцевъ продолжались вылазки, стоившія много крови и осажденнымъ и осаждавшимъ. Тогдашній патріархъ св. Софроній своими ричами поддерживаль мужество гражданъ. Но, послъ двухлътней осады, Іерусалимъ сдавъ былъ патріархомъ на капитуляцію самому калифу Омару. Омаръ далъ отъ себя охранительную грамату іерусалимскимъ христіанамъ : «во имя милостиваго и милосердаго Бога, Омаръ бенъ-Хаттабъ даруетъ безопасность городу Элін, какъ самимъ гражданамъ, такъ и ихъ женамъ и дътямъ, имуществу и всъмъ ихъ церквамъ : онъ не будутъ ни сломаны, ни закрыты» (<sup>8</sup>). Но за эту безопасность христіане обложены были тяжелою податью и подчинились другимъ тяжкимъ условіямъ. Подписавъ условія, на которыхъ сдался Іерусалимъ, Омаръ вступилъ въ городъ. По свидътельству Альмякина (\*), Омаръ ПОСВТИЛЪ

церковь воскресенія и помолился на ступеняхъ

(4) Альмяк. стр. 28.



<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Употребленіе вина запрещено магометанамъ 92 и 93 стихами 5 главы, а мяса 4 стихомъ тойже главы корана. Алкоран. стр. 87—88. 78—79. М. 1864.

<sup>(2)</sup> Marign. Hist. des Arab. t. I. p. 273 – 290.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) Альмяк. стр. 28.

ея, потомъ спросилъ у патріарха о мъстъ храма Соломонова и, когда оно было указано, очистилъ его и заложилъ на немъ мечеть. Другіе христіанскіе лътописцы присовокупляютъ, что, видя это, Софроній со слезами сказалъ: «теперь по-истинъ будетъ на святомъ мъстъ мерзость запустънія, предсказанная пророкомъ Даніиломъ» (<sup>1</sup>).

Окончивъ дъла въ Іерусалимъ, калифъ возвратился въ Медину. Между тъмъ полководцы его продолжали завоевывать Сирію, Въ скоромъ времени, послъ упорнаго сопротивления, палъ Алепъ, важный по своей торговлв и населенности, а за нимъ (въ 639 г.) и Антіохія (<sup>2</sup>), по своему гражданскому и церковному значенію уступавшая развъ только Константинополю. Когда такимъ образомъ важнъйшіе города востока покорялись мусульманамъ, императоръ Ираклій удалился въ Константинополь, оставивъ на поль брани сына своего Константина; но и этотъ, не видя нигдъ ни средствъ, ни силъ къ сопротивлению, принужденъ былъ бросить область, которая съ его удалениемъ вся перешла во власть мусульманъ. Съ паденіемъ (въ 639 г.) Кесарія

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Θεοφάνε χοονογράφια. Venetiis. 1729. σελ. 224. Pauli diaconi Histor. miscell. in Patrolog. curs compl. tom. XCV. p. 1046.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) По Өеофану, Антіохія покорена арабами въ 638 г. (*доогоуд. оел.* 224), а по одной арабской рукописной исторіи Антіохіи — въ 639 г. при патріархѣ православномъ Григоріи. Шевырев. Антіох. Церковь (Москвит. 1844. № 11).

палестинской, гдъ было средоточіе императорскаго управленія въ Сиріи, кончилось на востокъ владычество кесарей. Такъ въ короткое время, въ семь только лътъ, столько знаменитыхъ городовъ востока, одинъ за другимъ, покорились мусульманамъ, — и святыя мъста, гдъ въ скромной тишинъ совершались таинства святой Въры, по ненсновъдимымъ судьбамъ промысла Божія, сдълались добычею злъйшнихъ враговъ христіанства.

57

Послъ совершеннаго покоренія Сиріи арабами туже участь испытала и плодоносная долина Нила. Арабы скоро и безъ труда овладъли Египтомъ. Выутреннее раздъленіе, бывшее слъдствіемъ давнихъ споровъ о въръ и въ царствованіе Ираклія перешедшее въ крайнее ожесточеніе, было главною причиною успъха мусульманъ въ Египтъ(').

Въ 639 г. мусульмане вступили въ Египетъ и, послъ сражения съ греческимъ войскомъ при Пелузіумъ, осадили греческую кръпость Вавилонъ (слабые остатки знаменитаго въ древности Мемфиса). Начальникъ этой кръпости и правитель верхняго Египта, Мокукосъ, урожденецъ египетскій и, по своимъ родственнымъ отношениямъ и въроисповъданию, привязанный къ дълу противной правительству парти коптовъ, по соглашению съ главами коптской парти въ общемъ со-

(<sup>1</sup>) Renaudot. Histor. patriarch. alexandr. jacobit. pag. 164. Paris. 1713. браніи, заключилъ съ Амру договоръ ('), въ силу котораго копты подчинались калифу съ обязательствомъ ежегодно платить по два динарія съ души, исключая стариковъ, женщинъ, дътей и духовенства, и за это Амру объщалъ имъ пощаду и охраненіе ихъ Въры. Греки, принужденные бъжать отсюда, укръпились въ Александріи. Амру осадилъ Александрію. Осада продолжалась четырнадцать мъсяцевъ. Копты, по свидътельству Макризи (<sup>2</sup>), усердно помогали мусульманамъ. Наконецъ въ декабръ 640 г. (<sup>3</sup>) Александрію взяли приступомъ и весь Египетъ призналъ надъ

При преемникъ Омара Османъ, въ 647 г., завоеваны были греческія области съверной Африки, а въ слъдующемъ 648 г. островъ Кипръ (\*). Въ царствованіе Константина Погоната арабы напали и на самую столицу имперіи. Калифъ Муавія снарядилъ многочисленный флотъ и отправилъ его, подъ начальствомъ Софіана-ибнъ-Ауфъ, къ берегамъ Өракіи. Семь лътъ арабы осаждали Константинополь со всъмъ изувърствомъ; но его спасло заступленіе Божіей Матери. Арабы отступили съ потерею большей части флота и

собою власть калифа Омара.

(8) 20 г. гидж. въ мъсяцъ Мухарранъ. Альмяк. стр. 24.

(4) Альмяк. стр. 30.

<sup>(\*)</sup> Renaudot. тамже, pag. 162.

<sup>(\*)</sup> Исторія коптовъ ذكر قبوط Шейха, Имама-ибнъ-Аббасъ-Ахмедъ-бенъ-Али-Такы-д-динъ-аль-Макризи, изданная на арабскомъ языкъ съ нъмецкимъ переводомъ F. Wüstenteld. стр. 51. Göttingen. 1845.

30.000 войска (<sup>1</sup>). Но преемникъ Погоната Юстиніанъ Ринотметъ принужденъ былъ (въ 690 г.) уступить арабамъ Арменію (<sup>2</sup>).

Бурное время завоеваній арабовъ, кончившееся подчинениемъ игу мусульманъ трехъ патріаршихъ округовъ, безъ сомнънія, было тяжелымъ временемъ для христіанъ востока. Если вообще война есть великое народное бъдствіе, то война дикихъ сыновъ степей, изступленныхъ послъдователей ислама, которыхъ самая въра учитъ быть жестокими къ немусульманамъ, по-истинъ могла быть только самымъ ужаснымъ бичемъ для христіанъ восточныхъ (8). Ужасъ и страшное опустошеніе всюду слъдовали за оружіемъ магометанъ, а затвмъ естественныя слъдствія опустошеніяголодъ и моровая язва (4). Огромные налоги, которыхъ требовали мусульмане съ побъжденныхъ за пощаду жизни, должны были истощить и самыя богатыя страны. Многіе города, взятые приступомъ (\*), преданы были на разграбленіе, здъсь никому и ничему не было пощады. Варвары грабили все и производили всякаго рода

(') Θεοφαν. χρονογο. σελ. 234.

(2) Paul. diac. Hist. miscel. p. 1059.

(<sup>3</sup>) Замѣчательны прозванія, какія давали современники чарабскимъ вождямъ. Такъ, лѣтописецъ Θеофанъ о Халидѣ ибнъ-Валидъ говоритъ: <sup>^</sup> Αμηράς (т. е. эмиръ آس повелитель или полководецъ) δ Χαλεδος, <sup>б</sup>ν λέγυσι Μάχαιραν τῦ Θεῦ (котораго называютъ мечемъ Божішмъ).

(4) Альмяк. Hist. Saracen. pag. 30.

(5) Газа, Кесарія, Александрія и другіе.

насилія, ругались надъ святынею христіанъ и жгли ихъ церкви ('), какъ мъста, особенно имъ ненавистныя. Среди ужасовъ опустошительной войны не оставалась безъ дъйствія и крайняя ревность о всемърномъ распространении ислама, столь свойственная ему. Послъдователи ислама при всякомъ случаъ и прежде всего (<sup>2</sup>) старались навязать побъжденнымъ свою въру, для прославленія и распространенія которой они главнымъ образомъ и сражались. Въ этихъ печальныхъ обстоятельствахъ люди слабодушные, изъ мірскихъ выгодъ, отрекались отъ святой Въры на той самой земль, которая запечатльна была и кровию Спасителя, и становились (\*) въ ряды враговъ креста Христова; тъ же, которые устояли въ Върь среди тяжелыхъ испытаний, большею частію бъжали въ горы и мъста безопасныя, унося съ собою, отъ жадности и презорства невърныхъ, свящ. сосуды, церковную утварь и св. мощи. Многіе совстмъ оставляли отечество и искали убъжища въ свободныхъ отъ мусульман-

<sup>(1)</sup> Такъ въ Александрии, кромъ многихъ другихъ, сожжена была церковь святаго свангелиста Марка. *Вепандог.* р. 163.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) См. приведенныя нами выше прокламация Амру и Абу-Обейды.

<sup>(3)</sup> Таковъ напр. былъ императорскій префектъ города Аленпо. котораго арабскіе лѣтописцы называютъ: Юкимиа. Овъ до послѣдней крайности защищалъ городъ противъ Абу-Обейды; но, принужденный уступить силѣ арабовъ, не только приналъ исламъ, но, послѣ отступничества, самъ сдѣлался однимъ изъ ожесточенныхъ и наиболѣе опасныхъ враговъ христіанъ. Ему обязаны арабы, между прочниъ, покоревіемъ Антіохіи.

скаго меча областяхъ греческихъ, или же въ отдаленныхъ странахъ запада. Другіе удалялись въ монастыри и пустыни и среди молитвъ и иноческихъ подвиговъ, съ упованіемъ на одного Бога, ожидали конца своей жизни (<sup>1</sup>).

Таковы были бъдствій восточныхъ христіанъ во время нашествія мусульманскихъ завоевателей. Каковы же были отношенія мусульманъ-завоевателей къ побъжденнымъ христіанамъ, когда послъдніе сдълались поддаными мусульманскихъ государей, подчинились мусульманскимъ гражданскимъ законамъ, и каково было вообще состояніе восточнаго христіанства подъ мусульманскимъ правительствомъ?

На основанія заповъди корана мусульмане давали покореннымъ ими христіанамъ, въ видахъ обращенія ихъ впослъдствіи къ исламу, аманъ или безопасность, за плату опредъленной дани (<sup>а</sup>). Эта дань, наложенная на христіанъ въ качествъ выкупа изъ плъна, какому они подвергались вслъдствіе завоеванія, какъ-бы очищала ихъ предъ мусульманскимъ закономъ отъ непринятія ислама, и христіане, сдълавшись подданными мусульманскаго государства, имъли нъкоторое право, по-

(<sup>2</sup>) Алкоран. гл. 9, ст. 6. стр. 133. М. 1864. Снес. Тавсирь Бейзавія, по лейпцигскому изданію Флейшера, стр. 213.



<sup>(1)</sup> Такъ, по свидътельству православнаго патріарха алексадрійскаго Евтихія Санда, Ваганъ, родомъ армянинъ, императорскій военачальникъ, послѣ пораженія при Аджнадань, бъкалъ въ пустыню горы Синая, гдѣ принялъ схиму и провелъ остатокъ дней свояхъ въ составленіи толкованій не псалмы. Desverger. Arabie. р. 226.

добно мусульманамъ, пользоваться покровительствомъ гражданскихъ законовъ и обезпеченіемъ какъ личной безопасности, такъ и цълости имущества. «Когда невърные, говоритъ Али (1), четвертый калифъ, платятъ намъ дань, то чрезъ это кровь (т. е. жизнь) ихъ поставляется въ одинъ уровень съ нашею кровію и имущество ихъ-съ нашимъ имуществомъ». Но эти слова, высказанныя въ мгновенномъ порывъ справедливости, не служатъ однако подлиннымъ выраженіемъ дъйствительнаго состоянія, въ какомъ всегда находились немусульманские подданные арабскихъ калифовъ. Правда христіане могли отправлять богослужение по предписаниямъ своей Въры; но эту возможность они покупали ценою такихъ униженій, какія только могла придумать изувърная нетерпимость побъдителей ихъ. Въ фетвъ (2) ибнъ-Наккаха (\*), ученаго мусульманскаго правовъда VIII въка гиджры (XIV по Р. Х.), сообщается отъ имени Абдур-Рахмана ибнъ-Гоунамъ (\*) обязательство, какое обыкновенно требовалъ Омаръ I съ покорявшихся ему христіанъ. Абдур-Рах-

(1) Desvergers Arabie. p. 213.

(\*) Фетва نتوى ръшеніе муфтія — истолкователя закона — на какой нибудь юридическій вопросъ.

(<sup>3</sup>) Фетва ибнъ-Наккаха, въ французскомъ цереводѣ, помѣщена въ Journal asiatique. Novembre — Decembre. 1851.

(4) Абду-р-Рахманъ ибнъ-Гоунамъ аль-Ашори упоминается, въ біографическомъ словаръ Соуги, въ числъ асхабовъ (спутниковъ) Магомета. Онъ умеръ въ 78 г. гиджры.

манъ говоритъ: «мы писали отъ имени христіанъ Омару ибнъ-Хаттабъ слъдующее : "мы просимъ у васъ амана (безопасности, покровительства) для себя самихъ, семействъ своихъ, имущества своего и для всъхъ нашихъ единовърцевъ: за что въ отношении къ вамъ обязуемся впредь не строить въ городахъ нашихъ и въ ихъ окрестностяхъ ни монастырей, ни церквей, ни архіерейскаго дома, ни монашескаго скита, также не поновлять то, что будетъ разрушено, или что уже находится въ рукахъ мусульманъ (<sup>1</sup>). Мы не будемъ возбранять мусульманамъ входить въ наши церкви какъ днемъ, такъ и ночью; мы будемъ отворять церковныя двери для проходящихъ и путешественниковъ; будемъ принимать къ себъ всякаго путешествующаго мусульманина и кормить его въ продолжение трехъ дней; не будемъ давать убъжища врагамъ государства ни въ церквахъ, ни въ домахъ нашихъ и не будемъ таить никакого коварства противъ мусульманъ; не будемъ учить дътей своихъ корану (<sup>2</sup>); не будемъ ни проповъдывать закона своего, ни призывать кого либо къ нему; также никому изъ своихъ не будемъ

<sup>(1)</sup> Это, кажется, также относится къ церквамъ, монастырямъ и къ другимъ общественнымъ зданіямъ христіанскимъ.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Впослѣдствіи мнѣнія улемовъ (ученыхъ) относительно чтенія корана немусульманами раздѣлились. Секта Малика запрещаетъ имъ читать коранъ, секта Абу-Ханифя (которой слѣдуютъ константинопольскіе турки и русскіе татары) дозволяетъ, а Шафеи двухъ мнѣній: съ одной стороны, дозволяетъ имъ изучать коранъ, въ томъ предположении, что занятіе имъ показываетъ склонность къ исламу, а съ другой — запрещаетъ, изъ опасенія, чтобы немусульманинъ не сдѣлалъ корана предметомъ насмѣшки.

препятствовать, если онъ пожелаеть, переходить въ исламъ. Будемъ всячески оказывать МУСУЛЬманамъ почтеніе и уваженіе и вставать для нихъ съмъста, когда они пожелаютъ състь. Не будемъ уподобляться имъ чъмъ бы то ни было въ одеждъ, ни чалмою, ни сандаліями, ни клочкомъ волосъ на головъ. Не будемъ употреблять въязыкъ своемъ ихъ выражений (1) и не будемъ принимать ихъ прозваній. Не будемъ вздить въ съдлахъ, ни носить сабли; не будемъ ни дълать, ни носить на себъ никакого оружія; не будемъ. дълать вырвзки на печатяхъ поарабски; не будемъ продавать кръпкихъ папитковъ. Будемъ брить переднія части головы (2); будемъ сохранять старыя формы въ одеждъ; опоясываться будемъ посрединъ тъла; не будемъ выставлять , наружу ни крестовъ (\*), ни книгъ нашихъ Ha

(\*) Каковы напр. выраженія, употребляемыя только между мусульманами: салямъ алейкумъ السلام المركب «миръ вамъ», мархабанъ «добро пожаловать»: подобными выраженіями христіане не только не могутъ обмѣниваться съ мусульманами, но даже и употреблитъ ихъ между собою.

(2) Въ отличіе отъ мусульманъ, которые выбриваютъ всю голову.

(\*) Новодомъ въ запрещенно ставить на церквакъ кресты послужила постройка омаровой мечети въ јерусалимъ. Когда мечеть эта, быть можетъ, отъ нененусства строителей, стала колебаться на своемъ основания, то іудеи, изъ ненависти къ христіанамъ, сказали суевърному Омару, что причиною этого — крестъ на церкви, стоявцей на горъ Елеонской. Крестъ немедленно былъ снятъ, а впослъдствія стали симиать кресты и со всъзъ кристіанскихъ церквей. Сворог. деогодо. осл. 226.

улицаять, посвщаемыхъ мусульманами, а тъмъ менње на площадяхъ. Будемъ звонить въ била при церквахъ тихо и не будемъ возвышать голоса при чтеніи въ церквахъ своихъ, въ присутстви мусульманъ; не будемъ пъть, провожая покойника; не будемъ носить на улицахъ ни вай, ни иконъ, ни свътильниковъ; не будемъ хоронить нокойниковъ своихъ въ сосъдствъ съ мусульманами. Не будемъ брать рабовъ изъ военной добыни мусульманъ и не будемъ стараться видъть что нибудь внутри мусульманскихъ домовъ".

«Когда я принесъ, — продолжаетъ Абдуръ-Рахманъ, — этотъ актъ къ Омару ибнъ-Хаттябъ, онъ прибавилъ: "и не будемъ бить никого изъ мусульманъ".

"Таковы условія, подъ которыми подписынаемся мы и всъ члены нашего народа, и на которыхъ получаемъ аманъ. Если же мы нарушимъ хотя одно изъ этихъ условій, которыми обязуемся предъвами; то мусульмане будутъ свободны отъ всякаго зиммета (') по отношенію къ намъ и имъ позволено будетъ поступать съ нами, какъ съ бунтовіщиками и матежниками".

«Омаръ, — продолжаетъ Абдуръ-Рахманъ, — сказалъ мнъ; «подпищи имъ, что̀ они просять, но

CO5. II.

5

<sup>(&#</sup>x27;) Зимметъ 4.5 есть обязательство или долгъ, лежащій на комъ нибудь. Отсюда, какъ прежде въ арабскомъ каличатѣ, такъ и доселѣ еще въ Турціи, немусульманскіе подданные называются зимміями, т. е. такими людьми, которые состоятъ подъ охраненіемъ обязательства.

присоедини еще два новыя условія, которыя я налагаю на нихъ, сверхъ твхъ, которыя они уже подписали, — что они никогда не будутъ покупать рабовъ, принадлежащихъ мусульманамъ, и что тотъ, кто съ намъреніемъ ударитъ мусульманина, тъмъ самымъ поставленъ будетъ внъ закона, внъ обезпеченій этого договора»».

Нафи (1), въ тойже фетвъ ибнъ-Наккаха отъ имени Аслама, отпущенника Омарова, передаетъ слъдующее: «Омаръ ибнъ-Хаттабъ относительно сирскихъ христіанъ предписалъ отнюдь не дозволять христіанамъ употребленіе стремянъ, но позволять имъ вздить только на выючныхъ свдлахъ, свъшивая ноги на одну сторону; но и это дозволять имъ только въ мъстахъ отдаленныхъ и безлюдныхъ; въ мъстахъ же видныхъ и особенно населенныхъ, внутри городовъ, гдъ могутъ оскорбляться такимъ зрълищемъ взоры мусульманъ, это, великій Богъ (Аллахъ акбаръ اللهاكبر! никакъ не можетъ бытъ тернимо, развъ только можно сдълать исключение въ пользу дряхлыхъ стариковъ». Таковы условія, заключаетъ ибнъ-Наккахъ, наложенныя на христіанъ Омаромъ ибнъ-Хаттабомъ!

Не смотря на всю тяжесть такого обязательства, изувърство мусульманъ двлало его часто еще болве тягостнымъ. Правда, иногда не испол-

(<sup>4</sup>) Начи вбиъ-Абдуръ-Рахманъ, уроженецъ исфаганский, умеръ въ началѣ втораго вѣка гиджры. Journal asiat. Тамже.



нялись во всей строгости и эти жестокія для христіанъ условія: какъ частные правители областей, такъ и самые калифы, по особеннымъ обстоятельствамъ времени, по политическимъ випо своимъ личнымъ свойствамъ, дамъ, а чаше по свойственной арабскому племени жадвсего ности къ деньгамъ, оказывали христіанамъ снизхожденіе, двлали нъкоторое послабленіе противъ строгихъ предписаній Магомета и законовъ Омара, позволяли, напр. поновлять церкви, обветшавшія отъ времени, или по какимъ нибудь другимъ обстоятельствамъ разрушенныя, а иногда даже и строить новыя (<sup>1</sup>), хотя, конечно, то и другоеза большія деньги; иногда принимали христіанъ къ себъ на службу въ качествъ секретарей н канцелярскихъ чиновниковъ, врачей, ХУДОЖимъ и другія, болъе никовъ, иногда давали важныя, должности. Но эти временныя послабленія часто подавали поводъ только къ большему угнетенію христіанъ: имамы (<sup>2</sup>) и v.1e -

(2) имамъ значитъ: стоящій напереди, предстоятель. Такъ называются у мусульманъ особенныя должностныя лица, которыя предстоятельствуютъ на общественной молитвѣ, читаютъ съ каюедры въ мечети коранъ и хутбу (родъ проповѣди, въ которой, послѣ славословія Богу и благословен:я Мухаммеду, его семейству и асхабамъ,

Digitized by Google

5\*

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) По мусульманскому преданію, Магометъ сказалъ: «въ исламѣ нѣтъ церкви; въ исламѣ не строятъ ни церкви, ни синагоги, ни ноновляютъ разрушеннаго». На этомъ основаніи, говоритъ ибнъ-Наккахъ, халифъ Омаръ ибнъ-Хаттабъ предписалъ разрушить всѣ церкви, не существовавшія до ислама, и запретилъ строить новыя.

мы (1), изувърные поборники мусульманскаго закона, находили случан вразумлять снисходительныхъ правителей угрозами и гнъва Божія въ настоящей жизни и жестокихъ мукъ огня геенскаго въ будущей, возвращали ихъ къ свойственной исламу жестокости къ немусульманамъ. И часто областные намъстники и калифы, сознательно или безсознательно допускавшие послабление въ отнохристіанамъ, — вслъдствіе подобныхъ шеніи къ внушеній изувъровъ не только уничтожали всъ льготы, какія прежде христіане успъвали получить отъ нихъ самихъ или ихъ предшественниковъ. но еще, какъ-бы въ вознаграждение своихъ прежнихъ гръховъ, издавали противъ нихъ новыя постановленія более тяжкія, чеме известныя условія Омарова договора, неръдко старались насильственно обращать ихъ въ исламъ, и тъхъ, которые оказывались твердыми въ своей върв, подвергали тяжкимъ страданиямъ, пыткъ, заключенію, даже смертной казни.

Такимъ образомъ, исторія восточнаго христіанства въ арабскомъ калифатъ представляетъ картину постояннаго униженія христіанъ во внъшнемъ состояніи и рядъ открытыхъ гоценій, ко-

предлагаются предстоящимъ нравственныя назиданія), также наренаютъ новорожденнымъ имена, совершаютъ браки и читаютъ молитвы при погребении. Впрочемъ, за отсутствіемъ имама все это можетъ дълать и всякій другой мусульманинъ.

(') Улема ألماً множ. ч. отъ аличъ, что значить: знаю-

торыя чрезъ болве или менње продолжительные промежутки времени воздвигало на нихъ мусульманское правительство.

Явное гонение на христіанъ, если не во всемъ калифать, по крайней мъръ въ Египть, начинается съ царствованія Абду-ль-Малика ибнъ-Мерванъ (684-706). Абдуль Маликъ самъ, кажется, не былъ открытымъ гонителемъ христіанъ; онъ не чуждъ былъ, по отношению къ нимъ, и нъкоторато рода справедливости. Такъ, по сло-Альмякина ('), въ Дамаскв онъ не хотвлъ вамъ насильно овладъть зданіемъ церкви св. Іоанна предтечи, когда тамошніе христіане представили ему договоръ Халида ибнъ-Валидъ и не согласились уступить своихъ правъ даже и за денежное вознаграждение. Но онъ вредилъ христианству тайнымъ образомъ, хитро распространяя между послъдователями его мусульманство. Повидимому, для этой цъли онъ въ христіанскія поселенія нарочно выселялъ магометанъ, чтобы чрезъ нихъ мало помалу привести кристіанъ къ магометанству. Такъ по крайней мъръ вторгся исламъ въ многочисленныя семейства христіанскія, завиствшія отъ синайскаго монастыря, когда въ 684 году къ нимъ выселены были аравитяне-магометане, дотолъ кочевавшіе на границахъ Египта. Тогда семейства эти раздълились и произвели между собою войну. Многіе были убиты, многіе убъ-

(1) Hist. Sarac. p. 30.

жали въ окрестныя страны, а остальные сдълались магометанами (1). Но братъ его, Абду-ль-Азизъ ибнъ-Мерванъ, управлявшій Египтомъ, воздвигъ открытое гоненіе на христіанъ въ своей области. Поводомъ къ гоненію Абду-ль-Азиза на египетскихъ христіанъ послужило сношеніе патріарха яковитскаго Исаака съ Абиссиніею и Нубіею (2), государи которыхъ въ это время вели между собою опустошительную войну. Въ 687 году Исаакъ написалъ къ тому и другому посланіе, въ которомъ увъщевалъ ихъ къ примирению. Можетъ быть, это показалось египетскому намъстнику политическимъ умысломъ противъ мусульманскаго владычества, или вообще представилось оскорбительнымъ для правительства, -только Абду-ль-Азизъ сильно раздраженъ былъ поступкомъ Исаака и осудилъ его на смерть. Друзья патріарха умилостивили намъстника, -Абду-ль-Азизъ пощадилъ Исаака; но за то началъ преслъдовать всъхъ христіанъ. Онъ повелълъ во всемъ Египтъ ломать кресты, употребляемые при богослужении, и написать во всъхъ



<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Архим. Порфир. Первое путешеств. въ синайск. монастыр. стр. 130. Сиб. 1856.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Когда Нубія и Абиссинія приняли яковитскія (монофизитскія) заблужденія, неизвістно. Віроятно, какъ думаєть Абуль Фараджъ (apud Renaud. р. 178), вскорі послі занятія Египта арабами: когда въ Александріи не стало православныхъ патріарховъ, отъ которыхъ прежде нубійцы и абиссинцы получали своихъ митрополитовъ, они стали принимать митрополитовъ отъ яковитскихъ патріарховъ, и такимъ образомъ съ еретическими настоятелями приняли и ихъ ересь.

церквахъ при входахъ оскорбительныя для христіанской Въры выраженія: "Магометъ — великій посланникъ Божій, и Інсусъ Христосъ – посланникъ Божій; Богъ не родилъ и не былъ рожденъ" (1). Впрочемъ, это гоненіе, кажется, скоро прекратилось: христіанамъ позволено было даже строить новыя церкви (2). Но съ 703 года, когда сынъ Абду-ль-Азиза, Асаба, сдълался соправителемъ своего отца, христіане снова подверглись гонению. Асаба, ненавидъвший всъхъ христіанъ, питаль особенное отвращение къ монахамъ. Онъ поручилъ одному изъ придворныхъ, leзиду, сдвлать перечень всъмъ монахамъ въ Египтъ и наложить на нихъ подать по золотой монетъ съ каждаго, и въ тоже время далъ повельние, чтобы впредь никто не осмъливался принимать монашескихъ обътовъ; наложилъ на епископовъ, кромъ обыкновенной подати, какую они дотолъ платили, еще двъ тысячи золотыхъ. Но это не все. Одинъ наперсникъ правителя, отступникъ

(1) Renaud. pag. 178. Послѣднія слова : «Богъ не раждаетъ и не раждается «Голъцие слова : Алкоран. гл. 112, ст. 3. стр. 467. М. 1864.

(\*) Евтихій (ар. Renaud. p. 189) разсказываеть, что два постельничихъ Абду-ль-Азиза изъ православныхъ, испросивъ позволеніе у своего господина, построили въ Хольванѣ خارات небольшую церковь во имя св. Іоанна. Въ тоже время и яковиты построили нѣсколько церквей. Мало того, и самъ Абду-ль-Азизъ, столькоже пристрастный къ различнымъ постройкамъ, какъ и братъ его Абду-ль-Маликъ, приказалъ, чтобы въ Хольванѣ для украшенія города построены были двѣ церкви. Renaud. p. 184.

Digitized by Google

Веніаминь, подущаль его еще въбольшимь притвененіямъ христіанъ, такъ что гоненіе наконецъ сдълалось столь жестокимъ, что многіе какъ наъ мірянь, такъ и изъ клира, стали принимать нсламъ. Впрочемъ, это несчастіе продолжалось недолго. Асаба и Абду-ль-Азизъ скоро умерли, --и яковитские историки утверждаютъ, что обстоятельства, предшествовавшія ихъ смерти, были очевиднымъ доказательствомъ чудеснаго двйствія гнъва Божія. Асаба, говорять они, въ великую субботу вошель въ одну изъ церквей въ Хольванъ и, посмотръвъ на икону пресвятой Дъвы съ Богомладенцемъ, спросилъ у епископа, что это за изображение. Когда епископъсказалъ ему, что это образъ Маріи, Матери Іясуса Христа, то онъ съ богохульными ругательствами плюнулъ на икону и тутъ же поклялся совершенно истребить христіанство во всемъ Египтв. «Что такое Христосъ», говорилъ онъ, «что вы ему воздаете божеское поклонение»? Но въ туже ночь онъ устрашенъ былъ видъніемъ страшнаго суда Божія: онъ видълъ себя вмъстъ съ отцемъ своимъ въ цъпяхъ предъ престололъ Божіимъ и осужденнымъ на погибель. Наутро разсказалъ онъ сонъ свой отцу и впаль въ тяжкую бользнь, отъ которой вскоръ и умеръ. Спустя нъсколько недъль умеръ съ печали и самъ Абду-ль-Азизъ (1). По

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Renaud. p. 191. Альмякинъ разсказываетъ послѣднее обстоятельство нѣсколько иначе: онъ говоритъ, что Асаба умеръ въ туже ночъ, какъ увидѣлъ сонъ. Hist. Sarac. p. 69.

смерти Абду-ль-Азиза въ 705 году Абду-ль-Маликъ назначилъ намъстникомъ Египта сына своего Абдуллу. Этотъ правитель еще превосходнять своихъ предшественниковъ въ жестокости: овъ изобръталъ для христіанъ самыя разнообразныя мучения и даже, когда сидвлъ съ гостями за столомъ, приказывалъ убивать для забавы по нъскольку человъкъ. Абдулла смотрълъ на христіанъ какъ на враговъ Божінхъ, надъ которыми можно делать все безнаказанно. Онъ удвонлъ наложенную на христіанъ подать и требоваль её по три раза въ годъ; велвлъ записать въ число платящихъ подать даже малолвтнихъ; также велълъ брать пошлину за погребение умершихъ. Церкви были ограблены и опустошены. Всякій, кто могъ, спасался бъгствомъ; но многіе H3'5 · бъжавшихъ умирали отъ голода и истлъвали непогребенными (<sup>1</sup>).

Столь печальное положеніе двль въ Египть продолжалось два года. Въ 707 году калифъ Абду-ль-Маликъ умеръ и ему наслъдовалъ старшій сынъ его, Валидъ, который смвнилъ Абдуллу и на его мъсто назначилъ Курру ибнъ-Шарика. Хотя новый правитель посадилъ въ тюрьму всъхъ друзей и совътниковъ жестокаго Абдуллы, но состояніе христіанъ въ Египтъ при немъ едвали много улучшилось. Курра былъ не менъе жестокъ и корыстолюбивъ, какъ и его

(<sup>1</sup>) Renaud. p. 192. Альмяк. стр. 69. Аль-Макриз. стр. 57.

предшественникъ (1). Онъ началъ съ того, что увеличилъ подать съ епископовъ ста тысячами золотыхъ; потомъ сталъ, безъ особенныхъ причинъ, отнимать имущество у всякаго христіанина, который былъ или казался богаче другихъ; наконецъ, поелику многіе спасались отъ жестокостей тирана бъгствомъ, онъ, въ предупрежденіе подобныхъ случаевъ, назначилъ особеннаго чиновника, чтобы хваталъ и немедлено предавалъ смерти всякаго, покушавшагося бъжать (<sup>2</sup>). Курра умеръ въ 714 году. Но со смертно его не облегчилась участь христіанъ египетскихъ. Напротивъ, новый правитель Египта, Асама-бенъ-Зейдъ, назначенный на эту должность въ 715 году Сулейманомъ, преемникомъ Валида, своею жестокостію и корыстолюбіемъ далеко превзошелъ своихъ предшественниковъ. Его жестокость и корыстолюбіе были столь велики, что онъ далъ вствить своимъ чиновникамъ полное право убивать, кого вздумается, лишь бы только собственность убитаго была доставляема правителю. Но особеннымъ предметомъ ненависти тирана были иноки. Асама, въ самомъ началъ своего управления, снова подтвердилъ законъ Асабы, по которому никому впредь не дозволялось принимать объты монашескіе; вельлъ изчислить и обложить повсвхъ наличныхъ монаховъ и приказаль датью



<sup>(1)</sup> Аль-Макриз. тамже. Альмяк. тамже.

<sup>(2)</sup> Renaud. p. 196.

имъ носить на правой рукъ жельзный кружокъ, на которомъ значилось названіе церкви или монастыря, къ которому принадлежалъ носивший кружокъ тотъ, и годъ гиджры. Кто пытался бъжать или снималъ этотъ знакъ униженія, твхъ жестоко наказывали: имъ выкалывали глаза, отрубали руки, и вообще предавали ихъ различнымъ мученіямъ, отъ которыхъ многіе и умярали; многимъ и прямо отсъкали головы. Вообще, по согласному свидътельству историковъ Египта, во время двухлътняго правленія Асамы, много пострадали отъ его жестокости и церкви и духовенство и міряне. Правленіе Асамы было для Египта настоящимъ бичемъ. Вся страна совер-. шенно объднъла, во всемъ сдълалась страшная дороговизна, многіе, чтобы имъть насущный хлъбъ, продавали даже дътей своихъ (1). Въ 717 году калифъ Сулейманъ умеръ и преемникъ его, Омаръ ибнъ-Абду-дь-Азизъ (сынъ бывшаго египетскаго намъстника), велълъ Асаму бросить въ тюрьму, гдъ онъ вскоръ и умеръ.

Начало правленія Омара было довольно благопріятно для христіанъ какъ въ Египть, такъ и въ прочихъ областяхъ калифата. Омаръ освободилъ церкви и епископовъ отъ налоговъ (<sup>2</sup>) и даже снисходительно выслушивалъ справедливыя просьбы христіанъ. Такъ, когда христіане дамаск-

(2) Renaud. p. 198.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Renaud. p. 197. Альмяк. стр. 69. Аль-Макр. стр. 58.

скіе пожаловались ему, что одинъ изъ предшественниковъ его, Валидъ, отнялъ у нихъ церковь св. Іолина предтечи для мечети (1), вопреки письменному договору завоевателя Дамаска, Халида, Омаръ далъ имъ собственное письменное увъреніе, что отсель мусульмане не будутъ имъть притязаній, по крайней мъръ, на другія уцълъвшія церкви (<sup>2</sup>). Но это продолжалось недолго. Вскоръ Омаръ сдълался жестокимъ гонителемъ христіанъ. Поводомъ къ тому было следующее обстоятельство. Со времени еще предшественника Омарова, Сулеймана, братъ его Муслима осаждалъ Константинополь; но, не успъвъ взять твердынь его, остановленъ былъ силою Божіей Матери, когда хотвлъ войти въ него въ видъ простаго посвтителя. Когда же отступиль онъ съ флотомъ своимъ отъ ствиъ Константинополя, внезапно поднялась ужасная буря съ громомъ и молніею, такъ что почти всъ корабли его погибли въ моръ, и только иъкоторые были пригнаны къ разнымъ островамъ (\*). Въ томъ же году въ Сиріи произошло сильное землетрясеніе (\*). Озлобленный первою неудачею и почитая по-

- (<sup>2</sup>) Аль-Макр. стр. 77.
- (\*) Θεοφαν. χρον. σελ. 260 265.
- (\*) Тамже, оел. 266.

<sup>(&</sup>lt;sup>в</sup>) Альмяк. Hist. Sarac. стр. 30. говоритъ: «Въ 87-й годъ гиджры (707 по Р. Х) Валидъ ибнъ-Абду-ль-Маликъ предложилъ дамаскскимъ христіанамъ за церковь Маръ-Юхна (т. е. св. Іоанна) 40.000 диргемовъ. Но христіане не соглашались уступить церковь ни за какія деньги, и Валидъ взялъ ее у нихъ даромъ».

следнее гнавомъ Божінмъ за нечестіе пьющихъ вино христіанъ, Омаръ началъ преследовать ихъ, какъ враговъ Божнихъ. Во-первыхъ, имъ вельно было хранить заповъдь корана о неупотреблении вина ('); потомъ строго запрещено было проходить какія днбо общественныя должности и даже просто быть свидетелями въ суде противъ мусульмань; затямъ приказано было разрушить всъ христіанскія церкви новой постройки. Эти притвененія заставнии христіанъ просить греческаго императора войти въ сношение съ Омаромъ, чтобы убъднть его поступать съ ними такъ, какъ поступали его преднественники. Ho калифъ отвъчалъ, что хотя предшественники его. были вообще мудры, но въ этомъ дъль онъ разумнъе ихъ (<sup>2</sup>). Наконецъ, увлекаясь все болъе и



<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Tanske, σελ. 266.

<sup>(2)</sup> По сказанию Өеофана, греческий императоръ, переписывавшійся съ Омаромъ, былъ Левъ Исавръ, Хоогоудар. сел. 266. Но Ософанъ не сообщаетъ самой переписки этой. Ибнъ-Наккахъ говоритъ, что греческій императоръ писалъ Омару слітачющее: «христіане писали инт, чтобы я просиль тебя оставить ихъ дъла въ томъ же положени, въ какомъ ты нашелъ ихъ, и чтобы ты не запрещалъ имъ. поновлять обветшавшия церкви и дома. Они говорять, что предше-. ственники твои относительно церквей ихъ дозволяли то, что теперь ты имъ запрещаешь». Въ отвътъ на это Омаръ писалъ императору следующее: «мои преднественники и я находимся въ томъ же положения, о какомъ упоминаетъ всевышний Богъ въ исторіи Давида в Соломона, когда они произносили суждение относительно пела, гда стада одного семейства причинили убытки.-Мы присутствовали, говоритъ Всевышній, при суд'в ихъ. Мы дали Соломону понятіе въ этомъ дълъ, и обоимъ могущество и мудрость. (Алкоран. гл. 21, ст. 78. 79. М. 1864 г.).-Мон предшественники, быть кожеть, и не быле виновны, но, въ настоящемъ случат, я уподобляю ихъ Давиду, а себя Соломону». Фетв. ибнъ-Накк. Journ. asiat.

болве фанатизмомъ (<sup>1</sup>), Омаръ издалъ повельніе, чтобы христіане никакъ не были терпимы въ его государствъ; всъ они должны быть или обращены къ исламу , или изгнаны изъ государства (<sup>2</sup>). И тъ, которые повиновались повельнію калифа, освобождались отъ всъхъ налоговъ и податей, твердые же въ своемъ исповъданіи подвергались самымъ жестокимъ истовъданіи подвергались самымъ жестокимъ истовъданіи подкимъ образомъ, замъчаетъ лътописецъ Өеофанъ, «въ это время множество христіанъ кончили жизнь свою мученически» (<sup>5</sup>). Къ счастію, Омаръ царствовалъ недолго. Въ 720 году онъ былъ отравленъ приверженцами уммійядской династіи за то, что началъ сближаться съ противною имъ партіею алидовъ (<sup>4</sup>).

(') Что Омаръ преслѣдовалъ христіанъ безъ примѣси корыстолюбивыхъ видовъ, какъ то было у большей части прежнихъ правителей, видно изъ поступка его съ египетскимъ намѣстникомъ Хайяномъ. Послѣдній, получивъ отъ калифа строгія предиисанія относительно христіанъ, писалъ ему: «о государь вѣрующихъ (Эмиру-ль-Мумининъ (חענול منی)! Если такое положеніе дѣлъ въ Египтѣ продолжится, то всѣ зимміи сдѣлаются мусульманами и государственная казна опустѣетъ». Омаръ приказалъ наказать Хайяна тридцатью ударами по головѣ и сказать ему, что всякій, кто приметъ исламъ, не платитъ уже подати, и что онъ, Омаръ, почиталъ бы себя счастливѣйшимъ изъ смертныхъ, если бы всѣ зимміи сдѣлались мусульманами; ибо, говорилъ онъ, Богъ послалъ пророка своего какъ проповѣдника вѣры, а не какъ собирателя податей. См. Фетв. ибнъ-Наккаха. Тамже.

(2) Renaud. p. 198 говоритъ: «Omarus litteras misit, quibus edicebat, ut qui securi in Aegypto manere in suo statu vellent, muhammedanam religionem amplecterentur, qui nollent, regione excederents.

(\*) Θεοφ. χούν. σελ. 266.

(\*) Desverg. Arabie. Omar II.

Преемникъ Омара Езидъ II, младшій сынъ Абду-ль-Малика (720-723), не отличался изувърною ревностію своего предшественника; но за то столько былъ преданъ чувственности и такъ мало имълъ спысла, что готовъ былъ слушать всякаго обманщика, только бы онъ обвщался ему какъ нябудь продолжить его скотскія наслажденія. Такимъ обманщикомъ явился въ 722 году (') одинъ еврей изъ Тиверіады, по имени Сарантапехисъ. Пользуясь слабостию калифа, Сарантапехисъ объщалъ ему продолжить жизнь и царствование его на тридцать или сорокъ лътъ, если только онъ согласится исполнить его требованіе. Чувственный Езидъ немедленно согласился, — и обманщикъ, дышавшій злобою на христіанъ, объявилъ ему, что его объщаніе непремвнно исполнится, если калифъ разошлетъ по своему государству повельние истребить всъ свящ. изображенія христіанскія на дскахъ, въ мозанкъ на стънахъ, на свящ. сосудахъ, на свящ. одеждахъ и вездъ, гдъ только можно найти почитаемыя христіанами изображенія. Къ этому онъ присоединилъ еще требованіе истребить И тъ статуи и изображенія, которыя находились на площадяхъ и служили къ украшению городовъ (2).

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Galland. Biblioth. vet. patr. tom. XIII. σελ. 270. 271. Θεοφ. χρον. σελ. 267.

<sup>(2)</sup> Послѣднее требованіе предложено было Сарантапехисомъ, въроятно, изъ одного отвращенія іудеевъ ко всему вообще изваянному.

Калифъ издалъ требуемый указъ, и мусульмане, нодобно евреямъ, чуждающіеся всякихъ изображеній, вмъств съ ними съ изувърною ревностію начали исполнять его. По словамъ св. Іоанна дамаскина, въ это время изъ несчетнаго множества иконъ однъ подверглись поруганію, другія брошены въ огонь, а изображенія, бывшія на стънахъ церковныхъ, или смыты водою, или замазаны известью. Кромъ того, по свидътельству Альмякина ('), Езидъ повельлъ также вездъ сокрушать кресты и разрущать самыя церкви христіанскія, а съ епископовъ требовалъ огромнаго количества денегъ.

На другой годъ после издания указа Езиде умеръ. Наследованний ему калифъ Гишамъ (723-734) прекратилъ гонение на св. иконы, и самъ Сарантапехисъ, когда обманъ его очевидно изобличенъ былъ смертно Езида, казненъ былъ позориою смертно.

(окончание сладуеть)

(\*) Ніве. Sarae. р. 79. Аль-Макрыли тряже говорнить объ этонъ стр. 55.

## О ВНЪШНЕМЪ СОСТОЯНИ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕР-КВИ НА ВОСТОКЪ ВО ВЛАДЪНИЯХЪ МУСУЛЬ-Манскихъ, отъ магомета до крестовыхъ походовъ (VII—XI в.).

(окончаніе)

Преемникъ Езида II, Гишамъ, говоритъ Альмякинъ, «писалъ къ областнымъ правителямъ, чтобы христіанамъ дозволено было свободно отправлять богослуженіе по обрядамъ ихъ Въры, и чтобы вообще поступали съ ними по прежнимъ обычаямъ и по находящимся въ ихъ рукахъ документамъ» ('). Но не всъ правители поступали согласно съ предписаніемъ этого калифа. Египетскій намъстникъ, корыстолюбивый Обейд-Алла бенъ-Сафуанъ (<sup>2</sup>), сильно притъснялъ христіанъ въ своей области. Кромъ того, что Обейд-Алла удвоилъ подать со всего христіанскаго населенія Египта, онъ насильно бралъ съ епископовъ большое количество денегъ. Коптскій



<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Hist. Sarac. pag. 70. Также Аль-Макризи стр. 56.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) По Аль-Макризи Ганзала бенъ-Сафуанъ. стр. 56.

СОБ. 11.

патріархъ Александръ (724 г.) вынужденнымъ нашелся объткать весь Египеть, чтобы собрать нужную сумму денегъ, которую обязали его взнести корыстолюбивому правителю. Но къ этому непомърному корыстолюбію Обейдъ-Алла присоединялъ еще, свойственную мусульманству, нетерпимость. Всъмъ христіанамъ, въ отличіе отъ мусульманъ и възнакъ особеннаго презрънія, вельно было носить на шев свинцовую печать съ изображениемъ льва, если же кто оказывался безъ этого знака униженія, того казнили отсвченіемъ руки (<sup>1</sup>). Такія притвсненія вынудили египтянъ обратиться къ калифу съ жалобою на правителя. Такъ какъ жалоба подкръплена была значительными подарками, то Гишамъ, большой любитель подарковъ, удовлетворилъ ей, удаливъ . Обейд-Аллу изъ Египта (<sup>2</sup>). Но Гишамъ тогда только оказывалъ христіанамъ благорасположеніе и удовлетворялъ ихъ просьбамъ, когда они могли удовлетворять его корысти (<sup>3</sup>), по которой онъ изъ всего хотълъ извлекать свои выгоды. Когда же требованія закона Магометова не сталкивались съ его господствующею страстію, когда онъ не видълъ выгоды щадить христіанъ, тогда не менъе былъ жестокъ къ нимъ, какъ и всякій другой правитель мусульманскій. Такъ, послъ вой-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Renaud. p. 199. Аль-Макриз. стр. 56. Альмякин. Hist. Sarac. p. 71.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Альмякин. Тамже.

<sup>(\*)</sup> Eutyck. Annal. ed. Pocock. Oxon. 1658. t. II. p. 383.

ны съ греческимъ императоромъ (<sup>1</sup>) (736 г.) Гишамъ велълъ по всъмъ городамъ своего государства умертвить всъхъ тъхъ изъ плънныхъ грековъ, которые не хотъли обратиться къ мусульманству. Въ числъ пострадавшихъ плънниковъ особенно извъстенъ сынъ знаменитаго патриція Марина, блаженный Евстаюй, замученный въ Харанъ, въ Месопотаміи, гдъ отъ его мощей много было чудесныхъ исцъленій. Но и другіе многіе, замъчаетъ лътописецъ Өеофанъ, въ это время за исповъданіе христіанской въры кончили жизнь мученически (<sup>2</sup>).

Впрочемъ калифъ Гишамъ оказалъ и услугу православнымъ. Полюбивши одного, хотя необразованнаго, но благочестиваго монаха, по имени Стефана, онъ предложилъ сирскимъ православнымъ христіанамъ избрать его въ антіохійскаго патріарха. Престолъ антіохійскій, говоритъ Өеофанъ, по причинъ притъсненій со стороны мусульманъ, уже сорокъ лътъ оставался безъ православнаго патріарха. Поэтому православные рады были упомянутому предложенію калифа, тъмъ болъе, что, однажды получивъ дозволеніе имъть патріарха, они могли и впослъдствіи избирать преемниковъ ему безъ всякаго препятствія со стороны арабовъ (<sup>3</sup>). Такимъ образомъ въ царствованіе Ги-

6\*

<sup>(&</sup>lt;sup>г</sup>) По сказанію Өеофана, Львомъ Исавромъ. Ософ. *хоочоуо. оел.* 272—276.

<sup>(</sup>²) Καὶ πολλοὶ ἕτεροι διὰ μαρτυρίε καὶ αἰματος ἐν Χριζῷ ἐτελεώθησαν. Θεοφ. χρονογρ. σελ. 276.

<sup>(3)</sup> Тамже, стр. 277.

шама съ избраніемъ Стефана снова начался рядъ первосвятителей антіохійскихъ, прерванный съ тъхъ поръ, какъ патріархъ Анастасій мученически кончилъ жизнь свою въ 610 году (<sup>1</sup>).

Въ тоже время кончилось продолжительное вдовство и церкви александрійской, гдъ почти цълое столътіе не было православнаго патріарха (<sup>2</sup>). Въ 730 году египетскіе *мелкиты* (<sup>5</sup>) из-

(<sup>1</sup>) Paul. diacon. Rerum Romanar. L. XVIII. Le Quien: Oriens Christian. t. II. p. 739.

(<sup>2</sup>) Евтихий говоритъ: «каоедра александрійская была безъ православнаго патріарха девяносто семь лѣтъ, отъ бѣгства патріарха Георгія въ Константинополь въ третій годъ Омара ибнъ-Хаттаба до вступленія на патріаршій престолъ Космы въ седьмой годъ халифства Гиппама, т. е. отъ 15 до 112 года гиджр. (637—730). Renaud. p. 205.

(3) Мелкита или правильные мялький происходить отъ мялико, что въ арабскомъ языкѣ, также въ сирскомъ и еврейскомъ, значитъ царь, откуда мялькій " 🕮 или мелькитъ значитъ царскій. Этимъ именемъ монофизиты стали называть православныхъ со времени халкидонскаго собора, въ укоризну за то, будто православные не изъ любви къ истинъ и не изъ желанія сохранить древнюю православную Веру, а едиственно въ угождение императору Маркіану, согласились осудить Діоскора и принять новое, близкое къ несторіанству (по мнѣнію монофизитовъ), ученіе Льва, папы римскаго. Renaud. Hist. patr. al. pars I. pag. 112. Впоследстви название православныхъ мялькитами вошло въ общее употребление и доселѣ сохраняется на востокѣ. Мусульманскіе филологи и учители произво-ARTE , ARTE мялькій иначе. Такъ какъ названія двухъ, наиболье извъстныхъ на востокъ, христіанскихъ исповъданій: нестурійя сланение в (несторіяне) и якубійя يعقوبى (яковиты) составлены по образцу при-

брали себъ патріарха. Обстоятельства, внушнешія имъ мужество -- ръшиться на это избрание, неизвъстны. Косма, на котораго палъ ихъ выборъ, по свидътельству Евтихія, былъ простой игольщикъ, не умъвший ни писать, ни читать (1), но твмъ не менве, какъ показывають последующия событія, человъкъ наиболье способный къ управлению александрійскою церковію въ такія трудныя времена. Онъ нашелъ паству свою въ самомъ плачевномъ положение. Мелкиты, какъ единовърные съ греками, были въ подозръни относительно своихъ върноподданническихъ чувствъ, и потому въ особенномъ неблаговолении у правительства; доходы александрійской церкви были бъдны; древнія имущества и права ея были отняты (<sup>2</sup>); Оиванда была потеряна; Абиссинія и Нубія отпали въ ересь (8); самую церковь мелкитскую какъ на востокъ, такъ и на западъ по-

лагательныхъ, происходящихъ отъ именъ собственныхъ: нестурійю отъ Несторъ, якубійю отъ Якубъ: то и мялькійю, соотявтственно двумъ первымъ, производятъ они отъ вымышленнаго ими имени Малькъ. Они говорятъ, что у Паулюса, т. е. апостола Павла, было три ученика: Нестуръ, Якубъ и Мялькя: Паулюсъ (говорятъ мусульмане), самъ извратившій истинное ученіе евангелія Іисуса, сына Маріи, и ученикамъ своимъ преподалъ ученіе нечистое и несогласное съ самимъ собою; отъ этого и произошли три различныя секты: нестурійя, якубійя и мялькійя. См. разсказъ на турецкомъ языкѣ (очень распространенный между русскими татарами) о томъ, какъ Паулюсъ испортилъ христіанскую вѣру. — Рук. казанской духовн. академія.

(<sup>1</sup>) *Renaud*. pag. 205.

(<sup>2</sup>) Египетскіе мелкиты въ это время владъли только двумя обителями: св. Саввы въ Александріи и св. Михаила въ Кассеръ-Шаша. *Renaud*. стр. 205.

(<sup>8</sup>) Le Quien. tom. II. p. 460.

Digitized by Google

дозръвали въ моновелитской ереси (<sup>1</sup>). Не смотря на все это, Косма ръшился просить у калифа справедливости, и съ этою цълію предпринялъ путешествіе въ Дамаскъ, столицу умміядскихъ калифовъ. Здъсь онъ успълъ пріобръсть расположеніе нъкоторыхъ изъ секретарей Гишама, которые, могло статься, —какъ это неръдко бывало у калифовъ, — были христіане, и съ ихъ помощію получилъ доступъ къ калифу. Косма жаловался калифу на безстыдство, съ какимъ яковиты клеветали на православныхъ при первыхъ эмирахъ Египта, и доказывалъ, что онъ самъ истинный преемникъ св. Аванасія и св. Кирилла, и что слъдователь-

<sup>(1)</sup> Трудно рѣшить, былъ ли Косма во время посвященія своего въ патріарха моновелитомъ. Ософанъ (доогоу. осл. 278) поло-жительно утверждаетъ, что Косма отрекся отъ моновелитской ереси и обратныся къ православно около 742 года. Но съ другой стороны Евтихій, православный патріархъ александрійскій, который больше могъ знать о своихъ предшественникахъ, нежели греческіе или латинские писатели, нигдъ не обвиняетъ Косму въ этой ереси. Странно, что Евтихій, ревностный противникъ моновелитовъ, или, какъ онъ самъ называетъ ихъ, маронитовъ, который обличаетъ не только извъстныхъ въ церковной исторіи защитниковъ этой ереси, но поименовываетъ и самыхъ незначительныхъ, даже неизвъстныхъ у другихъ историковъ, не зналъ, что этимъ же заблужденіемъ заражевъ былъ и предшественникъ его Косма, если только послѣдній былъ когда нибудь зараженъ имъ. Далъе, подпись Петра, мъстоблюстителя празднаго престола св. Марка, подъ опредъленіями VI вселенскаго собора доказываетъ, что александрійская церковь не была въ то время моновелитскою. Извъстіе Ософана о обращении Космы отъ ереси въ православію, по всей втроятности, произошло отъ признанія православія Космы другими православными патріархами: что могло случиться не ранбе, какъ нѣсколько лѣтъ спустя послѣ посвященія Космы въ патріарха, съ одной стороны — по причинѣ подозрѣнія, какое долженъ былъ породить монооелитизмъ послѣднихъ александрійскихъ патріарховъ Кира и Петра, а съ другой-по причинъ трудности сношений между Александріею и другими странами христіанскаго міра. Renaudot. p. 206. Le Quien. tom. II. p. 459.

но патріаршіе доходы и церкви должны принадлежать ему по всей справедливости. Гишамъ написалъ египетскому эмиру повелѣніе отдать христіанскія церкви со всъми ихъ принадлежностями во владѣніе Космѣ, и послѣдній возвратился съ этимъ повелѣніемъ въ Египетъ. Въ какой мѣрѣ оно было исполнено, съ точностію опредѣлить не легко. Что нѣкоторыя церкви были возвращены православнымъ, это несомпѣнно (<sup>1</sup>); между тѣмъ извъстно и то, что большую часть церквей яковиты удержали за собою. Но важнѣйшимъ благодѣяніемъ для православной Церкви было то, что отъ Космы снова начался рядъ православныхъ натріарховъ на ка@едрѣ св. Марка.

Гищаму наслъдовалъ въ 743 году племянникъ его Валидъ́ II ибнъ-Езидъ. Этотъ калифъ, по словамъ одной рукописной арабской исторіи антіохійской церкви (<sup>2</sup>), наложилъ на христіанъ тяжкое и кръпкое иго. О немъ извъстно также, что, по его повельнію, въ 744 г. у митрополита дамаскожаго Петра отръзанъ былъ языкъ за то, что митрополитъ смъло обличалъ лжевъріе арабовъ (<sup>3</sup>). Сверхъ того исповъдникъ сосланъ былъ въ заточеніе въ счастливую Аравію, гдъ и скон-

- (\*) Москвитянин. 1844 г. № 11: Антіохійская церковь.
- (3) Δοσιθει ιζορια. βιβλ. 6. κεφ. 19. παραγρ. 16.

<sup>(\*)</sup> Евтихій изъ возвращенныхъ отъ яковитовъ церквей поименовываетъ только одну: «accepit ergo Cosmas patriarcha a iacobitis ecclesias, atque in caeteris ecclesiam Kaisariae. *Renaud.* р. 205. Аль-Макризи называетъ еще церковь Аль-Бишара, т. е. Благовъщенія.

чался. По свидътельству Өеофана, сопровождавшіе его въ изгнаніе утверждали, что они собственными ушами слышали, какъ онъ, будучи безъ языка, раздъльно читалъ молитвы божественной литургін (1). Другой мученикъ, который въ это же царствование запечатлълъ святую жизнь мужественнымъ исповъданіемъ имени Христова, былъ Петръ, епископъ майюмскій. Сдълавшись боленъ, онъ пригласилъ къ себъ, знакомыхъ ему, знатныхъ арабовъ, бывшихъ съ нимъ въ дружескихъ отношеніяхъ, какъ съ хартуларіемъ общественныхъ податей. Когда они пришли, онъ сказалъ имъ: «молю Бога, чтобы Онъ наградилъ васъ за посвщение; ибо хотя вы и лишены свыта въры, однако я почитаю васъ друзьями своими. Итакъ, я желаю, чтобы вы были свидътелями этого последняго моего завещания: кто не веруетъ въ Отца, Сына и Святаго Духа, въ Троищу, во Единицъ, единосущную и животворящую, тоть слъпотствуетъ душевными очами и достоянъ въчнаго наказанія, какъ и лжепророкъ вашь Магометь, предтеча антихриста. Поченку; эпризывая во свидатели небо и землю, убъждаю васъ оставить это безсмысленное баснословіе. Примите мой дружескій совътъ, чтобы не потерпъть вамъ одинаковой съ Магометомъ участи». Арабы, хотя сильно были озлоблены увъщаніями святителя, однакоже, почитая ихъ следствіемъ болезненнаго

(1) Θεοφαν. σελ. 278.

разстройства ума его, совътовали ему успоконться. Но онъ, собравшись съ силами, громко произнесъ анаеему Магомету, его, исполненному басней, ученію и всъмъ, которые върятъ ему. Тог-

да арабы схватили его и обезглавили. Этого мученика, замъчаетъ лътописецъ Оеофанъ (<sup>1</sup>), прославилъ похвальнымъ словомъ современникъ его св. Іоаннъ дамаскинъ.

Въ царствование Валида много страдали также египетскіе христіане. Египетскій намъстникъ Валида Хафизъ въ 744 году наложилъ на христіанъ столь тяжкую подать и требовалъ ее съ такою жестокостію, что многіе принуждены были продавать не только необходимый домашний скотъ, но и дътей своихъ. Между тъмъ Хафизъ придумалъ въ тоже время хитрую мъру, чтобы сдълать гоненіе для слабыхъ и необразованныхъ еще болве опаснымъ. «Оставайтесь христіанами, говорилъ онъ, во всъхъ прочихъ отношенияхъ, только ежедневно читайте туже самую молитву, какую читаемъ мы, и вы будете свободны отъ подати». Соблазнившись столь простымъ повидимому предложеніемъ, многіе отпали отъ истинной Въры. Число отпадшихъ въ ото время, по Северу, простиралось до двадцати четырехъ тысячъ (<sup>2</sup>).

Къ счастію, это опасное гоненіе продолжалось недолго. Умміядская династія видимо уже

<sup>(1)</sup> Θεοφαν. χρονογρ. σελ. 278.

<sup>(2)</sup> Renaud. p. 211.

клонилась къ паденію; калифы быстро смънялись. Валидъ царствовалъ только четырнадцать мъсяцевъ и былъ убитъ заговорщиками; наслъдникъ его Езидъ III умеръ отъ моровой язвы послъ пяти лътъ правленія; братъ его Ибрагимъ въ томъ же году, въ которомъ вступилъ на престолъ, былъ низложенъ Мерваномъ, четырнадцатымъ и послъднимъ калифомъ изъ дома умміядовъ.

Мерванъ казнилъ Хафиза и назначилъ на его мъсто Хасана. Новый правитель Египта былъ снисходителенъ къ христіанамъ, благосклонно принималъ епископовъ и монаховъ (<sup>3</sup>). И въ другихъ областяхъ арабской имперіи христіане въ это время пользовались также спокойствіемъ, даже нъкоторою благосклонностію правительства. По всей върятности, самыя тъсныя политическія обстоятельства располагали калифа къ миролюбивымъ дъйствіямъ по отношенію къ христіанскимъ подданнымъ. Въ 746 году, по смерти Стефана, антіохійскаго патріарха, Мерванъ дозволилъ сирскимъ православнымъ христіанамъ выбрать новаго патріарха, благочестиваго эдесскаго пресви-

(<sup>1</sup>) Renaud. p. 212.

(2) Δοσιθευ ίστος. βιβλ. 6. иεφ. 19. παφαγς. 16. Θεοφαν. σελ. 281. Но и въ это мирное время восточные христіане испытали тяжкія скорби. 18 января 748 года произошло страшное землетрясеніе въ Палестинъ около Іордана и во всей Спрія. Во время этого землетрясенія много было разрушено церквей и монастырей, особенно въ пустынъ около святаго города; сверхъ того подъ развалинами, произведенными землетрясеніемъ, по словамъ Θеофана, погибло несчетное множество народа. Θεοφαν. χρονογραφ. σελ. 282.

тера Өеофилакта, и даже окружнымъ посланіемъ повелълъ самымъ арабамъ уважать его (<sup>1</sup>).

Смуты, среди которыхъ смвнили династію умміядовъ калифы аббасиды, были тягостны для христіанъ, какъ и для всвхъ ихъ подданныхъ. Деспотическая жестокость новыхъ калифовъ прежде всего открылась убійствомъ всвхъ, кого только почитали приверженцами низверженнаго дома калифовъ. Такъ какъ Мерванъ, повидимому, покровительствовалъ христіанамъ, то на нихъ преимущественно и обратилась злоба побъдителей его аббасидовъ. По свидътельству Θеофана (<sup>2</sup>), въ 750 году, когда первый калифъ изъ рода аббасидовъ, Абдулла (*Арбелас*) Абуль-Аббасъ-Эс-Саффагъ низвергъ Мервана, было убито множество христіанъ, бывшихъ въ родствъ съ прежними правителями.

Преемникъ Абуль-Аббаса, братъ его, Абу-Джафаръ-аль-Мансуръ (754—775) сначала покровительствовалъ христіанамъ, потому что пользовался ихъ умомъ и способностями для подавленія прежней династіи и для утвержденія своего на престолъ; посему многіе изъ нихъ проходили при немъ и общественныя должности (<sup>2</sup>). Но изувъры скоро заставили его страхомъ огня геенскаго удалить христіанъ отъ всъхъ должностей (<sup>3</sup>).

<sup>(1)</sup> Θεοφαν. χρονογρ. σελ. 285.

<sup>(2)</sup> CM. PETB. MOHT-HANKAXA. Journal. asiat. Nov. - Sept.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) Фетв. ибнъ-Маккаха. Тамже. Впрочемъ, по свидѣтельству византійскихъ лѣтописцевъ, Аль-Мансуръ, когда увидѣлъ неспособность мусульманъ къ прохождению общественныхъ должностей, снова допустилъ христіанъ къ онымъ. *Осороги. доогоуо. осл.* 287.

Дядя калифа, Абдулла, правитель Сиріи, по свидительству патріарха іерусалимскаго Досиөся, сдълалъ много вреда христіанамъ: сослалъ въ заточение въ Моавитиду антиохийскаго патриарха Өеодора, за мнимыя сношенія его съ греческимъ императоромъ Константиномъ Копронимомъ, многія церкви обратилъ въ стойла, не позволялъ строить новыя церкви, ни выставлять наружу кресты, и обложилъ податію самыхъ пустынниковъ и столпниковъ, которые дотолъ были свободны отъ всякой дани; почему бъдствующіе иноки принуждены были продавать, или отдавать въ залогъ даже свящ. сосуды, чтобы только удовлетворить алчности правителей. Онъ запретиль всенощныя бденія, вероятно, изъ опасенія политическихъ ночныхъ собраній и заговоровъ, запретилъ христіанамъ говорить о въръ съ мусульманами и учить дътей своихъ другой грамотъ, кромъ арабской, дабы не сроднились языкомъ греческимъ съ подданными императора, такъ что православные по необходимости принуждены были перевести на арабский языкъ всв свои богослужебныя книги и самые учители Церкви стали проповъдывать на языкъ своихъ властителей (1). Въ тоже время другой дядя калифа Салимъ,

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Καὶ οἱ χριζιανοὶ οἱ δρθόδοξοι βιασθέντες ὑπὸ τῆς ἀνἀγκης, μετέφρασαν εἰς ἀραβικὴν γλώσσαν τὸ τριώδιον, μηναΐα, παρακλητικὴν, λειτυργίας καὶ ἄλλα ἐκκλησιαζικὰ βίβλια, καὶ πολλοὶ ἐκκλησιαζικοὶ μετέπετα, κατὰ καὶ ὁ Ἱεροσολύμων ᾿Αθανάσιος συνέγραψαν ἀραβιστὶ λόγες, κατηχήσεις τε καὶ παρακέσεις πρὸς ζηριγμὸν τῶν πιζῶν. Δοσιθ. ίζορ. βιβ. 6. κεφ. 19. παραφο. 16.

управлявший Арменіею, замучилъ 36 иноковъ, подвизавшихся въ Сиріи близъ Севастополя въ монастыръ Зови (Zeißn). Когда Салимъ принужихъ отречься отъ Христа, они всъ отвъдалъ чали ему: «не боимся мукъ, не исполняемъ твоей воли, потому что ты врагъ креста Христова; укръпляемые силою Господа нашего Інсуса Христа, мы попираемъ твое нечестіе». Когда же стали убивать ихъ одного за другимъ, то игуменъ ихъ, преподобный Михаилъ, убъждалъ своихъ сподвижниковъ къ мужественному терпънію, пока наконецъ не былъ усъкнутъ и самъ въ слъдъ за ними (1). Наконецъ, самъ калифъ Альмансуръ, посътивъ для богомолья Іерусалимъ, велвлъ, по чувству ненависти и презрънія, налагать клейма на рукахъ христіанъ и евреевъ, отчего многіе изъ нихъ убвжали къ грекамъ (<sup>2</sup>).

Преемникъ Альмансура, сынъ его Магометъ аль-Магади, сначала также допустилъ христіанъ къ общественнымъ должностямъ, но потомъ опять удалилъ ихъ, когда изувъры чрезъ одного святошу мусульманина настойчиво потребовали этого отъ калифа. У тъхъ чиновниковъ изъ христіанъ, которые самими намъстниками были оставвлены при должностяхъ, отрублены были руки (\*).

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Συναξαριζής. Κονζαντινοπολ. 1842. τομ. 3. σελ 5.

<sup>· (°)</sup> Δοσιθ. ίζος. βιβ. 6. κεφ. 19. πας. 16.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Ибнъ-Наккахъ въ фетвъ своей разсказываетъ слъдующее: калифъ аль-Магади часто принималъ у себя одного мусульманина, котораго почиталъ святымъ, и когда тотъ однажды не явился на приглашение

Сверхъ того, обращеніе къ христіанской върѣ нъкоторыхъ людей, быть можетъ изъ числа мусульманъ, подало ему поводъ къ новому жестокому гоненію на христіанъ. Находясь въ Іерусалимъ, Магади послалъ Махезію (') насильно обращать христіанскихъ рабовъ къ мусульманству, а христіанскія церкви разрушать. Прибывъ въ Емезу, Махезія объявилъ, что онъ употребитъ силу только противъ тъхъ, которые произошли не отъ христіанскихъ родителей. Но когда такимъ образомъ открылось, отъ кого происходили тамъ христіане и іудеи, онъ началъ мучить ихъ всъхъ такими жестокими пытками, какихъ, по

его, онъ самъ лично отправился къ нему узнать о причинѣ его неявки. Любимецъ калифа объявилъ, что толпа угнетенныхъ зимиями загородила его ворота, и произнесъ следующее: «клянусь отцемъ и матерью! Мудрость изчезла въ этомъ мірѣ и нѣтъ уже ни суда ни справедливости. Ужели Тѣ, которые отвратили взоръ свой отъ закона пророка Могамета, должны управлять делами мусульманъ? Ихъ мечи боевые, правда, не славятся между нами, но зато ихъ письменныя трости (калямъ قلم) суть истинные мечи». Потомъ онъ прибавилъ: «я позволилъ себѣ говорить съ тобою такъ для того только, чтобы указать тебѣ на злоупотребленія зимміевъ, о которыхъ тебѣ неизвѣстно». Вслѣдствіе этого калифъ послалъ правителя Куфы и Басры въ Амбаръ и другія области, съ повелѣніемъ ни при одномъ изъ. областныхъ правителей не оставлять зимміевъ секретарями. Если же будетъ узнано, что какой нибудь мусульманинъ приметъ христіанина на службу въ качествѣ секретаря или канцелярскаго чиновника, то у христіанина этого отсткается рука. И дъйствительно, продолжаетъ ибнъ-Наккахъ, отсѣкли руку у Сагуны и у весьма многихъ другихъ писцевъ. (Journal asiatique. Nov. — Sept).

(\*) Μαχεσιαν ζηλοτήν λεγόμενον. Θεοφαν. χρον. σελ. 303.

свидътельству греческихъ лътописцевъ ('), не испытывали первенствующіе христіане. Но, укръпляемыя благодатію Божіею, даже жены мужественно противостояли ярости мучителя. Таковы напр. были дочь и внука емезскаго архидіакона. Онъ претерпъли тысячу ударовъ валовьими жилами, и, подвергшись еще другимъ пыткамъ, окончили жизнь свою мученически. Наконецъ, отправившись въ Дамаскъ, Махезія разрушилъ тамъ многія церкви, не смотря на объщаніе Омара ибнъ-Абдуль-Азисъ не касаться христіанскихъ церквей и монастырей въ этомъ городъ. Не менъе бъдственно было состояніе христіанъ и въ другихъ городахъ калифата (<sup>2</sup>).

Преемникомъ Магади былъ сынъ его Муса-Аль-Гади; но онъ царствовалъ недолго. Ему наслъдовалъ Гарунъ-Ар-Рашидъ (786—809). Гарунъ-Ар-Рашидъ извъстенъ между калифами, какъ покровитель наукъ и истинный цънитель всякаго рода ученыхъ. Но онъ былъ вмъстъ и изувърный мусульманинъ (<sup>3</sup>); заботливость его объ исламъ равнялась его попеченію о наукахъ. Воз-

(<sup>1</sup>) Δοσιθ. ίζου. βιβ. 6. κεφ. 19. Θεοφαν. χυον. σελ. 303.

(<sup>2</sup>) Добия. тамже. Огофан. тамже.

(3) См. фетву ибнъ-Наккаха. Journal asiatique. Гарунъ-Аръ-Рашидъ ежегодно самъ лично совершалъ хаджь (2) или набожное путешествіе въ Мекку. Когда же подъ старость сдълался неспособенъ къ продолжительному путешествію, вмѣсто себя на свой счетъ отправлялъ туда ежегодно по триста поклонниковъ.

вышая мусульманство чрезъ великолъпныя постройки мечетей и богатые вклады въ нихъ. въ тоже время велълъ разрушать онъ христіанскія церкви (<sup>ї</sup>), отнялъ у христіанъ должности (<sup>2</sup>), которыя по необходимости поручались имъ за неспособностію самихъ мусульманъ къ прохождению оныхъ; къ большему же посрамленію христіанъ, перемънилъ у нихъ и самую одежду (<sup>8</sup>). Ободренные его поступками улемы съ своей стороны также стали издавать противъ христіанъ фетвы (4). И когда предъ VII вселенскимъ соборомъ посланные отъ константинопольскаго патріарха Тарасія съ граматами къ восточнымъ патріархамъ прибыли въ Палестину въ 788 году, они нашли здъсь, что состояние моваховъ и вообще всъхъ христіанъ было крайне бъдственно. Патріархъ іерусалимскій Өеодоръ былъ въ ссылкъ (<sup>5</sup>). Монахи палестинскіе, которымъ повъренные константинопольскаго патріарха сообщили о предметъ своего посольства, не рвшились допустить ихъ до свиданія съ восточными патріархами, а призвавъ ихъкъсебъ, умо-

(\*) Εἰς δέ τὰ Ἱεροσόλυμα οἱ κομίζοντες τὰ γράμματα εύρον τὸν πατριαρχὴν Θεόδωρον έξόρις ον ὑπὸ τῶν ἀγαρηνῶν εἰς τόπον ἀπέχοντα τὴς Ἱεροσολὴμ μίλια δύο χιλιάδας, — καὶ εἰδον τὴν ἐκᾶ ταλαίπωρον ζωὴν τῶν μοναχῶν καὶ τῶν λοιπῶν χριςιανῶν. Δοσιθ. ἱςορ. βιβ. 6. κεφάλ. 19. παραγραφ. 19.

<sup>(\*)</sup> См. фетв. ибнъ-Наккаха: Journal asiatique.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамже.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамже.

<sup>(4)</sup> Тамже.

ляли не увеличивать открытыми дъйствіями бъдстви и безъ того уже угнетенныхъ христіанъ восточныхъ. Өеофанъ свидътельствуетъ (1), что въ царствованіе Гаруна-Ар-Рашида мученически пострадалъ греческий военачальникъ Өеофилъ. Онъ былъ захваченъ въ пленъ и представленъ къ Гаруну. Величественный видъ Ософила понравился калифу, - и онъ захотълъ, во что бы то ни стало, обратить его къ исламу. Но какъ Ософиль, несмотря ни на какія угрозы и объщания, остался непреклоннымъ въ своей въръ, то и быль усвинуть мечемъ. Сверхъ того, по свидътельству Абу-ль-Фараджа(2), вслъдствіе обвиненія въ какихъ-то преступленіяхъ, имъ заключены были въ темницу, православный антіохійскій патріархъ Өеодорить, яковитскій Георгій и несторіанскій Іаковъ; но они были освобождены по ходатайству низибійскаго епископа Кипріана, который умель кстати услужить калифу въ это самое время. Впрочемъ, Гарунъ оказалъ православнымъ ту милость, что велълъ возвратить имъ въ Александріи всъ церкви, отнятыя у нихъ яковитами, въ благодарность за то, что александрійскій православный патріархъ Балатіанъ или Политіанъ вылечилъ любимую калифомъ египтянку, чего не могли сдвлать всв врачи багдадские (\*).

(<sup>1</sup>) Θεοφ. χρονόγο. σελ. 313.

(2) Le Quien: Oriens christ. tom. II. 747.

(<sup>1</sup>) Альмякин. стр. 123. Eutych. ap. Renaud. p. 257. Зикрэль-Кубут. стр. 58.

СОБ. 11.

Независимо отъ распоряжений самого Гаруна, въ его царствование много пострадали двъзнаменитыя лавры — св. Саввы освященнаго и преп. Харитона, будучи опустошены дикими арабами, кочевавшими въ Палестинъ. Варвары въ первый разъ разбойнически подступили къ лавръ св. Саввы въ пятую недълю великаго поста 796 года. Поелику иноки отказались выдать имъ столько золота и серебра, сколько имъ хотвлось, потому что сами имъли только необходимое къ пропитанию: то разбойники начали пускать въ нихъ во множествв стрвлы, такъ что тринадцать иноковъ тотчасъ пали мертвые, а другіе ранены. Затьмь варвары разсвялись по кельямъ иноковъ, расхи-. тили всв скудные пожитки ихъ, а кельи ихъ зажгли. Они готовились уже поджечь и церковь, какъ слухъ о приближени войска изъ Іерусалима заставилъ ихъ бъжать изъ опустопненной обители. Спустя десять дней, въ великий четвертокъ, арабы еще въ большемъ числъ снова напали на обитель св. Саввы и начали убивать св. отцевъ, -- однихъ поражали стрвлами, другихъ обезглавливали мечами, иныхъ разсвкали пополамъ, или побивали камнями; оставшихся въ живыхъ варвары собрали въ церковь, чтобы пыткою вынудить у нихъ сознание, гдъ сокрыты мнимыя сокровища. Когда же иноки, несмотря на обнаженные мечи, которыми грозили , умертвить ихъ, не показали сокровищъ, которыхъ не было, варвары ввели ихъ въ одну пещеру и, раз-

ложивши при входъ въ нее огонь, начали морить ихъ дымомъ, доколъ не скажутъ, гдъ сокрыто небывалое сокровище: такъ еще осьмнадцать подвижниковъ умерли, задохнувшись отъ дыма. Наконецъ, избивши оставшихся еще въ живыхъ до полусмерти, арабы удалились изъ обители, унося съ собою все, что можно было найти въ ней послъ перваго разграбленія (<sup>1</sup>).

Передъ смертно своею Гарунъ-Ар-Рашидъ раздълилъ имперію между тремя сыновьями, Аль-Аминомъ, Аль-Мамуномъ и Касимомъ Аль-Мутамидъ, предоставивъ первому титулъ калифа. Но вскоръ между братьями возникла жестокая междоусобная война, продолжавшаяся около четырехъ лътъ. Слъдствіемъ этой войны были страшные безпорядки во всемъ калифатъ, открылись грабежи, убійства, повсюду воцарился одинъ законъ,-законъ насилія. При такомъ положения вещей никому не могло быть покоя. Но изъ всъхъ подданныхъ калифовъ наиболъе страдали христіане. Въ Іерусалимъ патріархъ Оома заключенъ былъ въ темницу за то, что хотълъ исправить обветшавшій куполь надъ церковію святаго Гроба (<sup>2</sup>); самый храмъ Воскресенія, Голгова и другія святыя мъста были осквернены и даже на время оставлены. Въ окрестныхъ пустыняхъ монахи должны были бъжать изъ обителей. Всъ мона-

**1186381**0gle

7\*

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Act. SS. Mart. 20 d. Четь-мин. подъ тъмже числомъ.

<sup>(\*)</sup> Floury: Hist. de l'Egl. livr. XXV chap. 25.

стыри: св. Харитона, св. Саввы освященнаго, св. Киріака, также обители св. Өеодосія и св. Евения и всъ монастыри и обители въ пустынъ · іорданской были оставлены монахами (1). Въ это время, по свидътельству патріарха ісрусалимскаго Досиоея, многіе христіане, клирики и міряне, претерпъли мученическую смерть, а другіе толпами бъжали изъ Сирін на островъ Кипръ и въ Константинополь, гдъ и приняты были съ братскою любовно (<sup>2</sup>). Въ Египтв также царствовало совершенное безначаліе; онъ наполненъ былъ шайками разбойниковъ, предводимыхъ кровожадными начальниками, нещадившими никого и ничего. Городъ Александрія быль разграбленъ и сожженъ ; александрійскій яковитскій патріархъ Маркъ убъжалъ. Монастыри долины Габибъ (нитрійская пустыня) были опустошены и сожжены и цвлые четырнадцать лвтъ послъ того оставались въ запустъни (\*). Убійства прекратились уже тогда, когда, по смерти Аль-Амина, вступилъ на престолъ братъ его, Абдулла Аль-Мамунъ (813-833).

(<sup>1</sup>) Εἰς τὴν ἀγίαν Χρίζε τῦ Θεῦ ἠμῶν πόλεν ἐκκλησίαι ἠρήμονται, τάτε μοναζήρια δύο μεγάλων λαυρῶν τῦ ἐν ἀγίοις Χαρίτωνος, καὶ Κυριακῦ, καὶ τῦ ἀγίε Σάββα καὶ τὰ λοιπὰ κοινόβια τῶν ἀγιῶν Ευθύμιε καὶ Θεοδοσίε. Θεοφ. χρονογο. σελ. 325. Τὰ σεβάσμια προςκυνήματα τῆς ἀγίας πόλεως Ιεροσολύμ ναὶ θὴ καὶ τὰ σεπτὰ μοναζήρια τῦ ἀγίε Χαρίτωνος καὶ Σάββα τῦ ήγιασμένου καὶ τα κοινόβια Θεοδοσίε καὶ Ευθύμιε, καὶ τα λοιπὰ μοναζήρια καὶ ἐκκλησίαι, ὅπερ ῆσαν εἰς τὴν ἑρημον κατηρημώθησαν. Λοσιθ. ἱζτορ. βίβ. 7. κεφ. 5. παραγο. 8.

(<sup>a</sup>) Tamme.

(3) Renaud. H. P. A. 251 - 257. Au-Makpus. crp. 58.

Аль-Мамунъ, кажется, не былъ расположенъ гнать христіанъ. Онъ позволилъ яковитамъ снова построить свои монастыри, разрушенные въ междоусобіе (<sup>1</sup>). Однакожъ, по требованію изувѣровъ, онъ удалилъ христіанъ отъ общественныхъ должностей и вообще держалъ ихъ въ томъ состояніи, въ какое они поставлены были мусульманскимъ закономъ. Когда же въ Багдадъ распространились дурные слухи о его воспитателѣ, ученомъ, но яромъ мусульманинъ, Али-бенъ-Гамза-ль-Касаи, калифъ воспылалъ гнѣвомъ на христіанъ, какъ виновниковъ этихъ слуховъ, и, собравъ ихъ къ себѣ въ числъ 2.800, заключилъ ихъ въ темницу (<sup>2</sup>).

Преемникъ Аль-Мамуна Магометъ Мутассимъ Билла (833—842) былъ занятъ болъе истребленіемъ мусульманскихъ сектантовъ, нежели гоненіемъ на христіанъ, которые казались ему менъе опасными, нежели его мусульманскіе подданные (<sup>3</sup>). Только неожиданное событіе открыло ему поводъ сдълать одинъ опытъ совращенія христіанъ въ мусульманство. Воюя противъ грековъ, онъ взялъ галатійскій городъ Амморіонъ, разграбилъ его, сжегъ, и, захвативъ въ плънъ, между прочимъ, соровъ двя знаменитыхъ чиновника, изъ которыхъ итъкоторые были родственники императора Θеофила, увелъ ихъ съ собою въ Багдадъ.

<sup>(\*)</sup> Альмякин. стр. 140. Аль-Макриз. стр. 59.

<sup>(2)</sup> См. фетв. ибни-Наккаха: Journal asiatique.

<sup>(\*)</sup> Desverg. Arabie Motassem. pag. 438 - 444.

Здъсь пленники заключены были въ оковы, ввергнуты въ мрачную темницу и содержались въ ней самымъ ужаснымъ образомъ. Такъ какъ выкупъ за нихъ, присланный Өеофиломъ, показался калифу слишкомъ малымъ, между тъмъ время ихъ заключенія проходило: то калифъ началъ заботиться о совращении ихъ въ исламъ. Три раза подсылалъ онъ къ плънникамъ ученыхъ мусульманъ съ подарками и объщаніями, предлагая имъ принять мусульманство. Но мужественные исповъдники остались непоколебимы въ святой въръ. Цълые семь лътъ находясь въ ужасномъ заключении, они не сътовали на свою участь; напротивъ, благодарили Бога, что далъ имъ возможность загладить гръхи свои исповъдничествомъ, и молились Ему, чтобы вразумилъ мусульманъ. Въ 842 году Мутассимъ умеръ. На престолъ его вступиль сынь его, Абу-Джафаръ-Гарунъ-Аль-Ватекъ-билла (842-847).

О дъйствіяхъ Ватека вообще по отношенію къ христіанамъ также ничего неизвъстно, какъ и о дъйствіяхъ по отношенію къ нимъ его предшественника. Но Ватекъ ръшилъ наконецъ участь амморійскихъ мучениковъ 6 марта 845 года. Еще вечеромъ 5 числа приходилъ къ нимъ одинъ измънникъ въръ и отечеству, по имени Базидъ, съ объявленіемъ имъ смертнаго приговора, если не послушаются приказанія калифа, и не сдълаются мусульманами. Тогда патрицій Аэтій воздалъ благодареніе Богу и сказалъ: «да будетъ воля

Господня». Всю ночь исповъдники пъли хвалебные гимны Богу. Поутру пришель къ нимъ, посланный отъ калифа, чиновникъ съ вооруженными солдатами, еще однажды предложиль имъ обратиться къ исламу, и когда они ръшительно отказались, вывелъ ихъ на берегъ Тигра, на мъсто казни. На врълнце это собралось безчисленное множество христіанъ и мусульманъ. Старшій между ними но сану, блаженный Өеодоръ первый мужественно претерпълъ мученическую смерть; ему послъдовали и всв его сподвижники, каждый по порядку достоинства своего. Мужество мучениковъ удивило исполнителей казни и всъхъ предстоящихъ; самъ калифъ, узнавъ о ихъ непоколебнмой твердости въ въръ, сказалъ, смотря на отступника Базида: «есди бы этотъ былъ истинный христіанинъ, то не сдълался бы отступникомъ», и тотчасъ велълъ отрубить ему голову (<sup>1</sup>).

Ватеку наслъдовалъ братъ его Джафаръ-Абу-Фазль-Аль-Мутаваккиль (847—861). По свидътельству мусульманскаго писателя ибнъ-Наккаха, въ началъ правленія Аль-Мутаваккиля христіане занимали почти всъ важнъйшія должности въ государствъ, а при матери калифа и при другихъ родственникахъ его исключительно они находились въ услуженіи (<sup>2</sup>). Однакожъ мусуль-

(<sup>1</sup>) Acta SS. 6 Martis. Четь-мин. 6 март. Страдание св. муч. четыредесяти и двухъ во Амморіи ятыхъ, въ Сиріи же мучемыхъ.

(2) См. фетв. ибнъ-Наккаха въ Journal asiatique.

мане сильно возстали противъ этого и, когда калифъ совершалъ хаджь или набожное путешествіе въ Мекку, одинъ мусульманинъ съ опасностію собственной жизни сталъ грозить ему послъднимъ судомъ и геенскими муками (<sup>1</sup>). Тогда калифъ совершенно перемънилъ свой образъ дъйствій по отношенію къ христіанамъ, сдълался жестокимъ гонителемъ ихъ. Гоненіе на нихъ Аль-Мутаваккиль началъ тъмъ, что въ 852 году повелълъ заключить въ темницу несторіанскаго католикоса Өеодосія, котораго обвиняли въ сношеніяхъ съ греками, и изгналъ изъ своей столицы

<sup>(</sup>в) Когда Аль-Мутаваккиль совершаль вместе съ другими седмикратное обхождение вокругъ храма Каабы (одинъ изъ необходимыхъ обрядовъ хаджа), то замѣтилъ человѣка, который громко проклиналъ его. Халифъ приказалъ схватить его и бить палками. Тогда этотъ сказалъ: «о повелитель върующихъ! Клянусь Богомъ! Когда я проклиналъ тебя, то былъ увъренъ, что меня ожидаетъ смерть; но прежде выслушай меня и потомъ уже прикажи убить». — Говори, сказалъ калиетъ. — «Я хочу дать свободное теченіе моей рѣчи, продолжаль фанатикъ; Богъ и Его пророкъ одобрятъ мои слова; но тъже самыя слова мон возбудять въ тебъ гнъвъ. Повелитель върующихъ покрылъ свое государство чиновниками изъ зимміевъ, которые хотять независимости только себь однимь ; они питають гнусные замыслы противъ мусульманъ и уже пріобрѣли себѣ счастіе въ настоящей жизни на счетъ будущей жизни повелителя върующихъ. Ты ихъ боншься, но ты не страшищься Господа Бога твоего. Знай, что въ день суда ты воздашь отчетъ за то, что они сделаютъ, а они за тебя отвічать не будуть. Не улучшай ихъ настоящей жизни за цёну погибели твоей будущей жизни; ибо въ день воскресения тотъ окажется сдълавшимъ самое худое дъло, кто настоящую жизнь своего ближняго улучшаеть ценою погибели будущей жизни своей собственной души. Итакъ, въ эту же ночь подумай, что завтра же настанетъ день воскресения, - тотъ день, когда каждый выйдеть изъ могилы одинъ съ своими дълами». Эта ръчь произвела на калича глубокое впечатление. Онъ совершенно переменныть свое поведение по отношению къ христіанамъ. См. фетв. ибнъ-Наккаха въ Journal asiatique.

все христіанское духовенство. Въ слъдующемъ 853 году (') Аль-Мутаваккиль издалъ указъ на имя областныхъ правителей, въ которомъ снова подтверждались всв постановления Омара-ибнъ-Хаттабъ со многими прибавленіями. Христіанамъ строжайше запрещалось проходить какія либо общественныя должности, открыто хоронить умершихъ, торжественно совершать свои свящ. обряды, показывать кресты и носить на улицахъ зажженныя свъчи. Всъ вновь построенныя христіанскія церкви и монастыри повелъвалось разрушить. Подать съ христіанъ, также какъ и съ іудеевъ, была удвоена; сверхъ того, взималась особенная пошлина съ нъъ домовъ, на которыхъ, для отличія и для большаго посрамленія, ставились деревянныя изображенія бъсовъ (<sup>2</sup>). Въ тоже время христіане, равно какъ и іуден обяносить одежду медоваго цввта съ заны были длинными кожаными поясами въ отличіе оть му-

<sup>(\*) 239</sup> г. гиджры. Аль-Макриз. стр. 60.

<sup>(\*)</sup> Эти изображенія виділть и св. Константинть (Кирилль) онлосооть, просвітитель славянть, когда греческій императорь Өеоориль носылаль его въ Самару на Еверать для пренія о вірів съ мусульманами, по просьбів тамошняго эмира. Когда мусульмане, съ которыми св. Константинть вступиль въ преніе, указывая на изображенія бісовъ на христіанскихъ домакъ, съ насмішкою спросили его, что это значить, Константинъ отвічаль: «вижу изображенія демоновъ и думаю, что внутри этихъ домовъ живутъ христіане: вмістів съ христіанами внутри домовъ демоны живъ не могутъ, а потому и біжатъ отъ нихъ наружу; а гдів ність снаружи этихъ демонскихъ образовъ, то надобно думать, что тамъ демоны живутъ ввутри, вмістів съ людьии, имъ преданными». См. Чет.-мин. 11 март. живнь и труды препод. отецъ нацихъ Меоодія и Константина, нареченнаго Курилла, учителей славенскихъ.

сульманъ, употреблявшихъ большею частию бълую одежду; должны были для верховой вэды употреблять съдла съ деревявными стременами и, кромъ ословъ и муловъ, не вздить ни на какихъ другихъ животныхъ; не должны были мыться въ мусульманскихъ баняхъ и употреблять мусульманъ для прислуги. Для наблюденія за исполненіемъ этихъ постановленій поставленъ быль особый чиновникъ (1). Наконецъ, пустая молва, будто въ Константинополь императоръ разрушиль мечеть (существовавшую тамъ со времени царствованія Льва Исавра) и принуждаетъ плънныхъ мусульманъ обращаться въ христіанство, подала калифу поводъ издать новое повельние - разрушить всъ христіанскія церкви (2). Вслъдствіе этого повелънія, по свидътельству несторіанскаго писателя Абу-ль-Фараджа, было разрушено множество монастырей, между прочимъ – св. Іоанна и Киріака, куда въ недълю Ваій стекалось Ba богомолье множество народа (\*).

Въ 861 году Аль-Мутаваккиль былъ убитъ сыномъ своимъ Могаметомъ-Абу-Джафаръ-Мустансиръ-билла, который и занялъ престолъ калифовъ. Въ царствованіе Мустансира египетскій намъстникъ Езидъ-ибнъ-Абдулла-ибнъ-Динаръ по

(3) Renaudot. pag. 297.



<sup>(1)</sup> Фетв. ибнъ-Наккаха: Journal asiat. Аль-Макриз. стр. 60. Renaudot. p. 297. 300.

<sup>(\*)</sup> Angel. Maji. Spicileg. Rom. t. X. p. II. pag. 735.

своему корыстолюбію жестоко притесняль дристіанъ въ своей области. Онъ вельль составить перепись всъмъ монахамъ и брать съ нихъ подать плодами растеній и деревьевъ, воздълывавшихся въ монастыряхъ; а подать съ прочихъ христіанъ сначала удвоилъ, потомъ утроилъ. Затъмъ, когда яковитскій патріархъ Санутій изъ опасенія, чтобы правитель не потребовалъ еще большей суммы денегъ, скрылся въ пустынъ, правитель приказалъ церковнымъ экономамъ собрать всю драгоцънную церковную утварь, а также епископскія имущества, представить все это въ диванъ и запереть всъ церкви. Когда же патріархъ возвратился изъ своего убъжища, правитель потребовалъ отъ него, чтобы ежегодно платилъ въ диванъ двъ тысячи золотыхъ монетъ за свою церковь и двъ тысячи триста за монаховъ, съ твмъ чтобы въ первый годъ внесены были онъ туда за два года. Такое корыстолюбіе Езида, говорить яковитскій писатель Северъ, было причиною великаго бъдствія для христіанъ, такъ что многіе изъ нихъ отреклись отъ своей въры (1).

Много также страдали христіане во время жестокой междоусобной войны между преемниками Мустансира. Сильный намъстникъ египетскій, не признавая надъ собою ничьей верховной власти, старался собрать съ управляемой имъ

(') Ap. Renaudot. pag. '307. 308.

страны какъ можно болье денегъ, - и вся тяжесть непомърныхъ налоговъ, по обыкновению, пала на христіанъ. Въ тоже время въ Палестинъ и по всему Египту разсъялись разбойническія племена арабовъ и турокъ, которыя, по свидътельству египетскихъ писателей, въ Өиваидъ произвели страшныя опустошенія, разрушили и сожгли множество монастырей и церквей, всюду убивали монаховъ и безчестили монахинь (4). Эти бъдствія прекратились въ 868 году, когда Мухаммедъ-Мутаззы-билла, одержавъ побъду надъ своимъ соперникомъ Ахмедомъ-Мустаиномъ, провозглашенъ былъ въ Багдадъ калифомъ. Въ это время двое изъ знатныхъ египетскихъ христіанъ, по имени Авраамъ и Северъ, желая положить конецъ бъдствіямъ своихъ единовърцевъ, отправились ко двору калифа. Чрезъ подарки и ходатайство состоявщихъ на службъ калифа христіанъ они успъли получить отъ калифа грамату, въ которой повелъвалось возвратить христіанамъ все, что несправедливо было захвачено у нихъ разными правителями, какъ то: церкви, монастыри, утварь церковную, земли и проч. По возвращени Авраама и Севера въ Египетъ, повельние ка-лифа было обнародовано, — и отъ Фармы до Ассуана (т. е. отъ Финикіи до Эфіопіи), говорить яковитский писатель Северъ, всъ церкви и всъ мъста, посвященныя христіанскому богослу-

(1) Renaudot. pag. 310.

женію, были возвращены и возстановлены ('). Кромъ того, одинъ, неизвъстный по имени, монахъ, отправившись въ Сирію, выхлопоталъ при дворъ калифа указъ, по которому монахи освобождались отъ всякихъ податей. Въ этомъ указъ свидътельствами изъ корана доказывалось, что тъ, которые, оставивъ міръ, обитаютъ въ горахъ, не должны быть принуждаемы къ платежу какихъ бы то ни было податей (<sup>2</sup>). Но и отъ Мутаззы православная Церковь потерпъла немало: по его повелънію, антіохійскій патріархъ Николай лишенъ былъ престола и посланъ въ заточеніе (<sup>3</sup>).

Преемникъ Мутаззы, Могаметъ-Абу-Абдулла-Мугтади-билла царствовалъ только нъсколько мъсяцевъ. Ему наслъдовалъ дядя его Мутамидъ (870—892). Но слабый Мутамидъ носилъ только имя калифа; истиннымъ же правителемъ государства былъ Ахмедъ-ибнъ-Тулунъ, который изъ простаго воина турецкой дружины, уже со временъ Аль-Мамуна составлявшей гвардію калифовъ, сначала сдълался правителемъ Египта, а потомъ правителемъ и всъхъ областей калифата съ титуломъ султана. Поэтому и греческій императоръ Василій Македонянинъ, когда приглашалъ восточныхъ патріарховъ, по крайней мъръ

- (1) Renaudot. pag. 311.
- (2) Renaudot. pag. 314.
- (3) Le Quien: Oriens Christ. tom. II. p. 748.

Digitized by Google

мыстоблюстителей отъ нихъ для составления собора въ Константинополъ по дълу Фотія и Игнатія, патріарховъ константинопольскихъ, обращался для сего не къ слабому калифу багдадскому, а къ могущественному султану Египта и Сиріи, Ахмеду-ибнъ-Тулунъ (<sup>1</sup>). — Ахмедъ-ибнъ-Тулунъ открылъ гонение на христинъ по корыстолюбио. Онъ посадилъ въ тюрьму александрійскаго яковитскаго патріарха Михаила, когда одинъ монахъ изъ монастыря Абу-Іоанна (аввы отца-Іоанна), безуспъшно домогавшийся отъ патріарха діаконскаго сана, донесъ мусульманскому правительству, что у патріарха много серебра и золота, и что онъ многихъ изъ мусульманъ обращаетъ въ христіанскую Въру и тайно креститъ ихъ въ монастыряхъ пустыни. Разными пытками Ахмедъ принудилъ Михаила обязаться заплатить столь тяжкую пеню, что онъ долженъ былъ продать жидамъ четвертую часть церквей и наложить на каждаго христіанина поголовную подать; было продано также все имущество монаховъ, и однакоже все еще не доставало половины суммы для уплаты пени; правитель требовалъ двадцать тысячь золотыхъ (<sup>3</sup>). Православный антіохійскій патріархъ Өеодосій въ посланіи къ Фотію, патріарху константинопольскому, также жалуется на

<sup>(\*)</sup> Neale Hist. of East. Church. Patr. of Alexsandria. vol. II. pag. 162.

<sup>(\*)</sup> Аль-Макриз. стр. 61. Reunaud. pag. 315.

тяжкое гоненіе, которое онъ териъль отъ султана Ахмеда-ибиъ-Тулунъ ('). Около тогоже времени (881 г.) іерусалимскій патріархъ Илія писалъ послание ко всемъ королямъ, епископамъ и клирикамъ франкскаго народа, исполненное горькой жалобы на бъдственное состояние христіанъ восточныхъ, и просилъ помощи у христіанъ западныхъ. «Почитаемъ нужнымъ увъдомить васъ, пишетъ патріархъ, о великихъ и неисчислимыхъ бъдствіяхъ, которыя терпимъ отъ преступнаго и богоненавистнаго народа и о которыхъ могутъ достаточно возвъстить вамъ приходящіе сюда богомольцы; но одна вещь наипаче насъ сокрушаетъ и ее довъряемъ мы любви вашей чрезъ эту грамату нашу. Видя наши церкви разрушенными или падающими отъ ветхости и не дерзая обновлять ихъ, мы со многими воздыханіями и слезами молимъ милосердаго Бога, дабы, во славу святаго своего имени, далъ намъ средства воздвигнуть церкви нашимъ потомъ и трудами. Провидънію Божію угодно было, чтобы князь земли сей сдвлался христіаниномъ (2), какъ извъстятъ васъ о томъ послан-

<sup>(\*)</sup> Ист. св. град. Ісрусалима. ч. 1. стр. 352.

<sup>(&</sup>lt;sup>а</sup>) Неизвѣстно, о какомъ князѣ говоритъ здѣсь патріархъ. Въ житіи преп. Өеодора эдесскаго, которое попадается въ нашихъ старинныхъ рукописныхъ сборникахъ, говорится о магометанскомъ государѣ Мавіи или Моавіи, царствовавшемъ около этого времени въ Багдадѣ, котораго св. Өеодоръ обратилъ къ христіанству. Но одно ли это лице съ княземъ упоминаемымъ патріархомъ, и кто такой былъ Моавія, подлинно неизвѣстно. Однакожъ въ житіи говорится о немъ,

ные нами. Онъ опять позволилъ нам/ь владъть нашими церквами и возстановить ихъ ИЗЪ pa3валинъ. Дозволение это пришло намъ съ неба, и мы не могли и не должны были пренебречь имъ; итакъ, укръпленные Господомъ, мы вооружились встами своими силами для столь великаго двла. Намъ нужны были средства, и мы по необходимости прибъгли къ невърнымъ; но какъ никто изъ нихъ не хотълъ дать намъ денегъ безъ залога, то мы принуждены были заложить масличные сады свои, даже свящ. сосуды, и, по убожеству своему, досель не могли выкупить ихъ изъ рукъ невърныхъ». Далъе патріархъ пишеть, что вслъдствіе заклада масличныхъ садовъ не достаетъ масла и для лампадъ святилища, что убогіе и иноки страждуть оть голода и что многіе иноки, не въ силахъ будучи выкупить себя, умираютъ въ неволв. «А такъ какъ, по божественному апостолу, когда страдаетъ одинъ членъ, страдаютъ и всв прочіе члены: то христіане іерусалимскіе рышились обратиться къ братіямъ своимъ западнымъ, уповая, что они откроютъ для нихъ утробы милосердія своего» (1). Такъ патріархъ Илія, представляя картину горькихъ бъдствій востока, старался возбудить со-

какъ объ истинномъ государѣ, а не какъ о какомъ нибудь частномъ правителѣ: онъ имѣлъ дружескія сношенія съ греческимъ императоромъ Михаиломъ III и убитъ въ возмущеніи народномъ за принятіе христіанства. Сн. также Четь-мин. іюля 9 дня.

<sup>(1)</sup> Michaud: Biblioth. des Croisades. t. I. pag. 443.

страданіе запада. Это было первое воззваніе отдаленнаго востока къ многолюдному западу о защить единовърныхъ братій.

Неизвъстно, каково было состояние христіанъ при преемникахъ Мутамида, Мутадидъ-билла и Абу-Могаметь-Муктафа-билла (893-907). Можно впрочемъ догадываться, что если христіане, по обыкновению, и терпъли притъснения со стороны мусульманскаго народа, однако правители не издавали противъ нихъ стъснительныхъ указовъ, напротивъ даже допускали ихъ къ общественнымъ должностямъ. Но преемникъ Муктафы, сынъ его, Джафаръ-ибнъ-Мустафа-Аль-Муктадиръ-билла (908-932), вскоръ по вступлени своемъ на престолъ, въ 908 году, строго запретнаъ допускать христіанъ и іудеевъ къ какимъ либо общественнымъ должностямъ, а одного чиновника изъ христіанъ, по имени Насира, предаль смерти (1). Въ тоже время онъ писаль къ своимъ намъстникамъ: «повелитель правовърныхъ приказываетъ вврующимъ отказываться отъ услугъ христіанъ и іудеевъ, – и да страшатся правители нарушать повельнія своего властителя» (2). Народъ не уступалъ калифу въ ненависти къ христіанамъ. Въ 921 году, по свидътельству Аль-Макризи, мусульмане сожгля церковь пресв. Богородицы въ Каиръ и раскитный всю

(1) Фетв. ибнъ-Hakkax. Journal asiatique.

(2) **Тамже.** 

СОБ. 11.

8

утварь и всв сосуды церковные, найденные ими тамъ; разграбили также находившийся вблизи одинъ женский монастырь (<sup>1</sup>). Въ томъ же году, по свидвтельству Альмякина (<sup>2</sup>), разграблена и сожжена была въ Дамаскъ возмутившеюся мусульманскою чернью главная церковь православныхъ и разрушены были находившияся тамъ церкви несторіанъ и яковитовъ.

Въ парствование калифа Могамета-ибнъ-уль-Муктадиръ-ар-Разы-билла (934-941) опять поднялись отовсюду жалобы на зниміевъ (христіанъ и іудеевъ), и фанатическіе поэты воспъвали предъ нимъ стихи, въ которыхъ старались возбудить въ немъ нерасположение къ христіанамъ (3). Вследствіе этихъ возбужденій Ар-Разы повельлъ наблюдать прежнія постановленія противъ христіанъ и іудеевъ во всей строгости и также запретиль инъ отправлять какія либо общественныя должности; имъ дозволялось быть только лекарями и купцами (\*). Въ 936 году мусульмане произвели волнение въ Герусалимъ и разграбили церковь Воскресенія (<sup>8</sup>). Въ 968 году сарацины раздраженные побъдати надъ ними греческаго императора Никифора Фоки, умертвили антіохійскаго патріарха Христофила, сожгли іерусалимскаго

- (<sup>1</sup>) Аль-Макрив. стр. 62.
- (2) Hist. Serac. pag. 197.
- (3) Фетв. нбнъ-Накках. Journal asiatique.
- (4) Renaudot. pag. 343. Альмян. стр. 196.
- (5) Аль-Макрия. стр. 61. Альмяк. стр. 197.

патріарха Іоанна и немилосердо ограбили церковь Воскресенія: потому что подозръвали, что императоръ началъ войну съ ними по внушенію этихъ натріарховъ (<sup>1</sup>).

Между твмъ еще съ наступленіемъ этого стольтія начала усиливаться въ Африкъ династія фатимидовъ, происходившихъ отъ дочери Магомета Фатимы. Родоначальникъ этой династи Могаметъ-Обейдалла въ 910 году основалъ въ съверной Африкъ независимое государство. Ближайшіе преемники его не распространяли предъловъ новаго государства; но третій изъ нихъ, правнукъ Обейдаллы, Муаззы, не довольствуясь насладственнымъ владъніемъ, сначала завоевалъ Египетъ (867 г.), а потомъ вскоръ и всъ другія области калифата, отвсюду вытвенилъ аббасидовъ и утвердилъ калифатство за своимъ домомъ. Въ правление Муазвы христіанская Церковь наслаждалась совершеннымъ спокойствіемъ. При немъ патріархъ Ефремъ возобновилъ нъсколько церквей, приходившихъ въ запуствніе; калифъ не только охотно давалъ граматы на возобновление церквей, но и оказываль денежное вспоможение; когда же мусульманская чернь не давала христіанамъ пользоваться дарованнымъ правомъ, онъ строгими мърами обуздывалъ ея дерзость. При немъ многіе христіане находились при калифскомъ дворъ и въ диванъ, и

(<sup>1</sup>) Cedren. Histor. t. 2. pag. 661. CH. Le Quien: Oriens Christ. t. III. pag. 466.

8\*

онъ самъ съ редкою въ мусульманскомъ повелитель снисходательностію дозволяль христіанскимъ ученымъ (знаменитому Северу ашмонейскому разсуждать о предметахъ Въры съ кадіями и другими знатными мусульманами (1). Преемникъ его Азизъ также былъ покровителемъ христіанъ и имълъ многихъ изъ нихъ при дворъ. Особенно расположенъ онъ былъ къ православнымъ. Онъ имълъ въ супружествъ христіанку, по имени Марію, и, по ея вліянію, одинъ изъ ея братьевъ Арсеній поставленъ былъ въ александрійскаго патріарха, а другой Іеремія (или Орестъ) — въ патріарха іерусалимскаго. Православные твмъ болве должны были радоваться этому вліянію, что въ Александріи, по смерти патріарха Евтихія Саида, извъстнаго историка, съ 940 года не было православнаго патріарха. Пользуясь покровительствомъ калифа, Арсеній взялъ у яковитовъ православную церковь пресвятой Богородицы въ Каирв и сдвлалъ ее патріархіею (<sup>2</sup>).

Но сынъ и преемникъ Азиза Абу-Али-Аль-Хакимъ-біамрилла (996—1020) былъ самый жестокій гонитель христіанъ. Мусульманскіе историки увъряютъ, что первою причиною Хакимова гоненія на христіанъ были обиды, которыя будтобы христіане причиняли мусульманамъ; ибо,

(1) Renaudot. p. 347. Journal asiatique. 1837. L. I. pag. 190—
192. Vie du khalifa fatimite Moëzz-Liddin-Allah. par M. Quatremère.
(3) Альмякин. Hist. Sarac. pag. 247. Аль-Макриз. стр. 63.



пользуясь покровительствомъ Азиза, они успъли. занять высшія должности въ государственномъ, управлени (). Трудно предположить, что бы въ мусульманскомъ государствъ христіане осмълились. притвснять мусульманъ ; но самое предпочтение. ихъ естественно возбуждало злобу мусульманъ. Примъры подобнаго озлобленія мы видъли И прежде. Возбужденный фанатиками (2), Хакимъ открыль гонение сначала преимущественно на твхъ изъ христіанъ, которые занимали болве или менъе важныя обществевныя должности. Первый пострадалъ христіанивъ Ыса (Іисусъ) ибнъ-Нестура, занимавший должность, равную должности визиря. Онъ былъ схваченъ в казвенъ по пове-

(1) Аль-Макризи такъ излагаетъ начало и побудительныя причины гоненія Хакима на христіанъ: «во времена патріарха Захаріи (александрійскаго, яковитскаго) христіане испытали столь тяжкія бъдствія, что подобныхъ они не испытывали еще ни отъ одного мусульманскаго правителя. Многіе изъ нихъ пріобрёли важныя должности въ государственномъ управленіи, сдёлались сильный и богатыми, пользовались неограниченнымъ довѣріемъ государя и стали притѣснять мусульманъ. Такое превозношеніе ихъ возбудило сильный гнѣвъ Хакима, котораго уже ничто не могло удерживать, когда онъ разъ предался этой страсти». Зикр-эль-Кубутъ (исторія коптовъ) стр. 69.

(\*) Со времени царствованія Азиза, говорить Абульфеда, мусульмане питали сильную злобу на христіанъ и іудеевь; потому что этоть государь довѣриль одну важную должность христіанину Ысѣ сыну Нестура, а другую іудею Манассіи. Отъ этого христіане и іуден получили превмущество надъ мусульманами и стали обращаться съ ними надменно. Посему жители Каира сдълали изъ картона фигуру женщины и, положивъ ей въ руку бумагу, поставили ее на дорогѣ, по которой проходилъ Хакимъ. Калифъ, увидъвъ бумагу, напиелъ въ ней слѣдующія слова: «тому, кто возвеличилъ іудеевъ бумагу, напиелъ въ ней слѣдующія слова: «тому, кто возвеличилъ іудеевъ чрезъ Манассію и христіанъ чрезъ Ысу сына Нестура, и унизилъ мусульманъ по собственной своей слабости. Освободишь ли ты насъ, наконецъ, когда нибудь отъ печали, въ которой мы теперь находимся»? *Аbul-Feda:* Annal. Mosl. tom. II. рад. 591.

лънію Хакима въ 1002 году ('). Вътомъ же году Хакимъ приказалъ схватить десять главныхъ катибовъ или секретарей. Знаменитъйший между ними былъ мялкитъ или православный, Абу-Наджа, по прозванію Аль-Клбиръ. Хакимъ, призвавъ его къ себъ, приказалъ ему немедленно отречься отъ христіанства, объщая, если сдълается мусульманиномъ, возвысить его въ достоинство визиря и ввърить ему управление государствомъ. Абу-Наджа просилъ и получилъ у Хакима сроку на размышление одинъ день. Возвратившись домой, онъ собралъ всвхъ своихъ друзей и, разсказавъ имъ происходившее между нимъ и калифомъ, сказалъ имъ: «я готовъ жертвовать своею жизнію за имя Христово. Я не для того испросилъ у калифа отсрочки до завтра, чтобы подумать, на что мнъ ръшиться. Нътъ; я хотълъ только увидеться съ вами, проститься и сказать вамъ послъднее мое завъщание. Итакъ теперь, братія мон, не ищите тлънной и преходящей славы этого міра на счеть нетленной и вечной славы Господа нашего Іисуса Христа. Его милосердіе призываеть теперь насъ въ царствіе небесное. Итакъ, укръпите сердца свои». Такъ бесъдовалъ Абу-Наджа съ друзьями своими до самаго вечера. На другой день онъ возвратился къ Хакиму. «Ръшился ли ты на что нибудь, Абу-Наджа Гаврінлъ»? спросиль калифъ, когда во-

(<sup>1</sup>) 393 г. гиджры. Аль-Макриз. стр. 69.

шель къ нему исповъдникъ Христовъ «Да; государь»! отвриаль тоть. «На что же»? опять спроснлъ Хакимъ «Оставаться твердымъ въ своей въръ», отвъчалъ Абу-Наджа. Хакимъ снова объщаніями и угрозами началъ склонать его къ мусульманству; но, видя непоколебиную твердость исповъдника, вельлъ бить его кнутомъ. Сначала дали ему пятьсоть ударовъ; вся плоть его была истерзана въ куски и онъ весь былъ облитъ кровію. Хакимъ вельлъ дать ему тысячу ударовъ. Но когда было сдълано еще триста, Абу-Наджа сказаль: «жажду». Его перестали бить в донесли Хакиму. Калифъ велълъ дать ему цить, если объщается сдвлаться мусульманиномъ. Но когда подали ему воду съ этимъ требованіемъ, онъ сказаль: «я не нуждаюсь въ ней. Мнъ даль пить Господь нашъ Інсусъ Христосъ, истинный Царь» ('). Посль этихъ словъ мученикъ умеръ. Хакимъ на мертвомъ велълъ выполнить подоженное число ударовъ (2). Между схваченными десятью кятибами-христіанами находился также рейсъ (начальникъ кятибовъ) Фагдъ-ибнъ-Ибрагимъ. Хакимъ призваль его къ себъ и убъждалъ принять ислать, указывая на богатство, какое онъ собраль, и объщаясь еще умножить оное, а его самого почитать, какъ брата. Когда же Фагдъ съ му-

(<sup>1</sup>) Многіе изъ присутствовавшихъ при этомъ дъйствительно видѣли на бородѣ его капли воды.

(2) Renaudot. Hist. patr. alex. pag. 389. Sacy: Exposé de la religion des Druzes. t. I. vie de Hakem Biamr' Allah. pag. 304.

Digitized by Google

t

жествомъ отказался отъ предложения калифа, ему отсвяли голову и твло его бросили въ огонь. Северъ (1) свидътельствуетъ, что цълые три дня жгли тело его и однако не могли сожечь его, а къ правой рукъ огонь вовсе не прикасался, что приписали тогда его щедрымъ милостынямъ. «Онъ никому не отказывалъ, говоритъ Северъ, кто бы ни попросилъ у него; иногда, встрвчая ницаго, онъ опускалъ руку въ карманъ въ увъренности, что ничего не найдетъ тамъ; но Богъ двлаль то, что онъ находиль тамъ требуемую милостыню». Изъ остальныхъ осьми кятибовъ четверо пали, не выдержавъ пытки, а другіе четверо остались тверды въ своемъ исповъдании и умерли подъ ударами. Изъ отступниковъ одинъ умеръ въ следующую же ночь, а прочіе, когда прекратилось гоненіе, снова обратились въ хри-CTIANCTRO (2).

Три года спустя открылось всеобщее гоненіе на христіанъ и іудеевъ. Причиной этого гоненія, кромъ природной безчеловъчной жестокости Хакима и дикаго деспотическаго произвола, было появленіе въ это время новаго особеннаго въроученія, котораго держался Хакимъ и главнымъ пунктомъ котораго было то, что онъ, Хакимъ, есть Богъ (<sup>5</sup>). Фанатизмъ, свойственный но-

<sup>(\*)</sup> Renaudot. Hist. patr. alex. pag. 390.

<sup>(2)</sup> Renaudot. Hist. patr. alex. pag. 390.

<sup>(\*)</sup> Персъ Могаметъ-ибнъ-Исманлъ, по прозванию Зараръ, первый сталъ всенародно проповъдывать, что Хакинъ есть Богъ, тво-

вымъ сектантамъ, антиномизмъ въ нравоучения и гордость, дошедшая до обоготворения самого себя, достаточны были для вооружения безумнаго деспота противъ всъхъ, кто не принималъ его мнъній. Въ 1005 году Хакимъ повелълъ христіанамъ имъть отличіе отъ прочихъ подданныхъ въ одеждъ, именно: они должны были носить черное платье съ двумя желтыми лоскутами и опоясываться изаромъ (особеннаго рода поясомъ); сверхъ того, они должны были носить на шеъ кресты изъ пальмоваго дерева, длиною въ одинъ локоть, а по другимъ-въ два съ половиною локтя. Они не должны были также ъздить на лошадяхъ и употреблять желъзныя стремяна. Съ

рецъ вселенной. Онъ составилъ книгу, въ которой училъ, что душа Адама перешла въ Али, душа Али въ предковъ Хакима и наконецъ, перешедши отъ нихъ, остановилась въ Хакимъ. Книга эта читана была въ мечети Каира. Но, озлобленный такииъ богохульствомъ, народъ бросился на Зарара и онъ, несмотря на то, что самовластвовалъ въ государстве Хакима, долженъ былъ спасаться бъгствомъ въ Сирію. Здісь, въ горахъ Ливана, онъ нашелъ себі, при помощи денегъ Хакима, многихъ послъдователей, которые существуютъ и донынѣ подъ именемъ друзовъ. Другой персъ Гамза-ибнъ-Ахмедъ, по прозванию Аль-Гади, т. е. руководитель, составилъ полную систему въроучения друзовъ. Гамза училъ, что Хакимъ есть олицетворившееся божество, а онъ, Гамза, есть его первоначальная мысль. Въ нравственомъ отношении Гамза проповъдывалъ совершенный развратъ: дозволяль браки съ сестрами, дочерьми и женами отцевъ и из-бавляль своихъ послѣдователей отъ правственныхъ предписаній ислама: поста, молитвы и хаджа (путешестве въ Мекку). Чтобы склонить въ свою секту іудеевъ, чтители Хакима дурно отзывались о христіанахъ и мусульманахъ и внушали имъ, что обътованный Мессія есть Хакимъ; а чтобы увлечь къ себѣ христіанъ, дурно отзывались объ іудеяхъ и мусульманахъ, исповедывали сумволъ христіанскій, давая ему иносказательный смыслъ и увѣряя, что они не узнали обѣ-тованнаго Утѣщителя (Духа Святаго) и что втотъ Утѣщитель есть Хакимъ. Sacy. pag. 384 — 388.

1009 года открылось более жестокое гоненіе. Калифъ приказалъ правителю Рамлы Гирею разрушить церковь Воскресенія Христова (<sup>1</sup>). Патріархъ Іеремія (по другимъ Орестъ) лишенъ зрънія, сосланъ въ Вавилонъ въ заточение и тамъ умерщвленъ; прочіе хрястіане подверглись страшнымъ насиліямъ (<sup>2</sup>). На нихъ наложены были подати. превосходившія всякую мвру, и запрещены были самыя торжества церковныя, такъ что чемъ свътлъе былъ у христіанъ праздникъ, тъмъ строже заключались они въ ствнахъ своихъ жилищъ, не смъя показываться на улицъ. Сверхъ того, за каждое неосторожное слово, по невърному доносу, немедленно предавали христіанъ мученіямъ и казнямъ, похищали ихъ имънія, а малолътныхъ дътей ихъ насильно обращали въ мусульманство. «Трудно было бы исчислить всъ муки, говоритъ Вильгельмъ тирскій, какія испытывали христіане палестинские въ это бъдственное время ради царствія Божія; но я приведу хотя одинъ примъръ изъ тысячи, чтобы показать только, по какимъ ничтожнымъ причинамъ подвергались они казнямъ. Одинъ изъ враговъ христіанъ, по ненависти къ нимъ, желая возбудить противъ нихъ гонение, бросилъ ночью мертваго пса въ преддверіе омаровой мечети, въ которой былъ стражемъ. Ут-

<sup>(\*)</sup> Аль-Макриз. стр. 64. Renaudot. pag. 396.

<sup>(2)</sup> Sacy. pag. 338. CH. Le Quien: Oriens Christ. tom. III. pag. 476.

ромъ пришедшіе на молитву сарацины увидвли этотъ трупъ и, какъ неистовые, наполнили городъ воплями. Весь народъ сбъжался и вст кричали, что христіане сдълали поруганіе мечети. Этого достаточно было, чтобы всвхъ ихъ обречь на погибель. Но одинъ христіанскій юноша, видя неминуемую гибель собратій своихъ, ръшился взять вину на себя. «Горько будетъ, братія, сказалъ онъ собравшимся христіанамъ, если такъ погибнетъ вся Церковь; лучше одному погибнуть за весь народъ; уступите мнъ это право; съ помощію Вожіею, я отклоню отъ васъ убійство». Когда всъ съ радостію приняли такое предложеніе, благородный юноша добровольно предался сарацинамъ, исповъдуя мнимое преступленіе для спасенія невинныхъ. Онъ немедленно преданъ былъ казни» (1).

Не менње тяжкія бъдствія испытывали въ тоже время и христіане египетскіе. Александрійскій яковитскій патріархъ Захарія былъ брошенъ въ темницу и разными пытками принуждаемъ былъ къ отреченію отъ Въры. Въ Каиръ калифъ отнялъ все имущество у церквей и истребилъ множество снятыхъ съ нихъ крестовъ. Тоже приказано было дълать и областнымъ правителямъ. Потомъ христіанамъ запрещено было совершать богослуженіе, такъ что они самую литургію принуждены были совершать въ частныхъ домахъ, въ кото-

(1) Wilhelm. tyr. Hist. de bello sacro. lib. I. cap. 4.

рыхъ нарочно освящены были для этого особыя помъщенія. Сверхъ того, имъ запрещено было переходить съ мъста на мъсто и не дозволено ничего ни продавать, ни покупать. Наконецъ, повельно было разрушать всъ христіанскія церкви, а золотую и серебряную утварь церковную представлять во дворецъ. Многіе, увлекаясь жаждою корысти, брали у правительства дозволение отыскивать церквя въ отдаленныхъ селеніяхъ, чтобы разграбить ихъ и разрушить, - и никому не было отказа. Въ 1011 году старъйшина синайскихъ арабовъ ибнъ-Гагіати посланъ былъ и на священный Синай съ приказаниемъ срыть всъ христіанскія святилища. Онъ разрушиль церкви, св. Аванасія великаго въ Аджрудъ, св. Георгія въ Кольсумъ, большую и прекрасную церковь Богородицы въ Суэсв и монастырь св. Іо-анна предтечи близъ Раноы, --которыя лежали на пути въ Синаю; но св. обитель синайская спаслась благоразуміемъ внока Соломона вбиъ-Ибрагима. Встративши Гагіати за день пути отъ своего монастыря вмъстъ съ тремя стардами, овъ смиреніемъ и услужливостію смягчиль сердце варвара. «Богь, говорилъ онъ Гагіати, предалъ насъ въ твои руви для того только, чтобы испытать твое сострадание къ убогимъ и невиннымъ отшельникамъ. Всемогущій можеть спасти нашу обитель, какъ свой домъ, и инымъ образомъ; но Онъ отъ тебя требуетъ милости, твоимъ добрымъ произволеніемъ хочетъ избавить ее отъ раззорения; и этой

благости сердца твоего Онъ не оставитъ безъ награды». Гагіати взялъ только золотые и серебренные сосуды, которые добровольно представили ему старцы; но самаго монастыря не коснулся (1). По словамъ Макризи, къ концу 405 года гиджры, то есть 1013 г. нашего счисленія, въ одномъ Египтъ было разграблено и разрушено 1031 церковь. Въ это время жестокости и насилія многихъ заставили отречься отъ Въры (2). Примъръ твердости въ въръ показалъ діаконъ Бекира, писецъ дивана. Явившись во дворецъ, онъ громко исповъдалъ, что Іисусъ есть Сынъ Божій; когда же его заключили въ тяжелыя оковы и привязали къ столбу, онъ началъ пъть хвалебные гимны, но на вопросъ одного изъ своихъ друзей, что завъщаетъ роднымъ, отвъчалъ, что чрезъ три дня онъ самъ придетъ къ нимъ, ибо кончится гоненіе, --- что дъйствительно и исполнилось (<sup>3</sup>).

Гоненіе Хакима съ возрастающею силою продолжалось до 1013 года. Въ этомъ году сдълано было облегченіе христіанамъ; по крайней мъръ имъ дозволено было удаляться изъ областей тирана и — многіе дъйствительно удалились въ греческія владънія, также въ Нубію и Абиссинію.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) А. Порфир. Перв. путеш. въ синайск. монаст. стр. 131. 132.

<sup>(2)</sup> Аль-Макриз. стр. 64. Renaud. pag. 396.

<sup>(3)</sup> Renaudot. Hist. patr. alex. pag. 391. 392.

А въ 1017 году Хакимъ возвратилъ свободу совъсти всъмъ своимъ подданнымъ и даже позволнаъ отступившимъ отъ Въры во время гоненія снова обратиться къ христіанству. И шесть тысячъ несчастныхъ въ теченіе семи дней возвратились въ надра Церкви. Патріархъ Захарія вышель изъ темницы и, посль свиданія съ калифомъ, получилъ отъ него указъ, которымъ дозволялось христіанамъ открыть церкви во всемъ государствъ и возстановить тъ, которыя были разрушены. Кромъ того, христіанамъ возвращены были колонны, камни, кирпичи и лъсъ, взятые при разрушени церквей, также снова отданы были имъ всъ земли и сады, принадлежавшие церквамъ. Этимъ же указомъ христіане освобождены были и отъ обязанности носить поносные знаки отличия отъ мусульманъ, и получили дозволение - во всъхъ церквахъ звонить въ колокола (1). Пользуясь дарованною свободою, христіане стали ревностно заботиться о возстановлении церквей. Мать калифа Марія, послъ перваго указа его въ пользу христіанъ, положила основаніе возстановлению и храма Гроба Господия. Потомъ чрезъ десять лътъ послъ смерти Хакима, когда, при заключении мира между сыномъ его, Ам-Абуль-Хасанъ, по прозванию Дзагиръ, и греческимъ императоромъ Романомъ, подтверждено было дозволеніе на возстановленіе іерусалимскаго

(1) Renaud. Hist. patr. alex. pag. 391. 392.

храма, — въ этомъ возстановления принялъ участие и самъ императоръ Романъ; но совершенно его окончилъ уже сынъ его, Константинъ Мономахъ, въ 1048 году (<sup>1</sup>).

Вотъ краткій очеркъ того бъдственнаго состоянія, въ какомъ находились православные христіане на востокъ со времени Магомета до начала крестовыхъ походовъ. Явно, что бъдствія восточныхъ христіанъ были ужасны. Но терпъніе ихъ достойно благоговъйнаго удивленія и поучительно для насъ. Христіане переносили тяжкія бъдствія мужественно, съ твердымъ упованіемъ на Бога. Если нъкоторые изъ нихъ, подавляемые тяжестію гоненій, падали, то большая часть ихъ являла доблестную твердость въ Въръ, готова была за исповъдание имени Христов атерпъть всв злостраданія и самую смерть, и, не смотря на все уничижение, невредимо сохранила святую православную Въру и предала это драгоцинное наследіе отцевъ потомкамъ своимъ во всей его цвлости.

(1) Исторія св. гр. Іерусалима. ч. І. стр. 371. и 372.

Digitized by Google

## О НЕДОСТАТКАХЪ РУССБАГО НАРОДА, по язображению стоглава (XVI в.).

Въ наще время, какъ извъстно, въ русскомъ народъ считаются цвлыми милліонами такъ называемые старообрядцы, недовольные современпорядкомъ, церковнымъ и гражданскимъ, нымъ начавшимся при патріархъ Никонъ и Петръ великомъ и постепенно уничтожавшимъ разныя неустройства до нашихъ дней. Злобно осуждая истинные, а большею частію мнимые недостатки духовенства, православнаго народа и правительственныхъ распоряженій, старообрядцы эти душевно желаютъ возвратиться къ порядку церковной и гражданской жизни, бывшему до патріарха Никона и Алексія Михайловича; съ особеннымъ умиленіемъ указываютъ на благочестіе русскаго народа во времена Стоглаваго собора, съ особенною увъренностию полагаются на безукоризненное православіе того времени, на опредъменія Стоглава, какъ на непогръшимыя правила въры и дъятельности. Старообрядцы върны себъ и своему началу: настоящее ихъ состояніе поражаетъ своимъ сходствомъ съ тъмъ религіознонравственнымъ состояніемъ русскаго народа, какое изображено въ Стоглавъ; и мы, по върному указанію исторіи, справедливо можемъ видъть въ церковной жизни русскаго народа во времена Стоглава ту среду, въ которой зародился и потомъ укоренился русскій расколъ. Для знакомыхъ съ положеніями старообрядства и съ состояніемъ старообрядцевъ не нужно указывать въ этой средъ особенно благопріятныя стороны для раскола; а для прочихъ достаточно только описать ее такъ, какъ описалъ Стоглавъ.

Стоглавый соборъ, созванный царемъ Іоанномъ Васильевичемъ IV въ 1551 году, по совъту митрополита Макарія, занимался исправленіемъ тъхъ «обычаевъ», которые до его времени «поизшаталися или въ самовластіи были учинены по своимъ волямъ», и утвержденіемъ въ народъ тъхъ «законовъ и заповъдей Божіихъ, которыя были порушены или ослаблены небреженіемъ» (<sup>1</sup>). Соборъ внимательно всмотрълся въ указанное ему дъло, съ ужасомъ увидълъ плачевное положеніе народа и сдълалъ много опредъленій касательно искорененія замъченныхъ въ немъ недостатковъ. Дъянія этого собора дошли до насъ въ рукони-

COB. II.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Стогл. гл. 4. Казань. 1862 г.

сяхъ подъ именемъ Стоглава или Стоглавника. Хотя несомнънно, что не всъ опредъленія Стоглава сдъланы или по крайней мъръ утверждены отцами собора; но такъ какъ извъстны сниски Стоглава почти современные собору, то въ нихъ можемъ видъть върное изображение времени собора.

Стоглавый соборъ яркими красками изобразилъ церковно-правственное состояние 1) духовенства, 2) народа и 3) монашества.

1. Кажется, и не можетъ быть рвчи о научномъ образовании русскаго народа въ половинъ XVI въка. Все просвъщение ограничивалось тогда чтениемъ церковно-отеческихъ книгъ и апокрифическихъ сказаній, сильно распространившихся въ то время. Но и этимъ чтеніемъ могло заниматься развъ только духовенство, потому что лучшіе представители народа — князья и бояре ръдкіе и мало умъли грамоть (<sup>1</sup>). Глубокій мракъ невъжества покрывалъ всю русскую землю; источники просвъщенія всъ почти остановились. «Преже сего, говоритъ Стоглавъ, въ російскомъ царствій на Москвъ и въ великомъ Новъгородъ и по инымъ городомъ многия училища бывали. грамоте и писати и пъти и чести учили. И потому тогда грамоте и писати и пъти и чести гораздыхъ много было. но пъвцы и чтецы и добры писцы славны были по всей земли и доднесь»

(<sup>к</sup>) Собр. госуд. грам. т. І. № 184, 556 и др.

(глав. 25). Обучались только грамоть, т. е. «писати и пъти и чести» (гл. 26: вотъ весь кругъ образованія, установленный впрочемъ уже самимъ Стоглавомъ); но обучались, по замъчанию царя «небрегомо» (гл. 5, вопр. 6), обучались почти только одни готовившіеся къ принятію духовнаго сана, какъ замътно изъ неоднократныхъ указаний Стоглава; обучались у такъ называемыхъ книжныхъ мастеровъ, которые «сами мало умъли грамоть и силы въ божественномъ писании не знали» (гл. 25); наконецъ обучались по книгамъ крайне неисправнымъ, потому что «писцы писали книги съ неправленыхъ переводовъ, а написавъ не правили же»; отъ того «опись къ описи прибывала, и недописи, и точки непрямые» (глав. 5, вопр. 5). Да и такихъ книгъ было весьма мало не только въ частныхъ рукахъ, но даже въ церквахъ. За то, вмъсто ръдкихъ божественныхъ книгъ, были въ большомъ употребления такия книги, какъ «Рафли, Шестокрылъ, Воронограй, Остромій, Зодъй, Алманахъ, Звъздочетьи, Аристотель, Аристотелевы врата, и иные составы и мудрости еретическия и коби бъсовские» (гл. 41, вопр. 22), не просвъщавшіе, но помрачавшіе духовное сознаніе читателей, отлучавшіе ихъ отъ Бога и погублявшіе ихъ. Чего же можно было ожидать отъ образованія, получаемаго отъ такихъ мастеровъ и по такимъ источникамъ? Не болве, какъ способности механически «писати, пъти и чести», а разумънія силы въ божественномъ писаніи ожи-

<u>9</u>\*

дать было невозможно. Некоторыя постановленія Стоглава сами могуть свидетельствовать о тогдаинемъ просвещение; въ немъ статьи о сложеніи перстовъ для крестнаго знаменія и благословенія, о сугубой аллилуіи, о брадобритіи, о празднованіи въ субботу, по справедливому отзыву отцевъ великаго московскаго собора, писаны «неразсудно, простотою и невъжествомъ» (<sup>1</sup>).

Все тогдашнее духовенство, исключая разви іерарховъ, получало это жалкое образованіе, н то въ низшей его степени. «Ставленики, замьчаетъ соборъ, хотящів во дьяконы в въ поны ставитися, грамоте мало умъютъ. и святителемъ ихъ поставити ино сопротивно священнымъ правиломъ. а не поставити ино святыя церкви безъ пъния будутъ. а православные хрестьяне учнутъ безъ покаяния умирати.... Да о томъ ихъ святители истязують съ великимъ запрещениемъ. почему мало умъють грамоте. и они отвътъ чинять. Мы де учимся у своихъ отцовь или у сво⇒ нкъ мастеровъ. а инде намъ учитися негдъ. сколько отцы наши и мастеры умъютъ потому и насъ учатъ» (гл. 25). И святители съ душевнымъ прискорбіемъ должны были производать во священники и діаконы модей малограмотныхъ, неспособныхъ понимать важности своего служения. Къ этому злу присоединялось еще другое --- своеволе мірянъ въ избранія священнослужителей, по-

(<sup>в</sup>) Допеми. къ Акт. ист. т. V. стр. № 102.

торые смотръло не на способности ставлениковъ, а на деньги. Такъ напр. въ Новъгородъ, по замъчанию собора, все духовенство избираемо было прихожанами, которые брали за то «денги великне»; «а только владыка попа пришлетъ къ которой церкви хотя грамоте гораздъ и чювственъ а только многихъ денегъ уличаномъ не дастъ н они его не примутъ» (гл. 41, вопр. 14) Также «дворецкие и дьяки сами ставили поповъ и брали съ нихъ и со всего причта церковнаго великія деньги. а того не пытали которой грамоте гораздъ и чювственъ и достоинъ священническаго чину. только того и пытали кто имъ больши денегъ дастъ» (гл. 41, вопр. 15). Чего же можно было ожидать отъ такихъ священнослужителей? Могли ли они быть върными слугами Христовыми, благоговъйными совершителями божественныхъ службъ, внимательными наставниками темнаго народа? Съ горечью замъчаетъ соборъ о невнимании и лъности духовныхъ, объ ихъ небрежности и опущеніяхъ въ отправленіи своихъ священныхъ обязанностей, объ ихъ суевърныхъ дъйствіяхъ и безчиніи въ самыхъ храмахъ.

Не понимая важныхъ обязанностей священнаго сана своего, духовные старались только пользоваться вещественными выгодами, доставляемыми этимъ саномъ, а объ исполнении своихъ обязанностей не заботились. По замъчанию царя, они собирали «хлъбъ годовой и денги и пшеницу на проскуры и воскъ на свъчи. и молебные денги понахидные и праздничные изъ казны и кутью на понахиды и канунъ и свъчи и проскуры за зборы и столы праздничные и заупокольные. а только у своего храму на праздникъ объдню одинова въ годъ (отпоютъ). а ни въ суботу за упокой ни въ недълю за здравие ни во владычни праздники ни великимъ святымъ. ни за упокой по родителехъ объдни не поютъ. ни понахиды ни молебновъ ни заутрени ни часовъ ни вечерни ничего не поютъ во своихъ предълехъ» (гл. 5, вопр. 30); даже въ соборныхъ церквахъ, гдъ былъ не одинъ священникъ «соборомъ отнюдь не знаютъ служити литоргии о здравие и заупокой» (гл. 41, вопр. 32). По этой же лености, ружные и приходскіе священники не ходили въ соборъ «на похрестья и къ царскимъ молебнамъ» (гл. 30). А когда священнослужители приступали къ совершенію божественныхъ службъ, то невъжественное нерадъние ихъ допускало множество опущеній, вольности и безчинія. «Нынъ видемъ н слышимъ, говорилъ царь, кромъ божественнаго устава многия церковныя чины не сполна совершаются не по священнымъ правиломъ и не по уставу» (гл. 5, вопр. 1. гл. 6). Такъ, въ частности, священнослужители опускали воскресныя, праздничныя и заупокойныя лити, не пъли полуелея, положеннаго въ уставъ отъ воздвижения честнаго Креста до сырной недъли, не пълн псалма «на ръкахъ вавилонскихъ», который по-

ложено пъть трижды въ году, -- въ недъли блуднаго, мясопустную и сырыпустную (гл. 41, вопр. 9 и 10), не говорили отнуста послъ часовъ (гл. 41, вопр. 12); по воскреснымъ вечернямъ и по праздничнымъ, когда бываетъ выходъ, «святыя славых не пъли, а говорили ръчью, на воскресной и праздничной утрени «великаго славословія» также не пъли, а говорили ръчью, какъ и въ простые дни; рвчью же говорили, а не пъли и стихъ божественной литургіи «Отца и Сына и Святаго Духа святую Троицу единосущную и нераздъльную» (гл. 5, вопр. 33 и 34). Были и такіе невъжественные священнослужители, которые не умъли говорить или произносить надлежащимъ образомъ первой литургійной эктеніи, нъкоторыхъ псалмовъ, возгласовъ и даже сумвола Въры (гл. 9), «отъ невъдъния или отъ неразумия совокупляли многия кресты и иконы съ мощми и тъми крестили (т. е. святили) воду» (гл. 41, вопр. 5), вместо проскомисанія, дозволяли просфирнямъ нашептывать надъ просфирами: «боголюбцы даютъ проскурнямъ денги на проскуры о здравія или за упокой» жаловался царь на соборъ, и она спроситъ имени о здравіи да надъ проскурою сама приговариваетъ якоже арбуи въ чюди. а за упокой такоже мертвыхъ имянъ спрашиваетъ да надъ проскурою приговариваетъ. а тъ проскуры попу даетъ и попъ людемъ даетъ и къ себъ относитъ, а на жертвенникъ тъхъ проскуръ о здравы и за упокой не проскомисаеть и жертва къ Богу отъ нихъ не приносится» (гл. 5, вопр. 11), позволяли при крещени быть по два кума и болъе (гл. 17), терпъли страшное безчинство въ бракахъ, которое такъ описываетъ соборъ: «въ мирскихъ свадбахъ играютъ глумотворцы и арганники и смъхотворцы и гусельники и бъсовские пъсни поютъ. и какъ къ церкви вънчатися повдуть. священникъ со крестомъ вдетъ. а предъ нимъ со встми теми играми бъсовскими рыщутъ. а священницы имъ о томъ не возбраняютъ» (гл. 41, вопр. 16). Мало того. Священнослужители, воспитанные въ народномъ суевъріи, не только самн не освобождались отъ него, но допускали его въ святилище и такимъ образомъ освящали его своими дъйствіями. Такъ напр. «нъкоторые невъгласы попы въ великій четвергъ соль подъ крестомъ клали и до седмаго четверга по велицъ дни тамъ держали и ту соль давали на врачеваніе людемъ и скотомъ» (гл. 41, вопр. 26); принимали отъ мірянъ мыло, приносимое на освященіе церкви, и держали его на престолъ до шести недъль (гл. 41, вопр. 3); брали тъ сорочки, въ которыхъ дъти родятся, и клали ихъ на престолъ на шесть недъль, такъ что нужно было особое предписаніе собора «впредь таковыя нечистоты и мерзости во святыя церкви не приносити и на престолв до шти недъль не класти» (гл. 41, вопр. и отв. 2). Не понимавшие ни святости своего служенія, ни святости храмовъ Божінхъ и ихъ принадлежностей, священнослужители дозволяли себъ не только небрежное обращеніе со святыней, но и страшныя безчинія въ храмахъ Божіихъ. Не говоримъ уже, что онн принимали отъ неучей иконописцевъ иконы, написанныя «самовольствомъ и самоволкою и не по образу» (гл. 43), не имъли покрововъ на священные сосуды, завъсъ для царскихъ дверей, «кладязя надъ чъмъ священнику руки умывати и горну съ угольемъ въ чемъ укропецъ гръти, како надобе теплота во святый потиръ», замвчаетъ соборъ, «и пономарь шедъ въ избу да возметъ у печи горячие воды изъ горша въ кувшинецъ или въ кувинцы согръвъ да принесетъ въ церковь и ту воду вливаетъ во святый потиръ» (гл. 9), позволяли вносить во святый алтарь вместв съ ладономъ, свъщами и просфорами «кутию и канунъ за здравие и за упокой и на великъ день пасху сыръ, и яица и ряби (мясо) печены и во иные дни колачи и пироги и блины и корован и всякие овощи» (гл. 5, вопр. 35). Не говоримъ, что «попы по своимъ церквамъ пълн безчинно вдвое и втрое», дозволяли «пономарянь и дьякамъ двоеженцамъ и троеженцамъ входить въ олтарь и ко святымъ прикасаться» (гл. 5, вопр. 22 и 24), а сами «заутреню и вечерню въ церкви безъ ризъ во едной патрахъли пъли и у престола дъйствовали и въ царские двери всегда ходили. а дътей крестили такоже во единой патрахъли безъ ризъ. и младенцевъ умершихъ такоже отпъвали безъ ризъ и свадьбы вънчали и

молебны и понахиды пълн» (гл. 5, вопр. 23). Все это еще могло происходить отъ невъжественнаго невниманія и лъности. Но соборъ указалъ на такое безчиніе духовныхъ, которое неизвинительно и грубому невъжеству. «Попы и церковные причетники въ церкви всегда пьяни, къ церквамъ Божіимъ ходили и на божественномъ пъніи безчинно стояли, билися, и лаялися, и сквернословили, и піяни въ церковь и во святый олтарь входили, и до кровопролитія билися» (гл. 5, вопр. 22. и гл. 29).

Мы смотръли на священнослужителей только при совершении ими богослужения; соборъ мало оставилъ замъчаній объ ихъ отношенияхъ къ прихожанамъ, объ ихъ домашней жизни. Впрочемъ, и изъ краткихъ замъчаній его нельзя не видъть безпорядочной жизни духовенства. Что они не могли учить народъ въръ и благочестію, это понятно изъ того, что мы сказали выше объ ихъ образовании. О научении народа благочестию примвромъ доброй жизни соборъ не говоритъ; но онъ неоднократно говоритъ о томъ, что когда «попы по своимъ церквамъ пъли безчинно вдвое и втрое, міряне въ тъжъ поры промежъ себя глумление и всякие ръчи говорили праздные»; что когда попы и церковные причетники безчинствовали въ пьяномъ видъ, «міряне зря на ихъ безчиние гибли такоже творили» (гл. 5, вопр. 22). Конечно, и внъ храмовъ они были не лучшими примърами благочестия; по крайней мъръ соборъ

говориль, что мірскіе попы жили «въ упиванін беэмърномъ» и потому не въ состоянии были «мирянъ спасти и наказати отъ всякихъ золъ» (гл. 5, вопр. 17). Вымогательство за совершение таннствъ и исправление церковныхъ требъ, за крещеніе, покаяніе, причащеніе, за отпъваніе умершихъ и за браки, о чемъ неръдко говоритъ соборъ, также не могло служить назиданиемъ для мірянъ, особенно если, какъ часто бывало, священнослужители, получая деньги и разныя приношенія, не исправляли самыхъ требъ (гл. 43-47. гл. 5, вопр. 4. 30 и др). Такіе безпорядки въ жизни духовенства постепенно должны были усиливаться отъ недостатка іерархическаго надзора надъ нимъ. Сами святители, конечно, не могля слъдить за поведениемъ всего духовенства, особенно сельскаго; а другихъ властей, которыя могли бы искоренять безпорядки, не было. Только Стоглавый соборъ учредилъ для надвора за духовенствомъ поповскихъ старостъ и десятскихъ (гл. 6). Были «десетинники и заъзщики», которые «збирали на святителей дань по книгамъ ; и свои пошлины по грамотамъ и по книгамъ»; но отъ этихъ «десятильниковъ и отъ завщиковъ свя+ щенникомъ и дьякономъ была нужда и продажа велика», слъдовательно — худой примъръ вымогательства, а не добросовъстное попечение о благочини духовенства (гл. 68). Были у святителей «бояре и дьяки и тиуни и десятильники и недъльщики» не для надзора, а для суда надъ ви-

новными изъ духовенства; но и они дъйствовали такъ, что не могли исправлять духовенство, потому что «судили и управу чинили не прямо, н волочили, и поповъ по селомъ продавали безъ милости, и двла составляли съябедники; по эговору съ жонками и дъвками на черицехъ и на попехъ и на мірянехъ силы искали и соромоты» (гл. 5, вопр. 7). Отъ такихъ злоупотреблений со стороны духовныхъ судей происходило то, что «церкви отъ ихъ великихъ продажъ стояли многне пусты безъ пъния и поповъ въ нихъ не было» (тамже и гл. 70); что изгнанные попы «по міру скитались и милостыни просили по торгу и по улицамъ. и по селомъ и по дворомъ съ образы ходили», на удивленіе иноземцамъ и на соблазнъ православнымъ (гл. 5, вопр. 13. гл. 74); вдовые попы, вопреки опредълению собора 1503 года, «церковью и приходомъ владъли» и совершали всв требы, кромв священнодвиствія литургія, а нъкоторые изъ нихъ жили «во всякомъ безчинии и пьянствъ всегда и ихъ нестроение миру на соблазнъ» было (гл. 5, вопр. 18); наконецъ, при тавихъ только судьяхъ возможны были такие безпорядки въ сямой Москвъ на глазахъ митрополита, о которыхъ говорится въ Стоглавъ такъ: «изо всъхъ градовъ руския митрополія архимариты и игумены и протопопы и священновноки и священники и дьяконы приздетъ по своей воли свонии дълы. иные же отъ нихъ за поруками привдуть въдуховныхъ двлехъ. овин же за при-

ставомъ по кабаламъ и по срочнымъ въ боехъ н въ грабежехъ и въ прочихъ различныхъ двлехъ. да живучи на Москвъ сходятся на крестецъ въ торгу на ильинской улицъ. да наймутся у московскихъ священниковъ по многимъ святымъ церквамъ объдни служити. да о томъ митрополичю тиуну являются и знамя у него емлють овіи на мъсяцъ иніи же на два друзіи же множае. и пошлину ему отъ того даютъ на мъсяцъ по десяти денегъ овін же по два алтына. а которые не доложа тиуна начнутъ служити. и онъ на нихъ емлетъ промыты по два рубля. а о томъ не обыскиваетъ есть ли у нихъ ставленые и отпустные грамоты или нътъ» (гл. 69). По другимъ городамъ, особенно по селамъ, еще чаще бывало то, что попы переходили съ мъста на мъсто, оставляя прежніе приходы, отъ чего церкви столли безъ пънія, или собирали на сооруженіе и строили себъ новыя церкви безъ благословенія епископовъ, какъ видно это изъ неоднократныхъ предписаній собора поповскимъ старостамъ и десятскимъ-осматривать у поповъ и діаконовъ ставленыя, и отпускныя, и перехожія грамоты (гл. 69), изъ прямыхъ замъчаній его, что церкви, построенныя безъ благословенія епископовъ и не снабженныя всъмъ нужнымъ, оставались безъ пънія пусты (гл. 70 и 84), а при другихъ церквахъ вмъсто ушедшихъ поповъ «жили въ попехъ чернцы, а въ проскурняхъ черницы, миру на соблазнъ, а душамъ ихъ на погибель» (гл. 5, вопр. 9).

2. Въ связи съ жизнію духовенства, Стоглавый соборъ изображаетъ и жизиь народа, который двиствительно очень много зависить въ своемъ поведения отъ добраго или худаго вліянія на него духовенства. Пеэтому, если духовенство мало умъло грамотъ, не знало силы въ божественномъ Писаніи, не понимало значенія священныхъ обрядовъ; то народъ вовсе не понималъ своего христіанскаго призванія, на христіанскія таинства и благодатныя действія Церкви смотрель какъ на дъла обыденной жизни, которыя нужно выполнять, а почему нужно, какую силу имъютъ онъ, этого не объясняло, да и не могло объяснить ему духовенство. Если духовенство нарушало христіанское благочиніе, не соблюдало нравственной чистоты; то народъ, «зря на ихъ безчиніе», еще менъе заботился о благочиніи, еще болве погрязалъ въ нравственной нечистотъ. Такъ, народъ принималъ отъ священно-служителей таинства, давалъ имъ деньги на молебны, панихиды и проч. (гл. 5, вопр. 15 и 80); но умные люди того времени видъли, что участіе народа въ церковно-богослужебныхъ дъйствіяхъ было почти безсознательное, или, что еще хуже, міряне мертвымъ выполненіемъ церковныхъ обрядовъ думали замънить добрыя дъла, – люди «скверные Ħ всякія влобы исполненные, живущіе во гръ-СЪХЪ НЕ ОТСТУПНО, КАНОНЫ ВСЯКИМИ И МОЛИТВАМИ и различными пъсньми чаяли спасение получи-

ти» (1). Ходили міряне въ храмы къ богослуженію, некоторые, можеть быть, часто, но какъ н зачемъ ? «Безстрашие, говорится въ Стоглавъ, вошло вълюди: въ церквахъ Божинхъ въ соборныхъ и приходныхъ стоятъ безъ страха и въ тафьяхъ и въ шапкахъ и съ посохи якоже на торжищи или на позорищи или на пиру или яко въ корчемницы. и говоръ и ропотъ и всяко прекословіе и бесъды и смрадные словеса. пънія божественнаго не слышатъ въ глумлени» (гл. 5, вопр. 21 и 22 и гл. 39). Не получая добраго наученія въ въръ и благочестіи, котораго требовало врожденное чувство благочестія, народъ обращался къ лживымъ учителямъ суевърія и отъ нихъ получалъ наставленія. «По погостомъ и по селомъ и по волостемъ, говоритъ соборъ, ходять лживые пророки мужики и жонки и дъвки и старыя бабы наги и босы и волосы отрастивъ и распустя трясутся и убиваются. а сказывають что имъ являются святая пятница и святая Анастасия и велятъ имъ заповъдати хрестьяномъ каноны завъчивати. Они же заповъдаютъ крестьяномъ въ среду и въ пятницу ручнаго дъла не дълати и женамъ не прясти и платья не мыти и каменья не разжигати и иныя заповъдаютъ богомерзкие дъла творити» (гл. 41, вопр. 21). Кро-МВ ЭТИХЪ ПУСТОСВЯТОВЪ, ДЪЙСТВОВАВШИХЪ ВО ИМЯ

(<sup>1</sup>) Слова Максима Грека. См. Сочиненія его. том. 2. стр. 213 и 241. Казань. 1860. христіанской въры, въ народъ были собственно «волхвы и чародъйники», которые поддерживали въ немъ языческое суевъріе и языческіе пороки. Они, по словамъ собора, «отъ бъсовскихъ наученій пособіе людямъ творили, кудесы били и во аристотелевы врата и въ рафли смотръли и по звъздамъ и по планитамъ глядали и смотръли дней и часовъ и тъми дъявольскими дъйствы миръ прельщали и отъ Бога отлучали» (гл. 41, вопр. 17).

Отъ недостатка правственнаго воспитанія въ духъ св. Въры, подъ вліяніемъ волхвовъ и чародъйниковъ, кромъ показаннаго неуваженія къ святынъ, развились въ народъ крайнее суевъріе и ръзкіе пороки, особенно чувственные. Такъ, по сказанию собора, празднование христинскихъ праздниковъ соединялось со многими языческими суевъріями. «Простая чадь православныхъ христіанъ, говорится въ Стоглавъ, никимже возбраняеми и обличаеми ни запрещаеми ни отъ священникъ наказуеми ни отъ судей устрашаеми, творятъ еллинское бесованіе различныя игры и плесканіе противъ праздника рождества великаго Ивана предтечи въ нощи и на самый праздникъ весь день и нощь. Мужи и жены и двти въ домъхъ и по улицамъ обходя и по водамъ глумы творятъ всякими игры и всякими скомрашствы и пъсньми сатанинскими и плясанми и гусльми и иными многими виды и скаредными образованіи еще же и пьянствомъ» (гл. 92). «Подобна же сему творятъ во днехъ и въ навечеріи рождества Христова и въ навечеріи Василія великаго и въ навечерія богоявленія сходятся мужи и жены и дъвицы на нощное плещевание и на безчинный говоръ и на бъсовские пъсни и на плясание, и на скакание и на богомерзкие дъла. и бываеть отрокомъ осквернение и дъвамъ растлъние. и егда мимо нощь ходить. Тогда отходять къ ръцъ съ великимъ кричаниемъ аки бъсни и умываются водою. и егда начнуть заутреню ввонити. Тогда отходять въ домы своя и падають аки мертные отъ великого клопотания» (гл. 41, вопр. 24 и гл. 92). Также проводили пасхальную недълю, первый понедъльникъ Петрова поста, «а индъ инымъ образомъ», не лучше, если не хуже; въ великій четвертокъ рано по утру палили солому и кликали мертвыхъ (гл. 41, вопр. 25-27 и гл. 92). Соборъ описаль еще замвчательный обычай поминовения умершихъ. «Въ тронцкую (родительскую) суботу по селомъ и по погостоять, говорить онь, сходятся мужи и жены на жальникажъ и жлачутся по гробомъ съ велакимъ крачаныемъ. и егда начнутъ играти скоморохи гудцы и прегудницы. они же отъ плача преставше начнить скакати и нлясати и въ долони бити и преня сотонинские прти на техъ же жаленикахъ общанщини и мошеннике» (гл. 41, вопр. 23). Изъ втихъ описаний видно, макъ суевърте пораждало н усимвало прубые чувственные пороки, которые, по знавчанию собора, были до того повсемистика и совершались такъ гласно, съ такою

CO5. II.

10

безстыдною наглостію, что и въ тогдашнемъ обществъ производили соблазнъ и служили предметомъ удивленія для иностранцевъ. Чувственные пороки-«любодъйство, прелюбодъйство, злой содомскій блудъ», низводившіе, по замвчанію Стоглава, всякія казни Божін на преступный народъ (гл. 5, вопр. 29), такъ заглушные въ немъ цъломудренное чувство стыда, что напр. «во Псковъ градъ мылись въ баняхъ мужи и жены и черицы и черницы въ одномъ мъстъ безъ зазору» (гл. 41, вопр. 18), что и пороки противоестественные не считались особенно тяжкими говхами, которые бы следовало скрывать отъ другихъ: «нацыи, говоритъ Стоглавъ, забывъ страхъ Божій скверное беззаконие творять реку же содомскую пагубу многимъ людемъ на смятение на на соблазнъ и погибель. а отъ множества народа и отъ иновърныхъ поношение и укорнана нащей православной върд хрестьянстъй» (гл. 33), Вмдств съ распространениемъ чувственныхъ пороковъ Стоглавъ отмътнаъ отсутствје въ народъ христјанской любви, жестокосердіе, какое-то правственное ожесточение. Такъ онъ жаловался, что милостыню, и кормъ годовой, и хлъбъ, и соль, и день. ги, и одежду, отпускаемыя по всямы, городамы по богадъльнымъ избамъ изъ царской казны, скупали у прикащиковъ мужние съ женами.; ка нищие и клосные и гнилые и престаравшияся въ убожества, прокаженные, по, улицамъ въ яоробехъ лежащие, и на телешкахъ и на саннахъ

. · Digitized by Google

возимые, гладъ и мразъ и зной и наготу и всякую скорбь терпъли. и не имъли гдъ главы подклонити. по миру скитались. вездъ ихъ гнушались. отъ глада и отъ мраза въ недозоръ умирали и безъ покаяния и безъ причастия никимъ не брегомы» (гл. 5, вопр. 12 и глав. 73). Жаловался также соборъ, что когда изъ ордъ татары привозили, для выкупа, пленныхъ бояръ и боярынь и всякихъ людей, или и сами выходили они ограбленные, кругомъ въ долгу, съ одной надеждой на сострадание соотечественниковъ, то не только не оказывали никакой помощи несчастнымъ, не выкупали твхъ полоненниковъ, но съ холоднымъ равнодушіемъ дозволяли отвозить ихъ назадъ въ бесерженство, и здъсь ругались надъ ними всякими сквернами богомерзкими (гл. 5, вопр. 10). Отъ этого жестокосердія, соединеннаго съ праздностію и леностію, постоянно происходили ссоры и драки, доходившія до убійства, тяжбы съ клятвопреступленіями, явные грабежи и разбои съ душегубствомъ. «Крестьяне (христіане), говорится въ Стоглавъ, вленутся имянемъ Божинмъ во лжу всякими клятвами и лаются безъ зазору всегда всякими укоризнами неподобными скаредными. и богомерзкими ричьми иже не подобаетъ хрестьяномъ. и во иновърцехъ такое безчиние не творится» (гл. 5, вопр. 27 и 28). «Да въ нашемъ же православіи тяжутся. нвція же не прямо тяжутся и поклепавъ крестъ цълуютъ или образы святыхъ и на поле быются

> . 10•

Digitized by Google .

и вровь проливають; . . . и на чарования надъяся покленца и ябедникъ не мирится и крестъ целуеть и на поле быотся и поклеплев убивають» (гл. 41, вопр. 17). Это убійство въ поедникв, который совершался съ ведона судей и доказывалъ будтобы, что убитый виновень, а клитвопреступный убійца правъ (1). Другаго рода убійства совершались въ глуши, вдаля отъ городовъ, людьми праздными и промотавинимися. «По дальнимъ странамъ, говоритъ Стоглавъ, ходятъ скоморохи совокуплся ватагами многими до штидесяти и до семидесяти и до ста человъкъ и по деревнямъ у крестьянъ сильно ядятъ и пиютъ и изъ клетей животы грабять а по дорогамъ разбивають. Да дъти боярские и люди боярские и всякие бражники зернью играютъ и пропиваются. ни службы служать ни промышляють. и отъ нихъ всякое зло чинится. крадутъ и разбиваютъ и души губятъ» (гл. 41, вопр. 19 и 20).

Такъ глубоко упала народная нравственность въ половинъ XVI в.! Вся ръчь грознаго царя, сказанная предъ отцами Стоглаваго собора (гл. 3), есть не что иное, какъ горькій плачь о тяжкихъ гръхахъ и преступленіяхъ своихъ и своего народа. «Какие гръхи не сбышася въ насъ, говоритъ онъ въ своихъ вопросахъ, а насъ чъмъ Господь не наказа за гръхи наши. Нынъ вся злая

(<sup>8</sup>) См. Москвит. за 1855 г. № 13 и 14; статбя г. Бъляева-

пострадахомъ отъ врагъ свонкъ и отъ великого Божил наказания» (гл. 5, вопр. 29).

3. Наконецъ, въ обозръваемое нами время безпорядки и нравственные недостачки проникли и въ монастыри, которые служили прежде назидательными образцами благоустроенной христіанской жизни. Причинами такихъ недостатковъ в безпорядковъ были: 1) способъ поступленя въ монашество. Въ разсматриваемое нами время многіе поступали въ монастыры не: по собственной воль, а по принуждению. Таковы были болре, пресладуемые несчастныма управлениема грознаго царя, также вдовые священники и діяконы, которые, по опредълению собора 1503 года, не должны: быль: владъть своеми приходами. Ни отъ тъхъ, ни отъ другихъ, конечно, нельзя было ожидать охотнаго подчинения монастырскимъ уставамъ. И изъ поступавшихъ въ монастыри по своей волъ многіе постригались, по словамъ собора, не для того, чтобы вдали отъ мірскихъ суетъ въ уединения спасать свою душу, но «покоя ради тълеснаго, чтобы всегда бражничатъ» (гл. 5, вопр. 8). Всво такіе пострыженники были самымы вреднымъ пріобритениемъ для монастырей привыкши къ праздной жизни въ міру, они и въ монастыряхь: жилн. на соблазвъ истиннымъ монахамъ; Кромъ того, они заграждали путь туда усерда нымъ чтителянъ монашескаго сана: своими богатыми вкладами въ монастыри: они пручали: на. стоятелей къ мадоимству, къ продажъ монаше

скаго сана, такъ что бъдные, не смотря на усердіе къ подвижнической жизни, не были принимаемы въ монастыри. Стоглавый соборъ съ горестию видвлъ распространение этого зла и строго предписывалъ настоятелямъ: «пріимати съ върою и со страхомъ приходящихъ къ нимъ православнымъ христіянъ на покаяніе и хотящихъ отъ нихъ сподобитися святаго ангельскаго мнишескаго образа. и отъ тъхъ не истязовати ничтоже. но токмо сами что дадуть по своей силь то отъ нихъ пріимати по священнымъ правиломъ» (гл. 50). 2) Упадку монастырской жизни содъйствоваль недостатокъ надзора за благочиниемъ въ нихъ. Сами святители не могли наблюдать за жизнію въ отдаленныхъ отъ ихъ каеедръ монастыряхъ; кромъ того, многіе монастыри жалованными несудимыми граматами освобождались отъ суда епископскаго, который удобние свитскихъ судовъ могъ искоренять монастырские безпорядки (гл. 5, вопр. 14 и гл. 67). Другихъ лицъ для надзора за монашествующими, кромъ настоятелей, не было. Но въ настоящее время настоятели сами не всегда могли быть строгими блюстителями монастырскихъ уставовъ-«Архимариты и игумены нъкоторые» были настоятелями не потому, что отличались строгою жизнію и начальственными способностями, а потому только, что «власти докупилися» и заботились о вознаграждении своихъ издержекъ при покупкъ ея (гл. 5, вопр. 8. гл. 49); а многіе настоятели вовсе не способны были надзирать за сво-

ими подчиненными, потому что сами предавались «упнеанию безмерному» и жили «во всякомъ безчные» (гл. 5, вопр. 17). Онъ надзора святительскихъ болръ и дъяковъ, десятильниковъ и заъщиковъ иноческому чину никакой пользы не было, кромв «напрасныхъ продажъ и тяжкихъ налогъ», кромъ судебнаго посрамленія по наговорамъ женокъ в дввокъ (гл. 5, вопр. 7). Наконецъ 3) порчв монастырскахъ правовъ много содъйствовало обогащение монастырей посредствомъ разныхъ, законныхъ и незаконныхъ, прибытковъ. Умножение монастырскихъ имъній и соединенныхъ съ тъмъ удобствъ жизни произошло частію оть того, что «въ монастыри боголюбцы давали дупламъ своимъ и родителемъ на поминокъ вотчины в села в прикупи»; частію отъ того, что монастыри сами «прикупали себъ вотчины и села» ила «припрашивали себъ угодъя у царя, и поимали много по всемъ монастыремъ», говорилъ самъ царь, или наконецъ «тягались о земляхъ въ городскихъ судахъ и незаконными тяжбами забирали въ монастыри села и имънія» (гл. 5, вопр. 15. 19. и гл. 85). Не говоримъ о многихъ другихъ, болье или менъе незаконныхъ, средствахъ, къ которымъ прибъгали монастыри для увеличенія своего внъшняго благосостоянія: о продажъ ведвижимыхъ имъній, принадлежавшихъ имъ (гл. 75), объ отдачъ монастырскихъ денегъ въ росты и хльба въ наспы (гл. 5, вопр. 16. гл. 76), о безчинномъ скитания по міру чернцовъ и черницъ для сборовъ въ монастырн (гл. 5, вопр. 13 и гл. 74), о тарханныхъ, несудимыхъ, и льготныхъ граматахъ на безпошлинную торговлю (гл. 5, вопр. 15), о мздоимствъ за пострижение (гл. 50) и другихъ источникахъ доходовъ.

Отъ всъхъ этихъ причинъ вмъста произонию множество безпорядковъ и нравственныхъ недостатковъ въ святыхъ обителякъ. Стоглавъ съ **горечью указы**ваетъ на развитіе въ монастыряхъ лености и праздности. Вмъсто того, чтобы, по примвру древнихъ иноковъ русскихъ и по монастырскому уставу, пребывать въ молитвенныхъ трудахъ, въ разсматриваемое время «архимариты и игумены нацыи. и священницы и дьяковы во своихъ обителехъ во святыхъ Божіихъ церквахъ божественные литоргии не служили ни за здравня ни за упокой недель въ пять и въ шесть а инде и въ полгода» (гл. 41, вопр. 31). Мало того. Когда благочестивые христіане, поручая себя молитвамъ монашествующихъ, дълали богатыя приношенія въ монастыри на поминовеніе своихъ душъ и своихъ родственниковъ, монашествующіе «по тахъ душахъ и по родителехъ по ихъ приказу и въ памяти ихъ не исправливали» заупокойныхъ литургій и панихидъ (гл. 5, вопр. 15). Соборъ указываетъ и на то, что праздные иноки проводнан время «въ безмърномъ упивания и во всякомъ безчинии, а еже повелзваютъ отцы святін пити по чаши или по двъ или по три: сего они ниже слышати хотълн ниже въдали мъру

чашъ онъкъ. но сицева мъра ихъ есть егда иняни будуть якоже себе не познати ниже помнити множнието даже и до облевания. и тогда престануть пити» (гл. 52). Отъ пълнства являлись нь монастыряхь другие пороки, неразлучные спутники стог. Стоглавъ справедливо замечаетъ, что «оть пьянства въ конечную погнбель и рв блудный ровъ впадаютъ» (тамже) и на дъль указывалъ нарушени монаществующини объзовъ полонудрія. Ближайшимь поводомь къ этому было то, что, «въ монастыръ миряне съ женями и съ двтьмя жиля. а въ воторомъ монастыръ жили черницы: вно въ томъ монастырв такоже жили маряне в хозостые и съ женами. а въ иномъ монастыре черницы и черницы жили вместь. а нопы в деяковы и деяки в нопомары съ женами туть же съ черницами въ монастыръ вызьстъ жилн»; вромъ того «по велідмъ ниде небрежно жонки и дъвни приходнии а робяти молодые по всвиъ келима жили невозбранно» (гл. 5, вопр. 8. 37 в гл. 49). Конечно, при такой жизни способы монастырскаво содержания и хозяйство монастырское, какъ бы ни были богаты, должны были, истощаться, и действительно истощались; отъ отого проискодния новые безпорядки. Царь, указывая на богатые докоды, при которыхъ, между тъмъ «братън во всъкъ монастырекъ по старому а инде и стараго меньши. ъсть и пить старого братни оскуднъе. а строения въ монастверехъ на котораго не прибыло и старое опустълсо, спра-

инваль на соборь: «гдъ тв прибыли и кто темы корыстуется» (гл. 5, вопр. 15)? Прямой отвътъ на этотъ вопросъ заключается въ описанной жизни монашествующихъ. Накоторые настоятели подобно своимъ подчиненнымъ не расположенные къ исполнению правилъ монастырскихъ уставовъ. были первыми и главными раззорителями монастырей. «Они, по словать Стоглава, ни службы Божін, ни транезы (общей) и братства не знали. поконли себя въ келит съ гостми. да племянияковъ своихъх вмъщаяц въ монастырь и доволили встьмъ монастырскимъ. и монастыри и села чинили пусты съ своими племлиники. весь покой монастырской и богатство и всякое изобилие во властвхъ и съ роды и съ племянники и съ боляры и съ гостми и съ любимыми друзи истощили» (гл. 5, вопр. 8). Отъ такой жизни настоятелей «братія бъдные бывали алчни и жадан и всячески непокойны всякими нуждами одержимы». Когда монастырскія средства истощались, то настоятели выгоняли своихъ бъдныкъ подчиненныхъ, даже старыхъ слугъ и вкладчиковъ; отъ того «чернцы и черницы по міру волочнлись и жили въ миру и не знали что словетъ монастырь. и тъмъ нигдъ покою не было, ни въ которомъ монастыръ не пранимали» (гл. 5, вопр. 8. 9 и 37). Другіе изгнанники, ища себъ надежное пристанище, ръшанись устроять новыя обители, но, по привычкъ къ старой жизни, раззоряли ихъ при самомъ устроени: «старець, говорится въ Стоглавъ, на

льсу келью поставить или церковь срубить да пойдетъ по миру съ иконою просити на сооруженіе. а у меня (царя) земли и руги просить а что собравъ то пропьетъ. а въ пустынъ не по Бозъ совершаетъ» (гл. 5, вопр. 19). Наконецъ, нъкоторые иноки, наскучившие монастырскою жиз-нію и несознававшие святости своихъ обътовъ, данныхъ при пострижении, сами выходили изъ монастырей и предавались бродяжничеству по городамъ и селамъ ; отъ-нечего дълать, принимались за постройку церквей по деревнямъ и пустынь, о которыхъ стужали царю и боголюбцамъ, «многимъ православнымъ въ соблазнъ и въ смущение» (гл. 85). Отъ того-то во времена Стоглава по всей русской землъ много было мелкихъ обителей, въ которыхъ «жилъ игуменъ да чернца два или три», а порядку не было никакого (гл. 5, вопр. 37).

Такъ изображаетъ Стоглавъ церковно-нравственные недостатки русскаго народа. Что представляетъ это изображеніе? — Крайнюю степень общаго невъжества, довольство мертвымъ и ръдкимъ исполненіемъ церковныхъ обрядовъ и нарушеніе основныхъ законовъ христіанской жизни, стремленіе къ самоуправству и безначалію, нравственное растлъніе и ожесточеніе, — все характеристическія качества современнаго намъ раскола, весьма способныя пораждать тъ случайные догматы, которыми онъ недугуетъ доселъ. Но, не говоря уже о томъ, что въ жизни русскаго

народа того времени были свътлыя исключенія, которыхъ Стоглавъ не имълъ нужды касаться, или, можетъ быть, и показанные недостатки неръдко были только исключеніями, самое это изображеніе недостатковъ служитъ отраднымъ проявлениемъ въчно-живаго и животворнаго начала Церкви. Сознание своихъ недостатковъ и стремление къ искоихъ всегда служатъ предвъстниками рененію нравственнаго очищенія, хотя въ тоже время являются упорные защитники существующихъ безпорядковъ. Вотъ почему тотчасъ послъ Стоглаваго собора началась жаркая борьба живаго и животворнаго начала Церкви съ мертвымъ духомъ раскола и продолжалась въ нъдрахъ Церкви до тъхъ поръ, пока не разразилась страшнымъ взрывомъ при патріархъ Никонъ, когда видимымъ образомъ отдълнлись отъ нея всв приверженцы тъхъ порядковъ и благочестія, которые осуждены на Стоглавомъ соборв.

## РЪЧЬ

### предъ выборомъ судей.

Сегодня, мужи благородные, просвъщенные и довъренные своего сословія, вы пришли въ церковь сію клятвою засвидътельствовать Государю, отечеству и другъ другу, что готовы выбрать нъкоторыхъ изъ среды своей на службу общественную по совъсти. Помыслите же, какъ надлежитъ вамъ достойно употребить въ дъло право выбора, дарованное вамъ властию Самодержца.

Устами своими вы произнесете имя всевидящаго Бога, облобызаете слова Христовы и образъ распятаго Спасителя и Судія. Этнин священными знаменіями въры и правды вы удостовърите всъхъ, что будете совершать дъло своего выбора также върно, какъ върно видитъ все Богъ, какъ върны слова Христосъ, Спаситель нашъ; а между тъмъ вы вполнъ убъждены, что обманывать Бога, не терпящаго говорящихъ ложь и дълающихъ неправду, крайнъ гръшно. Потому, когда будете употреблять въ дъло право выбора, остерегитесь, чтобы не подать избирательнаго голоса въ пользу одного потому, что онъ почему либо особенно близокъ къ вамъ, въ пользу другаго потому, что онъ богаче и славнъе другихъ, въ пользу третьяго потому, что онъ сильно желаетъ бытъ выбраннымъ, въ пользу инаго потому, что нужно же кого нибудь выбрать, и так. дал. Все стараніе свое употребите на то, чтобы выбрать вамъ на службу общественную людей достойныхъ.

Благоразсудительности вашей извъстно, что служить безъ ума ръшительно невозможно; но н служить, какъ должно, безъ ума здраваго и разсуждающаго върно и основательно, также нельзя: ибо принявшему на себя высокую обязанность такъ или иначе содъйствовать спокойствно и благоденствию отечества, гдъ повсюду встръчаются страсти, хитрость, лесть, обманъ, коварство и проч., надлежитъ не человъческий судъ творить, но Господень (2 Парал. 19, 6), не давая притомъ ни очамъ своимъ сна, ни въждамъ своимъ дреманія (Псал. 131, 4). Тъмъ паче нельзя служить, какъ должно, тому, кто ни Бога не боится, ни людей не стыдится, ни своимъ званіемъ не дорожить: ибо только противныхъ качествъ люди ни въ какомъ случав не измвнятъ закону и не почтутъ бълаго чернымъ, а чернаго бълымъ, не рыпатся и въ совъсти своей на противузаконное

действіе, кто бы и какъ бы ни льстилъ и ни упрожалъ имъ, и скоръе принесутъ въ жертву, за друинъ, собственную жизнь, нежели согдасятся пролить одну слеву неповныйую за неправедное золото. Итакъ, когда будете, употреблять въ дъло ираво выбора, позаботьтесь остановить внимание свое только на мужахъ способныхъ, на мудрыхъ, умътельныхъ, смысленныхъ (Втор. 1, 15), Бога бояннихся, праведныхъ и ненавидящихъ корысть (Исход. 18, 21).

. Пранаматуйте и то, что съ окончаниемъ выбора способныхъ лицъ на службу обществу заще дъдо отнюдь не дончится, а только-что начиехся: ибо выборомъ своимъ вы положите одно начало своему делу - послужить другимъ во благо во совъсти, а самое продолжение атого двла предоставите уже выбраннымъ вами. Посему долгъ справедливости требуеть, чтобы выбираемые вами на службу общественную способные люда была въ тоже время блапонадежные. Какъ ни неизбъжна и какъ ни необходима служба во всякомъ благоустроенномъ общества : ... нъ сожальнию, ... она но всегда бываеть у насъ служениемъ другимъ, но нарадко превращается въ должность, изъ должн ности - въ наемничество, изъ наемничества - въ тунеядство, Да не попустить вамь Госнодь выбрать на какую нибудь службу общественную человъка, склоннаго въ сему! Вамъ самимъ угодно, чтобы выбранные вами не о томъ только заботились, чтобы какъ можно поскорве выплатить . долгъ свой службъ. Отечество надвется, что они готовы будуть даже душу свою положить за вевренное каждому изъ нихъ дъло, а не бъгать отъ него при всякои в удобномъ случав. Благочестивыйшій Государь уповаетъ, что они двйствительно будуть служить другимъ, а не жить тожко на счеть своей службы. Посему, когда будете употреблять въ дъло право выбора, постарайчесь сосредоточить его на твль чолько личахь, которыя способны свидательствовать о службъ своей не CHACKON'S ABATS & HEPENBARS BX5, 40 ABARHEMB вствинию добра всеми и всякому кому тояько будуть они служить, съ усердемъ, съ учестиемъ, сь любовно, всегда неотетунно, вездь предупредательно, на все рыцаясь; всюду проникая, все обоэртввал, всячески стараясь изыскать случай и способъ сдълать добро: дачь, нособить, вразулить, предостеречь, приласкать у наградить, по любын

Кратно сказать: кого бы и на какую бы службу общеотвенную ни выбрали вы но совъсти; всв выбранные вами должны быть таковы; чтебы о какдомъ изъ махъ говорнай вноследствій : это человъкъ умный, богобоязноплый, справедливый; честный и добрый.

ка человачеству, но беза потворства злу.

Господь да номожет внит усныть в этокть двив ко честа вашей, ко благу этого края в кы утванно Монаран намото!

# ОПЫТЪ ОБЪЯСНЕНІЯ на св. евангеліе отъ матоея.

### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

#### Стихи 1-17.

Первая глава (') евангелія отъ Матеея содержить въ себъ а) родословіе Іисуса Христа и б)

COE. II.

<sup>()</sup> Нѣкоторые изъ западныхъ ученыхъ изслѣдователей канона свящ, книгъ подвергаютъ сомнанию подлинность первой и второй главы евангелія отъ Матося (англич. William въ прошедшемъ стольтіи и ныньшняя тюбингенская школа въ Германии) главнымъ образомъ на томъ основании, что ихъ не было въ такъ называемомъ «евангели отъ евреевъ», бывшемъ въ употреблении у евіонсевъ и назоресвъ, которое нужно будтобы почитать подлинникомъ евангелія отъ Матоея, написаннаго перконачально на сврейскомъ языкъ, или, какъ предполагаютъ тюбингенцы, первосвангеліемъ, древнѣйщимъ всѣхъ каноническихъ евангелій, которое одно и было въ употреблени въдревнъйшей Церкви и къкоторому сдълалъ свои прибавления самъ евангелистъ Матеей. Но-а) преп. Іеронимъ, видъвший евангеліе, употреблявшееся у назоресвъ. свидательствуеть, что въ немъ не доставало только родословія, находящагося въ каноническомъ евангели отъ Матеея, а-б) уже въ древней Церкви признавали евангеліе назореевъ и евіонеевъ искаженнымъ евангеліемъ отъ Матеся, первоначально дыствительно написаннымъ

Стих. 1. Книга родства Іисуса Христа, сына Давидова, сына Абраамля. Книга родства ( $\beta i \beta \lambda o_{\varsigma} \gamma \varepsilon v \varepsilon' \delta \varepsilon \omega \varsigma$ ), т. е. «сказаніе», «запись о происхожденіи» (по плоти) Іисуса Христа или «родословіе Іисуса Христа», — подобно тому, какъ и въ 4 ст. 2 гл. книги Бытія: сія книга бытія небесе и земли, т. е. описаніе происхожденія неба и земли (<sup>1</sup>).

на еврейскомъ языкъ (Ориген. Comment. in Matthaeum. 19, 19. ad Joh. t. II. Св. Епифан. adv. haeres. 30, 13. прямо называетъ его искаженнымъ и обстиченнымъ). Совершенно понятны и причины такого искаженія. Обѣ секты-назореевъ и евіонеевъ имѣли ложное понятіе о лицѣ Іисуса Христа съ тѣмъ различіемъ, что первые признавали Его сверхъестественное рождение, а послѣдние отвергали, привнося въ свое учение иныя, гностическия воззрѣния. Изъ этого же ясно и то, почему въ рукахъ евіонеевъ евангеліе отъ Матоея оказалось болье обствченнымъ, нежели у назор зевъ, опустившихъ почему-то одно родословіе Інсуса Христа. Такимъ образомъ «евангеліе отъ евреевъ», бывшее въ употреблени у назореевъ и евіонеевъ, можетъ быть признано евангеліемъ отъ Матеея, первоначально написаннымъ па еврейскомъ языкъ, но свангеліемъ искаженнымъ, а не подлиннымъ, и не есть первоевангеліе, которымъ пользовался будтобы св. Матеей. Обстоятельное изслёдование вопроса объ отношении евангелия отъ Матоея къ «евангелию отъ евресвъ» смотр. въ статьъ «о евангелии отъ евреевъ», помъщенной въ сборникъ, изданномъ М. Д. А. по случаю празднованія ея пятидесятильтія (стр. 1-30. М. 1864 г.).

(<sup>1</sup>) Таково преимущественное употребленіе подобныхъ выраженій въ свящ. Писаніи. Въ 1 ст. 5 гл. книги Бытія, предъ исчисленіемъ родовъ отъ Адама, говорится: сія книга бытія человъча ( $\beta i \beta \lambda o_{5}$ устебеще сидоблон, поеврейски sepher toledot). Віздоє въ значеніи счисленія или записи употреблено также у св. ап. Павла (Фил. 4, 3), а устебще, въ значении рода или происхожденія—въ книгахъ Исхода (6, 24) и Числъ (1, 18). Такое употребленіе этихъ выраженій и непосредственная связь ихъ ст. дальнѣйшими исчисленіями родовъ доказываютъ неосновательность мнѣнія, что выраженіе ев. Матося «книга родства Іисуса Христа» есть какбы общее заглавіе цѣлаго евангелія или надписаніе ко всему евангелію и означаетъ: «сказаніе о жизни Івсуса Христа». Они составляютъ только вступленіе къ самому родословно Іисуса Христа.

Digitized by Google

Сообразно съ общею цвлію егангелія отъ Матеея (1) доказать, что Інсусъ Христосъ есть обътованный іудеямъ Мессія, евангелистъ Матеей начинаетъ его родословіемъ Іисуса Христа, показывая, что самое происхождение Спасителя по плоти вполнъ согласно съ понятіемъ о Немъ, какъ Мессіи. Мессіи, сообразно съ пророчествами о Немъ, надлежало явиться изъ среды избраннаго Богомъ народа, быть потомкомъ Авраама, родоначальника народа еврейскаго, которому и преданы были обътованія о происхожденіи отъ него Искупителя (Быт. 12, 1 и слъд.). Частнъе, – Ему надлежало быть отраслю отъ корня Іессеева, наслъдовать престолъ Давида и его царство (Псал. 131, 11. Иса. 11, 1 и др.). Исполнение этого на лицъ Спасителя и показываетъ евангелистъ Матоей въ представленномъ имъ родословіи, почему и называетъ Іисуса Христа, въ самомъ началъ, сыномъ Давида, сыномъ Авраама, употребляя слово «сынъ» (июс) въ общемъ значени потомка (<sup>2</sup>), и затъмъ излагаетъ самое родословіе Его, начиная оное отъ Авраама и проводя его чрезъ царственную Давидову линію (<sup>8</sup>).

11"

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Она узнается изъ разсмотрѣнія всего евангелія, изъ историческихъ свидѣтельствъ о томъ, къ кому оно писано, и т. п. Рѣшеніе этого вопроса, также какъ и другія предварительныя свѣдѣнія о евангеліи отъ Матеея, мы предполагаемъ извѣстными.

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) И еврейское ben—сынъ часто употребляется въ значения «потомка».

<sup>(\*)</sup> Спрашиваютъ обыкновенно, откуда св. Матоей почерпалъ свъдъння о родословной Спасителя и могъ ли имътъ для того историческия данныя? Отвътъ на это прежде всего тотъ, что самый вопросъ этотъ не умъстенъ при мысли о богодухновенности еванге-

Ст. 2—16. Авраамъ роди Испака, Исаакъ же ради Іакова и т. д.

Въ исчислении предковъ Спасителя евангелистъ Матеей, повидимому, не вездъ согласенъ 1) съ

листа. Но и безъ отношенія къмысли о богодухновенности отвѣчать на него не трудно. Кто знакомъ съ исторіею іудейскаго народа, тотъ внаетъ, что евреи издревле придавали особенную важность своему происхождению и своимъ родословнымъ записямъ, что послѣдния стояли у нихъ въ тъсной связи съ внутреннимъ образомъ ихъ жизни, не только гражданской, но и церковной. Мысль о происхождении Мессіи отъ избраннаго Богомъ народа и отъ извъстнаго племени его всего болѣе объясняетъ, почему іудеи придавали особеную важность своимъ родословнымъ. Вредъ отъ утраты родословныхъ записей и то, съ какою заботливостию јуден старались исправить ихъ послѣ плѣна, ясно открывается изъ Ездр. 2, 62. Неем. 7, 64. 65. Что же послѣ этого даеть право думать, что фамилія, отъ которой произошель Мессія, не имъла родословныхъ записей или не заботилась о нихъ? Не нужно ли признать, напротивъ, что знаменитый іудейский родъ царский, — родъ Давидовъ, отъ котораго надлежало, по обътованиямъ и пророчествамъ, произойти Мессіи, съ особенною заботливостно хранилъ свои родословныя записи? Противники этого основываютъ свое мнѣніе на сказаніи Юлія африканскаго—лѣтописца III вѣка (у Евс. Ц. ист. кн. 1. гл. 7), что Иродъ, будучи самъ незнатнаго рода, велёль истребить всё хранившіяся въ архивахъ родословныя заниси іудеевъ. Но самъ же Юлій африканскій непосредственно послѣ этого извъстія о распоряжении Прода замъчаетъ, что не смотря на какое повелѣніе со стороны Ирода, нѣкоторые роды и въ томъ числѣ сродники Спасителя по плоти, «деспосины», какъ ихъ тогда называли. сохранили свои родословныя записи (тачже). Съ другой стороны, Іосифъ Флавій, писатель очень близкій ко времени, о которомъ говорить Юлій африканскій, и болте знакомый съ бытомъ іудейскаго народа, не только не упоминаетъ объ истреблении родословныхъ, но и прямо свидътельствуетъ о существовании ихъ въ его время. Правда. что во времена Юлія адриканскаго были многія іудейскія фамилія безъ волныхъ родословныхъ записей; но это уже было слъдствемъ разрушенія іудейскаго царства и разстянія іудеевъ, а не слѣдствіемъ истребленія записей при Иродъ. Извъстно, что іудеи позднъйшаго времени имћли обыкновеніс во встхъ своихъ бъдствіяхъ и несчастіяхъ обвинять Ирода. Извъстно также, что іудейскіе раввины въ первые въка старались заподозрить достовърность евангельскихъ сказаній и для того придумывали небывалые факты, указывали между прочимъ на родословія у свангелистовъ и говорили, что онъ не

Digitized by Google

свидательствами ветхозавътныхъ писателей и 2) съ евангелистомъ Лукою, который также представлиетъ родословіе Спасителя (<sup>1</sup>).

І. Отъ Авраама до Давида родословіе Інсуса Христа у ев. Матоея совершенно согласно съ ветхозавътного исторією и вообще съ свидътельствами ветхаго завъта о родъ Авраама чрезъ Исаака, Іакова и Іуду. Въ раскрытій царской Давидовой линій до времени плъна вавилонскаго евангелистъ этотъ также вполнъ въренъ ветхозавътнымъ свидътельствамъ (кромъ самыхъ незначительныхъ изключеній). Но, начиная съ Салаониля и Зоровавеля, повидимому, онъ начинаетъ отступать отъ свидътельствъ ветхозавътныхъ и вступаетъ въ разногласіе съ писателемъ первой книги Паралипоменонъ, который

могли быть составлены согласно съ историческими показаниями, потому что записи родословныя истреблены Иродомъ. Юлій африканскій или по ошибкъ раздъляетъ убъжденіе современныхъ ему іудеевъ касательно истребленія родословныхъ записей, или передаетъ только ихъ мнѣніе. Такимъ образомъ, евангелистъ Матосй, если бы даже и нуждался во внѣшнихъ пособіяхъ для составленія родословной, могъ всегда имѣть ихъ или въ частныхъ фамильныхъ, или въ общественныхъ родословныхъ записяхъ, какъ и принимается это большею частію ученыхъ и тожователей св. Писанія.

(<sup>1</sup>) Вопросъ объ этихъ кажущихся несогласіяхъ въ родословія евангелистовъ тѣмъ болѣе важенъ, что въ послѣднее время раціоналистическая критика на нихъ, между прочимъ, начала основывать свои мнѣнія о недостовѣрности евангелій. Особенно нужно сказать это о школѣ такъ называемыхъ «миоистовъ» (Штрауссъ Leben Jesu. Erst. Band. zweit. cap. Jesu Davidische Abkunft. Тоже у Ренана въ его «vie de Jesus»). Впрочемъ, и въ древности противники кристіанства также находили здѣсь предлогъ къ нареканію на евангельскія свазанія. Это извѣстно о Юліанѣ богоотступникѣ и о неоплатоническомъ оплатоническомъ оплатоническомъ оплатоническомъ опротивники. также описываетъ, въ низходящей лини, царскій родъ Давидовъ. Какъ же объяснить такое несогласіе евангелиста Матоея съ показаніями ветхозавътныхъ писателей?

Прежде всего критики обращаютъ вниманіе на пропускъ трехъ царей во второмъ отдълъ родословія (т. е. отъ Давида до плъна, ст. 8). По свидътельству 4 книги Царствъ (8, 24. 26) и первой книги Паралипоменонъ (3, 11 и дал.), Іораму наслъдовалъ сынъ его Охозія, а Охозіи – сынъ его Іоасъ и затъмъ внукъ Амасія. Въ объясненіе этого издавна извъстно мнъніе, что евангелистъ Матоей не упоминаетъ о названныхъ лицахъ, какъ недостойныхъ упоминанія въ родословіи Мессіи, какъ о царяхъ, извъстныхъ своимъ нечестиемъ. Охозія — по матери — быль отраслію Ахаава и Іезавели, пившихъ кровь пророковъ и за то еще Иліею осужденныхъ на истребление со всъмъ ихъ потомствомъ (3 Цар. 21, 25). Іоасъ умертвилъ обличавшаго его за нечестие Захарию. Амасія, поклонившійся идумейскимъ идоламъ, на обличение пророка, отвъчалъ пророко-убійственными прещеніями. Объяснение это можетъ быть признано вполнъ удовлетворительнымъ, тъмъ болъе, что ниже (ст. 17) самъ евангелистъ Матоей даетъ понять, что, при исчислении родовъ, онъ имълъ въ виду численную соразмърность (симметрію) и что, слъдовательно, могъ намъренно опустить изъ родословной Спасителя нъкоторыя лица. Что же болъе могло служить ему основаниемъ къ такому умолчанию о

нъкоторыхъ лицахъ, какъ не ихъ нравственный характеръ и извъстное отношение къ обътованіямъ о Мессіи (')?

Далье, въ томъ же отдель родословія, между Іосіею и Іехоніею (ст. 11) опущенъ Іоакимъ (снес. 4 Цар. 23, 24. 1 Пар. 3, 15. 16). Его нътъ, по крайней мъръ, во многихъ кодексахъ, если не въ большей части ихъ (2). На это издавна съ основательностію замѣчаютъ, что опущеніе имени Іоакима во многихъ кодексахъ произощло, по всей въроятности, уже отъ переписчика, обманутаго сходствомъ именъ Іоакима и Іехоніи, и подлиннымъ текстомъ евангелиста Матеея почитаютъ слъдующее чтеніе, дъйствительно находимое въ нъкоторых в древних в кодексах : <sup>3</sup>Ιωσίας δε εγέννησε τον 'Ιωακείμ, 'Ιωακείμ δε εγέννησε τον 'Ιεχόνιαν (Iocia же роди Іоакима, Іоакимъ же роди Іехонію и т. д.). Въ нашей, славянской, библіи такое примъчаніе и сдълано самими переводчиками съ присовокупленіемъ, что такъ читается это мъсто въ нъкоторыхъ греческихъ спискахъ евангелія отъ Матоея (<sup>8</sup>). Впрочемъ, и дъйствительное опущение име-

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Есть, впрочемъ, еще мнѣніе, что евангелистъ Матеей слѣдовалъ въ этомъ случаѣ древней родословной книгѣ, бывшей въ употребленіи и уваженіи іудеевъ, и пользовался ею для ихъ увѣренія. Смотр. Начертаніе цер. библ. исторіи стр. 475. 1840 г.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Griesbach. Nov. Testam, graece. Нѣтъ его и во вновь открытомъ Тишендорфомъ кодексѣ. (Cod. Sinaiticus Petropolitanus. vol. IV. p. 1).

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Это тъмъ болъе въроятно, что еставка имени Іоакима даетъ возможность считать 14 родовъ въ послъднемъ отдълъ родословія, • что витетъ въ виду егангелистъ Матосй. Смотр. ниже.

ни южима самямъ евангелистомъ Матоеемъ объаснить не трудно тъмъ же самымъ, чъмъ объясняется и опущеніе Охозіи, Іоаса и Амасіи. Правда, Іоакимъ не стоялъ въ близкомъ отнощеніи къ дому Ахаава, но и не отличался благочестіемъ. Онъ упорно гналъ Іеремію и сожигалъ пророческіе свитки, а книга Царствъ говоритъ о его царствованіи только то, что онъ сотвори лукавое предъ огима Господнима, по встьмъ, елика сотвориша отцы его (4 Цар. 23, 37) (<sup>1</sup>).

Болъе важнымъ и труднымъ, повидимому, представляется кажущееся разногласіе св. евангелиста Матоея съ писателемъ 1 книги Паралипоменонъ касательно 1) Салаойиля и Зоровавеля и—2) потомковъ послъдняго.

1) У св. Матоея Зоровавель представляется сыномъ Салаониля (ст. 12); между тъмъ въ книгъ Паралипоменонъ (1 Пар. 3, 18. 19) онъ признается сыномъ Фадани, брата Салаонилева, и слъд. племянникомъ послъдняго. Такъ читается это мъсто въ еврейской и греческой библи (<sup>2</sup>): «сыны Фа-

, (<sup>2</sup>) Въ нашей, славянской, библіи это мѣсто читается, согласно съ евангеліемъ отъ Матоея, такъ: сынове Салавіилевы: Зоровавель

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Нужно замѣтить, что подобныя опущенія въ родословной Спасителя, если бы даже мы не могли указать для нихъ никакого побужденія, не могутъ заподозрить исторической достовърности родословія вообще. Линія предковъ Спасителя, повидимому, прерванная пропусками, снова возстановляется безъ всякаго вреда для исторической достовърности, такъ какъ каждый іудей могъ знать, что Озія, напр. хотя не сынъ Іорама, но происходитъ отъ него по прамой лини и необходчмо заставляетъ предполагать собою и отца, и дъда, и прадъда, т. е. Амасію, Іоаса, Охозію.

дан: Зоровавель и Семен» ('Гюі Фабайа; Zoooßaßer) хаі Геригі).

Отвътъ на это не труденъ. Зоровавель называется сыномъ Салаојиля не у ев. Матоея только, но и во многихъ мъстахъ ветхаго завъта (напр. 1 Ездр. 5, 2. 5, 2. Ileem. 12, 2. 2 Ездр. 5, 5. Агг. 1, 1. 2, 5) Этого мало. Въ указаніяхъ другихъ ветхозавътныхъ писателей о Зоровавелъ можно находить слъды какого-то особеннаго отношения Салаойиля къ Зороваеелю. Въ однихъ изъ нихъ Зоровавель называется сыномъ Салаониля, а въ другихъ съ какимъ-то особеннымъ оттънкомъ въ выраженіи его отношеній къ Салаоіялю: Заровавель Салавіилевъ (Агг. 1, 1. 2, 3). Такія указанія могутъ служить върнымъ основаніемъ для предположений, что Зоровавель быль сыномъ Салаейиля или по закону ужичества или по усыновленію, такъ какъ въ томъ и другомъ случать по закону одно и тоже лице могло получить двоякое происхожденіе (Второз. 25, 5. 6. Числ. 36, 8. 9. 32, 41). Во всякомъ случаъ, для ръшения вопроса о представляющемся несогласи евангелиста Матоея съ писателемъ книги Паралипоменонъ весьма важно то, что во всъхъ мъстахъ ветхаго завъта, исключая 1 кн. Парал., гдъ только говорится о Зоровавель, онъ является принадлежащимъ Салаойилю, а не Фадаін. Св. Матоей могъ по праву сказать: Са-

и Семей (1 Пар. 3, 19); но какъ составилось такое чтение, менявъстно.

лавіиль же роди Зоровавеля, когда тоже происхожденіе приписывается ему во многихъ другихъ мъстахъ ветхаго Завъта (<sup>1</sup>).

2) Изъ сыновъ Заровавеля, упоминаемыхъ у писателя 1 кн. Парал., евангелистъ Матоей не говоритъ ни объ одномъ, а называетъ Авіуда (ст. 13), котораго, повидимому, не знаютъ ветхозавѣтные писатели, и вообще въ дальнѣйшемъ исчислени потомства Заровавелева, повидимому, совершенно расходится съ свидѣтельствомъ писателя первой кн. Паралипоменонъ.

Свидѣтельства другихъ св. писателей ветхаго завѣта и въ этомъ случаѣ указываютъ путь къ соглашенію евангелиста Матөея съ св. историкомъ ветхаго завѣта. Изъ нихъ ясно, что, или писатель 1 кн. Парал. назвалъ не всѣхъ сыновъ Зоровавеля, или, — что нѣкоторые изъ нихъ, а быть можетъ и всѣ, носили различныя имена (по обычаю іудеевъ). Ясно это изъ того, что писатель 2 книги Ездры (5, 5), кромѣ названныхъ въ 1 кн. Парал. сыновъ Зоровавеля, говоритъ еще объ Іоакимѣ, котораго называетъ сыномъ Зоровавеля, сына Салаеіилева. Нельзя не предположить, что Іоакимъ этотъ, кромѣ

<sup>(\*)</sup> Нъкоторые, напр. Alliooli (см. его Heil. Schrift. Band. I. Abtheil. 2 р. 290), хотятъ согласить писателя первой кн. Парал. съ евангеліемъ отъ Матоея замъчаніемъ, что указанныхъ въ 18 ст. 3 гл. кн. Парал. Мелхирама, Фадайо и проч. нужно почитать сынами, а не братьями Салаойиля. По такому объяснению, Зоровавель былъ внукомъ Салаойиля, а у ев. Матоея названъ сыномъ въ смыслѣ потомка. Но прямой грамматическій смыслъ 17 и 18 ст. 3 гл. 1 Парал. не позволяетъ принать такого объясненія, но крайней мѣрѣ аѣлаетъ сго шаткимъ и спорнымъ.

этого имени, имълъ еще другое, и притомъ одно изъ названныхъ въ 3 гл. 1 кн. Пар., потому что писатель 1 кн. Пар., повидимому, хочетъ перечислить встахъ сыновъ Зоровавеля, когда по перечислении замъчаетъ, что ихъ было пять (ст. 20), а между тъмъ не упоминаетъ объ Іоакимъ, который признается сыномъ Зоровавеля въ 5 гл. 2 кн. Ездры. Такимъ образомъ, вопросъ ръшается легко на основании этихъ предположений. Если одинъ изъ названныхъ у пис, 1 кн. Парал. сыновъ Заровавеля носилъ еще имя Іоакима (2 Ездр. 5, 5); то другой изъ сыновъ его могъ, кромъ названія, даннаго ему пис. 1 кн. Пар., имъть еще имя Авіуда, о которомъ говоритъ евангелистъ Матоей. Такъ, дъйствительно, нъкоторые и предполагаютъ, почитая Ананію сына Зоровавеля, упомянутаго въ кн. Пар. за одно лице съ Авіудомъ, упоминаемымъ у евангелиста Матөея (1).

Впрочемъ, предположеніе, что Ананія и Авіудъ — одно и тоже лице, встръчается съ новыми трудностями и требуетъ новыхъ объясненій касательно потомства Зоровавелева по книгъ Парал. Сына Авіудова евангелистъ Матоей называетъ Еліакимомъ, между тъмъ изъ сыновъ Ананіи ни одинъ не называется такъ у писателя 1 кн. Паралипоменонъ. Посему, для полнаго и обстоятельнаго ръщенія вопроса о представляющемся несогласіи евангелиста Матоея съ писателемъ 1 книги Пара-

(1) Hug. Einl. 2. p. 271. Pol. Synops. criticor.

линоменонъ касательно потомства Зоровавелева нужны новыя объясненія. Онъ состоятъ въ сдедующемъ:

1) Предполагають, что евангелисть Матоей и въ послѣднемъ отдѣлѣ родословія опускаетъ нѣкоторыя лица, останавливаясь лишь на болѣе замѣчательныхъ изъ нихъ (<sup>1</sup>), слѣдовательно онъ могъ не упомянуть ни объ одномъ изъ непосредственныхъ сыновъ Зоровавеля. По такому объясненію, Авіудъ, упоминаемый у ев. Матоея, могъ быть внукомъ и даже болѣе отдаленнымъ потомкомъ Зоровавеля.

2) Можно предположить, съ другой стороны, что писатель первой книги Парал., при исчислении потомства Зоровавелева, имъетъ въ виду потомство только одного изъ сыновей его, именно Анании, не говоря о дътяхъ и внукахъ другихъ сыновъ Зоровавеля, а евангелистъ Матоей, наоборотъ, исчисляетъ потомковъ Зоровавеля не отъ Анании, а отъ котораго нибудь изъ другихъ сыновей его.

3) Думаютъ, наконецъ, что евангелистъ Матоей ведетъ родословную послъ плъна не чрезъ потомство сыновей Зоровавеля, а чрезъ дочь его Салимиюъ, или чрезъ мужа этой дочери. Основаніе для этого находятъ въ томъ обстоятельствъ,



<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Предположить это необходимо и по соображению числа родовъ съ числомъ лѣтъ, соотвѣтствующихъ родамъ. Родовъ евангелистъ и здѣсь, какъ и въ первыхъ двухъ отдѣлахъ родословія, считветъ 14; а между тѣмъ отъ плѣна до рождества Христова прошло около 600 лѣтъ, слѣдовательно гораздо болѣе, чѣмъ отъ Давида до плѣна.

что Салимиюъ есть единственная изъ женицинъ, которая писателемъ 1 кн. Парадипоменонъ вводится въ родословіе царской Давидовой линіи, и притомъ сама по себъ, независимо и наряду съ мужескимъ потомствомъ. Сынове же Зоровавелевы: Мосолламъ, и Ананія, и Салимивъ сестра ихъ (1 Паралином. 3, 19). Изъ этого заключаютъ, что дочь Зоровавелева имъла особенное значение въ родословной, что она внесена въ родословіе потому, что отъ нея произошло замьчательное потомство, имъла особенное отношеніе къ происхождению Мессіи. Замвчательно, съ другой стороны, что еваниелисть Матеей вводитъ въ свое родословіе и лица женскаго пола, если онть имъли отношение къ роду, изъ котораго произошель Мессія. Такъ у него упоминаются Өамара (ст. 3), Рахавъ, Руоь (ст. 5. 6), Уріння (тамяке). Не извъстно, что за лице Рахавъ, - та ли эта Раавъ, о которой уполниается въ кн. Інсуса Навина (2, 1) при разсказъ о взяти Іерихона, нын нътъ ('); но что касается Урінны (Вирсавія) и Руои, то первая изъ нихъ была незаконною женою, вторая-не іудейскаго происхожденія (моавитянка) и случайно сдълалась женою Вооза по закону ужичества. Не смотря на то свангелисть

<sup>(\*)</sup> Большая часть толковниковъ признаютъ ее за одно и тоже лице съ Раавъ, јерихонскою блудницею, о которой говорится въ книсъ Ілсуса Навина, но едвали справедливо. Помимо другихъ причинъ, однѣ хронологическія сфображенія не позволяютъ принять такого инвика. *Козептіll.* Schol. in N. T. *Wolf.* Curae ad. b. l.

Матеей упоминаеть о нихъ въ родословіи, потому что онъ были родоначальницами племени, отъ котораго произощелъ Мессія. Все это дълаетъ законнымъ предположеніе, что ев. Матеей могъ вести родословную и не чрезъ сыновей Зоровавеля, а чрезъ дочь его. Три послъднія предположенія совершенно примиряютъ евангелиста Матеея съ писателемъ 1 кн. Паралипоменонъ.

II. Но вопросъ о родословіи, находящемся у евангелиста Матоея, здъсь не кончается, потому что оно представляется несогласнымъ съ родословіемъ, находящимся у евангелиста Луки.

Евангелисть Матеей ведеть родословіе по низходящей линіи оть Авраама чрезъ Давида до Іосифа, удостоившагося быть мнимымъ отцемъ Іисуса Христа. Евангелистъ Лука, напротивъ, ведетъ оное обратнымъ путемъ въ восходящей линіи отъ Іисуса до Адама и Бога. Здъсь нътъ ничего несогласнаго въ сказаніяхъ евангелистовъ, а только различные пріемы въ представленіи одного и тогоже. Ев. Матеей въ описаніи родовъ по низходящей линіи представляетъ какбы постепенное приближеніе временъ Мессіи и приготовленіе къ нему народа іудейскаго и всего человъчества; евангелистъ Лука — въ восходящей линіи родовъ «изображаетъ какбы лъствицу соединенія человъчества съ божествомъ» чрезъ Мессію (<sup>4</sup>). Послъ Давида

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Начерт. церковно-библ. истор. стр. 475. Понятно, что вслъдствје этого уже родовъ у евангелиста Луки должно было быть больше, чъмъ у ев. Матеея, неговоря уже о томъ, что ев. Матеей опу-

ев. Матоей ведетъ родословіе чрезъ Соломона, а ев. Лука — чрезъ другаго сына его Наоана. И ото обстоятельство само по себъ не дълаетъ никакой разности между евангеліями, напротивъ могло бы служить къ уясненію другихъ кажущихся разностей.

Собственно видимое несогласіе между евангелистами Матоеемъ и Лукою оказывается тамъ, гдъ они, исчисляя роды по двумъ различнымъ отраслямъ Соломона и Наоана, сводятъ ихъ въ однихъ и тъхъ же лицахъ, приписывая этимъ лицамъ неодинаковое, повидимому, происхожденіе. Такъ, Салаоіиль у евангелиста Матоея (1, 12) представляется сыномъ Іехоніи, а у евангелиста Луки (3, 28) сыномъ Нирія (<sup>1</sup>). Матоанъ или Матоатъ у ев. Матоея (1, 15) является сыномъ Елеазара, у ев. Матоея (1, 15) является сыномъ Елеазара, у ев. Луки (3, 29) — сыномъ Левія (<sup>2</sup>). Наконецъ, что всего болъе обращаетъ на себя вниманіе, ближайшій предокъ Іосифа у одного изъ евангелистовъ называет-

скаетъ нѣкоторыя лица, имѣя въ виду извѣстную численную соразмѣрность родовъ. Онъ начинаетъ свое родословіе прямо съ Авраама, родоначальника народа еврейскаго, потому что пишетъ къ христіанамъ изъ евреевъ и потому, что хочетъ главнымъ образомъ доказать, что Іисусъ Христосъ — Мессія, сообразно съ тѣмъ, чѣмъ онъ долженъ быть по пророчествамъ въ отношеніи къ евреямъ. Ев. Лука — наоборотъ — въ родословіи имѣетъ въ виду отношеніе Его къ ильлому человъчеству.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Салаейны у ев. Матеея и у ев. Луки есть, по всей втроятности, одно и тоже лице (хотя нъкоторые толковники и предполагаютъ, что это — два различныя лица); потому что происходящій отъ него Зоровавель есть, несомнътно, одно и тоже лице.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Матеанъ и Матеатъ, по мнѣнію нѣкоторыхъ толковниковъ, также одно и тоже лице, только измѣненное по различію произношенія.

ся Іаковомъ (Мато. 1, 16), а у другаго — Иліемъ (Лук. 3, 23).

Объясненія этого кажущагося несогласія очень разнообразны, но всъ онъ сводятся главнымъ образомъ къ тремъ слъдующимъ предположеніямъ.

1. Первое и древнъйшее основывается на законъ ужичества (которымъ отчасти объясняли мы и разногласие у ев. Матоея съ ветхозавътными писателями). Этотъ способъ примиренія разностей между евангелистами принадлежить Юлю африканскому. Вотъ какъ объясняетъ онъ ихъ изъ закона ужичества въ письмъ къ Аристиду, приводимомъ Евсевіемъ: «имена родовъ у Израиля исчислялись или по природъ, или по закону, когда во имя брата, умершаго бездътнымъ, другой братъ раждаль отъ жены его дътей. Поелику же изъ лицъ, вошедшихъ въ родословіе Іисуса Христа, нъкоторыя подлинно преемствовали отцамъ, какъ сыяновья, а другія, родившись отъ однихъ отцовъ, прозвались по инымъ: то въ евангелияхъ и упоминается о тъхъ и другихъ, – и о родиещихся отъ своего отца и какъ будто родившихся (отъ своего отца). Роды, произшедшие отъ Соломона и Навана, такъ переплелись между собою грезъ стараніе обезсмертить бездитныхъ, грезъ вторигные браки и грезъ возстановление стемени, что одни и тъже лица справедливо могли считаться дътьми разныхъ отцевъ, то мнимыхъ, то подлинныхъ» (<sup>1</sup>)... Такъ, по сло-

<sup>(1)</sup> Евсев. Ист. церк. кн. 1. гл. 7. стр. 30 - 31.

вамъ Юлія, явились предки различныхъ именъ у юсифа. «Матеанъ, говоритъ онъ, происходивний отъ рода Соломонова родилъ Іакова, а по смерти Матеана Мелхій, принадлежавший къ роду Наеана, родилъ отъ тойже жены Илія. Такимъ образомъ Іаковъ и Илій были единоматерними братъями. Когда же Илій были единоматерними братъями. Когда же Илій умеръ бездѣтнымъ, то Іаковъ возставилъ ему съмя, родивъ Іосифа, который, значитъ, по природъ принадлежалъ Іакову, а по закону – Илію. Вотъ отъ чего Іосифъ является сыномъ того и другаго» (<sup>1</sup>). Итакъ, во Юлію африканскому, происхожденіе родовъ, которые сводятся ев. Матееемъ и Лукою – въ лицъ Іосифа, можно представить въ слъдующей таблицъ:

Давидъ

| Соломонъ |                     | Наоанъ | -          |
|----------|---------------------|--------|------------|
| Матоанъ  | жена сначала Матоа- | Мелхій |            |
|          | на, потомъ Мелхія.  |        |            |
| Іаковъ   | жена сначала Илія,  | Или    |            |
|          | потомъ Іакова.      |        |            |
| Тосифъ   |                     | , -    | <i>,</i> : |

Очевидно, что Юлій африканскій опускаеть Матоата и Левія, которые у евангелиста Луки (3, 23) помѣщаются между Иліемъ и Мелхіемъ. Думаютъ, въ объясценіе этого, что ему измѣнила въ этомъ случав память и онъ поставилъ одно имя вмѣсто другаго, или, что въ экземпляръ евангеля, который

(<sup>в</sup>) Евсев. Истор. церк. кн. І. гм. 7. стр. 32. СОБ. II.

12

читалъ онъ, имена Матоата и Левія были пропуцены. Какъ бы то ни было, впрочемъ, - перемъна имени, какъ справедливо замъчаютъ ('), не измъняетъ сущности свидътельства Юлія африканскаго. На этомъ основании въ таблицъ родовъ, представленной Юліемъ африканскимъ, вмъсто имени Мелхія, ставятъ обыкновенно имя Матоата (2). Въ этомъ послъднемъ видъ и извъстенъ издавна этотъ способъ соглашения разностей въ родословіяхъ евангелистовъ. Нужно замътить, что Юлій африканскій выдаеть эту мысль не за свою догадку или чье либо предположение, но за свидътельство самихъ сродниковъ Спасителя по плоти, а Калметъ въ своемъ разсуждения о родословіяхъ (dissertatio de genealogia) замъчаетъ, и совершенно справедливо, что всъ почти древніе толковники говорили о разностяхъ въ родословіи совершенно согласно съ Юлемъ африканскимъ, и что свидътельство послъдняго подтверждается свидътельствомъ почти всъхъ св. отцевъ Церкви (<sup>8</sup>).

Принявъ такое объясненіе касательно ближайнижъ предковъ Іосифа, можемъ расширить его и приложить, какъ и дълаютъ это, и къ разностямъ въ указаніи предковъ Салаониля (если онъ одно и тоже лице). Іехонія, говорятъ, оставилъ

(1) Osscrays. Biblisch. Comment. üb. Schrift. d. N. T. B. 1.

(\*) Почитая его лицемъ отдельнымъ отъ Матеана, какъ и прязнаетъ это большая часть толковниковъ.

(\*) Изъ греческихъ св. отцевъ этого мнънія держагся св. Григорій богословъ (Carm. *пері тії тії Хрізї уенеалоуіас*), Өсофилактъ, Дамаскинъ (Ивлож. веры гл. 14. о родословін Господа).

бездътную вдову, которая сдълалась женою потомка Давидова отъ Наоана, именно Нирія. Поэтому рожденный отъ нихъ сынъ — Салаоіиль былъ по природъ сыномъ Нирія, а по закону—сыномъ Іехоніи (<sup>1</sup>). Такимъ образомъ изъ ужичества легко объясняются всъ кажущіяся разности въ родословіи ев. Матоея и Луки (<sup>2</sup>).

2. Извъстенъ и другой способъ примиренія кажущихся разностей въ родословіи ев. Матея и Луки, основанный на другомъ законъ о наслъдствъ, который, подобно закону ужичества, могъ давать двоякое происхожденіе одному и томуже лицу (Числ. 32, 41. Неем. 7, 62). По этому закону мужъ имълъ право и долженъ былъ вписываться въ потомство своей жены, если она получала наслъдство. Какъ и законъ объ ужичествъ, законъ о наслъдствъ прилагается обыкновенно ко всъмъ разностямъ въ родословіяхъ евангелистовъ, начиная съ разности въ указаніи предка Салаенилева и кончая предкомъ Іосифа. Такъ, говорятъ,

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Остается при этомъ не объясненною только разность, состоящая въ томъ, что евангелистъ Лука-вмѣсто Авіуда, названнаго у ев. Матоея, указываетъ между сынами Зоровавеля — Рисая, который также не поименованъ въ книгѣ Паралипоменонъ, какъ и Авіудъ. Но послѣ того, что сказано уже въ объясненіе кажущагося несогласія ев. Матоея съ писателемъ книги Паралипоменонъ о различныхъ именахъ сыновъ Зоровавеля, о томъ, что пис. 1 кн. Пар. указываетъ не всѣхъ сыновъ Заровавеля, какъ это открывается изъ свидѣтельства другихъ ветховавѣтныхъ писателей и т. д., разность эта не можетъ возбуждать вопросовъ.



<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Подобнымъ же образомъ объясняютъ и разность въ происхождени Матеана или Матеата отъ Елеазара (по ев. Матеею) и Левія (по ев. Лукѣ) тѣ, которые почитаютъ эти имена за обозначеніе одного и тогоже лица. См. С. Compl. XXI. р. 381.

что посль Іехонія осталась дочь, вступившая въ замужство за сына Нирія, Салаоіиля, который поэтому долженъ былъ числиться и въ потомствъ Іехоніи. Такъ объясняютъ двоякое происхожденіе Матеана или Матеата отъ Елеазара и Левия. Такъ, наконецъ, объясняютъ и различе въ именахъ предковъ Іосифа, предполагая, что онъ, будучи сыномъ Іакова, вошелъ въ родовую линио Илія, чрезъ обручение съ Дъвою Мариею, дочерию Илія, иначе называвшагося Іоакимомъ. Но, не говоря уже о томъ, что основанное на такомъ законъ родство еще болъе не прямое, чъмъ родство по закону ужичества, - мнъне это, очевидно, въ послъдней части своей (т. е. въ объяснения касательно предковъ Іосифа) необходимо предполагаетъ, что евангелисты ведуть родословную не чрезь юсифа только, а и чрезъ предковъ Дъвы Маріи, н потому не можеть имъть самостоятельнаго значеня. Его обыкновенно связывають съ этимъ последнимъ третьимъ предположениемъ о томъ, что евангелисты исчисляютъ предковъ не Іосифа только, но и дъвы Маріи (1).

3. Это послъднее предположение, неновое по времени явления, въ послъднее время стало очень употребительнымъ и признается самымъ удобнымъ къ объяснению разностей въ родословияхъ евангелистовъ Матеея и Луки. Правда, противъ него можно возразить, какъ и возражаютъ, что 1) у јудеевъ не

(\*) O.w.raya. Biblisch. Comment. B. 1.

было въ обычат вести родословныя по женскому кольну ('); 2) по такому способу примирения не объяснимо то, какимъ образомъ въ обоихъ родословіяхъ, веденныхъ чрезъ двъ различныя родовыя лини, могутъ встръчаться одинаковыя имена, напр. Салаония и Зоровавеля, которыя, очевидно, принадлежать однъмъ и тъмъ же лицамъ, и --- 3) не понятно, почему не встръчается въ евангеліяхъ имя отца Богоматери Іоакима, имя, которое всегда давало ему преданіе Церкви, если дъйствительно исчисляется и ея родъ, а не одна только родовая линія Іосифа. Но отвъты на это очень не трудны. — 1) У іудеевъ, дъйствительно, не были въ употреблении родословія по женской линіи; но, описывая безсъменное, сверхъестественное рождение Спасителя отъ Дъвы, евангелисты могли стать выше такого обычая и не соблюсти его. Это тъмъ болье въроятно, что евангелистъ Матеей, какъ мы уже видъли, вводить въ свое родословіе и лица женскаго пола въ твхъ случаяхъ, когда онъ имъли особенное отношение къ происхождению отъ нихъ Мессіи. 2) Нисколько не удивительно и совпаденіе родовъ Іосифа и Дъвы Маріи въ однъхъ и тъхъ же лицахъ. Оба они происходили отъ одного и тогоже корня – Давида. Таково постоянное преданіе Церкви касательно происхожденія Богоматери (2). Къ томуже, по обычаямъ іудей-

<sup>(1)</sup> Златоуст. Бесёд. на еванг. отъ Матеел 2. стр. 32. М. 1846.

<sup>(2)</sup> То обстоятельство, что св. Дава Марія была родственницею Елисаветы, жены Захарія, происходившихъ отъ колтна Леві-

скимъ, св. Дъва и не могла бы быть обручена Іосифу, если бы не происходила изъ одного и тогоже съ нимъ рода и племени. Ясно, слъдовательно, что двъ отрасли одного и тогоже рода могли сходиться въ извъстныхъ лицахъ или могли быть сведены евангелистами въ лицъ извъстныхъ, замъчательныхъ, общихъ имъ родоначальниковъ. 3) То правда, что въ предани Церкви богоотецъ постоянно извъстенъ съ именемъ Іоакима; но съ другой стороны и несомнънно, что въ іудейскомъ предании отецъ Богоматери извъстенъ подъ именемъ Илія ('). Какимъ образомъ могла произойти такая разность въ его наименовании у христіанъ и іудеевъ, это объясняется изъ того, что имена Илій, Эліакимъ, Іоакимъ у іудеевъ были однозначущими (<sup>2</sup>). Такимъ образомъ предположение, что евангелисты въ родословіяхъ Спасителя исчисляютъ предковъ и Іосифа и Дъвы Маріи, не заключаетъ въ себъ никакихъ несообразностей, а можетъ быть принято, тъмъ болъе, что весьма легко и удобно объясняетъ представляющияся разности въ родо-

- (\*) Owber. Lightfoot. Cm. Rosenmill. Scholia.
- (2) Calmet. Dissert. de genealogia.

ина, а не Іудина, не можетъ служить опровержениемъ мысли о происхождении ея отъ Давида. Въроятно, кто нибудь изъ предковъ Маріи отъ колѣна Іудина вступилъ въ родство съ семействомъ изъ племени Левіина (бл. *Август*. in lib. jud. quaest. 47). Точно также не можетъ имѣть значенія при единогласномъ свидѣтельствѣ преданія и то, что въ такъ называемомъ «завѣтѣ 12-ти патріаховъ» (см. *Fabric*. Cod. Pseudepigraph. V. T.) говорится, что Мессія долженъ произойти отъ колѣна Іудина и Левіина вмѣстѣ; на основаніи чего нѣкоторые и приписываютъ Іосифу происхожденіе отъ Іуды, а Дѣвѣ Маріи — отъ колѣна Левіина.

словіяхъ и всего ближе отвъчаетъ цъли евангелистовъ при изложеніи родословія Спасителя, доказать Его царственное происхожденіе по плоти отъ рода Давидова. При такомъ предположеніи евангельскія родословія будутъ указывать Его происхожденіе отъ Давида и по (мнимому) отцу и по матери.

Кто же изъ евангелистовъ исчисляетъ предковъ Іосифа и кто — Дъвы Маріи?

Въ то время, какъ явилось предположение, что въ родословіяхъ евангелистовъ исчисляются предки и Іосифа и Дъвы Маріи, предположеніе это связано было съ мнъніемъ, что ев. Матеей излагаетъ родословную Іосифа, а ев. Лука – Дъвы Маріи. Въ такомъ видъ и оставалось оно, по пренмуществу, до самаго послъдняго времени. Вообще, это мнъне общепринятое и самое распространенное. Вотъ доказательства, которыя могутъ подтверждать его: 1) евангелистъ Матеей писалъ свое евангеліе преимущественно для христіанъ изъ іудеевъ и имълъ въ виду вообще іудейское невъріе въ Іисуса Христа, какъ Мессію. Поэтому онъ имълъ менъе побуждени и возможности отступить отъ обычая іудеевъ, считать роды только по мужеской линии, чъмъ ев. Лука. 2) Но главное – въ томъ, что имя Илія, отца Богоматери, тожественное, по такому предположению, съ именемъ Іоакима. встръчается въ родословіи ев. Луки, а не Матеея (1).

(1) Rosenmil. Schol. in N. T. Calmet. Dissert. de genealogia, .

Принимая такое мнъніе, обыкновенно соединяють его отчасти съ мнъніемъ, основаннымъ на ваконть о наслъдствъ и усыновленіи, и въ текств евангелія отъ Луки предъ словомъ «Иліевъ» вставляютъ слово «зятя», предполагая, что надобно понимать его такъ: «мнимый сынъ юсифа, зятя Илія, который былъ отцемъ Дъвы Маріи».

Въ послъднее время, впрочемъ, встръчается мнъніе и совершенно противоположное, въ пользу того предположения, что ев. Матоей исчисляетъ предковъ Дъвы Маріи, а ев. Лука – предковъ Іссифа ('). Его основывають 1) на томъ, что тожество именть Илія и Іоакима не можетъ быть доказано со всего несомнанностио, а 2) на томъ, что ев. Матеей намъревался изложить родословіе Спасителя въ смыслъ рождения естественнаго, потому что началь исчисленіемъ родовъ естественныхъ отъ Авраама до Давида, а между твиъ самъ, тойже первой главъ (ст. 18-20), говорить, въ что Іосифъ не быль отцемъ Іисуса Христа по природь, слъдовательно онъ не могъ излагать родословія Іосифа, которому только обручена была Двва Марія. На неизбъжный при этомъ вопросъ: какимъ же образомъ явилось имя «Іосифа мужа Маріина» въ родословія евангелиста Матеея, отвъчають замьчаніемь, что чтеніе такое неправильно и произошло отъ перенисчика, который вмъсто



<sup>(1)</sup> Annal. de Philosophie Chretiénne 1863. Aout. sur la genealogie de notre Seigneur J. Chr. Христ. чтен. 1864. ноябрь: «Родословія І. Христа».

Инахім прочиталь Инбир, а потомъ, зная, что св. Іосифъ быль не отцемъ, а нареченнымъ мужемъ св. Дъсы Мари, замънилъ слово «отецъ» словомъ «мужъ» (н эти слова на греческомъ языкъ очень сходны по буквамъ : πατήο – ανήο). Правильное чтеніе текста 16 ст. 1 гл. ев. отъ Матоея, по мнъню такихъ толковниковъ, должно быть слъдующее: «Іаковъ же роди Іоакима, отна Маріина». Догадку свою о неправильности въ чтении этого стиха, въ нынъшнемъ переводъ ев. отъ Матеея, они подтверждаютъ темъ извъстнымъ историческимъ обстоятельствомъ, что евангеліе отъ Матеея сначала было написано на еврейскомъ языкъ и сохранилось только въ греческомъ переводъ, въ которомъ могли быть и действительно замечаются въ нъкоторыхъ мъстахъ ошибки или писца или переводчика (имя Іереміи вм. Захаріи: гл. 27 ст. 9). Мнъніе это болъе остроумно, чъмъ основательно, и въ степени въроятности должно уступить первому, болве извъстному и общепринятому-о томъ, что евангелистъ Матоей исчисляетъ предковъ Іосифа, а евангелистъ Лука – Дъвы Маріи. Основанія, приводимыя въ подтвержденіе его, довольно шатки, а требование изменения въ чтении текста произвольно и не имъетъ за себя ни одного свидътельства отъ времени болье или менье древняго. Все достоинство этого предположеныя въ томъ, что чтеніе «Іоакима отца Марін» вводить въ последній отдълъ родословія еще новаго члена-Дъву Марію-и тъмъ даетъ, между прочимъ, возможность разръщить недоумъніе касательно видимаго недочета родовъ въ этомъ отдълъ родословія (').

Такимъ образомъ, кажущееся несогласіе между евангелистами Матееемъ и Лукою въ родослови Інсуса Христа легко уничтожается двумя предположениями, - или тъмъ, что одинъ изъ евангелистовъ изображаетъ происхождение его естественное, а другой — по закону ужичества, или тъмъ, что одинъ исчисляетъ предковъ Іосифа, а другой предковъ Дъвы Маріи. Первое предположение имъетъ за себя свидътельство древности; второе, не заключая въ себъ никакой несообразности, особенно легко и просто объясняетъ всъ кажущияся несогласія въ родословіяхъ. Которое бы изъ этихъ предположений мы ни приняли, историческая достовърность евангельскихъ родословій останется одинаково неприкосновенною и одинаково доказано будетъ дъйствительное происхождение Спасителя по плоти отъ царскаго Давидова рода, потому что и самый законъ ужичества имълъ значение только для лицъ одного рода.

Ст. 17. Вспъхъ же родовъ отъ Авраама до Давида родове гетъренадесяте: и отъ Давида до преселенія вавилонскаго родове гетыренадесяте: и отъ преселенія вавилонскаго до Христа родове гетыренадесяте.

Въ заключение родословія евангелистъ Матоей говоритъ о раздълении его на три четырнадцати-

(в) Смотр. ниже.

численные отдъла. Первое, что здъсь обращаеть на себя внимание, — это недочетъ родовъ въ послъднемъ отдълъ родословія. Въ первомъ отдълъ, отъ Авраама до Давида, 14 родовъ; во второмъ, отъ Давида до плъна, также 14; а въ третьемъ, отъ плъна до Христа включительно, только 13 родовъ.

Въ объяснени этого толковники раздъляются на два разряда: одни не находятъ, а другіе находятъ нужнымъ и сообразнымъ съцълно родословія включать въ него самого Спасителя (<sup>4</sup>).

Изъ первыхъ, — одни, для полнаго счета родовъ, дважды считаютъ Давида и дважды Іосію. Первый отдълъ родословія, по ихъ мнѣнію, кончается Давидомъ. Имъ эсе начинается и второй, заключающися Іосіею. Третій, по ихъ счисленію, начинается тѣмъ же Іосіею и кончается Іосифомъ. — Счисленіе, не имъющее для себя почти никакихъ основаній и произвольное ! Другіе, признавая несомнѣннымъ, что во второмъ отдѣлѣ родословія между Іосіею и Іехоніею нужно помѣстить Іоакима, случайно опущеннаго въ нѣкоторыхъ кодексахъ, вносятъ его въ родословіе и считаютъ *дваэсды*, кончая имъ второй отдѣлъ, и имъ же начиная третій. Основаніемъ для этого признаютъ

<sup>(1)</sup> Нѣкоторые, какъ напр. Ольсгаузенъ, не почитаютъ умѣстнымъ включать въ родословіе самого Івсуса Христа на томъ основаніи, что на Него нужно смотрѣть, какъ «на цвѣтъ всего родословія». Но такое основаніе удобно можетъ быть обращено и въ пользу противоположнаго мнѣнія. Если Онъ есть исполненіе и «цвѣтъ» всѣтъ родовъ, до Него бывшихъ; то, очевидно, можетъ быть признанъ заключительнымъ членомъ всего родословія. Olabaus. Bibl. Comment.

то, что Іоанимъ, строго говоря, жилъ ни до, ни посмъ переселенія вавилонскаго, а во время самаго переселенія, и потому могъ быть для евангелиста заключительнымъ членомъ второй части родословія и начальнымъ третьей (<sup>1</sup>).

Но большая часть толковниковъ и между ними нъкоторые отцы Церкви, какъ напр. бл. Өеофилактъ болгарский, не находятъ никакой несообразности въ предположении, что ев. Матоей самого Спасителя почиталь ваключительнымъ членомъ родословія. Принимая это, чтобы дополнить видимый недостатокъ одного члена въ родословной, обыкновенно или вносятъ амя Іоакима въ концъ втораго отдъла родословія (не считая его дважды), или считаютъ дважды Ісхонію, руководясь словами евангелиста : Іосія же роди Іехонію и братію его въ преселеніе вавилонское. По преселенія же вавилонстьми Іехонія роди Салавіиля (ст. 11 и 12). На основанія этого заключають, что ев. считаль Іехонію дважды,заключительнымъ членомъ второй части родословія, и начальнымъ — третьей, начинающейся временами послъ плъна. Ісхонія-въ преселеніе вавилонское или во времена плъна (еті ті истоинсбіас), по такому мнънно, - послъдній членъ втораго отдъла; и Іехонія же — по преселеніи вавилонстъмъ (ната ту) истоихебіач) начальный-третьяго (2). Наконецъ, новъйщее мнъніе, предлагающее чтеніе:



<sup>(1)</sup> Calmet. Comment. in 1 cap. ev. Matthaei.

<sup>(\*)</sup> Meyor's Commont. üb. d, Ev. Matth.

«Іоакима, отца Маріи» вмъсто «Іосифа, мужа Маріяна» (ст. 16), для пополненія кажущагося недочета родовъ въ послъднемъ отдълъ родословія, вмъсто одного члена рода—Іосифа, вводитъ двухъ: Ісакима и Дъву Марію.

Самыми естественными и основательными изъ всъхъ этихъ объяснений нужно признать тв два, которыя вводятъ въ родословіе южима, или считаютъ дважды Іехонію, признавая заключительнымъ членомъ всего родословія самого Іисуса Христа.

Но для чего такое раздъление родовъ? Какую цъль имълъ св. евангелистъ при такомъ раздълени родословной Спасителя?

Одни полагають, что такое раздъленіе родословія сдълано и въ заключеніе его высказывается или повторяется евангелистомъ для облегченія памяти читателя, 'для удобства въ запоминаніи родословной таблицы ('). Но это — цъль чисто внъцняя, основанная не на существъ дъяа, и ей одной недостаточно. Другіе говорять, что евангелясть слъдоваль въ этомъ случав обычаю удеевъ и особенно іудейскихъ развиновъ, любирнихъ остроумныя сближенія нообще и въ частности въ цифрахъ (<sup>2</sup>). Но такая цъль, если она одна имълась въ виду, недостойна евангелиста. Полкертвовать въ нёкоторой мъръ исторического точностно для одной внѣшней формы въ нэложения и при-

- (\*) Pol. Sinops. critic.
- (\*) Rosenmill. Schol. u gp.

томъ для того, чтобы понравиться грубому вкусу іудейскихъ раввиновъ, которые, дъйствительно, жертвовали внутреннимъ для внъшняго, евангелистъ, безъ сомнѣнія, не могъ. Нужно принять, что раздъленіе родословія у ев. Матоея не есть дъленіе только внъшнее, что вмъстъ съ нимъ соединяется особенный глубокій смыслъ.

Общее раздъление родословія на три отдъла въ основани своемъ имъетъ три весьма значительные періода въ жизни еврейскаго народа, начинающіеся весьма важными эпохами. Періодъ отъ Авраама до Давида обнимаетъ начало образованія еврейскаго народа и времена осократи до учрежденія царской власти и явленія царя, родоначальника Мессіи. Другой періодъ-времена царей до потери народной самостоятельности чрезъ плънъ въ Вавилонъ. Наконецъ, третій времена возстановленія самостоятельности народа до явленія самого Мессіи. Такое основаніе для общаго раздъленія свидътельствуетъ о знаменательности и частнаго разатьленія родословія на 14 родовъ въ каждомъ отавль ('). Такимъ образомъ раздъление родословія на три части, а родовъ на 14 въ каждой изъ нихъ знаменательно и заключаетъ въ себъ, безъ сомнъня, тотъ глубокій смыслъ, что судьбы предковъ Богочеловъка также дивны, какъ полна чудесъ вся вообще исторія народа еврейскаго, также знамена-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Тъмъ болѣе, что самое число послѣдняго дѣленія, какъ происходящее отъ 7, умноженнаго на 2, есть число священное и знаменательное.

тельны, какъ знаменательны и главнъйшія происшествія въ жизни народа Божія, что судьбы предковъ Богочеловъка совершались и устроялись подъ непосредственнымъ и особеннымъ дъйствіемъ Божественнаго провидънія, какъ и все вообще въ жизни избраннаго Богомъ племени, что имъло болъе или менъе близкое отношение къ явлению Мессии. При такомъ и только при такомъ объяснении возможны и получають свое значение и другія выцисуказанныя объясненія, которыми предполагается, что ев. Матеей избралъ такое дъленіе и счисленіе родовъ или по обычаю іудейскихъ раввиновъ, или для облегченія памяти читателя. Особенность во внъшнемъ выражени, которая была обычною и оказалась удобною, евангелистъ избралъ для выражения особенной знаменательной мысли по отношению къ родословію Спасителя.

**X**....

#### (продолжение будеть)

Digitized by Google •

# CJOBO

### въ день преставления святителя гурія, перваго архіюнископа вазанскаго.

Богъ нъсть Богъ мертвыхъ, но живыхъ, вси бо тому живи (Лук. 20, 38).

Посяв этого должно быть понятно для насъ, братія, почему Господь и Спаситель нашъ Іисусъ Христосъ утѣшалъ апостоловъ своихъ, предъ разлукою съ ними, тѣмъ, что въ домѣ Отца Его много обителей и что Онъ своею крестною смертію приготовитъ имъ мѣста въ этихъ обителяхъ (loaн. 14, 2), а св. ап. Павелъ свое разлученіе отъ узъ сего твла смерти предпочиталъ жизни на землѣ такъ, что свою смерть почиталъ пріобрѣтеніемъ для себя (Фил. 1, 22. 27), принявшимъ же отъ него благовѣствованіе спасенія внушалъ, чтобы

не печалнлись о умершихъ, какъ прочіе, не имъющіе надежды (1 Сол. 4, 13). Ибо что страшнаго и прискорбнаго можетъ быть въ смерти нашей, когда Богъ нъсть Богъ мертвыхъ, но живыхъ, когда Ему всъ живы? Если мы приняли обиліе благодати и даръ праведности; то будемъ царствовать въ жизни посредствомъ Іисуса Христа (Рим. 5, 17), потому что Онъ пришелъ для того, чтобы мы имъли жизнь, и имъли съ избыткомъ (Іоан. 10, 10).

Итакъ, если у Бога, источника жизни, нътъ мертвыхъ, но всъ живы; то первое, что должно въ смерти нашей озабочивать насъ, есть то, чтобы намъ научнться не бояться суда смерти (Сир. 41, 5). Ибо, что такое теперь смерть для насъ, искупленныхъ крестною смертію Господа и Спасителя нашего Іисуса Христа? Чрезъ нее тью наше избавляется отъ смерти ввчной, потому что оно, умирая, свергаетъ съ себя то, что сообщиль ему гръхъ, и принимаетъ то, что даровала ему божественная благодать, потому что послв того, какъ духъ нашъ, по разлучения съ твломъ свонмъ, возвращается къ Богу, даровавшему его намь, наше трло, чрезъ тлъніе въ земль, начинаеть готовиться къ нетленію и безсмертію, въ которыхъ, въ день всеобщаго воскресения, изыдуть всв. находящиеся во гробахъ. Почему желать, чтобы не было для насъ смерти, значить желать прекращенія милосердія Божія къ намъ грынымъ; значить отказываться отъ истиниаго

COF. 11.

12

нашего блага, потому что рабамъ Господнимъ, исходящимъ отъ тъла и приходящимъ къ Богу, смерть не есть смерть, но преставление отъ печальнъйшихъ на полезнъйшая и сладостнъйшая, и на упокоение и радость.

То справедливо, что къ смерти не были равнодушны и великіе подвижники въры и благочестія, потому что и они не хотъли совлечься, но облечься, чтобы смертное поглощено было жизнію (2 Кор. 5, 4); но они, желая этого, желали уничтоженія не смерти для себя, но послъдствій, какія произвелъ гръхъ въ нашемъ тълъ, потому что живо чувствовали, что, водворяясь въ этомъ тълъ смерти, устранены отъ Господа (2 Кор. 5, 6).

Другое, что мы должны постараться приготовить себв кодню смерти нашей, есть то, чтобы намъ умереть въ надеждв воскресенія въ жизнь ввчную, т. е. умереть въ уввренности въ томъ, что когда явится Христосъ, жизнь наша, тогда и мы явимся съ Нимъ во славъ (Кол. 3, 4), и такимъ образомъ всегда будемъ съ Господомъ (1 Сол. 4, 17). Пока въ насъ не будетъ этой уввренности, дотолъ безъ ужаса мы не будемъ помъншлять о неизбъжномъ нашемъ долгъ умереть, и встръчать смерть безтрепетно, потому что смерть не стяжавшихъ надежды живота въчнаго есть ужаснъйщее бъдствіе. Ибо смерть такого рода людей есть начало смерти ихъ въчной, начало отторжения ихъ отъ лона Авраамова на всю без-

**:..** 

конечную въчность (Лук. 16, 22), потому что для нихъ, съ окончавиемъ земной жизни, навсегда затворятся двери царствія небеснаго, и они будутъ брошены безвозвратно въ огнь неугасимый, гдъ будетъ плачъ и скрежетъ зубовъ (Мато. 22, 17), и гдъ червь не умираетъ и огонь не угасаетъ (Марк: 9, 44).

Но чъмъ мы можемъ приготовить себя къ тому, чтобы намъ, немощнымъ, не бояться суда смертя? — Яснымъ познаніемъ, по желанію св. апостола, въ чемъ состоить надежда нашего приаванія Богомъ, и какое богатство славнаго наслядія Его для святыхъ (Ефес. 1, 18). Ибо отъ чего умершіе уже во Іисуся, всв святые, которыхъ св. Церковь представляетъ намъ какъ образцы для подражанія, не только не чуждались сметри, но, напротивъ, воздыхали, желая облечься въ небесное свое жилище? Отъ того, что знали, что когда земный нашъ домъ, сія хижина раврушится, мы имвемъ отъ Бога на небесахв домъ нерукотворенный, въчный (2 Кор. 5, 1. 2). Безъ сомнания, и мы пріобратемъ подобныя чувотва къ смерти своей, если будемъ пристально смотръть не на видимое, но на невидимое (2 Кор. 4, 18), если будемъ твердо помнить о почести вышияго званія нашего во Христв Інсусь (Фил. 3, 14). Ибо прекращения вастоящей земной жизни, и преселения въ вную-, въчную, обыкновенно не желаютъ только не имвющіе понятія о блаженновъ уповани и явлении славы великаго

13\*

Бога и Спасителя нашего Інсуса Христа (Тит. 2, 13), потому что ихъ богъ чрево, и слава ихъ въ срамъ; они мыслятъ о земномъ (Фил. 3, 19).

Что касается того, чтобы намъ, въ уповани живота ввчнаго, вступить въ путь всея земли, когда Господу угодно будеть воззвать насъ въ въчный нашъ домъ; то уповане это пы моженъ пріобръсти только идя путемъ, ведущимъ въ животь (Мат. 7, 14), т. е. путемъ совершенной покорности слову Божно и безпревословной въры въ то, чему учитв оно, - путемъ нокренняго и глубокаго сознания о томъ, что мы - гръшники, подлежащие гизву Божно (Рим. 3, 9-25),-путемъ непреставной молитвы (1 Сол. 5, 18), - путемъ непрерывной и неустанной борьбы со врагами своего спасенія (Ефес. 6, 11), - путемъ самоотверженія (Мато. 8, 38) и распятія своей плоти съ ся страстьми и похотьми (Гал. 6, 4). Ибо, когда св. апостолъ Павелъ выразилъ свою увъревность въ томъ, что ему готовится вънецъ правды, который Господь воздастъ ему и всъмъ возлюбивциниъ явление Его?-Посль того, какъ самъ подвигомъ добрымъ подвизался, течение совершилъ, въру сохраниль (2 Тим. 4, 7. 8).

Итакъ, ублажая преставление св. первосвятителя нашего Гурія изъ временной жизни въ къчную, будемъ, братія, держаться, по ученію и примъру его, въчной жизни, къ которой и мы призваны (1 Тим. 6, 12). Покориание сто руководству на пути къ ней, мы, безъ сомитнія, приведемъ

себя въ такое состояніе, что возможемъ, встуная во врата въчности, сказать, по примъру псалмопъвца: аще и пойду посредљ сљни смертныя, не убоюся зла, яко ты, Господи, со мною еси (Псал. 22, 4), потому что всеблагій Господь Богъ нашъ хотъніемъ не хощетъ смерти гръшника, но чтобы онъ обратнася и былъ живъ. Аминь.

## РЪЧЬ

a,

#### ПО ВЫБОРЪ СУДЕЙ (\*).

Теперь къ вамъ, мужи почтенные, съ согласія сословія своего выбранные быть судіями земли, къ вамъ обращаемъ слово свое. Возлюбите правду мудрствуйте о Господъ въ благостыни, и въ простотъ сердца взыщите Его (Прем 1, 1).

Правда, какъ основа всъхъ дълъ Божіихъ (Псал. 110, 7. Рим. 3, 21. 22), должна быть вожделънна для всякаго, созданнаго по Богу въ правдъ (Ефес. 4, 24). Тъмъ вожделъннъе должна быть она для васъ, выбранныхъ судить землю среди облеченныхъ въ правду (Ефес. 4, 24) и готовыхъ клятвою засвидътельствовать, что будете творить дъло свое по правдъ. Правда судьи есть правда правдъ, праведнъйшая правда, единственная прав-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Провзнесена была въ 1860 г. вслъдъ за помъщенною выше (стр. 157 — 160).

да (Втор. 16, 20). Она утверждаетъ престолы (Притч. 16, 12), обходя и исправляя ихъ (Притч. 20, 28. 25, 5), возвышаетъ народы (Притч. 14, 34), произращая имъ миръ и благоденствіе (Псал. 71, 33. 15), и возвеличиваетъ творящихъ ее (1, Царств. 2, 10. Притч. 29, 4), содълывая ихъ истинными гражданами (leзек. 18, 5—18) и умножая съмя ихъ на землъ съ низведеніемъ благословенія на родъ ихъ, славы и богатства въ домы ихъ (Псал. 111, 2, 3). Потому-то она, какъ и человъкъ, безсмертна (Прем. 1, 15). Возлюбите жаждому старайтесь воздать все, что только должно, и никому не бывайте должными ничъмъ, кромъ любви (Рим. 13, 7. 8)

Всѣ судьи земные — богн и сынове Вышняго (Псал. 81, 6), а Вышній, Вогъ, есть разумовъ Господь (1 Цар. 2, 3), праведный во всвхъ путяхъ своихъ (Псал. 144, 17), Богъ на небеси горъ и на земли долу (Второз. 4, 39). Посему, воспріявъ на себя высокое двло — управлять людьми въ правдъ (Прем. 9, 3), не человъческій судъ творя, но Господень (2 Парал. 19, 6), не будьте умаленными въ разумъ суда и законовъ (Прем. 9, 5), не думайте скрыть неправды свои или тмою окрестъ себя, или станами домовъ и судилищъ своихъ (Сир. 23, 25), но судите судъ въ правотъ души (Прем. 9, 3), не позволяя себъ ни въ какомъ случаъ дълать тму свътомъ и свътъ тмою (Иса. 5, 20). Есть Богъ, дающій премудрость, познаніе и разумъ (Притч. 2, 6), назирающій пути и теченія человаческія въ тайныхъ мастахъ (Притч. 5, 21. Сир. 23, 27. 28), судія праведный, всякій день готовый ко гнаву на судящихъ неправду (Псал. 7, 12. 81, 1. 2). Отъ того-то и горе не тамъ только, которые пишутъ лукавство (Иса. 10, 1), нозмаютъ лица въ судъ (Второз. 1, 17) и оправдываютъ нечестиваго даровъ ради (Иса. 5, 23), но и тамъ, которые только глаголютъ лукавое доброе и доброе лукавое (Иса. 5, 20), стыдятся лица человача (Второз. 1, 17), уклоняютъ судъ прищельцу и сиротъ и вдовъ (Второз. 27, 19). По томуже самому, творя судъ праведно, мудрствуйтие о Господль въ благостыни.

И въ простотъ сердиа взыщите Его. Человъкъ, у котораго сердце двоится, какъ нетвердый во всвхъ путяхъ своихъ (lar. 1, 8), не можетъ право ходить по стезъ правды, идущей отъ Бога и приводящей къ Богу, и Духъ Святый отвъжитъ наказанія льстива и не обезвинить хульника оть устень его, -- не простить двоедушнаго, но накажетъ его со всею строгостію (Прем. 1, 5. 6), свойственною открывающему глубокая и сокровенная и свъдущему во тмв (Дан. 2, 22). На то и выбраны вы всъмъ сословіемъ овоимъ, чтобы судить праведно, сохранять законъ, ходить согласно съ волею Божіею (Прем. 6, 4), не кривя порученными вамъ дълами ни предъ камъ, ни для кого и ни за что. И не на небъ быть судьями выбраны вы, но на земль, дарованной нъкогда въ обладаніе человъку (Быт. 1, 28), а впослъдствіи подпавшему подъ владычество страстей. Здъсь-то, между людьми, и взыщите Господа въ простоть праведнаго сердца вашего. Всевышній Владыка правды, какъ нелицепріятный, не усрамится вельможи, яко мала и велика (Прем. 6, 7), но правдою своею истяжетъ всъ дъла его, и помышленія его испытаетъ, и судъ жесточайшій надъ нимъ сотворитъ (Прем. 6, 3. 5), а какъ любвеобильный, всякое добро, праведно сдъланное вами другимъ, приметъ такъ, какбы сдълано было оно Ему самому (Мато. 25, 34-40).

Примите наказание по словесемъ моимъ, и полезно будетъ вамъ (Прем. 6, 27).

Digitized by Google

# О ПРЕИМУЩЕСТВАХЪ НАСТОЯТЕЛЕЙ КАЗАНСКАГО СПАСОПРЕОБРАЖЕНСКАГО МОНАСТЫРЯ ВЪ СВЯЩЕННОСЛУЖЕНИ.

Казанскій Спасопреображенскій, второкласный, монастырь находится внутри городскаго кремля, строеніемъ теперь весь каменный, а вначалъ былъ деревянный. Онъ основанъ, по повелънію и казеннымъ иждивеніемъ благочестивъйшаго государя царя и великаго князя Іоанна Васильевича и по благосдовенію преосвященнъйшаго митрополита московскаго Макарія, въ четвертый годъ по взятіи Казани, св. Варсонофіемъ, прибывшимъ въ Казань вмъстъ съ первымъ архіепископомъ казанскимъ св. Гуріемъ. Въ тоже время, по указу Іоанна Васильевича и по благословенію митрополита Макарія, учреждено было въ немъ и настоятельство архимандричье: въ каковый санъ произведень быль твмъ же митрополитомъ й въ 1555 году присланъ въ Казань упомянутый св. чудотворецъ казанскій Варсонофій, впоследствія бывший спискономъ тверскимъ. Следоваение за нимъ настоятеля-архимандриты отправляли священнослужение по обыкновенному чиноположению до 1668 года, а въ этомъ году, по благословению антихийскаго патріарха Макарія и по грамать московскаго патріарха Іоасафа, вельно всъмъ аржинандритамъ того монастыря навсегда отправлять священнослужение на ковръ съ рипидами и освияльными свъщами. Впоследствия, неизвестно по какой причинъ и съ какого именно времени, такое священнослужение прекратилось безъ всякаго письменнаго запрещенія. Веледствіе сего въ 1742 году, съ приложениемъ копін съ упомянутой патріаршей граматы, послано было изъ монастыря въ святвёшій сунодъ представленіе о возобновлении означеннаго священнослужения : на каковое представление въ томъ же 1742. году и посявдовала резолюція святвйшаго сунода, а въ свау ея получено было въ 1755 году казанскимъ преосвященнымъ частное письмо отъ сунодальнаго оберъ-прокурора. Предлагаемъ здъсь документы эти (').

(<sup>1</sup>) Заниствуемъ ихъ изъ рукописнаго сборника, составленнаго пастоятелемъ (1772 - 1785 г.) казанскаго Спасопреображенскаго

#### копія съ натріаршей граматы.

«Благословеніе великаго господина Іоасафа, патріарха московскаго и всея Россіи, о Святимъ Дусь сыну и сослужебнику нашего смиренія Лаврентію, митрополиту казанскому и свіяжскому.

Писаль ты къ намъ, святващему патріарку, а въ отпискъ твоей написано: Въ прошломъ во обе году (1) билъ челомъ въ Казанъ великону господнну святьйшему Макарію, натріарху Божія града великія Антіохіи и всего востока, каданскаго преображенскаго монастыря архимандрить. Мисанлъ съ братіею, а въ челобитив ихъ напимонастырь ихъ преображенской деватая. сано : степень, а въ божественной службъ ему, архимандриту, не дано ковра, и рипидъ, и свъщъ освияльныхъ, а которые де монастыри въ степеняхъ подъ ихъ преображенскимъ монастыремъ написаны, нижегородской, печерской, спасской, ярославской, и инные многіе, и тэхъ де монастырей архимандритамъ даны въ божественной службъ ковры, и рипиды, и свъщи освильные, и дъйствуютъ съ полною службою божественную луторгію, и по ихъ челобитью, святьйшій Мака-

монастыря архимандритомъ Шлатономъ Любарскимъ, свъдънія е жирни и сочиненіяхъ котораго смотр. въ Чтен. въ импер. обществ. истор. и древн. россійск. год. III. № 7. отд. IV. стр. III — VIII. Москва. 1848 г.

(\*) Т. с. 7176 отъ сопроння міра, нан 1669 отъ рожаества.

рій, патріархъ Божія града великія Антіохін н всего востока, пожаловаль ево, архимандрита Мисанла, благословиль, для почести тоя святыя обители и своего ради приходу въ домъ Спасовъ и чудотворцовъ, велълъ ему, архимандриту, и впредь кто по немъ въ тотъ монастырь инные архимандриты будуть божественную літоргію служить съ коврами, и съ рипидами, и свъщами осъняльными, и о томъ бы тебъ сыну нашему указъ учинить. И мы, святвйшій патріархъ, слушавъ той твоей отписки, пожаловали того преображенскаго монастыря архимандрита, указали ему служить, по благословению святьйшаго Макарія, патріарха антюхійскаго. И какъ къ тебъ сія наша грамота придетъ, и ты бъ, сыну святъйшаго Макарія, патріарха автіохійскаго, и по нашему благословенію казанскаго преображенскаго монастыря архимандриту Мисанлу, и впредь кто по немъ въ томъ монастыръ инные архимандриты будутъ, вельлъ божественную луторгію служить съ коврами, и съ рипидами, и свъщами освияльными. А милость Божія, и великихъ святителей Петра, Алексіа, и Іоны, и Филиппа, московскихь и всея росси чудотворцовъ молитвами и нашего смирения благословение съ твоимъ святительствомъ есть и будетъ нынъ и во въкн» (").

(\*) «У подлинной пишеть тако: Діакъ Іванъ Калитинъ».

Digitized by Google

## 

«Въ прошломъ розьгоду, по сблагословенио овятъйшаго Макарія патріарха антіохійскаго, а потомъ и по данной святвйшаго Іоасафа, патріарха московскаго, преосвященному Ааврентию, митрополиту казанскому, грамотъ, позволено было казанскаго преображенскаго монастыря архимандриту Мисанлу служить съковромъ, сърипидами, и свъщами освняльными, по силъ которой грамоты несколько леть то священнослужение съ освияльными свыцами того монастыря архиманд+ риты и отправлялося, а потомъ нъсколько уже лътъ, незнаемо чесо ради, упущено, и въ свя+ щеннослужения со освия жными свъщами церемоніи не бываеть. А надъ силу той грамоты ни отъ кого никакого запрещения не бывало, а сполько тому лать запущено, того, за многопрошед+ ними летами, не известно, и ныне то священнослужение отправляется токмо съковромъ н рыпидами, а со освняльными свъщами отправлята безъ благословения вашего святвишества я не дерзаю. А преосвященный Лука, спископъ казанскій, по прозби моей приказаль мни о томи повволенія, не имъя никакихъ препятствій, просить отъ вашего святъйшества. Того ради вашего святъйшества всепокорно прошу, по силъ вышеозначенной святвишаго Іоасафа, патріарха московскаго, грамотъ, означенное во ономъ нашемъ спасопреображенскомъ монастыръ со осъняльными свъщами священнослужение, какъ мнъ, такъ и будущимъ по мнъ архимандритомъ отправлять позволить, и о томъ Лукъ, епископу казанскому, опредълить Ея Императорскаго Величества отъ вашего святъйшества указомъ, а съ вышеозначенной святъйшаго Іоасафа патріарха жалованной грамоты сообщаю при семъ для благоразсмотрънія вашему святъйшеству копію. О семъ покорно проситъ вашего святъйшества нижайшій рабъ спасоказанскаго преображенскаго монастыря архимандритъ Іоасафъ. Сентября кі, лаўмы года» (<sup>1</sup>).

въ протоколъ святъйшаго правительствующаго сунода октября гі дня /аўмв года написано:

«По указу Ея Императорскаго Величества святвйшій правительствующій сунодъ, по доноценню казанской епархіи спасопреображенскаго монастыря архимандрита Іоасафа, о позволения въ томъ спасопреображенскомъ монастыръ свяценнослуженія со осъняльными свъщами, по свлъ данной святвйшаго Іоасафа патріарха пре-

(\*) «На томъ доношения момъта "№ /ГСАФ. Подано 1742 года сентября 12 дня. Записавъ въ инигу, написать въ ресотръ въ докладу. Слушано октября 4 дня 1742 года».

освященному Лаврентію, митрополиту казанскому, грамоты, съ которой при томъ доношеніи пріобщена копія, приказали: о позволеніи онаго въ томъ преображенскомъ монастыръ со осъняльными свъщами священнослуженія ему, архимандриту, просить епархіальнаго архіерея Луки, епископа казанскаго, а его преосвященство по усмотрънію своему имъетъ о томъ со изъясненіемъ надлежащихъ обстоятельствъ писать святъйшему правительствующему суноду, и для того съ его протокола ему, архимандриту, дать копно» (<sup>1</sup>).

партикулярное письмо синодальнаго оберъ-прокурора, къ вышеписанному д'влу надлежащее.

Преосвященнъйшій Владыко!

Милостивый государь мой!

«Я, почитая вашего преосвященства ко мнъ милость, всегда стараніе имъю, въ чемъ бы вашему преосвященству показать мою услугу, и для того въ разсмотръніе вашему преосвященству представляю нижеслъдующее: со вступленія моего въ святъйшій сунодъ усмотрълъ по дъламъ, что многихъ епархей въ монастыряхъ архимандриты по грамотамъ патріаршимъ священнослуженіе ис-

<sup>(</sup>в) «Со онаго святийшаго правительствующаго сунода приказаил ониченному архимандриту Іоасачу кошл дана за скринами оберъсекретаря господина Леванидова, секретаря Никичора Слощова, за скриною канцеляриста Михайлы Остолопова».

правляють съ рипиды и со освняльными свыцами на ковръ; съ каковою церемонюю в епархіи вашего преосвященства въ одномъ только въ свіяжскомъ богородицкомъ монастыръ исправляемо бываетъ, а по грамотъ святъйшаго Іоасафа, патріарха московскаго, вельно, епархіи жъ вапреосвященства, И ВЪ СПАСОКАЗАНСКОМЪ шего монастыръ съ таковою жъ церемоніею священнослужение исправлять. Почему прежние въ томъ монастыръ бывшія архимандриты исправляли, а въ имв году архимандритъ Іоасафъ святвйшему суноду доношеніемъ объявляя, что онъ безъ позволенія съ таковою церемоніею священнослуженія исправлять не дерзаеть, просиль о томъ позволенія, и по сунодальному опредъленію велъно тому архимандриту объ ономъ позволенія просить у епархіальнаго архіереа, о чемъ обстоятельнъе можете ваше преосвященство усмотръть изъ приложеннаго при семъ екстракта; не соизволите ль ваше преосвященство, въ прославление имени Божія, и въ славу святъй Церкви, также и въ честь вашему преосвященству, приказать въ вышеписанномъ спосоказанскомъ монастыръ нынъ находящемуся архимандриту священнослуженіе исправлять съ вышеобъявленною церемоніею; ежели жъ, за каковымъ сумнительствомъ, того позволения дать не изволите: то о томъ, съ требованіемъ резолюціи, изволите представить святвйшему правительствующему суноду. Почему

СОБ. II.

13\*\*

Digitized by Google

я для вашего преосвященства мое стараніе употребить одолжаюсь. Въ протчемъ же есмь и всегда съ моимъ почтеніемъ пребуду» (<sup>1</sup>).

(<sup>1</sup>) «У подлиннаго письма приписано тако: Вашего преосвященства! Милостиваго государя моего покорнъйший слуга

Аванасій Львовъж

бі марта матне года. С. в. б.



## О БОРЬБЪ ХРИСТІАНСТВА СЪ ЯЗЫ-ЧЕСТВОМЪ ВЪ РОССІН.

Славяно-русское язычество еще не успъло совершенно развиться, когда начала распространяться въ Россіи христіанская Въра. Оно застигнуто было послъднею на переходной степени отъ непосредственнаго поклоненія силамъ и явленіямъ природы къ олицетворенію этихъ силъ и явленій въ образахъ личныхъ божествъ, отъ первичнаго домашняго служенія богамъ къ служенію имъ общественному съ храмами, опредъленною обрядностію и сословіемъ жрецовъ.

Славянинъ успълъ выработать въ сознани своемъ образы, личности только для низшихъ боговъ, олицетворявшихъ русскую природу съ ея широкими ръками и непроглядными лъсами, водяныхъ, русалокъ и лъшихъ, также для домовыхъ, божествъ семьи и домашняго крова. Эти только божества являются намъ съ ръзко обрисованными личностями, съ вполнъ развитою лич-

соб. Ц.

14

ною жизнію. Имена высшихъ божествъ-Сварога, Перуна, Дажбога-не возбуждаютъ въ умъникакого опредвленнаго представления. Мы не имъемъ свъдъній ни объ ихъ характеръ, ни объ ихъ личной жизни; въ народъ они совершенно забыты. Если ясность и подробность, съ какими въ народъ хранится память о низшихъ богахъ, показываютъ удивительную живучесть върованія, даютъ право заключать о древности и большемъ развити этого върования въ язычествъ; то наоборотъ забвеніе высшихъ божествъ обнаруживаетъ, что въра въ нихъ была сравнительно молода, не успъла пустить кръпкихъ корней въ сознании народа. Такъ по наружному виду дерева можно догадываться о глубинъ и кръпости его корней. Созданіе личностей для высшихъ божествъ требовало большаго отвлечения, мало доступнаго для дътской фантазіи и мысли народа.

За областью поэтическихъ сказаній о лешихъ, водяныхъ, русалкахъ, домовыхъ открывается первобытное поле непосредственнаго служенія предметамъ и явленіямъ природы. «Можно положительно сказать, говоритъ г. Шеппингъ въ своихъ очеркахъ славяно-русской миюологіи, что имена и личности божествъ играютъ самую второстепенную роль въ нашей русской миюологіи. Обоготвореніе же природы и жизни во всъхъ ихъ многоразличныхъ проявленіяхъ, вотъ главнъйшая основа всъхъ върованій нашего язычества. Пъсни, загадки, пословицы и изреченія вся-

Digitized by Google

каго рода, обычныя сравненія и качественные эпитеты носять еще досель въ языкъ нашемъ глубокіе слъды этого наблюдательнаго благоговънія человъка предъ въчными законами природы и жизни».

Въ сохранившихся доселъ остаткахъ языческаго богослужения непосредственное поклонение природъ видимо преобладаетъ надъ олицетвореніями этихъ предметовъ, надъ аллегорическою обрядностію, изъ которой въ развитыхъ върахъ древняго міра выродились, такъ называемыя, языческія мистеріи. Жертвы и молитвы относились непосредственно къ солнцу, Лунъ, звъздамъ, огню, дереву и т. д. Олицетворенія носять еще первичный, наивный характеръ; вотъ народъ нарядилъ въ сарафанъ или зипунъ первый снопъ и представилъ его ликующимъ имянинникомъ; вотъ топятъ соломенную чучелу зимы, составляется хороводъ около троицкой березки-Лады, является на улицъ комическій старикъ-представитель Ярилы или съ гамомъ вдетъ на дровняхъ пьяная масляница съ полштофомъ въ рукахъ. Съ другой стороны, всв подобные обряды измъняются по мъсту, времени, по расположению духа толпы, зависятъ отъ произвола; они еще не успъли окаменъть, сдълаться условными, постоянными и необходимыми, чъмъ отличаются обряды вполнъ опредълившейся въры. Въ одномъ наприм. мъстъ весенній хороводъ кружится около березки, въ другомъ около разряженной чучелы, въ третьемъ около дъвушки. Одинъ и тотъ же предметъ празднования выражается въ различныхъ образахъ въ началъ, срединъ и концъ праздника. Все это показываетъ, что богослужение только лишь стало освобождаться отъ своего первичнаго, непосредственнаго характера, допускало произволъ, зависъло отъ временнаго, случайнаго удоботва и вдохновения.

Очень естественно, что у нацияхъ предковъ не было ни храмовъ, ни жрецовъ; это, кажется, нужно почитать вполив доказаннымь положениемъ нашей исторіи. Храмы и жрецы являются съ развитіемъ общественнаго богослуженія. Но у насъ самая жизнь въ языческое время не развилась до общественности. Когда каждый жилъ замкнуто съ родомъ своимъ, на своемъ мъстъ, то необходимо преобладало домашнее богослужение. Каждая семья молилась отдельно; жрецомъ быль большакъ семейства; изба была самымъ обычнымъ храмомъ. Вотъ почему въ нашей миеодогія болве всего развить мись о домовомъ; вотъ почену также гораздо болве сохранилось у насъ языческихъ обрядовъ зимияго, чемъ летняго полугодія; зима проводится въ избъ, среди семьи; лътомъ крестьянинъ живетъ въ полъ. Семейственвость составляетъ самую отличительную черту русскаго язычества.

Общественное богослужение было еще въ зародьнить. Насколько семейства, даже деревень собирались на игрище «межи селы» и совершали здъсь свои обрядовыя игры и пиры. Эти сборища стали пріурочиваться къ опредъленнымъ мъстамъ, ръкъ, озеру, лъсу и пр., и наложили на послъднія печать особенной святыни. Явились боголъсья, священныя дубровы, камни, криницы, ручьи и озера, которыя доселъ пользуются суевърнымъ почтеніемъ. Всъ подобныя водныя, лъсныя, горныя урочища несомнънно были колыбелью общественнаго богослуженія; при дальнъйшемъ развитія язычества мы увидъли бы на нихъ языческіе храмы. Наиболъе замъчательными начатками опредъленныхъ мъстъ богослуженія, начатками опредъленныхъ мъстъ богослуженія, на-

Кто же совершалъ богослужение, когда семый собирались вмъств, когда въ общемъ собрания ихъ терялось эначение частныхъ большаковъ? Отвътомъ на этотъ вопросъ служатъ русскій хороводъ, обрядовыя игры и русская братчина; въ богослужени общественномъ участвовали всъ одинаково. Тожко въ немногихъ случаяхъ нуженъ былъ представитель общины: когда наприм. нужно было завести пъсню, руководить хороводомъ или игрою, распорядиться общественными приноциениями или пиромъ. Тогда выступало выбор-ное начало. Выборъ обыкновенно падалъ или на дввушку или на старца-патріарха селенія, главаря, большака цълой общины. Это были жрецы тоже, если можно такъ выразиться, въ зародышъ. Такое же значение имъли при общественномъ богослужения пъвцы, гудцы и прегудницы,

гусляры, плясцы и т. п. люди, которые во времена христіанскія извъстны подъ именемъ скомороховъ (<sup>1</sup>).

Болве всъхъ этихъ представителей общины жреческій характеръ выразился въ классъ волхвовъ, въдуновъ и въдьмъ, которые служили переходною ступенью къ образованію настоящаго жреческаго класса (<sup>2</sup>). Каждая въра, какъ бы она ни была въ началъ жизненна и свободна въ своихъ проявленіяхъ, вслъдствіе односторонне-благоговъйнаго отношения къ ней людей закаменъваетъ въ своихъ формахъ и низводится въ обрядность все болъе и болъе по мъръ продолжительности своего существованія. Священное дъйствіе, въ началъ свободное, основанное на движении благочестиваго чувства одного лица, обращается въ обязательный обрядъ. Благочестивая пъснь, излившаяся изъ сердца одного върующаго, естественное обращение его къ божеству съ словами молитвы превращаются наконецъ въ такую молитву, изъ которой слова не выкинешь, въ заговоръ и заклятіе. Въ самыхъ словахъ, въ ихъ томъ или другомъ сочетании поставляется сила молитвы, преклоняющая боговъ къ милости и исполненію желанія. Чъмъ дальше идетъ развитіе общественнаго богослуженія, тъмъ болье развивается эта

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) См. во Временникѣ кн. XX ст. «о скоморохахъ».

<sup>(\*)</sup> См. стат. г. Аванасьева о втдунъ и въдъмъ въ Альманахъ «Конвта».

обрядность его. Не всякій, даже старецъ, можетъ уже прочитать молитву, употребить именно тв слова, какія нужно, и въ томъ именно порядкъ, въ какомъ опредълено; не всякій способенъ выполнить и всъ подробности обрядоваго дъйствія. Все это можетъ сдълать только человъкъ, исключительно посвятившій себя свящ. въдънію, —въдунъ, волхвъ. Ему извъстны всъ тайны въры и его призываютъ на помощь во всъхъ чрезвычайныхъ случаяхъ, гдъ недостаточною кажется обыкновенная молитва. Но волхвъ все-таки далеко не жрецъ. Чтобы получить послъднее значеніе, ему нужно сдълаться постояннымъ и необходимымъ посредникомъ между людьми и богами.

Съ такимъ запасомъ върованій и съ такимъ богослужениемъ имъли войти славяне въ семью христіанскихъ народовъ. Нельзя не видъть, какъ бъденъ былъ этотъ запасъ, какъ скудна была его обстановка и какъ слабы были силы этого дътскаго міросозерцанія въ сравненіи съ силами и средствами новой Въры. О внъшней борьбъ между старою и новою Върою не можетъ быть и рвчи. Христіанскіе пастыри не встрътили себъ противниковъ, равныхъ по силамъ и внъшнему положенію въ обществъ, жрецовъ, которые служатъ всегда носителями религіознаго сознанія народа. А безъ нихъ народъ могъ выставить только безсознательное, отрицательное противодъйствіе новой Въръ во имя народной старины, противодъйствіе подземное, не обнаруживавшееся въ

۲

видъ внъшней борьбы. Христіанскія церкви строились на пустомъ мъстъ; не нужно было разчищать для нихъ мъсто чрезъ разрушеніе языческихъ капищъ. Христіанское богослуженіе было первымъ вполнъ развитымъ общественнымъ богослуженіемъ на Руси. Своимъ благолъпіемъ оно совершенно затиило убогія языческія сборища «межи селы» съ ихъ естественною обстановкою и хороводами; эти сборища сразу явились предъ нимъ одною игрою. Раскрытое, объясненное и снабженное всъми средствами византійскаго образованія Православіе встрътилось у насъ съ бъднымъ и совершенно неопредъленнымъ языческимъ міросозерцаніемъ.

Не пускаясь еще въ обстоятельное изслъдование дъла, можемъ напередъсказать, чтовсъ Свароги, Перуны, Дажбоги будутъ забыты при новыхъ върованіяхъ, но что напротивъ низшіе собырательные духи, домовые, водяные, лешіе, русалки, кикиморы цпр.,--останутся цвликомъ въ народныхъ повърьяхъ, что новая Въраскоро не подавитъ это благоговъйное служеніе природъ. Можемъ напередъ также сказать, что языческая въра скоро уступитъ Христіанству и своихъ кумировъ, и свои богослужебныя собранія, всю свою общественную сторону, но не уступитъ ему другой стороны-внутренней, привычныхъ взглядовъ на вещи, всъхъ своихъ принадлежностей, которыя были внъ ея общественнаго значенія. Будучи върою частныхъ дицъ, семьи, дома, оно кръпко засядетъ въ избъ щотсюда его уже не выживутъ скоро никакія мъры духовной и свътской власти, кромъ просвъщения. Эти мъры могутъ выгнать его только съ улицы, съ поля, изъ священнаго боголъсья, но оно особенно и не нуждалось въ этихъ свящ, мъстакъ. Почитаемъ нелишнимъ привести здъсь вэглядъ на этотъ предметъ нашего почтевнаго историка г. Соловьева. «Еслибы у насъ, говоритъ онъ, язычество изъ домашней реляги успъдо перейти въ общественную и пріобръсти всъ учрежденія послъдней, то безъ сомнания оно горазда долье вело бы явную борьбу съ Христіанствомъ, но за то, разъ побъжденное, оно не могло бы оставить глубокихъ следовъ; если бы Христіанство имъло дъло съ жрецами, храмами и кумирами, то, низложивь ихъ, оно бы покончило борьбу; язычникъ, привыншій къ общественному богослужению и лишенный храма и жреца, не могъ бы долго оставаться языченкомъ: еснибы онъ вздумаль возстановить храмъ и собрать жрецовъ, то это было бы явное сопротнвление торжествующей религия, которое влекло бы за собою опять явное поражение. Но язычныкъ русский... безъ сопротивления допустилъ строиться новымъ для него храмамъ, съ служителями Божества, оставаясь въ тоже время съ прежнимъ храмомъ-домомъ, съ прежнимъ жрецомъ-отцемъ семейства, съ прежними законными объдами, съ прежними жертвами у полодца, върощъ. Трудно было бороться съ тайнымъслуженіемъ божествамъ скрываемымъ, домашинимъ» (').

(1) Въ статът о Славянахъ въ Арх. Калачова т. 1.

Не видя внъшней борьбы Христіанства съ язычествомъ, наши церковные историки утверждали, что Христіанство было принято нашими предками вдругъ и единодушно. Отсюда естественно возникъ вопросъ о причинахъ этого чуда, о причинахъ мирнаго и скораго распространенія Христіанства въ Россіи, и на ръшение его было положено не мало труда и изученія. Ясно, что этотъ вопросъ возникъ вслъдствіе внъшняго взгляда на исторію и при настоящемъ положении исторической науки оказывается несостоятельнымъ. Мы знаемъ, какой борьбы нужно было ожидать отъ язычества и гдъ она должна была проявиться. Очень важный вопросъ о распространени Христіанства въ Россіи можно ръшить на народной почвъ, слъдя за внутреннею борьбою, старой и новой Въры, борьбою, которая выразилась въ причудливой смъси двоевърія, а затъмъ въ отличительныхъ чертахъ христіанскихъ върованій народа, въ ихъ народныхъ оттънкахъ. Здъсь важно не столько мъсто распространенія Христіанства и число върующихъ, сколько степень усвоенія послъдними православнаго ученія.

Въ 988 году въ Кіевъ на Почайнъ былъ собранъ весь кіевскій народъ отъ мала до велика и произошло общее крещеніе. Съ этого времени христіанская Въра объявлена у насъ господствующею. Но это слово нужно понимать въ самомъ тъсномъ и буквальномъ смыслъ. Она существовала преимущественно среди князей, бо-

аръ и духовенства, -- господствующей части нан родонаселенія. Восходящее солнце освътило только верхи горъ; низменность ровной Руси лежала еще въ первобытномъ мракъ. Всего успъшнъе распространялось Православіе по великому водному пути изъ варягъ въ греки, который имълъ такое важное значение въ нашей история, по которому развивалась княжеская власть и который сталъ основною нитью государства и Церкви. Вправо и влъво отъ него тянулись необозримыя степи и болота или непроглядные льса, куда долго не западалъ ни одинъ свътлый лучъ. Въ самомъ Кіевъ крещеніе совершилось по приказу князя, и новая Въра принята была наружнымъ образомъ. Отталкивая отъ берега плывшаго по Днъпру Перуна, крещеный язычникъ слезно вопилъ ему въ слъдъ: «выдыбай, боже»! Могло ли быть много такихъ людей, которые уплывающему богу говорили въ слъдъ какъ новогородскій Пидблянинъ: «ты, Перунище, досыта уже повлъ и попилъ; пора тебъ плыть прочь»?

Въ первоначальной исторіи Христіанства на Руси очень выразительно то обстоятельство, что народъ принималъ его съ покорностію въ техт мъстахъ, гдъ была сильна княжеская власть; гдъ она была слаба, тамъ мы и въ XII въкъ видимъ, съ одной стороны, проповъдниковъ-мучениковъ, а съ другой-толпы волхвовъ. Очень естественно, что новопросвъщенная власть усердно помогала дъятельности пастырей Церкви. При этомъ не

надобно упускать изъ виду того, что iepapxia, явившись на Руси, какъ священноначаліе Церкви Христовой, приняла государство подъ свое руководство; она воспитывала верховную власть въ благочестивыхъ началахъ, внушала князю, что ояъ «поставленъ отъ Бога на казнь злымъ, а добрымъ на помилование» (1), т. е. распространила его власть, кромъ юридической области, еще на нравственную жизнь. Мысль эту опредвленно развявають поученія къ князьямъ и властелямъ. Вотъ наприм. отрывокъ изъ одного поученія, замъчательнаго своеми указаниями на остатки азычества. «Человъцы... немощь волшбою лечать. и наузы чарами. бъсомъ требища приносять. и бъглаголемаго трясцею творять. отгоняще и. ca еллиньская пишуть на яблоцъ слово. и кладуть и на престоль въ годъ сляжбы. се проклято есть... Господь не рече цвлити чарами. ни наузы. ни встръчю. Ан въ полазъ, ни въ чехъ въровати. то погарьско есть двло. аще ли отъ крестиянъ сотворить кто тако. горше поганъ осудніся. аще о томъ покаянія не пріимуть... аще ли изцым дъють злая и духовнаго не слушають ученіа. и не каются, таціи подимуть по двломъ законное мучение. и велимъ градскимъ властеление не щадити зло творящихъ предъ Богомъ. но казнити я лестьца, хулники, ротники. мужеложники. ублица. тати. чародва. двеамъ на-

(1) Полн. Собр. автопис. т. 1, стр. 54.

снаующая. Блудяще съ мужатицами, такия велимъ въ конечныя влагати моуби. Градскимъ казнити закономъ. а не щадити злыхъ. да ся накажють. и остануть дъяти злая.... властели бо отъ Бога устроени. человъкъ ради не творящихъ закона божіа. да страхъ видъвше казни. и Бога убоятся. властели да не щадать эло творящихъ... да не сами предъ Богомъ съ ними осудятся въ моуку. глаголеть же въ четвертемъ нарствін Ахавъ царь щадиль Адора асирийска царя зло сътворша. и рече ему Богъ пророкомъ. мужа губителя отпустиль еси. твоя душа зань погыбнеть. и люди твоя за его люди. и Сауль царь Агага пощадъвъ. и спаде царьства. и ими мнози злыхъ пощадъвше погыбонна сами. того ради не щадите властели зло творящихъ. но казните я а не по мздв отпущайте. да не и вы содътели беззаконія отъ Бога судъ золь прінмете» (1). Подобныхъ наставлений въ древней письменности находимъ очень много.

Двйствуя совокупными силами, князья и пастыри Церкви толпами собирали народь позорить языческихъ боговъ и креститься, воздвигали виюжество церквей, выписывали новыхъ свищеннослужителей изъ Византіи и Болгария, переводила священныя книги, заставляли новообращенныхъ ходить въ богосяужению, учите хрисвіанскія молитем, даже греческое «киріе лівівсонъ». Но чему,

(!)) Рукоп. академич. библі Шэкарагди 30: 270.

быстрве шло это двло, чвмъ покорнъе слушался народъ своихъ властей, тъмъ было хуже. При той быстротъ, съ какою возрастало число обращенныхъ, нельзя и предполагать нравственнаго перевоспитанія новопросвъщеннаго общества. Подъ христіанскою внъшностію во всей своей свъжести оставалось старое язычество. Это было даже не двоевъріе, потому что двоевъріе, смъшеніе Христіанства съ язычествомъ, предполагаетъ уже нъкоторую степень усвоенія новаго ученія, переработку его на народный ладъ. Оно составляетъ уже дальнъйшую степень въ исторіи Христіанства; съ него начинается постепенный ходъ внутренняго перевоспитанія народа.

Къ величайшему сожалънію, полной картины этого постепеннаго перевоспитанія народа не возможно представить, за недостаткомъ ясныхъ и полныхъ извъстій. Въ памятникахъ господствуетъ безпорядочное смъщение разныхъ эпохъ и степеней христіанскаго развитія, и нать никакой возможности уловить въ этомъ хаосъ историческую нить. Нашимъ наивнымъ и добродушнымъ лътописцамъ и пастырямъ Церкви не приходило на мысль слъдить за историческими оттенками духовной жизни народа. Не надобно упускать изъ виду и того весьма важнаго обстоятельства, что нсторія Христіанства развертывается у насъ на громадномъ пространствъ, заселенномъ разными племенами, подъ разными условіями жизни и разнообразными внышними вліяніями сосвднихъ наро-

Digitized by Google

довъ. Въ одномъ мъстъ новыя понятія усвоялись скоръе и полнъе, въ другомъ-медлениве и въ болве искаженномъ видъ. Не имъя возможности подробно прослъдить, какъ язычество шагъ 32 шагомъ уступало Христіанству, мы можемъ намътить только главныя точки историческаго хода ихъ борьбы и указать приблизительный средній рубежъ между грубымъ языческимъ складомъ сознанія народнаго и началомъ усвоенія христіанскаго міросозерцанія—XIII и XIV въка. Поученія пастырей Церкви до этого времени прямо направлены противъ язычества, обнаруживаютъ самостоятельность его, существование его на ряду съ Христіанствомъ. Новая Въра не вытъснила еще старую, даже не измънила ее; объ онъ соединялись между собою чисто механически, а неорганически. Народъ ясно помнилъ свою прежнюю догматику и обрядность; и ту и другую поучения представляють еще въ животрепещущихъ образахъ. Послъ XIV въка язычество видимо стушевалось; его догматика забывается; въ поученияхъ является на первомъ планъ обличение не миеа, а языческой обрядности, которая пережила мноъ, но безъ него и сама поблъднъла и потеряла свой смыслъ. Посль грубаго двоевърія постепенно является другое двоевъріе, состоявшее не въ механическомъ, а въ органическомъ соединении двухъ въръ, при чемъ язычество поглощалось Христіанствомъ и примъшивало къ нему своеобразный народный оттенокъ.

Есть одно сказание, которое хорошо обрисовываетъ первичное грубое двоевъріе, --это сказаніе о построеніи христіанскаго храма въ одномъ углу финскаго сввера. «На Бълвозеръ жили люди невърные, да какъ учали креститься и въру христіанскую познавать, и они поставили церковь, а не въдають, котораго святаго нарещи; а на утро собрались и пошли церковь свящати, и какъ приным къ церкви, аже въ ръчкъ подъ церковію стоить челнокъ, а въ челноку стулецъ, а на стульцъ икона Василей великій; я они икону взя-.н., и нарекли церковь во имя Василія великаго... И они церковь святили, да учали объдню нъти, да какъ начали Евангеле чести, и грянуло не по обычаю, кабы страняный великій громъ врянуль и вся людіе уполошились, ино въ прежнее льто туто было молбище идольское за олтаремъ, береза да камень, и ту березу вырвало и камень взяло изъ земли, да снесло въ Шексну и непонило» (1). Язычникъ рядомъ съ церковно хотель оставить свой камень и березу. Церковь, разуместоя, противныесь этому служению двонмъ госполямъ, требоваля всецъляго служевія единому Богу,---и вотъ явилосе чудо, поторое божественнымы свиделельствомы подарынию требованю Церки. Совершенно тавой же смыслы имветь лэропненый разсказъ о плачь народа, когда почтенный Перунъ плылъ по Днипру въ Черное мо-

(№ Сберн. акад. библ. рукоп. № 925 л. 117 и 118.

ре, свергнутый съ своего сытнаго миста. Съ новымъ Богомъ народу хотвлось удержать и своихъ прежнихъ доморощенныхъ боговъ. Онъ исполняль это желаніе всегда и вездъ, когда и гдъ было можно, гдъ князь и духовенство не могли заматить его служения по старой вара, куда не могли проникать мвры той и другой власти.

Послъ обязательной молитвы въ христіанскомъ храмъ славянинъ полуязычникъ отправлялся въ священную дуброву, къ озеру, ръкъ, къ студенцу, къ старому дуплистому дубу, березв, къ священному камню или подъ овинъ и творилъ туть свою убогую молитву по обычаю отцевь и дъдовъ. Онъ покланялся и приносилъ жертвы бъсамъ-Перуну, Хорсу, Мокошу, Велесу, Дажбогу и др.; пълъ свои старинныя пъсни, въ которыхъ призывалъ солице красное, младъ свътель мвсяць, эввзды частыя; въ домахъ съ иконами стояли божки языческие; да онъ и церковь звалъ «божницею», --- христіанскія святыни ставилъ на одну доску съ языческими. Среди семьи совершались всъ старияные богослужебные обряды, ставились законные объды Роду и Рожаницамъ, домовому и проч. Составлялись и языческія торжества: то сойдутся люди на жальникъ для котейной традезы и тризны по умершемъ, то тихонько отъ строгаго церковнаго и гражданскаго надвора соберутся на старанныя игрища межн селы, гат возобновятся вст языческія безчинія и разгуль. Но общественное богослужение COE. II.

15

строго преслъдовалось, и язычество поневолъ должно было ограничиваться предълами одной избы, одного семейнаго быта. Здъсь царила чиствишая старина. Долго Церковь не могла завязать самаго основнаго узла законной семейной жизни-правильнаго брака. Въ простонародьъ было искреннее убъждение, что церковный бракъ существуетъ только для князей и бояръ. Свидътельство на это имъемъ въ церковномъ правилъ митрополита Іоанна (XII въка). Не только были въ свъжей памяти, во и на самомъ дълъ происходили умыканія невъстъ, браки съ языческимъ обычаемъ плесканія, съ пъснями въ честь Лады или съ обхожденіемъ въ лъсу около ракитова куста, около свящ, озера. Наши былины постоянно говорятъ, что богатыри, кромъ вънчанія церковнаго, обходили вокругъ ракитова куста. Тоже правило XII въка свидътельствуетъ, что мужъ держаль по двъ жены и больше, прогоняль одну и бралъ другую.

Славянинъ полуязычникъ повиновался духовенству, потому что за духовенство былъ князь; но онъ не любилъ священника, бъжалъ отъ него, чувствуя за собою много языческихъ гръховъ, и встръчу съ духовнымъ лицемъ почиталъ дурною для себя. Въ тоже время въ обществъ больщимъ уважениемъ пользовались волхвы и кудесники — эти начатки языческаго жречества. Ихъ призывали на родины сотворить трапезу Роду, наречь имя младенцу, избавить его наговорами отъ порчи, глаза и притки, навязать ему чародъйскій наузъ, совершить обрядъ постриговъ и проч. На свадьбахъ имъ давалось первое мъсто. Кънимъ обращались во всъхъ важныхъ случаяхъ домашней жизни, по случаю чьей нибудь бользни, пропажи, семейнаго раздора и т. п. Въ общественныхъ бъдствіяхъ тоже. Произойдетъ засуха, случится наводненіе, появится зараза, народъ думалъ, что все это дъло колдовства чародъевъ и обращался къ нимъ съ мольбою о помощи. Не только по деревнямъ и селамъ, но и по городамъ ходили толпы въщихъ мужиковъ и бабъ, особенно старухъ, которыя были окружены языческою таинственностію и держали въ рукахъ суевърное народонаселение древней Руси. Автопись показываетъ, что къ волхвамъ ходили не только простая чадь, но и князья. Знаменитый Всеславъ полоцкій, герой былинъ, оборотень «слова о полку игоревъ», былъ рожденъ и воспитанъ среди волхвованія.

Если припомнимъ, какое значеніе волхвы имѣли въ язычествѣ, то всѣ эти знаки общаго уваженія къ нимъ и ихъ вѣса въ обществѣ опредѣлятъ для насъ степень распространенія христіанскихъ понятій и укоренѣнія ихъ въ народномъ сознаніи. Волхвъ былъ противуположность священника; онъ былъ представитель язычества, какъ священникъ Христіанства. Торжество того или другаго было торжествомъ той или другой вѣры. Какъ служители языческихъ боговъ, какъ

15\*

Digitized by Google

главные хранители суевърныхъ обычаевъ и священныхъ знаній стараго времени, волхвы даже вступали въ открытую борьбу съ Христіанствомъ; они ходили всюду съ своею языческою проповъдью и волновали чернь. Проповъдь ихъ тъмъ болъе была сильна, что они почти всегда появлялись въ то время, когда народъ, еще не утвержденный въ Христіянствъ, былъ особенно расположенъ слушать ихъ, въ моровую язву, въ голодъ, въ засухи, въ годины разнаго рода народныхъ бъдствій. Народъ толпами ходилъ за ними, вндя въ никъ представителей боговъ. Не передавая подробныхъ латописныхъ извъстій о волхвахъ, укажемъ на одно нанболье выразительное явленіе, опредъляющее степень распространенности Христіанства между разными слоями общества. Въ XI въкъ волхвъ явился въ Новгородъ; когда епископъ съ крестомъ въ рукахъ вышелъ на вече, на его сторону стали только князь съ дружиною, весь народъ сталъ на сторонъ волхва. Если такъ было въ одномъ изъ главныхъ и образованизыщихъ городовъ; то что сказать о селахъ, деревняхъ, починкахъ, разбросанныхъ въ разсыпку по разнымъ заколустьямъ русской земли, въ люсахъ и степяхъ, вдали отъ правительственныхъ и церковныхъ центровъ?... На такую грубую почву пало съмя Христіанства. Okojo него росли старыя сорныя травы, пробиваясь по встять мыстать вновь воздалываемаго поля, гда наскоро пропустили клочки первые ратаи-правительство и духовенство. Христіанству нуженъ былъ усиленный ростъ, чтобы заглушить эти сорныя травы. Съ самаго начала принятія новой Въры идетъ непрерывное противодъйствіе ей со стороны въковыхъ привычекъ и старинныхъ народныхъ върованій, наслъдованныхъ отъ отцевъ и дъдовъ.

Чтобы прослъдить по возможности внутреннюю сторону этой борьбы, какъ одни върованія мало по малу вытъсняма другія, прежде всего нужно обратиться къ церковнымъ поученіямъ, направленнымъ противъ язычества; это почти единственный источникъ, изъ котораго можно почерпнуть кое какія свъдънія изъ исторіи психологической борьбы двухъ въръ. Для насъ важно здъсь не красноръчие писателей, не нравственная сторона увъщаний, болъе или менъе однообразвыхъ, а тъ мимоходныя замътки, которыя очерчиваютъ предъ нами остатки языческихъ върованій и обрядовъ на Руси. Намъ нужно опредълить, насколько свъжо помнилось еще язычество и что затемнилось въ немъ отъ вліянія новой Въры:

Наша церковная исторія обращала преимущественное вниманіе на такія поученія, гдъ въ чувствъ торжественной радости проповъдники описывали благотворные плоды Христіанства на Руси, и чрезвычайно мало останавливалась на мрачномъ описаніи языческихъ суевърій, какъ будто Христіанство успъло уже охватить всю жизнь и язычество проявлялось только въ видъ печальнаго исключенія изъ общаго правила. Тъже поученія обнаруживаютъ предъ нами совершенно другое, обнаруживаютъ господство не Христіанства, а язычества, полную свъжесть послъдняго и ясную память даже о подробностяхъ старой миюологіи.

«Уже не идолослужителями зовемся, говориль м. Иларіонъ, но христіанами. Уже не капища сограждаемъ, но христовы церкви созидаемъ. Уже не закалаемъ другъ друга бъсамъ, но Христосъ закалаемъ за насъ бываетъ и дробимъ въ жертву Богу Отцу... Всъ страны благой и милостивый Богъ помиловалъ, не презрълъ и насъ; захотълъ и спасъ, и въ разумъ истины привелъ» (1) Это мъсто находится въ похвальномъ словъ св. Владиміру, и тонъ его совершенно понятенъ. Въ такомъ же тонъ говоритъ Кириллъ туровскій: «обновися тварь, уже бо не нарекутся богомь стихіа, ни солнце, ни огонь, ни источницы, ни древеса; отсель бо не пріемлеть требы адъ закалаемыхъ отци младенець, ни смерть почьсти, преста бо идолослужение и погубися бъсовское насилие крестнымь таиньствомь, и не токмо спасеся человвчь родъ, но и освятися христовою върою... Нынъ зима гръховная престала есть и ледъ невърія богоразуміемь растаяся; зима убо язычьскаго кумирослужения апостольскымь учениемь и христовою върою престала есть... Днъсь весна красуеть-

(\*) Въ прибава. къ изд. твор. св. Отцев. въ русск. перев. за 1844 г. ся, оживляющи земное естьство; бурніи вътри, тихо повъвающа, плоды гобьзують и земля свмена питающе зеленую траву ражаеть» (').

Но вотъ какъ описывается обратная сторона дъла. «Мы только словомъ нарицаемся христіане, говоритъ въ своемъ поученіи о казняхъ Божихъ св. Өеодосій печерскій, а погански живемъ. Не погански ли это: если кто чернеца или черницу встр'втитъ, или свинью, или коня лысаго, то назадъ возвращается: развъ это не поязычески? Другіе върятъ въ чиханье, будто бы оно бываетъ на здоровье головъ; но этимъ и другими обычаями прельщаетъ насъ дьяволъ, и всякою лестію отклоняетъ насъ отъ Бога, волхвованиемъ, чародъяніемъ, блудомъ, пьянствомъ,... скоморошествомъ, гусельничествомъ, сопълями и всякими играми и непотребными дълами... Видимъ множество народа на игрищахъ, такъ что давятъ другъ друга. желая видъть дъло, вымышленное діаволомъ, и церкви стоятъ пусты; и когда бываетъ время молитвы, не многіе бываютъ въ церкви. Поэтому Богъ посылаетъ на насъ всякія казни и нашествіе невърныхъ, наказуя за гръхи наши» (2). Ясно, что это обличение относилось не къ язычникамъ, а къ христіанамъ. Веселое, хороводное и пъсенное богослужение язычества увлекало новообращенныхъ христіанъ; изъ церкви народъ съ удоволь-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Памятн. р. слов. XII в. стр. 19. 21.

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Учен. Зап. И. А. Наукъ г. 1846 кн. II, вып. 2, стр. 195. -Въ лътоп. Нестора. Слич. Опис. Рум. Муз. стр. 686.

ствіемъ бъжаль на свои игрища. Обличенія въ холодности къ богослужению, происходящей не отъ лености, а именно отъ языческаго расположенія духа, составляють поэтому главную тему поученій нашихъ древнихъ јерарховъ.

Древніе пастыри наши хорошо понимали, какъ вредна для Христіанства эта любовь народа къ своимъ игрищамъ и пъснямъ и что она значитъ. Пъть пъсни, участвовать въ игрищахъ прямо почиталось дъломъ языческимъ. Въ словъ христолюбца совершенно на одну доску поставляются: плясаніе, гудьба, нъсни бъсовскія и жертва идоль-(1). «Горе будетъ, говорится въ одномъ ская древнемъ поучении, любодвемъ, прелюбодвемъ, волхвомъ и чародвемъ; горе будетъ не послушающимъ учения книжнаго, ни отцовъ своихъ духовныхъ; горе будетъ піющимъ вино съ гусльми и съ плесаниемъ: гусли бо суть мужемъ тма, а женамъ пагуба; горе будетъ сопельникомъ: **co**пъли бо суть діаволу величіе, а крестьяномъ погыбель» (2). «Мнози невъгласи на игры паче текутъ, неже къцеркви, говорится въдругомъ пои кощуны и блядословія любать боль vченія. книгъ; да по истинъ таковымъ недостойно креименоватися. Отнуду горе имъ будетъ: стіаны съ невърными осудятся немилостивно» (3). Все.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Лѣтоп. р. Лит. Тихонравова кн. IV. «Слова, направленныя противъ язычества». 1.

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) Рукоп. сборн. акад. библ. № 803. (<sup>\*</sup>) Рук. Измарагдъ. № 270.

что напоминало темную старину, всякій досуть простонародья, когда фантазія и чувство просили себъ выраженія въ пъснъ и пляскъ, воякое веселье казалось лучниять людямъ древности дъявольскимъ навожденіемъ... «Мнози бо суть козни лукаваго діавола, ими же уловляются человъки. Ово гнъвомъ надымаеть, а иного завистно устремляетъ, а иного на татьбу и обидъти учитъ, а иныхъ на позоры и на игры, иного на плясаніе потычутъ, а иного на изянство и на блудъ ласкаютъ... а иного на кощунът и на плескание и на пъсни и на гусли поучаютъ, а иныхъ лъностію окрадаютъ, да къ церкви быша не приходиле» и проч.

«Смотря на прошедшее безпристрастно, скажемъ словами г. Буслаева, нельзя не отдать нъкоторой справедливости обличителямъ; потому что своего веселья, своего поэтическаго досуга, какъ свидътельствуютъ наши древние писатели, народъ не умълъ въ ихъ глазахъ облагородить иделми новой реляги, не могъ искупить своихъ языческихъ забавъ ревностию къ тому высокому учению, которое проповъдывалось избранными умами той эпохи». (<sup>1</sup>) Въ томъ же поучени, изъ котораго мы сейчасъ привели извлечение, опиеывается, какъ народъ, сохраняя еще свъжее языческое чувство, охотнъе стремился на языческія празднества, чъмъ въ христіанскій храмъ.

<sup>(1)</sup> Очерки т. II, стр. 69.

236

«Почто въ пустошь время свое пожисте, гово « рить обличитель отъ лица Божія, почто не часто ходите къ учителемъ, не твористе глаголемыхъ ими? Не сеи ли въ васъ есть, аще ученія слово предложимъ, то и вси лънятся, и яко не у нъкоего зла, съ нужею стоятъ. А будетъ на улицы и на игрищи или на бесъдъ, то бо пребудетъ по 30 дній и болъ; или пити будетъ, то нощи не спятъ, на пагубу сдъвающе душамъ. Како крестіани есте, аще се двете? Се горше поганыхъ, сатанинско замышленіе... Аще наречется сборъ каковъ, мнози ся свергнутъ», продолжаетъ обличение, намъкая на старинную братчину. «Егда постъ заповъсть, ли бдъніе на оцищеніе гръхъ, то вси уныютъ и скрбнутъ о томъ. Аще ли нарекутся пирове, ли вечеря, сопъли и гусли и прочія игры, то вси будуть готови и потекуть, яко крилати, и убудютъ другъ друга зовый, и стекутся на злый путь и на погыбель душамъ своимъ, его же бо не подобаетъ крестіаномъ творити. И многажды бо чрезъ всю ночь не упочіютъ трудящеся и плящуще и играюще и ина творяще злая на пакость душамъ; и тако творяща и осудятся съ невърными. И нъсть бо се крестіанско твореніе; се бо все погании творятъ». Въ Паисіевскомъ сборникъ (XIV в.) помъщено «слово истолковано мудростію отъ св. Апостолъ», въ которомъ эта языческая холодность къ церкви изображается въ яркихъ чертахъ (1). «Не слушаютъ, сказано здъсь,

(<sup>в</sup>) Очерки Буслаева т. Ш. стр. 69.

божественныхъ словесъ; но если плясцы или гуда; цы или какой иной игрецъ позоветъ на игрища или на какое сборище идольское, то всъ туда идутъ съ радостію, -а во въки мучимы будутъ, --и весь тотъ день проводятъ на позорищахъ. «А какъ идти въ церковь, то, продолжаетъ ораторъ, «и чешемся, протягаемся, дремлемъ и говоримъ: то дождь, то студено, то иное что; и все то намъ кажется препятствіемъ. А на позорищахъ нътъ ни покрова, ни затишья, и вътеръ шумитъ и вьялица; но все сносимъ радуяся, и позоры дълаемъ на пагубу душамъ. А въ церкви и покровъ и завътріе дивное, но не хотятъ идти на поучение, лънятся». Къ этому же разряду относится одно изъ лучшихъ поучений Кирилла туровскаго, въ которомъ онъ съ горечью и ироніею жалуется на леность своей паствы. Не приводимъ его, какъ болъе извъстное.

Составилось особое сказаніе «о русальяхъ» подъ именемъ св. Нифонта, гдъ говорится, что «сопъли, гусли, пъсни непріязнены, плясанія, плесканья сбираютъ около себе студные бъсы, держай же сопельника, въ сласть любяй гусли и пънья, плесканія и плясанья чтитъ темнаго бъса». Блаж. Нифонтъ видълъ видъніе: когда онъ шелъ въ церковь, на пути попался ему князь бъсовскій унылъ и дряхлъ, а съ нимъ 12 бъсовъ. Слыша пъснь церковную, они вели такой разговоръ. «Видищи ли, говорилъ одинъ изъ бъсовъ князю, како ти славится Інсусъ въ церкви отъ 238

рабъ своихъ? Се убо поюще пъснь Іюсуса Назорянина, вся ны помучили и устрашили суть и уже побъждени есмы».-О семъ ли есте скорбни?.. отввчалъ князь. Мало ны о семъ печали, яко во время едино о семъ оскорбляютъ ны, а многажды мірскими пъсньми славять ны. Аще ли вы есть се неизвъстно, то пождите, да вы покажу, еже начнутъ насъ славити.-И вотъ на встръчу: имъ человъкъ скачетъ съ сопъльми, за нимъ цълая толпа, тоже поютъ и пляшутъ, и всъхъ одинъ муринъ тянетъ веревкой вслъдъ за сопъльникомъ. Бъсы поспъшили поощрить народное веселье. Кто то подалъ сопъльнику сребреникъ. Бъсы взяли монету и понесли показать отцу своему-сатавъ. «Всегда я беру жертву отъ кумиръ, сказалъ сатана; но нътъ для меня пріятнъе жертвы, какъ оть христіанъ». Восплакалъ блаж. Нифентъ отъ этого виденія и сталь поучать: «отстати всемь нгръ бъсовскихъ и отъ льсти діаволя, нанпаче же своя имънья даютъ бъсу лукавому, иже суть русалья, и ини же скоморохомъ; да аще сихъ не отстануть, съ кумирослужители имуть быти и въ скрежетъ зубнемъ... За кую вину даения сребро твое діаволу въ жертву, велику патубу души своей творя, а діаволу же радость? Велика бо радость свершается дьяволу плясанья и цесканья съ свиръльми» (!).

Изъ приведенныхъ нами поучений еще нельзя

(<sup>1</sup>) Памятн. стар. р. литературы вын. 1, стр. 207.

двлать широкихъ выводовъ о разобщении между

239

обществомъ и Церковію. Но эти поученія выступаютъ въ надлежащемъ свътъ, если мы припомнимъ, что они находятся въ связи съ обличеніями предковъ нашихъ въ язычествъ, если возмемъ въ расчетъ то, какъ тогда смотръли на игрища, что значили тогда для народа поэзія, пъсня, музыка, пляска.

Народныя игрища были совершенно языческаго духа. Всв оти купальскія, семицкія, радонецкія и т. п. торжества съ бубнами, сопълями, пъснями и плясаніемъ были вовсе не то, что нынъ; они имъли еще смыслъ, теперь уже забытый. Златая Цепь XIV въка, изъ которой г. Буслаевъ приводитъ выписки (1), и слово о постъ, изданное въ Православномъ Собесъдникъ (1 кн. 1858 года), прямо сближаютъ народные праздники съ язычествомъ; здъоб ставится на ряду: «ноувь ношение, кощуны, идолослужение, моленія кладезная и ръчная, пъсни бъсовскія, плясаніе, бубны и сопъли, козицы (качицы-троицкія качели), игранія бесовская». И проводились эти правднества поязычески. Поучения съ отвращенісмъ описывають пьяный и грязный разгуль, который производился на нихъ и перешелъ цъликомъ изъ языческаго времени. Здъсь происходили сцены разврата, который прежде имълъ другое значение-закомнаго брака, а теперь сталъ

(1) Очерки т. 11, стр. 125.

совершенно въ разръзъ съ заботливостію Церкви объ устроеніи домашняго быта посредствомъ христіанскаго брака. Расказавъ о языческомъ обрядъ умыканія дъвицъ, пр. Несторъ непосредственно затъмъ замъчаетъ, что въ нъкоторыхъ краяхъ Руси этотъ обрядъ совершался еще и въ его время. Объ умыканіи говорится въ церковныхъ уставахъ Владиміра и Ярослава, въ церковномъ правилъ митрополита Іоанна II.

Особенно свъжи были остатки язычества въ менње открытыхъ и многолюдныхъ собраніяхъ около свящ. деревъ, камней, водъ. Въ уставъ Владиміра къ церковному суду отнесено: «кто подъ овиномъ молится, или во ржи, или подъ рощениемъ, или у воды». Тоже повторяютъ уставъ Всеволода и церковное правило м. Іоанна. Въ этихъ укромныхъ мъстахъ менъе мъшалъ язычнику строгій церковный надзоръ. Русскій переводчикъ твореній св. Григорія богослова вставилъ отъ себя въ текстъ слова его на богоявленіе Господне слъдующее замъчаніе, которое обнаруживаетъ въ людяхъ его времени еще самую живую въру въ олицетворения силъ и явлений природы: «овъ требу створи на студеньци дьждя искы отъ него, забывъ, яко Богъ съ небесе дьждъ дасть. Овъ не сущимъ богомь жреть и Бога сотворшаго небо и землю раздражаеть. Овъ ръку богиню нарицаеть и звърь живущь въ ней, яко бога нарицая требу творить» (1). Подобныя

(\*) Библіограф. листы Кеппена. Спб. 1825, №7, стр. 88.

свидътельства ясно обнаруживаютъ предъ нами ту почву, на которой стоялъ народъ въ первые въка Христіанства. Другія поученія еще болъе разъясняютъ дъло, представляя въ своихъ обличеніяхъ живую олицетворенность силъ и явленій природы въ знакомыхъ образахъ прямо подъ именами Перуновъ, Хорсовъ, Дажбоговъ и пр., свъжую память о старинныхъ миеахъ.

Образцовымъ поучениемъ въ этомъ родъ почитается «слово нъкоего христолюбца, ревнителя по правой въръ», открытое Шевыревымъ въ Паисіевскомъ сборникъ библіотеки Кирилло-Бълоезерскаго монастыря (нынъ петербургской Академія) и изданное уже въ Лътописяхъ русской литературы (<sup>1</sup>). Приводимъ выписки изъ него въ переводъ на русскій языкъ. Какъ Илія оесвитянинъ, заклавшій изъ ревности по Богъ 300 жрецовъ Ваала, христолюбецъ не можетъ терпъть «христіанъ двоевърно живущихъ, которые будучи христіанами, въруютъ въ Перуна и въ Хорса и въ Мокошь и въ Сима и въ Регла и въ Вилы, которыхъ невъгласы насчитываютъ тридевять сестеръ; всъхъ сихъ называютъ богами и богинями, кладутъ имъ требы, короваи молятъ (приносятъ въ жертву) и куръ имъ ръжутъ. Молятся и огню, называя его Сварожичемъ. И совершаютъ обряды чеснока богамъ (<sup>2</sup>); когда бываетъ у кого пиръ, тогда кла-

(<sup>1</sup>) Кн. IV: слова противъ язычества. (<sup>3</sup>) «И чесновитокъ богомь творять». Объ остаткахъ этихъ об-рядовъ можно видѣть у Терещенко въ описании праздника Коляды.

дуть чеснокъ въ ведра и въ чаши и такъ пбють, гадая о своихъ доляхъ (счастьи)». Здъсь важное прибавление въ одной рукописи Софийской библіотеки, указанное въ Лътописяхъ литературы: «когда будетъ у кого изъ нихъ бракъ, совершаютъ съ бубнами, сопълями, съ иногими чудесами бъсовскими. Иное же и хуже этаго: сдълавши мужскую срамоту, вкладываютъ въ ведра и въ чащи и пьють, и вынувъ облизывають и цвлують». Это, кажется, уже заимствовано изъ сказаній о таинствахъ грековосточнаго богослужения. Впрочемъ и у насъ, кажется, довольно развито было поклонение фаллосу; такъ можно заключать изъ обрядовъ Ярильскаго торжества (1); о свадебныхъ обрядахъ въ этомъ родъ мы не знаемъ. «Не хуже ли тв люди жидовъ и сретиковъ? продолжаетъ христолюбецъ. Будучи въ въръ и крещены, такъ ноступаютъ. Да не только такъ дълаютъ одни невъжи, но и въжи, священники и люди грамотные. Если не совершають того священники и книжники, то другимъ доаволяютъ и сами вдять моленое (жертвенное) то бращно; если не пьютъ и не вдятъ сами, то видятъ злыя двда невъждъ; если же не видятъ, то слышатъ, а все таки не хотять поучить такихь людей». Далае сладуетъ обличение пастырей въ томъ, что они плохо и лениво учатъ народъ; соченитель грозитъ имъ негасимымъ огнемъ и смолою випящею, при чемъ помъщаетъ лвнивыхъ пастырей

(\*) Терещенко въ опис. Ярилы.

ниже всвхъ, подъ ихъ пасомыми. «Не следуетъ христіанамъ, продолжаетъ обличеніе, играть бъсовскихъ игръ, которыя суть: плясьба, гудьба. мірскія (варіантъ-бъсовскія) пъсни и идольскія жертвы, что молятся огню подъ овиномъ, и Виламъ, и Мокоши, и Симу и Реглу, и Перуну, и Роду и Рожаницамъ и всъмъ имъ подобнымъ.... Бъгайте жертвы идольской и требокладенья и всей службы идольской, да не во лжу будетъ то, что мы сказали при крещении: отрицаемся сатаны и всъхъ дълъ его и всего студа его, и такъ объщались Христу. Если же мы объщались Христу служить, то почему же не служимъ ему, а бъсамъ служимъ, и все угодіе имъ творимъ на пагубу души своей? И не просто эло творимъ, но и мъшаемъ чистыя молитвы съ проклятымъ моленьемъ идольскимъ, ставимъ потейныя трапезы и совершаемъ законные объды, обыкновенно поставляемые Роду и Рожаницамъ, въ прогнъвание Богу... Павелъ сказалъ ('): видълъ я облакъ кровавъ, распростертъ надъ всъмъ міромъ, и вопросилъ, говоря: Господи, что это? И сказалъ мнъ: это молитва человъческая, смъшенная съ беззаконіемъ. Поэтому и Господь сказаль: не можеть рабъ работать двоимъ господамъ. Такъ и мы. братія, возненавидимъ діавола, а Христа возлобимъ».

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Это мъсто заимствовано изъ апокриза «Хожденіе ан. Павла по мукамъ». См. Цаямтники отреч. русск. литературы, т. II, стр. 43.

СОБ. II.

Въ томъ же Пансіевскомъ сборникъ помъщено замъчательное «слово св. Григорья, изобрътено въ толцъхъ о томъ, како первое погани суще языцы, кланялися идоломъ и требы имъ клали; то и нынъ творятъ» (1). Оно занимается изложеніемъ происхожденія языческихъ върованій разныхъ народовъ. Славянскій переводъ 3aключаетъ въ себъ много занимательныхъ прибавленій къ греческому подлиннику (<sup>2</sup>) изъ области славянской мисологи. По догадкъ г. Тихонравова, это слово сначала переведено въ Болгаріи и уже съ болгарскаго перевода перешло върусские сборники. Сдълаемъ изъ него извлеченія, относящіяся къ славянамъ и обнаруживающія въ переводчикъ замъчательно ясную память объ язычествъ и даже его исторіи. Прежде всего перечисляются славянскія божества: «тъмъ же богомъ требу кладутъ и творятъ и словеньскый языкъ: Виламъ, и Мокоши, дивъ, Перуну, Хърсу, Роду и Рожаници, Упиремъ и Берегынямъ и Переплуту, и вертячеся пьютъ ему въ розвхъ; и огневи Сварожицю молятся, и навымь мовь творять (окликаютъ мертвыхъ), и въ тъстъ мосты дълають и колодязъ, и иная многая же у тъхъ; еаликады и въ образъ створены (подлинн: φαλλοί **τινες χαί ίθυφαλλοι), и кланяются имъ и требы** 

(1) Аттоп. р. литер. т. IV: слова противъ язычества. Это слово есть и въ академ. библ. въ сборн. подъ № 803.

(2) Помѣщенъ въ лѣтоп. р. литературы, IV, слово V. Особенно замѣчательны прибавленія въ спискѣ новгор. Соф. библіотеки, по которому мы дѣлаемъ извлеченія.

Digitized by Google

имъ кладутъ; словене же на свадьбахъ вкладываюче срамоту и чесновитокъ въ ведра пьють; отъ оюфильскихъ же и отъ аравитскихъ писаній научышеся Болгаре, отъ срамныхъ удъ истекающую скверну вкушають». Историческое развитіе славянскихъ върованій представляется переводчикомъ въ такомъ видъ: «начаша Еллини ставити трапезу Роду и Рожаницамъ (такъ переведено: Артемиду и Артемидъ), таже Елоптяте. таже Римляне, даже и до словенъ доиде. Се же словене начали трапезу ставити Роду и Рожаницамъ преже Перуна бога ихъ, а преже того клали требы Упиремъ и Берегинямъ (Русалкамъ). По святъмъ крещении Перуна отринуша, а по Христа Бога яшася; но и нынъ по украйнамъ ихъ молятся проклятому богу ихъ Перуну, Хорсу и Мокоши, и Виламъ, но то творять аки отай. Сего же не могутъ лишити, наченше въ поганствъ, даже и доселъ, проклятаго того ставленія вторыя трапезы Роду и Рожаницамъ... По св. крещении череву работнии попове уставища трепарь прикладати Рождества Богородици къ рожаничьнъ трапезъ, отклады дъюче». «Си же повъсть велика есть, заключаетъ переводчикъ, вставившій столько любопытныхъ подробностей для славянской миоологіи; но мы лености ради отъ многа мало избрахомъ».

Какъ памятникъ древней письменности, болве другихъ обильный указаніями на языческую старину, приведемъ въ извлеченіи, тоже издан-

16\*

Digitized by Google

ное въ «Автописяхъ Литературы», «Слово св. Отца нашего Іоанна Златоустаго о томъ, како первое поганіи въровали въ идолы и требы имъ клали и имена имъ нарекали, яже и нынъ мнози тако творять и въ крестьянствъ суще, а не въдають, что есть крестьянство» (1). Посль длиннаго обличенія пастырей за то, что они потворствуютъ двоевърію, поученіе обращается къ своему главному предмету-изображению языческихъ суевърій. «Человъцы, забывше страха Божія, небреженіемь, и крещенія отвергошася, и приступиша къ идоломъ, и начаша жрети молніи и грому и солнцю и лунв, а друзіи Перену, Хорсу, Виламъ и Мокоши, Упиремъ и Берегинямъ, ихже нарицають тридевять сестрениць, а ини въ Сварожитца върують и въ Артемиду, имже невъгласи человъци молятся и куры имъ ръжуть... и то блутивше сами ядять, н инъмн въ водахъ потопляеми суть; а друзіи огневи и каменю и ръкамъ и источникамъ и Берегинямъ и въ дрова, не токмо же преже въ поганствъ, но мнозн и нынв то творять, а крестьяны ся нарицающе: мосты, и просвъты, и бдъльники, и чересъ огнь скачуть, --мнящеся крестьяне, а поганьская дела творять, -- навемъ мовь творять, и попелъ посредъ сыплють, и проповъдающе мясо и молоко и масло и яица и вся потребная бъсомъ, и на пець и льюще въ бани мытися имъ

(\*) Atron. Aut. IV. CAOBO VII.

Digitized by Google

велять.-чехоль и убрусь въшающе въ молвици. Бъси же, злоумно ихъ смъющеся, поропрщутся въ попелу томь, и слъдъ свой показають на прельщение имъ. Они же, видъвше все то, отходять, повъдающе другъ другу; и то все проповъданье сами ядять и піють, ихже недостоить ни псомъ ясти... А друзіи върують въ Стрибога, Дажбога и Переплута, иже вертячеся ему піють въ розвхъ, забывше Бога сотворшаго небо и землю, моря и ръкы и источникы, и тако веселящеся о идолъхъ своихъ... Токмо именемъ наричаются крестіани, то льстятся нагымъ нарокомъ; словомъ бо и слытьемъ мнози суть крестьяни, а образомъ мало ихъ... Каци бо суть крестіани, а послушающе кощюнъ еллинскихъ и басній жидовскихъ, и рожство, и почитаній звъздныхъ, и птица гласа, и чарове, и волхвованія, и заскопія дній и лътъ, и сновъ, и надъ источникы свъща вжигающа, и кумирьскую жертву ядять, и кровь и удавленину и звъремъ уядено и птицами угнетомо? Многа ина подобная симъ. Како крестіани нарещися могуть, а сицъ творяще?... Каци убо крестьяни, а поганыхъ образъ носяще и прокужающе лице, или поглашенія, или плясанія, или плесканія руку сотонину, или утварь женскую на мужехъ си творяще? И нъсть имъ никоеяже пользы наричатися крестьяномъ».

Всъ приведенныя нами поученія очень древни; они найдены въ сборникахъ XIV въка, слъдовательно первоначальное происхожденіе ихъ восходить къ неопредвленному времени раньше это ; го въка. Поэтому они представляютъ собою памятники состоянія Христіанства въ первые въка нашей церковной исторіи, въка грубаго двоевърія. Обличители ясно помнятъ не только обряды, но и миоы старой въры. Очень замъчательно то, что они главнымъ образомъ перечисляютъ преимущественно имена главныхъ божествъ язычества, служение которымъ имъло общественный характеръ. Очень естественно, что Церковь прежде всего обратила внимание на общественное богослужение, потому что оно болъе всего бросалось въ глаза и было доступнъе для внышнихъ запретительныхъ мъръ. Поученія обличаютъ преимущественно общественныя игры, пъсни, пляски, развратъ. Въ празднествахъ, имъвшихъ семейный характеръ, они подмътили почти только такіе обряды, которые выходили изъ предъловъ семьи и избы, наприм. въ праздникъ Коляды-собираніе припасовъ для общей жертвы, переряживание, попойки. Во внутренний миръ семьи, этоть мірь суевърій тайныхь, неоткрытыхъ, какъ видится, не могла совершенно пронаша первобытная Церковь. Поученія никнуть мало знаютъ даже о главномъ божествъ дома-

домовомъ ('). Церковь



могла слъдить только за

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Встрѣчается голословное упоминаніе «бѣса хороможителя» въ Златой Чепи XIV в. (очерки Бусл. II, 125) и указаніе на обрядъ въ честь домоваго при новосельи: «въ новоселіи идетъ съ кошкою черною и съ курою чернымъ» въ одномъ сборникѣ Рум. муз. (См. Опис. Востокова стр. 552).

взаимными отношеніями членовъ семьи и устроивать ихъ по началамъ христіанскаго брака.

Изь встять отраслей семейнаго богослужения Церковь болве всего знала о служении Роду и Рожаницамъ, и то также преимущественно съ его внъшней стороны, насколько это служение выступало изъ недоступныхъ предъловъ семьи. Върование въ Родъ и Рожаницъ получило особенно широкое развитие у славянскихъ племенъ и долго кръпилось противъ Христіанства. Наши обличенія особенно много и долго останавливаются на немъ. Мы видъли, что христолюбецъ, перечисливъ въ своемъ словъ имена главныхъ божествъ, подробно занимается обличениемъ върованій въ Родъ и Рожаницъ. Слово св. Григорія старается объяснить самое происхождение миеа, сопоставляя Родъ и Рожаницу съ Артемидомъ и Артемидою, съ Озирисомъ плододавцемъ, указывая на поклонение фаллосу и т. д. Все это боги плододавцы, покровители рожденія, и сопоставление съ ними нашего мива, хотя до крайности наивное, обличаетъ въ сочинителъ довольно ясное понимание этого миоа.

Между памятниками, гдъ упоминаются Рожаницы, замъчательны по древности Паремейники, гдъ о Рожаницахъ говорится въ чтеніи изъ пр. Исаіи въ Четвергъ цвътной недъли. Въ Паремейникъ 1271 г. (Публ. библ.) 11—12 ст. LXV Исаіи читаются такъ: «Вы же оставльшен Мя и забывшен гору святую Мою и готовающен Рожаницамъ трапезу и исполняюще демонови чърпаніе, Азъ предамъ вы во оружіе». Въ сборникахъ подъ именемъ Златоустовъ это мъсто читается съ толкованіемъ: «Вы же оставльше Мя и забывающе гору святую Мою и готовающе трапезу Роду и Рожаницамъ, наполняюще бъсомъ чрпанія; Азъ предамъ вы на оружіе и вси заколеніемъ падете... Сего ради тако глаголетъ Господь: се работающи Ми ясти начнутъ, вы же взалчете, но тою сыти есте трапезою, яже готовасте Рожаницамъ. Се работающіи Ми пити начнутъ, вы же вжадаете, но то пійте, иже то исполнивасте чрпанія бъсомъ», и пр. (1). Выписки изъ этаго поученія встръчаются въ разныхъ сборникахъ; вездъ говорится о почитании Рода и Рожаницъ, о поставлении имъ трапезы, о пъсняхъ бъсовскихъ въ честь ихъ. Отрывочныхъ мъстъ объ этомъ почитании довольно много. Въ вопрошания Кирика говорится еще, что «Роду и Рожаницъ краютъ хлъбы и сыры и медъ піютъ». Въ одномъ цвътникъ Румянцевскаго Музеума (<sup>2</sup>) въ числъ разныхъ суевърій упоминается: «съ робятъ первые волосы стригутъ и бабы каши варятъ на собрание Рожаницамъ». Стараясь истребить въ народъ языческія повърья, древніе обличители сопоставляютъ ихъ съ ученіемъ христіанскимъ. Такъ, въ одномъ сборникъ духовно-нравственныхъ ста-

· (<sup>3</sup>) Описан. Востокова ст. 551.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Арх. Ист-юрид. свѣд. кн. II, полов. 1-я статья Срезневекаго о Рожаницахъ.

тей, изъ котораго выписки приводятся въ Архивъ г. Калачова, находится такое очень замвчательное объясненіе Рода: «Вседержитель, нже единъ безсмертенъ и непогибающихъ Творецъ. дуну бо ему (человъку) на лице духъ жизни, и бысть человъкъ въ душу живу: то ти не Родъ съдя на вздусъ мечеть на землю груды, и въ томъ заражаются дъти, и паки ангелъ ли вдымаетъ душу или паки иному отъ человъкъ или отъ ангелъ судъ Богъ предасть, сице бо нъцын еретицы глаголють отъ книгъ срачиньскихъ и отъ проклятыхъ болгаръ... Всъмъ бо есть творецъ Богъ, а не Родъ» (1). Здъсь Родъ прямо представляется въ значени оплодотворяющей силы неба, съдящимъ на воздухъ и бросающимъ на землю зародыши людей. Г. Тихонравовъ приводитъ слъдующия замътки о Рожаницахъ изъ одной рукописи XIV въка: «Что есть требокладенье идольское, еже рече св. Василій: не принимай приношенья отъ требокладенья идольскаго?-Не поганымъ глаголеть, къ крестіяномъ. Мнозн бо отъ хрестьянъ трапезы ставять идоломъ и наполняють черпала бъсомъ. Кто суть вдоля? Се первый вдолъ Рожаницъ... А се второе Виламъ и Мокошъ; и да ище ся не на явъ молять, да отан призываюче идоломольцъ бабы. Тоже творять не токмо худи людіе, нъ и богатыхъ мужій жены. Се же есть вельми злве, иже есть прикладата тропарь свя-

(<sup>1</sup>) Арх. Калачова кн. П. предислов. стр. 21.

тыя Богородиця къ идольствй трапезв» (<sup>1</sup>). Послвднія слова указываютъ уже на вліяніе Христіанства, которое, по мвръ усвоенія его народомъ, производило затемнвніе въ старинномъ миюъ.

Законная трапеза въ честь Рожаницъ въ христіанское время, какъ видится, теряла свое чисто-языческое значение; какъ при христіанскихъ праздничныхъ трапезахъ, при ней стали пъть. тропарь Богородицъ. Это обстоятельство, съ одной стороны, производило искажение миеа, а съ другой-бросало твнь на почитание Матери Божией. Честь, воздаваемая Рожаницамъ, переносилась на лице послъдней. Отсюда явилось напр. такое толкование рожаничной трапезы, находящееся въ сборникъ новгородской Софійской библіотеки XV въка (2): «се буди въдомо всъмъ, яко Несторій еретикъ научи трапезу класти рожаницкую, мня Богородицу человъкородицу. Святіи же отцы Лаодикійскаго собора, слышавше отъ ангела, зане Богу нелюботворимое то и святъй Богородицъ, писаніемъ повелъша не творити того, да кто послушаеть заповъди св. отецъ спасенъ будеть, аще ли кто не послушаеть, отлученъ да будеть». Правило это въ рукописи читается такъ: «глаголаше ангелъ: горе, горе человъкомъ тако творящимъ, иже есть ненависть Богу и на гнъвъ Богородицъ, иже отъ неразумья дъюще неполобное и непотребное, мнящеся честь творящи

(<sup>2</sup>) Тамже.



<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Літоп. литерат. IV. Предисл. къ слованъ прот. язычества.

Госпожи Богородици, ставяще трапезу крупичными глъбы и сыры и черпала наполняюще вина добровоньнаго, и творяще трепарь Рожьству, и подавающе другъ другу ядять и піють; и мнятся добро творяще и хвалу тъмъ воздающе Владычици чистіи, Ей же есть безчестіе и хула, виною рекше Рожьства. Нъсть се честь дъвици Госпожи Богородици», и проч.

Всъ эти обличенія почти буквально переписывались изъ древнъйшихъ сборниковъ въ болве поздніе, такъ что о Рожаницахъ встръчаемъ извъстія. въ XVII, даже въ XVIII въкъ. Но отсюда нельзя заключать, что такъ долго хранился самый миеъ. Теперь отъ него не осталось никакой памяти въ народъ. Это служитъ достаточнымъ ручательствомъ того, что онъ сталъ пропадать очень рано. Дъйствительно старинные Азбуковники, — эти энциклопедические словари древней Руси,-въ объяснени слова-Рожаницы, уже не совстмъ ясно понимаютъ его старинный смыслъ. Въ одномъ Рожденицы-«кумири елленстіи, ихже погани волшвеніемъ рожденія нарицаху быти»; въ другомъ предъ этимъ словомъ стоитъ такое объяснение: «свято дня рожденія младенца, въ койже день кто родится, той нравъ и осудъ пріемлетъ» (1). Такимъ образомъ страшныя Судицы, дъвы судьбы, славянскія Парки, были уже забыты. Рожаница, рожденіе-получили значеніе просто ро-

(<sup>1</sup>) Арх. Калачова кн. И, полов. 1. О Рожаницахъ.

да въ смыслъ опредъленія судьбы (на роду напасано). Явилась и книга отреченная Рожденикъгороскопъ старины. Уже въ XVI въкъ въра въ Рожаницъ слилась съ астрологическими суевъріями, съ гаданіями по звъздамъ. Домострой говоритъ, что въ его время върили «въ родословіе, рекше въ рожаницы и въ обояніе позвъздословію». Азбуковникъ, помъщенный въ «Сказаніяхъ р. народа» Сахарова, представляетъ такое объяснение: «Рожаницы, тако Еллинсти звъздословцы наричутъ седмь звъздъ, глаголемыхъ планиты. И кто въ кую планиту родится, той потой планить любопрется предвозвъщати нравъ младенца, или къ коимъ естествомъ уклонителенъ будетъ». По изслъдованіямъ гг. Срезневскаго и Аоанасьева, мноъ о Рожаницахъ дъйствительно имълъ связь съ върованіемъ во вліяніе звъздъ на участь человъка: звъзда, подъ которою раждался человъкъ, была обиталищемъ дъвы Судицы. Въ XVI и XVII въкахъ мноъ получилъ исключительно астрологическое значение. Эта связь миев о Рожаницахъ съ астрологическими върованами была, можетъ быть, одною изъ главныхъ причнить того, что астрологія нашла у насъ хороний пріемъ и долго пользовалась почетнымъ мъстомъ въ исторія суевърій.

Сравнительное обиліе въ памятникахъ извъотій о Родъ и Ражаницахъ даетъ намъ возможность, хотя въ общихъ и неопредъленныхъ чертахъ, прослъдить судьбу этого мива подъ влія-

ніемъ Христіанства. Относительно другихъ миоовъ нельзя сдълать и этихъ замътокъ. Обличенія въ служеніи Перуну, Хорсу, Дажбогу и пр., также долго переписываются въ нашихъ сборникахъ, но на самомъ дълъ върование уже потерялось. Съ XIV въка приблизительно обличенія пишутся по старой памяти, съ старыхъ образцовъ; мы не находимъ въ нихъ признаковъ отношенія къ дъйствительности, --отихъ животрепенущихъ чертъ, которыми отличаются памятники древнъйшаго времени. Въ народъ пропала память объ именахъ древнихъ боговъ. Но когда и какъ это случилось, опредълить нельзя. Это зависитъ даже не столько отъ недостатка извъстій, сколько отъ того, что дъло христіанскаго образованія шло съ незамътною постепенностію, при томъ же на громадномъ пространствъ русской земли, въ одномъ мъств скорве, въ другихъ медленнъе, какъ мы это уже замътили выше.

На югъ и въ мъстахъ болъе населенныхъ, гдъ дъло новаго образованія шло успъшнъе, языческіе боги были забыты еще въ XII и XIII въкахъ. Не то было въ отдаленныхъ угляхъ и захолустьяхъ Руси. Въ концъ извъстнаго намъ слова св. Григорія мы уже видъли ясное указаніе на это неравномърное распространеніе христіанскихъ понятій по разнымъ мъстамъ. На украйнахъ, по свидътельству этого слова, еще продолжали тайкомъ молиться и Перуну, и Хорсу, и Мокошу, и Виламъ, продолжали ставить и беззаконную трапезу Роду и Рожаницамъ, на великую прелесть върнымъ христіанамъ. Свъжая память старой мивологіи по украйнамъ поддерживала знаніе этой миеологіи и въ другихъ мъстахъ; но потомъ эта память начала темнъть и тамъ. Обличенія начинаютъ толковать просто объ идолослужени вообще и о разныхъ языческихъ обрядахъ безъ яснаго пониманія ихъ первоначальнаго смысла. Мы еще встръчаемъ имена боговъ, но онъ уже смъшиваются съ именами греческой мивологии и одно замъняетъ другое, кромъ того искажаются такъ, что ихъ и узнать нельзя; напр. имя Хорса превращается въ Нахора. Въ одномъ «поучени духовнымъ дътямъ» (1) встръчаемъ такого рода увъщаніе: «уклоняйся предъ Богомъ невидимыхъ: молящихся человъкъ Роду и Рожаницамъ, Поревну (Перуну) и Аполовину (Аполлону) и Мокоши и Перегини и всякимъ богомъ, и мерзкимъ требамъ не приближайся».

Само собою разумъется, древній миюъ не могъ безслъдно погибнуть въ сознаніи народа. Дъло было не въ имени Перуна или Хорса, а въ самомъ возвръніи на ту силу или явленіе природы, которыя олицетворялись въ имени. Христіанство не могло скоро истребить этого воззрънія; этого можно было достигнуть только долгимъ путемъ перевоспитанія народа по христіанскимъ началамъ. Въ исторіи сліянія объихъ въръ первою степенью было замъненіе внъшней стороны миюа христіан-

(1) Арх. Калачова. кн. ІІ, полов. 1. стр. 104.



скими формами, въ которыя такимъ образомъ облеклось содержаніе древнихъ върованій. Предметы древняго поклоненія, не теряя своего прежняго значенія, получили христіанскія названія. Слъдовъ такого сліянія христіанскихъ и языческихъ върований въ нашихъ памятникахъ и даже въ современныхъ повърьяхъ довольно много. Языческіе боги должны были сразу поблъднъть предъ единымъ верховнымъ Богомъ; они обратились во второстепенныя миоическія существа, подчиненныя единому Богу. На этой степени язычество встрътилось съ христіанскимъ ученіемъ объ ангелахъ и святыхъ съ одной стороны и о демонахъ съ другой. Къ тъмъ и другимъ какъ нельзя удобнъе могли быть примъшаны древнія понятія о бълбогахъ и чернобогахъ, тъмъ болъе что сознаніе новыхъ христіанъ, настроенное еще на политеистическій ладъ, не могло усвоить себъ какъ должно высокой мысли о единомъ Богъ, и попривычкъ дробило эту мысль на частные образы, раздъляло существо единаго бога на множество личныхъ существъ, выражавшихъ отдъльныя свойства Божества или Его управление отдъльными частями природы.

Не вдаваясь въ подробное изслъдованіе этого важнаго и обширнаго предмета, укажемъ только примъры единственно для уясненія нашей общей мысли. Какъ на западъ въ средніе въка пророкъ Илія, св. Георгій и др. получили значеніе языческихъ героевъ, полубоговъ, побъдителей Дракона, другіе святые замънили боговъ и богинь,

Digitized by Google

наприм. св. Люція-Герту, норвежскій св. Олави-Тора, славянскій св. Виттъ-Святовида, такъ и въ нашихъ простонародныхъ повърьяхъ и народной поэзіи съ полуязыческими чертами являются пророки Илія, Георгій храбрый, св. Власій, Іоаннъ Предтеча и др. Въ знаменитой бесвдъ трехъ святителей читаемъ: «еста два ангела громнаяеленскій старецъ Перунъ, Нахоръ (варіантъ-Хорсъ) есть жидовинъ; а два еста ангела молнина». Вотъ чъмъ стали Перунъ и Хорсъ въ христіанское время, -- второстепенными существами, ангелами. Нужно замътить, что у насъ въ большомъ ходу были гностико-богомальскія представленія объ ангелахъ, какъ міродержителяхъ и міроправителяхъ. Занесенныя изъ Болгаріи, эти представленія какъ разъ подошля подъ привычныя вврованія въ стихійныхъ боговъ; это обстоятельство служило сильною поддержкою для языческаго склада мыслей народа. Въ большомъ ходу была и другая гностическая мысль на Руси,-мысль о самостоятельномъ представителъ злаго царства-Сатананль. Восточный дуализмъ нашелъ себъ хорошую почву въ старинныхъ представлевіяхъ о языческихъ чернобогахъ и въ свою очередь поддержалъ эти представления, передълывая ихъ на христіанскій ладъ. Извъстно сказание о томъ, что во время паденія съ неба злыхъ духовъ они были остановлены могучимъ словомъ архангела Михаела, и кто гдв летвлъ, тотъ тамъ н остался, кто въ воздухъ, кто въ лъсу, кто въ

водъ, кто въ избъ. Это сказаніе дало опредъленныя должности у нациихъ предковъ — христіанъ прежнимъ собирательнымъ божествамъ воздуха, лъсовъ, водъ, домовъ. Всъ они превращены ими въ злыхъ духовъ. Такъ вся природа, раздъленная прежде между бълбогами и чернобогами, подълилась въ представленіяхъ предковъ нашихъ, по принятіи ими Христіанства, между духами добрыми и алыми, и къ нимъ перешло изъ язычества богатое наслъдіе повърій, примътъ, заговоровъ, заклинаній, обрядовыхъ дъйствій всякаго рода.

Около XIV въка борьба Христіанства съ язычествомъ на Руси замътно принимаетъ новое направленіе; она главнымъ образомъ устремляется противъ остатковъ языческаго богослуженія, которое будило еще отжившія върованія, хотя уже не могло вполив осмыслиться ими. Все, что сохранилось въ народъ преданиемъ отъ древняго богопочтенія, болве и болве принимало значеніе суевърія, и, теряя свой старинный смысль, примыкало къ христіанскимъ праздникамъ и обрядамъ въ видъ стараго обычая и повърья. Закоренълая привычка смъщивала принадлежности старыхъ боговъ съ принадлежностями христіанскихъ святыхъ, обряды идольскихъ торжествъ съ торжествами Церкви. Не возможно было искоренить однимъ разомъ то, съ чвмъ свыклась дуща и что вошью въ самую народность славянъ русскихъ. Даже христіанскія торжества Церкви получили языческія названія, наприм. Русальная

соб. 11.

17

недъля, Купало, Коледа и проч. Христіанство затмило боговъ, превратило ихъ во второстепенныя существа, большею частію въ демоновъ; но служение имъ долго сквозило и доселъ отчасти - сквозитъ среди христіанскихъ обрядовъ. Въ старинныхъ пъсняхъ, которыми сопровождаются народные праздники, слышимъ припъвы, въ которыхъ уродливо сопоставляются Богородица и Троица съ дидомъ Ладою. Христіанскій праздникъ переходилъ въ открытый языческій разгулъ съ языческими обрядами, которыхъ нельзя было не узнать, хотя память объ ихъ значени и была затеряна; пастыри Церкви прямо называютъ ихъ невърными, погаными, идольскими, еллинскими. А тамъ, за предвлами общественныхъ праздниковъ, танлся цълый міръ тайныхъ суевърій, върованій въ собирательныхъ духовъ водяныхъ, лъшихъ, домовыхъ, особое потаенное богослуженіе дома и семьи съ множествомъ суевърій, примътъ и обрядовъ.

Какъ и прежде, пастыри Церкви съ тугою сердца жаловались на склонность народа къ прежнимъ празднествамъ и играмъ, и обличали его въ недостаткъ въры, въ поганствъ. Слово Іоанна Златоустаго, изданное въ Лътописяхъ литературы (<sup>1</sup>), говоритъ, что «мнози суть слытьемъ крестіани, а обычаемъ и дълы, аки поганіи и невърніи». Въ этомъ словъ перечисляются безпо-

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Кн. IV. Слово VIII. Списокъ акад. библіотеки въ Измарагдѣ № 270 полнѣе. Приводимъ извлеченіе по нему.

рядки языческой жизни: «кощуны еллинскіе и басни жидовскія, и уродословія, и глумленія на улицахъ града, чарове же и волхвование сновъ, и требу кумиру ядуще и кровь давлену звърину ядуще... плясаніе, плесканіе руку, пъсни сотонинскія и питіе излишно, блудъ, злоба, гнъвъ» и пр. «Нъсть льзв, продолжаетъ обличение, именоватися крестіанину се творяще. Тъмъ, братія и сестры, останитеся поганыхъ творенія... Не льститеся въ слъдъ злыхъ и еллиномъ. Многи бо върни творятся, а не въдають, что есть крестіянство, како есть въ въръ и въ законъ взаконено. Вижду убо не уныя токмо неистовы, но и старыи, о нихже вельми тужю, егда вижю мужа отъ съдинъ честна, дътя съ собою на позоры ведуще или въ пиръ. Что сего горъе есть? или что сего дъла сквернъе? Отецъ сына съ собою на зло ведеть... Подобаеть бо намъ мольбы изъ славы Божіа скончавати жизнь свою всю, а ты же на ядь и на пьянство и на мольбы и скверная словеса... Се горше поганыхъ, сотонинско замышление: сей бо замыслилъ есть позоры, смъхотворца, кощюнники, и скоморохи изучи».

Во главъ языческаго общественнаго богослуженія, какъ мы знаемъ, стояли волхвы, потомъ гудцы, прегудницы, пъсельники, плясцы и другіе люди, необходимые при совершеніи обрядовъ и распоряженіи праздничнымъ торжествомъ. Какъ представители язычества, волхвы въ началъ дълали открытыя возстанія противъ Христіанства.

17.

Съ XIII въка мы не видимъ уже этихъ возстаній, —знакъ, что Христіанство успъло занять господствующее положеніе среди народа. Но еще долго спустя посль этого они продолжали удерживать за собою прежнее значеніе и пользовались благоговъйнымъ уваженіемъ народа въ разныхъ мъстностяхъ. Поученія, пастырскія посланія и грамоты говорятъ о нихъ въ XVI и XVII въкахъ и при этомъ смотрятъ на нихъ не какъ на знахарей, колдуновъ, дъйствовавшихъ силою діавола, но какъ на представителей язычества. По всему видно, что не забылось еще ихъ богослужебное значеніе, какъ служителей не однихъ злыхъ, но и добрыхъ божествъ.

Такъ, въ 1410 году м. Фотій нисалъ къ новгородскому духовенству: «учите своихъ дътей духовныхъ, чтобы басней не слушали, ликихъ бабъ не пріимали, ни узловъ, ни примодвленья, ни зелія, ни вороженья, и елика такова, ванеже съ того гнввъ Божій приходитъ; и гдъ тиковыя лихія бабы находятся, учите ихъ, чтобы престали и каялись бы, а не имутъ слушати, не благословляйте ихъ, христіаномъ заказывайте, чтобы не держали ихъ между себе нигдъ, гоимли бы ихъ отъ себе, а сами бы отъ нихъ бъгали, аки отъ нечистоты; а кто не имать слушати васъ, и вы тъхъ такоже отъ церкви отлучайте» (<sup>3</sup>). Спустя сто лътъ слишкомъ новгородскій архіепископъ Макарій долженъ былъ пи-

(<sup>2</sup>) Акт. Экспедиц. т. 1, № 369.

сать тоже самое духовенству Водской пятины. Это послание очень выразительно рисуетъ двоевъріе новгородской украйны. «Сказывали миз, что ден въ ващихъ мъствхъ многіе христіане, съ женами и съ дътьми своими, заблудили отъ истинныя христіанскія православной втры, о церкви деи Божіи и о церковномъ правилъ не брегутъ, къ нерквамъ къ божественному пънію не ходять, и къ вамъ ден ко отцомъ своимъ духовнымъ, ко нгуменомъ и попомъ, на покалніе не приходять, а молятся ден по сквернымъ своимъ мольбищомъ древесомъ и камению по дъйству діаволю; среды ден и пятка и святыхъ постовъ не чтять и не хранять, и въ Петровъ ден постъ многіе ядять скоромь, и жертву ден и питья жруть и піють мерзкимъ бъсомъ, и призываютъ ден на тъ свои скверныя мольбища злодвевыхъ отступникъ арбуевъ чудскихъ, и мертвыкъ ден они своихъ кладуть въ селвхъ по курганомъ и по коломищемъ съ тъми жъ арбун, а къ церквамъ ден на погосты тахъ своихъ умершихъ они не возятъ сохраняти; также ден у нихъ у которыя жены дитя родится, и они ден напередъ кътъмъ своимъ родильницамъ призываютъ тъхъ же скверныхъ арбуевъ и тъ ден арбун младенцемъ ихъ имена нарекаютъ свойски, а васъ ден игуменовъ и священниковь они кътемъ своимъ младевцомъ призывають посль; а на кануны ден свои онн призывають тахъ же скверныхъ арбуевъ, и тв ден арбун и надъ каноны ихъ арбуютъ сквернымъ бъсомъ и смущаютъ деи христіанство своимъ нечестіемъ, и ихъ деи развращеннымъ ученіемъ тъ христіане заблудивъ многая злочинья творили и до сего дни, и въ томъ ихъ нечести и злочиные велика поношенья бывають истинныя христовы въры православному христіанству; а вы ихъ отъ таковыхъ злочиний не унимаете и не наказываете учениемъ по церковному преданию на истинную христову въру православную, ино то вы, игумены и священники, не гораздо чините, что о своихъ духовныхъ дътей душахъ попечения не имъете и о ученіи не брежете ихъ. И азъ нынъ слышахъ о таковыхъ неистовственныхъ дълвхъ, въ твхъ христіанвхъ бывающихъ, съ великимъ тщаниемъ подвигся пъти молебны соборомъ Господу Богу и пречистъй Богородицъ о избавления прегръщения ихъ да и воду святилъ съ животворящимъ Крестомъ и съ чудотворныхъ иконъ и съ св. мощей, да ту есмь воду послалъ къ вамъ въ ваши мъста съ своимъ рожественскимъ священникомъ съ Ильею; а съ тъмъ священникомъ съ Ильею послалъ есми своихъ дътей боярскихъ, а приказалъ есми у всъхъ христіанъ, въ вашихъ мъстъхъ, тъ скверныя мольбища велълъ раззоряти и истребляти, огнемъ жещи, а христіанъ тъхъ мъстъ вельлъ есми священнику Иліи наказывати и поучати на истинную православную христіанскую ввру». Черезънъсколько лътъ тоже повторялъновгородскій архіепископъ Өеодосій въ своей грамотъ въ туже Водскую пятину (').

(<sup>1</sup>) Дополн. въ Акт. Истор. т. 1, №№ 28, 43.

Digitized by Google

Изъ этихъ грамотъ мы видимъ, что въ захолустьяхъ Руси, гдъ еще не могло хорошенько привиться Христіанство, въ XVI въкъ волхвы сохраняли все свое старое значение; они еще не успъли даже сдълаться колдунами, служителями бъсовъ, а были представителями старой въры, наряду съ священниками призывались во всъхъ важныйшихъ случаяхъ жизни, которые освящаются религіознымъ обрядомъ. Какъ само язычество стояло еще самостоятельно наряду съ Христіанствомъ, такъ и служители его стояли рядомъ съ христіанскими пастырями. Нельзя не видъть даже явнаго перевъса на сторонъ язычества, какъ религіи отцовъ и дъдовъ. Житель Водской пятины звалъ къ себъ священника по обязанности, по необходимости; его заставляли это дълать. Но до священника, по внутренней религіозной потребности, онъ звалъ къ себъ арбуя или бабу ворожею. Послъ увъщаній Макарія и Өеодосія въ томъ же XVI въкъ мы встръчаемъ запрещенія ходить къ волхвамъ, ворожить у нихъ, принимать ихъ въ домъ и т. п. —въ Стоглавъ и Домостров. Но здъсь уже не встръчаемъ указаний на религіозно-богослужебное значеніе ихъ, какъ въ приведенныхъ грамотахъ. Народная въра въ волхвовъ стала развиваться въ другомъ направленіи.

Прежде колдунъ, волхвъ призывался въ качествъ служителя боговъ; его дъйствія имъли значеніе религіознаго врачеванія, очищенія, благословенія, молитвы и заклятія боговъ. Но вогда язычество стало падать, когда въ народъ стала усвоиваться общая мысль проповъдниковъ, что старая въра есть служение бъсамъ и бъсовское наобрътение, къ числу бъсовскихъ козней, злыхъ обаяній, пагубныхъ чаръ отнесены были, разумъется, и дъйствія волхвовъ. На волхва, въдуна и въдьму народъ взглянулъ, какъ на существа влобныя, исполненныя грвха, которыл продали бъсу свою душу, дъйствуютъ по его волъ и его силою, какъ на рабовъ его. Всв принадлежности ихъ получили кудое, черное значение; у нихъ черная кошка, черная собака, черная книга, по которой они волхвуютъ средн черной ночи. Они дълаютъ одно только зло и людямъ и животнымъ, своями заговорами насылають бользни, скрадывають дождь, росу, свътъ, провзводятъ голодъ, безплодіе, вре**дять всъмъ** и всему (").

Такая перемъна върованій относительно волхвовъ произошла, разумъется, не вдругъ. Изъ однихъ мъстъ, гдъ скоръе уовоивалось Христіанство, еще отъ XI въка донеслись до насъ лътописныя извъстія о томъ, что въдовство уже потеряло тамъ свое языческое значеніе. Лътопись Нестора расказываетъ, что волхвы служатъ богамъ чернымъ, хвостатымъ, жнвущимъ въ бъзднъ подъ землею, или же антихристу. Въ другихъ мъстахъ, какъ наприм. въ Водской изтинъ



<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Развитие этихъ мыслей см. въ Альман. «Комета», въ статът г. Лоанасьева со въдунь и въдъмъ».

Христіанство не успъло переработать народных понятий и въ XVI въкъ. Но какъ ни неомовременно было вліяніе Христіанства на кулесничество въ разныхъ мъстахъ, слъдствія быля вездъ одинаковы. Народныя върсвания не уничтожились въ борьбъ съ Христіжствонъ, а только видоизмънились, получили другое направление, съ которымы и вошля въ христинское народное міросозерцаніе. Наряду съ благими двяствіями благодати Божіей и благить силь неба народь сталъ върить въ колдовство, обалния, дъйстви злыхъ силъ ада. Проповъдники Христеннотва вылли здъсь точку примирения его съ язынествомъ. Они сами не отрицали возможности и бытія того, во что вврилъ добродушяный славяниять, а только приянсали въдовство злону начелу. На отомъ и остановилось пока дело торжества Христіанства.

Наряду съ волхвами почти одинаково преслъдовались другіе представители общественной стороны язычества, скомороки. Наци первыя обличенія еще живо помнять ихъ языческое значеніе. «Діаволъ льстить всяческими лестьми, нисаль преп. Несторъ, превабляя ны отъ Бога трубами и скомороки, гусльми и русальи» (<sup>1</sup>). Въ соборномъ опредълении м. Кирилла (XIII в.) читаемъ: «пакы же увъдъхомъ бъсовская еще држаще обичая треклятыхъ еллинъ, въ божественные празд-

(1) Полн. Собр. льтоп. 1, 73.

ники позоры нъкаки бъсовскіе творити съ свистаніемъ и воплемъ, сзывающе нъкаки скаредныя пьяняца», т. е. скомороховъ ('). Скоморохи представляются людьми разгульными, пьяницами; но эти пьяницы, какъ видно, не успъли еще потерять уважения въ народъ. Не даромъ въ навъстномъ намъ словъ христолюбца ихъ пъсни, гудьба, пляска ставятся наряду съ идольскою жертвою. Не даромъ духовенство, отлучая отъ причащения разныхъ представителей язычества, ставить наряду съ ними и скомороховъ : «да отлученъ будетъ обавникъ, чародъй, скомрахъ, увольникъ», какъ говорится въ послани одного неизвъстнаго епископа (2). Такой же взглядъ на скомороховъ существовалъ и въ XVI въкъ, какъ въ этомъ можно убвдиться изъ Домостроя и Стоглава. Въ одной грамотъ Троицкой лавры 1555 года говорится: «не велъли есмя имъ въ волости держати скомороховъ, ни волхвей, ни бабъ ворожей... А учнутъ держати, и у котораго сот-Скаго въ его сотной выймуть, и на томъ сотскомъ и на его сотной взяти пени 10 рублевъ денегъ, а скомороха или волхва или бабу ворожею... бивъ да ограбивъ да выбити изъ волости вонъ» (<sup>5</sup>). Свътское правительство прибъгало къ твмъ же мврамъ, выгоняло скомороховъ изъ волостей наряду съ волхвами, именно съ XVI въ-

- (\*) Русск. Достопам. т. 1.
- (\*) «О скоморохахъ» г. Бпъляева. Временн. кн. ХХ.
- (8) Акт. Эксп. п. І, стр. 257.

Digitized by Google

ка; прежде оно иногда дозволяло играть скоморохамъ. На его ръшимость много имъло вліянія духовенство, предложившее вопросъ о скоморохахъ на соборъ 1551 года. Особенно строги стали мъры противъ скомороховъ въ XVII в., при Алексіъ Михайловичъ.

Но въ XVII и даже XVI въкъ скоморохи потеряли уже свое старое значение, являются чъмъто въ родъ странствующихъ труппъ, которыя вездъ предлагали свои услуги, гдъ встръчалась надобность въ музыкъ, пъсняхъ и пляскъ. Наприм. м. Даніилъ въ одномъ поучении говоритъ, что мужья приводили скомороховъ къ своимъ женамъ, чтобы разсвять ихъ въ скучной затворнической жизни. Въ Домостроъ тоже упоминается объ этихъ скоморошьихъ представленіяхъ на дому. Скоморохи стали безразлично употреблять все, что могло веселить публику; они даже обратились въ шайки воровъ и бродягъ, которыя грабили по волостямъ, прикрывая свои продълки шутовскимъ ремесломъ (1). Если прежде народъ поддерживалъ скоморошество по старой религіозной памяти, то теперь, при затмъни этой памяти, онъ поддерживалъ скоморошьи игры, принималъ и кормилъ актеровъ, допускалъ ихъ участіе на своихъ праздникахъ единственно изъ потребности удалаго, находчиваго и разнообразнаго веселья.

Самые эти праздники мало по малу стушевывались и превращались въ слабые остатки того,

(1) См. стат. г. Бъляева о скоморохахъ.

чъмъ они были въ язычествъ, такъ что судьба скоморошества ща въ этомъ случав почти рука объ руку съ судьбою народныхъ праздниковъ и вообще общественнаго богослужения. Говоримъпочти, потому что обрядность языческая хранилась все таки дольше. Какъ бы ни сильно разшатался религіозный обрядь, онъ все таки долго пользуется, хотя уже безсмысленнымъ, безсознательнымъ, уваженіемъ въ народъ; какъ окаменълый остатокъ старыхъ върованій, онъ передается изъ рода въ родъ, и не исполнить его почитается суевърнонеловкимъ, чъмъ-то въ родъ гръха. Множество обрядовъ обратилось теперь въ пустую забаву, но эта забава обязательна; во всъхъ мелочахъ она опредвлена строгими обычаями, преступить которые никто не ръщается. Время, мъсто, пъсни, игрывся эта обстановка народнаго праздника-не изменна, такъ ито изъ нея слова не выкинещь, народъ не помнитъ, почему и для чего все это такъ, но онъ благоговъйно хранитъ старину, какъ она есть. Самая эта безпричинная и вмъстъ строгая обязательность обряда указываетъ на его прежнее религіозное значеніе. Не удивительно, что борьба Христіанства съ язычествомъ дольше всего длится въ обрядовой области. Исчезли волхвы и другіе представители язычества, не было домину о прежнихъ богахъ; но не исчезъ старый обрядъ. Онъ явлался наряду съ христіанскимъ обрядомъ во всяхъ народныхъ торжествахъ, такъ что послъднія получили двойственный характеръ. Языческая и христіанская сторона ихъ находились одна къ другой въ различныхъ отношеніяхъ; сначала преобладала первая, потому что живъе помнилась, больше возбуждала полуязыческое чувство, чъмъ непривычные, мало усвоенные обряды Христіанства; потомъ это отношеніе мъняется. Христіанства; потомъ это отношеніе мъняется. Христіанство беретъ перевъсъ, и, по мъръ привычки къ нему, старые обряды теряютъ смыслъ. Въ XVII въкъ они обратились уже въ простую забаву и хранились по привычкъ.

Памятники церковной двятельности противъ язычества отразили въ себъ судьбу языческой обрядности, и для изслъдователя этой судьбы въ высшей степени важны, хотя и представляють большею частію одно голое явленіе, одно указаніе на то, что совершаль народъ въ извъстное время, не указывая на то, сколько языческаго смысла соединяль онъ съ своими обрядами. Последнее, очень важное обстоятельство, можно опредълить на основания этихъ памятниковъ только путемъ догадокъ и то съ болышимъ трудомъ. Благочестивый обличитель языческихъ суевърій, какъ суздальскій акварелистъ, обыкновенно все окрашиваетъ одной краской, что ему ни попадется подъ руку; перечисливъ нъсколько обрядовъ, онъ проводитъ по нимъ одну черту: все это бъсовское изобрътение, такъ дълаютъ поганые. Мудрено вывести чтонибудь опредвленное изъ подобной посылки. Съ другой стороны, обличение языческихъ суевърий переходитъ иногда

вообще въ нравственное увъщаніе и въ памятникъ ни за что не уловишь раздълительной черты между обличеніемъ язычества и обличеніемъ чистонравственнаго безобразія того или другаго обряда. Наконецъ, самыхъ обрядовъ такъ много и ихъ судьба такъ различна: одинъ скоръе потерялъ смыслъ, другой сохранилъ его во всей свъжести еще въ XVII.въкъ, третій не потерялъ его даже доселъ, а между тъмъ обличенія ставятъ ихъ на одну доску. Только изръдка встръчаются явленія, которыя говорятъ сами за себя, да болъе живое отношеніе къ предмету въ обличителъ, болъе подробное и свъжее описаніе обряда можетъ отчасти опредъяять степень жизненности послъдняго.

Съ перваго раза нельзя не замътить, что чъмъ древнъе памятникъ, тъмъ онъ, какъ и естественно ожидать, живъе относится къ народной обрядности. Мелкія, мимоходныя черты, въ которыхъ описывается она, дышатъ жизнію и живо напоминаютъ языческое время. Позднъйшія обличенія болъе нравственнаго характера и болъе общи по тону. Мы приведемъ нъсколько важнъйщихъ памятниковъ разнаго времени, слъдя по возможности за постепеннымъ вымираніемъ язычества.

Мы уже говорили, что дъятельность Церкви и правительства была главнымъ образомъ обращена противъ общественнаго богослужения язычества. Прежде, чъмъ искоренять языческия суевърия, примъты, привычки, нужно было разогнать сборища межи селы, прогнать съ улицы праздничную толпу, запретить моленья по священнымъ дубровамъ, при ръкахъ, студенцахъ и другихъ святыхъ мъстахъ язычества. Церковь дъйствовала здъсь вмъстъ съ правительствомъ. Точно также, какъ правительство ниспровергло кумиры, оно было призвано къ искоренению и другихъ остатковъ общественнаго богослужения.

Изъ всъхъ обрядовъ язычества естественно прежде всего и болъе всего подверглись преслъдованию обряды купальской ночи-этого самаго торжественнаго праздника славянской общины, съ его яркими кострами, чарами и шумнымъ разгуломъ, праздника, въ которомъ сосредоточился весь смыслъ славянскаго язычества. Въ 1505 году игуменъ псковскаго Елеазарова монастыря Памфилъ писалъ намъстнику Пскова князю Дмитрію Владиміровичу Ростовскому: «Господа ради послушайте словесъ грубости моея, вамъ бо есть держава и власть во градъ семъ Псковъ по Бозв и государъ благовърномъ великомъ князи, государи нашемъ; и того ради явите вашу боязнь, яко православнии христіане, сицъ же къ Богу». Благочестивый игуменъ обращается къ гражданской власти съ просьбою объ истреблении обрядовъ купальской ночи. Посланіе его замъчательно по живому изображению этихъ обрядовъ; мы видимъ здъсь довольно полную картину языческаго торжества въ началъ XVI въка... «Егда приходитъ великій праздникъ – день рождества

Digitized by Google

Прелотечева, но в еще прежде того великаго ноаздника, исходять огавницы, мужіе и жены, чаровницы, по лугомъ и по болотомъ и въ пустыни в въ дубравы, ищуще смертныя травы и привъточрева, отравнаго зелія на пагубу чело-BEROME IN CROTOME, TYRE I AUBIE ROPERLE KORRAOTE на потворение мужемъ своимъ: сія вся творятъ двиствомъ діаволимъ въ день предотечевъ, съ приговоры сатанинскими. Еще бо придеть самый нраздникъ Рождество предотечево, тогда во св. ту ношь мало не весъ градъ возмятется и въ селъхъ возбъсятся въ бубны и въ сопъли и гуденіемъ струннымъ, и всякими неподобными играныи сатанинскими, плясаніемъ и плесканіемъ, женамъ же и данить и гланами кинаниемъ, и устномъ ихъ непрілененъ кличь, вся скверныя бисовскія писан, и хребтомъ ихъ вихлание и ногамъ икъ скаканіе и топтаніє; ту же есть мужемь и отро-ROME BEAMRON MARCHE, TYRE COTE HA MCHORON H двенне шатаніе блудное имъ возэрініе, такоже есть и женамъ мужатымъ осквернение и дввамъ растление. Что же бысть во градекъ и селекъ въ годину ту? Сатана красуется, кумирское празднование, радость и веселіе сатанинское, въ немъ же есть ликование и величание діавола и красование бъсомъ его въ людъхъ. И того ради двигнется и возстанетъ непріязненная угодія, яко въ поругание и въ безнестие Рожеству предотечеву и въ посмъхъ и укоризну дин его, невъдущимъ истины; яко сущи дремке идолослужн-

теліе бъсовскій праздникъ сей празднуютъ. Сицъ бо на всяко лъто кумирослужебнымъ обычаемъ сатана призываетъ, и тому, яко жертва, приносится всяка скверна и беззаконіе, богомерзкое приношеніе; а не яко день Рожества Предотечи празднуютъ, но своимъ древнимъ обычаемъ». Далве перечисляются добрыя двла, которыми нужно чтить христіанскій праздникъ. «Вы же, государи наши, благочестивыи власти суще, грозная держава христолюбиваго государя нашего, заилючаетъ посланіе, молю уймите храборскимъ мужествомъ вашимъ отъ таковаго начинанія идольскаго служенія богозданный народъ сей, творящая злая бъсовская угодія въ день предотечевъ» ('). Такимъ образомъ языческое служение вполнъ сохранялось въ началъ XVI въка и даже преобладало надъ христіанскимъ; народъ праздновалъ день Рождества Предтечи не похристіански, а «своимъ древнимъ обычаемъ», какъ древний праздникъ Купалы.

Тъже слъды грубаго язычества мы видимъ въ обличенияхъ стоглаваго собора 1551 года. Стоглавъ также особенное внимание обращаетъ на Купалу и вообще болъе торжественные праздники лътняго полугодия. 41, 92 и 93-я главы служатъ драгоцъннымъ памятникомъ русской двоевърной старины. Здъсь расказывается, что повсемъстно происходили «о велицъ дни оклички

(<sup>1</sup>) Полн. Собр. лётоп. IV. 279. СОВ. II.

18

на Радуницы, выонецъ и всякое въ нихъ бъсованіе. А въ Великій Четвертокъ порану солому пялятъ и кличутъ мертвыхъ. Въ первый понедъльникъ Петрова поста въ рощи ходятъ и въ наливки бысовскія потъхи дъяти. Въ Троицкую субботу по селомъ и по погостомъ сходятся мужи и жены на жальникахъ и плачутся по гробомъ съ великимъ кричаніемъ; и егда начнутъ играти скоморохи, гудцы и прегудницы, они же, отъ плача преставше, начнутъ скакати и плясати и въ долони бити и пъсни сотонинскія пъти на твхъ же жальникахъ. Русальи о Ивановъ дни и въ навечерія Рождества Христова и Крещенія сходятся мужи и жены и дъвнцы на нощное плещевание и на безчинный говоръ и на бъсовскія пъсни в на плясаніе и на скаканіе и на богомерскія двла, и бываетъ отрокомъ оскверненіе и дъвамъ растлъніе; и егда мимо нощь **xo**дить, тогда отходять къ ръкъ съ великимъ кричаніемъ аки бъсни и умываются водою; и егда начнутъ заутреню звонити, тогда отходятъ въ доны своя и падають аки мертвій отъ великаго клопотанія». Вотъ еще описаніе главныхъ праздниковъ въ 92 и 93 главъ: «еще же мнози отънеразумія простая чадь православныхъ христіанъ во градъхъ и въ селъхъ творятъ еллинское бъсование, различныя игры и плескание противъ праздника Рождества великаго Ивана Предетечи въ нощи и на самый праздникъ въ весь день и нощь. Мужи и жены и дъти въ домъхъ и по

Digitized by Google

улицамъ обходя и по водамъ глумы творятъ всякими игры и всякими скомрашствы и пъсньми сатанинскими и плясаньми и гусльми и иными виды и скаредными образовании, еще. многими же и пьянствомъ. Подобна же сему творятъ во днехъ и въ навечеріи Рождества Христова и въ навечеріи Василія Великаго и въ навечеріи Богоявленія, а индъ инымъ образомъ таковая дъла творятъ. Въ Троицкую субботу и заговъвъ Петрова посту въ первый понедъльникъ ходятъ по селомъ и по погостомъ и по ръкамъ на игрища... Отрицаютъ вся божеств. писанія и свящ. правила всякое играніе и зерни и шахматы и тавлеи и гусли и смыки и сопъли и всякое гудъніе и глумленіе и позорище и плясаніе... сицъ же и женская въ народъхъ плясанія, яко срамна суща и на смъхъ и на блудъ возставляюща многихъ; такожде мужемъ и отрокомъ женскимъ одъяніемъ не украшатися, ниже просто женская одълнія носити, ни женамъ въ мужеская одъяние облачитися, такоже неподобныхъ одъяній и пъсней плясцовъ и скомраховъ и всякаго козлогласованія и баснословія ихъ не творити; егда же вино топчутъ или егда вино въ сосуды преливаютъ или иное кое питіе сливають, гласованіе и вопль великій творятъ неразумніи по древнему обычаю еллинская Для уничтоженія всъхъ подобныхъ прелести». остатковъ язычества соборъ положилъ всюду разослать запретительные царскіе указы и преслъдовать нарушителей ихъ градскимъ судомъ.

18\*

•,\*

Мвры Стоглава составляють эпоху въ исторіи языческихъ обрядовъ и суевърій. До XVI въка правительство и Церковь дъйствовали урывками, мврами мвстными. Удвльность Руси и постоянныя бъдствія страны не допускали постоянныхъ, неуклонныхъ и повсемъстныхъ мъръ. Теперь, когда Русь вся собралась подъ державою одного царя, когда вмъстъ съ тъмъ и Церковь сосредоточила свои силы въ рукахъ московскаго митрополита, правительство и Церковь подвели итогъ ко всей старой жизни, стали собирать свъдънія со всъхъ краевъ Руси нужныя для того, чтобы исправить неправое и ввести общій церковный и гражданский законъ по всей странь. Отъ этого свидътельство Стоглава, съ одной стороны, имъетъ уже не частный характеръ, относится не къ одной какой инбудь мъстности, -каковы памятники прежняго времени, наприм. посланіе Памфила, а характеръ повсюдный; съ другой стороны мъры, принятыя на этомъ соборъ, были началомъ ръшительнаго уничтожения суевърій со стороны того и другаго правительства. Даже въ худыхъ сельскихъ номоканунцахъ XVI в. мы встръчаемъ ръдкія обличенія язычества. «Не лъпо есть еллинскихъ преданий ходити и праздники нечестивыхъ имвти, яже отъ крестьянъ со тщаніемъ творятъ въ градъхъ и въ весъхъ, не ввдятъ ся гибнуче. Нъсть достойно намъняти кобій и звъздъ, ни срящи въровати, ни чоку, ни иному подобну твмъ, ни родству части нарицати... Несть

достойно високоснаго лъта блюсти на сажение вина, ни во ино вся дъло, ни налугнаго растенья, ни нарицати дне зла, уклонятиже ся звъздочетца и кудесника... нелъпо коледовати, ни русальи играти, ни индиктъ чести, ни праздновати въ ня; не есть лъпо йудейскихъ праздникъ держати, ни иного ничего же сотворимаго по закону ихъ, ни праздновати субботъ ихъ, ни входа лътняго, ни праздовати зажиналью» и проч. «Аще кто въ первый день Генваря на Коледу идетъ, якоже первіи поганіи творяху, З лъта постъ, да покается о хлъбъ и о водъ, яко отъ скотины есть игра та» (<sup>4</sup>).

Народные праздники и обряды, прежде легко укрывавшиеся среди общей безурядицы отъ всякаго надзора, въ XVI в. были сильно стъсне-. ны, и суевъріе волею-неволею должно было оставлять улицы и поля, прятаться подъ семейный кровъ, гдъ его меньше трогали. Это ствснение не могло не имъть значительнаго вліянія на судьбу самихъ обрядовъ; они должны были мало по малу терять свой смыслъ. Въ XVII в. встръчаемъ постоянное преслъдование остатковъ язычества и въ тоже время замичаемъ, что старые обряды вымирають; множество ихъ изъ области религи переходитъ въ область обыкновенныхъ народныхъ увеселений; и обличение относится къ нимъ уже просто въ нравственно-поучительномъ тонъ.

(<sup>к</sup>) См. въ «Памятн. отреч. летерат». Тихонравова во 11 томъ.

Скорве другихъ праздниковъ испыталъ на себв разрушающее дъйствіе Христіанства торжественный праздникъ Купалы. Къ XVII въку относится замѣчательная повѣсть, приведенная BЪ очеркахъ г. Буслаева (1), о томъ, какъ были однажды наказаны праздновавшие Купалу въ смоленской области. «Соизволилъ Господь Богъ обличить ихъ въ поучение человъкамъ и послалъ къ нимъ св. В-муч. Георгія. Святый явился имъ и говорилъ, чтобы они престали отъ таковаго бъснованія; но они нелъпо ему возбраняли съ великимъ срамомъ. Тогда онъ проклялъ ихъ, и всв они тотъ часъ же окаменъли и донынъ на полъ томъ видимы стоятъ, какъ люди, въ поучение намъ гръшнымъ; чтобы такъ не творили, да не будемъ съ дьяволомъ осуждены въ муку ввчную». Происхождение и смыслъ праздника быстро забывались. Потребникъ 1639 года описываетъ торжество купальской ночи: «нъцыи же пожаръ запаливъ прескакаху», и прибавляетъ неопредъленно: «по древнему нъкоему обычаю». Г. Снъгиревъ приводитъ еще такое же неопредъленное объясненіе одного іерея XVII въка: «обычай отъ поганыхъ въ честь идоловъ чрезъ огонь скакати на реляхъ колыхатися» (<sup>2</sup>). Темная память о И языческомъ происхождения праздника побудила Иннокентія Гизеля выдумать особаго идола Купалу. «Пятый идолъ Купало, пишетъ онъ въ

<sup>(1)</sup> Очерки т. П. стр. 14.

<sup>(\*)</sup> Русск. простон. правди въ описания Купалы.

своемъ Синопсисв, его же бога плодовъ земныхъ быти мняху, и ему прелестію бъсовскою омраченни благодарения и жертвы въ началъ жнива приношаху. Того же Купало бога, истинив бъса, и досель еще по нъкіимъ странамъ россійскимъ память держится; наипаче же въ навечеріи Рождества Іоанна Крестителя, собравшеся ввечеру юноши мужеска, дввическа и женска пола, соплетаютъ себъ вънцы отъ зелія нъкоего, и возлагаютъ на главу и опоясуются ими. Еще на томъ бъсовскомъ игралищъ кладутъ и огонь, и окрестъ его емшеся за руцъ нечестиво ходятъ и скачутъ и пъсни поютъ, сквернаго Купала часто повторяюще и чрезъ огнь прескачуще, самихъ себя тому же бъсу Купалъ въ жертву приносятъ». Совершенно такое же, почти дословное, описание и обълснение праздника Купалы находимъ въ Густынской лътописи 1670 года (1).

Въ началъ XVIII въка было уже искажено и объяснение Гизеля. Купало безъ дальнихъ хлопотъ производили отъ купаться, и прилагали это название къ воднымъ обрядамъ народа вообще. Въ указъ 1721 года 17 апръля говорится: «понеже въ Сунодъ въдомо учинилось, что въ россійскомъ государствъ, какъ въ городахъ, такъ и въ весяхъ, происходитъ отъ невъждъ нъкоторое непотребство, а именно, во всю свътлую седмицу Пасхи, ежели кто не бываетъ у утрени, таковаго, аки бы штрафуя, обливаютъ водою

(1) Полн. собр. латопис. т II, стр. 257.

Digitized by Google

в въ ръкахъ и въ прудахъ купаютъ; и хотя сіе простой народъ дълаетъ себъ будто за забаву праздничную, однако отъ оной суетной забавы двется не токмо здравію, но и животу человьческому тщета; ибо онымъ отъ невъждъ купаніемъ въ глубинахъ иногда людей потопляютъ или разбиваютъ, а сонныхъ и хмъльныхъ внезапнымъ обліяніемъ ума лишаютъ; ктому же будтобы вспоминаютъ мерзкихъ идоловъ, въ нихъ же бъ нъкій идолъ Купало, ему же на великъ день (?) приносили жертву онымъ купаниемъ, о чемъ пространно зрится въ лътописцъ кіевскомъ. Но понеже во оныя времена россійскій народъ еще несовершенно воспріялъ св. православную въру и въ ней некръпко утвердился, а нынъ уже милосердіемъ Божіимъ оный во благочестія сілетъ, а помянутаго обычая невъжды оставить не могутъ: того ради оный богопротивный и животъ человъческий вредящий обычай весьма упразднить, и впредь того въ россійскомъ государствъ отнюдь не было бы». Въ настоящее время купальскіе огни во многихъ мъстахъ совершенно потухли, да и трудно найти мъстность, гдъ обряды купальской ночи не были бы искажены и перепутаны съ обрядами, другихъ праздниковъ. Одно только собирание травъ и върование въ ихъ необывновенную, чародъйную силу, во всей свъжести сохранившееся въ народъ, представляетъ собою чистый остатокъ языческой старины.

Также почти совсемъ истребились обряды другаго лътняго праздника-Ярилы. Его циничность и грубость навърное давно обратили на него внимание Церкви, хотя въ памятникахъ вичего не говорится о немъ. Въ XVIII въкъ онъ оставался уже въ немногихъ мъстахъ и обратился въ простую народную забаву. Сохранялось только смутное предание о его языческомъ происхождении, о которомъ судили болъе по догадкамъ. «Изъ обстоятельствъ онаго (праздника), говоритъ святитель Тихонъ воронежский, видно, что древній нъкакій былъ идолъ, прозываемый именемъ Ярилы, который въ сихъ странахъ за бога почитаемъ былъ, пока еще не было христіанскаго благочестія. А иные праздникъ сей, какъ я отъ здъшнихъ старыхъ людей слышу, называютъ игрищемъ, которое издавна началось н годъ отъ году умножается, такъ что людя ожидають его, какъ годоваго торжества». Стараниями святителя онъ совершенно оставленъ въ его епархія.

Мы видъли, какъ Стоглавъ возставалъ противъ Троицкаго гулянья и обрядовъ. Точно также, какъ о купальскомъ хороводъ, сложилось въ народъ сказание объ окаменънии хоровода троицкаго. По свидътельству г. Снъгирева, въ Тульской губернии на берегу красивой Мечи есть круговидная группа камней. Въ народъ говорятъ, что это троицкій хороводъ, ударомъ грома превращенный въ камни во время самой пляски. Церковь очень строго преслъдовала троицкіе обряды. Патріархъ Адріанъ въ инструкціи старостамъ поповскимъ 1697 года предписываетъ не хоронить тъхъ, которые играя утонутъ или

убьются съ качели (<sup>1</sup>).

Вообще двятельность Церкви главнымъ образомъ направлялась противъ лътнихъ праздниковъ, какъ болъе общественныхъ. Отъ этого остатки язычества здъсь скоръе истребились, чъмъ изъ народныхъ праздниковъ зимняго полугодія. Таинственный праздникъ Коляды, въ которомъ сосредоточенъ чуть не весь кругъ суевърій, гаданій, чародъйскихъ обрядовъ, еще доселъ живо напоминаетъ языческое время. Церковная дъятельность направлялась противъ языческихъ обрядовъ праздника только тогда, кагда посл'вдний выходиль изъ семейной среды наружу, на улицу. Стоглавъ наприм. обращаетъ свое вниманіе на безчинный говоръ, нощное плещеваніе, пъсни бъсовскія, скаканіе и бъсовскія игры. Какъ трудно было вывести язычество изъ предъловъ дома, видно между прочимъ изъ того, что тотъ же благочестивый царь Иванъ Васильевичь Грозный, который собраль стоглавый соборь и на немъ предложилъ вопросъ объ искоренении языческихъ обычаевъ, самъ съ своими опричниками въ маскахъ, въ пьяномъ видъ проводилъ святки не хуже кого другаго и даже казнилъ князя Репнина за то,

(<sup>1</sup>) Поля. Собр. Закон. т. Ш. № 1612.



что важный бояринъ не позволилъ надъть на себя личины.

Въ 1628 году указано было: «кликать бирючу по рядомъ и по улицамъ и по слободамъ и въ сотняхъ, чтобы съ кобылками не ходили и на игрища бы мірскіе люди не сходилися, тъмъ бы смуты православнымъ крестьяномъ не было, и Коледы бы и Овсеня и плуги не кликали; а кто учнетъ сего государева указу ослушаться, и тъмъ людемъ быть отъ государя царя и вел. князя Михаила Өедоровича всея Русіи въ опаль, а отъ великаго государя Филарета патріарха московскаго и всея Русіи въ запрещеніи и въ духовномъ наказаньъ ('). Не смотря на такую строгость, празднованіе Коляды и Авсеня благополучно продолжало совершаться со всего своего обстановкою. Даже въ самой Москвъ, около кремля и въ кремлъ, по всъмъ улицамъ, переулкамъ и слободамъ, какъ въдомо учинилось государю въ 1649 году, въ навечеріи Реждества Христова кликали Коледу и Усень, а въ навечеріи Богоявленія Господня кликали плугу, пъли бъсовскія пъсни, собирались на игрища бъсовскія, ходили пьяные по улицамъ, даже попы и иноки. Тогда тоже вельно кликать бирючу по многіе дни, чтобы такъ не двлали, а кто ослушается, тотъ будетъ отъ государя царя въ великой опалъ и жестокомъ наказаньи (<sup>2</sup>).

(<sup>2</sup>) Москвит. за 43 г. № 1, стр. 237.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Акт. истор. т. III, № 92. х.

Въ 1684 году встръчаемъ новый указъ патр. Іоакима, которымъ запрещались «скверная и бъсовская дъйства и игрища въ навечери Рождества Христова. Тогда, пишется здвсь, не наказанни мужеска полу и женскаго, собрався многимъ числомъ, отъ старыхъ и молодыхъ, мужи съ женами и дъвки ходятъ по улицамъ и переулкамъ, къ бъснованнымъ и бъсовскимъ пъснямъ, сложпнымъ ими, многія сквернословія присовокупляють и плясание творять на разжение блудныхъ нечистотъ и прочихъ гръхопадений, и преображаюшеся въ неподобная отъ Бога созданія, образъ человъческий премъняюще, бъсовское и кумирское личатъ, косматые, и иными бъсовскими ухищреньми содъянные образы надъвающе, плясаньми и прочими ухищреньми православныхъ христіанъ прельщаютъ; такожъ и по Рождествъ Христовъ въ 12 днъхъ до крещения Господа нашего Інсуса Христа таковая жъ бъсовская игралища и позорища содъваютъ». Въ то время, какъ Церковь истребляла шумныя игры и сборища, болве скромныя святочныя игры ускользали отъ ея двятельности. Даже святочныя гаданія, не смотря на постоянное преслъдование волшебства, оставались во всей цълости не только въ городахъ и сельскихъ приотахъ, но въ царскихъ теремахъ, гдъ царевны святошничали и гадали съ своими сънными дъвушками и боярынями (').

() Снытир. «Русси. простонар. праздники» въ описании Коледы.



Даже широкій разгуль масляницы успъль уцельть отъ преследования ревнителей веры. Одень изъ иностранныхъ писателей въ концъ XVII въка пишеть: «масляница начинается за 8 дней до великаго поста. Въ то самое время, когда всякий съ сердечнымъ раскаяніемъ долженъ бы былъ приготовляться къ созерцанию страданий Христовыхъ, въ то время эти заблудшие люди предаютъ душу свою дьяволу. Во всю масляницу день и ночь продолжается обжорство, пьянство, развратъ, нгра и убійство, такъ что ужасно слышать о томъ всякому христіанину. Въ то время пекутъ пирожки, калачи и т. п. въ маслъ и ва янцахъ; зазывають къ себъ гостей и упиваются медомъ, пивомъ и водкою до упаду и безчувственности. Во все время ничего болве не слышно, какъ того-то убили, того-то бросили въ воду. Въ бытность мою у русскихъ на этой недъль убитыхъ нашлось болве 100 человъкъ. Нынъшній патріархъ давно уже хотълъ уничтожить этотъ бъсовский праздникъ, но не успълъ, однакоже онъ сократилъ время его на 8 дней, тогда какъ онъ прододжался прежде на 14 дней» (1).

Трудно опредълнть, насколько соединялось мноическихъ воспоминаній и смысла въ XVII въкъ со всъми уцълъвшими тогда остатками языческой старины. По всей въроятности, и тогда было тоже, что въ настоящее время. Языческій

(<sup>1</sup>) Сназир: Р. простовар. праздн. т. II, 118.

Digitized by Google

смыслъ обряда былъ потерянъ, но осталось привычное благоговъніе къ обряду, суевърное уваженіе къ нему, --- слъдствіе отжившаго религіознаго настроенія души. Поученія и другіе памятники ничего не говорятъ объ этомъ; они съ равною силою преслъдуютъ и дъйствительноязыческій обрядъ и простую народную пъсню или игру. Слишкомъ строгій и благочестивый взглядъ на вещи вездъ видълъ бъсовское наваждение. Можно обратить внимание только на то, что поученія, обличенія и грамоты XVII въка исключительно быотъ на нравственную сторону дъла, а не выставляютъ на видъ языческаго происхожденія обряда или пъсни, между тъмъ какъ раньше мы видъли совершенно обратное явление. Это даетъ поводъ заключать, что и на самомъ дълъ христіанское чувство поражалось остатками старины только съ нравственной стороны. Отъ этого обличенія и мъры духовной власти наряду преслъдуютъ и остатки язычества и обыкновенную забаву народа въ родъ пляски медвъдей или кулачнаго боя. Приведемъ примъры.

Въ 1636 году напр. Іоасафъ писалъ: «на праздники Владычни и Богородичны и нарочитыхъ святыхъ, въ нихже бо суть подобаетъ православнымъ христіаномъ праздновати и веселитися духовно и, приходя къ церкви Божіей, молитися и со страхомъ и благоговъніемъ стояти и духовная словеса божественныхъ писаній со вниманіемъ послушати... въ насъ же сія небре-

гома и яко что неистинно дъло презираемо, и вся противно творимъ и ругательно праздникомъ Господнимъ, вмъсто радости духовной воздъланіе творять радости бъсовской, и воспріимше не празднственные праздники, еже суть угодное діаволу творяще и ходяще по воли сердецъ своихъ, ходяще по улицамъ, въ народъ безчинствующе, пьянствующе, наругающеся праздникомъ святымъ Божіимъ, вмъсто духовнаго торжества и веселія воспріимше игры и кощуны бъсовскія, повелъвающе медвидчикомъ и скомрахомъ и въ улицахъ и на торжищахъ и на распутіяхъ сатанинскія игры творити, и въ бубны бити, и въ сурны ревъти, и руками плескати и плясати и иная неподобная дъяти; и о тъхъ праздницъхъ, сходящеся многіе люди, не токмо что младые, но • и старые, въ толпы ставятся и бываютъ бои кулачные великіе и до смертнаго убойства, и въ тъхъ играхъ многіе и безъ покаянія пропадаютъ, и всякаго беззаконнаго дъла умножилося, еллинскихъ блядословій и кощунъ и игоръ бъсовскихъ; и вдять удавленины, и по торгомъ продають удавленные гуси и утята и тетерева и зайцы, ихъ же отнюдь не подобаетъ православнымъ христіаномъ ясти; да еще другъ друга лаютъ позорною бранію, отца и матерь блуднымъ позоромъ и всякою безстудною самою позорною нечистотою языки своя и души оскверняютъ» (').

(\*) Акт. Эксп. III, No 264.

Въ грамотв Алексія Михайловича 1649 года, которую мы приводили, наряду съ кликаньемъ плу-, га, Коледы и Усени, съ бъсовскими играми и пъснями, находимъ запрещение, чтобы всякаго чина люди «въ субботу въ вечеру противъ воскресныхъ дней и въ праздники бань не топили, и въвоскресные же дни и по господскимъ праздникомъ платья не мыли, и пьяные не ходили, и бородъ не брили, на качеляхъ не качались, до объдни въ харчевняхъ не сидъли и по улицамъ не разносили, на игрища не сходились», также чтобы не ходили по улицамъ игрецы бъсовскиескоморохи съ домрами и съ дудами и съ медвъди, чтобы хозяйки не ругались надъ хлъбомъдаромъ Божінмъ, не пекли всяко животное скотское и звърино и птичье. Здъсь преследуются чисто-нравственные безпорядки съ благочестивой точки эрънія тогдашняго времени.

Особенно выразительна и любопытна память верхотурскаго воеводы Рафа Всеволожскаго.прикащику ирбитской слободы (1649 года), какъ по смъщению въ ней остатковъ язычества съ нравственными безпорядками, по изображению понятій того времени о благочестіи, такъ и по обилію важныхъ указаній касательно народныхъ върованій и обычаевъ. Государю въдомо учинилось, читаемъ въ этой памяти, что «въ Сибири, въ Тобольску и въ иныхъ сибирскихъ городъхъ и въ уъздъхъ, мірскіе всякихъ чиновъ люди и жены ихъ и дъти, въ воскресные и господскіе дни и

великихъ святыхъ во время свящ. пънія къ церквамъ. Божіимъ не ходятъ, и умножилось въ людяхъ во всякихъ пьянство и всякое мятежное бъсовское дъйство, глумление и скоморошество со всякими бъсовскими играми; и отъ тъхъ сатанинскихъ учениковъ въ православныхъ христіанъхъ учинилось многое неистовство: многіе люди, забывъ Бога и православную христіанскую въру, тъхъ прелестниковъ, скомороховъ послъдствуютъ, на безчинное ихъ прельщение сходятся по вечерамъ на позорища, и на улицахъ и на поляхъ богомерзкихъ ихъ и скверныхъ пъсней и всякихъ бъсовскихъ игръ слушаютъ, мужскаго и женскаго полу, въ городъхъ и въ уъздъхъ бываютъ со многимъ чародъйствомъ и волхвованиемъ, и многихъ людей тъмъ своимъ чародъйствомъ прелыцаютъ; а иные люди тъхъ чародъевъ и волхвовъ и богомерзкихъ бабъ въ домъ свой призываютъ и къ малымъ дътъмъ, и тъ волхвы надъ больными и надъ младенцы чинятъ всякое бъсовское волхвованіе и правовърія православных христіанъ отъ OTлучають; да въ городъхъ же и увздъхъ отъ прелестниковъ и отъ малоумныхъ людей дълается бъсовское сонмище, сходятся многіе люди мужского и женскаго полу по зорямъ и въ ношя чародъйствуютъ, съ солнечного схода перваго дни луны смотрятъ, и въ громное громление на озерахъ и ръкахъ купаются, чаютъ себъ отъ того здравія, и съ серебра умываются, и медвъди водять и съ собачками плящуть, и зерныо и

COB. II.

19

карты и шахматы и лодыгами играють, и чинятъ безчинное скаканіе и плясаніе и поютъ бъсовскія пъсни, и на святой недъли жонки и дъвки на доскахъ скачутъ; а о Рождествъ и до Богоявленьева дни сходятся мужского и женскаго полу многие люди въ бъсовское сонмище, по дьявольской прелести, во многое бъсовское двиство, играють во всякія бъсовскія игры; а въ навечерія Рождества Христова и Васильева дни и Богоявленія Господня клички бъсовскія кличутъ, Коледу и Таусень и плугу; и многіе человъцы неразумьемъ въруютъ въ сонъ и въ встръчу и въ полазъ и въ птичей грай, и загадки загадываютъ, и сказки сказывають небылыя, и празднословіемъ и смъхотворениемъ и кощунаниемъ души своя губятъ такими, помраченными и беззаконными дълами, и накладывають на себя личины и платье скоморошеское, межь себя нарядя бъсовскую кобылку водять, и въ такихъ позорищахъ своихъ многіе люди въ блудъ впадываютъ и незапною смертію, умирають, и въ той прелести христіане посибають, и съ качели многіе убиваются до смерти. Да въ городъхъ же в у уъздныхъ людей у многихъ бываютъ на свадьбахъ всякіе безчининки и сквернословцы и скоморохи со всякими бъсовскими исры, и уклоняются православные христіане иъ бъсовскимъ прелестямъ и ко пьянству». Дажье запрещается «лить воскъ и одово, заводить кулачные бои и держать въ домахъ домры

293

и сурны и гудки и гусли и хари и всякіе гудебные бъсовскіе сосуды» (1).

Пересматривая подобныя увъщанія и запрещенія, мы легко можемъ судать о следствіяхъ ихъ. Всъ они, равно какъ и полицейскія мъры правительства, быютъ именно на ту сторону язычества, которая была особенно слаба и не развита, которая вовсе не составляла его сущности. на внъшнюю общественную его сторону. Мы видъли, что она только еще устанавливалась. только еще выходила съ опредъленными очерками изъ области народной поэзія и народныхъ увеселеній на игрищахъ межи селы; очень не мудрено, что ее легко было опять обратить въ ея первобытное состояние, въ туже область поззин и увеселений. Но ни мъры правительства, ни дъятельность Церкви не коснулись или слегка, тоже только снаружи, коснулись сущности языческаго міросозерцанія. Славянинь и не нуждался особенно въ обрядахъ, которые преслъдовались; его боги жили около него, на его печкъ, подъ порогомъ, въ овинъ, въ ръкъ, гдъ онъ ловилъ рыбу, въ студенца, изъ котораго пилъ, въ ласу, где онъ ходилъ съ своимъ тоноромъ, косою и сохою; сила этихъ боговъ, ихъ дъйствія и знаменія сопровождали его на каждомъ шагу въ его немудреной жизни и каждый шагъ, каждое заиятіе, каждый предметь его доманіняго обихода

···· (1) ART. Elerop. IV, No 35.

19

были окружены множествомъ обрядовъ, примътъ, суевърій. Вотъ гдъ была суть его религия, а сюда-то и не проникали внъшнія мъры противъ язычества. Отлученія и обличенія Церкви, батоги и опалы государства проносились въ воздухъ, не задъвая этого темнаго мірка политеистическихъ убъжденій и суевърнаго, таинственнаго взгляда на природу и жизнь. Этотъ темный міръ требовалъ не угрозъ, обличеній и наказаній, а свъта, христіанскаго просвъщенія.

Древніе просвътители народа, разрушая кумиры и требища, старались строить на ихъ мъстахъ христіанскіе храмы; новая святыня ставнлась на развалинахъ старой. Нужно разширить смыслъ этого выразительнаго явленія въ исторіи Храстіанства. Только тамъ уничтожалось язычество, гдъ Христіанство его замъняло, гдъ старыя върованія и обряды замънялись новыми. Гдъ подобной замъны не было, гдъ новыя понятія не усвоивались народомъ, язычество оставалось цъликомъ. Какъ ни величественно возвышалось новое зданіе Христіанства на старой почвъ, не очищенной образованіемъ, эта почва всегда подновляла и оживляла свои обычныя произрастения, и пробивались они изъ подъ давящаго ихъ зданія во всъ стороны, лезли во всъ его щели и незамазанныя мвста.

У насъ не было главнаго средства противъ язычества, — христіанскаго просвъщенія, которое могло бы преобразовать суевърныя понятія на-

рода. Какъ бы мы ни старались доказывать обиліе духовнаго просвъщенія въ древней Руси множествомъ просвътительныхъ твореній, трогательною заботливостію о томъ Церкви, современное намъ состояние большинства русскихъ людей выразительно обозначаетъ темный исторический путь, по которому шелъ народъ. Не касалсь истории собственно простаго народа, заглянемъ лишь въ исторію его ближайшихъ просвътителей, ---низшаго духовенства. Мы видимъ въ низшемъ духовенствь главную просвътительную силу для народа, которая находилась въ непосредственномъ соприкосновения съ нимъ. Въ вопросъ о народномъ образованіи нужно брать во вниманіе именно эту силу, а не высшую іерархію, которая вращалась среди высшихъ классовъ и во всъ времена была болъе или менъе далека отъ народа, имъла мало просвътительнаго вліянія даже на низшее духовенство.

Низшее духовенство было плоть отъ плоти н кость отъ костей простонародья. Когда приходская сходка разсуждала о томъ, кого послать ко владыкъ для посвящения въ попы, ея выборъ падалъ, разумъется, на лучшаго человъка, болъе сроднаго съ избирательного общиною по духу, грамотъя, извъстнаго по всему околодку. Это былъ не просвътитель народа, который распространялъ бы около себя новыя лучшія понятія, а скоръе представитель тъхъ върованій и понятій, которыя были распространены въ массъ и которыя онъ усвоиль лучше всъхъ. Въ этомъ родъ идетъ непрерывный рядь отзывовь о духовенствь въ течени всего времени древне-русской истории, когда поднылся вопросъ о христіанскомъ просвъщеніи народа, начиная съ извъстнаго посланія Геннадія новгородскаго и сведътельства Стоглава до жалобы собора 1667 года, въ которой прямо сказано, что «во священство ставятся невъжды, яже ниже скоты пасти умъютъ, не токмо людей». Вотъ почему въ обличенияхъ противъ язычества замъшаны, какъ выражается слово христолюбца, «не только невъжн, но и въжи, попове и книжницъ». Стоглавъ и разнаго времени статьи объ отреченныхъ кенгахъ расказываютъ, что духовенство участвовало въ народныхъ суевъріяхъ наравнъ съ простонародьемъ, даже распространяло ихъ въ своихъ худыхъ сельскихъ мануканунцахъ и толстыхъ сборникахъ рафлей, лживыхъ молитвъ, заговоровъ и т. п. Въ монастыряхъ попадались ловкіе иноки и послушники, которые имвли большое вліяніе на народъ и «впадали въ ересь и въ чернокнижное звъздовство, въ призывание нечистыхъ духовъ, и отречение отъ Бога у нихъ вынимали» ('). Въ житін Никиты Переяславскаго расказывается, какъ одинъ деревенский знажарь поступилъ въ монастырь и, продолжая здъсь свои старыя завятія, многихъ людей прелыцалъ своимъ лукавствомъ. Когда больные приходили къ

(\*) Дополн. А. Истор. 1, № 151.

св. Никитъ для исцълънія, онъ говорйль: «что понапрасну тратитесь? Приходите лучше ко мнъ! Когда я еще въ міру жилъ, многія болѣзни врачевалъ и нечистыхъ духовъ своимъ волинебствомъ прогонялъ, не только человъкамъ, но и скотамъ помогалъ ('). При церквахъ, среди приходскаго клира, шла цълая фабрикація разнаго рода суевърныхъ тетрадей, которыя по заказу составлялись членами клира и дътьми ихъ, которые находили въ этомъ промыслъ и выгодную доходную статью, и поддержку своего значенія въ народъ (<sup>2</sup>). Такимъ обравомъ то, что старалась разрушать правительственная часть духовенства, поддерживалось низшимъ духовенствомъ, которое имъло неоспоримо большее вліяніе на народъ.

Въ житіи св. Иринарха Борисоглъбскаго читаемъ такого рода расказъ, который показываетъ, какъ трудна была борьба съ языческими суевъріями даже въ XVII въкъ. «Однажды пріъхалъ святой въ Переяславль и сталъ у Никитскаго монастыря на конюшенномъ дворъ; и послалъ по дъякона Онуфрія, а самъ пошелъ къ чудотворцу Никитъ помолиться и приложиться у его гроба. А дъяконъ въ то время очень изнемогалъ студенью трясавичною, и отъ нестерпимой студени влезалъ въ печь, чтобы согръться. И была та болъзнь по силъ и дъйствію самаго

<sup>(&</sup>lt;sup>в</sup>) Очерки Бусл. т. II, стр. 51.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) А. Эксп. III, № 176. Дополн. А. ист. III, № 99.

діавола. Былъ въ городъ за Борисомъ и Глъбомъ потокъ, а въ потокъ лежалъ большой камень, и вселился въ тотъ камень бъсъ и творилъ свои мечты. Привлекалъ къ себъ изъ Переяславля мужей, женъ и дътей; и сходились къ этому камню въ праздники великихъ верховныхъ апостолъ Петра и Павла, съ году на годъ, и творили камню почесть. Увъдавъ о томъ, препод. Иринархъ ревностно разжегся и вельлъ дьякону Онуфрію тотъ камень въ яму вринуть и землею зарыть, чтобы христіане къ камню не приходили и не творили ему почести. Діаконъ Онуфрій исполнилъ повелъние св. старца; но за то демонъ сталъ враждовать тому дьякону и много пакостей ему творилъ, и наводилъ на него отъ јереевъ и христіанъ и рода его ненависть и посмъхъ, и терпълъ тотъ дъяконъ неподобныя ръчи, и клевету, и продажи и убытки, и немочи и всякія скорби» ('). Такъ не только простой народъ, но и сами іерен противились просвъщеннымъ мърамъ объ искоренении языческаго почтения камнямъ.

Перейдемъ сто лътъ ближе къ нашему времени. Въ духовномъ Регламентъ находимъ извъстія о томъ же участіи духовенства въ народныхъ суевъріяхъ, о совершеніи имъ «вредныхъ церемоній, которыя ведутъ людей въ явное и стыдное идолопоклонство». Въ нъкоторыхъ мъстахъ, по его указанію, хранились наприм. слъ-

(1) Очерки Бусл. I, стр. 114.

ды стариннаго поклоненія деревамъ, священному дубу-дереву Перуна: «попы съ народомъ молебствовали предъ дубомъ, и вътви оного дуба попъ народу раздавалъ на благословение». Во время Петра ясно сознана великая истина: «когда нътъ свъта учения, нельзя быть доброму Церкве поведенію, и нельзя не быть нестроенію и многимъ смъха достойнымъ суевъріямъ, еще же Ħ раздорамъ и пребезумнымъ ересямъ». Со временъ Петра, какъ мы уже говорили въ одной изъ статей Православнаго Собесъдника (1), началось благотворное дъло народнаго образованія. которое такъ успъшно пошло въ ходъ въ настоящее время заведенія народныхъ школъ. Надобно желать, чтобы настоящіе просвътители народа, наши пастыри не были похожи на прежнихъ просвътителей, чтобы они обратили особенное внимание на складъ народныхъ върований. на множество остатковъ стариннаго міросозерцанія и изучали русскую народную старину BO всъхъ ея проявленияхъ; потому что только подъ этимъ условіемъ можно ожидать вполнъ удовлетворительныхъ плодовъ отъ ихъ двятельности. Разсматривая народныя върованія, какъ они существуютъ на дълъ, мы видимъ, что корни ихъ уходятъ часто въ отдаленное языческое время. что новое зданіе народнаго Христіанства выстроилось на половину изъ стараго матеріала. Только

<sup>(&</sup>lt;sup>в</sup>) 1864 г. кн. 12. «Законод. Петра относит. чистоты вѣры и церк. благочинія».

изучение старины можеть опредвлять своеобразный карактеръ народной въры, надъ исправленіемъ которой должны трудиться церковные дъятели.

Въ заключение всего считаемъ нужнымъ сдвлать замъчание касательно одного явления въ наныей церковной истории, которое хорошо объясняетъ постепенный переходъ отъ язычества къ Христіанству. Въ памятникахъ церковной письменности первыхъ въковъ мы видимъ болъе чистое Христіанство, чемъ въ последующихъ; въ XVI и XVII въкъ является множество суевърій, нскаженій Христіанства и какбудто вновь воскресаеть умирающее язычество. Это странное явлене, противное повидимому законамъ историческаго развитія, объясняли упадкомъ просвъщенія вследстве удельныхъ смуть, татарскаго ига и тому подобныхъ визшинхъ причинъ. Объяснения очевидно неудовлетворительныя, потому что нисколько не касаются самаго характера твхъ искаженій, какія потерпъло Христіанство. Если обратить внимание на этотъ характеръ, мы узнаемъ въ новой народной въръ знакомыя черты старины, энакомый языческій складъ религіознаго мылыления. Ясно, что эти народныя стихии стараго язычества стали входить въ составъ христіанскихъ върований отъ большаго участия народа въ двав христіанскаго просвыщенія. Если прежде Христіанство является въ томъ чистомъ видъ, въ какомъ оно принесено изъ Византіи, то это прямой знакъ, что его не коснулось еще сознание народа, что оно еще было чуждо послъднему, народность еще не воздъйствовала заимствованнымъ началамъ. Впослъдствін, чемъ более видныть перемънъ въ Христіанствъ, апокрифовъ, разнаго рода суевърныхъ сказаній и остатковъ язычества, тъмъ болъе въ правъ заключать, что Христіанство стало усвонваться народомъ и не внешнимъ только образомъ, а органически. Изъ одной и той же почвы беруть соки всв растения, но каждое изъ нихъ заимствуетъ только сродную себв пищу и переработываеть ее по своимъ частнымъ органическимъ законамъ въ свои исключительно ему принадлежащия волокна, мистья, цвъты и плоды. Народъ тоже организмъ своего рода, имъетъ свои органические законы, свои жизненныя свойства, которыя составляють его народность. Онъ не злимствуетъ чужаго цвлякомъ; онъ тоже втягиваетъ въ себя то, что ему сродно, и по мъръ заимствования чужаго переработываетъ послъднее въ свою собственную плоть и кровь. Чужое переработывается на народный ладъ, терлетъ многія прежнія свойства и получаетъ новыя народныя черты. И Христіанство, какъ скоро входило въ сознание народа, необкодимо теряло въ немъ свою чистоту и возвытшенность. Подъ христіанскими выраженяями скнозилъ языческій смыслъ; изъ ва предметовъ христіанскаго чествованія неръдко обнаруживаются лики древнихъ стихийныхъ боговъ. Чъмъ дальше

разработаль народъ свое язычество, темъ оно дольше господствуеть надъ Христіанствомъ или: по крайней мъръ видоизмъняетъ его. Недостатокъ просвъщения поддерживаетъ это существование языческихъ стихій въ Христіанствъ. Только просвъщение можетъ облагородить народный организмъ и сдълать его способнымъ къ восприятию чистаго христіанскаго ученія. Возвышенное міросозерцание Христіанства можетъ двйствовать на народъ со всею своею благотворностію только тогда, когда народъ доростетъ до его пониманія путемъ просвъщенія. А для непросвъщенной, дътской фантазіи народа всегда понятнъе и увлекательнъе мионческій міръ язычества. Безъ знанія законовъ природы, совершенно безпомощный, неразвитый человъкъ находится подъ вліяніемъ таинственныхъ силъ и во всемъ окружающемъ ищетъ чего-то такого, на что хочетъ опереться въ своемъ безсиліи; его личность теряется среди природы, которая его окружаетъ и которая кажется ему всемогущею, полною дивности и страхований. Въ этомъ положения заключается существенная причина господства языческихъ суевърій надъ умами народа. Міръ таинственныхъ силъ и чудесъ безпрепятственно населяется твми же богами и духами, окружается тъми же повърьями, примътани, заговорами, кудесническими обрядами, какие были и въ язычествъ.

# СЪЯТЕЛЬ.

#### ввангельская притча.

Изыде стьяй стьяти стьмене своего: и егда съяше, ово паде при пути, и попрано бысть, и птицы небесныя позобаша е. А другое паде на камени, и прозябъ усше, зане не имъяше влаги. И другов паде посредь тернія, и возрасте терніе, и подави е. Другое же паде на земли блазъ, и прозябъ сотвори плодъ сторицею. Сія глаголя, возгласи: импьяй уши слышати, да слышить. Есть же сія прита: сњяя есть слово Божсе: А иже при пути, суть слышащии, потомъ же приходитъ діаволь, и вземлеть слово оть сердиа ихъ, да не впъровавше спасутся. А иже на камени, иже егда услышать, съ радостно пріемлють слово: и сіи корене не имуть, иже во время въруютъ, и во время напасти отпадаютъ.

А еже въ терніи падшее, сіи суть слышавшіи, и отъ пегали и богатства и сластьми житейскими ходяще подавляются, и не совершаютъ плода. А иже на добръй земли, сіи суть, иже добрымъ сердцемъ и благимъ слышавше, слово держатъ и плодъ творятъ въ терпъніи. Сія злаголя, возгласи: имъяй уши слышати, да слышитъ. Лук. 8, 5–8. 11–15.

Інсусъ Христосъ указываеть четыре рода земли, на которую пало съмя слова Божія. Первый родъ-большая дорога, гдъ съмя потоптано прохожими, поклевано птицами небесными. Это, по слову Спасителя, суть слушающіе, къ которымъ приходитъ потомъ діаволъ, и уносытъ слово изъ сердца ихъ, чтобы они не увъровали и не спаслись.

Общій смысль настоящаго сравненія не трудно полять: это цоразительное изображеніе холодности и ожесточенія людей. Спазанною дорогою во время Інсуса Христа была грубая, плотская тодпа, которая ходила за Нимъ только для того, чтобы питаться у Него; которая въ Его словъ видъла только предметъ любопытства, а въ Его дълахъ пустое зрълнце; толпа прихотлевая и увлекающаяся, которая то съ торжествомъ сопровождала Его въ Іерусалимъ и восклицала: Осонна сыну Довидову! то преслъдовали Его своею безсмысленною ненавистно и слъпымъ преаръниемъ; толпа невърная, которая всегда искала чудесь, требовала видимыхъ обътований. плотскаго царствія Божія, потому что, въ самомъ дълъ, она имъла очи и уши только плотския.---Тою же дорогою во времена св. Павла былъ тотъ народъ аеинскій, который ни въ чемъ охотнъе не проводилъ время, какъ въ томъ, чтобы говорить или слушать новости, народъ, который назвалъ суесловомъ великаго Апостола «невъдомаго Бога» и который, услышавъ его проповъдь о воскресении мертвыхъ, съ презръниемъ говориль: «объ этомъ послушаемъ тебя въ другое время» (Двян. 17, 18. 32.).-Дорога же и Феликсы и Друзиллы, которые, услышавъ проповъдь св. Павла о правдъ, о воздержании и о будущемъ. судъ, поспъщили отвратить очи и уши свои, онасаясь, какбы не тронулось ихъ сердце и не пробудилась ихъ совъсть (Дъян. 24, 25). Дорога же-во всъхъ мъстахъ и во всъ времена множество людей, похожихъ на представленные примвры, людей холодныхъ, которые спрацинваютъ о Богв и небъ, какъ спраниваль Пилатъ объ нстинъ, какъ иностранецъ, проходя мимо новой гробницы, спрашиваеть, кого здъсь похоронили, и, получивъ отвътъ, проходитъ мимо и забываетъ его; толпа постоянно движущаяся, которая вездъ ищеть отдыха и никакъ не можеть найти его; которая съ мелочнымъ любопытствомъ переходить оть одного ученія къ другому, будто оть одного развлечения къ другому; толпа съ окаменелымъ сердцемъ, постоянно стремящимся наполниться пустыми мыслями и пустыми желаніями, воистину дорога, дорога торная и выметенная, по которой проходитъ все, добро, зло, истина, ложь, но на которой ничто не можетъ укръпиться и пустить корня. По душъ, по сердцу съ такимъ характеромъ слово святое скользитъ именно какъ по жесткой землъ; оно уносится вихремъ мірскихъ мыслей; его подметаютъ вътры, дующие со стороны; оно проходить, не оставляя слъда; если, сверхъ чаянія, оно и западетъ гдъ нибудь, тотчасъ, по слову Христову, приходитъ діаволъ, чтобы похитить его. Демонъ гордости возмущается ученіемъ, которое проповъдуетъ смиреніе и покаяніе; демонъ льности боится ученія, которое заповъдуетъ трудъ и бдъніе; демонъ вождельнія возстаетъ противъ ученія, которое возвъщаетъ святость, и всъмъ говоритъ: «оставьте, оставьте этотъ тяжкій законъ; бъгите отъ этого несчастнаго свъта». И несчастный рабъ его исторгаетъ изъ своего сердца слово, которое могло бы спасти его; онъ изглаживаетъ, забываетъ послъднее для того, чтобы утонуть въ своей безпечности и въ своемъ усыплении.

Вотъ первый родъ безплодной земли, первый родъ слушателей, въ которыхъ слово спасенія не приноситъ никакого плода! Не принадлежимъ ли и мы къ числу ихъ? Не скажемъ этого прямо; а скажемъ, какъ сказалъ Господь: импьяй уши слышати, да слышитъ!

Второй родъ-это земля сухая и каменистая, безъ глубины, безъ влажности, гдъ свмя, едва взойдеть, и засыхаеть тотчась оть солнца. Это тв, объясняетъ Господь, которые не имъютъ корня, и временемъ въруютъ, а во время искушенія отпадаютъ, т. е. очевидно тв, у которыхъ въра поверхностна. Такихъ много; они существуютъ во всвхъ мъстахъ и во всв времена. Такова была, во время Іисуса Христа, большая часть тъхъ потомковъ Авраама, которые, превозносясь именемъ своего праотца, не слъдовали его примъру; таковы-учители закона, придерживавшиеся мертвой буквы; фарисеи, съ мелочною точностію отсчитывавшие десятину мятвы и тмина, а между тъмъ попиравшіе ногами върность и правду; плотоугодники Саддукен, считавшие себя учениками Movceя и понимавшие всъ обътования его чувственно; таковы наконецъ всъ тв, кои только поверхностно усвоиваютъ религию, заключаютъ ее всю или въ формахъ внъщняго богопочтенія, или въ пустомъ и сухомъ знани, никогда не касающемся ни совъсти, ни сердца.

Такіе люди есть и нынъ, потому что и нынъ есть безплодная земля на нивъ Спасителя. Таковы всъ тъ, кои понимаютъ Евангеліе чувственно, какъ Іуден сдъдали законъ плотскимъ. Таковы всъ тъ, у которыхъ Христіанство состоитъ въ томъ, что они приняли крещеніе, называются православными, ходятъ изръдка и въ извъстные дни въ церковь, гдъ проповъдуется Евангеліе;

соб. н.

20

всв тв, кои довольствуются твмъ, что приняли истины Евангелія теоретически, привели ихъ въ систему, ограничились заключениемъ ихъ въ строгихъ и опредъленныхъ формулахъ, какъ въ священномъ ковчегъ; словомъ, всъ тъ, которыми въра усвоена поверхностно, у которыхъ она не проникла во внутреннюю жизнь души, не пустила корня въ сердцъ. Въ самомъ дълъ, чтобы возрасти и приносить плоды, для этого свмя, брошенное на землю, должно уйти въ нее на значительную глубину, найти въ ней точку опоры для своихъ корней и сокъ для своего питанія. Такъ точно и религія, чтобы приносить плодъ, должна достигнуть до сознанія человъка, дабы утвердиться здъсь, до его сердца, чтобы найти здъсь для себя пищу; а если не будетъ этого, она ни къ чему не поведетъ; она оставитъ человъка такимъ же, какимъ онъ былъ и прежде. Она будетъ только прикрасою болъе или менъе поверхностною, дъломъ внъшнимъ, а потому безъ силы, безъ дъйственнаго вліянія на нравственную жизнь человъка. Такова, безъ сомнънія, приверженность къ внъшнимъ формамъ богопочтенія, когда коснъютъ при нихъ и придаютъ имъ исключительную важность; таковы также тв созерцательныя ученія, которыя занимаютъ одно любопытство; таковъ и самый догматизмъ, даже очень строгій, если онъ не трогаетъ всвхъ жизненныхъ снаъ души. Въ доказательство сего ссылаемся на опытъ всвхъ мвстъ и всвхъ временъ; не останавливаясь на множествъ примъровъ, которые представляетъ фарисейство древняго израильскаго народа, указываемъ на опытъ, болъе близкій къ намъ въ исторіи самого Христіанства, опытъ ръшительный, обнимающій все пространство этой исторіи.

Христіанство, какъ всякому извъстно, при своемъ появлени въ міръ, производило удивительные плоды. Въ продолжение трехъ въковъ борьбы, которую оно должно было выдержать, мы съ услажденіемъ можемъ следить за успехами этой закваски возрожденія, которая внесла въ общество начала нравственно-обновленной жизни; и, когда наступило время его торжества, когда послъ трехъ въковъ оно торжественно провозглашено римскимъ сенатомъ религіею имперіи, всего, можно сказать, извъстнаго міра, ничто повидимому не мъшало ожидать отъ него плодовъ болье обильныхъ и болье благихъ, нежели какіе приносило оно дотолв. Но, увы! Эта столь богатая нива не оправдываетъ нашихъ ожиданій, какъ должно; чъмъ дальше, тъмъ меньше въ Церкви славныхъ и святыхъ примъровъ, которые наполняютъ первыя страницы ея исторіи. Раздаются голоса, которые указываютъ порчу, проникающую въ души, гдъ, казалось, царствуетъ Евангеліе; порча эта усиливается, распространяется далье и далье, и цълые въка въ Церкви христіанской будуть раздаваться съ этого времени жалобы ся лучшихъ и болъе върныхъ чадъ, пла-

10\*

чущихъ о ея паденіи, мучащихся ея безплодіемъ. Этотъ великій плачъ болъзненно увеличивается; въ долгомъ хаосъ варварства, суевърія, фанатизма, пороковъ и преступлений, которыми испещрены лътописи христіанскаго міра, мало видять духа Христова и съ изумленіемъ спрашиваютъ: какой губительный вътръ подулъ безплодіемъ на это поле, сначала такъ плодоносное и такъ богатое? Какой бичъ-сокрушитель пришелъ разбить надежды на столь прекрасную жатву въ самомъ началъ ихъ? Бичъ, увы! самый великій бнять, можетъ быть; тотъ, о которомъ мы говоримъ; настроеніе, къ сожальнію, почти общее, дълающее религию совершенно поверхностною. Въ то время, какъ Христіанство вело къ мученичеству, были христіане только по убъжденію, которое, слагаясь не вдругъ и серьезно, проникало всю душу. Въ счастливое для Церкви время, въ нее толпами пошли со всъхъ сторонъ, и на всъхъ входившихъ въ нее спъшили въ ослъпления торжества набросить покровъ Христіанства. Неръдко приходилось, по легкости обращения, заимствовать у язычниковъ даже ихъ идеи, ошибки и обычая, придавъ послъднимъ только новое название, и таково было вообще Христіанство большинства. А сколько было ученыхъ, которые въ достояние Въры христіанской привносили толь-

ко духъ системы и преній, господствовавшій въ языческой философіи, и у которыхъ сухой и безплодный догматизмъ мало помалу умножилъ

отступленія отъ истинной и живой въры? Такъ со всъхъ сторонъ воздвигалось Христіанство сугубо-поверхностное, подъ ложнымъ покровомъ оставлявшее въ себъ всъ пороки, всъ страсти, всъ навыки человъка не возрожденнаго!-Не будемъ обманываться. Что было тогда, то будетъ и всегда. И теперь, если мы бросимъ доброе съмя Евангелія на сухую почву однихъ преній и системъ или же внъщнихъ, плотскихъ навыковъ, оно останется здъсь безъ плода; мы не будемъ имъть плодовъ, не получимъ возрожденія и жизни. Смотря по мъсту и времени, мы будемъ имъть въ такомъ случав или суевъріе, фанатизмъ, горькую ревность, или же, быть можетъ, безпечность и холодность, но во всякомъ случать мертвую втру людей безть корня, о которыхъ говоритъ Інсусъ Христосъ, въру, которая существуетъ, но тотчасъ слабветъ и исчезаеть, какъ скоро очутится предъ лицемъ долга, искушенія и вообще всякой дъйствительности.

Не относимся ли мы сюда? Нътъ ли такихъ между нами? Богъ знаетъ; ограничимся повтореніемъ словъ Іисуса Христа: импьяй уши слышати, да слышитъ!

Третья часть съмени пала въ терніе, и поднялось терніе и заглушило его. Это тъ, которые слушаютъ слово, но, отходя, заботами, богатствомъ и наслажденіями житейскими подавляются, и не приносятъ плода.

Таковы были при Іисусъ Христъвсъ тв, которые признавали Его за Мессио, не смъя открыто присоединиться къ числу Его учениковъ. Таковъ Никодимъ, изъ страха навлечь на себя ненависть и презръніе своей секты приходившій къ Нему только ночью. Таковъ юноша, который искренно вопрошалъ, что нужно для спасенія, но отошелъ скорбя, и отступилъ предъ испытаніемъ болње тяжкимъ. Таковы же и всъ тъ, которые, возложивъ руку свою на рало, бросали назадъ взглядъ медленія и сожальнія. Таковы и нынъ всъ тъ, чье сердце медлитъ, раздъляясь между Богомъ и міромъ, между долгомъ и привычками, сознаніемъ и страстями; которые хотять, подобно Ананію и Сапфиръ, утаить для себя какую нибудь долю своихъ благъ, удовольствій, привычекъ, и не могутъ ръшиться на цвлую жертву; принимаютъ только утъшительную сторону Евангелія, сторону надеждъ и обътованій, а съ священною строгостио закона хотять соединить свои заповъди; словомъ, всъ тв, которые любятъ истину достаточно для того, чтобы узнать ее, но недостаточно для того, чтобы всецъло предаться ей. Съ перваго раза они представляются менъе виновными, и Господь говоритъ о нихъ повидимому съ меньшею строгостію. Но и для нихъ слъдствіе одно и тоже; и они не приносятъ плода; да и какъ они принесли бы его? Нельзя служить двумъ господамъ, и тотъ лжетъ и обманываетъ самого себя, кто думаетъ служить

Богу, а между темъ оставляетъ въ сердцъ своемъ нетронутыми любимыя наклонности, страсть господствующую, или даже просто терпимую: это другой господинъ, которому онъ предается, другой богъ, которому онъ кланяется наряду съ Богомъ живымъ и предъ лицемъ послъдняго; если бы эта нерзнительная служба и не была идолопоклонствомъ, она не менъе служила бы препятствіемъ всякому успъху, всякому освященію, всякому истинному плоду. Въ сердцъ такъ раздъленномъ нътъ ни энергіи, ни посильной твердости, ни крвпкой воли, ни серьезной рвшимости, ни этой плодоносной борьбы съ искушениями ко гръху: въ немъ-одно движение, всегдашнее непостоянство, безплодная и болъзненная борьба, родъ внутренней борьбы, гдъ слабъютъ и тратятся всъ силы души, и гдъ жизнь проходить жалко, ни на шагъ не подвигаясь къ добру. Напрасно эта неблагодарная земля приняла въ себя святое слово; терніе, т. е. заботы, удовольствія, удобства жизни и всв худыя травы человъческаго сердца мъшаютъ движенію питательнаго сока, останавливаютъ его, и доброе свмя теряетъ свою жизненную силу и засыхаетъ, не принесши зрълаго плода.

Таковъ третій родъ земли! третій—противъ одного рода плодоносной почвы!.. Имъяй уши слышати, да слышить! и пусть разберетъ, принадлежитъ ли онъ къ счастливому меньшинству, или же находится въ числъ большинства? Но гдъ же земля плодоносная? Гдъ истинные слушатели, истинные ученики Іисуса Христа? Это, отвъчаетъ Учитель, тъ, которые, услышавъ слово, хранятъ его въ добромъ и благомъ сердцъ, и приносятъ плодъ въ терпъни.

Доброе и благое сердце-вотъ первое свойство, отличающее истиннаго ученика Спасителя! Имъть много знанія, великій геній-это не касается до него; не часто ли эти высокіе дары дълаются для тъхъ, которые ими владъютъ, камнемъ преткновенія, источникомъ гордости и заблуждений? Не требуется отъ него и совершенная чистота отъ всякаго гръха и всякой нечистоты; потому что, если бы это было возможно, кто бы могъ назваться христіаниномъ и сдълаться жатвою Спасителя?-Отъ него требуется сердце, при его несовершенствахъ и немощахъ, сохранившее правоту чувства и воли, сердце простое, смиренное, послушное, любящее истину, стремящееся къ добру, сердце мытаря, который восклицалъ, бія въ перси свои: Боже, буди милостивъ мнъ гръшнику (Лук. 18, 13), сердце Закхея, который говориль: се полъ импьнія моего, Господи, дамъ нищимъ: и аще кого гимъ обидпъхъ, возвращу гетверицею (Лук. XIX, 8), сердце кающагося блуднаго сына, сердце всъхъ больныхъ и гръшниковъ, которые прибъгали ко Христу, ища исцъленія и спасенія. Сердца добраго и благаго-вотъ чего требуетъ Господь Інсусъ ОТЪ СВОИХЪ УЧЕНИКОВЪ! ВОТЪ ЧТО НУЖНО, ЧТОбы быть достойнымъ этого имени! Идите съ такимъ сердцемъ къ Учителю, который самъ былъ кротокъ и смиренъ сердцемъ, и Его слово безъ усилія проникнетъ въ это сердце и положитъ въ немъ плодоносное начало правды, мира и радости, которыя называются плодами Св. Духа и нивою Спасителя.

Къ этому условію Інсусъ Христосъ присовокупляетъ другое, -- это терпъніе или трудъ. Когда съмя брошено въ землю, трудъ того, кто хочетъ пожать плоды, не оканчивается этниъ; за съменемъ этимъ нужно еще ухаживать. Тоже самое и съ словомъ божінмъ. Услышали вы его и утвердили въ своемъ сердцъ? Вамъ нужно еще трудиться надъ нимъ. Это не значитъ постоянно тревожить корни этого растенія, нуждающагося для своего возрастанія въ тени и покровъ сердца; говоря безъ фигуръ, не значитъ постоянно углубляться въ основанія въры, съ любопытствомъ изслъдовать, для чего и какъ то, что Богъ не уяснилъ для насъ, но сохранилъ для Себя самого: а значитъ перевести то, что открыто намъ и нашимъ младенцамъ, въ практику, дать духу Евангелія проникнуть въ нашу дъятельность, въ наши чувствованія, въ нашу жизнь. А этодъло нелегкое; нужны постоянныя усилія, упорная работа; нужно бодрствовать, молиться, стоять противъ соблазновъ внъшнихъ, противъ искушеній внутреннихъ; нужно бороться, не ослабъвая; борьба за въру есть жизнь, искушение, неизбъжное ни для кого и имъющее прекратиться только съ настоящею жизнію, искушеніе, которому и св. Павелъ не могъ сказать: «довольно» (2 Кор. 12, 8—9). Безъ сомнънія, по мъръ успъховъ, работа сдълается менъе трудна, иго Господне легче; безъ сомнънія, эта самая работа раждаетъ въ върующемъ святую и сладостную радость, радость хожденія съ Богомъ, Его присутствія, Его мира, благоволенія и любви. Но этотъ миръ и радость и всъ эти утъшительныя подкръпленія даются только тому, кто трудится и притомъ до конца. Претерпъвый до конца, той спасенъ будетъ (Матө. 24, 13).

### ПАМЯТНИКИ

## **ДРЕВНЕ-РУССКОЙ ДУХОВНОЙ ПИСЬМЕННОСТИ.**

#### послание преп. Осодосия овъръ варяжской.

Въ половинъ XI в. западная церковь окончательно отпала отъ Церкви восточной. Тогда православные греки глубоко оскорблены были гордыми посланниками папы не только въ въръ своей, но и въ народныхъ чувствованіяхъ своихъ (<sup>1</sup>). Тогда же и въ самыхъ писаніяхъ той и другой стороны стали замъчаться ръзкіе отзывы о противной сторонъ. Такого именно настроенія извъстное у насъ посланіе преп. Өеодосія (1074) къ великому князю Изяславу о въръ варяжской

<sup>(1)</sup> Какъ глубоко оскорблены были въ то время греки папскими послами, для узнанія этого достаточно прочитать грамату отлученія, составленную кардиналомъ Гумбертомъ въ Константинополѣ, въ которой православнымъ грекамъ приписываются всѣ когда-либо бывнія ереси.

или латинской, зам'вчательное твмъ болъе, что представляетъ собою самый первый опытъ въ обличительномъ родъ, написанный собственно русскимъ.

Посланіе это сохранилось во многихъ спискахъ, и вездъ усволется знаменитому игумену печерскому Феодосію (<sup>1</sup>). Хотя оно пострадало отъ писцевъ, измънявшихъ его по невъжеству, частію въ порядкъ размъщенія, частію въ количествъ частей; но сомнъваться въ его подлинности нътъ основанія.

Поводъ къ написанію посланія подалъ самъ великій князь Изяславъ, какъ видно изъ начала нъкоторыхъ списковъ: «вопрошеніе князя Изяслава, сына Ярославля, внука Володимерова, игумена печерскаго Феодосія о латинъ И рече Изяславъ: скажи ми, отче, въру варяжскую»; или: «въспросъ благовърнаго князя Изяслава о латынъхъ. Пріиде нъкогда благовърный и великій князь Изяславъ, сынъ Ярославль, внукъ Володимеровъ къ святому отцу нашему Феодосію». Что побудило великаго князя Изяслава спрашивать знаменитаго игумена о въръ варяжской? Въ 1068 г. великій князь Изяславъ, выгнанный народомъ изъ Кіева, бъжалъ въ Польшу. Король польскій Болеславъ II принявъ Изяслава со всъми знака-

<sup>(\*)</sup> Кормч. Рум. муз. № 233, л. 377. Сборн. Царскато № 393, л. 813 на об. Патерикъ кассіановск. редакц. 1469 г. (Имп. публ. библ. № 271. Новгор. Соф. библ. № 802 и др.). Опис. рукоп. Толетова. отд. III. № 70. стр. 599. 600.

искренняго дружелюбія, какъ несчастнаго MH государя и близкаго родственника, охотно согласился помогать ему. Весною 1069 г. Изяславъ вмъстъ съ Болеславомъ явился въ русскихъ предвлахъ. Съ помощію поляковъ онъ опять свлъ на своемъ престолъ. Поляковъ распустили на покормъ по волостямъ, гдъ жители начали тайно убивать ихъ за то, въроятно, что они, какъ побъдители и латинцы, мало уважали въру побъжденныхъ и дълали насилія имъ ('); въ слъдствіе чего Болеславъ возвратился въ свою землю. Недолго сидълъ на своемъ престолъ Изяславъ; въ 1073 году, поссорившись съ братомъ своимъ, Святославомъ черниговскимъ, онъ задумалъ снова бъжать въ Польшу и искать помощи у латинъ. Въ этомъ положении совъсть не могла не безпокоить набожнаго князя недоумъніями о въръ твхъ, съ которыми хотвлъ онъ снова вступить въ сообщение; уважение же, какое имълъ князь къ преп. Өеодосію, могло заставить его искать разръшенія сомнъніямъ у великаго игумена,-тъмъ болъе, что митроп. Георгій тогда былъ въ Греція (<sup>2</sup>).

Посланіе Өеодосія можно раздълить на двъ части: въ первой онъ изчисляетъ князю разныя

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) На это указываютъ слова посланія Θеодосія: «исполнилася наша земля злыя тоя (т.е. латинскія) вѣры; аще узриши нѣкія иновѣрныя съ вѣрнымъ прю дѣющи, лестью хотяща отвести отъ иравыя вѣры, помози правовѣрнымъ, аще имъ поможеши, то яко овча избавищи отъ устъ львовыхъ».

<sup>(?)</sup> Полн. собр. русск. льтоп. 1. 78-79.

отступленія латйнъ отъ православной въры и ихъ недобрые обычаи; а во второй предлагаетъ правила, какъ долженъ вести себя князь по отношенію къ латинской въръ и ея послъдователямъ. Къ числу отступленій отъ въры и странныхъ обычаевъ относятся слъд: 1) глаголютъ Духа Святаго исходяща отъ Отца и Сына и въ Савльску ересь вступають (разумъется въ томъ смысаъ, что сливаютъ двъ божескія упостаси-Отца и Сына въ одну, когда говорятъ, будто Духъ Святый исходить отъ Обоихъ Ихъ вместе, какъ отъ одного начала); 2) нечисто живутъ: ядятъ со псы и съ кошками, и пьютъ свой сець; ядятъ лвы и дикіе кони, и ослы, и удавленину и мертвечину, и медвъдину, и бобровину, и хвостъ бобровъ, и въ говънье ядятъ мяса пущаюче въ воду; а въ первую недълю поста во вторникъ черньци ихъ ядятъ лой и въ субботу постятся, и постившеся вечеръ ядятъ молока и яица; 3) а согръшають, -- не отъ Бога просятъ прощенья, но прощають попове ихъ на дару; т. е. употребляють индульгенціи; 4) попове ихъ не женятся законною женою, но сробами дъти добывають, и служать невозбранно; 5) пискупи ихъ наложници держать, и на войну ходять; 6) оплатокъ служатъ; 7) иконъ не цълуютъ, ни мощей святыхъ, а крестъ цълуютъ написавше на земли, и въставше попираютъ его ногами; 8) мертвеца кладутъ на западъ ногами, а руцъ подонь подложивше; 9) женящеся у нихъ, поимають двъ

сестръ; 10) крещаются во едино погруженье; 11) мы крещающеся мажемся муромъ и масломъ, а они соль сыплють крещаемому въротъ; 12) имя не нарицаютъ святаго, но како прозовутъ родители, въ то имя крестять». Перечисливъ отступленія латинъ отъ православной въры и недобрые обычан ихъ, преп. Өеодосій слъдующими словами заключаетъ первую часть своего посланія: «ина многа злая дъла суть у нихъ; развращеная погибель полна въра ихъ. Его же ни жидове творятъ, то они творять». Нужно замътить, что между обвиненіями на латинъ, излагаемыми въ посланіи, находятся и такія, которыя могли относиться къ частнымъ лицамъ, а отнюдь не ко всей латинской Церкви, или даже представляются не совстмъ втрными. Это могло произойти отъ двухъ причинъ: отъ того, что преп. Өеодосій судилъ о заблужденіяхъ латинъ только по тъмъ свъдъніямъ, какія доходили до него, и отъ того, что такія именно обвиненія и многія другія подобныя взводили тогда на латинъ въ Греціи и вообще на востокъ (1). А можетъ быть, нъкоторыя изъ этихъ обвиненій внесены въ посланіе Өеодосія уже впослядствіи стороннею рукою: такъ какъ, встрвчаясь въ спискахъ одной фамиліи, не встръчаются въ спискахъ другой. Изложивъ отступленія лативъ отъ право-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Послан. констант. патр. Мих. Керуллар. къ Петру, антіох. патріарх. въ солов. сборн. № 856, л. стр. 160; № 930, стр. 144 об. Coteler Eccl. graecae monum. II. 135—146, снес. 581—584.

славной въры и недобрые обычан ихъ и сказавъ, что земля наша «исполнилася злыя тоя въры», преп. Өеодосій даеть наставленія, какъ держать себя по отношению къ латинской върв и ся послъдователямъ: 1) надобно всъми мърами блюстися ел, особенно тъмъ, которые живутъ посреди латинъ, потому что «сущему въ иной върв или въ латанствй, или въ арменьствй, несть видити имъ жизни въчныя»; 2) не должно хвалить чужой въры, потому что кто хвалить чужую въру, тотъ «обрътается свою въру хуля и есть двоевърецъ, близь есть ереси»; 3) съ послъдователями варяжской въры не должно имъть общенія ни по дъламъ брачнымъ, ни въ причасти Христовыхъ таинъ, ни въ пищъ, ни въ питіи: впрочемъ «Бога ради просящимъ у насъ ясти и пити-дати имъ, но въ ихъ судъхъ; аще ли не будеть у нихъ судна, въ своемъ дати, потомъ, измывши, дати молитву; 4) аще случится умрети по св. въръ и Господа ради, должно умереть съ деръзновениемъ за въру Христову; святіи бо по въръ умроша, да живи суть о Христв». Кромъ этихъ общихъ наставленій, преп. Өеодосій, обращаясь собственно къ вел. князю Изяславу, заповъдуетъ: «ты же, чадо, блюдися ихъ, и свою въру непрестанно хвали. Ни свойся къ нимъ, но бъгай ихъ, и подвизайся въ своей въръ добрыми дълы; милостынею милуй не токмо своея въры, но и чужыя. Аще ли видиши нага, или голодна, или зимою или бъдою одержима: аще ли ти будетъ жидовинъ, или срацинъ, или болгаринъ, или еретикъ, или латынянинъ, или ото всехъ поганыхъ, --- всякого помилуй, и отъ бъды избави я, аже можеши: и мъзды отъ Бога не лишенъ будеши. Богъ бо и самъ поганыя набдитъ, якоже и крестьяны... Аще узриши нъкія иновърныя съ върнымъ прю дъющи, лестью хотяща отвести отъ правыя въры, ты же въдая не скрый въ собъ, но помози правовърнымъ; аще имъ поможеши, то яко овча избавиши отъ устъ львовыхъ; аще ли умолчиши, то яко отъемь у Христа, предаеши ихъ сотонъ. Аще ти речеть прець: сію въру и ону Богъ далъ есть, ты же, чадо, рцы: то ты кривовъренъ, мниши Бога двоевъра, то не слышиши ли, окаянне, разъвращене злыя въры? Писанье глаголетъ: единъ Богъ, едина въра, едино крещенье... Не слышите ли апостола Павла глаголюща: аще ангелъ пришедъ съ небесе благовъстить вамъ, а не яко же мы благовъстихомъ, да буди проклятъ? Вы же отринувше проповъданье апостольское и святыхъ отець исправленье, и пріясте неправду и въру развращену, полну многія погибели; того ради отъ насъ бысте отвержени».

Въ этомъ посланіи ясно высказана мысль, что въ варяжской или латинской въръ нельзя спастись и что не слъдуетъ имъть общеніе съ латинами въ дълахъ, касающихся Въры. Такъ училъ преп. Өеодосій, а онъ былъ такимъ лицемъ, предъ которымъ благоговъла вся Россія!

соб. 11.

21

Тоже ученіе о латинской Церкви было и у прочихъ иноковъ кіево-печерскаго монастыря, въ которомъ преп. Θеодосій былъ игуменомъ въ продолженіе двънадцати лътъ, а изъ этой обители вышли лучшіе люди того времени, которые разсъялись въ качествъ проповъдниковъ Христіанства язычникамъ, основателей монастырей и въ санъ епископовъ, распространяя то ученіе, которому научились въ обители. Ученіе о латинской Церкви преп. Өеодосія отразилось во всей полнотъ въ лътописи преп. Нестора. Прочитайте одинъ разсказъ его о томъ,что внушено было великому князю Владиміру о латинахъ при кренценіи его въ Корсуни ('); а лътопись Нестора читала и списывала тоже вся Россія.

Ръзкій тонъ посланія, который можетъ показаться неприличнымъ въ наше время, былъ весьма приличенъ и естественъ во дни преп. Осодосія, когда латины только-что отпали отъ православной Церкви и, по своимъ проискамъ къ совращенію православныхъ, крайней испорченности нравовъ, были нестерпимы для грековъ, а вслъдъ за ними и для русскихъ. Так. образ. тонъ посланія, совершенно согласный съ духомъ того времени и съ ревностію Осодосія, горъвшаго пламеннымъ желаніемъ вразумить и обратить заблудщихъ къ православ. въръ, нетолько не можетъ служить признакомъ неподлинности посланія, напротивъ скоръе ручается за его подлинность.

(<sup>1</sup>) Полн. собр. русск. лът. І. 49-50.

Вотъ самое посланіе это по сборнику Паисіевскому Кириллобълозерской библіотеки:

## СЛОВО СВЯТАГО ӨЕОДОСЬЯ, ИГУМЕНА ПЕЧЕРЬСКАГО МОНАСТЫРЯ О ВЪРЪ КРЕСТЬЯНЬСКОЙ I О ЛАТЫНЬ-СКОІ. ГОСПОДИ БЛАГОСЛОВИ.

Слово ми есть к тобъ, княже Боголюбивый! Азъ Өедосъ, худый рабъ пресвятыя Троица, Отца и Сына и Святаго Духа, вь чистві і правовърнъі въръ роженъ, и воспитанъ в добръі наказанья правовърнымъ отцемъ и матерью, наказываюче мя добру закону, въръ же Латыньстъй не прелучаітеся, ни объчая іхъ держати, і компанья ихъ бъгати, і всякаго ученья ихъ бъгати, і норова іхъ гнушатися, и блюсти своихъ дочереі не давати за нихъ, ни у нихъ поімати, ни брататися. ни поклонитися, ни цъловати его, ни с нимъ ізъ единаго судна ясти, на пити, на брашна ихъ приймати. Тъмже паки у насъ просящимъ Бога ради ясти и пити-дати имъ, но въ ихъ судъхъ; аще ли не будеть у нихъ судна, въ своемъ дати; потомъ измывши, дати молитву: занеже не право втруютъ, и не чисто живуть: ядять со псы и с кошками, і пьють бо свой сець; ядять лвы і дикие кони, і ослы, і удавленину, і мертвечину, і мъдвъдину, і бобровину, і хвостъ бобровъ, і въ говънье ядять мяса, пущаюче в воду; а е недълю поста во вторникъ черьньци іхъ ядять лой і всуботу постяться, і постившеся вечеръ ядять молока и

яща А согръшають, – не отъ Бога просять прощенья, но прощають попове ихъ на дару. А попове ихъ не женяться законною женитвою, но сробами дъти добываютъ, и служать невозбранно; а пискупи іхъ наложници держять, і на воіну ходять, і оплаткомъ служать. Іконъ не цълуютъ, ни мощей святыхъ; а крестъ цълують написавше на земли, і въставше попирають его ногами, а руцъ подонь подложивше; женяще же ся у нихъ, поімають в сестрв; а крещаются во едино погруженье, а мы въ г; мы крещающеся мажемся муромъ і масломъ, а они соль сыплютъ крещаемому вротъ; имя же не нарицаютъ святаго, но кого прозовуть родители, вто імя крестять. А глаголють Духа Святаго исходяща отъ Отца и отъ Сына. Іна многа злая дъла суть у нихъ; развращеная погибель полная въра іхъ. Его же ни Жидове творятъ, то они творятъ. Много же и в Савьску ересь вступлютъ. Мнъ же рече отець моі: ты же, чадо, блюдися кривовърныхъ, і всъхъ іхъ словесъ; занеже исполнилася і наша земля злыя тоя въры; да кто спасая спасеть душю свою, въ правовърнъі въръ живучи. Нъсть бо іноя въры лучше нашеі, яко же наша чиста и свята въра правовърная. Сею бо върою живущи гръховъ избыти і муки въчныя гознути, но жизни въчныя причастнику быти і бес конца со святыми радоватися; а сущему въ иноі въръ іли въ Латъньстві, іли въ Арменьстві, нъсть видъти імъ жизни въчныя. Не подобаетже, чадо, хвалити. чужее въры. Аще хвалнть хто чужю въру, то обрътаеться свою въру хуля. Аще ли начнетъ непрестанно хвалити и свою, і чужю, то обрътаеться таковыі двоевърець: близъ есть ереси. Тыже, чадо, блюдися ихъ, и свою въру непрестанно хвали. Ни свойся книмъ; но бъгаі ихъ, і подвизаіся въ своеі въръ добырыми дълы; милостынею милуі не токмо своея въры, но и чужыя. Аще ли видиши нага, іли голодна, іли зимою или бъдою одержима: аще ли ти будетъ Жидовинъ, іли Срацинъ, іли Болгаринъ, іли еретикъ, іли Латинянинъ, іли ото всъхъ поганыхъ,-всякого помилуі, и отъ бъды избави я, яже можеши: и мъзды отъ Бога не лишенъ будеши. Богъ бо и самъ нынъ поганыя набдитъ, яко же и крестьяны. Поганымъ же іновърцемъ в семъ въцъ попеченье отъ Бога, а в будущемже чюжи будутъ добрыя дътели; мы же, живуще въ правовърнъі въръ, здъ есмы набдими Богомъ, а въ будущемъ въцъ спасаеми Господомъ нашимъ Іисусъ Христомъ. Рече же ми отець моі: чадо, аще ти ся случить умрети по святві сеі вврв і Господа ради, то умри съдеръзновеньемъ за въру Христову: святін бо по въръ умроша, да живи суть о Христв. Ты же, чадо, аще узриши нъкія іновърныя свърнымъ прю дъющи, лестью хотяща отвести отъ правыя въры, ты же въдая не скрый всобъ, но помози правовърнымъ; аще имъ поможении, то яко овча ізбавиши отъ устъ львовыхъ; аще ли умолчиши, то, яко отъемь у Христа, предае-

ши іхъ сотонъ. Аще ти речеть прець: сию въру і ону Богъ далъ есть, ты же, чадо, рцы: то ты кривовъренъ, мниши Бога двоевъра, то не слышиши ли, окаянне, развращене злыя въры? Писанье глаголеть: единъ Богъ, едина въра, едино крещенье, --- рече Господь: тако бо лъпо есть намъ іскончати всю правду; да ее все ісполнивъ, толи вознесеся, і ученики посла на проповъданье. Ты же по проповъданью Апостольскому толико лътъ державъ правую въру, совратился еси на зловърье по наученью сотонину. Не слышите ли Апостола Павла глаголюща: аще ангелъ пришедъ снебесе благовъстить вамъ, а не яко же мы благовъстихомъ, да буди проклятъ? Вы же отринувше проповъданье Апостольское і святыхъ отець ісправленье, і приясте неправду і въру развращену, полну многия погибели; того ради отъ насъ бысте отвержени; того ради имъ свами недостоіно сужитья приімати, ни къ Божественнымъ тайнамъ обще приступати, ---ни імъ к нашеі, ни намъ къ ихъ: зане мертвымъ твломъ служите, мертва Бога призывающа. А мы служимъ живымъ тъломъ, самого Господа жива видящи, одесную Отца сидяща: и паки придеть судити живымъ и мертвымъ. Вы же есте мертвиі, мертву жертву здъваете: а мы живу Богу живу жертву приносимъ, чисту, непорочну, і животъ въчный обръсти. Тако бо писано: воздасться комуждо по двломъ его, о Христв Іисусв, о Господъ нашемъ, Емуже слава. Аминь».

Digitized by Google

## оглавление

## второй гасти

## ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА

на 1865 годъ.

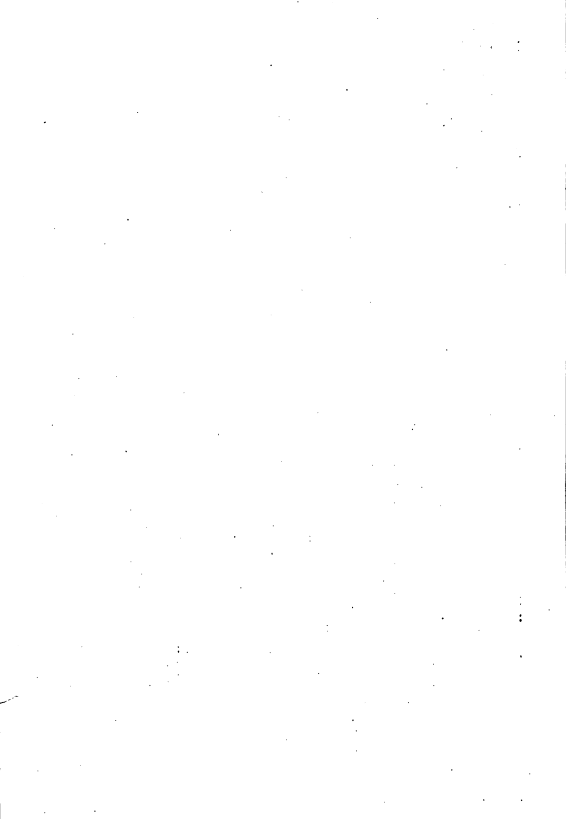
| стран.                                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Слово въ великій пятокъ 3.                                                                              |
| Правила митрополита Кипріана (1376—<br>1406 г.)                                                         |
| Инструкція миссіонерамъ преосвящен-<br>нъйшаго Филарета, бывшаго архіепископа<br>казанскаго             |
| О внъшнемъ состояни православной                                                                        |
| Церкви на востокъ во владъніяхъ мусуль-<br>манскихъ, отъ Магомета до крестовыхъ<br>походовъ (VII—XI в.) |
| О недостаткахъ русскаго народа, по                                                                      |

|                                                                            | C | тран. |
|----------------------------------------------------------------------------|---|-------|
| Ръчь предъ выборомъ судей                                                  | • | 157.  |
| Опытъ объясненія на св. евангеліе отъ                                      |   | -     |
| Матоея                                                                     | • | 161.  |
| Слово въ день преставленія святителя                                       |   |       |
| Гурія, перваго архіепископа казанскаго                                     | • | 192.  |
| Ръчь по выборъ судей                                                       | • | 198.  |
| О преимуществахъ настоятелей ка-<br>занскаго Спасопреображенскаго монасты- |   |       |
| ря въ священнослужения                                                     | • | 202.  |
| О борьбъ христіанства съ язычест-                                          |   |       |
| вомъ въ Россіи                                                             | • | 211.  |
| Святель: евангельская притча                                               | • | 303.  |
|                                                                            |   |       |
|                                                                            |   |       |



Digitized by Google

•



Digitized by Google



•

•

ø

.

•

.

