

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

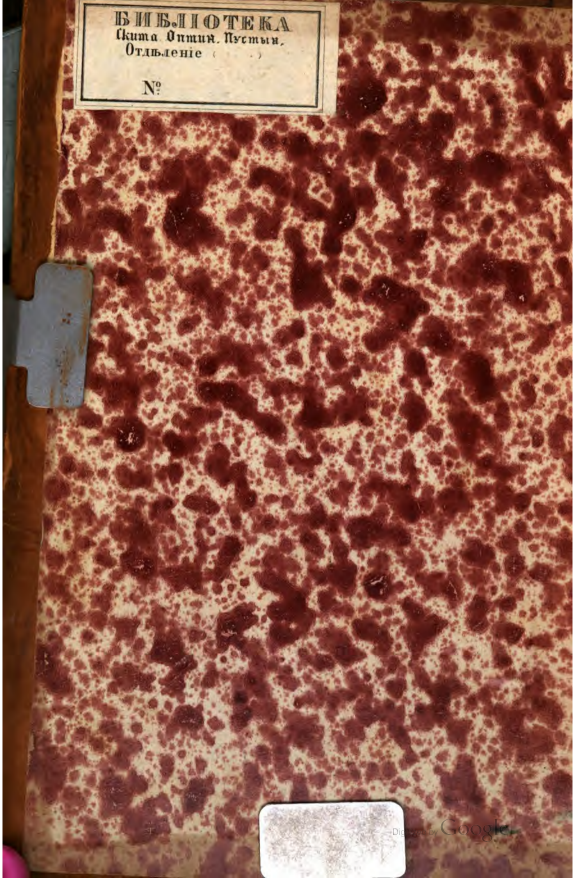
We also ask that you:

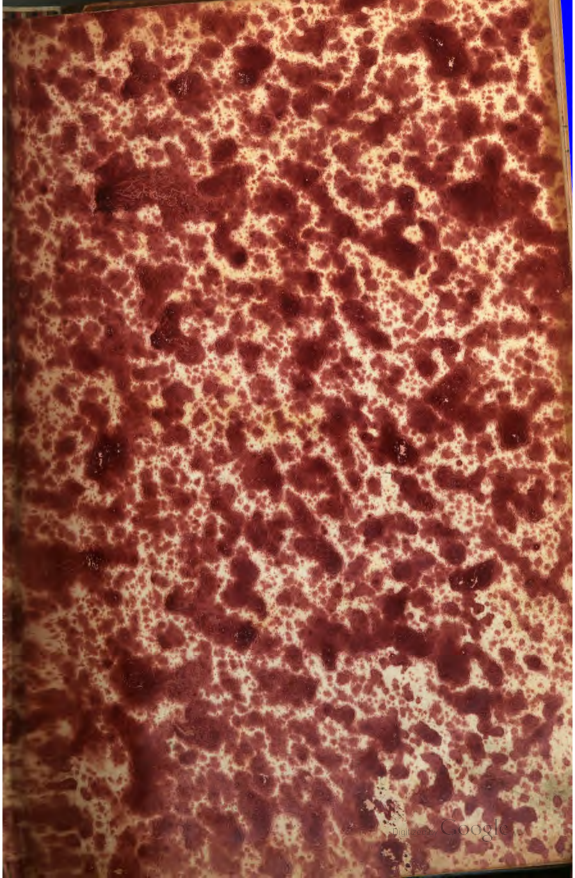
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







2

Digitize by Google Iravus Invavi

# ПРАВОСЛАВНЫЙ

собветаникъ,

**ИЗДАВАВМ**ЫЙ

ПРИ

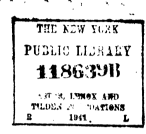
казанской духовной академий.

1865.

**UACTL' TPETIA** 

КАЗАНЬ

въ университетской типографіи.



Отъ казанскаго комитета духовной цензуры печатать позволяется. 13 августа 1865 года.

Цензоръ, инспекторъ академіи, архимандрить Веніаминь.

### КЪ ГЛАГОЛЕМЫМЪ СТАРООБРЯДЦАМЪ.

ВЪ ДЕНЬ ВСЕМІРНАГО ВОЗДВИЖЕНІЯ ЧЕСТНАГО И ЖИВОТВОРЯЩАГО КРЕСТА ГОСПОДНЯ.

Читанные и въ вашихъ собраніяхъ, глаголемые старообрядцы, на всенощномъ бдъніи нынънняго Госнодскаго праздника, воздвиженія честнаго и животворящаго креста, по старопечатнымъ кни гамъ, канонъ и синаксарь главнымъ образомъ повъдаютъ намъ о Божественной силъ и славъ креста Господия, потому что въ нихъ прославляются спасительныя послъдствія, произшедшія для человъческаго рода отъ распятія на немъ Господа и Спаса нашего Інсуса Христа. Но кромъ сего они должны еще исправить ваши своемъ образныя мнънія о видъ, какой долженъ имъть благословенный крестъ, въ православной Церкви. У васъ учатъ, что православные христіане е не должны чествовать двучастный крестъ. По

**Z СЯОВАМЪ ВИНОВНЯКОВЪ Вашего отпаденія отъ сою-**

Digitized by Google

за съ православною Церковью, одни латиняне, по отдъленіи своемъ отъ восточной Церкви, стали изображать распятіе Христово на двучастныхъ крестахъ; а въ православной Церкви благословенный крестъ всегда былъ тричастный, т. е. на продольномъ деревъ имълъ три поперечиныверхнюю, съ надписанием вины риспити Христова, среднюю, на которой были пригвождаемы руки, и нижнюю, на которой утверждались ноги Христовы (1); почему нытишняя наша Церковь у васъ всячески элословится за то, что она дозволяетъ своимъ иконописцамъ изображать распятіе Христово, кромъ осмиконечныхъ крестовъ, еще на четыреконечныхъ, а священникакъ своимъ разръшаетъ освящать воду и благословлять народъ последними. Но въ синавсаръ объ установленій нынъшняго Господскаго праздника воздвиженія креста Господня говорится, что когда, по повельню св. царицы Елены, было раскопано мъсто, гдв со времени смерти Христовой быль зарыть кресть Христовъ, то «обратоніа погребены три кресты, и потомъ обратона чествыя гвозди. Недомыниляющимся же всъмъ, кій есть Христосъ престъ, и въ то убо время изнесоща дввицу накую мертву. Тогда Макарій повель носящимъ ю стати, и полагаше крестъ по единому. Егда же положища кресть Христовъ, абіе оживе и воста дъвица мертвая, силою Вожест-

<sup>(\*)</sup> Библіотрии старовтрисской перкви Павла Любонатваго, сочиненія подъ № 9, 201, 269, 386, 529, 591, 635.

веннаго креста Господня. Царица же съ радостію ввемь честный кресть, и поклонися ему и облобыва его, такожде и весь синклить царевъ; чже бъ съ нею; ини же не можаху видети въ то время утвененія ради, и помолиша пове видьти его. И потомъ взыде Макарій, патріархъ іерусалимскій, въ велицей церкви на амбонъ, и покава честный кресть народомъ, и начаше людіе ввати «Господи помилуй», и оттоль начать бысть праздноватися праздникъ воздвижения честнаго креста». А въ священныхъ песняхъ канона, нынъ поемаго, говорится: «крестъ воздвизаемь на немъ вознесенному страсть пречистую пати повельваеть всей твари. Токмо водрузися древо, Христе, креста твоего, основанія подвизашася смерти. Воздвизаемому древу, окроплену кровію воплощшагося Бога Слова, пойте небесныя силы. Егоже Елена изобратии міру явлена сотвори и, и тя днесь воздвижуще върныхъ лицы зовемъ. Кресте пречистый, днесь воздвизаемь Божественнымъ мановеніемъ возносиши вся, окраденіемъ смерти окраденныя, и въ смерть пополниіяся». Всв эти слова прямо облицають ваше предубъждение противъ нынъшней нашей Церкви за то, что она почитаетъ, сверхъ тричастныхъ, еще двучастные кресты, и покланяется и последенив, наравне съ первыми. Ибо какой быль крестъ, который ожитвориль мертвую двищу, которому поклонилась св. царица Елена, съ своимъ синклитомъ, который патріархъ Макарій воздвигь, дабы народъ

почтиль его, и котораго, по заповыди св. Цепкви, «возносима видяще, вси боголюбивін должны возвеличить върою»? Очевидно, что не трисоставный, а двучастный; потому что если бы на немъ были верхняя и нижняя поперечины, то, по обрвтени трехъ крестовъ, тотчасъ бы отличили крестъ Христовъ, и не было бы надобности, для удостовъренія въ подлинности его, узнавать его посредствомъ чудотворенія. А если такъ, есть ли правда въ томъ, что вы уверждаете, будто православная наша Церковь уклонилась въ латинство, дозволяя распятіе Христово писать на двучастныхъ крестахъ четыреконечныхъ? Въдъ распятіе Христово и у васъ изображается на однъхъ доскахъ, или на св. сосудахъ; но такихъ крестовъ вашихъ никто не осуждаетъ за то, что они писаны не на трисоставныхъ крестахъ.

Правда, въ чинъ крещенія приходящихъ отъ латинъ, составленномъ при патріар. Филаретъ, латиняне проклинаются, между прочимъ, за то, что сна крестъ не пишутъ распятія Христова шаровнымъ устроеніемъ, но токмо во единомъ древъ, и идъже обрътается написано на иконъ Христово распятіе шаровнымъ устроеніемъ, и то странно и необычно и испревращенно виситъ не по подобію, и длани пригвождены, и персты не распростерты, но сжаты и подножіе у креста пишутъ впрямь, и въ объ ноги Христовы вонзенъ единъ гвоздь»; а въ старинныхъ лътописяхъ нацихъ говорится, что въ 1473 году по Р. Х. митрополитъ

московскій Филиппъ, съ освященнымъ соборомъ и царскимъ синклитомъ, во избъжание посрамленія православной нашей въры, воспретили папскому послу войти въ Москву, въ преднесенін ему крыжа. Но въ древнемъ чинъ крещения приходящихъ отъ латинъ, осуждающемъ крыжъ латинскій, одни ваши учители видять запрещеніе писать распятіе Христово на двучастныхъ крестахъ и почитать такіе кресты; изъ благомыслящихъ же людей всякій должень видеть, что эдъсь осуждается одинъ образъ латинскаго изображенія распятія Христова. Ибо въ соборномъ изложения Филарета же патріарха о фрязехъ и латиняхъ (л. 241) и латинскій кресть названъ Господнимъ, и латиняне осуждены не за то, что почитаютъ двучастные кресты, а за то, что «во святый и великій пость не покланяются кресту, но въ нъкоемъ темевмъ месть, плащаницею обвивше, скрывають его».

Что же касается воспрещенія митрополита Филиппа папскому послу войти въ Москву, въ преднесеніи крыжа, то крыжъ сей былъ не освняльный крестъ, а нарочито устроенный у латинянъ для процессій своихъ архіереевъ. Слъд. въ настоящемъ случав митрополитъ Филиппъ отвергъ не двучастный крестъ; а намъреніе папскаго посла войти въ Москву, съ латинскими знаками сана своего, или, лучше, не согласился на торжественный пріемъ папскаго посла, по силь 2 правила 2 всел. собора, которое воспрещаетъ всякому епископу обнаруживать свою власть въ чужой епархіи.

Далве, у васъ утверждають, что благословенный кресть непремънно должень быть трисоставный, потому что крестъ Господень будто быль составлень изъ четырехъ деревъ-кедра, певга, кипариса и маслины, по предсказанію пророка Исаін. Но та же синаксарь, нына читаемый, и канонъ, ныив поемый, исправляють это ваше мивніе о подлинномъ креств Христовомъ. Ибо если бы сей быль двиствительно составлень изъ сказанныхъ четырехъ деревъ, то нашеднимъ его не было следа недоумъвать, который изъ трежъ, найденныхъ въ земль, крестовъ есть Христовъ. Его тотчасъ могли узначь по запаху отъ кипариса, потому что распятые со Христомъ разбойники (ибо другіе два креста очевидно припадлежали имъ) не заслуживали чести быть распятыми на престахъ изъ дорогихъ деревъ. Пътый же и вами нынъ канонъ неоднократно свидетельствуетъ, что подлинный вресть Христовъ быль сдъдань изъ одного дерева; а изъ какого именно, по причинъ молчанія свящ. Писанія, мы не должны допытываться. Такъ, въ атомъ канонъ говорится: «да возрадуются древа дубровная вся, освящшу» ся естеству ихъ, отъ негоже быша исперва насаждена, Христу распенинуся на древъ. Пріндите върція животворящему древу поклонимся, на немже Христосъ Царь славы волею руцъ распростеръ, вознесе насъ на первое блаженство.

Древоли подобаще древо изцалити, и страстно Безстрастнаго, яже на древь разращити страсти осужденнаго. Пріндите вси языцы, благословленному древу поклонимся, имъ же бысть вачная правда, праотца бо Адама прельстивый древоли крестомъ побъждается». Какой смыслъ имъютъ вса эти священныя пъени? Не иной, какъ тотъ, что если одно древо (познанія добра и зла) было причиною паденія праотца нашего Адама, то изъ одного же древа быль составленъ и крестъ, на которомъ распялся плотію Царь славы, Христосъ, нашего ради спасенія.

Въ доказательство того, что Христовъ крестъ быль трисоставный, у васъ обывновенно приводять то, что въ свдальнь, въ среду и пятокъ октоиха 3 гласа о Христъ говорится, что Онъ «вознесся на кинарисъ, певгъ и кедръ»; а св. Григорій синанть, пъснописець XIV в., въ своемъ канонъ кресту Господию, именуетъ его «трисоставнымъ, Тронцы бо носить тріупостасныя образъ». Но св. пъснописцы подъ вознесеніемъ Христовымъ на кипарисъ, певгъ и кедръ разумъли не то, что благословенный крестъ Христовъ быль трисоставный, а то, что распятию Христову мы должны покланяться въ чувствахъ благочестія, въры и любви, потому что въ другихъ канонахъ своихъ кресту Господню они же говорять: «Церковь вопість ти, Христе, въ певгь, кедръ и кипарисъ покланиющися тебъ, побъды

царю даруй» ('), и: «яко кедръ благочестіе, яко въру кипарисъ, любовь же яко певгъ носяще: кресту Божественному поклонимся» (2). Ибо древніе церковные учители пророчество Исаіи о славъ ливановой, имъвшей придти къ Герусалиму на кипарисъ, певгъ и кедръ, обыкновенно объясняли такъ: «Ливанъ же съ треми древесы наричутся праведницы, иже имуть внити въ рай со крестомъ (в). Се кажутъ гору въ стафникистен дубравв, и учащена есть тацъми древесы благовонными. Сею горою Церковь нарече, исполнену дужовнымъ ученіемъ» (4). А св. Троицу, по Андрею кесарійскому, писателю VI в., изображаетъ четвероконечный крестъ. Ибо онъ такъ объяснилъ 13 стихъ 21 гл. Апокалипсиса: «четверочастный же образъ вратъ и троичное ихъ сказаніе и объясненіе являеть познаніе пресвятыя Тронцы, покланяемыя отъ четвероконечныя вселенныя, еже животворящимъ крестомъ пріяхомъ» (5). Сверхъ сего и св. Григорій синанть почитаеть въ креств образомъ св. Троицы не поперечины его, а высоту, глубину и широту (6).

Наконецъ, изъ нынъшнихъ синаксаря и канона вы должны уразумъть, что животворная

<sup>(1)</sup> Октоих. 7 глас. въ среду утра.

<sup>(3)</sup> Октоих. 8 глас. въ патокъ утра.

<sup>(</sup>в) Собор. сл. 4 въ недъло мясопустную Палладія монаха. л. 151.

<sup>(4)</sup> Харат. кормч.. въ патріаршей ризниць. л. 374.

<sup>(5)</sup> Андр. кесар. толков. на Апокал. л. 150.

<sup>(6)</sup> Песн. 4 стих. 2 и песн. 8 ст. 2.

сила преста Христова заплючается не въ составахъ, какіе онъ имълъ въ минуты смерти Хрнстовой на немъ, а въ распятіи и смерти Христовой на немъ. Ибо если обрътенный св. Еленою крестъ, не имъя всъхъ частей, какія были у него, когда на немъ висълъ плотію Христосъ Спасъ нашъ и испуствлъ духъ свой, оживотвориль мертвую дъвицу, изліяль всь дарованія и прогналь бъсовъ, то симъ ясно дано намъ знаты, что не самимъ древомъ креста Христова «родъ человъческій безсмертіе объять и жизнь первую воспріять, но Христу претерпъвшу смерть поносну на древъ», и что «начало лютаго міродержца упразднено, клятва истреблена не древомъ, а вознесшимся на оное Христомъ». Ибо «капдями боготочныя крове и воды, проміянныя отъ ребръ Христовыхъ, возсоздася міръ», потому что «водою омыты грахи всвхъ, и кровію написано прощение ихъ». Почему церковныя пъсни, поемыя въ православной Церкви во славу креста Господня, учать насъ покланяться въ креств вврою вольному распятію Христову, славить спасительныя страсти Его, имиже мы всв спасаемся, благочестно покланяться недомыслимому смотрънию Его, и говорять, что если водруженный на земль кресть достигь небесь, то чне яко древу достигшему высоту, но распеньшемуся на немъ плотію Христу, исполняющему всяческая».

Напрасно ваши учители усиливаются удер-

креста тъмъ, что будто въ Божеств. писаніяхъ сей крестъ нигдъ не именуется Христовымъ, но или ветхозавътного свино креста Христова, или просто крестомъ (напр. на священническихъ облаченіяхъ). Ибо въ евангелін отъ Іоанна зач. 60 Христовымъ названъ крестъ, егоже на рамъхъ своихъ Христосъ на смерть грядый спесъ на гору Голгооу; а онъ былъ еще двучастный. По Кирилловой книгь, св. апостоль Андрей, пришедъ ко кресту, на которомъ его распяли, и который быль четвероконечный, «не поругася, яко нынъ врази креста Христова поругаются, но рече: благословенъ буди кресте, иже плотио Христовою освященъ» (л. 175). Севасть Арменопуль (кн. 5 отв. Іоанна китрожскаго) говорить, что латиняномъ и намъ суть общая чтенія писанія ветхаго и новаго, молитвы и пъснопънія, божественныя храмы и поклонение гестнаго креста н святыхъ нконъ, нонеже и тамо тестный крестъ и Божеств. образъ есть воздвижение и поклоненіе; а у латиняхъ употребительныйшій кресть есть двучастный. На стоглавомъ соборъ, бывшемъ въ Москвъ въ 1551 году по Р. Х., ноставленный царемъ Иваномъ Васильевичемъ Грознымъ на московскомъ Успенскомъ соборъ двучастный кресть назнанъ воздвизательнымъ, имже благословляють (гл. 41. вопр. 5).

Нтакъ, покланяясь нынъ, по уставу православной Церкви, животворящему кресту Господню, обратите, возлюбленные о Господъ, безпристрастное вниманіе на то, что въсинаксаръ и каконъ говорится о составъ креста Христова, который обрвла св. царица Елена. Изъ словъ ихъ вы должны убъдиться, если отложите всякую злобу, и всякое коварство и лицемъріе и зависть и всякое влословіе (1 Петр, 2, 1), что у васъ напрасно заподозрили насъ въ томъ, будто мы, почитая двучастные кресты, возлюбили латинскій кресть и возненавидъли Христовъ крестъ, отъ кедра, певга и кипариса сотворенный; ибо мы признаемъ двучастные кресты истинными по примъру всъхъ, бывшихъ свидътелями обрътенія подлинника креста Господня въ 326 году по Р. Х. Въ настоящемъ двав не мы подлежимъ осужденію, а вы; потому что не хотите подражать двлу, которое православная Церковь прославила и до конца міра будеть прославлять.

## **CJOBO**

ВЪ ДВНЬ КОРОНОВАНІЯ И СВЯЩЕННЪЙШАГО МУРОПОМАЗАНІЯ ЕГО ВЕЛИЧЕСТВА, БЛАГОЧЕСТИВЪЙШАГО ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА НИКОЛАЕВИЧА, САМОДЕРЖЦА ВСЕРОССИЙСКАГО, И СУПРУГИ ЕГО, ЕЯ ВЕЛИЧЕСТВА, БЛАГОЧЕСТИВЪЙШЕЙ ГОСУДАРЫНИ ИМПЕРАТРИЦЫ МАРІИ АЛЕКСАНД—РОВНЫ (1).

Молю убо прежде всъхъ творити молитвы, моленія, прошенія, благодаренія... за царя, да тихое и безмольное житіе поживемъ во всякомъ благогестіи и гистотъ. 1 Тим. 2, 1. 2.

Не въ первый уже разъ торжествуетъ Русь православная коронованіе и священнъйшее муро-помазаніе Его Величества Благочестивъйшаго Го-

<sup>(\*)</sup> Произнесено въ каседральномъ соборѣ г. Казани 26 августа.

сударя Инператора Александра Неколаевича, когда Онъ съ принятіемъ вънца и иныхъ знаменій Величества сподобился получить и особые дары Святаго Духа, потребные для Его великаго и превознесеннаго служенія благу народа русскаго. Не смотря на то, и въ нынъщнее торжество этого событія ко времени благовъстить върноподданнымъ Его Величества о силъ словъ святой Церкви къ нимъ изъ апостола: молю убо творити молитвы, моленія, прошенія, благодаренія за царя, да тихое и безмоленое эситіе поэсивемъ во всякомъ блогогестіи и гистоть (1 Тим. 2, 1. 2).

Чинъ коронованія и священныйшаго муропомазанія и нынь напоминаеть намь, что тихая и безмятежная жизнь на земль во всякомъ благочестін и чистоть соединена съ лицемъ царя: намъ ди, поэтому, не творить молитвы за Него? Онъ извъщаетъ, что все, потребное для нашего благосостоянія на земль, приходить къ намъ чрезъ посредство царя: намъ ли не творить моленія за Него? Онъ внушаеть, что всякое опредъление во благо наше на землъ находится у царя и исходить отъ царя: намъ ли не творить прошенія за Него? Онъ сообщаеть, что слуга Божий на земль по превосходству, посланникъ для. наказанія преступниковъ и для поощренія двлаюцикъ добро (Рим. 13, 4. 1 Петр. 2, 14) есть царь: намъ ли не творить благодаренія за Него?

Земныя царства подобны, въ устройствъ своемъ, живому твлесному составу (организму), состоящему изъ множества членовъ.

Никто, конечно, не станеть пререкать, что члены живаго твлеснаго состава не могуть дъй-, ствовать одинаково. Самъ Богъ устроиль его такъ, что не всв члены въ немъ имъютъ равное достоянство, но один изъ нихъ ниже, а другіе важиве, и одни управляють, а другіе состоять подъ управленіемъ, всь же водятся однимъ **ГЛАВНЫМЪ ЧЛЕНОМЪ, ОТЪ КОТОРАГО ИСХОДИТЪ ЖИЗИС**двятельность всвхъ прочихъ. Тоже самое должно быть и въ земномъ царствъ. Какъ ни различны въ немъ сословія, среди ихъ необходимо должно быть одно лице, которое живило бы н приводило въ дъятельность все царство. Было время, когда человвчество не вывло такого леца изъ своей среды; но и тогда управлялось оно единымъ Господомъ Богомъ. Вноследствін человичество раздилиось на сл. Явились смиы Божи и сыны человъческие; но у техъ и другихъ ведемъ по одному главному правителю: сынами Божими владветь Небесный, сынами человаческими-перстные, назначаемые Небесными (Дан. 4, 14. Спрак. 10, 4). Неблагодарные сыны Божім высказали, наконець, нежеланіе оставачься подъ непосредственнымъ управлениемъ Божимъ. Тогда Господь Богъ и имъ дароваль правителя вазсреды ихъ: во образъ своего единства-единаго, во образъ своего единовластительства-самодер-

жавнаго, во образъ своего постоянства и своей въчности-наслъдственнаго. Между неразумными сынами человъческими появлялись иногда такіе, которые свергали съ себя узы благоотишнаго единодержавія и учреждали у себя правленіе многодержавное, народное; но, мало по малу истерзанные многоначаліемъ, снова возвращались подъ единовластительный скипетръ царя. Между сынами Божінми о Христь Інсусь, Господв нашемъ, нъкоторые также покушались установить въ своихъ царствахъ равенство сословій; но вскоръ, послв разныхъ переворотовъ, сознали необходимость имъть царя. На нашей уже памяти извъстный образованный народъ Европы неоднократно высказывалъ на дълъ желаніе управляться многоначаліемъ; но столько же разъ опытно убъждался въ той непреложной истинъ, что для блага царства необходимо единоначаліе. Единоначаліе необходимо для блага царства... Нужно ли говорить, что следуетъ всегда за темъ, когда какой нибудь народъ отвергаетъ царя, воздвигаемаго обыкновенно самимъ Богомъ? Кому не извъстно, сколько въ такомъ случав совершилось раздоровъ, возмущеній, кровопролитій и смертоубійствъ въ древнія времена—въ римской республевствъ, въ позднъйшее время-во всей почти Европъ? Въруемъ непоколибимо, что многоначаліе является въ земныхъ царствахъ за гръхи вечестивыхъ (Притч. 28, 2), что въ безначали

Digitized by Google

Господь Богъ изливаетъ фіалъ ярости и гнъва своего, Вседержителева (Апок. 19, 15), а имже нъсть управленія, падаютъ аки листвіе (Притч. 11, 14). Молимъ убо васъ отъ лица святой Церкви: творите молитвы за царя, да будетъ здравъ и долгольтенъ Онъ на земль, да не восплачется земля наша и не умалится со всъми, вселившимися на ней (Осіи 4, 3).

Извъстно, что живой тълесный составъ имъетъ многоразличныя потребности. Но видълъ ли кто нибудь такой тълесный составъ живой, въ которомъ бы какой нибудь одинъ членъ самъ собою исправляль все, потребное для всего твлеснаго состава? Въ человъческомъ, напримъръ, тълъ мы знаемъ исходище живота-сердце (Притч. 4, 23); но въ тоже время замъчаемъ, что въ немъ свътъ видится глазомъ, звукъ слышится ухомъ, доброе въ спъдь познается вкусомъ, и проч. Вообще, каждая потребность живаго тълеснаго состава имветъ свой особый членъ отправленія, имъющій особое назначеніе въ составъ цълаго. Не иначе можетъ быть и въ земномъ царствъ. Сколько здъсь потребностей у различныхъ сословій его, и сколько, потому, должно быть лицъ, обязанныхъ заниматься удовлетвореніемъ этихъ потребностей надлежащимъ образомъ! Въ земномъ царствъ, какъ извъстно, одни сословія должны заниматься добываніемъ веществъ и вещей, необходимыхъ для внъшней его жизни: имъ нужны лица, которыя указывали бы, какъ имъ ис-

полнять свое двло върно, и вмъстъ наблюдали бы, върно ли они исполняють его; другія сословія должны заботиться объ обработкъ и переработкъ добытыхъ первыми сословіями веществъ и вещей, сообразно потребностямъ царства: таковымъ нужны руководители въ этомъ дълв и надзиратели за ихъ трудолюбіемъ, справедливостію и честностію; иныя сословія должны пещись о распространеніи обработанныхъ и переработанныхъ веществъ и вещей по всему царству: этимъ нужны охранители ихъ собственности, оградители ихъ правъ и споспъщники ихъ благосостоянію. Есть, кромъ сего, въ земномъ царствъ и такія сословія, въ конхъ тъ нуждаются въ безмездномъ пропитании, эти-въ надлежащемъ воспитаніи и образованіи для полезной дъятельности и благоденственной живни, иные-въ почетномъ довольствъ, еще иные-въ милостивомъ призръніи и снисходительномъ упокоеніи, а еще иные въ тихомъ и обезпеченномъ пристанищъ, въ безмездномъ врачевании и сердобольномъ служении. Во мнозъ языцъ слава царю (Притч. 14, 18); но царь во всемъ царствъ, какъ. ни многъ славящій его языкъ, одинъ. Какъ человъкъ, онъ не можетъ быть въ одно и тоже время въ различныхъ мъстахъ: слъдовательно, самъ собою, лично, онъ не можетъ удовлетворить всемъ потребностямъ различныхъ сословій своего царства. Трудом в утрудишися несносным в и ты,сказано было Movceю, — и вси людіе сіи, иже суть

съ тобою; не возможении творити всего ты единъ (Исход. 18, 18), а между тъмъ собственно для сотворенія всемъ всего, для удовлетворенія нуждамъ всъхъ подданныхъ, Господь Богъ даетъ царю державу и силу (Прем. 6, 3) и ниспосылаетъ съ небесъ святыхъ отъ престола своей премудрость, да сущи съ нимъ трудится, и наставить его въ двлахъ его цвломудреннъ (Прем. 9, 10. 11). Итакъ, чтобы царь могъ вполнь и своевременно удовлетворять всемъ сословіямъ своего царства и каждому изъ нихъ порознь, ему нужны сотрудники въ управленіи, споспъщники въ великомъ служеніи его благу всего царства. Молимъ убо васъ отъ лица святой Церкви: творите моленія за царя, да поставляєть надъ нами и для насъ по всвмъ градомъ нашимъ власти и покровители всего полезнаго для насъ, которыя управляли бы и руководили нами върно по вся часы, слово же неудоборъщительное доносили къ Нему (Исход. 18, 21. 22).

Отъ чего живой твлесный составъ цвътетъ, сохраняетъ свою силу и кръпость? Не отъ того ли, что каждый членъ его върно выполняетъ свое назначеніе? А различные члены живаго тълеснаго состава не отъ того ли върно выполняютъ свойственное имъ, что дъйствуютъ по извъстнымъ, собственно для нихъ начертаннымъ, правиламъ, которыя требуютъ, чтобы они дъйствовали именно такъ, а не иначе? Не будь такихъ правилъ,— въ живомъ тълесномъ составъ послъдовало бы

смвшеніе въ исправленіи каждымъ изъ нихъ своего дъла, безпорядокъ в разстройство. Не тоже ли самое сталось бы и съ земнымъ царствомъ, еслибы дъятельность членовъ его не была подчинена опредъленнымъ правиламъ? Духъ человъка не иначе можетъ, во времени, осуществить высшія свои стреиленія, какъ если твлесная его природа будеть при немъ. Отсюда первая заботливость человака на земла состоить въ томъ, чтобы обезпечить свое существованіе. Какъ созданный, вначаль, по образу Божію, а между твмъ осужденный, впоследстви, снесть хлебъ въ потв лица своего (Быт. 1, 27. 3, 19), онъ долженъ для этого трудиться, чтобы изъ земли иввлечь для себя продовольствіе. Сколько поту, сполько усилій иждиветь онь по сему случаю!! Но опыть скоро дасть знать, что природа не всегда будетъ доставлять ему потребное въ одинаковой мере, а силы человека, между темъ. не всегда окажутся способными къ пріобрътенію средствъ для своего поддержанія и подкръпленія. Всяваствіе сего человъкъ возъимъетъ намъреніе въ одинъ разъ взять у природы столько, чтобы взятымъ довольствоваться и на будущее время. Онъ начнетъ пріобрътать собственность, Съ такими же точно требованіями обратятся къ природъ и другіе люди; во и эти скоро примътять, что природа не удовлетворяеть ихъ требованіямъ въ такой мъръ, какъ хотьюсь бы имъ. Что же двлать въ такомъ случав? Неудерживаемая ничьмъ внышнимъ, испорченная природа человъка не замедлитъ указать на этотъ разъ право на то, что пріобръль другой. Каждый такимъ образомъ станетъ дълать покушение на собственность ближняго. Начнется столкновеніе личностей. Послъдуетъ взаимная борьба между людьми. Тогда-то, въ борьбъ воль, ничъмъ внъшнимъ не удерживаемыхъ, но по естеству испорченныхъ, разгорятся зависть, недоброжелательство, ненависть, гиввъ, злоба, мщеніе, а все будетъ вращаться около того, что одинъ станетъ разрушать благоденствіе другаго. Гдв же тихое и безмольное житіе (1 Тим. 2, 2) въ земномъ царствъ, если въ немъ каждый будетъ содъйствовать тому, чтобы оно разстроилось и рушилось? Итакъ, чтобы различныя сословія царства, исходя-каждое-въ среду другихъ сословій, не зашло въ своемъ дъйствовани далъе должнаго, нужны правила, которыя внятно говорили бы: до сего дойдеши, и не прейдеши (Іов. 38, 11),-нужны законы, которыми опредвлялись бы и права и взаимныя отношенія ихъ. Молимъ убо васъ отъ лица святой Церкви: творите прошенія за царя, да не оскуднеть пророчество во устыхъ его, въ судищи же да не погръщать уста его (Притч. 16, 10). Единъ есть премудръ, съдяй на престоль своемъ Господь Богъ (Сир. 1, 7). Единъ Онъ даетъ законы въ мысляхъ человъческихъ (Іерем. 31, 37). Имъ же единымъ и царіе царствують, величаются, держать землю, и пишуть всякую правду (Притч. 8, 15. 16).

Въ живомъ тълесномъ составъ, говоримъ, сила и кръпость сохраняются отъ того, что каждый членъ его върно выполняетъ свое назначеніе, двиствуя въ составв цвлаго по опредвленнымъ правиламъ. Такой образъ дъйствованія между членами живаго твлеснаго состава можеть сожраниться навсегда, если только не будетъ повреждено самое исходище живота его: это потому, что члены его способны дъйствовать только такъ, какъ свойственно имъ двиствовать. Совсвиъ иное можетъ быть въ земномъ царствъ. Здъсь находятся такія существа, которыхъ самъ Господь богъ оставилъ въ рукахъ собственнаго произволенія, предложивъ имъ огонь и воду: на что захотять, на то и проструть они руки свои (Сир. 15, 14. 16). Такимъ образомъ, въ земномъ царствъ могутъ быть и такія лица, которыя будуть взирать на свое званіе, какъ на нъкое священнодъйствіе, какъ на служеніе самому Господу Богу, и такія, по мнанію которыхъ то или другое званіе есть не болве, какъ средство къ поправленію, улучшенію и упроченію своего состоянія, или къ достиженію другой какой нибудь корыстной цвли;-такія, которыя отъ всей души преданы будуть престолу и отечеству, и такіл, которыя только вовремя будуть служить имъ, а въ напасти поспъшатъ сойти съ поприща своего служенія; такія, къ которымъ другіе могутъ

обращаться съ дерзновеніемъ, какъ дъти къ своимъ родителямъ, и такія, которыя не будусть полагать различія между людьми и предметами бездушными;-такія, которыя будутъ подвизаться для блага другихъ, сколько достанетъ на то силъ у нихъ, какъ бы оно было ихъ собственное, и такія, которыя стануть даже изыскивать случай къ тому, чтобы сотворить насиліе убогу праведному, не пощадить вдовицы, ниже старца устыдиться съдинъ многольтныхъ (Прем. 2, 10). Тъ и другія лица будуть дъйствовать, какъ извъстно, въ одномъ и томъ же царствъ. Но единъ созидаяй, а другій разоряяй, тто успъеть болье, токмо трудъ (Сир. 34, 23)? При удобопреклонности человъка къ неправдъ, сколько честныхъ, справедливыхъ, сострадательныхъ, трудолюбивыхъ и миролюбивыхъ людей въ царствъ можетъ ослабъть въ своемъ стояніи въ законъ царскомъ. уныть въ исполнении обязанностей своего званія и уклониться отъ праваго пути въ своемъ назначеніи! Съ другой стороны, когда другія царства будутъ дъйствовать по волямъ злаго сердца своего, сколько можетъ появиться несправедливостей, сколько-произойти злоупотребленій въ царствъ! А въ такомъ случав, сколько децъ можетъ убиться уныніемъ! сколько можетъ омыться слезами! сколько можетъ погибнуть собственностей, стяжанныхъ потомъ, не во всякомъ случав не кровавымъ! Гдв же, опять, тихое и безмольное житіе, котораго ищеть человакъ въ царствъ? Правда, заматилъ премудрый,правда возвышаетъ языкъ (Притч. 14, 34); а правда обыкновенно служить огражденіемъ и утвержденіемъ престола царскаго (Притч. 16, 12. 25, 5). Царь-въятель нечестивыхъ (Притч. 20, 26), отмститель во гнъвъ злое творящему (Рим. 13, 4). Для того и посаждается онъ на престоль, да судить людемъ своимъ въ правдъ, и спасетъ сыны убогихъ, и смиритъ клеветника (Псал. 71, 2. 4). Сохраневіе ему-милость и истина (Притч. 20, 28). Творяй злая-мерзость ему (Притч. 16, 12). Молимъ убо васъ отъ лица святой Церкви: творите благодаренія за царя, да всегда противу враговъ пребудетъ, по волъ Господа, местникомъ и другомъ воздающимъ благодать (Сир. 30, 6).

Творите молитвы, чтобы Господь Богъ приложиль благочестивъйшему Государю нашему Императору Александру Николаевичу здравія лъта на лъта, да во единъ день не пріидутъ на насъ язвы, смерть, и плачь, и гладъ (Апок. 18, 8). Творите моленія, чтобы даровалъ Ему Господь Богъ усмотрять себъ отъ всъхъ людей своихъ мужи сильны, Бога боящыяся, праведны, ненавидящія корысти (Исход. 18, 21), да поставитъ ихъ судіями и книгочіями во всъхъ градъхъ своихъ, яже далъ Ему Онъ по племеномъ (Второз. 16, 18). Творите прошенія, чтобы не пересталъ ущедрять Ему Господь Богъ премудрость и отъ лица своего познаніе и разумъ (Притч. 2,-6), да

разумъваетъ всегда, что есть угодно предъ очами Его, и что есть право въ заповъдяхъ Его, еже вся устроити къ пользамъ народа русскаго (¹). Творите благодаренія, чтобы не остали идти предъ лицемъ Его милость и истина (Псал. 88, 15), да подчиненные суды Его сохранятся немъдоимны и нелицепріятны (²), а Онъ пребудетъ врагомъ побъдителенъ, злодъемъ страшенъ, добрымъ милостивъ и благонадеженъ (³). Творите молитвы, моленія, прошенія и благодаренія за Него, если вы любите тихое и безмолвное житіе во всякомъ благочестіи и чистотъ,—если для васъ дорого собственное благополучіе и многоцънно благосостояніе отечества. Аминь.

<sup>(1)</sup> Смотр. молитву, читаемую Государемъ Императоромъ во время коронованія, по процетів многолетія.

<sup>(2)</sup> Ектен. на Чинъ коронованія.

<sup>(</sup>в) Молитва кольнопреклоненія, на Чинь коронованія.

## ПРЕЖНІЯ ОТНОШЕНІЯ РИМСКИХЪ ПАПЪ ВЪ БОЛГАРСВОЙ ЦЕРКВЯ.

историческій очеркъ.

Съ тъхъ поръ, какъ южно-славянскія племена, оставивъ язычество, приняли христіанскую Въру отъ восточной Церкви, а римскій епископъ, провозгласивъ себя главою христіанства, сталъ-изъявлять притязанія на духовно-всемірное господство, югославянскія племена испытали тяжкую борьбу за православіе съ стремленіями панизма. Папство принимало всевозможныя мъры къ тому, чтобы сдълать южныхъ славянъ подданными римской церкви: славяне противились этимъ мърамъ и не хотъли отступить отъ православія.

Въ своихъ стремленіяхъ подчинить себъ православныя южно-славянскія церкви, папы завели споръ съ патріархами константинопольскими о

правъ власти надъ иллирійскими церквами; въ тоже время папы отправляли на иллирійскій полуостровъ своихъ легатовъ, которые дъйствовали здъсь совътами, убъжденіями и угрозами. Папы прилагали всевозможныя усилія къ осуществленію своихъ честолюбивыхъ притязаній. И къ сожальнію, эти усилія иногда отчасти удавались имъ. Папская политика тамъ, гдв не могла успъть собственными силами, двиствовала чрезъ славянскихъ же князей, пользуясь политическимъ положеніемъ южно-славянскихъ областей. При независимости и самостоятельности этихъ областей, папы предлагали князьямъ свою дружбу, королевскіе титулы и вънцы; при несчастномъ положеніи они предлагали имъ отъ себя защиту и покровительство; а въ томъ и въ другомъ случав условіе было всегда одно-признать главенство напы въ христіанствъ и принять латемство. Славлискіе князья нередко принимали такія предложенія, нервако и сами заискивали дружбу вапъ, желая избижать предстоящей опасности и найти сильнаго согозника. Но къ чести племенъ славянскихъ надобно сказать, что они въ такихъ случаяхъ никогда не оказывали сочувствия къ личнымъ выгодамъ князей; народъ и духовенство твердо стояли за православіе, и когда являлись изъ Рима папскіе легаты, чтобы, по условію съ князьями, ввести латинство, то всегда противодъйствовали имъ съ такою силого, что сами князья отказывались отъ своего согоза съ папою,

и ихъ временная измъна православію ничего не прибавляла къ двиствительной власти папы.

Только къ концу XI въка папству удалось, посль продолжительных усилій, отторгнуть отъ восточной Церкви-церковь хорватскую: хорваты подчинились западу какъ въ въроисповъдномъ, такъ и въ гражданскомъ отношеніи. Можно было ожидать, что такая же участь постигнеть православіе и въ другихъ славянскихъ земляхъ, потому что заботливость о выгодахъ латинства не дозволяла папамъ успоконться ни на минуту, пока они не достигнутъ предположенной цълиподчинить своей власти всю греко - восточную Церковь. Въ самомъ дълъ, папы неутомимо продолжали преследовать свои цели относительно славянскихъ племенъ. Мало того, что они посылали къ славянамъ проповъдниковъ и легатовъ съ своими посланіями, и за несогласіе на латинство грозили отлученіемъ; они стали призывать на помощь венгерскихъ королей. Короли венгерекіе, слъдуя своему празвавію быть защитниками латинства и его возлюбленными сынами, неръдко двиствовали въ пользу папы и темъ съ большею ревностію, что всегда имъли при этомъ свои собственныя выгоды, имъя въ виду подавить политическую самостоятельность южныхъ славянъ, сливъ ихъ народность съ своею, именно посредствомъ насильственнаго обращения въ латинство, отъ котораго славяне должны бы были усвоить понятія, чувства и вравы, сколько чуждыя имъ въ отношени къ върв, столько же несвойственныя и народному ихъ духу и преданіямь. И когда Венгрія ополчалась на защиту папства противъ Болгаріи и Сербіи, когда Карлъ или Людовикъ венгерскій являлись, по приказанію папы, съ оружіемъ на границахъ болгарскихъ или сербскихъ, славянскіе князья спъційли успоконть папу объщаніемъ сдълаться покорными сынами римской Церкви. Но объщаніе, вынужденное почти силою и въ минуту крайней опастности, оставалось однимъ объщаніемъ. Только въ Босніи, въ одной изъ областей Сербіи, папство, подъ защитою венгерскаго оружія, имъло довольно значительный успъхъ.

XIV въкъ принесъ новыя несчастія православнымъ южно-славянскимъ церквамъ. На илдирійскомъ полуостровъ явились турки и всъми силами устремились на славянъ. Пользуясь такимъ подоженіемъ, а съ нимъ вмъсть и внутреннимъ неустройствомъ славянскихъ земель, распространители датинства дъятельно продолжали свою проповъдь на полуостровъ и убъждали славянъ нскать помощи противъ турокъ у Рима. Славяне, дъйствительно, нъсколько разъ обращались за помощію въ Риму, которую и предлагали имъ тамъ только подъ однимъ непремъннымъ условіемъ-принять латинство. Но славяне рашились лучше признать надъ собою господство мусульманъ, которые оставляли имъ полную свободу исповъдывать православіе, нежели принять помощь отъ запада, старавщагося довести ихъ до измъны православію.

Мы имъемъ намъреніе прослъдить эту борьбу православія съ латинствомъ въ южно-славянскихъ странахъ съ самаго ея начала до покоренія южныхъ славянъ турками; впрочемъ не думаемъ и не можемъ представить въ полномъ смыслв новое изследование объ этомъ предметв. Скажемъ болъе: при несовершенствъ предварительныхъ работъ по части южно-славянской церковной исторіи, мы сознаемъ всв недостатки нашего изслъдованія (1), даже большіе пробълы становились для насъ неизбъжными. Не имъя подъ руками всъхъ посланій папскихъ на юговостокъ. мы не рышались ограничиваться сухимъ перечнемъ событій. Однако, и при тъхъ источникахъ, которые были у насъ подъ руками, мы льстимъ себя надеждою, что если и немного скажемъ новаго, то прояснимъ хотя насколько судьбы православныхъ южно-славянскихъ церквей въ первые въка ихъ существованія.

Почти исключительно населявшія балканскій полуостровъ племена славянскія съ VII и до половины XV въка были болгары и сербы; поэтому и главныя юго-славянскія церкви или первыя архіепископіи были болгарская и сербская.



<sup>(1)</sup> По выраженно Гильфердинга, «есть больше средствъ познакомиться съ исторією древнихъ мексиканцевъ, или ассирійцевъ, нежели сербовъ и болгаръ, нашихъ сосъдей и братій». Письм. объ истор. серб. и болгар. стр. 1. Москва. 1855 г.

Мы изследуемъ каждую изъ нихъ особо, и сначала болгарскую церковь, потому что изъ за нея преимущественно начали и продолжали папы споръ съ константинопольскими патріархами о правъ владенія иллирійскими церквами, а потомъ уже представимъ, впоследствіи, попытки папъ подчинить своему престолу церковь сербскую (').

I.

Въ первой половинъ V въка славяне пребывали на свверномъ берегу Дуная, а во второй половинъ его они начали селиться на южномъ берегу Дуная, въ Мизіи, въ продолженіе же VI-го въка они заселили Дарданію и Македонію. Утвердивніяся здъсь славянскія племена находились первоначально въ подданствъ грековъ, но управлялись собственными князьями и старъйшинами. Весьма въроятно, что во время этой зависимости мизійскихъ, дарданскихъ и македонскихъ славянъ отъ грековъ, многіе изъ нихъ приняли христіанскую Въру, насажденную въ мъстахъ поселенія ихъ еще въ первые въка, начиная съ апостольскаго (2),

<sup>(1)</sup> Сюда же должно войти и разсмотръніе притязаній папских на церковь хорватскую; ибо хорваты—племя сербское, а первоначальная жизнь сербовъ, по переселеніи ихъ на иллирійскій полуостровъ, тъсно связана съжизнію хорватовъ, съкоторыми они въодно время приняли христіанство, сблизились оъ греческою Церковію и чрезъ это сближеніе почти въ одно время выжвали противъ себя римскихъ первосвященниковъ.

<sup>(\*)</sup> Христ. чтен. 1858. ч. 2. стр. 148-464.

отъ греческаго духовенства (1). Но у славянъ не могла еще образоваться самостоятельная церковь, такъ что и священниковъ они имъли греческихъ; и въ политическомъ отношеніи они еще не составляли одного цълаго, а были разсъяны на всемъ огромномъ пространствъ отъ береговъ Дуная до Константинополя. Скоро однако распространеніе христіанства между мизійскими, дарданскими и македонскими славянами было подавлено болгарами, которые, явившись въ Мизіи въ 678. году, овладвли окрестностями Варны, покорили заселенныя славянами мъста, н, оставшись въ нихъ, такъ полюбили выгоды образованной, гражданской жизни, что въ короткое время переняди языкъ, нравы и образъ жизни своихъ подданныхъ, а впоследствіи приняли и христіанскую Въру, словомъ-совершенно переродились и сдвлались изъ уральской чуди подгемскими славянами. Мало помалу повелители славлить болгаре покорили часть Оракіи, Македоніи и Албаніи. Это произошло въ теченіе двухъ стольтій (отъ 678 по 860 годъ). Отселъ навсегда остается за славянами и ихъ побъдителями, составившими съ первыми одинъ народъ, имя болгаръ. Слъд. подъ этимъ именемъ мы должны разумъть вмвств съ ославянившимися завоевателями и славянъ.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Когда болгаре заняли Мизію, Дарданію и Македовію, то нашли здісь христіанъ й греческихъ священниковъ. Anastas. Biblioth. рад. 122. in Corp. histor. byzant. tom. XIX. edit. Venet. Farl. Illiric. sacr. tom. VIII. pag. 180. 181. Migne Patrolog. curs. compl. tom. CCXXII. col. 1255.

жившихъ по съверной сторонъ Дуная, до устья Дравы, далъе въ древней Мизіи и нынъшней восточной Сербіи, отъ устья Дуная до Моравы, потомъ во Оракіи, Македоніи, Оессаліи и въ съверной части Албаніи (').

Христіанство, подавленное въ странахъ, заселенныхъ славянами, возникло со славою, когда князь болгарскій Крумъ сталъ переводить на берега Дуная христіанъ, жителей Оракіи, и даже оставлялъ при нихъ прежнихъ пастырей (²). Наслъдникъ Крума Мортагонъ былъ жестокимъ гонителемъ ихъ, старавшихся распространить оное между его подданными. Но сынъ Пресяма (³), Мортагонова преемника, Богорисъ или Борисъ, незамътно для него самого подчинился уже вліянію христіанъ, находившихся въ его царствъ. По свидътельству византійскихъ историковъ, онъ сталъ слушать греческаго монаха Оеодора Куфару, находившагося въ плъну у болгаръ; а потомъ, вогда императрица Оеодора, заботясь объ осво-

<sup>(1)</sup> Theophan. pag. 299. Anastas. pag. 114. Nicephor patr. pag. 23. apud Stritter.. II. pag. 507—509. см. Шафарика Слав. древн. т. 2. кн. 1. стр. 241. 264. Москва. 1837.

<sup>(?)</sup> Такъ Крумъ, опустопивъ окрестности Византіи и другихъ городовъ, голодомъ заставилъ сдаться Адріанополь, и безчисленное множество захваченныхъ въ плѣнъ во Оракіи и Македоніи велѣлъ отправить въ Болгарію. Переселеніе въ Болгарію такого множества христіанъ, между которыми находились епископы и другія духовныя лица, было причиною распространенія христіанской Вѣры между болгарами. Шафарика т. 2. ки. 1. стр. 283. 284. Stritter. II. рад. 557. 558. Также сказанія византійскихъ историковъ.—Указанными єдьсь источниками мы пользуемся и въ слѣдующихъ сказаніяхъ.

<sup>(5)</sup> Иначе называють его Владиміромъ и Маломіромъ.

божденія Куфары, для обмъна возвратила въ Болгарію борисову сестру, которая когда-то ребенкомъ попала въ руки грековъ, воспитана была при дворъ въ Царьградъ и тамъ просвъти-лась христіанствомъ (1), это вліяніе христіанъ на Бориса еще болъе усилилось. Царствованіе Бориса—язычника было вообще несчастливо. Онъ терпълъ неудачи въ войнахъ съ нъмецкимъ императоромъ Людовикомъ, съ сербами и хорватами. Къ пораженіямъ его въ 859 году присоединились еще голодъ и моръ; особенно былъ страшенъ для него походъ императора Михаила для завоеванія Болгаріи въ 860 году. Изнемогая подъ такими несчастіями, давно уже предрасположенный въ истинъ греческими духовными (Куфарою и Меоодіемъ) и сестрою своею христіанкою, князь Борисъ призналь въ этихъ несчастіяхъ гнавъ Божій, для приведенія его ко Христу. По убъжденію сестры, онъ помолился Богу христіанъ, н народное бъдствіе облегчилось; Болгарія ожила, Борисъ увъровалъ. Онъ ръшился вступить въ дружескія сношенія съ императоромъ греческимъ, заключивъ съ нимъ самый прочный миръ. Договоръ былъ заключенъ и укръпленъ со стороны повелителя болгаръ и его бояръ принятіемъ крещенія, а со стороны греческаго императора уступкой болгарамъ небольшой, но важной въ стратегическомъ отношенія, области, называемой

<sup>(1)</sup> Имя ел неизвъстно.

Загорье (1). Сверхъ того, Борисъ обязался въ договоръ подчинить свое царство константинопольскому императору, а свою церковъ константинопольскому патріарху (2). Въ 861 году онъ принялъ крещевіе и, въ честь греческаго императора Михаила III, заочно бывшаго воспріємникомъ его отъ св. купели, названъ Михаиломъ (3).

Вивств съ Борисомъ приняла крещеніе часть его народа (\*). Патріархъ цареградскій Фотій тогда же послаль въ Болгарію учителей просвъщать этотъ новообращенный народъ и объяснять ему православную Въру. Какъ первосватитель грече-

<sup>(1)</sup> По имени ен назывались впоследствии некоторые нари болгарскіе. Такъ, въ некоторыхъ письмахъ папъ и въ житіи св. Саввы Іоаннъ I Асень называется кралемъ Загорья. Рукоп. солов. библіот. № 201.

<sup>(2)</sup> Византійскіе писатели говорять, что Борись тогда же совершенно подчинился императору (romano subesse imperatori); но котя образь дійствій его и клонился повидимому къ этому, однако намітренія его, какъ оказалось вскорть на діль, были совстять иныя.

<sup>(5)</sup> Касательно обращенія Бориса въ христіанскую Вѣру византійскіе историки разногласять только въ словахъ и нѣкоторыхь второстепенныхъ обстоятельствахъ, но въ главномъ, въ томъ, что принять крещеніе склонили его, устрашеннаго несчастіями и неудачными войнами, греческіе монахи Осодоръ Куфара и Месодій (братъ Кирилла), также сестра Бориса, всё они согласны.

<sup>(4)</sup> По обращени Бориса, часть болгарских болръ, недовольных в нововреденіями, особенно приназаніей князя, чтобм все его
подданные принимали крещеніе, возмутились съ прочими противниками христіанской Веры, и осадили князя Михаила-Бориса въ его
замкв, но онъ съ нъсколькими преданными ему мужественно противостоль бунтовщикамъ и какбы чудомъ одольлъ ихъ. Посль этой
победы, онъ принавалъ казнить вногихъ болръ и вельможъ, вместв
съ ихъ семействами, что заставило и прочихъ покориться ему и принять крещеніе. (Pag. in Annal. Baron. tom. XV. рад. 55. 56). Возмущеніе это надо приписывать не славянамъ, а болгарамъ, народу
въ то время еще господствующему, окончательно ославянившемуся
только послав крещенія.

ской Церкви, которой принадлежала честь просвъщенія Болгаріи, Фотій написаль къ новообращенному князю пространное письмо, гдв, изложивъ сущность христіанской Въры и правственности въ духъ восточной Церкви, убъждалъ его къ распространенію евангельскаго свъта и на весь подчиненный ему народъ. Въ этомъ письмъ Фотій, между прочимъ, обращался къ нему съ слъдующими словами: «о прекрасное созданіе моихъ трудовъ, благородное и подлинное рожденіе моихъ духовныхъ бользней»! Такимъ образомъ христіанство утвердилось въ Болгаріи трудами греческихъ пастырей. Значительная доля участія въ семъ двль принадлежить святымъ братьямъ Меоодію и Кириллу, изъ коихъ первый, какъ покавывають единогласно памятники греческіе и славянскіе, быль наставникомъ самого Михаила-Бориса. По греческимъ лътописцамъ, Борисъ еще до крещенія своего призваль къ себв Меоодія, трудами котораго во всъхъ церквахъ болгарскихъ введено было славянское богослужение. Введение въ употребленіе при богослуженіи славлискаго языка послужило залогомъ того величія болгарской церкви, котораго она достигла въ первый періодъ своего существованія. Христіанство и богослуженіе славянское довершали соединеніе славянскихъ племенъ, жившихъ въ объихъ Мизіяхъ, въ Дарданіи, Македоніи и частію въ Албаніи, въ одно самостоятельное, могущественное государство болгарское. Съ неутомимымъ усердіемъ

новые христівне стали строить въ болгаріи церкви, и возобновлять старыя, разрушенныя болгарами въ первые годы ихъ поселенія на балканскомъ полуостровъ. Чрезъ нъсколько времени новообразовавшаяся митрополія болгарская была также общирна, какъ общирны были предълы владъній князя Михаила Бориса. Главный престолъ епископскій былъ основанъ въ Охридъ, на границъ Македоніи и Албаніи, и архіспископъ болгарскій или охридскій получилъ всъ прави епископа первой Юстиніаны (1).

Таково начало церкви болгарской, — начало счастливое. Но спокойствіе ея было непродолжительно. Болгарія вскоръ посль крещенія во-

<sup>(\*)</sup> Le Quien. Oriens christian. tom. II. pag. 283. L. Allatii de Ecclesiae occidentalis atque orientalis perp. cons. lib. 1. cap. XXV. Митрополиту первой Юстиніаны были подчинены: Дакія внутренняя (mediterranea), Дакія прибрежная (ripensis), Македонія, Мизія, Өессалія, Дарданія и Преволисъ (Novella Just. 11.). Въ первой половинь VI въка, въ самую эпоху появленія славянъ на полуостровь балканскомъ, церковное управление Македониею, Оессалиею и встать вообще Иллирикомъ, по декрету Юстиніана, перенесено было изъ Маведоній въ Дарданію (западную часть Болгарій), иначе изъ Өессалів въ Охриду (ibid. pag. 310), архісписнопъ ноторой, по декрету тогоже императора (Novella 451. cap. III.), сділался независинымъ и самостоятельнымъ (айтомефалос) владывою подчиненныхъ ему нерквей, подобно тому какъ некогда такою же самостоятельностно и независимостію пользовались митрополиты бракійскіе, понтійскіе и авійскіе. Занявъ Дарданію, болгаре основали въ Охридь мъстопребываніе своего князя и епископа. Такимъ образомъ, и въ составъ болгарской митрополіи вощи таже самыя области и епископъ болгарскій получилъ тъже самыя права. Только относительно Ахаім и Превалиса ми не знаемъ навърное, были ли эти страны славянскими землями; однакожъ объ одной изъ нихъ, о Превалисъ, утвердительно можно скавать, что церковь превалитанская была причислена къ округу охридскаго или болгарскаго патріарха. См. Аллація въ упомянутомъ сочиненіи кн. 1. гл. XXV. стр. 430.

влеклась въ споры, раздвлявшіе тогда Церковь Христову, и новообращенный народъ болгарскій, едва только услышавшій имя Христово, долженъ быль отстаивать чистоту и цвлость принятой имъ чистой Въры отъ честолюбивыхъ притязаній папъ.

Въ разсматриваемое нами время папою быль Николай I, вступившій на престоль въ 858 году. Этотъ папа еще въ 860 году выражаль требованіе, чтобы Михаиль, константинопольскій императоръ, возвратилъ подъ его духовную власть Епиръ, Иллирію, Македонію, Оессалію, Ахаію, Дакію, Мизію, Дарданію и Превались ('), которыми нъкогда управляль солунскій митрополить въ качествъ намъстника римскаго папы. Императоръ не согласился на это. Могъ ли послъ сего папа остаться спокойнымъ, когда произошло обращение всего болгарскаго народа, и юная церковь не думала признавать его главою Церкви, но подчинялась святителю константинопольскому? Могъ ли, повторимъ, папа остаться спокойнымъ и равнодушно смотръть на то, что цервовь болгарская входить въ составъ грече-



<sup>(</sup>¹) Epist. IV. in Patrol. curs. compl. tom. CXIX. col. 779.—
Корітат str. LXXVII. въ Pamietn. Aleks. Maciejovsk. 1. str. 83.
«Желательно, писалъ папа, чтобы ваше императорское величество соизволили возобновить въ ваше время древній обычай нашей (римской) церкви, по которому никто не имъетъ права оспаривать ту власть блаженнаго Петра, князя апостоловъ, какою пользовался нашъ престолъ въ лицъ епископовъ, поставленныхъ въ вашихъ предълахъ, т. е. въ лицъ еессалоникійскаго епископа, который есть намъстникъ римскаго престола въ древнемъ и новомъ Епиръ, Иллиричъ, Македоніи, Оессалів, Ахаіи, Дакіи прибрежной (ripensem) и Дакіи внутренней (mediterraneam), Мизіи, Дарданіи и Превалиса.

скаго патріархата, когда патріаріпую каоедру въ Константинополв занималъ Фотій? И можно ли было найти болъе удобное, повидимому, для того, чтобы подчинить болгарскую церковь римскому престолу, когда болгаре были еще не совствить тверды въ Въръ?! Со стороны Фотія не могло быть уступки; но Николай ръшился дъйствовать мимо его. Не прошло и двухъ лътъ посль обращенія болгарь въ христіанскую Въру, какъ въ Болгаріи явились римскіе священники и стали учить народъ нововводнымъ мнъніямъ западной церкви (1). Духовенство западное имъло въ Болгаріи успахъ. Не знаемъ, имъло ли оно вліяніе на народъ, и, если имвло, то насколько; несомнънно по крайней мъръ, что на самого Михаила и на многихъ его бояръ вліяніе это было довольно сильно. Въ душъ Михаила произошла замътная перемъна; онъ не былъ доволенъ тъмъ, чему досель върилъ. Его стали занимать вопросы: сколько вселенскихъ патріарховъ? который патріархъ занимаетъ первое мъсто послъ римскаго? которая въра истинная? должны ли священники вести брачную жизнь? и проч.

Въ то время, какъ западное духовенство дъйствовало въ пользу папы въ Болгаріи, въ Кон-

<sup>(1)</sup> О дъйствіи въ это время римскаго духовенства въ Болгарім свидътельствуютъ вопросы болгаръ, посланные ими въ Римъ въ 866 году. Patrol. curs. compl. tom. CXIX. col. 978—1016. Кромъ того, патріархъ Фотій въ окружномъ посланіи къ восточнымъ епископамъ говоритъ, что латинскіе проповъдники явились въ Болгаріи чрезъ два года послѣ крещенія болгаръ. Pag. in Annal. Baron tom. XV. pag. 99, 100. num. III.

стантинополь происходили смятенія какъ въ церковныхъ, такъ и въ политическихъ дълахъ. Императоръ и патріархъ, занятые своими дълами. не имъли времени поддержать прежнія отношенія къ нимъ Болгаріи; духовная связь Болгаріи съ Константинополемъ должна была ослабввать Это положение Болгаріи, эти смятенія константинопольскія, далве-усилія папы въ дълахъ Церкви, проявленныя особенно осуждениемъ патріаржа Фотія въ 863 году, давнія сношенія болгаръ съ франками, повелъвавшими тогда Панвоніею и вападными славянами, и въ 864 году угрожавшими болгарамъ новою войною ('), желаніе Мижанда-Бориса войти въ хорошія отношенія съ папою и получить что нибудь отъ него для своего королевства, особенно же дъйствія западнаго духовенства въ самой Болгаріи, побудили Миханла-Бориса отправить великолъпное посольство въ Римъ къ папъ Николаю въ 866 году съ извъстіемъ о своемъ крещеніи, препроводивъ къ нему въ числь богатыхъ даровъ св. Петру и броню, въ которой сражался противъ возмутившихся приверженцевъ язычества. Михаилъ-Бо-

<sup>(1)</sup> Франкамъ и германцамъ было очень непріятно, что болгаре сами ославянились и входили въ дружескія связи съ славянами, живними по сю и по ту сторону Карпатъ. Смотря на болгаръ, какъ на орудіе для своихъ замысловъ противъ славянъ, они сильно заботились о присоединеніи ихъ къ римской церкви и о подчиненіи ихъ тъмъ самымъ своей власти. Въ 864 году императоръ Людовикъ пошелъ противъ болгаръ, и вынудилъ у нихъ объщаніе быть христіанами, т. с. въроятно римско – католическаго исповъданія. Ніпстат. Rem. Annal. и Pertz. 1. str. 465. См. Pamietn. Aleks. Maciejowsk. 1. str. 84.

рисъ жаловался папъ, что въ Болгарів многіе проповъдники изъ Греціи, Арменіи и другихъ странъ учатъ различно, что какой-то священникъ самозванецъ крестилъ много народу. Поэтому Михаилъ просилъ у папы въроучителей, наставленій, книгъ, и упрашивалъ его возвести Болгарію на степень отдъльнаго патріархата (1). Эти и многія другія просьбы Михаила были изложены въ 106 вопросахъ, на которые онъ просиль отвътовъ папы. Посольство Михаила прибыло въ Римъ 11 Августа 866 года. Николай обрадовался. Въ болгарахъ онъ видълъ върнъйшее орудіе къ тому, чтобы дъйствовать на ненавистный ему Константинополь, противившійся его честолюбивымъ замысламъ, и потому немедленно, въ томъ же 866 году, послалъ въ Болгарію двухъ епископовъ, Павла піомбинскаго и Формоза портуанскаго, съ книгами и подробнымъ наставленіемъ въ отвътъ на вопросы, предложенные ему княземъ, объщаясь немедленно исполнить и вполнъ удовлетворить и прочія его желанія. «На ваши вопросы, такъ начинаетъ папа поболгарамъ, немногое свое нужно деть отвъчать: съ Божіею помощію, мы не посылаемъ вамъ КНИГИ закона Божія. TOALKO и назначили въ вашу страну, къ славному королю вашему, возлюбленному нашему

<sup>(1)</sup> Можетъ быть, Миханлъ боялся, какъ бы вліяніе греческаго духовенства въ Болгаріи не повело и къ политическому подчиненію ея Греціи.

сыну, достойныхъ пословъ, которые васъ наставятъ, и снабдили ихъ нужными имъ для того книгами».

Мы не будемъ подробно разбирать отвъты папы на вопросы болгаръ: многіе изъ нихъ не представляютъ ничего важнаго для нашей цъли, какъ касающіеся нъкоторыхъ частныхъ преступленій, разныхъ случаевъ общественной и частной жизни и проч. Укажемъ только на тъ изъ этихъ отвътовъ, въ которыхъ особенно ръзко высказывается желаніе Николая удержать за собою болгарскую церковь и особенно ярко обрисовывается личное нерасположеніе его къ Церкви константинопольской и къ патріарху константинопольскому, и желаніе унизить въ глазахъ болгаръ какъ самую Церковь греческую, такъ и ея предстоятелей (1).

«Пресвитеровъ, ведущихъ брачную жизнь, слъдуетъ ли держать при церквахъ, или нужно прогнать отъ себл»? спращивали болгаре. «Хотя они
достойны всякаго порицанія, но держать ихъ
можно», отвъчалъ папа.—«Можетъ ли у насъ быть
поставленъ патріархъ»? спращивали далъе болгаре. Уклончивый папа отвъчалъ на этотъ вопросъ
такъ: «Объ этомъ нельзя отвъчать положительно, пока не возвратятся отъ васъ послы наши;
на первый разъ имъйте епископа, потомъ, когда



<sup>(1)</sup> Responsa Nicolai ad consulta Bulgarorum напечатаны in Patr. curs. compl. tom. CXIX. col. 978—1016. et Mansi. Conc. tom. XV. (ibid). Labbei tom. VIII. pag. 516 et sq.

у васъ распространится христіанство и поставлены будутъ надъ отдъльными церквами епископы, тогда можно будетъ одного изъ нихъ провозгласить если не патріархомъ, то по крайней
мъръ архіепископомъ».—«Къмъ долженъ быть поставленъ патріархъ»? «Меньшее благословляется
отъ большаго (Евр. 7, 7): онъ долженъ быть поставленъ первосвященникомъ, занимающимъ престоль св. Петра; онъ долженъ получить паллій (омофоръ) отъ римскаго престола, какъ это соблюдается во всей Галліи и Германіи».—«Вы желаете знать, сколько настоящихъ патріарховъ», писаль папа, и отвъчаль: «истинные патріархи тъ, которые по преемству возсъдають на апостольскихъ престолахъ, начальствуютъ въ церквахъ, основанныхъ апостолами. Таковы патріархи: римскій, александрійскій и антіохійскій. Итакъ истинный патріархъ есть патріархъ церкви римской, которую основали своею проповъдію первовер-ховные апостолы Петръ и Павелъ, и которую они освятили, проливъ въ ней свою кровь по любви ко Христу. Далве, истинный патріархъ находится въ церкви александрійской; потому что она основана евангелистомъ Маркомъ, котораго нослалъ для этого въ Александрію апостолъ Петръ. Наконецъ, истинный патріархъ находится въ церкви антіохійской; потому что ею насколько латъ управляль блаженный Петръ. Константинопольскій же предстоятель хотя и навывается патріархомъ, не имъетъ власти патріаршей; пото-

му что ни изъ апостоловъ кто либо не основываль константинопольской церкви, ни соборъ нижейскій, славнайшій изъ всахъ соборовъ, не слалалъ о ней никакого упоминанія; но больше по благорасположенію правителей, нежели по разсудительному основанію, такъ какъ Константинополь названъ новымъ Римомъ, и его первосвященникъ наименованъ патріархомъ. Что касается іерусалимскаго предстоятеля, то хотя и онъ называется патріархомъ, и по древнему обычаю почтенъ даже на никейскомъ соборъ, но онъ почтенъ только какъ митрополитъ. Притомъ, на этомъ же святомъ и великомъ соборъ онъ названъ не јерусалимскимъ, а элійскимъ епискономъ; ибо истинный Герусалимъ на небъ, земной же Іерусалимъ былъ разрушенъ, по слову Господа, до основавья римскимъ императоромъ Эліемъ Адріаномъ, такъ что въ немъ не осталось камня на камнъ».--«Который патріархъ-вторый послъ римскаго»? спрашивали болгаре. Папа отвъчаль: «Вторый патріархъ посль римскаго, какъ принимаеть св. римская церковь, какъ постановили никейскіе каноны, какъ утверждають св. предстоятели римскіе, есть патріархъ александрійскій». Папа пошель и далье, и раскрыль неонытнымъ болгарамъ всю, задуманную имъ, систему папства. Онъ во всей ръзкости представиль имъ ученіе римской церкви, что св. Петръ какбы воплощается во встать своихъ преемникахъ, и что римская церковь сама по себъ, не-

зависимо отъ духовнаго единства съ другими церквами, имъетъ исключительный даръ непограшимости: въдь, новообращенные болгаре не знали, что св. Петръ одинаково съ римскою церковію основаль и другія церкви, и что были папы, осужденные на вселенскихъ соборахъ за лжеученіе. Надобно замътить, что въ сношеніяхъ съ восточными святителями папа Николай, стремясь къ твмъ же выводамъ, никогда не выражалъ ихъ такъ ръзко и былъ гораздо осторожнъе. Не приводя въ подтверждение нашей мысли всъхъ подлинныхъ словъ Николая, укажемъ на болве карактеристическое мъсто изъ его посланія къ болгарамъ. Такъ, на просьбу болгаръ преподать имъ истинное и совершенное христіанство, не имъющее скверны и порока, Николай писалъ: «Не довольни есмы къ сему, но довольство наше отъ Бога. Св. Петръ, живущій и предсъдящій на своемъ престолъ, открываетъ истину въры ищущимъ, и римская церковь, основанная тъмъ, чье исповъданіе одобрено было Богомъ, всегда пребывала безъ скверны и порока: и вотъ, чтобы внушить вамъ, Божіею благодатію, такую въру, мы отправляемъ къ вамъ писаніе наше, пословъ и разныя книги. И доколь дерево не пуститъ корней, мы не перестанемъ орошать его; и будемъ поить васъ млекомъ, пока не доростете до совершенства». Въ заключение послания папа пишеть: «Вотъ что, какъ далъ Богъ намъ, отвъчаемъ мы на вопросы ваши, -- не столько, сколько бы могли, но сколько почли достаточнымъ. Когда же, по милости Божіей, вы будете имъть отъ насъ епископа, онъ васъ наставитъ всему, что касается его служенія, а если чего не будетъ онъ знать, на то получитъ указаніе отъ апостольскаго престола. Богъ же, явившій въ васъ дъло спасенія, да совершитъ и утвердитъ его до конца. Аминь».

Съ такимъ посланіемъ, съ дарами для Миханла-Бориса и съ книгами отправились въ Болгарію легаты папы Николая І, епископы Павелъ піомбинскій и Формозъ портуанскій. Они прибыли въ Болгарію въ 867 году и были приняты жняземъ съ подобающими почестями. Въ это время уже не было въ Болгарін славянскихъ проповъдниковъ-братьевъ Кирилла и Меоодія: прошло слишкомъ три года, какъ они отправились въ Моравію. Они, очевидно, не имъли возможности. въ короткое свое пребывание у болгаръ, образовать для нихъ архипастыря изъ своихъ учениковъ. Не было ли удаление родныхъ наставниковъ началомъ того духовнаго неустройства въ Болгаріи, на которое самъ Борисъ жаловался? Во всякомъ случав, римскіе священники и епископы не нашли себъ соперниковъ при дворъ князя, скоро пріобръли его расположеніе и подчинили его наконецъ своему вліянію. Они потребовали отъ него выслать изъ Болгаріи греческое духовенство, стали повторять муропомазаніе, совершенное греческими священниками, вводить обычан римской церкви и сумволъ въры съ прибавленіемъ «и отъ Сына»; славянское богослуженіе начали замънять литинскимъ и церковно-богослужебныя книги, переведенныя Кирилломъ и Меоодіемъ, книгами латинскими.

Легатъ папскій епископъ Формозъ такъ сбливился съ Борисомъ, что послъдній, по внушенію его, отправилъ новое посольство къ папъ съ просьбою назначить Формоза архіепископомъ болгарскимъ и прислать еще въ Болгарію священниковъ. Николай отправилъ къ Михаилу епископовъ Гримоальда полимартийского и Доминика тривентинскаго и съ ними священниковъ; что же касаетея первой просьбы Михаила, то папа не согласился на нее, но предлагалъ избрать кандидатомъ на архіепископство болгарское кого либо изъ посланныхъ имъ священниковъ, а Формоза поспъшилъ вызвать въ Римъ, гдв въ 868 году, чрезъ нъсколько мъсяцевъ по смерти Николая, видимъ его посвящающимъ учениковъ Кирилла и Меоодія въ священники и діаконы (1). Противъ такого самовластія папы Николая и злоупотребленій латинянъ въ Болраріи возсталь патріархъ Фотій. Онъ имвль достаточныя побужденія обличить ихъ поступки, потому что латинскіе пропов'ядники касались не. одной церковной обрядности, но вводили и догматическія разногласія, и притомъ елишкомъ унижалъ въ глазахъ болгаръ всю церковь константинопольскую и ея іерарховъ:

<sup>(</sup>¹) *Шафар*. Památ. глав. XVI.

епископы открыто проповъдывами въ Болгарін, что константинопольскій патріархъ Фотій не есть истинный и законный пастырь, и потому всв его дъйствія не имъють никакой силы. Такіе поступки были крайне оскорбительны для пастыря константинопольскаго, видъвшаго, какъ отторгали отъ него духовныхъ чадъ, которыхъ онъ возродилъ евангельскимъ благовъстіемъ. Сильно смущенный этимъ, патріархъ Фотій увъдомиль патріарховь и епископовь востока о великой обидь, нанесенной ему папою Николаемъ, который всячески домогался распространить власть свою въ восточной Церкви;--изложиль отступленія отъ православія, расространяемыя епископами и священниками римскими въ Болгаріи, указывая между прочимъ на то, что они, вопреки апостольскимъ и соборнымъ правиламъ, запрещали священникамъ вести брачную жизнь, предписывали поститься въ субботу, разрышали на молоко, сыръ и яйца во время четыредесятницы н проч.; особенно онъ выставляль на видъ искаженіе сумвола въры прибавленіемъ, неслыханнымъ на вселенскихъ соборахъ, и наконецъ приглашаль восточныхъ пастырей на соборъ для огражденія и утвержденія отеческих постановленій и законных правъ Церкви, для водворенія общаго мира и для противодвиствія замысламъ папы ('). Императоръ понстантинонольскій Мин

<sup>(1)</sup> Pag. in Annal. Baron. tom. XV. pag. 99. 100.

хаиль и кесарь Василій обратились къ самому Михаилу съ представленіемъ о томъ же предметв: но Михаилъ передаль ихъ письмо папъ, который немедленно окружнымъ посланіемъ вызываль къ опровержению этого письма духовенство западной церкви. Всладъ за тамъ открытъ былъ соборъ въ Константинополв, въ присутствін намъстниковъ патріарха александрійскаго, антіохійскаго и јерусалимскаго, епископовъ, клириковъ, самого императора Михаила и кесаря Василія, въ присутствіи сенаторовъ, вельможъ и многихъ другихъ мірянъ, подъ предсъдательствомъ патріарха Фотія. На соборъ предъявили двянія папы Николая и, по разсмотраніи ихъ, присудили его къ низверженію съ престола, признали его недостойнымъ церковнаго общенія и наконецъ предали его анаоемъ, со всъми его: единомысленниками. Опредъленіе объ этомъ, подписанное тысячью лицами, отослано было немедменно къ Николаю въ Римъ съ Захаріемъ, метрополитомъ хажидонскимъ, и Өеодоромъ карійскимъ. Но все это не имъло особенныхъ последствій, потому что вскор'в патріаркъ Фотій устраненъ быль, по обстоятельствамъ, отв престола: и его мъсто снова занялъ Игнатій. Въ томъ же (867) году сошель въ могилу и безпокойный и упорный папа Николай I. На папскій престоль быль избранъ и утвержденъ Адріанъ II. Адріанъ быль истый преемникъ надменности Николая: имълъ точно такія же притязанія на вселенское господство въ Церкви, и съ такимъ же жаромъ ръинился удержать за такъ называемою канедрою аностола Петра обладаніе болгарскою церковію. Положение дълъ на востокъ еще болъе возбуждало въ немъ властолюбивыя стремленія. Возстановленный патріархъ Игнатій хотвлъ, чтобы тяжесть соборнаго осужденія была снята съ него также торжественно, какъ и наложена. Онъ и императоръ отправили къ папъ пословъ съ письмами, въ которыхъ заявляли горячее желаніе возстановить порядокъ церковный, спрашивали у него совъта, какъ поступить съ приверженцами Фотія, и убъждали его прислать полномочныхъ людей для устройства дъль церковныхъ. Тогда Адріанъ составиль въ 869 году соборъ, въ церкви св. Петра въ Римъ, изъ тридцати епископовъ, и на немъ отвергъ константинопольскій соборъ 867 года, сожегъ его дъянія, полученныя изъ Константинополя, осудилъ и отлучилъ отъ Церкви Фотія и подтвердилъ возстановленіе Игнатія. Почитая теперь себя возстановителемъ Игнатія, Алріанъ никакъ не предполагалъ, что бы послъдній сталь противодъйствовать его цълямъ; напротивъ, представлялъ себъ естественнымъ, что Игнатій, бывъ обязанъ ему своимъ возстановленіемъ на патріаршемъ престоль, откажется, въ благодарность за это, отъ споровъ за права цареградскаго престола и отъ правъ его на Болгарію, за которыя такъ усильно вступился-было его предшественникъ Фотій. Въ такомъ самообольщении папа Адріанъ II написалъ къ императору и Игнатію письма (1) и отправилъ въ Царьградъ легатовъ своихъ, епископовъ Доната остійскаго и Стефана непійскаго и кардинала діакона Марина, съ ръшительнымъ предложеніемъ—составить тамъ «многочисленный соборъ подъ предсъдательствомъ легатовъ римскихъ», въ твердой увъренности, что на немъ все состоится согласно съ его цълями и усиліями. Предложеніе это было принято. Императоръ немедленно созвалъ соборъ въ столицъ, въ церкви св. Софіи.

Между тъмъ Михаилъ - Борисъ, не желая имъть архіепископомъ болгарскимъ ни одного изъ кандидатовъ, предложенныхъ ему Николаемъ, снова отправиль въ Римъ посольство, во главъ котораго былъ родственникъ князя бояринъ Петръ, съ дорогими подарками и съ письмомъ къ новоизбранному папъ. Въ этомъ письмъ онъ просилъ папу назначить въ Болгарію архипастыремъ если не Формоза, то упомянутаго, извъстнаго уже княэю, кардинала діакона Марина. Папа отправиль въ Болгарію другаго кандидата-Сильвестра. Но Сильвестра Михаилъ воротилъ назадъ изъ Болгарін вмъсть съ епископами Леонардомъ и Доминикомъ, и съ письмомъ, въ которомъ заключалось требованіе или прислать въ Болгарію архіепископа или возвратить въ нее епископа Формоза. Неудовлетвореніе папою просьбамъ Михан-

<sup>(1)</sup> Mansi Plena collect. concilior. tom. XVI. pag. 20. 311. 50. 327.

на долженствовало, между прочимъ, показать болтарамъ власть такъ называемаго апостольскаго престола и пріучить ихъ къ подавляющему авторитету папства. Михаилъ - Борисъ понялъ это; такой способъ дъйствованія не понравился ему, власть папская показалась ему слишкомъ тяжелою, и онъ, желая опять сблизиться съ константинопольскою церковію и положить конецъ несогласіямъ, вызвалъ наконецъ изъ Рима родственника своего Петра. Когда онъ прибылъ. Михаилъ тотчасъ же отправилъ его въ Константинополь на соборъ вмаста съ другими боярами и съ письмомъ къ императору и собору, поручивъ посламъ добиться ихъ безпристрастнаго рвшенія, какой церкви должны повиноваться болгарскіе христіане, римской или константинопольской.

Соборъ открылся въ Константинополъ 5 октября 869 года. На немъ все шло, повидимому, такъ, какъ хотвлось Адріану. Члены собора, состоявщія изъ лицъ или враждебныхъ Фотію, или безразличныхъ въ нравственномъ отношеніи, или прямыхъ поборниковъ папскаго самовластія, словами и дъйствілми изъявляли глубокую покорность римской кафердъ; Фотій былъ проклять, акты прежнихъ опредъленій соборныхъ противъ папы Николая сожжены, уполномоченные отъ восточныхъ патріарховъ, на прежнемъ соборъ, объявлены ложными, а лица, свидътельствовавшія противъ Игнатія, подвергнуты покаянію. Засъданія

собора кончились. Какъ вдругъ, на четвертый день послъ сего, императоръ Василій предлагаеть легатамъ римскимъ, патріарху Игнатію и инокамъ, представлявшимъ, по желанію самого императора, александрійскаго, антіохійскаго и іерусалимскаго патріарховъ, снова собраться въ его дворецъ, чтобы рышить дъло о болгарской церкви и выслушать письмо болгарскаго князя и его посла Петра. Когда всв собрались, вошель Петръ и сталъ говорить: «Господинъ Михаилъ, князь болгарскій, съ радостію узналъ, что вы собрались изъ разныхъ странъ для пользы святой Церкви Божіей, по желанію престола апостольскаго, и благодарить васъ, пословъ этого престола, благоволившихъ посътить его по пути и вручить ему граматы». «Мы и не могли не посътить васъ, какъ чадъ св. римской церкви», отвъчали послы римскіе. «До сего времени мы были язычниками, продолжалъ Петръ, и только недавно удостоились принять благодать христіанства. Поэтому, чтобы нельзя было упрекать насъ въ какомъ-либо заблужденіи, желаемъ узнать отъ васъ, намъстниковъ великихъ патріарховъ, какой церкви мы должны повиноваться». Можно вообразить изумление римскихъ пословъ отъ такого неожиданнаго вопроса. «Очевидно, говорять они, святой римской церкви, которой чрезъ тебя же, Петръ, подчинился твой государь со всвиъ своимъ народомъ, и отъ которой вы просили и получили наставленіе и священниковъ, которые и

теперь находятся у васъ». Петръ: «вы правду говорите, что мы просили, получили и донына имъемъ священниковъ отъ св. римской церкви; во решите съ этими патріаршими наместникаме, какой церкви справедливъе должна подчиниться Болгарія, римской или константинопольской»? Легаты римскіе отвичали на это, что къ сужденію относительно болгарской церкви они не уполномочены папою Адріаномъ; но думають, что такъ какъ болгарская страна наполнена рямскими священняками, то ова, кром'в римской церкви, ни кому не должна принадлежать. Тогда греки спросила болгарскихъ пословъ: «Когда вы заняли страну, которою нынъ владвете, кому она была подчинена и какихъ имъла священниковъ»? Болгаре отвъчали: «Мы добыли ее оружіемъ отъ грековъ, и нашли въ ней греческихъ священниковъ, а не латрискихъ». «Стало быть, страна ваша была подчинена греческой митрополіи» — сказали греки. Но легаты римской церкви доказывали неосновательность, по ихъ взгляду, такого довода и громко говорили о неоспоримыхъ правахъ на болгарскую церковь римскаго первосвященника. По требованию членовъ этого совъщания, они доказывали права тв такимъ образомъ: «вопервыхъ, говорили легаты, Оессалія, древній и новый Епиръ, Дарданія (нына Болгарія) издревле зависвли отъ римскаго престола. Во-вторыхъ, такъ жакъ болгаре, поселившись въ этихъ странахъ, чрезъ насколько лать вступили подъ покровительство апостольского престола, то очевидно должны подчиняться намъ, которыхъ добровольно избрали въ наставниковъ своихъ. Въ-третьихъ, какъ отъ впостольскаго престола, по распоряженю напы Николая, были посланы туда епископы, напримъръ Павелъ, Доминикъ и др., которые обратили болгаръ отъ различныхъ заблужденій къ истинной въръ, то очевидно они и должны принадлежать апостольскому престолу. На возраженія противъ этихъ доводовъ, легаты говорили отцамъ Собора: «святый апостольскій престолъ ни самъ, ни чрезъ насъ не избралъ васъ, которые конечно ниже его, судьями въ своемъ двлв. Ему одному принадлежить право судить всю Церковь, а вашъ приговоръ онъ съ такою же легкостио пренебрегаеть, съ какою вы произносите его». Члены совъщанія, не дълая никакого замвчанія на такія высокомърныя слова римскихъ легатовъ, единогласно присудили, чтобы земля болгарская, которая изстари находилась подъ властію грековъ и имъла гречеекихъ священниковъ, отторгнутая отъ св. стантинопольской церкви язычествомъ, нына возвращена была ей чрезъ христіанство». Легаты протестовали противъ такого рашенія и обратились къ патріарху Игнатію, предполагая, что онъ не захочетъ ръшать вопросъ о болгарской цержви не въ пользу Адріана. «Заклинаемъ тебя, патріархъ Игнатій, говорили они ему, авторитетомъ святых в первоверховных в апостолов в предъ Богом в

и Его ангелами и всеми присутствующими, действовать согласно съ письмомъ святайшаго Адріана, возвратившаго тебъ престолъ, которое теперь и вручаемъ тебъ, воздерживаться отъ всякаго вмъщательства въ управление Болгариею, не посылать туда никого изъ твоихъ, дабы св. апостольскій престоль, возстановившій тебя, не потеряль чрезь тебя ничего своего. Если же ты имвешь какуюлибо жалобу противъ сего, чему мы впрочемъ не въримъ, то не медли представить ее твоей возстановительницъ, св. римской церкви». Тогда патріархъ Игнатій, взявъ напское письмо и отложивъ его въ сторону, не смотря ни на какія увъщанія легатовъ прочитать его, сказаль: не будеть, чтобы я противъ моей чести исполниль эти требованію». Словами патріарха Игнатія законченъ споръ о болгарской церкви.

Такъ 3 марта 870 года состоялось опредъленіе, по которому Болгарія возсоединилась съ восточною Церковію. Михаилъ-Борисъ съ радостію принялъ этотъ приговоръ. Разорвавъ связь съ Римомъ, онъ сблизился съ Константинополемъ болье, нежели когда нибудь прежде. Императоръ и патріархъ послали въ Болгарію архієпископа Оеофилакта съ греческимъ духовенствомъ. Кромъ Оеофилакта, которому ввърена была восточная часть Болгаріи, западная часть около объчхъ Моравъ, получила своего архієпископа Агаеона (1). Между тъмъ латинскій епископъ Гри-

<sup>(</sup>в) Западная часть Болгарін называлась болгарсною Моравою. В вроятно болгаре, тотчасъ по прибытін своемъ, овладъли землею

моальдъ, видя такое положение дъль, удалился изъ Болгаріи (по однимъ добровольно, а по другимъ принужденно) со всемъ своимъ латинскимъ причтомъ (1). Съ удаленіемъ римскаго духовенства, славянское богослужение опять возстановилось въ Болгаріи. Скоро вся страна была очищена отъ латинства; духовная жизнь Болгаріи возрастала. Въ Болгарію стали отправляться постоянно греческіе духовные, и теперь уже не могло быть недостатка въ наставникахъ и священнослужителяхъ. Въ знакъ расположения къ грекамъ, Мижаиль-Борись послаль сына своего Сумеона въ Царьградъ для образованія. И греки съ своей стороны старались угождать болгарамъ. Императоръ назвалъ Миханла своимъ духовиымъ сыномъ: архіепископъ болгарскій получиль въ придворныхъ торжествахъ первое мъсто посль патріарха цареградскаго. Обманувшійся въ своихъ

между Тимокомъ, Дунаемъ и Моравой; остальную же часть между болгарскою и сербскою Моравою, и далье отъ Моравы по Дрину, покорили себь впосльдствіи, во время вторженій своихъ въ Славонію и Македонію, напр. при Михаиль. Въ 869 году Дарданія, т. е. край на Бинчъ-Моравь, принадлежаль болгарамъ. По распространеніи предъловъ болгарскаго царства къ самой Дравь, всю эту страну стали называть нижнею Моравою, для отличія отъ верхней (вышней), въ которой повельвали славянскіе князья Моймиръ, Ростиславъ и друг. (Сл. Др. Шафар. т. 2. кн. 1. стр. 353). Въ послъдствіи эта часть Болгаріи отошла къ Сербіи. Не можемъ опредълить, гдь именно на нижней Моравь находился епископскій престоль Агафона. Le Quien. Oriens christ. tom. II. col. 287. Paris. 1740.

<sup>(1)</sup> Не въроятно, что бы латиняне добровольно оставили Болгарію; дъло не могло обойтись безъ сопротивленія съ той и другой стороны. Чрезъ нъсколько времени папа Адріанъ выговаривалъ Игнатію за изгнаніе латинянъ изъ Болгаріи. Epist. XXXVII. in. Patr. curs. compl. tom. CXXII. col. 1311. 1312.

расчетахъ папа первые порывы своего гивва выместиль на Гримоальдв, лишивъ его сана священнаго, какъ только онъ появился въ Римъ. Но въ отношении къ болгарамъ и грекамъ онъ долженъ быль сдержать на время свой гнввъ, хотя и почиталь себя жестоко оскорбленнымъ какъ тъми, такъ и другими. Дъйствовать подобно Николаю онъ не могъ, потому что самъ императоръ греческій вступился теперь за права константинопольскаго патріарха на церковь болгарскую, и могъ бы не допустить латинскихъ духовныхъ въ эту страну, если бы папа ръшился водворить ихъ тамъ насильно. Притомъ, іерархія болгарской церкви была теперь не такъ слаба и незначительна, чтобы безъ большаго сопротивленія можно было заменить ее латинскою, какъ это случилось въ первые годы по обращени болгаръ. И сами болгаре неблагопріятно уже стали смотрвть на латинское духовенство, потому что оно ственяло ихъ свободу совъсти въ дълъ въры, и стремилось подавить въ нихъ всякое сознаніе народности, замъняя славянское богослужение латинскимъ и строго подчиняя ихъ авторитету папскому. Теперь болгарамъ неизбъжно представлялся вопросъ, почему первымъ дъломъ папы было введеніе въ ихъ церквахъ латинскаго богослуженія, и почему западное духовенство строго пресладовало церковно-богослужебныя книги, переведенныя тыми великими проповъдниками, живое слово которыхъ еще такъ недавно и такъ

спасительно дъйствовало на народъ болгарскій, тогда какъ первымъ дъломъ греческаго духовенства было введеніе во всъхъ церквахъ болгарскихъ славянскаго богослуженія. И не естественно ли было имъ, при ръшеніи этого вопроса, отдавать преимущество и все уважение последнему? Не говоримъ о той силь православія, которая такъ живо дъйствовала на духъ болгаръ; уже и то, что греки заботились о распространении славянского богослужения и поддерживали его, естественно должно было располагать въ ихъ пользу народъ болгарскій. Расположенность балгаръ къ грекамъ сдълалась очевидною для всвхъ, даже для папы, и онъ только въ сльдующемъ году снова ръшился обратиться къ патріарху и императору константинопольскому съ требованіемъ-уступить въ его завъдываніе церковь болгарскую. Въ ноябръ 871 года онъ писаль, между прочимь, императору Василію: «Вопреки ожиданіямъ нашимъ, многія дъла вашего прежняго благочестія и благосклонности къ апостольскому престолу слабъють и измъняются. Именно, пользуясь вашимъ покровительствомъ, брать и соепископъ нашь Игнатій осмълился посвятить владыку для Болгаріи, чему мы очень удивляемся и не понимаемъ, почему вы отступаете отъ своего благочестиваго намвренія. Просимъ васъ, чтобы вы своими спасительными убъжденіями вызвали изъ этой страны поставленнаго архіерея; въ противномъ случав ни онъ не

избъжитъ законнаго наказанія, ни тъ, которые присвоиваютъ себъ тамъ владычество или другую какую-либо службу, не освободятся отъ отлутченія» (1). Въ письмъ къ Игнатію папа укорялъ его за то, что греческіе духовные вытъснили изъ Болгаріи латинскихъ, и представлялъ дъломъ вполить справедливымъ и законнымъ то, что прежде греческіе духовные были изгнаны изъ этой страны латинскими, такъ какъ это были фотіяне, «которымъ, говорилъ папа, мы дъйствительно запрещали и теперь запрещаемъ священно-дъйствовать въ Болгаріи. Зная это, заключаетъ свое посланіе папа, тебъ ничего не должно было предпринимать въ этомъ царствъ» (2).

Но уступки уже не могло быть. Не смотря на запрещене Адріаномъ священнодъйствія болгарскому духовенству, духовенство это продолжало священнодъйствовать и воспитывать народъ болгарскій въ духъ истинной, православной Въры, распространять и утверждать у него обряды православной восточной Церкви. Первосвященникъ римскій долженъ былъ отказаться отъ притязаній считать болгарскій округъ въ своемъ патріархатъ. Между тъмъ Адріанъ умеръ въ 875 году. Преемникъ его Іоаннъ VIII ръншися поправить дъло, не удавшееся его предшественнику.

<sup>(1)</sup> Epist. XXXVI. XXXVII in Patr. curs. compl. tom. CXXII. col. 1309—1311. 1312. Annal. Bar. t. XV. pag. 230—232. num. X—XIV.

<sup>(2)</sup> ibidem.

Онъ два раза писалъ къ Игнатію, требуя отъ него возвращенія Болгарін; однако напрасно. Новые священники продолжали прівзжать въ Болгарію изъ Константинополя. Агаоонъ, епископъ болгарской Моравы, посвятиль, въ началь года, епископа въ Бълградъ (тогда болгарскомъ города) Сергія, родомъ славянина (1). Болгаре снова стали ходатайствовать объ учреждении у никъ патріархата, и патріархъ константинопольскій объщался исполнить ихъ желаніе. Тогда пана ръшился принудить Игнатія къ уступкъ силого угрозъ и проклятія. Въ 878 году Іоаннъ отправиль въ Константинополь епископовъ Павла анконскаго и Евгенія остійскаго съ письмами и въ императору и къ Игнатію. Въ письмъ къ императору онъ ничего не говорилъ о болгарской церкви, а только просиль его принять легатовъ апостольского престола, и потомъ дать имъпроводниковъ въ Болгарію, чтобы они могли безопасно довхать туда и обратно (2). Патріарху же Игнатію онъ напоминаль, будто онъ получиль константинопольскую каоедру по власти лости апостольского престола, и потому жень бы довольствоваться однимь округомь константинопольскимъ, а не присвоивать себъ Болгарію, такъ какъ страна эта отъ временъ

<sup>(1)</sup> Въ письмъ папы и во многихъ другихъ датинскихъ актахъ Агаеонъ называется Георгіемъ.

<sup>(1)</sup> Epist. CXIII. in Patr. curs. compl. tom. CXXVI. col. 766. 767. Annal. Baron. tom. XV. pag. 315. num. IV.

Азмаса до вторжения въ нее язычниковъ была управляема апостольскимъ престоломъ. «Но все это ты, достопочтенный брать, презръль, писаль вана, попраль постановленія св. отцевъ дерзкою стопою, и, забывъ полноту благодвяній апостольского престола, возстаень противъ него, нохищаешь нашъ округъ въ царствъ болгарскомъ и вносишь свою косу въ чужую жатву». Затвиъ няца продолжаетъ говорить самымъ надменнымъ и повелительнымъ тономъ. Во имя авторитета св. первоворжовнаго апостола Петра онъ требуетъ, чтобы Игнатій въ теченіи тридцати дней вызваль изъ Болгаріи жившее тамъ и учившее народъ греческое духовенство, съ твиъ чтобы но прошествін двухъ мъсяцевъ не осталось въ ней ни одного члена его, и чтобы онъ совершенно отказался отъ Болгаріи въ пользу римекано престола, а на случай неисполненія такого требования гровить лишить его тала и крови Христовой, если же упорство его продолжится, то и самаго сана патріаршаго. «Ибо мы, говорить папа, не потерпимъ, чтобы поставленные тобою въ болгарской странъ противозаконно и находящеся уже внъ благодати апостольскаго престола заразили сердца новыхъ рабовъ Божіихъ, т. е. тъхъ, которыхъ мы возрастили въ върв и напоили водою спасительнаго ученія» (1).

<sup>(1)</sup> Epist. CXI in Patr. curs. compl. Annal. Baron. tom. XV. pag. 315. 316. num. V. VIII. collect. Concil. *Harduin*. tom VI. par. 1. col. 20. Вотъ въ какихъ сильныхъ выраженияхъ папа угрожалъ

Но прежде нежели Павель и Евгеній успъли прибыть въ Константинополь. Игнатій скончался. На патріаршій престоль императорь Василій немеденно возвратиль Фотія. Но письма были адресованы не къ нему и потому не могли произвести никакихъ послъдствій. Легаты папскіе, не теряя времени, отправились въ Болгарію для переговоровъ о присоединеніи болгарской церкви къ римскому патріархату. Папа писаль съ ними не только самому Миханлу-Борису, но и, извъстному уже намъ, вельможъ Петру в другимъ важнымъ сановникамъ болгарскимъ. Въ письмъ къ Михаилу онъ старается поколебать его въру въ чистоту и святость греческой Церкви и ея исповъдянія въры, выражаеть свою печаль по случаю сближенія болгаръ съ греками, и не щадить грековь въ описаніи глубокаго, по его мивнію, паденія ихъ. «Умоляю тебя, сынъ мой, пишетъ папа, словами Монсея: вопроси отща

Игнатію отлученіемъ за его непокорность: «Si intra triginta intervalla dierum omnes, quos vel tu, vel episcopi tui consecrasse in aliquo gradu putantur Ecclesiae, a totius regionis Bulgaricae terminis non eduxeris, et temetipsum ab omni ecclesiastico illius jure dioeceseos non subduxeris, tandiu sancto corpore ac pretioso sanguine Domini nostri Jesu Christi post duos menses a die numerandos, qua huius epistolae tomum acceperis, esto privatus, quandiu his obstinatus decretis nostris minime obedientiae colla submiseris. Jam vero si pertinaciter in hac indisciplinatione atque persvasione permanseris, et episcopos et quotquot illic vel illi vel tu consecrasse videris, foras illine minus expuleris, omnipotentis Dei judicio et beatorum apostolorum principum auctoritate nostraeque mediocritatis sententia, omni patriarchatus esto dignitate, quam favore nostro receperas, alienus et exsors, nullo penitus summi sacerdotii privilegio praeditus vel potitus».

твоего, и возвистить тебь, старцы твоя, и рекуть тебъ (Втор. 32, 7), были ли когда нибудь греки безъ той или другой ереси; и такъ какъ не было времени, въ которое бы они свободны были отъ такого или другаго лжеученія, то вы, очевидно, должны убъгать ихъ обмановъ и сообщества, чтобы и вы не впали въ заблужденіе, когда они уклонятся отъ истинны, и не стали хулителями правой въры, когда они возобновять свои хулы. Возвратитесь, умоляеть напа Михаила, возвратитесь къ блаженному Петру, князу апостоловъ, котораго вы возлюбили, котораго вы избрали, котораго вы искали, изъ нсточниковъ ученія котораго вы спасительно черпали и покровительству котораго вы ввърили себя со всъми подданными. Техасть добрь, ввываемъ съ апостоломъ. Кто вамъ возбрани не покарятися истинть»? За тымъ пана еще разъ обращается къ константинопольской церкви, опять унижаетъ ее и восклицаетъ: «Горе тъмъ, которые находятся въ сообществъ съ патріархомъ или императоромъ константинопольенимъ. Скажи, прошу тебя, возлюбленный сынъ, что сдвлаль бы ты и народъ твой, если бы вы привадлежали къ обществу грековъ во времена духоборца Македонія, предстоятеля церкви конетантинопольской, когда царствовалъ и нечестивый императоръ Констанцій? Развъ вы приняли бы учение его, въносящее хулу на Духа Святаго, которая, по свидательству Господа, не от-

Digitized by Google

пустится ни въ сей въкъ, ни въ будущій (Мато. 12, 32)? Развъ вы присоединились бы къ нхъ нечистому обществу и усвоили бы себъ ихъ ложное ученіе, и чрезъ то блюдомы были на день страшнаго суда, подобно собраннымъ снопамъ, для сожженія въ въчномъ огнъ?. Не удивляйтесь, если они говорятъ иногда и хорошее; ибо и демоны исповъдывали Сына Божія, но самъ Онъ заповъдывалъ имъ молчать, чтобы кто нибудь не послъдовалъ ихъ примъру, слыша ихъ проповъдующими истинное». Но совствить другое говорить онъ, обращая рычь къ своему престолу и къ римской церкви; онъ выражается съ жаромъ и увлеченіемъ о главенствъ римской церкви и ея предстоятелей, превозносить чистоту и истинность латинскаго исповъданія, и только одно это исповъдание признаетъ православнымъ и спасительнымъ. «Поэтому, писалъ папа, обратитесь къ божественному Петру, князю апостоловъ, который первый узналь Сына Божія и исповъдаль Его, которому поручено было пасти овецъ Господнихъ, и который, чтобы привести ихъ къ пастбищамъ жизни въчной, удостоился властиздъсь вязать и ръшить, а тамъ отворять имъ врата царствія небеснаго. Итакъ, знайте, возлюбленныйшій, что если вы послушаете насъ и возвратитесь къ стаду св. Петра, то мы воспріимемъ васъ съ отверстыми объятіями, какъ своихъ любезнъйшицъ чадъ и будемъ носить васъ всегда во утробъ любви Христовой, не преставая предлагать вамъ и употреблять для васъ все. что свято, спасительно и полезно» (1). Таже обличенія на константинопольскую церковь, таже скоби и воздыханія о гибели, предстоящей болгарскому народу, высказываетъ Іоаннъ и въ письмахъ къ родственнику Михаила Петру и къ другимъ вельможамъ болгарскимъ. Кромъ того, онъ всвхъ ихъ убъждаетъ склонять Микаила-Бориса къ подчиненію его власти. Какъ родственникъ и приближенный царя, какъ первый изъ его придворныхъ, Петръ имълъ большое вліяніе при дворъ и пользовался особеннымъ довъріемъ Михаила. На него-то особенно и могъ разсчитывать папа; могъ надвяться скорве убъдить его въ величіи римскаго престола, потому что Петръ нъсколько разъ бывалъ въ Римъ качествъ посла отъ Михаила, жилъ тамъ по нъскольку времени и видълъ все внъшнне величіе н блескъ этого престола. Поэтому посланіе Петру отличается особенно льстивымъ тономъ. «Мы пишемъ тебъ, такъ начинаетъ его папа, какъ къ близкому намъ и возлюбленному нашему; ты быль въ этомъ двлв предтечею и руководителемъ самому царю (2); ты стоялъ какбы

<sup>(1)</sup> Epist. CVIII. in Patr. curs. compl. tom. CXXVI. col. 758—760. Annal. Baron. tom. XV. pag. 316. num. VIII. Въ заключение посланія папа произносить отлученіе на Сергія, епископа бълградскаго, называя его обманщикомъ и похитителемъ епископскаго достоинства.

<sup>(2)</sup> Папа говоритъ здъсь о прежнемъ обращения болгаръ иъ римскому престолу.

въ срединъ между нимъ и нами и, хвала Богу, все, сдвланное для спасенія болгарскаго народа, твоего содъйствія. Поэтому не безъ убъждаемъ тебя, великій изъ мужей, убъди царя, избраннаго сына нашего, не обращаться назадъ, не оставлять того пути, которымъ онъ шель; убъди его прочитать евангельскую исторію, изъ которой онъ можетъ узнать, что Іисусъ Христосъ только Петру открылся Сыномъ Бога живаго и сказаль: Азъ эсе молихся о тебъ, . да не оскудњет въра твоя. Слъдовательно, если истина открыта особенно Петру, и если за него только молился Сынъ, да не оскудъетъ въра его, то пусть разсудить мудрый царь, какъ похвально поступилъ онъ сначала, стремясь во градъ, въ который пришель этотъ самый апостоль и основаль въ немъ церковь, назначивъ ей быть владычицею міра». Сказавъ, что истинная въра хранится и исповъдуется римскою церковію, папа продолжаеть: «итакъ, возлюбленный сынь, убъждай царя, чтобы возжаждаль этой въры, и что онъ можетъ найти ее только въ Римъ; кромъ Рима, нигдъ нельзя найти столь стую и святую въру; только въ Римъ она сохраняется неиспорченною никакою ересью». Этимъ еще не оканчиваетъ папа свои увъщанія Петру; но далве онв отличаются только большимъ красноръчіемъ и притомъ однообразны; поэтому мы не почитаемъ нужнымъ излагать ихъ. Скажемъ только насколько словъ еще о другомъ посланіи

папы Іоанна, о посланіи—всему болгарскому дуковенству. Въ этомъ посланіи папа удивляется,
какъ греческіе духовные осмълились противъ воли папской учить и священнодъйствовать въ Болгаріи; представляетъ непонятнымъ, какъ они
могли присвоить себъ епископскія и священническія мъста въ округъ болгарскомъ, принадлежащемъ апостольскому престолу. Въ слъдствіе
втого онъ, силою своей власти, предписываетъ
всъмъ греческимъ духовнымъ непремънно оставить Болгарію въ продолженіе 30 дней, произноситъ отлученіе отъ Церкви на всъхъ, кто не
исполнитъ его требованія, и объщаетъ епископскія и священническія мъста въ другихъ странахъ
тъмъ, кто добровольно оставитъ Болгарію (1).

Но послъдствія этого посольства въ Болгарію были совствить не такія, какихъ ожидаль папа Іоаннъ VIII. Его легаты, пользуясь полученнымъ отъ него полномочіємъ, позволили себъ слишкомъ много во владъніяхъ Михаила, такъ что сей нашелся вынужденнымъ обратиться съ жалобою къ нему. Между тъмъ въ Константинополь составлялся уже соборъ для рышенія спорныхъ дълъ Церкви и утвержденія на патріаршескомъ престолъ Фотія, и легаты должны были поспъщить въ Константинополь, ничего не сдълавъ въ Болгаріи въ пользу папскихъ притязаній.



<sup>(1)</sup> Epist. CXII. in Patr. curs. compl. tom. CXXVI. col. 764. 765. Annal. Bar. ibidem.

Императоръ и Фотій, желая видъть совер-шенное единеніе между восточною и западною Церковію и прекратить всякій соблазнъ, отправили въ 878 году посольство къ папъ Іоанну съ просьбою вступить въ общение съ Фотіемъ, въ другой разъ утвержденнымъ въ патріаршемъ санъ. Гоаннъ не заставилъ долго ожидать отзыва своего на это. Онъ не былъ ни такъ упоренъ, какъ Николай I, ни такъ заносчивъ, какъ Адріанъ II. Ловкій и предусмотрительный, онъ поняль, что дъло обойдется и безъ него, если онъ будетъ упорствовать, -- ожидаль что, при настоящихъ обстоятельствакъ, въ Константинополв не будутъ строго разбирать форму, которую онъ дастъ своему вмъщательству, наконецъ имълъ въ виду и то, что, можеть быть, снисходительность его будеть вознаграждена отреченіемъ Фотія отъ правъконстантинопольской церкви на Болгарію. Такъ онъ и расположилъ планъ своихъ дъйствій. Онъ назначилъ легатами на соборъ вышеупомянутыхъ епископовъ Павла и Евгенія, придавъ имъ третьяго, кардинала-пресвитера Петра. Письма Іоанна, привезенныя последнимъ въ Константинополь, были, повидимому, нечужды миролюбія; но въ нихъ выставлялись на видъ духовная власть Петра и преимущества Рима, проглядывали гордость и желаніе повелъвать. Папа изъявляль согласіе на признаніе Фотія патріархомъ только подъ тъмъ, между прочимъ, условіемъ, если Болгарія подчинена будетъ Риму. Въ такомъ тонъ писалъ онъ

и окружное посланіе къ восточнымъ епископамъ; тоже условіе выражаль онь и въписьмы къ константинопольскому клиру (1), и въ письмъ къ императору. «Мы повельваемь еще вашему величеству, писаль папа, чтобы патріархъ отнынъ никоимъ образомъ не осмъливался распоряжаться въ Болгарін, чтобы не посылаль епископовъ и не принималъ этой страны подъ защиту, какбы собственной». Сказавъ, что папа Николай І приняль Болгарію подъ свое покровительство, посылаль туда епископовъ и священниковъ для наученія и крещенія народа болгарскаго, что преемникъ Николая Адріанъ нъсколько времени имълъ подъ своею властію церковь болгарскую, и что она должна поэтому быть подчинена римскому престолу, Іоаннъ продолжаль: «итакъ, никто не долженъ отнимать у насъ упомянутую область, тъмъ болъе никто не долженъ распоряжаться въ ней и посылать туда священниковъ и епископовъ. Извъщаемъ васъ, что если мы найдемъ въ Болгаріи епископовъ, которые будутъ противиться намъ. то подверинемъ ихъ изгнанію, и запрещаемъ вамъ принимать ихъ къ себъ» (2). Въ письмъ къ самому Фотію папа высказываеть свое желаніе и въ тоже время твердое рашение причислить къ римскому

<sup>(1)</sup> Epist. CCXLV. in Pasr. curs. compl. tom. CXXVI. col. 866. Harduin. concil. tom. VI. par. I. num. XCIV.

<sup>(2)</sup> Epist. CCXLIII. in Patr. curs. compl. ibidem col. 856—857. Annal. Bar. tom. XV. pag. 343—346. num. VII—XVII.

патріархату болгарскую церковь, которую пріобрвать апостольскій престоль трудами папы Николая, и которою владълъ онъ во времена блапредстоятеля Адріана; требуеть оть Фотія, чтобы онъ впредь не осмъливался распоряжаться въ Болгаріи и немедленно вызваль оттуда всъхъ епископовъ, священниковъ и низпихъ клириковъ. «А если ты, говоритъ папа, будешь продолжать раздавать имъ церковныя достоинства или поручать имъ священныя должности, и, не повинуясь намъ, распоряжаться Болгаріею, то мы властію св. Петра всахъ васъ отлучаемъ отъ церковнаго общенія». На этомъ только условін признаетъ далье папа избраніе Фотія на престоль патріаршій законнымь и соглашается признать его истиннымъ патріархомъ, своимъ соепископомъ (1). Этой уступки должны были домогаться отъ Фотія и папскіе легаты, которымъ Іоаннъ строго подтвердилъ, чтобы не иначе признавали Фотія въ патріаршескомъ достоинствъ, какъ если онъ сознаетъ себя обязаннымъ этою милостію единственно снисхожденію папы и если откажется отъ правъ на церковь болгарскую. Таковъ былъ планъ папы Іоанна осуществить свои притязанія на подчиненіе римскому престолу церкви болгарской. Но осуществился ли онъ

Константинопольскій соборъ открылся въ 879 году, въ храмъ св. Софіи. Здъсь присутствовали

<sup>(1)</sup> Epist. CCXLVIII ibidem. col. 870—872. Annal. Baron. pag. 351. num. XXXIII—XXXVII.

383 епископа, легаты папы, епископы Павелъ, Евгеній и кардиналь-пресвитеръ Петръ, мъсто-блюстители восточныхъ патріарховъ (¹), подъ предсъдательствомъ Фотія, а со стороны болгаръ находились: Агафонъ, архіепископъ болгарской Моравы, Гавріилъ, епископъ охридскій, и Сумеонъ, епископъ дебельтскій. Мы не будемъ подробно раскрывать ходъ соборныхъ совъщаній; скажемъ только, что было постановлено на соборъ относительно болгарской церкви. Въ третьемъ засъданіи были прочитаны посланія Іоанна. Отцы собора не одобрили ихъ потому между прочимъ, что въ нихъ явно обнаруживалось желаніе папы подчинить церковь болгарскую римской и распространить

<sup>(1)</sup> Не излишнимъ почитаемъ замътить здъсь, что западные писатели, вполнъ сознавая, что граматы, привсзенныя теперь мъстоблюстителями восточныхъ патріарховъ отъ своихъ довърителей, обнаруживають величайшую недобросовъстность римскаго двора, ръшившагося на низкій подлогь въ 869 году, заподозрѣвають ихъ, т. е, граматы, въ поддълкъ ихъ Фотіемъ. Но это подозръніе не имъстъ ни мальйшаго основанія. Ибо-а) могь ли Фотій рышиться на обмань передъ 383 епископопами, собравшимися на соборъ изъ разнообразныхъ мъстностей, когда сношенія съ восточными патріархами были неръдки и незатруднительны, чтобы быть увъреннымъ въ невозможности скораго обнаружения такого обмана? б) Какая цъль могла руководить Фотіемъ обратиться къ обману, когда, судя по дружественнымъ отношеніямъ его къ патріархамъ какъ теперь, такъ и во все последующее время, до смерти Фотія, онъ и безъ обмана могъ выхлопотать граматы отъ самихъ патріарховъ? в) Какъ объяснить прибытие уполномоченныхъ съ востока, которыхъ, конечно, не могли не знать хотя нъкоторые изъ присутствовавшихъ на соборъ, состоявшемъ изъ 383 епископовъ? Наконецъ-г) голословная подозрительность, безъ всякой тіни какого либо повода, будучи безсильна вообще, въ настоящемъ случат положительно опровергается отсутствіемъ не только возраженій или жалобъ со стороны патріарховъ на злоупотребление ихъ именемъ въ такомъ важномъ дъль, но и малейшаго намека на недовольство, которое непременно отразилось бы въ отношеніяхъ и сношеніяхъ патріарховъ съ Фотіенъ,-отношеніяхъ, постоянно отличавшихся близостно и пріязнію.

власть свою на церки восточныя. Они прямо сказали, что эти посланія излишни; что же касается самой Болгаріи, то дъло о ней должно быть предоставлено благоусмотранію императора. Папскіе легаты, върные своей инструкціи, нъсколько разъ заводили ръчь о Болгаріи, но всякій разъ встрвчали сильное противорвчіе со стороны прочихъ присутствовавшихъ на оборъ. Въ мартъ 880 года было послъднее засъданіе собора. Акты соборные утверждены, подписаны и отосланы въ Римъ къ папъ. Фотій торжественно признанъ законнымъ патріархомъ, а Болгарія осталась за константинопольскимъ патріаржатомъ. Папа долженъ былъ почти окончательно разубъдиться въ возможности склонить православный народъ болгарскій къ подчиненію римской церкви.

Въ то время, какъ продолжался константинопольскій соборъ и вниманіе всъхъ, особенно Фотія, занято было этимъ дъломъ, папа какбы спъшилъ воспользоваться временемъ, чтобы на свободъ и незамътно для патріарха константинопольскаго отторгнуть отъ его патріархата церковь болгарскую. Поручивъ своимъ легатамъ въ Константинополъ домогаться присоединенія Болгаріи къ Риму, папа и самъ не менъе ихъ, если еще не болъе, хлопоталъ о томъ же въ самой Болгаріи. Но странная противоположность въ дъйстіяхъ Іоанна! Тамъ, въ Константинополъ, онъ—чрезъ своихъ легатовъ, представителей его личности, готовъ былъ признать церковь константинопольскую православною, а Фотія законнымъ ея предстоятелемъ и своимъ соепископомъ, лишь бы этотъ согласился на его требованія: здъсь, въ Болгаріи, Іоаннъ въ тоже самое время называетъ константинопольскую церковь еретическою, не находитъ въ ней истиннаго ученія Христова, а только одни ереси и расколы, не считаетъ истинными патріархами ея предстоятелей, и этимъ усиливается склонить болгаръ подъ власть Рима...

Въ мат 879 года Іоаннъ отправилъ въ Болгарію легатовъ съ письмами къ Михаилу и къ знаменитымъ вельможамъ болгарскимъ. «Всемогущій Богъ, писаль онъ первому, по своей благости и милосердію сподобиль призвать тебя и народъ твой къ исповъданію своего имени; слъдовательно вы должны вспомнить, что Онъ сказалъ блаженному Петру: ты еси Петръ, и на семъ камени созижду церковь мою. Вы изъявили повиновеніе и избрали въ правители преемниковъ этого апостола, но не знаю, по какой причинъ и въ слъдствіе чьей хитрости вы отклонились отъ его управленія. Спрашиваемъ васъ словами апостола: кто вы прельстиль есть не покоритися истинь? Или вы повърили тъмъ (грекамъ), которые каждый день колеблются новыми и разнообразными ученіями? Но прошу, возлюбленный сынъ, оставь соблазны и обманы, обратись немедленно и съ любовію со всвиъ народомъ

твоимъ въ лоно матери — св. римской церкви, которая есть глава всъхъ церквей во вселенной». Таково же содержаніе письма папскаго къ вельможамъ. И ихъ папа точно также проситъ обратиться съ римской церкви и склонить къ обращенію царя Михаила (1).

Михаилъ-Борисъ отвътилъ на письмо папы, даже послалъ въ Римъ богатые подарки, но желанія присоединиться къ римской церкви не изъявилъ. Однако папа не терялъ надежды, и въслъдующемъ же мъсяцъ снова отправилъ въ Болгарію посланіе, убъждая Михаила оставить константинопольскую церковь и подчиниться римской церкви. Въ этомъ же посланіи папа выражалъ желаніе отправить въ Болгарію посольство, и спращивалъ на это согласіе Михаила (2). Михаилъ, желая отклонить намъреніе папы, далъ знать ему чрезъ епископа Феодосія, что онъ самъ намъренъ въ скоромъ времени отправить въ Римъ своихъ пословъ.

Довольный и этимъ, папа писалъ отъ 18 поля Михаилу: «возвратись, возлюбленнъйшій сынъ, къ матери твоей—къ св. римской церкви, родившей тебя духовнымъ рожденіемъ и даровавшей тебъ исповъданіе въры. Тебъ извъстно, что св. римская церковь первенствуетъ надъ всъми народами, которые всъ прибъгаютъ къ ней, какъ своей

<sup>(1)</sup> Epist. CCXVII—VIII. in Patr. curs. compl. tom. CXXVI. col. 832, 833.

<sup>(2)</sup> Epist. CCXXXI, ibidem col. 843.

матери и единой главъ. Не забывай же матерь свою, потому что и она не забываетъ о тебъ, но искренно любитъ тебя и вспоминаетъ о тебъ предъ богомъ» (¹). Но Михаилъ не думалъ обращаться къ Риму; онъ не исполнялъ и объщанія, даннаго папъ. Въ началъ 880 года папа напоминаетъ ему объ этомъ и удивляется, почему онъ такъ долго не отправляетъ къ нему объщанное посольство. «Пора бы уже убъдиться тебъ, писалъ папа, что ты долженъ со всякимъ благоговъніемъ обратиться къ папътастырю душъ. Еще убъждаемъ тебя, какъ возлюбленнаго сына нашего, пришли къ намъ пословъ своихъ, чтобы ты со всъмъ народомъ могъ исполниться всъхъ благъ отъ щедротъ материсв. римской церкви» (²).

<sup>(1)</sup> Epist. CCXXXVI. ibid. col. 848. 849. Не говоримъ о томъ, что въ своихъ пославіяхъ папа продолжалъ порицать грековъ. Въ этомъ посланіи онъ говоритъ, что только любовь къ Михаилу удерживаетъ его отъ того, чтобы своимъ апостольскимъ опредъленіемъ заставить всёхъ грековъ выйти изъ Болгаріи.

<sup>(2)</sup> Epist. CCCVIII. ibid. col. 919. Въ послъдующія времена защитники папскаго преобладанія относятся къ собору 879 г. иначе. Видя въ его дъйствіяхъ неудачу для папъ, единство, твердость и стойкость всего представительнаго духовенства восточнаго въ отстояній правъ своей Церкви и независимое и согласное съ апостольскимъ равенствомъ всъхъ частей Церкви ръщеніе вопросовъ вопреки притязаніяхъ папъ, римскіе писатели позволили себъ наконецъ отвергать дъйствительность актовъ собора 879 года, увърять въ ихъ испорченности и подложности со стороны грековъ. Между тъмъ акты эти сохранились въ нъсколькихъ спискахъ и притомъ весьма дрвнихъ; есть рукописи ихъ греческія, весьма старыя, и притомъ въ римскихъ владъніяхъ, напр, въ библіотекъ ватиканской и графовъ Колонна; давно переведены они и на латинскій языкъ и согласны съ древними описаніями этого собора у различныхъ писателей, напр. съ сочиненіемъ кееалонійскаго епископа (XI в.) Иліи Минятія «Камень соблазна».

Скоро получены были въ Римъ акты константинопольскаго собора. Можно представить, что происходило въ душъ Іоанна, когда онъ увидвлъ, что на соборв все рвшили вопреки его расчетамъ и предположеніямъ, что понапрасну терялась вся сила краснорвчія и власти. Но Іоаннъ умълъ сначала скрыть себя, Онъ выразиль только удивленіе, что соборъ дозволилъ себъ такія отступленія отъ его указаній, и говориль, что подвергнеть его дъйствія разсмотранію (1); онъ все еще надъялся удержать за собою Болгарію: послаль въ Константинополь легата діакона Марина съ порученіемъ-перемънить мизніе восточныхъ, писалъ снова съ императору, и наконецъ, посль напрасныхъ требованій, рышился на крайнія мъры. Въ 881 году онъ созваль соборъ въ Римъ и предалъ на немъ Фотія проклятію. Пронзошель разрывъ между Востокомъ и Западомъ, а съ нимъ исчезла и послъдняя надежда папы пріобръсти въ свое завъдываніе болгарскую церковь уступкою со стороны константинопольскаго патріарха. Оставалось одно средство, еще разъ обратиться съ увъщаніями къ самому Миханду-Борису, и папа отправиль въ Болгарію въ 882 году новое посланіе, въ которомъ съ чувствомъ глубокой скорби напоминалъ Михаилу о прежнихъ его сношеніяхъ съ Римомъ и жальль, что онъ нарушилъ обътъ свой, данный св. пер-

<sup>(\*)</sup> Epist. CCCXVII. ibidem col. 910. 911.

воверховному апостолу Петру. «Постарайся же исправиться, писаль папа, потому что конець вънчаетъ дъло. Тебъ не слъдовало уклоняться отъ истиниаго пути. Или ты, возлюбленный сынъ, заткнувъ уши слушалъ святое Евангеліе, которое говоритъ: претерпъвый до конца, той спасень будеть»? Такимъ образомъ папа оставлялъ еще. Михаилу время исправить мнимую ошибку свою, и выражаль надежду, что онъ воспользуется его совътомъ, возвратится къ римской церкви, признаетъ ея главенство, подчинится власти ея предстоятелей со всемъ своимъ народомъ. Развивъ далъе въ посланіи мысль о главенствъ апостола Петра и всъхъ его преемниковъ, папа заключаетъ: «пользуясь, подобно нашимъ предшественникамъ такою властію, хотя и недостойно, мы будемъ вынуждены проклясть васъ и въ семъ въкъ и въ будущемъ, если только вы не поправите слъланнаго вами».

Это были послъдніе, напрасные совъты и убъжденія, послъднія угрозы папы Іоанна VIII твердому въ православіи Михаилу, послъдняя, напрасная попытка его подчинить своему престолу православную болгарскую церковь! Болгарія продолжала идти путемъ истины; не смотря на усилія Іоанна совратить ее съ него, она осталась православною, и когда въ 885 году воздвигнуто было въ великой Моравіи гоненіе на славянскихъ процовъдниковъ, учениковъ Кирилла и Мееодія, Болгарія радостно открыла имъ

объятія, и приняла ихъ не изгнанниками, а наставниками, вручила имъ управленіе своей церкви. Съ честію приняль святыхъ Климента, Наума и Ангелара правитель бълградскій Борита (Боритаканъ), зная, что для болгарскаго государя такіе люди - вождельные гости; не менье почтиль ихъ самъ Борисъ. Долго жили они при дворъ его, въ домахъ вельможъ болгарскихъ Ехацеса и Часлава. Михаилъ-Борисъ часто посъщалъ ихъ. бесъдовалъ съ ними, изучалъ подъ ихъ руководствомъ «древнія исторіи и житія святыхъ» и слушаль изъ устъ ихъ свящ. писаніе: очевидно, его привлекаль, его радоваль славянскій нереводъ библейскихъ книгъ, которыхъ въ этомъ переводъ ученики Меоодіевы могли принести съ собою изъ Моравіи гораздо больше, нежели сколько было прежде извъстно въ Болгаріи. Подобно Горазду, Клименту и ихъ товарищамъ, конечно, и другіе многіе послъдователи св. Меоодія мало помалу перешлы въ Болгарію, вытвеняемые изъ Моравіи сначала западнымъ духовенствомъ, потомъ нашествіемъ венгровъ. Болгарская страна нашла наконецъ собственныхъ, родныхъ дълателей, а ел великій, честный и благовърный княвь скончался наконецъ (907 г.) въ благой въръ и добромъ **исп**овъданіи Господа нашего Іисуса Христа (1).

(окончанів слыдуеть)

<sup>(1)</sup> Жизнеоп. св. Канмента въ Жит. русск. святыхъ, Муравьева.

## ПРЕЖНІЯ ОТНОШЕНІЯ РИМСКИХЪ ПАПЪ ВЪ БОЛГАРСКОЙ ЦЕРКВИ.

(окончаніе)

II.

Покушенія римскихъ папъ къ пріобрътенію въ свое подчиненіе болгарской церкви, вопреки всъмъ усиліямъ ихъ, не удавшіяся при болгарскомъ князъ Михаилъ-Борисъ, должны были показать имъ всю несостоятельность расчетовъ ихъ на это, и они дъйствительно оставили свои понытки къ покоренію ея подъ иго своей власти, и притомъ на долгое время (1). Правда, Болгарія входила въ сношенія съ Римомъ при Сумеонъ Борисовичъ и при Петръ Сумеоновичъ; но это были сношенія политическія и притомъ самыя

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Сохранился, впрочемъ, еще одинъ отрывокъ изъ письма папы Іоанна къ Михаилу-Борису отъ 882 года. Вотъ онъ: «если вы принимаете нъкоторыя таинства отъ отлученныхъ нами; то хотя и отвергли вы идолопоклонство, однако остаетесь неправославными, схизматиками». Epist. CCCLXIX in Patr. curs. compl. tom. CXXVI. col. 959.

непродолжительныя (1). Затымъ Болгарія до конца XII выка оставалась спокойною отъ притизаній епископовъ римскихъ, сблизившись съ Грецією еще болье, когда подпала подъ власть греческихъ императоровъ.

Паденіе болгарскаго царства, изнемогшаго отъ внутренняго безсилія, началось при Петръ Сумеоновичь, а совершилось при сынъ его Борисъ. Въ 971 году болгаре были разбиты при Адріанополь и Преславъ Іоанномъ Цимисхіемъ: Борисъ взять въ плънъ, а братъ его Святославъ

<sup>(1)</sup> Посль Михаила-Бориса царемъ Болгаръ былъ провозглашенъ сынъ его Сумеонъ: дотолъ ни одинъ славянскій государь не носиль титула «самодержца», который, соотвътствуя римскому impe= rator, употреблялся еще только императоромъ константинопольскимъ, да коронованнымъ въ Римъ главою западной имперіи; но Сумеонъ не усомнился принять наименованіе самодержца. Впрочемъ, чтобы узаконить и освятить императорскій титуль, нужно было церковное благословение и вънчание, а какъ въ то время императорское достоинство сопряжено было съ двумя столицами римскаго міра, Римонъ и Константинополемъ, то совершать этотъ обрядъ могли только папа и патріархъ константинопольскій. И вотъ Сумеонъ возобновляеть давно прерванныя сношенія съ папою. Было, конечно, странно и неправильно, что онъ искалъ духовнаго освящения своему царскому достоинству не отъ константинопольскаго патріарха, а отъ римскаго первосвященника; но патріархъ не рышиль бы візнчать Сумеона противъ воли своего государя, а папа, напротивъ, могъ съ радостно внять желанію Сумеона, которое, повидимому, соответствовало его собственнымъ видамъ на вселенское господство, и Сумеонъ върно не преминуль льстить этимъ видамъ. Онъ достигъ своей цели: папа прислалъ новому царю болгарскому императорскій візнецъ и свое патріаршее благословеніе. Есть сказаніе, что Петръ Сумеоновичь входилъ въ сношенія съ папою Мариномъ II чрезъ одного монаха, которымъ былъ, по всей въроятности, епископъ Мадалбертъ, посланный папою къ Хорватамъ на Сплетскій соборъ. Извъстно, что Мадалбертъ, по приказанію папы, посътиль Болгарію еще при жизни Сумеона съ цълію устранить несогласія между нимъ и хорватами. Онъ и былъ, въроятно, въ Болгаріи при воцареніи Петра, который, вступивъ на престоль мимо старшаго брата и находясь еще въ разрывъ съ Константинополемъ, искалъ конечно у него освящения своему сану.

осажденъ въ Доростоль, и, наконецъ, принужденъ былъ подписать миръ на условіяхъ, выгодныхъ для грековъ. Болгарія, отъ Филиппополя до Дуная, оставалась въ рукахъ Византіи. Сильный гарнизонъ оставленъ былъ въ Доростолъ и въ Преславъ; Преславъ былъ наименованъ Іоаннополемъ. Болгарія, какъ покоренная область, подчинена была греческимъ правителямъ. Цимисхій, возвращаясь въ Царьградъ, везъ съ собою болгарскихъ царевичей. Передъ ствнами столицы встратиль побъдителя ликующій народь съ драгоцвиными вънками и жезлами. Такъ кончилось на время самостоятельное существованіе государства болгарскаго! Оно вошло въ составъ византійской имперіи, и стало жить съ своею митрополією одною жизнію, какъ политическою. такъ и духовною (1).

Такое положеніе Болгаріи продолжалось до 1186 года, когда Асънь и Петръ, потомки древнихъ царей, первые провозгласили ея независимость, и когда потомъ третій братъ ихъ Іоаннъ І Асънь возвратилъ ей прежнюю самостоятельность и могущество. Возстановленное Асънями царство утвердилось между Гемомъ съ одной

<sup>(1)</sup> По такой близости Болгаріи къ Греціи, болгарскіе святители иногда вмѣстѣ съ константинопольскими писали противъ латинянъ. Таковъ былъ напр. Левъ, архіепископъ охридскій, жившій въ половинѣ XI вѣка и обличавшій западную церковь въ отступленіи отъ древнихъ постановленій вмѣстѣ съ Михаиломъ Келураліемъ (1057 г.). Vid. Patr. curs. compl. tom. CXLIII. col. 744—769. 793—798. Epist. 1. et c.—Annal. Bar. tom. XVII. pag. 81—83. num. XXIII—XXXI. pag. 92—94. num. X—XV.

стороны и Дунаемъ съ другой. Для Болгарін настала новая пора, новая жизнь, которая сосредоточилась теперь въ столицъ болгарскаго государства, въ Терновъ, куда былъ перенесенъ изъ Охриды и главный епископскій престолъ. Когда такимъ образомъ развернулись вновь силы Болгаріи, Іоаннъ I Асьнь поставиль для себя задачею-доставить ей достаточную прочность политическую, даже первенство на всемъ иллирійскомъ полуострова, и церковную самостоятельность. Въ этихъ видахъ онъ ръшился вънчаться императорскою короною, найти надежваго союзника въ одномъ изъ сильнъйшихъ владыкъ запада, и учредить независимое болгарское патріаршество. Оставалось ръшить, у кого просить благословенія на царство и согласія на учрежденіе патріаршества: у цареградскаго ли патріарха, или у римскаго папы? Но патріаржъ цареградскій никакъ не могъ исполнить желаніе Іоанна, потому что не могъ дъйствовать вопреки выгодамъ имперіи, а дворъ цареградскій въ то время болье, чъмъ когда-либо, расходился въ двлахъ съ Болгаріей, почиталъ ее своимъ врагомъ, и, не въ состояни бывъ бороться въ открытомъ полв, старался всвми силами распространять несогласія и крамолы въ самомъ Терновъ. Напротивъ, римскій папа могъ исполнить желаніе Іоанна съ удовольствіемъ, потому что оно согласовалось съ его собственными видами. Самъ Іоаннъ ни въ комъ, кромъ папы, не могъ найти лучшую опору для.

своего престола. Въ это время папою быль Иннокентій III. Никогда еще папство не находилось на такой высокой степени могущества и силы, какъ при Иннокентіи; теперь оно достигло послъдней степени своего развитія, почти осуществило идею вселенского господства. Въ присвоенномъ себъ качествъ исключительнаго намъстника Христова и духовной главы христіанства, Иниокентій раздаваль престолы государямь и двигаль изъ Ватикана цълою Европою. Такую силу признавала въ папъ почти большая часть христіанскаго міра; его благосклонностію дорожили, его дружбы искали всъ сильные государи Европы, и всв думали, что только онъ можетъ раздавать королевскіе вънцы и благословлять на царство. Повелъвая огромными войсками, Иннокентій могъ быть самымъ върнымъ союзникомъ и самымъ опаснымъ врагомъ, особенно для Іоанна, государя болгарского, потому что крестоносное воинство папы, овладъвъ византійского имперіею, угрожало Болгаріи ежеминутною опасностію. И не естественно ли было Іоанну войти въ хорошія сношенія съ владыкою крестоносных войскъ, если только онъ желалъ спокойствія своему государству и прочности своему трону (1)? И къ кому было обратиться ему съ просьбою о ко-

<sup>(1)</sup> Іоаннъ вступилъ на престолъ мимо малольтнихъ дътей брата своего Асъня—Іоанна и Александра. Греки, недовольные непоморностію Іоанна, стали поддерживать права престолонаслідія въ пользу малольтныхъ сыновей Асъня, племянимовъ Іоанна.

ронъ императорской, какъ не къ Иннокентію, тъмъ болъе, что Іоаннъ почиталъ себя потом-комъ одной изъ благороднъйшихъ и знаменитыхъ фамилій римскихъ?

Уже нъсколько разъ Іоаннъ Асънь отправдялъ пословъ въ Италію; но они не могли довхать до Рима. Узнавъ объ этомъ, Иннокентій послалъ къ Іоанну въ Болгарію (1199 г.) легата Доминика Брундузія съ письмомъ, въ которомъ рекомендовалъ ему своего легата и выражаль полную готовность исполнить все, чего только онъ пожелаетъ отъ римскаго престола. При этомъ папа очень кстати съумълъ польстить Іоанну и задъть его, такъ сказать, за самую живую струну. Онъ писалъ: «узнавъ, что предки твои происходять отъ благородной фамиліи города Рима и что ты какбы въ наслъдство отъ нихъ получилъ и благородную кровь и искреннее благогованіе, оказываемое тобою апостольскому престолу, мы давно уже хотвли послать къ тебъ нашихъ легатовъ съ апостольскими нашими посланіями, но, занятые различными церковными дълами, доселъ не могли исполнить свое намъреніе» (¹).

Нельзя не признать, что Иннокентій дъйствоваль въ этомъ случав со всею ловкостію хитраго политика. Онъ говорить въ своемъ посланіи

<sup>(1)</sup> Reg. Innocent. III. lib. II. col. 825. Epist. CCXLVI. in Patr. curs. compl. tom. CCXIV.

такъ просто, такъ умъренно; не высказываетъ никакихъ требованій, выражаетъ только желаніе «соединить во едино всъхъ чадъ апостольскаго престола, разсвянныхъ по вселенной». А какое сильное вліяніе произвело это посланіе на Іоанна и на всъхъ его приближенныхъ! Посланіемъ своимъ Иннокентій хотвлъ только расположить къ себъ болгаръ, а дальнъйшія дъла въ Болгарія предоставиль уже легату Брундузію, давъ ему на этотъ разъ особую инструкцію. И легатъ очень искусно выполниль возложенное на него папою порученіе; своею ловкостію, краснорвчіемъ онъ увлекъ не только Іоанна, но и предстоятеля терновской церкви, архіепископа Василія, и многихъ придворныхъ. Архіепископъ Василій писаль потомъ къ папъ: «когда мы увидъли и услышали легата Брундузія, то возблагодарили Бога, что не презрълъ насъ смиренныхъ и недостойныхъ рабовъ своихъ, ищущихъ и жаждущихъ благодати и благословенія св. вселенскаго и апостольскаго престола» (1).

Въ отвътъ на посланіе Иннокентія, Іоаннъ благодариль его, что онъ вспомниль о его про- исхожденіи отъ римлянь, взыскаль его, смиреннаго раба, и желаетъ соединить во едино всъхъ чадъ апостольскаго престола, и просиль, чтобы онъ, «святьйшій отецъ и папа», дъйствительно

<sup>(1)</sup> ibidem lib. V. col. 1116. Epist. CXVII. Raynald. ann. 1202. num. XXXIV.

присоединилъ народъ болгарскій къ св. римской церкви, какъ къ матери; просилъ далве прислать ему императорскую корону, объщаясь исполнить, въ благодарность за это, все, что только будеть угодно папв потребовать отъ него (1). Вивств съ Іоанномъ изъявлялъ полную преданность римскому престолу одинь изъ первыхъ министровъ Болгаріи, Беллота, который и отъ себя ходатайствоваль у Иннокентія объ исполненін просьбы государя, просиль молитвъ святвёшаго отца и владыки и поручаль его покровительству себя, жену, дътей и весь свой домъ (3). Еще съ большею, повидимому, преданностію напъ писалъ архіепископъ Василій; онъ называль себя смиреннымъ и покорнымъ рабомъ папы, а по званію духовнаго пастыря болгарскаго народа, -- писаль къ нему отъ лица всей своей паствы (3). По прибыти легата Брундузія въ Рамъ, Инновентій не замедлиль отправить въ Болгарію новаго легата Іоанна капеллана, уполномочивъ его преобразовать болгарскую церковь, т. е.

<sup>(1)</sup> Reg. Innocent. III. lib. V. col. 1112—1113. Epist. CXV.

<sup>(2)</sup> ibidem. col. 1116 Epist. CXVIII. Письмо это озаглавлено такъ: Ego, Bellota princeps, nimis peccator, adoro majorem sanctitatem vestram superexaltatam universo mundo. Annal. Eccl. Bzov. tom. XIII. pag. 96. num. XI.

<sup>(3)</sup> Reg. Inn. III. lib. V. col. 1115—1116. Epist. CXVII. Honoratissimo et sanctissimo summo pontifici papae, писатъ Bacunit, ego Basilius, indignus archiepiscopus sanctitatis vestrae et pastor de Zagora, salutem, gaudium, et adorationem mitto vobis, tanquam patri nostro spirituali.... Quamvis non possimus vos corporaliter adorare, vos tamen spiritualiter adoramus.

распространить въ ней латинство со всами его обрядами (1). Въ знакъ зависимости болгарскаго архіепископа отъ римскаго престола, Иннокентій послаль Василію съ легатомъ паллій, митру в перстень. Вмъстъ съ тъмъ напа предписалъ своему легату утвердить Василія въ епископскомъ достоинствъ, взять съ него клятву въ неязмънной върности римской канедръ, утвердить Іоанна на престоль и освятить его власть отъ лица папы. Іоаннъ искалъ отъ папы главнымъ обравомъ не благословенія на царство, а королевскаго вънца; но Иннокентій быль не таковь, чтобы тотчасъ же, по первому слову Іоанна, надать на его голову императорскій вънецъ; ибо видълъ. что этимъ случаемъ можетъ упрочить власть свою надъ Болгаріею. Онъ хотель напередъ увъриться, дъйствительно ли желаетъ Іоаннъ подчиниться его престолу; мало того, если будеть возможно, взять съ него торжественную клятву въ послушани и покорности римской церкви. Поэтому онъ даль приказание легату узнать въ Болгаріи, точно ли нъкоторые предшественники Іоанна получали изъ Рима императорскіе вънцы отъ папъ, какъ писалъ объ этомъ Іоаннъ (1), н



<sup>(1)</sup> Кромѣ того, папа наказалъ легату, чтобы по его распоряжению впредь въ Болгаріи посвящали во всѣ священныя степени только римско-католическіе епископы, сосѣдственные, или находящіеся въ самой Болгарів.

<sup>(2)</sup> Онъ дъйствительно писалъ папъ, что желаетъ получить корону по примъру предшественниковъ своихъ, напр. Петра, Самуила и др., но о томъ, что они получали корону изъ Рима, не говоритъ.

если получали, то уговориться съ нимъ объ условіяхъ, на которыхъ возможно исполнить это первосвященнику Рима. А чтобы успокоить Іоанна, Иннокентій писалъ ему, что онъ только на время отлагаетъ коронованіе его, потому что еще не вполнъ увъренъ въ совершенной преданности его римской церкви; при чемъ указывалъ на непостоянство болгаръ при Михаилъ-Борисъ и его преемникахъ, и объщался немедленно исполнить его желаніе, какъ скоро узнаеть отъ своего легата, что князь дъйствительно подчиняется римскому престолу со всемъ своимъ народомъ. Между тъмъ, доказывая Іоанну главенство римской церкви во всемъ мірв, Иннокентій убъждалъ его къ полному и совершенному подчиненію этой церкви, «къ каковому подчиненію онъ даже обязанъ былъ, по словамъ папы, тъмъ самымъ, что происходилъ отъ благородной крови .«Тналми

Подробнъе раскрылъ Иннокентій ученіе о своемъ главенствъ въ церкви въ письмъ къ архіенископу Василію. «Такъ какъ сказанное блаженному Петру: и ты нъкогда обращся утверди братію твою, сказано въ лицъ его и намъ, его преемникамъ: то мы должны заботиться и дъйствительно заботимся о спасеніи и единеніи съ церковію всъхъ, даже самыхъ отдаленныхъ нашихъ соепископовъ. Если церковь есть одно тъло, какъ говоритъ Апостолъ: всть мы едино тъло еслы о Христь; то конечно у одного

твла не можеть быть несколько главь, но посль Господа — только тотъ глава церкви, кого самъ Онъ следаль своимъ наместникомъ и назваль главою, сказавъ апостолу Петру: ты нарегешися Кифа, что значитъ Петръ и глава. Слъдовательно, если ему только Господь Іисусъ Христосъ поручилъ пасти овецъ, то тотъ не принадлежить къ стаду Христову, т. е. къ Его церкви, кто не признаетъ Петра главою и пастыремъ. Посему мы, недостойные намъстники Христовы и преемники первоверховнаго апостола, имъя отеческую любовь къ болгарской церкви, радуемся и хвалимъ твое благоразуміе, что признаешь главенство апостольского престола и жаждешь благословенія отъ истинной и ской церкви». Затъмъ Иннокентій настоятельно уже требуеть отъ Василія, чтобы онъ постоянно признавалъ папу вселенскимъ главою, постоянно оказываль благоговъніе его престолу и римской церкви, чтобы вслъдствіе этого приняль его легата, какъ самого папу, и неизмънно сохранялъ и соблюдаль все, что легать постановить въ Болгаріи, и чтобы и вся паства его ненарушимо исполняла всв постановленія римскаго престола, «потому что, говорить папа, тв, кои имъють происхождение отъ римлянъ, должны принимать всъ постановленія римской церкви» (1).

<sup>(1)</sup> Reg. Innocent. III. lib. V. col. 1116—1118. Epist. CXIX.

Отправившись изъ Рима съ посланіями и съ подарками отъ папы, Іоаннъ капелланъ на пути въ Болгарію долженъ быль, по приказанію папы, вавхать сначала въ Босну, а потомъ остаться на нъсколько времени въ Венгріи. Между тъмъ въ Болгаріи уже давно ожидали его прибытія, и нетерпъливый Іоаннъ, предполагая, что Иннокентій или не получиль его письма, или отказадся короновать его, ръшился наконецъ отправить въ Италію самого Василія съ твиъ, чтобы онъ тамъ лично выпросиль у Иннокентія императорскую корону для него, а для себя - рукоположеніе въ санъ патріаршій. Въ тоже время патріархъ и императоръ, какъ скоро узнали, что дълалось въ Болгаріи, предложили Іоанну чрезъ пословъ вънчать его на царство и посвятить Василія въ патріарха, умоляя только не нарушать общенія съ греческою Церковію и не измънять православію (1). Но греческихъ убъжденій не послушали въ Болгаріи, и Василій отправился въ Римъ, съ великольпною свитою, въ іюль 1203 года. Онъ везъ съ собою письмо и богатые подарки отъ императора первосвященнику Римазолото, серебро, драгоцвиныя матеріи и самыхъ лучшихъ муловъ. Въ письмъ къ Иннокентію Іозниъ называлъ его святъйшимъ владыкою и вселенскимъ патріархомъ; просилъ ради блаженнаго Петра прислать въ Болгарію кардиналовъ,

<sup>(1)</sup> ibid. lib. VI. col. 155. 156. Epist. CXXII.

чтобы они вънчали его на царство и учредили въ его земль патріаршество, объщаясь остаться послъ этого рабомъ римскаго престола на всю жизнь; писаль далве, что онь посылаеть въ Римъ Василія въ знакъ своего рабскаго поклоненія. «Отъ этого, говорить онъ, удерживали меня греки; но я прибъгаю къ твоей святынь, потому что хочу быть рабомъ св. Петра и твоимъ. Я, императоръ болгарскій, понимаю, что ты имъешь отъ Бога власть вязать и ръшить, подобно блаженному Петру, которому сказалъ Господь: и дамъ ти клюги царства небеснаго: и еже аще свяжеши на земли, будеть связано на небесъхъ: и еже аще разръшиши на земли, будеть разръшено на небесъхъ (Мато. 16, 19). Въ лицъ блаженнаго Петра даровалъ Господъ эту власть и тебв, такъ что кого ты разрышинь, тотъ будетъ разръшенъ, а кого ты свяжешь, тотъ будетъ связанъ» (1). Такъ, повидимому, привлекалъ Іоанна Римъ и престоль римскаго первоевященника! Но ужели онъ въ самомъ двлъ искренно признавалъ первосвященника этого своимъ духовнымъ владыкою и главою Церкви?! Дальныйшія обстоятельства дыла покажуть намы это.

Архіепископъ Василій довхаль уже до Дураццо (въ Албаніи); только Адріатическое море отдъляло его отъ Италіи, и онъ готовъ быль

<sup>(1)</sup> ibidem.

състь на корабль, какъ вдругъ былъ схваченъ албанскими греками, которые, узнавъ о цъли его путешествія, подъ угрозою смерти требовали оть него, чтобы возвратился въ Болгарію. По совъту латинскаго духовенства города Дураццо, Василій остался на время въ одномъ латинскомъ селеніи, неподалеку отъ Дураццо. Отсюда онъ успълъ переслать въ Римъ съ Константиномъ пресвитеромъ и Сергіемъ письмо своего государя. Однако Василію недолго привелось прожить здъсь: чрезъ нъсколько времени Іоаннъ увъдомилъ его о прибытіи въ Терново папскаго легата Іоанна, и просиль поспъшить въ Болгарію. Въ началъ сентября Василій видълся уже съ Іоанномъ, который передаль ему письмо отъ паны. «Получивъ отъ Іоанна письма ваши, писалъ Василій къ папъ, я прочель ихъ. Душа моя наполнилась неизреченною радостію, и, простирая руки къ небу, я благодарилъ Бога, что посътилъ народъ свой владыка и отецъ нашъ блаженный папа, ищущій заблудшую овцу, чтобы возвратить ее въ свое святое стадо» (1).

8 сентября, въ праздникъ рождества пресвятыя Богородицы, происходило торжественное богослужение въ соборномъ терновскомъ храмъ. Папскій легатъ торжественно, въ присутствіи императора, вельможъ и народа, вручилъ архіепископу Василію, по западному обычаю, паллій,

<sup>(1)</sup> Reg. Inn. III. lib. VII. col. 288. 289. Epist. V.

митру и перстень, нарекъ его примасомъ болгарской церкви; потомъ рукоположилъ, по западному же обычаю, двоихъ митрополитовъ, подчинивъ ихъ примасу, въ знакъ его высшей духовной власти. Затъмъ съ такою же торжественностію императоръ, примасъ Василій, два новопосвященные митрополита и многіе важные сановники въ присутствіи легата клялись въ върности и преданности римскому престолу, обязываясь соблюдать всъ постановленія западной церкви и признавать папу главою всего христіанскаго міра. Въ память этого событія Іоаннъ издаль золотую буллу, въ которой свидътельствоваль предъ всёми, что онъ никогда не отступитъ отъ повиновенія римскому престолу.

Нать сомнанія, что Іоаннъ издаль такую буллу единственно для того, чтобы уварить папу въ своей преданности оффиціальнымъ документомъ. Сдалаться самодержавнымъ и ванчаннымъ государемъ, поставить Болгарію на возможно-высшую степень величія и образовать изънея отдальный патріархатъ—вотъ задушевныя мысли и стремленія Іоанна!

Въ началъ 1204 года Іоаннъ отправилъ въ Римъ съ легатомъ богатые дары, и епископа болгарскаго Власія, для засвидътельствованія предъпапою почтенія и преданности отъ всего болгарскаго народа и отъ императора. Замъчательны письма, отправленныя теперь къ Иннокентію Іоанномъ и Василіемъ. Первый просилъ и умолялъ

«СВЯТВЙШАГО ВЛАДЫКУ И ВСЕЛЕНСКАГО ПАПУ, ВОЭСВдающаго на престоль блаженнаго Петра. владыку и отца своего, первосвященника, занимаюшаго апостольскій престоль св. римской церкви, и правителя всей вселеннной», сдълать Василія патріархомъ великой терновской церкви, слать ему патріаршій жезль и всь принадлежности этого высокаго сана, навсегда учредить въ Болгаріи патріаршество, предоставить на будущее время болгарскимъ епископамъ самимъ избирать и посвящать патріарха, дозволить совершать муропомазаніе надъ крестившимися въ великой терновской церкви и прислать для этого муро, и наконецъ прислать ему царскій скипетръ, діадему и золотую буллу въ знакъ его коронованія отъ апостольского престола, чтобы она навсегда сохранилась въ терновской церкви. «Если ваша святость исполнить все это, заявляль Іоаннь, то вы можете считать насъ со всемъ нашимъ домомъ и со всеми нашими подданными, болгарами и валахами, избранными чадами св. римской церкви» ('). Архіепископъ Василій, будто неопытный, только что рукоположенный пастырь, просиль Иннокентія научить его управленію стадомъ, полученнымъ отъ Бога и отъ папы, устроить

<sup>(1)</sup> ibid. col. 290—292. Epist. VI. Іоаннъ выражаль въ своемъ письмъ такую преданность папъ, что даже предоставляль на его волю распредъление границъ между Болгариею и Венгриею, изъ-за которыхъ онъ спорилъ съ королемъ венгерскимъ, и объщалъ признать справедливымъ велкое решение его по этому делу.

въ его паствъ церковный порядокъ, наставить, какъ крестить и муропомазывать (1), прислать малліи для новопоставленныхъ митрополитовъ и, въобще, сдълать все, что только будетъ нужно. «Во всемъ наставляй насъ погибающихъ», выражалоя Василій (2).

Считаемъ лишнимъ говорить, какъ быль радъ Иннокентій, когда получиль изъ Болгаріи письма такого содержанія, и когда ему была представмена булла Іоанна. Теперь онъ могъ увариться. что наконецъ болгарская церковь подъ его властно, что онъ можеть распоряжаться ею и винсать ее въ списокъ римскихъ епархій. Теперь онъ могъ требовать отъ Іоанна и Василія соверпленнаго преобразованія церкви болгарской по римско-католическимъ обрядамъ; и первый примевръ своего самовластія показаль Иннокентій на Власів, когда тотчась же, по прибытіи его въ Римъ, вельлъ троимъ латинскимъ епископамъ, въ своемъ присутствін, муропомазать его, Власія, но обряду римской церкви, подтвердивъ ему, чтобы отсель навсегда въ Болгарін совершаемо было при рукоположении епископовъ муропомазаніе. Теперь Иннокентій ръшился короновать Юанна болгарскаго, въ полной увъренности, что возлагаетъ императорскую корону на голову

Digitized by Google

<sup>(</sup>¹) Православные греки, узнавъ объ измінів Іоанна и Василія православію, перестали присылать болгарамъ св. муро.

<sup>(2)</sup> Ніжеторые епископы и митрополиты болгарскіе и отъ себя просили Инновентія о приодыли виз паллія.

мокорнаго сына римской церкви, върнаго слуги папскаго престола, и въ марть тогоже (1204) года послаль въ Болгарію пардинала Льва съ украшеніями (1) для императора и съ царскими епископскими для Василія. Но Иннокентій не согласился еще на возведение Болгаріи на степень патріархата. Мало того; онъ старался даже огравичить и прежил права самостоятельного архіспископа Болгарія. Въ этомъ нельзя не видъть хитрой предусмотрительности римскаго первосвященника, который понималь, что при самостоятельномъ патріархъ ему трудно в почти невозможно будеть удержать за своимъ престоломъ болгарскую церковь, и догадывался, можетъ быть, что въ этихъ именно видахъ и хлопоталъ Іоаннъ объ учрежденін болгарскаго патріархата. Между тымь, чтобы успоконть Васнаія и не вооружить противъ себя императора, папа сталъ доказынать имъ, что приматство и патріаршество-одно и тоже, что это только два разныя названія одного сана, и следовательно него никакой необходимости называться. Василію патріархомъ. «Мы по-

<sup>(1)</sup> Въ числь ихъ было знамя съ изображениемъ креста и иличей. Изображения эти Инножентий объяснялъ такъ: сма знамени находится изображение креста и ключей, потому что блажен. Петръ апостолъ понесъ крестъ за Христа и принялъ отъ Него ключи царствія небеснаго. Крестъ съ изображеніемъ распятаго Христа означаетъ то, что Христосъ побъдилъ воздушныя власти и разрушиль державу смерти. Ключи имъютъ двоякое значеніе: различення, т. е. чтобы ты отличалъ добро и зло, свътъ и тму, истинное и ложное, и — власти, чтобы ты всегда поминять начальство того, кому сказано Господомъ: мыт еси Петеръ, и прич.

ставляемъ тебя примасомъ въ парстве болгарскомъ и валахскомъ, писалъ Иннокентій Василю. и даемъ церкви терновской всв права приматства, постановляя, чтобы ты и преемники твои управляли всеми митрополитами и епископами болгарскими и валахскими, и чтобы они тебъ и твоимъ преемникамъ оказывали послушание и почести, приличныя примасу, примявъ во внимание то, что у насъ эти два званія, примаса и патріарка, означаютъ почти одно и тоже, и различаются только какъ имена» (1). Въ тоже время напа ограничиваль власть болгарскаго примаса, жотя онь предоставляль Василію и его преемникамъ право благословлять, помазывать и короновать царей болгарскихъ, рукополагать митронолитовъ и епископовъ; но право давать имъ паллін оставляль за римскимъ престоломъ, позволивъ Василію раздавать лишь другія епископскія украненія. Иннокентій требоваль, чтобы каждый вновь избранный епископь, получивъ посвящене, или светь лично отправлялся въ Римъ ва полученіємъ паллія, или посылаль за нимъ особыть пословь, и потомъ предъ принятиемъ налия произносиль клятву въ върности римской перкви и ел первосвященних. По словамъ Иннокентія, въ Болгарін не было ни одного истиннего, православняго христівнина, потому что весь народъ болгарскій преццень и муропомалив не-

and the term of the property of the second

<sup>(1)</sup> Reg. Innocent. III. lib. VII. col. 280—282. Epist. II.

24 KOLHEBIMEL CHECK OCHAMIE EL CRETITO HERRAMEL, ELO HIMBдошими ни епископской благодати, ни священинческаго поставленія; епископы же я священники не имъють благодати Божіей потому, что не получали при своемъ рукоположении свищеннаго помазанія. На этомъ основаніи папа TPEGYETT. чтобы всв православные христіане болгарскіе были перекрепцевы и снова помазаны св. муромъ, чтобы съ этого времени муропомазание надъ креи мположия олько индо нькицового симокопъ притомь по уставу римской церкви, номазул только чело и темя, а священники помазывали только елеемъ передъ крещенемъ, чтобы была помязываеми муромъ рука у тахъ, ком посвяникотся въ пресвитеры, и рука и голова у твих, кои посвящаются въ еписковы. «Такъ содержить, говорить папа, церковь не только по заповъди Господней, но и по примъру анестодовъ», и далъе представияеть изречения свящ. Писанія и примъры съ объясненіемъ, почему посвищаемому въ спискота должно помазывать голову и руку; а посвящаемому въ пресвитераодну руку. Чтобы таканъ образомъ освяжить и узаконить всю болгарскую ісрархію, Инновентій предлагаеть прежде всего самому Василію принять св. муропомазаніе оть кардинала Льва; нотомъ, когда получить онъ дары Св. Дука, порупаеть ему помазать торжественно всяхъ архіереевъ и епископовъ; послъдніе должны уже совершить муропомажніе надъпресвитерами, строго

соблюдая при этомъ всв обряды римской цер-

Относительно архіепископа Василія Имнокентій могь расчитывать, что онь исполнить теперь его требованія; но прочее болгарское духовенство и народъ болгарскій могли не принять ихъ. Папъ необходимо было расположить въ свою пользу духовенство Болгаріи, и вотъ Иннокентій посылаеть съ легатомъ палліи для епископовъ и нъкоторые знаки отличія для прочихъ духовныхъ, просить ихъ достойно принять легата, съ готовностію исполнить все, что онъ предложить имъ; представляеть опасное положеніе болгарской церкви, отдалившейся оты единаго стада Господня; доказываеть, какъ необходимо имъ присоединиться къ римской церкви, и какъ съ своей стороны римскій престоль, желая собрать чадъ Христовыкъ во едино, якоже кокошъ собираетъ птенцы своя, желаетъ присоединить и ихъ къ стаду Господа. Съ другой стороны, Иннокентію необходимо было привлечь на сторону Рима, его учрежденій, народъ болгарскій. Для этого Инновентій придумаль подавить въ немъ сознание народности своей, равувърять его въ томъ, что опъ принадлежить къ великой семьв славянь и внушить ему уввренность въ томъ, что предви его-благородные рвыляне. Выпишемъ нъсколько строкъ изъ посланія

<sup>(1)</sup> ibidem col. 282—287. Epist. III.

Иннокентія, характеризующих его политику. «Мы, писаль онь, особенно заботимся о болгарахъ, особенно печемся о приведении ихъ къ единенію съ римскою церковію, потому что народъ болгарскій не только приняль православную въру отъ мпостольского престола, но происходить отъ крови римлянь, слъдовательно особенно близокъ къ намъ, близокъ и по плоти и по духу. А такъ какъ народъ болгарскій происходить отъ римлянъ; то мы, за которыхъ, какъ за пресмни ковъ блаженнаго Петра, молился Господь, да не оскудветъ въра наша, но да утвердимъ мы въ ней братій своикъ, особенно желаемъ утвердить народъ тотъ въ православной върв и въ преданности апостольскому престолу. Посему увъщеваемъ васъ принять нашего легата какъ насъ самихъ, и принять отъ него все, что онъ предложить вамъ. Хотя вы были блуждающія овцы, но такъ какъ вы обратились теперь къ пастырю и блюстителю душъ ващихъ, которому Госнодь поручиль управление и начальство надъ всею церковію, то сладуйте его ученію. Убаждаемъ также васъ оставаться твердыми въ благоговънія къ апостольскому престолу» (1).

Кардиналъ Левъ вхалъ въ Болгарію чрезъ Сербію и Венгрію. Въ посладней его приняли съ больщими почестями; но когда король узналъ, что онъ вдетъ короновать болгарскаго государя,

<sup>(1)</sup> Ibid. col. 281. 292. 294. Epist. VII. IX. XIII.

его врага, то даль тайное приказаніе схватить легата на границъ государства и не пускать его въ Болгарию. Уже одинъ Дунай отдвляль легата папскаго отъ Болгаріи, и послы Іоанна готовы уже были встрытить его на противоположномъ берегу, какъ вдругъ онъ вивств съ Власіемъ былъ. схваченъ и заключенъ въ замокъ. Венгерцы требовам отъ него, чтобы предварительно рвшель спорь о границахь между болгарскимъ и венгерскимъ королями. Легатъ отвъчаль, что онъ не можетъ этого сдвлать, потому что посланъ не для мірскихъ двлъ, и что болгарский государь еще не связанъ духовными узами съ римскимъ престоломъ. Но его не слушали, усилили надзоръ за пленниками, а графъ замка издаль приказъ, которымъ, подъ страхомъ смерти, запрещалось оказывать имъ какую бы то ни было услугу. Насполько времени кардиналь и епископъ болгарскій содержались подъ самою крыпкою стражею; домъ, въ которомъ они жили, окружали триста воиновъ. Между твиъ кардиналъ успълъ уже сообщить о своемъ приключеніи въ Римъ, и Иннокентій немедленно отпрачрезвычайнаго посла къ Владиславу съ инсьмомъ, въ которомъ укораль его за невърность римскому престолу въ самыхъ сильныхъ выражениять. «Увы, увы, возлюбленный сынъ»! восклицалъ папа. «Гдв твое царское смиреніе? гдъ твоя въра православная? гдъ твое особенное благоговъніе? гдв твоя преданность намъ и св.

римской церкий? Поблекъ величольшный щевть, золото превратилось въ изгары! Впрочемъ, мы твердо увърены, что ты исправиль допущенную тобою ошибку, и изъ любви къ намъ заменишь обиду почестями, оскорбление милостию» (1). Король писаль въ свое оправданіе, что Іоаннъ не уступаеть ему накоторыхь владаний, и что ему досадно видеть императорскую корону на головъ своего врага, тъмъ болъе, что онъ не имъетъ ея самъ. Иннокентій тотчась же ответель на письмо Владислава, просиль, умоляль его отпустить легата Льва, объщался прислать ему корону в даже сдълать Іоавна его вассаломъ (3). Наконецъ, послъ продолжительного плвна кардиналь съ его свитою и Власій епископъ были. освобождены и прибыли въ Болгарію. Здъсь ваэначенъ былъ день дли муропомазанія Василія и другихъ болгарскихъ архіепископовъ и еписконовъ. Въ велякой терновской церкви, передъ началомъ богослуженія, кардиналь Левъ благоеловиль примаса Василія, совершиль надъ нимъ муропомавание по латинскому обычаю, помававъ голову и руку. Какъ получивший еписконскую благодать и благословение отъ римскаго престола, Василій, въ знакъ этого полномочія и поприказанію папы, совершиль муропомазаніе надъ двумя митрополитами, рукоположенными син Ісан-

<sup>(\*)</sup> ibidem. col. 410. 411.

<sup>(2)</sup> ibid. col. 413. 414.

этимъ митрополитамъ римскіе паллін и митры. Затьмъ примасъ Василій, всв присутствовавшіе аркіенископы и евисиспы торжественно клались предъ св. свангеліємъ навсегда остаться нерными и покорными римской перкви (1). На другой день посла этой церемоніи происходило ввичаніє короля. При многочисленномъ стеченіи народа и войока кардиналь Левъ во время богослуженія торжественно возложиль на голову Іоанна императорскую корону, вручиль ему царскій свипетръ, державу, священное знамя и провозгласиль его ввичаннымъ императоромъ болгарскимъ и валажскимъ. Коронованный Іоаннъ вторично произ-

<sup>(1)</sup> Форма этой клятвы следующая: «Я (Василій, архіепископъ терновскій, примаєть всей Болгарін и Валахіи), отъ сего часа навсегда буду въренъ и покоренъ блаженному Петру, святому рамокому апостольскому престолу, владыкь моему папь Иннокентію III и всьмъ его преемникамъ. Не буду участвовать, ни дъломъ, ни словомъ, ни намъреніемъ, въ замыслахъ противъ ихъ живи; папство римское, почести, достоинство и права св. апостольскаго престола буду защищать противь всёхъ, доколе буду въ силахъ и здоровъ. Когда позовутъ на соборъ, приду, если только не встретится никакого препятствии. Каждое четырежлетие буду посъщать праги апостоловъ или лично, или чрезъ своего нунтія; легатовъ апостольскаго престола буду принимать съ честію и номогать имъ во всемь необходимомъ. Если буду рукополагать епископа, буду брать съ него клятву въ томъ, что онъ всегда будеть оказывать благогование и покорность римскому папа и св. римской церкви. Если буду короновать царя болгарского по преву, данному мнъ и моимъ преемникамъ апостольскимъ престоломъ, вожну съ него клятву въ томъ, что онъ навсегда останется преданъ и покоренъ тому, кто будетъ возсъдать тогда на апостольскомъ престолъ, его преемникамъ и св. римской церкви, и что онъ навосгда сохранить въ повиновеніи этому престолу всѣ подда поможеть мнв Богь и сте святое евангеле нынв и во ввки въковъ, аминь». Эту присягу, съ небольшими маменениями, произносили и другіе епископы.

несъ клятву въ върности и полномъ подчинения римскому престолу, и получиль оть кардинала Льва золотую буллу папы, какъ доказательство его дъйствительнаго коронования отъ апостольскаго престола. Въ этой булль, посль довольно общирнаго трактата о своемъ главенствъ, Иннокентій въ следующихъ выраженіяхъ благословдаль Іоанна на царство: «мы, недостойно защимающіе на земль мъсто Того, вмже царіе царствують и господіє господствують; мы, которынъ Господь въ лицв апостола Петра, сказавъ: Азъ молихся о тебъ, Петръ, да не оскудъетъ въра твоя: и ты нъкогда обращся утверди братію твою, даль власть пасти овець Его, слъдовательно и народъ болгарскій, давно уже уклонившійся отъ матери своей; мы, облеченные властію Того, чрезъ кого Самуиль помазаль на царство Саула, поставляемъ тебя царемъ надъ народомъ болгарскимъ, посылаемъ тебъ съ избраннымъ сыномъ своимъ Львомъ, кардиналомъ и пресвитеромъ св. Креста, корону императорскую, скипетръ и діадему, какбы возлагая ихъ на тебя собственными своми руками и принимая отъ тебя клятву въ томъ, что ты навсегда пребудешь покоренъ и преданъ намъ, нашимъ преемникамъ и св. римской церкви и навсегда сохранишь въ такомъ же подчинении и благоговънін къ апостольскому престолу всю страну свою в всъ подчиненные тебъ народы... Познай, возлюбленный сынъ, благодать Божію, данную

тебв материо твоею св. римскою церковію, воздай намъ за все, что мы даемъ тебв, утверди царство твое въ ненамънномъ подчиненіи аностольскому престолу, и ты, при помощи этого престола, достигнень царства славы» (1).

Такимъ образомъ унія повидимому окошчательно была принята въ Терновъ, и православная церковь болгарская подчинена римскому престолу. Іоаннъ торжествоваль свое вънчаніе. Онъ достигъ своей цъли, сталъ самодержавнымъ, коронованнымъ государемъ болгарскаго царства: Кардиналь Левъ оставиль Болгарію. Императоры и примаст отправили съ нимъ подарки папъ. и двоихъ мальчиковъ ивъ: духовнаго званія съ:тьмъ, чтобы они получили воспитание въ римскихъ школахъ и, по окончаніи образованія, одять прибыли въ Болгарію, также письма, въ которыхъ благодарили Иннокентія за его вниманіе и милости въ болгарамъ, Василій, по прежнему, называль себя смиреннымъ рабомъ и покорнымъ сыномъ папы, а папу своимъ отцемъ и господиномъ. святьйшимъ и высокимъ папою. Но Іоаннъ писаль уже не съпрежнимъ униженимъ и покорностно. Въ его словахъ проглядываетъ сознание достоинства коронованнаго владыки. Досель онъ предоставляль все на волю паны, ввъряль ему даже рапредъление границъ госудърства. Теперь онъ только выражаетъ желаніе, чтобы Иннокен-

<sup>(1)</sup> Reg. Innocent. III. lib. VII. col. 277-280. Epist, 1.

тій приняль участіє въ этомъ двяв и заставиль короля венгерскаго удамиться отъ границъ Болгаріи. Далве Іоаннъ просить папу распорядиться, чтобы крестоносцы—латиняне не вторгались въ его владвнія; «если же, продолжаєть онъ, они будуть нападать на мон владвнія й я ихъ прогоню, не вините меня, потому что я свободенъ» (1).

Какъ многознаменательны были последнія слова! Въ накъ ясно высказывается политика Іогина. Достигии цвли своей, Іоаннь даеть уже заметить Инпонентию, что государю болгарскому нужна свобода двиствования. Не задумаль ли уже Асынь выйти изъ чего положения, въ которос поставиль себя, домогансь получить императорекій вынку от папы? Не предвінцала ли ота веокиданно выскаванная разкая мысль переману болье важную во вваимныхъ отношенияхъ Іоанна съ Иннокентіемъ, и не служила ли предвъстіемъ возоращенія независимости болгарской церкви? Въ самомъ двлъ, дружба Томина съ Инножентіемъ была очень непродолжительни; недолго продолжалось и единеніе болгарской церкви съ рамскою. Вызванный на сближение съ папою подитическими обстоятельствами и своими собственными интересами, а отнюдь не искреннимъ желаниять быть въ подчинения у него, юзинъ при другихъ обстоятельствахъ прерываетъ енописия съ нимъ. Войдя въ дружественныя спошенія съ первымъ двигателемъ политическихъ

<sup>(1)</sup> ibidem, col. 551—553. Epist. CCXXX.

стремленій того времени, съ пацею, Іоаннъ сталь нокать вонневой слевы на полъ брани. Храбрый и предприничевый, онь не задумался при первомъ представивниемся случав обратить оружіе даже противъ мнимыхъ друзей своихъ, противъ крестоноснаго воинства Иннокентіева. Можетъ быть, впрочемь, юзынь сталь раскаяваться въ ввивив правослевию и, чтобы загладить этотъ тажелый на душь грвкъ, рвшился подать руку помощи имперів и церкви греческой, находившимся въ это время въ самонъ бъдственномъ положения. По ваяти Константинополя врестоносцами, почти вся восточная имперія сділалась ихъ добынею, и была страшно опустошена. Не менъе тажнимъ бъдствіямъ подверглась и православная церковь греческая. Латнивне хотын онлого заставить грековъ привнать римскаго папу исключите, вынать наместникомъ Христовымъ. Ихъ притъсмения вывели макочецъ прековъ изъ теривнія; произопило всеобщее волетанів. Греки обратились за помощію из Болгарів. . Іданнь Асвиь получиль явивстію объ этомъ на другой годъ после коронованіл своего папскимъ легатомъ, и, немедление собравъ большое войско изъ болгаръ и валаковъ, подступилъ иъ Адріанополю, напаль на Балдуния, разбиль его и взаль въ планъ. Отведши Балдуниа и другихъ планичковь въ Терново, Асань вакановых иль въ обовы и посадиль въ тюрьму. Братъ планнаго императора Генрихъ, ванявшій тогда его масто въ Константинопола,

навъстиль Инновентія о несчастноми положеніи Балдунна, умоляль послать къ Константинополю помощь и убъдить болгарскаго государя отпустить пленинка. Можно представить, какъ изувился Инновентій, получивъ такое извъстіе! Ужели всв его труды подчинить своему престолу Болгарію должны были кончиться ничьмъ, —и еще такъ невыгодно для его видовъ на восточную имперію? Чтобы поправить дало. Иннокентій послаль въ Терново легата съ письмами къ Іовнеу и въ архіепископу Василію. Первому онъвнапоминаль о его прежинкь отвошения къ Риму, о томь, что онь поручиль царство свое покронительству блаженнаго Петра, а тенерь забываеть -келаж и умен ал авобом алкажарды желаніе заботиться о его спокойствін и безопасности отъ всяхъ непріятельскихъ нападеній; убрждаль отпустить Балдуина и заключить съ латинянами мирь, угрожая, въ противномъ случав, вевовможностно противиться крестоносцамъ съ одной, и пенгерцамъ съ другой стороны. Но все было випрасно. Напрасно убъждалъ Иннокентій и Генрима, брата Балдуннова, хлопотать объ освобожденіи брата и о заключени мира съ болгарсвимъ императоромъ. Іоаннъ, оправдывая себя предъ папою, прододжаль въ тоже время двист-BOBATA 38 OARO CE TPERAME, IL HEFTO VIKE HE MOT-Tenede or other or other of the control of

<sup>(1)</sup> Nicet. Choniat. pag. 408. 410. 413. Georg. Acropolit. pag. 12. et in Chron. comp. pag. 118. apprd. Strippe. tom: Ill. pag. 715—719.

бы многаго можно было ожидать отъ Іоанна для государства и для церкви; но онъ умеръ во цвъть лътъ (1207 г.), не успъвъ положить ничего прочнаго въ основъ возродившйеся Болгаріи, и еще менъе успъвъ сдълать въ пользу церкви болгарской.

Мы проследнии попытки папы Иннокентія III нодчинить римскому престолу православную болгарскую церковь; видели, что действительно ему подчинялись и обязывались признавать его всеобщимъ отцемъ и исключительнымъ нам'ястникомъ Христовымъ самъ императоръ, первый архіепископъ, нъкоторые епископы и свътскіе вельможи Болгаріи; знаемъ ири этомъ, что Иннокентій имъль твердую волю, общирный умъ, и быль однимъ изъ первыхъ дипломатовъ своего времени, и невольно приходимъ къ вопросу: имъли ли сношенія Иннокентія съ Іоанномъ и Василіємъ какое нибудь вліяніе на состояніе православія въ Болгаріи, или осталясь безъ важьныхъ последствій для него?

Не отвергая того, что накоторые изъ болгаръ признали главенство папы, мы смъло, однако, утверждаемъ, что латинство не могло слишкомъ распространиться въ народъ болгарскомъ, что оно не могло распространиться далье Тернова. Всъ проповъди, всъ требованія Иннокентія относились главнымъ образомъ къ Іоанну и Василію, которые давали на нихъ повидимому полное согласіе, а между тъмъ о выполненіи ихъ не думали. Далъе, мы видимъ только одного легата съ небольшою свитою въ странъ, твердой

въ православін, приверженной къ нему. Могъ ли онъ ввести здвсь обряды латинской церкви, безъ проповъдниковъ, которые могли бы равойтись для сего по городамъ и селамъ Болгария? Наконегъ, въ то время усилилась въ Болгарін секта Богониловъ. Преемникъ Іоанна, благочестивый Борисъ II, вынуждень быль созвать и созваль (1210 г.) соборъ болгарскихъ пастырей для ослабленія этой секты и утвержденія по поводу ея православія. На этомъ соборъ православіе утверждено было во всей его чистотъ; но опредълени противъ датинскихъ обрядовъ не сдълано на немъ ни одного (1). Ясно, что чрезъ три или четыре года не осталось уже и следовъ латинства даже въ самонь Терновь, гдв происходили васьданія собора; но этого никакъ не могло бы быть, если бы попытки Иннокентія имъли такое вліяніе на народъ болгарскій, какое приписываеть имъ римская церковь.

Латиняне уже насколько лать владали Константинополемь. Но не оставались въ бездъйствии и греки; они готовились на отчанивую борьбу, или умереть, или возвратить свободу. Императоръ Ватаци подняль знамя всеобщаго ополченія и заключиль въ 1234 году союзь съ болгарскимъ государемъ Іоанномъ II Асвнемъ, сыномъ Асвия, возстановителя Болгаріи. Въ следующемъ году они осадили Константинополь, и жотя были разбиты крестоносцами, но скоро

<sup>(°)</sup> Сунодикъ царя Бориса. См. Временник. имп. моск. общ. ист. и др. росс. № 21, отатья Палаузова.

оправились и стали дъйствовать съ большимъ успъкомъ. Счастіе измънило крестоносцамъ. Они **черпъли постоянныя пораженя, отдали грекамъ** большую часть городовъ и были въ опасности навсегда лишиться своего владычества въ восточной имперіи. Тогда первосвященникъ римскій отправляль войска на помощь Константинополю, старался воодушевить крестоносцевъ своими посланіями; но все было напрасно. Наконевъ онъ послалъ (1237 г.) въ Болгарію легата епископа Перузина съ тъмъ, чтобы онъ постарался убъдить болгаръ оставить грековъ и перейти на сторону латинянъ. Въ посланіи къ болгарамъ Григорій IX просиль ихъ принять легата, какъ его самого, и съ благоговъніемъ принять все, что онъ предложитъ имъ; просилъ духовенство болгарское убъждать Іоанна II къ союзу съ латинанами и къ единенію съ римскою церковію, объщая всъмъ отпущеніе гръховъ за содъйствіе въ столь спасительномъ дълъ. Въ своемъ посланін къ Іоанну Григорій старался скловить его въ союзу съ латинянами, представляя ему выгодную сторону этого союза и объщая всевовможныя блага, если только онъ обратится къ римской церкви. «Просимъ тебя, писалъ между прочимъ Григорій Іоанну, помогать императору (латинскому) константинопольскому, чтобы мы могли назвать тебя православнымъ государемъ и возлюбленнымъ сыномъ апостольскаго престола». Въ тоже время Григорій просиль венгерскаго

8

короля Белу принять участие въ этомъ двлв и помочь римскому престолу зависящими отъ вего средствами; писалъ архіепископу колошскому и многимъ другимъ епископамъ Венгріи, чтобы они съ своей стороны посодъйствовали легату Перузину и убъдили Іоанна подчиниться римской церкви. Вслъдъ за посольствомъ Григорій отправиль въ Болгарію и проповъдниковъ, доминиканцевъ и францисканцевъ, учить болгарскій народъ догматамъ западной церкви и располагать его въ пользу крестоносцевъ (1).

Съ одной стороны опасаясь папы и венгерскаго короля, съ другой не слишкомъ бывъ расноложенъ и къ греческому императору (2), Іоаннъ Асвнь принялъ сторону латинянъ и занялъ замокъ Дзурулъ. Но здъсь остановило его раздумье; оставивъ латинянъ, онъ вошелъ въ сношенія съ греками и сталъ принимать въ своемъ государствъ искавшихъ пріюта и защиты отъ притъсненій латинянъ. Легатъ Перузинъ вывхалъ изъ Болгаріи, и, извъстивъ папу о положеніи дълъ на востокъ, остался въ Венгріи въ ожиданіи дальнъйшихъ приказаній изъ Рима (8). Грин

(2) Нужно сознаться, что и восточные императоры не благопріятствовали развитію славянской народности въ Болгаріи и не ръдко старались ослаблять ее.

<sup>(1)</sup> Gregor. lib. 11. epist. 96. 97. 110. 112. 212. apud Raynald. ann. 1237. num. LXXII.

<sup>(3)</sup> Что Асънь принялъ сторону латинянъ вслъдствіе угрожавшей ему опасности, а не по искреннему расположенію къ нимъ, какъ говорилъ папа, въ доказательство этого приведемъ слова латинскаго писателя Фарлита. Sincera ne essent Asani sensa, an ex animi inconstantia et calliditate, eventu comprobatum est, nova scilicet

горій не замедлиль своими распоряженіями. Въ же (1238) году онъ предписалъ слвдующемъ Перузину, архіепископу колошскому епископамъ венгерскимъ проповъдывать крестовый походъ противъ Болгаріи; велълъ Балдуину спъщить къ границамъ ея съ войсками, назначенными для защиты Константинополя, занять ее и отдать ее, какъ новое пріобрътеніе, апостолу Петру. Папа написалъ довольно общирное посланіе и къ венгерскому королю Белъ, называя его сосудомъ, избраннымъ для распространенія латинской въры, возлюбленнымъ сыномъ римской церкви. Описавъ состояніе болгарской страны, наполненной будтобы только еретиками и схизматиками. Григорій продолжаеть: «такъ какъ между царскими дълами благочестія, пріятными и угодными Царю царей, важно особенно то, чтобы цари по ревности къ божественному закону вооружались на тъхъ, кои, какъ предшественники антихриста или-лучше-самые антихристы, преследують нашу въру; то мы просимъ величество твое, христіаннъйшій государь, будь защитникомъ Христа, побуждай къ раскаянію народъ заблудшій, укловившійся отъ истины, позорящій имя христіанское. Да воспламенитъ тебя ревность по католической въръ и устремитъ противъ враговъ имени Христова. Мы же, по милости всемогущаго Бога и блаженныхъ апостоловъ Петра и Павла,

adversus romanam ecclesiam rebellione tum ex instabili illius gentis ingenio, tum Graecorum malignitate. Illir. sacr. tom. VIII. pag. 232. not. 1.

уполномоченные Господомъ Інсусомъ Христомъ и облеченные Его властію, тебъ и всъмъ твоимъ сотрудникамъ въ этой священной войнъ даемъ полное отпущеніе гръховъ и предоставляемъ въ твое распоряженіе страну болгарскую» (1).

Бела радъ былъ случаю начать войну съ сосъдомъ подъ такимъ благовиднымъ предлогомъ. Тотчасъ же по получени папскаго воззвания онъ сталь готовиться къ крестовому походу на Болгарію. Между тымь, желая извлечь изъ этого похода всв возможныя выгоды для себя самого, Бела отправиль въ Римъ посла для переговоровъ съ папою о предстоящей священной войнъ. Прежде всего Бела свидътельствовалъ предъ Григоріємъ все свое усердіе, всю предавность свою римскому престолу и всю готовность исполнить поручение его. Затъмъ онъ просиль Григорія позволить ему проходить владънія Іоанна въ качествъ легата апостольскаго престола, дабы этимъ дать знать жителямь, что онь покоряеть ихъ не себь, а римскому престолу; просиль также поэволенія носить во время похода кресть, иметь право распоряжаться новозавоеванною страною, разграничивать епархіи, раздалять приходы и поставлять епископовъ; просиль навсегда оставить за нимъ свверскую землю, лежащую въ болгарскихъ предвлахъ, чтобы по своему усмотрвнію присоединить ее къ той или другой епар-

<sup>(1)</sup> Gregor. lib. 11. epist. 373. apud Raynald. ann. 1238. num. VI—IX. XI—XIII. Annal. Ecclesiast. Bzov. tom. XIII. pag. 466. num. 11. Illir. sacr. Farl. tom. VIII. pag. 233.

жін; наконецъ поручаль венгерское царство въ свое отсутствіе нокровительству римскаго престола, и повториль еще разъ, что его побуждаеть къ исполненію порученной ему обязанности не жажда славы, не желаніе богатства, но единственно ревность о православной въръ и преданность власти панской.

Григорій охотно соглашался на всъ просьбы кородя венгерскаго, хвалиль его ревность и принималь все царство его подъ свое покровительство. Только относительно просьбы Белы - назначать по своему усмотрвнію епископовъ Григорій замътнять, чтобы онъ предварительно извъщадъ объ атомъ римскій престоль (1). На просьбу же о позволении носить во время похода крестъ, папа отвъчалъ королю: «ты идець на борьбу, какъ храбрый воинъ Христовъ, съ полною надеждою на Царя небесваго и по вдохновенно свыше. И мы, разсудевь, что тебь можно прославиться только съ крестомъ Господа нашего Інсуса Христа, соглашаемся на твое благочестнюе желаніе имвть престь Христовъ знаменемь побъды надъ врагами; мы не можемь отказать тебъ въ знакахъ небеснаго вооружения, которые ты желаешь принять противъ хулителей Христа, противъ еретиковъ н схизматиковъ», За посланіемъ къ королю последовало отв римскаго престола вредписаніе магистру ордена ми-

<sup>(</sup>¹) Gregor. lib. 12. epist. 211. 213—217. apud. Raynald. ann. 1238. num. XVII. XIX. XX.

норитовъ и всъмъ миноритамъ венгерскаго царства проповъдывать по всей Венгріи и по другимъ сосъдственнымъ странамъ священную войну противъ хулителей Христа, противъ еретиковъ и схизматиковъ болгарскаго царства, всъми мърами побуждать върныхъ къ принятію оружія и креста въ столь славномъ, спасительномъ и благочестивомъ дълъ, объщая будущимъ крестоносцамъ противъ Болгаріи тъ самыя индульгенціи, которыя даются отъ римскаго престола крестоносцамъ святой земли. Другое предписаніе дано было всъмъ предстоятелямъ церквей венгерскаго царства, по которому они должны были совершать торжественныя процессіи въ продолжение шести дней каждой недъли и молить Повелъвающаго морями и вътрами, чтобы дароваль въ священной войнъ успъхъ королю венгерскому; всъмъ священникамъ предписывалось однажды въ недвлю съ чистымъ сердцемъ и чистыми руками приносить жертву Господу Богу о благосостояніи крестоноснаго войска и просить молитвъ о войскъ у своихъ пасомыхъ. «Но чтобы върные христіане, писаль папа въ тойже прокламаціи, мужественно и съ воодушевленіемъ шли на битву, мы повельваемъ нашимъ архіепископамъ и епископамъ въ Венгріи объявлять прощеніе гръховъ всемь, именощимъ ногибнуть въ сражени». Такъ приготовлялись къ войнъ противъ Болгаріи венгерцы! Съ другой стороны, недалеко отъ границъ Болгаріи, съ

огромными войсками, стояль Балдуинъ, готовый двинуться и начать военныя двиствія по первому слову папы. Въ тоже время Григорій противъ грековъ и болгаръ вооружалъ венеціанъ, французовъ и англичанъ. Опасность для Болгаріи была очевидная. Не говоря о невозможности противиться соединеннымъ силамъ Европы, могла ли Болгарія противостоять однимъ, сформированнымъ уже, войскамъ Белы и Балдуина? Повидимому, одинъ былъ исходъ Іоанну, одно оставалось у него средство спасти свое государствооставить грековъ и примкнуть къ латинянамъ. Онъ такъ и сдълалъ. Но этою уступчивостію, этою покорностію юаннъ, отклонивъ висъвшее надъ его головою бъдствіе, оградиль болгарскую церковь отъ вынужденнаго подчиненія римскому престолу, потому что папа, довольный его послушаніемъ, не требоваль уже отъ него принятія латинскаго исповъданія въры. Венгерцы успокои-лись, а Балдуинъ прошелъ съ крестоноснымъ войскомъ чрезъ Болгарію, не сдвлавъ ей никакой непріятности, и направился къ Константино-. ОКОП

Іоаннъ II Асънь умеръ въ 1241 году. Съ его смертію совершается ръшительный переломъ въ политической жизни болгаръ. Государство быстро стало клониться къ паденію. Наслъдники Іоанна безцвътными тънями появляются и изчезаютъ на терновскомъ престолъ, среди постоянныхъ усобицъ и буйнаго духа бояръ.

По смерти Іоанна, на престоль вступиль сынь его Коломань, рожденный отъ Маріи, дочери венгерскаго короля. Въ 1245 году папа Иннокентій IV отправиль посольство въ Болгарію. Онъ писалъ Коломану, патріарху болгарскому и всемъ архіепископамъ, доказывая имъ, по обыкновенію, главенство римской церкви и ея предстоятелей, возсъдающихъ на престояв блаженнаго Петра; говорилъ, что ему прискорбно смотръть на церковь болгарскую, отдълившуюся, по своей непокорности, отъ напы и умолялъ всяхъ подчиниться ему и возвратиться къ единенію съ римскою церковію. При этомъ Инножентій, желая скрыгь отъ болгаръ свои честолюбивые замыслы относительно Болгаріи, писаль между прочимъ Коломану: «просимъ тебя не возмущаться тамъ, что мы такъ заботимся о тебъ и о твоемъ народъ; ибо мы ничего не ищемъ вашего, а желаемъ только спасенія вамъ в пріобрътенія душъ вашихъ. Мы не хочемъ лишить васъ на вашей славы, ни вашихъ правъ, но стараемся, напротивъ, возвеличить васъ. Наши заботы увънчаются полнымъ успъхомъ, если только ты со всвиъ народомъ своимъ возвратипився въ лено св. римской церквих (1).

Посольство Инновентія кончилось ничамъ. Комоманъ умеръ въ томъ же году. Неудачны были притязанія на болгарскую церковь и Николая IV.

<sup>(1)</sup> Innocent. IV. lib. 2. epist. 10. apud. Raynald. ann. 1245. num. XI.

Труды его проповъдниковъ въ Болгаріи были напрасны. Напрасно и самъ онъ послалъ болгарамъ римско-католическое исповъдание въры и убъждаль императора и натріарха Іоакима принять эту въру. «Въра эта есть источникъ благодати, писалъ Николай, она есть основание всего. Она смываетъ виновность, очищаетъ умъ. разгоняетъ мракъ невърія, разсъеваеть облако заблужденія и всьмъ доставляетъ спасеніе. Никто не можетъ получить спасенія внъ общенія съ римскою церковію, которая по благодати Христа, виновника нашего спасенія, только одна имъетъ высшее и главное начальство надъ веъин церквами. Итакъ, просимъ васъ принять въру, предлагаемую нами и исповъдуемую римскою церковію» ('). За то римскіе первосвященники много усивли въ Болгарін въ XIV стольтіи, когда она подверглась нападеніямъ турокъ, была раздираема внутренинии смятеніями, постепенно разслабъвала и болъе и болъе склонялась къ окончательному падецію. Папа Бонифатій VIII отправиль въ Болгарію, въ царствованіе Святослава, францисканцевъ. Проповъдники равонынсь по всей странъ и ихъ проновъдь не осталась безъ успъка. Отсель постоянно стали являться въ Болгарію разные миссіонеры Рима, особенно ознаменовавшіе свою дъятельность при болгарскомъ государъ Страшимиръ.

<sup>(1)</sup> Nicol. IV. lib. 4. epist. 21 et 22. apud Raynald. ann. 1291. num. XXXVIII. XXXIX.

По смерти болгарскаго царя Александра (1353 г.), Болгарія раздвлена была между двумя сыновьями его Страшимиромъ и Шишманомъ, которые, происходя отъ разныхъ матерей, съ ожесточеніемъ нападали другъ на друга. Этимъ воспользовался венгерскій король Людовикъ великій: онъ овладъль областію Страшимира и его самого отвель въ планъ. Среди этихъ-то въроятно обстоятельствъ, въ 1366 году, братья минориты, при помощи Людовика, имвли тв успъхи Болгаріи, о которыхъ узнаемъ изъ письма генерала ордена Марка Витербскаго. Онъ говорить, что король венгерскій Людовикь извъстилъ его о неслыханномъ успъхъ восьми его братій, которые въ продолженіе 50 дней окрестили 200.000 человъкъ. Сами невърные князья, по словамъ Марка Витербскаго, вмъстъ съ подданными приняли крещеніе, схизматики съ своими священниками присоединились къ римской церкви. Такъ какъ это обращение Болгаріи, въ которой онъ былъ теперь государемъ, казалось ему ненадежнымъ, то онъ просилъ генерала прислать до двухъ тысячъ миноритовъ для совершеннаго обращенія народа (1). Такъ писаль генераль къ папъ; но невъроятно, что бы въ Болгаріи, еще въ IX въкъ обращенной къ христіанству, было такъ много язычниковъ къ половинъ XIV въка, и даже сами князья исповъдывали язычество; еще невъроятнъе, что бы издавна пре-

<sup>(1)</sup> Annal. Hungaror. Pray. pars. II. pag. 111. 112.

данные язычеству такъ скоро перемвнили его на христіанство: гораздо ввроятнъе, что минориты перекрестили православныхъ болгаръ въ латинскую въру, предоставивъ только священникамъ и монахамъ присоединиться къ римской церкви безъ крещенія.

Двънадцать лътъ находился Страшимиръ въ плъну у Людовика и былъ освобожденъ имъ только подъ условіемъ принятія латинства.

Но всв послвднія обращенія Болгаріи къ римской церкви были явленіемъ только преходящимъ. Страна эта осталась навсегда принадлежащею православной въръ и Церкви. Можетъ быть, этому содъйствовало самое отторженіе ея отъ остальнаго христіанскаго міра чрезъ завоеваніе турками. Ожесточенная борьба между Страшимиромъ и Шишманомъ дала случай Амурату овладъть Болгарією еще прежде паденія Константинополя. Паденіе Болгарія началось со смертію Шишмана 1374 года; окончательно она поморена была турками въ 1396 году.

А. ТРОЯНСКІЙ.

## кончина госифа,

## MUTPOIIOJUTA ACTPAXAHCRATO U TEPCRATO (1).

Въ 1597 г. отъ отца Климента и матери Варвары родился сынъ, впослъдствій, при поступленій въ монашество, нареченный Іосифомъ. Первоначальное же свътское его имя неизвъство, какъ вензвъстно и то, кто были родители его Климентъ и Варвара. Уже въ дътскомъ возраств Іосифъ ознакомился съ бурными временами бумътовъ и смятеній, и дътское любопытство его не обощлось ему даромъ. Въ произшедшее 1605 г. въ Астрахани возмущеніе, одинъ изъ казаковъ ударилъ осьмильтняго отрока Іосифа по головъ, какъ-бы въ знакъ будущаго вящшаго отъ нихъ нанесенія злостраданія, говоритъ жизнеописатель святителя. Отъ этого удара голова Іосифа тря-



<sup>(1)</sup> Городъ Терки былъ на границѣ Россіи съ Персіею при рѣкѣ Терекѣ, близь раздѣленія ся на нѣсколько устьеъ, коими впадаетъ она въ Каспійское море.

слась до самой смерти святителя. На 52 году отъ рожденія онъ произведень въ архимандрита троицкаго астраханскаго монастыря, чрезъ 10 льть потомъ, въ 1659 г., хиротонисанъ въ архіепископа астраханскаго, а въ 1667 г. пожалованъ въ митрополита. Онъ находился въ Москвъ при низложении патріарха Никона и получиль отъ патріарховъ Паисія александрійскаго и Макарія антіохійскаго, приглашенных на большой московскій соборь, грамату, подтверждавшую его въ новомъ достоинствъ. Этою же граматою митрополитамъ астраханскимъ предоставлено занимать третье мъсто между великороссій-СКИМИ И ВЗДИТЬ НА КОНВ ИЛИ ОСЛВ ВЪ НЕЛВЛЮ Ваій. 1671 г. Стенька Равинъ взяль приступомъ Астрахань: паче же, говорить Платонъ Любарскій, измвною астраханскихъ жителей (1). Три вельли Разинъ свиръпствовалъ въ Астражани. Тогла.

<sup>(1)</sup> По взятів Астрахани, жители ея (молодшіе люди), чернь и бідняки, съ простнымъ крикомъ бросились бить дворянь, дітей боярскихъ пушкарей, людей боярскихъ и кто-то наскочилъ на князя Прозоровскаго, ударилъ его копьемъ въживотъ и онъ упалъ съ лошади. В врный старый холопъ схватилъ его, пробился сквозь толпу, унесть въ соборную церковь и тамъ положилъ на ковръ. Митропо-литъ пришелъ въ церковь. Задушевная дружба соединяла его съ Прозоровскимъ. Слезно всханпывая, архипастырь припалъ къ нему на грудь седою головою, утешиль словесами надежды будущихъ благъ, исповъдывалъ и причастилъ св. таинъ. Начали стекаться въ церковь дьяки, подъячіе, стрълецкіе офицеры, купцы, дворяне, дети боярскіе, вст, кто не хотълъ приставать къ изміннику. Испуганные матери съ грудными младенцами, дъвицы, дрожащія за свою честь. столимись за святымъ мъстомъ у иконы пресвятой Богородицы, и жентали въ страхъ молитвы. Двери церкви были затворены жельзною рышеткою. Неустранимый пятидесятиначальникъ Фролъ Дура етокть у входа съ обнаженнымъ ножемъ. Толпы бунговщиковъ бросились на паперть соборной церкви. Дура былъ изрубленъ въ куски,

говорить летописець, мимо церкви до приказной избы текла кровь человъческая яко ръка. Стенька приказалъ собрать твла убитыхъ, отвезти ихъ въ троицкій монастырь (1) и похоронить въ одной общей церковной могиль. Когда убитыхъ сваливали, надъ могилою стоялъ старецъ и считалъ тъла, и насчиталъ ихъ четыреста сорокъ одно. Тутъ былъ и князь Прозоровскій. Удалившись изъ Астрахани подъ Симбирскъ, Разинъ оставилъ атаманомъ вмъсто себя Ваську Уса, а старшиною Өедьку Шелудяка. Ссоры изъ за добычи заставили и этихъ начальниковъ удалиться изъ Астрахани; на мъсто ихъ были выбраны Иванъ Красулинъ, бывщій стрълецкимъ головою и Обаимко Андреевъ. З августа (вскоръ по уходъ Стеньки) произошло новое кровопролитіе, покончили еще нъсколько уцълъвшихъ въ первые дни ръзни, отмъченныхъ народною ненавистію. Въ числв ихъ былъ государевъ дворцовый промышленникъ Иванъ Тургеневъ. Спасаясь отъ бунтовщиковъ, онъ спрятался въ палатахъ митрополи-Мятежники искали его тамъ И не нашли. Разъяренные на архипастыря за то, что скрываетъ осужденныхъ злобою толпы, ворвались къ нему съ неистовствомъ и кричали: «ты угож-

но испустилъ дыханіе не прежде, какъ успѣвъ нанести ножемъ своимъ удары врагамъ.

<sup>(1)</sup> Нынъ совершенно упраздненный и обращенный въ теплый канедральный троицкій соборъ, а уцълъвшія отъ него зданія обращены въ квартиры соборнаго духовенства и секретаря консисторіи.

даешь боярамъ; а не намъ; коли такъ, такъ и тебъ не уцълъть и людей твоихъ домовыхъ всъхъ перебъемъ». Вдоволь набунтовавши, мятежники ушли; и приказные и домовые люди митрополита сошлись около своего владыки.

«Нынъ ночью, сказалъ Іосифъ, было мнъ видъніе. Вижу я: стоить палата, вельми чудна и украшена; въ той палать сидить предоблій бояринъ Іоаннъ Семеновичъ и сынъ его Борисъ **Гоанновичъ и братъ Михайло Семеновичъ (Прозо**ровскіе), и сидять они всв вмъсть и пьють питіе сладкое паче меда, а надъ главами ихъ сіяють золотые ввицы, украшенные каменіемъ многоцъннымъ. Вельди они и мнъ състь въ тойже палать, только не съ ними вмъсть, а поодаль, а питья мнъ не дали, говорятъ промежь себя: онъ еще къ намъ не поспълъ». Разсказавъ это, архипастырь вздохнулъ и произнесъ: «еще не пришель чась мой» (1). 2 ноября къ митрополиту явился татаринъ Еимиметъ Мурза Енаевъ съ табунными головами и съ татарскими головами и вручилъ ему царскую грамату, тайно привезенную узденемъ черкасскаго князя Киспулата Муциловича (постоянно върнаго слуги Россіи). 3 ноября послъ заутрени, еще за два часа до свъта, митрополитъ призвалъ къ себъ своего сына боярскаго Петра Золотарева, прочиталъ ему грамату и со слезами сказалъ: «Великъ и милостивъ

<sup>(1)</sup> Костомар. Бунтъ Ст. Разина стр. 142. Сбор. солов. библют. № 861.

государь, долготерпъливъ и ждетъ обращенія нэмънниковъ. Возьми эту грамату и спиши съ нея три списка; если воры отнимуть у меня подливную грамату, то останутся списки: одинъ списокъ положу въ соборной церкви, другойвъ домовой, а третій у себя оставлю». Потомъ митрополить позваль къ себв ключаря своего Өеодора Негодяева, показаль ему грамату и сказаль: «сниши съ этой грамоты и ступай къ вознесенскому игумену Сильвестру, возьми его съ собою и иди съ нимъ къ есаулу Андрею Лебедеву съ товарищами его; уговаривайте его, чтобъ овъ также свою братью воровъ уговаривиль; а какъ настанеть день, я прикажу заблаговъстить и созову всъхъ астраханскихъ людей, чтобъ увъдали они милость государскую». Ключарь исполниль распоряжение владыки. Между твиъ разсвътало и благовасть въ собора оглашаль народу что-то важное, необыкновенное. Немногіе піли въ цервовь, всв тогда находились подъ страхомъ произвола атамана и стариринъ. Есауль Лебедевъ, вивсто того, чтобъ объявить своей братьи такъ, какъ наказывалъ митрополитъ, сказалъ казакамъ: кмитрополитъ, по наущению бояръ, съ своими попами да съ дворовыми людьми, да съ дътьми боярскими, складываетъ какія-то граматы и хочеть насъ всвхъ руками отдать боярамъ».

Васька Усъ не пошель въ церковь, а по-

ключарь облачился въ священническую одежду и сталь на амвонь. Митрополить стояль подль него, вручилъ ему грамату. Она была неведика. Въ ней государь вельлъ уговаривать мятежниковъ, чтобъ воры и клятвопреступники астраханскіе жители принесли вины свои Богу и великому государю и добили ему челомъ, и чтобъ также донскіе козаки принесли вины свои государю. Прочитавъ грамату, священникъ отдалъ ее въ руки митрополита: а архипастырь сталь уговаривать мятежниковъ. Но они бросились на него съ крикомъ: «подай, подай сюда грамату». И вырвали ее у него изъ рукъ. «Еретики, клятвопреступники, измънники»! возопиль митрополить. «Чернецъ ты этакой»! кричали мятежники; «зналъ бы ты свою келью! А тебъ что за дъло до насъ? Знаешь ли ты раскать»? спрашивали другіе. «Посадить его въ воду», кричали третьи. «Нътъ! въ заточенье его», говорили четвертые.

На другой день мятежники пришли на митрополичій дворъ, увели съ собою ключаря, пытками выпудили его сказать,—сколько у митрополита списковъ съ подлинной государевой граматы, «Побрать у него всф списки, чтобъ не смупіаль народа», рфицили въ кругъ, и есаулъ вытребоваль ихъ у митрополита не честио. Зима процила тихо. 21 апръля въ великую пятницу явился къ митрополиту астраханскій стрълецъ Ганка Ларіоновъ Шелудякъ съ татарами и сказаль о привезенной юртовскими татарами государевой

Digitized by Google

грамать. Митрополить очень обрадовался. Онъ вналь, что рано ели поздно Астрахань возвратится въ руки законной власти; Іосифъ желалъ достичь этого путемъ мирнымъ и счастливымъ для астраханцевъ. Онъ горячо любилъ свою родину и хотвлъ, чтобъ земляки его не пострадали и избавились отъ убійствъ и раззореній. Митрополить призваль къ себъ соборнаго священника Іоанна и сказалъ ему: «еще не истощилось милосердіе великаго государя. Иди съ человъкомъ, привезшимъ грамату, и скажи воровскимъ старшинамъ, что государь опять прислаль милостивую грамату; пусть они обратятся къ истинъ и придутъ ко мив для совъта». Чрезъ нъсколько времени, воротившійся священникъ сказаль: «старшины стоять на базарв; я зваль ихъ, но они не пошли». «Такъ в самъ къ нимъ пойду», сказалъ митрополить, и, опираясь на свой пастырскій посокъ, шелъ пъшкомъ изъ кремля чрезъ пречистинскія ворота въ балый городъ, гдв собирался базаръ. Тогда была большая торговля на рынкв. Увидя владыку, народъ столпился около него. Митрополить говориль: «православные христіане! мнв учинилось ввдомо, что есть къ вамъ милость великаго государя, его государева привывная грамата; татары привезли ее и стоять за городомъ; и я не смъю принять отъ нихъ государеву грамату; потому что вы меня первою. государского граматого поклепали, будто я самъ, со властьми да съ попами, ее сложиль и писаль

у себя дома. Повзжайте сами, возмите ее и привезите мив. А великій государь многомилостивъ: вины вамъ отдастъ». Тутъ подошли старшины и закричали на народъ: «не смъйте безъ атамана». «Мы не смъемъ безъ атамана», повторили тъ, кои внутренно готовы были исполнить порученіе митрополита. Митрополитъ отправился назадъ. При дверяхъ собора встрътили его атаманъ Васька Усъ и есаулъ Топорокъ. Между ними завязался горячій споръ. Дерзокъ былъ Усъ; но Топорокъ еще дерзостиве. Онъ такъ раздражилъ митрополита, что тотъ замахнулся на него посохомъ и крикнулъ: «воръ ты, врагъ окаянный, еретикъ беззаконный»! Казаки подняли крикъ и шумъ, и, обругавъ митрополита, разошлись.

На другой день утромъ въ великую субботу явился къ митрополиту есаулъ «Подай грамату»! сказалъ онъ. «У меня нътъ граматы; она за Волгою у татаръ», отвъчалъ митрополитъ. Пришли къ нему въ другой разъ и сказали: «если ты не отдашь граматъ, такъ мы всъхъ людей твоихъ побъемъ и самому тебъ отъ насъ достанется». «Государевы граматы, отвъчалъ архипастырь, у татаръ за Волгою. Пошлите за ними сами, кого знаете, и возъмите». Казаки послали, и въ 12 ч. грамата привезена была въ соборную церковь, куда прівхалъ Усъ съ старшинами.

«Видите, сказалъ митрополитъ, я не составлялъ самъ. При васъ распечатаю. Овъ распечаталъ граматы при атаманахъ. Они глядъли пристально Митрополить приказаль читать вслухъ. Но атамань и старщины перебили его и сказали: «намъ адъсь нечего дълать, на то у насъ есть кругъ, мы пойдемъ въ кругъ». И вышли изъ собора.

Митрополить взяль съ собою священиковъ, дътей боярскихъ и дворовыхъ людей, отправился за ними въ кругъ, держа въ рукахъ двъ граматы. Онъ вельяъ соборному протопопу Іоанну читать ихъ. Объ граматы (къ астраханцамъ и къ митролодиту) были еходны отъ слова до слова. По прочтеніи икъ, голоса вакричали: «вольно имъ писать-боярамь самимъ; колибъ эта грамата была прямая государева, онабъ была за красною печатью. А вося, онъ митрополить, самъ сложиль ее со властями, да съ попами». «Эхъ, тужить по немъ раскатъ»! говорили другие. «Да еще осталось до того раскатам! подхватили третьи. «Не тв дни теперь захватили; а то бы онъ узналъ у насъ, какъ атаманы молодцы смуту чинятъ. Вся бъда отъ него, онъ паренисывается и съ Терекомъ и съ Дономъ; по его письмамъ и Терекъ и Донь отъ насъ отложились».

Митрополить не испугался угрозъ мятежникевь и началь говорить: «эстраканскіе жители! вельно по грамать государя перехватить донскихъ воровъ и посадить въ тюрьму до укава великому государя; а вамъ принести свою вину великому государю. Онъ-государь многомилостивъ, вины вамъ отдасть; и положитесь на меня; я стою за тъмъ, что государь васъ окаянныхъ ничъмъ не велитъ тронуть».

Казаки съ бъщенствомъ кричали: «какъ? воровъ донскихъ? Да мы всв воры. Возьмите-ка, варевън они, возъмите-ка самого митрополита, да посадите въ каменную будку». «Не тъ дни, возопили другіе. Святая недъля. Не годится. Охъ, мы бы дали тебъ память». «Отдай грамату», сказалъ старшина Иванъ Красулинъ. «Хотя бы пришлось миъ здъсь и помереть, не отдамъ», сказалъ митрополить.

Пасха прошла. Въ оомино воскресенье атаманъ послаль за ключаремъ. «Признавайся, говорили казаки, кто складываль эти граматы и кто писаль ихъ»? «Складывать ихъ певозможно было», сказаль о. Өеодорь и прибавиль нъсколько укорительныхъ выражени. Его отза городъ и тамъ изрубили. Тоже самое хотъм сдълать, посль продолжительныхъ пытокъ, съ митрополитовыми датьми боярскими. «Да что изъ того будеть, отозвались нъкоторые каваки, у митрополита иные писцы будуть, пора бы приняться за самого митрополита. Убъемъка его, такъ у насъ въ городъ смуты не будетъ». Слыша между тъмъ для себя плохія въсти, казаки составили приговоръ, гдв поклялись упорствовать въ своемъ двлв. Поднесли этотъ приговоръ митрополиту и требовали, чтобъ онъ подписаль его, «Я такого воровскаго приговора не подпишуя, отвычаль митрополить; «а одно скажу вамъ: отстаньте вы отъ своего богопротивнаго воровства, обратитесь къ истинъ и принесите повинную великому государю». Онъ началъ поучать, приводя доказательства изъ свящ. Писанія; казаки отвъчали невъжливою бранью.

Өеодоръ Шелудякъ быль въ это время съ войскомъ въ Царицынв и узналъ подробнве, что Донъ ръшительно отложился отъ ихъ партіи. Терекъ тоже. Между тъмъ изъ Астрахани написали къ нему о митрополить. Шелукякъ извъщалъ казачій кругъ, что и самъ слышаль, какъ митрополитъ вредитъ имъ, и приглашалъ казаковъ раздълаться съ нимъ. 14 мая казаки послали двухъ есауловъ къ митрополиту звать его въ кругъ. «Иди, въ кругъ тебя зовутъ», сказали посланные митрополиту. «Добро, пойду, отвъчалъ онъ, только облачусь въ святительскія одежды». Дъло было предъ литургіею во время совершенія проскомидіи. Митрополить вышель изъ церкви въ полномъ облачении и съ крестомъ въ рукахъ. За нимъ шли его крестовый священникъ Ефремъ, священникъ съ его учуга Іосифъ Оселка, соборные священники и протодіаконъ. Раздался благовъстъ въ большой колоколъ, призывавшій приходскихъ священниковъ. Накоторые изъ нихъ пришли, но уже не были допущены въ кругъ; другіе попрятались.

«Зачъмъ вы звали меня, воры и клятвопреступники»? обратился митрополить къ атаману Усу и къ казакамъ. Вмъсто отвъта, Васька обратился къ прибывшему отъ Шелудяка казаку

Коченовскому и сказаль: «что ты сталь? Выстунай. Съ чвмъ прівхаль отъ войска? Говори то перво»! «Я присланъ съ рвчами, отвъчалъ Коченовскій; ты митрополить переписываешься съ Терекомъ и съ Дономъ и по твоимъ письмамъ Терекъ и Донъ отложились отъ насъ». «Я съ ними не переписывался, отвъчалъ Іосифъ. А хоть бы и переписывался, такъ это въдь не съ Литвою и не съ Крымомъ; я и вамъ говорилъ и теперь говорю, чтобъ вы отъ воровства отстали н вины свои принесли великому государю». «Что онъ тантъ воровство? Какой правый человъкъ! Что онъ пришелъ сюда въ кругъ съ крестомъ? Мы въдь и сами христіане; а ты пришель будто къ невърнымъ. Снимайте съ него одежду», закричали элейшіе враги Іосифа. «Что это вы, братцы? Опомнитесь! На такой великій санъ хотите руки возложить, намъ къ такому великому сану и прикоснуться нельзю: сказаль, выступившій и заслонившій собою митрополита, казакъ Миронъ. Его убили; но замъчанія его пробудили уважение къ святительскому сану. Казаки разсудили, что мучить и терзать митрополита можно, а прикоснуться къ его саккосу, точно, грвхъ! Казаки закричали на поповъ, чтобы они снимали съ митрополита санъ. «Берись ты», кричали казаки на о. Іосифа Оселку, когда Ефремъ отказался. Іосифъ приблизился къ митрополиту. Тотъ самъ снялъ митру и панагію и отдаль ему; но Іосифъ не зналъ, что дълать, его руки дрожали. «Возьми крестъ, сказалъ митрополитъ о. Ефрему. Приходитъ часъ мой! Прискорбна была душа моя даже до смерти днесь! Протодья-конъ Оеодоръ! снимай санъ мой, разоблачай»! Протодіаконъ не ръшился, предвидя, для чего хотятъ разоблачить святителя. «Что ты сталъ? Что не разоблачаешь»? сказалъ Іосифъ; «уже пришелъ часъ мой». Протодіаконъ снялъ омофоръ и отдалъ священнику. «Продолжай», сказалъ митрополитъ. Протодіаконъ снялъ саккосъ и прочее облаченіе. Митрополитъ остался въ черной бархатной ряскъ, о. Іосифъ накрылъ ему голову своего камилавкого. «Теперь ступайте прочь, до васъ намъ нътъ дъла», сказали казаки священнитамъ.

Митрополита повеми на зелейный дворъ (гдъ хранимся порохъ). Съ намъ шло человъкъ двадцатъ и между ними палачъ князя Семена Львова, Ларка, которому прежде назначалось казнить 
мятежниковъ, а на самомъ дълъ пришлось казнитъ господъ. Силли съ митрополита ряску, сняли потомъ другую и оставили въ одной черной 
суконной свиткъ, которую Іосифъ носилъ вмъсто 
рубажи; потомъ палачъ связалъ митрополиту руки и ноги, продълъ между ними бревно и положилъ на огонь. Бъглый солдатъ Семенъ Сука 
наступилъ ему ногою на животъ и говорилъ: 
«скажи теперь, митрополитъ, съ къмъ ты переписывался»! Митрополитъ, вмъсто отвъта, лежа на огнъ и стараясь заглушить страданія,

громко читалъ молитву. Его перевернули вверхъ спиною. Солдатъ началъ мять ему ноги. Потомъ допрашивали его объ имуществъ: «говори: чьи у тебя животы»? «У меня ничьихъ животовъ нътъ», отвъчалъ страдалецъ.. «Сколько у тебя казны»? «Всего полтораста рублей».

Обожженнаго, изувъченнаго старца-святителя сняли съ огня, одвли въ ряску и повели на казнь. Отъ страшной боли онъ едва могъ двигаться и пошель хромая; солдать измяль ему ноги. «На раскатъ, на раскатъ», кричали казаки. Митрополита вели чрезъ то мъсто, гдъ быль кругъ. Тъло убитаго Мирона было не прибрано. Страдавшій архипастырь наклонился къ нему и освниль его крестнымь знаменіемь. Поровиялись съ соборомъ. Митрополитъ помолился, прося у Бога помощи испить последнюю чашу. Наконецъ взвели его на высоту раската, посадили на краю, свъсивъ ноги къ востоку, прямо противъ собора. Алешка (Грузиновъ) сталъ его толкать; но митрополить въ судорожномъ отчаянии чуть чуть было не увлекъ его съ собою; тогда товарищи Грузинова положили страдальца на бокъ и упершись ногами во всю длину его тъла, столкнули съ раската (съ колокольни). «И упалъ онъ, великій святитель, говорить современное извъстіе. на востокъ предъ раскатными дверьми, къ собору правою щекою, и тое щеку сшибъ до крове. да наъ ноги вышло руды съ половину горсти».

Минутъ двадцать убійцы стояли на раскать повъся головы; имъ какбудто страшно стало своего злодъйства. Внизу тоже молчаливо стоялъ Васька Усъ съ товарищами. Священники, услыхавъ, что двлается, прибъжали на мъсто. Соборный священникъ о. Кириллъ, совершавшій литургію, первый выбъжалъ изъ церкви, за нимъ о. Козъма (церкви рождества Богородицы). Святитель еще трепетался, испуская послъднее дыханіе. О. Кириллъ бросился на грудь, а о. Козьма на ноги; они рыдали и просили прощенія. «Прочь гоните ихъ», закричалъ атаманъ. Священники, получивъ по нъскольку ударовъ, ушли въ соборъ.

По немногомъ времени, протопопъ Іоаннъ Андреевъ со священниками, взявъ тъло святительское, внесли на ковръ въ соборную церковь въ одной холодной рясъ, въ которой онъ былъ сринутъ съ раската на землю. По осмотръ соборянами, оказались на немъ мучительныя пятна, раны и великіе пузыри, спина вся изожжена и черна, брада и волосы опалены. Послъ сего въ тойже ряскъ, облачивъ безъ свитки тъло во все священное облачение, съ каждениемъ и облачальными сти--навотолу ва наижокоп, положили въ уготован номъ ими гробъ, гдъ стояло оно въ соборной церкви сутки. На другой день въ 6 часовъ утра вельли благовъстить въ большой колоколъ нечасто. какъ обыкновенно бываетъ на преставление архіереевъ къ позыву. Когда собрались священники и народъ, то, по отпътін большой панихиды.

опустили гробъ въ могилу въ придвлв свв. Аоанасія и Кирилла, по правую сторону (1) подъ олтаремъ и стоялъ непокрытымъ девять дней, а въ десятый, заградивъ дсками и каменьями, склали гробницу. Убіенъ отъ рожденія на 75 году. Управлялъ епархією 12 лътъ, четыре мъсяца и 25 дней (2).

<sup>(\*)</sup> Нынь гробница святителя находится въ нижнемъ соборь отъ южныхъ дверей вторая. Астраханскіе жители чтутъ митрополита Іосифа вакъ святато мужа. Въ бытность мою въ Астрахани, я слышалъ тамъ народные толки, что мощи святителя Іосифа потому не открываются, что въ Астрахани много бусурманъ (армянъ, персіанъ и особенно татаръ) и что отъ нихъ вогда-то мощи митрополита уходили за Волгу.

<sup>(2)</sup> Костом. Бунт. Ст. Раз. стр. 187—207. Акт. истор. т. IV. № 202. Б.-Каменск. Словар. достоп. мод. русск. земл. ч. 2. с. 451—456. Сборн. соловец. библют. № 861. Чтен. общ. истор. и древи. ч. III. № 7.

## вще два письма старообрядца о.

I.

Посланное вами письмо на имя мое отъ 15 марта (2) я оное получилъ 17 апръля, а книги, посланныя отъ 9 марта на имя священника N. я получилъ 2 маія, за которыя приношу вамъ мою искреннъйшую благодарность. Я хотя и не прочиталь ихъ, однако по содержанію вижу, что , онъ мнъ много принесутъ пользы, тъмъ болъе, что мнъ теперь очень часто приходится имъть состязание съ своими старовърами, потому (что) они уже узнали о моемъ намъреніи, что я хочу присоединиться къ православной Церкви, и начинаютъ меня уговаривать, что я заблуждаю, читая еретическія книги. Я говорю имъ, что это вовсе не еретическія книги, а завсь все пока-Зывает(ся) и ссылается на наши старинныя книги. Такъ нътъ, говоритъ они: все это выбираютъ

<sup>(1)</sup> Тогоже самаго, первоначальное письмо котораго въ редакцио «Православнаго Собесъдника» помъщено уже на страницахъ его въ текущемъ 1865 г. (стр. 195—198 част. 1). Ред.

<sup>(2)</sup> Разумъется отвътъ редакція на первое письмо старообрядца, упомянутое въ предъидущемъ примъчанія. Ред.

для нашего прельщенія, какъ бы уловить насъ. Я же говорю: «неужто въ нашихъ книгахъ есть противоръчащее ученіе»? Впрочемъ, сколько ни говори, они свое долбять, да и только; но во всякомъ случав, я все таки изъ этихъ книгъ могу извлекать для себя изкоторые отвъты, чтобы не быть совсьмъ безотватнымъ. Мнв много помогаетъ еще внига «Истинно древняя и истинно православная Христова Церковь». Потому я, по выпискъ отъ васъ, въ прошломъ году, «Православнаго Собесвдника», выписаль и другихъ книгъ, которыя могли бы мыв способствовать къ разъясненію моихъ недоумъній, а также обращадся и въ гуслицкій монастырь (') къ нгумену і еромонаху Пароенію, какъ бывшему старообрядцу, и спрашиваль у него кое-о-чемъ: онь также отватиль мнв удовлетнорительно и съ своей стороны послалъ мнъ десять книжекъ своего сочинения, которыя мив тоже много пособляють; его сочиненія сильно поражають теперешиее австрійское священство.

При семъ посылаю и вамъ четыре статьи, которыя вышля въ 1864 году изъ Бълой Криинцы отъ митрополита Кирилла. Только не думайте, что бы смыслъ въ этихъ статьяхъ принадлежалъ Кириллу. Нътъ! это къмъ-то другимъ
написано изъ московскихъ старообрядцевъ, а онъ
самъ такъ простъ, что ръщительно начего не
понимаетъ. Это мнъ говорилъ одинъ старообря-

<sup>(1)</sup> Монастырь этотъ находятся чъ московской губерии, богородскаго утада, на границахъ рязанской и владимірской губерній, въ мъстности, называемой Гуслицы. Peo.

децъ; да и всв о немъ такъ говорять, которые его знаютъ. Да и вообще можно сказать: большая часть старообрядцевъ такіе невъжды и безтолковые, что ни на что непохоже. Это можно видеть изъ того: воть какъ недавно отъ нхинхъ же пастырей было издано въ Москвъ «окружное посланіе», которое, полагаю, вамъ извъстно (1); однако какой бунтъ оно произвело въ старообрядцахъ, такъ что и еще увеличилось несколько секть и до сихъ поръ никакъ не могуть (2) они успоконться. А это почему происходить? Потому, что всв-невъжды, и, не могши понять, начинають шумать и этимь производять раздаленіе. Эти-то самые бунты и безтолковщина и заставили меня искать истины. Глядя на все на это, я задаваль себв вопросы: въ самомъ двлв, что мы за люди, которые не хотимъ никого слушать? и-что это за въра, гдв то и двло что слышны разныя нареканія другь на друга и отчужденія? какъ будто другъ друга почитаютъ еретиками и нечистыми, другъ съ другомъ не молятся Богу, а между твмъ у всвхъ насъ книги однв, иконы однъ, поемъ, читаемъ одинаково, молимся однимъ крестомъ, а во мнъніяхъ другъ съ другомъ расходимся. Впрочемъ, объ этомъ мнъ много нечего разъясняться: объ этомъ знаетъ, кажется, пълый свътъ.

О статьяхъ же скажу вамъ, что три статьи списаны съ печатной книжки въ четвертую до-

<sup>(\*)</sup> Совершенно извъстно. Ред.

<sup>· (\*)</sup> Въ подлинникъ: не поймутъ. Ред.

лю листа крупными славянскими буквами, а четвертая, названная извъщениемъ, отъ 28 сентября 1864 г., писана скорописью, и всв онв присланы мяв изъ-за границы для прочтенія однимъ моимъ знакомымъ старообрядцемъ. Эти четыре статьи не мъшало бы вамъ издать въ вашемъ журналв съ разборомъ и показать имъ всю эту несообразность ('). Здась они кое въ чемъ сами себв противоръчать, а нъкоторыми своими словами подводять своихъ предковъ, да и самихъ себя, подъ клятву, въ первой статьв о почитанін епископовъ. Теперь только начали видеть, что те только Христовы, которые со епископомъ, а въ прошедшее время, когда не было епископовъ почти двъсти лътъ, чьи мы были? Наконецъ-то Богъ далъ, что начали понемногу приходить къ разуму (3); въ особенности въ «окружномъ посланіи» очень хорошо было высказались относительно православной Церкви (\*). Да и въ этихъ статьяхъ тоже ничего: этими сочиненіями они много избавили пастырей православной Церкви отъ трудовъ, именно: теперь уже не нужно имъ доказывать о имени «[исусъ», о

<sup>(</sup>¹) Постараемся, если не встрытится препятствій, сділать это въ свое время, приміняясь къ содержанію статей тіхъ, при этомъ висьміт полученныхъ нами. *Ред.* 

<sup>(2)</sup> Богъ всегда хочетъ, чтобы всё люди достигли познанія истины (1 Тим. 2, 4); но люди-то сами не всегда хотять этого. Ред.

<sup>(3)</sup> Посланіе это, составленное лжеархіепископомъ австрійскопоповідинской секты Антоніемъ съ сотрудниками, достаточно равобрано игуменомъ спасопреображенскаго гуслицкаго монастыра Парвеніемъ въ особой брошкоръ (Москва. 1863 г.). Ред.

четверодонечномъ креств, о пришествіи Иліи и Еноха, о приществіи антихриста, и о другихъ заблужденіяхъ, обносящихся по разнымъ писаннымъ тетрадкамъ, въ которыя старообрядцы разнаго сорта върили когда-то какъ въ евангеліе или чуть жи еще и не больше, а нынъ всъ эти тетрадки и прежнія мнанія уже не имають цвны въ глазахъ старообрядцевъ, болве или менъе образованныхъ. Хотя пастыри ихъ и опровергли «окружное посланіе» и другія сочиненія последнимъ своимъ актомъ отъ 28 сентября 1864 г.; но нать: теперь уже не въ ихъ воль отнять убъжденія, высказанныя въ оныхъ сочиненіяхъ, болъе подходящихъ къ истинъ и имъющихъ основаніе на тахъ же старыхъ книгахъ, которыя ими почитаемы, какъ и теперь уже говорять накоторые. А потому полезно бы было показать все это имъ на видъ, что наконецъ надо же сознаться, что предки наши заблуждали въ вышесказанномъ и върили не такъ, какъ теперь мы признаемъ: почему бы не сознаться и во всехъ другихъ заблуждениять, и разсмотръть обо всемъ основательно и добросовъстно? Пора бы, кажется, выйти всъмъ намъ, старообрядцамъ, изъ этого круга замкнутости, въ которомъ держади себя наши предки.

Еще нужно замътить, что въ «мирной грамотъ», изданной отъ 27 февраля 1864 г. митрополитомъ Кирилломъ, въ которой онъ далъ свое объщаніе московскому собору «руководствоваться священными правилы, апостольскимъ

34-мъ, антіохійскаго собора 9-мъ и кароагенскаго собора 39-мъ, и если что-либо онъ сдвлаетъ вопреки тъхъ правилъ, таковыя за дъйствительныя дъйствія да не почитаются»; однако надолго ли онъ сдержалъ свое объщаніе? Въ томъ же 1864 году, только неизвъстно котораго мвсяца и числа, прівхали къ нему изъ Москвы раздорной партіи старообрядцы прежнему епископу московскому Антонію, съ однимъ монакомъ Антоніемъ же, и онъ поставиль въ Буковинь, безъ согласія московскаго собора и вопреки своего объщанія, другаго епископа на одинъ и тотъ же московскій престолъ. Объ этомъ мит говориль одинь старообрядець, вхавина наъ-за границы, и еще я читаль въ «Русскомъ въстникъ» въ IV-мъ номеръ за 1864 годъ. Такъ вотъ вамъ и крайнъйшій святитель! какую штуку учинилъ! А уже меньшіе-то пастыри должны съ него примъръ брать. А все еще говоримъ. что мы следуемъ и держимся правилъ святыхъ апостоль и святыхъ отецъ; а этотъ поступокъ чъмъ назвать? Да не одинъ такой поступокъ, а почти сплошь да рядомъ.

А что теперь здась далается, такъ это ни на что непохоже. Въ Балта, каменецъ-пододьской губерніи, раздалились на два сорта, и другъ другомъ чуждаются, какъ еретиками. Въ селеніи Плоскомъ, херсонской губерніи, 25 верстъ отъ Бендеръ, раздалились на три сорта и также другъ друга ненавидятъ. Въ Кишиневъ недавно было че-

Digitized by Google

тътре сорта, а теперь однимъ поменило. И за границею тоже самое происходить, что и здъсь. Всъ эти места отъ Манзыра недалеко, а потому мнъ все это хорощо извъстно и въ Манзыръ старообрядцы часто бывають и разсказывають обо всемъ этомъ, и тъмъ болье, что и настоящій житель не манзырскій, а изъ Вендеръ, а Бендеры отъ насъ 41 верста, Кишиневъ 70 верстъ, Тирасполь 45 версть, и во всъхъ этихъ мъстахъ ёсть довольно старовъровъ.

Одним словомъ, теперь у насъ вездъ такая неурядица идетъ, что просто изъ рукъ вонъ: вездъ споръ, да крикъ, и чуть до поединокъ не доходятъ, а споры—это дъло какбы обыкновеннов. Нъкоторые говорятъ, что это хорошо, что сели гдъ есть споръ и о въръ, такъ тамъ есть еще въра. Не знаю, на чемъ это можно основать (1)?

Еще у насъ теперь поговаривають, что будеть собираться соборъ въ молдо-влахскомъ городь Ботушанахъ, куда будуть съвзжаться и изъ Россіи. Не знаю только, о чемъ-то будуть трактовать. Особеннаго же у насъ теперь пока еще ничего не случилось, а если что будеть новое и достовърное, я тогда вамъ сообщу (3). Я же самъ думаю переъхать на жительство въ г. Одессу, быть можетъ, въ августъ мъсяцъ. Насъ въ Ман-

<sup>(1)</sup> На на четь, проть своевола неподаржиний волить. О Тимовее, пишеть св. апостоль Павель: предание сохрани, уклонияся скверный буссловий и прекословий лосоименного разума, о немосе ньши квалящеся, о выра погращими (1 Так. 6, 20, 21). Ред.

<sup>(\*)</sup> Съ удовольствіемъ примемъ сообщенія такого рода. Ред.

зырь всего живеть только три семейства : жив живуть ни отъ кого независимо, а я служу прикащикомъ у одного купца, тоже старовърв., который самъ не живеть въз Манзыре. И всь мы три семейства положили намърение присоединиться къ Православію. Но, чтобы не натьть больше непріятности отъ своихъ счаровъровъ, я прискаль себъ другое мъсто, -- у православнаго хозлина. Тамъ миз гораздо будетъ свободине что-мобо написать, а здись все какъ-то съ осторожностно. Того и гляди какъ бы не ваметили, что я пешцу о нихъ. Тогда, пожалуй, примуть въ буквальномъ смыслв евангельское слово о соблавнитель, которому совътуется взять жерновъ осельскій и ввергнуться въ море, а оси не полънятся и сами это исполнить, какъ нъкогда предки ихъ исполнили: одного епископа своего Анфима бросили въ ръку Дивстръ близъ селенія Чобручей. Поэтому я и просиль васъ (1) не объявлять моего имени, какъ и теперь тоже прошу.

Я же, когда перейду въ Одессу, тогда, быть можеть, выпишу отъ васъ и за 1865 годъ вашъ журналъ (2), и если вы эти статьи отпечатаете въ этотъ годъ, тогда могу въ Одессв по-казывать некоторымъ старообряднамъ всю ихъ неправоту: потому (что) ихъ есть тамъ довольное число и не такіе невъжды, какъ по этимъ

<sup>(°)</sup> Смотр. «Православный Собестании» 1866 г. ч. І. стр. 198. (°) «Православный Собестании» за 1865 года будета выслана N N безмездио. *Ред*.

мъстамъ. Если вамъ нужно будетъ, и «окружное посланіе», я тоже могу вамъ выслать (1). О полученіи же сихъ статей и о томъ, будутъ ли онъ вами въ семъ году напечатаны, меня прошу увъдомить (2).

Если же что-либо въ этомъ письмъ найдете неправильно написано, въ ръчахъ или въ право-писаніи, за все за это меня покорнъйше прошу извинить; потому (что) вамъ, я думаю, извъство, изъ какой мы школы образованія выходимъ. Я обязанъ (настоящимъ образованіемъ своимъ) лавъвъ, въ которой я себя понемногу научилъ (3).

Затвиъ остаюсь съ истиннымъ мониъ къ вамъ почтениемъ и великою благодарностию вамъ всегда обязанный покорный слуга N N.

9 маія 1865 года. Мёстечко Манзыръ.

II

Отъ 9 числа сего мъсяца мајя я послалъ къ вамъ копію съ актовъ, учиненныхъ въ Буковинъ старообрядческими властями въ 1864 году, а

<sup>(1)</sup> Смотр. выше стр. 142 примьч. 1 и стр. 143 примьч. 3. Ред.

<sup>(2)</sup> Смотр. выше стр. 143 примъч. 1. Ред.

<sup>(\*)</sup> Всладствие этого и въ настоящемъ и въ нижесладующихъ письмахъ мы сдалали такія же поправки, какія и въ первоиъ (смотр. Правосл. Собес. 1865 г. ч. І. стр. 195. примач). Ред.

также и свое письмо, которыя, я полагаю, вы уже получили. Въ письмъ своемъ я просилъ васъ меня увъдомить кое о чемъ въ мъстечко Манвыръ. Но такъ какъ отъ васъ письма очень долго къ вамъ доходять, и поэтому пославное вами письмо, быть можетъ, меня здъсь не застанетъ: потому и прощу васъ адресовать письмо не въ Манвыръ, а въ г. Бендеры, бессарабской области, А. А. С., а внутри письма съ передачею мнв. Это мой товарищъ, и тоже старообрядецъ, который тоже держится со мною одинаковыхъ мыслей касательно въры.

Еще я недавно пріобрълъ одну рукописную тетрадку, написанную старообрядческими властями, въ которой дълается разсмотръніе о книгахъ, нечатанныхъ нынъ въ единовърческой типографін, и которыя сходны со старопечатными слово въ слово. Эти книги нъкоторые старообрядцы покупають и по нимъ отправляють богоелуженіе; а другіе, мало образованные, не хотять ихъ имъть по той причинь, что книги эти печатаются по благословенно святаннаго Сунода, и боясь, чтобы это благословеніе какъ нибудь не испортило ихъ въры. Такъ въ этой тетрадкъ доназывается, что «причина эта, хотя не совсемъ ложная, но вовсе неосновательная и нимало не подающая повода къ помянутому умозаключенію». И далве въ этой тетрадкъ излагаются историческіе примъры, что и прежде бы-АН ТАКІЯ КНИГИ, **Печатанныя** въ нновърныхъ тивографіять и, конечно, по благословенію духовной власти, а между темъ православными, какъ греками, такъ и славянами, не были пренебрегаемы. Здась однимъ доказательствомъ они отвергають матьніе, нъкогда высказанное въ «Соловецкой челобитной», касательно греческихъ книгъ. что будтобы она испорчены латинами. Здась же говорится такъ, что «по взятін Царяграда турками въ 6961 году и по завладени всемъ греческим парствомъ, греки, будучи въ столь отвененномъ положения, что не могли у себя печатать книги, обратились съ просьбою къ латинскимъ типографамъ, которые имъ и напечатали церковныя на греческомъ языкъ книги, въ городахъ Рамв, Парижв, Венеціи и прочихъ, и поэтимъ внигамъ отправляли и церковное богослуженіе, жоторыя хотя и у иновърныхъ напечатаны, но съ греческими подлинниками были сходны слово въ слово; и при этихъ книгахъ греки были православны, какъ о томъ свидвтельствуетъ «Книга о правой въръ», напечатания въ 1648 году въ Москвв, во 2-й глявь на 27-мъ лють на обороть». Подлинныя слова изъ «Книги о въръю въ тетрадъ приведены. Такъ вотъ, наконецъ, (старообрядцы) сами отныт высказывають, что въ «Челобитной» сказанныя слова не суть справедливы; впрочемъ, теперь уже много кое-что въ ней опровергнуто.

Если вамъ эта тетрадка будетъ нужва, то въ отвътномъ письмъ напишите: и постараюсь вамъ

ее выслать. Она написана славянскими буквами, въ осьмуху на 23 листахъ. Писавинй ее, какъ видно изъ слога, былъ болве или менъе образованнъй противъ своихъ собратій. А все-таки въ послъдствіи заклеймилъ проклятіемъ «никоніянскія новшества». По мъстамъ также много приводится доказательствъ изъ стеропечатныхъ книгъ. Однимъ словомъ,—приводитъ такое заключеніе, что не должно смотръть, къмъ писамо вли пъмъ вапечатано, а должно винкать въ содержение: еели оно православно, тогда должно и принимать оное.

Болъе же, особыхъ какихъ либо, событій пока еще не случилось у насъ, кромъ извъстныхъ раздоровъ и несогласій, которыя у насъ теперь вездъ почти – что общи.

Затвив остаюсь съ истиннымъ монмъ къ вамъ почтеніемъ и преданностію вамъ покорный слуга N N.

Маія 29. 1865 вода. Местечко Манзыръ.

## СЛОВО

ВЪ ДЕНЬ РОЖДЕСТВА ПРЕСВЯТЫЯ ВЛАДЫЧИЦЫ НАПІЕЯ БОГОРОДИЦЫ И ПРИСНОДЪВЫ МАРІК.

> Въ той день возставлю скинію Давидову падшую, и возгражду падшая ея, и раскопаная ея возставлю, и возгражду ю, якоже дніе въка (Амос. 9, 11).

Святая Церковь благоговъйно воспоминаетъ и торжествуетъ «сей день Господень» нынъ, поелику въ событіи рождества Богоматери усматриваетъ исполненіе пророчества богодухновеннаго Амоса. «Исполнися, возглашаетъ она къ Богоматери въ настоящемъ торжествъ, исполнися вопіющаго пророчество, глаголетъ бо: возставлю скинію падшую священнаго Давида, въ тебъ, чистая, прообразившуюся, еяже ради всъхъ человъковъ персть въ тъло создася Божіе» (1). Итакъ рож-

<sup>(1)</sup> Канон. на 8 сентябр. 2. пѣсн. 9 тр. 2.

дество пресвятыя Давы, «скиній нашего примиренія къ Богу» ('), было богообвтованнымъ возстановленіемъ скиніи Давидовой, Церкви ветхозавътной, которую духъ вражды на Бога уже превращаль въ развалины. Чада Авраама (Мате. 3, 9) по плоти исказили своими плотскими понятими духовное ученіе о Мессіи, поставили обряды выше нравственности, владычество закона Божія ограничили внъшними дъйствіями (Мато. 5, 20) и только въ своемъ наслъдственномъ преимуществъ заключили неотъемлемое право на обладание обътованиями, данными Богомъ отцу върующихъ. Возсъдавшіе на Мочсеевомъ съдажицъ (Мато. 23, 2) пастыри, слепые вожди слепыхъ, не могли оказать помощи погибшимъ овцамъ дома Израилева (Мато. 10, 16). Царственное потомство Давидово, въ которомъ ваключалась надежда обътованнаго Съмени, низшло въ ряды подданныхъ и исчезало, какъ-бы вабвенное ими. Но въ слабой и едва замътной льторасли на засыхающемъ корнъ Іессеевомъ, среди развалинъ падшей скини священнаго Давида, чудесно восходитъ невыблемое основание скиніи истинной, которую воздвигъ Господь, а не человъкъ (Евр. 8, 2); раждается неплодствовавшему върою и благочестіемъ Израилю крыпчайшая Авраамовой въра, высилее Давидова благочестіе, и содълываютъ Марію, сще младенчествующую, одушевленнымъ храмомъ, въ который благодатно пе-

<sup>(1)</sup> Канон. на 8 сентябр. 1. пъсн. 8 тр. 1.

реходить слава Гооподня изъ свини обветшавщей; въ сио новую скинию вселяется самъ Господь неба и веман, сочетавающий небесное съ вемнымъ, божество съ человъчествомъ. Благоговъйно воспоминая исполнение древняго пророчества; въ первичномъ насаждении скинии Божией, въ рождестав давы Маріи, вспомнимъ о благодатной скивін Божіей, возстановляющей насъ отъ паденій.

Блаженъ тотъ, кого при внимательномъ самоиспытаніи не осуждаеть сердце (1 Іоан. 3, 21), и вто имветъ въ себъ не льстиво удостовърлющее свидътельство (1 loan. 5, 10), что духовная его скинія стоить твердо, кто ненарушимо сохраняеть на дверяхъ своихъ печать Божно и никого не впускаетъ въ нихъ, кромъ вошедшаго уже въ нихъ Господа, но держитъ ихъ по отношенію ко всему прочему запертыми. Таковый да соблюдаеть сокровище благодати. обрътенное, безъ сомнънія, подвигомъ и смиренівит, бдительно, въ неослабавающемъ подвигъ и смирении! Но часто недостатокъ духовнаго смиренія и правильного самосознавія скрывають отъ насъ горькую истину; мы не чувствуемъ непрерывныхъ паденій своихъ и тамъ самымъ увеличиваемъ число ихъ. Часто невърное разумъніе просвъщенія и нравственности, произвольно составленное по стихіямъ міра, а не по Христа, смежаетъ духовныя очи наши и заграждаетъ пути ниспадающимъ свыше лучамъ благодатнаго свъта. Помазаніе отъ Святаго (1 Іоан. 2, 27), почивающее на насъ, какъ върующихъ во Христа, учить насъ всему; но Святый и Неаримый говоритъ во глубинъ души не внашнему слуху, а внутреннему: следовательно нельзя плоти и крови внимать слову Его. Посему-то наставница возрожденныхъ, святая въра Христова заповъдуетъ намъ постоянно мыслію всматриваться внутрь себя, внимать себрь, искущать себя, утверясдаться во внутреннемь каловный (Лук. 21, 34. 2 Кор. 13, 5. Ефес. 3, 16), а сердцемъ, полнымъ любви чистой, стрематься къ Богу и ближнему, не вида своего, но то, что Христово и что полезно для ближняго. Но ветхій нашь человъкъ сердцемъ въ самомъ себъ только любитъ услаждаться, мыслію же бъжить оть самосознанія. нщеть разсвянія въ сусть міра, гдв мечтаеть подчинить своему знанію все, не зная еще самого себя. Отъ этого, какъ въ вимий ясный день, многое блещеть у нась, но малое согранается; всемарно стараясь благовидиве повапливать своего ветхаго человъка, иставнающаго въ похотяхъ (Ефес. 4, 22), мы въ следоте душевной сами торжествуемъ побъду внушемій плотскаго мудрованія надъ внушеніями спасительной Въры. Младенцы и юноши о Христв, мы отвыкаемъ отъ материнскаго голоса Церкви: одни потому, что лженменный разумъ увъряетъ икъ въ мнимомъ совершеннольтій рода человвиескаго, другіе потому, что шумныя радости міра, составляя созвучіс, для чувственности пріяжное, заплушають кроткій го-

лось Церкви. Въ обоихъ случаяхъ совъть впостола думающему, что онъ стоитъ, да блюдется, да не падетъ (1 Кор. 10, 12), и заповъдь двиствительно стоящему върою: не высокомудр-ствуй, но бойся (Рим. 11, 20), не достигають сердца нашего. Однообразный говоръ житейской суеты наводитъ дремоту на нашъ разумъ, и онъ безпечно засыпаетъ на мягкомъ возглавіи дегкомыслія и самообольщенія, не помышляя о томъ, что мнимые столпоствиы въ душв его суть не болве какъ дерева, свио, солома (1 Кор. 3, 12), тлъющіе и близкіе къ истребленію, что самонадвянность его среди двлъ тмы (Рим. 13, 12), подобно ночному призраку, исчезнетъ если не ранве, то непремвино въ тотъ великій день, когда дъло каждаго испытаетъ огонь, каково оно есть (1 Кор. 3, 12), когда пріидеть Господь, иже во свътъ приведетъ тайныя тмы (1 Кор. 4, 5).

Но спасительные уставы Творца и Законодателя разумныхъ существъ начертаны не на зыбкомъ пескъ человъческихъ соображеній, но во глубинъ сердецъ, и переживаютъ всь убъжденія вемнаго суемудрія. Каково бы ни было могущество зла въ нашемъ сердцъ, среди потаенныхъ требищъ страстей, въ немъ есть храмъ въдомому Богу, храмина совъсти, гдъ безсмертный духъ нашъ часто оплакиваетъ свои паденія, и гдъ все напоминаетъ ему о невозможности самовозстановленія, о всемогуществъ и милосердіи божественнаго Возстановителя падпихъ.

Когда утомленныя сустою мысли наши возвращаются отъ своего разсвянія, когда пресыщенныя желанія уже нопидатоть свои предметы и мы начинаемъ внимать себъ: въ эти минуты часто мы чувствуемъ какую-то пустоту въ дунів, грустимъ, а иногда и воздыхаемъ о рабольпиомъ служения міру. Не всякій разумьваеть въ себъ это ощущение; чание называють его скукою и стараются заглушить его новыми удовольствіями. Плачевное легкомысліе! О, если бы мы крвпче заградили тогда всв выходы къ разсъянію, то поняли бы, что это внезапно пробудившееся чувство пустоты въ сердцъ, это грустное настроение духа, эти воздыханія нашей разслабленной и долу преклонной души, суть гласъ Божій, пробуждающій падшую душу отъ того очарованія, въ которомъ держали ее міръ и плоть, открывающий ей, что прошедшая жизнь ея была цапью заблужденій, преступленій; что суетныя удовольствія, которыми она развлекала овое опитальчество въ путяхъ порока, заключаютъ въ себъ съмя будущихъ казней; что на небесахъ нания сокровянца некрадомыя, наши вънцы нетленные, воздалнія вечныя; чло только верою въ небесное, надеждою небеснаго, любовію въ небесному можемъ и должны возмогать мы, земнородные, надъ земнымъ и преисподнимъ.

Но оставленные своимъ естественнымъ силамъ, посреди словесе митежила (Псал. 90, 3), въ толив прелиднощихъ и прелидемыхъ (2 Тим.

5, 13), мы не можемъ исправить путь свой по апповид лив Господнимь (Псал. 118, 7); растивные грахомъ естество наше, сильное полчинами поссотей, лэсе воюють на душу (1 Петра 2.11), удерживаетъ насъ въ живни плотоугодной. Везпокойства совъсти, безпокойства самолюбів, напрасное стараніе умирить ту и другое HOBEPTACTE HACE BO MEGARECTED HOMBIC.IOBE, MEDICA ду собою осуждающихсь или отельщающихсь (Рим. 2, 15), и мы снова предземся въ неискусень умь творити неподоблая (Рам. 1, 28); чунствуемъ въ дукив тайное влечение къ горнему міру, но вивств и тяжесть долупреклонной плота, в назнадение въ пражъ и смова окриление воли, и пламенное желачіе всю жизнь посвятить Христу в тревогу помышленій, смущающихъ насъ глубиною нашего гръковнаго разслибленія.

Невозможния у теловиков, возможна суть у Бога (Лук. 28, 27). Влягодать Его озвряеть умы, сограваеть сердця и укращить возмо сверхъественными освнения. Блягодатно вожего вантых изъ глубаны прародителя возроженные къ новой жизни, призванные на овободу, как къ тому не работати наме връху (Рим. 5, 13), им уже не свои, куплени бо цилою (1 Кор. 6, 20), тветною провио нао авица меторочна и прегиста Христа (1 Петр. 1, 19). Персть есмы (Псал. 102, 14); изъ Душе Божей живеть въ наст (1 Кор. 8, 16); сокрожей живеть въ наст (1 Кор. 8, 16); сокрожень вы наст (1 Кор.

вище даровъ Его преисполняеть скудельные сосуды нашего существа, да премножество силы будеть Божія, а не от нась (2 Кор. 4, 7); голосъ откровенія, материнское попеченіе о насъ Цериви, тайныя внушенія въры и надежды, и чрезвасе это самый Духъ спослушествуеть духови нашему, яко всмы гада Божія (Рим. 8, 16), котя недостойныя и неблагодарныя, но еще не отверженныя. На каждомъ шагу своей благодатной жизни и во всехъ опасныхъ болезняхь души мы равно имъемъ дерзновение взывать къ Богу съ пророкомъ: Господи! Отецъ нашь еси Ты, мы же бреніе, двела руку твоею вси (Иса. 64, 8), и вебесный Отецъ нашъ, возлюбльший насъ въ Сынв любен своей. Господв нашемъ Інсусв Христв, не отречется отъ насъ, не оставить насъ сиры, пріндеть пъ намь (Гоан. 14, 8) и обновить въ насъ духъ сыноположенія. Егда забудеть жени отроги свое, еже не помиловати истадія грева своёго? аще же и забудеть сижь жена, но Азьне забуду тебе, глаголеть Господь (Исл. 49, 15) Сіону подваконному. Въ Сіонв благодатномъ, нъ Церкви Христовой, Онъ, по обътовинію своему, неотступно пребываеть во вси дни до скончания отька (Мате. 28, 20), и чадъ своять сямь рушьвозводить къ горнему Сюму. И не погибнутие BO BISKU IL HE BOCCCUMUMIE USCE HUKTHBUCE COME руки Его (Іопп. 10, 38): приспедына ввысвать и спасти погибшаго благодатио и танцетвенно вкон

дитъ въ храмину сердца, отверзающаго Ему двери раскаянія, и сей путь весь озаренъ лучами любви, долготерпвнія и всеобъемлющаго милосердія Божія. Великое множество разслабленныхъ по духу, прокаженныхъ сердиемъ, слъпыхъ по разуму, хромыхъ въ неправдъ, опалнемыхъ одневицею страстей, ежедневно, ежечастно и ежеминутно врачуется, очищается, подъемлется благодатио Господа нашего Інсуса Христа, текущею въ Церковь изъ источника вольныхъ Его страданій! Посему, искушая самихъ себя и со скорбію прозравая въ мрачную глубину грациой души своей, мы должны быть смиренны, да будеть бользненное чувство нашей граховности тикою пегалію по Богь, а не порывомъ самолюбія, раздраженнаго собственнымъ недостоинствомъ. Потаенный сердца геловькь, въ нетльніц кроткаго и молгаливаго духа (1 Петр. 3, 4) прецмущественно способенъ обновляться по вся дни (2 Кор. 4, 16); потому онъвнимаетъ себъ, бодрствуетъ и знаетъ ничтожность ложныхъ объщаній древияго человъкоубійцы, исчезающихъ часто вмаста съ утреннимъ цватомъ тланной красоты и молодости; сокровище возрожденія, сокровенное въ сердцъ подъ преобладающею плотію, подъ уметами помысловь и даль суетныхъ, онъ обратаетъ глубокимъ самопознаніемъ и вхожденіемъ внутрь себя; тогда въ могущественныхъ двиствіяхъ слова Божія, въ плодахъ благоговъйной молитвы, въ миръ совъсти, охраняемомъ върою и любовію, благоговвйно познавая Духа утъшителя, онъ свободно и всецъло предается воль Того, который силень всяку благодать изобиловати въ немъ (2 Кор. 9, 8), который притомъ самъ свидътельствуетъ, что любить насъ до ревности (lak. 4, 5), т. е. желаетъ обладать существомъ нашимъ всецъло.

Но что будемъ мы, истлъвшіе страстями, имъющіе видъ болъе изсохшихъ костей геловъгеских, нежели истинныхъ Божінхъ человъковъ, живущихъ върою, пламенъющихъ любовію къ Богу? Оживуть ли кости сія? возстанемъ ли изъ пража суеты міроугодія и самолюбія мы, лежащіе во пракъ? возградится ли скинія Божія въ душахъ нашихъ? Будемъ молиться, да речеть всеблагій и всемогущій Богъ костемъ симъ: се азъ введу въ васъ духъ животень, и дамъ духъ мой въ васъ, и оживете, и увъсте, яко азъ есмь Господь (les. 37, 5. 6). Незримый дождь благодати, ранній и поздній (вак. 5, 7), оросить души, скрывающія въ себъ начатокъ живой въры, какъ съмя горчичное. Небесный дълатель оградить юное прозябение и возрастить радостную жатву во благовременіи. Тайна же духовнаго произрастанія неизслъдима. Вседержавный, всесвятый Дүх в идъже хощеть дышеть (loan. 3, 8); не намъ предназначать слъды и мгновенія владычественнаго наитія Его. Онъ изливается на всякую силу, предающуюся Его дъйствованію, и въ самомъ сердцъ ветхаго человъка отверзаетъ

источникъ новой жизни. Въруяй въ Мя, рекъ Податель Духа, ръки от грева истекуть воды эсивы: сіе эсе реге о Дусть (Іоан. 7, 38. 39). А пріемлеть Духа Божія только въра, мобовію поспъмествуемая (Гал. 5, 6). Гръцная жена, возливавшая муро на Іисуса возлежащаго, растворяла даръ свой слезами и воздыханіями любы, — и отпущаются ергьси ея мнози, яко возлюби много (Лук. 7, 47).

Симоне Іонинъ! любиши ли Мя? вопрошалъ Спаситель Петра, и въ воздаяние любви снова возвелъ отвергшагося въ санъ апостольскій. Какъ намъ отвъчать Сердцевъдцу? — Господи, молимъ Тя, да осънитъ и насъ благодать твоя! Послеши Духа твоего и возставятся раскопаная благодатной скиніи твоей въ душахъ нашихъ и совершится гласъ твой чрезъ пророка: се на рукахъ моихъ написахъ стыны твоя, и передо мною еси присно (Иса. 49, 16). Аминь.

## ЛОСТАНОВЛЕНІЯ ДРЕВНЕЙ РУССКОЙ ЦЕРКВИ

## ОТНОСИТЕЛЬНО ЦЕРКВЕЙ.

Въ древнъйшемъ періодъ нашего законодательства церковнаго относительно благочинія и благольнія общественнаго богослуженія мы не нажодимъ ни одного почти такого законоположенія, которымъ опредълялось бы внашнее устройство и енутреннія принадлежности церквей. Причина такого явленія понятна. Въ это преимущественно время у насъ живы были преданія и обычан восточной Церкви, которой предки наши старались следовать во всемъ неуклонно. Св. Владиміръ построилъ и украсилъ кіевскую десятинную церковь до образцу константинопольской софійской церкви. Ярославъ въ Новгородъ, Андрей боголюбскій во Владиміръ созидали церкви по образцу кіевской. Имъ, безъ сомнанія, подражали въ строевін церквей и другіе устроители посладнихъ. Другая причина, даже исключавшая нужду поста-

COB. III.

Digitized by Google

11

новленій объ устройствъ церквей, была въ самомъ значеніи церквей въ древней Руси. Какъ мъста особеннаго присутствія Божія, церкви бы--ик въ воззръніи предковъ нашихъ живымъ лицемъ, исполненнымъ благодати и Духа. Вліянію церквей у насъ часто приписывали побъду надъ врагомъ; ему предоставляли выборъ іерарховъ по жребію, и такой выборъ почитали священнымъ и угоднымъ Богу. Въ простотъ върующаго сердца, древній русскій человъкъ переносиль на зданіе для общественнаго богослуженія то, что говорилось въ греческихъ сочиненияхъ о Церкви, какъ обществъ христіанъ (1). «Церковь есть на земли Богомъ создана въ жилище Святаго Духа и на просвъщение всего міра, еже молитвъ домъ наречеся, въ нейже есть оправдание и радость и очищение гръховъ многихъ (2). Люби общую матерь церковь и яже въ ней; церковь Божія Богу сродница, церковники Божіи посланники; аще кто угодить церкви Божіей, пріобрящень будеть таковый Богови» (3). Кромъ этого священнаго значенія, церковь была важна какъ мъсто, въ которомъ христіане могли слышать живое слово Въры Христовой въ чтеніи, паніи и поученіяхъ пастырей Церкви. Въ церкви они знакомились съ исторією Христіанства въ священныхъ изображеніяхъ (4). Далве, церковь имвла важное значе-

<sup>(1)</sup> Дух. христ. 1861/2 г. стр. 105—107.

<sup>(°)</sup> Акт. историч. т. І. № 82.

<sup>(4)</sup> Акт. историч. т. IV. № 62.

<sup>(4)</sup> Лаврент. сп. стр. 173.

ніе въ гражданскомъ и житейскомъ быту. Во времена преобладанія грубой силы, при недостаткь устройства общественнаго, въ пору разгула буйныхъ страстей, церковь представляла спасительное убъжище отъ буйной толпы мятежниковъ ('). Когда нападали внъшніе враги, защищаться ціли въ церковь, и, въ случав невозможности, почитали счастіемъ принять тамъ смерть отъ руки невърныхъ. Туда сносили имущество во время пожаровъ, въ надеждъ защитить его кръпкою постройкою отъ огня и обезпечить отъ грабителей святынею мъста. При церквахъ бывали общественныя народныя собранія, заключались разнаго рода договоры; здъсь же хранились важнъйшія граматы. При церквахъ были узаконенныя мъры, въсы и проч. Во время голода или общественнаго несчастія изъ церквей заимствовали деньги. При церквахъ устроялись богадъльни, въ которыхъ находили себв пріють больные и бъдные (2). Отсюда понятна любовь къ строенію и украшенію церквей, которою искони отличался русскій человъкъ; понятны непритворные восторги, съ какими лътопись помъщаетъ на своихъ страницахъ каждое извъстіе о церквахъ. Построеніе церкви въ той или другой мъстности составляло событіе, обозначавшее переходъ отъ грубаго, полудикаго быта къ жизни благоустроенной. Вся-

<sup>(1)</sup> І новг. л. 44. 65. ІІ соф. времен. 175. ...

<sup>(2)</sup> Дух. христ. октябр. 186 /2 г. стр. 107.

кое построеніе, освященіе, обновленіе и украшеній перкви занимало вскать и каждаго въ высшей степени. Краснорвчивъйший страницы въ нашей лъ-TOHNEH TE, EL KOTOPHIX'S OHNCHBAROTER OCOGERNO благольный церкви. «Кназь Андрей (боголюбский) of Podox's Boad time pr chang yet pours; Re Henry Re врата златан досіть, а другая сребромъ учини. И доспъ церковь камену, соборную святый Богородина: пречудну велми; и всими различными винь украси то отъ злата и сребра, и пять вертовъ ен нозолоти, двери же церковный тров золотомъ устрои, каменьемъ дорогымъ и жемычюгомь украси ю многоцыныйт, и всякыми узброчьй удиви ю, и многими поникандвлы золотыми и серебраными просвети церковь, а онъбонъ отъ злата и сребра устрои, а служебныхъ судъ и рыныдый и всего строенья церквынаго, златомъ и каменьемь драгимъ и жемчюгомъ великимъ, велми много, а тріе єрусалими велми велицій, иже отъ злата чиста отъ каменья многоциньна устрои, и всими виды и устроеньемъ подобна быста удивленію Свимонова Святая Святыха; и въ Боголюбовомъ и въ Володимерь Городь верхъ бо влатомъ устрои, и комары позолоти, и поясъ златомъ устрой, каменьемь усвъти и столов позлати изовну церкви, и по комаром'я же поткы эблоты и кубкы и вътрила золотомъ устроена постави, по всей церкви и по комаромъ около» (1).

<sup>(1)</sup> Поля. собр. льтоп. П. стр. 112.

Точно также односываются ведикодъцныя украшенія и боголюбовской церкви рождества Богородицы. «Церковь пресдавну святыя Богородица рожества, посредв города, камену, созда въ Боголюбовомъ, и удиви 10 паче всъхъ церквій, подобна тов Святая Святыхъ, юже бъ Соломонъ царь премудрый создаль. Тако и сій князь благовърный Андрей створи дерковь сію въ память собъ, и украси ю иконами многоцъньными, златомъ и каменьемъ драгымъ и жемчюгомъ великымъ, безцънынымъ, и устрои ю различными цятами и аспидными цатами украси, и всякими узорочьи удиви ю, свътлостью же не како эръти, ване вся церкви бяше золота» и т. д. (1). Въ подобныхъ похвалахъ благольпнымъ церквамъ ничто не ускодьзаетъ отъ взора льтописца: иконы, сосуды, книги, украшенія, металль, изъ котораго онъ сдъланы, ихъ видъ и проч., все это вы--доддоп, оюндартивидоп, ср. оназипотим, потрявато, ностію и точностію. Тяжелымъ горемъ наполнялось сердце каждаго христіанина при взглядв на разрущенное и поврежденное зданіе церкви во время войны, бунта, или разрушительныхъ дъйствій природы. Льтописцы съ сильнымъ чувствомъ скорби и сожальнія сообщають извъстія о различныхъ несчастіяхъ, постигшихъ зданіе церковное, часть его, или богослужебныя принадлежности. «Святыя церкви (цосль опустошенія

<sup>(&#</sup>x27;) Тамже стр. 111.

Москвы Тохтамышемъ), они раззорены, аки осиротъвши, аки овдовъвши, отъ поганыхъ насильства не имуще ни лъпоты ни красоты. Гдв тогда красота церковная» (1)? Устройство и украшеніе церквей наши предки почитали особенно богоугоднымъ и высокимъ подвигомъ благочестія. «Дай же, Госпоже, ему здъ много лътъ жизни, а въ томъ, Госпоже, постави одесную себе, иже много трудися о церкви твоей»! Сами строители веселились душею и сердцемъ, взирая на церковь и видя своего дъла начатокъ добръ совершенный; съ церковію они устрояли себъ память въчную и оставление гръховъ, и всъмъ христіаномъ прибъжище и радость, и веселіе, и похвалу себъ отъ людей, приходящихъ во святый домъ, взирающихъ на церковь и глаголющихъ: благословенъ Богъ, иже положи на сердце человъку создати храмъ святый, добръ его украсити, иконы на златъ добрымъ писаньемъ устроити, и ины потребныя мъста добръ совершити, якоже подобаетъ церкви на красоту (<sup>2</sup>). «Владыка трудился и горълъ днемъ отъ жара, а ночью печалился, какъ бы окончить и увидъть церковь совершенную и украшенную, и чего желаль, то пріяль, парство небесное и радость нескончаемую во въки». «Много говорили на него, защищаетъ лътописецъ архіепископа новгородскаго Нифонта, но себъ на гръхъ. О томъ бы посу-

<sup>(</sup>¹) IV новгор. льтоп. стр. 88-7.

<sup>(2)</sup> Лаврент. 175. II новгор. 114. III новгор. 35.

диль каждый изъ насъ, какой епископъ украсилъ, такъ св. Софію! притворы росписалъ, кивотъ доспълъ, и всю извиъ украсилъ; въ Псковъ св. Спаса церковь создалъ каменную; другую въ Ладогъ св. Климента. Я думаю, что не захотълъ Богъ, по гръхамъ нашимъ, дать намъ въ утъху гробъ его, отвелъ его въ Кіевъ и тамъ онъ остался». Труды церковныхъ мастеровъ лътопись выставляетъ дъломъ въ высшей степени душеснасительнымъ (1).

Подобные взгляды льтописцевъ на сооруженіе и украшеніе новыхъ церквей вызывались обыкновенно и сопровождались многочисленностію церквей. О каждомъ, болъе или менъе замъчательвомъ, князв детопись замечаетъ «многи церкви созда». Въ ревности строить церкви не уступали, повидимому, князьямъ и частныя лица (2). Къ устроенію новыхъ церквей подавали поводъ предкамъ нашимъ радостныя или печальныя событія въ жизни, каковы: побъды надъ врагами, открытіе мощей св. угодниковъ, чудотворенія отъ св. иконъ, голодъ, язва, нападение сильныхъ враговъ, грозныя явленія природы, наводненія, засухи и т. п. При всъкъ такихъ событіяхъ строились обътныя церкви какъ частными лицами, такъ и цълыми общинами (3). Но чъмъ болъе развивался взглядъ на созиданіе новыхъ церквей, какъ на

<sup>(1)</sup> I новгор. 12. 23; лаврент. 187; IV новг. 10. II соф. 138.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Истор. русс. Церк. т. III. стр. 62—67.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Христ. чт. 1855 г. кн. II. стр. 169—175.

особенный подвигъ благочестія, тъмъ сильнъе стали слышаться возраженія противъ такого служенія Вогу. Въ то время, когда одни учили, что для умилостивленія Бога и отпущенія граховъ надобно строить церкви, и богатые спышили избавить себя этимъ способомъ отъ угрызенія совъсти за насиліе и утъсненіе слабыхъ, другіе объясняли, что церковь, потроенная на богатства, собранныя неправедно, есть мерзость и скверна предъ Богомъ. «Неправдою зиждеми церкви, якоже повъдаютъ, хитростьми украшены вельми неправдами и порабощениемъ сиротъ и убогихъ насильемъ, скверно еже здати» (1). Къ XV-XVI в. у насъ стали, повидимому, распространяться и пріобрътать силу убъжденія, что съ званіемъ христіанина сообразнъе помогать бъднымъ и сирымъ, чъмъ украшать церкви. «Иже богатыя церкви приносити, кая се польза; во многихъ бо церквахъ собранная или отъ татей украдено, или отъ фатникъ, или огнемъ сгоръ; еже церкви утварити никому не запрещено, а еже убогихъ не миловати, сродство огненно объщано» (2). Знаменитое слово препод. Максима грека «отомъ, какія рычи рекль бы убо къ Содытелю всьмъ епископъ тверскій, сожжену бывшу соборному криму и всему двору его, и како отвъщаетъ ему боголвинъ всъхъ Господь, имъ же и внимати подобаетъ со

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Ркп. XV в. Съвер. народовр. т. II. 430.

<sup>(°)</sup> Tamme.

страхомъ и върою нелицемърною», все состоитъ изъ горькихъ свтовани на внъшнее служение Богу и забвеніе высшихъ христіанскихъ обязанностей. «Прости мя, милосердъ буди ми, Владыко, печали и безумія глаголы смъюща рещи къвысотъ твоей, отъ скорби зълыныя, имиже одержимь есмь злыми! Николиже бо не нерадикь, ты же ми послухъ, Владыко, о твоихъ божественныхъ пъніихъ и прочей твоей богольпный службъ, безпрестани праздники духовныя совершая тебь, пъніи красногласными богольпныхъ священниковъ и шумомъ доброгласнымъ свътлошумныхъ колоколовъ и различными миры благоуханными, н твоя честныя, и пречистыя ти матере иконы велельнив украшая влатомъ и сребромъ и мносоцвиными каменіи; но, възнихъ же чаяхъ благоугожати тебъ, Царю, въ тъхъ обрътохся прогиввая паче». Такъ епископъ тверский въ недоумъни спрациваетъ Бога, ва что пришелъ гиввъ Его и истребниъ огнемъ вселднымъ всю доброту и прасоту соборной церкви. Господь отвъчаеть на его жалобы. «Вы наипаче прегнъвасте моя утробы, доброгласныхъ паній и колоколовъ шумъ предлагающе мев, и многоцвиное мконъ украшеніе и равличныхъ миръ благоуханія, яже аще приносите ми отъ законныхъ снисканий и праведныхъ трудовъ вашихъ, и правою мыслю. -якоже и Авель древле, и любезна ми та, и на нихъ призрю, и божественными даровании воздарую васъ; праведенъ бо воздарователь азъ, те

оставлю безо мады ниже чашю студеныя воды. Аще ли же отъ неправедныхъ и богомерскихъ лихвъ, лихоиманія же и хищенія чюжихъ имъній сія приношаете ми, человъцы, неточію возненавидитъ я душа моя, аки смъщана слезами сиротъ и вдовицъ умиленныхъ и кровми убогихъ, но еще вознегодуетъ на васъ, аки недостойна правдъ и человъколюбнъй мысли моей приносящихъ, да или зъльнымъ огнемъ вытреблю я, или скифомъ въ расхищение издамъ.. Которое же мнъ отъ васъ угодное служение? Аще убо написанъ зримъ есмь, златый вънецъ носящъ, живущу же элъ погибаю гладомъ и мразомъ, самъмъ вамъ сладцъ питающимся и упивающимся всегда и различными одеждами освътляющимъ себе; удовли меня, въ нихъ же скуденъ есмь, и не прошу у тебе златаго вънца; мое бо украшение злато, кованенъ вънецъ есть, еже нищихъ, сиротъ же и вдовицъ посъщеніе и довольное препитаніе, яко же паки скудость потребныхъ имъ-досада мнъ отъ васъ и конечное безчестіе, аще и безчисленными гласы доброгласныхъ пъній непрестанно гремите храмъхъ монхъ; не жертвы бо, но милости хощу азъ... Понеже убо миры и колоколы доброшумными хвалящеся, свътло почитати глаголете мене, прилъжно и внятно убо слышите сего спасенаго поученія моего и въ сердцахъ своихъ твердо да сокрыете: не доброшумныхъ колоколовъ и пъснопъній и многоцънныхъ миръ требуя, о человъцы, снидохъ на землю и во зракъ вашъ облекохся.. Въ книгахъ спасительныя заповъди, поученія же и наказанія моя, повелъхъ вписати, яко да можете въдъти, како подобаетъ вамъ угодити мнв. Вы же книгу убо моихъ словесъ внутрьуду и внъ-уду зъло обильно украшаете сребромъ и златомъ, силу же писанныхъ въ ней моихъ велъній ниже пріемлете, ниже исполнити хотяще» (1).

Такъ говорили лучшіе люди того времени противъ утвердившагося мнѣнія, что созиданіе и украшеніе церквей, хотя бы незаконно пріобрътеннымъ имѣніемъ, есть дѣло спасительное и богоугодное. Такія возраженія были подготовкою къ постановленіямъ о внѣшнемъ благолѣпіи церквей, состоявшимся на стоглавомъ соборѣ.

Обычай устроять церкви по обътамъ былъ такъ сильно распространенъ, такъ много способствовалъ умноженію церквей и упадку ихъ благольпія, что соборъ заподозриваетъ святость и спасительность подобныхъ обътовъ, особенно когда они даются безъ расчету и соображенія средствъ, нужныхъ для постройки и украшенія церкви. «Мнози человъцы, говорится въ Стоглавъ, не Бога ради церкви созидаютъ, но тщеславія ради и гордости и мъстъ ради и женъ своихъ; нъцыи же отъ сновъ смущены и отъ бъсовъ прельщаеми лжутъ и возлагаютъ на себя объты, и того ради хотятъ церкви воздвизати,

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочин. преп. Макс. грек. т. II. стр. 260—266.

и молитвенные храмы поставляти, и не могутъ удовлети техъ святыхъ местъ святыми иконами и книгами и свъщами и служащими священники и діяконы и прочими причетники; аще ли сначада возмогутъ, и по малъ времени оскудъваютъ, и пусты стоятъ; потому занеже не Бога ради созидаютъ, но тщеславія ради» (1). Соборъ вмънилъ въ обязанность епископамъ умърять ревность къ постройкъ новыхъ церквей. Давая разръшеніе на построеніе новыхъ дерквей, они должны обращать вниманіе не только на жеданіе строителей, но и на ихъ состоятельность. Они не должны разръшать строить церкви тъмъ, кто предпринимаетъ это дъло изъ-за одного имени строителя церкви («еже создатель церкви нарещися»), а совътовать имъ обратить свое усердіе на устройство и украшение твхъ церквей, которыя «пастися отъ ветхости хотятъ, нли малы суще неукраще-HbD) (2).

Другая причина упадка вывшняго благольнія церквей заключалась въ неравномърномъ распредалени приходовъ. Тогда какъ нъкоторыя лизъ приходскихъ церквей и, особенно, монастырскихъ имъли всъ средства для благольнаго укращенія, пользовались ругою отъ казны, имъли села, огороды, сады, пожни, лавки поземныя и проч., другія, мало того, что не имъли подобныхъ средствъ,

<sup>(1)</sup> Стоглавъ стр. 369.

<sup>(\*)</sup> Тамже-стр. 371.

должны были нести тяжелыя повинности въ пользу епархіальнаго начальства (1). Соборъ положилъ
освободить бъдныя церкви отъ пошлинъ и сборовъ въ пользу архіереевъ на 15 льтъ, «дондеже
тъ святыя церкви совершатся и наполнятся церковнымъ чиномъ и православными хрестьяны» (2),
а приходы къ такимъ церквамъ велълъ составлять изъ людей лучшихъ, которые были бы въ
состояній устроить ихъ (3).

Далве, ко временямъ Стоглава было множество запуствлыхъ церквей-выставокъ изъ монастырей и погостовъ. Значение монастырей и церквей въ распространении поселений ко временамъ Стоглава было уже не то, что прежде. Монастырскія выставки-церкви, пустыньки, имъвшія дотолв неоспоримую важность, какъ передовыя поселенія распространяющагося во всв стороны народа, теперь потеряли это значение. Любовь частымъ переходамъ съ мъста на мъсто. оставшаяся въ монахахъ и теперв, не имъла уже прежняго смысла. «Старецъ на лъсу келью поставить или церковь срубить, да поидеть по міру съ иконою просити на сооружение, а что собравъ, то пропьетъ; а выставку-перковъ нына поставиль, а съ годъ побыль, а се пуста безъ пънія стойть» (1). Соборъ, находя такое, не о

<sup>(1)</sup> Cror.s. erp. 72.

<sup>(2)</sup> Tamme crp. 329.

<sup>(8)</sup> Tamme crp. 427.

<sup>(4)</sup> Тамже стр. 63.

Бозъ, строеніе церквей соблазнительнымъ, положиль, чтобы новыя церкви и пустынки строились не иначе, какъ съ разръшенія и благословенія епархіальнаго епископа, чтобы мелкія пустыни, пустынныя церкви, снесены были въ одну пустыню или перемъщены въ общіе старые монастыри, какъ имъ мочно жити, и чтобы перенесены же были на погосты къ старымъ церквамъ запустъвшія церкви для устройства изъ нихъ придъловъ у старыхъ церквей (¹). Такое постановленіе о новыхъ выставкахъ и пустынькахъ подтвердилъ и соборъ 1681 года. Кромъ того, что подобныя церкви не отличались благольпіемъ, къ этому времени при нихъ начали укрываться отъ преслъдованія правительства раскольники (²).

Чъмъ были пустыньки, выставки—церкви по селамъ и погостамъ, тъмъ же въ Москвъ были часовни—выставки изъ находившихся тамъ монастырей и приходскихъ церквей. Въ Москвъ во многихъ мъстъхъ учинены палатки и деревянные анбарцы, и въ нихъ поставлены изъ монастырей св. иконы, и называютъ часовнями, и держатъ въ тъхъ часовняхъ священниковъ, и служатъ молебны. По праздникамъ, народъ, вмъсто того, чтобы идти къ богослужению въ церкви, собирался къ часовнямъ и слушалъ здъсь молебны. Соборъ 1681 г. запретилъ быть священникамъ при часовняхъ, а самыя часовни по-

<sup>(1)</sup> Стогл. стр. 373.

<sup>(2)</sup> Акт. историч. т. V. № 75.

ложилъ строить не во многихъ, опредвленныхъ и пристойныхъ мъстахъ (¹).

Исконное и глубокое уважение къ церквамъ побуждало наше законодательство обращать вниманіе на выборъ мъстъ при построеніи новыхъ церквей. Вблизи церквей не должно быть постороннихъ построекъ. Такой законъ, состоявшійся на соборв 1681 года, быль темъ нужнее, что у насъ въ древивиния времена церкви строились среди домовъ, даже на дворахъ частныхъ лицъ (2). Въ самые монастыри изъ частныхъ домовъ устроялись входы и выходы (5). Духовные пользовались землею, пожертвованною церкви, для своихъ построекъ, лавокъ, анбаровъ, домовъ и проч. (4) Соборъ, запрещая всъ подобныя злоупотребленія, положиль огораживать земли близь церквей въ надолбы, чтобы безчинно на ту землю никто не **х**одилъ и не вздилъ (<sup>5</sup>).

На томъ же соборъ было запрещено производить около церквей торги. Обычай торговать около церквей имълъ въ своемъ основании историческое значение церкви въ древней Руси. Церковь для цълой общины прихода была сборнымъ мъстомъ, гдъ цълою общиною ръшались разнато рода дъла, касавшияся всей общины. Въ древній

<sup>(</sup>¹) Ант. истор. т. V. № 75.

<sup>(2)</sup> Истор. русс. Церк. т. І. стр. 36. т. III. с. 63—66.

<sup>(3)</sup> Постанов. соб. 1681 г.

<sup>(4)</sup> Tамже.

<sup>(5)</sup> Tanme.

періодъ при перквахъ хранились мъры, въсы и другія принадлежности торга. Самое имя погость производять отъ слова «гость», —торговый человъкъ. Соборное опредъленіе, не говоря ничего о такихъ торгахъ, запрещаетъ по праздникамъ, когда бываеть празднество церковное, пускать къ церквамъ со всякими ядомыми харчи, съ квасомъ и съ какимъ бы то ни было питьемъ, чтобы тъмъ св. церкви не безчестить и въ томъ безчинство не чинилось (1).

Мъста, на которыхъ стояли церкви, упраздненныя за ветхостію или по другой причинв, в особенно то мъсто, гдъ былъ святый олтарь, должны быть огораживаемы (2). Такое правило всегда сохранялось во всей точности. Архіепископъ новгородскій Геннадій горько жаловался на то, что великій князь Іоаннъ III, при перестройкъ Москвы, вынесъ изъ города накоторыя церкви и оставиль посль нихь мъста неогороженными. «Ньиз, писаль онь къмитрополиту Симону, бъда стала земская, да нечесть государская великая: церкви старыя извачныя выношены изъ города вонъ, да монастыри старые извъчные съ мъста переставлены; а кто въру держить ко святымъ церквамъ, ино то писано сице: «освяти любящія благольпіе дому твоего, и тъхъ прослави божественною твоего славою». Да еще паки сверхъ того и кости мертвыхъ выношены

<sup>(1)</sup> Постан. соб. 1681 г.

<sup>(\*)</sup> Прав. Іоан. митр. Кормч. № 475. стр. 280.

въ Долгомилово; ино кости выносили, а твлеса въдь туто остались, въ персть разопілись; да на твхъ мъстахъ садъ носаженъ, а Моисей писалъ во второмъ законъ: «да не насадиши садовъ, ни древа подлв требника Господа Бога твоего». А перкви Божіи стояли сколько лътъ? А гдъ священникъ служилъ, руки умывалъ, и то мъсто бываетъ непроходно: а гдъ престолъ стоялъ, да жертвенникъ, и тъ мъста непроходны же; а нынъ тъ мъста не огорожены, ино и собака на то мъсто ходятъ и всякій скотъ» (1).

Относительно вившинго устройства и украшенія церквей ваходимъ только одно законоположение церковное объ устройствъ и формъ креста на церквакъ. Царь Иванъ Васильевичь IV замътилъ, что на многихъ церквахъ ставятъ кресты, и на такъ крестакъ придвлывають кузнецы на всахъ концъхъ иные меньшіе кресты по два и по три вивств, и тв меньше кресты бурею и сильнымъ вътромъ почасту ломаетъ. Соборъ, на славу Вогу и на умножение лътъ благочестивому царко Ивану и на сохранение всего его россійсского царствія, положиль, чтобы впредь кузнецы дважи кресты по чину и крестообразно по древнимъ образцомъ, якоже уставища и предаша святін апостоли и св. отцы, а по концамъ бы надвлывали крвпости для по единому кресту со всяцамъ утвержденіемъ, а отъ своего бы за-

<sup>(1)</sup> Акт. экспед. т. І. № 380. стр. 481.

COB, III.

мышленія ничтоже не претворяли кромъ церковнаго преданія. За образецъ принятъ крестъ, водруженный на соборной церкви пречистыя Богородица честнаго и славнаго ея успенія на новопозлащенномъ версъ (¹).

Переходя къ законамъ древней русской Церкви о внутреннемъ благольпіи церквей, замытимъ, что и въ этомъ случав, какъ въ устройствъ и украшенін церквей внъшнемъ, въ древнія времена руководилъ предками нашими обычай и подражаніе Церкви восточной. Предоставляя подробности и богатство укращеній благочестію и ревности строителей церкви, наша Церковь постоянно заботилась, чтобы они имъли въ виду при украшеній тв образцы благольнія, какіе представляли собою церкви, устрояемыя князьями, владыками, монастырями и проч. Святыню и украшеніе православныхъ церквей въ древней Руси составляли таже предметы, какъ и вына: иконы, кресты, книги, священ. сосуды и т. д. Законы обо всвхъ отихъ и другихъ священныхъ предметажь, составляющихъ необходямую принадлежность православнаго богослуженія, повторены вкратца въ постановленіяхъ Стоглава, вмънявшихъ въ обязанность протопопамъ, старъйшимъ священникамъ со всеми священники, въ коемъждо градъ, во всъхъ св. церквахъ дозирати св. иконъ, священныхъ сосудовъ, священныхъ книгъ и всякаго церковнаго чину служебнаго (2).

<sup>(1)</sup> CTOPA. CTP. 171-2.

<sup>(2)</sup> CTOPA. CTP. 124.

- Болве, чвит о другихъ свящ. принадлежностяхъ, состоялось законоположеній объ иконахъ. И это понятно. Въ священныхъ изображеніяхъ народъ находилъ исторію Христіанства; онъ въ высшей степени занятъ былъ каждою особенностію въ иконв; видъль въ каждой, котя бы случайной, чертв иконописца таинственный знакъ. символъ глубокой христіанской истины. «Аже нишутъ, спрашивалъ своего епископа Кирикъ. на трехъ отроцъхъ на главахъ и на инъхъ пророцвиъ?-А то, отвъчалъ епископъ, за клобукъ мъсто, тако бо ходили афетане» (1). Между вопросами, обращавшими на себя особенное вниманіе нашихъ предковъ, были вопросы и объ иконахъ. «Что у Богородицы на главъ три звъзды»? Отвътъ: «прежде рождества Дъва, въ рождествъ Дъва, и по рождествъ Дъва». Наряду съ вопросами, нужными для каждаго учащагося, въ древнихъ азбуковникахъ помъщались и такіе: «что у Спасителя на вънцъ: О. О. Н.»? Отвътъ: О-отъ вебесъ прінде во своя, и свои его не пріяша. О-они Его не познаша. И-на крестъ Его распяша». --«Что у Богородицы надпись: М. Р. Ф. У.»? Отвътъ: «М-Марія, Р-роди, Ф-фарисеемъ, У-унителя» (2). Пясаніе иконъ всегда почиталось у насъ высокимъ, богоугоднымъ подвигомъ. Имъ занимались, по скаванію льтописей, даже ісрархи наши и другіе свя-

<sup>(1)</sup> Кормч. № 475. 286 обор. (2) Вуслаев. т. II. стр. 29. 30.

тые и благочестивые мужи (1) Первыя постановленія объ иконописанін состолянсь на стогланомъ соборъ. Они вызваны были упадкомъ иконописи на Руси. Ко временамъ Стоглава вконописаніе на высокаго и священняго искусства для многихъ обратилось въ простое ремесло. Было немало такихъ иконописцевъ, которые писали иконы не учася, самовольствомъ и самоволкого, и не по образу, и тв иконы промънивали простымъ людямъ поселянамъ невъждамъ. Соборъ постановиль -- писать иконы съ древнихъ образовъ, какъ писали греческіе жавописцы, и какъ писаль Андрей Рублевъ, и прочіе пресловущін живописцы, а отъ своего замыщленія и своими догаднами Божества не описывать (2). Мъры къ достижению такой цъли Стоглавъ предложилъ сладующія, «Митрополитам», архіспископамъ н епископамъ вмънено въ обяванность наблюдать. чтобы иконописцы хранили чистоту тыесную и душевную; искусныхъ живописцевъ бречи и почитати паче простыхъ человъть; подобной же чести удостоивать учениковъ жконописцевъ, когда они усовершатся въ своемъ искусства, и будуть жить честно. Инонописцы мастера должны передавать все свое искусство своимъ ученивамъ,

<sup>(1)</sup> Св. митр. московск. Петръ в воей Россіи чудотворецъ песаше многія св. вконы; св. в предивный чудн. Макарій митр. москов., св. преосвящ. Асанасій митр. моск., препод. Алимпій и другіе писали многія вконы чудотворныя. Роспис. Истор. рус. якон. школ. стр. 7.

<sup>(</sup>a) CTOFA. CTP. 165. 210.

не скрывая отв вихъ вичего; мастерь подвергается отвътственности, если онъ по зависти или другому чувству станемъ унижать дарованія своего ученика и отдастъ предпочтение неискусному. Безчинно живущимъ мастерамъ и неискуснымъ, кому Богъ не дасть, иноннаго письма отнюдь не касаться, да не Божіе имя таковаго ради письма хулится; многа бо различна рукодъйства отъ Бога людемъ подарована бынца, имиже человакомъ питатися и живымъ быти, кромъ иконнаго письма, а Божія обрава въ укоръ и поношеніе не вдавати» ('). Для болье строгаго наблюденія за икономисью еписколы должны избрать въ своижь епархілхь изь живописцевь нарочитыхь мастеровъ, и имъ довърить надзоръ за остальными (1). Посав большаго московского пожара, Сильвестръ, для свабженів благовъщенскаго собора иконами и живописью, ображился за мастерами иконнаго письма въ Новгородъ и Псковъ. Этимъто живописиамъ, воспитаннымъ подъ вліяніемъ вяпадныхъ школь, обязана своимъ движеніемъ и оживленість наша древиля иконопись. Правда, Сильвестръ на соборъ противъ Висковатаго (въ 1554 г.) говориль въ свое оправданіе, что иконы въ благовъщенскомъ соборъ писаны съ древнихъ образцовъ, принесенныхъ изъ Повгорода, Смоленска, Дмитрова и другихъ городовъ; по это не была правда, въ которой бы онъ быль увъ-

<sup>(\*)</sup> Crors. orp. 203-210.

ренъ самъ, тъмъ болъе предсъдатель собора митрополитъ Макарій, самъ занимавшийся нъкогда иконописью. Въ пріемахъ новгородскихъ и псковскихъ иконописцевъ было очень много такого, чего не было въ нашей иконописи. Они не дълали надписей на своихъ новыхъ иконахъ, какъ это дълалось прежде. «Усумнълся есми о томъ, говориль поборникъ старины Висковатый, кого спрошу, разумно сказати не умъють, а подписи (на иконахъ) нътъ (¹); на нъкоторыхъ иконахъ одни и тъже лица изображались въ равличномъ видъ: въ церкви икона «Върую», а въ паперти другая тожъ, а не тъмъ же видомъ; Спаситель былъ изображенъ съ сжатыми руками (2): Его же писали на крестъ покрытымъ крылами ангеловъ» (3). Возраженія противъ этихъ и другихъ иконъ со стороны Висковатаго были, съ его точки зрънія, законны и последовательны; но соборъ оправдаль Сильвестра и заставиль каяться въ своихъ винахъ перваго. «Нынъ слышалъ есми ваше святительское о всемъ о томъ соборное свидътельство отъ Божественнаго писанія извъстно и достовърно, и я о всемъ томъ въ своемъ сомнъніи виновать, и прощенія прошу, Бога ради, во всъхъ

<sup>(</sup>¹) Дѣло о Висков. Ак. эксп. т. І. № 238.

<sup>(2)</sup> Это обычай новгород, иконописцевъ, въ основь котораго лежало преданіе, что въ сжатой рукь Спаситель держитъ Новгородъ и что распростертая рука есть знакъ паденія Новгорода и покоренія его Москвъ. Соборъ запретилъ изображать Спасителя вътакомъ видъ. Тамже.

<sup>(\*)</sup> Обычай западныхъ икононисцевъ. Буслаев. т. П. стр. 409.

моихъ грубыхъ рачахъ» (1). Оставя въ сторонв тонкости, которыми обильно пересыпали свои объясненія, по поводу иконописанія, и Висковатый и соборъ, не можемъ не видъть, что осужденіемъ начитаннаго дьяка соборъ утвердилъ и узаконилъ новое направление въ русской иконописи. Но съ отреченіемъ Висковатаго отъ своихъ мнъній объ иконописи не умерло въ ней старое направленіе. За новымъ была художественвость и творчество, которыя иконописецъ могъ прилагать къ древнимъ образцамъ, а на сторонъ стараго направленія была древность, - «подлинники», отступать оть которыхъ почиталось святотатствомъ. Чтобы дать успъхъ новому направленію иконописи, нужно было строго разобрать подлинники, по которымъ писались иконы. Съ этого дъйствительно и началась борьба стараго направленія съ новымъ. Къ XVI—XVII в. наши иконописныя руководства представляли такую замъчательную неурядицу, что, по словамъ зографа Іосифа, едва можно было найти и два подлинника, согласные между собою (2). Одно и тоже лице по одному подлиннику писали юнымъ, съ длинными русыми волосами, а по другомустарческимъ, съ съдою бородою; по одному-въ ризахъ святительскихъ, а по другому---въ свя-щенническихъ (<sup>5</sup>). Всв лица писались истощенны-

<sup>(1)</sup> Дъл. Висков. стр. 244.

<sup>(2)</sup> Eyes. T. II. CTp. 407.

<sup>(3)</sup> Tamme crp. 408.

ми, худощавыми; въ такомъ видь изображали даже ангеловъ, а архангела Михаила писали въ схимъ на томъ основания, будто онъ не могъ побъдить сатану, пока не быль посхимленъ (1). «Гдъ таково указаніе наобрали, обращается съ укоромъ иконописецъ XVII в. къ любителямъ мрачваго иконописания, любопрители, которые одного формого СМУГЛО И ТЕМНОВИДНО ЛИЦА СВЯТЫХЪ БИСАТЬ ПОвельвають? Всь да святые смуглы и тощи быи вивли они умерщвленные члены. здесь на вемле, то тамь, на небесахъ, оживотворены и просвъщены явились они своими дущами и тълесами» (2). Особенно же сильно возставаля поборники новой иконописи противъ торгашества иконами, которое и теперь дозволялось, какъ во времена Стоглава «Нигдъ въ другихъ странахъ, какъ нынъ у насъ, на честное и премудрое иконное художество поношение и униженіе отъ невъждъ произоцью. Вездъ по деревнямъ и по селамъ прасолы и щепетинички иконы крошнями таскають, а писаны онь таково ругательно. что иныя походять не на человъческія образы, а на дикихъ людей; и, что всего безчестиве. прасоль у прасола ихъ перекупаетъ что пцепье, по сту и по тысячь въ кострахъ. Шуяне, холуяне и палешане на торжкахъ продають ихъ, в развозять по заглушнымь деревнямь, я вразь за яйца и за луковицу, какъ дътскія дудки, про-

<sup>(&#</sup>x27;) *Бусл.* т. П. стр. 322.

<sup>(2)</sup> Тамже стр. 404.

даютъ, а большею статьею на опойки и на всякую рухлядь мізняють. И простой народъ щепетинники тъ своими блудными словами обаючи, говорять, будто оть добраго писанія спасенія не бываетъ; и то слышявши сельскіе жители добрыхъ письменъ не сбираютъ, а ищутъ дешевыхъ» (1). При такихъ понятіяхъ объ вконописи и иконахъ законодательство XVII в. идетъ далъе въ своихъ требованіяхъ относительно этого предмета. Въ граматъ царя Алексія Михайловича точнъе и подробнъе опредъляется достоинство и цъль иконописи и иконъ. Ему «лъпо быти и полезно показася, еже призръти окомъ благоразсмотранія на писаніе честныхъ и святыхъ вконъи на нвонописатели, да оныя лано, честно, со достойнымъ украшеніемъ, искуснымъ разсмотромъ художества вениемы будутъ, во еже бы всякаго возраста вървымъ, благоговъйная очеса си на на возводящимъ, къ сокрушению сердця, ко слегамъ покаянія, къ любви Божів и святыхъ Его угодниковъ, къ подражанию житию ихъ богоугодному возбуждатися и предстояще имъ мнътн бы на небеси стояти себе предъ лицы самыхъ первообразныхъ. Сообразно съ такою цвлію честныя и святыя иконы Божія должны быть писаны по преданию святыхъ и богоносныхъ отецъ, по необходимому обычаю святыя восточныя Церкве, и,-главное,-по примичности даль и лицъ; всякое же нельпіе и неприлнчіе къ тому да ше

<sup>(1)</sup> Буслаев. т. II. стр. 349.

вообразится, хистрость же и благоискуство художное весьма со всякимъ тщаніемъ да хранимо будетъ. Иконописатели за пречестныя и преизящныя своего художества труды достоправедныя да не лишаются чести, но пріимуть отъ всвхъ должное почитаніе наравить съ клириками. Остальные иконописцы не иначе могутъ въ дъланіи иконъ упражнятися, какъ если получатъ свидвтельство отъ добросвидъльствованныхъ иконописцевъ въ своемъ раченіи и искуствъ; дерзающимъ же инако творити кисть вовсе да отымется, и такой, яко преобидяй царское повельніе, ваказанъ буди» (1). Вмъстъ съ западными понятіями объ иконописи, благодътельно вліявшими у насъ на развитіе добраго иконописанія, въ XVII в. перешель къ намъ съ запада обычай печатать свящ изображенія на бумажныхъ листахъ. Изографъ юсифъ хвалилъ такой обычай; но въ рукахъ нашихъ неискусныхъ мастеровъ друкование на бумагъ подходидо къ кощунству надъ святынею. «Многіе торговые люди, говорить патріархъ Іоакимъ въ окружной грамата по этому поводу, разавъ на дскахъ печатають на бумагь листы иконъ святыхъ изображеніе, иніи же велми неискусніи и не умъющіи иконного мастерства, дълаютъ ръзи странно и печатають на листажь бумажныхъ развращенно образъ Спасителя нашего Іисуса Христа, и пресвятыя Богородицы, и небесныхъ Силъ и святыхъ угодниковъ Божінхъ, которые нималаго подобіл

<sup>(1)</sup> ART. SKCH. T. IV. No 174.

первообразныхъ лицъ являютъ, токмо укоръ и безчестіе наносять церкви Божіей и иконному почитанію и изображеннымъ лицамъ святымъ, тъмъ неискуствомъ своемъ». Особенно оскорбительнымъ казалось патріарху то, что «тъ печатные листы образовъ святыхъ покупаютъ люди и укращаютъ тъми храмины, избы, клъти и съни пренебрежно, не для почитанія образовъ святыхъ, но для пригожства, и деругъ тыя, и мещуть въ попраніе безчестно и безъ страха Божія». Далье, между такими изображеніями немало было изображеній совершенно въ духъ запада. «Торговые люди, говорить патріархь, покупають листы на бумагь жъ измецкіе печатные и продають, которые листы печатаютъ нъмцы еретики Лютеры и Калвины, по своему ихъ проклятому мнънію, неистово и неправо, на подобіе лицъ своея страны и во одеждахъ своестранныхъ нъмецкихъ, а не съ древнихъ подлинниковъ, которые обрътаются у православныхъ; а они еретики святыхъ иконъ не почитають, и ругаяся развращенно печатають въ посмъхъ христіаномъ, и таковыми листами иконы святыя на дскажъ пренебрежны чинятся и ради бумажныхъ листовъ вконное почитание презирается, а Церковію святою и отеческимъ преданіемъ иконное поклоненіе и почитаніе издревле заповъдано и утверждено, и писати на дскахъ, а не на листахъ, вельно» По этому поводу патріархъ вельлъ «канкати биричу, чтобъ на бумажныхъ листахъ иконъ святыхъ не печатали, и нъмецкихъ еретическихъ не покупали, и въ рядажь и по врестцамъ не продавали», подъ опасевіемъ жестокаго наказанія отъ великихъ государей (1).

Исвонное уважение къ нконамъ простиралось въ древней Руси до того, что перемъщение ихъ въ церкви съ одного мъста на другое способно было возмутить народъ и произвесть мятежь. Изъ двла Висковатаго видно, что онъ самъ блазнился и смущаль народь, между прочимь, тъмъ, что старыя иконы вынесли изъ благовыненскаго собора, и что образы «св. Троицы», написанные на разныхъ дскахъ, поставили отдально (2). Поэтому соборъ 1667 г. положиль размыцать какъ мъстныя иконы, такъ и мелкіе образы приходскихъ людей «почину». Разивидение мъстныхъ нконъ искони было точно такоеже, какъ нынь (3). Постановленіе о размъщеніи «мелких» приносныхъ образовъ приходскихъ людейя состоялось по следующему поводу. Отцамъ собора «прінде во слухъ, отчасти же и семъмъ видъти приключися, яко вообычанся здв неблагольно, еже прихожаномъ иноны своя домаіннія во церкви приносити и, всякаго чина кромв, идеже кто кощеть, поставлять, не согласився и со священвикомъ, чесоряди свары и пранія, паче же и вражды обыкоша бывати; къ тоту яко свъщи

<sup>(\*)</sup> ART. BECH. T. IV. N. 200.

<sup>(2)</sup> Bycs. r. Il. crp. 285.

<sup>(3)</sup> Сневир. Рис. вкон. моек. успекск. собор.

всякъ предъ своею иконою поставляетъ, небрегомымъ сущымъ мъстнымъ иконамъ олгарнымъ. и всякъ своей иконъ моляся на различныя страны покланяется, и тако веліе во церкви смятеніе бываетъ; симъ же извътомъ неискусніи людіе своя си иконы боги именуютъ, чесоради явствуются не знати единства Божія, паче же и многобожіе непщевати; еще же овогда тыя святыя чконы въ церковь приносять, овогда же износять, наипаче во свътлыя дви воскресенія Христова, обнажающе храмъ Божій красоты его, еже есть нельно». Отцы собора судили «отсель сицевому безчинію не быти: аще бо кто хощеть икону поставити во церкви, да отдасть ю вовсе церкви, не именуя ся своею, ниже износя отнюдь никудь. священникъ же благочинно да поставить ю; в свъщи первіе мъстнымъ одтарнымъ вконамъ да представляются» (1). Что касается укращенія нконъ: то объ этомъ натъ ни одного постановленія въ древнерусскихъ законодательныхъ памятникахъ; но что этотъ благочестивый обычай быль у насъ искони, это несомивано. Вълвтописять за очень ранній періодь встрачасть навастія объ украшенін яконь золотомъ, серебромъ, драгомънными кампями и проч. «Икону пречисты Богородица окова сребромъ съ кашения дорогымъ; образъ Спаса великаго окова серебромъ; образъ Списовъ оковавъ золотомъ съ дра-

<sup>(\*)</sup> Дополн. къ акт. нет. т. V. стр. 475.

гымъ каменіемъ постави у святоа Богородица, въ пямять събъ; икону списа на волотъ намъстную святаго Георгіа и гривну златую възложи нань съ женчюгомъ, и святую Богородицю списа на золотв же намъстную, и възложи на ню монисто волото съ каменіемъ дорогымъ» (1). Такихъ и подобныхъ замътокъ въ лътописяхъ встрвчается множество. Оклады на иконахъ были гладкіе, ръзные, чеканные, и преимущественно басменные. Въ древности покрывались металломъ, большею частио, только поля иконы. чтобы не закрыть лика. Оклады на поляхъ нервдко украшались дробницами (металлическими бляхами), на которыхъ чеканили или выръзывали изображенія святыхъ и различные узоры. Иногда такія дробницы украшались чернью, сканью и финифтью. Нетланные ванцы, иногда съ сіяніемъ и лучами, также всегда двлались изъ металла. Къ вънцамъ привъшивались гривны или цаты, въ видъ полумесяца, составлявшія родъ ожерелья, привышиваемаго въ изображению. Съ большимъ великольніемъ и богатствомъ, сравнительно съ другими иконами, укращались иконы Божіей Матери. Кром'в в'вица съ короною, иногда съ жемчужнымъ ожерельемъ и цатами, къ иконамъ прилагались убрусъ, низанный жемчугомъ лентій, возлагавшійся на вънецъ, такъ что концы спускались по сторонамъ иконы; «рясы»

<sup>(1)</sup> Полн. собр. рус. лът. т. П. стр. 222. 223.

прикраплямись къ оконечностямъ вънца, и такъже ниспадали; ожерелье и зарукавье, также низанныя жемчугомъ и служившія украшеніемъризы (1).

Кресты по церковному назначенію были напрестольные, воздвизальные, запрестольные или выносные. Они устроялись большею частію изъ дерева и окладывались чеканнымъ, гладкимъ и басменнымъ золотомъ и серебромъ. Съ особеннымъ великолъпіемъ укращались кресты благословенные и воздвизальные (2).

Обычай дълать металлическіе оклады на св. книгахъ, употреблявшихся при богослуженіи, быль въ нашей Церкви исконнымъ обычаемъ. О томъ же Владиміръ Васильковичъ, князъ волынскомъ, который устроилъ на иконы много окладовъ, лътописецъ замъчаетъ, что онъ и еуангеліе опракосъ окова сребромъ, и апостолъ опракосъ и парамья (8). Большимъ великолъпіемъ отличались оклады на евангеліяхъ и апостолахъ напрестольныхъ. Деревянныя доски евангелія оклеивались различными шелковыми матеріями, бархатомъ, атласомъ и т. п., и украшались металлическою ваймою, а по угламъ и въ срединъ—металлическою ваймою, а по угламъ и въ срединъ—металлическою

<sup>(1)</sup> Подробности укращеній иконъ и другихъ принадлежностей церкви и богослуженія мы заимствуемъ изъстатьи, преимущественно посвященной этому предмету. Записк. импер. археол. общ. т. V. отд. 1. стр. 49. 1852 г. «О металлическомъ производствъ въ Россіи до XVII въка».

<sup>(2)</sup> Tamke ctp. 47.

<sup>(5)</sup> Полн. собр. рус. лът. т. II. стр. 222.

скими цатами, съ изображеніями Христова воскресенія, распятія, и четырехъ евангелистовъ. Нервдко переплеть совершенно оковывался металломъ, чеканнымъ серебромъ или золотомъ съ драгоцвиными камилми, причемъ верхиял дска украпивлась всегда богаче и великольпиве нижней. Дски запирались литыми застежками и петлями. Въ евангеліе обыкновенно полагали шитый золотомъ, унизанный жемчугомъ и камнями узоль, иначе репей или заставку, съ ивсколькими закладками изъ лентъ (1). Священные сосуды: потиръ, дискосъ, звъздица, копіе, лжица и проч. всегда устроялись у насъ неизманно по одной формъ, освященной преданіемъ. Уваженіе къ этой однообразной формъ было до того велико, что митрополить Іоаннъ, на вопросъ Іакова черноризца, можно ли оставлять ихъ, когда они обветшають, совътуеть лучше постранвать, а не отврещи (2); а соборъ восточныхъ іерарховъ для поправки св. сосудовъ, если въ ней случится крайняя нужда, совътоваль Феогносту, епископу сарскому, покупать на этотъ случай у мастеровъ новыя орудія, которыя потомъ ввергать въ глубину, дабы не производить ими ничего другаго, потому что это гръшно (5). На потиръ съ передней стороны изображали обыкновенно ликъ Спасителя, пресвятой Богородицы и св. Іоанна

<sup>(1)</sup> Записк. импер. археол. общ. т. V. отд. 1 стр. 48. опис. церк. Спас. Нерукотвор.

<sup>(2)</sup> Кормч. № 475. стр. 280.

<sup>(3)</sup> Правосл. Собесъдн. 1863 г. феврал. стр. 166.

предтечи; съ задней стороны-распятіе; по вънпу или краю дълалась надпись: «пійте отъ нея вси» и проч.; на поддонъ въ концъ XVII в. изображали страсти Спасителя въ шести мъстахъ. На дискосъ въ срединъ блюдца изображался Агнецъ Божій и два образа ангельскихъ съ рипидами: на поляхъ слова Спасителя: «пріимите ядите» и проч., а на поддонъ четыре евангелиста (1). Дарохранительницы, въ которыхъ полагались св. Дары, были болъе разнообразной формы. Иногда онъ имъли видъ простаго ящика, представляли въ маломъ видъ церковь, иногда дълались въ ви+ дъ голубя, и въшались надъ престоломъ (2). Соборъ 1667 года узаконилъ одинаковую форму для дарохранительницы. Во всъхъ церквахъ безъ исключенія для храненія запасныхъ даровъ долженъ быть «сосудъ златъ или серебрянъ внутрь позлащенъ; аще же великія ради нищеты немощ+ но такова сосуда стяжати, поне касситеровъ, сиръчь чистаго англинскаго олова, симъ образомъ: яко чаша высока сооруженъ, со кровлею, крестъ на верху имъющи и твердо заключающійся, или нужды и скудости ради якоже ковчежецъ съ вровлею твердою благольпно сооружень, кресть на версъ имъющій; всегда же таковый сосудъ на престоль, а не на иномъмъсть имъти, праха же ради сверху честнымъ покрываломъ покрытъ да будетъ» (<sup>3</sup>).

<sup>(1)</sup> Забълин. стр. 46.

<sup>(2)</sup> Забъл. стр. 53. Опис. донск. монаст. и моск. усп. еоб.

<sup>(3)</sup> Дополн. къ акт. истор. т, V. стр. 463.

Если наше древнее законодательство церковное не опредвляло форму и качества другихъ принадлежностей и украшеній церквей, то оно, какъ мы замътили уже, имъло въ виду образцы богатства украшеній въ церквахъ болве богатыхъ, подражать которымъ не отказывался ни одинъ благочестивый храмоздатель. Что же касается твхъ принадлежностей церкви, которыя составляли необходимое условіе благольпнаго служенія, то оно не оставляло ихъ безъ вниманія. Такъ, когда на Стоглавомъ соборъ царь замътилъ, что во многихъ церквахъ не отдъленъ жертвенникъ отъ кутейника, и православные, по этому случаю, приносять на жертвенникъ, вмъстъ съ ладаномъ, оиміамомъ, свъчами и просфорами, кутью за здравіе и за упокой, на великъ день-пасху сыръ, и яйца и ряби печены, а во иные дни колачи, и пироги, и блины и корован и все, что причетникомъ напотребу, то соборъ положилъ отдълить одну часть олтаря для кутейника (1). Далье. заметивъ, что во многихъ церквахъ нетъ кладезя, надъ чъмъ священнику руки умывати, а также натъ горна съ угольемъ, въ чемъ укропецъ грати, соборъ сдалаль обязательнымъ для всахъ церквей имъть и то и другое (2). Соборъ 1667 года, въ видахъ благольпія, положилъ устроить во всъхъ церквахъ амвоны. «Потребно и при-

<sup>(&#</sup>x27;) Ctors. ctp. 99-101.

<sup>(2)</sup> Тамже стр. 90—92.

лично есть въ церкви быти амвону, зане то и таинство имъетъ и древнее преданіе есть; объче не понуждаемъ всъхъ о томъ, но идъже въ которой церкви устроены суть амвоны, и имъ быти невозбранно; и паки аще кто и впредъ произволитъ строити амвонъ въ церкви, и тому не возбраняемъ, но соизволяемъ устрояти невозбранно» (1). Тотъ же соборъ вмънилъ благочиннымъ въ обязанность наблюдать, чтобы въ 
церквахъ столбцы престольные были тверды и 
непоколебимы (2).

Если не было прямаго закона укращать иконы, то обязательно было для всъхъ-поновлять ихъ, когда состарълися, и олифить, когда мало олифяны (3).

Не имъя возможности узаконить, чтобы во всъхъ церквахъ были богатые сосуды, великолъпныя одъянія, завъсы, церковь наша вмъняла въ обязанность всъмъ священникамъ содержать ихъ въ приличной чистотъ. «Сосуды должны быть чисты, и почасту обметаемы (\*); у царскихъ вратъ всегда должны быть запона (\*); одъянія на престолахъ должны быть цълы и чисты (\*). Преммущественное вниманіе нашего законодательства было обращено на тъ сосуды, въ которыхъ при-

<sup>(1)</sup> Доноли. къ акт. истор. т. V. стр. 470.

<sup>(\*)</sup> Тамже стр. 461.

<sup>(\*)</sup> ART. HCT. T. V. No 244.

<sup>(\*)</sup> CTOTA. CTP. 93.

<sup>(</sup>в) Дополн. къ акт. ист. т. V. стр. 461.

готовлялись или хранились вещества, необходимыя при богослужени, также и на эти вещества.

Вода для священнодъйствія не должна приноситься пономаремъ изъ дому, подогрътая въ горшкъ, а должна имъ почерпаться изъ чистаго источника холодная и свъжая; въ укропникъ, въ которомъ она приготовляется, начего не должно вливать кромъ той воды, которая употребляется на литургіи (1).

Вино «на божественную службу» должно быть чистое (безъ примъсу), и не искислов, и не заплес» наввлое; сосуды на вино и упропники должны быть: почасту измовены в съ кровлями (2).

Просфоры должны быть печены изъпшеничные, чистые и бълые муки, самые добрые, и выкислы, и безъ притиоковъ, и укусныи и печать бы креста на просфоракъ была явственно изображена (3).

<sup>(1)</sup> CTOTA. CTP. 91-93.

<sup>(2)</sup> Феогностъ, еписнопъ сарскій, спращивалъ константинопольскаго патріарха: «можно ли служить литургію надъ сухою кистью винограда»? Іврархъ разрышилъ служить тольно на сомъ, выжатемъ язъ: виноградной кисти. Такая уступка, сдъланная въ уваженіе къ стъснительному положенію епархіи саройской, была отмітнена митрополитомъ Кипріаномъ. Онъ запрещалъ псковинамъ, совершать детугрію безъ вина (Акт. истор. т. 1. № 253). Что въ нашей Церкви литургію въ вина (Акт. истор. т. 1. № 253). Что въ нашей Церкви литургію карревые совершалась съ виномъ, въ этомъ увърмотъ «вопрошеніе Кириково, гдъ священнику вельно имъть у себя корчагу для храненія вина, нужнаго для евхаристіи (Корчи. № 475. Доп. къ акт. истор. т. V. стр. 460).

<sup>(3)</sup> Тамже. Вопросъ о приготовлени просъоръ быль до того важень, что ни одинъ закодательный памятынкъ не обходить его. Кирикъ спрашивалъ, достоитъ ли единою профорою служити, и получиль утвердительный отвътъ, «аже будетъ далече въ селъ, и негдъ будетъ взяти другія просфоры». Ему же разръшено было совершать

Св. муро должно сохраняться въ чистыхъ сосудахъ покровенно, и стояло бъ во олтаръ въ

ваупокойную литургію на трехъ просфорахъ: одна великая назначается для вынутія изъ нея агина, причемъ мертвый не поминается, а двъ остальныя за упокой. - Далье, вынимать изъ просчоры частицы не въ субботу, какъ это по всему вероятно делалось, а въ воспресенье, погла совершается служба (Кормч. № 475. Ист. русс. Церк. т. III. с. 188). Псковичи спрашивали митрополита Кипріана, можно ли употреблять для агнца просфору приносную? «Аще ли будеть кресты на доръ, проскура дорная достоить быти агица ради» (Акт. истор. т. 1. № 253). При этомъ не обойденъ былъ нашимъ законодательствомъ вопросъ о томъ, кому нужно приготовлять просфоры. Кирику и Эеогносту епископу сарайскому дозволено было разрѣшать приготовленіе просфоръ женамъ подъ тѣмъ условіемъ. если онъ при замужствъ или во вдовствъ будутъ жить целомудренно, и чистоту своей жизни засвидьтельствують предъ духовнымъ отцемъ, или же если онъ будутъ стары, или постригутся въ монашество (Ист. русс. Церк. т. III. стр. 187. Вопрос. Осогн. сп. сар. Прав. Собес. феврал. 1863 г.). Требовательность отъ просвиренъ подвижнической жизни въ XV-XVI в. простиралась до того, что имъ почитали непозволительнымъ въ обыкновенные дни ъсть мясо. Мнъніе это было до того распространено, что преп. Максимъ грекъ долженъ быль опровергать его. «Аще аки свверняще ядущаго не вылять имъ всти, говорить онь, множае паче попомъ пригоже заповедати мяса не ясти, занеже проскурница тесто простое месить, а священникъ самое святое тьло въ рукахъ пріемлеть, и причащается ему; яко убо не гръхъ вмъняется попу, еже мясо ясти, такоже бы пригоже разсудити и о проскурницы» (Соч. пр. Максим. грек. III. с. 239). Стоглавъ, подтверждая всъ прежил постановления о просвирницахъ, т. е. чтобы онъ были вдовы, чистыя, единобрачны, а не второбрачны, 40—50 льть, запрещаеть черницамь быть проскурницами въ приходскихъ церквахъ. Здъсь также опредълены права и обязанности просфорницъ. До сего времени онъ позволяли себъ, якоже арбуи въ чуди, приговаривати молитвы и вынимати частицы изъ просфоръ, и относили ихъ священникамъ, которымъ ничего не оставалось надъ ними делать, какъ отдать ихъ темъ изъ христіанъ, которые отдавали муку и деньги на просфоры просфорнямъ. Соборъ запретилъ просвирницамъ говорить надъ просвирами и надъ кутьями и надъ свъчами; занеже проскурницы не имуть власти ничтоже дъйствовати, но токио власть имъютъ по благословенно святительскому или іерейскому дорникомъ на просвирахъ святый врестъ воображати съ молитвою Исусовою (Стогл. стр. 87). Въ позднъйшемъ законодательствъ, съ появленіемъ раскола, было обращено вниманіе на то, чтобы просфорницы воображали на просфорахъ крестъ четвероконечный. Дополн. къ акт. ист. т. V стр. 460.

мъстъ честномъ въ великомъ брежении; а муро бы имъти всегда благовонное, а обветшалаго и отъ своего благовонія изменшагося не имъти; а сокрывати его во олтаръ въ землю, чтобы никимже попираемо было. Для приходскихъ церквей муро пріобрътать, отъ епархіальныхъ архіереевъ священнику или діакону (1).

Елей такожде быль бы въ чистомъ же сосудъ покровенъ, и единымъ бы елеемъ дващи и трищи и многащи не дъйствовати, но елико потреба къ дъйству крещенія, толико бы въ то время въ малой сосудецъ и отлито, и тою малою частію въ крещеніи дъйствовати, а прочее все отдъленный елей въ купель изливати, оставшій же въ великомъ сосудъ было бы просто; и освященный елей надъ болящими отнюдь не употребляти въ дъйство крещенія, зане ничтоже дващи посвящается (2).

Вообще, въ церквахъ предписывалось соблюдать чистоту и опрятность. «Церковь держи чисто, безъ пороха и паучинъ (5). Во олтаряхъ, по преимуществу, было бъ чисто, всегда выметено и вымыто (4); на престолъ и надъ престоломъ и надъ жертвенникомъ пыли и паучинъ не было

<sup>(1)</sup> Доп. къ акт. истор. т. V. 461. Последняя прибавка направлена противъ обычая получать шуро съ запада, какъ это водилось въ Новгороде и Пскове. Акт. эксп. т. IV. J. 188.

<sup>(2)</sup> Tamme.

<sup>(8)</sup> ART. MCT. T. I. № 109.

<sup>(4)</sup> Собор. пост. 1667 г. стр. 460.

бы (1). Послъ того, какъ на стоглавомъ соборъ положено было отдълить одну часть олтаря для кутейника, въ олтарь и на жертвенникъ запрещено было вносить всякое брашно. На престоль и на жертвенникъ ничего не должно полагать, развъ святаго евангелія, животворящаго креста, свящ. сосудовъ, и сударей и покровцевъ и воздуховъ и покрововъ и прочихъ священныхъ (2). Постановлеленія Стоглава о престоль и жертвенникъ были тъмъ нужнъе, что вмъстъ съ «ядомыми харчи» хритіане при участіи служителей олтаря вносили въ олтарь и клали на престолъ вещи, совершенно не приличныя святости мъста, «Творится въ простой чади въ міру: дъти родятся въ сорочкахъ, и тъ сорочки приносятъ къ попомъ и велятъ ихъ класти на престолъ до шти недвль». Соборъ положилъ: «впредь таковыя нечистоты и мерзости во святыя церкви не приносити и на престолъ до шти недъль не класти; аще ли который священникъ таковая дерзнетъ сотворити, и тому быти подъ запрещеніемъ священныхъ правилъ». «Да на освящение церкви міряне приносятъ мыло, и велятъ священникомъ на престоль держати до шти недъль». Соборъ опредълиль: «впредь священникомъ на освящение церкви отъ мірянъ мыла не пріимати, и на престоль до шти недъль не держати» (5). Сами «попы нъкоторые,

<sup>(</sup>¹) ART. ECT. T. V. № 244.

<sup>(2)</sup> CTOTA. CTP. 75. 101.

<sup>(</sup>в) Стога. стр. 166.

невъгласы, въ великій четвергъ соль подъ престолъ кладутъ, и до седмаго четверга по велицъ дни тамъ держатъ, и ту соль даютъ на врачеваніе людемъ и скотомъ». Соборъ, подъ угрозою отлученія и конечнаго изверженія, запретилъ попамъ класть въ великій четвергъ подъ престолъ соль и держать тамъ до седмаго четверга по велици дни (¹).

<sup>(1)</sup> Танже стр. 191.

## AMBPOCIЙ,

## АРХІЕПИСКОПЪ МОСКОВСКІЙ И КАЛУЖСКІЙ.

Въ началь XVIII стольтія (17 октября 1708 г.) въ городъ Нъжинъ (черниговской губерніи) у Стефана Константинова Зертисъ родился сынъ, нареченный въ св. крещеніи Андреемъ. Стефанъ Зертисъ по происхожденію былъ волохъ, уроженецъ мъстечка Сороки. Въ 1691 г. онъ вывъхаль изъ Валахіи въ Малороссію. Какъ знатокъ языковъ волохскаго, турецкаго и греческаго, онъ сдълался переводчикомъ при малороссійскомъ гетманъ Мазепъ (1). Андрей Зертисъ лишился роди-

<sup>(\*)</sup> Когда Мазепа задумалъ изменить Петру I, то боялся доверать Зертису; оставивъ его въ Батурине для письменныхъ делъ, приказалъ полковнику Чечелу наблюдать за его поведенемъ, а самъ отправился къ Карлу XII. Вскорт измена Мазепы обнаружилась и Зертисъ началъ убъждать Сердюковъ, чтобы они отстали отъ предателя, покорились царю. Чечелъ немедленно приковалъ върноподданнаго къ пушкъ; но по важной, исправляемой имъ, должности не могъ лишнить его жизни безъ въдома гетмана. Къ счастно Зертиса,

теля своего въ юныхъ лътахъ. Тогда родной дядя его, Андрея, соборный старецъ кіевопечерской лавры Владиміръ (Каменскій, бывшій потомъ архимандритомъ благовъщенскаго нъжинскаго монастыря) вызваль его въ кіевскую академію для изученія латинскаго и польскаго языковъ и другихъ свободныхъ наукъ, тамо преподававшихся. При поступленіи въ академію Андрей Зертисъ присовокупилъ къ отцовской фамиліи прозвание своего дяди-благодвтеля и съ этихъ поръ сталъ называться Зертисъ-Каменскій. Андрей Зертисъ-Каменскій принадлежаль къ числу лучшихъ студентовъ кіевской академіи. Вслалствіе этого, по окончаніи полнаго академическаго курса богословскихъ, философскихъ, риторическихъ и пінтическихъ наукъ, онъ назначенъ былъ. для дальнъйшаго усовершенствованія въ знаніи, въ славившуюся тогда львовскую академію (1). По возвращеніи изъ-за границы Зертисъ - Каменскій отправился въ Санктпетербургъ и объявилъ тамъ просвященному Өеофану Прокоповичу, тогдашнему президенту свят. сунода, о своемъ желаніи поступить въ монашество. Өеофанъ Прокоповичь неоднократно старался отклонить молодаго человъка отъ постриженія въ монашество.

отправленный полковникомъ гонецъ къ Мазепѣ, а потомъ и Батуринъ взяты русскими. Справедливый монархъ наградилъ Зертиса, за оказанное имъ усердіе, помѣстьемъ въ нѣжинскомъ полку. Стефанъ Константиновичъ скончался въ Нѣжинѣ 16 марта 1722 г., 62 лѣтъ. В. Каменск. словар. достоп. люд. ч. П. подъ буквою 3. изд. 1836 г.

<sup>(1)</sup> Асноченск. Кіовъ съ его училищ, ч. 2. стр. 51. изд. 1856 г.

требующаго зръло обдуманной ръшимости. Однажды онъ даже настояль, чтобы Каменскій прочиталъ книгу: «похвала супружеству», и совътывалъ прочитать ее какъ можно съ большимъ вниманіемъ. Каменскій на время отложилъ исполненіе своего намъренія о поступленіи въ иночество. Изъ Петербурга онъ отправился въ Москву, а поелиоломенн эпр чень биль ви назначенія, то занялся слушаніемъ лекцій по богословію вновь открытой академіи московской. Въ 1735 г. префектъ московской заиконоспасской академіи Стефанъ Калиновскій вызванъ быль въ С. Петербургъ для устройства александро-невскаго духовнаго училища. Калиновскій взяль съ собою туда Каменскаго, какъ надежнаго помощника въ такомъ важномъ дълъ, и при содъйстви его учредилъ училище въ александро-невской лавръ, возвысившееся потомъ до почтеннаго званія с. петербургской духовной академіи. Съ апръля 1736 г. Андрей Зертисъ - Каменскій съ товаришемъ своимъ Кременецкимъ вступилъ въ назначенныя имъ учительскія должности. Обученіе ихъ было такое: начиная съ простъйшаго, они постепенно вели учениковъ своихъ къ труднъйшему. Когда одни изъ учениковъ обучались чтеню, письму и и пънію, ихъ начинали обучать латинской и греческой грамматикамъ, переводамъ и ариометикъ; на мъсто ихъ въ низшій классъ поступали новые воспитанники, и когда эти последніе оканчивали изученіе первоначальныхъ предметовъ, ихъ

переводили въ слъдующій классъ, а техъ еще въ высшій. Каменскій съ товарищемъ переходили изъ одного класса въ другой и 1740 г. довели ихъ до реторики. Въ 1740 г. 29 мая, Каменскій съ товарищемъ доносили Ея Императорскому Величеству (Елисаветъ Петровнъ, по ея требованію), что семинаристовъ 85 человъкъ, а семинаристы оные при насъ съ 1736 г. обучаться начали и нынъ обучаются-одни порусски читать, писать, пъть, другіе-латынской и греческой грамматикъ, переводамъ и ариометикъ; третьи-пінтикъ, реторикъ, географіи и исторіи, и имъютъ потомъ поступить къ нъкоторымъ началамъ еврейскаго языка, также философіи и богословія. Понеже тыи наипаче діалекты и науки приличны духовному чину и удобнъйшій способъ подають къ достодолжному исполненію званія ихъ (¹). Въ 1739 г. Зертисъ-Каменскій исполнилъ свое давнее желаніе-постригся въ монахи и нареченъ Амвросіемъ (2). Императрица Елисавета Петровна, посъщая невскій монастырь, удостоивала приглашеніемъ къ себв наставниковъ семинаріи іеромонаховъ Амвросія и Гавріила. Въ 1742 г. іеромонахъ Амвросій сдвлался префектомъ академіи (3); тщательное исправленіе порученной ему должности и особливое искусство въ проповъдани сло-

<sup>(1)</sup> Чистович. Истор. спб. академ. стр. 20.

<sup>&#</sup>x27;(2) М. Евген. Словар. историч. ч. 2. стр. 231. изд. 1807 г.

<sup>(8)</sup> Уметович. Истр. спб. анадам. стр. 23.

ва Божіл, какъ и добродътельная его живнь, получили вскоръ достойное награждение. Императрица Елисавета Петровна указомъ свят. суноду 10 мая 1748 г. повельла произвести его въ архимандрита ставропигіальнаго воскресенскаго (новый Іерусалимъ) монастыря, поручивъ ему преднолагавшуюся тогда въ этомъ монастырв постройку, и възнакъ своей особенной милости къ дъятельности и уму Амвросія, повельла ему быть членомъ свят. сунода (1). Амвросій, по свивътельству описателей жизни его, зналъ, коомъ другихъ наукъ, церковную и гражданскую архитектуру, къ которой имълъ притомъ особенную еклонность. Воскресенскій монастырь, благодаря его опытности и добросовъстному исполнению возлагаемыхъ на него порученій, украсился зданіями превосходной архитектуры. Въ этомъ отношени его хвалили не россіане только, но и чужестранцы (2). Въ 1753 г. Амвросій посвященъ въ епискона переясланской и дмитровской епархів съ сохраненіемъ званія сунодальнаго члена и архимандрита воскресенского монастыря, а въ 176,1 г. переведенъ въ епархио крутицкую и можайскую съ пожалованіемь въ архіспископа. Среди всехъ этихъ перемънъ іерархическаго достоинства, Амвросій продолжаль управлять воскресенскимъ монастыремъ, и занимался построй-

<sup>(1)</sup> Аскоченск. Истор. жіевек. жадем. стр. 52.

<sup>(2)</sup> М. Евген. Словар. историч. стр. 232. изд. 1807 г.

ками какъ въ немъ, такъ и въ своихъ епархіяхъ. На украшение чудова монастыря святитель Амвросій жертвоваль даже свое собственное имущество. Императрица Екатерина II перевела Амвросія (1768 г.) въ московскую епархію, поручивъ ему, какъ отличнъйшему знатоку архитектуры, возобновление трехъ главныхъ московскихъ соборовъ-успенскаго, благовъщенскаго и архангельскаго (1). Преосвященный Амвросій быль весьма образованъ по своему времени. Мало этого: онъ покровительствоваль наукамъ и искусствамъ и самъ дъятельно способствовалъ просвъщению. Памятниками его ученой двятельности остались: 1) переводъ на русскій языкъ посланія Игнатія епископа антіохійскаго, 2) переводъ огласительныхъ поученій св. Кирилла іерусалимскаго, 3) переводъ богословія св. Іоанна дамаскина, и 4) собственное его произведеніе: разсужденіе противъ асеиштовъ и неутралитетовъ (индифферентистовъ) (2). По преимуществу архіепископъ Амвросій занимался исправленіемъ и переводомъ псалтыря съ еврейскаго на русскій языкъ съ помощію донскаго архимандрита Варлаама Лащевскаго. Исправленная и переведенная псалтырь уже была переписана набъло для поднесенія Ея Императорскому Величеству; но въ бывшее разграбленіе чудова монастыря какъ подлинникъ, такъ рав-

<sup>(\*)</sup> Аскоченск. Кіевъ съ его училиц. стр. 51.

<sup>(2)</sup> Напечатано въ Москвъ 1765 г.

но и списокъ съ него изорванъ въ лоскутки. Памятниками Амвросіева покровительства наукамъ могуть служить сдвланныя имъ изданія некоторыхъ сочиненій, какъ напр. трактаты о Святомъ Духъ (о происхожденіи Его, противъ латинянъ, сочиненіе Өеофана Прокоповича; издано въ Геттингенъ 1771 г.). Опытъ о человъкъ Попія (Попе). переведенный Поповскимъ, въ мъстахъ, касающихся Въры, исправленъ преосвященнымъ Амросіемъ и подъ его присмотромъ напечатанъ при московскомъ университеть 1757 г. Нравственный характеръ святителя Амвросія современные ему біографы изображають въ следующихъ чертахъ. «Онъ быль, говорять они, примърный въ санъ н достоиствъ своемъ мужъ, въ обхождении со всъми знающими его учтивъ, къ подчиненнымъ строгъ, но правосуденъ, къ высшимъ почтителенъ, къ низшимъ снисходителенъ и къ равнымъ благосклоненъ. Въ раздавании милостыни бъднымъ, и паче страннымъ щедръ безъ тщеславія. Сіе неоспоримо доказываетъ московскій воспитательный домъ, гдъ онъ, подая примъръ человъколюбія, приняль на себя званіе опекуна, и гдв собственно отъ себя ежегодныя дълаль немалыя подаянія н для воспитываемыхъ тамъ младенцевъ учредиль по всвиъ приходамъ въ Москвъ для доброхотныхъ дателей кружку; въ благочестіи христіанскомъ былъ твердъ, недреманный наблюдатель и исправитель своей паствы, ревностный исполнитель Высочанщихъ повельній, судія нелицепріятный, въ дружбъ искрененъ, въ трудахъ неутомимъ въ великихъ опасностяхъ неустрашимъ» (1). При такихъ нравственныхъ качествахъ (насколько върно изображаютъ ихъ біографы) святитель Амвросій естественно пользовался любовію и уваженіемъ своей паствы. До 1771 г. жизнь его протекала въ трудахъ пастырскихъ и ученыхъмирно.

Въ послъдней четверти XVIII стольтія на югъ Россіи распрастранилась моровая язва, занесенная туда изъ Молдавін и Валахін. Въ 1771 г. эта язва обнаружилась и въ Москвъ. Смертность свирвиствовала въ огромныхъ размърахъ. Раскольники московскіе, находя это время всеобщаго ужаса благопріятнымъ для ихъ тайныхъ замысловъ, успъли, подъ скромнымъ именемъ кладбища для погребенія бъдныхъ и страннопріимнаго дома для призрвнія больныхъ - прохожихъ, устроить общежительный раскольническій монастырь. Они сторожили по дорогамъ въ Москву простой народъ, брали больныхъ на свое кладбище, сначала ухаживали за ними безкорыстно, а потомъ, пользуясь тяжело - безнадежнымъ положеніемъ больнаго, начинали убъждать его къ принятію ихъ въры, объщая только подъ этимъ условіемъ върную и скорую помощь отчаянно больному. При такихъ насильственныхъ мърахъ преображенское кладбище быстро увеличилось.

<sup>(1)</sup> Евген. Словар. истор. ч. 2. стр. 233—236.

Дъятельный и умный архипастырь Амвросій поставленъ былъ въ очень затруднительномъ положенін. Съ одной стороны, ему приходилось льйствовать противъ усиленія раскола, а съ другойонъ долженъ былъ бороться съ суевъріемъ православнаго простаго народа. Стечение множества народа въ Москву изъ окрестныхъ селъ быстро разносило заразу и увеличивало смертность. И все это множество народа привлекалось въ Москву тамошними святынями. Въ пылу своей пастырской ревности за спасеніе жизни своихъ пасомыхъ, архипастырь погрозился однажды снять съ варварскихъ воротъ образъ иверской Божіей Матери, около котораго толпилось безчисленное множество народа. По этой же ревности онъ уничтожна сходбища безмъстных священниковъ на крестцъ, откуда ихъ брали для богослуженія въ домовыхъ церквахъ, удерживалъ народъ отъ ходовъ и процессій (1). Народъ раздражился преосвященнаго пастыря, сталь говорить, архіерей не велить кланяться чудотворной вконъ Божіей Матери. Этимъ раздраженіемъ православныхъ на своего пастыря воспользовались раскольвики и всячески старались разогръть его. Стараніе раскольниковъ увънчалось полнымъ успъхомъ. Они ожесточили и озлобили православныхъ противъ святителя, котораго огласили въ народъ еретикомъ и колдуномъ. Мятежъ вспыхнулъ. Гра-

<sup>(1)</sup> Аскоченск. Кіев. съ его древн. училищ. стр. 52.

COE. III.

доначальники московскіе еще прежде позаботились объ отысканіи себв мъста болье безопаснаго, чъмъ Москва. Одинъ Амвросій, несмотря ни на какія увъщанія близкихъ къ нему лицъ, совътовавшихъ заблаговременно убраться изъ города, оставался съ своею паствою, съ которою связанъ быль духовными неразрывными узами. Утромъ 16 сентября 1771 г. буйная толпа съ воплемъ окружила донской монастырь, гдв пребываль архипастырь, и начала ломать церковныя двери. «Господи! произнесъ тогда Амвросій, воздъвъ руки предъ престоломъ: остави имъ, не въдятъ бо, что творять! Не введи ихъ въ напасть; но отврати стремленіе вхъ! И якоже смертію Іоны укротилось волнение моря, тако смертию моею да укротится нынъ волнение свиръпствующаго народа». Исповъдавшись и пріобщась тъла и крови Спасителя, положившаго животъ свой за родъ человъческій, Амвросій спокойно готовился послъдовать по стопамъ Пастыреначальника. Святитель твердо рашился ждать злодаевь, не отступая отъ своего мъста ни на шагъ. Два архимандрита, находившіеся при немъ, силою увлекли его съ собою на хоры, находившіеся въ алтаръ позади иконостаса. Въ торопяхъ они не скрылись, какъ должно ('), и Амвросій быль вытащень изувъра-

<sup>(1)</sup> Разсказываютъ впрочемъ, что злодъи, ворвавшись на хоры, не могли отыскать святителя, пока не указалъ имъ на него мальчикъ, извъстный въ послъдствии атаманъ разбойниковъ Косьма Рощивъ, свиръпствовавший около Москвы.

ми за ограду донскаго монастыря. Съ твердостію отвъчалъ архипастырь на всъ вопросы бунтовщиковъ, увъщевая ихъ повиноваться предержащей власти, съ терпъніемъ переносить настоящее бъдствіе, уповая на безконечное милосердіе Божіе. Онъ говорилъ съ такою силою и убъжденіемъ, что самые злайшіе и ожесточеннайшіе изъ толпы бунтовщиковъ были тронуты словами добраго своего пастыря. Въ замъщательствъ и смятеніи отъ пробудившейся совъсти они уже не знали, что дълать. Въ эту роковую минуту выскочилъ изъ кабака дворовый человъкъ, бросился къ Амвросію, и завопиль: «чего вы глядите? Развъ не знаете, что онъ колдунъ и васъ морочитъ»? Съ этимъ словомъ онъ ударилъ святителя коломъ въ щеку и повергъ его на землю. Ярость бунтовавшей толпы, на время укрощенная пастырскимъ словомъ Амвросія, при видъ брызнувшей крови, пробудилась съ новою силою. Злъйшіе враги Амвросія раскольники не дремали; они бъгали въ толпъ и старались поддерживать ея ожесточеніе. Остервенившіеся изверги бросились на Амвросія и болье четверти часа терзали его мучительнымъ образомъ. Святитель-исповъдникъ до послъдняго вздоха не преставалъ молиться за своихъ убійцъ, подражая и на этотъ разъ своему Спасителю, молившемуся за своихъ распинателей (1). Такъ кончиль жизнь святитель-

<sup>(1)</sup> Евген. Словар. истор. ч. 2. стр. 3.

исповъдникъ. Страдальческое тъло его покоится въ донскомъ монастыръ (').

<sup>(1)</sup> Вывств съ смертно Анерсои безвозвратно погибло множество матеріаловъ по части церковной русской исторіи, которую онъ приготовиль къ изданію, также и драгоцівная библютека, подаренная святителю Амвросію императрицею Екатериною II.

### SAMBTKN EANHOBBPYECKATO CBREENWAKA

## О СТАРООБРЯДСТВВ (').

#### 1. Что такое старообрядство?

По нашему мнънію, современные скорописцы наши напрасно просятъ изслъдователей старообрядства разъяснить, что оно такое, и думаютъ, что этимъ объяснится имъ его живучесть и страсть къ завлечению другихъ въ свой станъ и при стъсненіяхъ его состороны государства (Соврем. 1863 г. № XI).

Если бы личности эти, принимаясь разсуждать о старообрядства, обращали вниманіе на то, что старообрядство въ апологическихъ сочиненіяхъ своихъ постоянно величаетъ себя «содержаніемъ древлецерковнаго благочестія и бъганіемъ никоновскихъ новинъ», т. е. установившихся у насъ,



<sup>(1)</sup> Подъ этимъ заглавіемъ предлагаемъ читателямъ «Православнаго Собесъдника» отвіты на ніжоторые вопросы, поднятые у насъ въ послітднее время современною письменностію и рішенные въ ней «съ легкой руки».

со временъ патріарха Никона, воззрѣній на составляющіе содержаніе старообрядства предметы, и что оно совращающихся въ него отъ православной Церкви или вновь крестить, или помазываетъ своимъ мнимымъ муромъ, смотря потому, въ безпоповщину или въ поповщину поступаетъ совращающійся; то непремвино догадались бы сами, что сущность старообрядства состоитъ въ увъренности послъдователей его въ томъ, что истинное христіанское благочестіе возможно будтобы только при томъ образъ богослуженія, который совершался на Руси по книгамъ, печатаннымъ, и по въроучению и по обрядамъ, существовавшимъ у насъ предъ патріаршествомъ Никона, какъ истинно православнымъ, и что совершающіе богослуженіе по кингамъ, печатаемымъ со временъ п. Никона, и върующіе въ заключающееся въ нихъ ученіе о крестномъ знаменіи, о трегубой аллилуіа и проч. (помор. отв. 50) суть богоотступники, и въ въроисповъдномъ отношеніи однородны или съ язычвиками или съ важнъйшими еретиками, которые, по правиламъ вселенскихъ соборовъ, должны быть крестимы (1). Эта-то увъренность послъдователей старообрядства въ неприкосновенной святости исключенныхъ при Никонъ изъ бослужебныхъ книгъ обрядовъ богослуженія и крайней необходимости принимающихъ введен-

<sup>(\*) 1</sup> всел. собор. прав. 19. 11 всел. собор. прав. 7. 8. VI всел. собор. прав. 95.

ный при немъ и послъ него образъ богослужения, по нашему мнънію, и есть основаніе живучести и страсти старообрядства къ завлеченію другихъ на свою сторону. На нашъ взглядъ, старообрядство потому живуче и при неблагопріятной для него обстановкъ въ государствъ, что мнитъ ратовать за истинное благочестіе, которое искренно благочестивый человъкъ ставитъ обыкновенно выше всего и потому всемърно усиливается увеличить число своихъ единомысленииковъ, что увъренъ, будто, совращая на свою сторону неединомысленныхъ съ нимъ христіанъ, спасаетъ ихъ отъ неминуемой въчной погибели, и умножаетъ число собственныхъ свонхъ добрыхъ дълъ.

2. Отъ чего старообрядство крайне предубъждено противъ православной Церкви?

Мало знакомымъ съ мудрованіями старообрядцевъ всегда страннымъ кажется, что оно изъ-за не особенно важныхъ по себъ предметовъ сначала вооружилось, и досель возстаетъ на православную Церковь, и хочетъ лучше быть внъ всякаго іерархическаго управленія, нежели стать подъ спасительныя знамена ея. Ибо что обыкновенно вмъняетъ оно ей въ особенную вину какъ въ сочиненіяхъ, такъ и въ частныхъ собесъдованіяхъ своихъ?—То, что она заповъдуетъ своимъ чадамъ креститься, сложивъ первые три перста, а священникамъ благословлять народъ и священнодъйствуемыя вещества, сложивъ персты именословно, —читая псалтирь, или при пвніи церковныхъ пъсней, троить «аллилуіа» и послъ сего уже говорить «слава тебъ, Боже»,--на просфорахъ изображать двучастный кресть, распятіе Христово изображать на двучастныхъ крестахъ, признавать дъйствительнымъ крещеніе., совершаемое, по нуждъ, чрезъ окропленіе, не преслъдуетъ бръющихъ бороды, дозволяетъ иновърцамъ присутствовать въ церквахъ при богослуженіи и проч. (1). Между тъмъ, въ допущеніи православною Церковію этихъ именно разностей между старопечатными и новопечатными книгами расколъ и видитъ для себя все эло и отреченіе ея отъ божественныхъ догматовъ и обычаевъ, которые соблюдали наши предки, жившіе до п. Никона. По ученію его, согласившись на эти разности, она соединилась съ осужденными, въ соборномъ уложени патр. Филарета (1620 г.) о крещеній латинъ, папистами, потому что «книга о въръ» свидътельствуетъ, что у папы Формоза, уже мертваго, были папою Стефаномъ отрублены «три перста, имиже благословлялъ»; пресловутый стоглавый соборъ трегубое аллилуія наименоваль латинскою ересью; а о тъхъ, кто брветъ бороду, воспретилъ творить, по смерти ижъ, поминовение; четвероконечный крестъ изображается на римскихъ опръснокахъ; только паписты и произшедше отъ нихъ лютерине и

<sup>(1)</sup> *Кельсієв*. сборн. правительств. свідіній о раскольникахъ. вып. IV. стр. 191: обвинительныя статьи противъ православія.

кальвинисты крестять чрезъ окропленіе; одни паписты молятся, стоя на кольняхъ, а не павши лицомъ на землю; креста латинскаго не почтилъ еще Филиппъ I, митрополитъ московскій, съ освященнымъ соборомъ, управлявшій русскою Церковію съ 1467 на 1472 г., и проч.

Вотъ чъмъ объясняется то, что старообрядство, съ одной стороны, совстмъ не видитъ въ господствующей Церкви, со времень п. Никона, православной въры, хотя она неизмънно содержитъ никейско-цареградскій символь в'вры, и ни въ чемъ не отступаетъ отъ каноническихъ правилъ восточной Церкви, потому что въ каждомъ словъ нынъшнихъ книгъ ел, которое не по вкусу ему, оно предполагаеть богопротивный пія ереси; а съ другой-подчинение власти и руковолству ея, въ дълахъ спасенія, почитаеть столь ужаснымъ беззаконіемъ, что его можеть изгладить даже и мученическая кровь, а всеблагій Господь не простить ни въ семъ, ни въ будущемъ въкъ, хотя бы совершивший оное по чистотъ жизни своей быль подобень св. ангеламъ, потому что въ соборномъ изложении п. Филарета сказано, что «латыни есть всъхъ еретическихъ въръ сквернайши и лютайши, понеже всахъ древнихъ еллинскихъ и жидовскихъ и агарянскихъ и еретическихъ въръ ереси проклятыя въ законъ свой пріяша и со встми погаными языки, и съ проклятыми и со всвми еретиками обще все двйствуютъ и мудрствуютъ (Іосиф. потреб. л. 561 на обор.).

3. Отъ чего старообрядство неподатливо на дълаемыя ему вразумленія?

Нътъ сомнънія, что старообрядство и само безъ труда сознало бы, что чрезъ никоновское книжное исправление господствующая Церковь не только не соединилась съ латинью, но еще предохранилась отъ подражанія ей, чрезъ возстановленіе у себя истинно-древняго и истинно-православнаго чина богослуженія, если бы съ спокойнымъ духомъ и обстоятельно вникало въ то, что православные пастыри и учители, съ самаго начала его, постоянно говорять въ доказательство того, что утвердившееся, со временъ п. Никона, трехперстное крестное знаменіе, именословное благословеніе, тройное аллилуія на славахъ, изображение двучастнаго креста на просфорахъ, изображение распятія Христова на двучастномъ креств и проч. не имъютъ никакой связи съ осужденными, въ Филаретовскомъ уложеніи, латинскими ересями. Но, къ прискорбію, старообрядству мъщаетъ быть въ спокойномъ духъ напечатанное въ «книгъ о въръ» ученіе объ антихриств. Находясь подъ вліяніемъ этого ученія, старообрядство думаетъ, будто съ 1666 г. по Р. Х., когда именно соборъ православныхъ патріарховъ призналь печатанныя при п. Никонъ книги во всемъ согласными съ ученіемъ и преданіемъ православной Церкви, а старообрядцевъ, не признающихъ оныя върными, осудилъ, двиствительно воцарился въ русской Церкви «антихристъ, еже есть отступленіе». Почему оно нетолько не входитъ въ спокойное и безпристрастное разсмотръніе того, что говорять ему православные учители, въ видахъ вразумленія и исправленія его, но еще, думая, будто у «антихриста, еже есть отступленіе», тъже свойства и двиствія (только въ духовномъ смысль), какія усвоили св. ап. Павелъ и св. Ипполитъ и Ефремъ Сиринъ личному, имъющему явиться предъ пришествіемъ Христовымъ на судъ, антихристу, на все, что дълаетъ и дълала православная Церковь, въ союзъ съ гражданского властію, для вразумленія и обузданія своеволія старообрядцевъ, смотритъ, какъ на усилія слугъ антихристовыхъ (какое имя св. отцы усвояютъ всякаго рода еретикамъ) прельстить, если возможно, и избранныхъ, и совершенно стереть съ лица земли православную въру, а свое упорство въ своемъ заблужденіи почитаетъ спасительнымъ подвигомъ за истинную въру.

На этомъ основаніи послъдователи старообрядства въ столкновеніяхъ съ православными учителями и гражданскимъ правительствомъ, по предмету своихъ върованій, свято держатся слъдующихъ правилъ: 1) не входятъ съ ними въ споры о своихъ въроисповъдныхъ убъжденіяхъ, дабы не стать въ необходимость или выдать раскольническія тайны, или признать своихъ про-

тивниковъ правыми; 2) предстоя увъщателямъ, имъютъ обычай держать персты правой руки сложенными пораскольнически, для отгнанія дужа искусителя, а умомъ молить Господа, да не попустить склониться на лесть «противниковъ»; 3) на предлагаемыя увъщателями убъжденія или совству ничего не отвъчаютъ, или, чтобы скоръе отдълаться отъ увъщателей, просятъ ихъ прекратить свой трудъ, какъ напрасный для нихъ, потому что якобы убъждаемые не могутъ согласиться на убъжденія или по неблагословенію родителей своихъ, или по собственной привычкъ къ своимъ согласамъ; 4) увъряютъ православныхъ учителей, что они никогда не хулятъ господствующей Церкви и не желають ей зла, потому что, кромъ себя самихъ, ни о комъ другомъ не заботятся; 5) распоряженія, дълаемыя гражданскою властію, въ видахъ удержанія всякаго рода раскольниковъ отъ страсти къ увлеченію православныхъ въ свои съти, и наказанія, опредъляемыя имъ за ихъ дъйствія по сему, вредныя для господствующей Церкви и государственнаго благоустройства, почитаютъ антихристовымъ гоненіемъ на истинную въру, и потому терпъливо выносятъ страданія, въ чаяніи получить, за свое терпвніе, мученическій вънецъ.

4. Въроятно ли, что старообрядство уничтожится, если будетъ оставлено внъ всякаго вліянія на него со стороны православной Церкви и гражданскаго правительства? Сочинитель передовой статьи въ 13 № «Московскихъ въдомостей» 1864 г., чтобы скоръе выхлопотать, составляющую конекъ современныхъ публицистовъ, свободу старообрядству, говоритъ, что если дана будетъ старообрядству полная свобода, или лучше, по смыслу нынъщнихъ писателей, если государство и Церковь оставятъ его безъ всякаго наблюденія съ своей стороны и дозволятъ ему жить своею старообрядческою жизнію, то у него отнимется пища для вражды противъ Церкви и существующаго порядка, а чрезъ это будетъ отнято и основаніе къ существованію его, потому что старообрядство останется въ такомъ случать ни при чемъ.

Не беремся отгадывать побужденія, по которымъ современные публицисты требуютъ, чтобы утвержденная на основании апостоловъ и пророковъ и имъющая красугольнымъ камнемъ самого Іисуса Христа, господствующая у насъ, Церковь отказалась отъ каноническаго своего права охранять стадо Христово отъ мысленныхъ волковъ и обличать, увъщевать и вразумлять, со всякимъ долготерпъніемъ и назиданіемъ, заблуждающихъ въ въръ, а гражданская наша власть перестала пресъкать, внъшнею силою, вредныя, сколько для господствующей Церкви, но не менъе того и для государственнаго благосостоянія. послъдствія старообрядческаго изувърства. Не можемъ однако не выражить имъ сомивнія своего въ томъ, чтобы требуемая ими старообрядству полная

свобода могла прекратить его и привести его къ познанію истины. Ибо жизненную силу старообрядства составляеть не одна ненависть господствующей Церкви и существующимъ гражданскимъ учрежденіямъ (которую, надобно замътить, послъдователи его питаютъ къ нимъ не столько за то, что онв препятствують ему жить своею неправильною жизнію, сколько по худымъ дъламъ своимъ: Іоан. 3, 20), но, главнымъ оббразомъ, съ одной стороны-невърное убъжденіе его въ томъ, что со временъ Никона одно только старообрядство обладаетъ святынею и идетъ неложнымъ и богоугоднымъ путемъ ко спасенію, а всякое другое богопочитаніе, тъмъ паче установленное въ руской Церкви послв п. Никона, преисполнено антихристовыхъ сквернъ и всякаго рода ересей, а съ другой-что всего важнъеплотская свобода, или, что тоже, возможность безбоязненно удовлетворять плотскимъ своимъ похотямъ, потому что у него тотъ почитается уже правымъ предъ Богомъ, кто отмаливаетъ опредвленное число лъстовокъ (1), кто въ общественныхъ собраніяхъ молится въ старинномъ русскомъ платьв, кто при общественныхъ молитвословіяхъ кладетъ поклоны только въ опредъленныхъ случаяхъ и въ опредъленномъ количе-

<sup>(1)</sup> А богатые старообрядцы и этого почти не дѣдаютъ сами: подъ предлогомъ неимънія времени молиться за себя они нанимаютъ обыкновенно такъ называемыхъ келейницъ, въ полномъ самообольщени, что этимъ они вдругъ дѣдаютъ два добрыхъ дѣда,—молитву и милостыню.

ствъ, кто употребляетъ пищу и питіе изъ особыхъ сосудовъ, во избъжание замірщенія, кто послв каждаго сообщенія съ несогласными съ нимъ въ пищъ и питіи исправляется, кто не ъстъ и не пьетъ того, чего не вли и не пили предки наши, жившіе до п. Никона, и проч.; для заглажденія же вины дълъ плотскихъ (Гал. 5, 19-21) у него почитается совершенно достаточнымъ только читать «скитское покаяніе». А по этой жизненной силъ старообрядство, владъя требуемою публицистами полною свободою, по нашему миънію, скоръе уваковачится, чамъ уничтожится; потому что нравственное зло съ лътами не умаляется, а растетъ, если не удерживать его силою. Сверхъ сего, и исторія старообрядства свидътельствуетъ, что оно доселъ усиливалось и разширялось не столько во время (мнимыхъ) гоненій на него, когда посльдователей его за сектаторскія двла сажали въ темницы, лишали гражданскихъ правъ, ссылали въ Сибирь, въ концъ же XVII и началъ XVIII въковъ казнили, а во времена мирныя для старообрядства, когда, по правиламъ въротерпимости, были, въ отношени къ нему, ослабляемы строгія мъры, въ чаяніи, не дастъ ли последователямъ его Богъ покаянія къ познанію истины, чтобы они освободились отъ съти діавола, уловившаго ихъ въ свою волю (2 Тим. 2, 25. 26).

Правда, старообрядство не имъетъ несокрушимыхъ основаній къ своему существованію, потому что все, за что оно борется съ господствующею

Перковію и гражданскою властію въ увъренности, что подвизается за въчное свое спасеніе, есть порожденіе плотскаго ума, страстей и невъжества, которое дъйствительно не можетъ противустоять истинъ, содержимой православною Церковію; но не надобно забывать, что у старообрядства нарушителямъ уставовъ и противникамъ ученія его опредвляется проклятіе. И воть причина, почему немощные совъстію старообрядцы лучше соглашаются терпъть всъ невыгоды своего положенія, какъ въ въроисповъдномъ, такъ и въ гражданскомъ отношеніяхъ, нежели думать объ улучшенін ихъ! Какъ же они, не бывъ вразумляемы, могутъ, имъя въ виду это проклятіе, поражающее нарушителей всякаго устава старообряднескаго, разстаться съ своими толками? Нътъ, напоенный старообрядствомъ, не бывъ наученъ, не броситъ его такъ скоро, какъ обыкновенно бъднякъ бросаетъ свое рубище, котораго нельзя уже чинить, или бъдный ремесленникъ оставляетъ свое ремесло, когда оно, при всвуъ усиліяхъ съ его сторовы, не кормить его.

5. Свобода совъсти человъческой даетъ ли право на существование старообрядства?

Еще причудливае то, чего требують для старообрядства современные публицисты наши, скрывающіеся за границею. Не отрицая грубости вравовь и всесторонней необразованности почти во всахъ посладователяхъ старообрядства, они говорять, что наше правительство, крома существующей

у насъ въротерпимости, должно дать старообрядству еще право двиствовать по своимъ въроисповъднымъ убъжденіямъ открыто и ненаказанно, на основании свободы совъсти человъческой, т. на основании того, что религіозными върованіями каждаго человъка должно управлять собственное его сознаніе и чувство, а не вившній авторитетъ. Почему во всемъ, что наше правительство доселв двлало и теперь двлаетъ для вразумленія старообрядцевъ и въ видахъ ограниченія своеволія ихъ въ отношеніи къ госполствующей Церкви и государственнымъ учрежденіямъ, эти публицисты видятъ одно тупоуміе, деспотизмъ и домогательство правительства, чтобы старообрядцы отказались отъ человъческаго своего достоинства (1).

Если бы намъ привелось бесъдовать съ публицистами этого рода лицемъ къ лицу; то мы,
не входя съ ними въ состязание о каноническихъ
правахъ православной Церкви и обязанностяхъ
самодержавной власти къ ней, спросили бы только ихъ: какую они ожидаютъ пользу для государства отъ раздоровъ въ дълъ Въры (потому
что обезпечить закономъ существование враждебнаго, по духу, господствующей въ государствъ
Церкви въроисповъднаго общества значитъ уполномочить въ государствъ религіозный разладъ), и
что, по ихъ мнънію, унизительнаго для человъка слабой или погръщительной совъсти, если

COB. III.

<sup>(1)</sup> Кельсіев. Сборн. правит. свід. о раск. вып. 1 и 2.

его украпляють или вразумляють на добро? Ибо мы убъждены, что если, при уровнъ нравственнаго и умственнаго состоянія старообрядцевъ, будеть еще дана старообрядству свобода въроисповъданія, какъ ее понимають, чуждые духовныхъ пользъ Церкви, враги единодержавія и самодержавія русскаго; то неръдко теперь случающіяся въ обществахъ старообрядческихъ нарушенія церковныхъ и государственныхъ законовъ сдълаются, подъ покровомъ и защитою законовъ, постоянными явленіями въ государствв. Пусть гг. публицисты, о которыхъ мы говоримъ, думають, будто старообрядцы, если старообрядство будетъ узаконено, сдълаются мирными гражданами, такъ какъ имъ будто уже не о чемъ будеть спорить съ правительствомъ; мы не можемъ предполагать, чтобы старообрядство, не имъя внутри себя задатковъ къ миру, умирилось и тогда, когда бы ему подарили свободу въроисповъданія, такъ какъ не можемъ ожидать, чтобы одинъ и тотъ же источникъ источалъ сладкую и соленую воду (ак. 3, 12), потому что, по нашему, старообрядство не можетъ существовать безъ раздъленій и соблазновъ (Рим. 16, 17); они-закваска для него. Что же касается заботливости нашего правительства обратить старообрядцевъ отъ заблужденій на путь истинный и исхитить ихъ изъ рукъ не доброй воли, а необузданнаго своеволія, и подчинить іерархическому управленію господствующей Церкви; то эту заботливость, по вашему мнънію, едвали кто другой,

кромъ этихъ гг. публицистовъ, да еще самихъ старообрядцевъ, назоветъ ствсненіемъ совъсти. потому что подъ ственениемъ совъстимы разумвемъ преслъдованіе, изъ корыстныхъ видовъ, правды неправдою, благочестія нечестіемъ, истины ложью, правовърія зловъріемъ, невинности развратомъ. Почему въ томъ, что господствующая Церковь и гражданское правительство не желають видеть старообрядцевъ подъ управленіемъ раскольнической совъсти, мы не видимъ вымогательства отъ старообряцевъ того, чтобы они отказались отъ человъческаго своего достоинства; но напротивъ это нежеланіе Церкви и государственной власти признаемъ благопромышленіемъ объ истинной свободъ старообрядцевъ. Ибо чего домогаются Церковь и государственная власть, воспрещая старообрядцамъ соблазнительное для православныхъ оказательство своего старообрядства и не равняя ихъ съ православными въ гражданскихъ правахъ? Того, чтобы они научились руководствоваться въ въръ во Христа убъжденіями своего ума и сердца, основанными на истинномъ ученіи, а не на мудрованіяхъ основателей старообрядства (т. е. Аввакума, Никиты, Лазаря, Өеодора и проч.) и единомысленныхъ съ ними последующихъ учителей его, и повиновались, въ духв Христовой въры, государственнымъ учрежденіямъ. А войдя въ такое состояніе, старообрядцы и возобладають тою свободою и вступять въ тв отношенія къ начальству, въ которыхъ желаютъ видъть върующихъ во Христа проповъдники Евангелія— св. апостолы (1 Петр. 2, 16—18), и благотворности которыхъ не сознаютъ одни враги единодержавія и самодержавія нашего.

6. Есть ли въ старообрядствъ въротерпимость? Издававшееся, въ прошлыхъ годахъ, у насъ, изъ свътскихъ журналовъ, Время (1862 г. N° XII) приписало старообрядству совершенную въротерпимость. Правда, журналъ сей не касается подлинныхъ чувствъ старообрядства къ господствующей Церкви; во и то, что здъсь говорится о причинахъ неуничтожаемости старообрядства, при разнообразныхъ толкахъ его, ясно показываетъ, что въ глазахъ журнала того старообрядство совершенно либерально, потому что здъсь говорится, что оно безъ совершенной терпимости не могло бы раздробиться на безчисленныя секты, толки и согласія, ибо иначе, дробясь на мелкія части, оно давно бы распалось.

Намъ такъ думается, что всв разнообразные толки старообрядческіе суть одно и тоже старообрядство, только въ разныхъ видахъ; почему мы и не предполагаемъ въ старообрядствъ разновърія, а въ раздробленіи его на части—участія либерализма. Ибо чему, главнымъ образомъ, учатъ всъ старообрядческіе толки? Тому, что господствующая у насъ Церковь, совершая свое богослуженіе по печатуемымъ со временъ п. Никона книгамъ, не освящаетъ чадъ своихъ, и что спастись можно, священнодъйствуя только

по книгамъ, печатаннымъ у насъ до п. Никона. Взаимный же разладъ старообрядческихъ толковъ есть следствіе того, что послъдователи старообрядства не всв одинаково судять о тяжести мнимаго отпаденія господствующей Церкви отъ древняго правовърія, о дъйствительности средствъ, которыя основателями толковъ няются для полученія спасенія, и о степени вины тъхъ изъ старообрядцевъ, которые, по какимъ либо обстоятельствамъ, вступаютъ съ господствующего Церковію въ какія либо сдвлки. Такъ напр. безпоповщина учить, будто господствующая Церковь, послушавшись п. Никона, лишилась ръшительно всего святаго и освящающаго: почему, чтобы освятить чадъ ея, нужно ихъ вновь крестить; поповщина же утверждаетъ, что совершаемыя въ Церкви священнодъйствія правильны по образу совершенія ихъ (по формъ), но не освящаются Святымъ Духомъ, по причинъ содержимыхъ ею никоновскихъ новшествъ: посему, чтобы сообщить имъ освящение, нужно только низвести на оныя Святаго Духа чрезъ муропомазаніе, т. е. чрезъ совершеніе надъ чадами господствующей Церкви древняго чина крещенія приходящихъ отъ ереси и сарацинъ. Далве, въ безпоповщинъ толкъ оеодосіянъ, вопреки даниловцамъ, учитъ, что не нужно отвергать на креств титла: І. Н. Ц. І., и что можно покупать пищу на торгахъ, но только онжун очищать молитвами и поклонами; натовцы крестятся и брачатся въ православной Церкви; рябиновцы не пишуть на крестахъ распятія Христова и покланяются только рябиновымъ крестамъ; въ поповщинъ же послъ 1771 года выдуманъ новый догматъ перемазывать поповъ господствующей Церкви, совращающихся въ старообрядство, и проч.

Почему на старообрядство, съ его разнообразными толками, должно смотръть, какъ на нищенствующую семью, которая добываетъ себъ содержание не трудомъ честнымъ, а попрошайствомъ. Какъ здъсь и старшіе и младшіе стремятся къ одной цъли, но средства у каждаго, по способностямъ его, свои: одинъ напр., съ утра до вечера сидя на распутіяхъ, со слезами молитъ проходящихъ о помощи, другой ходитъ изъ дома въ домъ съ словесными и письменными жалобами на раззореніе отъ пожаровъ, воровъ и проч., третій не прочь и отъ того, чтобы зальзть въ чужой карманъ, и какъ здъсь бранятся или даже дерутся другъ съ другомъ, когда одинъ меньше промышляетъ, чъмъ другой, или утанваетъ отъ другихъ что либо изъ промышленнаго, а когда кому изъ членовъ этой семьи грозитъ, со стороны полицейскаго управленія, опасность, всъ усердно заботятся о предотвращеніи оной; такъ и въ старообрядствъ у всъхъ толковъ его одна цвль - отстаивать свою увъренность въ неправотъ господствующей Церкви и въ собственной мнимой правотъ, но средства къ достижению этой цъли каждый толкъ употребляетъ свои, взаимное же разномысліе и здъсь

также не проходить даромь, потому что и здъсь несогласные толки другь друга анаоематствують, другь съ другомъ не сообщаются не только въ молитвословіяхъ, но и въ пищъ и питіи, злословять другь друга нещадно, а когда имъ случается вмъстъ препираться съ къмъ либо изъ православныхъ, то, бросая взаимные споры, единодушно помогаютъ другъ другу поражать общато своего противника.

7. Согласна ли въ чемъ либо безпоповщина съ лютеранствомъ?

Въ предисловіи къ напечатанному за границею сборнику правительственныхъ свъдъній о раскольникахъ (том. 1 стр. 8) сказано, что безпоповщинскія секты, почти всь, допускають свободу изсладованія вары и основывають свое ученіе не на преданіи, а на логическомъ Повидимому, этотъ взглядъ на безпоповщину оправдывается тъмъ, что въ ней нътъ іерархія; простолюдины совершають накоторые чины церковнаго богослуженія; разнообразно мудрствують о власти антихриста въ нынъшнее время, и наконецъ тъмъ, что у ней только два таинства церковныя; но при всемъ томъ безноповщина не скажетъ спасибо за то, что ее записываютъ въ ученики Лютеру. Ибо безпоповщина и лютеранство, по внутреннему своему содержанію, совершенно противны другъ другу. Такъ лютеране мъриломъ истины въроученія признають разумъ человъческій; безпоповцы же свидътельствуютъ о себъ, и безъ обмана, что они «не новины какія затвяли, не догматы своемышленные нововнесли, не за своевольныя преданія утверждаются, но готовыя древлеправославныя Церкви преданія содержать, по готовымь священнымь книгамъ службу Богу приносять, еже есть въ готовъй древлеправославнъй Церкви пребываютъ»; почему въ апологическихъ сочиненияхъ ихъ господствующая Церковь обвиняется всегда прежде всего за то, что она будто отмънила древлецерковное содержаніе, т. е. перестала идти ко спасенію тъмъ путемъ, которымъ стремились будтобы къ оному всв предки наши, жившіе со временъ равноапостольнаго Владиміра до п. Никона. Лютеранство отвергаетъ божественное достоинство церковной іерархіи; безпоповщина же говоритъ о себъ, и опять безъ обмана, что она «чуждается пріобщенія нынышнія россійскія Церкви, не церковныхъ собраній гнушаясь, не священные саны отметая, не тайны двиствъ церковныхъ ненавидя, но новинъ отъ Неконовыхъ временъ нововнесенныхъ опасаясь, древлецерковная заповъданія соблюдая, опасаясь, да не подпадетъ подъ древлецерковныя запрещенія» (1), и если отважилась остаться внъ іерархическаго управленія, и поручаетъ совершение нъкоторыхъ чиновъ церковнаго богослуженія избираемымъ изъ себя старцамъ, то потому, что возмнила, православные христіане могутъ обходиться безъ священства, по примъру древнихъ христіанъ, которые хотя во времена гоненій иногда и на-

<sup>(\*)</sup> Предисл. къ помор. отвътамъ.

долго оставались безъ священниковъ, но не теряли чрезъ то имени православныхъ. Лютеранство потому содержитъ только два таинства, что не видитъ въ свящ. Писаніи основаній къ тому, чтобы признавать семь таинствъ церковныхъ; безпоповщина же потому, что не видитъ въ древней исторіи примъра, чтобы неосвященныя лица совершали, кромъ крещенія и покаянія, другія какія либо тайны.

Разнообразныя же мудрованія безпоповіцины о мнимомъ воцареніи антихриста въ россійской Церкви, со временъ Никона, едвали кто изъ благомыслящихъ людей почтетъ произведеніемъ свободнаго изслъдованія въры и ученіемъ, основаннымъ на логическихъ выводахъ. Не лучше ли оныя причислить къ роду тъхъ басней и безконечныхъ родословій, которыя, по слову апостола, производятъ больше споры, нежели Божіе назиданіе въ въръ (1 Тим. 1, 4)?

8. Можно ли называть старообрядство православнымъ исповъданіемъ?

Въ сказанномъ сборникъ не менъе оригиналенъ и собственный заграничныхъ нашихъ публицистовъ взглядъ на старообрядство. По словамъ ихъ, и безпоповщина и поповщина суть православныя исповъданія (1).

Очевидно, что восписуя такую честь старообрядству, они уловляются краснорвчіемъ послъдователей его, потому что только сіи имъютъ дерзость выдавать себя за истинно православныхъ,

<sup>(1)</sup> Сбори. прав. свъд. о раск. т. 2. предисл. стр. 8.

котя чужды духа православія. Посему если бы они захотъли разсвять свое обольщение раскольническимъ красноръчіемъ и правильно судить о православномъ исповъданіи; то мы предложили бы имъ въ руководство на этотъ разъ судъ св. отцевъ о старообрядцахъ. Имъя въ виду этотъ судъ, они безъ нарочныхъ объясненій могли бы понять, что между православіемъ и старообрядствомъ также не можетъ быть согласія, какъ нътъ его между Христомъ и веліаромъ (2 Кор. 6, 15), хотя старообрядцы, повидимому, ратують за тв чины церковнаго богослуженія, которые соблюдались у насъ на Руси предъ патріаршествомъ Никова, потому что, по ученію св отцевъ, «тотъ не христіанинъ, кто бы и какой бы онъ ни былъ, кто не въ Церкви Христовой, и тотъ потерялъ и то, чъмъ былъ прежде, кто не сохранилъ ни братской любви. ни церковнаго единенія. Ибо кто, не соблюдая ни единства духа, ни союза мира, отдъляетъ себя отъ узъ Церкви и отъ общества священниковъ, тотъ, не признавая епископскаго единства и мира, не можеть имъть ни власти, ни чести епископа» (1).

<sup>(</sup>t) Св. Китреан. письм. 43: твор. т. 1. с. 173. 174. Кіевт. 1860 г.

## ИЗВЛЕЧЕНІЕ ИЗЪ ПИСЬМА СТАРООБРЯД-ЦА, ОБРАТИВШАГОСЯ ВЪ ПРАВОСЛАВІЕ.

Слава Показавшему намъ свътъ, слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ, въ теловъцъхъ благоволеніе.

Такъ начинаю мое письмо я потому, что такъ прилично при теперешнемъ обстоятельствъ. Говорю: слава Показавшему намъ свътъ святыя своея истины! Слава и хваленіе Богу вышнему, что сподобилъ насъ обръсти Въру и Церковь истинную и православную. Въру истинную—ту, которую заповъдалъ самъ Спаситель святымъ своимъ апостоламъ; Въру истинную, которая утверждена на твердомъ камени праваго исповъданія Петрова, которой и врата адова не одольютъ «по обътованію пастыреначальника Христа»; Въру истинную, въ которой есть върные признаки узнавать учениковъ Христовыхъ, какъ самъ Онъ вэрекъ;

о семь познають вась, яко мои угеницы есте, аще любовь имате между собою; Въру истинную и православную, въ которой продолжается рядъ епископовъ, имъющихъ свое непрерывное преемство отъ дней апостольскихъ и до сего дня; Въру истинную и православную, въ которой овцы слушають своихъ пастырей, какъ заповъдалъ самъ Спаситель: слушаяй васт Мене слушаетт, отметаяйся вась Мене отметается. Церковь православную-ту, которая утверждена на седми вселенскихъ и девяти помъстныхъ соборахъ; Церковь православную, въ которой всегда пребывали всъ седмь таинствъ церковныхъ и никогда не прерывались и впредь никогда не прекратятся, потому что пребывають въ той Церкви, которая утверждена такъ кръпко, что и врата адова не одольють ея; Церковь истиную и православную ту, съ пастырями коей объщался самъ Спаситель пребывать во вся дни до скончанія въка, и подтвердилъ своими неизмънными глаголами, что скорве небо и земля мимоидутъ, нежели словеса Его не сбудутся. Это есть тотъ самый ковчегъ, въ которомъ пребывающие могутъ спастися; ибо кормчій его есть самъ Христосъ.

Слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ. Слава Тебъ, давшему намъ свой миръ, —миръ тотъ, въ которомъ нътъ никакихъ раздоровъ, распрей и несогласій, —миръ тотъ, который Ты самъ далъ своимъ върнымъ: миръ мой оставляю вамъ, миръ мой даю вамъ, —миръ тотъ, про который

апостоль сказаль: въ мирь бо призва насъ Господь Богь, да бүдемь үтверждени въ томь же разумьнии и въ тойже мысли, безъ котораго, мира, нъцыи уклонишася въ суесловіе, хотяще быти законоугители, не разумпьюще ни яже глаголють, ни о нижьже үтверждають, въ которомъ мы, по несчастію, ваходились нъкоторое время; но нынъ Творецъ небесный, показавшій намъ святый свой свътъ, призвалъ насъ въ свой праведный миръ, какъ человъковъ, имъющихъ Его въ насъ благоволеніе. И отнынъ хвалимъ Тя, благословимъ Тя, кланяемтися, славословимъ Тя, и благодаримъ Тя, яко сподобилъ еси насъ обръсти въру истиную, и нынъ нераздъльнъй Тройцъ паки покланяемся; Та бо насъ спасла есть. Аминь.

20 сего іюля мъсяца, на память святаго славнаго пророка Иліи, къ общей радости матери нашей Церкви православной, мы, по милости Божіей, оставили свое заблужденіе, перешли вълоно ея, какъжъ возлюбленной своей матери, и отнынъ мы уже не раскольники, а чада единыя, святыя, соборныя, апостольскія Церкви восточнаго греческаго благочестія.

Это присоединеніе происходило въ мъстечкъ нашемъ въ церкви святаго Александра Невскаго. Присоединяющихся всъхъ было восемь душъ, четыре мужескаго и четыре женскаго пола. И теперь мы можемъ по крайней мъръ вездъ сказать, что мы—православные христіане; а то преж-

де бывало спросять у тебя, какой ты въры и исповъданія, то или скажещь, что старообрядець, или часовенный, а между собой именовались одни бълокриницкаго согласія, другіе лужковскаго согласія, третьи еще какого либо нибудь, и такъ, что всъ мы назывались какими либо различными наименованіями, а православныхъ христіанъ какбы вовсе не существовало. Теперь же, слава Богу, будемъ носить едино названіе нашего Спасителя Христа, то есть христіанское.

Имена лицъ, о которыхъ говорится выше, какъ о присоединившихся къ православной Церкви 20 прошлаго іюля, суть слъдующія: Евеимій Павловъ (40 льтъ), Феодоръ Богомоловъ (28 льтъ), Поликарпъ (12 льтъ), Евдокимъ (2 льтъ), Акилина (35 льтъ), Ольга (35 льтъ), Стефанида (20 льтъ) и Евдокія (13 льтъ). Изъ нихъ Евеимій Павловъ, съ его семействомъ,—изъ секты оедосъевскаго толка безпоповцевъ, а Феодоръ Богомоловъ, съ его семействомъ,—изъ ноповскаго толка бълокриницкихъ священниковъ.

Мъстечко Манзыръ. 28 іюля 1865 года.



# РАЗБОРЪ УЧЕНІЯ О НЕ НЕОБХО-ДИМОСТИ ТАИНСТВА КРЕЩЕНІЯ.

Мы въруемъ, что святое крещеніе, заповъданное Господомъ и совершаемое во имя святой Троицы, необходимо: ибо безъ него никто не можетъ спастись, какъ говоритъ Господь: аще кто не родится водою и духомъ, не можетъ внити во царствіе Божіе (Іоан. 3, 5) ('). Между тъмъ есть цълая община христіанская, въ которой учатъ, что таинство крещенія необходимо потому только, что заповъдано Іисусомъ Христомъ, а отнюдь не потому еще, что безъ него никто не можетъ спастись (2). Такова именно община реформатовъ, а къ ней волею или неволею примыкаетъ секта поморцевъ нашихъ, которые утверждаютъ, что крещеніе надобно совершать надъ

<sup>(1)</sup> Послан. вост. патр. о прав. вѣрѣ чл. 16 л. 30 наобор. Москва, 1848.

<sup>(2)</sup> *Турретин*. Урок. богосл. обличит, част. 3 стр. 432. Женева. 1685.

человъкомъ въ послъднюю пору жизий его, въ старости, передъ смертію, дабы онъ, очищенный въ купели крещенія, перешелъ въ въчную жизнь чистымъ и святымъ (¹).

Но Господь Іисусъ Христосъ заповъдалъ таинство крещенія именно потому, что безъ него никто не можетъ спастись; ибо Онъ сказалъ: аще кто не родится водою и Духоль (хай πνεύματος), не можетъ внити во царствіе Божіе (Іоан. 3, 5). Вслъдствіе этого, чтобы сообщить означенному умствованію своему о таинствъ св. крещенія видъ истины, реформаты утверждаютъ, что приведенныя слова Господа надобно понимать такъ: если кто не получитъ обновленія духовнаго, омывающаго подобно водъ, то не наслъдуєтъ жизни въчной (2).

На чемъ же можно основать такое пониманіе приведенныхъ словъ Господа?

1. На томъ ли, что въ подлинникъ не сказано: аще кто не родится водою и Духомъ Святымъ (πνεύματος άγίου), не можетъ внити во царствіе Божіе? Но мы знаемъ, что въ свящ. Писаніи, когда говорится о благодатномъ возрожденіи нашемъ, именемъ Духа называется собственно Духъ Святый, какъ можно видъть это изъ слъдующихъ напр. словъ: по прозрънію Бога Отиа, во свят

<sup>(</sup>¹) Всятаствіе этого многіе изъ поморцевъ крестятся обыкновенно передъ самою смертію, по крайней мърѣ не ранѣе тридцатильтняго возраста. Руковод. для сельск. пастыр. 1860 г. № 45 стр. 266. Обозр. пермск. раскол. стр. 119. 121. Спб. 1863.

<sup>(2)</sup> Туррет. Урок. богосл. обличит. ч. 3 с. 435. Женева. 1685.

тыни  $\partial \gamma xa$  ( $\pi vev \mu a \tau o c$ ) (1 Петр. 1, 2),  $\partial \gamma \mu u u \theta a$ шя огистивше въ послушании истины духомъ (διὰ πνεύματος) 1 Петр. 1, 22), не упивайтеся виномъ, въ немже есть блудъ, но паге исполняйтеся Духомь (ἐν πνευματι) (Ефес. 5, 18), гдв подъ Духомъ разумъется, очевидно, Духъ Святый, третіе лице пресвятой Троицы. А что подъ именемъ Духа надобно разумъть Духа Святаго, третіе лице пресвятой Троицы, и въ приведенныхъ словахъ Спасителя, видно изъ словъ св. Предтечи о крещеніи Христовомъ: Той вы крестить Духомь Святымь (Мато. 3, 11. Мар. 1, 8); ибо въ этихъ словахъ содержится пророчество объ исполненіи того, о чемъ говорится въ словахъ: аще кто не родится водою и Духомь, не можеть внити во царствіе Боэнсіе (1). Тоже самое видно и изъ слъдующихъ

<sup>(1)</sup> Тертулліань: «Онъ (предтеча) объявляеть, что даеть только крещеніе покаянія: азъ водою крещаю вы; грядый же, кръплій мене, Той вы крестить Духомь Святымь и огнемь (Лук. 3. 16), то есть подобно какъ истинно върующіе очищаются чрезъ крещеніе водою къ своему освященію чрезъ Духа Святаго, такъ лицемъры и невтрующіе получають крещеніе огнемъ къ своему осужденню. Св. Златоусть: «Почему, скажешь, не крестиль Онъ (Господь) самъ? Еще прежде Іоаннъ сказалъ: той вы крестить Духомь Селтымь и огнемь (Іоан. 1, 3. 11); но Дука Святаго Онъ тогда еще не подавалъ. Потому, конечно, и не крестилъ. Но ученики делали это, желая многихъ привести къ списительному ученію». Св. Іоанию Дамаскина: «Крещеніе Іоанново-предуготовительное, которое приводило крещаемыхъ къ покаяню, чтобы они увтровали во Христа. Ибо Іоаннъ говорилъ: азъвы крещаю водою, грядый же по мнь, той престить вы Духомъ Святымъ и огнемъ (Мато. 3, 11). Итакъ, Іоаннъ предочищалъ водою къ принятію Духа». Тертулл. О крещен. гл. 10: тв. ч. 2 с. 16. Спб. 1847. Св. Злат. Бесъд. на еванг. Іоан. 29: ч. 1 с. 342 Спб. 1854. Св. Іоан. Дам. Точи, излож. прав. Вър. кн. 4, гл. 9 с. 238. Москва. 1844.

словъ, въ которыхъ изображается какъ исполнение этого пророчества, такъ и подлинный смыслъ обозръваемыхъ нами, неправильно объясняемыхъ реформатами, словъ Спасителя: единъмъ Духомъ (ѐν ἐνὶ πνεύματι) мы вси во едино тило крестихомся, аще іздеи, аще еллини, или раби, или свободни и вси единъмъ Духомъ (ѐις ѐν πνεύμα) напоихомся (1 Кор. 12, 13).

11. На томъ ли, что словами, соединенными частицею и (каl), обозначается въ свящ. Писаніи одно понятіе (Дъян. 17, 25. Колос. 2, 8)? Но—а) такой способъ обозначенія употребляется въ свящ. Писаніи только иногда, а не всегда: иначе странно, почему реформаты не говорять, подобно социніанамъ, будто словами: Отща и (каl) Сына и (каl) Святаго Духа (Мато. 28, 19) обозначается одинъ предметь. А—б) откуда извъстно, что въ ръчи Спасителя: аще кто не родится и проч. слова: водою и (каl) духомъ означается одно понятіе? Въ Церкви всегда разумъми здъсь подъ водою воду крещенія, а подъ духомъ—Духа Святаго, третіе лице пресвятой Троицы (1). Если—в) бл. Августинъ высказывалъ, что

<sup>(1)</sup> Св. Іустинт мучению: «Кто убъдатся и повърить, что учение и слова наши истинны, и объщается, что можеть жить сообразно съ нимъ, тъхъ учатъ, чтобы они съ молитвою и постомъ просили у Бога отпущенія прежнихъ греховъ, и мы молимся и постимся съ ними. Потомъ мы приводимъ ихъ туда, гдъ есть веда, и оми возраждаются такимъ же образомъ, какъ сами мы возродились, то есть омываются тогда водою во имя Бога Отца и Владыки всего, и Спасителя нашего песуса Христа, и Духа Святаго. Ибо Христосъ скавалъ «если не родитесь снова, то не войдете въ царство небесное».

не всегда, гдъ употреблено въ свящ. Писаніи слово вода, надобно разумъть видимое таин-

Tenmuanians: «Намъ нельзя не знать, что безъ крещенія никто спастись не можетъ. Самъ Господь о томъ намъ возвъстилъ сими словами: аще кто не родится водою и Духомь, не можеть внити въ царствіе Божіе». Св. Кипріань: «Осквернившихся у еретиковъ и раскольниковъ нечестивою водою, когда они обращаются къ намъ и къ Перкви, которая едина, надобно крестить, потому что одного возложенія рукъ было бы еще недостаточно для нихъ, еслибы опи не получили съ тъмъ вмъстъ и крещенія церковнаго. Только тогда они могутъ вполнъ освятиться и сдълаться чадами Божінии, когда возродятся обоими таинствами по писанію: аще кто не родится водою и Духомь, не можеть внити во царствіе Божіе (Іоан. 3, 5). Да и въ Дъяніяхъ апостольскихъ находимъ, что это правило было тщательно соблюдаемо апостолами и въ истинѣ спасительной въры хранино. Такъ, когда въ домъ Корнилія сотника на бывшихъ тамъ азычниковъ, горъвшихъ пламенемъ въры и всъмъ сердцемъ въровавшихъ въ Госпола, сощелъ Духъ Святый, и они, исполненные Имъ, благословаяли Вога разными языками, то блаженный апостолъ Петръ. не смотря на все это, помня божественную заповъдь и евангеліе. повельять однако же крестить ихъ, уже исполнившихся Святаго Духа». Св. Григорій нисскій: «Аще кто не родится водою и Духожг. сказано, не можеть внити во царствів Вожів. Почему двъ веши, а не одинъ Духъ почтенъ достаточнымъ для совершения крещенія?—Челов'єкъ, какъ совершенно намъ изв'єстно, есть существо сложное, а не простое. Итакъ, ему, какъ двоякому и сложному, назначены и врачевотва для исцівленія сродныя и соотвітственныя: для видимаго тела-видимая вода, а для невидимой души-невидимый Духъ. который призывается върою и приходить неизреченно... Онъ благословляетъ и тъло крещаемое и воду крестящую». Св. Златочетъ: «Уже не нужны ни мать, ни муки рожденія, ни сонъ, ни сожительство и соединение плотское: строение естества нашего совершается уже свыше, - Духомъ Святымъ и водою». Св. Іуст. муч. Апол. 1: соч. стр. 101. Москва, 1862. Тертул. О крещен. гл. 12: твор. ч. 2 с. 18 спб. 1847. Св. Кипр. Пнем. 59: твор. т. І. с. 281—282. Кіевъ. 1860. Св. Григор. писск. Слов. на день світовъ, въ котор. крестил. Господь нашъ: Христ. чт. 1841 г. ч. 1 с. 8—9. Св. Злат. Бесъл. на евангел. Іоан. 26: ч. 1 с. 310. Спб. 1854 Снес. Св. Васил. вел. Опроверж. на защ. ръчь злоч. Евном, кн. 5: тв. ч. 3 с. 202. Москва. 1846. Св. Гризор. богосл. Слов. 40: тв. ч. 3 с. 277. Москва. 1844. Св. Амерос. медіол. О Свят. Дукт кн. 3 гл. 10: тв. т. 2 ч. 1 с. 791. Парижъ. 1845. Св. Епиф. Слов. на вбанесен. Госпол. наш. Івс. Христа: христ. чт. 1829 г. ч. 34 с. 122. 125.

ство, крещеніе ('); то онъ высказываль это вовсе не при изъясненіи обозръваемыхъ нами словъ Іисуса Христа (2). Когда же приходилось ему говорить по поводу этихъ именно словъ; то и онъ изъяснялъ ихъ о таинствъ крещенія, быванющаго водою (8).

III. На томъ ли, что Спаситель бесъдуя съ Никодимомъ о возрожденіи, имълъ въ виду на-учить его тому, что если онъ хочетъ спастись, то долженъ возродиться только духовно? Но—а) неужели Богъ Слово, воплотившійся для спасенія людей, не зналъ пророчества о томъ, что върующіе въ Него могутъ спастись не иначе, какъ родившись не однимъ Духомъ, но и водою (leзек. 36, 25. Псал. 103, 30)? Неужели—б) обряды внъшніе, омовенія и очищенія, посредствомъ которыхъ

<sup>(1)</sup> Туррет. Урок. богосл. обличит. ч. 3 с. 436. Женева. 1685.

<sup>(2) «</sup>Именемъ водъ означаются иногда народы. Такъ у Іоанна сказано: воды, лже еси видълъ, идъже любодъйца съдить, люде и народы суть, п племена и языцы (Апок. 17, 15)... Въ апокалипсисъ весьма явно употреблено слово воды вмъсто народа... Именемъ воды означается народъ, какъ видно изъ апокалипсиса, гдъ во множествъ водъ узнаемъ можество народовъ не по собственной догадъъ, но по изъяснению, тамже предложенному... Іеремія (15, 18) говоритъ о людяхъ лживыхъ, образно именуя ихъ водою: это видно и въ апокалипсисъ». Бл. Август. Прот. письм. Пармен. кн. 2 гл. 10, О крещен. прот. донатист. кн. 3, гл. 15 и Прот. писем. Петиліан. кн. 2, гл. 102, кн. 3, гл. 33: тв. т. 9 с. 26. 78. 197. 215. Антверпенъ. 1700.

<sup>(5) «</sup>Скажемъ этому человѣку (Пелагію) вмѣстѣ: ты христіанвнъ? Христіанинъ, говоритъ онъ. Послушай же евангелія ты, желающій послать некрещенныхъ дѣтей въ царствіе небесное, послушай евангелія: аще кто не родится водою и духомъ, не можеть внити во царствіе Божіе. Господня эта мысль: противорѣчитъ ей только не христіанинъ». Бл. Август. Слов. о крещен. дѣтей гл. 7 чл. 8: тв. т. 6 ч. 1 с. 828. Антв. 1700.

думалъ спастись Никодимъ, фарисей, суть тоже самое, что и таинство крещенія, не отъ плотской нечистоты, которую тв очищали (Евр. 9, 13), омывающее, но установленное въ оставленіе гръховъ (Дъян. 2, 38), въ вопрошеніе благой совъсти у Бога (1 Петр. 3, 21), въ святость и непорочность духовную (1 Кор. 6, 11. Ефес. 5, 25—27)? Неужели—в) Спаситель, когда еще не было установлено таинство крещенія, не могъ обличить Никодима, учителя Израилева, въ невъдъніи и того, что необходимо родиться и водою, когда онъ, почивая на законъ, какъ фарисей (Іоан. 3, 1), высказалъ невъдъніе свое объ этой необходимости, предсказанной пророками (Іезек. 36, 25. Псал. 103, 30 (1)?

IV. На томъ ли, что подъ именемъ воды, о которой говорится въ словахъ Спасителя: аще кто не родится и проч., св. Василій великій разумълъ умерщвленіе ветхаго человъка нашего, необходимое для желающихъ спастись? Но—а) св. Василій великій разумълъ подъ водою умерщвленіе это потому, что изъяснялъ означенныя слова не буквально, но давая имъ символическое значеніе, и притомъ въ уясненіе того, почему мы крестимся водою и Духомъ, слъд. отнюдь не



<sup>(1)</sup> Доказывая необходимость крещенія младенцевъ, реформаты говорять, между прочимъ, что не крестить ихъ значить идти вопреки свящ. Писанію, гдъ сказано: аще кто не родится водою и дужомъ, не можеть внити во царствіе Божіе. Воть и признаніе того, что они не справедливо изъясняють эти самыя слова о рожденіи однимъ Духомъ, а не и водою вивстъ!

отвергая крещенія и водою. Въ справедливости этого всякій можетъ удостовъриться, когда прочитаетъ слова объ этомъ св. Василія великаго въ цъломъ составъ ръчи (1). А—б) что онъ совер-

<sup>(1) «</sup>Домостроительство Бога и Спасителя нашего о человъкъ есть воззвание изъ состоянія паденія, и возвращеніе въ общеніе съ Богомъ изъ состоянія отчужденія, произведеннаго преслушаніемъ. Для того пришествие Христово во плоти, предначертания евангельскихъ правилъ жизни, для того страданія, крестъ, погребеніе, воскресеніе, чтобы человікь, спасаемый чрезь подражаніе Христу, воспріяль древнее оное сыноположеніе. Посему для совершенства жизни необходимо подражание Христу, то есть, не только показаннымъ въ жизни Христовой примърамъ негитвливости, смиренномудрія и долготерпанія, но и смерти Христовой, какъ говорить подражатель Христовъ Павелъ: сообразуяся смерти Его, аще како достигну въ воскресение мертвыхъ (Фил. 3. 10. 11). Какъ жо бываемъ мы въ подобін смерти Его? — Спогребились Ему крещеніемь (Рим. 6, 4. 5). Въ чемъ же образъ погребенія? И почему полезно такое подражаніе? Вопервыхъ нужно, чтобы порядокъ прежней жизни былъ пресъченъ. А сіе, по слову Господню, не возможно для того, кто не родится свыше (Іоан. 3, 7). Ибо пакибытіе, какъ показываетъ и самое имя, есть начало новой жизни. Посему, до начала новой жизни, надобно положить конецъ жизни предшествовавшей. Какъ у тьхъ, которые бытутъ на поприщь туда и обратно, два противоположныя движенія разділяются нікоторою остановкою и отдыхомъ: такъ и при перемънъ жизни оказалось необходимымъ, чтобы смерть служила средою между тою и другою жизнію, оканчивая собою жизнь предъидущую и полагая начало жизни последующей. Какъ же совершаемъ соществіе во адъ? Подражая въ крещеніи Христову погребенио; потому что тъла крещаемыхъ въ водъ какъ бы погребаются. Посему крещеніе символически означаетъ отложеніе дълъ плотскихъ, по слову апостола, который говоритъ: обръзани бысте обръзаніемь нерукотвореннымь, въ совлеченін тыла, плоти, въ обръзанін Христовь, спогребшеся Ему крещеніемь (Кол. 2, 11). Оно есть какъ-бы очищение души отъ скверны, произведенной въ ней плотскимъ мудрованіемъ, по написанному: омыеши мя, и паче ситла убълюся (Псал. 50, 9). Посему не омываемся поіудейски при каждомъ осквернения, но знаемъ одно спасительное крещение; потому что одна есть смерть за міръ и одно воскресеніе изъмертвыхъ, образомъ которыхъ служитъ крещеніе. Посему-то Домостроитель жизни нашей Господь положиль съ нами завъть крещения, имъющий въ себь образъ смерти и жизни, и изображениемъ смерти служитъ вода, а залогъ жизни подпется Духомъ. А такинъ образонъ дълается

## шенно далекъ былъ отъ мысли соединять съ

изъ сего яснымъ и то, чего мы искали, то есть, почему витстт съ Лухомъ и вода. Поелику въ крещении предложены двъ цъли, истребить тело греховное, чтобы оно не приносило уже плодовъ смерти, ожить же Духомъ и имъть плодъ во святынъ; то вода изображаетъ собою смерть, принимая тъло какъ-бы во гробъ, а Духъ сообщаеть животворящую силу, обновляя души наши изъ гръховной мертвенности въ первоначальную жизнь. Сіе-то значить родиться свыше водою и Духомъ. Посему великое таинство крещенія совершается тремя погруженіями и равночисленными имъ призываніями, чтобы и образъ смерти отпечатльлся въ насъ, и просвытились души крещаемыхъ чрезъ преданіе имъ боговъдьнія. Поэтому, ежели есть какая благодать въ водъ, то она не изъ естества воды. но отъ присутствія Духа. Ибо крещеніе есть не плотскія отложеніе скверны, но совъсти благія вопрошеніе  $m{y}$   $m{E}$ ога (1 Петр. 3, 21). Посему Господь, уготовляя насъ къ жизни по воскресеніи. излагаетъ уставы всей евангельской жизни, узаконяя нравъ негиъвливый, терпъливый, не оскверняемый сластолюбіемъ, несребролюбивый, чтобы мы по произволенію исполняли предварительно, что принадлежитъ будущему въку по его природъ. Почему, если кто. опредъляя евангеліе, скажетъ, что оно есть предображевіе жизни по воскресеніи, то онъ, по моему мнтнію, не погртшитъ въ втрности понятія. Возвратимся же къ своей цтли. Духомъ святымъ—возстановленіе наше въ рай, вступленіе въ небесное царство, возвращеніе въ сыноположение, дерзновение именовать отцемъ своимъ Бога. содтлываться общниками благодати Христовой, именоваться чадами свъта, пріобщиться въчной славы, однимъ словомъ, пріобръсти всю полноту благословенія и въ семъ и въ будущемъ въкъ, когда въ себъ, какъ въ зеркалъ, отражаемъ благодать тъхъ благъ, какія предназначены намъ по обътованіямъ, и которыми чрезъ въру наслаждаемся, какъ уже настоящими. Ибо, если таковъ залогъ, то каково совершенное? И если таковъ начатокъ, то какова полнота цълаго? Но разность между благодатию Духа и крещениемъ въ водъ видна еще и изъ того, что Іоаннъ крестилъ водою въ покаяніе, а Госполь нашъ Іисусъ Христосъ крестилъ Духомъ Святымъ. Ибо Юаннъ говорить: азь вы крещаю водою вь покаяние: грядый же по мирь. кръплій мене есть, Емуже нъсмь достоин сапоги понести: Той вы крестить Духомь Святымь и огнемь (Мато. 3, 11), подъ огненнымъ крещенемъ разумъя испытание на судъ, по сказанному у апостола: коегождо дъло, яковоже есть, огнь искусить; и еще: день бо явить; зане огнемь открывается (1 Кор. 3, 13). А иные. въ подвигахъ за благочестие, дъйствительно, а не подражательно, пріявъ смерть за Христа, не имѣли уже нужды для своего спасенія въ символь-водь, крестившись собственною кровію. И сіе гоозначенными словами реформатское толкованіе ихъ, доказательствомъ сего служитъ то, что, изъясняя ихъ при другомъ случать буквально, онъ разумълъ подъ водою именно воду крещенія, а подъ Духомъ Святымъ—Духа Святаго (1).

V. На томъ ли, наконецъ, что дъти върующихъ спасутся и безъ крещенія, потому что раждаются отъ нихъ святыми, не въ томъ смыслв, будто они чужды гръха прародительскаго, но въ томъ, что свободны отъ виновности за него, не вмъняемаго имъ, какъ дътямъ върующихъ? Но—а) откуда извъстно, что отъ върующихъ раждаются дъти свободными отъ виновно-

ворю, не крещеню водою отметая, но низлагая помышленія вземлющихся на Духа, соединяющихъ несоединимое, сравнивающихъ насравнимое». Св. Васил. вел. о Свят. Дух. гл. 15: тв. ч. 3 с. 282—285. Москва.. 1846.

<sup>(1) «</sup>Ты говоришь, что Духъ числится наряду съ водою, какъ единая изъ тварей, подобно какъ и вода есть тварь, ибо Господь говорить: аще кто не родится водою и духомь (Іоан. 3, 5). И сего еще мало. Ты ставишь Божія Духа на ряду съ геенной; потому что Іоаннъ говоритъ: Той вы крестить Духомь Святымь и огнемь (Мато. 3, 11). Осталась ли после этого какая большая мера нечестія, если Духу Святому длешь достоинство воды, потому что вода освящается снисшествіемъ Духа! Ибо тебъ разсудилось уравнять освящаемое съ Освящающимъ, и ты не трепещешь Того, кто, по тому же дъйствію и по той же славт, счисляется съ Богомъ-Сыномъ, самовольно разсъкая единое дъйствие и единую славу. Но поелику употребдяеть воду для очищения, то посему самому заключаешь, что Духъ достоинъ равной чести съ водою. И хотя врачебное искусство, которое употребляетъ вещества, называешь не равночестнымъ веществамъ, но господствующимъ надъ веществами, однако Божія Духа, который употребляетъ воду для очищенія грѣховныхъ сквернъ, низводишь до безславія и низости воды, воды которая предоставлена и на обыкновенное употребление нечестивымъ, -- воды, которою очищается всякая тълесная нечистота». Св. Васил. вел. Опроверж. на защ. рѣчь злоч. Евном. кн. 5: тв. ч. 3 с. 202. М. 1846.

сти за гръхъ прародительскій? Св. отцы и писатели церковные единодушно исповъдуютъ, что христіанами, т. е. свободными отъ виновности за гръхъ прародительскій, люди не раждаются, но становятся чрезъ возрождение въ таинствъ крещенія (1). б) По самому свящ. Писанію видимъ, что Давидъ, сынъ върующаго, говоритъ о себъ: се въ беззаконіихъ загатъ есмь, и во гръсъх вроди мя мати моя (Псал. 50, 7), а св. ап. Павелъ обо всвхъ чадахъ върующихъ утверждаетъ: и мы вси бъхомъ естествомъ гада гнъва, якоже и прогіи (Ефес. 2, 3), единаго прегръшеніемъ во вся геловъки вниде осужденіе (Рим. 5, 18); аще единь (Христось) за встав умре, то убо вси умроша (2 Кор. 5, 14), а между тъмъ сказано: аще кто не родится водою и духомъ, не можетъ внити во царствіе Божіе (Іоан. 3, 5) (2). Якоже Мочсей вознесе змію въ пустынь, тако подобаетъ воз-

<sup>(1)</sup> Тертул. Аполог. гл. 18: тв. ч. 1 с. 43. Спб. 1847. Пр. Герон. Письм. къ Летъ: хр. чт. 1834 г. ч. 4 с. 252.

<sup>(2) «</sup>Примите, говорить апостоль, всеоружіе Божіе» (Ефес. 6, 13). Скажемъ вмъсть этому человъку: ты христіанинъ? Христіанинъ, отвъчаетъ онъ. Послушай Евангеліе ты, желающій послать не крещенныхъ мдаденцевъ въ царство небесное. Послушай евангеліе: «если кто не родится отъ воды и Духа Святаго, то не войдетъ въ царствіе Божіе». Это изреченіе Господа: противится ему только не христіанинъ. Вмъсть будемъ держаться изреченія: «если кто не родится отъ воды и Духа, то не войдетъ въ царствіе Божіе». Поэтому, говорищь, не могу объщать не крещенному младенцу царствіе Божіе вопреки ясному изреченію Господа. Поэтому говорю: некрещенные младенцы не будутъ имъть царствія Божія. Поэтому говорю: они должны быть крещены, чтобы имъть имъ царствіе Божіе». Бл. Август. Слов. 294 тв. т. 5 ч. 1 с. 1340. Порижъ. 1845.

нестися Сыну теловическому, да всякь, вируяй въ онь, не погибнеть, но имать животь впеный (loan. 3, 14. 15). Впруяй вь Сына, имать живот выгный, а иже не выруеть въ Сына, не узрить экивота, но гиъвъ Божій пребываеть на немь (Іоан. 3, 36) (1). Если-в) св. ап. Павелъ говоритъ о дътяхъ върующихъ: гада ваша свята суть (1 Кор. 7. 14); то это не значитъ, будто они спасутся безъ крещенія, какъ дъти върующихъ; ибо прежде онъ замътилъ, что и невърующій мужъ освящается женою върующею, и жена невърующая освящается мужемъ върующимъ, между тъмъ ни съ чъмъ несообразно върить, что невърующее лице свободно отъ виновности за гражъ прародительскій безъ въры во Христа и безъ крещенія потому одному, что состойть въ брачномъ союзъ съ лицемъ върующимъ (2). Наконецъ-г) въ V въкъ

<sup>(1) «</sup>Гдѣ, по твоему мнѣню, крещенные младенцы? Несомнѣнно въ числѣ вѣрующихъ.. О нихъ такъ спрашиваемъ: этотъ младенецъ христіанинъ? Отвѣтъ: христіанинъ. Оглашенный, или вѣрующій? Вѣрующій; ибо онъ отъ вѣры, а вѣра отъ вѣрованія. Итакъ считай крещенныхъ младенцевъ между вѣрующими, и не смій думать какъ нибудь вначе, если не хочешь быть яввымъ еретикомъ. Слъд. они потому имъютъ жизнь вѣчную, что вѣруйй въ Сына, вмать животъ вѣчный. Безъ этой вѣры и безъ этого тяинства вѣры не обѣщай имъ вѣчной жизни. А иже не вѣруетъ въ Сына, не имать жизни, но гнѣвъ Божій пребываетъ на немъ. Не сказалъ: придетъ на него, но: пребываетъ на немъ. Не сказалъ: и мы бъхомъ иногда естествомъ чада гитьа» (Енес. 2, 3). Бл. Легуст. Слов. 294: тв. т. 5 г. 1 с. 1343. 1444. Парижъ. 1845.

<sup>(°)</sup> Бл. Август. О засл. и прощ. грѣх. кн. 2 гл. 26 и кн. 3 гл. 12: тв. т. 10 с. 42. 55—56. Антв. 1700. По разуму древнихъ, св. апостолъ называетъ святыми дътей, рожденныхъ отъ такого брака, въ которомъ одно лице върующее, а другое невърующее, или потому, что они суть плодъ законнаго сожитія, а не любодъйной

Винцентій Викторъ, не отвергая, что дъти зачинаются и раждаются въ гръхъ первородномъ, объщалъ имъ не только рай по смерти, но и, въ воскресеніе мертвыхъ, царствіе небесное безъ крещенія Христова, въ которомъ совершается отпущеніе гръховъ; но его ученіе объ этомъ опровергъ бл. Августинъ, какъ чуждое православію (1). Въ V же въкъ пелагіане, отвергая гръхъ первородный, учили, что хотя не крещенныя дъти не будутъ въ царствіи небесномъ, однако внъ онаго будутъ наслаждаться какою-то въчноблаженною жизнію; но и это ученіе бл. же Августинъ отмътилъ въ твореніяхъ своихъ какъ

связи (св. Амерос. мед. Толк. на 1 п. къ корино. тв. т. II ч. 2 с. 219. Пар. 1845 г.), или потому, что они не запятнаны ничемъ идолопоклонническимъ и уготовляются върующимъ изъ супруговъ въ число върующихъ (пр. Іерон. Писм. къ Павлину: тв. т. 4 ч. 2 с. 575. Пар. 1700. Бл. Август. О нагорн. проп. Госп. гл. 16 и О засл. и прощ. гръх. кн. 3 гл. 12: тв. т. 3 с. 132-133 т. 10 с. 55-56. Антв. 1700 г.), но отнюдь не потому, будто они уже свободны отъ виновности за гръхъ прародительский, не имъютъ нужды, для спасенія своего, въ крещенім водою по тому самому, что суть дъти върующихъ (бл. Август. О засл. и прощ. гръх. кн. 3 гл. 12: тамже с. 56). Что же касается будущей судьбы дітей, умершихъ въ малольтствъ некрещенными; то въ древности одни думали, что таковыя дети будуть находиться въ некоторомъ особомъ состояни, среднемъ между блаженствомъ и осуждениемъ (св. Григор. нисск. Посл. къ Гіерію: христ. чт. 1838 г. ч. 4 с. 59. св. Григор. богосл. Слов. 40: тв. ч. 3. с. 294. М. 1844 г.), а другіе полагали, что они будутъ мучиться, только сколь возможно легко (бл. Август. Ручн. книг. къ Лаврент. гл. 42 и О засл. и прощ. гръх. кн. 1 гл. 16: тв. т. 6 с. 156. т. 10 с. 8 Антв. 1700. Фульгенц. русп. Овъръ къ Петру гл. 27: тв. бл. Август. т. 6 с. 511), но нинго во утверждалъ, будто они спасутся, напротивъ, всё върили, что, какъ не освобожденные отъ виновности за гръхъ прародительскій чрезъ крещеніе, они не спасутся.

<sup>(°)</sup> Бл. Август. О начал. души кн. 1 гл. 9 и кн. 3 гл. 13: тв. т. 8 с. 480, 520. Парижъ. 1845.

ученіе еретическое ('), и обстоятельно обличиль его несостоятельность во многихъ мъстахъ сочиненій своихъ.

Никакъ нельзя говорить, какъ говорится у реформатовъ, что а) въра, въ отношении къ спасению, важнъе крещения, что б) обръзание, бывшее прообразомъ крещения, не было совершенно необходимо, и что в) учение о совершенной необходимости крещения поставляетъ спасение младенцевъ въ зависимости отъ произвола человъческаго (2).

І. Судить о томъ, что болье, а что менье важно въ дълъ спасенія людей, увъровавшихъ во Христа Спасителя, можно, очевидно, и должно не иначе, какъ потолику, поколику открыто это намъ въ словъ Божіемъ. Посему, если слово Божіе, извъщающее насъ о невозможности спастись безъ въры (Ефес. 2, 8. 2 Тим. 3, 15), говоритъ въ тоже время, что нельзя никому спастись и въ томъ случат, если онъ не будетъ крещенъ (Іоан. 3, 5); то мы должны за несомнънное исповъдывать, что въ дълъ спасенія и въра и крещеніе равно важны (3). Если при та-

<sup>(1)</sup> Бл. Август. О ерес. 88: тв. т. 8 с. 48. Париж. 1845.

<sup>(2)</sup> *Туррет*. Урок. богосл. обличит. ч. 3 стр. 433—434. Женева. 1685.

<sup>(3) «</sup>Въра и крещеніе суть два способа спасенія, между собою сродные и нераздъльные. Ибо въра совершается крещеніемъ, а крещеніе основополагается върою, а та и другое исполняются одними и тъми же Именами. Какъ въруемъ во Отца и Сына и Святаго Духа, такъ и крестимся во имя Отца и Сына и Святаго Духа. И такъ предшествуетъ исповъданіе, вводящее во спасеніе, такъ послъ-

комъ исповъданіи придется нашей мысли встрътиться съ словомъ писаннаго слова Божія: аше не снъсте плоти Сына геловъгескаго, ни піете крове Его, живота не имате въ себъ (loan. 6, 53); то обратимъ вниманіе на то, что здъсь просто сказано: аще не снъсте и проч., а о необходимости крещенія такъ: аще кто не родится водою и Духомъ, не можетъ внити во царствіе Божіе. Тогда и увидимъ, что хотя безъ причащенія и можетъ ктонибудь спастись, если не успъетъ сподобиться его по какомунибудь случаю ('), но крещеніе, по волъ Господа, есть такое таинство, безъ котораго никто уже не можетъ спастись. Если, съ другой стороны, найдемъ, что въ томъ же словъ Божіемъ о въръ и крещеніи сказано: иже въру иметь и крестится, спасень будеть, а о въръ замъчено: иже не иметъ въры, осуждень будеть (Марк. 16, 16); то припомнимъ, что въ другомъ мъстъ и о крещении замъчено: аще кто не родится водою и Духомъ, не можеть внити во царствіе Божіе (loan. 3, 5);

дуетъ крещеніе, запечатлівающее собою наше согласіе на исповітляніе». Св. Васил. вел. О Свят. Духіз гл. 12: тв. ч. 3 с. 273. Москва. 1846.

<sup>(1)</sup> Случаи эти суть следующе: 1) когда христіанинъ находиться будеть у когонибудь въ стране неправославной или у язычниковъ въ неволе, въ плену, въ тюрьме; 2) когда какойнибудь христіанинъ заболитъ хотя и въ христіанской земле, но въ доме неправославномъ, где никто не желаетъ пригласить къ больному священника и не приглашаетъ, хотя больной всеусердно проситъ григласить его къ себе; 3) когда у какого-либо христіанина бываетъкакаянибудь болевнь, совершенно препятствующая ему принять св. причащене, напр. рвота и т. п.

тогда и уразумъемъ, что ръчь свящ. Писанія: инсе не иметь выры, осуждень будеть, должна быть понимаема именно такъ: ижее не иметъ втъры и не крестится, осуждень будеть; въ противномъ случать какойнибудь социніанинть заставить насъ согласиться съ тою ложью, будто крещеніе вовсе не нужно: чего, однако, не говорятъ и реформаты, почитающіе крещеніе необходимымъ потому, что оно установлено Богомъ. Если, наконецъ, вспомнимъ, что можно спастись, безъ крещенія водою, крещеніемъ крови; то должны вспомнить и то, что о крещении кровію и въ свящ. Писаніи (Мар. 10, 37-40) и въ твореніяхъ св. отцевъ и писателей церковныхъ (1) сказано какъ о средствъ ко спасенію, а о спасеніи одною върою, безъ крещенія водою или кровію, ни тамъ, ни здъсь не внушено.

П. Гдъ основаніе для мысли, что не слъдуетъ почитать погибшими израильтянъ, умершихъ въ пустынъ необръзанными, — мысли, на основаніи которой реформаты утверждаютъ положеніе свое о не совершенной необходимости обръзанія (2)? Св. Псалмопъвецъ, говоря о стран-

<sup>(1)</sup> Тертулл. О крещен. гл. 16: тв. ч. 2 с. 23. Спб. 1847. Ориген. Увъщ. къ мучен. чл. 30: тв. т. 1 с. 293. Парижъ. 1733. Св. Васил. сел. О Свят. Дух. гл. 15: тв. ч. 3 с. 285. Москва. 1846. Св. Кир. іерус. Оглас. слов. 3 с. 45. Москва. 1855. Св. Григор. бог. Слов. 39: тв. ч. 3 с. 268. Москв. 1844. Пв. Амерос. мед. Слов. на смертъ Валентин. л. 79 наобр. Свб. 1778. Пр. Іерон. Письм. 82: тв. т. 4 ч. 2 с. 651. Парижъ. 1706.

<sup>(2) «</sup>Заповъдъ объ обръзания была необходима и неизбъжна. Она древите закона; ибо получила начало свое со временъ Авраама, а закономъ и примъромъ Моисея и всъхъ послъдующихъ за нимъ

ствованіи израильтянъ по пустынъ, замѣчаетъ, что не біь въ колівнахъ ихъ боляй (Псал. 104, 37), а это и наводитъ нашу мысль на то, что въ пустынъ умерли только тъ израильтяне, которые обръзаны были въ Египтъ. Еслибы, впрочемъ, и было несомнънно извъстно, что обръзаніе не такъ было необходимо, что по установленіи его нельзя было спастись безъ него (1); то надобно помнить, что обръзаніе было въ Церкви ветхозавътной, а крещеніе есть таинство новаго завътной, а крещеніе есть таинство новаго завъта. Въ ветхозавътной Церкви благоугождали Богу, положимъ, и одною върою, какъ показываетъ примъръ Авраама (Рим. 4, 3); но въ но-

пророковъ утверждена была для будущихъ родовъ. Но, что болѣе, самъ Богъ далъ сію заповѣдь въ знаменіе дучшаго и духовнаго обръзанія (крещенія).. Итакъ, когда еще не было самаго образа вещей и обръзанія духовнаго, то обръзаніе плотское было необходимо.. Законъ Божій, предписывавшій плотское обръзаніе и приношеніе въ жертву животныхъ, былъ въ своемъ родѣ совершенъ: поеливу имѣлъ силу, по возможности, вести къ совершенству и исполнителей онаго, а потому ни въ какое время и ни какъ не могъ быть нарушенъ. Глаголъ Бога нашего, говоритъ Писаніе, пребываемъ во въки» (Иса. 40, 8). Св. Амфилох. иконійск. Слов. на обръз. Господ. наш. Івс. Христа и въ похвал. св. Васил. великому: христ. чт. 1837 г. ч. 1 стр. 6. 7. 8.

<sup>(1) «</sup>Обрѣзаніе не было совершенно, напротивъ того дано въ знаменіе служить имъ (евреямъ) въ послѣдствіи напоминаніемъ о свя томъ Авраамѣ, наказанномъ за сомнѣніе, и прообразомъ обрѣзанія великаго, въ сподобившихся восполняющаго все въ равной мърѣ. Ибо если то обрѣзаніе было для сообщенія святости, и давало враво наслѣдовать небесное царствіе; то значитъ, что лишены сего царствія и Сарра, и Ревекка, и Лія, и Рахиль, и Іохаведа, и Маріамь, сестра Моисеева, и всѣ святыя жены, и онѣ не возмогутъ наслѣдовать царствія небеснаго, не получивъ возможности имѣть Авраамово обрѣзаміе. Если же не лишились онѣ царствія небеснаго, хотя и не были обрѣзаны; то слѣдуетъ, что не имѣтъ никакой силы обрѣзаніе плотское». Св. Епифаи. О ерес. 10 гл. 33: тв. ч. 1 с. 272—273. Москва. 1863.

вомъ завътъ, гдъ въра умножилась върою въ рожденіе, страданія и воскресеніе Спасителя, гдъ узаконено тапиство крещенія, постановлена его надобность, предписанъ способъ совершения его и сдълано ръшительное опредъление о немъ: аще кто не родится водою и Духомъ, не можеть внити во царствіе Божіе (Іоан. 3, 5), нельзя уже спастись безъ крещенія. Такъ говорилъ еще Тертулліанъ, отвъчая на суемудріе отвергавшихъ крещеніе подъ предлогомъ спастись одною върою, подобно Аврааму (1). Замътимъ же, что положение христіанъ, спасающихся не одною върою, но върою и крещеніемъ, вовсе нельзя представлять суровъйшимъ, нежели положение іудеевъ, спасавшихся одною върою. Не слъдуетъ забывать, что въ христіанствъ а) благодать спасенія, стяжанная заслугами Искупителя міра, подается двиствительно (2): между тамъ въ ветхомъ завътв она была только предметомъ чаянія для людей (Евр. 11, 13); б) крещеніе можетъ, а смотря по нуждь, и должно быть преподаваемо человъку тотчасъ по явленіи его на свътъ (3): а обръзание надобно было совершать именно въ осьмой день по рожденіи дитяти (Быт. 17, 12. 14); в) крестившеся во Христа не состоять уже подъ обладаніемъ ветхаго закона (Дъян. 15, 24. 29 30. Гал. 3, 25), яго ко-

<sup>(3)</sup> Терт. О крещ. гл. 13: ч. 2 с. 20—21. Спб. 1847.

<sup>(2)</sup> Богосл. обличит. т. IV с. 247—254. Казань. 1864.

<sup>(3)</sup> Св. Кипр. Письм. 46 тв. т. 1 ст. 187—190. Кіевъ. 1860.

тораго тяготъло надъ израильтянами (Гал. 3, 23. 24), и наконецъ г) для подзаконныхъ израильтянъ небеса отверсты не были: а теперь, когда Искупитель, возшедъ на высоту, плънилъ плънъ (Ефес. 4, 8), они отверсты для всякаго, кто родится водою и Духомъ. Памятованіе объ этомъ дастъ понять, что состояніе христіанъ, спасающихся върою и крещеніемъ, несравненно лучше состоянія іудеевъ, спасавшихся или одною върою, или же върою и обръзаніемъ вмъстъ.

III. Кто знаетъ, что православное ученіе о небходимости крещенія не измышлено ни священниками, ни повивальными бабками, ни іудеями, ни язычниками, а предано самимъ Господомъ Інсусомъ Христомъ, сказавшимъ: аще кто не родится водою и Духомъ, не можеть внити во царствіе Божіе (Іоан. 3, 5), тотъ никогда не посмъетъ и помыслить о томъ, будто оно поставляетъ спасеніе людей въ зависимости или отъ священниковъ, или отъ повивальныхъ бабокъ, или отъ іудеевъ, или отъ язычниковъ. Извъстно и то, что, по ученію Церкви Христовой, столпа и утвержденія истины Божіей (1 Тим. 3, 15), погибель двтей, если они умрутъ некрещенными оть небреженія тахъ лиць, которыя обязаны блюсти за тъмъ, чтобы были они крещены, взыщется съ этихъ лицъ: захочетъ ли кто изъ таковыхъ подвергнуть себя страшной отвътственности въ настоящемъ случав? Не говоримъ объ оннанморые несомначий какеруі

погибнуть, потому что остаются іудеями или язычниками (Двян. 4, 12). Укажутъ ли реформаты, чтобы ктонибудь изъ чадъ православной Церкви нарочно допускалъ христіанскимъ младенцамъ умирать не крещенными? Можетъ, конечно, случиться, что младенецъ умретъ непрещеннымъ и независимо отъ небрежности тахъ лицъ, которыя обязаны блюсти за тъмъ, бы они крещены были; но еслибы и случилось это, въ правъ ли мы отвергать на основани сего необходимость крещенія, какъ средства ко спасенію, засвидътельствованную Господомъ (Іоан. 3, 5)? А когда спросять насъ о судьбъ таковыхъ младенцевъ въ жизни будущей; то, за неимъніемъ на этотъ разъ откровенія отъ Бога, можемъ только сказать, что они или терпять муку, хотя сколько возможно легкую (1), или же находятся въ состояніи среднемъ между блаженствомъ и осужденіемъ (2). Если же какой совопросникъ потребуетъ, чтобы им произнесли о нихъ ръшительный судъ; то, за тъмъ же неимъніемъ о судьбъ ихъ откровенія, въ свящ. обязанность вмънимъ себъ отослать таковаго къ слову Писанія: вышшихь себе не ищи, и кръплших себе не испытуй: лже ти повельниа,

<sup>(1)</sup> Бл. Август. О заслуг. и проид. грах. гн. 1 гл. 16: тв. т. 10 стр. 8. Антверпенъ, 1700. Ручн. книг. къ Лаврент. гл. 42: тв. т. 6 с. 156. Антв. 1701. Фульзенц ругл. О въръ къ Петру гл. 27: приб. къ 6 т. тв. бл. Август. стр. 511. Антв. 1701.

<sup>(2)</sup> Св. Григор. богосл. Словс 40: тв. ч. 3 с. 294. Москва. 1844. Св. Григор. миск. Посл. къ Гіерію: христ. чт. 1838 ч. 4 с. 59.

сін разумпьвай, ньсть бо ти потреба тайныхь. Во избытитьсь дня твоихь не мюбопытствуй: вящиая бо разума теловнъескаго показана ти суть: многи бо прельсти мньніе ихь, и мньніе лукавно погуби ихь (Прем. Сир. 3, 21—24) О глубина богатства и премудрости и разума Божія, яко неиспытани судове Его и неизслыдовани путіе Его. Кто бо разумпь умь Господень, или кто совытникь Ему бысть (Рим. 11, 33. 34)?

Нать спору, что въ древнія времена Церкви было въ обычав креститься во дни особенно торжественные (¹), равно какъ и въ старости или же въ случав приближенія смерти (²). Но изъ этого обстоятельства реформаты несправедливо заключають, будто въ древнія дремена Церкви не почитали крещенія необходимымъ ко спасенію.

І. По письменнымъ памятникамъ древней Церкви видно, что въ ней крещеніе взрослыхъ законно отлагалось ко днямъ особенно торжественнымъ по двумъ только причинамъ. Первою
изъ нихъ была та, чтобы оглашенные имъли
время приготовиться къ крещенію, а второю та,
чтобы тъмъ, кои до крещенія отпадали отъ признанной ими въры, дать время на покаяніе. Объ
же эти причины клонились къ тому, чтобы оглашенные и падшіе имъли возможность засвидъ-

<sup>(1)</sup> Каковы праздники: богоявленіе, паска, пятидесятница.

<sup>(\*)</sup> Туррет. Урок. богосл. обличит. ч. 3 стр. 435. Женева. 1685 г.

тельствовать предъ Церковію, что они двиствительно хотять проводить жизнь по духу евангелія Христова. Въ этихъ именно видахъ и были въ древней Церкви постоянные торжественные дни для преподаванія крещенія увъровавшимъ въ Христа Спасителя (1). За всвиъ тъмъ, и притакомъ порядкъ дъла Церковь всегда предоставляла служителямъ своимъ полное право совершать крещеніе и внъ этихъ дней, въ другіе какіенибудь дни, когда оглашенные оказывались успъвшими въ познаніи истинъ принятой ими въры, а отпавшіе отъ нея до крещенія успъвали засвидътельствовать искренность своего возвращенія въ сватъ Христовъ, или же когда требовалось то по какомунибудь особенному случаю, не позволявшему отлагать крещеніе означенныхъ лицъ на дальнъйшее время (2). Но чтобы Церковь отлагала совершеніе крещенія до наступленія оз-

<sup>(1)</sup> Вътринск. Памятн. аревн. Христ. Церив. т. 2 с. 434—435. Спб. 1830.

<sup>(2)</sup> Тертулліан. «Торжественный день для крещенія есть день пасхи, когда страсти Господни, въ которыя мы крестимся, уже совершены. Другой торжественный день для крещенія есть пятидесятница, когда протекло уже довольно долгое время для расположенія и наученія лолженствующихъ креститься. Впрочемъ, каждый день есть день Господень: всякое время, всякій часъ удобны для крещенія». Св. Григорій богословъ: «Всякое время прилично для омовенія, потому что во всякое время постигаетъ смерть. Спасеніе свое всегла содълывай, и всякое время да будетъ благовременно для крещенія». Св. Златоусть: «Наше обръзаніе (я разуміно благодать крещенія) не требуетъ (для своего совершенія) никакого опредъленнаго времени, какъ тамъ» (при совершенія ветхозавътнаго обръзанія). Тертул. О крещ. гл. 19: тв. ч. 2 с. 27. Спб. 1847. Св. Григор. бог. Слов. 40: тв. ч. 3 с. 283. Москва. 1844. Св. Злат. Бесъд. на кн. бът. 40: ч. 2 с. 397. Спб. 1862.

наченных дней въ той мысли, будто почитала возможнымъ спастись и безъ него, посредствомъ одной въры, на это нътъ доказательствъ ни въ одномъ изъ дошедшихъ до насъ памятниковъ ея сълщ. древности.

II. Въ памятникахъ этихъ есть свидътельства на то, что въ древности было въ обычав отлагать крещеніе до старости или же до времени приближенія смерти. Но въ нихъ же покавано и то, что такъ дълалось не Церковію, но нъкоторыми изъ людей, и что эти люди постунали такъ вовсе не потому, будто върили въ возможность спастись одною върою, безъ крещенія. Въ древности крещеніе отлагалось однимипо безпечности и нерадънію о своемъ спасеній (1), другими—по склонности къ языческимъ обычаямь, съ которыми не хотвлось имъ разстаться по принятіи крещенія (2), иными-изъ боязни оскверниться гръхами послъ крещенія (в), еще иными-по излишней разборчивости во времени (4), мъстъ (4), въ совершителяхъ крещенія (6), и проч. (7). Изъ древнихъ памятниковъ церков-

<sup>(1)</sup> Св. Григор. бог. Слов. 40: тв. ч. 3 с. 284. 294. Москва. - 1844.

<sup>(2)</sup> Св. Григор. бог. тамже:—с. 290—291.

<sup>(3)</sup> Св. Григор. бог. тамже:—с. 286. 289. Св. Златоуст. Бесевд. на двян. апост. 1: ч. 1 с. 28. Спб. 1856.

<sup>(4)</sup> Св. Григор. бог. тамже:—с. 295. Св. Злат. тамже:—с. 28.

<sup>(5)</sup> Св. Григор. бог. тамже:—с. 300:

<sup>(6)</sup> Св. Григор. бог. тамже:-с. 298.

<sup>(7)</sup> Св. Гриюр. бос. тамже:—с. 297. 299. 302.

ныхъ видно также, что такое отлагательство крещенія бывало вопреки постановленіямъ и правиламъ св. Церкви, учители которой всегда обличали виновниковъ его, какъ подававшихъ тъмъ
поводъ язычникамъ унижать достоинства въры
Христовой (¹), явно отрекавшихся отъ исполненія
тъхъ обязанностей, какія соединены съ принятіемъ крещенія (²), несправедливо извинявшихъ
себя въ этомъ случаъ боязнію тяжкой отвътственности за гръхи послъ крещенія и надеждою
на то, что милосердый Богъ дастъ имъ время
принять крещеніе передъ смертію (⁵), и постав-

<sup>(\*) «</sup>Не справедливо ли будуть смъяться надъ тобою (медлящимъ креститься) язычники, какъ надъ какимъ нибудь трутнемъ, живущимъ попусту и напрасно? Если ваше любомудріе, скажутъ они, имъетъ силу, то объясните, что значитъ это множество не посвященныхъж Св. Златоус. Бесъд. на дъян. апост. 1: ч. 1 с. 26. Спб. 1859.

<sup>(2) «</sup>Ты дълаешь тоже, какъ еслибы вто захотълъ записаться въчисло воиновъ, когда война уже оканчивается, или какъ еслибы борецъ сталъ снимать съ себя платье, когда бывшіе на врълицѣ уже встали. Ты берешь оружіе не для того, чтобы тотчасъ отступить, но для того, чтобы, взявши, одержать побѣду надъ противникомъл (Христосъ) не для того далъ крещеніе, чтобы мы, принявши его, отошли (въ вѣчность), но чтобы, поживши, показали плоды. Какъ скажешь: «приноси плоды» тому, кто уже отходитъ, кто уже отсѣченъм Св. Златоуст. тамже: с. 27. 29—30.

<sup>(8) «</sup>Я боюсь, скажеть кто нибудь? Еслибы ты боялся, то приняль бы и сталь бы хранить. Но по тому-то самому, скажешь, я и не принимаю, что боюсь (не сохранить)? А такъ (безъ крещенія) отойти не боишься? Богъ, скажешь, человъколюбивъ. Потому-то и прими крещеніе, что Онъ человъколюбивъ и помогаетъ намъ. Но ты, когда нужно позабогиться (о крещеніи), не представляешь себъ этого человъколюбія; а когда хочешь отложить его, тогда объ немъ вспоминаешь, между тъмъ, какъ это человъколюбіе имъетъ мъсто въ первомъ случать, и мы въ особенности удостоимся его тогда, когда съ своей стороны привнесемъ, что слъдуетъ. Кто во всемъ положился на Бога, тогъ, если и согръщитъ, какъ человъкъ, послъ крещенія, чрезъ

лявшихъ себя въ такое положеніе, что или не могутъ принять крещеніе съ должными расположеніями или чувствами, или даже могутъ умереть прежде, нежели совершеніе надъ ними крещенія окончится, или прежде, нежели по крещеніи вкусять они тъла и крови Господнихъ (1), ко-

покажніе сподобится человіжолюбія; а кто, мудрствуя о человіжолюбін Божіемъ, отойдеть (отсюда) чуждымъ бдагодати, тотъ подвергнется вензовжному наказвино. Зачемъ же ты поступаещь такъ противъ своего спасенія? Невозможно, совершенно невозможно, какъ я, покрайней мірів, думаю, чтобы человікь, который отлагаеть (крещеніе), обольщая себя такими надеждами, сділаль чтонибудь возвышенное и доброе. Для чего ты принимаешь на себя такой страхъ и прикрываешься неизвъстностію будущаго? Почему не переитнищы этого страха на трудъ и стараніе, чтобы быть великимъ и достославнымъ? Что лучше-бояться, или трудиться? Еслибы втонибудь посадиль тебя безь всякаго дела въ разваливающемся доме и сказалъ: «берегись, чтобы не упалъ на твою голову потолокъ, такъ какъ онъ уже гнилъ: можетъ быть онъ упадетъ, а можетъ быть, и не упадетъ; если же ты не хочешь этого, то трудись и живи въ вданіи крыпкомъ»,—чтобъ ты предпочель? Праздность ли ту, соединенную со страхомъ, или этотъ трудъ-съ увъренностно въ безопасности? Поступай же такъ точно и теперь. Неизвъстное будущее, это-какбы истявшій домъ, всегда угрожающій паденіемъ; а этотъ трудъ, хотя соединяется съ утомленіемъ, но объщаеть безопасность. Итакъ, не дай Богъ, чтобы мы подверглись великому несчастію-грешить после купели. Но если и случится что нибудь подобное, то и въ этомъ случав не будемъ отчаяваться. Богъ человъколюбивъ и открылъ намъ много путей къ получению прощения и посль (крещенія).. Такъ (поступаеть) Богъ, а ты и при этомъ не хочешь потрудиться? Какого же, наконецъ, ты будешь достоинъ прощенія»? Св. Златоуст. тамже:—с. 24—25. 26.

(1) «Прекрасны и вождельных тайнства, но пусть никто не принимаеть крещенія, когда уже разлучается съ душею. Тогда—время не тайнствь, но завъщанія; а время тайнствь—здравіе ума и цьломудріе души. Скажи мнть: если никто не рышится написать завъщаніе находясь въ такомъ состояніи, а если и напишеть, то дастъ возможность впослъдствій опровергнуть его, почему и начинають завъщанія воть этими словами: «я, при жизни, находясь въ полномъ и здравомъ разумь, дълаю распоряженіе о своемъ миуществть; то какъ возможно тому,

роче говоря—совершавших двло, ничвив не оправдываемое и недостойное увъровавших въ Спа-

вто потерыть сознание, быть правильно посвященнымъ въ таинства? Если мірскіе законы не позволяють составлять завіщанія о житейскихъ вещахъ человъку, не вполнъ владъющему разумомъ, и несмотря на то, что онъ будетъ распоряжаться своимъ инуществомъ; то какъ ты, наставляемый (въ ученіи) о небесномъ царствіи и о тъхъ неизреченныхъ благахъ, въ состояни будещь ясно все узнать, когда отъ бользни часто теряещь и разсудокъ? Да и какъ ты скажещь Христу, погребаясь съ Нимъ, тё слова, когда ты уже отходищь? И въ дълахъ, и въ словахъ, надобно выказывать къ Нему расположеніе.. Пусть никто не считаетъ слова объ этомъ безвременнымъ потому, что теперь не четыредесятница. О томъ-то я и сокрушаюсь, что вы наблюдаете время въ подобныхъ дълахъ. Въдь евнухъ (Дъян. 8, 27), несмотря на то, что былъ варваромъ, путеществовалъ и находился среди большой дороги, не разсуждаль о времени. Такъ точно (поступилъ) и темничный стражъ (Дъян. 16, 29), хотя находился среди узниковъ, видълъ учителя избитымъ и связаннымъ, и полагалъ, что онъ еще останется въ темницъ. А теперь многіе, не смотря на то, что живутъ не въ темницъ и не въ пути находятся, отлагають (свое крещеніе), и отлагають до послідняго издыханія.. Итакъ не будемъ выжидать времени, чтобы чрезъ медленность и отлагательство не лишиться такихъ благъ и не отойти безъ нихъ. Какъ, думаете вы, я скорблю, когда услышу, что кто нибудь отошель отсюда, не бывъ посвященъ въ таинства, и представляю себъ тъ нестерпимыя муки и неизбъжное наказаніе! Какъ опять я сокрушавось, когда вижу другихъ, дошедшихъ до последняго издыханія, но и тыть не вразумляющихся! Посему-то и происходить многое, недостойное этого дара. Сладовало бы веселиться, ликовать, радоваться, и украшаться выцами, когда кто нибудь посвящается въ таинства, а (у насъ) жена больнаго, когда услышитъ, что врачъ присовътовалъ это, сокрушается и плачетъ, какъ о какомъ нибудь несчасти; вездъ въ домв вопли и стенанія, канъ будто бы преступника отводили на казнь. Да и самъ больной тогда въ особенности печалится; а если выздоровъетъ, то еще больше сокрушается, какъ будто ему сдълали великое зло. Такъ какъ онъ не былъ приготовленъ къ добродътели, то ленится и уклоняется отъ следующихъ затемъ подвиговъ. Видишь, какія козни устрояеть діаволь, какому (подвергаеть) стыду, какому посмъянію? Освободимся же отъ этого посмъянія. Будемъ жить, какъ Христосъ заповъдалъ. Не слышалъ ли, что плодъ духовный есть любы, радость, мирь (Гал. 5, 22)? Какъ же происходитъ противное? Жена стоить въ слезахъ, когда бы следовало радоваться; дъти рыдаютъ, когда бы нужно было веселиться; самъ больной лежить ирачень, въ страхь и смущени, когда бы должсителя (1). Справедливо ли, послъ этого, утверждать, будто въ древности нъкоторые отлагали крещеніе свое въ той увъренности, что могутъ спастись и безъ него? А еслибы и такъ было; то справедливо ли выводить отсебъ, будто Церковь Христова, строго обличавшая таковыхъ чрезъ пастырей своихъ, почитала въ древности крещеніе средствомъ, не необходимымъ въ дълъ спасенія?

Напрасно говорятъ реформаты, что учение о необходимости крещенія, какъ средства ко спасенію, есть ученіе свято—отеческое, возвъщенное древними (2), а православное ученіе о томъ, что

но было торжествовать: онъ весь въ печали отъ мысли о сиротовъ дътей, о вдовствъ жены, о запустъніи дома. Такъ ли, скажи мнь, приступаютъ къ таинствамъ? Такъ ли пріобщаются священной трапезы? Можно ли это снести? Если царь пошлетъ указъ объ освобожденіи узниковъ изъ темницы, бываетъ веселіе и радость; а когда Богъ посылаетъ съ небесъ Духа Святаго и прощаетъ не денежныя недомики, но всъ вообще гръхи, вы всъ плачете и сокрушаетесь! Что это за несообразность? Не говорю еще о томъ, что и на мертвыхъ была изливаема вода, и на землю была повергаема святыня; но не мы въ этомъ виноваты, а люди безразсудные. Кто гръщитъ съ тъмъ, чтобы принять святое крещеніе при послъднемъ издыханіи, тотъ часто не получаетъ его. Повърьте мнъ; не для возбужденія въ васъ страха я скажу то, что намъреваюсь сказать. Я знаю многихъ, съ которыми это случилось, которые много гръщили въ ожиданіи просвъщенія (крещеніемъ); но въ день кончины отошли, не принявъ его». Св. Златоуст. Беста. на дъян. апост. 1: ч. 1 с. 26. 27. 29. 30. Спб. 1859. Беста. на посл. къ евр. 13 с. 232. Спб. 1859.

<sup>(1)</sup> Св. Васил. вел. Бесъд. 19: тв. ч. 4 с. 235—236. Москва. 1846. Св. Григор. бог. Слов. 40: тв. ч. 3 с. 284—300. Москва 1844. Св. Амерос. медіол. О Илін и постъ. гл. 22: тв. т. 1 ч. 1 с. 727—728. Парижъ. 1845.

<sup>(\*)</sup> Тертул. О крещ. гл. 12: тв. ч. 2 с. 20. Соб. 1847. Св. Кипр. Писъм. 60: тв. т. 1 с. 299. Кіевъ. 1860. Св. Амер. мед. Слов. на смерть Валентіан. л. 79 наобор. Соб. 1778.

безъ крещенія никто не можетъ спастись, въ первый разъ высказано св. Амвросіемъ медіоланскимъ, а потомъ бл. Августиномъ, и отъ нихъ уже принято всею Церковію (1).

I. Хотя въ оправдание перваго изъ этихъ положеній и указывають они на слова Тертулліана: о томъ, что Господь объщалъ спасеніе всъмъ върующимъ въ Него, когда говорилъ женъ: въра твоя спасе тя (Лук. 18, 42), и человъку, который, въроятно, не быль крещенъ: отпушаются ти гръси твои (Мато. 9, 2); но приз этомъ несправедливо упускаютъ изъ виду, покакому случаю и въ какомъ видъ сказалъ онъ это. Въ цъломъ составъ ръчи приводимая ими мысль Тертулліана читается такъ: «Намъ нельзя не, знать, что безъ крещенія никто спастись не можетъ Самъ Господь о томъ намъ возвъстилъ сими словами: аще кто не родится водою и Духомъ, не можетъ внити во царствіе Боэнсів (Іоан. 3, 5). На сей счеть нъкоторые спорливые и дерзкіе люди предлагають вопросъ: если безъ крещенія нельзя спастись, то какимъ обравомъ могли спастись апостолы, тогда какъ мы не видимъ, чтобы кто изъ нихъ крестился, кромъ Павла? Сверхъ того, если одинъ Павелъ изъ апостоловъ получилъ крещеніе: то надобно полагать, что или не принявшие сего крещенія

<sup>(1)</sup> Туррет. Урок. богосл. обличит. ч. 3 с. 434—435. Женеза. 1685.

осуждаются для оправданія означеннаго Спасителева изреченія, или что изреченіе сіе несправедливо, когда они безъ крещенія спасены. Итакъ постараемся, какъ можемъ лучше, отвъчать тымъ, которые отрицаютъ, чтобъ апостолы были крещены. Я говорю: если правда, какъ то кажется и неоспоримо, что всъ апостолы получили человъческое крещение Іоанново; то безъ сомнънія они желали удостоиться и небеснаго крещенія Іисуса Христа, тогда какъ сей божественный Спаситель объявиль имъ, что крещеніе есть только едино, отвъчавъ Петру, отказывавшемуся отъ умовенія ногъ, сими словами: измовенный не требуеть, токмо нозъ умыти (юан. 13, 10), т. е. кто быль уже въ купъли, тому не нужна она въ другой разъ. Конечно, не говорилъ бы Онъ такъ человъку не крестивщемуся: а это служить между прочимь новымь обличениемъ для твхъ, которые полагаютъ, будто апостолы получили крещеніе Іоанново на тотъ конецъ, дабы не имъть надобности въ крещеніи Христовомъ. Въроятно ли, чтобы путь Господень, т. е. крещеніе Іоанново, не быль уготованъ для тъхъ, которые сами предназначены къ указанію пути Господня цвлой вселенной? Інсусъ Христосъ, будучи совершенно безгръщенъ, Самъ восхотвлъ креститься: неужели же гръщники не имъли въ томъ надобности? Но возравить ктолибо, разяв несправедливо то, что многіе изъ послъдовавших в Христу не крещены? Мо-

жетъ быть и такъ, но върно-не ученики висуса Христа: это были конечно враги въры, и между прочимъ книжники и фарисеи; изъ чего я закчючаю, что если противники Христовы не желали креститься, то друзья Его двиствительно приняли крещеніе, дабы не подражать безумной мудрости Его враговъ, а особливо съ тъхъ поръ, какъ Інсусъ Христосъ заявилъ знаменитое свидътельство объ Іоаннъ сими словами: не воста въ рожденныхъ женами болій Іоанна крестителя (Мато. 11, 11).. Но хотябы апостолы были крещены или не крещены, или же остались до конца безъ крещенія, одного того уже довольно, что упомянутое изреченіе Христово къ Петру о единокрещении относится собственно къ нимъ. Сверхъ того, явная была бы дерзость ставить себя судьями касательно спасенія апостоловъ, какъ будтобы благодать ихъ призванія и неразлучное пребываніе со Іисусомъ Христомъ не могли замънить самаго крещенія, тъмъ болье, что они были возлюбленные ученики Того, кто объщалъ спасеніе всъмъ върующимъ въ Него: въра твоя, говоритъ Онъ, спасе тя (Лук. 18, 42), и въ другомъ мъстъ: отпущаются ти ергьси твои (Мато. 9, 2) говоритъ Онъ человъку, который въроятно не былъ крещенъ. Еслибы сія благодать отпущенія оскудъла въ отношени къ ученикамъ: то я не понимаю, какимъ образомъ въра другихъ могла бы быть дъйствительнъе ихъ въры. Одинъ оставляетъ

мытницу при первомъ словъ Спасителя (Мато: 9, 9), другой отказывается для Него отъ отца, корабля и ремесла своего (Мато. 8, 22), третій, не пошедши погребсти отца своего (Мато. 8, 22), повинуется гласу Іисуса Христа, прежде даже нежели услышалъ отъ Него достопамятныя слова: иже любить отца или матерь паге Мене, нъсть Мене достоинь (Мато. 10, 37). Иные столь же дерзкіе, какъ и злочестивые люди, возражаютъ: если въра достаточна, то стало быть крещение ненужно; Авраамъ благоугодилъ Богу безъ всякаго другаго таинства, кромъ въры. Въ отвътъ на сіе скажу, что последующіе законы всегда имъютъ преимущество предъ предшествовавшими. Положимъ, что прежде страстей и воскресенія Іисуса Христа можно было спастись и безъ крещенія; но когда на насъ возложена новая обязанность въровать въ рождество, страсти и воскресеніе Его: то туть присовокуплено было вмъстъ и новое таинство, таинство крещенія, какъ печать и краса въры нашей, въры, древле нагой, не могшей иначе исполняться, какъ чрезъ соблюденіе закона. Такимъ образомъ, надобность крещенія постановлена, и форма его предписана. Шедие, говоритъ Господь апостоламъ, научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа (Мато. 28, 19). Заповъдь сія подтверждается другимъ, столь же ръшительнымъ, опредъленіемъ: аще кто не родится водою и Духомъ, не можетъ внити

во царствів Болсів (Іоан. 3, 5). Слова сін несомнънно показываютъ необходимость крещенія. Со времени изреченія ихъ вст, вступающіе въ число върующихъ, крестятся. Какъ скоро Павелъ увъровалъ, онъ былъ крещенъ. Господь повеавлъ ему сіе, поразивши его слепотою и сказавши: востани и вниди во градъ, и регется ти, гто ти подобаетъ творити (Дъян. 9, 6), т. е. что тебъ надобно креститься. Сего одного не доставало Павлу: во всемъ прочемъ онъ былъ уже достаточно наученъ, и върилъ уже, что · Іисусъ отъ Назарета естъ Сынъ Божій» (1). Не въ защиту ученія своего о не необходимости крещенія реформаты указывають на Тертулліана не только напрасно, но и въ обличение себъ?

II. Св. Кипріанъ, несомнънно, предложивъ отъ лица другихъ недоумъніе о томъ, что будетъ съ тъми изъ православныхъ, кои приняты въ общеніе съ Церковію безъ повторенія надъними крещенія, отвъчалъ: «Господь, по милосердію своему, силенъ даровать имъ прощеніе, и тъхъ, кои, бывъ приняты въ Церковь, въ Церкви своей» (2). Но кому не извъстно, что св. Кипріанъ говориль такъ о лицахъ, уже крещен-

<sup>(°)</sup> Тертул. О крещен. гл. 12. 13: тв. ч. 2 с. 18—21. Спб. 1847.

<sup>(2)</sup> Св. Кыпр. Письм. 60: тв. т. 1 с. 299. Кісвъ. 1860.

ныхъ, только не въ православной Церкви, а въ обществахъ неправославныхъ (¹)? Кто, съ другой стороны, не знаетъ, что св. Кипріанъ почиталъ крещеніе, подаваемое въ обществахъ неправославныхъ, не имъющимъ никакой силы, и настаивалъ, чтобы получившихъ его тамъ крестили снова, когда они ищутъ общенія съ Церковію православною (²)? Такой взглядъ на кре-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Какое значеніе имбетъ крещеніе таковыхъ, совершенное законнымъ образомъ, извъстно. «Съ того времени, пишетъ Фульгенцій руспенскій, — съ того времени, какъ Спаситель нашъ сказаль: аще кто не родится водою и Духомь, не можеть внити во царствіе Божіе (loan. 3, 5), никто уже не можеть получить ни царствія небеснаго, ни жизни вічной, исключая тіхъ, которые въ православной Церкви проливаютъ кровь за Христа, не крестивпись. Посему, въ православной ли Церкви, или же въ какой нибудь ереси или расколь крещенъ будетъ кто во имя Отца и Сына и Святаго Духа, таковый получить таинство всецьлое; но спасенія, которое есть плодъ таинства, таковый имъть не будеть, если будеть оставаться съ своимъ крещеніемъ внъ православной Церкви. Таковый долженъ возвратиться къ Церкви не для того, чтобы снова получить крещене, котораго никто не долженъ повторять ни надъ какимъ крещеннымъ человекомъ, но чтобы въ обществе православномъ улучить въчное спасеніе, получить которое никто не можетъ изъ техъ, кои съ таинствомъ крещенія пребудуть вит православной Церкви. Тако- вый если и щедрыя милостыни будетъ раздавать и даже прольетъ кровь за имя Христово, за то, что въ настоящей жизни не быль въ общеніи съ Церковію православною, не получить жизни вічной: ибо гдъ кому можетъ быть полезно крещение, тамже можетъ быть полезна и милостыня, а крещение хотя и можетъ быть вит Церкви, но полезнымъ можетъ быть только внутри Церкви. Итакъ, только въ православной Церкви всякому могуть быть полезны и принятие крещения, и дъла милостыни, и славное исповъдание имени Христова, если только онъ хорошо будетъ жить въ православной Церкви».  $\Phi$ улы. pucn. О въръ къ Петру гл. 3: прибавл. къ 6 т. тв. бл. Август. стр. 507. Антв. 1701.

<sup>(2) «</sup>Людей, принявшихъ погружение внъ Церкви и осквернившихся у еретиковъ и раскольниковъ нечестивою водою, когда они обращаются къ намъ и къ Церкви, которая едина, надобно крестить, потому что одного возложения рукъ для принятия Святаго Духа было бы еще не достаточно для нихъ, еслибы они не

щеніе, бывающее внъ православной Церкви, принадлежить, какъ извъстно, тому времени, когда вопросъ о томъ, какъ принимать въ общеніе съ нею неправославныхъ, не былъ еще разръшенъ ею, и когда слъд. каждый предстоятель мъстной Церкви могъ смотръть на нихъ ступать съ ними въ дълъ принятія ихъ въ общеніе съ Церковію по собственному разсужденію (1). Слъд. указаніе реформатовъ на св. И ана, представлявшаго неправославныхъ, умершихъ въ общении съ Церковио православною, но не сподобившихся крещенія въ другой разъ, нимало не подкръпляетъ ихъ ученія, нами обозръваемаго; а убъждение этого св. отца въ томъ, что крещенныхъ внъ православной Церкви необходимо крестить снова, въ другой разъ, когда они изъявять желаніе вступить въ общеніе съ нею, рашительно говорить противъ этого ученія. Если Кипріанъ отзывался объ оглащенныхъ, не успъвшихъ сподобиться крещенія водою, какъ объ имъющихъ спастись върою (2); то спасеніе это онъ усвоялъ не одной ихъ въръ, такъ чтобы отрицаль тъмъ необходимость крещенія и водою. Въ цъломъ составъ ръчи мысль его объ этомъ

получели съ тъмъ вибсть и церковнаго крещенія. Тогда только они могутъ освятиться и содълаться чадами Божівми, когда возродятся обоими таинствами, по писанію: аще кто не родится водою и Духомъ, не можеть внити въ царствіе Божіе». Св. Кипр. письм. 69: тв. т. 1 с. 281. Кієвъ. 1860. сн. письм. 60:—стр. 298.

<sup>(1)</sup> Бл. Августин. О крещен. кн. 2 гл. 7: тв. т. 9 с. 69. Антв. 1700.

<sup>(\*)</sup> Св. Кипр. Письм. 60: тв. т. 1 с. 298. Кіевъ. 1860.

выражена такъ: «Всъхъ, обращающихя отъ ереси къ Церкви, должно крестить, дабы тв, кои чрезъ божественное возрождение въ законномъ и истинномъ и единственномъ крещеніи святой Церкви уготовляются къ царству Божію, возраждались обонми таинствами, по писанію: аще кто не родится водою и Духомъ, не можеть внити въ царствіе Божіе (Іоанн. 3, 5). При этомъ нъкоторые выставляютъ противъ насъ оглашенныхъ и спрашиваютъ: если кто нибудь изъ нихъ прежде, чъмъ успъетъ креститься въ Церкви, будетъ захваченъ за исповъдание имени и умерщвленъ, то ужели и таковый долженъ потерять надежду спасенія и награду исповъданія потому только, что не возродился прежде водою? Да будетъ же въдомо таковымъ благопріятелямъ и защитникамъ еретиковъ, что тъ оглашенные вопервыхъ содержатъ чистую въру и истину Церкви и на побъду діавола выходять изъ божественнаго стана съ полнымъ и искреннимъ познаніемъ Бога Отца, Христа и Святаго Духа, а вовторыхъ они и не лишаются таинства крещенія, какъ люди, крещенные славныйшимъ и величайшимъ крещеніемъ крови, т. е. мученичествомъ, о которомъ и Господь говорилъ, что Онъ намъренъ креститься инымъ крещеніемъ (Лук. 12, 50) (1), и которое, надобно помнить, св. Церковь

<sup>; (</sup>¹) Св. *Кипр.* тамже.

всегда почитала равносильнымъ крещенію водою (1).

<sup>(1)</sup> Тертулліань: У насъ есть второе прещеніе, и именю крещеніе кровію... Сіе крещеніе пополняеть крещеніе водою в вознаграждаетъ недостатокъ онаго, если кто имълъ несчастие его лишиться», Оршень: «Вспомнимъ теперь, что ны грашники и что не можемъ получить оставления граховъ безъ крещения; но мы же, по евангельскимъ законамъ, въ другой разъ не можемъ креститься водою и Лухомъ во оставление граховъ, а дано намъ крещение мученичествомъ, которое именно такъ называется, какъ видно изъ того. что къ словамъ: можете ли пити чашу, юже азъ тю, присовокуплено: и крещенісмь, имже азъ крещаюся, креститися (Марк. 10, 38); а въ другомъ месте сказано: крещениемь же имамь креститися, и како удержуся дондеже спончаются»? Св. Василій в великій: «Иные въ подвигахъ за благочестіе, действительно, а не подражательно, пріявъ смерть за Христа, не имьли уже нужды для своего спасенія въ символь-водь, крестившись собственною кровію». Св. Кирилль і ерусалим.: «Если не приняль ито крещеніе, то не имъетъ спасенія, за исключеніемъ однихъ мучениковъ, которые и безъ воды пріобрітають царствів. Ибо Спаситель, избавляя вселенную крестомъ, изъ произеннаго ребра источилъ кровь и воду, а живуще во времена голеній крестились въ собственной своей крови. И мученичество Спаситель также называеть крещения, говоря: можете ли пити чашу, юже азъ пію, и крещеніемь, имже азь крещаюся, креститися» (Марк. 10, 38)? Св. Григорій богослова: «Знаю и четвертое крещеніе—крещеніе мученичествомъ в вровно, которымъ крестился самъ Христосъ, которое гораздо достоуважительные прочихъ, поколику не оскверняется новыми нечистотами». Св. Амеросій медіоланскій: «Мученики не крещенные... омываются кровію своею.» Св. Златоўств: «Вчера Господь нашть крестился водою, а сегодил рабъ (Его) крещается кровие; вчера отверзлись врата небесная, сегодня сокрушились врата адовы. И не удивляйтесь, что мученичество назваль я крещеніемь, потому что и здесь (въ мученичестве) Духъ нисходить съ великимъ обилемъ (благодати), и совершается уничтожение граха и накое чудное и дивное очищение души; и какъ крещаемые омываются водою, такъ и подъемлющіе мученичество (омываются) собственною кровію, что самое совершилось и надъ симъ» (св. Лукіаномъ). Бл. Августинь: «Смерть за исповъдание вмени Христова до получения врещения вмъетъ такую же силу въ отношени къ отпущению гръховъ, какъ ж святое крещеніе. Ибо Кто сказаль: аще кто не родится водою н Духомь, не можеть внити сь царствіе небесное, Тоть въ другомъ месте столь же обще сказалъ: всякь, иже испольсть жя предь человъки, исповъмь его и агь предъ Отцемь моимь, иже

III. Натъ нужды, что св. Амвросій медіоланскій а) почиталь императора Валентиніана младшаго въ числь спасаемыхъ, не смотря на то, что онъ умеръ не сподобившись крещенія, хотя и могъ быть крещенъ, и б) усвояль ему спасеніе за его благочестивыя дъла и желаніе благодати крещенія. Ибо α) у нъкоторыхъ изъ древнихъ учителей Церкви было мнъніе (1), что увъровавшіе во Христа Спасителя, но по какимъ нибудь особеннымъ обстоятельствамъ не получившіе крещенія, котораго сильно желали, и отшедшіе изъ

на небесько (Мато. 10, 32), и въ другонъ месте: иже погубить душу свою Мене ради, обрящеть ю» (Мато. 10, 39). Фулыений руспенскій: «Съ того времени, какъ Спаситель нашъ сказалъ: аще кто не родится водою и Духомь, не можеть внити во царствіе Божіе (Іоан. 3. 5), никто уже не можеть получить ни царствін небеснаго, ни жизни въчной, исключая техъ, которые въ православной Церкви, не крестившись, проливають кровь за Христа». Св. Іодинь домаскинь: «Крещеніе кровію и мученичествомъ, какимъ и самъ Христосъ престился за насъ, есть самое славное и блаженное, потому что уже не оскверняется последующими сквернами». Тертул. О крещен. гл. 16: тв. ч. 2 с. 23. Спб. 1847. Орм. Увъщ. къ мучен. гл. 30: тв. т. 1 с. 293. Паражъ. 1733. Св. Васил. вел. О Свят. Духѣ гл. 15: тв. ч. 3 с. 285. Москва. 1846. Св. Кирил. герус. Оглас. слов. 3, с. 45. Москва. 1855. Св. Григор. богосл. Слов. 39: тв. ч. 3 с. 268. Москва. 1844. Св. Амерос. мед. Слов. на смерть Валентин. л. 79 наобор. Спб. 1778. Св. Златоўст. Похвальн. бесьд. Іуліан. мученику: христ. чт. 1843 г. ч. 3 стр. 308-309. Бл. Август. О град. Бож. кн. 13, гл. 7: тв. т. 7 с. 250. Антв, 1700 г. Фулыенц. русп. О въръ къ Петру: прибавл. къ 6 т. твор. бл. Август. с. 507. Антв. 1701. Св. Іоанн. домаск. Точн. излож. прав. Вър. кн. 4 гл. 9 с. 239. Москва. 1844.

<sup>(1)</sup> Другіе изъ нихъ были иного мивній. Св. Григор. богосл. Слов. 40; твіч. 3 с. 293—295. Москва 1844. Геннад. мессал. О церкови. догмат. гл. 41: прибавл. къ 8 т. твор. бл. Август. с. 75. Амтв. 1700. Фульгенц. русп. О въръ къ Петру гл. 3: прибавл. къ 6 т. твор. бл. Август. с. 507. Антв. 1701.

этой жизни некрепценными, спасутся (1). Къ числу таковыхъ принадлежитъ и св. Амеросій медіоланскій; ибо, моля Господа воздать Валентиніану даръ крещенія, котораго онъ желаль и требоваль, когда быль эдоровь и кръпокъ, и призывая къ кодатайству объ этомъ предъ Нимъ отца его и брата, коимъ онъ обоимъ подражалъ, одному въ въръ, а другому въ набожности и благочести, отрицая преимущества языческихъ храмовъ, св. отецъ заключаетъ: «но требуетъ ли ходатайства тотъ, который, по моему мнънію, заслужиль награжденіе» (2)? Мивніе, какъ извъстно, не есть догматъ: слъд. указаніе реформатовъ на св. Амвросія ничего не говорить въ пользу ихъ ученія о не необходимости крещенія. Не говорить оно ничего въ пользу его и потому, что св. Амвросій медіоланскій, почитавшій не крещеннаго Валентиніана въ числъ спасенныхъ, в) когда говорилъ о необходимости крещенія не по мнънію своему, а такъ, какъ въровала о томъ въ его время Церковь, то предъявлялъ, что оно необходимо, какъ средство ко спасенію. «Въ крестъ Господа Іисуса, —читаемъ у него въ одномъ мъстъ, -- въруетъ и оглашенный, которымъ и самъ знаменуется; но если онъ не будетъ крещенъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа, то не можеть получить отпущенія грв-

<sup>(1)</sup> Бл. Августин. О крещен. кн. 4 гл. 22: тв. т. 9 с. 93-44. Антв. 1700.
(2) Св. Амерос. медіол. Слов. на смерть Валентин. л. 80. Спб. 1778.

ховъ и сподобиться дара духовной благодати (1). Никто, —высказываетъ св. Амвросій медіоланскій въ другомъ мъстъ, —никто не входитъ въ царство небесное иначе, какъ только посредствомъ таинства крещенія» (2).

IV. Положеніе, будто ученіе о необходимости крещенія, какъ средства ко спасенію, въ первый разъ высказано св. Амвросіемъ медіоланскимъ, а потомъ бл. Августиномъ, отъ котораго и усвоено всею Церковію, показываетъ или невъдъніе реформатами древняго ученія св. Церкви о настоящемъ предметъ, или же нежеланіе принять его. Послъднее въроятнъе, нежели первое; ибо реформатамъ должно быть извъстно, что св. отцы и писатели церковные, жившіе до св. Амвросія медіоланскаго и бл. Августина, имъли случай высказать, что крещеніе установлено какъ средство, необходимое къ возрожденію людей о Христь Інсусь, къ очищению ихъ отъ граховъ, къ содвданію ихъ чадами Божіими, къ избавленію ихъ отъ въчныхъ наказаній и къ наследію ими въчноблаженной жизни (в). Должно быть извъстно ре-

<sup>(1)</sup> Св. Амерос. мед. О тайнахъ гл. 4: тв. т. 2 ч. 1 с. 394. Парижъ. 1845.

<sup>(2)</sup> Св. Амерос. мед. Объ Авраам. кн. 2 гл. 11: тв. т. 1 ч. 1 с. 497. Парижъ. 1845.

<sup>(3)</sup> Св. апостоль Варнава: «Примічайте, какъ Богъ въ этихъ словахъ Давида (Псал. 1, 3—6) изобразилъ воду и вмісті крестъ. Вотъ смыслъ ихъ: «блаженны ті, которые, надіясь на крестъ, низошли въ воду, ибо получатъ награду во время свое; тогда, говоритъ Богъ, Я воздамъ имър.. Потомъ что иной пророкъ говоритъ? «Ръка протекла съ правой стороны и изъ нея поднимались красивыя дерева; ито станетъ всть отъ нихъ, будетъ жить во въкъ» (1ез. 47,

форматамъ и то, что св. отцы и писатели церковные засвидътельствовали, въ частности, что крещеніе есть средство къ избавленію людей отъ въчной погибели (1), что одною върою, безъ крещенія, нельзя спастись, какъ спасся Авраамъ таинствомъ не воды, а въры (2), и что крещенные внъ Церкви православной погибнутъ на судъ Божіемъ, во избъжаніе чего нужно имъ креститься снова (3). Извъстно должно быть ре-

<sup>1—12).</sup> Это значитъ, что мы сходимъ въ воду полные греховъ и нечистоты, а выходимъ изъ нея съ пріобретеніемъ, со страхомъ въ сердць, и съ надеждою на Інсуса въдухъ». Св. Іустинъ мученикъ: «Кто убъдится и повъритъ, что это ученіе и слова наши истинны, и объщается, что можетъ жить сообразно съ нимъ, тъхъ учатъ, чтобы они еъмолитвою и постомъ просили у Бога отпущения прежнихъ гръховъ, и мы молимся и постимся съ ними. Потомъ мы приводимъ ихъ туда, гдв есть вода, и они возраждаются такимъже образомъ, какъ сами мы возродились, то есть омываются тогда водою во имя Бога Отца и Владыки всего, и Спасителя нашего Іисуса Христа, и Духа Святаго. Ибо Христосъ сказалъ: «если не родитесь снова, то не войдете въ царство небесное» (Іоан. 3, 5) Св. Ириней: «Какъ сухая земля не плодотворитъ, если не прикетъ влаги: такъ и мы, по началу подобные сухому дереву, никогда не плодопринесемъ жизни безъ вившняго дождя. Ибо твла наши воспріяли единство посредствомъ одной куптам, которая въ неистатніе, а души-посредствомъ Духа. Почему и необходимо то и другое, какъ пользующія къ жизни Божіей». Оригенъ: «Крещеніе въ Церкви преподается во оставленіе гръховъ... Такъ какъ посредствомъ таинства крещенія омываются скверны рожденія, то крещаются и младенцы; ибо аще кто не родится водою и Дукомь, не можеть внити во царствіе Божіе» (Іоан 3, 5). Св. Варнав. Послан. гл. 11 с. 59. 60. Москва. 1860. Св. Іустин. муч. Аполог. 1 гл. 79 с. 101. Москва. 1862. Св. Ирин. Прот. ерес. кн. 3, гл. 17: тв. с. 208. Парижъ. 1710. Ориг. Бесъд. на книг. левит. 8 гл. 3: тв. т. 2 с. 230. Парижъ. 1733. Бесъд. на еванг. Лук. 14: тв. т. 3 с. 948. Парижъ. 1740.

<sup>(1)</sup> Св. Кипр. Письм. 46: твор. т. 1 с. 180. Кіевъ. 1860. Орис. Бесьд. на еванг. Лук. 14: тв: т. 2 с. 948. Парижъ. 1740.

<sup>(°)</sup> Тертул. О крещен. гл. 10—13: тв. ч. 2 с. 16—21. Сиб. 1847.

<sup>(\*)</sup> Св. Кипріан. Письм. 60: тв. т. 1 с. 297—298. Кіевъ 1860. Немез. тубун. на собор. карваг. 256 года: тв. св. Кипр. с. 598—

форматамъ и то, наконецъ, что Церковь Христова до временъ св. Амвросія медіоланскаго и бл. Августина α) всегда крестила не только лыхъ, но и младенцевъ (1), в) дозволяла крестить другихъ и мірскимъ лицамъ въ томъ случав, когда нельзя было по какойнибудь, не терпящей отлагательства, причинъ крестить ихъ чрезъ лица освященныя (2), и  $\gamma$ ) когда узнала, что нъкоторые изъ гностиковъ, каиниты, квинтилліане, мессаліане, манихеи и пелагіане распространяютъ мысль, будто крещеніе не необходимо ко спасенію, то строго обличила ихъ въ томъ, какъ людей неправомыслящихъ (в). Могло ли все это быть, еслибы Церковь до временъ св. Амвросія медіоланскаго и бл. Августина почитала крещеніе необходимымъ потому только, что оно установлено Господомъ, а не и потому, что безъ него никто не можетъ спастись, какъ сказаль о томъ самъ Господь: аще кто не родится водою и  $A\gamma x$ ом $\epsilon$ , не можеть внити во царствіе Божіе (loan, 3, 5)?

<sup>599.</sup> Венеція. 1728. Мысль о перекрещиваніи неправославныхъ, кре- пенныхъ правильно, несправедлива; но она разительно показываетъ, что древніе, державшіеся ея до св. Амвросія медіоланскаго и бл. Августина, совершенно далеки были отъ реформатской мысли о томъ, будто крещеніе не необходимо, какъ средство ко спасенію.

<sup>(1)</sup> Св. Ирин. Прот. ерес. кн. 2 гл. 22: тв. с. 147. Парижъ. 1710. Св. Кипр. Письм. 46: тв. т. 1 с. 187—190. Кіевъ. 1860. Ориген. Бесьд. на кинг. левит. 8 гл. 3: твор. т. 2 с. 230. Парижъ. 1733. Бесъд. на еванг. Лук. 14: тв. т. 3 с. 948. Парижъ. 1740. Св. Григор. бог. Слов. 40: тв. ч. 3 с. 287—288. Москва. 1844.

<sup>(2)</sup> Тертул. О крещен. гл. 17: тв. ч. 2 с. 23. Спб. 1847. Пр. Іерон. Прот. люцичеріанъ: тв. т. 4 ч. 2 с. 295. Паражъ. 1706.

<sup>(3)</sup> Гностиковъ обличалъ св. Ириней, каинитовъ и квинтилланъ— Тертулліанъ, мессаліанъ—бл. Өеодоритъ, нанихесвъ и пелагіанъ бл. Августинъ.

V. Напротивъ, по памятникамъ свящ. древности христіанской видно, что реформатское ученіе о не необходимости крещенія для спасенія есть ученіе еретическое. По свидътельству св. Иринел, еще между гностиками были такіе, которые почитали таинство возрожденія о Христь отъ воды и Духа излишнимъ ('), а по свидътельству Тертулліана нъкая женщина изъ секты каинитовъ, по имени Квинтилла, вооружалась особенно противъ крещенія, утверждая, что для спасенія достаточно одной въры (2). Бл. Августинъ также говоритъ, что манихеи, почитавшіе воду наравнъ съ прочими вещами произведениемъ злаго начала, предъявляли, что крещение ею безполезно въ дълъ спасенія, и потому не почитали нужнымъ совершать надъ обращающимися къ нимъ крещеніе (<sup>8</sup>). Такъ называемые аскодруты, несправедливо думая, что невидимыхъ нельзя сообщать чрезъ посредство видимаго, крестили никого (4), и тъмъ давали знать, можно спастись и безъ крещенія. Того же настроенія были, очевидно, и селевкіане или ерміане, отвергавшіе крещеніе водою (5), и мессаліане, утверждавшіе, что гръхъ уничтожается одною молитвою (6), и архонтики, которые хотя имъли

<sup>(1)</sup> Св. Ирин. Прот. ерес. кн. 1 гл. 21: тв. с. 96. Парижъ 1710.

<sup>(2)</sup> Терт. О крещ. гл. 1: тв. ч. 2 с. 3. 4. Спб. 1847.

<sup>(3)</sup> Бл. Август. О ерес. 46: тв. т. 8 с. 11. 13. Антв. 1700.

<sup>(4)</sup> Б. *Geodopum*. Обзор. басн. ерет. кн. 1: тв. т. 2 с. 421. Кельнъ. 1567.

<sup>(5)</sup> Ba. Aerycm. O epec. 59: TB. T. 8 c. 15. AHTB. 1700.

<sup>(°)</sup> Бл. Өеодорит. Обзор. басн. ерет. кн. 4: тв. т. 2 с. 439. Кельнъ. 1567.

въ своей сектъ крещенныхъ, но самое крещеніе осуждали (1). Бъ V въкъ пелагіане придумали, что крещеніе необходимо не какъ средство къ очищенію людей отъ гръха первороднаго, но какъ способъ къ наслъдію царствія небеснаго (2), и почитали излишнимъ крестить дътей (3); а Винцентій Викторъ утверждаль, будто младенцы, умершіе прежде нежели окрещены будуть, могуть получить прощеніе первороднаго гръха, будто надобно совершать жертву христіанскую и за тъхъ, кои умрутъ некрещенными, и будто нъкоторые изъ умершихъ безъ крещенія хотя по смерти и не поступаютъ въ царство небесное, однако поступають въ рай, но послъ, въ воскресеніе мертвыхъ, наслъдуютъ блаженство царствія небеснаго (4). При такомъ разглагольствіи ни у пелагіанъ, ни у Винцентія Виктора не могло быть, очевидно, мъста для ученія о необходимости крещенія, какъ средства ко спасенію. Еще менве умъстно было такое ученіе въ мысляхъ Іоанна Виклефа, жившаго не задолго до преобразованія латинства въ XVI въкъ и прямо говорившаго, что для наслъдія царствія небеснаго крещеніе не необходимо (<sup>8</sup>).

<sup>(1)</sup> Св. Епиф. О ерес. 20: гл. 2: тв. ч. 2. стр. 111. Москва. 1864.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Бл. Август. О засл. и прощ. гръх. кн. 1 гл. 20: тв. т. 10 с. 10. Антв. 1700.

<sup>(\*)</sup> Бл. Август. тамже кн. 3 гл. 13:-с. 56.

<sup>(4)</sup> Бл. Август. О душъ и ен происк. кн. 3 гл. 15:—с. 254—255.

<sup>(5)</sup> Оом. валденс. О таинств. т. 2 гл. 96. Собор. константск. Засъд. XV.

# ПИСЬМА

## КЪ ГОТОВЯЩЕМУСЯ ПРИНЯТЬ МОНАШЕСТВО.

#### письмо первое.

Ты спращиваещь меня, возлюб. брать о Господь, что такое объты монашескіе, каковы цъль, происхожденіе и значеніе ихъ. Въ настоящихъ письмахъ я желаю поговорить съ тобою объ этомъ предметь и, при помощи Божіей, облегчить тебъ уразумъніе того спасительнаго ига Христова, къ принятію котораго ты готовишься.

Но, прежде всего, молю Господа, чтобы Онъ, призвавшій тебя къ этому великому подвигу, къ этому, по истинъ, добровольному мученичечству, соблюль неизмъннымъ твое благое намъреніе и дароваль тебъ силы и твердость духа неослабно подвизаться въ немъ до послъднихъ минутъ твоей жизни на землъ. Атебя, жюб. собратъ, прошу обратить всъ мысли на этотъ священный предметъ, и не относиться къ нему легкомысленно, чтобы произнести тебъ объты монашескіе со всею обдуманностію и съ

полнымъ сознаніемъ нхъ священной важности. Ибо, тебъ не безъизвъстно, что эти объты даются не на одинъ день или годъ, а на всю жизнь, и что произнесшіе ихъ, какъ всецьло посвятивние себя Богу, подобно земледъльцамъ, которые взявшись за рало не возвращаются вспять, не должны уже возвращаться къ жизни мірской, многопопечительной, плотоугодной, но неослабно должны стремиться впредь къ жизни святой и богоугодной, къ почести горияго званія о Христь Інсусь. Въ противномъ случав, и къ нимъ отнесется то грозное обличение апостола Петра, которое онъ нарекъ о всвхъ твхъ, кон, избъгши сквернъ міра чрезъ познаніе Господа и Спасителя нашего, опять запутываются въ нихъ и побъждаются ими. Для таковыхъ, по слову его, послъднее бываетъ хуже перваго, такъ что лучше бы имъ не познать пути правды, нежели познавъ возвратиться назадъ отъ предажной имъ сватой заповъди (2 Петр. 2, 20.21). Притомъ, ты будешь произносить объты эти не частнымъ образомъ, безъ свидътелей, но торжественно въ церкви, предъ св. алтаремъ, а слъд. не только предъ сонмомъ братій, но и въ особенномъ присутствін самого Господа, невидимо пребывающаго такъ въ святыхъ церквахъ. Помни же, какой тяжкой отвътственности подвергаетъ себя тотъ, кто дерзнеть явиться предъ лице сего небеснаго свидътеля безъ должнаго благогованія и страха, безъ яснаго пониманія того, что онъ будеть произносить въ Его присутствіи. Отъ устъ нашихъ, по слову Писанія, мы осудимся, или оправдаемся.

Теперь приступимъ къ дълу.

По примъру ветхозавътныхъ ревнителей благочестія: Иліи и Іоанна крестителя, особенно же по примъру самого Інсуса Христа, благоволившаго указать своимъ послъдователямъ новый совершенный шій образець духовной жизни, съ самыхъ первыхъ въковъ христіанства начали являться ревнители высшихъ подвиговъ благочестія, извъстные вначалъ подъ именемъ аскетовъ ('), также дъвственниковъ (2), а въ последующее время подъ именемъ монаховъ или иноковъ. Желая уневъстить свои души возлюбленному Жениху-Христу и пламенвя къ Нему чиствищею любовію, они отръщались отъ суетныхъ попеченій міра и всецвло посвящали себя на служение Богу чрезъ соблюденіе следующих главнейших обетова: послушанія, дъвства и нестяжанія. И св. Церковь, чтобы запечатльть таковые богоугодные и священные объты чадъ своихъ, стремящихся, по Апостолу, къ почести вышняго званія о Христв Іисусв (Фил. 3, 14), учредила совершать надъ ними особенное трогательно-поучительное священнодвиствіе, называемое въ нашимъ церковныхъ требникахъ чиномъ постриженія монашескаго.

<sup>(1)</sup> Постанова. апостол. кн. VIII. гл. 13. стр. 280.

<sup>(2)</sup> Пр. *Iероним*. lib. 1. contra Jovian. Св. *Enuфан*. haer. 30, cap. 15.

Учреждая чинъ постриженія монашескаго, св. Церковь имъла въ виду двоякую цъль: вопервыхъ ту, чтобы чрезъ торжественное произнесеніе обътовъ монашества предъ лицемъ всей Церкви, какъ-бы чрезъ торжественно данную клятву, обязать принявшихъ это высокое званіе къ точному и неослабному исполнению возлагаемых в онымъ обязанностей и такимъ образомъ отклонить всякій поводъ къ небреженію о данныхъ обътахъ, тъмъ паче къ совершенному оставленію ихъ, а вовторыхъ-ту, чтобы ищущимъ монашескаго житія въ живыхъ и яркихъ чертахъ указать весь духъ и значеніе этого высокаго и священнаго званія. Св. Церковь, прежде нежели запечатлъетъ священный обътъ инока печатію постриженія, хочеть предварительно показать ему, на какіе подвиги самоотверженія онъ долженъ посвятить свою жизнь и съ какою, поэтому, обдуманностію и разсудительностію долженъ ръшаться на нихъ, а дълаетъ она это для того, чтобы, въ случав нарушенія принятыхъ обвтовъ, сдвлать инока вполнъ безотвътнымъ какъ предъ самимъ собою, такъ и предъ всею Церковію. На эту цаль указывають и молитвы, читаемыя священнодъйствующимъ совершеніи чина иноческаго постриженія, и вопросы, предлагаемые пріемлющему иночество прежде постриженія его.

Молитвы, читаемыя при постриженіи, ясно говорять иноку, что съ того времени, какъ онъ

совлечется мірскихъ одеждъ и облечется въ образъ ангельскій, долженъ, подобно св. ап. Павлу. восполнять въ твлв своемъ лишение страданій Христовыхъ, носить язвы Господа, и твердо помнить, что ему предлежить тасный и скорбный путь, которымъ проходили всъ великіе подвижвики въры и ревнители благочестія, кои, какъ описываетъ ихъ св. ап. Павелъ, испытали поруганія и побои, а также узы и темницу, были побиваемы камнями, перепиливаемы, подвергаемы пыткъ, умирали отъ меча, скитались въ милотяхъ и козьихъ кожахъ, терпя недостатки, скорби, озлобленія, скитались по пустынямъ и горамъ, по пещерамъ и ущеліямъ земли (Евр 11, 36. 38). Вопросы же показывають иноку, что онъ избираеть путь подвижнической жизни по своему собственному произволенію и, вступивъ на оный, тогда только возможетъ уневъстить душу свою Жениху-Христу, когда пріобратеть непорочность нрава, чистоту ума и сердца, совершенную покорность водъ Божіей, когда навыкнетъ искать всегда и во всемъ не того, что человъческое, но того, что Божіе (Мато. 16, 23), короче: когда воспламенить въ сердцъ своемъ такую высокую любовь къ Господу Іисусу, какая обитала въ сердцъ св. ац. Павла, который такъ говоритъ о себъ: «я увъренъ, что ни смерть, ни жизнь, ни ангелы, ни начала, ни силы, ни настоящее, ни будущее, ни высота, ни глубина, ни другая какая тварь не можетъ отлучить насъ отъ любви Божіей во

Христъ Іисусъ, Господъ нашемъ» (Рим. 8, 38-39). Изъ такой цъли учрежденія чина постриженія монашескаго въ нашей Церкви открывается высокая важность обътовъ монашескихъ не только въ отношени къ инокамъ для преспъяния ихъ въ подвигахъ самоотверженія, на которые они посвящають свою жизнь, но и въ отношеніи ко всьмъ христіанамъ: ибо чинъ этотъ служитъ живымъ и точнымъ выраженіемъ высшихъ степеней христіанскаго совершенства нравственнаго и такимъ образомъ облегчаетъ уразумъніе и приложеніе къ дълу такъ называемыхъ совътовъ Евангельскихъ. Но прежде нежели приступимъ къ подробному изложенію обътовъ монашескихъ и раскрытію ихъ внутренняго значенія, покажемъ кратко, на основани исторіи, древность ихъ существованія въ Церкви христіанской.

Произнесеніе обътовъ монашескихъ въ церкви христіанской началось съ первыхъ въковъ христіанства. Древнъйшій, первый по времени своего появленія, образецъ постриженія монашескаго описанъ въ сочиненіи »о небесной іерархій», приписываемомъ мужу апостольскому св. Діонисію ареопагиту. Вотъ какъ изображается тамъ постриженіе монашеское, совершавшееся въ то время. Священнодъйствующій становится въ церкви предъ алтаремъ и съ благоговъніемъ читаетъ молитву на посвященіе въ монашество; а тотъ, кто готовится принять чинъ монашескій и посвящается въ оный, стоитъ предъ священнодъй-

Digitized by Google

ствующимъ, не наклоняя кольнъ. Не бываетъ также, на главъ его, преданнаго Богомъ писанія: онъ стоить только подль священнольйствующаго, который читаетъ надъ нимъ тайную молитву. По прочтеніи молитвы этой, священнодъйствующій приступаетъ къ новопосвященному и спрашиваетъ его, «отрекается ли онъ отъ всякаго рода жизни, соединеннаго съ заботами н безпокойствами мірскими, а также отъ возмутительныхъ помысловъ и мечтаній». За симъ излагаетъ ему совершеннъйшій образъ жизни, заклиная его возвышаться надъ обыкновенными мірскими людьми. Когда ищущій монашескаго образа даеть ему въ томъ объть, тогда, съ призываніемъ святой и блаженной Тронцы, священнодвиствующій постригаеть его крестообразно. Потомъ, снявъ съ него всю одежду, облекаетъ его въ новую, и, наконецъ, поздравивъ его вмъсть съ прочими священными мужами, сколько тутъ ихъ есть, сообщаетъ ему божественныя тайны» (1). Такъ совершался свящ. чинъ постриженія монашескаго до того времени, пока последователи имени Христова не подверглись повсемъстному гоненію въ тогдашнемъ міръ. Съ этого времени и до IV въка мы не находимъ ясныхъ указаній, какъ ч совершался чинъ постриженія монашескаго въ церкви христіанской; не сомнънно однако, что жизнь подвижническая или монаплеская не прекра-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Св. Діон. ареоп. О неб. iep. ч. II. стр. 111. въ славян.-

щалась и во времена гоненій. Это видно, какъ изъ жизнеописаній многихъ мучениковъ и мученицъ, проводившихъ жизнь дъвственную, такъ и изъ свидътельствъ объ этой жизни нъкоторыхъ пастырей Церкви первыхъ въковъ христіанства. Такъ, ученикъ апостольскій Климентъ. по свидътельству преп. Іеронима и св. Епифанія, писалъ окружныя посланія къ дъвственникамъ (1). Другой ученикъ апостольскій, св. Игнатій. епископъ антіохійскій, писаль къ одному пастырю: «не возлагай ига дъвства ни на кого; ибо не безопасно это стяжание и нелегко сохранить его, когда бываеть сіе по принужденію» (3). Изъ этихъ словъ видно, что посвящение на жизнь дъвственную совершалось пастырями не безъ нъкоторыхъ обрядовъ. Въ постановленіяхъ апостольскихъ говорится, что жизнь дъвственная проходима была по объту (5). Но совершался ли этотъ обътъ такъ торжественно, какъ онъ описанъ въ творени св. Ліонисія ареопагита, неизв'ястно. О подвижникахъ или дъвственникахъ упоминаютъ также: св. Іустинъ мученикъ (4), Тертулліанъ (5), и другіе. Нзъ словъ Тертулліана къ его супруга не сомнанно можно заключать, что девственницы составляли цълыя общества, посвящавшія свою жизнь

<sup>(1)</sup> IIp. Iepon. Contra Jovian. lib. 1. CB. Eusean. Haer. 30. cap. 15.

<sup>(\*)</sup> CB. Ioan. damack. Parallela.

<sup>(8)</sup> Постан. апост. кн. 4. гл. 14. стр. 130.

<sup>(4)</sup> Св. Іустин. муч. Аполог. стр. 51. Москва. 1862.

<sup>(5)</sup> Тертул. Цосл. къ жень, въ русск. пер., стр. 206.

единственно на служение Богу. Въ послъдней половинъ III в. св. Меоодій, епископъ тирсвій, почтиль дъвство своимъ сочиненіемъ «пиръ десяти дъвъ» (1). На этомъ пиру дъвственницы, собравшись у Ареты, разсуждаютъ одна за другою о превосходствъ дъвства предъ брачною жизнію и, между прочимъ, одна изъ нихъ такъ говоритъ: «вотъ наше таинственное торжество, прекрасныя дъвственницы! вотъ совершеніе тайноводствуемых въ двествъ! вотъ награда за янстый подвигъ цвломудрія! Обручаюсь Слову и пріємлю въ даръ въчный вънецъ нетленія и богатства отъ Отца; возложивъ вънецъ на главу, укращаюсь свътлыми и неувядающими цвътами мудрости. Обхожу со Христомъ, воздающимъ награду на небъ, окрестъ безначальнаго и безсмертнаго Царя. Становлюсь свъщеносицею неприступныхъ свътовъ и воспъваю новую пъснь съ ликомъ ангеловъ, возвъщая новую благодать Церкви» (2). Хотя въ этихъ словахъ дъвственвицъ описываются награды, уготованныя за славный подвигь дъвства; но на основании ихъ можно заключить, что въ это время посвящение на подвиги дъвственной жизни совершалось съ нъкоторыми обрядами, каковы: возложение вънца на главу, обхожденіе вокругъ святилища, врученіе свъчи и пъснопънія. По всей въроятности, этотъ

<sup>(1)</sup> Kombegus. Graec. patr. bibliot. nov. auctar. par 1. p. 64 et 59.

<sup>(2)</sup> Oratio VI.

свящ. обрядъ совершался примънительно къ обрядамъ, употреблявшимся при совершении таинства брака. Въ IV въкъ святые пустынножители Павелъ опвейскій, Антоній египетскій и особенно Пахомій великій положили начало правильному и благоустроенному житію дъвственному въ монашествъ. Св. Пахомій, принявъ иночество у одного благочестиваго и строгаго отшельника Паламона, по примъру наставника своего умерщвлялъ плотъ свою трудами и строжайшимъ воздержаніемъ, а духъ питалъ молитвами и благочестивыми размышленіями, за что удостоился особеннаго откровенія, призывавшаго его на высшее служеніе Богу. На нильскомъ островъ Тавеннъ ему повелъно было устроить монастырь. И когда въ этотъ новоустроенный монастырь начали приходить многіе искатели жизни отшельнической подвижнической, св. Пахомій въ пламенной молитвъ просиль Бога открыть ему, какъ должны быть принимаемы въ обитель новоприходившіе обратія и какими правилами они должны руководствоваться въ исполненіи своихъ обязанностей. По его молитвъ, явился ему ангелъ, облеченный въ одежду инока, показывая темъ образъ, въ который долженъ быль св. Пахомій облекать новопоступающихъ въ монастырь, при чемъ далъ ему и нъсколько наставленій касательно иноческаго общежитія ('). Съ этого времени принятіе въ монастырь и посвя-

<sup>(1)</sup> Житіе преп. Пах. мая 15 дня: Чет. мвн. стр. 35. часть 11.

щеніе въ званіе инока совершалось по извъстнымъ, однообразно опредъленнымъ, правиламъ. Подробное описаніе такого принятія и посвященія въ иночество можно находить въ твореніяхъ преп. Кассіана, который нъсколько времени самъ жилъ въ обителяхъ, основанныхъ св. Пахоміемъ великимъ. Вотъ какъ, по словамъ сего св. отца, оно совершалось въ обителяхъ опвандскихъ. Тъхъ, которые желали поступить въ общество монаховъ, начальники монастырей и братія принимали неиначе, какъ по выбору и послъ продолжительныхъ испытаній (1). Когда кто либо стучался въ дверь монастырскую, прося о приняти въ число братіи, его впускали и принимали не тотчасъ, но до соизволенія на то начальника монастыря онъ ваходился внъ ограды монастырской. Это дълалось для того, чтобы испытать непоколебимость его намъренія въ поступленіи на столь трудные подвиги (2). Кассіанъ говоритъ, что такое испытаніе продолжалось не менве десяти дней, въ продолжени которыхъ новопоступающій въ обитель долженъ былъ повергаться подъ ноги проходящихъ братій, показывая темъ свое смиреніе и готовность на всв роды теритинія и послушанія. Послв этого перваго испытанія будущій инокъ долженъ былъ объявить предъ соборомъ всей братіи всъ побудительныя причины къ осу-

<sup>(1)</sup> Cs. *Maxom*. art. 26.

<sup>(2)</sup> Taume.

ществленію своего намвренія, сначала внышнія, а потомъ внутреннія. Именно: онъ долженъ быль отвъчать на слъдующие вопросы: «свободнаго ли состоянія онъ человъкъ? Не отъ бъды ли какой или насилія идетъ въ монастырь? Не связанъ ли должностями, требующими дъятельности его въ жизни свътской или семейной»? Потомъ: «имветъ ли твердое и ръшительное намъреніе оставить свое прежнее положеніе въ міръ, своихъ друзей, свои стяжанія и все, что имълъ въ міръ»? Получивъ отъ него на всъ эти вопросы удовлетворительные отвъты, иночествующе братія заставляли новопоступающаго брата изучать молитву Господню, несколько псалмовъ, также одно или два посланія св. ап. Павла., или вообще какое либо отдъленіе изъ свящ. Писанія (4). Наконецъ, научивъ его правиламъ и обычаямъ монастырскимъ, облекали его въ монашество, что, по свидътельству Кассіана, совершалось торжественно, въ присутствіи всей братіи (2). Тогда съ новопришедшаго брата, по повельню начальника монастыря, снимали прежнія одежды его и отдавали ихъ въ общее казнохранилище, а его облекали въ одежды монашескія, которыя онъ принималъ, съ благословеніемъ, изъ рукъ настоятеля (3). Одежды эти, какъ видно изъ опи-

<sup>(\*)</sup> Tamme art. 86.

<sup>(2)</sup> IIp. Kaccian. Inst. monach. 1. cap. 5.

<sup>(\*)</sup> Tamme.

санія Кассіана, были такія же, какія и до селъ употребяются иноками. Сей обрядъ принятія и посвящения въ иночество во многомъ сходенъ съ обрядомъ, существующимъ у насъ и въ настоя: щее время; но очевидно въ первомъ недоставало яснаго и открытаго произнесенія самыхъ обътовъ иночества: всегдащняго: дъвства, послушанія и нестяжательности, хотя они подразумъвались и конечно имълись въ виду при избраніи цноческаго званія. Св. Василій великій, для прекращенія и для предотвращенія злоупотребленій, началъ требовать и убъждать, чтобы поступающіе въ монашество высказывали объты иноческіе ясно и торжественно. Въ одномъ изъ своихъ правилъ онъ такъ говоритъ: «На каждаго, принятаго въ братство и почему-либо нарушающаго произнесенный обътъ, надобно смотръть какъ на согръшающаго Богу, предъ которымъ и которому онъ произнесъ исповъданіе согласія своего. Посвятившій себя Богу и потомъ бъжавшій къдругому роду жизни сталъ святотатцемъ, потому что самъ себя похитилъ и присвоилъ себъ Божіе приношеніе. Такимъ справедливо не отворятъ уже дверей братства, если бы даже только мимоходомъ пришли они и просили крова. Ибо ясно правило апостольское, которое повельваеть намь удаляться всякаго безчиннаго человъка и не примъшатися ему да посрамится» (2 Сол. 3, 14). (1). Изъ другихъ правилъ св. Василія великаго о монаше-

<sup>(1)</sup> Св. Висил. вел. Прав. вопр. 14.

ствъ, а равно изъ правилъ нъкоторыхъ помъстныхъ соборовъ, касавшихся сего же пред-въ IV и V въкахъ, видно, что принятие и посвящение на жизнь монашескую совершалось обыкновенно въ церкви и съ торжественностію (1) епископомъ (2) или пресвитеромъ, котораго епископъ нарочно назначалъ для совершенія этого посвященія; ибо по древнимъ правиламъ, между прочимъ, и это посвящение причисля лось къ обязанностямъ епископа, безъ приказанія или позволенія котораго пресвитеръ не могъ поэтому совершать онаго. Такъ въ 36 правилъ III кароагенскаго собора сказано: «пресвитеръ безъ въдома епископа дъвъ да не посвящаетъ» Изъ этого правила видно, что посвящение дъвъ на подвиги жизни монашеской почиталось очень важнымъ дъломъ, и что священникъ, по словамъ св. Амвросія (3), долженъ быль наблюдать въ этомъ случав осторожность, дабы не постричь дъву безъ разбору, къ поношенію Церкви. По словамъ одного ученаго (4), если какая дъвица открывала свое намъреніе и желаніе на посвященіе въ иночество; то произносила обыкновенно обътъ свой публично въ церкви и тогда епископъ или пресвитеръ предъ олтаремъ возлагалъ на ее обычную одежду св. дъвъ,

<sup>(1)</sup> Тамже вопр. 19.

<sup>(2)</sup> Кара. соб. прав. 6.

<sup>(5)</sup> CB. Amep. De virg. lib. III.

<sup>(4)</sup> Buneam. Origin. eccles. vol. III. 1. VII. cap. 4. pag. 102.

которою она отличалась отъ прочить двеъ. Еще ясные описываеть это св. Амвросій, говоря о сестръ своей Маркеллинъ, посвященной въ Римъ Ливеріемъ. Онъ говоритъ, что въ день рождества Христова она изрекла свой обътъ о дъвствъ измъненіемъ самой одежды, и что Ливерій говориль приличное сему случаю слово объ обязанностяхъ дъвства (1). По свидътельству исторіи, при поступленіи въ мо-. нашество, сверхъ правиль извъстныхъ прежде (именно касательно всегдашняго дъвства), въ IV въкъ пред- ' писывалось еще: 1) избраніе начальника изъ тыхъ, кто уже прежде отръшался отъ своей воли, 2) пріемъ въ сожительство чрезъ испытаніе въ готовности терпъть поношенія для Інсуса Христа, 3) пребываніе до конца жизни въ хваленін Богу. 4) соблюдение безмолвія и 5) непрерывнаго поста (1). Ясно, что въ этомъ въкъ чинъ посвященія монашескаго достигь полнаго состава; неизвъстно только, кто составиль для него молитвы и привиль его въ настоящій видъ. Быль ли это трудъ св. Василія великаго или св. Саввы освященнаго или даже Студитовъ, опредълить трудно. Не сомнанно только, что въ IV вака ясно упоминаются всъ тъ свящ. обряды при посвящени въ иночество, какіе и теперь совершаются. Таковы: торжественный объть въ церкви, предъ алтаремъ, пострижение власовъ, облеченіе въ иноческія одежды; даже говорится о

<sup>(1)</sup> CB. Amepoc. De virg. L. III.

<sup>(2)</sup> Иннок. Истор. церк. стр. 420.

частивищихъ обязанностяхь со стороны инока, какъ то: о терпъніи поношеній, о всегдащнемъ пребываніи его въ обители о непрестанномъ постничествъ и проч. что, очевидно, указываетъ на вопросы, какіе и теперь, въ частности, предлагаются принимающему иночество.

Въ монашествъ различаются три степени; рясофоръ, малая схима и великая схима. Такое раздъленіе сдълано безъ сомнънія, приспособительно къ тремъ степенямъ духовнаго совершенства, которыя долженъ пройти инокъ доколъ придетъ въ мужа совершеннаго, въ мъру полнаго возраста Христова (Ефес. 4, 13). Сіи степени духовнаго совершенства носять различныя наименованія. Въ свящ. писаніи они называются дужовными возрастами, которыхъ считается три: младенческій, юношескій и мужескій (1 Іоан. 2, 13). На языкъ св. отцевъ и богослововъ эти степени духовнаго совершенства называются путями очищенія (via purgativa), просвъщенія (via illuminativa) и единенія съ Господомъ (via unitiva). Такъ св. Діонисій ареопагить въ сочиненіи о церковной Іерархіи говорить: «Богоначаліе сначала очищаеть умы, въкоторыхъ благоволитъ вселяться, потомъ просвъщаетъ и уже просвъщенныхъ возводитъ къ богообразному священносовершенію» (1). Называются также эти степени духовнаго совершенства степенію начинающихъ дъло своего спасенія



<sup>(1)</sup> Св. *Діон. ареоп.* О церк. іерарх. гл. б. стр. 165 (сн. 187). Спб. 1855.

(incipientes), преуспъвающихъ (proficientes) и совершенныхъ (perfecti). Такъ св. Іоаннъ лъствичникъ въ самомъ плачъ различаетъ три степени духовнаго совершенства. Онъ раздъляетъ подвизающихся въ блаженномъ плачв на преуспъвающихъ, отличительное свойство которыхъ есть воздержаніе и молчаніе усть, на преуспъвшихъ, которые должны быть чужды гиввливости и памятозлобія, и, наконецъ,-на совершенныхъ или тъхъ, вполнъ смиренномудрыхъ, которые жаждутъ поруганій, произвольной алчбы, не произвольныхъ скорбей, которые не осуждають согрышающихь, сострадаютъ даже не въ мъру силъ (1). На первой изъ этихъ степеней духовнаго совершенства стоять иноки рясофорные (ραδοφορεντες), на второй-малосхимники (μιχοοбχηαιοι), на послъдней великосхимники (μεγαλοδχηαιοι). Покажемъ содержаніе и значеніе каждой изъ этихъ трехъ степеней иноческаго чина, и сначала пока первой.

Желающаго посвятить себя на подвиги жизни монашеской, по довольномъ испытании отъ него, аще со всякимъ усердіемъ приходитъ къ иноческому житію и аще многодневнымъ усмотръніемъ сіе предложеніе неизмънно имать (2), прежде всего положено въ требникъ облекать его въ рясофоръ. Все содержаніе сего всященнаго чинопослъдованія составляютъ три небольшія молитвы,

<sup>(1)</sup> Св. *Іоан. л.* Лъств. гл. 7. въ р. пер.

<sup>(2)</sup> Чинъ, быв. на постр. въ камилавку...

возсылаемыя къ Богу отъ лица св. церкви. Въ первой изъ нихъ св. церковь, какъ попечительная матерь, всегда радующаяся о спасении чадъ своихъ, устами служителя своего возсылаетъ благодареніе Господу, что Онъ избавиль новоприходящаго къ иночеству раба своего отъ суетной мірской жизни и призваль на чеотные объты монашества. Почему и проситъ Его, далъе, чтобы Онъ, всеблагій и источникъ всякаго добра, даровалъ будущему подвижнику необходимыя благодатныя силы для достойнаго прохожденія ангельскаго житія; частнъе, -- молить Господа, чтобы Онъ сохранилъ начинающаго подвиги житія монашескаго отъ сътей діавольскихъ, соблюль въ чистотъ, даже до смерти, какъ душу его, такъ и твло; содвлаль его святымъ храмомъ Духа Божія, который одинъ есть върный и неизмънный руководитель и наставникъ для ищущихъ и содъвающихъ свое спасеніе, и, что всего главнъе, украсилъ душу сего духовнаго воина смиреніемъ, кротостію и любовію къ Господу, - добродътелями, необходимыми для вступленія на трудный и спасительный путь житія монашескаго. Во второй молитвъ св. церковь испрациваетъ отъ Господа освященія какъ одеждамъ, въ которыя облечетъ пришедшаго духовнаго сына своего, такъ и священному дъйствно постриженія, которое имъетъ она сей часъ совершить надъ нимъ; а вмъстъ съ тъмъ умоляеть Господа принять раба своего (имя рекъ) подъ спасительное иго за-

повъдей, сочетать паствъ избранныхъ своихъ, облечь ризою освящения, препоясать чресла его цъломудріемъ, явить въ немъ подвижника всякаго воздержанія, совершая въ немъ всв духовные дары свои. Совершивъ крестообразно постриженіе власовъ, въ знаменіе отрицанія отъ міра н отъ всвять плотскихъ похотей, облекаетъ его въ двъ монашескія одежды: рясу и камилавку, а затвмъ, въ третьей молитвъ, проситъ всеблагого Сына Божія, отсакающаго отъ душъ всякую гордыню, уничтожающаго силу сопротивнаго, изливающаго славу смиренномудрія на главу святыхъ и увънчавающаго ихъ вънцемъ жизни и безсмертія, даровать силу и благодать своего Божества въ духъ и душу и тъло пришедшаго > раба своего, принявшаго начатокъ св. образа. Наконецъ, вручивъ новоначальнаго инока его духовному отцу подъ строгое и бдительное смотрвніе, да некогда, нерадвнія ради, погибнетъ его душа, а самому вноку внушивъ имъть смиреніе, послушаніе, кротость и молчаніе, оканчиваетъ этотъ священный обрядъ.

Итакъ изъ разсмотрънія содержанія свящ. обряда рясофора видно, что рясофоръ есть только приготовительная степень къ званію монашескому. Поэтому отъ принимающихъ оный, какъ отъ начинающаго только свое спасеніе въ иночествъ, не требуется еще собственно обътовъ монашества. Имъ внушается только, чтобы, вступившій на эту первую степень званія мона-

пескаго, до принятія настоящаго иночества позаботился отръшить свой умъ и сердце отъ всего, что связывало ихъ съ суетнымъ міромъ, и научился смирять себя въ послушаніе Христово, подъ спасительное иго заповъдей Господнихъ.

## СЛОВО

#### ВО ВТОРЫЙ ДЕНЬ РОЖДЕСТВА СПАСИТЕЛЯ НАШЕГО ІИСУСА ХРИСТА.

И реге имъ ангелъ: не бойтеся; се бо благовъствую вамъ радость велію, яже будетъ всъмъ людемъ; яко родися вамъ днесь Спасъ, иже есть Христосъ Господь, во градъ Давидовъ (Лук. 2, 10. 11).

Празднуемому нами нынъ рождеству Христову, братія, дъйствительно всъ безъизъятія люди должны весьма много радоваться. Ибо единородный Сынъ Божій для того воплотился, чтобы предать Себя для искупленія всъхъ (1 Тим. 2, 4), и быть умилостивленіемъ за гръхи всего міра (1 Іоан. 2, 2); почему сопрестольный Ему Духъ Святый, устами св. апостоловъ, свидътельствуетъ о Немъ, что Онъ есть Спаситель всъхъ чело-

въковъ (1 Тим. 1, 10), хочетъ, чтобы всъ спаслись и въ разумъ истины пришли (1 Тим. 2, 4); что Онъ для того вознесся на крестъ, чтобы всъхъ привлечь къ Себъ (Іоан. 12, 36). Между тъмъ и люди всъ безъ изъятія находятся подъ властію гръха, и неразрывно соединенныхъ съ нимъ бъдствій, такъ что между ними нътъ праведнаго ни одного, всъ совратились съ пути, до единаго негодны, нътъ дълающаго добра, нътъ ни одного (Рим. 3, 12). Почему всъ имъютъ неотложную нужду съ Спасителъ, и всъ должны принять Его, явившагося, съ искреннимъ восторгомъ и нелицемърною радостію.

Между тъмъ, обращаясь къ людямъ, для въчнаго блаженства коихъ родился Спасъ, инсеесть Христосъ Господь, во градъ Давидовъ, не можемъ не видъть, что между ними далеко не всъ причастники предсказанной отъ св. ангела виблеемскимъ пастырямъ и проистекающей отъ рождества Христова всеобщей и всемірной радости.

Умаливаемъ о тъхъ изъ нихъ, для кого, по неиспытаннымъ судьбамъ Божіимъ, еще не возсіялъ свътъ благовъствованія о славъ Христа (2 Кор. 4, 4). Между нимъ нечего искать радующихся рождеству Христову, потому что, будучи помрачены въ разумъ и отчуждены отъжизни Божіей, они не знаютъ того, что и они должны быть сопричастниками обътованія Божія во Христъ Іисусъ (Еф. 3, 6). Но что всего прискор-

СОБ, III. . 20

бнъе, даже изъ участниковъ благовъствованія Христова, не всъ содержатъ его съ радостію Святаго Духа (1 Сол. 1, 6); потому что многіе, вкусивъ дара небеснаго, опять дълаются чадами гнъва, снова запутываясь въ сътяхъ развращеннаго міра и собственныхъ похотей, отъ которыхъ избавились было чрезъ познаніе Господа и Спасителя нашего Іисуса Христа (2 Петр. 2, 13).

Итакъ, вступивъ въ кругъ дней, посвященныхъ православною нашею Церковію воспоминанію радостивйшаго для насъ грашныхъ посланія Отцемъ нашимъ небеснымъ Сына своего, раждаемаго отъ жены, да подзаконныя искупить (Гал. 4, 4. 5), испытаемъ, брат., себя, не принадлежимъ ли и мы къ числу такого рода участниковъ благовъствованія Христова, которые сами лишаютъ себя права на радость, которую св. ангель объщаль нынъ всьмъ безъ изъятія людямъ. Извъстно, что радость эта есть достояніе однъхъ принадлежащихъ къ царствію Божію душъ, потому что царствіе Божіе есть правда, миръ и радость въ Духъ Святомъ (Рим. 14, 17). Посему тщательно разсмотримъ свойство нашей сердечной въры въ тріединаго Бога, дабы видъть, хранимъ ли мы таинство заповъданной намъ святой въры въ чистотъ совъсти, т. е. не примъщиваемъ ли къ заповъдавному намъ православному въроисповъданію какихъ-либо своихъ вымысловъ, или ученій, чуждыхъ православной нашей Церкви, потому что всякій, преступающій ученіе Христово и не пребывающій въ немъ, не имъетъ Бога, а пребывающій въ ученіи Христовомъ имъетъ и Отца и Сына (2 Іоан. 1, 9). Вникнемъ въ нашу любовь къ Создателю и Спасителю нашему, великому Богу, дабы видать, такъ ли она сильна и кръпка въ насъ, что отъ нея не сильны отлучить насъ скорбь, или твсноили гоненіе, или голодъ, или нагота, или опасность, или мечь (Рим. 8, 35). Вникнемъ также въ любовь нашу и къ ближнимъ нашимъ, дабы видъть, готовы ли мы, по заповъди и примъру возлюбившаго насъ и предавшаго Себя за насъ, Христа Господа, положить души наши за братьевъ (1 Іоан. 3, 16); потому что пребывающій въ любви пребываетъ въ Богв, и Богъ въ немъ пребываетъ (1 Іоан. 4, 16). Осмотримъ наконецъ подробно, каждый, свое поведение домашнее, общественное и церковное, дабы видъть, живемъ ли мы въ нынъшнемъ въкъ по требованію и силъ спасительной благодати, явившейся намъ въ рождествъ Спасителя нашего, Христа Бога, цъломудренно, праведно и благочестно (Тит. 2, 12), или напротивъ поступаемъ по волъ языческой, предаваясь нечистотамъ, похотямъ, пьянству, излишеству въ пищи и питіи и нелъпому идолослуженію (1 Пет. 4, 3). Ибо тъ, которые Христовы, распяли плоть со страстьми и похотьми (Гал. 6, 24).

Не отрицаемъ, что нынъ не ко времени бы намъ испытывать и обличать себя во гръхахъ, пото-

му что мы нынъ торжествуемъ посланіе Сына Божія въ умилостивленіе за гръхи наши (1 Іоан. 4, 10). Но какъ намъ не разсматривать и не обличать себя даже и нынъ? Мы преданы гръху (Рим. 7, 14); а лукавый міръ къ нывъшнему дуковному торжеству православной нашей Церкви приплетаетъ обольстительные для нашей немощной плоти свои обычаи, увлекциясь которыми, по неосторожности или по суетности ума нашего, мы непремънно оскорбимъ Духа благодати. След. ны должны быть весьма осторожны, чтобы нына не слалаться намъ участниками въ безплодныхъ дължъ тымы. Притомъ Отецъ нашъ небесный насъ, бывшихъ накогда отчужденными и врагами, по расположению къ элымъ дъламъ, нынъ примирилъ въ тълв плоти Сына своего, смертію Его, чтобы представить святыми, непорочными и невинными предъ собою (Кол. 1, 21. 22), а такими мы можемъ содълаться не прежде, вакъ открывъ Господу гръхи наши, и вины нашей предъ Нимъ не утанкъ. Ибо Онъ снимаетъ оъ насъ вину граховъ нашихъ посла исповъданія нашего предъ Нимъ (Псал. 51, 5). Аминь.

### НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ

#### О РАСКОЛЬНИКАХЪ ИРКУТСКОЙ ЕПАРХІИ.

Раскольники иркутской епархіи называють себя вътковцами, потому что переселены сюда съ Вътки. Это переселение ихъ относится къ первымъ годамъ второй половины минувшаго стольтія. По прибытіи на занимаемыя ими теперь мьста, они сначала не отдълялись видимо отъ Церкви православной и ел священниковъ. Изъ метрических записей мухоринбирской, тарбагатайской, изосимосавватіевской и куналейской церквей тамошніе раскольники крестили OTP дътей своихъ, вступали въ браки, напутствовали больныхъ и погребали умершихъ въ Церкви православной, и воспріємниками отъ купъли для дътей своихъ приглашали православныхъ. Между старожилами Мухоршибирского селенія есть преданіе, что и первая первовь сего селенія воздвигнута была при пособіи раскольниковъ (1). Но со времени переселенія уральскихъ раскольниковъ въ нерчинскій край они стали отдъляться отъ Церкви православной; потому что уральскіе раскольники, будучи злайшими врагами православной русской Церкви, на пути своемъ въ Нерчинскъ надолго останавливались въ селахъ иркутскихъ раскольниковъ и успъли сообщить симъ послъднимъ свою ненависть къ православной Церкви и къ православнымъ священникамъ (2). Возненавидъвъ православное духовенство, иркутскіе раскольники стали искать себъ собственныхъ поповъ. Избравъ довъренныхъ, они отправляли ихъ въ Россію съ огромными суммами для пріисканія попа. Первый изъ такихъ поповъ быль изъ старцевъ иргизскихъ монастырей и прибылъ къ раскольникамъ верхнеудинскаго округа въ началь настоящаго стольтія.

Каковы были эти купленые пастыри, измънники Церкви православной, понять не трудно. Преданные низкимъ порокамъ, безъ совъсти и въры, они дълали съ раскольниками все, что имъ котълось. Такъ, лътъ двадцать тому назадъ, пойманный попъ Мизенцовъ, болъе трехъ лътъ совершавшій требы у раскольниковъ верхнеудинскаго округа и впослъдствіи оказавшійся простымъ мъщаниномъ, разъъзжалъ по селеніямъ

<sup>(</sup>¹) Рапортъ мухоршиб. миссіонера свящ. Куликалова отъ 26 сентября 1856 г.

<sup>(2)</sup> Рапорт. куйтукск. миссіон. свящ. Митропольскаго отъ 24 сент. 1856 г.

верхомъ на лошади съ пистолетомъ въ рукахъ и жестоко обращался съ своими пасомыми, а попъ Баршовъ былъ постоянно пьянъ и въ пьяномъ видъ совершалъ требы. Послъдній, вънчая свадьбы, разомъ до тридцати, и отъ опьяненія не имъя возможности читать молитвы, клалъ руку на книгу, лежащую на аналов, и, обращаясь къ уставщику, говорилъ: читай, Лазарь Андреичь! Потомъ, обратившись къ лъвому клиросу, кричалъ: горячаго! и ему тотчасъ подносили вина и луку. Обезумъвъ отъ опьяненія, Баршовъ вытаскиваль изъ-за пояса пистолетъ, обращался съ онымъ къ брачущимся и, топая ногами, кричалъ: «если будете жить не дружво, то я васъ вотъ-пистолетомъ»! Не смотря однако на это, раскольники любили своего недостойнаго попа и при поимкъ Баршова въ 1843 году произвели бунтъ противъ засъдателя Аверкіева, съ палками и ружьями устремились на бурять и крестьянь, призванныхъ Аверкіевымь для взятія Баршова, и прогнали ихъ; волостнаго голову Хвастаченкова за своимъ карауломъ отправили въ другое селеніе, нанесши ему предварительно нъсколько ударовъ палками по спинъ. Даже женщины принимали участіе въ этомъ возстанія и выходили противъ православныхъ вооруженныя палками. Нъкоторые молодые раскольники, надввъ женское платье, чтобы незамътнъе дъйствовать въ этомъ бунтв, внезапно нападали на

православныхъ и бурятъ и гнали ихъ изъ сво- ихъ селеній.

Въ февралъ 1859 года пойманъ у нихъземскою полицією въ куналейской волости попъ Василій Георгіевскій, и представленъ иркутскому епархіальному начальству въ томъ же мъсяцъ. По его показанію, онъ-вдовый священникъ калужской губерніи. По поимкъ его, мъсто поповъ стали замънять у раскольниковъ уставщики съ данными имъ помощниками, отправляя у нихъ богослужение: вечерню, утреню и часы въ часовняхъ, гдъ таковыя есть, или въ частныхъ домахъ, совершая крещеніе, погребеніе, панихиды, и-нъкоторые-даже бракосочетание, исповъдь и причащение (1). За это они пользуются въ обществъ раскольниковъ особенною честію и выгоизбавляются отъ излищнихъ денежныхъ расходовъ, междудворной тяжбы, получаютъ лучшія сънокосныя мъста и за исполненіе требъ берутъ деньги, рогатый скотъ и лошадей (2). Уставщики эти внущають раскольникамь ненависть къ Церкви православной и угрожають проклятіемь тому, кто вступить въ общение съ нею. Такъ на сходкъ 1853 года, разсуждая о средствахъ къ прінсканію попа, раскольники мухорщибирской волости положили: «да будетъ трижды проклятъ тотъ, кто повънчается въ церкви великороссійской или единовърческой»! «Скоръе прощу блудноживущаго,

<sup>(&#</sup>x27;) Донес. мухоршибир. миссіонер. свящ. Куликалова.

<sup>(2)</sup> Донес. куйтукского миссіонер. свящ. Митропольского.

нежели повънчаннаго въ церкви», говорилъ при этомъ случав одинъ раскольническій уставщикъ. При обыскахъ, произведенныхъ чиновниками домахъ раскольническихъ уставщиковъ, найдены были вещи, употребляющіяся при пріобщеніи больныхъ, и самые ихъ мнимые дары въ видъ кусочковъ бълаго, ничъмъ не напитаннаго, хлъба. На вопросъ, откуда, когда и для чего пріобрътены сін частицы, расколо-учители отвъчали, что это дары для пріобщенія, принесены от цами ихъ изъ Польши и берегутся ими до сего времени. Когда же ихъ спросили, кто даль имъ право пріобщать святымъ тайнамъ, уставщики отвъчали, что право на это они получили отъ общества и что они творять пріобщеніе сами, безъ священниковъ, ради нужды. Чтобы избъжать преследованій со стороны власти, раскольники тщательно укрывають эти частицы. Крещеніе почти всегда исправляютъ у нихъ бабки и иногда даже не пораскольнически. Такъ одна раскольница, бывъ спрошена, какъ она крестила младенца, отвъчала: «да какъ крестила? да вотъ такъ: погрузивъ младенца въ посуду съ водою, проговорила: Господи Исусе Христе помилуй! Агаоья» (1). На вопросъ какъ они хоронятъ умершихъ, раскольники отвъчають: «оставшіеся въ живыхъ похоронять умершаго, а потомъ сообщается живыми въ Россію, гдв имъются наши попы; тамъ попъ отпоетъ и поминаетъ о душтв» (2). Когда же ихъ

<sup>(&#</sup>x27;) Донес, миссіон. села Мухоршибирскаго свящ. Филиппа Попова.

<sup>(2)</sup> Донесен. миссіон. села Никольскаго свящ. Филиппа Попова.

спросили, почему они не принимаютъ законныхъ священниковъ, даже единовърческихъ церквей, раскольники отвъчали: «потому не принимаемъ, что предки наши не принимали ихъ, да и родители не дають на то своего благословенія; а ихъ какъ можно ослушаться»? Не принимають раскольники законныхъ священниковъ и потому, что съ принятіемъ ихъ нужно принять и метрики, употребленіе которыхъ, по ихъ мнънію, гръшно; потому что въ древности ихъ не было. Потому, говорятъ еще раскольники, не хотимъ принимать великороссійскихъ священниковъ, что не хотимъ называться единовърцами; ибо это значило бы измънить своей въръ, ибо въра наша не единовърческая, а старообрядческая. Не принимаютъ раскольники законнаго архіерея и священника и потому, наконецъ, что архіерей и священники великороссійской Церкви благословляють, какъ говорять они, щепотью и всв вообще, ради новшества, находятся въ ереси.

Въ образв жизни раскольниковъ иркутской епархіи замътна наклонность къ пьянству и неряществу; они злы и мстительны, лицемърны и жадны къ богатству, которое стараются пріобрвсти всъми возможными средствами. Въ обращеніи съ начальствомъ они кажутся скромными и учтивыми; но будь начальникъ простъ во обращеніи съ раскольникомъ, сей послъдній непремънно окажется дерзкимъ. Чиновниковъ вообще они не любятъ. За царствующій Домъ они не

молятся, и только одного Императора упоминають въ отпускъ службъ своихъ, хотя нъкоторые уставщики, доноситъ миссіонеръ Мухоршибирскаго селенія, говорили ему, что они съ радостію поселились бы въ подданство каждаго императора, только бы тамъ дозволили имъ жить по воль ихъ. У дътей въ раскольническомъ быту мало замътно уваженія къ родителямъ; насто случается слышать, что сынъ или дочь съ грубостію говорять отцу или матери: «брешишь, молчи, цыцъ, что суетъ тя тутъ»! Хотя раскольники и обучають детей своихъ грамоть, но при этомъ не внушаютъ имъ правилъ въры и благочестія, Многія даже взрослыя дъти ихъ, будучи спрошены, какой они въры, обыкновенно отвъчаютъ: въры Михайла Захарыча, или Назара Афанасыча и т. п., разумъя того или другаго уставщика (1). Противозаконное удовлетвореніе плотской страсти у нихъ выходить изъ предъловъ. Самыя ближайшія связи родства и крови оскверняются у нихъ окаяннъйшимъ непотребствомъ. Бывали примъры, что одинъ раскольникъ въ продолжении мъсяца перемънялъ трехъ женъ.

При всей своей безнравственности, въ характеръ своемъ и поведении раскольники имъютъ и нъкоторыя похвальныя черты. Такова, напримъръ, строгость ихъ въ соблюдении постовъ, установлен-

<sup>(1)</sup> Донес, иухоршибир. миссіонер. свящ. Куликалова.

ныхъ Церковію. Нарушители оныхъ подвергаются строгому суду и отлученію. Кромъ постовъ, установленныхъ Церковію, многіе налагаютъ на себя еще посты произвольные, особенно въ преклонныхъ льтахъ. Похвальную также черту въ характеръ раскольниковъ составляетъ ихъ особенное усердіе къ земледъльческимъ трудамъ и хльбосольство, хотя послъднее часто теряетъ свою цъну отъ того, что раскольники влоупотребляютъ имъ, дълая его средствомъ къ совращенію православныхъ въ заблужденіе (¹).

Съ учрежденіемъ миссіонерствъ, при самой многопопечительности **дъятельной** co мъстнаго епархіальнаго начальства, только незначительная часть иркутских раскольниковъ обратилась къ единовърію. Для нихъ освящены двъ единовърческія церкви, одна въ Тарбагатайскомъ, другая въ Бичурскомъ селеніяхъ. Эти единовърцы, немногочисленные и большею частію не имъющіе никакого значенія среди богатыхъ и многочисленныхъ раскольническихъ обществъ, гонимые и преследуемые, живутъ, какъ овцы посреди волковъ. Ихъ называютъ всякими ными именами: обратеными, т. е. подобными братскимъ ими бурятамъ язычникамъ, отступниками, еретиками, антихристами. Если единовърецъ ръшится защищать противъ раскольниковъ свои права и убъжденія, то подвергается всевозможнымъ не-

<sup>(1)</sup> Донос. миссіон. свящ. Знаменскаго.

пріятностямъ и неръдко тълеснымъ истязаніямъ на общественныхъ сходкахъ, по распоряженію сельскихъ старшинъ: на что соизволяютъ иногда и волостные начальники, пристрастно осуждающіе невинность на угнетеніе въ угоду сильнымъ и богатымъ раскольникамъ. Торжественныя въ частныхъ домахъ богослуженія при большомъ стеченіи народа, похороны съ пъніемъ и обрядами. беззаконные браки раскольниковъ, сопровождаемые шумными увеселеніями и буйными пиршествами, служать источникомъ соблазновъ для православныхъ и единовърцевъ. А что происходитъ въ единовърческихъ семействахъ отъ коварныхъ внушеній раскольническихъ уставщиковъ, которые употребляють всъ средства, тайныя и явныя, къ вторичному совращению единовърцевъ въ расколъ? И когда имъ удается совратить одного, или двухъ членовъ единовърческаго семейства, совращенные возстаютъ противъ прочихъ членовъ и такимъ образомъ въ семействъ происходитъ нестроеніе и раздоръ: мать возстаетъ противъ дътей, свекровь противъ невъстки, жена противъ мужа, сынъ противъ отца. Къ уничтоженію этого несогласія не видится ередствъ, и потому миссіонеру и единовърцу остаются въ удълъ только кротость, терпвніе и молитва къ Богу мира и утъшенія (1).

Въ ученіи раскольниковъ иркутской епархіи нътъ ничего такого, что отличало бы ихъ отъ

<sup>(1)</sup> Донесен. миссіон. свящ. Знаменскаго.

раскольниковъ другихъ епархій: это видно какъ изъ донесеній миссіонеровъ, такъ и изъ рукописи одного раскольника куналейской волости, представленной миссіонеру мухоршибирскому священнику Димитрію Куликалову и составляющей родъ исповъданія въры раскольниковъ иркутской епархіи (1). Поэтому опровергать мнанія раскольниковъ иркутской епархіи, какъ общія всъмъ другимъ раскольникамъ и давно опровергнутыя ревнителями Православія, почитаемъ излишнимъ. Равнымъ образомъ и въ обрядахъ и понятіяхъ своихъ о предметахъ быта гражданскаго и житейскаго раскольники иркутской епархіи не отступають отъ своихъ россійскихъ единовърцевъ. По крайней мъръ изъ донесеній миссіонеровъ, служившихъ для насъ единственнымъ источникомъ, не видно, чтобы раскольники иркутской епархіи удалялись въ своихъ обрядахъ и понятіяхъ отъ другихъ раскольниковъ поповщинской и безпоповщинской секты, за исключениемъ тъхъ немногихъ притомъ случайныхъ особенностей, которыя показаны нами въ изложеніи самой исторіи восточно-сибирскаго раскола.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Рукопись сіл въ настолщее время принадлежить иркутской семинарів.

### ОГЛАВЛЕНІЕ

# третьей гасти

#### православнаго собесъдника

### на 1865 годъ.

| •                                                                                                                                                                                                               | cmj  | oan. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|------|
| Къ глаголемымъ старообрядцамъ: въ день всемірнаго воздвиженія честнаго и животворящаго креста Господня                                                                                                          |      | 3.   |
| Слово въ день коронованія Его Ве-<br>личества Государя Императора Алексан-<br>дра Николаевича, самодержца всерос-<br>сійскаго, и Супруги Его, Ея Величе-<br>ства, Государыни Императрицы Маріи<br>Александровны |      | 14.  |
| Прежнія отношенія римскихъ папъ къ болгарской церкви. Историческій очеркъ                                                                                                                                       | 27 и | 81.  |

|                                                                                         | CI | тран. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|----|-------|
| Кончина Іосифа, митрополита астраханскаго и терскаго                                    | •  | 124.  |
| Еще два письма старообрядца                                                             | •  | 140.  |
| Слово въ день рождества пресвя-<br>тыя владычицы нашея Богородицы и<br>приснодъвы Маріи | •  | 152.  |
| Постановленія древней русской Цер-<br>кви относительно церквей                          | •  | 163.  |
| Амвросій, архіепископъ московскій и калужскій                                           | •  | 203.  |
| Замътки единовърческаго священ-<br>ника о старообрядствъ                                | •  | 215.  |
| Извлеченіе изъ письма старообряд-<br>ца, обратившагося въ православіе                   |    | 237.  |
| Разборъ ученія о не необходимости таинства крещенія                                     | •  | 241.  |
| Письма къ готовящемуся принять монашество                                               | •  | 284.  |
| Слово во вторый день рождества<br>Спасителя нашего Іисуса Христа                        | •  | 304.  |
| Нъсколько словъ о раскольникахъ иркутской епархіи                                       |    | 309.  |

