

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

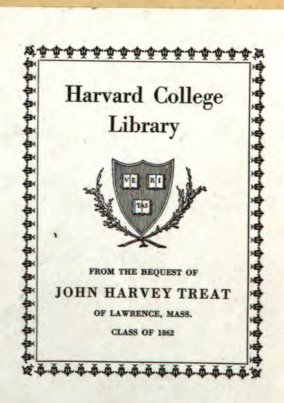
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

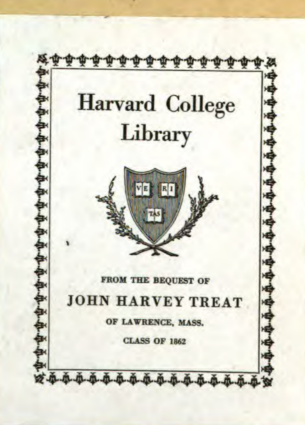
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





FROM A COLLECTION OF BOOKS
BOUGHT IN RUSSIA IN 1922 BY
ARCHIBALD CARY COOLIDGE



FROM A COLLECTION OF BOOKS
BOUGHT IN RUSSIA IN 1922 BY
ARCHIBALD CARY COOLIDGE



Digitized by Google

1-4,11.

# **UPABOCJABHOE** OBO3PBHIE

## 1889

### Май.Іюнь.

#### CO JEPKAHIE:

- I.—PF\_HITTOSHOCTE OCHOBA II OHOPA RPABITDEHHOCTE, A. O. Pyceba.
- П.—17. Р.А.Т.Б.ЯМИ СЛАВЯНАМЪ Преосвящ. Накавора зрхіспискова жереопискато в одесскаго.
- III BILLEGORE REBURRE.
- (V погъ. в 1 СТОРИ ПОЛЕМИКИ СЬ РАСКОЛОМЪ И. Смернова.
  - У БРИТТИ ЧЕСКИЕ ОБЗОРЪ ГЛАВИБИШИХЪ МИБНИЕ ОБЪ АНТИ-ХРИСТЪ, И Ордова.
- 11.—О ВАЖНОСТИ И ВЕОВХОДИМОСТИ МОДИТВЫ. Свящ. В. Вва-Баликова.
- VII -CH. LYCTILHE & CRHORTSTRUCKIS EBARTELIS, As. Chacekaro.
- VIII.—ПОУЧЕНИЯ ВЬ ДЕНЬ ПРАЗДИОВАНИ 50-ЛЬТІЯ ВОЗСОЕДНИЕНІЯ ТАПАД ПО-РУССКИХЪ УНІАТОВЪ ЗІЮНЯ 1889 ГОДА ВЬ ВЕЛЬНЬ. Првосветиенняго Инканора, архіспископа херсовскаго и
- ТА ВОСИВАНТЕ СИНОДАЛЬНАГО ЧЛЕНА, ВЫСОВОПРЕОСИВИЕННАГО ДЕОПТІЯ АРХІЕПИСКОПА ХОДИСКО-ВАРШАВСКАГО КЪ ВОЗ-СОЕДИНЕННЫМЬ ОТЬ УНІЙ СЪ ПРАВОСЛАВНОЮ ЦЕРКОПІЮ ПРИХОЛКАНАМЬ ХОДИСКОЙ РУСИ В ПОДЛЯСЬЯ.
  - П.:В-16—ГГЗІ и ЛАМЛІКИ: Годинное собраніе Православнаго Миссіонеркато за бидостич — Торжетичное молеботије на Каланскома собора.

#### MOCHBA.

у и и посреднетных типерафія, на бураством в судан. 1889.

Digitized by Google

«Правосдавное Обозрѣніе» выходить ежемѣсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болве. Подписная цвна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставкою на домъ въ Москвѣ и пересылкою въ другіе города 7 р. С.

Полние экземпляры «Православнаго Обозрѣнія» за прежпіе годы можно получать по слѣдующимъ пониженным ть пѣнамъ: 1861, 1862, 1863 годы — по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866, 1868, 1869, 1871, 1872, 1873 и ресылки, 1865, 1866, 1868, 1869, 1871, 1872, 1873 и 1874—по 3 руб. безъ пересылки, а за одиннадцать лѣтъ двадцать восемь рублей. На пересылку прилагается за кальдый годовой экз. за 8 ф., а за 11 лѣтъ — за 80 фунтовъпо разстоянію.

Отъ Москвы за каждый фунтъ посылокъ съ книгамн взимается:

До Або 12 к. Акмодъ 18 к. Архангельска 13 к. Астрахани 15 к. Баку 16 к. Благовъщенсва на Амуръ 20 к. Варшавы 13 к. Видьно 9 в. Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Вдадиміра В к. Вологды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Върнаго 18 к. Бладина 10 к. Гельсингоорса 10 к. Гродио 11 к. Дербента 16 к. Жиринодари 10 к. Екатеринослава 14 к. Едисаветноля 16 к. Житоміра 10 коп. Иркутска 20 коп. Казави 9 к. Калиша 15 к. Калуги 3 к. Каменецъ-Подольска 13 к. Кишинева 15 к. Кіева 9 к. Ковно 10 в. Костромы 4 в. Красноярска 18 в. Куоню 11 в. Курева 6 в. Кутайса 16 к. Красноврева 18 к. Домжи 12 в. Любляна 12 к. Минсва 8 к. Митавы 11 к. Могилена 6 к. Нижнаго-Новгорода 5 Никол. (Призм. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Пермя черваска 11 в. Оренбурга 16 в. Орла 5 в. Пензы 8 в. Пермя 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 к. Полтавы 9 к. Пекова 8 к. Радома 14 к. Ревели 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналогия Семиналатинска 18 в. Съгмбирска 9 в. Симферополя 14 в. Смо-ленска 4 л. Ставропольск. губ. 14 в. Суналокъ 12 к. Съдена 12 к. Таности 12 к. Тавастуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 к. Тиелиса 16 к. Тобольска: 16 к. Томева 18 к. Тулы 3 к. Херсоборга 18 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсова 18 к. Червигова 8 к. Читых 20 к. Эринани 16 к. Явутска 20 к. Яросо 20 к. Ярослания 3 к.

1.39

## ПРАВОСЛАВНОЕ

# OBOJPBHIE.

1889.

томъ 11.

москва.

Упиверситетская типографія, на Єтрастноми бульн. 1889. CP 378.5

AROHBALD COLLEGE LIBRAM AROHBALD CARY COOLINGE
JULY 1, 1822
Treat rand

Отъ Московскаго Духовно-дензурнаго комитета печатать дозволяется. Москва. Мак 1-го 1889 года.

Цензоръ свящ. Іоння Петропавловскій.

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

#### РЕЛИГІОЗНОСТЬ

#### ОСНОВА И ОПОРА НРАВСТВЕННОСТИ.

Вопросъ о взаимномъ отношения между нравственностью и религіозностью получиль въ наше время особенно важное значеніе, котя онъ и всегда быль вопросомъ огромной важности. Тъсная органическая связь между нравственностью и религіозностью оспаривалась и прежде, но съ наибольшею энергією и наиболье настойчиво многими оспаривается эта связь въ наше время чуть ли не повсюднаго шатанія и ослабленія религіозности. Что нравственность возможна и безъ религіозности, это для многихъ современныхъ умовъ становится чёмъ-то въ родъ аксіомы. Мало того, неръдко высказывается, будто бы настоящая иравственность только и возможна при безрелигіозности.

Ученіе о такъ-называемой автономической, т.-е. отрашенной отъ религіозности, нравственной жизни, не разъ провозглашавшесся до Канта, нашло у этого германского оплосо са повидимому болве основательное научно-оплососское раскрытіе. Но,
какъ не враждуеть Кантовская оплосоское раскрытіе все-тави
до накоторой степени допускаль благотворное вначеніе для нравственности върованія въ бытіе Бога и въ загробную жизнь. Нъкоторые изъ поздивйшихъ мыслителей и ученыхъ уже находять
излишеними для нравственности и эти скудные элементы редр-

Digitized by Google

гіозности. Но едва ли вто-нибудь другой столь далеко заходилъ въ своей вражде въ религознымъ основамъ нравственности, какъ Фейербахъ. Онъ не ограничивается въ своихъ сочиненіяхъ заявленіями въ родъ слъдующихъ: "въра не внушаеть чедовъку никакихъ нравственныхъ расположеній, "въра часто отановится въ противоръчіе съ нравственностью" и т. под. Нътъ, -- онъ усиливается довазать въ своемъ сочинении: "Сущность христіанства", будто бы религія отрицаеть нравственность и губить ее. Въ последнія десятильтія мысль о несовместимо-, сти нравственности и религіозности стала предметомъ систематической пропаганды особенно во Франція. Здъсь не въ отдъльныхъ только брошюрахъ п сочиненіяхъ популяризуется ученіе о необходимости овончательного отръшенія правственности отъ религіи. Въ 1865 году въ Парижъ появился новый журналь подъ названіемъ: "Независимая мораль". Уже самое названіе, данное журналу его основателями, ясно говоритъ, за что и противъ чего онъ хочеть ратовать. Впрочемъ нельзя сказать, чтобы вовсвиъ статьямъ, какія въ немъ печатались, непременно выскавывалась прямо невависть къ религіи. Напротивъ, основатели этого журнала и нъкоторые изъ его сотрудниковъ не разъ заявляли, будто бы они относятся на религіи не безъ чувствъ уваженія и почтительности. Мало того, г-жа Куанье энергичесви протестовала въ немъ противъ мысли объ окончательномъ разрывъ между нравственностью и религіозностью. Но эти заявленія основателей журнала и нівкоторых визь его сотрудниковъ, строго говоря, ни въ чемъ иномъ не выразились, промъ словъ и словъ. На Куанье набросились за ен протесть и осмъяли ее. Въ томъ самомъ журналъ, въ которомъ ісвуитски заявлялось о почтительномъ отношенім къ религін, въ 1868 году оъ видимымъ здорадствомъ приводится и защищаются такія напр. мысли Прудона: "когда религія вижшивается въ мораль, она оскверняеть ее" и т. под. Чёмъ дальше, темъ решительнее журналь этоть впадаеть въ тонъ Фейербаха, нередко заимствуя у этого последняго соображенія и доказательства въ пользу мысли о необходимости полнаго и безповоротнаго разрыва мешду нравственностью и религіозностью. Въ нашей такъ-называемой светской печати нашлось и находится не мало такихъ представителей ея, которымъ пришлись "по сердцу" взгляды

автономистовъ. Покойный Кавелинъ подаль даже особую брошюру и посвятиль ее молодому покольнію, вакь предсмертный завыть свой. Кавелинь не только указываль нужду отделеть мораль отъ религія, но и предложиль проекть безрелигіозной морали. Въ последнее время выступиль горячинъ поборникомъ безрелигіозной нравственности Л. Толстой. Въ наиболье распространенныхъ такъ-называемыхъ светсивъъ нашехъ журналахъ, ваковы: Русская Мысль, Выстникь Европы, Съверный Въстникь, Русское Богатство и др., равно какъ въ якобы либеральныхь газетахъ нашихъ легко встратить отражения и повторенія мыслей, свойственныхъ западно-европейскимъ противникамъ органической связи между нравственностью и религіовностью, воль скоро въ этихъ періодическихъ изданінхъ затрогивается вопросъ о правственности съ научно-оплософской точки врвнія. Само собою разумвется, существующія у насъ цензурныя условія печатнаго слова не позволяють представителямь его выоказываться противъ союза между нравственностью и религіозностью съ той цинической откровенностью и рашительностью, съ вакою говорять объ этомъ предметв ихъ западно-европейскіе вижновители и учители. Нашимъ отечественнымъ автономистамъ ве редко приходитея ограничиваться только одними наменами и таниственными замвчаніями, твмъ не менве жадно ловимыми и усвояемыми "передовымъ" читателемъ, плохо учившимся и мало размышляющимъ самостоятельно.

Въ виду нравственныхъ нотребностей общества и его религіозныхъ нуждъ, столь зависящихъ и по нашему глубокому
убъжденію неотдълимыхъ другъ отъ друга, потребно самое обстоятельное разсмотрвніе всего того, что говорилось и говорится
за полное отавленіе правственности отъ религіозности. Ограничиваться показаніемъ несостоятельности только главныхъ и
болъе общихъ соображеній и доводовъ противъ органической
связи нравственности съ религіозностью не значитъ еще лишить противника всякаго оружія, какимъ онъ располагаетъ. Настоящій нашъ трудъ и задается задачею посильно равсмотръть
в опровергнуть не только болъе главные и общіе, но и частвъйшіе доводы и соображенія, какіе приводились и приводятся
автономистами въ защиту ихъ взгляда.

Главные и общіе доводы и соображенія, направленные противъ мысли о неразрывной связи между религіозностью и нравственностью, препрасмо резюмируетъ парижскій профессоръбогословъ Лихтенбергъ, въ трактать о независниой морали, помъщенномъ въ одной изъ французскихъ богословскихъ энциклопедій і). Сперва мы и передадимъ въ сжатомъ видь эти болье общіе доводы и соображенія, безъ мальйшаго ослабленія ихъсилы и смысла. Частивйшіе же аргументы и мысли, направленные противъ связи правственности съ религіозностью, будуть излагаемы уже при самомъ анализь ученія автономистовъ.

Вторжение редиги въ область нравственную, по словамъ автономистовъ, совствъ обезцаниваетъ человака, какъ нравственнаго двятеля, и ставить его въ совершенно ненормальное положеніе. Коль скоро надъ человівномъ стоить Существо, безконечно высшее, чемъ онъ, и прямо вліяеть на человека съ евойственною этому Существу силою, то человъческая личность превращается въ какую-то маріонетку, въ куклу своего рода, за которою или въ которой дъйствуеть чуждая воля и рука; свобода человъка въ каждое мгновеніе вступаеть при этомъ въ неввожное столеновение съ всемогущимъ вторжениемъ Божества въ человъческія дъйствія. Достоинство человъческой личности неминуемо падаетъ, повергается въ прахъ: въдь силы свои онъ почерпаеть въ иномъ существъ, а не въ себъ самомъ. Ответственность человека за свои действія испытываеть также полное крущенів: что добраго онъ сделаеть, должно быть относимо въ Богу, а что дурнаго онъ совершить, то должно быть приписано діаволу и его клевретамъ. Между темъ именно въ нравственной-то области должны находиться вив такихъ стэснительных и ненормальных условій и личность человэка, н ен достоинство, и отвътственность его за каждое свое дъйствіе. Далве, тогда какъ правственный законъ и его требованія ясны и очевидны для всякаго, предметь религін, Богь, является совствить инымъ. Онъ для насъ невъдомъ. Какъ только мы хотимъ познать и понять Его, Онъ тонеть для насъ въ пучинъ абстранцій-неуловимыхъ и туманныхъ образовъ. Будучи не-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Самая же кретика взгляда автономистовъ у него весьма слаба большею частью...



азръстнымъ, предметь религіи, Богь, неизбъяно мыслится и представляется, накъ кому нажется лучше, т.-е. совершенно проневольно. Но что можеть быть хуже для морали, чёмъ таковой ироняволь? Значить, нодь скоро добро ставится въ зависимость оть воли Божіей, то правственное сознаніе совершенно утрачаваеть нужныя ему твердыя основы и обрекается на всяческое колебаніе. Но такъ какъ всякая народная религія предпозагаеть существование жреповъ и овященнослужителей, какъ четелнователей воли Божіей, то на місто нравственнаго закона и поставляется произволь жрецовь или церковныхъ ісрарховъ. Вивств съ этимъ истинныя обязанности человъка замвияются некусственными и вся человъческая жизнь извращается. Затыть, тогда какъ нраветвенный законъ побуждаеть насъ къ двятельной жизни для собственнаго блага и для блага другихъ, религія толкаеть человека въ область созерцанія, заставляя непроизводительно тратить наши силы и время. Напрасно увъряють, будто бы религіозныя иден имвють благотворное вліяміе на правственную жизнь человъка и будто для ней совершенно необходима особая, неземная опора. Дъйствительность вовсе не оправдываеть этихъ тенденціозныхъ увареній: есть и атенсты, ведущіе безупречную жизнь въ нравственномъ отношенін, равно какъ много и вірующихъ, но поражающихъ насъ своею моральною распущенностью. Не нужно опуснать изъ виду, что самъ нравственный законъ несоизміримо больше обязываеть насъ въ добрымъ дъйствіямъ, чемъ чтобы то ни было **ругое.** Привлекая же совершенно посторонніе элементы, какъ напр. въру въ Бога и загробную жизнь, къ авторитетному голосу нравственнаго закона, иы чрезъ это лишь унижаемъ и ослабляемъ последній. Онъ и самъ по себе достаточно сильно новельваеть. Кто повинуется ему, того онь награждаеть, давая ему испытывать невыразимое удовольствіе, отрадный душевный меръ. Напротивъ, вто пренебрегаетъ его требованіями, того онъ казнить внутренними душевными муками. Положимъ, бываеть, что у некоторыхъ лицъ совесть помрачается и какъ бы взвращается. Но что же навлучше въ состояни просвътить ее и направить на надлежащій путь, чемъ распространеніе въ обществъ здравыхъ идей и возвръній? Что касается религіи, то она ножеть внушать только чисто вившнія побужденія къ добродів-

тельной жизни, къ тому же далеко не отличающися желательной чистотою. Надежда на блаженство въ загробной жизни и страхъ адскихъ мученій-воть корыстные мотивы, которые любить выдвигать религія. Съ религіозной точки врвнія и вообще добродътель является желанною не потому, что она сама по себъ хороша, а потому, что ен требуеть отъ насъ Вогъ. Мако того: связь нравственности съ редигіозностью влечеть за собою то, что въ человъкъ цънится не столько добродътель, снолько въра, что невърующій является въ глазахъ върующаго непремънно врагомъ Бога и его самого, и потому къ невърующему тутъ скорве умъстны вражда и презрвніе, чвит любовь. Наконецъ, не следуеть опускать изъ виду и то очень важное обстоятельство, что религія все болве и болве повидается проживым вя исповедниками и приверженцами. Оставляя нравственность въ прежней зависимости отъ религіи, не обрекаемъли мы чрезъ то самую нравственную жизнь общества на полное извращение и окончательную гибель? Пора же разорвать искусственный и вредный союзъ нравственности съ религозностью и предоставить первой держаться на собственныхъ ея основахъ, направляться исключительно ей свойственными мотивами и достигать своей цвли собственными средствами, а не побочными, совершенно для ней ненужными!

Таковы въ общихъ чертахъ главные доводы и соображенія, приводимые автономистами въ пользу необходимости окончательнаго разрыва между нравственностью и религіозностью. Эти доводы и соображенія, какъ и частивнийе, съ которыми встратимся ниже, мы раздалима для удоботва иха критического анализа на четыре группы, изъ коихъ каждую и разомотримъ въ отдъльности. Къ первой отнесемъ все то, что обыкновенно говорится для доказательства, будто бы свявь нравственностя съ религіозностью наносить ущербъ человъческому достоинству. свободв человака, его моральной отвътственности, добродателя и т. под. Во второй группъ соединимъ то, чъмъ автономисты думають доказать, будто бы нравственность не нуждается въ религіозныхъ основахъ и имветь свои собственныя, якобы наиболье врынія и надежныя. Въ третью группу войдеть то, что касается собственно мотивовъ нравственной жизни. Наконецъ, четвертая группа имветь обнять собою то, что касается средствъ. навиши располагаетъ самъ по себв человъвъ для выполненія моральныхъ требованій. Но разсмотранію дала со всяхъ этихъ сторонъ мы должны предпослать сладующее общее замачаніе касательно такъ-называемой автономической нравственности.

Защитивки автономической морали, необходимо ограничиваюшіе всв обязанности человъка его отношеніями къ себъ подобнымъ, обнаруживають самое неправильное понятіе о томъ, что такое истинная 2) нравственность. Идеальная нравственность, вакъ существенное и главное свое свойство, непремънно предполагаеть возможно полное осуществление правила: воздавай всему должное. Какъ скоро нарушается это элементарное требованіе нравственности въ отношеніи къ кому бы и къ чему бы то ни было, то нравственность, конечно, уже не можетъ считаться соотвътствующею своей природъ. Мало того: если чедовъкъ забываеть свои отношенія къ чему-либо высшему, чемъ аюди и природа, ихъ окружающая, въ такомъ случав не только теряють свою нравственную ценность даже повидимому самыя правывныя отношенія въ другимъ предметамъ, будуть-ян это подобныя намъ существа, та или другая сторона нашей природы, или окружающій насъ визшній міръ, но и совершенно извращаются. При отръшении нравственности отъ религиозности это извращение нашихъ отношеній во всему и становится совершенно неизбъянымъ, неотвратимымъ ничъмъ. Забывая и попирая должныя свои отношенія нь всесовершенному Существу, нашему Творцу, Промыслителю и Мэдовоздаятелю, человъвъ не въ состояни поставить себя въ должныя отношения къ другимъ существамъ и предметамъ: накоторые изъ нихъ онъ невольно располагается ценить и чтить несонамеримо выше, чемъ они того стоють, или наобороть-располагается цвинть слишкомъ низко. Вообще автономическая нравственность, вопреки самому полятію о нравственности, неизбежно узаконяеть неправильныя отношенія въ разнымъ существамъ и предметамъ. Но, что особенно важно, не желая внать Бога и должныхъ отношеній въ Нему, нравственность у автономистовъ прямо превращается въ способъ и средство наносить величайшее оскорбление даже Су-

<sup>2)</sup> Ложная же нравственность въ сущности не есть нравственность. Воть почену ножно даже утверждать, что безъ религіозности правственность невозможна.



ществу высочайшему. Очевидно, такая нравственность не только не истинная нравственность, но просто возмутительная безправственность, сознательно возводимая въ правило жизни, въ какой то идеаль. Что можеть быть чудовищиве этого? Основаниемъ и оправданиемъ для такой морали отнюдь не могуть служить ссылки на то, что есть атенсты, на достаточныхъ будто бы основанияхъ не признающие бытия Бога, что предметь религи, Богъ, представляеть вообще что-то непонятное и проблематичное и что существуетъ много религий, а потому-де и нельзя упрекать автономическую мораль за забвение о такомъ предметь, о которомъ каждый думаеть, какъ ему угодно.

Еслибы, вопреки убъжденію всего здраваго человъчества, было дъйствительно къмъ-либо доказано небытіе Бога, тогда автономисты имъли бы право брать во вниманіе атенстовъ. Между темъ небытіе Бога не только никогда не было скольконибудь основательно доказываемо, но никогда и никъмъ не можеть быть доказано. Чтобы на достаточныхъ основаніяхъ отвергнуть бытіе Бога, для этого нужно человаку пріобрасти всевидиніе, т.-е. нужно обнять своимъ мысленнымъ взоромъ все существующее во вселенной, всв самыя совровенныя формы и стороны бытія, и путемь опыта убъдиться въ томъ, что Бога нигдть нать, что •Онъ дейстнительно мичтил и ни въ чъмъ не заявляеть Своего бытія. Не дико ли даже и мечтать о возможности для человъка такого познанія? А если этого савлать совершенно невозможно, то странно и говорить съ научно-фидософской точки врвнія о небытіи Бога. Мало того, говорить о небытіи Бога именно и значить отрекаться отъ научнофилософской точки зранія и сладовать внущеніямь не разума, а страсти. Задача науки и оплософіи и состоить въ томъ, чтобы изъяснять все конечное сущее изъ разумнаго начала. Эта-же задача не есть изчто неосуществимое. Цредставителю науки и философіи для раціональнаго обоснованія въры всего человъчества въ бытіе Бога вовсе не нужно обладать всевъдъніемъ, каковое требуется для основательнаго отверженія бытія Божія. Человъку науки и философіи довольно для этого и тъхъ данныхъ, какія открываются въ природъ человъческой и въ предметахъ и явленіяхъ природы. Пояснивъ свою мысль примъромъ. Положимъ, нъсколькимъ человъкамъ пришлось, проходя

громаднымъ дремучимъ ласомъ, сбиться съ дороги и попасть въ такое отделенное и глухое мъсто его, гдъ повидимому никогда не ступала человъческая нога. Представимъ, что здъсь путники находять что-либо такое, что могь сдылать только человыкь, обладающій разумомъ, способный къ разнаго рода ремесламъ н т. д. Находка подобной вещи служила бы для каждаго путнива достаточными основаніемъ для заключенія, что вещь-дело рукъ человическихъ, что кто-нибудь изъ людей или въ этомъ мисти жить, или проходиль и оставиль ее случайно или нарочито. Но совствить иное потребовалось бы отъ того изъ путниковъ, который сталь бы отрицать, что говорять другіе. Чтобы доказать свою правоту, а не утверждать ея въ силу только каприза мысли, голословно, онъ долженъ показать и вполнъ доказать своимъ спутникамъ, что найденная вещь могла образоваться такъ-то ц бевъ участія человіна, или что въ данномъ мізсті никол $\partial a$  не жить и не проходиль никто изъ людей. Очевидно, отрицающій самъ воздагаеть на себя такое бремя, какого и часть понести онъ не въ состояни. Итакъ тогда какъ въра всего человъчества и съ научно-философской точки зрвнія скорве всего находить для себя возможное обоснование и оправдание, отрицание бытія Божія на сколько-нибудь достаточных основаніях представляется вполив немыслимымъ, рашительно невозможнымъ. А если такъ, то автономисты, вычеркивающіе изъ человіческихъ нравственных отношеній отношеніе къ Существу высочайшему, двлають это безъ мамъйшихъ разумныхъ основаній. Вивсто того, чтобы указывать отрицателямь бытія Божія ихъ безуміе, они сами рабольнствують предъ этимъ безуміемъ и попирають самыя элементарныя требованія нравственности.

Что насается затъмъ непонятности 3) предмета религіи, Бога, на которую указывають автономисты, то и эта непонятность нисколько не можетъ служить основаніемъ для устраненія должныхъ отношеній человъка къ Богу. Не только общечеловъческое религіозное, но и научно-философское сознаніе не свидътельствуетъ о томъ, будто бы предметъ религіи, Богъ, вполнъ не понятенъ, нисколько не подлежитъ нашему познанію. Не говоря

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О миниой проблематичности объекта религів, Бога, говорено, когда шла різь объ атемстахъ.



уже объ общечеловъческомъ религозномъ сознанін, и научнооилосоосное сознаніе, какъ бы различно оно ни выражалось въ разныхъ, созданныхъ имъ теоріяхъ и системахъ \*), все-таки въ общемъ признаетъ своего рода доступность Божества нашему познанію и пониманію и отсюда единогласно усвояеть Ему большую часть твхъ свойствъ, или всв, какія Божеству приписываеть и общечеловъческое религіозное сознаніе. Съ другой стороны, для насъ въ самомъ человъкъ и въ окружающей насъ природъ развъ мало непонятнаго, таинственнаго? Несовершенная понятность видимаго предмета однако никакимъ образомъ не исключаетъ и не должно исключать нашихъ должныхъ отношеній въ нему. То же самое следуеть свазать и касательно объекта религін-Вога. Существо высочайшее, по самой абсолютности Своей природы и Своихъ свойствъ, должно завлючать въ Себв для насъ болве непостижинаго, чвиъ чтолибо другое въ міръ, но эта извъстнаго рода непостижниость Бога ни мальйшимъ образомъ не устраняеть надлежащихъ отношеній къ Нему.

Наконець, существующее разнообразіе религій говорить вовсе не о томъ, будто бы следуеть совсемъ оторвать правственность отъ религіи, а только и единственно о желательности того, дабы всв люди исповъдывали одну и ту же истинную религію. О водвореніи между людьми религіознаго единства следуетъ, значитъ, заботиться и всякому моралисту доступными ему средствами, а не о разрывъ между религіею и нравственностью; съ другой стороны, если разнообразіе религій служить препятствіемъ къ тому, чтобы всв люди признавали одни и тв же моральные принципы и сообразно съ ними действовали, то это разнообразіе нравственныхъ руководящихъ началъ и различіе нравственныхъ направленій въ жизни людей не исчезнуть вмъств съ отръшеніемъ правственности отъ религіи. Пока одни люди будутъ смотръть на все сущее глазами матеріалистовъ, другіе — глазами пантеистовъ, третьи — глазами позитивистовъ и т. д., до твхъ поръ и нравственная рознь не устранится нпчвиъ. Не ясно ди, что автономисты хлопочуть о чемъ-то рвшительно неосуществимомъ? Упадовъ среди людей религіи,

Матеріализмъ исключаемъ, какъ прямо атенстическое ученіе.



на который указывають автономисты, точно также требуеть не окончательнаго разрыва между нравственностью и религіей, а того, чтобы каждый, въ комъ не потухло религіозное чувство, всёми доступными ему средствами старался приводить въ религіи тёхъ, кто отшатнулся оть нея. Здо не пресёкается, коль скоро мы нарочито ставимъ его въ самыя благопріятныя условія для его дальнейшаго развитія, какъ это дёлають автономисты, вычеркивающіе изъ моральныхъ нашихъ отношеній отношеніе въ Богу. Задача всякой здравой теоріи нравственности, между прочимъ, и должна состоять въ раскрытіи существеннаго значенія для нравственности религіознаго начала.

После этих общих замечаній обратимся во возможно обстоятельному анализу соображеній и аргументов, приводимых автономистами во пользу решительнаго и окончательнаго отделенія нравственности ото религіозности.

а) Непонятно, какой вредъ наносится нашему достоинству, нашей свободной воль, нашей нравственной отвътственности, нашей добродътели и т. д., върою во вліяніе на насъ съ одной стороны—Бога, а съ другой—злыхъ духовъ? Прежде покажемъ, что ни наше достоинство, ни наша свобода, ни наша отвътственность на самомъ дълъ нисколько не должны страдать при такой въръ.

Извъстно, что всякій человъкъ въ теченіе своей жизни испытываеть на себъ тысячи самыхъ разнородныхъ вліяній, изъ воихъ многихъ мы даже вовсе не сознаемъ. Несомивнио, вліянія эти, съ разныхъ сторонъ идущія, оставляють въ насъ тоть нии другой следъ более или менее сильный. Какъ и откуда въ насъ вознивли тв или другія особенности мысли, чувства, волп. въ большинствъ случаевъ мы не можемъ знать. Само-собою разумвется, иногое изъ нихъ является до извъстной степени и плодомъ вившнихъ вліяній, действовавшихъ на насъ въ разные періоды нашей жизни, начиная съ самаго перваго и ранняго, Почему же защитники автономической нравственности не говорять, что все это попираеть наше достоинство, нашу свободу, нашу нравственную отвътственность? Но редигія утверждаеть фактъ воздействія на насъ Бога и злыхъ духовъ, и воть автономисты поднимають вопль противъ мнимаго посягательства на нашу свободу, на нашу нравственность. Имъ не приходитъ "въ

голову", что неть нивакой возможности устранить это воздействе духовнаго міра на человека, коль скоро этоть мірь существуєть, а отвергать его на достаточных основаніях могь бы человекь, лишь обладая всеведеніемь. Защитники автономической морали не соображають и того, что если тысячи разнородных влінній, действующих на насъ съ той поры, когда не могло быть и речи о пробужденіи нашего сознанія, не исключають нашего достоинства, нашей свободы, нашей ответственности, то не должны исключать всего этого и те вліннія, о какихъ говорить религія.

Достоинство человъка состоить не въ томъ, что онъ въ фантазін своей освобождается отъ неотвратимыхъ вліяній, какъ это дълають автономисты, а въ томъ, чтобы по возможности сознавать, что и какъ на него действовало и действуеть, и самодвятельно относиться въ вліяющимъ на него силамъ и предметамъ, употребляя ихъ дъйствія во благо себъ. Чъмъ наилучше пользуется человыкь ко благу своему всымь, что на него вліяло и вліяеть, твиъ болве возвышается и его нравственное достоинство. А что не стъсняется и не подавляется и свобода человъка этими вліяніями, это-то и свидътельствуется дъйствіемъ на человъка, между прочимъ, двухъ особыхъ силъ: доброй, Божеской силы-съ одной стороны, а съ другой-злой, діавольской силы. Туть свободной воль человыка предоставляется возможность самодъятельно склоняться на сторону то одной, то другой силы, смотря по собственному его влеченію и желанію. Мало того, должно сказать, что чемъ больше поводовъ существуетъ къ проявлению нашего самоопредъления, тъмъ свобода наша ставится въ наидучшія условія для своего развитія. Значить, дъйствія Бога на насъ и дъйствія злыхъ духовъ должны разсматриваться, между прочимъ, именно какъ поводы къ упражненію и развитію нашего самоопредвленія, нашей свободы. Мысль же автономистовъ, будто бы дъйствіе Бога, какъ Существа всемогущаго, совстви парадизуеть свободу человтва, представляется ложною уже потому, что, въ противномъ случав, именно съ религіозной точки зрвнія не было бы маста двиствію на человака здыхъ силъ, и самыя эти силы, какъ и гръхъ человъка, не могли бы существовать... Равнымъ образомъ, уже тотъ фантъ, что на человъка дъйствують двъ силы, въ нравственномъ отношении

безусловно прогивоположныя, свидательствуеть и о полномъ сохранени отвътственности человъка за подчинение какой-либо одной изъ нихъ. Исихологическое самонаблюдение вполив подтверждаеть это. Религіозный человъкъ сознаеть себя свободнымъ въ своемъ нравственномъ дъйствовании. Онъ отнюдь видить въ себв какой-то маріонетки, которою въ двля нравственности распоряжаются постороннія силы. Онъ убъжденъ, что прежде всего самъ обязанъ стараться выработать въ себъ хорошее нравственное настроеніе и проявлять его въ соотвътственныхъ дъйствіяхъ. Отсюда и дъйствій благодатной силы христівнинъ не смішиваеть и не отожествляеть съ собственными дъйствіями. Въруя въ благодатную силу Божію, христіанинъ нивогда не воображаеть, будто бы самъ Богь за него думаеть, чувствуетъ и желаетъ. Всякую мысль, всякое чувство, всякое желаніе, какъ бы они возвышенны ни были, христіанинъ сознаєть, какъ свои, вакъ порожденные его собственнымъ духомъ, коль скоро сознаніе его не омрачилось. Даже сектанты, имвющіе фальшивое понятіе объ отношеніи благодати Божіей къ человъческой воль, сознають себя самихъмыслящими, чувствующими и желающими-Что касается православной церкви, то она всегда учила и учить, что благодать Божія только содвйствуеть нашей воль въ двланін добра. Но вто же скажеть, будто бы содвиствіе намъ есть дъйствованіе вивсто насъ и за насъ? Что это суть совершенно различныя вещи, видно и изътого, что, по сознанію внимательныхъ въ своей духовной жизни христіанъ, они могуть не только жаждать содъйствія себъ благодати Божіей и пользоваться имъ, но и бъжать отъ нея, бороться съ нею. Впрочемъ, еслибы христіанинъ смотрвав на отношенія води своей въ благодати Божіей совершенно иначе, то автономистамъ нельзя было бы и упревать христіанъ за то, что они ожидають вычнаго блаженства за добрыя свои дела. Съ другой стороны воздействуй Богъ на человическія дийствія такъ, какъ это представляють автономисты, тогда Онъ и не могъ бы объщать блаженства праведнымъ.

Или быть-можеть и самое содъйствіе Бога двлу нравственной жизни человъка совстмъ несовмъстно съ понятіемъ объ этой жизни? Такъ именно и думають некоторые автономисты. Очевидно, такое пониманіе дъла совершенно превратно. Хотимъ

ли мы или не хотимъ, но окружающіе насъ хорошіе люди, безсознательно иногда для нихъ самихъ и для насъ, содвйствуютъ нашему нравственному развитію. Автономисты должны бы бороться и съ этимъ. Съ другой стороны, развъ и сами автономисты не желали бы и не желаютъ вдіять въ добромъ направленіи на окружающихъ ихъ лицъ? Все это мисколько не считается несовмъстнымъ съ понятіемъ о нравственности людской. А если такъ, то не странно ли признавать несовмъстнымъ съ нравственной жизнью только воздъйствіе Бога на нее? Это какое-то странное самопротиворъчіе.

Относя въ своему собственному я добрыя мысли, чувствованія и желанія, христіанинъ относить въ этому же своему я и дурныя мысли, чувствованія и желанія. Кавъ бы спльными онъ ни считаль пскушенія со стороны злыхъ духовъ, онъ никогда не теряетъ сознанія, что могъ бы и противиться этимъ искушенія ямъ. Отъ того-то и, павши подъ бременемъ искушеній и соблазновъ, христіанинъ чувствуетъ себя глубоко виновнымъ, расканвается въ своемъ гржхъ и ищетъ себъ прощенія въ безпредъльномъ милосерхіи Божіемъ. Гдъ же здъсь утрата отвътственности своей, о каковой утратъ говорять автономисты?

Но, продолжають они возражать-коль скоро на человъка дъйствують двъ силы, благая и здая, и каждая изъ нихъ производитъ на него свойственное ей вліяніе, то при этомъ человъку его дъйствій не можетъ быть не сораздыяемо и съ этими сплами, т.-е. содъданное человъкомъ добро доджно быть приписываемо не ему одному, но и Богу, а совершенное человъкомъ зло должно быть вмъняемо въ вину не только ему, но и влымъ духамъ. Это соображение совершенно справедливо, но что же изъ него савдуеть? Въдь и съ точки зрънія автономической морали отнюдь не можеть быть исплючаемо это сораздъленіе заслуги и вины между человъкомъ, какъ нравственнымъ субъектомъ, и тъми добрыми или дурными вліяніями, какія дъйствовали на направление его жизни. Вообще было бы въ высшей степени непсихологично, еслибы вто-нибудь вообразиль. что всв наши поступки суть продукть только и единственно свободной воли нашего я. Наша нравственная личность складывается и при помощи постороннихъ вліяній, непременно оставляющихъ на ней соотвътственный штрихъ. Еслибы можно было раз-

южить нашь правстисиный напиталь, наше правственное содержаніе, в) на влементы, выросцій нов недръ нашего я, и б) на элементы, отвив привоспециие, то быть-можеть оказалось бы, что въ нашихъ дъйствіяхъ есть не мало такого, что должно быть распредалоно по разнымъ вліянівмъ, на насъ двиствовавшимъ. Значитъ, и наша отвътственность за наше настроеніе и наши афествія пала бы тогда не на насъ только одинкъ. Полное же разграничение нашего и не нашего въ нашихъ гъйствияхъ лоступно только всевъдению Божию. Недаромъ всв исторически взвъстныя религіи учать, что будеть особый судь Бовій для правосуднаго возданнія людямъ за нхъ деда. Этоть судь Божій, сукъ всеобщій и овончательный, въ столь величественныхъ чертахъ предрежается особенно ясно въ Новомъ Завътъ. На этомъ всеобщемъ судъ Божіемъ только и можетъ быть опредълено. воскольку такой-то человёкъ самъ виновень въ своихъ грёхахъ и какое участіє въ его винь должны принять другіе. Но когда щеть рачь о должной отватственности человака за его нравственное дъяніе, то здъсь дело-не въ томъ, чтобы эта отвітственность нивънъ не сораздълялась съ нимъ, такъ какъ это невозможно, а въ томъ, чтобы человъкъ отвъчалъ только за то, въ чемъ единственно повиненъ только онъ самъ. Именю таковая отвътственность и гарантируется ученіемъ христіанской религін о всеобщемъ, нъкогда имъющемъ быть судъ Божіемъ надъ всеми людьми. О таковомъ справедливомъ вмененін не мометь быть и рычи съ точки зрвнія автономической морали, разрывающей отношенія человіна нь Богу.

Досель мы имъли въ виду только отрицательную сторону дъла, защищая отношеніе религіи въ достоинству человъка, его свободь и иравственной отвътственности, но теперь обратимъ винманіе и на положительную сторону дъла. Мы утверждаемъ, что религія не только не подрываетъ, но положительно возвышаетъ достоинство человъка, его свободу и нравственную отвътственность.

Если автономисты, говори о достоинствъ человъческой природы, ссылаются на то, что человъкъ въ отличе отъ животныхъ живеть разумъ, совъсть и свободную волю, то христіанская религія, въ доказательство особаго достоинства человъческой природы, утверждаеть, что разумъ, совъсть и свободная воля

человъна не суть просто продунть и проявление обычныхъ силь и элементовъ окружающей человъка природы, во отображеніе божественной природы Творив вселенной, что чедовъть призванъ быть носителемъ и выразителемъ этой природы, что онъ преднавначенъ въ тесному общеню съ самимъ Вогомъ и что въ лицъ Единороднаго Сына Божів, І. Христа, человъческая природа соединена неслитно и нераздально съ Божескою. Можно ди еще болбе возвысить достоянство человъческой природы, чемъ какъ это делаетъ христівнство? Большаго возвышенія человъческой природы даже и представить нельзя. Напрасно поэтому утверждаеть Фейербахъ съ его единомышленниками, будто бы христіанская религія больше бы возвышала достоинство человаческой природы, еслибы цанила ее независимо отъ указанныхъ соображений. Но выдь каждый предметь ценится постольку, поскольку онь возвышается сравнительно съ другими предметами, какъ своей сущностью, такъ и своимъ отношениемъ въ наиболье цвинымъ вещамъ. Христіанская религія именно съ этихъ сторонъ и опредвляеть достоинство человъческой религи. Христівнство говорить, что человънь по существу своей природы безмерно возвышается надъ всемъ, что есть на земле, и соотносится не только съ себе подобными, но и съ Богомъ, для воего онъ составляеть предметь любви и особыхъ попеченій. Ничего подобнаго не можеть сказать о чедовъкъ никакая антихристіанская доктрина. Однако защитники автономической нравственности хотять уверить насъ, будто бы человъвъ высовъ въ своемъ достоянствъ не потому, что внъшняя Божественная сила сделала его таковымъ, а потому, что онъ самъ своей самодъятельностью поднялся надъ окружающей его природою. Такое самововнышение человика, говорять они, дълаетъ человъку гораздо болъе чести, чъмъ возвышение его Богомъ. Но во-первыхъ, съ этой точки зрвнія человъкъ ставится хотя и выше окружающей его природы въ извъстной степени, но отнюдь не выдъляется изъ ней самой своей сущностью: вопреки религозному взгляду онъ остается однима изъ звень. евъ и продуктовъ природы же, но не болье. Во-вторыхъ не могъ бы человъкъ и подняться такъ высоко надъ природою, еслибы Божество изначала не вложило въ него задатковъ и средство. потребинкъ для этого возвышения. Съ другой стороны, христіанская редигія не только не отрицаєть той самодъятельности, которая, по мижнію автономистовь, столь возвышаєть достоянство человъва сравнительно съ остальными существами видимой природы, но она-то и требуеть оть человъва этой самодъятельности: стать сознательными и достойными владымою окружающей природы Богь заповъдаль человъку при самоми создание его. Все это говорить о томь, что достоинство человъческой природы съ разныхи сторони возвышается именно религіозною точкою врінія.

Точно также и свобода человъческой воли положительно возвышается религіею. Нівкоторые изъ автономистовъ сами соглашаются съ тъмъ, что нравственная свобода человъка не состоить только въ простой возможности выбора между добромъ и здомъ. Быть нравственно-свободным» значить, несмотря им на навіе вившніе и внутренніе соблазны и препятствія, оставаться върнымъ требованіямъ долга, добра. Следовательно все то, что содействуеть человеку не изменять добру и верше служить ему, — все это содъйствуеть укращенію и развитію его нравственной свободы. Между твиъ, всякая религія, какъ бы несовершенна она ни была, непремънно внушаетъ человъку съ особою настойчивостью тв или другія нравственныя правила и именемъ Божества и въчной судьбы человъка требуеть непремъннаго исполненія ихъ. Мы въ правв поэтому сказать, что даже низмія редигін способны гораздо болве возвышать нрав. ственную свободу 3) человъка, чъмъ холодные и неавторитетные урови автономической морали. Что же касается единственно нстипной редиги, какова христіанская, то въ извъстномъ смысль должно свазоть, что самая сущность и задача ся состоить въ томъ, чтобы савлать человъка вполнъ нравственно-свободнымъ. Христіанская религія не ограничивается тимъ, что ставить предъ человъкомъ самый возвышенный нравственный идеаль, которому равнаго не было и быть не можеть, но и содъйствуеть человыху особыми благодатными средствами воплощать, наснольно это возможно, этотъ идеалъ въ самой жизен

э) Просимь имъть въ виду, что здъсь мы преимуществение говоримъ о формальной, а не о реальной сторонъ дъла, сравнивая уроки автономистовъ съ внуменіами инэмихъ редигій.

Наконецъ, религія христіанская усиливаеть въ человъкъ и совнаніе его нравственной отвітственности. Чімь болье высокою природою обладаеть человакь по его собственному сознанію, темъ больше боязни должно быть въ немъ уронить и запятнать ее дурнымъ деломъ. Чемъ чище и возвышениее нравотвенныя возарвнія человіка, тімь ясніве онь видить и тімь строже осуждаеть мальйшіе диссонансы и погрышности бъ своей нравственной жизни. Чемъ больше способовъ и средствъ дается человъку къ нравственно-чистой жизни, тъмъ больще и требуется отъ него. Судіей же и модовоздаятелемъ, по религіозному міровозарвнію, является Существо всеввдущее и абсолютносправедливое, отъ котораго ничто не укроется и которое воздасть должное за все, что ни думаль, что ни чувствоваль, чтони желаль человыкь. На такой и почвы и при такихъ ли условіяхъ слабіть чувству отвітственности за грівхъ? Но, говорить Фейербахъ, — христіанство парализуетъ, подрываеть чувствонравственной ответственности своимъ ученіемъ объ оправданів человъка гръшнаго заслугами Інсуса Христа и о таниствъ исповъди. Совершенно ложное понятіе о дълъ! Человъкъ, по кристіанскому ученію, получаеть прощеніе граховь не иначе, какъподъ условіемъ искренняго раскаянія во грахахъ и подной рашимости жить для одного добра. Легко только произносить в писать эти слова: искрениее раскаяніе, полная рашимость жить только для добра. Но какая нравственная борьба и какой нравственный подъемъ духа требуются для переживанія ихъ самымъ дъломъ!? Чтобы испренно каяться во гръхахъ, а не лицедъйствовать, и имъть полную готовность жить лишь для добра, нужновозненавидъть зло всемъ нашимъ существомъ и почувствовать всю предесть и все обаяніе добра всёмъ же существомъ нашемъ. Недаромъ говоритоя: испреннее раскаяние и всецвное жеданіе добра есть уже половина нравственнаго исправленія и перерожденія. Итакъ, какимъ же образомъ христіанская редигія ослабляеть чувство ответственности? Неть, она-то только и поднимаеть его до надзежащей высоты и полноты!

Въ какой степени неосновательны упреки, дълаемые религіи автономистами, будто бы она подрываеть человъческое достоннство, нравственную свободу и отвътственность, въ такой же степени близоруки и безпочвенны и другіе ихъ упреки, разсмотръть которые мы взялись.

Такъ, напрасно увъряютъ автономисты, будто бы христіанская редигія пънитъ въ человънь отнюдь не добродьтель, а въру, при томъ понимаемую якобы въ смысль простаго признанія бытія Бога, Промысла и т. д. Какъ во многихъ другихъ случаяхъ, съ особенной ръзностью и настойчивостью высказывается и эта мысль именно у Фейербаха. "Отъ въры, говоритъ онъ, зависитъ въчное блаженство, а отнюдь не отъ исполненія обыкновенныхъ человъческихъ обязанностей А что условливаетъ наше спасеніе, то составляетъ и главный нашъ предметь. Все завлючается въ въръ: она одна спасаетъ человъка, она, строго говори, есть единственное субъективное благо человъка и потому первая и самая высшая заповъдь гласитъ: епъруй! Не въра, а мораль говоритъ человъку: твоя въра—-нуль, если ты не дълаешь ничего хорошаго". Во всей этой гирадъ нътъ въ сущности и тъни правды, если обсудить ее безпристрастно и основательно.

Христіанская віра отнюдь не есть только теоретическое признаніе умомъ нашимъ тахъ или иныхъ истинъ. Вара, которой требуеть отъ насъ христіанство, необходимо также предполагаеть тяготвие всего правственнаго существа человаческаго въ Богу, въ нашему Спасителю какъ въ воплощению добра, какъ несителю правственнаго совершенства. Значить, въ комъ есть жристіанская въра, достойная своего имени, въ томъ непремънно есть высовія правственныя влеченія и предрасположенія. Говоря о спасенін вірою апостоль Павель разуміль віру въ этомъ именно смысле, т.-е. вавъ такое исихическое состояніе, которое обнимаеть не мысль только, не разумъ только, но всего челожъка съ его нравственными стремленіями и расположеніями. Въра, чуждая добрыхъ нравственныхъ настроеній и проявленій, есть нвчто мертвое, т.-е. въ сущности совершенно отсутствуеть, но выраженію апостола Іакова (2, 17). Самое благочестіе этотъ апостовь опредвляеть савдующимь образомь: чистое и непорочное благочестве предъ Богомъ и Отцемъ есть то, чтобы призирать сироть и вдовь вы ихы скорбяхы и хранить себя неоскверненным от міра (1, 27), т.-е. оть своекорыстія, зависти, гордости, сладострастія и т. д. Еще ръшительные выражаеть эту же мысль апостоль Павель въ своей чудной рачи о любви, гать необходимомъ и самомъ коренномъ признакв истинно върующаго (1 К.ор. 13, 1 — 3). Но ученики Спасителя говорять

то, чему училъ ихъ Онъ самъ. Вопреки увъренію Фейербака, первыми словами, которыми началась проповедь Спасителя. были слова: покайтесь, ибо приблизилось нарство небесное (Мато. 4, 17). Інсусъ Христосъ, такимъ образомъ, прежде всего обращался къ нравственному сознанію и чувству слушателей и прежде всего требоваль отъ нихъ изминеніи нравственнаго настроенія въ дучшему. Въ рвчахъ Інсуса Христа мы находимъ слвдующія слова, совершенно ниспровергающія мысль автономистовъ, будто бы религія предпочитаеть добрымъ даламь вару, какъ признаніе извъстныхъ религіозныхъ истинъ. Не всякій, исворящій Мин: Господи! Господи! войдеть въ царство небесное, учить Спаситель, но исполняющий волю Отца Моего Небеснаю. Прочіе скажуть Мни въ тоть день: Господи! Господи! Не оть Твоего ли имени мы пророчествовали? не Твоимъ ли именемь бъсовь изгоняли? Не твоимь ли именемь многія чу-; деса творими? И тогда объяваю имъ: Я нипогда не зналъ васъ отойдите от Меня, дълающие беззаконие (Мато. 7, 21-23). Звмвчательно, что именно на страшномъ всеобщемъ судъ будутъ сказаны эти слова. Въ другомъ мъсть Спаситель прямо донавываетъ, за что главнымъ образомъ один будутъ удостоены въчнаго блаженства, а другіе обречены будуть на въчно-мучительную жизнь. И поставить овець по правую сторону, а козловь по мьвую. Тогда скажеть Царь тымь, которые по правую сторону Его: пріидите благословенные Отца Моего, наслидуйте царство, уготованное вамь оть созданія міра. Ибб ажаль Я, и вы дамы Мни псть; жаждаль, и вы напоили Меня; быль странникомь, и сы приняли Меня; быль нагь, и вы одъли Меня; быль болень; и вы постышли Меня; въ темницъ быль, и вы пришли ко Мню. Тогда праведники скажуть ему въ отвъть: когда мы видъли Тебя алчущимь, и напормили? или жаждущимь, и напоили? когда мы видъли Тебя странникомъ, и приняли? или начимъ, и одъли? когда мы видпан Тебя больнымь, или въ темниць, и пришли къ Тебь? И Царь спажеть имь въ отвъть: истинно говорю вамь, поелику вы сдълали сіе одному изъ сихъ братиевъ Моихъ меньшихъ, то сдълали Мию (Мато. 25, 33-40). Обратившись же къ стоящимъ по явную сторону, Царь скажеть нив: идите от меня, прокаятые, въ огонь въчный, уготованный діаволу и ангеламь его. Ибо алкаль H, и вы не дали Мнь ьсть; жаждаль, и вы не напоили

Меня; быль странициомь, и не приняли Меня; быль начь и не одъли Мена; болень и въ техници, и не посътили Меня (41-43). Такить образовъ оказывается, что не въра, какъ признаніе взвастных редагіовных истинь, но добрыя дала выдвигаются христіановою религією и что именно дебрая правственность явизстоя рашительницею вачной участи человака. Если же говорится въ Новонъ Завъть и о въръ, вакъ единотвенномъ условін спасенія и блашеногов человона, то вора во такомо случаю мысится отнюдь не какъ только приананіе нашимъ умомъ изв'ястныхъ релегозныхъ истепъ, но и канъ такое настроение души человъческой, которое предполагаеть прежде всего и главнымъ образомъ кристіански доброе направленіе воли и сообразную съ нимъ дъятельность ея вовиъ. Въра же, какъ признаніе умомъ извистных истень, оказывается неимиющею беев всего этого никакого симска въ религи, которая не придаетъ никакого значенія даже дару чудесь и пророчествь и какому угодно телесному самонстиванию, если за всемы отимъ не стоить любовь въ блеженить. Едва ли сеть возможность выдвишуть столь высоко злачение добрей правственности, какъ это дилается христіанскою религею. Не стольно предметь морали, сколько предметь въры, Госнодь нашъ Інсусъ Христосъ, указываеть именно такое значеніе добродьтели, вопреки увівренію Фейербаха и вообще авто-HOMECTORS.

Напрасно затымь увърмоть автономисты, будто бы редигія располагаеть въ превратнымь отношеніямъ между върующими и мевърующими, порождая и усидивая въ первыхъ духъ самолюбія и превозношенія въ разныхъ его видахъ. Не иначе, какъ влеветою на христіанство представляются слъдующія слова Фейербаха: "мобить человъка, невърующаго во Христа, значить мобить врага Его; кого не дюбить Богь, того не смъеть любить и человъкъ; его дюбовь была бы противоръчіемъ води Божіей, а слъдовательно гръхомъ". Откуда взяль это Фейербахъ съ своими единомышлениями? Напротивъ, върующій призывается любить до полнаго самоотверженія людей вообще, кто бы они им были, независимо и оть ихъ религіозныхъ воззръній. Если. но слову Спасителя, Богь есть Отецъ всъхъ людей и печется о блага всъхъ ихъ, върующіе они или невърующіе, благіе или заме, то такая же любовь и такое же попеченіе, простирающіяся

на всъхъ людей, внушаются чрезъ те сажее и христіанамъ, кониъ заповъдано стремиться быть совершенными, какъ совершенъ ихъ небесный Отецъ (Мате. 5, 43 — 48). Господь Інсусъ Христосъ говорить всемь христанемъ: если вы приемтетвуете и любите только братьевъ вашихъ, т.-е. только единовърцевъ, то что особеннаго движете? Поступая такъ, вы не различаетесь еще отъ язычниковъ (Мато. 5, 46 и 47). Дажве на самомъ страшномъ судв Богъ представляется награждающемъ или наназывающимъ людей за хорошее или дуриое отношение ихъ въ ближнить вообще, кто бы они ни были по овоему преисхожденію и по своимъ върованіямъ. Христіанская религія въ лиць своего Божественнаго Основателя обращается из каждому христіанину съ таковымъ внушеніемъ: такь да септить септь вашь предъ людьми, чтобы они видъли ваши добрыя отла и прославили Отна вашего Небеснаго (Мате. 5, 16). Осущая безусловно ваную бы то ни было заносчивость и всякое саможитние предъ иновърующими, христіанство этими словами требуеть отъ насъ по отношенію въ нимъ всяческихъ добрыхъ дълъ и привлеченія невърующихъ въ цервви Христовой именно прежде всего добрыми дълами, нами безпорыстно совершаемыми. Съ другой стороны, христіанинъ призывается цфиять въ невірующемъ все, что въ немъ есть истинно-добраго, не менъе, чъмъ въ самихъ върующихъ. Апостолъ Павелъ говоритъ: слава и честь всякому, дъдающему доброе, будеть ин то язычникь или иной ито-либо (Римл. 2, 10). Если апостоль при этомъ и замъчаетъ, что эти слава и честь относятся прежде всего въ върующему, то конечно потому, что имъетъ въ виду и особую высоту его добродътели, и наибольшія требованія оть него со стороны Бога. Что же касается иноверцевъ, делающихъ дурное, то съ точки зрвнія великаго апостола, ихъ вина, а следовательно и ся послъдствія не столь велики, какъ вина и ся послъдствія для грэшниковъ-христіанъ (Римя. 2, 9). Значить, христіаннну свойственнве относиться въ слабостямъ и недостатвамъ нехристіанъ съ большимъ синсхождению, чвиъ въ слабостямъ и недостатвамъ собственнымъ.

Не представляются-ли уже и после доселе сказаннаго дявним следующіе упреви, деласмые Фейербакомъ религія? "Вера, говорить онъ, развиваеть въ человеке чувство честолюбія я вго-

изма; върующій считаеть себя отличнымъ оть другихъ людей. превезнесеннымъ надъ обыкновенными смертными, владвющимъ особыми правами; върующие вообще - аристократы, а невърующіе-влебен". Вопреки этимъ увъреніямъ Фейербаха, истиннохристіанская религіозность преднолагаеть и развиваеть въ чедовъть духъ смиренія и самопожертвованія. Рачи Господа І. Христа преисполнены выраженій въ родів слідующихъ: вто воображаеть себя первымъ, будеть самымъ последнимъ; отвергнись себя и т. под. Въ томъ же, что христіанинъ считаетъ себя посителемъ особыхъ обътованій Божінхъ и особой благодати Божіей, напрасно усматривать хотя бы тань честолюбія и эговзна. Еслибы христіанинъ считаль себя таковымъ въ силу особой ирироды своей или въ силу особыхъ заслугъ своихъ, тогда дъйствительно онъ вполив заслуживалъ-бы дълаемыхъ ему Фейербахомъ упрековъ. Между тъмъ именно христіанину и должно быть свойственно убъщеніе, что онъ все получиль и имветь многое получить лишь въ силу заслугь Спасителя и вообще по милости Божіей и что всв безъ исключенія люди не только призываются, но и могуть пользоваться тами же или още большими дарами. Обладаніе особыми благодатными дарами и правами должно располагать христіанина лишь въ большей строгости относительно себя самого и къ наибольшему смиренію. Но Фейербахъ усиливается и туть найти ивчто для униженія религіозности. "Спиреніе, самоуничименіе вірующаго, говорить онъ, есть въ сущности гордость, но важущаяся смиреніемъ. Вврующій сознаеть себя прославленнымъ отъ Бога и считаеть себя недостойнымъ этого прославленія. Тімъ не меніве, онъ воображаєть все таки себя предметомъ дъятельности Божественной, цълью дъйствій Существа высшаго. Развів это не есть гордость"? Мы не можемъ оспарявать, что дъйствительно было бы гордостью, а не сипреніемъ, еслибы христіанинъ на самомъ двлв воображаль предметомъ и цілью Божеской діятельности только себя, а не всыхъ другихъ людей, и еслибы эту Божескую двятельность онъ объясняль накими-либо особенными преимуществами съ своей стороны. Между темъ въ истиню верующемъ такого взгляда на дъло быть не можеть и не должно. Совершенно превратною представляется и та мысль Фейербаха, будто бы, тогда вакъ язычники только искали совершенства нравственнаго и стремились из нему, христіанину свойственно всегда чувствовать себя высовимь. Уже потому, что изыческому сознавію смутно и туманно предносилась идея абсолютно совершеннаго Существа, часто даже совершенно заслониясь представленіями противоположнаго свойства, они, явычники, скорте всего способны были вообразить себя яравственно-совершенными, доказательствъ чего не мало представляеть исторія религій. Христіане же во-первыхъ имтють представленіє о Богт, какъ носителт абсолютной святости, и следовательно не могуть не видять своего рода непроходимой пропасти между собою и Богомъ въ нравственномъ отношеніи, а во-вторыхъ, они, христіане, видять въ каждомъ своемъ добромъ действій результать не своей только воли, но и благодати Божіей, и такимъ образомъ менте всего располагаются къ горделивой мысли о своемъ совершенствть.

Вообще нужно сказать, что нътъ начего недъпъе, какъ мысль, будто бы въра въ Бога способствуетъ развитію въ человъкъ эгонзма въ разныхъ его проявленіяхъ. Напротивъ, пменно эта то въра и является ръшительнымъ врагомъ и отрицателемъ огоизма, тогда какъ автономическая точка эрвнія узаконаеть и питаеть этоть эгоизмъ. Съ этой точки зрвнін ничто въ целой вселенной не противопоставляется человаку, какъ несоизмаримо высшее его по своей природъ и по своимъ свойствамъ: человънъ-вотъ самое высшее въ міръ. При таковомъ взглядъ естественно развиваться эгоизму, самомивнію. Къ пожертвованію этимъ эгоизмомъ и самомивніемъ нисколько не вызывается чедовъкъ, раздъляющій точку зрънія автономистовъ, устраняющихъ отношенія человъка къ Богу. Всь другіе люди въ глазахъ такого человъка являются имъющими достоинство не высшее его, а следовательно не могуть и служить ограничениемъ его эгоизма и самомивнія. Последовательный автономисть невольно вызывается самымъ положеніемъ діла преувеличенно смотрівть на то, чъмъ онъ обладаетъ въ своей духовной жизни, и надменно противопоставдять свое достояніе духовному капиталу другихъ людей, менъе его обогащенныхъ духовными качествами Считая только себя одного виновникомъ пріобретеннаго духовнаго капитада, онъ дегко становится гордымъ въ отношени къ другимъ и двлается способнымъ считать себя выше всего въ

міръ. Напротивъ, христіанинъ, признавая Существо безпредъльное, безиврно возвышающееся не только надъ нимъ, но п вадъ всвиъ сущимъ, раздающее каждому разные таленты по свойствамъ и способствующее людямъ въ дълв развитія и усовершенствованія ихъ природныхъ даровъ, невольно смиряется предъ безграничнымъ величіемъ Божіниъ и обуздываетъ эгоистическія влеченія и поползновенія своего я. Положимъ, и въ върующихъ часто замъчается совершенно противоположное этому, но причиною подобныхъ прискорбныхъ явленій служитъ не иное что, какъ ослабленіе и помраченіе въ нихъ истиннохристіанскаго религіознаго сознанія и настроенія.

Но если болье задорные автономисты, какъ напр. Фейербахъ и другіе, упрекають религію за ея минмое полное пренебреженіе въ добродьтели и за развитіе въ върующихъ духа гордыни и самолюбія, то болве умвренные автономисты говорять главнымъ образомъ о томъ, что въра, вовлекая людей въ область созерцанія, заставляеть ихъ чрезъ то непроизводительно тратить время и силы, которыя могди бы быть употреблены на непосредственное служение благу ближнихъ. Мы видели, въ вакой связи стоить ввра съ добрымъ нравственнымъ настроеніемъ и вакое значение придается христіанствомъ нашей самоотверженной любви въ ближнимъ и нашему служенію благу ихъ. Теперь заметимъ только, что эта самоотверженная любовь въ людямъ н служение благу ихъ требуются не отъ одного какого-либо класса христівнъ, но отъ всёхъ безъ исключенія христівнъ, въ какую бы индивидуальную форму ни облекалась ихъ правственная жизнь по ея вившией сторонв. Значить, упрекъ автономистовъ нисколько не относится къ христівнской религіи. Такой упревъ унфстенъ быль бы напр. по отношенію къ браманизму нам буддизму, действительно жертвующимъ для созерцательной жизни двятельнымъ служеніемъ благу людей. Съ другой стороны, если христіанская религія внушаеть своимъ последователямъ употреблять извъстное время на молитву, на присутствие при богослужения, на участие въ религиозныхъ празднествахъ и т. п., то странно считать такое время потеряннымъ. Напрасною тратою времени считать молитву, присутствие при богослужении и тому подобное могуть только невврующіе люди. Впрочемь, еслибы оне отнеслись въ двлу безпристрастно и внимательно, еслибы заглянули во внутренній міръ совершающихъ искренно эти религіозныя дійствія и подмітили происходящее въ немъ, то увидвли бы, что молитвы, присутствіе при богослуженій, участіе въ церковныхъ празднествахъ и тому подобное не только являются одною изъ формъ проявленія нравственности же, но и содъйствуютъ нравственному развитію и усовершенствованію чедовъка. Во-первыхъ, помимо естественнаго и законнаго удовлетворенія религіознаго чувства, все это сврвиляєть взаимную связь между людьми и пріучаеть ихъ, накъ бы ни было различно ихъ общественно-государственное положение, смотрыть другъ на друга, какъ на братьевъ во Христь, какъ на равныхъ предъ Богомъ, какъ на членовъ одной семьи Отца Небеснаго. Во-вторыхъ, тутъ воспринимаются людьми возвышенные урови и внушенія христівнской морали, а следовательно проясняется и углубляется правственное сознание ихъ. Въ-третьихъ, переживаемыя высовія и священныя движенія души освобождають ее хотя на время отъ низменныхъ волненій, интересовъ и стремленій и настраивають на святое и возвышенное, а переживаніе подобныхъ состояній не можеть не отражаться благодітельно и вообще на нашей правственной жизни, и въ частности на отношеніяхъ нашихъ къ ближнимъ и по минованіи этихъ дорогихъ моментовъ...

б) Обращьясь къ тому, на чемъ автономисты разсчитывають обосновать нравственность, мы найдемъ, что отрешение ея отъ религизныхъ основъ не можетъ быть оправдано разумными соображениями и влечетъ за собою гибельныя для ней последствия.

Нравственный законъ, выражающійся въ совъсти, дъйствительно всеобщъ, но онъ то и свидътельствуетъ, вопреки мнѣнію автономистовъ, о существованія для него высшаго источника, высшей опоры, высшей санкціи. Совъсть не только говоритъ человъку о томъ, что хорошо и что дурно, но и обязываетъ его дълзъ хорошее и избъгать дурнаго, сопровождая добрыя дъйствія чувствомъ довольства, радости, блаженства, а дъйствія злыя—чувствомъ стыда, позора, муки душевной. Вдумываясь въ эти явленія нашей психической жизни, мы не можемъ не видъть, что совъсть является какъ бы нъкоею особою силою, стонщею выше человъка и господствующею надъ нимъ. Въ самомъ дълъ, сознавая, что онъ обязанъ нъчто исполнить вопреки сво-

нить наличнымъ стремленіямъ и влеченіямъ, человінь чувствуетъ въ себі присутствіе какъ бы особой силы, стоящей надъ его свободою, різко расходящейся съ нажитыми склонностями ея и властно повелівающей, хотя и заключенной въ томъ же духъ человіческомъ. Туть проявляется какая-то таинственная двойственность: съ одной стороны, субъекть дійствующій, а съ другой стороны, какъ бы нівое другое я, предписывающее первому извістныя правственныя требованія, обязывающее его къ непремізному выполненію ихъ и то награждающее, то карающее, смотря потому, какъ первое я относится къ велізніямъ какъ бы втораго я, живущаго въ немъ. Совість, взятая во всіхъ зтихъ сункціяхъ своихъ, не есть ли голосъ Божій въ человівкі. Такъ смотріло на нее издавна и такъ смотрить на нее и теперь вірующее человічество.

Всв доселвшнія попытки изъяснить происхожденіе столь поразительнаго явленія, происходящаго въ духв человвческомъ, изъ иныхъ причинъ, независимо отъ двйствія Божія, являются по меньшей міврів наивными, въ сущности нисколько необъясняющими этотъ феноменъ. То, что мы обобщими въ словів: сообъемь, не можеть быть, вопреки мивнію автономистовъ, продуктомъ ни 1) отдільнаго человізка, ни 2) цізлой совокупности пюдей, ни 3) какого-либо естественно-историческаго процесса развитія. Это мы и постараемся показать, разсмотрівши и критически оцінивши каждое изъ этихъ предположеній.

Попытка вывести совъсть то изъ разума, то изъ воли, то изъ чувства индивидуума ръшительно не выдерживаетъ критики. Остановимся ли на разумъ, будто бы приказывающемъ волъ дъйствовать въ извъстномъ направленіи, увидимъ, что разумъ инкакъ не можетъ быть источникомъ совъсти. Разумъ способенъ только представить такія соображенія, которыя могутъ говорить, что такой-то поступовъ былъ-бы выгоденъ или невыгоденъ, уменъ или глупъ, но и только. Отсюда далеко еще до абсолютной обязательности для насъ извъстнаго поступка. Съ другой стороны, кто же не знаетъ, что поступки, кажущіеся съ разсудочной точки зрънія выгодными и благоразумными, часто возмущають насъ гораздо болъе, чъмъ поступки, представляющеся невыгодными и даже глупыми съ житейски-разсудочной точки зрънія? Наконецъ, еслибы разумъ быль источникомъ

обявательности для насъ извъстныхъ поступновъ и дъйствій, то мы вовсе не мучились бы, совершивши ихъ, - не мучились бы твин муками, какія испытываемъ отъ угрызеній совъсти. Мы могли бы только жальть, болье или менье сильно, о томъ, что плохо разсчитали, что допустили себя впасть въ ощибку, какъ жалвемъ мы, когда сдвлали не такъ напр. какую-нибудь вещь. ошиблись въ математическихъ вывладкахъ и т. под. Но если нельзя вывести изъ разума совъсть, то точно также нельзя выводить ее и изъ воли. Извъстный францувскій выслитель Поль Жанэ совершенно справедливо считаеть абсурдною ту мысль, будто бы воля можеть хотеть закона. Действительно, разве каждый изъ насъ не знаетъ, что воля столь часто, если не всегда борется съ требованіями правственнаго закона и силится вырваться изъ стесняющихъ ее оковъ его? Это было бы немыслимо, коль скоро именно воля была бы творцомъ закона. Съ другой стороны, еслибы, не смотря на противорачіе со свидьтельствомъ опыта, и объяснили бы генезисъ совъсти изъ воли. въ такомъ разъ она была бы явленіемъ случайнымъ и непостояннымъ: кто поставилъ законъ, тотъ бы или видоизмънялъ его на разные лады, или и совствъ отбрасываль. Наконецъ, п чувство отнюдь нельзя признавать источникомъ совъсти. Сердце ищетъ пріятныхъ чувствованій и отвращается отъ непріятныхъ. Между твиъ, съ нарушениемъ требований правственнаго закона нередко бывають связаны такія муки душевныя, какія мене всего инцутся нашимъ сердцемъ. Следовательно сердцу скоре должно быть свойственно стремление сбросить съ человъка иго нравственнаго закона, а не создавать этотъ последній. Да и какъ можеть сердце указывать, что добро и что здо, когда оно не мыслить, не разсуждаеть? Все сказанное свидътельствуеть о независимости происхожденія совъсти отъ ума ли, отъ воли ли, или отъ чувства. Нравственный законъ господствуетъ надъ цваьной человъческой личностью и противостоить ей, какъ бы нъкое другое я. Уже не говоримъ о томъ, что коль скоро совъсть разсматривается, какъ продуктъ изобратательности индивидуума, то ея всеобщность совершенно забывается и остается рышительною загадною.

Не только индивидуумъ не могь быть творцомъ нравственнаго закона, но таковымъ творцемъ его нельзя признать и цълой

совожущности человаческихъ индивидуумовъ. Въ высшей степени нелъна мысль Манцевиля, высназанная въ его сочиненіп: Изыскине о происхождения добродителя, будто бы правственный законъ придуманъ коварствомъ властителей съ целію наиболе легнаго управленія людьми и будто бы чувство долга, передаваясь путемъ традиціи, наслідственности и воспитанія, со временемъ перешло въ кровь и плоть человачества. Всякій пойметь, что такъ объяснять происхождение совъсти значить ничего не объяснить. Не будь присуща совъсть самимъ властителямъ, откуда-бы мегла взяться у нихъ и самая мысль о ней? Не будь совъеть природнымъ достояніемъ всвять дюдей, она была-бы отброшена ими при первой попыткъ насадить ее, такъ вакъ она ограничиваеть произволь человъка, большей частью столь ему сладостный, и ставить его въ такое отношение къ людянъ и вещамъ, какого не допускаеть человъческій эгонамъ. Уже не расвространяемся о томъ, что въ требованіяхъ совъсти есть много тавого, что нежелательно и мнимымъ изобретателямъ нравственнаго закона-властелинамъ....

Наконецъ, и усилія эволюціонистовъ, начиная съ Дарвина, вэвленить происхождение въ насъ совъсти представляются безплодной же затвей. Теорія ихъ по существу своему мало чэмъ отинчается отъ бредней Мандевиля. Наиболье ученый и талантливый изъ эволюціонистовъ, Спенсеръ, предлагаетъ следующее объяснение совъсти. По его взгляду, общество издавна одобряло дъйствія индивидуумовъ, полезныя для встхъ; мало-по-малу и видивидуумъ сталъ считать обязательными для себя действія, полезныя для всвух; отсюда въ теченіе длиннаго ряда въковъ въ людивъ укоренилась и стала какъ бы ихъ природою идея должнаго въ отношеніи къ извістнымъ дійствіямъ, а вміств съ этимъ и сердце ихъ привыкао биться радостью при соотвътствін человъческих двйствій съ твиъ, что считается должнымъ, я замирать отъ бользненных ощущеній при совершеніи двйствій противоположнаго характера. Во всемъ этомъ отолько ◆альше, что нужно удевляться какъ не замвчають ее такіе выдажнийеся уны, каковъ умъ Спенсера. Во-первыхъ, ни изъ какихъ данныхъ мы не видимъ, будго бы когда-либо одобрялись людьми действія только общеполенныя. Обращаясь на динима племенниъ, мы не находимъ даже у нихъ, чтобы дъйствія чело-

въческія цвининсь только по ихъ общеполезности или безполевности. Останавливая вниманіе на томъ, что замічаєтся у культурныхъ народовъ, мы опять-таки не находимъ подтвержденія мыслей Спенсера. Геройскій подвигь самостверженія, котя бы отъ него не произошло нинакой нользы для другихъ людей, мы одобряемъ, имъя въ виду его нравственную сторону. И наобороть, самое поленное для общества деле можемь находить нисколько не заслуживающимъ одобренія, имъя въ виду правственное настроеніе, изъ коего оно произошло. Съ другой стороны, развъ въ людяхъ не происходять такія психическія движенія, которыя не имвють никакого отношенія вы выгожемь н пользамъ общества, но которыя люди находять нравственно или очень хорошими, или очень дурными? Далве, если допустить, что идея обязательнаго произошла именно такъ, напъ объясняеть это Спенсерь, то не должна ли она представляться намъ не болве, какъ своего рода рутиною? Въ самомъ дълъ, мы въ правъ смотръть, какъ на чистый предразсудокъ, на то, что обязательно не само по себъ въ силу самой природы своей, а что обязательно только вследствіе нажитой привычки считать его таковымъ. Между тъмъ въ долженствующемъ быть, въ добромъ. мы видимъ нечто самое высшее, святее, --то, что мы безусловно обязаны совершать, хотя бы все человъчество привывлю его нарушать и въ этомъ нарушения видело нечто совершению естественное. Затъмъ, слъдуетъ имъть въ виду, что диже для обравованія въ насъ самой привычки считать извъстныя действія обязательными, предварительно должны мы имёть прямое понхическое предрасположение въ этому. Въ противномъ случат не выработается и самой привычки. Выработка такой привычки, безъ предварительнаго психическаго предрасположения къ ней тъмъ невозможиве, что она затрогиваетъ все наше существо н заставляеть насъ нередко жертвовать темь, разстаться съ чемъ для насъ больно, мучительно. Имен же въ виду, что человъть первобытный, накимъ представляють его себъ эволюніонисты, несравненно чаще двиствоваль въ видахъ своей пользы. чэмъ чужой, возникновеніе разсматриваемой привычки стано. вится еще болве немыслимымъ: скорве долина бы образоваться у людей совершенно противоположная привычка. Наконецъ, одобреніе обществомъ нашихъ дъйствій, полезныхъ для другихъ. могло бы и должно бы вести не къ тому, что мы мало-но-малу стали считать для себя такія дъйствів обязательными, а только къ тому, что мы начали бы считать ихъ средствомъ къ вывову одобренія насъ со стороны общества, т.-е. средствомъ для удовлетворенія нашего честолюбія. Въ этомъ случав возможны были бы не угрызенія совъсти при совершеніи дълъ, способныхъ вызывать неодобреніе со стороны общества, а только простое сознаніе не разсчетливаго, безтактнаго поступка. Итакъ, и объясненіе происхожденія совъсти, предложенное Спенсеромъ, представляется несостоятельнымъ даже предъ судомъ и не обстоятельной критики, какая здвоь возможна.

Но если ни индивидуумъ, ни совокупность человъческихъ индивидуумовъ и никакой естественно-историческій процессъ не могли породить и не породили сами по себъ совъсти, то виновника ен остается искать только въ Богв, стоящемъ выше чедовъческаго духа и всего сущаго и произведшемъ какъ человъва и весь міръ, такъ и свойственные имъ законы бытія. Другихъ предположеній, кромі разсмотрівныхъ, и этого послідняго быть не можеть по самому существу дала. За последнее предположение говорить, вмысты съ общечеловыческимь сознаніемъ, здравая логика. Совъсть, царящая въ человъческомъ дукв и надъ человвческимъ духомъ, какъ нвкая высшая сила, могла быть завита въ его природу только Твиъ, кто создаль ее и предназначилъ иъ выполнению нравственныхъ задачъ. По этому религовное сознание человъчества совершенно справелливо видить въ совъсти выражение воли Божией. Сознание такого происхожденія совъсти сообщаеть ей особенное значеніе н наибольшую обязательную силу, наковыхъ она не можеть имъть при противоположномъ взглядь на ея происхожденіе.

Совершенно неправильна, какъ увидимъ, мысль автономистовъ, будто бы чего-либо высшаго, чемъ самъ законъ, ничего нетъ и быть не можеть и будто бы его одного совершенно достаточно для руководительства нашей нравственной жизнью. Выше закона—его Верховный виновнимъ. Будь нравственный законъ продуктомъ ограниченной природы, тогда онъ въ существе дела ничемъ не отличался бы отъ другихъ инстинктовъ и требованій человъчесной природы. Они, какъ напр. не менёе сильный инстинктъ самосохраненія, имели бы если не большее, то во всякомъ случав одинаковое право съ нимъ на удовлетвореніе. Безъ въры въ нравственнаго Законодателя далево не достаточно однихъ чувствъ душевнаго мира или безпокойства, чтобы мы подчиняли свои дъйствія требованіямъ нравственняго закона Во-первыхъ, эти чувства способны постепенно двиаться слабве и слабве по мъръ нашего невниманія къ требованіямъ своей совъсти. Вовторыхъ, справедино утверждаютъ, что гордецъ способенъ не менъе сильно страдать отъ унавленной и оснорбленной гордости, завистливый -- отъ блестящаго успъха другихъ, жадный до денегъ-отъ погрома предпринятыхъ какихъ-либо важныхъ для него спекуляцій и т. д. Необходимо, чтобы нравственное сознаніе человъка чаще и сильнъе охватывалось мыслью о Богъ верховномъ Законодатель и Мэдовоздантель. Тогда человывъ скорве рвшится покориться веленіямъ совести и подавить въ себъ дурныя влеченія. Далъе, собственнаго свъта совъсти отнюдь недостаточно для озаренія пути нашей нравственной жизни и встръчающихся на немъ подводныхъ вамней. Автономисты напрасно увъряють, будто бы всегда, когда только безпристрастно спросимъ мы совъсть, она намъ отвътить съ такой ясностью и точностью, что намъ не останется жедать ничего дучшаго. Въдь сами же они признають, что пороки, предразсудки, общественное мивніе и тому подобное помрачають світь совъсти. Но какъ же разсвять этотъ мракъ и освътить вельнія совъсти? Очевидно, только съ помощью небеснаго свъта, первоначально зажегшаго въ насъ светочь совести, можеть быть это достигнуто, а не другимъ ванимъ-либо путемъ. Сказать же, какъ говорять автономисты, будто бы для просвътленія совъсти достаточно одного распространенія трезвыхъ идей и здравыхъ началь, значить въ сущности ничего не оказать.

Въ самомъ дълъ, какія идеи нужно считать трезвыми и какія начала—здравыми? И матеріалисть считаеть върными и здравыми свои идеи и начала. Между тъмъ въ этихъ идеяхъ и началахъ заключается отрава и смерть для нравственной жизни. Даже Лянге, сперва было допустившій для матеріализма возможность правственнаго принципа симпатіи, альтруизма, затъмъ послъ болье зрълаго размышленія долженъ быль признать, что распространеніе матеріалистическаго направленія необходимо способствуеть укорененію и развитію въ людяхъ эгоизма со

всъми его последствіями. Напрасно сталь бы ито-нибудь оспаривать эту мысль. Для последовательныхъ атенстовъ, каковы приверженцы матеріализма, злое и доброе, если и могуть какълибо различаться, то только, какъ пріятное и непріятное для нехъ дично, какъ выгодное или невыгодное имъ. Есле же въ дъйствительности матеріалисты иногда ведуть повидимому корошую жизнь, то это, во-первыхъ, непоследовательность, а, вовторыхъ, во всякомъ случав въ ихъ жизни, и доброй на поверхностный и синсходительный взглядь, непременно должно недоставать самыхъ коренныхъ нравственныхъ элементовъ н вачествъ, коль скоро мы возьмемъ эту жизнь во всей ея целостности, въ самыхъ совровенныхъ движеніяхъ и процессахъ ел. и обсудниъ ее съ истино-правственной точки врвнія. Или идеи и начала пантензма способны прояснять наше нравственное сознаніе? Но відь послідовательный пантенни освящаеть н долженъ узаконять одинаково все, что угодно: и самое хорошее, н отвратительное. Или иден и начала революціоннаго соціализма нужно считать трезвыми и здравыми? Людей, исповъдающихъ эти начала, графъ Л. Толстой объявляеть въ своемъ сочинения: Ma religion единственными людьми нашего міра, живущими не животной, а разумной жизнью. Между твиъ по взгляду всвхъ людей, не утратившихъ здраваго смысла въ угоду ложной идеъ, лица, столь восхваляемыя Л. Толотымъ, имеють, именно благодаря усвоеннымъ ими возарвніямъ, самую сожженную совъсть, а потому, подъ видомъ явобы гражданскихъ самоотверженныхъ подвиговъ, спокойно совершаютъ самыя грязныя и возмутительныя двиа: бунты, кражи, разврать, подлоги, поджоги, всякія надувательства, убійства. Или иден денама, насильственно разрывающаго живую связь нежду Богонъ и Его твореніемъ и подчиняющаго человика бездушными законами міроваго механизма, способны озарить и надлежаще направить помраченную совъсть? Конечно, нътъ и нътъ: недаромъ среди деистовъ было такъ много лиць, извращавшихъ самыя понятія о добромъ и здомъ. Мы проселе бы автономистовъ указать намъ и довазать, что есть какія-либо иден и начала, пром'в православно-христіанскихъ. которыя дъйствительно способны освътить яркимъ свътомъ помраченную совъсть и влить въ нее единственно здравое содержаніе. Но указать таковыя начала и идеи, коль скоро забывается христіанская редигія, нать нивакой возможности: въпользу этой нашей уваренности говорить вся исторія духовной жизни человачества и самое существо дала.

Такимъ образомъ, если сами ващитники автономической нравственности находятъ, что для проситъленія совъсти необходимо усвоеніе трезвыхъ идей и здравыхъ началъ, то имъ ничего другаго не остается, накъ остановиться на христіанскомъ міровоззртнін, взывающемъ къ совъсти человъческой, возбуждающемъее въ нормальнымъ отправленіямъ и вносящимъ въ нее яркій свътъ самой высокой нравственной истины. Не другое какоенибудь, а только христіанское міровоззртніе, какъ несомитино-Богоотировенное "), пригодно для просвъщенія совъсти, вложенной въ человтиа Богомъ же и предназначенной выражать Еговолю, но помрачившейся и исназившейся вслъдствіе пороковъи превратныхъ ученій.

Вев фравы автономистовъ касательно того, будто бы нравственный законъ унижается чрезъ возведение его въ Богу, какъего виновнику, и чрезъ подчинение его откровенному христівнскому ученію, лишены смысла. Въ самомъ двла, неужели мы унижаемъ достоинство каного-нибудь гражданскаго закона, когда. виновинкомъ его считаемъ представителя верховной власти въ государствъ? Неужели мы унижаемъ накое-нибудь государственное установление чрезъ то, что исполняемъ его не только ради него самаго, но и изъ повиновенія и любви къ законодателю? Унижение и оскорбление закона происходить только отъ неисполненія его нами, отъ нашего пренебреженія къ нему, но не отъ чего-либо другаго. Равнымъ образомъ, неужели мы подрываемъ достомиство гражданскаго закона, когда понимаемъ такъ, какъ истолковывается онъ законодателемъ или учрежденныин имъ законодательными органами? Напротивъ, только въ этомъслучав и сохраняется надлежащее отношение въ достоинству закона. Тоже самое должно сказать и касательно нравственнагозанона. Почитая Бога виновникомъ его и исполняя требованія его не только реди него самого, но и изъ любви и повиновенія

<sup>1)</sup> Мы вывемь основание утверждать со осей рышительностью, что всю доссываний попытки изъяснить происхождение христіанства только вуз естественных причинь и условій сполна несостоятельны...



ять верховному Законователю, мы окорте нозвышаемъ въ свенхъ главахъ вначеніе и достоинство правственнаго закона, ченъ ослабляемъ. Тутъ привходять уже два мотива, а не одинъ, побуждающие дорожить правотвеннымъ закономъ. Равнымъ образомъ, обращаясь из Божественному откровенію и въ авторитетному голосу учрежденной Богомъ церкви, какъ хранительницы и истолювательницы этого откровенія, за проясненіемъ и раскрытіємъ вельній нравотвеннаго закона, щы чрезъ это двлаемъ самое естественное, требуемое логикою вещей дело и свидетельствуемь свое не призрачное, а действительное уважение из нравотвенному закопу. Истолковывать же н нонимать его, какъ каждому изъ насъ кажется наплучшимъ, значить поощрять свой эгонзиь и унижать законь иравственный. Но такой-то эгонстическій и оснорбительный для нравственнаго закона образъ дъйствій составляеть непобъякое посявдствіе автономической точки зрвнія. Наконець, лишены всяжой основательности и ссылки на то, что, возводя нравотвенный законъ въ Вогу и ища уясненія в распрытія его въ Божественномъ отпровенім и въ голось вселенской церкви, ны чремь это будто бы подставляемъ вившнія основы, тогда вакъ въ нравственной области умъстны-де только внутрений основы, коренящілся въ самомъ духв человіческомъ. Соображенія эти имвич бы въсъ только въ томъ случав, еслибы автономисты довазали, что правственный законь имветь свой источникь только и единственно въ человъкъ. Между тъмъ мы знаемъ уже, допускать намъренное вложение человъкомъ въ себя правотвеннаго закона шли признавать этогъ последній продуктомъ естественно-исторического безсовиательного процессо значить запутываться въ безысходныхъ противорвчіяхъ. Нравственный законъ, имианентный человыку, т.-е. неразрывно связанный съ самой природою его, но господствующій надъ человівномъ, какъ нівкая вившияя высшая сыла, инветь происхождение отвив-оть Бога. Значить, нравственная область допускаеть какь разъ то самое, что отрицается автономистами, т.-е. допускаеть не однъ внутреннія, но въ извъстномъ смыслъ и вившнія основы; съ другой стороны, въдь ндея Бога, Творца и Промыслителя нашего отнюдь не есть что-либо отвив природою или людьми навязанное человаку, не есть для духа нашего что-либо внашнее. Всеобщность

въры въ Бога, Творца и Промыслителя вселенной, и самый харантеръ этой вёры неопровержимо свидётельствують, что идея Бога также <sup>2</sup>) имманентна нашему духу, какъ нравственный законъ. Следовательно те основы, которыя у автономистовъ называются совершенно вившними, на самомъ дълв составляютъ внутреннее достояніе духа человіческаго. Мы въ правіз сказать даже больше: само Божественное откровеніе, разъясняющее в раскрывающее вельнія нравственняго закона, не должно считаться чвив-то только вившинив по отношенію кв нашему духу-Иден этого откровенія представляють собою то самое, что предполагается и требуется правственнымъ закономъ, но толькораньше смутно совнавалось и тијетно искалось людьми. Даже догматическая сторона Откровенія не должна разсматриваться, вавъ начто совершенно вившнее, стороннее для человаческаго духа. Думающій объ этомъ мначе різко расходится съ свидівтельствомъ исторін до-христіанскаго релегіознаго сознанія человъчества...

Тавимъ образомъ все доселъ свазанное приводить насъвъ завлюченію, что нравственный завонъ, нравственность, со стороны самыхъ основъ свояхъ неизбъяно предполагаетъ органическую связь съ религіей и необходимо нуждается въ этой связи. Тоже самое мы увидимъ, обратившись въ мотивамъ, движущимъ нравственной жизнью. Такъ какъ на эти мотивы обращается особое вниманіе автономистами, то и мы войдемъ въ нъсколько обстоятельное разсмотрівніе ихъ.

в) Чтобы человъть добродътель ставиль выше всего и охотнъе выполняль требованія нравственности, для этого побужденія, мотивы, влекущіе его ть добру и отограняющіе оть зла, должных быть во-первыхъ достаточно могущественны, а во-вторыхъдостаточно чисты и возвышенны. Законъ достаточнаго основанія, присущій нашему разуму, имъеть важное значеніе и вънравственной области. И здъсь невольно поставляется нашимъсознаніемъ вопросъ: почему именно мы должны предпочитать добро всему, что не есть добро, и почему ради върности тре-

<sup>&#</sup>x27;) Человекъ можетъ только помрачеть и на время забить идею Божества, какъ онъ помрачаетъ въ себе и забиваетъ правственний законъ, но не въ состояни вирвать ся изъ своего духа...



бованіямъ добра должны мы отказываться оть того, что часто столь манить нась къ себъ, что часто столь пріятно намь? Кать въ умственной области та или другая идея темъ скорве принимается нами, чемъ больше основаній находить разумь въ пользу ея и чемъ тверже эти основанія, точно также и въ области нравственной, чемъ больше мотивовъ движутъ нашу волю гъ добру и чвиъ сильнве эти мотивы, твиъ скорве располагаемся мы въ выподненію нашего долга и твиъ прочиве вырабатывается наша приверженность въ добру. А если требованія мига сталкиваются въ человъкъ съ враждебными ему влеченіями в порывами, то запросъ на болъе и болъе спльные мотивы, ди исполненія вельній нравственнаго закона, самъ собою возрастаеть, увеличивается. Съ другой стороны, какъ въ умственной сферт основанія для принятія какой-нибудь пстины темъ крепче, чемъ они раціональнее, логичнее, такъ и въ нравственной соеръ жизни тъмъ могущественнъе мотивы, нудящіе къ всполнению требований нравственнаго закона, чемъ они чище и выше по самой природе своей. Такова должна быть точка эрвнія, когда обсуждается вопросъ о мотивахъ нравственной жизии. Этой-то точкою эрвнія мы и будемъ рукодиться, разсматривая и оценивая какъ мотивы, предлагаемые автономистами, такъ и мотивы, выдвигаемые христівнскою религіею.

Изъ автономистовъ Кантъ предлагаетъ въ сущности одинъ мотивъ, достойный того, чтобы руководиться имъ въ нашей вравственной жизни. Этимъ мотивомъ является у него уважение въ правственному закону. Всякій иной мотивъ, не исключая даже и любви въ добру, въ дъйствительности исключается Кантовской точкою эрвнія. Къ Канту весьма близовъ и Гутчесовъ, учившій, будто бы доброе дело въ значительной степени теряетъ свое мостоинство, коль скоро при совершении его человъкъ имълъ въ виду чувство внутренняго удовольствія. Къ этимъ же автономистамъ примываетъ до извъстной степени и Вашро. Другіе, напротивъ, считають единственно подходящимъ и достойнымъ мотивомъ къ доброй нравственной жизни любовь къ добру ради вего самого. Я долженъ двлать добро, говорять эти другіе автономисты, потому, что оно добро, а вовсе не изъ любии къ тону, вто желаеть этого добра и требуеть его отъ меня. Въ совершенім добра ради него самого человъкъ находить для себя

дученую награду, а въ отступлени отъ него-самое чувствительное наказаніе. Всякая же другая награда, всякое другое накаваніе ничтожим въ сравненіи съ тыми, какими сопровождается въ душв человвческой какъ доброе, тавъ и злое двло. Что касается религіозной морали, то мотивы ея и не столь сильны, и твиъ болве не столь чисты. Отрекаясь отъ зла, чтобы двлать добро, люди, живущіе по религіозной морали, обнаруживають необывновенное своеворыстіе: за самыя легкія жертвы, какія они несуть на земль, эти люди разсчитывають получить ни болье. на менве, какъ въчное блаженство на небв! Этотъ упревъ наиболье рызко дылаеть вырующимь опять-таки Фейербахь. По его взгляду, привнесение религиозныхъ мотивовъ въ нравственную жизнь, лишая цвны добродетель, въ то же время ведеть къ тому, что измышляются такія добродътели, которыя рішительно будто бы противорвчать понятію объ истинной добродьтели., Здёсь, говорить онъ, добрыя дёла раждаются не изълюбые къ самой добродатели... Туть человакъ далаетъ добро не ради добра, не ради ближнихъ, а ради Бога. Онъ не гръшить потому только, что Богь оскорбляется гръхами. Понятіе добродетели делается для върующаго понятіемъ жертвы. Богь принесъ себя ему въ жертву, и онъ долженъ заколоть себя въ жертву Богу. Чемъ больше жертвы, чемъ больше противоречія природе, разуму, темь нравственнъе поступовъ. Особенно католицивиъ развилъ и осуществиль это отрицательное понятіе о добродътели. Самая высшая его добродетель есть девство. Девство есть саман харантеристическая добродетель католической веры. Можеть быть, монашество и есть добродътель для въры, но само по себъ, для разума, оно просто безсмысліе. Въра, оказывается, дълаеть добродътелью то, что по своему содержанію вовсе не добродътель. Значить, она, въра, не имъеть чувства добродетели и должна уняжать истинную добродътель чрезъ неумъренное возвышение призрачной добродътели". Трудно въ нападвахъ на религіозные мотивы идти дальше, чемъ то делаеть Фейербахъ.

Итакъ, одни автономисты стоятъ за уваженіе въ нравственному закону, какъ за единственно достаточный и достойный мотивъ, а другіе таковымъ мотивомъ признають любовь въ добру. Разсмотримъ и оцівнимъ каждый изъ этихъ мотивовъ отдівльно, начиная съ Кантовскаго.

Кантовскій мотивъ нельзя признать ни достаточно сильнымъ, ви достаточно чистымъ. Къ тому, что издавна говорилось и говорится противъ Кантовскаго мотива, трудно не присоединиться.

Когда выставляется единственнымъ побуждениемъ въ правственно деброй живни уважение из требованиямъ правственнаго завона, то самъ собою напрашивается вопросъ: во имя какехъ же основаній следуєть принять этоть мотивь и проникнуться имъ? Чтобы воспитывать въ себв уважение къ правственному закону и пріучаться жертвовать ради него разнообразными чувственными и духовными влеченіями и склонностими нашими, для этого сперва нужно заручиться твердыми и ясными разумными основаніями. Но въ состоянія ли указать ихъ автономическая доктряна, отрывающая человъка отъ Бога и освобождающая его отъ религіи? Отнюдь нътъ. Единственное основаніе, какое могутъ выставить автономисты, состоить въ томъ, что нравственный законъ есть натуральный законъ нашей природы. Но развъ это не шаткое основаніе? Такою же естественной принадзежностью нашей природы являются и многіе другіе мистивиты и влеченія. Не режи они резио расходится съ требованиями правственного закона, но въ то же время заявляють свои права большей частью громко, а иногда и черезчуръ бурно, непревлонно. Возьинте хотя бы половыя чувственным влеченія. Будда не безъ основанія сравниваль чувственно-половую страсть съ бушующимъ нотокомъ, рвущимъ и сносящимъ все на своемъ пути. Или возьинте чувство мести. Знаменитый психологь-поэть Шекспиръ наображаеть въ своихъ безсмертныхъ твореніяхъ, до какихъ ужасающихъ разивровъ можеть доходить эта страсть. Отелю говорить про Кассіо, ради коего, по его мивнію, измінила ему Дезденона, следующія поразительныя слова: "мне хотелось бы убивать его девять лать сряду". Или возьмите чувство гизва. Привомникъ вединовъщный монологъ короля Лира въ декой степи, въ бурю, когда онъ, во гивва на неблагодарныхъ дочерей своихъ, желалъ бы видъть весь міръ погибшимъ. "Громъ небесный, все потрясающій, взываеть онь, разбей природу всю, распиюсии разонъ толстый шаръ вемли и разбросай по вътру свиена, родящія людей неблагодарныхъ. Реви всвиъ животомъ! дуй! лей, греми и жги! Чего щадить?" Такія душевныя движенія в вспышен то же суть естественныя явленія въ духв человъ-

ческомъ, какъ они ни возмутительны съ правственной точки эрвнія. Почему же нужно подавлять ихъ и даже предупреждать нхъ появленіе? Автономисть скажеть касательно напр. половаго влеченія, что оно, какъ инстинкть, связанный съ низмей, чувственной стороною нашей природы, должно уступить стремленіямъ и влеченіямъ высшей, духовной стороны нашей природы. Но въдь изъ эгого различія между однимъ и другимъ инстинктомъ или влеченіемъ логически следуеть только, что чувственныя вождельнія заслуживають меньшаго сравнительно съ духовными влеченіями уваженія, но и только. Сказать это мало: въдь чувственныя влеченія въ человъвъ вообще являются неотръшенно отъ психическихъ и не ръдко совершенно объединяются съ этими последними. А если такъ, то на какомъ же основании мы должны недостаточно уважать чувотвенныя влеченія сравнительно съ духовными, держась строго точки врвнія автономистовь? Это непонятко. Но коль скоро чувственныя влеченія являются имъющими въ сущности не меньшія права на удовлетвореніе сравнительно съ психическими, въ такомъ разъ, въ виду особенной силы первыхъ, не следуетъ ли удовлетворять ихъ, хотя бы они и приходили въ столиновеніе съ последними? Фейербахъ отвёчаеть на этоть вопрось утвердительно "), и онъ, конечно, правъ съ своей точки эрвнія. Коллизін происходять не только между чувственными и психическими влеченіями, но и между сдними и другими духовными движеніями. Спрашивается: на вакомъ основаніи мы предпочтемъ одни другимъ? Какъ одинаково естественныя, они одинаково и правомърны. Съ строго-автономической точки врънія остается одинъ исходъ: следовать наиболее сильнымъ влеченіямъ. Но допустить это не значить ди давать просторъ и самымъ дурнымъ движеніямъ нашего духа?

Впрочемъ сами автономисты указываютъ другой исходъ изъ этой коллизіи. Во-первыхъ указываютъ они на то, что и собственное наше сознаніе, и сознаніе другихъ людей различало и различаетъ среди разнообразныхъ влеченій нашей природы болве и менве достойныя, хорошія и дурныя, а потому и следуетъ

<sup>•)</sup> Ва своих разсуждениях о дівественной жизни, встрівчающихся въ разных містах его книги: Сущность христіанства.



отдавать предпочтение первымъ изъ нихъ. Но, спросимъ, изъ чего же именно видно, что ни мы, ни остальные дюди нисколько въ этомъ случав не обманываемся? Когда идеть рвчь о достаточномъ основаніи, по которому мы обязаны предпочитать одни влеченія другимъ, этого непосредственнаго сознанія мало: здівсь должны быть указаны такъ-сказать принципіальныя основанія, а не инстинктивныя. Эти принципіальныя основанія даются только живой върою въ Бога, отпечатавниаго именно въ нашей душъ свой образъ, поставившаго ее несоизмъримо выше тъла и призвавшаго стремиться въ уподобленію святости Божіей. Во-вторыхъ, по словамъ автономистовъ--некантіанцевъ, мы должны предпочитать один влеченія другимъ, руководясь тэмъ, что съ удовлетвореніемъ однихъ влеченій связано душевное довольство и наслаждение, а съ удовлетворениемъ другихъ – внутренния терзанія, недовольство. Но вёдь чувства эти съ устраненіемъ вёры въ верховнаго Законодателя и другихъ связанныхъ съ нею представленій невольно получають одинаковое значеніе вообще съ чувствами удовольствія и неудовольствія, отъ чего бы они ни получались. Но коль скоро человъкъ станетъ на эту точку зрвнія, тогда возникаеть для него опасность совсвиъ потеряться въ нравственной своей жизни. Мы не должны забывать, что и удовлетвореніе дурныхъ склонностей и страстей вызываеть у многихъ людей чувства особаго наслажденія. Такъ напр. есть много доказательствъ тому, какъ дюди способны сильно наслаждаться физическими и нравственными страданіным ненавистныхъ враговъ своихъ. Тираны всъхъ временъ и народовъ, какъ свидътельствуеть исторія, обывновенно любили смотръть на величайшія страданія своихъ жертвъ и находили въ этомъ какое-то сатанинское для себя удовольствіе. Исторія сохранила намъ иного примировъ мести, поражающей своими адскими размирами и радостью мстителя при виде мученій другихъ. Месть Ганинбала жителямъ Имеры въ Сициліи служить однимъ изъ многихъ таковыхъ примъровъ. Если не въ такой поражающей •орыв, то все же по существу своему одинаковою является месть въ людяхъ, доступныхъ иногда и нашему непосредственному наблюденію и испытывающихъ жгучее же наслажденіе при бідствіяхъ, скорбяхъ и несчастінхъ своихъ жертвъ. Таковымъ люавиъ доброе двао никогда не доставляетъ столь сильнаго удовольствія, сколько страданія ненавистныхъ имъ людей и причиненіе втихъ страданій. Но, очевидно, не одна удовлетворенная месть влечеть за собою эти ужасныя наслажденія, но и удовлетвореніе многихъ другихъ склонностей и страстей человъческихъ. Коль скоро же у человъна все дъло жизни зиждется на исканіи чувствъ удовольствія и наслажденія, то тутъ возможно предпочтеніе такихъ удовольствій и наслажденій, которыя ничего общаго не имъють съ требованіями нравственности: чувства удовольствія и неудовольствія по самой природъ своей субъективны, и мърило ихъ силы и продолжительности лежитъ въ самомъ человъкъ же, а не внъ его...

Итакъ, автономисты, разрывая связь съ редигіею, лишены самой возможности указать, почему именно человъть долженъ выше всего въ человъческой природъ ставить нравственный законъ и его требованія и подавлять ради него другіе естественные инстинкты, влеченія, склонности и страсти, не ръдко съ такою силою заявляющіе свои требованія? Оказывается, что нравственный законъ не только исключительно, но и преимущественно уважать нъть основаній, если при этомъ опусвается изъ виду религіозная или теистически-философская точка зрънія на природу человъка и на ея отношеніе къ Богу.

Будучи слабымъ и шаткимъ, Кантовскій мотивъ представляется и недостаточно чистымъ, недостаточно возвышеннымъ, если взять его вив тыхь дополненій, какія, какъ мы сейчась видыли, двдають автономисты-некантіанцы. Сводя разсужденія Канта объ исполнении нравственнаго закона въ одному общему знаменателю, мы получаемъ следующій выводъ: нравственная деятельность по чувству долга и по чувству удовольствія отъ добра являются въ непримиримомъ разладв, исключающими другъ друга, такъ что по Канту человъкъ пусть дучие исполняетъ требованія нравственнаго закона съ самопринужденіемъ, чэмъ съ удовольствіемъ. Низменность Кантовскаго мотива сама собою бросается въ глаза. Прекрасно замечаеть объ этомъ англійскій физіологъ-психологъ Карпентеръ, говоря: "идея долга, если она дъйствуетъ одна, стремится низвести человъка до подчиненнаго положенія раба, исполняющаго приказанія господина, вмівсто того, чтобы сдвать его господиномъ самого себя". Двйствительно, какую цвну можеть имвть въ нашихъ глазахъ каC,

:1

3

-1

3

Š

¢

вой-либо самоотверженный поступокъ, если онъ совершился только изъ повиновенія требованіямъ закона, а вмёстё и не по живой любви къ ближнему, и если совершитель его не испыталь при этомъ внутренняго удовольствія, радости за торжество добра? Кантъ забылъ или не хотвлъ взять во внимание то важное обстоятельство, что испытывание удовольствия, душевнаго мира, радости при совершеніи добра есть законъ нашей природы и потому жажда этихъ душевныхъ отрадныхъ состояній есть двло естественное и неизбежное для всякой нравственно развитой личности. Возводить же въ правило, въ какую-то норму, витагонизмъ между требованіями долга и нашимъ влеченіемъ къ биаженству чрезъ добро и въ добрв значить во-первыхъ не знать идеальной стороны человической природы, а во-вторыхъ обездвивать въ глазахъ человека добродетель — это лучшее, поливащее и высшее изъ всъхъ благъ. Такимъ образомъ неоспоримо, что мотивъ, предлагаемый Кантомъ въ указанномъ виль. лишенъ и надлежащей нравственной ценности.

Повидимому съ совершенно-противоположными качествами выступаетъ мотивъ, предлагаемый другими автономистами, а именю: любовь въ добру ради него самого, ради его внутренней приности и обаятельности. Нътъ никакого сомирнія въ томъ, что любовь къ добру, какъ мотивъ нравственной жизни, есть наиболье возвышенный мотивъ, какой только можетъ быть. Однако изъ этого еще отнюдь не следуетъ, будто бы автономисты совершенно правы, указывая этотъ и только этотъ мотивъ.

Всякій согласится, что дівлать добро изъ любви къ нему можеть только тоть, кто уже прошель надлежащую школу нравственнаго самовоспитанія и успівль благозаря особымь благопріятнымь условіямь заглушить въ себі до возможной степени противоположные любви къ добру инстинкты, вожделінія и склонпости. Но возможно ли для безрелигіознаго человіна выработать чистую и прочную любовь къ добру? Чтобы полюбить добро больше всего въ жизни и жертвовать ради него другими нашими влеченіями и склонностями еще для этого самаго нужно шизть вполні достаточный мотивь и достаточныя пособія, каповыхъ помимо религіи взять негді. Между тімь все это забывають защитники безрелигіозной морали.

По ихъ поверхностному взгляду на человъческую природу прежде всего выходить, какъ будто бы въ человъкъ есть одно только вдечение въ добру или какъ будто бы это влечение само по себъ господствуетъ надъ противоположными ему влеченіями. На ділів же такой оптимистическій взглядь ничёмь не оправдывается и не можеть быть оправдань. Не одинь только ап. Павель признаваль въ человъкъ два діаметрально противоположныя влеченія: влеченіе нь добру и влечение во влу и видьль въ последнемъ изъ этихъ влеченій наибольшую силу. Такое воззрвніе свойственно всякому глубокому пониманію и знанію человъческой природы. Не признавать справедивости этого взгляда могуть только люди, имъющіе фальшивое понятіе о добръ и злъ, смъшивая ихъ съ пріятнымъ и непріятнымъ, съ выгоднымъ и невыгоднымъ, и вообще поверхностно взирающіе на діло нравственной жизни. За возгрвніе ап. Павла поэтому высказывалось не мало философовъ, поэтовъ и вообще знатоковъ человъческой природы. Самъ Кантъ долженъ былъ признать "радигальное зло" въ чедовъческой природъ, хотя онъ и не вывель отсюда надлежащихъ следствій. Debes, ergo potes, т.-е. если ты должень, то и можешь, это Кантовское положение представляется величайшимъ абсурдомъ, какой когда-либо высказывался. Но если влеченіе ко элу составляеть неотъемлемую принадлежность человъческой природы въ настоящемъ ея состоянии и если это влечение большей частью береть верхъ надъ влеченіемъ къ добру, то необходимо поставить нравственную жизнь и нравственное развитіе человъка подъ вліяніе возможно болье могущественныхъ мотивовъ, чтобы инстинктивное влечение къ добру возможно чаще торжествовало въ человъкъ надъ противоположнымъ ему влеченіемъ и мало-по-малу перешло, насколько это возможно, въ сознательную и прочную любовь къ добру. Здёсь долженъ иметь мъсто всякій мотивъ, редигіозный ди то или другой, дишь бы онъ приводилъ въ цели и былъ нравственно благороденъ. Спрашивается: есть ли изъ всвят подобныхъ мотивовъ такіе, которые могли бы соперничеть съ религіозными по своей силв и по своему могуществу? Нътъ и быть не можетъ ничего сильнъе и могущественные религозныхъ мотивовъ.

Этимъ то и объясняется то обстоятельство, что мыслители самыхъ разнородныхъ направленій,—въ обличеніе значить нап-



болье рышительных в автономистовъ, -- находили и находять нужнымъ привлекать и религіозные мотивы къ дёлу правственной жезня. Такъ последователь стоической школы, Маркъ Аврелій, постоянно обращавшійся къ ндев долга и полагавщій ее въ основание нравственной жизни, любиль однако говорить о покорности Провиденію и темъ возбуждаль нь добродетели. Вольтеръ в многіе изъ французскихъ энциклопедистовъ находили, что ничто не способно обуздывать и исправлять наиболье огрубъвшихъ морально и эгоистичныхъ людей въ такой степени. вакъ религія. Фридрихъ Гербартъ, представитель новъйшаго реализма въ философіи, разсуждаеть по этому вопросу такъ: "въ томъ, чего требуетъ мораль, не заключается достаточныхъ гарантій для реализированія въ жизни. Мотивы, предлагаемые моралью, слабы и недостаточны. Гораздо сильнее и принудительнве ихъ мотивы религіозные. Спвша на помощь морали, религія говорить человаку: "ты можешь избагнуть человаческих глазъ и человъческаго суда, но никогда и нигдъ не укроешься отъ взоровъ и суда владыви вселенной. Вообще религія внушаеть мужество и возбуждаеть энергію для діль добра. Служа могучимъ двигателемъ нравственной жизни, религія не даетъ человъку предаться самоубаюниванью и самообольщенію въ дълв нравственной жизни. Еслибы человъкъ и сталъ впадать въ опасное самоубаювивание и самообольщение, то христіанская редигія, поставляя предъ взоромъ его чудный образъ Божественаго страдальца, въ сравнении съ которымъ всякая человъческая добродътель и всявій человъческій подвигь важутся мизерными, заставляеть гордеца смириться и добиваться истинной побродътели". Затвиъ даже Джонъ Стюарть Милль, выступившій нъкогда съ ученіемъ, всего менфе допускавшимъ религіозную санвнію, нашель однако нужнымъ привлечь къ обычнымъ утилитарно-эвдемонистическимъ мотивамъ и религіозные. Противоположный Миллю по своему пессимистическому направленію философъ, Шопенгауеръ, утверждалъ, что безусловное повельніе долга, не сопровождаемое объщаниемъ награды или навазания, неспособно двигать человъческую волю къ добру. Даже Спенсеръ въ своемъ сочинении: "Изучение социологии" вынужденъ быть спазать о религіи, что она даеть людямъ наиболье сильныя побужденія къ добру, чемъ вакая бы то ня было научная

теорія или философская система; "вполив призрачныя надежды, говорить онь, вводять въ заблуждение всякаго, кто полагаеть, что въ въкъ, который долженъ будеть заменить въкъ верованій. достаточно будеть для правильности въ поступкахъ людей кодевса, основаннаго на непосредственныхъ соображеніяхъ полезности. Идеи, возбуждаемыя и освящаемыя религіей, вліяють на наши поступки гораздо сильнее, нежели сознаніе, что образъ дъйствій, согласный съ утилитарными принципами, непремънно будеть для насъ полезенъ". Будучи наиболее сильными, религіозные мотивы имжють важное значеніе уже и потому, что они являются сравнительно съ другими новымъ и какъ бы добавочнымъ двигателемъ нравственной жизни. Касательно этого справедино замъчаетъ Адамъ Смитъ въ своей "Теоріи нравственныхъ чувствъ" следующее: "религія уврешляеть естественное чувство долга. Всявдствіе этого глубоко религіозные люди вообще снискиваютъ наибольшее довъріе къ своей честности. Мы предподагаемъ постоянно, что они звинтересованы лишними побужденіемъ въ исполненіи своего долга. Религіозный человъкъ, подобно всякому свътскому человъку, поступая извъстнымъ образомъ, руководится и нравственнымъ чувствомъ, и одобреніемъ совъсти, и людскимъ мивніемъ, и заботою о доброй славћ. Но вромћ того его направляеть еще одно и весьма важное соображение: при каждомъ шагъ своемъ онъ призываетъ въ свидътели Высшаго судію".

Такимъ образомъ, даже для того, чтобы человъкъ усвоилъ себъ въ качествъ мотива нравственной жизни любовь къ добру, необходимо дъйствіе религіозныхъ мотивовъ, какъ наиболье могущественныхъ. Только при ихъ содъйствіи естественное влеченіе къ добру можетъ постепенно одерживать верхъ надъ влеченіемъ ко злу и переходить уже въ сознательную и твердую любовь къ добру. Пренебреженіе къ религіознымъ мотивамъ со стороны автономистовъ является значитъ плодомъ непониманія дъла или слывого предубъжденія. Скажемъ больше: это пренебреженіе къ религіознымъ мотивамъ есть осязательное доказательство пренебреженія къ интересамъ нравственности, къ ек процевтанію. Ето дорожить развитіемъ и упроченіемъ доброй нравственности среди людей, тотъ развъ въ состояніи отбрасывать религіозные мотивы? Если вы дорожите, читатель, напр.

'n

ì

ŧ

₹

развитіемъ въ себъ дара здраваго сужденія о вещахъ, то конечно, пользуєтесь всямъ, что способствуєть этому развитію. То же должно быть и въ дълъ заботь о доброй нравственности: здъсь должно быть для насъ дорого все, что можеть содъйствовать ся появленію и упроченію, если только мы не считаємъ се дъломъ безразличнымъ или маловажнымъ.

Какъ ни очевидна важность и необходимость религіозныхъ мотивовъ для правственной жизни, но врайніе автономисты все-таки пытаются успользнуть отъ признанія ихъ и истощаются въ усиліяхъ защитить свою точку арвнія. Такъ один изъ автономистовъ указывають на то, что нередко люди, не руководствующіеся никанним редигіозными мотивами, воспитывають однако въ себътакую любовь къ обездоленнымъ и угнетеннымъ нищетою, что обрежають себя ради ихъ блага не только на тяжкія лишенія, но и на самую смерть. Другіе же изъ автономистовъ возлагають всв унованія на запоны человіческаго развитія, утверждая, будто бы развитіе въ человочество альтрудзма, самоотверженной любви нъ людямъ, совершается само собою съ такой же последовательностью и неизбежностью, накъ и развитіе всякаго другаго вида жизни, существующаго въ природъ, и что будто бы современемъ безъ всякаго пособія со стороны религіозныхъ мотивовъ альтруизмомъ совершенно вытвенится эгонамъ, такъ что всъ безъ исключенія люди превратится въ существа, способныя забывать себя ради другихъ. Согласно иринятой нами на себя задачь, мы должны сказать два-три слова н по адресу этихъ соображеній и мечтаній.

Что васается осыми на самоотверженных слугь бъдных выассовъ народа, то замътимъ слъдующее: важущуюся любовь въ людямъ во-первыхъ мельзя отожествлять съ любовью въ добру вообще. Любовь въ добру, вакъ увидимъ, не раздъльна съ любовью въ Богу и вообще предполагаетъ многія такія вачества въ человъвъ, какихъ можетъ и не быть у имъющаго любовь въ людямъ, но не въ христіанскомъ смыслъ этого слова. Съ другой стороны, лучшіе изъ печальниковъ и радътелей бъдности и нищеты не только не разрывали въ своихъ дъйствіяхъ съ религіозными мотивами, но скоръе вдохновлялись ими на самоотверженное служеніе меньшей братіи. И это вполнъ понятно: если Спаситель въ Себъ самому относитъ все, что мы сдълаемъ

для голодающихъ, жаждущихъ, безодежныхъ, бездоновныхъ и т. под., то не почерпаеть ин въ этомъ человеть изпесальнайшее побуждение вы христіанской благотворительности во всяхъ ен видахъ и формахъ? Далве, мы въ правъ заподозрить дъйствительность и чистоту любви къ ближникъ въ тваъ людихъ, на которыхъ указывають автономисты. Тамъ нать и быть не можеть истинной любви къ людямъ, где въ однимъ классамъ общества питается ненависть и злоба, проявляющаяся въ подстрекательствакь неимущихъ противъ имущихъ, въ клеветахъ на последнихъ, въ насили надъ неми и т. д., тогда какъ другіе классы народа дълаются предметомъ назойливыхъ попеченій, о канихъ вричатъ на весь міръ. Истинная любовь въ людимъ скорве заставить человека нести иго клеветы и насилія на себе самомъ, чъмъ подвергать ему другихъ, и не допустить возбумденія вражды и ненависти между къмъ бы то ни было. Но, канъ евидетельствуеть действительность, именно и греппеть отрашно противъ такой истинной любви тв, кого имъють въ виду крайнів автономисты. Наконець, если по глубоко вёрному замічанію виостола Павла, самая отпача всего нашего имущества меньшей братін еще не есть доказательство присутствія любви къ ней (1 Кор. 13, 3), то нельзя непремвино видеть доказательство любви въ бъднымъ влассамъ общества въ тъхъ лешеніяхъ и жертвахъ, какія несуть лица, указываемыя крайними автономистами. Даже пожертвование жизнью отнюдь само по себъ не есть еще двиствительная и нравственно-симпатичная жертва. За иной смертью сврывается или полное пресыщение жизнью, или сатанинская гордость, или слепой фанатизмъ, т.-е. нечто такое, что наиболье возмущаеть наше правственное чувство своимъ безобразіонъ. Вдумываясь поглубже въ то, что и вакъ совершають мнимые печальники неимущихъ и бъдныхъ, мы можемъ отврыть за всеми лишенізми и жертвами ихъ любовь къ себъ самимъ: въ своей роли народныхъ дъятелей, къ своему командованію надъ другими, въ личной извъстности и т. пол. Провивнись эти мнимые печальники народа истинно-христіанскими мотивами и началами, и тогда они, въ глазахъ не растлънныхъ морально гражданъ, были бы не твив поворомъ человъчества, наповымъ большею частью являются теперь, а съ другой стороны и самое служение ихъ меньшей брати приняло бы вней видъ.

Что насается мысли объ окончательной побъдъ альтруизма нагь эгонзмомъ, инвющей будго бы совершиться роковымъ образовъ чрезъ естественно-историческій процессъ, не направляеный религіею, то это не болье, какъ дътская мечта. Исторія и непосредственный опыть не представляють ни мальйшихъ основаній для такой утопической надежды. Извівстный англійскій онгосооъ Гоббезъ говорияъ, что человакъ относится въ друсоич человану, какъ волкъ иъ волку. Шопенгаурръ высказалъ. что человъкъ готовъ убить другаго, чтобы его жиромъ смазать себв саноги. Конечно такіе взглады очень пессимистичны. Тамъ не менье выше всяваго сомнынія, что эгонамь въ людяхь есть могучая и живучая сыла, котя и замаскировывающаяся иногда очень искусно. Не наивно ди же мечтать, чтобы такая сила нъвогда исчезиа даже безъ содъйствія религін, наиболье, чвиъ что лябо другое, ограничивающей эгонамъ? Съ другой стороны, если ампризив совершенно вытеснить любовь нь себе, взятую даже въ наилучшихъ ен проявленіяхъ, тогда не будеть имвть снысла и альтрунзиъ: нормальное развитие личнаго начала слуянть причиною цвиности и альтруизма, взятаго въ его нашлучшень видь. Не даромъ же Спаситель завъщаеть намъ любить бликихъ, какъ себя самихъ. Затъмъ, если альтруистическое вачало будеть повелавать людьми такъ, что они не въ состоянін будуть увлоняться оть его вліянія и давленія, то люди перестануть быть свободными, а дъйствія ихъ потеряють всякую правственную цвиность и стануть уподобляться инстинктивнымъ дъйствіямъ животныхъ. Наконецъ, забывается и здёсь, что развитіе альтрунзма, какъ свлонности жить только для блага другахъ, понимаемаго обывновенно чуть ли не исплючительно въ политико-экономическомъ смыслв, вовсе еще не предполагаетъ резвити въ человъкъ другихъ сторонъ, требуемыхъ правильнымъ нонятіемъ о правственной жизни человічества. Если стать ма точку врвиія сторонниковъ разсматриваемаго мечтанія, тогда придется возвести рабочихъ пчелъ или муравьевъ на степень самых высово-правственных существъ. Не чудовищный ли это взглядь на нравственность? Онъ въ сущности вполнъ разрушаеть ее.

Показавши, что безъ привнесснія религіозныхъ мотивовъ въ нравственную жизнь она лишается самыхъ могущественныхъ стимуловъ и что безъ этихъ мотивовъ напрасно и говорить о выработив любви въ добру, мы должны обратиться въ оцвивъ той мысли автономистовъ, будто бы христіанская религія напрасно требуетъ двлать добро изъ любви не въ нему, а въ Богу, и будто бы она, христіанская религія, вообще ни сколько не возвышается надъ своекорыстными побужденіями въ двлъ правственной жизни.

Упрекая христіанство за то, что оно требуеть исполненів вельній нравственнаго закона не во имя любви къ добру, а во имя любви въ Богу, автономисты обнаруживають чревъ это самыя поверхностныя психологическіх понятія. Еслибы нашь противники глубже вошли въ психическую жизнь человъка, то и сами не стали бы говорить о любви въ добру, какъ мотивъ правственной жизни, отделяя отъ этого мотива то, что за нимъ сирывается и предполагается. Дело въ томъ, что любовь въ добру, какъ ее представляють автономисты, невозможна: у нихъ добро является отвлеченной, бевотвывчивою в мертвою идею, но не болве. Но можеть ли человъкъ любить что то абстрактное, мертвое, неспособное отзываться? Нъть и нъть! Любовь возможна только между личностью и личностью. Что насается любви въ обществу, въ народу, въ человъчеству, то эта любовь въ подобнымъ воллевтивнымъ единецамъ возниваеть только на томъ основаніи, что мы видимъ въ нихъ яже человъческое, но тысячи разъ повторенное. Когда же говоримъ мы, что любимъ такое-то кушанье, такую-то вещь, такой-тосадъ и т. д., то здесь выражаемся конечно метафорически. Многіе въдь говорять точно также, что они уважають воее сравнительно съ часмъ, взду на пароходахъ сравнительно съ вадою по желъзнымъ дорогамъ и т. д., но странно было бы думать. будто бы можно уважать и на самомъ дъль будто бы люди уважають нофе, пароходы и т. д. Здёсь выраженія: любить, усажать употребляются вивсто выраженій: очень нравиться, имъть привычку. Впрочемъ, когда мы употребляемъ слово: любовь въ отношеній напр. въ картинь, въ музыкальной пьесь, къ поэтическому стихотворенію, выраженіе это адесь теряеть до навеотной степени свой метафорическій характеръ: за картиною, му-

выкальной пьесою, поэтическимъ стихотвореніемъ намъ чуется лечность ихъ творца-художивка, котораго мы и дюбимъ въ его чарующихъ созданіяхъ. Психодогія стоитъ на сторонъ нашего взгида. Такъ какъ мысль о невозможности любви къ добру, кагъ простой отвлеченности, имветь въ нашемъ спорв съ автономистами существенное значеніе, то я считаю нужнымъ привести изъ психологіи профессора Владиславлева следующую тираду: "предметомъ любви, говоритъ онъ, можетъ быть только гакое-инбудь живое существо: из неодушевленным вещамь не возножно пятать ее... Не можеть быть, чтобы мы такъ сельно влекиесь сердцемъ и въ отвлеченностямъ нашего ума. Если истива, добро и прасота суть динь абстрантныя понятія, то дюбовь къ нимъ совершенно безсмысленна. А такъ какъ мы инстентивно любимъ и влечемся въ нимъ, то это значило бы, что безсмыслица вивдрена намъ отъ природы и что сердце обманываеть себя и насъ. Это предположение невозможно. Именно серде то и ценить только серьёзныя и истиныя впечатавнія я менье всего любить тратить свои силы на воображаемое, на весуществующее въ дъйствительности. Когда оно не шутить, то одно лишь реально данное считаеть достойнымъ своихъ по-10 жительных в отрицательных треволненій. Но въ любви его въ высовимъ цвиностямъ: врасотв, истинв и благу звучитъ всегла серьёзный тонъ и въ сближеніи съ ними оно полагаеть работу жизии, задачу ел. Повторнемъ, не можетъ быть, чтобы онъ были порожденіями ума и воображенія. Фанть любви доказываеть, что въ красотъ, истивъ и добръ открывается какое-то существо, и то, что сердце синтезируеть ихъ въ одномъ цв-10мъ-благъ, имъющемъ для иего цвну и прасоты и истины, убъщаеть насъ, что это существо-единое... Въ нравственныхъ свлахъ, дъйствующихъ согласно съ нравственнымъ закономъ, отпрывается первоначальный источникь святости содержанія высшаго Существа, и любя такое содержаніе, мы собственно влеченся къ святому. Любовь въ добру, какъ синтезу красоты, святести и истины, указываеть на интенсивное влечение въ Енному Верховному Существу, которое во всткъ отношеніяхъ есть высочайшее благо". Но если такимъ образомъ любовь въ 10бру, навъ только въ логической абстракців, является психологическимъ абсурдомъ, невозможностью, коль скоро за нею не

екрывается хотя бы безсознательное влечение въ Богу-воплощению добра, то значить автономисты делають христіанству совершенно безсмысленные упреки. Христіанство, внущая намълюбить Бога и изъ любви въ Нему делать добро, твиъ самымъне только внушаеть любовь въ добру ради него самого, но и делаеть единственно возможною эту любовь. Говоря: вто любить Меня, тотъ выполняеть Мон заповеди (Іоан. 14, 15 и 23), и наобороть, Господь Іисусъ Христосъ высказываль темъ величайшую психологическую истину, до уразумения коей еще не доросли автономисты, какъ они ни кичатся знаніемъ тайжъ нашей души.

Итакъ, устраняя религіозный мотивъ, т.-е. любовь къ Богу, какъ живому воплощенію добра, автономисты чрезъ то самое устраняютъ и любовь къ добру, какъ мотивъ нравственной мивни, отнимая у этого мотива его меобходилыя психологическія основанія и предположенія.

Однако Фейербахъ употребляеть усиля нанести христіанству ударъ и съ этой стороны. Онъ говорить, что добро въ Богъ есть только предикать, а Богь-субъекть, и что следовательно мы оставляемъ мъсто и не для любви въ добру, мысля Бога, ванъ субъекть, отличный конечно отъ предиката. Христіане, утверждаеть Фейербахъ, были бы правы только въ томъ случав, еслибы они говорили: добро есть Богь. Вся эта Фейербаховская логомахія лишена смысла. Канть сказаль величайшую истину, когда утверждаль, что въ нравственномъ отношенім во всей вседенной нать инчего добраго, крома доброй свободной воли. Дъйствительно, понятія о нравственно добромъ и о свободной воль, накъ его носитель, суть въ дъйствительности укаваніе не на два, а на одинъ только предметь. Лишь разсудочный анализъ для удоботвъ мышленія можеть разсматривать ихъ, какъ разныя вещи. А если такъ, то когда идеть рачь о Бора, можно ли отделять въ Немъ то, что есть субъекть, отъ того, что для аналитической мысли является предикатомъ? Отдълить оть я Божественнаго добро также невозможно, какъ нельзя отдълить отъ воли ся правственныя особенности. Повтому сказать, что абсолютное добро есть Богь или Богь есть абсолютное добро, вовсе не значить допустить каную-дибо догическую погращность. О человава дайствительно сладуеть сказать, что

ненятіе добра мометь быть и отдівнемо оть понятія объ ого я, такь камъ чедовінь по состоянію и настроенію своей свободной води бываєть часто злымь и такь какъ чедовінь не въ состояніи спедна воцяощать въ себі вдею добраго, еслябы и захотіль воцьютить.

Значить, накъ ни наворачиваются автономисты, все-таки выходить, что христіанство, внушая любить Бога больше всего,
внушаеть твиъ самынъ любить добре больше всего. Поэтому
этоть вопросъ можно считать исчерпаннымъ, и мы должны теперь войти въ обсуждение того, не болбе ли правы автономисты
въ своихъ упрекахъ религіи за то, что она допускаеть преипущественно корыстные мотивы. На нашь взглядь и здёсь мы
встрачаемся съ неправильнымъ пониманіемъ дъла.

Извъстно, что христіанинъ вывывается самымъ существомъ христіанской реангін видеть въ наждомъ добромъ своемъ деле пись не только своей свободной воли, но и благодатныхъ возматый. Коль скоро же христіанныу свойственно такое убъядене, то не странно ди говорить, будто бы онъ, следуя добру и отрежансь отъ зла, разочитываеть чревъ то заполучить высопопроцентный вексель на блаженство въ въчности, напъ по праву ему принадлежащее? Загробное блаженство, съ точки арънія истимнаго христіанина, доджно быть прежде всего и главныть образомъ последствіемъ милосердія Божія, а не собственной его заслуги. Но где идеть речь о милосердін нь намъ, тамъ своеворыстіе и горделивые разсчеты на последствія нашихъ постунковъ дишены всякой опоры и всякаго смысда, хотя бы мотивомъ правственности и являлось со сторомы религіи указаніе на ввиное блаженство. Своекорыстіе и гордость возможнов ") тольно тамъ, гдъ существуетъ убъждение, что получение извъстних результатовъ условливается только и единственно нашей дъятельностью и что непремънно добьемся желаемого въ свлу собственных васлугь. Между темъ, это то возвръніе и настросніе въ нравотвенной области и равсматривается христіанствомъ, гань грахъ, канъ зло, отчукдающіе отъ Бога и блаженства. Съ

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Возможны, но не непремвнно существують: вывсто нихъ можеть говорить въ человъка чувство справедливости. Мы имвемъ въ виду житейскія дала и откомеція.



другой стороны, христіанство менве, чвиъ напа-нибудь напа доктрина, останавливается на одной вившией сторонъ нашихъ дъйствій. Не Спаситель ли нашъ говорить: когда подаешь милостыню, пусть лівая рука твоя не зкасть, что діластся правою (Мате. 6, 3)? Не Христосъ ли постоянно указываетъ вообще на то, что важдое доброе дъйствіе наше по стольку ивико очахъ Божінхъ, по скольку оно искренно, т.-е. по скольку выражается въ немъ наше внутрениее правственное настроеніе? Не Христосъ ли осуждаетъ насмничью манеру въ двлахъ правственности, разечитывающую только на награды и наказанія? Значить, и указанія христіанства на загробное блаженство и загробныя мученія, накъ на побужденіе къ надзежащей правственной жизни, следуеть понимать вовсе не такъ, какъ понимають автономисты. Объщая блаженство за добрую жизнь, христіанство имветь въ виду добрыя дела не по наружной только ихъ сторонъ, но прежде всего и главнымъ образомъ по внутрениямъ ихъ основанъ. Спрашивается: можно ди же совершать таковыя добрыя дела, разсчитывая тольке на блаженетво въ вечности и не имъя внутреннихъ симпатій къ нимъ ради ихъ соботвенной ценности и привлекательности? Намъ представляется это психологически невозможнымъ. Непр. я могу подавать щедрыя милостыни, только боясь подвергнуться въ противномъ случев ввчнымъ варамъ за безсердечное отношение въ нуждающимся? Но будеть ян это добрымъ двломъ съ строго кристівнской точки зрвнія? Очевидно, явть, если у межя не было при совершеніи указаннаго поступка исвренняго состраданія въ нищетв и внутренняго расположенія помочь ей. Мои поступки по своему нравственному достойнству будуть въ сущности такими же, каковы дъйствія тэхъ, кто жертвуетъ сотни и тысячи рублей на какія-либо государственно-общественныя нужды только для того, чтобы получить за это или медаль, или другой какой-либо знакъ отличія. Такія дійствія скоріве фарисейскія, чімь христіанскія. Но фариссиить то всякаго рода Христосъ и предрекаль только горе и осуждение (Мате. 23, 23-28). Значить, указывая на будущее блаженство, Спаситель не только не устраняль, а наобороть, положительно требоваль доброй нравственности по сердечному влеченію къ ней.

Сваку дальше больше: указывая въ начествв побужденія въ вранственной жизни надежду на загробное блаженство. Спаснтель въ сущности училъ дълать добро вът любви въ нему, т.-е. добру, воплощенному въ Богъ. Інсусъ Христосъ часто говориль, что парствіе Божіе есть царство добра и неразлучнаго съ нимъ блаженства въ въчности. Следовательно пользоваться и наслаждаться блаженствомъ, какъ спутникомъ и последствіемъ добра, можеть только тоть, вто имфеть внутреннее влечение и расположение въ добру. У кого же нъть этого влечения и расположенія, у того не можеть быть воспріничности и вкуса и къ биженотву. Точно также, указывая на адокія мученія, какъ на побуждение избътать зла, христинство въ сущности внушаетъ не ньое что, какъ ненавиеть но злу. Въ самомъ дъль, что такое преще всего адъ, воторымъ угрожаетъ слово Божіе лицамъ, рабольпотвующимъ предъ зломъ и служащимъ злу? Адъ естьсосредоточение и резлизирование правственнаго зла во всей его наготь, а затымъ уже и вобив танъ-сказать онанческихъ последствій этого зда, т.-е. страданій, мученій. Вояться ада вначить поэтому бояться прежде всего зла и затымь неизбъяныхъ его спутниковъ и последотвій. Мив камется, что именно въ этомъ симель нужно понимать указанія Библін на райское блаженство п адскія мученія, канъ на мотивы, долженотвующіе двигать человическую волю въ добру. Не паромъ же въ Новомъ Завътв опредълнется царство Божіе, какъ проведность и радость во Св. Духв. Не даромъ же говорится, что оно начинается и возрастаеть здесь, на земль, составляя прежде всего внутреннее лостояніе человівка. Значить, и адь, въ противоположность царствію Божію, нужно понимать прежде всего действительно, канъ правотвенное зло, а затвиъ уже какъ связанныя съ нимъ неразлучныя последствін его: тревоги, безповойства и разнын бедствія. Подобно царству небесному, адъ точно также начинается завсь на земль, свивая себь гиведо въ душь человыческой н јие отсюда распрывансь во вив. А если такъ, то указыван на адь, слово Божіе внумаеть человіну прежде всего ненависть во злу, а затемъ и боязнь неотвратимыхъ последствій зла.

Но,—говорять автономисты, —въ представленін людей могуть идемються и чаще выдемаются такія стороны рая и ада, которыя насаются главнымъ образомъ блаженства и мученій, а не ихъ естественной причины. Это, говорять, тамъ более должно быть, что человъкъ, по самому свойству своей граховной црироды, расположень думеть боме о наслаждения, чамъ о добродътели. Все это справедливо, но здъсь идеть рачь уже о перевъсъ обдемонистическихъ мотивовъ надъ этическими, зависящемъ не отъ христівновой религін, а отъ граховности людовой. Въ Новомъ же Завътв недьзи указать ин одного изречения, которое узаконяло бы предпочтение овдемонистическихъ мотивовъ предъ этическими. Если же въ немъ и указывается, приспособительно въ вапросамъ надшаго человъна, на блаженство ванъ на награду добродътели, а на адовія мученія, какъ на наказаніе порока, то это къластся въ интересахъ нароживющейся правственноети, а не съ твиъ, чтобы установить принцилъ предпочтенія овдемонистических мотивовъ предъ отическими. Указанія на въчное блаженство и въчныя муки обращены собственно въ темъ людимъ, воторые только мачинають дело христіановой нравственной живии, переживають ондыныя коллизія между влеченіемъ въ добру и влеченіемъ во злу, вли осаждаются свльными искушеніями и соблавнами и готовы пасть подъ гнетомъ скорбей и бъдствій. Цэль этихъ указаній та, чтобы поставить человъка на путь добра, удержать его на немъ и мало-по-малу воспитать въ немъ стремленіе далать добро только изъ одной любви въ нему. Средства, избираемыя кристіанствомъ для достиженія этой цвли, совершение неизбрины и высоко разумны. То, что дълаеть оно въ этомъ случав, дълають и сами автономисты, нивя въ виду первые шаги человъка въ какомъ-либо новомъ и важномъ для него дълъ. Кто не могъ еще сознать и почувствовать напр. всей прелести науки, искусства и т. д., предъ тъмъ и они сперва выдвигають эвлемоннотическіе или утилитарные мотивы. Разница только въ томъ, что христіанство и эдъсь остается на недосягаемой для людей высоть, выдвигая ндею абсолютной справедивости въ самыхъ ввдемонистическихъ моживахъ. Со стороны огромнаго большинства автономистовъ странно вовставать противъ таковыхъ мотивовъ и находить ихъ низвими, тамъ болве, что по ихъ собственному ученію, добродательный ищеть награды себв въ чувотвъ внутренияго доводьства, а злой наказывается внутренними тревогами. Эти мотивы тоже эвдемонистическіе, а не другіе. Утверждать же, будто бы

одинкъ этихъ мотивовъ достаточно для исполненія требованій нравственнаго закона, значить забывать, что добродътельные люди не ръдно страдають больше недобродътельных не только оть злобы и ненавлети другихъ дюдей, но и отъ мучительнаго сознанія своихъ недостатновъ и граховъ. Значить, выдвигая преду человическиму совнаниему насю обсолютно-справедливаго воздания за гробомъ, христівнотво чрезъ то удовлетворяеть одно явъ существеннъйшихъ требованій нравственности, которое отстанвать и Канть. Въ своемъ учени о загробномъ блаженствъ христіанство въ тому же роворить, что степени блаженства имъють быть весьма различны, смотря по различію нравственнаго состоянія дюдей. Очевнамо, доджны быть и такія степени блаженства, ногорыя представляють возможный минимумъ этого состоянія. Оне то и моруть составлять удель миць, руководившихся предпочтительно эвдемоднотическими мотивами. Самая низшая степень блаженства получится людьми за самую низшую же степень влеченія из добру, но, конечно, не за эвдемоместическія побужденія, примъщивавшівся нъ ихъ поступнамъ. Склонившійся же на сторому добраго поступка только но эвдемонистическимъ мотивамъ, но безъ мамейщаю влечения въ добру, надобно думать, не будеть удостоень и навшей степени блаженства. Въ соотвътствие разнымъ степенямъ блаженства Божественное правосудіє, конечно, не допустить одинаковости и адскихъ мученій для гръшинковъ раздичныхъ степеней. Самая визшая степень адскихъ мученій, о накой мы не можемъ составить себъ и представленія, можеть быть уділом'я тіху, вто при земной жизни не воспиталь въ себъ ни мальйнаго влеченія нь добру, поддерживаль въ себв дурныя силонности и вожделвнія и лишь изъза боязни адеких мукъ совершаль иногда по выплиности доброе.

Но, говерять автономисты, съ христіанской точни вранія все таки выходить, что человакь за пратковременные подвиги добра получаеть въчное блаженство, а это несогласимо съ требоваміями справедивости и двласть въ глазахъ христіанина "очень выгедною" добродътель. Еслибы вагробная жизнь мыслилась, только какъ отплата блаженствомъ или муками за дъла мимолетной сравнительно съ въчностью земной жизни, тогда упрекъ въдемонистовъ представлялся бы справедливымъ. По христіанскому же ученію, правильно понятому, двло представляется иначе. Въ загробной жизни не прекратится процессъ нравственнаго развитія человъка, а будетъ продолжаться въ безконечность. Значить, доброе въ однихъ людяхъ и злое въ другихъ, упрочившееся здъсь на земль, имъетъ развиваться и въ въчности. А если это такъ, то какъ блаженство, такъ и мученіе, будучи сперва возмездіемъ за добродътели и порови здъщей жизни, затъмъ имъютъ быть естественными спутниками загробной правственной жизни человъка 10). Какъ видимъ, автономисты необдуманно и въ этомъ случав бросаютъ свои упреки христіанству.

Въ заключение ръчи о мотивахъ нравственной жизни остается сказать два-три слова касательно того мижни Фейербаха, будто бы религія пріучаеть смотрють на добрыя двла, какъ на вынужденную жертву Богу, и будто бы неправственныя вещи превращаеть въ первостепенныя добродютели.

Коль скоро христіанская религія побуждаеть человъка развиться въ нравственномъ отношенія до любви нъ добру и научаеть любить добро, воплощенное въ Богь, больше всего въ жизни, то ванимъ же обраномъ добродътель станеть въ глазахъ христіанина какой то вынужденною и тяжкою жертвою? Истинный христіанинъ не можеть не дълать добра въ такой же степени, въ какой онъ не можеть не дышать воздухомъ. Добро для истиннаго христіанина составляеть живненную потребность, безъ удовлетворенія которой онъ томился бы и страдаль. Какъ удовлетвореніе всякой истинной потребности свявано съ чувствомъ удовольствія, радости, такъ и удовлетвореніе нравственной потребности. О коной-же жертвъ здъсь можеть быть рвчь? Понятіе о добродвтели, какъ жертвв, умастно скорве всего при Кантовскомъ и однородномъ съ нимъ возаръніи. Гль добродьтель совершается только изъ колодиаго подчиненія игу нравственнаго закона и гдв дюбовь къ добру не имветъ маста, только тамъ добродатель является жертвою. Здась человъкъ и не хотълъ бы дълать добра, не чувствуеть влеченія къ нему, не находить въ добръ источника высшихъ радостей для себя, но все-таки совершаеть его во имя непреклонныхъ требованій долга, ванона. Но христіанская религія и поставляєть себъ цълію освободить человъва от такого рабскаго отношенія

<sup>1°)</sup> Еслибы противники христіанства становились на эту точку зрвнія, то столь ходячіє упреки христіанству по вопросу о въчных мукахь за грёхи кратковременной жизни сами собою исчезли бы...



въ добродътели, бывшаго еще умъстнымъ въ ветхозавътномъ человъвъ. Поскольку христіанинъ недоработался въ правственномъ отношеніи до того, чтобы видъть въ добродътели насушную для себя потребность и источникъ своего благобытія, постольку онъ еще не удовлетворяєть христіанскому идеялу, хотя бы по сознанію лежащаго на немъ долга и совершаль добрыя дъла. Будоте совершенны, какъ совершень Отець вашь небесный (Мате. 5, 48), говорить Спаситель всъиъ Его послъдователямъ. Но для Отца небеснаго добрыя дъла не суть жертва, а такъсказать самое обычное в естественное проявленіе Его воли. Къ этому-то и призывается наждый христіанинъ. Выходить слъдовательно какъ разъ противное тому, что утверждаеть Фейербахъ: съ христіанской точки зрънія поступокъ человъка оказывается въ нравственномъ отношеніи тъмъ выше и желательнъе, чъмъ менъе считаєтся онъ жертвою со стороны совершителя его

Уже и изъ всего этого видно, насколько неправъ Фейербахъ, увъряя, будто бы привнесение христіанскихъ религіозныхъ мотивовъ въ нравственную жизнь благопріятствуеть превращенію неправственныхъ дъйствій въ высоко-правственныя. По Фейербаху, всегдашнее дъвство будто бы протяворъчить разуму и нравственности, а между темъ христіанство почитаеть дъвство самой высшей добродътелью. Почему Фейербахъ объявляеть девство противнымъ разуму и нравственности, трудно понять. Въдь никто не рашится сказать, будто бы поступаеть совершенио несогласно съ разумомъ и съ нравственностью тотъ ученый, который ради интересовъ науки и блага человъчества подвергаеть опасности не только здоровье свое, но и самую жизнь, то испытывая на себв двиствіе твхъ или другихъ сильныхъ ядовъ, то пускаясь въ опасныя экспедиціи, то поднимаясь на воздухъ на аэростатв, то надолго уединянсь въ кабинеть или лабораторіи отъ вившияго міра и т. д. Почему же поступаеть несогласно съ разумомъ и нравственностью только тогъ, его не чувствуя потребности въ семейной жизни или отвазываясь отъ ней въ силу уважительныхъ причинъ, всецвло отдается двлу своего нравственнаго совершенствованія и вмисти самоотверженнаго служенія благу ближнихь? Непостижимо! Нападать на девство быль бы въ праве Фейербахъ тогда тольковогда оно непременно предпринималось бы изъ-за нечистыхъ

мотивовъ и для достиженія нечастыхъ права, но въдь такіе мотивы и прин наиболье строго осущаеть христіанская не религія. Что дъвство, предпринимаемое по особымъ высшемъ мотивамъ, есть нъчто, совершенно соотвътствующее разуму и нравственности, видно изъ следующаго: не одинъ Шовенгауеръ, а и нъкоторые другіе выдающіеся мыслители находили дъвство въ высшей степени разумнымъ и нравственнымъ явленіемъ при извёстныхъ условіяхъ. Не менёе трудно понять, отвуда взяль Фейербахъ, будто бы христіанская религія считаеть давство самой высшей изъ всвхъ добродътелей 11). Не потому ли вообразнять это Фейербахъ, что всегдащиее дъвство есть тижкая жертва со стороны чувственной природы человака? Но въ такомъ разъ слъдовало бы не забывать словъ апостола Павла, что еслибы человъкъ отдалъ свое тъло даже на сожжение, но окавывался чуждымъ любви въ людямъ, все-таки поступовъ его быль бы совершенно безполезнымь, но отнюдь не высшею изъ добродътелей (1 Кор. 13, 3). Самоотверженная любовь въ ближнимъ, соединенная съ любовью въ Богу и ею одушевляемая, воть высшая изъ христіанскихъ добродітелей. Ніть въ стівнинъ этой горячей и всецькой любви къ Богу и ближнимъ, и тогда онъ даже не можеть навываться достойно именемъ христіанина, на накія бы лишенія и жертвы не обрекать себя. Потому-то Господь нашть Інсусъ Христосъ въ этой единой и нераздъльной любви сводить всю совокупность Божескихъ вельній п требованій въ отношенів въ намъ (Мато. 22, 37-40). Въ частности васательно любви въ ближнимъ Спаситель говорить: потому узнають вст, что вы мои ученики, если будете импъть любовь между собою (Іоан. 13, 35). Эта-то любовь въ Богу и ближнимъ и двлаетъ того человвка высшимъ въ нравственномъ отношеній съ христіанской точки врвнія, кто болье проникнуть ею и вто наиболее проявляеть ее во всехъ случаяхъ и отношеніяхъ своей жизни, въ навія бы вившиія формы ни облекалась эта жизнь. Итанъ, изъ чего же видно, будто бы привнесеніе религіозныхъ мотивовъ въ нравственную жизнь превращаеть недостойное въ самую высокую добродетель? Напротивъ. христіанскій правственный мотивъ: любовь къ добру, воплощен-

<sup>11)</sup> Упреки Фейербаха католичеству въ общемъ вполив основательны.



ному въ Богъ, ведеть къ тому, что дълаеть немыслимою нивакую добродътель, если она не истекаеть изъ любви нъ Богу и ближнимъ и не соединена съ этой любовью неразрывно.

г) Но редигіозность имъеть стодь сущеотвенное значеніе и стодь необходима для нравственности не потому только, что она дветь для этой посладней единственно-твердыя основы и предлагаеть наиболюе сильные и возвышенные мотивы. Недостаточно того только, чтобы человънъ видълъ, на какихъ прочныхъ и непререкаемыхъ основахъ покоятся нравственныя требованія, и чтобы онъ имълъ достаточно сильныя и чистыя побужденія въ добру. Необходимо, чтобы человънъ находиль могущественную опору и ноддержку во время самаго процесса своего нравственнаго двланія и достигаль по мъръ возможности того нравственнаго совершенства, которое служитъ цълью его нравственныхъ стремленій и усилій. Ничто, кромъ религіи, не въ состояніи быть для человъка тановой опорою и поддержкою на пути къ достиженію предпоставленной ему цъли.

Нравственно-добрая жизнь — великій и трудный для человъка подвирь, если только не смотръть на нее слегка, поверхностно. Она отвежду окружена препятетвіями и соблазнами. Эти препятствія и соблазны постоянно встрічаеть человъкь и въ себъ самовъ, и во всемъ, что окружаеть его.

Въ какихъ разнообразныхъ формахъ проявляется противодъйствіе нашимъ дучшимъ духовнымъ стремденіямъ и намъреніямъ со стороны нашей телесной природы! Кто привыкъ присиатриваться нъ ходу своей нравственной жизни и давать себъ отчеть въ различныхъ проявленіяхъ ен, тоть на самомъ себъ, комечно, видель, чего иногда стоить борьба съ противодействіями, выходящими отсюда. Какъ ни неправильна мысль, будто бы твло есть коренной источникъ зла, но для насъ до ивкото. рой степени понятно, почему и какъ приходили къ такому взгляду даже величайшие уны. Люди, превратно или легкомысленно смотрящіе на діло нравственной жизни, недоумівають, зачівмь велине аскеты такъ изможжали свое твло, зарывались по-поясъ въ землю, подвергали себя различнымъ другимъ истязаніямъ и вообще вели какую-то ожесточенную войну противъ твла? Блиязёшее же знакометво съ исторією жизни такихъ асветовъ говорить, что они иногда испытывали столь сильныя вспышки

животныхъ страстей, что невольно располагались искать побъды духа вадъ плотью въ ожесточенной борьбъ съ нею, пока не достигали этой побъды. Да и кому не приходилось вести въ той мли другой мере эту борьбу съ повывами и вспышвами чувственности? Не велъ и не ведеть ее только тоть, кто слишкомъ стоить за права плоти, считаеть безразличнымъ деломъ удовлетвореніе какимъ бы то ни было путемъ чувственныхъ влеченій и вообще погрузился въ животную жизнь, недостойную человъка. Борьба съ плотью и въ настоящей дъйствительности можеть быть и бываеть для некоторыхъ лиць весьма страшною. Напр. человъкъ переиспыталь всв законныя средства къ тому, чтобы выбиться съ семьею своей изъ угнетающей нищеты и не умереть отъ голода, но все осталось безплоднымъ. Ему остается или погибнуть отъ голода, или воровать и грабить. Поймите всю трагичность этого положенін и войдите всемъ вашимъ существомъ въ душевное состояние такого несчастивца. Не окажи ему поддержки религія, и что же другое остановить его отъ преступленія? Напрасно указывають примъры безрелигіовныхъ людей, но рашившихся лучше умереть, чамъ рашиться на воровство или грабежъ. Еслибы и дъйствительно такіе люди не стали воровать или грабить, то скоръе за отсутствиемъ возможности къ этому, а не почему-либо иному, коль скоро они последовательные люди. Во всякомъ случав, и самая смерть ихъ ничего не можеть говорить за безрелигіозность. Не умерли ли они такъ, накъ умираетъ животное, не вынеошее борьбы за существованіе? Еще чаще такіе люди сами лишають себя жизни при дурно сложившихся обстоятельствахъ жизии. Совствъ исое дъло -умереть отъ голода, но съ мольбою за людей и съ словами всепрощенія, какъ это свойственно истиному христіанину. Только такан смерть и достойна человака, какъ нравственнаго существа. Не одна ли только христівнская религія способна такъ возвыщенно настроить человена и превратить самую горестную и мучительную смерть его въ живую проповедь любви въ добру, замктой чя

Не менъе сильныя препятствія въ двлв нравственной жизни исходять изъ нъдръ нашего духа. Вы обяваны любить даже влайшихъ враговъ своихъ, а въ васъ бушуетъ и рвется наружу чувство страшнаго гнъва, неистовой мести. На васъ кле-

вещуть, чернять лучшія ваши намеренія, осменвають самыя святыя чувства, всячески вредять вамь на поприще вашей общественной двятельности и службы, изобратьють всякіе низкіе способы в пути, чтобы причинить вамъ душевную боль и напболье унивить васъ. Какая буря негодованія поднимается въ вашей душъ противъ таковыхъ людей! Между тъмъ вы неръдко не только не инвете возможности дозволенной христіанствомъ защиты вашего добраго имени и вашихъ законныхъ правъ, но и становитесь, благодаря вашимъ врагамъ, предметомъ укоризнъ и осужденія даже для техъ, ято быль вашимъ другомъ и попровителемъ. Что же при всемъ этомъ поможетъ вамъ сокранять возможный душевный мирь и проникнуться благожелательствомъ и всепрощеніемъ къ гонящимъ васъ? Только живая въра въ Бога любви и правды и только покорность Его святой волъ способна помочь вамъ достигнуть этого. Такого нравственнаго настроенія преисполниться возможно только при горячей любви во Спасителю и при живомъ общеніи съ Нимъ, внушавшимъ намъ: любите враговъ вашихъ, благослованите проклинающихъ вась, благотворите ненавидящимь вась и молитесь за обыжающих и гонящих вась (Марк. 5, 44).

Стараясь свять свмена добра и правды въ окружающей средв, человъвъ весьма часто встръчаетъ усиленное противодъйствіе. Что хорошаго онъ ни предприметь, начто часто не ведеть къ преследуемой цели. Въ виду этого человенъ невольно можеть придти въ убъжденію, что одинъ въ поль не воинъ, а это дъйствительно часто и говорится, и вмисти съ этимъ способенъ опустить руки. Не въра ли въ промыслъ Божій, ведущій человъчество Ему только въдомыми путями въ предпоставленной чвли, способна поддержать падающую энергію въ человъкъ, окрымить его свътлыми надеждами и воодушевить на новые подвиги добра? Дълая съ своей стороны все возможное для торжества правды и добра въ окружающей его средъ, върующій и при явныхъ неудачахъ своихъ подумаетъ не о сдвакахъ съ интригою, съ неправдою и со всяческимъ зломъ, а темъ болъе не о самоубійствъ, но о болье энергическомъ и всецъломъ служенін добру, начиная каждый свой шагь молитвою объ успъхв его, а оканчивая словами: да будетъ, однако, воля не моя, а твоя, Госполи!

Но человъть въ нравственномъ своемъ дъланіи часто падаеть, т.-е. грашить. Онь не можеть убаюнивать свою совъсть тамъ, что природа-де его ограниченна и слаба. Это самоубаюкиваніе и это самоснихожденіе было бы новымъ гръхомъ и способно вести къ оправданію всякой правственной грязи. Въ нравственной области происходить и должно происходить совершенно противоположное этому: чемъ выше человекъ въ нравственномъ отношенія, тэмъ болье мучается онъ при совершеніи каждаго дурнаго дъйствія или при наплывъ грэховныхъ выслей, чувствъ и желаній. Чэмъ же, кромъ религіи, можеть быть выведень человые изъ такого мучительного состоянія и примиренъ съ своей совъстью, съ Богомъ? Философія, по справедливому замечанію даже небогослововь, какъ напр. Чичерина, не можеть сделать этого, такъ какъ философія-то и призвана доказать человъку, что нравственный законъ имъетъ абсолютное значеніе, что челов'ять непрем'янно долженъ исполнять его и что всякое оть него уклоненіе должно вести за собою наказаніе. Примирить человіна съ совістью и Богомъ еще менъе способна автономическая мораль, такъ какъ она, что мы уже видели, заставляеть скорее человека грешить противъ Бога и совъсти, чъмъ дълать что-либо иное. Примирить человъва съ совъстью и съ Собою можеть только Тотъ, Кто есть не только верховный Мэдовоздаятель, но и Спаситель чедовъка, единственно способный даровать прощение гръховъ чедовъку. Въ таинствахъ крещения и исповъди христіанинъ и получаеть желаемое прощеніе, тогда какъ въ таннствъ муропомазанія онъ воспринимаеть благодатную сиду въ совершенію подвиговъ добра.

Сводя къ общему знаменателю все, сказанное по вопросу о значеніи религіозности для нравственности, мы получаємъ слъдующій выводъ: автономическая мораль чрезъ разрывъ свой съ религією поднимаєть убійственную руку на нравственность. вычеркивая изъ нравственной жизни надлежащія отношенія человъка къ Богу, роняя достоинство человъческой природы, ея свободу, отвътственность и т. д., лишая нравственность какъ твердыхъ объективныхъ основъ, такъ и могущественныхъ и чистыхъ мотивовъ, и отнимая у ней единственно твердую опору и поддержку.

А. Гусевъ.



## БРАТЬЯМЪ СЛАВЯНАМЪ\*.

«Аще вто о своих», паче же о присных» не промыналеть, въры отвергася есть и невърчато горшій есть» (1 Тим. 5, 8).

То не можетъ подлежать сомивнію, что славяне произошли отъ одного корня и по крови между собою братья. Но то уже вопросъ-когда, отнуда и какъ они появились въ Европъ, пришельцы ин они въ Европъ, или же аборигены съ незацамятныхъ временъ. Если и аборигены, то было же время, когда ихъ не было и когда они только-что откуда-то и какъ-то появились. А если пришельцы, то откуда они пришли? Конечно, изъ Азін, но вакимъ путемъ, изъ-за Каспія ли, не черезъ Кавказъ ли, или же переплыли черевъ моря, Черное и Средиземное, или же только перерезали одинъ изъ проливовъ. Но то уже становится ясно, то уже освъщено исторіей, больше или меньше, что славяне вивдрялись въ Европу по двумъ полосамъ, по теченію двухъ большихъ ръкъ, вверхъ и внизъ, по Дунаю и Дивпру, а далье по Лабъ и Одеру на западъ и по Волхову на съверъ. Уже одно это раздвоеніе по мъсту жительства, по направленію разселенія, сділало славянь, единокровных братьевь покорню происхожденія, болье или менье чуждыми другь другу, славянь юго-западныхъ сдълало менъе присными славянамъ съверо-восточнымъ. Славяне при-дунайскіе пошли въ жизнь своимъ, а приянвировскіе своимъ путемъ-дорогой, и каждый отдыть наследоваль свою особую историческую судьбу.

<sup>\*</sup> Изъ «Херсонских» Впарх. В'ядомостей». Прибавл въ № 7 отъ 1 февраля 1889 г.

Но съ теченіемъ въковъ единовърные братья славяне еще больше разошлись между собою по другому направленію, духовному, по духовному принципу въры, по которому однако же очень глубоко разошлись жизненные историческіе пути того и другаго славянства. Нижне-дунайскіе и при-дифпровскіе славяне приняли православную въру отъ грековъ, а верхне-дунайскіе католичество отъ Рима. Принятіе римскаго католичества было коренною роковою измѣною славянъ славянству.

Не даромъ католичество называется латинствомъ. Окрестившись въ римское католичество, славяне приняли и усвоили себъ именно датинство. Приняли датинскій языкъ, какъ богослужебный, какъ священный, особенно сердцу любезный и дорогой, какъ благоговъйно чтимый и хранимый, употребляемый и распространяемый, какъ высшій своего роднаго, необработаннаго, не развитаго славянскаго. Тогда какъ принятіе православія отъ грековъ, съ принятіемъ славянской азбуки отъ святыхъ Менодія н Кирилла, возродило, утвердило, возвысило, освятило и обравовало славянскій языкъ; усвоеніе славянами латинства нанеслороковой ударъ славинскому языку, а вивств съ твиъ и славянству. Православіе, вивств съ языкомъ, возродило славянскій духъ, славянскій разумъ, славянское народное самосознаніе. Латинство же, съ теченіемъ въковъ, подмінило славянскій духъ, славянскій разумъ, славянское народное сознаніе: сознаніемъ, разумомъ, дукомъ сперва датинскими, а затъмъ и западно-европейскими, подръзавъ истую славянскую жизнь въ самомъ корив. Доказательства этому на лицо.

По своему внутреннему вліянію латинство стало мертвищимъ, враждебнымъ славянству началомъ въ самомъ славниствъ. Двоясьсвоею привязанностію между двуми языками, высшимъ священнымъ датинскимъ и низшимъ простонароднымъ роднымъ языкомъ, латинскіе славяне мало по малу охладъвали, особенно же въвысшихъ образованнъйшихъ слояхъ, къ сему послъднему и окруженные чужеродными народностями, съ забвеніемъ родного говора, постепенно теряли всякое отличіе отъ сосъднихъ инородневъ, теряли, пока на закраинахъ и совсъмъ не потеряли свое народное обличіе. Гдъ теперь славяне, жившіе нъкогда по Одеру, по Лоибъ, въ Боруссіи, въ Поморіи? долго ли просуществуютъ славяне, какъ славяне, а не нъмцы, въ Познани? Много

и славниъ осталось въ Богемін, Моравін, Саксонін? Гдв теперь славне, жившіє ивкогда не только по восточному, но и по зашадкому берету моря Адріатическаго, наприміврь, въ Венеція? Тамъ везді, поглотивъ олавянство, какъ языкъ, латинская віра и культура поглотиви его и какъ славянскую жиень, славянскую душу, славянскую народность.

Этого мало. Съ первыхъ же годовъ отделенія своего отъ восточнаго православія, датинетво налегло на православныхъ и вижинить своимъ вліянісмъ, канъ непримиримо враждебная политическая сида. Въ эпоху всемогущества папъ, датинство, какъ въра, не могло теривть не только рядомъ съ собою, но и около себя никакой другой виры, а всего менье могдо терпить около себя въру православную, по чувству сопериичества съ грековизантійсьниъ вліянісмъ, по чувству возгор'явшейся международной вражды, по чувству самопревозношенія Рима и оскорбляемой горамия, оспорбляемой уже самымъ бытіемъ народностей, которыя осмънваются не падать въ подножію трона мнимаго нам'встинка Божія на земяв, въ лобыванію папской туели. Отсюда нескончасныя нападенія датинства на весь правосдавный міръ, частиве, нескончаемыя войны детинства противъ славанскаго разновърія, начиная съ покоренія юго-западных сдавянь датинскому врыжу огнемъ и мечемъ Карда Ведикаго, прододжая войнами **гусительн**и, неустанными подстревательствами со стороны папъ всякой враждебной намъ сиды, крестовыми походами противъ насъ польско-литовскихъ врудей, тевтонскихъ рыцарей, шведскихъ удальцовъ, и оканчивая благословеніемъ Нія IX турепвому противъ насъ оружію и всявими ісвуитсявми происками противъ православія и противъ насъ, благословляемыми Львомъ ХІІІ. Едва ли ошибемся въ существъ дъла, сказавъ, что не только Григорій VII, конечно, не оканчивается въ Львъ XIII, но и Караъ Великій оканчивается только пока, но не совствиъ, въ князъ Бисмаркъ, который напрягаеть всъ силы своего мощнаго ума и вуеть неслыханное оть начала міра множество намецваго оружія, чтобы кровію и жельзомъ отметить грани немецкаго фатерланда повыше Риги, такъ примърно около Ревеля, 🔳 пониже Царягряда, вакъ замышляль, да не успъль еще Карль Великій, тамъ гдъ-дибо около Смирны, а не то и поглубже въ Азін и Африка, неся впередъ свою намецкую культуру, какъ

папы встарь несли свою въру, не терпя рядомъ съ собой ни-

Своимъ несомивннымъ вліяніемъ датинство средвло нашихъ присныхъ единокровныхъ братьевъ слевянъ, въ лицв ноляковъ, нашими завйшими кровными врагами, натравивъ на насъ эту здосчастную Польшу-Литву на цельй рядь вековъ. Эта непримиримая вражда Польши противъ насъ имвла злоечастныя последствія, какь для нась, такь и для всего славянства, злосчастныя потому, что политически независимые славяне разбились на два противные, взаимно ослаблявшие себя лагеря, изъ воторыхъ одинъ тяготъть своими симпатіями нъ востоку, къ Царюграду, а другой въ западу, въ Риму, въ единовирной Европи, а прочіе, зависимые отъ другихъ народовъ, единовърные намъ балканскіе и средне-европейскіе славяне были надолго и далеко отдълены отъ своихъ единовирныхъ восточныхъ братьевъ, отъ насъ славянъ русскихъ. Между южными и свверо-вооточными славянами, отбивъ у насъ исконное наше достояніе Кіевъ, со всемъ поднепровьемъ, одатиненная Польша успеда было вколотить себя влиномъ отъ устьевъ Нъмана и Вислы и ночти до устьевъ Дивира и Дуная. Чтобы устраниться отъ злобнаго сосъда, непримиримаго, хотя и родственнаго врага, русское славянство вынуждено было передвинуться всею своею освалостію съ береговъ родного Дивпра на чуждые сперва берега Волги. Но опьяненная нашею вровію Польша по пятамъ гналась за нами и туда, тесня насъ всякими мерами, и оружіемъ и ухищреніями, и при накихъ обстоятельствахъ? Бъдная Русь, казалось, погибла. Какъ загнанный жадными на нее охотниками звърь, она теснима была съ северо-востока татарами-монголами и другими инородцами, съ юго-востока разными инородцами, татарами и турками, съ свверо-запада шведами, тевтонами и Литвою, съ юго-запада родственною Польшею-Литвою. Всё рвали ее на части. Польша, силой и коварствомъ, пробранась было въ самое сердце Руси-Москву. Помогающаго кромъ Бога, да собственнаго самоотверженія, у Руси не было. Туть-то поддерживаемая Промысломъ святая Русь, какъ мощный въ самомъ зародышв и въ первомъ развитін, багатырскій, полножизненный организмъ, судорожно тряхнула всвим своими живненными центрами, начиная съ Нижняго-Новагорода, всеми своими нервами и силами.

И что же вышло? Татары сметены, какъ политическая единица, съ лица земли до самаго Самарканда. Шведы откинуты за Торнео и сидять себътамъ пока смирно. Грозная для всего свъта, для всей Европы турецкая сила стерта единственно нами, и русскій щить чуть не прибить на вратахъ Царяграда въ наши дни. И если не прибить, то единственно потому, что мы нока не захотъли этого. Преступная противъ насъ Польша, сряду по изгнанін поляковъ изъ Москвы во время междуцарствія, стала теривть отъ насъ ударъ за ударомъ, нести потерю за потерей, такъ что къ нашинъ днямъ очутилась сперва у ногъ нашихъ, а затымъ и въ нашихъ руссиихъ объятіяхъ, да братсвихъ объятіяхъ. Да мы начего поляванъ не желаемъ, кромъ добра, но хотимъ двлять его по нашему, ио-русски, чтобы намъ отъ нихъ, по крайней мъръ, не было скверно. Забранныя полякамивстарь русскія племена съ своими землями, храня свою древне-православную благочестивую въру, которую поляки всячески гнали, вынуждая насъ "прикленчиць предъ свентымъ ойнемъ", -- русскія пленена Малороссін, Волыни, Бълоруссін, Подолін, даже Литвы, лаже самой Польши, однимъ своимъ движеніемъ въ сторону Россін дегко скинули съ себя вражескую съть польскаго рабства, и сейчась же всецвло следись съ возмужавшею русскославянскою народностію, такъ что где вчера было польско-католицкое врудевство, тамъ сегодня стало настоящее русскоправославное царство. А одатиченная Польша привязывается къ Руси сколько приговоромъ судебъ, сколько политическою необходимостію, столько же и благодвяніями, которыми коренной польскій народь осыпается со сторовы русской государственности, столько же условіями благоденствія, которыми теперь ограждается его, если не политическая, то народная самобытность, которая примърно въ сосъдней Пруссіи такъ жестко и неумодимо стирается.

Вельніемъ судебъ, при пособіи собственной русской мудрости и удали, вышло теперь, что могучая Русь, какъ политическое государственное тело, какъ воинствующая, отстанвающая свою самебытность единица, уперши свой базись въ недоступные пека для нашихъ враговъ, совершенно безопасные для насъберега съверио-ледовитаго и восточнаго океановъ, обезопасные свой тыль отъ всякаго вражескаго нападенія, уперлась своимъ

челомъ и руками въ самую сердцевину южнаго славянства, съ которыми разлучали насъ тысячи мель пространства, цвлые въка времени и вреждебная намъ среда Польши. Теперь это средоствніе преграды пало. Когда Русь была загнана на Волгу и тамъ со всёхъ сторокъ окружена врагами хищниками, которые все наше силилсь забрать въ достояние себъ и насъ самихъ въ рабство, тогда намъ было не до братьевъ славянъ. Тогда намъ было довольно заботы, чтобы отстоять свое собственное бытіе. Русь тогда была егоневъ, на который со всяхъ сторонъ дули, чтобы задуть его сововиъ. Нётъ, не задули, не потушили. Теперь онъ разгорадся на огромной площади земнаго шара. Теперь не зальешь это мощное народно-славянское пламя кровію даже милліоновъ. Теперь намъ волею неволею приходится причесться нь южнымь славянамь не только въ стародавною извачную родню, но и въ ближайшее сосъдство. Приходится, по русской поговорив, светь съ ними рядкомъ и посоветоваться ладкомъ.

О чемъ же посовътоваться между собою?

О томъ, вопервыхъ, что "еже Богъ сочета, человъвъ да не разлучаетъ". Мы съ нями связаны самимъ Богомъ; мы братья по крови. Они пошли въ жизнь по Дунаю, мы по Дявпру. Историческая судьбина, разлучивъ насъ съ ними, погнада насъ на берега Волги, Съверной Двины, Урала, догнала до съверноледовитаго, восточнаго океановъ; утвердивъ тамъ наше твердостояніе, та же милостивая судьба поворотила намъ фронтъ назадъ отъ Урала—Волги въ Невъ, Западной Двинъ, Вислъ, и Нъману - Днъпру и Дунаю. Едва-ли какая сила поворотитъ насъ назадъ. Едва-ли снова отодвинетъ насъ отъ нашихъ южныхъ братьевъ. Это одно.

Другое. "Кто о своихъ си нерадить, паче же о присныхъ, тоть въры отвергася есть и невърнаго горшій есть". Не скажу, съ каждымъ царствованіемъ, но ближе и тъснъе — съ каждымъ десятильтіемъ, мы русскіе больше и больше выясняемъ себъ, что съ зарубежными славянами мы единовровные братья; что мы обязаны любить ихъ и промышлять о нихъ, какъ о своихъ провныхъ, любить не словами и языкомъ, но дъломъ и истиною. Мы это и дълаемъ уже около 200 лътъ, если не больше. Даже прови мы пролили за нихъ уже цълыя ръки, своего золота разсинали на няхъ цълыя горы. "Больше сея любве никтоже имать,

да ито душу свою положить за други своя", ито и достоями свое нолежить на другей своихъ. Мы русскіе бъдны, въ большимствъ народа ны почти нищіе, между прочимъ и потому, что иждиваемъ себя на славянскую братію. Мы, безъ сомивнія, то же будемъ дълать и виредь, дълать и больше, чъмъ дълали, чъмъ больше станемъ понимать наше родство съ имми по крови и въръ. Въ последнее времи для нихъ добро, для нихъ благодъяніе уже то одно, что мы существуемъ, что мы сила, съ которой не мъщаетъ и последнеть. Турція уже не забудеть это после данныхъ ей уроковъ. Австрія, даже въ своемъ самохвальствъ, въ своемъ шовинизмъ, твердить себъ, чтобъ не забуть, тоть же самый урокъ, данный пока не ей самой.

Третье, затвив-не натурально ли намъ помелать и себв самить того же оть нашихъ братьевь славянь? Чего же именно? Прежде всего ужели съ насъ довольно только того, чтобъ утучнять славянскія земли своєю кровію, своимъ потовымъ состояніемъ? Чтобы они удивляли міръ своею неблагодарностію, своею неномитивостью? Чтобы они вадыхали къ намъ, къ нашей силъ, вогда ихъ душить вражеская напасть, а когда мы эту напасть отъ нихъ отгонимъ, чтобы они видали намъ въ лицо свои провлятія, свои чуранія отъ нашей дружбы, лвали съ своими ласвами и угодивостію из той же враждебной намъ силв и наусьвивани ее на насъ, съ другими враждебными намъ силами всего свъта? Надобно сказать, что міръ подобнаго зрадища, увы! подобной низости ума и сердца, народнаго толка и чувства, не видьть, котя видаль и множество унизительныхь зрымиць; что братья наши славяне рискують двиствительно удивить міръ подобною чернотою, пока не подучать урокъ и на свою долю, вакой получили поляки. Нътъ, не такъ, не то намъ нужно. Славяне и съ своей стороны должны крепко на крепко вспомнить, да и не забывать, что и они намъ, какъ и мы имъ братья, что мы виз не чукіе, а свои присные; что и они обязаны пронышлять о насъ, какъ о своихъ присныхъ, какъ и мы промышляемь о нихъ; что не только по русски, но и по обще-человъчески, долгь платежемъ красенъ; что чернотою неблагодарности не только изумишь міръ, но и отвратишь, и себя унизнивпредъ своими и чужими; что мы ждемъ отъ михъ не мамбиы

ихъ отечестванъ, а только твердой памяти, что мы братья, что мы помогаемъ ихъ бытію въ начествів народностей славянскихъ самынъ бытіемъ своимъ въ начествів великой славянской державы; что кто о своихъ, о присныхъ, о братьяхъ не иромышляетъ, тотъ вівры отвергся и хуже невірнаго.

Посовътоваться между собою намъ приходится и о томъ, что именно среди славянскаго міра выходило наглядно, что вто о своихъ не промышляль, не заботился о поддержание редственной овязи, тоть отвергался и оть веры, тоть становился и хуже невърнаго, какъ и наобороть, кто отверганся въры, тоть не радълъ и о своихъ присныхъ, не радълъ и о своемъ славянствъ, даже больше того-тоть становился злайшимъ врагомъ и гонителемъ славянства. Посмотрите на этихъ славянъ итальянскихъ они встарь приняли датинство, и гдв они теперь, накъ славяне? И следь ихъ простыль. Посмотрите на славянъ старо-германскихъ, они встарь приняли латинство, и гдъ они теперь? И слъдъ ихъ простывъ. Остались только славянскія наименованія урочищъ: Померанія, Одеръ или Одръ, Садовая, Королевецъ. Посмотрите на эту опять-таки злосчастную Польшу, она встарь приняда датинство, и дучше бы следъ ея спервоначала же проотыль, а то сколько она пролила славянской крови? Чуть было не погубила все славянство. И гдв она теперь, что она такое теперь, и что она скоро будеть въ Познани? Нъмецкая провинція, населенная нізмпами? Посмотрите вы опять на этихъ турецкихъ янычаръ, на албанскихъ, боснійскихъ, герцеговинскихъ беговъ. Потурченные славяне, сколько зла они сделали славянству? Имвли ли туреције султаны болве преданныхъ и горячихъ слугъ для наложенія тягчайшаго рабства на славянъ балканскихъ? Имъла ли христіанская редигія у Балканъ болье здыхъ гонителей? Посмотрите вы на всвиъ этихъ заправиль болгарсвихъ, румынскихъ, сербскихъ. Кто изъ нихъ отвергся святоотеческой віры, тоть непремінно врагь славянства, врагь православной Россіи, врагъ своего собственнаго православнаго народа; тотъ охотно, скоро и дешево продаеть его жеконнымъ врагамъ славянства. Посмотрите вы на этихъ мудрыхъ запалныхъ полетековъ. Чтобы украпеть враждебную славинамъ въ нкъ средв силу, чтобы поколебать славянскій дукъ, чтобы подорвать родственное ему вліяніе Россіи, они пускають въ сла. вянскій земли візроноповідную пропаганду, частиве именно натинскую пропаганду. Это уже извіданная въ славянстві роковая для славянства сила. Гдіз между славянами она пеявитоя, тамъ сейчасъ же изъ своихъ, изъ приснахъ, единопровимъх она сділаєть кровныхъ враговъ пореннаго славянства; она сейчасъ же обратить симпатіи славянскихъ поворотией въ обратную сторону, отъ востока къ западу, обращая къ востоку только враждебные и проныранные замыслы.

Враждебны ли мы ринскому католичеству, въ слевнискомъ ли міръ, вив ли его? По совъсти, лично ва себя и миссихъ скажемъ: нъть. Мы желаемъ жить и съ кателиками но братоки. Государственная сила наша при Екатерина II, при Павла I, при Александрв I, даже въ первые годы царотвованія при Алевсандръ II, стремилась дать даже предпочтение слабъйшей покоренной народности предъ выносливою своею. При всвяз государяхъ нашихъ положено много усили, чтобы привязать из намъ Польшу именно ен благоденствіемъ, котораго подъ руссимиъ снипетромъ она и достигна, о накомъ не могла и мечтать при своихъ вругихъ, подъ безтолновымъ владычествомъ своей родной шанхты. Забывать, прощать, за обиды добро творить, вчерашнему врагу видаться на шею русскимъ сердцамъ всегда достолюбезно и обычно. Я помню еще 80-е годы, годы предъ 30-мъ и послв онаго. Помню въ Ввлоруссіи, что русскій народь быль глубово поворенъ польскому панству. Помию, что и сельсное духовенство глубоко преклонялось предъ твиъ же гровнымъ панствомъ. Такъ русскому человъку какъ будто на роду написанокланяться всякому инородцу не только стража ради, но и по воспитанной историческимъ его жребіемъ, природной силонности. Помию и хорошо знаю, что и высшіе дуковные чины отверзали тогда не только свои обънтія, но и сердца римско-католическимъ духовнымъ чинамъ. Это слово чести. Скажу, что и самъ я состояль въ близкомъ дружествъ съ римско-католическими епископомъ и ректоромъ семинаріи въ Саратовъ. То, что свазавъ митрополить кіевскій Платонъ въ норостышевскомъ костель о родственности и близости намъ римскихъ католиновъ, то свазано имъ по старому долгому опыту, то въ большей или неньшей мара повторили бы и многіе изъ насъ. Разноваріе не иншаеть нашей мирности, непритизательности, даже благо-

говъйному уважению хотя въ чукой, но близкой намъ христіанокой въръ. Пусть вспомнять поляки, какъ правосдавный архіеписковъ Іоанникій въ Варшавъ, въ самый разгаръ мятежа и фанативма польскихъ страстей, подъ страхомъ собственной провавой смерти, прибыль въ домъ католическаго архіспископа, если не ошибаюсь, Дмоховскаго, къ его смертному одру, чтобы тольно проститься съ нимъ, по молитив въ единому нашему Богу христівнскому. Пусть бы сділаль это, и сділаль ли вогдалибо римско-католическій епископъ у смертнаго одра архіерея православиато? Наша доброта, наша неистительность, наша любовь и во врагамъ засвидетельствованы тысячами фактовъ жизни и исторіи. Но жизнь и исторія постоянно напоминають русской забывчивости невабвенное слово величайщаго мудреца, приснопаматнаго святителя московскаго Филарета: "такъ, да, но ченъ больще вы будете сближаться съ ними (полявами-латинанами), тамъ болве будете чувствовать, что между вами есть преграда". Такъ и между ними есть дюбезные дюди. Но между ими и нами исторія положила преграду. И какъ только мы оплошаемъ, они эту преграду сейчасъ же и подбрасывають намъ подъ ноги, чтобы мы упали и разбидись. Такъ, чемъ заплатили намъ поляки, не говоря о старомъ времени, въ 1830, въ 1863 годахъ? Вфродомно-коварными, кровавими замыслами противъ нецовинныхъ дюдей! Въ Могилевъ въ 30-мъ году лъзли ночью въ овно, чтобы убить благостивйшаго вротчайшаго архіспископа Гаврінда; гивлись за монмъ отцемъ священникомъ, чтобы заръзать, унесли тольно лошади. Въ последній польскій мятежъ вешали православныхъ священниковъ просто на деревьяхъ. Платили издавна и постоянно усиліями вызвать противъ насъ провавую вражду всей Европы. Одна и та же историческая погудна — всячески губить скызматыциую Русь. Ну и вызвади наконецъ возмездіе, въ старинномъ историческомъ родів, но на новый лагь.

Кстати слово объ этой злополучной Болгаріи. Она начинаеть напоминать собою злосчастную Подьшу. Впрочемъ, она имъетъ и свою исторію, не нерововую не только для православія, не только для славянства, но и для всего какъ восточнаго, такъ и западнаго христіанскаго міра. Еще въ началъ Греко-Болгарской церновной распри одинъ русскій архісрей говориль одному ум-

вому, способному и пофилософствовать генералу, говориль съ прискорбнымъ продчувотвіемъ: "вотъ болгары возсими топерь противъ гречесной церкви. А не надо было бы забывать, что греческая церковь есть мать болгарской, какъ и русской церкви. Греки проклянуть болгарь. Наши русскія симпелія на сторонъ болгаръ, какъ славянъ, мы отъ никъ не отступимоя. Проклятіе греческой церкви падеть и на насъ. И носмотрите, что это принесеть намъ бъду. - Э, ваше преосвященство", шутить умный генераль, "нто теперь въ политика руноводится церковными анаосмами, вообщо такого рода принципами? Повъръте, ровно ничего не будеть". Въ ту пору живто не поминииять ни о сербской, ни о последней турецкой войне. А сколько съ тъкъ поръ мы пролили крови? Не объденди-ль Россию до страха финансовато кризиса? Не истощили-ль себя на десятии льть? Героп побъдители, не сидъли ль вы на скамь в подсудивыкъ на берлинскомъ конгрессъ? Даромъ или не даромъ мы воевали? Не промъ, конечно, Турція это знасть, не досчитываюсь у себя цвиаго полцарства. Но наше изстари, отъ отповъ и дедовъ, честно-гровное имя топчуть въ прахъ накіе-либо Каравеловы-Стамбуловы, наши же недоросли недоучки, которыхъ мы въ приличную пору мало съкли. За то они принялись безъ толку свчь другь друга. И по деломъ. А грозить или не грозить намъ эта болгарская булга свалкою со всею Европой? Спаси и сохрани Боже отъ этого великаго зда. Но оно кажется неизбъжно. А сколько милліоновъ тогда падеть изъ-за этой ничтожной Болгарін? Сколько народныхъ судебъ измінится и въ накую сторону? То сфинксова загадка: "угадай, съфмъ я тебя или не съвиъ?" Изъ-за этой же ничтожной Болгаріи впервые разошинсь христіанскій востокъ съ западомъ при патріархъ Фотіи, при папв Николав І. Востокъ съ твкъ поръ пошель къ ума. денію, западъ въ чудовищному возвышенію. Модимъ Бога, чтобы послъ грядущей свалки изъ-за той же Болгаріи насталь поворотный порядокъ вещей, востокъ востока, а если не западъ запада, то повороть запада въ востоку.

Но для этого необходимы двъ вещи, чтобы Болгарія, покаявшись и обдумавъ способы своего покаянія и обращенія, привлекла на себя святое материнское благословеніе своей по духу матери греко-православной церкви; а второе, чтобы хранила, яко зеницу ока, свое святое православіе, которое даже до сего дня сохранило ее, какъ особенный словенско-христіанскій народъ, впродолженіе многихъ въковъ, подъ тяжкимъ турециниъ игомъ. Тогда не уцъльетъ надъ ен выею нечестивое, то безбожное, то латинское иго никакихъ Стамбуловыхъ-Мантовыхъ, никакихъ Баттенберговъ-Кобурговъ. Все разсыплется, всё тучи разсъются и возсілетъ надъ нею на въки тихій свётъ православнаго креста Христова.

Привътствуемъ васъ, благочестивые іерархи болгарскіе, страдальцы за въру Христову, исповъдники Христова имени, доблестные воины Христовы. И молимъ Христа Господа нашего. чтобы ваше святое самоотверженіе во славу Божію разогнало мглу низкихъ страстей, которая такъ огустъла надъ вашею злосчастною родиною. Да ввойдетъ ваша жертва къ престолу Божію, въ воню благоуханія Господу, какъ дымъ надильный, о гръстить народа, о людскихъ невъжествіихъ. Да будете вы съмя святое, въ очахъ Бога и всъхъ благородныхъ богопреданныхъ людей, стояніе вашей мятущейся земли.

Никаноръ, архіепископъ херсонскій и одесскій.

## БИБЛЕЙСКІЯ ЖЕНЩИНЫ.

Жены первыхъ патріарховъ.

Патокнижіе и прочія священныя книги Ветхаго Завъта написаны были не для того, чтобы изобразить всеобщую исторію человъчества или же частную исторію народа израильскаго въ особенности: онъ служать высшей цели, а именно — показанію намъ путей домостроительства Божія о спасеніи. Цізлые візна обозначаются часто немногими чертами и на видъ выдвигаются именно только главивищія личности, имвющія прямое отношеніе въ божественному плану спасенія. Пятовнижіе мало сообщаєть намъ о потомнахъ первой четы людей. О Каннъ, бъжавшемъ изъ Едена, сообщается намъ только, что онъ "повналъ жену свою; и она зачала и родила Еноха" (Быт. 4, 17). Этою женою, последовавшею за Канномъ добровольно въ изгнаніе, могла быть только одна изъ дочерей Адама, следовательно сестра Канна. Если вообще роду человъческому предстояло произойти оть одной четы людей, въ такомъ случав въ началь были совершенно неизбъжны браки между братьями и сестрами 1), потому что дъти Адамовы представляли не только семейство, но вивств съ твиъ и родъ. Только уже съ возникновеніемъ нвскольних семействъ разко разъединились узы братско-сестрин-

¹) Өеодорить, q. in. Gen. ср. 4. int. 43. Данте, Божествениая вомедія: рай, 26. 92.

ской и супружеской любви и сложились въ твердыя, неизмънныя нормы, нарушение которыхъ сдълвлось гръхомъ <sup>2</sup>). Запрещение браковъ въ близкомъ родствъ имъетъ свое основание не только въ horror naturae, но и въ томъ, что дътское отношение подчинения и братско-сестринское отношение соподчинения непредожны и что смъщениемъ отдъльныхъ семействъ достигается болъе полное единство <sup>2</sup>). Бытописатель сообщаетъ намъ только о рождении Еноха, потому что съ нимъ связывается основание перваго города (селения). И тотъ, и другой — и сынъ, и городъ—служитъ для ивгнанника (Каина) основополагающимъ началомъ особаго, исходящаго отъ него историческаго развития. Потерявъ единство въ общени съ Богомъ, Каинъ старается взамънъ его создать для своего поколъния другой пунктъ единения, ведущий къ развитию мірскаго духа и нечестия <sup>4</sup>). Что сообщается апокрифами о женъ Каина, это мы уже видъли выше \*.

Это каннитское направленіе завершается въ Ламехъ, седьмомъчленъ въ линіи Канна: "и взялъ себъ Ламехъ деть жены: имя одной: Ада, и имя второй: Цилла (Селла)" (Быт. 4, 19). Итакъ Ламехъ первый ввелъ двоеженство, обратилъ чрезъ это основной творческій законъ брака въ похоть очей и похоть илоти и положилъ вмъстъ съ тъмъ основаніе многоженству со встми его мерзостями 5). На чувственное возбужденіе указывають уже имена этихъ женъ; ибо Ада значитъ укращенная, а Цилла — тънистая или пріятная. Приводятся также и сыновья объихъ этихъ женъ: "Ада родила Іавала: онъ былъ отецъ живущихъ въ шатрахъ со стадами. Имя брату его Іувалъ: онъ былъ отецъ всёхъ играющихъ на гусляхъ и свиръли. Цилла также родила Тувалкаина (Фовела), который былъ ковачемъ всёхъ орудій изъ мъди и желъза. И сестра Тувалкаина Ноема" (Быт. 4, 20—22). Изобрътенія, сдъланныя каинитами въ области искусствъ и на-

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Іероним, ср. 79 ad Salv.: Тертулліан, lib. de ext. cast. ср. 5. и Lib. de monogam.



<sup>\*)</sup> Eniganis, Cont. haer. l. 1. tom. 3: Августивъ, Civ. Dei l. 15. ср. 16. Заптоусть ad Gen. 4, 7.

<sup>2)</sup> Aryemuns, Civ. Dei l. c.

<sup>4)</sup> Gregor. lib. Mor. 16, 6: Заме дюбять градь на земль, а добрые—на небъ О направлении и свойствахь этихъ двухъ покольный сл. Августина, Civ. Dei 1 14. ср. 28 и l. 15. ср. 1. 2. 4. 5. 17. 21.

<sup>\*</sup> См. апрель, статью «Ева».

укъ, подтверждвютъ стремленіе ихъ къ улучшенію и усовершенствованію мірской жизни. Между твив какь двти об'єтованія въ Сиеовомъ поколеніи направляли свои помышленія, свои стремленін и вообще всю свою жизнь къ Богу и находили удовлетвореніе себъ въ своемъ собственномъ сердув, Канново покольніе, потерявшее внутренній миръ и общеніе съ Богомъ, находило свою цвль въ чувственномъ и видимомъ. То, что главвъйшія ремесла и искусства были изобрътены ваинитами, подверженными служенію міру, имфеть культурно-историческое значение. "Во всехъ искусствахъ и наукахъ", говоритъ Деинть 6), дзакиючается магическая черта, старающаяся отвиечь сердце отъ простоты въ Богъ и запутать его въ съти природы, плоти, мірской жизни. Всв человіческія способности и умънья были проникнуты гръхомъ и осивернены служениемъ ему. Тъмъ не менъе всъ изобрътенія и искусства сдълались общемъ достояніемъ человічества, потому что опи способны въ освящению и въ этомъ освященномъ состояни могутъ быть употребляемы во славу Божію. И въ имени дочери: Ноема, тоесть, прекрасная, прелестная, также отражается мірской духъ; въ ней чувственная красота начинаеть вовлекать въ свои обольстительныя сети и показывать свою соблазнительную силу и надъ твин, которые до сихъ поръ жили духомъ. Какая противоположность между этимъ нареченіемъ именъ и именами, данными Аламомъ и Евою своимъ дътямъ! Гордость и превозношеніе Ламеха, для котораго Богомъ служить его сила (Аввак. 1, 11), высказываются въ воинственной песни, въ которой онъ восивваеть предъ своими женами изобратение Тувалнанна:

> «Ада и Цила! послушайте голоса моего; Жены Ламеховы! внимайте словамъ моемъ: Я убиль мужа въ язву мий И отрока въ рану мий. Если за Канна отмстится всемеро; То за Ламеха въ семьдесять разъ всемеро» (Бит. 4, 23. 24).

Этимъ пъснопъніемъ торжества завершается древнъйшая ваинитская исторія въ седьмомъ покольній. Ламехъ не находитъ нужнымъ обращаться за защитою къ Богу: онъ можеть доста-

<sup>6)</sup> Комментарій на книгу Битія. Изд. 4. Лейицить 1872 г. стр. 176.

нить ее себв самъ. Поэтому онъ обращается въ своимъ единомысленнымъ съ нимъ женамъ, чтобы онв вмаств съ нимъ радовались на такихъ дътей. Такимъ образомъ каннитское цокодъніе начинается братоубійцею и заверщается страстію къ убійству. Ламехово покольніе предается роскоши, музыкь и пвнію. Итакъ первая пвснь, облеченная въ повтическую форму. посвящается не прославленію Бога, но возвеличенію убійственнаго оружія, самообожанію. Отъ этого гордаго, высокомърнаго покольнія, достигшаго въ семействъ Ламеха высшей точки нечестія, да и не имъющаго прочной будущности і, Моисей переходить къ богобоязненнымъ потомкамъ Сиоа; между твиъ какъ относительно последнихъ онъ замечаеть только, что они раждали сыновей и дочерей, и не называеть ни одной жены по имени, въ каннитской линіи (Ламехъ) приводятся жены, ихъ предести и искусства, безъ сомивнія для показанія того, что нечестіе и мірской духъ пронивли не только въ мужскіе, но и въ женскіе круги, следовательно во всю семейную жизнь, и что каннитскія женщины распространили вскор'я грахъ и въ покоявніе спонтовъ 8). Только вполев проникнутыя мірскимъ духомъ и чувственныя женщины были въ состояніи войти въ бигамію. унижавшую ихъ правственное достоинство. Каннитская динія заканчивается женщиною (Ноемою), обозначающею своимъ именемъ плотское похотвије, господствовавшее въ этомъ родв. быть-можеть въ знакъ того, что грахъ первой женщины особенно гивадился въ женскомъ поколвній ваинитовъ, постигь адъсь арълости и вовлекъ въ бездну пагубы также и покольніе Божіе за немногими исилюченіями ").

Малое Бытіе 10) называеть женъ первыхъ патріарховъ по именамъ, которыя мы воспроизводимъ ядёсь ради курьеза. "Еносъ женился на сестрё своей Ноамё, Каинанъ женился на сестре

<sup>10)</sup> Глава 4 у Диломиния въ Ewalds Jahrb. II годъ, стр. 240.



<sup>1)</sup> Astycmuns, Civ. Dei 15, 17.

<sup>\*)</sup> Августинъ 1. с. Івісот Нівр., qu in Gen. ср. 6: Достойно замъчанія. что вы покольнін Снеовомъ не пазывается по имени ни одна женщина, родившаяся не ненъ, упоминается же женщина только вы покольнін Канновомъ. Этимъ обо значается то, что земной градъ до конца своего будеть имьть плотскія рожденія происходящія отъ соединенія мущинъ и женщинъ.

<sup>&#</sup>x27;) Августинь, Civ. Dei 15, 20. Исидорь, l. c. n. 30.

своей Мурлелить (у Синкелла-Малеть), а Малеленть-на Динь, дочери Беранигела, сестръ-дочери своего отца, Івредъ-на Баракъ, дочери Розуанда, дочери сестры своего отца, Епохъна Адив, дочери Даніала, дочери ссотры своего отпа, Масусаль --на Адин'в, дочери Аврасла, дочери сестры своего отца. Ламекъ--на Битанъ, дочери Варакела, дочери сестры своего отца". О Ламехъ Талмудъ разсказываеть странныя вещи: онъ быль будто бы слыть, и его водиль сынь его Тувалканнь. Однажды во время прогуден въ поле сынъ ого свазаль ому, что онъ хочеть натянуть дукъ, потому что въ немъ подходить диное животное; выстреднев изъ дука, онъ убиль зверя. Но, при осмотре его, оне уведьли (значить, и слыпой Ламехь?), что это-Каннь, ихъ прадъдъ. Ламехъ, разгиввавшись на это, умертвить своего сына. Съ этихъ поръ жены Ламеха возненавидъщ своего мужа, отпъинсь отъ него и вознамерились убить его. Поэтому Ламехъ ABRICA KE HUME, HOUDOCHAE MEE BLICAYMATE CTO H OKASAIE HEE: атены Ламеховы! внимайте словамъ мониъ" и т. д. <sup>11</sup>). Ноема, сестра Тувалканна, была по Талмуду желою Самювля и матерью дыяволовъ или по другому извъстію-женою Шомрова и матерью Асподея, отъ которой родятся дьяволы 12).

Нравственная испорченность получала все болье и болье преобладаніе въ дурной и богоотчужденной отрасли Каннова потоиства и сдвлалась всеобщею особенно всладствів брачныхъ связей сноитовъ съ каннитами; ибо Священное Писаніе повъствуєть: "когда люди начали умножаться на земль, и родились у нихъ дочери. Тогда сыны Божи увидъли дочерей человъческихо, что онв красивы, и брали ихъ себъ въ жены, какую кто выбраль... Въ то время были на земль исполины, особенно же съ того времени, какъ сыны Божіи стали входить къ дочерямъ человъческимъ, и онв стали раждать имъ. Это сильные, издревле славные люди" (Быт. 6, 1—4). Это важное и трудное мъсто вызвало цвлую литературу 12, занимавшуюся изследованіемъ того, что здёсь следуеть разумъть подъ словами: "сыны Божіи

<sup>14)</sup> Эйзенменцер», Разоблач. іудейство І. стр. 470.

<sup>12)</sup> Эйленменгеръ, l. с. стр. 416.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Л. Рейнке, Матеріалы для объясненія В. З. Мюнстерь 1863. Т. 5. стр. 91 пяте.

. а дочери человъческія". Взгляды относительно этого разділяются на два идасса: одни разумвють подъ сынами Божінми ангеловъ, сившавшихся съ человъческими женщинами и произведшихъ покольніе исполиновъ, между тамъ какъ другіе имають въ виду благочестивыхъ богочтителей изъ племени Сисова, которые, будучи предыщены врасотою каминтских дочерей, вступали съ ними въ брачные союзы и производили большихъ, сильныхълюдей. Первые считають ангеловь или падшими ангелами, демо-.нами, или же добрыми ангелами, которые чрезъ плотовое смвшеніе съ человъческими женщинами совершили гръхопаленіе. Этоть ваглядь быль распространень уже въ глубокой древности. Мы ветричаемъ его у Филона 14), Іосифа Флавія 15), вънъсколькихъ апокриевхъ 16), въ поеднайшихъ іудейскихъ Наддоса 17), у древивникъ отцовъ церкви 18) и у многихъ новыхъпротестантских энзегетовъ. Взглядъ этотъ опирался главнымъ образомъ на книге Еноха, отвергнутой въ третьемъ веке въ качествъ апокрионческой, на посланіи Іуды 6, 2 Петр. 2, 4 п. на чтенін άγγελα τοῦ θεοῦ Александрійскаго кодекса, которому содъйствовала несомивино александрійская и платоническая опдософія, а также языческое воезрвніе на сившеніе боговъ съ-TIOIPMH.

Однаво единственно правильное объяснение есть то, котороеподъ ангелами Божими разумветь Божие поколение споитовъ. Мы встречаемъ его въ Климентовыхъ Воспоминанияхъ (I, 29), въ христинской книге Адама 19), у Юлия Африкана, у большей части отцовъ 20), у католическихъ и у большинства новыхъ

<sup>20)</sup> Philastrius, de haer. cp. 59. 3xamoyemz hom. 22 in Gen. Occdepuma,



<sup>14)</sup> De Gigantibus.

<sup>. 15)</sup> Ant. I. 3, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Въ книге Еноха, перев. Дильманномъ 1853, стр. 3. Завещание двенадцати патріарховъ, Test. Rub. Книга Юбилеевъ, у Дильманна l. c. ср. 4.

<sup>17)</sup> Haup.: Midrasch Abschir.

<sup>1</sup> ргаеd. 3, 2. Strom. 5, 1; 7, 7. Tepmyasians, de idol. cp. 9; de oeland. virg. c. 7; adv. Marc. 5, 18. Татіанг, or. cont. Graec. c. 12. Кипріань, de disc. et hab. mul. c. 11. Лактаний, inst. div. 2, 15. Амеросій, l. 1 de virg., de Noë et arca cp. 4. Евсевій l. 5 de praep. evang. c. 4. Меводій, Сульницій Северъ, Ириней, l. 4. contr. haer. c. 16.

<sup>· 1 · 1</sup> Дильманив 1. с. стр. 100.

протестантских толкователей <sup>21</sup>). При увеличивающемся распространеніи рода человаческаго благочестивые сненты всеболье предавались краснвымъ, похотливымъ дочерямъ каннитовъ, вслъдствіе брачныхъ союзовъ съ которыми сглаживалось различіе между двумя нравственно отличными покольніями, и такимъ образомъ божественная жизнь была поглощена мірскою жизнію. Нъкоторые старались стать на средній путь, разумъя подъ сынами Божіими сыновей правителей, а подъ дочерями человъческими дочерей людей изъ низшаго сословія <sup>22</sup>).

Выраженіе "сыны Божін" означаеть тесное, близкое отношеніе, въ которомъ благочестивые спонты отояли въ Богу, и нередко вограчается въ Ветхомъ Завете 40). Такъ какъ споиты долве каннитовъ пребывали въ почитаніи Бога и проявляли богоподобіє въ праведной жизни предъ Богомъ, у каннитовъ же въ особенности женскій поль быль предань плотской похоти, то наъ этой противоположности объясияется употребление названия сыновъ Божінхъ въ противоположность дочерямъ человъческимъ отличавшимся мірскимъ настроеніемъ. Відь канкиты потеряли, вакъ мы видвии выше, единство въ Богъ и старались заменить утраченное спокойствіе своего сердца чувственными удовольствіями. "При господств'в чувственной силы, проявляемой женшинами", говорить Вейть 24), не могло не появиться въ противоположность многоженству многомужество, накъ другой полюсъ разнузданной чувственности". Такимъ образомъ отъ женскаго: пола исходила всеобщность зла, совершенно ваглушившаго божественную жизнь въ сиоптахъ, бывшихъ досель преданиции. Богу 25). Порокъ и нечестіе всегда действують заразительне.

inter. 47 in Gen. Kupuand Asexc. cont. Jul. c. 9: lib. 2 glaph. in Gen. Assy-emuse Civ. Dei 15, 23. Knapiā n apyrie.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) См. Рейнке I. с. стр. 120 и одъд. см. также И. Инстьиа, Враки смновъ-Божнихъ съ дочерями человенескими. 1865.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Таковы Онкелосъ, Исевдоіонаванъ, Акина, Симмахъ, Сладія, Самаританскій, вереводчикъ, Абенъ-Эзра, Раши.

<sup>21)</sup> Сл. Цшовке, Богословіе пророковь В. З. Фбг. 1877. стр. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Начатки міра челов'яческаго. Візна 1885. стр. 316.

<sup>25)</sup> По христіянской книгв Адама (стр. 95) канниты набрасывались на сноитовь, подобно хищнымь заврямь, равнымь образомь и сноиди на каннитовь, и осквернялись съ ними.

Выраженіе "поять жену" служить всегда выраженіемъ установленнаго Богомъ брачкаго союза и не употребляется по отношенію въ порубіа, чвиъ исплючается толкованіе применятельно въ ангеламъ, потому что вигелы не могутъ, какъ говоритъ Христосъ, ни жениться, ни выходить замужъ 24). Правда, ангелы и падшіе духи могуть по допущенію Божію принимать тела, но отнюдь не могуть пріобратать несвойственную ихъ природа способность рожденія и разшноженія своего рода. До сихъ поръне довазано еще, чтобы ангелы могли делаться способными къ воспроизведенію путемъ разврата. Съ этимъ находится въ согласін и приговоръ Божій, имъющій примъненіе не къ ангеламъ. но только къ людямъ. Богь хочеть лишить нравственно развратившійся родъ человічноскій духа своей божественной жизна и этимъ положить конецъ люденимъ дъламъ, потому что въ своемъ заблуждении человъвъ есть вполнъ плоть, то-есть подчиныся плоти и потому неспособень быть возведеннымь вновь къ Богу Духомъ Божіниъ 27). Люди впали въ такое заблужденіе, что сыны Божін взирали только на визший видь и наружную прасоту, но не на внутрение сердечное настроеніе, и вступиль въ связь съ роскошными женщинами каннятовъ.

Въ исполннахъ или великанахъ, какъ дътихъ этой противобожественной связи, видъли дальнъйшее основане для объясненія въ смыслъ ангеловъ. Однано текстъ удостовъряетъ, что уже ранъе этихъ браковъ существовале понольніе исполиновъ, отличаемое отъ тъхъ исполиновъ, которые раждались отъ спентовъ и кашнитовъ. Они называются Naphilim ами, исполинами или героями—или по причинъ ихъ атлетической силы и крѣпости или же по причинъ ихъ разбойническихъ нападеній. "Nephilim ы произошли отъ предюбодъйной связи нравственно разнузданныхъ женщинъ съ мущинами, ниспадшими съ неба, то-есть изъ обвасти сверхчувственной жизни въры, въ болото грубой чувственности. У породы такихъ людей, въ которыхъ совъсть почти заглохла и законъ духа былъ подавленъ закономъ плоти, природа могла безпрепятственно развивать полную пластическую



<sup>24)</sup> Мате. 22, 30. Марк. 12, 25. Сл. Лув. 20, 34 и дол.

<sup>27)</sup> But. 6, 2.

силу, накая проявлялась у этихъ насильниковъ, прославляеныхъ за героевъ, котя и нътъ надобности допускать у нихъ ваніс-нибудь чрезвычайные исполнискіе размінные закъ нечестіе людей было велико и помышленія сердца ихъ были исыючительно зло, то Богъ рашиль истребить съ лица земли все человъчество, за исключениет одного семейства, всеобщимъ судомъ-потопомъ 39), чтобы произвести отъ этого семейства новый родь. Только Ной, его жена и трое сыновей его съ ихъ женами, всего восемь душть 30), спасансь въ ковчеть 31). Посав того какъ высожда земля, они по повелению Божию оставили повчеть 32). По христіанской кинть Адама жена Ноя называлась Ганкала и была дочерью Абараца, изъ дочерей сыновъ Еноса, впавшихъ въ развращение; 35) по Евтихию 34) Ганкала была дочерью Намуса, сына Енохова, брата Масусалова. Епифаній 35) шшеть, что женою Ноя была не являющияся въ греческомъ свазаніи Пирра и не измышленная гностиками Noria (ignea), но Бартена (Батена, то-есть дочь Екоса) По малому Бытію 46) Ной взядъ себъ жену, именемъ Эмзару, дочь Ракінда, дочь его сестры (?). и именно въ первый годъ пятей недвли, родившую ену на третьемъ году Сима, на пятомъ году Хама и на первомъ году шестой недван Іафета. По другимъ 27) она называлась Ноема, также Титея (nutrix hominum) ман Тетири, или Титлея. llo Targum hierosol, она была изобретательницею стихотворнаго яскусства и півнія. И эретрейская сивпила Замбета признаеть себя также невыстою Ноя: "Когда мірь потоплень быль водамя въ построенномъ домв оставался одинъ только человъгь... тогла я была его невъстою... Поэтому все это лоджно быть

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Вейть, Начатки l. с. стр. 318.

<sup>15)</sup> But. 6. 5-7.

м) I Петр. 3, 20.

<sup>31)</sup> But. 7, 7. 13. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) But. 8, 16. 18.

<sup>3)</sup> Дильманив, Книга Адама 1. с. стр. 98.

<sup>14)</sup> Annal. n llement. aethiop.

<sup>11)</sup> Cont. haer. 1. Tom. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Демеманиз, l. c. стр. 241.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Ca. Fabricius, Cod. pseud. I. p. 274 sd.

высвадано моими устами какъ истина" зв). Коранз зв) считаетъ женъ Нея и Лота между невърующими, обманывавшими нъвогда своихъ мужьевъ и за это имъющими подвергнуться адскому огню. По Гелалу жена Ноева называлась Вагела.

Апокрифы называють намъ также имена и женъ трехъ сыновей Ноевыхъ. По Евтихію 40) жена Сима называлась Салита, жена Хама-Налата, жена Іафета-Арисиса; всв онв были дочери Манусанда. Въ маломъ Бытіи 41) фигурирують другія имена. Жена Хама называлась Неслатамека, жена Івфета-Адотанелева, а жена Сима-Седувательбаба; города, построенные ими, получние свои названія отъ этихъ женъ. И внига Адама 42) повъствуеть, что трое сыновей Ноевыхъ поженились на дочеряхъ Масусанда, какъ передали намъ 72 мудрыхъ толковника; въ ковчегъ Ной отвелъ женщинамъ западную сторону третьяго яруса, между твиъ какъ самъ съ сыновьями своими оставался при твав Адамовомъ на восточной сторонв 43) и избъгалъ во все это время супружескаго соединенія. 44) Далье Ной женился будто бы еще на другой женъ (откуда онъ взяль ее?) и имълъ отъ нея семерыхъ сыновей 45). Одно армянское преданіе удоминаеть Астанцу, дочь Ноеву, которую потомки Івфета почитали какъ богино и воздвигли ей храмъ въ долинъ Кахевлянъ, гдв Ной принесъ первую жертву после потопа.

Что внуки Ноевы заключили между собою взаимные супружескіе союзы  $^{46}$ ) объ этомъ нечего не упоминать. По сказанію Ахмеда, сына Магометова  $^{44}$ ) Енака, дочь  $A\partial \alpha ma$ , (Ноя?) была матерью покольнія исполиновъ и въ особенности Ога, а также

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) И. Фридлиба, Сивил. предсказанія, Лейпцить 1852. Т. 3-й v. 822—828. стр. 89. Сл. Fabric. l. c. p. 278.

<sup>39)</sup> Cypa 66, 10.

<sup>40)</sup> Annal. T. I. p. 35.

<sup>41)</sup> Гл. 7. Дильманиз l. c. стр. 247.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Дильманнъ l. с. стр. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Дильманнъ l. с. стр. 105.

<sup>44)</sup> L. c. crp. 107.

<sup>46)</sup> L. c. crp. 109.

<sup>44)</sup> *Осодорить*, q. in Gen. 4. 5 int. 43. Богъ сохраниль въ ковчегь вивств съ Ноемъ и его сыновьями женъ последнихъ для того, чтобы дети ихъ вступали въ браки съ родственниками и родственницами.

<sup>47)</sup> Marraccio, Alcor. I. p. 231.

вервою публичною женниною на земя; пальны ея быми трилаги въ динну и два локти въ ширину и имвли двойные когти, на подобіе пилы. Когда она начала вести зазорную жизнь, Богь послагь на нее громадныхъ львовъ, волковъ и коршуновъ, которые умертвили и растерзали ее.

## Жены Авраама.

Прежде чвиъ перейти отъ всеобщей исторіи человъчества къ частному отвровенію Бога народу израильскому и именно въ служащей введеніемъ въ него исторіи патріарховъ, Монсей предпосываеть въ вачествъ подготовленія генеалогическую табину предвовъ народа израндьского. У Тераха (Vulg. Thare) было три сына Аврамъ, Нахоръ и Харанъ; последній родиль Лота и авухъ дочерей -- Милху (Melcha) и Іпску (Jescha), но умеръ прежде отца своего. Хотя Харанъ поставляется на последнемъ месть, однако онъ былъ повидимому старшимъ, а Аврамъ младшимъ сыномъ Өарры; поставиль же бытописатель Авраама на первомъ масть по причинь его великаго значения въ священной исторіи, панвнивъ такимъ образомъ идущую снизу вверхъ последовательность сыновей Фарры. Нахоръ и Авраамъ взяли себв женъ пзъ своего родства, именно Нахоръ взялъ Милку, дочь своего брата, а Авраамъ-Сарру, 48) которая по Быт. 20, 12 была сводною сестрою Авраама отъ одного съ нимъ отца, но отъ дугой матери. Эти слова остаются насколько темными. Древніе толковники 49) считають Сарру тождественною съ Искою 50) и утверждають, что у Өарры было двъ жены: отъ первой у него родился Аранъ, а отъ второй Нахоръ и Аврамъ; Нахоръ же и Аврамъ женились на дочеряхъ своего старшаго своднаго брата, и именно Нахоръ-на старшей Милкв, а Аврамъ-на нданией Искъ (называвшейся также Саррою). Такимъ образомъ слово дочь, (въ Быт. 20, 12) следуеть принимать въ более шировомъ снысяв за правнучку; савдовательно у Арана (а потому

водходило бы въ Сарръ.

ч. Бит. 11, 25 и дал.

Чем Флавій, Талмудь, Таргумъ, Іеронимъ adv. Helv., Ефремъ, Прокопій Нева, т.-е. созерцаемая, потому что всё любовались на ен прасоту, что

и у дочери его), точно такъ же какъ и у Аврама быль одинъ и тотъ же отецъ, но не одна и та же мать. Блаж. Августинъ говорить, что въ то время браки были запрещены и между сводными братьями и сестрами. Другіе же напротивъ того утверждають, что Сарра действительно была сводною сестрою Аврама, потому что Сарра, точно такъ же какъ и Аврамъ, родилась отъ Өврры, но только отъ другой матери. Евтихій <sup>31</sup>) сообщаеть, что Өарра родилъ Аврама съ женою своею Іуною; когда же она умерла, то онъ женился на второй женъ, Товантъ, отъ которой у него родилась Сарра. Что брани между братьями и сестрами, имъвшими различныхъ матерей, были дозволены естественнымъ закономъ, это всявдъ за Климентомъ Александрійскимъ 52) утверждають Каэтанъ и Кальметь. Несостоятеленъ взглядъ Эвальда, что Иска, сестра Лота, сдвлалась его женою. Если Сарра именуется невъствою Фарры 53), то это просто объясняется твиъ, что она вышла изъ Ура съ Өаррою именно не какъ дочь (виучка), но вакъ жена Аврана. Въ виду поздивишихъ судебъ замъчается, что она была безплодна и не имъла дътей 34). Браки въ ближайшемъ родствъ обоснованы были обстоятельствами времени, именно томъ, что жители Халдеи погружены были уже въ идолопоклонство, и чистое богопочтение существовало только въ семействъ Нарры, хотя и сюда уже начало проврадываться идолоповлонство 55). А племя обътованія могло и долженствовало вступать только въ богоосвященные браки, чтобы имъть и богоугодныхъ двтей.

Когда Аврамъ, повинуясь зову Господа, оставилъ свое отечество и пошелъ въ Ханаанъ, онъ взялъ съ собою жену и племянника своего Лота со всъмъ имъніемъ,—это было конечно знакомъ того, что всъ были одушевлены благочестивымъ расположениемъ. Св. Златоустъ зе) восхваляетъ ревность Сарры, съ радостью оставившей вмъстъ съ Аврамомъ свое отечество и терпъливо переносившей трудности путешествія. Едва Аврамъ

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Annal. p. 64.

<sup>62)</sup> Strom. 2.

<sup>53)</sup> Bur. 11, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) But. 11, 30.

<sup>55)</sup> Inc. Ilas. 24, 2.

<sup>56)</sup> Jn Gen. hom. 32.

прошежь землю, объщьниую его същим, кака голеда принудаль его покинуть ос и нокать убъщища въ Еснить. Здась вара его предстояло выдержать сильное попытаніе, долженствованное вразунить его, что земное благоразуміе сопревоживется ущербомъ и что набавления отъ опаснести надлежить искать единственно въ Господъ. Дъдо въ томъ, что ногда онъ приблекался въ Егинту, то сказавъ Сарръ: "Вотъ, я зваю, что ты-женщина препрасная видомъ, и когда огиптане увидать тебя, то скажуть: это жена его, и убыють меня, а тебя оставять въ живыхъ. Скажи же, что ты мив сестра, дабы мив короше было ради тебя и дабы жива была душа моя чресъ тебя <sup>и 57</sup>). Впрочемъ этотъ уговоръ Аврамъ сдъдаль съ нею еще до прибилія въ Ханаанъ на всякій случай 58), потому что онъ могъ предугадывать безиравственность этихъ языческихъ народовъ. Сарръ было въ это время 50) 65 кеть оть роду, -- возрасть конечно довольно превлонный; но такъ накъ она дожила до 127-ми летняго возраста 60), то находилась въ это время въ среднемъ періоде своей жизни, и такъ какъ ен жизненныя сиды и овъжесть не были еще ослаблены родами, то врасота ен могла еще быть овъжею и бросающеюся въ глава, особенно по сравнению съ темпокожими и по природъ менъе красивыми женщинами Египта. Уже святые отцы не мало разсуждали о внутреннемъ достоинствъ этого уговора. Манихей Фавстъ называетъ Аврама infamem nundinatorem pudicitiae uxoris suae (безчестнымъ торговцемъ цвломудріємъ своей жены); 61) и Ормана 62) обвиняеть его во лжи и въ томъ, что онъ водвергаль опесности целомудріе своей жены; также и Златоусть \*3) находить же совсим извинительнымъ этотъ поступокъ, которымъ жена Аврама подвергалась опасности предюбодвинія. Белье магкій приговорь произносать объ этомъ поступкъ Амеросій, 41) Аспустина 45) и Іеренима, при-

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Быт. 12, 11—13.

<sup>&</sup>lt;sup>ыв</sup>) Бит. 20, 13.

<sup>43)</sup> Быт. 17, 17; ен. 12, 4.

<sup>€,</sup> Быт. 23, 1.

<sup>41,</sup> Assycmuns, cont. Faust l. 22. cr. 33.

<sup>(2)</sup> Hom. 6 in Gen.

<sup>.</sup> Hom. 32 in Gen.

<sup>44)</sup> L. b. 1. de Abrah cp. 2.

<sup>66)</sup> Civ Dei 1 16. cp. 19.

знающіє Аврана неповиннымъ во лии и говорящіє, что онъ тольно умолчаль о правді, не высказавъ при этомъ неправды, потому что Сарра все-таки была ближайшею его родственницею. Такь какъ опасности подвергалась съ одной стороны его жизнь, а съ другой добродітель его жены, то онъ и старался для своего спасенія избрать меньшее зло. Что касалось добродітели Сарры, то Аврамъ зналь ее за добродітельную женщину и предоставиль защиту ея одному Господу, въ каковой твердой увітренности онь и не обманулся.

Что предчувствоваль Аврамъ, то и случилось. Когда египтяне похвалили красоту Сарры своему царю, последній ввель ее въ свой домъ, очевидно, съ намъреніемъ взять ее себъ въ жену, а Аврама богато одарилъ \*\*). Тогда Самъ Богъ взялъ на Себя охранить отъ оскверненія преданную на произволь судьбы женщину, родоначальницу Обътованнаго Съмени: Онъ поражаеть фараона и домъ его тяжкими ударами, которые были такого рода, что съ одной стороны Сарра была защищена отъ прикосновеція къ ся тыу, а съ другой фараонъ могъ признать въ нихъ наказаніе Божіе за свое отношеніе къ Сарр'я 67). По всей въроятности фараонъ выспросиль относительно этого самоё Сарру и узнавъ отъ нея, что она не только сестра, но и завонная жена Аврама. По взгляду св. Златоуста 68), Самъ Богъ вразумить въ этомъ фараона. И воть фараонъ, упрекая Аврама за его ложное показаніе, возвращаеть ему его жену п даеть имъ охранную стражу для выхода изъ его страны 49). Аврамъ не можетъ начего сказать въ свое оправдание, молчитъ и съ раскаяніемъ сознасть этимъ свою слабость. Это-дело Бога, поторый, воззвавъ родоначальника Израиля изъ міра явыческаго, защищаеть теперь и родоначальницу избраниаго народа отъ осивериенія язычниками, двио, которое псалмопівець благодарственно прославляеть: "И переходили отъ народа къ народу, изъ царства въ иному племени, нивому не позволялъ (Господь) обижать ихъ и возбраняль о нихъ царямъ: "Не прикасайтесь



<sup>66)</sup> But. 12, 14-16.

<sup>61)</sup> Geodopums, pu. 62 in Gen. Asiyemuns, Civ. Dei. l. c.

<sup>40)</sup> Hom. 32 in Gen.

<sup>49)</sup> But. 12, 17-20.

къ помазаннымъ Монмъ и проронамъ Монмъ не дълайте вла" (Псал. 104, 13—15).

Авранъ сталь онять жеть съ женою своею въ Ханаанъ. Пость того какъ онъ раздвинися съ Лотомъ и после того какъ въ побъдъ надъ царями востока ему дано было ручательство за возножность овладенія страною, въ думев его вероятно новредилось опасеніе за будущее, такъ канъ онъ быль бездітень. И воть Господь является въ нему от словомъ утешенія: "Не бойся: Я твой щить; награда твоя будеть весьма велика" (Быт. 15, 1). На это Авраиъ отвъчаль въ своемъ омущения: Владыва Господи! что Ты дашь мив? Я остаюсь бездетнымъ; распорядитель въ домв моемъ этоть Элісверъ изъ Дамаска". Но Богъ утвиветь своего слушителя: "Не будеть онь твоимь насладииномь; но тотъ вто произойдетъ изъ чреслъ твоихъ, будеть твоимъ наслъдникомъ", вслъдъ за чвиъ ему объщается многочисленное потоиство. Аврамъ повърилъ и эта въра вибнилась ему въ правежность (Быт. 15, 2-6. Римл. 4, 2. Іак. 2, 23). Такъ какъ Сарра и после заключенія союза Бога съ Аврааномъ остается безплодного, то она слишкомъ преждевременно отназывается отъ належды на призвание ея нъ содъйствию обътованию и, пользуясь своими брачными правами <sup>70</sup>), даеть свою египетскую рабыню Агарь мужу своему въ жену, говоря: "Вотъ Господь заключилъ чрево мое, чтобы мив не раждать; войди же къ служанив моей; можеть быть я буду иметь детей оть нея (Быт. 16, 1. 2), собственно-буду воздвигнута изъ нея, потому что по восточному представленію семейство является домомъ, созидаемымъ, воздвигаемымъ изъ камней, т.-е. детей 71). Агарь была служанка, подаренная Сарръ фараономъ во время пребыванія ея во Егиить и находившаяся въ ся исключительной власти. По обычаю древняго востова этотъ поступовъ быль безуворизненъ. Застоусть восхваляеть здись добродитель Сарры, не приписывающей бездатность своему мужу, напротивь того старающейся утвшить своего мужа указаніемъ на волю Божію: Господь завлючиль чрево мое <sup>72</sup>), и прославляетъ правдивость ея, потому что она

<sup>30)</sup> Ca. 1 Kop. 7, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Быт. 30, 3; I Парал. 2, 5; отсюда «сынь» оть «строить».

<sup>&</sup>quot;) 3aamoyems, hom 38 in Gen.

даетъ мужу своему овою служанку въ жену, чтобы ему не умереть бездетнымъ (Быт. 16, 2. 3) 73). Когда Авраамъ послушался желанія своей жены, Сарра дала ему Агарь въ жену; и онъ вошель въ ней, и она зачала (Быт. 16, 4). Наивреніе обояхъ этихъ супруговъ во всяномъ случав доброе, потому что они считали необходимымъ окавать съ своей стороны содъйствіе обътованію Божію. Авраамъ, желавшій тольно по словамъ пророка Малахін (2, 15), получить от Бога потомство, взяль вь жену Агарь только после прямаго желанія овоей жены, чтобы произвести отъ нея съмя обътованія 74). Этоть поступовъ быль оводьно съ одной стороны выражениемъ глубочайшаго смирения Сарры, ставящей на свое мъсто служанку, стольно же съ другой сторомы жертвою, приносимою Авраамомъ своей жент для утъшенія ея. Онъ имъть правда объщаніе наследника "изъ ет чреслъ", но онъ отнюдь не зналъ, отъ какой жены Богъ даруеть ему этого наследника. Что сказать однако о томъ средства. которымъ они воспользовались? Кальвинъ прямо обвинилъ Авравма въ предюбодъннін за его свизь съ Агарью. Однако святые отцы другаго мивнія объ этомъ. Многоженство быдо употребляемо въ Веткомъ Завъть съ допущенія Божія; следовательно Агарь быда не любовницею, но наложницею Авраама, твиъ болве, что вдесь дело шло не объ удовлетвореній страсти, но о достиженій обътованнаго съмени 75). Такъ какъ множество женъ противорвчило первоначальному моногамистическому установленію брана, то оно могло быть допускаемо въ Ветхомъ Завъть только вслъдствіе соизволенія Божія; это было возможно потолику поколику подигамія не противна ни естественному закону, ни главной прип брака, именно-рожденію дітей; но она противна второстепеннымъ цвиямъ брака, которыя однако въ случаяхъ чрезвычайныхъ, какъ адъсь, могуть уступать первой цали 76). Такъ блаж. Августинъ говорить, что патріархи не согращали тамь, что присванвали себъ нъсколько женъ 77). этоть обычай онъ называеть не уко-

<sup>13)</sup> L. c.

<sup>14)</sup> Assycmuns, Civ, Dei 1. 16. cr. 25.

<sup>78)</sup> Thomas, Sum 3. Suppl. q. 65 a 5 ad. 2.

<sup>16)</sup> Thom, l. c. a 2.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Assycmuns, cont. Faust. l. 22, crp. 47. Lib. de bono conj. cp. 17.

ризненнымъ (inculpabilis) <sup>78</sup>) и сообразнымъ съ обстоятельствами времени, такъ какъ размножение рода человъческаго требовало иномества женъ <sup>78</sup>) *Геронимъ* <sup>80</sup>) осыдается въ этомъ случав на авторитетъ апостола. *Амеросій* <sup>81</sup>) пишетъ, что связь Авраама съ Агарью была не гръхомъ, но таинственнымъ предзнаменованемъ будущаго. *Осодорите* <sup>82</sup>) также не видитъ гръха въ связи Авраама съ Агарью, такъ какъ множество женъ не воспрещалось въ то время ни естественнымъ, ни другимъ какимъ-нибудъ писаннымъ закономъ. И папа Иннокентій III прямо подтвердиль это мивене <sup>82</sup>).

Но въ священномъ Писаніи нигдъ не упоминается объ этомъ соизволеніи Божіємъ. Да, не упоминается прямо, но упоминается восвенно, потому что такіє браки патріарховъ нигдъ не поринаются въ немъ; въ основаніе такого соизволенія Божія приводятся: размноженіе рода человъческаго <sup>84</sup>) и предзнаменованіе будущихъ тайнъ <sup>85</sup>).

Но дала ли Сарра этотъ совътъ Аврааму по прямому повельню Божію, какъ думаютъ Іосифъ Флавій в на Августинъ в ротътъ вопросъ мы оставляемъ неръщеннымъ, котя поздивжиля слова Божій къ Аврааму: "во всемъ, что скажетъ тебъ Сарра, слушайся голоса ен (Быт. 21, 12; сн. Быт. 16, 2 и 21, 11), предполагаютъ повидимому внушеніе Божіе; скоро должно было однако оказаться, что ея мысли были не Божій, но человъческія, и что пути и мысли Божій отличны отъ путей и мыслей человъческихъ. Нехорошія послівдствія этого совъта испытала на себъ прежде всего Сарра, потому что измінившіяся семейныя отношенія внесли разладъ въ домашнюю жизнь, отозвавшійся невыгодно именно для Сарры. Почувствовавъ себя матерью,

в) Августинъ, l. 3 de doct. christ. cp. 12.

<sup>&</sup>quot;) Августинъ, Lib. de bono conj. ср. 17.

<sup>\*)</sup> Ep. 82 (al. 83) ad Oceanum.

<sup>&</sup>quot;) Lib. 1 de Ab. cp. 4.

<sup>41)</sup> Heodopums, qu. 67 in Gen.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Cap. Gaudeamus de divortiis.

м) Авчустинь, Civ. Dei, l. 16. ср 38.

<sup>44)</sup> Гал. 4, 22 и дал.

<sup>66)</sup> Antiq. I, cp. 10, n. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Cont. Faust. l. 22, cp. 32.

Агарь "стала превирать госпожу свою" (Быт. 16, 4), кенечно ва ея неплодіе, очевидно оказавшенся теперь на ея сторонъ. Сарра жалуется Аврааму на это превозношение и неучажение со стороны служанки, мало того — дъласть его самого отвътственнымъ въ претерпъваемой ею несправедивости: "въ общъ моей ты виновенъ", и обращается въ правосудю Божію: "Господь пусть будеть судьею между мною и между тобою!" Эти жадобы проистенали конечно изъ женской ревности Сарры, обвинявшей своего мужа въ послаблении Агари, въ томъ, что онъ относится совершенно равнодушно къ презрительному поведеніко служении по отношенію къ госпожв и не наназываеть ен 88). Авраамъ, видя разстройство своей семейной жизни, чтобы отвлонить отъ себя всякое подозржніе въ послабленія неодобрительному поведенію Агари, уполномочиваеть свою жему поступить съ подчененною ей служанкою по своему благоусмотриню, не ставя рабу, взятую въ наложницы, выше ея положенія. Такимъ образомъ мы видимъ, что самопомощь, которую они устроили себв по своему человъческому усмотрвнію, не имала желае маго результата, напротивъ того причинила обоимъ только досаду и огорченія и въ концъ концовъ привела въ потеръ служанки. Многоженство заключаеть такимъ образомъ естественно въ своихъ недрахъ внутрений разладъ и потерю или по крайней мъръ нарушение семейнаго міра, какъ мы будемъ еще имъть возможность видеть неодновратно.

Когда Сарра дала почувствовать Агари свою силу и стала притвенять ее, то беременная служанка убъжала, находя свое положение невыносимымъ. Между тъмъ вакъ Амеросій во) обвиняеть Сарру въ томъ, что она переступила мъру справедливаго вразумленія, не оправдывая однако поступка возгордившейся Агари (ея бъгства), Августинь во) извиняеть строгость Сарры какъ справедливую, имъвшую въ виду исправление возгордившейся служанки. И Златоусть находить ві) законнымъ поступокъ Сарры, воздавшей Агари должное. Отдавъ Агарь во власть сво-

as) 3namoyems, hom. 38 in Gen.

<sup>49)</sup> Lib. 1 de Ab. cp. 4.

<sup>90)</sup> Asycmuns, Ep. 93, ad Vincent. n. 6.

<sup>&</sup>quot;) Hom. 4 in voc. vidi dom.

ей жены, Авраамъ показаль твиъ лучше всего, что онъ относпася въ ней не съ неблагородною страстью, а единственно исполння волю Сарры и желая имъть отъ нея потомка. "O virum viriliter utentem feminis", говорить блаженный Августинь \*\*), "conjuge temperanter, ancilla obtemperanter, nulla interperanter"!-Агарь бъжить дорогою, ведущею оть Хеврона чрезъ Вирсавію въ Египетъ, ея родину. По отношенію въ бъгству въроятно египетское имя служанки превращено было въ еврейское имя: Агарь • 3). Когда она находилась въ пустынъ Суръ у источника, ей явился вигель Господень и спросиль ее, очевидно съ намъ. реніемъ довести ее до сознанія и признанія ея вины: "Агарь, служанка Саррина! откуда ты пришла и куда идешь"? И она отвъчала: "я бъгу отъ лица Серры, госпожи моей". Такимъ образомъ она не жалуется на жестокость Сарры, но признаеть этими словами свою вину. На это ангелъ сказалъ ей: "возвратись въ госпожъ своей и покорись ей". Изъ этого по сужденію отцовъ \*4) явствуеть, что ангель не одобряеть поступка Агари, напротивъ того увъщаваеть ее, чтобы она какъ служанка не была неблагодарна въ своей госпожъ, оставила свою гордость и преклонилась предъ своей госпожей съ смиренною покорностью. Въ награду за это смиренное подчинение ея онъ объщаеть ей, - очевидно одобряя остальное поведение ея, - на основанія принадлежности ея къ племени обътованія большое потомство. Такъ какъ плодъ ея чрева есть свия Авраама, то она должна возвратиться въ домъ свой и родить тамъ еще сына, который, хотя и не есть объщанный потомокъ, но ради Авраама удостоивается благословенія полученія многочисленнаго потомства: "умножая умножу потомство твое, такъ что нельзя будетъ п счесть его отъ множества. Вотъ ты беременна, и родишь сына, и наречешь ему имя: Измаиль (Богь слышить); ибо услышаль Господь страданіе твое" (Быт. 16, 10, 11). Затёмъ она получаетъ объщаніе, что за то притвененіе, которое она терпала и еще будеть терпать, сыну ея не придется терпать такого притъсненія: "онъ будеть между людьми, накъ дикій осель",

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Civ. Dei l. 16, cp. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Ходить, бъжать. *Іеронимъ*, ер. ad Gal. 1, 2, ср. 5.

M) Anspocia, l. c. B 3.comoyems, hom. 38 in Gen.

то-есть свободолюбивый, необузданный, закаленный и невзыскательный сынъ пустыни, родоначальникъ многочисленнаго, свободнаго, воинственнаго народа, который будеть жить во враждъ со всъми своими сосъдями и обитать на востокъ, -- класспческая характеристика арабовъ-бедупновъ. Агарь признаетъ тотчась въ явившемся ангель открывающаго Себя Бога и восклицаеть въ изумленіи: "Ты Богъ, видящій меня (то-есть, всевидящій Богь, отъ очей котораго я, безпомощная, не укрылась здесь въ пустыне); ибо сказала она: точно я видела здесь въ слъдъ видящаго меня!" (Быт. 16, 13). Дъло въ томъ, что когда ангель говориль съ нею, она не могла смотреть ему въ лицо; когда же онъ исчезаль, она видела хребеть исчезающей фигуры. Въ воспоминание этихъ словъ источникъ получилъ названіе: "Источникъ Живаго, видящаго меня". Итакъ здъсь въ пустынъ Агарь испытала чудесную помощь Бога Авраамова. Повинуясь словамъ ангела, она возвращается въ домъ своего господина, гдъ родила 86 лътнему Аврааму сына, котораго онъ назваль Измандомъ.

Спустя 13 льтъ после рожденія Изманла Господь явился Аврааму на 99-мъ году его жизни, чтобы завершить и запечатльть вавлюченный союзъ: Онъ измъняеть его имя и имя его жены и установляеть знакомъ союзъ обръзаніе. Аврамъ (высокій отецъ) превращается въ Аврама, то-есть отца множества, потому что Богъ сдълаль его отцомъ множества народовъ (Быт. 17, 4). Далье онъ не долженъ "Сару, жену свою, называть Сарою; но да будетъ имя ей: Сарра «5) Я благословлю ее, и дамъ тебъ отъ нея сына; благословлю ее, и произойдутъ отъ нея народы, и цари народовъ произойдутъ отъ нея" (Быт. 17, 15. 16). Такимъ образомъ новое имя должно служить залогомъ дъйствительнаго установленія завъта, и Сарра вводится такимъ образомъ также въ кругъ обътованія.

Обътование столь велико и возвышению, что Авраамъ съ благоговъніемъ повергается ницъ и отъ удивленія усмъхается чв.),

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Августина, Січ. Dei 16, 26: сміжь Авраама есть не насмішка недовіряющаго, но веселость благодарящаго.



<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>) Сара, т.-е. владычественная, переделывается въ Сарра, владычица, ἄρχουσα или potestas mea, princeps mea; Sarra—virtus, сн. Евр. 11, 11. Sara virtutem accepit ad emissionem seminis.

говоря самь въ себъ: "неужели отъ стольтниго будеть сынъ? и Сарра, девяностольтняя, неужели родить?" А такъ какъ Авраань озабочивается Измандомъ, то Богъ дветь ему новое увъреніе: "именно Сарра, жена твоя, родить тебъ сына, и ты наречешь ему имя: Исаакъ (то-есть смахъ, во внимание къ смаху Авраама); и поставлю завътъ мой съ нимъ завътомъ въчнымъ потомству его посыв него", то-есть Богъ сдылаеть его носителень завътной благодати. Измандъ получить правда также благословеніе, "но завъть Мой поставлю съ Исаакомъ, котораго родить тебъ Сарра въ сіе самое время на другой годъ". Вскоръ посль своего обрызанія Авраамь получаеть новое объщаніе сына отъ Сарры во время посъщенія его Господомъ съ двумя ангелами у дубравы Мамре. По приказанію Авраама Сарра береть поспъшно три саты 47) лучшей муки, чтобы приготовить изъ нихъ присные хлибы (Быт. 18, 6), между тимъ какъ самъ онь приготовляеть своимъ гостямъ нажнаго теленка. Во время обща гости осведомляются о Сарре, такъ какъ посещение ихъ васалось ближайшимъ образомъ ея. На отвътъ Авраама, что она находится въ шатръ, Господь говоритъ: "Я опять буду у тебя. въ это же время въ следующемъ году, и будеть сынъ у Сарры, жены твоей". А Сарра слышала эти слова, стоя у входа въ шатеръ, находившійся позади Говорившаго, такъ, что Онъ не могь видъть ея. Такъ какъ, принимая во внимание преклонный возрасть Авраама и свое собственное тало, потерявшее способность къ рожденію всябдствіе прекращенія женскаго очищенія, она сомизвалась въ осуществленіи этого объщанія, то она внутренно разсивнавсь и сказала: "мив ли, когда и состарвлась, иметь сіе утвшеніе? и господинъ мой старъ " (Быт. 18, 11, 12). Амеросій "в) понимаеть этоть смахь нань знань будущей радости Сарры при рождении Исаава; напротивъ того по Августину \*\*) смвхъ Сарры есть знакъ ея невърія и сомивнія, следовательно отличень отъ смаха Авразмова, бывшаго смахомъ удивленія, изу-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Блаженный Августинъ (sermo 5, al. sermo 70) видить вь этихь трехъ сатакъ предъизображение трехъ : Вожественныхь добродителей, въ которыхъ иміversae fructus continentur ecclesiae.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Lib. 1 de Ab. 5.

<sup>&</sup>quot;) Civ. Dei 16, 3.

мленія и радости. Поэтому она нуждалась въ кроткомъ вразумленіи, которое долженствовало вивств съ твиъ укрвинть ее въ въръ въ осуществление этого объщания со стороны всевъдушаго и всемогущаго Бога 100). Потому Господь, отъ котораго ничто не соврыто, спрашиваетъ: "отъ чего это сама въ себъ разсивялась Сарра, сказавъ: неужели я дъйствительно могу родить, когда я состарълась? Есть ли что трудное для Господа? Въ назначенный срокъ буду Я у тебя въ следующемъ году, и будеть у Сарры сынъ". Итакъ на ней должны были исполниться слова пророка: "у оставленной много дътей" (Исаін 54, 1). Сарра, знавшая теперь, что ея сивхъ не укрымся отъ Незна. комца, въ которомъ она узнала Бога, старается отречься отъ своего смѣха, говоря: "я не смѣялась. Ибо она испугалась". Отреченіе есть дійствіе страха, который есть начало візры. Ибо узнавъ, что съ нею говорить Высшее Существо, могущее сдълать возможнымъ невозможное для людей, она начала въровать 101). Поэтому отрицаніе смъха есть только поспышное извиненіе пришедшей въ смущеніе. А чтобы подкръпить и завершить эту пробужденную въру женщины, Господь сказаль: "нъть, ты разсмівялась" (Быт. 18, 15). Рафазль воспроизвель этоть моменть въ знаменитыхъ ватиканскихъ дожахъ. Въ другомъ изъ его произведеній еще сильные выступаеть на передній плань невъріе Сарры.

Возведенная къ смиренію въры Сарра получила дъйствительно силу для невозможнаго по естественному порядку вещей. Что зачатіе и рожденіе Исаака заматоръвшею утробою Сарры было плодомъ въры, это подтверждаетъ апостолъ Павелъ, говоря: "Авраамъ сверхъ надежды, повърилъ съ надеждою, чрезъ что содълался отцемъ многихъ народовъ, и не изнемогши въ въръ онъ не помышлялъ, что тъло его, почти столътняго, уже омертвъло, и утроба Саррина въ омертвъніи (Рим. 4, 18, 19), и далъе (Римл. гл. 9) тотъ же апостолъ выставляетъ на видъ, что какъ при рожденіи Измаила дъйствующимъ принципомъ былъ естественный элементъ, такъ при рожденіи Исаака такимъ принципомъ было обътованіе, потому что обътованіе возвратило



<sup>100)</sup> Августинъ, Civ. Dei l. с. Прокопій, in Gen. ср. 18.

<sup>101)</sup> Григорій, 1. 10, Мог. ср. 66.

творчески (praeter naturam) омертвъвшему твлу Авраама и Сарры способность рожденія, такъ что Исаакъ быль истиннымъ сыновъ обътованія (Гад. 4, 23). Поэтому апостоль присовокупляеть и самое обътованіе: "а слово обътованія таково: въ это же время прійду, и у Сарры будеть сынь" (Римя. 9, 9). Еще ясные учить Павель въ другомъ мысты, что и Сарра сдылалась образцомъ въры: "върою и сама Сарра получила силу къ принатію съмени (то-есть въ принятію въ себя съмени своего мужа) и не по времени возраста родила; ибо знала, что въренъ Объщавшій. И потому отъ одного, и притомъ омертвълаго, ромнось такъ много, какъ много звъздъ ма небъ" (Евр. 11, 11. 12). И апостолъ Петръ восхваляетъ сипренное повиновеніе Сарры своему мужу и выставляеть ее образцомъ домохозяйки: ,такъ нъкогда и святыя жены, уповающія на Бога, украшали себе, повинуясь своимъ мужьямъ. Такъ Сарра повиновалась Авраану, называя его господиномъ. Вы дети ея, если делаете добров (1 Петр. 3, 5. 6). Такимъ образомъ какъ Авраамъ сдвламся отцомъ върующихъ (Римл. 4, 11; Гал. 4, 22 и дал.), такъ и Сарра сдълалась матерью върующихъ. На нихъ, какъ на прообразы ожидаемаго дела спасенія, указываеть своимъ современникамъ уже Исаія (15, 1. 2): "взгляните на скалу, изъ которой вы изсечены (Авраама), и въ глубину рва (Сарру). изъ вотораго вы извлечены (бракъ ихъ представлялъ жествій, безшодный камень, изъ котораго Богъ сверхъественно, чудомъ Своей божественной силы и благодати произвель детей). Посмотрите на Авраама, отца вашего, и на Сарру родившую васъ", на Авраама, который, какъ продолжаетъ пророкъ, при призвавів его быль одинь и силою благословенія Божія сдвладся корнемъ родословнаго древа Израилева и отцомъ множества наро-LOBB.

По Корану <sup>102</sup>) Сарра, услышавъ предсказаніе о рожденіи сына, подошла съ крикомъ ближе, ударила себя руками по лицу и сказала: въдь я старая безплодная женщина. Ангелъ же отвъчалъ: такъ сказалъ Господь твой, премудрый и всевъдущій.

Послв погибели пяти городовъ Авраамъ отправился съ своею женою въ полуденную страну. Авимелехъ, царь Герарскій, взялъ



<sup>102)</sup> Cypa 50, 24.

въ свой гаремъ Сарру, выдавшую себя опять за сестру Авраама, взяль для того въроятно, чтобы породинться чрезъ это съ богатымъ княземъ номадовъ. Прокопій говорить, что всявдствіе сверхъестественнаго возвращенія силы зачатія Сарра возвратпла себв свою прежнюю красоту, съ чемъ соглашается некоторымъ образомъ и Августина 103). Однако върный Богь союза избавиль ее и здась отъ осивернения ен тала, тамъ болъе, что угрожавшая ей опасность относится въ тому году, когда она зачала сына обътованія 100). Воть устращаеть во енъ царя за насильственное взятіе этой женщины, имъющей законнаго мужа, и угрожаеть ему спертію 105). Авимелехь, не прикоснувшійся еще къ ней вслъдствіе посланной ему отъ Бога бользни 106), оправдывается темъ, что онъ былъ введенъ въ заблуждение словами Авраама и ел собственными словами: "онъ братъ мой", и въ простотъ сердца не сдълалъ ничего несправедливаго. Богъ признаеть это съ своей стороны справедивымъ, такъ какъ Самъ же Онъ предохранилъ его отъ гръха-прикосновеніи къ Сарръ, и приказаль ему сейчасъ же возвратить жену мужу ея, ибо онъ, какъ пророкъ, помолится объ немъ и спасетъ отимъ его жизнь, угрожая въ противномъ случав неминуемою смертію ему и всвыъ его домочадцамъ. Авимелехъ послушался повельнія Божія, призваль Авраама и сделать ему горькій упревъ за его поведеніе. Авраамъ представляеть только два слабыхъ основанія въ свое оправданіе: первое, что онъ въ странь безъ страхь Вожія опасался за свою жизнь изъ-за своей жены, и второе, что онъ уже при выселении изъ дома отца своего савлалъ уговоръ съ своею женою, чтобы Сарра пзъ любви 107) въ нему выдавала его во всякомъ чужомъ мъсть за своего брата и слъдовательно признавала себя его сестрою, какъ п въ самомъ дъль она есть его сводная сестра. Затъмъ Авимелехъ одариваеть Авраама и возвращаеть ему Сарру; отпуская же Сарру сказаль ей: "воть и даль брату твоему тысичу спилей серебра;



<sup>163)</sup> Civ. Dei 16, 30.

<sup>104)</sup> Быт. 17, 21 и 21, 2. Anycmun, lib. 1 de octo Dulc. qu. 7.

<sup>106)</sup> But. 20, 3.

<sup>106)</sup> But. 20, 6, 17.

<sup>107) 3</sup>samoyems, hom. 45 in Gen.

воть, это тебъ поврывало для очей предъ всъми, которые съ тобою", то-есть примирительный подарокъ за аричниенную ей несправедивость, потому что она назалась какъ бы обезчещенною въ глазахъ окружавнихъ ее, а не то, чтобы она купила себъ на эти деньги поврывало для приврытія овоей врасоты, чтобы не являться нигдъ безъ покрывала и не бытъпринимаемою за незамужнюю. Вслъдъ затъмъ Авимелехъ присовокупляеть: "и предъ всъми ты оправдана", то-есть воздано тебъ должное. Впрочемъ эти послъднія слова толкуются весьма неодинаково. Въ Вульгатъ стоптъ: memento te deprehensam, то-есть помни, что ты уличена въ притворствъ. По молитвъ Авраама Богъ испъляеть Авимелеха и жену его и рабынь (наложиппъ) его, такъ что онъ стали раждать, ибо заключилъ Гос: подь всякое чрево въ домъ Авимелеха зъ Сарру жену Авравнову.

Господь сотвориль съ Саррою по Своему объщанію, и она зачала и родила въ назначенное время Аврааму въ его отарости (въ 100-лътнемъ возрастъ) сына, котораго онъ называетъ Исаакомъ и обръзываеть въ осьмой день (Быт. 21, 1-4). Въ этомъ имени Авраамъ обозначаетъ своего сына плодомъ милосердія, дъйствующаго свыше силь природы. И Сарра, прежде (Быт. 18, 12) съ сомнъніемъ и невъріемъ смъявшаяся надъ обътованіемъ Божінмъ, находить въ совершившемся теперь рожденіп объщаннаго сына причину для смаха радостнаго изумленія 108), такъ что, объятая материнскою радостью, высказывается въ поэтической формъ, не безъ примъси изкотораго чувства стыда: "смъхъ сдъдаль мнъ Богъ; кто не услышить обо мнъ, разсивется (т.-е. будеть сорадоваться мив съ изумленіемъ). Кто сказаль бы Аврааму: Сарра будеть кормить дътей грудью? Ибо въ старости и родила сына! (Быт. 21, 6, 7). Все-предвозвъшене, зачатіе, рожденіе, кормленіе грудью п отнятіе отъ грудп этого ребенка представляеть обильный матеріаль для сміющейся радости. Даже Еліезеръ упоминаеть объ этомъ чрезвычайномъ случать, когда сваталь невъсту Исааку (Быт. 24, 36). И святые отцы признають рождение Исаака неплодною престарълою Сар-



<sup>100)</sup> Автустинъ, Civ. Dei 16, 31.

рою чудомъ милосердія Божія 100), все равно, вакъ еслибы Богъ создаль человъка изъ камня (сн. Исаін 51, 1) 110). Св. Златоусимъ 111) говорить, что гостепріимство Сарры испросило плодородіе у Бога. Богъ не далъ неплодной женъ Авраама потомка 
сейчасъ же по приходъ въ Ханаанъ, но выжидалъ ея преклоннаго возраста, чтобы для всъхъ видима была на ней рука Божія 112). Такимъ обравомъ, сдълавшись матерью Исаака. Сарра 
сдълалась вивств съ этимъ матерью Израиля, а слъдовательно и матерью и прародительницею Мессіи, принявшаго плоть и кровь отъ 
покольнія Исаакова. Отнятіе ребенка отъ груди счастливый отецъ 
празднуетъ большимъ пиромъ, причемъ Измаилъ сдъдалъ маленькаго Исаака предметомъ своихъ насмъщекъ, или какъ говоритъ 
апостолъ Павелъ (Галат. 4, 29), гналъ его; вслъдствіе чего Сарра 
требуетъ пзгнанія рабыни и ея сына, "ибо—говорила она—не 
наслъдуетъ сынъ рабыни сей съ сыномъ Исаакомъ" (Быт. 21, 10).

Это требование, проистежшее изъ законнаго материнскаго негодованія и гордаго, казалось, презранія, не понравилось Аврааму-не ради Агари, остававшейся служанкою его жены, но ради Измаила, котораго онъ любилъ какъ свою плоть и бровь. Однако Богъ требуеть отъ него отреченія отъ собственнаго чувства: "не огорчайся ради отрока и рабыни твоей; во всемъ, что сважеть тебв Сарра, слушайся голоса ея; ибо въ Исаавв наречется тебъ съмя". Заботу же его относительно Измаила Богъ облегчаетъ повтореніемъ объщанія, что Онъ произведетъ веливій народъ и отъ сына рабыни, потому что онъ свия Авраама (Быт. 21, 11-13). Рано утромъ Авраамъ беретъ хавба и мъхъ воды, кладетъ его на плеча Агари, передаетъ ей отрока и отпускаеть ихъ. Агарь заблудилась въ пустынь, и когда не стало воды въ мъхъ, положила изнемогшаго отъ жажды отрока подъ однимъ кустомъ; и такъ какъ ея материнское сердце не могло видъть смерти сына, а съ другой стороны не хотвло и терять его изъ виду, то она свла отъ него въ разстоянія на



<sup>100)</sup> Августин, lib. 3, cont. Julian ср. 11 и 18; qu. 35 in Hept. Златоуст, hom. 45 in Gen.

<sup>110) 3</sup>samoyems, hom. 40 in Gen.

<sup>111)</sup> Hom. 41 in Gen.

<sup>112) 3</sup>samoyems, hom. 38 in Gen.

одинь выстрель изъ лука и плакала. И услышаль Господь плачь я вошь отрока и воззваль съ неба Агари и сказаль: "Что съ тобою, Агарь? Не бойся; Богь услышаль голось отрова оттуда, гда онъ находится. Встань, подними отрока и возьми его за руку; ибо я произведу отъ него великій народъ" (Быт. 21, 14-18). На этотъ разъ Богъ не называеть ея "служанкою Сарры", вать прежде, потому что всявдствіе формального увольненія изъ дома Авраамова она перестала быть служанкою Сарры. Богь открыль глаза ен, и она увидъла колодезь съ водою, наполнила мых водою и напоила отрока. Григорій Нисскій 112) видить въ этомъ колодив съ водою, изъ котораго Агарь напокля своего сына и тъмъ спасла его, образъ врещенія. При помощи Божіей отровъ росъ въ пустынъ, сдълался стрълкомъ изъ лука и мать его взяда ему жену изъ Египта, своей родины (Быт. 21, 19-21). По Варуху (3, 23) сыны Агари отдичались естественною мудростью. Что произощае дваве съ Агарью и Саррою, объ этонь умалчиваеть бытописатель, потому что дальный шія обстоятельства ихъ жизни не имъли близкаго отношенія въ планамъ домостроительства Божія о спасенія.

Св. апостоль Павель призаеть этимъ событіямъ въ жизни шухъ женъ Авраана прообразовательно-аллегорическій смысль, воо онъ пишетъ: "скажите мив вы, желающіе быть подъ законовъ, развъ вы не слушаете закона? Ибо написано (Быт. 16, 15 и дал.; 21, 2 и дал.): Авравиъ имвлъ двухъ сыновъ, одного оть рабы (Агари), а другаго оть свободной (Сарры). Но который отъ рабы (Изманлъ), тотъ рожденъ по плоти (естественнымъ образомъ); а который отъ свободной (Исаакъ), тотъ по обътованію (дъйствіемъ силы Божіей). Въ этомъ есть иносказаніе: это два завъта (въ смыслъ образовъ), -- одинъ отъ горы Синайстой, раждающій въ рабство, который есть Агарь (то-есть Агарь была образомъ ветхозавътнаго закона, раждавшаго своихъ чадъ въ рабство), ибо Агарь означаетъ гору Синай въ Аравіи (роинт Измашла, сына Агари) и соотвътствуеть нынвшнему Іерусалиму (то-есть до-мессіанской синагогь), потому что онъ съ звтыми своими въ рабствъ (закону). А вышній Іерусалимъ (новозавътная церковь) свободенъ; онъ матерь всвыъ намъ (раж-

<sup>&</sup>quot;") In bapt. Christi.

дающая върою и любовію свободныхъ чадъ). Ибо написано: возвеселись неплодная, нераждающая; восиливни и возгласи не мучившаяся родами! потому что у оставленной горавде болъс дътей, нежели у имъющей мужа (Исаін 54, 1). Мы, братія, дъти обътованія по Исааку. Но вакъ тогда рожденный по плоти (Изманлъ) гналъ рожденнаго по духу (Исаака), такъ и нынъ. Что же говорить Писаніе? Изгони рабу и сына ен; ибо сынъ рабы не будеть наследникомъ вместе съ сыномъ свободной. Итакъ, братія, мы діти не рабы, но свободной. Итакъ стойте въ свободъ, которую дароваль намъ Христосъ (Гал. 4, 21-31; 5, 1). И у святыхъ отдовъ это аллегорическое толкование двукъ женъ Авраама составляеть излюбленную тему 114), причемъ оно часто проводилось еще далве. Сарра есть образъ мудрости и добродътели, безплодной худыми, не плодородной добрыми дтлами, не вдругь раждающей; поэтому ее предупреждаеть Агарь, то-есть хитрость и пронырливость, и затвиъ она раждаеть Господу Исаава — благоуханіе добрыхъ двлъ. Она зачинаетъ сверхъ надежды, то-есть противъ недовфрія плоти. Сарра, изгоняющая изъ дома рабу вместе съ ея сыномъ, означаетъ символически лобродътель, преодолъвающую чувственно-плотское возбужденіе 115). Клименть Александрійскій (Strom. l. 1, ср. 5. освъщаеть аллегорическимъ объясненіемъ отношенія Агари къ Сарръ то положение, что философія должна служить богословіко По Оригену (in Gen. hom. 7) Агарь есть образъ чувственности и плотяности, возмущающейся противъ своей госпожи-разумы. олицетворяемаго Саррою, чувственности, которан должна бытъ удаляема. Наконецъ Сарра есть образъ благодати Новаго Знвъта, раждающей свободныхъ гражданъ духовнаго Герусалима. тогда какъ Агарь представляетъ собою земной Герусалинъ (Gloss-1 ordin. cp. 16 Gen).

Моисей сообщаеть намъ еще затемъ только о концъ жизни Сарры. Доживъ до 127 летъ Сарра умерла въ городъ Арба.

<sup>116)</sup> Оригень, in Gen. hom. 6 и 7. Амэросій, 1. 2 de Abraham ср. 1 и 11. Вода, in Gen. ср. 12.



<sup>114)</sup> Блаж. Августина смотрить на Сарру какъ на прообраль перки въ ед. 93. Далбе для Оригена, Іеронима, Амвросія, Кирилла Александрійскаго, Руперта и Кипріана сначала безпа дная, а затімъ плодородная Сарра служить прообразомъ церки, принимающей въ себя чадъ изъ явичества.

то-есть Хевронъ (Быт. 23, 1 и дал.). Исаану въ это время было 37 лътъ. Сарра-единетвенния женщина, о возрасть и погребенін которой сообщается въ Священномъ Писанін; ибо она въ вачествъ матери обътованнаго съмени есть мать всъхъ върующихъ и потому самая псторически знаменательная женщина Ветхаго Завъта. Оплакавъ смерть ен, Авраимъ пріобръдъ покупкою у сыновъ Хетовыхъ сугубую пещеру Махпелу у Хеврона для могилы, въ которой и похоронилъ тело своей жены (Быт. 23, 19). Св. Іоаннъ Златоусть (in ep. 1 ad Cor. hom. 26, п. 6) восхваляеть добродътели Сарры: когда Авраамъ береть съ собою Лота, она не порицаеть его; безъ ропота следовала она за нимъ въ далекомъ путешествии и теривливо переносила трудность и непріятности пути; когда Авраамъ предоставиль Лоту дучшую полосу земли, она молчала и не укоряла его; когда онъ изъ-за Лота отправился на войну, она покорно предалась своей сульбъ, не дълая за это никанихъ упрековъ своему мужу; будучи неплодною, она не жалуется и дветь вивсто себя своему мужу въ жену служанку, чтобы получить сына.

По смерти Сарры Авраамъ, имъя 137 лътъ отъ рожденія, беретъ дугую жену, именемъ Хеттуру, отъ которой имъть еще шестерыхъ дътей. Еврейскіе толкователи Лиранъ и Оома считають Хеттуру Агарью, которую Авраамъ послъ смерти Сарры приняль опять въ свой домъ и которан получила будто бы имя Ketura, то есть thurificata 118), за то, что со времени явленія ей Бога въ пустынъ она предалась молитвъ и почитанію истиннаго Бога. Однако Хеттура въ Священномъ Писаніи прямо отличается отъ Агари. Притомъ же Хеттура не была наложницею Авраама при жизни Сарры; потому что это название (concubina), прилагаемое какъ въ ней, такъ и въ Агари (Быт. 25, 6. 1 Парал. 1. 32), говорить только о томъ, что Авраамъ не ставиль ихъ объихъ на одной диніп съ Саррою, матерью сына обътованія, хотя онъ и были все-таки дъйствительными женами Авраама<sup>117</sup>). Притомъ этотъ бракъ не заключаетъ въ себъ ничего укоризненнаго, тогда какъ Авраама при столь преклонномъ возрастъ и

Tournely, praelectiones theolog. de sacr. ord. tom. X. Venet. 1765, p. 113



<sup>&#</sup>x27;'') По Оригену ketura означаеть: thymiama, по Амиросію (de Kain et Abel ep. 6,—odorifera.

дегко можно было бы обвинить въ невоздержности 118). Этотъ бракъ съ Хеттурою служить плану благословенія Божія; въ немъ проявляется новая жизнь, открывщанся старцу-Аврааму для рожденія и съ рожденіемъ сына обътованія, такъ какъ Богь сообщиль его омертвывшему тылу новую жизненную и производительную силу 119), а съ другой стороны исполняется слово обътованія, предопредълившее его въ отца множества народовъ 120). Сыновья и внуки Авраама отъ Хеттуры образують какъ бы побочныя вътви дерева, какъ рожденные по плоти 121), поэтому одинъ только сынъ обътованія отъ Сарры и дълается полнымъ наследникомъ всего; неравноправнымъ же сыновьямъ наложницъ (Агари и Хеттуры) Авраамъ даетъ подарии и отсылаетъ ихъ на востокъ, чтобы отделить ихъ такимъ образомъ оть Исаака (Быт. 25, 6). Блаж. Августинг 132) придаеть и Хеттуръ аллегорическій характеръ: какъ сыновья Агари, въ противность върующимъ, происходящимъ отъ Сарры, прообразують язычниковъ Ветхаго Завъта, такъ сыновья Хеттуры служать прообразомъ еретиковъ Новаго Завъта. Хеттура, то-есть благоуханіе, есть также символь молитвы и добрыхъ двлъ, свойственныхъ въ особенности старости 128), или же символъ ученья и науки, распространяющей благоуханіе при обученіи другихъ<sup>124</sup>)

И апокрифы содержать въ себв невоторыя известія о женахъ Авраама. Христіанская книга Адама 125) замечаеть, что Фараонь, отпуская Сарру, вмёсте съ другими подарками даль ей и египтянку Агарь, которую Авраамъ впоследствім взяль себв въ жену. Если дале Авраамъ выдаваль Сарру за свою сестру, то онъ не лгаль; потому что отець его Өарра быль женать на двухъ женахъ: одной было имя Тона; это была мать Авраама, умершая вскоре после его рожденія. Тогда Өарра женился на

<sup>&</sup>lt;sup>418</sup>) Августинъ, Civ. Dei 16, 34. Оригенъ, hom. 11 in Gen. Isidor qu. in Gen. cp. 20. Beda, hom. 25 gen.

<sup>&</sup>quot;" Asiycmunz, Civ. Dei 16, 28.

<sup>120)</sup> Быт. 17, 4 и дал.

<sup>121)</sup> Astycmuns, ep. ad Gal.

<sup>122)</sup> Civ. Dei 16, 34.

<sup>123)</sup> Beda, Gen. cp. 23.

<sup>124)</sup> Opureus, hom. 11 in gen.

<sup>\*\*\*)</sup> Ewalds Jahrh. l. c. crp. 121.

второй женъ, по имени *Тедефъ*, родившей ему Сарру, на которой затвиъ женияся Авраамъ.

Маюму Бытою, приводящему имена женъ допотопныхъ патріарховъ, извъстны также жены и послепотопныхъ патріарховъ. Въ 29 юбилейный годъ Арфаксадъ взялъ себъ въ жену Разуно, дочь Сусанны, родившую ему Каннана. Каннанъ жениса на Мелкъ, дочери Абадая, сына Івфетова, родившей ему Салу. Сала взяль себв жену, именемь Муаку, дочь Кезеда брата отца своего. Еверу отецъ его взялъ жену, именемъ Авураду, дочь Нимрода, родившую ему Фалека, при которомъ земля была подълена между детьми Ноя 134). У Фалева была жена Ломна, дочь Синаара, родившая Рагава 127). Рагавъ женился на Аръ, дочери сына Кезедова, называвшагося Уромъ. Ара ро. дила Серуха, женившагося на Мелкв, дочери Кебера, дочерп сестры отца его 128). Сынъ ен Нахоръ взяль себв въ жену халденнку Іосаку, родившую Фарру. Жена последняго называется Эдною: она была дочь Арема (Арама), племяниеца отца его по матери. По истечени шести леть она родила сына, котораго назвала именемъ отца своего-Аврамомъ. И въ арабскихъ сказаніять мать Аврама навывается Адною, то-есть пріятною. восхитительною. Аврамъ женился на Соръ, дочери отца его (то-есть на своей сводной сестръ), и отправился съ нею и съ Лотомъ въ Ханаанъ. Когда Аврамъ пребывалъ съ своею женою въ Египтъ, на пятомъ году его пребыванія тамъ Фараонъ пожитиль у него Сору, которую онь возвратиль опять вследствіе вразумленія со стороны Бога 129). Въ дальнъйшемъ повъствованін Малое Бытіе по большей части сходится съ библейскимъ сказаніемъ. По совъту Соры Аврамъ взяль себъ въ жену служанку — египтянку Агарь, родившую ему Изманла. Имя Соры намъннется затвиъ въ имя Сары; она получаетъ обвщание о рожденін сына, котораго родила въ правдникъ собиранія первыхъ плодовъ 130). Видя Изманла веселымъ и прыгающимъ, она

<sup>\*26)</sup> Кинга Юбилеевъ въ Ewalds Jahrb. l. c. гл. 8. Т. II, стр. 249.

<sup>127)</sup> Глава 10.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup>) Глава 11 въ III т. стр. 1 и дал.

<sup>\*\*\*)</sup> Кинга Юбилеевъ въ Ewalds Jahrb. l. c. Гл. 12. 13.

<sup>110)</sup> Глава 14-16.

воспыдала ревностію и потребовала у Аврама изгнанія служанни и ея сына. По смерти Сары, о возраств и погребеніи которой говорится здвей согласно съ книгою Бытія, Аврамъ взяль себв въ жену Хетуру изъ дочерей своихъ домочадцевъ, потому что Агарь умерла прежде Сары; Хетура родила ему шестерыхъ сыновей, которыхъ Аврамъ одарилъ и вмёсть съ сыновьями Измаила отдёлилъ отъ Исаака 131). Итакъ этимъ сказаніемъ исно доказывается отличіе Хетуры отъ Агари.

То, что разсказываеть о Сарв Талмудъ, граничить со смвшнымъ. Онъ сообщаетъ 132), что Аврамъ, отправляясь въ Егппеть, положиль Сару въ ящикъ лицомъ вверкъ и заперъ его, чтобы никто не видълъ ея красоты; когда на границъ ящикъ быль открыть таможенными чиновниками, весь Египеть озарился блескомъ ел. Далъе: "съ того времени, какъ созданъ свътъ, ни одна женщина не раждала въ 90-лътнемъ возрастъ(?), какъ говорится въ 17, 17 Бытія: Сарра, девяностольтняя, неужели родить? Но всв цари земли видели это и удивлялись и не хотым вырить этому. Что же сдылаль святый Богь? Онь изсушиль жилы въ грудяхъ у женъ ихъ, и онв принесли своихъ грудныхъ дътей въ Сарръ, чтобы она кормила ихъ, какъ говорится у Іезевіняя 17, 24; зеленое изсохщее дерево означаеть женъ народовъ, а сухое дерево, сдъланное зеленъющимъ, означаеть нашу мать.. и Сарра кормила грудью встах этихъ детей, ванъ говорится въ внигъ Бытія 21, 7: Сарра вормила грудью дътей 133). Къ этому мы присоединимъ еще следующія болье серьезныя указанія. Сарра-значить Інска, ибо она прозръвала будущее Духомъ Святымъ, одушевлявшимъ ее 134). Авраамъ приводиль къ въръ мужей, а Сарра-женъ 123). Сарра до тъхъ поръ, пока не раждала, была какъ бы невъстою подъ вънчальнымъ поврываломъ; укращенная такимъ образомъ, она прининала привътствія отъ женъ, которымъ однако Агарь говорила втихомолку: госпожа моя не такъ благочестива, накою она ка-

<sup>131)</sup> Глава 17-20.

<sup>132)</sup> Bereschit rabba 40 Par. f. 37 у Эйзенменгера, Разоблач. iya. l. c. I, стр. 394.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup>) Эйзекменгера l. c. стр. 613.

<sup>144)</sup> Rab. Megill. 14.

<sup>135)</sup> Mid. R. Gen. 29.

жется, потому что иначе она давно бы уже родила, навъ я. Ей надлежало достигнуть возраста Авраама; когда же она сказала: Богъ да разсудить меня съ тобою, ей было сбавлено 38 лътъ: Когда Сарра родила, то вывств съ нею были призрвны и родили миогія жены, бывшія до сихъ безплодными. Годы ея жизни были  $100 \div 20 \div 7$ ; въ 20 лътнемъ возрасть она была детски преврасною, подобно 7 лътней отроковиць, а въ 100 лътнемъ возраств-столь же непорочною и безгрешною, какъ въ 20 летнемъ возраств. Во все время жизни Сарры облако остинло входъ въ ез шатеръ, двери быди широко отврыты, благословение и счастіе покондось надъ ея домомъ и отъ одного дня покоя (субботы) до другаго горълъ свътильникъ; когда Сарра умерла, все это прекратилось, а съ Ревеккою опять возвратилось 136). Сарра была попреимуществу пророчицею; Авраамъ же быль менве совершеннымъ, низшимъ товарищемъ ея 137). Фараонъ, не прикоснувшійся къ Сарръ, изъ любви къ ней даль ей въ свадебное приданое (Ketuba) много золота и серебра, далве отдалъ ей землю Гесемскую (воть почему израмльтяне впоследствии жил въ ней), а также Агарь, дочь свою отъ наложинцы, въ рабыню. Ангелъ Михаилъ явился съ обнаженнымъ мечемъ и хотыть умертвить Авимелека за Сарру; но последній сказаль: справеданво ин умерщвлять меня, когда я находился только въ **заблужд**енія <sup>138</sup>)?

## Жена и дочери Лота.

Лотъ, племянникъ (братаничъ) Авраама, вышелъ вмъстъ съ Өаррою и дядею своимъ Авраамомъ изъ Ура въ Халдею 13.9) и сопровождалъ послъдняго въ Ханаанъ, куда они взяли съ собою и всъхъ людей, пріобрътенныхъ въ Харранъ 140). Когда тутъ возникли споры между пастухами, Аврамъ и Лотъ разлучились, причемъ миролюбенъ Аврамъ великодушно предоставилъ своему

<sup>136)</sup> Mid. R. l. c.

<sup>11)</sup> Mid. Rab. Lev. 30.

<sup>&</sup>quot;) Pirke di R. Elies. 26.

<sup>111)</sup> Быт. 11, 27. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>) Бит. 12, 4. 5.

племяннику выборъ мъстности. Лотъ выбралъ къ своему большему ущербу 141) богатоорошенную, прекрасную, какъ рай, долину Іордана, не обративъ вниманія на нравственную испорченность обитателей ея, п поселился въ Содомв 142). По разлучения съ Аврамомъ Лотъ образуетъ добровольно побочную вътвь, отдъленную отъ племени обътованія, потому что посль этого разлученія Аврамъ получаеть обътованія Божіе, относящееся нъ нему и къ его съмени – доказательство, что это разлучение соотвътствовало воль Божіей. Когда во время войны Кедорлаомера съ Пентаполемъ Лотъ быль отведенъ въ цавнъ съ своимъ имъніемъ, Авраамъ, предпринявъ походъ противъ этого царя. освободилъ своего племянника 143), что было конечно серьезнымъ вразумленіємъ для Лота, долженствовавшаго воочію убъдиться, какъ опасенъ былъ его выборъ и что спасенія своего ему савдуеть искать только въ союзв съ Аврамомъ. Съ этого времени Лотъ вступилъ повидимому въ близкія отношенія къ содоманнамъ, потому что у него былъ въ Содомъ свой домъ 126). Между тымъ мара гражовъ 145) содомлянъ исполнилась и накликада наказаніе Божіе. Посл'в того какъ Господь на ходатайство Аврама - пощадить это мъсто, если въ немъ найдется десять праведниковъ, то-есть такихъ, которые изъ страха Божія и благочестія не пріобщались гржхамъ и беззаконіямъ этихъ городовъ, объщалъ пощадить это мъсто, два небесныхъ въстипка. посланные Господомъ, пришли вечеромъ къ Содому, гдъ сидъвшій у вороть Лоть настоятельно приглашаль ихъ переночевать въ его домв, такъ какъ онъ хорощо зналъ постыдныя наклонности содомлянъ. Два мужа, въ которыхъ Лотъ не призналъ съ перваго раза ангеловъ, поначалу отклоняютъ приглашеніе, во наконецъ соглашаются воспользоваться его гостепріимствомъ, такъ какъ это обстоятельство должно было послужить къ проявленію съ одной стороны внутренняго расположенія Лота 144),

<sup>141) 3.</sup>amoyems, hom. 34 in Gen. 13.

<sup>141)</sup> Быт. 13.

<sup>143)</sup> Быт. 14.

<sup>144)</sup> Быт. 19, 2.

<sup>148)</sup> Iesen. 16, 49. 50.

<sup>146) 3.1</sup>amoyems, hom. 43 in Gen. 13.

<sup>в съ пругова — гръха содомиянъ во всемъ его безобразія. Въ то</sup> время вакъ Лотъ угощаль своихъ гостей, содомляне, отъ моло-1810 10 **стараго**, следовательно и малый, и старый окружили ето домъ и требовали съ дерзкимъ презрвніемъ правъ гостепрівиства выдачи прекрасных воношей, чтобы познать ихъ, тоесть чтобы сдвиать ихъ жертвами противоестественнаго разврата (мужеложства), который заклейменъ апостоломъ, какъ провлятие язычества 147) и отображение демонскаго извращения 148). Со стороны Лота было поистина большима самоотвержениемажить съ своими дочерьми среди такихъ развратниковъ, у которыхъ ребеновъ уже съ материимъ молокомъ всасывалъ въ себя самыя грязныя страсти, а отрокъ, лишенный уже великаго божественнаго преимущества дътскаго возраста — невинности, не отставаль оть своихъ развратныхъ отцовъ въ поискахъ за удовлетвореніемъ своихъ нечистыхъ пожеланій 14°). Онъ хра- ' ниль себя, правда, чистымъ отъ развращенія, сділавшагося господствующимъ; но какъ часто приходилось ему чувствовать тяжелый гнеть при желаніи оставаться единственнымь праведникомъ среди тысячи нечестивцевъ. Лотъ, хорошо сознававшій святость гостепріимства, подходить въ двери, которую заперъ за собою, чтобы защитить гостей, и обращается къ толив съ такою рачью: "братья мои, прошу васъ, не далайте зла! Вотъ, у меня двъ дочери, которыя не познали мужа: лучше я выведу ихъ въ вамъ, дълайте съ неми, что вамъ угодно; только людямъ симъ не двлайте ничего, такъ какъ они пришли подъ кровъ дома моего". Такимъ образомъ въ этомъ критическомъ положенін Лоть різшается пожертвовать своими отеческими правами святости права гостепріниства вивсто того, чтобы пожертвовать самимъ собою и предоставить все остальное Господу, онъ ръшается подвергнуть своихъ дочерей опасности сделаться жертвами самаго ужаснаго порока и върной постыдной смерти. Священному обычаю онъ ръшается принести въ жертву естаственное право, отеческія чувства, рішается гріжовь отвратить грвхъ.

<sup>147)</sup> PHMJ. 1, 27.

<sup>145)</sup> Посланіе Іуди ст. 6.

ват, А. Нимейера, Характеристика Библін. Галле 1830. Т. 2, стр. 123.

Святые отцы различно смотрели на это предложение Лота. Нъкоторые изъ нихъ 150), а равно и нъкоторые изъ богослововъ 151) извиняють эту рашимость Лота и даже прославляють ее накъ великое дъло, такъ какъ Лотомъ руководило убъждение въ позволительности предотвращать большее преступление меньшимъ: противоестественный развратъ содомлянъ представлялся ему большимъ преступленіемъ, нежели опозореніе его дочерей, тымь болые, что сюда примышивалась святость права гостепріимства. Каэтана думаеть, что Лоть отнюдь не имвль въ виду отдать своихъ дочерей на произволъ содомлянъ, а употребилъ только гиперболическій образъ ръчи для укрощенія ихъ и отвращенія ихъ отъ ихъ постыднаго намеренія, въ твердомъ убъжденіи, что содоманне не элоупотребили бы его дочерьми, которыя притомъ же сговорены были за содомлянъ, и ссылается на два подобныхъ случан 152). Однако больщинство толковниковъ держится того взгляда, что Лота нельзя признать совствиъ правымъ. Блаженный Августинъ а за нимъ Оома Аввинскій, Николай Лиринскій, Тостать, Корнелій а Lapide, Кальметь и другіе считають непригоднымъ то правидо, что большій грехъ следуеть предотвращать меньшимъ 153). Предлагая своихъ дочерей содомлянамъ, Лотъ соизволялъ самому делу, еслибы до него действительно дошло, а это во всякомъ случав грвхъ 154); онъ становидся виновнымъ въ содъйствіи граху 155), тамъ болье, что содомляне-то и не желали его дочерей. Далье отеческая власть не простирается такъ далеко, чтобы Лотъ могъ выдавать на посрамленіе своихъ дочерей, да еще и противъ ихъ воли, даже при твердомъ предположении, что онв не изъявять согласия на грвхъ. Невинность собственныхъ дочерей долженствовала быть ближе отеческому сердцу, нежели предотвращение преступления надъ посторонними 156) Однако этотъ гръхъ Дота ослабляется

<sup>&</sup>lt;sup>440</sup>) Акврооій и Златоўсть.

<sup>(51)</sup> Dem. Soto 1. 4 de just. q. f. a. Gabriel Vasques 2. 2. qu 43 de scandalo dublo 1. Cz. Ohomas, qu 1 de malo, art. 5 ad 14.

<sup>142)</sup> Быт. 42, 17. 3 Цар. 20, 8.

<sup>451)</sup> Assycmuns, qu. in gen. 42.

<sup>166)</sup> Августинъ, cont. mend. l. c.

<sup>186)</sup> Estius ad gen. 19, 8.

<sup>166)</sup> Aerycmuns, l. c.

обстоятельствами <sup>157</sup>). Лотъ произнесъ эти слова подъ вліяніемъ смущенія и отрака, которыми быль объять. Желая во что бы то ни стало защитить своихъ гостей отъ неистовой толпы и не находя въ торопяхъ и въ затрудненіи другаго исхода, онъ призналь нужнымъ не щадить даже своихъ дочерей, чтобы поддержать святость гостепріимства. Что же следовало сдёлать лоту? Августина <sup>158</sup>) замічаеть, что ему следовало всіми силани отражать содомлянь; а если было невозможно, то предоставить все дёло Богу, не прибъгая къ этому греховному предложеню.

Это предложение со стороны Лота только еще усилило похотинвость и дервость развратнаго народа, двлающаго ему упрекъ, что онъ, пришелецъ, хочетъ еще играть роль судья. Эти слова поназывають, что Лоть неоднопратно выступаль судьею-пориинтелемъ нечестивой жизни содомлянъ, почему апостолъ Петръ и называеть его праведнымъ, говоря: "Богь праведнаю Лота, утощеннаго обращениемъ между дюдьми, неистово развращенными, избавиль: ибо сей праведникъ, живя жежду ними, ежедневно мучился въ праведной душв, видя и слыша двла беззажонниковъ <sup>и 159</sup>). И внига Премудростя Соломона признаетъ праведность Лота: "Она (премудрость и промысять Божій) во время погибели мечестивыхъ спасла праведнаго, который избъкаль огня, нисшедшаго на пять городовъ 4 180), и: "Они поражены были слепотою, накъ те невогда при дверяхъ праведника, когда будучи объяты густою тьмою, испали каждый входа въ его мери « 161). Точно также и отцы церкви изображають Лота святымъ и праведнымъ мужемъ, поторый овоею праведностью и гостепрівмствомъ быль сохранень оть погибели 162). Однаво праведность его стоить на низшей ступели, нежели праведность Авраама: онъ принадлежить иъ тамъ ветхозаватнымъ правед-

<sup>117)</sup> Assycmuns, l. c.

<sup>155)</sup> Cont. mend. l. c.

<sup>190)</sup> Петра 2, 7. 8.

<sup>166)</sup> Премудр. Солом. 10, 6.

<sup>141)</sup> Премудр. Солом. 19, 16.

<sup>168)</sup> Августинъ, l. 21. cont. Eaust. cp. 41. Амеросії, lib. 1 de Ab. cp. 6 n. 51. Тертульіанъ, carmen Eodom. l. c. cp. 2. Климентъ Римскій, cp. 1. ad cor. cp. 11.

никамъ, на которыхъ особенно ярко обнаружилось, что сида плоти не была еще совершенно побъщена ранве смерти Христовой. Въ характеръ его заключалось нъкоторое непостоянство колебаніе и шаткость <sup>162</sup>), потому что именно сознаніе нравственной испорченности народа, среди котораго онъ жилъ, должно бы было расположить его къ прекращенію всякихъ сношеній сънимъ и къ оставленію этого опаснаго мъста. Поэтому Оригенъ <sup>164</sup>) ставить его въ серединъ между Авраамомъ и содомлянами. По ввгляду св. Амеросія <sup>165</sup>) уже имя Лота выражаеть его колеблющійся характеръ и его непостоянство, проявившееся въ особенности въ выборъ пятиградія.

Угрожая поступить съ Лотомъ еще куже, чвиъ съ его гостями, содомляне сильно приступають въ Лоту; но ангелы вовлевли его назадъ въ домъ и поразили толпу, бывшую при вкодъ въ домъ, слепотою въ наказаніе за совершенное ея ослепленіе грвхомъ и въ предвивменование грядущаго на нее суда 146). Затвиъ въстники Божін повельвають Лоту уйдти изъ этого мъста и вывести съ собою всехъ, ито у него есть въ городе-вять ля, сыновья ли, дочери ли, потому что они пришли истребить это мъсто. Сыновей у Лота повидимому не было, такъ какъ объ нихъ далве ничего не говорится, но были вятья. Къ нимъто, желавшимъ взять за себя дочерей его, Лотъ и обращается. говоря имъ, чтобы они поскорве собрадись и оставили это мъсто. Влаж. Іерониме 167) замъчаеть по этому поводу, что на основанін перевода LXX и таргума: "съ зятьями своими, которые брали за себя дочерей его", нъвоторые утверждеють, что у Лота были уже замужнія дочери, отличаемыя отъ двухъ остальныхъ дочерей, бывшихъ еще дъвицами (ст. 8), и погибшія во время нетребленія Содома. Однаво это мивніе весьма невъроятно, потому что еслебы у Лота были уже замужнія дочери, въ такомъ случав онъ навврное убъдиль бы и ихъ въ бъгству. Такимъ образомъ, всявдъ за Госифомъ Флавіемъ и большинствомъ тол-

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup>) Филонь, de migr. Abh. p. 410. 411.

<sup>164)</sup> Hom. 5 in Gen.

<sup>166)</sup> Lib. 1 de Ab. cp. 3. n. 14.

<sup>144)</sup> Премудр. Солом. 19, 16.

<sup>167)</sup> Guaest. heb. in Gen. 19.

вовянковъ, здесь следуеть признать правильнымъ переводъ Ісренимовъ, по которому двъ дочери Лота были просватаны за содоминъ, но еще не вышин за нихъ замужъ. Эти женихи двухь дочерей и савдовательно будущіе зятья Лота отнеслись иъ вызову его съ величайшей насмёшкой, такъ какъ, зараженные плотскою увъренностью и общимъ ослъпленіемъ, они не вършли въ судъ надъ Содомомъ. Какая разница въ этомъ отношеніи между Лотомъ и Аврааномъ, который посыдаеть сдугу своего въ Месопотамію взять жену сыну своему изъ своего родства, тогда какъ Лотъ не затрудняется искать для своихъ дочерей женеховъ среди жителей города, безиравственная жизнь котораго бым хорошо извъстна ему, чъмъ онъ вовлекъ бы и ихъ въ погибель; ибо затья, смотря на его предостережение вакъ на шутку, показали, что и имъ недоставало въры и истиннаго сердечнаго настроенія. Лоть могь бы безъ-сомивнія найти мужьевъ для дочерей своихъ изъ многочисленныхъ домочадневъ Авpaana.

Когда взощим заря, Ангелы торопять Лота: "Встань, возьми жену свою и двухъ дочерей своихъ, которыя у тебя, чтобы не почтонуть тебв за беззаконія города". Когда Лоть еще медлиль, безъ-сомивнія потому, что ему тяжело было разстаться съ прекраснымъ городомъ и съ своимъ имъніемъ, Ангелы беруть за руку его, жену его и двухъ дочерей его, потому что Господь хотыть пощадить ихъ, выводить ихъ изъ города и велятъ чть, если они хотять спасти свою жизнь, не оглядываться назадъ и не останавливаться, но поспъшно спасаться на гору. И здесь опять проявляется слабость веры и послушанія Лота. Витего того чтобы охотно и радостно исполнить повельніе Божіе, онъ изъ страха, чтобы начинающаяся катастрофа не застигиа его прежде, чамъ онъ достигнетъ горы, хочетъ лучше остаться въ ближайшемъ городки Сигори, и потому молить Господа о сохраненія этого городка, возбуждающаго состраданіе своею незначительностью. Балщее надъ нимъ милосердіе Божіе ченомняеть и эту просьбу его, такъ какъ у него оказывается втры хоть настолько, чтобы повтрить слову Божію и приближающемуся суду. Какъ глубоко однако вкоренилось неразуміе в непослушание по отношению из божественному вз самыя ближайшія лица, окружавшія Лота, это показываеть поведеніе ею оксим. Въ то время накъ огненный и сърный дождь разрушаль города, она, идя позади своего мужа, оглянулась назадъ въроятно изъ сожвавнія о неохотно покинутомъ жидищв и земномь имънім 166), а можеть быть и изъ любопытства и изъ состраданін и собользнованія къ любимому городу 160), и за превръніе къ повеленію Божію 170) сделалась солянымъ столбомъ. Поэтому книга Премудрости Соломоновой 171) называеть жену Лота невърующею душою. Іосноъ 172), а всяждъ за нимъ и Картанъ думають, что жена Лота не разъ оборачивалась къ городу. Относительно образа превращенія жены Лота взгляды различны 172). Наиболье въроятное мивніе состоить въ томъ, что жена Лота была убита наполнявшемъ воздухъ огненнымъ и сернимъ паромъ и затъмъ окружена и обтянута содяною корою, такъ что сдвивлась похожею не соляной столпъ, точно такь же, канъ в теперь, вольдствіе соляныхъ испареній Мертваго Моря, всв предметы по близости его отвердъвають (сл. Второз. 29, 23). Что васается этого солянаго столба, то его показывали еще во времена писателя книги Премудрости Соломоновой 174), во времена Іоснов Флавін 175), который самъ видель его, Климента Puncharo 176), и Иринен 177). Преврасное стяхотвореніе озаглавденное: "Содомъ" и приписываемое Тертулліану 178), говорить объ этомъ соляномъ столбъ, что будучи уродуемъ, онъ восполняется самъ собою-Ириней 179) утверждаетъ тоже самое и находить въ этомъ прообразовательный смыслъ. Ilo Targum hierosolymitanum

<sup>108)</sup> Ca. Jyru 17, 31. 32.

<sup>169)</sup> Јеронимъ, ср. 122.

<sup>110)</sup> Lyranus.

<sup>471) 10, 7.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup>) Ant. l. 1. q. 11. n. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup>) C.s. Calmet, Dictionarium historicum, crit... ss. scripturae, Статья: Доть в его Комментарій на быт. 19.

<sup>474) 10, 7.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup>) Ant. l. 1. cp. 11, 4.

<sup>176)</sup> Epist. 1. ad Cor cp. 11.

<sup>477)</sup> Comt. haer. l. 4. cp. 81, 3.

<sup>, 176)</sup> T. 2, crp. 1161, cp. 8.

<sup>17&</sup>quot;) L. c. cp. 31. n. 3.

н Іонавану этоть столбъ будеть существовать до последняго суда. И въ Новомъ Завътв, по словамъ Христа, повъствование о соляномъ столбъ есть дъйствительная исторія 180). Св. Кириллъ Іерусалимскій, св. Іоаннъ Златоусть и невоторые другіе говорять о существовавшемъ еще въ ихъ время соляномъ столбъ. Егезиппъ (180 г. по Р. Хр.) разсказываетъ, что следы солянаго столба, въ который обращена была жена Лота, видны даже съ другаго берега Мертваго Моря. Съ этого времени извъстія становятся раже, потому что южная оконечность Мертваго Моря посвщалась немногими путешественниками. Ограничусь только Өеодоромъ 181) († 613) и Іоанномъ Вюрцбургскимъ 182) († 1224), которые оба видвли столбъ. На юго-западной оконечности Мертваго Моря, въ нъсколькихъ стахъ футахъ отъ него, лежить узкій горный хребеть (Джебель Уздумь), имвющій около 21/, часовъ протяженія въ длину и 110-150 футовъ въ вышину, состоящій весь изъ каменной соли: это-гора Содома, на восточной сторонъ которой стоить надъ глубокою, узкою и крутою пропастью высокій, круглый, массивный солекаменный столбъ, который давно уже признавался среди сотии другихъ небольшехъ содяныхъ вершинъ окаменвлою женою Лота 183). Последній посвтитель солянаго столба, мой другь Альб. фонь-Германиз, защищающій подлинность этого солянаго столба, описываеть его следующимъ образомъ 184): "Высота столба, несколько суживающагося вверху, простирается до 30 футовъ, продольный діаметръ (потому что поперечникъ его образуеть эллипсисъ) имъетъ около 70 футовъ, онъ состоить изъ массы кристаллизованной соли (образующей твердый и связывающій элементь), слоистой извести и темно-коричневой глины, придающей свою окраску и столбу. Вершина его оканчивается изсколько выдающемся болье свытлаго прыта". Этоть соляной столбъ соотвытствуетъ представленію объ исполинской онгуръ патріарховъ. Раціонализмъ относить, разумвется, и это превращеніе жены

<sup>100)</sup> Jyke 17, 32; cs. 9, 62.

<sup>164)</sup> Liber de situ terrae 18 in Palaestinae descript v. Tobler. 1869.

<sup>182)</sup> Descriptio terrae sanctae n. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>) Сл. Робинсона Палестина. Галле 1841. т. 2, стр. 435; т. 3, стр. 22. Петерданиа, Географическія Сообщенія. 1858, стр. 268.

<sup>184)</sup> Святая Земля, Кельнъ 1870. Т. 14. стр. 74.

Лота въ содяной столбъ въ области миновъ: по Эйхлорну жена Лота упала въ смоляной потокъ, по Клерику она оцъпенъла отъ страха; Михаэлись провозглашаеть, что родственники воздынган ей памятникъ изъ содомской соди 185). "Именно такія апокрифическія прикрасы, примыкающія къ каноническому пов'яствованію", пишеть Ауберасно 186), выставляють въ истинномъ свъть историческій характеръ послідняго, и потому слідуеть признать произвольнымъ извращениемъ истиннаго положения дъла, если Ф. Боленъ (Книга Бытія, стр. 213) замічаеть: "Въ той містности встрвчаются столбы изъ каменной соли, въ которыхъ фантазія туземцевъ видить окаменалыхъ дюдей, и такимъ образомъ единственно только такая игра природы подала поводъ къ этой изукрашивающей чертв повъствованія, точно такъ же канъ подобный же миеъ связываеть превращение Ніобы съ извъстною мъстностью". И въ греческомъ мисъ Летея за свое высокомъріе превращается вивств съ мужемъ ея Оленомъ въ камни, которые можно бы видеть на горе Иде 187) Даже у красновожихъ въ Америкъ есть басия о матери превращенной въ камень 188). Мионческая критика пыталась и чудесное спасеніе семейства Лотова признать миномъ и поставить на ряду съ миномъ о Филемонъ и Бавкидъ 189). Положимъ однако, что связь между обоями повъствованіями имъеть мъсто; всетаки именно только эта дъйствительная исторія образуеть ядро упомянутаго миоа, такъ какъ великая катастрофа, о которой повъствуетъ Библія, была извістна повсюду 190). Трупъ жены Лотовой, овруженный солью, есть въ одно и тоже время и трупъ, и гробъ, какъ это высказывается въ одной загадкъ 111).

Остается еще вопросъ, почему жена Лота обращена была въ



<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>) См. Комментарін на книгу Бытія Розенмюллера, Кнобеля и Грямма, кинта Премудрости Соломоновой.

<sup>106)</sup> Реальная Энциплонедія Герцоза, т. 8, стр. 495.

<sup>107)</sup> Ovid. Metam. X, 69 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup>) Ausland 1859, стр. 922. Сл. Зеппа, Іерусалинъ и Святая Земля. 1873. т. 1. стр. 816.

<sup>&#</sup>x27;09) Ovid. Metam. VIII, 611 sq.

<sup>290)</sup> Тацить, Исторія V, 7. Страбонь, XVI, 374.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup>) Трупъ, а безъ гроба; гробъ, а безъ трупа; между твиъ внутри и гробъ, и трупъ. У Corn. а Lap. на Быт. 19, 26.

соляной столбъ. Всладъ за Лораномъ развины отвачають-потому что въ предшествующій вечеръ, когда Лоть попросиль у нея соли, чтобы посолить пищу гостей, она отказалась подать ее, имъя, подобно содомлянамъ, нерасположение въ чужестранцамъ. Однако превращение жены Лота въ соляной столбъ долженствовало быть постояннымъ цамятникомъ Божественнаго наказа. вія и вразумленіемъ для всёхъ будущихъ родовъ – слушаться Бога и, вступивъ уже однажды на путь спасенія, не возвращаться болье на старый гръховный путь и въ прежиниъ страстямъ по слову Господа: "Никто возложившій руку свою на плугь и озирающійся назадъ, не благонадеженъ для царствія Божія 4 192). Въ этомъ смысле понималь дело уже Мудрый въ Ветхомъ Завете, чогда писалъ: "Премудрость во время погибели нечестивыхъ спасла праведнаго (Лота), ноторый избіжаль огия, инспадшаго на пять городовъ, отъ которыхъ во свидетельство нечестія осталась дымящаяся пустая земли и растенія, не въ свое время приносящія плоды, и памятником невърной души-стоящій соимой столбъ" 192). Точно также и Христосъ, впушая своимъ ученимы мысль о поспащномъ багства, присовокупляеть, какъ примъръ последствій неисполненія этой заповеди: "Вопоминайте жену Лотову « 194). Въ такомъ же смысле разсуждають и овятые отцы 195), н учители, и толковники 194). По словамъ раввина Пирке Елісзера (гд. 25) жена Лотова называлась Эдитою. Это слово означаеть: свидътель или свидътельница. Такимъ образомъ уже самое имя ся показываеть, что она сделалась свидетельницею кары Божіей, совершаемой Богомъ надъ невърующими слову Его 197). Откуда Лоть пояль себв эту жену, этого мы не можемъ сказать по отсутствію извістій. Вірно одно, что, такь какь ее постигла вазнь Содома, значить ей недоставало необходимой ввры въ судь Божій и сердечнаго страха, и значить внутреннее расположение ем было если не одинаково, то весьма сходно съ внут-

<sup>&#</sup>x27;M) Jyke 9, 62.

<sup>131)</sup> Премудр. Солом. 10, 6. 7.

<sup>194)</sup> Jyre 17, 31. 32.

<sup>196)</sup> Клименть Римскій, Златоусть, Августинь, Оригень, Исидорь,

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup>) Бода. Рупертъ, Просперъ, Тиринъ, Корн. а Ляп., Кальнетъ и др.

<sup>&</sup>quot;) Cz. Fabricii, Pseudep. 1. p. 431.

реннимъ расположеніемъ содомлянъ. Діонисій Картузівнскій считаєть грвхъ жены Лотовой тяжкимъ, но большинство толковниковъ—легкимъ и думаютъ, что потому именно, что она понесла такое строгое наказаніе, душа ея спасется отъ въчной смерти, такъ какъ проступокъ ея (то, что она оглянулась назадъ) есть levis materia 198). По корану 199) жена Лотова была невърующею, обманывала скоего мужа и попадетъ нъкогда въ геенну огненную. По толкователю Гелалу 100) она называлась Вазлою (Vaela) и давала знать содомлинамъ о гостяхъ своего мужа ночью—огнемъ, а днемъ—дымомъ. И Ангелы возвъстили Лоту о предстоящей гибели его жены 201). По объясненію Гелала 202). она, оглянувшись, воскликнула: "О, народъ мой!" При этихъ словахъ она поражена была вамнемъ и умерла.

Не незнаменательно замвчаніе священнаго бытописателя: "И было, когда Богь истребляль (всв) города окрестности сей, вспомниль Богь объ Авраамв и выслать Лота изъ среды истребленія, когда нисповергаль города, въ которыхъ жиль Лоть воль. Лоть быль, какъ мы видвли, праведнымъ въ болве широкомъсмысль слова; поэтому недостававшее ему для совершенной праведности восполнялось ходатайствомъ Авраама. Воть почему св. Заатоусть 20%) пишеть, что Лоть быль спасенъ вследствіе ходатайства Авраама и ради заслугь его.

Лоть чувствуеть себя небезопаснымь и въ Сигорв и переселяется съ двуми дочерьми своими на гору, куда прежде не котвль идти. Здвсь (въ Моавитской известковой горв) онъ поселился съ дочерьми своими въ пещерв. Это глухое уединеніе становится невыносимымь для двухъ дочерей Лота. При отсутствіи всякой надежды на выходъ замужъ старшая сестра сообщаеть младшей отчаянную ръшимость напоить отца и переспать съ нимъ: "Отецъ нашъ старъ; и нъть человъка на землъ, который вошель бы къ намъ по обычаю всей земли. И такъ на-

<sup>198)</sup> Corn. a Lap., Tirinus, Menochius.

<sup>199)</sup> Cypa 66, 10.

<sup>200)</sup> Cs. Maracc. Refut. Alcor. p. 734.

<sup>201)</sup> Cypa 11, 80.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup>) У Maracc. l. c. п. 348.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup>) But. 19, 29.

<sup>204)</sup> Hom. 44 in Gen.

пониъ отца нашего виномъ и пересиниъ съ нимъ, и возставниъ отъ отца нашего племя чор. Такимъ образомъ Лотъ, не сознавая или, лучше сказать, полусознавая гръховную похоть, въ деъ слъдовавшія одна за другою ночи становится слъпымъ орудіемъ этого пожеланія своихъ дочерей, искавшаго удовлетворенія себъ гръховнымъ нутемъ. И сдълались объ дочери Лотовы беременными отъ отца своего.

Это провосительное дъяніе издавна обсуждалось различно. Ириней 204) говорить, что дочери Лога поступали въ простосердечін и невинности, думая, что вст люди погибли и что остались только онв одив съ своимъ отцомъ дли размноженія рода человъческаго; поэтому извиненія заслуживають какъ оня, такъ я Лоть, совершившій это доло невольно и безь похотонія, чомь прообравовательно указывалось на плодородіє двухъ синагогъ. Подобнымъ же образонъ разсундаетъ объ этомъ св. Златоустовог), по взгляду котораго Священное Писаніе указываеть основаніе для извиненін то дочерей, то праведнаго Лота, чтобы мы не думаля, что этоть шагь быль едиланъ propter incontinentiam. Что васается дочерей, то въ своемъ поступкъ онъ руководствованисъ доброю цвлію. Думая, что весь родъ человіческій уничтожень, н въ виду преидоннаго возраста своего отца, онв котвли предотвратить погибель рода человвческого и прекращение своего ниени.

А такъ вакъ онв знали, что имъ никогда не удастся уговорить своего отца къ такому поступку, поэтому онъ и прибъгли къ вину: охивленіе Лота произошло вирегла dispensatione, чтобы состояніе безсознательности снимало съ него всякую ваку; опыненіе Лота было слъдствіемъ его въ выешей степени печальнаго расположенія духа. Все произошло по dispensantioni divinae, какъ и при образованіи изъ ребра спящаго Адама Евы, которая тъмъ не менъе сдълалась его женою. Кеста sententia hoc faciebant. Что этотъ поступокъ не былъ ориз incontineatiae, это доказывають имена, данныя дочерьми Лота своимъ родившимся такимъ образомъ сыновьямъ, которые, подобно над-

эт. 19, 31. 32.

<sup>104)</sup> Cont. haer. l. 4. cp. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup>) Hom. 44 in Gen. Ca. Procop., But. 19.

писи на столбъ, долженствовали передать поступовъ ихъ матерей. Правда, это могло иметь место именно только въ то время, quoniam origo et initia erant et per generis successionem memoriam suam volebant conservare, tantum ejus rei studium fuit justi filiabus; но не можеть быть уже допущено теперь. Geodopuma 208) сивдуеть своему учителю: никто не должень обвинять Лота въ совокупленій съ двумя дочерьми, потому что онъ не зналь, что двлалъ. Его опьянение можетъ быть извинено твиъ, что подавленный тижелою потерею, онъ приняль вино из в рукъ дочерей въ томъ мивнін, что онв хотять уменьшить его скорбь и печаль. И дочери его также свободны отъ всякой вены, потому что онв видвли гибель цвлой страны и были того убъжденія, что погибъ весь родъ человъческій, о сохраненіи котораго ниъ предстояло теперь ваботиться. А другаго средства для этого онъ не видъли, кромъ своего отца. Hac ratione ductae, non ut libidini inservirent, auxilio vini usae sunt... et patrem seminis auctorem reddiderunt. Богъ допустиль это, предвидя нечестіе двухъ происшедшихъ отъ этого народовъ и желая предостеречь изранлытянъ отъ вступленія въ брачные союзы съ этими, хотя и родственными народами. Вотъ почему и говорится въ законъ: "Аммонитянинъ и Моввитянинъ не можетъ войти въ общество Господне, и десятое повольніе ихъ не можеть войти въ общество Господне во въки 200). Оригенъ 210) думаеть, что съ одной стороны Лота нельзя совствъ извинить во граха, а съ другой нельвя подвергнуть его и совершенному осужденію, такъ какъ онъ не употребляль насили надъ своими дочерьми, напротивъ того самъ былъ предъщенъ ими. Дотъ отчасти виновенъ, отчасти заслуживаеть извиненія. Заслуживаеть онъ извиненія потому, что совершилъ этотъ постуновъ не добровольно и не волидствие похотливости; виновень же онь тимь, что чрезмирно предался вину, до того, что могь быть обмануть, и притомъ не одинъ, а два раза 211). Однако сладуеть отнестись съ должною

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup>) Hom. 5 in Gen.: опьяненіе обуяло того, кого не могь обуять Содомъ. Опа-



<sup>208)</sup> Quaest. in Gen. Interr. 70 m 71.

энэ) Второзак. 23, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup>) Hom. 6 in Gen. n. 3. И cont. Cels. l. 4, n. 45: Божественное Писаніе шигді прямо не одобряєть его какъ поступившаго хорошо, но и не защищаєть и не охуждаєть какъ поступившаго худо.

осмотрительностью и из решимости дочерей ero, ne forte etiam ipsae non tantum quantum putatur accipere criminis mercantur, такъ какъ и само Писаніе старается нёноторымъ образомъ извинть (19, 31 и двл.). Помня о судв, постигшемъ во времена Ноя весь родъ человъческій, и получивъ отъ отца своего поните о томъ, что изкогда міръ погибнеть чрезъ огонь, онв дуныя, что онв съ своимъ отдомъ единственные люди, которые спасиесь отъ погибели и на которыхъ лежить возобновление рода человъческаго; и хотя имъ представляется тяжкимъ престущениеть вынуждение отца въ противоестественной связи, однаю онв считають еще большимь нечестиемь -- съ сохранепісив своего цівломудрія отказаться оть надежды на потомство 212). Тавъ какъ онв имвли въ виду только это последнее, а не удовлетворение страсти, то важдая нев никъ и не повтореть свиви съ отцомъ 212). Для него это вровосившение чище стыдивости многихъ другихъ женъ, quae sicut animalia absque ulla discretione indesinenter libidini serviunt. Впроченъ Оригенъ смотрить на Лота какъ на figura legis, на жену его -- какъ на образъ народа, исшедшаго изъ Египта и обращающагося назадъ и воспоминающаго съ услаждениемъ о котлахъ мяса въ Впртв, а на дочерей его – какъ на образъ двухъ сестеръ Огоды в Отоливы, описываемыхъ Іезекіндемъ 214) и означающихъ еди. ный народъ, разъединенный на двъ части 315). Онъ раждаютъ потскихъ, а не духовныхъ дътей, не входящихъ въ церковь Божію 214). Въ нравственномъ смысль Оригенъ разумветь поръ

мется вламенемъ женщины тоть, кого не опалило серное пламя. Сл. Амеросія, ср. in Pa. 118, n. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup>) Оризенъ, l. с.: имъл это въ виду онъ виали въ меньшую, какъ я зумаю, каку, руководись большею надеждою и высшею цвлію; онъ ослабляють и разръшають его скоро́ь и печаль виномъ.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Ота не повторяють и не требують болае сонтія. Гда же туть вина по-1011, гда преступленіе осиверненія? Можно ли ставить въ вину то, что не было спершено въ дайствительности?

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup>) Ісзек. глава 28. Сл. Исидора, Alleg. V. Т.: дві дочери означають Санарив, оскверняющих законъ предюбоділнісмъ недовроленнаго ученія.

<sup>&</sup>lt;sup>N6</sup>) Такить образонь народь, раздёденний на двё части, произвель двухь до-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Законъ усывляется, чтобы произвести потомство, не входящее въ церковъ Генера.

двумя сестрами высокомъріе и тщеславіе, отъ объятій которыхъ предостерегаетъ своихъ читателей. Поэтому для понимающихъ это повъствованіе правидьно оно, какъ онъ замічаеть въ другомъ містії <sup>217</sup>), можеть служить въ пользу.

Точно тавже и св. Амеросій защищаєть Лота и дочерей его, которыя, думая, что онв однв спаслись отъ всеобщей гибели, прибъгають въ соитію съ своимъ отцомъ для сохраненія рода человъческаго <sup>218</sup>). Лота можно извинить тъмъ, что онъ дълаль это безъ сознанія; потому что первая причина для извиненія по отношенію въ нему не можеть имъть мъста: ему было хорошо извъстно, что истреблены были только пять городовъ. Повтому да избъгаеть всякій пьянства, присовокупляєть учитель церкви, и да поучаєтся даже у гръшныхъ патріарховъ <sup>219</sup>).

Сдержаннъе въ приговоръ своемъ *Геронимъ*, который пишетъ, что Лотъ своимъ невъріемъ относительно Сигора подалъ своимъ дочерямъ поводъ къ кровосмъщенію, и то, чъмъ можно извинить его дочерей, неизвинительно для него <sup>220</sup>); онъ, сохранившій себя чистымъ отъ гибели Содома, не устоялъ противъвина <sup>221</sup>).

Средній путь избрадъ — и совершенно основательно — блаж. Авіустинь, который говорить слідующее: Лота и дочерей его слідуеть оправдывать въ поступкі ихъ не потому, что имъ принисывается прообразовательное вначеніе; ибо иное діло то, что опі иміли въ виду въ своемъ поступкі, и иное діло—что иміль въ наміреніи Богь допущеніемъ его. Этотъ поступовъ, котя и пророчественный, для совершителей его — постыдный поступовъ 222). Съ другой стороны онъ не заслуживаеть такого чрезмірнаго порицанія, съ какимъ отнесся въ нему манихей



. . . . ,

<sup>217)</sup> Oputens, in lib. Reg. hom. 2, n. 18.

<sup>210)</sup> Amepociü, lib. 1 de Abr. cp. 6, n. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup>) Расслабленный виномъ вслъдствіе преклочной старости, онъ не въдая совершиль гръхъ: ты же пей такъ, чтобы не лишиться ума. Патріархи наставлялоть тебя не только поучак, но и заблуждаясь.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup>) Quaest, in Gen. 19, 30,

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup>) Ер. 69 (al. 83), п. 9: Лоть ведадствія опьяненіе не въдад съ похотію соединяєть гріхть, и кого не побъдня Содомъ, того побъдня вино. *Груморіф Ве*ликій, ср. 1. 7, ind. 15, ср. 4.

<sup>222)</sup> Lib. 22 cont. Cels. cp. 42.

Фавсть, потому что правосудіе Божіе оцвинваеть не поступовъ только, но и мотивъ его. Лотъ не пылалъ къ своимъ дочерямъ nefaria libidine, не хотъль пользоваться ими вавъ женами; тоже самое следуеть сказать и о дочеряхъ, которыя, думая, что все люди погибли, хотвли получить потомство отъ единственнаго оставшагося мужчины-своего отца,-хотя, присовокупляеть онъ, было бы лучше остаться двищами, нежели сдвлаться матерями такить способомъ 222). А такъ какъ онв знали, что отецъ ихъ не согласится на ихъ намереніе, то оне и прибегають въ вину ди опъяненія его. Повтому Лота следуеть обвинять не только въ вровосмъщения, сколько въ невоздержности 224), если даже допустить, что онъ дозводиль себв излишнее употребление вина ди утоленія своей сворби о потерв имущества и жены. То предположение, что дочери его подминиали въ вино одуряющее вещество, Августинъ отклоняеть на томъ основании, что Священое Писаніе упомянуло бы объ этомъ. Оправдывая Священное Писаніе, которое повъствуеть о подобныхъ преступленіяхъ, но не хвалить ихъ, онъ отнюдь не оправдываеть преступленій. потому что тъ, которые называются въ Священномъ Писанія праведниками, не суть праведники въ томъ смысле, чтобы уже не могли вовсе гръшить. Такъ какъ Священное Писаніе, послъ повъствованія объ этомъ происшествін, не называеть Лота правединомъ, но модчитъ, то оно отнюдь не имветъ въ виду оправливать этотъ поступовъ темъ более, что въ другихъ местахъ оно осуждаеть подобные поступки. То, о чемъ оно разсказываеть здесь, выставляется имъ для насъ примеромъ не подражанія, но избъганія 225). По Августину дочери Лота-это образъ

<sup>221)</sup> Сар. 45: мы же защищаемъ Святое Писаніе, а не грван дюдей. Ибо мы не коночень объ оправданія этого поступка, какъ будто бы Богь нашъ повельнаеть дідать это или одобряеть сділанное, или какъ будто праведники называются такими въ этихъ книгахъ въ томъ смыслів, что они не могутъ гріпшть, кога бы и хотівли. Итакъ если въ священныхъ книгахъ, которыя они порицаютъ, Вогь не представнять въ пользу праведности этого поступка никакого свидітельства, не сумазбродство ин съ ихъ стороны — порицать во что бы то ни стало свищення книги за это мізсто, когда въ другихъ мізстахъ ихъ заповізди Божін



<sup>&</sup>lt;sup>133</sup>) L. с. ср. 43. Сл. Enar. in Ps. 59: лучше было остаться неплодными, нежещ такимъ способомъ сдълаться матерями.

<sup>234)</sup> Cp. 44, l. c.

влоупотребляющихъ закономъ, а моавитяне — образъ худыхъ дълъ  $^{228}$ ).

Сводя вивств все вышесказанное, ны приходимъ къ следующему выводу. Поступовъ дочерей Лота есть и остается вровосывшеніемъ. Хотя ихъ расположила въ нему не столько плотская страсть, сколько желаніе размноженія своего рода (каждая изъ нихъ переспала съ своимъ отцомъ только однажды), тъмъ не менъе средство, пущенное ими въ ходъ, было достойно Содома (средства не освящаются цілію) и повазываеть, что онъ были несовстви свободны отъ граховности содомлянъ, средъ которыхъ встрвчались безъ-сомивнія и такія кровосивсныв связи. Въдь вступали же маги, по свидътельству Катулла, въ бравъ съ своими матерями 227). Дочерямъ извъстна была, повидимому, накъ думаеть Нимейеръ \*\*\*), и слабая сторона отца. именно его непоколебимое спокойствіе, всявдствіе котораго онъ едва-ли бы придалъ особенную важность случившемуся, еслибы даже и узналь объ немъ. Кромъ упомянутаго уже жеданія иміть потоиство въ пользу дочерей Лотовыхъ можно было бы, пожалуй, привести и другія смягчающія обстоятельства, хотя однако ими нельзя совствиъ оправдать ихъ противоестественнаго поступка. Бевиравственность, господствовавша» въ Содомъ, повліяла, конечно, пагубно на юныхъ дочерей Лотовыхъ, хотя нравственный характеръ ихъ остается вив всякаго сомивний (онв не познали мужа, Быт. 19, 8), твиъ болве если принять во внимание замкнутость женщинъ на востокъ. строгія требованія мущинъ по отношенію къ невинности ихъ невъсть и безукоризненный характеръ Лота въ Содомъ. Затъмъ дежащее на нихъ, по ихъ мивнію, пятно - прошлое сожитель-



яснайшимь образомь запрещають такія дала. На самомь дала и здась поступокьдочерей Лота только разсказывается, а не похваляется... Богь заповадуеть избагать этого, но отнюдь не предписываеть подражать этому.

эте) Авіустинь, Enar. in Ps. 59, n. 10: это было вікоторинь образомъ тіхъ, которие худо пользуются закономъ... Какь оть добраго пользованія закономъ раждаются добрия дія, точно также оть худаго пользованія худия. Воть почему худо пользованіеся отцомъ, т.-е. закономъ, в раждають Моавитянь, означающихь замя діла.

<sup>221)</sup> Cm. Rassmema, com. ad Gen. 19, 32. Cetul. Epig.

<sup>197)</sup> L. c. crp. 126.

ство ихъ съ содомляноми, праздное пребывание и сожительство их съ отномъ въ пустымией, мрачной пещера, отсутствие нравственно-возналивницаго воздействія со стороны стив, изисмогающаго отъ бездействін и скорби, мрачная, безотрадная будущность девиць, незадолго передъ этимъ видевшихъ себя уже невыстами, бливними въ осуществлению ихъ желений, недостатовъ высшей жизни въры, которая облагородила бы ихъ дъвственныя серия,-все это двиветь нонятнымъ для насъ, какимъ образомъ испорченное воображение вовбудило ихъ пробуждающияся поживия и довело до поденія природу, ниввиную моло опоры въ разумъ и въръ. Слова: "Лотъ не зналъ, когда она легла и юща вотала" не говорять того, что онъ гращиль въ совершеню безоознательномъ состояній, какъ тоднують развины (см. выше у Ісронима), но что онъ предавался ему безъ правственнаго сонзводенія, по одному темному влеченію. Вино и пробужденная имъ страсть доводять ого до этого действія, причемъ онь въ чаду опъяненія не аналь, что это были его собственныя дочеры.

Дочери Лота считеють свой поступокъ столь мало постыдныя, что дають сыновьямь, родившимся у нихъ оть отца ихъ, писна увъковъчивающія ихъ происхожденіе. Стермая дочь наремя своему сыну имя: Моаса, то-есть от отща рожденный ин же aqua (i. e. semen) patris; младшая же нарекла своему сыну имя: Бенг-Амми, то-есть сынь рода моего, котораго и зачала не отъ содомлянъ, но отъ мосго собственнаго реда. Мему тыть какъ первое имя прямо обличаеть кровосийскую связь, во второмъ имени она является болье прикровенною. Поэтому шадшей сестры нельзя не признать болье скромною и благотравною, нежели старшую 220), что явствуеть еще и изъ того, то старшая первая приходить въ мысли о вровосмашения, сообщаеть ее своей младшей сестрь, употребляеть ее въ сообщянцы для опъяненія отца, первая вступаеть въ связь съ отцомъ и хвалясь своимъ успъхомъ, возбуждаеть ее во вторую ночь ть провосивсному совонупленію. Мазуди называеть дочерей **Лота** Зеви и Арва 330).

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup>) Такъ разсуждаеть Неколай Диринь и другіе.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup>) У Деличиа, Комментарій на книгу Витія 1. с. стр. 342.

Этинъ оканчивается исторія Дота и его кочерей. Онъ исчеваеть со оцены, и о дальнайшей судьба его умалчивается; потому что отделяваниет оть Авраама внутренно и завішне, онъ уже не виветь никакого вначенія для священной меторія. Только потомки его отъ двухъ его дочерей приходять въ последстви времени въ отолкновение съ народомъ изранлъскимъ, и о происхожденів ихъ сообщается для правильной оцвини отвошенія ихъ къ народу обътованія. Этого повъствованія нельен считать, какъ утверждвють раціоналисты, начинан съ де-Ветте и до нашихъ дней — продуктомъ національно-іудейской непавноти или пошлымъ вымысломъ, потому что моавитянамъ и аммонитянамъ, навъ народамъ, родственнымъ народу изранльскому, происхожденіе ихъ отъ Лота вивняется въ честь 231), Израндь предостерегается затрогивать землю, принадлежащую имъ, какъ сыновьямъ Лота. Впрочемъ о постыдномъ образъ происхожденія моавитянъ и аммонитянъ нигат болве не упоминается, и исключеніе ихъ изъ общества Господня мотивируется ихъ собственною виною 232). Если впрочемъ впоследствии отсутствие пеломудрія 233) и безчеловичіє 384) являются основными чертами въ характеръ и культь этихъ двухъ народовъ, то по мельшей маръ, съ одинаковымъ правомъ можно донустить, что это - наслъдственные грвхи ихъ съ самаго начала ихъ существованія, а не то, чтобы снавание объ ихъ происхождении составлено было на основаніи этихъ черть <sup>235</sup>). Съ этой же точки эрвнія следуеть сиотръть и на странное мивніе Норка 286), отпрывающаго въ Лотв князя тьмы.

P. Элизеръ 237) сообщаеть слідующее: Плотосъ (Plotos), дочь Лота, была замужень за правителень Содона. Однажды она увидала на улиць бізднява и мочувствовала состраданіе из нему. Отправляють за городь за водою она наноликла пустую посудину для воды пищею и нормила біздняна. Жители Содона удив-

<sup>231)</sup> Второз. 2, 9, 19.

<sup>232)</sup> Второз. 32, 3...

<sup>233)</sup> Числъ глава 25.

<sup>234) 4</sup> Царств. 3, 26.

<sup>236)</sup> Деличиз, 1. с. стр. 344.

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup>) Библейская мисологія В. и Н. Завіта. Штутгарать. 1842, т. ї, стр. 306...

<sup>237)</sup> Отдваъ 25.

вились, что эконь берминь можеть мить така долго безь пищи. Кожь же они уснави, езь чемь дель, то осудная великодушную жениму на сожмение. Токко она возвада къ Богу, и Богь оказак: "сойду и посмотрю" и т. л. Адить, женв Лота, стало жень
скоить замужение дечерей, бывшинь въ Содомъ: она закотела
иссмотреть, сардушть ин она ва нею. Она опиннулась насель,
увщила славу Божие и обратилась на солной столов. Она
степть ещо и тенерь; дати облизывають со ожедновио: она
тасть, а иъ утру онать наростаеть.

## Ревекка.

По возвращении съ жертвоприношения сына своего Исаака, Авраамъ подучидъ извъстіе, что у брата его Нахора отъ жены его Менки (Менхи) родилось восемь сыновей, а отъ наложницы Реуны (вульг. Ромы) — четверо сыновей. Восьмой сынъ отъ Мым, Ванунать, родиль Ревекку 228). Писатель Пятокнижія присоедениль эту родословную потому, что Ревекка взята была изъ дома Нахорова въ невъсты Исааку. Ни объ одномъ выборъ невысты не разсказывается въ Священномъ Писаніи съ такими подробностями, какъ о женитьбъ Исаака, сына обътованія, изображаемой съ трогательною простотою и высокою назидательностію. По смерти Сарры у Авраама, въ особенности въ виду приближающейся старости, лежала на сердцв забота женить своего сына, чтобы передать благословение Божие по наслъдству своимъ потомкамъ. Однако женъ Исаака следовало быть такою, воторая соответствовала бы его божественному призванію: она голина была быть не изъ дочерей хананеевъ, но изъ его родства въ Месопотамін, и должна была иметь расположеніе и смълость оставить домъ отца своего и свою родину и переселиться въ страну обътованія. Это столько же важное, сколько трудное дыо патріаркъ воздагаеть на върнаго управителя своего дома Епезера, котораго заставляеть поклясться не брать жены для своего сына изъ дочерей кананеевъ, которые погружены быле. вать извистно, въ самое грубое идоложовленство, но отпра-

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup>) Бит. 22, 20—24.

виться въ Месопотамію, чтобы взять мену изъ его родства. Повтому-то Авраанъ береть съ слуги свеего торжественную кактву, чтобы Едісверъ въ случав, если Авраанъ упречь раньше, неполнить данное ему поручение нерушимо. Прежде чамъ даль каятву, добросовъстный слуга спрашиваеть своего господина. должень ли онь возвратить Исаака вь землю отцевъ его въ томъ случав, если ни одна женщина изъ его редства не вихочетъ идти съ нимъ. Авравиъ отклоняетъ это предложение, потому что Господь вывель его изъ его редины и дель ему въ наследіе землю ханаанскую; поэтому Исаакъ не должень оставдять того мъста, на которое онъ поставленъ Богомъ, напротивъ того будущая жена его должна быть привязана къ этому мъсту. На случай, указанный Еліезеромъ, Авраамъ разрѣшаетъ его отъ его клятвы, но присововупляеть, полный надежды, что Господь пошлеть предъ нимъ Своего ангела, съ помощью котораго онъ достигнетъ предположенной пъли. Здъсь опять обнаруживается, въ примъръ и подражание всъмъ отцамъ семействъ, заботливость и добросовъстность Авраама, искавшаго для своего сына не богатой или красивой невъсты, но такой, которая бы пришлась къ его дому по своей въръ и душевнымъ добродътелямъ <sup>239</sup>).

Едіезеръ съ десятью богато нагруженными верблюдами отправляется въ Месопотамію, въ городъ Харранъ, гдъ жилъ Нахоръ, братъ Авраама, и располагается тамъ подъ вечеръ близъ колодца, вуда обыкновенно въ это время по восточному обычаю женщины и дъвицы приходили за водою для домашней надобности. Уповая на благословеніе, высказанное господиномъ его, онъ по прибытіи въ предположенное мъсто прибъгаетъ за помощью въ Самому Богу: онъ проситъ Господа, Бога Авраамова, указать и привести въ нему искомую дъвицу, по правилу Премудраго: "Домъ и имъніе—наслъдство отъ родителей, а разумная жена—отъ Господа" 240). Съ молитвою онъ соединяетъ, очевидно, по внушенію Духа Божія, знавъ, по которому ему можно

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup>) Затомуеть, quales due sint unores D. 5. Апоросій, l. 1, de Ab. ср. 9.
<sup>140</sup>) Притч. 19, 14. Сл. Апоросія l. с.: Высказывается такая душевная простота, что въ молитев о невісті не было даже и тіни гордости, но Господь—предваритель исполниль эту молитву.



бые би уапать предначиваемную сму Богонъ давину: онъ признаять указанную ому Богомъ новасту въ той, которол на просыбу его полонть его ваклонить свой купинить и затемъ напонть тыке и вербяюновь, его. Въртомъ пребования, предъявляемомъ Бегу, Кліеверъ руповодилов, накъ корошо замачаєть св. Златоусть, тамъ вершинь предположениемъ, что гоотепримизя и уважительная давина обладаеть и водин остальными добродателями. Гостепрівноство же бляго выдопривнося добродътелію дома его господина <sup>241</sup>). Едва только онъ нончиль свою молитву, какъ она была уже услышана. Къ волому приходить дъвида, по просъбъ менькомна подаеть ему свой куліникь съ водою и вызывается мороводьно напонть и верблюдовъ его, причемъ Едіссеръ модча и винитольно разоматриваеть ос <sup>242</sup>) и взраниваеть обстоятельспа, жемя уравумать, благооловиль ин Госпедь нуть его. Монсей наображаеть эту дажну, по вменя Ревенку (свр. Рибка), ченногими, но мотимии одовами: "Девника была прекрасиа видопъдева, которой не цовналь мужъ" 243). Что телесная прасоть служить отображениемь внутранней думенной прасоты, это опривывается на Ревелий: она диводивения не только тилесно, во в въ сердин, и потому бытовностель съ ударедісмъ выставметь здёсь на видь эту одовную двоиду добродётелей 244). Эту меродетель чистоты сепция, говорять Завтоном, 265) следуеть

мі) Записуснії, І. с. оп. 6 и hom. 4В ів Gen.: Узнай благоразуніе раба; нбо такі какі ему было изв'ястно гостепріниство патріарха и такі какі д'явица, доженствовавшая пойдти съ нимъ, должна была отдичаться тіми же правями, какі и тогъ праведникъ, то онъ и не ищеть никакого другаго предзнаменованія, а кочеть вивести заключеніе о карактер'я дівним изъ гостепріниства. Осодорить, qu. in Gen. int. 74.

 $<sup>^{</sup>MS}$ ), Завтоуств, 1. с. qual. duc. n. 8: Изъ движеній тіла заключается о состанів думи.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup>) Бит. 24, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup>) Заатоуств, l. с. п. 6: Что ты говоришь мий о красотй тёла? Узнай ся венное ціломудріе, узнай красоту душн. Ибо самое піломудріе подозрительно ві особенности если око соединено съ красивою наружностію. Ісронимі, adv. forin. l. 2. п. 32 и qп. in Gen. 24, 43. Клименті Александрійскій, Strom. l. 4. ср. 25. Оризень, фот. 10 in Gen.: Послику Ревекка била дівнца святая и тілоть и духонь, то онь и воздаеть ей сугубою похвалу, говоря: діва била, которей не нозналь мужь. Въ качествії таковой она есть прообразь церкви, не мий-

<sup>145)</sup> L. c.

примен врамен триз выше, что тривоная врасока часте дввается пагубною сътію для діветвенныхъ душъ; в Ревеква жиз не тихою замкнутою живнію, напротивъ того ей приходилось при ея общественной жизни, часто оставлять родительскій домъ н отправляться въ колодцу, гдв съ нею могле облажаться правдные врители. Поэтому св. Бернарь 264) спотрить на нее как на прообразь Пресвятой Евны Маріи. Однано девственность была не единственною добродетсявю Реневии. Какъ евидетельствують ея слова и поступни, сиромность и гостепрівиство блистали въ ней въ тудной гармоніи 241). Она не спіннять наполятчу къ незнакомпу и не ваговариваеть съ нимъ сама-причнакъ ся CEPOMHOCTH H CTHANBOOTH; HO OND HE OTERSLIBACIE CHY BE HCполненім его просьбы, напротивъ того услуживаеть сму съ величайшею премукростно<sup>я38</sup>). Въ радости Елісоеръ дарить услужливой двентв золотую серьту и два золотых запастья вы блатодарность за ен скорую услужинность и оправинваеть ее затвиъ о ея родв и о томъ, есть ни въ домв отца ея изсто для ночлега. Она отвечаеть терпеливо и свроино: "Я дочь Вкоуила, сына Милки, которяго она родила Нахору. У насъ много соломы и корму; и есть ивето для ночлега, чемъ дасть внать незнакомцу, что домъ ен отврыть для него съ удовольствіемъ 24°). Теперь только, когда девица назвала себя дочерью Васунла, племянника Авраамова, Еліезеръ увъряется въ томъ, что она есть жена, назначенная Богомъ для Исаака, и въ то время какъ опъ, кольнопревлоненный, благодарить Госпеда за эту милость и благодъяніе, Ревекка спішть домой разсказать съ свойственную ей живостью и обстоятельностью о случивщимся въ домв мотери своей, то-есть, на женской половинь дома 250).

<sup>244)</sup> Sermo de b. Virg.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup>) Bacusia, in ср. 3 Із.: Ревекка чудно процватала добродателью гостепрівиства и красотою скромности.

<sup>848)</sup> Златоуств, 1. с. п. 7. hom. 48 in Gen.: Подумай, какою она была даже въ этомъ возраста: рачительною въ воздержанін, возвышенною въ скромности и предупредительною въ гостепрівиства.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup>) Златоусть, qual. duc. l. с. Привлекая его всёмъ уже этимъ и приглашая домой, чтоби воспринять плодъ и награду гостепринества.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup>) Заатоусть, hom. 48 in Gen.: Сиотри, какь она обнаруживаеть предънами скорую предупредительность гостепріниства—и носпенностью, и словами, и магкостью.

Лаванъ, услышавъ слова овоей сестры и видя въ рукахъ оя подарки, поспаниять из ноловку, чтобы пригласить невнакомца въ свой гостепримений домъ. Превде чемъ внусить предложенной ему пини. Елісверь сообщаєть о воздрженномъ на него ворученій, причемъ недробно разсказываєть, чей онь слуга, кань Аврамъ закажъ его найди еднаствонному своему сыну и наследенку, котораго Сарра родила ему въ старости его (евосй 251), жену въ его редствъ, какъ указаніе Божіе открыло ему въ Ревелив избранную, и заидючаеть свое сватовство словами: "И ныев окашете мев, намерены ле вы оказать мелость и правду (любовь) господену мосму вли иёть; скажите мий, и я обращусь выраво или налъво", чтобы отыскоть жену Исаалу въ двугихъ сенействаха изъ родотва Накора. Лаванъ и Васунта признаютъ въ этомъ устроение Божие и безъ труда дають свое согласие 452). Затыть чувствующій себя нь высшей степони счастывамы слуга бытокарить съ глубочайнимъ благотовеніемъ своего Бога и, разравъ обълчные подарки невъсть и он родственивамъ, садется за предложенную ему транезу. Ревелка охотно и радостно соглашается съ выборомъ своихъ родителей. Върный Елісаеръ наивревается уже на сивдующее утро отправиться съ Ревеккою въ обратный путь; но брагь и мать хотять еще на ивсколько лей удержать ее у себя. Однаво на дальнайшів просьбы Едіезера обращаются къ самой Ревенки съ вопросомъ, хочеть ан ена сейчасъ же отправиться въ путь, на что сва отвичаеть рэшительнымъ: "да". Достойна удивленія рышимость Ревении тавъ скоро оставить отеческій домъ и идти нъ своему еще незнакомому жениху въ землю обътованія. Тогда опи отпустили Ревекку съ ея кормилицею, нь которой она была привявана съ пристра и которая должна была заступить для нея місто матери въ далекой землъ <sup>252</sup>). Разставансь съ нею родственники напутствують ее сатадующимы благословеніемы: "Сестра наша! да ромися оть тебя тысячи тысячь и да владветь потомство твое

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> )Заатоусть, quales l. с. п. 8: Указиваеть образь рожденія, поучая, что и родила она по сонзволенію Божію, а не по естественному порядку.

<sup>16)</sup> Auspocia, l. 1 de Ab cp. q.

<sup>161)</sup> Ісрония, qu. in Gen. ad 24, 59: Надлежаю, чтобы дівнца, отправлясь на свадьбу безь родителей, услаждалась утіненість когь кормилицы.

милинами враговъ твоихъ! Это благословения дъйствительно и исполнилось надъ нею въ обоихъ отношенияхъ. Ревения и служании ен садатен на верблюдовъ и слъдуютъ за Елісверомъ, носивнающимъ на родину. Св. Златоустъ за Елісверомъ, внимавіе на простоту втого повяда, отправляющитося бесъ сопровожденія музыки, нотему что глава невъсты была укращена благословеніемъ Божіниъ какъ драгоцівнымъ візномъ. Она не блистала драгоцівными одеждани, за то блистала спесю спромностію, благочестіемъ и всіми другими добродітелями. Ес не месуть на носилкахъ: она садител на верблюда, такъ пакъ съ малолітства она не изніжнена, но укращена и запалена трудомъ. Постому-то тіло ся и цвіле цвітущимъ, крінимъ вдеровьемъ, нотерое еще боліве возвышалось ся красотою и діляло се поистинъ достолюбезною. И здівсь, какъ вездів, им видимъ ся невниме, спростое, богопреданное сердис.

менду тамъ Иссань вышель въ ноле нь нолокцу Агари, чтобы въ торжественной тишинъ вечери поразныслить о своей предстоящей свадьба и побестдовать съ Богонъ. Уже оботоятельства его рожденія, тимтельное воспитаніе исполненими в вры отномъ и заботливою Саррою, въ особенности же такиотвенное привлючение на горъ Моріа дъйствовали на духъ мелодаго человъка, который вель болье тихую, сосредоточенную жизнь, посвященную молитев и благоговъйнымъ размышленіамъ. И воть онь видить каравань путешественниковь. Увидень мущину въ полъ, идущаго навстръчу повяду, Ревеква постанию спуспается съ верблюда, чтобы, по восточному обычаю, почтительно привътствовать идущаго навстрачу 255). Чтобы удостовариться, вършо ин ен предчувствіе, она спрашиваеть, ито это такое, и увнавъ отъ Еліевера, что это Исаавъ, она взяла поврывало и покращаюь, какъ подобало цаломудренной невъств передъ свониъ женихомъ 256). Пооль того какъ слуга разславаль своему

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup>) Амеросій, l. 1 de Ab. l. с.: Она начала повривать свою голову, показывал, что стидинесть должна предмествовать браку: отсюта и названіе свадьбы—
пиртіае, потожу что ківници покрывають себя—se obnuberent предестію стидиввости. Сл. Златоуста l. с.



<sup>214)</sup> Qual. ux. sint duc. l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup>) Златоуств, 1. с.: Видишь силу? видишь благорасположение? Она спускается съ верблюда.

господину все случивичеся, Иссанть ввель приведенную из нему Бегоить въ шатеръ матеры своей Серры, и она сдължась ему меною; и онь везлюбить се: и утвинися въ печали по матери своей. Ревенка съ своей стероны военолника пустоту, которая чуветвевалась въдунів Аврасна по смерти Сарры. "И какъ было Иссану", воссинциетъ св. Златоусть, "не полюбить сиромную, серьезную, двественную, достолюбезную, пръцкую телоиъ и духомъ Ремонку"? Иссанъ—единотвенный изъ патріарховъ, имавъ, мій тольно одну жену. Тъмъ не менъе мы отнодь не долины считать его совершениве Аврасна, на которомъ Богь хоталь уже отчасти исполнить объщенное благословеніе отнесительно многочисленнаго петометва. При сравневів, какъ върно замъчесть блаже. Августимо 257) сладуеть смотрать не на отдальныя добродьтели, но на всю духовную жизнь.

Это увлекательное нев'яствованіе, отдичающееся сполько простотею, столько же превдою, представляло святымъ отцамъ богамый матеріаль для алгегорическихь и прообравовательныхъ толезаній. Авравиъ, ищущій для своєго сыма мевроту, означаеть Бога Отна, винущаго для Сноего единородного Сына невъету (перковь); последняя прообразуется Ревенною, между тамъ какъ Клісверъ служить прообразомъ апостоловъ. Св. Анвросій подребно описываеть 238) въ желитьбе Иссана тайну сосменения Христа съ христіанскою, ищущею Бога душою, изображаемою въ дице Ревеки, съ чемъ согласны также Оригенъ, Августинъ и другіе. Приведемъ здась виранца плавные пункты. Какъ Авраамъ, желающій дать своему единственному сыну жену. чтобы у него были дети обетованія, посылаеть своего слугу въ Месопотамію въ своимъ роднымъ, чтобы найдти тамъ номысленную ему, добродетельную жену: такъ и Богъ посладъ преросовъ и апостоловъ для отысканія невёсты Христу и Его цервви, родственныхъ Ему, то-есть, укращенныхъ святыми добродътелями и нравами. Ревекка, которая была сосватана въ

Digitized by Google

собот не по отдъльнымъ добродвтелямъ, что доджно принимать во внимание всю жилнь... Конечно, несравнение лучше тогъ, кто проявляеть больше въры и послушания Богу, лучше, говоры, имъющаго менье въры и послушания; и если во всемъ остальномъ они равни, то кто усумнятся отдать преимущество первому?

110. de Isaac et anima.

Месопотамін, одбаовательно между двухъ ракъ, служать прообразомъ неркви, находищейся также между двукъ ракъ -- lavacrum gratiae u fletum poenitentiae 250). Muoria nebsoru (Pesenna, Paхиль, Сепфора) были обратаемы въ Веткомъ Завата у колодия: танъ и невъста Христова обрътается только у кладевя святаго крещенія <sup>240</sup>). Почерпающая воду и напонющая не только слугу Авраамова, но и верблюдовъ его Ревекка есть образъ уничжающей себя и видущей Бога души, которая можеть быть обручена Христу 301). Золотые подарки Елісвера Ревекть одужать символомъ божественныхъ словъ и добрыхъ двив невесты Христовой 264). И отвъту Ревении на вопросъ, желаеть ли ова сейчасъ же следовать за Елісверомъ, Аспусминь 262) придветь прообразовательный смысль. Въ волотыхъ и серебриныхъ упрашеніяхъ, данныхъ Елісверомъ невъсть Исаана, Амеросій 214) видить украшеніе віры, получаемое невівстою Христовою оть своего Жениха. Ревекка, скоро оставляющая свою редину для того, чтобы поспешить къ своему жениху въ землю обегованія, изображаеть собою языческій міръ, идущій навопрачу : Госноду скорве и охотиве народа іудейскаго. Въ день своей свадьбы Исаакъ вышель въ поле для размыщленія и молитвы: такъ и Христосъ сошель на вемлю въ исполненіе времени, чтобы пріобръсть Себъ невъсту молитвою и слезами; и наиз Исаанъ жетъ

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup>) L. с.: Ревекка не была бы приведена къ Исааку, еслибы не смамала: нойду. И перковь не соединилась бы со Христомъ, еслибы не скамала: върую.
<sup>264</sup>) L. с.



<sup>&</sup>lt;sup>210</sup>) Амеросій, l. 1 de Ab. ср. 9. п. 87.

<sup>210)</sup> Алустин, вегто 8 (al. de temp. 75): Ревекка пашца сыта Авраниев у полодиа, и перковь нашие Христа у тавнотва крещенів. Сл. Оримена, hom. 12 іп Num. и hom. 10 іп Gen. Что Ревекка служить прообразонь церкви, это показывають кромів того Августинь, l. 22 cont. Faust. ср. 43. Ігроним, l. 1 adv. Іоч. 19: Исаакь, мужь одной Ревекки, предъизображаеть перковь Христову... Рахиль прекрасная и долгое время бевилодная энаменуеть тайну церкви. Клименть Александрійскій, l. 1 paed: ср. 5. Беда, in Gen. sp. 24: Румерть, l. 7 іп Gen. ср. 14. Исидорь, qu. in Gen. ср. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup>) Августинъ, вегто 9 de sancta Rebecca: Ревекка, означающая терпѣніе, видя отрока и усмотрѣвъ пророческое слово (Еліезера), силла съ плеча кумпинъ—
и, преклоняясь предъ низкою и простою пророческою рѣчью, сказала: пей... Такова душа, дѣлающая все тервѣливо, спѣшащая почернать изъ истечника вѣдѣнія
и сочетаться со Христоиъ. Оршенъ, in Gen. 1. с. Григорій, hom. 6 in Execb.

<sup>262)</sup> Auspociu, I. 1 de Ab. l. c. Assycmuns, sermo 8 cit. n. 3.

изстрычу Ревенка, танъ и Христосъ предваряетъ Своею блапомпію и идеть наветрычу всякой душа, соединяющейся съ Нимъ. Кать Исаанъ ввель мовобрачную въ шатеръ своей матера и везнобиль ее танъ сильне, что забыль изъ-ва нея скорбь о сперти своей матери, такъ и Христосъ на место потерявшей жизнь синагоги установиль Свою периоль и въ ней нашель дучшее утышеніе въ мотеръ синагоги, опдаканной имъ горькими слезами въ саду Геосималскомъ, пріобравь Себв невасту изъявическихъ народовъ 265).

Но Ревения есть ивображение и воякой врующей души 266). Она, девственная духомъ и теломь, изобращаеть собою девспенную, любящую Бога душу. Избирается она во время труда, кагь и Христосъ мобить только двятельныя души. Ея любовь и гостопрівмотво подкупаєть слугу Авраанова: такъ и Христосъ требуеть отъ всякой върующей души любви и благотворитель-BOTH. OHR OXOTHO COTABLECTS BOR, STORE QUBUILTS BY MCRAEY: тые охотно оставляеть все и христіансвая душа, чтобы созиниться со Христомъ. Какъ Ревекка при видь Исаана сходитъ съ верблюда и смиряеть себя: такъ и подная дюбовію душа ври видь Христа отбрасываеть свое высовомение и приближается въ Нему въ емиренія. Поврытіе ею оебя передъ Исаавонь вразумыяеть христіанскую дущу при взглядь на Христа аригрывать повровомъ стыда прошлую жизнь. Соединившись бракомъ съ Исааномъ, Ревекка уже не возвращается болье на свою родину: такъ и невъста Христова прилъпляется ко Христу не конца, никогда не разлучансь съ Нимъ. Супружество Исаака съ Ревеккого оставалось безплоднымъ цадыя 20 лать 267). Въ Свищениомъ Писанін Ветхаго и Новаго Завіта ны встрічасмъ мотехь овятых и добродетельных жонь, долгое время оставышихся безплодимии и только уже на старости достигавшиха регращения бенциодія 248). По св. Златоусту, это служило какъ

<sup>&</sup>lt;sup>369</sup>) 3samoyems, hom. 49 in Gen. n Opwess, hom. 12 in Gen. Pynepus, l. 7 in Gen. cp. 3.



<sup>&</sup>lt;sup>261</sup>, Августинъ, sermo 8. l. с. n. 5: Христосъ соединися съ церковію и до того возлюбиль ее, что любовію въ ней утолиль скорбь, полученную оть погибели матери синагоги. *Геренци*в, ad Eph. l. 8. ср. 4. *Румери*в, l. 6. in Gap. ср. 45. *Гриорій*, l. 1. Mor. in Iob. ср. 15; l. 35. ср. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup>) Cz. Eexepis, 1. 2 in Gen.

<sup>211)</sup> Бит. 25, 20; сл. ст. 26.

бы подготовленіемъ вочеловъченія Христа отъ Давы: видя, что Вогь опледотворяеть Своею силою материюю утробу безпиодныхь и престарвныхь жень, нельзи оставаться неверующемь и тогда, когда слышинъ, что родила Двва, пребывая дввою. Такъ Сарра, Ревекка, Ражиль, Анна, мать Самуниа, и Елисавета, кать Крестителя Христова, долгое время оставались безпледными -въ знаменование того, что съми обътования и рождение святыть мужей должно быть испращиваемо у Вога молихвами, дабы оне было принимаемо не за простой плодъ природы, но за даръ благодати и индости Воніей. Вивоть съ этимъ Мелаку надзежало учиться теривнію въры въ обътованіе Воміе. Наконець 20 вътняя усержная молитва Исаана о женъ была услычнана Богомъ: она зачала во тревъ 280). Безъ сомивнія, и Ревенка соединяла свою молитву от политвами Исаана. Однано "сыновья въ угробъ ся стали битьоя". Ревениа видъла въ этопъ дурное предзнаменованіе-именно, что долго ожидаемая беременность принесеть ей иссчастіе и плодъ чрева са не принесеть овидаемаго благословенія обътованія Вожія; и столь же легно поддвющаяся уныню, сколько скорая въ поступнахъ, она восклицветь жалобно: "Если такъ будеть, то для чего мев это? "тоесть, для чего мив жизнь? или, какъ переводить Теронимъ: для чего мий было зачинать во чревий? Однано мать не терлеть изъ виду Господа, не обращается въ Нему за совътомъ: "и пошла вопросить Господа 270). Гдв и какъ Ревекка получала откровевіс Божіє относительно этого случая, этого Свищенное Писаніє не указываеть, а потому объ этомъ и нельзя скавать инчего рвшительного. Ивкоторые, и въ томъ числе св. Златоусть 274), думають, что Ревенна обращалась за советомъ нъ какому-нибудь священиву или пророку; другіе этэ) нивють въ виду Мельхиседена, который въ это время быль еще будто бы живъ, Абеура-Авраана, иные (напр. Герусалимскій парафрасть) - Сина, котораго однако еще иные отождествляють съ Мелькиседекомъ.



<sup>&</sup>lt;sup>166</sup>) Быт. 25, 27. Запивоусть, hom 49 in Gen.: Видинь да сылу молитии, препобъядающую даже самую природу?

<sup>270)</sup> Bur. 25, 22.

<sup>211)</sup> Hom. 50 in Gen.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup>) **Напр.** Авчустинь, qu. in Hept. 72.

По инымъ 272) Ревекка обращавась непосредственно къ Богу. Авторъ Historia scholastica и Петръ Каместоръ дериврод того взгляда, что Ревекка приносила неркву на мертвенция, устроовномъ Авраамомъ на горъ Моріа, и получила ватъмъ отъ Бога отвревеніе во сит. Оседорить 274), Діодорь и Руперть говорить, что Ревекса отправилась из жертвениму, воздыничуюму по бликости, и получила во еми отъ Бора или ангела отвровение относительно описываемого одучан. Комъ бы то ни быдо, оно получаеть отвать Бога, что у нем во чрева два племени и что няъ утробы ся произойдуть два различных народа, причемъ одниъ народъ сдълется сильнъе другаро, и именно такъ, что большій (первередный) будеть саржить меньмему (мледшему). Бинанецы, которыхъ Ревения носила въ материай угребъ, былись и боролись за первородство: наидему котвлось предупредить другаго въ режденін, чтобы подучить права первородства. Ніstorica scholastica и Амеросій 275) сравнивають эту борьбу младенцевъ съ взыгранісмъ св. Іоанна во утробъ Едисаветы при посъщения Дъвы Марін 276); но оба эти случая существенно разнятея между собою. Борьба близнецовъ въ метерией утребъ врображала телько взаниное отношеніе двукъ неродовъ, щоисшеринкъ оть этикъ сыновой, имение изуместь и изранльтинъ, изъ коихъ нервые порабощены были Давидомъ и Соломономъ, но впоследстви возвратили себе опять свободу, пока наконець при Гирланъ не были совершенно подчинены, или же въ болъе широкомъ пророчесномъ емыслъ--ртношение зудервъ эссилация carnem (no naotu) na iyasawa secundum spiritum (no ayxy) 277), ная же отношение іудова на христівнами <sup>278</sup>), щля же добрыха ть злымъ въ надражь церкви 270). Тамь и оннагога какъ старъйшая дожив была служить церкви кака младшей, приведин языческій міръ къ повнанію закона Божія 280). Ав-

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup>) Іеронимъ, ср. 123 (al. 11).

<sup>274)</sup> Qu. 76 in Gen.

<sup>275)</sup> De fide 1. 4, sp. 9. n. 112.

<sup>276) .</sup>Tyke 1, 41.

<sup>217)</sup> Asiyemunz, qu. 78 in Hept.

an) Actyemuns, civ. Dei 16, 35. Tepmyasians, l. adv. Iud. cp. 1.

m) Anycmuns, ser. 8 (al. 78 de temp.).

<sup>10)</sup> Asycmund, 1. c. Oputent, hom. 12 in Gen.

гуотань поняваеть это мього и въ тропологическомъ смысль, именно, что звые служеть добрымь, голители-мучеливамь, приготовляя поольдению топриями и мучениям въчный вывець. Такъ борются въ церкви заме и добрые, пова намонриъ первые, кажущісоя болье сильными, не преодольваются и не подчинаются последништь въ день сума. По Ормену 281) и въ насъ самихъ плоть воюеть противь духа; соли мы отличаемся такими же свойствани, какъ Ревекта, то кажущійся сильнейшимы будеть служить меньшему: servit enim caro epiritui et vitia virtutibus cedent (ибо плоть олужить духу и порови уступають добродьтелямъ). Эта борьба двукъ братьовъ въ материей угробъ происходила не естественнымъ образомъ, но по устроению Божию, чтобы предвозвачить борьбу ихъ за нервородство еще до рожденія ихъ. Что отвршій служить младшему, это-дайствіе предопредвленія Божія; ябе Вогь така говорить чреза Малакію 282): "не брать ле Исавъ Івкову? И однако же Я возлюбиль Івкова, а Исава возненавижьть ".

Когда Ревекка раждала, у нея оказались близнецы. Первый быль прасный и весь, какь нома, косматый-предзнаменование тувственной силы и дикости. Вму нарекли имя: Исавъ (косматый). Второй держался рукою своею, вакинутою за голому, за пяту брата, почему ему наровли ими: Івновъ (держащійся за пяту). Исавъ, дикій человънь полей, быль любимдень отца, любившаго дичь, между тамъ какъ матери правилась болъе тихая, мягная и сердечная натура Іакова, нежели бурная в сурован натура первенца. Вообще тихій и широдюбивый, но уже старъющися Исаанъ видъть себя возраждающимся въ своемъ вервородномъ сынв, искусномъ въ употребления околинчаято оружін, токую намъ покогда живая и двятельная Ревенка, значительно утратившан за это эремя свежесть своего харантера, но все еще остававшаяся благочестивою и богопреданною женщиною, отдавала предпочтение младшему сыну за его тихій п сповойный характеръ, имъя, конечно, въ тоже время въ виду откровеніе Божіе, полученное ею передь разрышеніемь оть бремени. Когда однажды Исавъ возвратился домой съ охоты



<sup>284)</sup> Hom. 12 in Gen.

<sup>201) 1, 2. 3.</sup> 

голодиый, омъ продаль свое первородство нечестиво 285) за чечевичную поллебку, продавь следовательно за натеріальное духовное, за настоящее-будущее; ибо право первородства обиниало собою не тольно сугубую часть въ наследстве отца, но у патріарховъ также и жречество и господство надъ семьей, а также и ожидение благословения обътования, заключавшаго въ себъ обладание Ханааномъ и завътное общение съ Богомъ. Плотской разумъ Исава не съумаль оцанить этихъ сверхъестественныхъ благъ: для него имветъ цвну только чувственное пользованіе настоящимъ. Напротивъ того Ізкову были очень хорошо извъстны эти благодатные дары, и потому онъ дозволить себъ предупредить волю Божію. Что Исавъ лишился этихъ правъ, это, по словамъ апостола 284), есть дёло свободнаго избранія благодати Божіей, но вивств съ твиъ также, какъ подтверидаеть исторія, и слідотвіе чувственнаго дегкомыслія и свободнаго самоуниженія Исава. Этимъ однако не оправдывается коварный поступокъ Іакова въ этомъ двив: вёдь и самъ овъ не осмъянвается заявдять передъ своимъ отцомъ пріобрътенное имъ притязание на право первородства. Тамъ не менъе однаво по своему глубоко-религіозному настроенію и стремленію къ достиженію спасенія Іаковъ является богоугоднымъ въ четв близнецовъ, а потому и самый грвхъ его служить къ осуществленію плановъ Божінхъ и къ прославленію благовати Божіей.

При наступлении голода Исаакъ намаревается отправиться съ семействомъ своимъ въ Египетъ, но на пути въ Герарв получаетъ повельне отъ Бога остаться здась; здась же повторяется ему благословение обатования, данное Аврааму. Подобно Аврааму, и Исаакъ выдаетъ жену свою за сестру 285), точно такие болсь, чтобы его не убили изъ-за красоты Ревекки. Однаго способъ сохранения Ревекки отличенъ отъ способа сохранения Сарры: именно —прежде нежели кто-либо прикоснудся къ

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Авінустинь, Січ. Dei 16, 36: Онъ сділаль тоже, что и отець, выдавая ее за сестру и умолчавь о томь, что она его жена, потому что она была родственна ему по отцовой и материной крови.



<sup>283)</sup> Esp. 12, 16.

<sup>244)</sup> Pancar. 9, 10.

ней, царь филистимскій увидыть въ окно, что Исаагь обивань вался съ мнимою своею сестрою Ревенкою дасками, свойственными нажно любящимъ другъ друга супругамъ, вероятно, полежуенъ или объятіями эве). Убъдившись этимъ, что Исаакъ находится въ Ревеквъ не въ братскихъ, но въ супружескихъ отношенияхъ, Авимелекъ призваль его и свазаль ему: "воть, это жела твоя; ванъ же ты снаваль: она сестра моя?" на что Исаанъ отвъчаль: потому что я думаль, не умереть бы мив ради ен « gev). Послв этого царь выставляеть ему на видь, что онь отвениь свою жену въ опасность быть обезчещенною, и вапрещаеть своему народу подъ угрозою смерти принасаться въ Исаану и женъ его. Этотъ Авимелехъ, повидимому 238), тожнественъ съ темъ, который взяль въ свой гаремъ Сарру; объ этомъ говорить тоже цвиомудріе и таже богобоязпенность его; пригомъ же его теперь уже довольно превлонная старость заставляеть предполагать, что онъ не имвлъ намвренія присвоить Ревеля себъ, а опасался только обезчещения ея своимъ народомъ. Къ разнымъ невзгодамъ, которыя приходилось Исаану переносить въ вемль филистимлянъ 280), присоединилось еще большое семейное горе -- женитьба Исава на ханаанитянкахъ, бывшихъ въ тягость Исваку и Ревектв 200).

Когда Исаавъ состарвяся (дожиль до 137 явть) и притупплось зрвніе глазь его, такъ что онь не могь уже болье видьть, то, предчувствуя приближеніе смерти, вознамърился преподать старшему своему сыну Исаву отечесное благословеніе, не обращая вниманія на приговоръ Вожій, состоявшійся до рожденія обонкъсыновей, а равно и на легкомысленное отреченіе Исава оть первородства и на его богопротивное соединеніе съ канавинтянками. Онъ велить поэтому Исаву наловить ему дичи и приготовить кушанье—не для того (по Кейлю), чтобы подкръпить

<sup>206)</sup> Такъ разсуждаеть Николай Лиринъ.

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup>) But. 26, 8...

<sup>288)</sup> По Августину, Оригену, Златоусту и другимъ.

<sup>289)</sup> But. 26, 12...

<sup>290)</sup> But. 26, 34...

его жизненныя силы, но для того (по Оом'в Аввинскому), чтобы испытать охотное послушание сыновней любви. Въ то время кагъ Исавъ уходить-исполнить желаніе отца, Ревекка, слышавшая эти слова, побуждаеть своего любимца принести отцу кушанье, которое она приготовить по его вкусу, и получить оть Исаава заявленное имъ благословение предъ лицемъ Господнимъ (то-есть, благословение обътования Божия) 301). Когда Імовъ высказаль опасеніе, что отецъ ощупаеть его и узнаеть по гладкой кожв, и тогда вывсто благословенія онъ наведеть на себя провлятие вакъ на обманщива, осмълившагося издъваться надь слепымъ отцомъ, мать успокоиваеть его такими словами: ,на инт пусть будеть проидятие твое, сынъ мой; только послушайся словъ моихъ и пойди, принеси мив, что я тебв велвла". Ревекса говорила такъ не потому, чтобы хотвла двиствительно взять на себя провлятіе 892), но потому, что, хорошо помня объщаніе Божіе, она была до такой степени убъщена въ успъхъ своей хитрости 202), что совсвиъ не бонавсь возможности промятія: она хотьла только воодушевить этимъ колеблющагося. Дъю въ томъ, что она проникнута было убъщениемъ, что ей съ своей стороны следуеть хлопотать изо-всехъ силь о томъ, чтобы содъйствовать исполнению предсказании привлечениемъ отеческаго благословенія на Іакова. Іаковъ послушался совъта матери и принесъ двухъ молодыхъ козлять, изъ которыхъ изобратательная Ревекка приготовила кушанъе по вкусу своему ијиј; затвиљ она надвла на Ілкова богатую, парадную (жреческую?) одежду Исава, а руки его и гладкую шею его обложила кожею коздять, и посляда его съ лакомымъ блюдомъ въ отцу; послв неоднократныхъ вопросовъ, Исаакъ преподалъ ему, принатому имъ за Исава, благословеніе, вънцомъ котораго было обламене вемлею Ханаанскою и многочисленнымъ потомствомъ в подчинение братьевъ и ихъ потомковъ. Только сознание того,

<sup>111)</sup> Бит. глава 27.

<sup>117) 3</sup>samoyems, hom. 53 in. Gen.

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup>) Амеросій, 1. 2 de Iacob et vita, ср. 3: Хороша хитрость, если безукоривмена добича; добича же благочестія безукоризнення. Василій, hoтa. 12 in princ. речеть. в. 12: Прекрасна хитрость Ревекки, доставившая великое благословеніе сику.

что, благословляя, онъ противъ своей воли содвиствоваль осуществленію намъренія Божія, дало ему нравственную силу преподать вторично благословение Авраамово отстраненному имъ, но избранному Господомъ Іакову предъ отправленіемъ его въ Харранъ 204). Лишь только Іаковъ получилъ благословение первородства, какъ Исавъ входитъ къ отцу своему, который вострепеталь весьма веливимь трепетомь, замытивь свою ощибку, что вивсто первенца онъ благословиль Ізкова. По LXX и блаж. Августину 295) Исаакъ въ состояніи экстаза подучиль повельніе Божів не провинать сына своего Іакова за обманъ и не отнимать у него даннаго ему благословенія. Тогда ему стало ясно, что и онъ самъ съ своей стороны быдъ виновенъ въ обманъ, жертвою котораго онъ сдъдался, и что вина его завлючалась въ телесномъ пристрастіи въ Исаву, лишенному всяваго высшаго освященія, и потому въ полявищемъ убъжденів, что онъ сдалался адась невольнымъ орудіемъ въ рукахъ Всемогущаго и Всевъдущаго, онъ не можеть не признать объентивной силы своего благословенія: "я благословиль его, онъ и будеть благословень « 206); ибо благословение обътования есть дъло не человъческой прихоти, но данное Богомъ отеческой власти благодатное право, въ примъненіи котораго благословляющій, водимый высшею силою, сообщаеть благословляемому духовныя блага и силы, которыя не могуть быть самовольно отияты человъческою волею. Даже громкій и весьма горькій вопль Исава не въ состояни изманить расположения отца, ко-

ээ Внт. 28, 3. 4.

<sup>295)</sup> Quaest, in Gen. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup>) Астустинъ, Civ. Dei 16, 87: Воть Исаакъ испугался дать снова объщанное благословеніе старшему, дивился тому, что благословиль одного вифсто другаго, и освёдомиялся, кто онъ таковь; однако не жалуется на то, что обманулся, напрответ того, сознавъ открившуюся сейчась же въ его сердий великую тайну, воздерживается отъ негодованія и подтверждаеть благословеніе... Не слідовало им бы здёсь ожидать скорфе проклятія со стороны разгийваннаго, еслибы это не произошло по внушенію свыше, котя и земнымъ образомъ? О соділнисе ділю, но соділянное пророчески, на землів, но по-небесному, людыми, но божественно! Осоділянное пророчески, на землів, но по-небесному, людыми, но божественно! Осоділянное пророчески, на землів, но по-небесному, людыми, но божественно! Осоділянное пророчески, на землів, но по-небесному, людыми, но божественно! Осоділянное пророчески, на землів, но по-небесному, людыми, но божественно! Осоділянное пророчески, на землів, но по-небесному, людыми, но божественно! Осоділянное пророчески, на землів, но по-небесному, людыми, но божественно! Осоділянное пророчески, на землів, но по-небесному, людыми, но божественно! Осоділянное пророчески, на землів, но по-небесному, людыми, но божественно! Осоділянное пророчески, на землів по-небесному, людыми на божественно! Осоділянное пророчески, на землів по-небесному, людыми со окранное пророчески, на землів по-небесному, людыми на окранное пророчески, на землів по-небесному.

торый, всявдствіе неоднократных просьбъ Исава, даеть, правда, и ему благословеніе; но благословеніе это, въ сравненім оъ благословеніемъ, даннымъ Іакову, является не болье, какъ смягченнымъ проклятіемъ, но вмъсть съ тамъ набрасываеть нъкоторую тань на благословеніе Іакова, добытое мечистымъ средствомъ, которое и подвергается осужденію.

Считаемъ нужнымъ свазать еще наоколько словъ о поведения Ревекки, которан оказала столь сильное вліявіе на сына своего Іакова въ описанномъ случав. Ревенка двйствуеть здесь по въръ въ получениое ею отъ Бога предсвараніе 297); зная хорощо, что Исаавъ заблуждается, желая вопреви определению Божію благословить старшаго сына, она сопротивляется ему не открытою силою, но старается хитростію доставить отечесное благословеніе младшему сыну, въ томъ предположеніи, что Исаакъ не согласился бы на ен желаніе, а даль бы благословеніе Исаву во своей чувственной склоничести въ нему. Такимъ образомъ оба родителя ревнують о томъ, чтобы тоть или другой сынъ не быль унижень: при втомъ отець руководился болве разсудвоиъ, а мать любовію 202). Этимъ объясинется заботливость Ревенен о томъ, чтобы отецъ не замътиль обнана, причемъ она предоставляла разъяснение этого случая будушему и воль Божией. Поэтому ее нельзя (какъ это дълаеть I рейминю  $^{299}$ ) упревать в осуждать какъ безсердечную мать, поступавшую наперекоръ материнскому долгу и взявшую сторону своего младшаго сына по нерасположенію въ Исаву. И Нимейерь, 200) соглащается, что

<sup>291)</sup> Златоусть, hom. 53 in Gen. Өеодорить, qu. in Gen. int. 79. Ревекка знала напередь отъ Fога, выновника всего, что старшій будеть служить младшему. Довърля этому предсказанію, она употребила всё сили на то, чтоби Іаковь получиль отцовское благословеніе. Неидоръ, qu. in Gen. ср. 23.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Амеросій, lib. de Iacob. ср. 2. Посмотри на добрую борьбу между родителями. Мать руководится любовью, отець разсудкомъ. Мать склоняется въ младжену нажною любовію, отець сохраняеть въ старшему естественное почтеніе. Последній боле уважаеть, первая боле любить: благопріятствуя каждый въ отдіяльности одному, они не сходятся между собою относительно одного и того же. Такъ патріархъ Исаакъ и святая Ревекка борются между собою благочестивою любовію, чтобы не сдёлать ни того, ни другаго низшимъ.

ът Библейскія женщины. Часть 2-я. Лейшцигь. 1815. стр. 115.

эее) Характеристика l. c. часть 2-я, стр. 153.

этимъ все-таки несколько унижается характеръ Ревеки вакъ матери, но находить въ обстоятельствахъ извинение для ея поведенія. "Комечно, - говорить онъ, - нельзя считать этого поступка достойнымъ подражанія; но чтобы онъ иснажаль весь харантеръ Ревеки, чтобы ее следовало обвинять за него въ властолюбів и злобъ, этого я не допускаю."-Такъ какъ дъйствіе ея было угодно Богу, то Онъ и вънчаль его успъхомъ 201); ибо праведный долженъ быль получить благословение эог), потому что онъ превосходниъ своего старшаго брата высшею мудростію 303),-что служить прообразомъ церкви и христіанскаго народа, во севтв ввры домогавшагося и поднявшаго одбяніе, которое преврвда симагога, косивющая въ невврін 304). Но какъ относиться въ словамъ, которыя Ревелка внушила Ізкову скавать слепому отцу: "Я первенецъ твой Исавъ?" На это отцы церкви отвъчають различно: Оригень 105) и Златоусть 206) держатся того взгляда, что Ізновъ хотя и солгадъ, однано не повиненъ во гръхъ, потому что ложь вногда дозволетельна-или для пабътанія большой опасности или для достиженія великьго блага. Здесь мы имеемъ то же самое, что применяется къ больнымъ, которымъ дають въ виде лекарства и ядъ или на войне, где допуснается военная хитрость. Въ своей ignorantia invinsibili мать и сынъ полагали, что въ настоящемъ положени ихъ ложь

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup>) Златоусть, hom. 53 in Gen. п. 2: Іаковъ и Ревекка сділали то, чему, веобходимо было совершиться: онъ послушался совіта матери, а она сділала все зависівшее оть нея. И всеблагой Богъ помогъ совершиться съ великою легкостью тому, что казалось весьма труднымъ, а именно, чтобы Исаакъ не открыль этого обмана.

<sup>30:)</sup> Златоусть, l. с. п. 3. Посмотри, какъ праведникъ даже самъ не въдал послужилъ исполнению воли Божіей. Все же это дължнось для того, чтобы достойный по добродътели получилъ благословеніе. Амеросій, de Iacob. ср. 2. п. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>) Амеросій, l. с. n. q. Онь ваяль одежду брата потому, что мудрость превосходить чувственное; младшій брать разоблачиль старшаго потому, что блисталь достоинствомь вёры.

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup>. *Амеросі*й, І. с.. Эту одежду Ревекка сділала прообразомы церкви, давы младшему смну одежду Ветхаго Завіта. Народы христіанскій облачился вы нее и возблисталь.

<sup>104)</sup> Lib. 6. strom.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup>) Hom. 52 и 53 in Gen. lib. 1 de sacerd.: Обманщикомъ называется по справединости тотъ, кто обманываеть съ дурнымъ, а не съ добрымъ намъреніемъ.

позволительна. Однако это мивніе отвергалось церковію 207). Напротивъ Авиустина 304) говорить, что слова Іакова, которыми онь поведемому обманываеть своего отца, не составляють лже, но завлючають въ себъ mysterium, потому что должны быть понимаемы въ переносномъ смыслв. Если мы это будемъ называть ложью, въ такомъ случав, продолжаеть учитель церкви, слідуеть считать ею всв тропы и притчи, въ которыхъ скрывается танественный смыслъ. Если поэтому мы примемъ во вимманіе тайну, прообразомъ которой была употреблениая Іаковомъ китрость, то эту последнюю именно и нельзя считеть грехомъ; ябо, называя себя съ хитростью первенцемъ (quoad jus, non quoad personam), онъ быль прообразомъ язычниковъ, которые вивсто невврующихъ іудеевъ какъ первенцы получили усыновленіе и благословеніе Божіе, по словамъ Апостола въ посланіи въ римлянамъ (гл. 9 и 10). Этому взгляду следовали Magister sententiarum Оома Аквинскій 200). Однако этого вагляда нельзя принять. Августино 210) самъ не одобрядъ выводовъ, сдъданныхъ вазъ него Тайна должна быть строго отдълнема отъ поступка: первая есть дело Божіе, а последній-дело человена. Предподагая даже, что Іаковъ сознаваль таниственное значеніе своего поступна и быль вразумлень относительно того, что онъ имветь прообразовательный смыслъ, чего отнюдь недьзя допустить и что притомъ совершенно невъроятно, - пришлось бы Самого Бога признать виновникомъ ижи. Притомъ же тайна заключается не во лин, то-есть въ словахъ Іакова, но въ его поступкъ, которымъ онъ заявилъ себя первенцемъ передъ своимъ отцомъ Ужели же у Бога для прообразовательнаго изображенія будущаго нътъ другихъ средствъ, кромъ употребленныхъ въ данномъ

<sup>210)</sup> Ca. cont. Faust. 1. 22. cp. 83 m lib. 3 de doctrin. christ. cp. 23.



<sup>201)</sup> Cs. Assycmusa, lib. cont. menduc.

<sup>264)</sup> L. с. ср. 10: То, что сделаль Іаковь, чтобы, но совёту матери, какъ будто обмануть отца, при более тщательномъ и вёрномъ разсмотрёній, есть не обманъ, а тайна. Если мы это назовемъ обманомъ, то должны будемъ назвать также обманомъ и всё притчи и образы означаемыхъ вещей, которыхъ недьзя понивать къ собственномъ смыслё, а слёдуеть разумёть подъ ними другое... Есть въреченія и действія пророческія, относящіяся къ тому, что должно быть понинаемо въ собственномъ смыслё...

<sup>&</sup>quot;) Summa 2, 2. qu. 110. a. 3 ad. 3.

случав <sup>311</sup>)? Тавимъ образомъ не остается ничего болве, какъвитеть съ Эстіємі (Estius) <sup>312</sup>) сказать: или Іаковъ вообще совствить не лгаль, выдавая себя за первенца, правда, не по режденю, но всятяствіе пріобрітенія права первородства покупкою или же его нельзя считать совершенно непричастнымъ лжи. Что въ посліднемъ случать можно указать на смягчающія вину обстоятельства, объ этомъ мы упоминали уже выше. Ревенка, давшая сыну своему совіть восхитить отцовское благословеніе и затімь біжать отъ брата своего, признается также прообразомъ перкви и Святаго Духа, а благоухающая одежда Исаака, которую она сберегала и въ воторую облекла Іакова, — прообразомъ даровъ Сеятаго Духа <sup>313</sup>).

Исторія подтверждаеть, что слова благословенія, которыя Исаакъ, прозръвая въ въръ будущее, произнесъ двоимъ сыновьямъ своимъ 314) дъйствительно исполнились надъ ними; ибо благословеніе было пророчествомъ: это извъстно отцу, матери и сыну. Поэтому оба последніе считають нужнымь въ решительный моменть позаботиться о томъ, чтобы это обътование не осталось тщетнымъ. Но Богъ для осуществленія своихъ намбреній не нуждается въ человъческомъ благоразумін. Благословеніе остается въ силь, но всъхъ члечовъ семейства постигаетъ кара Божія, по степени соучастія ихъ во гръхъ. Исаакъ за свое естественное пристрастіе въ Исаву навазывается темъ, что быль обмануть; Исавъ за свое легкомысленное презръніе права первородства наказывается лишеніемъ его; Ревекка за устроеніе обмана наказывается разлукою съ своимъ любимымъ сыномъ; а жизнь Іакова представляеть отсель цвпь лишеній, обмановъ, несогласій и опасностей. Исавъ, считавшій себи обманутымъ, помышляль о мести: онъ ръшается по смерти отца убить брата своего 313). Ревекка, узнавъ о намеренін Исава, советуеть сыну своему Іакову во избъжаніе мести брата бъжать въ Харранъ



эте) Такъ разсуждають Cornelius и a Lap. Calmet. по поводу этого места.

этг) Комментарій на внигу Бытія 27, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup>) Руперт, de glorif. Trinit. cp. 6 m l. 7. in Gen. cp. 14. Бэда in Gen. cp. 27. Григорій, l. 1 in Ez. hom. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup>) Esp. 11, 20.

эн Быт. 27, 41.

въ брату ен Лавану и пожить тамъ нъскольно времени, канъ она говорила, утвшая его и смягчан суть двла, пока утолитен ярость брата: тогда она опять возьметь его въ себъ; ибо "для чего мив-говорила она съ сокрушениемъ - въ одинъ день лишиться обонкъ васъ? то-есть, Іакова лишиться чрезъ Исава. а Исава иншиться какъ убійцы - провомстителя 216). Но чтобы получить согласіе Исаака на этоть планъ, не огорчая его расврытіемъ истиннаго положенія двла, то-есть, братоубійственнаго намъренія Исава 317), она выражаеть свою досаду на дочерей Хеттейскихъ, женъ Исава, и свое полное отчаяние въ томъ случат, если и Іаковъ также женится на какой-пибудь Хананеянкъ, чтобы этимъ косвенно внушить Исааку намерене послать Іакова вь Месопотамію къ ен роднымъ чтобы онъ тамъ могь найти себъ жену 318). Исвакъ, получивъ въ этомъ напоминание о своемъ призваніи - заботиться о бракв, соотвітствующемъ домостроительству Божію о спасенія, посылаеть сына своего въ Харранъ въ родственнивамъ его матери съ приказаніемъ пскать себъ жену тамъ, а не изъ дочерей Ханаанскихъ, чтобы свия обвтованія было отділено оть потомковь Исава, что имвло изсто также и по отношенію къ Исааку и Изманду 114). Предъ отправленіемъ его въ путь Исаакъ преподаль ему благословеніе Аврааново, 320) утвшенный и подкрыпленный которынъ Іавовъ оставляеть отцовскій домъ. Ревекка, повидимому уже не дожила до возвращения своего сына (201), потому, что объ ней болъе не упоминается. Она погребена была рядомъ съ Исаакомъ въ сугубой пещеръ въ Мамре 320). Упоминается еще разъ только о воринанцъ ен, именемъ Левори, сопровождавшей ее въ Ха-

эм) Амеросій, l. de Iac. ср. 4: Поучимся у Ревекки предугадывать, чтобы зависть не возбуждала гибва, а гибвъ не перешель въ преступленіе... Благочестивая мать переносить разлуку съ любимъйшимъ сыномъ, старалсь бить боле полезнов тому, кого огорчаеть, но заботясь вмёстё съ тёмъ объ обожкъ, чтобы одвого избавить отъ опасности, а другаго предостеречь отъ преступленія.

ui) 3.amoyems, hom. 54 in Gen. n 2.

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup>) Быт. 27, 43,

³11) Бит. 28, 1.

<sup>\*20)</sup> Astychanus, Civ. Dei 16, 38.

<sup>10</sup> Ioeugo Флавій, Ant. I. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup>) Bur. 49, '31.

наанъ: мы встръчаемъ ее во время переселенія Іакова язъ Месопотамін въ Ханаанъ. Она или была послана Ревеккою въ силу объщанія ея: "я пошлю и возьму тебя оттуда 223), для ухода за невъстнами и внукамиен, или же сама, по смерти своей госпожи, какъ думаеть Кастанъ, возвратилась на свою родину. Златоусть 324) держится того взгляда, что Девора по отъвздв Ревекки осталась въ Месопотаміи, по воспользовалась представившимся случаемъ -- переселеніемъ Івкова для того, чтобы послв такого продолжительнаго времени, повидаться еще съ своею любимою госпожею. Однако она не достигла своей цъли: она умерла дорогою въ Вениль и погребена была тамъ подъ дубомъ, воторый и получиль название дуба плача или жалобы 223). Глубокая печаль о смерти ея и увъковъченіе памяти ея на мъсть ея погребенія свидътельствують о томъ, что она была върною слугою и преданнымъ другомъ дома. Если по явыческому сказанію въ Скинополів погребена кормилица Діонисія 324), а въ вемав евреевъ находится могила Силены 827), то это, точно такъ же, какъ и имя и культь Вэоиль (Bätilien), есть не болве, какъ иснаженный отголосовъ нашего повъствованія 328). Девора (тоесть ичела) есть образъ древняго закона, бывшаго кормилицею прочихъ народовъ и вскормившаго ихъ медомъ богопознанія; смерть ея указываеть на прекращеніе закона <sup>320</sup>). По Пезяктв Захору (Pesikta Sachor) во время плача по Деворъ Іаковъ подучилъ извъстіе, что и Ревеква также умерла.

Сообщимъ здёсь вкратцё изъ книги Юбилеевъ относящееся къ Ревеккъ. Въ четвертый годъ первой недёли 42-го юбилея Аврамъ взялъ сыну своему Исааку жену, именемъ Ревекку, родившую Исааку во второй годъ шестой недёли двоихъ сыновей Исаава и Іакова. Аврамъ, любившій Іакова, призвалъ Ревекку,

этэ) Быт. 27, 45.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup>) Hom. 69 in Gen.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup>) But. 85, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup>) Плиній, hist. nat. n. 5, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup>) Павзаній, Eliaca с. 24.

<sup>328)</sup> Сл. Деличиа, Комм. на внигу Бытія І. с. стр. 431.

эээ) Румерта, 1, 8. Gen. ср. 13: Девора погребается подъ дубомъ, потому что при возникновеніи церкви и редигіи христіанской, которая виодиъ духовна, няотской смысль закона и вст плотскіе обряды погребены были подъ древомъ креста.

и даль ей приказаніе относительно Іакова оказывать ему предпочтеніе и взять его въ свое особенное покровительство, ибо онъ видыть, что и Ревекка любить болье Іакова. Затымъ онъ преподаль ему въ глазахъ его матери свое благословеніе; и съ тахъ поръ Ревекка любила своего любимпа всымъ сердцемъ и всею душою, болье, нежели Исава, которому въ свою очередь оказываль предпочтеніе Исаакъ (гл. 19). Въ годъ смерти Аврама, во второй годъ первой недыли 43-го юбилея Исаакъ и Изманлъ справляють у отца своего праздникъ первыхъ плодовъ. Ревекка приготовляеть пирогъ изъ новой муки и отдаеть его любимому своему сыну отнести Аврааму, между тымъ какъ Исаакъ посылаеть его въ Аврааму съ лучшими частями своикъ благодарственныхъ жертвъ. Затымъ следуеть длинное благословеніе, произносимое Авраамомъ надъ Іаковомъ, который засываеть близъ своего дёда и вторично благословаяется имъ (гл. 22).

Всявдь затемъ Авраамъ умираеть, лежа на постели вместе съ Іаковомъ, который однако не сейчасъ замечаетъ смерть своего дъда и сообщаеть объ ней Ревеккъ; Исаакъ ночью же узнаетъ объ ней отъ Ревекки. Потомъ следуетъ погребение Авразма (гл. 23), далъе разсказъ о томъ, какъ Исавъ подъ клятвою продаеть брату своему первородство за чечевичную похлебку (гл. 24). Во второй годъ первой недван этого юбилея Ревенка призываеть иъ себв своего сына Іакова и уговариваеть его не брать себъ жены изъ дочерей хананейскихъ, подобно брату его Исаву, вотораго хананейскія жены своимъ блудодвяніемъ в неправдами огорчають ее, но взять изъ родства отца его. Іаковъ объщаеть это, указывая на таковое же приказаніе Авраама, и объявляеть, что возьметь себъ жену изъ дочерей Лавана, хотя Исавъ уже чъще 22 года уговариваеть его жениться на одной изъ двухъ свояхъ свояченицъ. Онъ обязывается клятвенно исполнить волю своей матери, и последняя длиннымъ благословеніемъ благословляеть своего любимца (гл. 25). После этого идеть почти тождественное съ библейскимъ свазаніе о томъ, какъ Исаавъ навъревается благословить Исава, а Ревежка уговариваеть Іакова подойти въ отцу съ двумя возлятами, чтобы получить отъ него благословеніе, вивсто Исава. Что Исавиъ не узналь Ізнова-,это было волею небесъ, отнявшею у него память". Благослоыяя всявкь затвив начущаго Исава, онь присовонущить: "если

ты будешь отназываться служить ему и свергнешь съ своей выя иго его, то совершишь смертный грахъ, и все самя твое будеть истреблено подъ небомъ" (гл. 26). Ревеквъ сообщается во сив объ угрозв со стороны Исава; она уговариваетъ Іакова бъжать нь брату ен Лавану. Іаковъ сначала не соглашается, находя недостойнымъ оставить старика-отца. Тогда мать береть на себя уговорить своего мужа, высказывая досаду на хеттейскихъ женъ Исава, и Исаакъ съ благословениемъ отпускаетъ Іакова въ Месопотамію для женитьбы. Когда Ревекка по отъвыв сына стала печальна и плакала, мужъ ея старался утвшить ее надеждою на возвращение его въ миръ (гл. 27). Когда Іаковъ возвращался въ Ханаанъ и перешель потокъ Інвокъ, очъ четыре раза въ годъ посыдаль отцу и матери въ Хевронъ одежду, пищу и питье, чтобы утолить печаль ихъ (гл. 29), Живи въ Веоплъ, Іаковъ вызываль сюда своихъ родителей; но такъ накъ они не соглашались на его приглашение, то Іаковъ отправился съ Іудою и Левіемъ привътствовать ихъ. Ревекка вышла изъ башни Авраамовой близъ Хеврона, гдв она жила съ Исаакомъ, добывала и общимала своего сына, ибо духъ ен воспринуль при извъстін, что Івковъ идеть. Испакъ, кь которому возвратилось опять эрвніе, облобываль своего сына и благословиль своихъ внуковъ Левія и Іуду. На следующее утро Ісковъ просить отпа своего проводить его въ Веоиль для исполненія своего объта, что Исаакъ отклоняеть всявдстве своей старости; за то съ нимъ отправляются въ Веепль Ревекка и Девора (гл. 31). Въ 28 день этого мъсяца ночью умерла Девора, кормилица Ревеки, и погребена была близъ города, подъ дубомъ ръки; и назвалъ Іаковъ эту рвку рвкою Деворы, а дубъ - дубомъ плача по Деворъ, Ревекка же возвратилясь съ подарками въ Исааку (гл. 32). Въ третій годъ шестой недъли Івковъ со всемь семействомъ посвідаеть родителей своихъ, которые благословляють своихъ внуковъ (гл. 33). Въ первый годь первой недвли 45 юбилен Ревекка приназываеть сыну своему Ізкову, чтобы онъ относился всегда съ почтеніемъ къ отцу и брату: и когда Іаковъ обящаетъ вто, указывая на свою доселениюю безупречность, она говорить ему, что ей въ этомъ году умереть: ибо я (говорила она) видъла во сив день моей смерти, именно, что я не проживу болве 150 лвтв. Ісковъ смвился недъ этими словами; видя ее предъ собою въ полномъ цвете сплъ, и не замечая, чтобы она ослабъла; пбо она входила п выходила и смотрвла, и зубы ея были връики, и никакая бользнь не касалась ея во всю ен жизнь, и онъ желаль себт такого же дсягольтія. Затымь Ревекка просить мужа своего взять клятву съ Исава, что онъ не будеть преследовать брата своего; ибо онъ гиввается на отпа за благословеніе, данное Іакову, тогда какъ последній во всемъ старается угождать имъ. Исаакъ соглашается съ нею въ томъ, что Іаковъ заслуживаетъ предпочтенія: прежде онъ (Исаакъ) любиль больше Исава, - теперь же сердце его потрясено не. правдами, самоуправствомъ и женитьбою старшаго сына на язычницахъ. Однако клятвы съ кего онъ не возьметь, такъ какъ ато ни въ чему не поведеть. Впрочемъ, если онъ намъревается убить меня, - говорилъ Исаакъ, - я предаю себя въ руки его. Тъмъ не менъе Ревекка призываеть къ себъ Исава, который влянется ей въ томъ, что согласно желанію ея, похоронить ее рядомъ съ Саррою и будетъ любить брата своего болве, нежели кого бы то ни было, и двлать ему только добро. Взявъ затънъ съ Іакова такое же объщане и отпраздновавъ съ нями торжество примиренія Ревекка, умерла въ эту ночь, имъя отъ роду три юбилен, одну недваю подинъ годъ, и сыновья ен, Исанъ и Гаковъ, погребли ее въ пещеръ рядомъ съ Саррою, матерью отпа ихъ.

Напротивъ того хрпстіанская Кила Адама упоминаеть очень нало о Ревекв, именно, что Авравмъ взялъ съ одного изъ своихъ рабовъ клятву взять сыну его Исааку жену изъ его родства, и затвмъ, что Ревекка умерла спустя семь лъть по смерти
Исаака и погребена вмъстъ съ Сарроко. По рабби Соломону
Ревеквъ было только три года, когда Исаакъ взялъ ее себъ въ
жену. Что женщина, имъющая отъ роду три года и одинъ день,
способна къ брачному сожительству, этотъ диковинный фактъ
лопускаетъ и Талмудъ мов). Талмудо-раввинская литература сообщаетъ еще слъдующее: когда Ревекка нагнулась къ источнику, то вода поднялась ей навстръчу. Она сказала также Івкову: "если ты не найдешь двухъ козлять, то возьми ихъ изъ
приналлежащихъ мив по свадебному договору, потому что Иса-

эээ) Эйзенмениеръ, Разоблаченное іудейство, І. с., томъ 1, стр. 323—324.



акъ обязался давать мив ежедневно по два возденка для моего стола" <sup>331</sup>). Ея пророческія слова; "для чего мив въ одинъ день лишиться обоихъ васъ?" исполнились, потому что Іаковъ погребенъ быль въ одинъ день съ Исавомъ <sup>322</sup>). Ревекка была розою среди терній, потому что отецъ и брать ея были обманщиками <sup>323</sup>). Въ полдень Еліезеръ отправился съ Ревеккою изъ Харрана, земля неслась предъ ними, чтобы рабъ не оставался наединъ съ дъвицею; въ три часа они совершили путь до Хеврона, куда прибыли во время совершенія Исаакомъ вечерней молитвы <sup>334</sup>).

Привлекательный образъ Ревекки даваль Тинторетто, Николаю Пуссоку и Горацію Верне прекрасные мотивы для ихъ художественныхъ созданій.

## Жены Исава.

О женахъ Исава сообщается намъ немного; однако даже это немиогое даеть намъ возможность проникнуть во внутрениъйшее существо старшаго сына Исаака. Къ различнымъ невзгодамъ, которыя Исааку приходилось испытывать въ землв оплистимлянъ, присоединилось семейное несчастіе, сокрушавшее сердце родителей и причинявшее имъ постоянную сворбь. Дъдо въ томъ, что Исавъ, достигнувъ 40-летняго возраста, взялъ себъ безъ совъта и согласія своихъ родителей двухъ женъ, но не изъ своего родства, въ которомъ еще только и сохранялось единобожіе, а изъ отвергнутаго Богомъ за идолослуженіе и пороки племени ханансевъ, обнаруживъ этимъ свое равнодушіе въ отеческой религіи и свою привязанность, обращенную на одно только земное. Эти двъ жены сдълались причиною большаго сердечнаго горя для Ислава и Ревении 333), - почему, объ этомъ Пясаніе не говорить; однако причину угадать не трудно: это ихъ хананейское нечестивое поведеніе, противорвчащее призванію

<sup>331)</sup> Mid. Rab. Gen. 60, 65.

<sup>132)</sup> Rab. Sota 13.

<sup>333)</sup> Mid. R. Cant. Cant.

<sup>334)</sup> Pirke Elies. 16.

эз Быт. 26, 34-35.

патріарховъ, ихъ постоянное идолослуженіе и связанная съ этимъ порочная жизнь 326). Ревекка высказываеть мужу своему досаду на этихъ двукъ невъстокъ-хананелнокъ и свое врайнее недовольство жизнію, чтобы внушить ему необходимость для Іакова искать себв жену вив этой земли, следовательно изъ ея родства: если Іаковъ, прибавила она, возьметь жену изъ дочерей хеттейскихъ, каковы эти, изъ дочерей этой земли, то къ чему инв и жизнь 227)? Узнавъ объ этой цвли отъвзда брата и заивчая нерасположение родителей къ двумъ нечестивымъ женамъ своимъ, Исавъ пытался также сделать угодное родителямъ и отвоекать опять у Іакова его первенство: онъ пошель въ Измаилу, то-есть въ семейству Изманда, потому что Измандъ уже умеръ и взяль себв сверхъ двухъ женъ своихъ еще третью жену-Махалану, дочь Измаила, сына Авраамова, сестру Наваіона 338), который вакъ первенецъ именуется вмёсто всёхъ братьевъ своихъ 229). Этимъ шагомъ Исавъ желалъ бевъ-сомивнія заслужить благорасположение своихъ родителей, не взявъ однако при этомъ во вниманіе того, что Изманль быль отделень оть семейства Авраамова, а следовательно и отъ народа обътованія, и даль этимъ понять, что ему были чужды религіозные интересы семейства обътованія и что следовательно онъ решительно не годился быть носителемъ спасительнаго отвровенія.

Что васается именъ женъ Исавовыхъ, то они называются различно. Въ внигъ Бытія 26, 34 двъ жены-хананенни называются: Іегудива, дочь Бевра Хеттеянина, и Васемава, дочь Элона Хеттеянина; въ гл. 36, 1 и дал., гдъ приводится родословіе Исава, говорится: "Исавъ взялъ себъ женъ изъ дочерей ханаанскихъ: Аду, дочь Элона Хеттеянина, и Оливему, дочь Аны, сына Цивеона Евеянина, и Васемаву, дочь Измаила, сестру Наваюва". Достойно примъчанія, что всъ три жены Исава въ родословной таблицъ получаютъ новыя имена: дочь Хеттеянина Элона называется Адою (врасивая), а въ 26 главъ—Васемавою (благоухающая или пріятная); вторая въ родословной называется

<sup>116)</sup> Targum hierosolymit. Pynepme, in Gen. l. 7, cp. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Быт. 27, 46.

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup>) But. 28, 8, 9.

<sup>147)</sup> Быт. 25, 13.

Олявеною (шатеръ священныхъ высоть), а въ главъ 26-Ісгуднеою или Іудисью (прославляемая или полная славы); и наконецъ третья въ 36 главъ называется Васеманою, а въ главъ 28-Махаланню (цитра или сладкая). То обстоятельство, что всв три жены получають новыя имена, заставляеть искать причины различія не въ недостовърности преданія, а скоръе въ томъ, что одна или двъ жены носили различное ими. Эти кажущіяся противоръчія въ именахъ женъ легво объясняются изъ того обычая востока (и теперь еще существующаго у арабовъ), что люди получали прозвища отъ какого-нибудь важнаго и замвчательнаго событія въ жизни, и прозвища эти обращались затвиъ въ собственныя имена, напр. Исавъ, которому придавалось имя Эдомъ (прасный) 340); въ особенности же женщины при выходъ замужъ принимали новыя имена, чему много содъйствовало непостоянство женскихъ именъ на востокъ 241). Что имена въ 36 главъ вниги Бытія суть поздивйшія, это вполив естественно, такъ какъ генеалогія пользуется только теми именами, которыя принадлежали имъ какъ прародительницамъ. Этимъ различіемъ подтверждается вывств съ тамъ, что Монсей относительно мейства и поколенія Исава пользовался генеалогическими мятниками и внесъ ихъ безъ всякихъ измъненій въ свою внигу. Впрочемъ мы встръчаемъ различие въ имени отца Оливемы, который въ 26 главъ Бытія называется Бевромъ, а въ 36-Аною. Къ объясненію этого различія даеть влючь 36 гл., 24 ст. вниги Бытія, вакъ справедливо замътиль Генгстенбергъ: Ана, сынъ Цивеона, пася въ пустынъ ословъ отца своего, нашелъ теплыя воды (Kalirrhoë) и отъ этого нахожденія получиль, віроятно, имя Беэра (мужъ колодца или источника), которое мало-по-малу ватмило его первоначальное имя, однако въ генеалогическомъ отношении не могло вытыснить его совсымъ, -- новое доказатель. ство точности и добросовъстности бытописателя въ его сообщеніяхъ, особенно въ генеалогическомъ отношенів. Если Ана, съ прозвищемъ Беора, въ 36 гл. 2 ст. называется Евениномъ, въ ст. 20 той же главы - Хорреяниномъ, а въ 26 гл. 34 ст. - жет-

<sup>&</sup>lt;sup>344</sup>) Сл. Генестенберта, Beiträge zur Einl. in's A. Т. Берлинъ 1839, томъ 3, стр. 277.



<sup>340)</sup> Быт. 25, 30.

теяниномъ, то это объясняется тэмъ, что название хеттеянина употреблено въ болъе широкомъ смыслъ вивсто названія хананеявина, точно также какъ и две жены Исава Хеттеннки въ 28 гд. 8 ст. названы дочерьми ханаанскими. Для разказа достаточно было родоваго названія хепписянинь; геневлогическая же роспись требовала спеціальнаго названія особой вътви ханаанскихъ племенъ. Точно также и написнование Евеянина Цивеона среди Хорревиъ объясняется твиъ, что онъ переседидся въ гору Сепръ, гдъ сдвавася Хоритомъ, т.-е. обитателемъ пещеры. Нъюторую трудность представляють еще слова (Быт. 36, 2.14): Оливена, дочь Аны, дочери Цивеона 4 342). Накоторые считають Ану матерью Оливемы и дочерью Цивеона; но Ана есть мужсьое имя: онъ былъ сыномъ Цивеона 342) и имълъ дочь Оливему 344); его однако не савдуеть смешивать съ его одномменнымъ дядею 245). Поэтому второе слово: дочери соподчинено первому и следовательно по контексту должно быть переведено: смуки. Одивема встрачается также какъ название мастности въ земя Семръ 346); по всей въроятности, эта мъстность получила свое название въ честь одной изъ женъ Исавовыхъ, и этимъ обстоятельствомъ подтверждается то, что имя это было поздивашее, которое следовательно жена Исавова носила уже по выходь замужь. Быть можеть, по отношенію нь этому двойному имени Оливемы-Ісгудисы Ісзекіндь 347) и называеть царство іулейское Оголивою.

Изъ этихъ трехъ женъ Исава Ада и Васемана родили каждан только по одному сыну <sup>348</sup>); не эти два сына, но сымовья ихъ, семдовательно внуки Исава былк родоначальниками новыхъ племенъ <sup>340</sup>); напротивъ того отъ трехъ сыновей Оливемы произовия три племени <sup>350</sup>). Такъ какъ Исавъ, по причинъ множества

<sup>&</sup>lt;sup>ма</sup>) Въ русскомъ переводъ Библін въ этихъ мъстахъ стоить: «сына Цивеона».

и 1 Парал. 1, 10.

<sup>344)</sup> East. 36, 24, 25.

з 36, 20.

<sup>246)</sup> Быт. 36, 41 и 1 Парал. 1, 52.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>) 23, 4...

<sup>&</sup>lt;sup>348</sup>) Быт. 36, 4.

эчэ) Быт. 36, 10.

эм) Быт. 36, 5, 14.

стадъ своихъ, не могъ жить въ одной земле съ Іаковомъ, то онъ взялъ своихъ, сыновей и дочерей и все свое именіе и поселился на горъ Сеиръ за ), получившей отъ него названіе Идумен (Эдома).

Въ родословіи Эдомовомъ приводятся еще нъкоторые женщины, и прежде всего Опина (вульг.: Оамна, т.-е. сохраненная, вамкнутая), сестра Лотана, первенца Хорреянина Сепра 352). Одновменная съ нею женщина приводится еще ранње 358) въ качествъ наложницы Элифаза, сына Исавова, родившей ему Амалика. Неть настоятельной причины считать объихъ этихъ женщинъ тождественными темъ менее, что Оимна, жена Элповза, не называется сестрою Лотана, что одинаковыя имена часто встръчаются въ Священномъ Писаніи и что младшіе члены семьи охотно именуются по старшимъ. Противъ тождества этихъ двухъ женщинъ, по развитому нами выше взгляду, говорить уже то обстоятельство, что Элиовзу пришлось бы поэтому жениться на двоюродной бабушкъ жены отца его, что весьма невъроятно. Болъе въроятности имветь за себя тоть взглядъ, что наложница Элифаза была племянницею или внучатною племянницею Өнмны, сестры Лотана. Другаго взгляда держится Кейль, считающій Оливему (36, 25) не женою Исава, но племянницею его. Если Оимна 356) приводится въ качествъ мъстопребыванія одного изъ идумейскихъ старъйшинъ, то эта мъстность получила свое имя, безъ сомивнія, отъ Өимны, сестры Лотана. Онина, наложница Исава, приводится здвсь потому, что она была прародительницею Амаликитянъ-народа, который, уже рано отдылившись отъ прочихъ Эдомитянъ, сложился въ самостоятельную народность и входиль въ различныя отношенія въ Изранлю. Есля въ 1 Парал. 1, 36 къ сыновьямъ Элифаза причисляются также Оимна и Амаликъ, то это-не болве, какъ простая вольность, которую писатель книги Паралипоменонь могь позволить себъ тъмъ болъе, что потомки Исава были извъстны читатедямъ изъ вниги Бытія и ими: Оимна уже своею женскою формою

и 36, 6-8.

ыя) Быт. 36, 20, 22.

выт. 36, 12.

<sup>254)</sup> Быт. 36, 40 и 1 Парад. 1, 51.

предотвращало возможность признанія Онмны сыномъ Элифаза. Наконець именуются жена, теща и двоюродная бабушка послідняю изъ 8 идумейскихъ царей (до времени написанія Пятокнижія), именно Гадара. Жена Гадара называлась Мегетавсель (Богъ благотворитъ), дочь Матреды (изгнаніе), дочери 255) Мезагава (золотая рівка) 356).

По Книгь Юбилеевъ Ревекка упрашиваеть сына своего Іавова не брать себъ жены изъ дочерей хананейскихъ, подобно брату его Исаву, взявшему двухъ женъ изъ свмени хананейсыго, которыя-продолжаеть она-соврушили сердце мое свони поступками своею нечистою, безпорядочною жизнію, и нізть въ нихъ правды, но всё дёла ихъ злы <sup>257</sup>). И Исааку она даетъ такие знать о своемъ недовольстве женами Исава, ибо дочери земи Ханаанской зиы 258). По возвращении Іакова, Исаакъ сознаеть свою ошибку, что любиль болве Исава, нежели Іакова; вбо-присовожупиль онъ - Исавъ ставиль Бога Авраамова и пошеть, онъ и сыновья его, во следъ женамъ своимъ, во следъ вкъ вечестотъ и развращению эзо). Далье Книга Юбилеевъ, полобво внигь Бытія, упоминаеть еще о жент последняго изъ идунейских парей, именно Адата: имя жены его было Майя-Тобить, дочь Матриды, дочери Минитбидь-Цлоба<sup>зее</sup>). По Талмуду<sup>зеі</sup>ў Исавъ, по примъру діавола Самавли, имълъ четверыхъ женъ.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Въ русскомъ нереводѣ Библін: сына.

<sup>100)</sup> Быт. 36, 39; 1 Парал. 1, 50.

<sup>117)</sup> L. с., глава 25.

<sup>14)</sup> L. c., PERER 27.

ме) L. с., глава 35.

<sup>100)</sup> L. C., PERBR. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>м</sup>) Эйзенмензеръ, Разобл. іуд. 1. с. II, стр. 416.

## изъ исторіи нолемики съ расколомъ.

Въ последнихъ двухъ №М (4 и 5) журнала "Братское Слово" напечатано одно изъ полемическихъ продивъ раскола сочиненій стараго времени, подъ такимъ взятымъ изъ рукописи заглавіемъ: "Списано съ тетрадей игумена Питирима, 1709 г. іюня". Сочинение это является въ видъ приложения въ напечатанному предъ этимъ въ томъ же журналъ "Сказанію" о миссіонерскихъ трудахъ Питирима противъ раскода 1). Недьзя быть непризиательнымъ профессору Субботину за изданіе этихъ памятниковъ. Архіепископъ Нижегородскій (1719—1738 г.) Питиринъ занимаеть видное мъсто въ исторіи раскола-и какъ ревностный православный миссіонеръ, и какъ писатель-полемистъ. твиъ миссіонерскіе труды Питирима, какъ справедливо чаетъ проф. Субботинъ, не оденены еще надлежащимъ образомъ. Одни о его дълтельности отвываются съ похвалой и видить въ ней достойный подражанія примъръ, другіе смотрять на Питирима по меньшей мірів неблагосилонно. Таже двойственность усматривается и во взглядахъ на литературные полемическіе труды Питирима. И если напечатанное "свазаніе" можетъ способствовать въ представленію въ надлежащемъ свъть миссіонерской дъятельности Нижегородскаго архіепископа, то обследованіе подемическихъ его сочиненій дасть почву для устойчивости взгляда

<sup>&#</sup>x27;) Брат. Слово 1888 г. №№ 19 и 20, 1889 г. №№ 1—3.



на его дитературные труды. Вышеупомянутое сочнение Плирима поэтому является непечатанными вы высшей степени истати. Но тымы болые нельзя не пожалыть, что при этомы вы издание вирались неточности и неправильности. Вы интересахы науки, вы предупреждение могущихы произойти новыхы ощибокы и недоразумый, мы и намырены сказать насколько нижеслыдующихы словы.

Чтобы быть но возможности пратичии, слежемъ прямо въ

Указывая на мотивы напечатанія "списка съ теградей" Питирима, прос. Субботинъ между прочимъ говорить: "кромѣ знаменитой Пращицы другихъ полемическихъ сочинскій Питирима намъ менявъстно, и это одно уже дастъ не малую цёму номѣ-шенной въ нашемъ оборникъ статъъ". По поведу этого замѣчанія слѣдуєть сказать, что въ литературѣ о нѣкоторыхъ сочинскіяхъ Питирима есть по крайней мѣрѣ упоминаніе, о другихъ же—и подробивійнія свѣдѣнія. Думается поэтому, что указанія въ этомъ родѣ будуть не излишим и могуть послужить именне той пѣли, съ какою напечатаны "Сказаніе" и "списекъ".

Затемъ, напечатанное въ 4 № "Бр. Слова" сочинение принадленитъ действительно Питириму и въ дитературе доселе навестно было дишь по упоминанию Строева. Но при этомъ нужно заметить, что и теперь мы имжемъ его не въ полномъ виде: нанечатана тольно одна часть сочинения, именно первая ноловина.

Наконецъ, что касается понъщеннаго въ № 5 отрывна полемическаго содержанія по вопросу о вняжномъ исправленія и извоторыхъ обрядахъ, подъ темъ же заглавіемъ: "списано съ тетрадей игумена Питирима",—то относительно его издатель былъ введенъ въ заблужденіе. Это вевсе не продолженіе предыдущаго сочиненія (№ 4) и даже не сочиненіе Питирима. Это отрывовъ изъ особаго сочиненія, принадлежащаго перу другаго лица, писавшаго быть-можетъ даже ранъе Питирима.

Мы не имъеть намъренія здъсь ни излагать біографіи арх. Питирима<sup>2</sup>), ни дълать подробнаго разбора его сочиненій. Въ

<sup>&</sup>quot;) О Питирин в см. у Макарія в «Ист. Нижегор. iepap. 1857 г. стр. 32—103; въ Христ. 4т. 1874 г. III, 1—44, 247—312; Странник з 1881 г. № 1—4, 8—9.

ниму нашей задачи ограничимом относительно посибдинкъ праскими деполинтельными «къ минюнимом въ сущеструющих», изслъдованіяхъ библіографическими замічаніями.

Летературная деятельность Питирина († 9 мая 1738) началась очень рано, почти одновременно съ его миссіонерсной двятельностію. Одинь нев первых опытовъ и есть именно сочиненіе напечатанное въ 4 № "Бр. Слова". По всей въролтности мыл имъемъ дъло: съ одной изъ записанныхъ устныхъ бесъдъ Питирима, заимствованной, "списателемъ" изъ твхъ "тетражей", жоторыя Патеримъ рассываль къ раснольникамъ и даваль списывать православнымъ еще въ самомъ началь своей миссіонерсной двятельности. Въ полномъ своемъ виде сочинение это ноходится въ одномъ рукописномъ начала XVIII в. сборникъ Соеййской библіотоки и занимаєть въ немъ листы 158-200 . О самомъ сборника мы будемь имать случай говорить ниже. Ветсь же заметимъ, что въ начале разсматриваемаго сочинения киноварью еделана такая же пометна, что и въ сборживе прос. Субботина, вменно: "списано стетратей игумена Питирима, 1709 г. іюня". Такимъ образомъ не можеть быть сомивнін, чтоэто сочинение Питирима написаво до йоня 1709 с.

Предметомъ сочиненія олужить вопрось о мерстосложенія в сугубой алівлуїв. Сначала авторъ вритически разбираєть доказательства въ пользу двуперстія и сугубой алівлуїв. Эта часть соминенія и напечатина съ 4 ж "Бр. Слова". Другую положиту составляють положительныя доказательства правильности троеверстія; они занимають 13-ть особыхъ "изъявленій" и изъ нихъ подписаніемъ во свидітельство святительскою рувою, иже во святыхъ отца нашего Феогноста, митрополита Московскаго" ).

<sup>&</sup>quot;Всё эти доказательства перечислени въ 68 отв. Пращици, за исключеніемъвифющихся въ последней внинсокъ неъ «Соборнаго деянія на еретика Мартина».
Правда, въ сборникъ есть продолженіе «изъявленій» («изъявленія 14—16), состоящее изъ ссилокъ на это деяніе». Но еще известний археографъ Строевъ, видеяній настоящую рукопись, совершенно справедниво считаль эти три «изъявленія» «прибавленіем» въ предидущимъ 13 (Библіолог. Словарь 1882 г., стр. 411).
Можно утверждать, что въ сочиненія Питирима о крестномъ знаменія, писанномъ до іюня 1709 г., ссилокъ на «Деяніе» не было. Въ перечит «изъявленій»-



у) Рукоп. С.-Петербургской Д. Акад. № 1229.

Сочнение по чертв миродюбивато, примирительнаго тона заизчательно для того времени. "Молючноя, честный отче, извъсти ин..." такъ и въ нодобномъ родъ начинаются "вопросм". Въ "отвътахъ" "честный отецъ" т.-е. авторъ сочниения обращается въ совопроснику не иначе, накъ "любимче мой, вовлюбления,

(1. 177 об.—179 об.) о соборномъ дъяны не упоминается, а состоящее на неж vintarie da «Ternie», que birro, cabreno nocad. Rosace toro, de namen principale есть примое повазаніе-довол'я простироются тіз полемическіе «труды нгумена Питирина, которые заключались оз этихо его «тетрадих», именно до «четвертаго надесять изъявленія» (л. 1 сн. 200 об.). Такимь образомъ выписки текста «діннія» сділаны съ других в «тетрадей» Питирима, — вімъ сділаны — неизвістно. Интересиве было бы знать: конда сдалало настолиее прибавление въ «списку ть теградей Питирина», потому что тогда рашился бы вопресъ о премени появзенія «ділиня». Но и здівсь ділю не можеть идти заліве гаданій. Г. Санарова милеть, что до 1713 г. «діяніе» не было минестно Питириму, могому что о немъ ве уважнается въ сочинении Инчирама. «Коліс». Но учесрадать, по намему minin, normo togreso to, uto «Konie» normanoca me norme 1713 a, t.-c. este жим быть написано и рание, ибо дату «1718» на что не импаети ститать носименного нередистивник, на что даваю ому воспоклесть укотребленное авпородь выражение «не сей настоящий водь». Публично Питиримъ выступиль съ «Миність» въ своемъ «объявленія о своеменія перстовъ». Но возволительно думъ, что на основание «дълнія» Питиринъ висаль сочиненія и равже «объявлеви», которыя вращались прежде эсего, новечно, вы пружий бликих Питыриму ина, а затимы полоры стади извыстны и распольникамы. Дано на томы, что Terces (cocophia de l'althia) de chergrenieus; que la cocophia de l'althia de 1718 г.), б) отъ "списка", виданнаго Питиримовъ прещде «обратемія» каратейрго в поивщеннаго въ «объявденін о сложенін перстовь» (Рукоп. Импер. Публ. был отд. I, въ 4°, № 295, л. 80—109); но с) почти верди согласенъ съ выдериетами изь «двенія», номбиренними въ томь же «объявленія» (л. 53—58). Это об-COMPRELICTRO, HOROGE HE MINGEL, WTG SHIPPERER BY TROUX SEPTEMBERIES CATABLE виения со синска Линирима, въ то же, время моказиваеть, что «ділніе» съ тачил текстомъ существовало у Цитирима горандо рание, чимъ онъ принялся за присти собъявления». Ибо еслибы выдержив въ «изъявлениях» были прибавмени съ ноявлениемъ «объявления», то почему онъ не были сделяни по тексту тимо «дення», помещенняю не «объявления», в-по «ответем» «объявления»? Полем вы этому «списатель» не сургалу с «чримін» никаких спергіографилесиять заметовъ, въ роде: «сіе деяніе синсано съ подлинняго деянія Димитріемъ в. Ростовскимъ»? Почему бы этотъ копінсть—списатель сталь иногда измінять месть «діянія»? Скорій всего діло слідуеть представлять такъ. Варіаців въ честь «даныя» принадлежать перу Питирима, который допускаль ихъ при кажмить невоить разв. Онъ же, конечно, добавиль виписками изъ «ділнія» и свое стиненіе о сложеніи нерстовъ. Отсюда-то и сділано въ нашей рукописи «прибаменіе» трем'я номянутымь «нявавленій»,—когда сділано—не навізстно,—можеть брате" и т. и. и величаеть его "помедателемъ истины". А этотъ последній нигде не называеть заблуждающихъ резимъ именемъ раскольниковъ: они известны у него подъ названіемъ "иніихъ". После ответа "честнаго отца", совопросникъ обыкновенио выражаеть ему благодарность "за извещеніе истини".

Другое сочиненіе арх. Питирима— "Копіе духовное, поражающее расколь оный, его же содержать минщіеся быти старообрящы, и вся хулы ихъ яже на церковь весьма закалающее; пораженныхъ же расколомъ ко истинному соединенію возставляющее и закланныхъ хуленьми покаяніемъ оживляющее" 3). Какъ

бить въ темъ же 1709 г. По крайней мара вамачательно, что: а) прибавненісдалается подъ списокъ 1709 г., а библіографических замізтекь въ полобномъ розв не помещается и б) дата 1709 г. совнадаеть съ словами Питирима, что о соборномъ дежнін отъ узналь именно въ 1709 г., якоби отъ Димитрія Ростовскаго (скаваніе о вымсканін... дванія, при Прациців л. 4 об.). А что «соборное даніе» даже раскозыникамъ стало невівстно раніве приниженаго г. Сахаровинъ (Страненев 1881 г. І, 459) 1713 г., на это есть ноложительных указанія. Въ «Знтоуменось» Алексыя Иродіонова (о немъ см. Тр. К. Д. Ак. 1867 г. I, 48-81 и Вр. Слово 1884 г. I, 385-344) читаемъ: «новъёміе рессіяне... вердять (для опровершенія двуперотія) еще ніжовію Маринна вресіврха... вакого вресеначильника неже самиаша въ Россіи даже до мета 1711»... (Тр. К. А. 1867 г. I, 64). Нужно заменить, что это говорить Алексей Иредіоновь, 15 леть вроживній нь Выгоріщномъ мовастырі, гді себетвенно и было «учинено, какъ выразился Ирогіодовъ, разсмотрівніе на оное діяніе», и гді о «діяніи» знали, несомийнию, все что межно было знать, - и Иродоновъ въ чаотности могь позаниствоваться свъдвижне отъ самого Семена Денисова. Такъ какъ Питиринъ свидвтельствоваль. что ему «даяніе» стало навастно въ 1707 г., то въ приведенномъ маста «Затуменоса», очевидно, говорится о томъ, когда «делийе» появилось уже вездю, между прочинъ, и въ Вигорецкомъ монастиръ. Впрочемъ, въ «Энтуменосв» есть другое ивсто, гдв говорится, что «двяніе» «творець Прашини обрвте явта оть Христа 1717». Но здісь, очевидно, разумінотся обстоятельства «обрінскія» «нодашнивато» «на пергамен'я писаннаго» д'ямия (Пращ. от. 86).

<sup>\*)</sup> Рукоп. Импер. публ. бябл. F. I, № 189. Въ руковисномъ сборникъ той же библютеки Q. I, № 810, въ которомъ между прочимъ находится сочинене Питирича «Объявлене о сложени перстовъ», послъднему предмествуютъ два листа слъдующаго содержанія: «Копіе истивъ на възденейе, ересемъ на истребленіе; върнихъ утверждаетъ, противнихъ побъядаетъ». Это заглавіе сопровождается местью текстами, напр. Пс. 128, 5. Затъмъ слъдуетъ болъе подробное указавіе и разъясненіе ціли «Копія». Ово «синовъ восточния перкви защищаетъ, разумния очи просвъщаетъ, непокорния перкви сердца прободаетъ» и пр. Далъе—ваставленіе пастирямъ въ стихахъ «еже сіе копіе въ руку держати». Еще: «Тосноду Вогу благодареніе» и «творцу сея внижици похваленіе». Наконецъ, «раз-

видно изъ самого сочинения, именно изъ "отвъта" 9, "Коміс" написано не поэме 1713 г. Г. Сахаровъ, писавшій объ этомъ сочиненія, основательно домеваль, что "Коміс" принадленить перу Питирима"). Написано въ любимой Питиримомъ серив діалога и состоить изъ 40 "отвътовъ". Річь обращена из изпосиу "испытателю". Всіз вопросы межно разділять на два разрядає спачала авторъ насастся попевщины и безположими, затімъ— серериниму православною церковью и измебленных распольчиками перковных обрядемъ. Многіє отвіти сходим съ отвітами Пранция.

Третье сочинение Питирина—это "Обълвление о сложении перствой десния руки на знамение честнаго креста, како сложени и кія перстви. Въ просившему, наче же рещи по усумивающемуся о семъ, отвъты съ достовърнъйшими свидътельствы отъ Св. Инсанія и отъ множайшихъ соборовъ здъ предложещася въ собраніи о семъ" 1). Имя автора означено въ концъ самего се-

сужаеміе на стихи, яже суть писаны во оглавленій живих сад». Охноситально этихь двухь описанныхь листовь, если не считать ихъ отрывкомъ особаго полеинческаго сочиненія первой 1/, XVIII віка съ заглавіемъ «Копіе», можно думать, что они составляють въ Питиримову «Копію духовному» нічто въ родів не графа, подобнаго твиъ, какіе ми встрвчаемъ при другихъ сочиненіяхъ жого времени, напр. при посланівив Игналія Тобольскаго (ок. рукон. сиб. дуп. анад. Ж 1231, 4°, на 77 д., современной (1696) спорописи, ср. рун. казан. академін ъ опис. рукоп. Соловенкаго монастира 1881 г., ч. І, № 328 и 329, съ котор. сдалано печат. изд. въ «Прав. Собесерд.» за 1855 г.; о м. Игнатін см. «Странжикъ» за 1862 г. I, 161—167), при «Зерцаль» (сокращ. ред. изд. 1863 г., полвая—въ рукоп. казан. акад. № 1663; объ этомъ соч. см. въ предисловін мъ швд. Посодина соч. Писониция ч. II, стр. I — X; пр. Филарона въ приб. въ «Червигов. Еварх. Изв.» 1865 г., стр. 165—167; проф. Нимекаю въ «Христ. Чт.» 2a. 1875 г. I, 56-76 — зам. на ст. Брикнера въ «Русск. Вестн.» 1874 г. № 8; Брикнера «И. Посошков», какъ эконемисть» стр. 20-73; Арханиельскачо «Дух. образ. и лит. при Петри I» 1883 г. 136 — 140; Даревскаю «Посощковь и его сочин.» 1888 г. 101--105, 116--142, ср. «Прав. Соб.» 1888 г. I, 76--91, 235--257) Hotembers.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) «Странник» 1881 г. I, стр. 227—249.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сочименіе это нав'ютно нам'я ва 3 спискама а) По рукоп. Сборнику Импер. нубл. библ. отд. І, въ 4°, № 295; написано полууставома XVIII в. Въ этотъ же сборник'я есть два «слова», нужно полагать, оба одного авгора, именно: «о ноднизающейся церкви» и «въ защищеніе св. восточной церкви»—противъ раскола. б) По рукоп. казан. д. акад.—см. опис. рукоп. Солов. мон. 1881 г. ч. І, № 385.

эптейн. "Объявленіе" не было напечатано; но : было нарежение расвольникама, будучи послано имъ Питиримомъ, канъ его "Заручная : винера "..: Вв. "вопросакъ", поданныхъ распольнивами Литириму въ завгуста 1716 г., упоминается объ этома сочинения в). Значить, емо написано ранке 1716 года, и мы не знасму, почену. г. Самаровъ держитон именно этой даты \*). .Самъ же онь цитирують руковись, содоржащую критическін земімчанін на "Объявленіе ч подинсанную январемь 17:16: toda 10). Затіны, гань канъ 240 вепресовъ написаны по прайней мэри: не безь участія А. Денисова, то чтобы опредвлить приблизичельню время цеписанія "Объявденія"--отъ дня подачи ихъ Питириму цужно отчислить взадъ изрядное количество врамени. Аз сношене поповиевъ--- насельниковъ Керженда, которымъ Питиримъ посладъ сное "Объявленіе", съ бесноповнемъ Денисовымъ, жившемъ на офверт въ Выговокой пустыни. Да вроми того, по словами Пртириме, свое "Объявленіе" авторъ "являль" Отеовну Яворскому прежде чвиъ послать его къ раскольникамъ: и на это нужно было время 11). По нашему мивнію, потому Питиримъ и решился писать располенивамъ свои "вопросы", что домо не получаль отвъта на свое "Объявленіе".

"Объявленіе" имветь: а) приступъ, б) ответь на вопросы о нерстосложеніи и в) заключеніе. Кроме того при сочиненіи помещень "описомь" съ "деннія на Мертина",—тесть самьні, который въ "Поморсинхъ ответахъ" (отв. 9) сравнивается съ харатейнымъ и печатныйъ. Въ этойъ сочиненій авторъ повториль, кос-чемъ дополнивъ, сказанное имъ въ своихъ "тетрадяхъ" о перстосложеніи, не считая ссылокъ на "деяніе". Только въ началъ сочиненія вмецаваны богослововія соображенія но разби-

Company of the second

в) По сборнику Импер. пубх. библ. I; вз 4°, № 610, л. I — 59; весь сборника писанъ неразборчивою скорописью XVIII в. Онъ заключаеть въ себъ и упомянутмя два «слова». Отличіе «Объявленія» по сборнику № 810 состоять въ томъ, что текстъ «дъянія на Мартина» сходенъ съ печатнимъ, какъ въ приложенномъ въ «Объявленію» спискъ «дъянія», такъ и въ выдержкахъ этого текста въ самихъ «отъбъяхъ» «объявленіи», чего ибъть въ последнемъ по сборнику № 295.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Пращ. вопр. 31 и 86.

<sup>\*) «</sup>Странникъ»: 1881 г. I, 459—460.

<sup>10)</sup> Ibid. crp. 446 upunbu.

<sup>11)</sup> Пращ. отвыть 99.

рациону вопросу, главнымъ образомъ на основания "Жезда праменя (12), — а въ коми опроворямуто мизию, расвольниковы о троенерскій какь мечати актихриста. Въ завинченіе авторъ особить о заблуживающихь, высказываеть свой ваглядь на никъ и ориганиеть правоставильть свищения поставить в поментиры и мерскаго чина дискиниться о пореболожей брания. Его дасть не ман'я морё ноду, -- нопість ошь, --- н : онима лімонна, источинсь сиевь, да пивичия таконых погибали. Попожа суть братія наша, Но убо неважинеми и возма неразумісми ва чавовою противжие повергонися. По истинъ инъють о спасски завремь реву москь велію, не же по разуму св. воотомирія мерава а Валь, аво яния сего реди: и шра сустнаго набыторы и верки горы дестия топали пустынное жиме радостно водиобина и множайния сворби и различных отрадения пострадания. Обаче, по-словеся Павлову, аще не законно постраждеть, не вънчается (2 Тимов. Ц, 5): поистинь прельщенная братія наша, аще и множайтія труды и скорби и бъды отраждутъ, не вънчаются, зане незавонно страждуть. И сего ради о никъ всячески подобаеть братопонт попещися...; мелю се слевами воткъ православныхъ, быточестно живущихъ, священического, и монашеского, и мірскаго чина. Господа ради, подщитеся о погибающей расколомъ предъщенной братіи нашей, тщанісиъ и усердісиъ во ученія, еже бы ихъ обратити въ соединение по овятый восточный церкви..."

Упонинутые вами "вопросы", ва поличества 130, были посмий Питиримомъ на раскольникамъ діаконова сотласія і января 1716 г. Питиримъ требовалъ "на кійждо вопросъ отвътствованія, рад удобнаго соединенія ко святой церкви, о ихъ — діаконовчеть состоящи, да на тыя вопросы отвътствують съ новазацість достоящинато нисанія, нійхъ ради винъ отогрались отъ единства церкви" <sup>13</sup>). Раскольники объщались "отвътствовати". Геродіають Гурій въ своемъ "Сказанія" о миссіонерскихъ трудахъ Питерима говорить, что раскольники "взещие тые вопросы, поручена ихъ мужу нисанія овъдущему, именемъ Василію Флорозу... И тые вопросы миогое времи содержавши, отвътовъ ве

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Пращ. 1824. 1752 г. д. 19---19 об. нь «посланін» Питирина из старцу Алексацру и др.



<sup>12)</sup> Ч. І, весоба. 21.

учинища письменно: нбо Духъ Святый же попусти раговати перковь, юже стяже Інсусъ Христось честною свесю кровію 14). Дійствительно, долго прошло во взаниной но поведу этего перепискі 15). Прежде, чімъ дить отвіты Питириму, раскольники свим прислади ему при особомъ письмі 240 вопросовъ. Раскольники "діанонона согласін, — говорится объ втомъ въ "Спаванін" Гурія 14), написаша къ вему, отпу Питириму, отъ себе два ста четыредесять вопросовъ вмъ же, Василісмъ (Флоревымъ), сочиненные, требующе на нихъ у него, Питирима, отвітовъ, которые вопросы яхъ въ томъ же 1716 году, въ смучті міже семъ 17), съ величею радостію принарим, Питиримъ ставщаль на нійждо вопросъ 15 мая 1719 года раскольники прислади м стати свои 18) на вопросы Питирима, воторый въ это время быль уже епископомъ нижегородскимъ и адатыревимъ.

<sup>14) «</sup>Брат. Слово» 1889 г. № 1, стр. 12—13.

<sup>16)</sup> Напечатана въ «Странинкв» за 1881 г. II, 550-567.

<sup>\*\*) «</sup>Брат. Слово» 1889 г. № 1, стр. 18..

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Именко 1 августа, см. Праж. л. 410 об. во над. 1752 г. — 240 депросовънапелатаны въ Працидъ.

<sup>10)</sup> Выбств съ вопросами Питирима они напечатаны въ «Опис. раскол. сочин.» А. Б. во II ч., стр. 195—304. Съ въкоторыми соотвътствующими намененнями то же 130 сопросост Питиримъ посладъ въ керженскить раскольникамъ Софонтіева скита (напеч. тамъ же стр. 161—195).

Ювиъ же написани эти 240 вопросовъ, а разво и 130 опритовъ? По опредиъ-«Сказанія», вопросы Пятирима были отданы на разсмотрёніе Василію Флорову. По свидетельству же раскольнических писателей, отвёти были написани извёстнымъ киновіархомъ поморскаго Выгорінкаго монастыря Андреемъ Денисовымъ. Такъ передается въ жизнеописания А. Денисова (Опис. ибкот. раск. соч. ч. П., стр. 158-139); тоже говорить и раскольническій библіографь Павель Любовитний (Каталогь, М. 1861 г., отр. 25, № 2). Равциить образомъ, яйок не А. Де-, несовимъ висани, по мифию изследователей (опис. раск. соч. ч. II, стр. 161), и 240 вопросовъ. Между темъ относительно последнихъ въ «Свазанія» прямо говорится, что ихъ «сочиняяв» Василій Флоровь. Какъ примирить эти показанія? О «вопросахъ» авторъ «Опис. раск. соч.» справедино говорить, что «все содержавіе ихъ, пріемъ изложенія, новые предметы иъ нихъ введению, разворяженьmedient bendocobs, rake sacteur emparchie do mediens médians, chreeges. сходны съ духомъ, направленіемъ, порядкомъ изложенія и частными выраженіями «Поморских» отвітовь» Денисова (ч. II, стр. 160—161). Въ навістной мірів то же следуеть сказать и о раскольнических «ответахь» и это доказываеть сиравединность показаній упомянутихь распольнический инсателей. Не им не можемъ игнорировать и свидетельства Гурія. Последнее темъ более является цифир-

Напрасно мы стали бы искать въ "вопросахъ" Пяхирима опредъленный планъ частей, порядовъ мыслей, ихъ отройность и систематичность. Это замъчене было авторемъ "отвътовъ", который въ концъ предисловія въ послъднимъ ечелъ мужнымъ объяснить порядовъ и разділеніе частей, которому быль намъренъ слъдовать самъ. "Понеже изволиль еси,—имиетъ овъ Патириму, — вопросы писати ово о старопечатимхъ инигахъ, ово о древле-церковныхъ содержаніихъ, ово же о таймодъйствівхъ, у насъ нынъ въ нужныхъ случаяхъ бываемыхъ, иткая же и избываема наносительнъ вопрощаеции; сія же вся вопросы, не въмы чесо ради не особенни кіямдо своивъ морядкомъ, но рав-

шимъ доли правди, что Василій Флоровь биль, какъ и говорится въ «Свазаціи», «мужъ писанія свідущъ..., собиравшій многая писанія св. апостоль и соборовъ вселенских и помъстных правила, и иная собственная святая писанія отеческая» («Бр. Сково» 1889 г., № 1, стр. 12),-по обращения въ правоскавие (ibid. стр. 19) писавшій дільния сочиненія противъ раскола (Настал. состяз. ст. раск. шзд. 1839 г., стр. 21 примъч.). По нашему мивнію, діло можно представить тажимъ образовъ. Въ жизнеописания Андрея Денисова разсказывается, что однажди Андрей, прібхаль ва Москву, незивношнися съ однив добримь человінома возсордясія поперишен, и съ нимъ вийсти отновиваль отарыя вещи, могущія педврживть ихъ минио-древнее благочестие (Онис. раск. соч. ч. II, 138). Очень можеть бить, что этоть поновець быль именно Василій Флоровь. Сообща обсуждал вопресы о борьбе съ православісить, опи воспушись и дентельности Питирима, водробиня огадінія о воторой вналь Васней. Хогя Питиринь дійствоваль вы другомъ вония Россіи и тревожить собственно поновцень, однаво Денисорь не могъ не обратить вниманів на этего борнь сь васколемь. И воть, по всей візроштности, после этого, по свидетельству Гурія, на Керменець приходиль изъ-за. Поморія брать «славнаго распольника безноновинии Андрея» Семовъ Денисовъ («О братьяхъ Денноовнхъ» соч. Н. Барсева). «Съ нимъ Питиримъ мнегіе дви бесідуя вишти чтяху, о вельой главимий бесідуя, не отогуваку, не овоччавник разума ся. Понеже опий Семенъ нарочно посланъ бисть испускти разума и твердести неповолебниой греке-россійскиго испов'яданія нериве. Бесідуя же, отъще доброхотно во своясн» («Брат. Слове» 1989 г. № 1, стр. 10). Уномянувъ объэтомъ, авторъ «Свазанія» нередлеть — канъ Пнукрнить обесфилися съ рескольшвами вопросами и ответами, причемъ главнаго дентеля со сторочи раскольнивовъ указиваеть въ лице Василія Флорова, принцемвал ему авторокую роль при составления вопросовъ и отвътовъ. Въ соотвътствие съ этимъ въ жизнесинский А. Денисова разсказивается, что восле знакомства Денисова съ ноповцемъ, всморе: настала крайняя нужда нижегородскимъ діаконовцамъ отвіжать на вопроси Питирима, и просили убъдительно пріятеля Андресва нособить имъ (стр. 158). Итанъ, ножно полагать, діяноновим просять пріятеля Андреева Василія Флорова

мащены между прочими вспросы изволить еси положити: сихъ ради мы вопросы и отваты на два части раздалихомъ: въ нервой части вопросы и отваты меложихомъ о старо-мерковныхъ содержанихъ, и нами между тами о содержателькъ такъ древне-мерковныхъ содержаний; во второй части о яже въ масъ бываемыхъ, намосительна манесенныхъ, вопросовъ отиссохомъ числомъ 88<sup>4 19</sup>). Въ мервой части помащены отваты на вопросы: 1—23, 25, 46—50, 55, 57—58, 61—69, 71—80, 88—92, 94—95, 98—101, 103—114, 117, 121—125, 128, 130; во второй: 26—27, 29, 31—33, 85—37, 39—40, 42—45, 51—54, 56, 69, 93, 97, 115—116, 118, 126—127. Такое даленіе мы находинъ въ діяконовыхъ отватахъ. Что касается отватовъ Софонтіевыхъ, то они идуть по порядку вопросовъ.

Мы уже сказали, что раскольники, прежде чвиъ дать отвъты Питириму, сами въ августв 1716 г. прислали ему 240 вопросовъ. Питиримъ скоро принядся за составление отвътовъ на вти вопросы. Къ 17 октября 1717 г. "совершинася сім отвъты" 10),

номочь имъ, и по виражению «Скакания», «поручають оку вопроси на высокотрвнісь. По словань жизнеописателя Денисова, пріятель последняга, зная наз, діаконовцева, неграмотность и невідініе превиспренней бегосковін, умиленно просиль Денисова вступиться за ихъ бедствующее согласіе, обещая ему вое нумное из наинсанию ответовъ. Денноовъ спорва оснавивался, чтоби не вообудеть вы споих выдограмия протива себя, за содыйствие чуждому всиму; однамо внослідотній склонивон на милость нав опосенія, чло и оку ва другома: случай не пеногуть (Опис. А. Б. ч. 11, стр. 138-139; Истор. р. расп. Макар; стр. 340). Что дъйствительно Денесова за «несколько на скудоста пустинную пенязей награжденія» даль соглясіе арвиять участіе и на самень діні принциаль и не тобыхо из составлении отвіжовь, но и вопросовь, сониваються из этомъ прудес. Но замечания живиеописатель о негранотности и неиздени превисиренией богориовін поповцевь объясняются тімь, что сть биль безпововень и желаль восхвалить спое согласіе. Въ дійствительности же били люди свідущіє и среди дівконовцевъ, какевъ билъ укоманутый Васили Флоровъ. Онь могь оказать услугу самому Денисову, нотому что это было въ его интересакъ и средствахъ. Не можоть биуь, чесбы въ сповахь Гурія не было доле правди. Участіє Флорова могло выразиться прежде всего вы собраніи магеріала, систему и литературную обработку которому даваль Денкоорь. Не на это ли наменяеть живиновичскитель Деннова, говоря, что последнему со опероны поверца было объщано все нужное EL HARRCAMID OTEBTORS?...

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Опис. раск. соч. И ч., стр. 198—199; «Отранник» 1881 г. т. II, стр. 566.

<sup>24)</sup> Праш. изд. 1726 г. д. 410 об. Г. Сахаровъ ошибочно говорить, будто Пра-

а 1 ектября 1719 года въ селе Наснутоке Питиримъ вручиль визъ раскольникамъ <sup>21</sup>). Предварительно онъ прониталь вслухъ напизанное въ раскольникамъ посланіе <sup>22</sup>), показаль вингу народу и громко снаваль: "отвіты написанные противъ діаконовымъ вопросовъ"; затімъ съ словами: "сія мон отвіты вручаю вамъ за прицисаніемъ собственныя меся руви по листамъ" передаль вингу діакону Александру. 14 декабря 1721 года <sup>22</sup>) отвіты Патирима были напечатаны подъ именемъ "Працицы дуковной <sup>24</sup>) и равосланы по неривамъ для всеобщаго употреблевія <sup>25</sup>). По "сямен инигамъ <sup>26</sup>), находивнимся на лицо въ Алексанцроневской типограсіи 15 іюли 1725 года" Пращина зманится пъмою въ 2 р.

Воли разоматривать труды Питирима независию оть мысли о нивынихся въ нихъ соътнахъ на "двяне" и требникъ Осегнота, то нельзя не замътить достоинствъ произведений виме-геродскаго архіснископа. И прежде всего, у Питирима изтъ ничего похожато на ту исиусственную серму ръчи, заную мы находимъ, напр., въ "Жезлъ Правленія". Правда, языкъ сочинений Питирима не можеть идти въ сравнение съ языкомъ "Розысна" св. Димитрія — яснымъ, правильнымъ и мъстами сильнымъ и одумевленнимъ; Питиримъ иногда вырамается довольно темно и не такъ силадио. Но за то деназательства представля-

шина написана въ октября 1716 года («Странникъ» I, 546, прим. сн. Пращица д. 248 об., 336 об. и др.).

<sup>\* )</sup> Нрам. въ «доношени» Варсанофія.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Намечатано при Пращ. л. 19—20 по изд. 1752 г.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Ундомскато «Очерк. слав.-русск. библ.» М. 1872 г., Ж. 1630. Понасаніє Гурім (89 г. Ж 1, 13) нев'ярно.

<sup>24)</sup> О Пращиць см. Макарія «Истор. нижег. іер.» 1857 г., 76—78; Пекарскаго «Наука и литер.» 1862 г. ч. П., істр. 507—512; Калиникова «Прибавл. въ Рязанск. Епарх. Ведом.» за 1868—69 г. № 2—5, 9—10; Опоимаго «Христ. Чт.» 1874 г. П., 260—294; Арханиемскаго «Дух. образ. и литер. при Петрі Із 1883 г. стр. 131—135; Даревскаго «Посошковъ и его соч.» 1883 г. стр. 113—114; проф. Ивановскаго «Руков. по истор. и облич. стар. раск.» 1886 г. ч. І, стр. 245—246.

<sup>25) «</sup>Христ. Чт.» 1874 г. III, 260. «Ради обращенія (раскольшивовъ) всякая первовь съ прочими святыми внигами, яво инструменть по обращенію, книгу Прамину вибеть въ себъ»—говорится въ «Свазаніи» Гурів (89 г. № 2, 94).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Пекарскій «Наук. и лит.» ч. ІІ, прил. С.

ются у него танъ-сказать непосредственнымъ образомъ, пряме и наглядно. Затъмъ, справедливо говорять, что "Пращица" довавываеть въ сочинитель начитанность русскихъ книгъ, вниманіе и теривливость въ сводё и выпискахъ изъ оныхъ, и свъдънія Св. Писанія и св. отцовъ 27). Нужно при этомъ помнить. что Питириму первому примлось иметь дело съ А. Денисовымъавторомъ "Поморскихъ отвътовъ", съ человъкомъ общирныхъ свъдвий догматическихъ, историческихъ, археологическихъ, каночическихъ, тщательно изучивщимъ различные пункты развегласія между православною дерковью и распольниками, хорошо вививымъ съ полемическими сочиненіями противъ раскола, китрымъ и недобросовъстнымъ; а также съ "свъдущимъ писанія" Василість Флоровымъ. Уже вопросы, предложенные Питириму, въ своей совокупности обозначають довольно полно цалую спстему раскодьнического въроученія. Частныя положенія старообрядческого ученія являются съ своими основаніями и возраженіями противъ основаній противоположнаго раскольническомуученія православнаго. Въ каждомъ отдельномъ вопросе приводятся основанія, на которыхъ опирастая главное предложеніе вопроса, или же вводится цалый рядь вопросовъ, которые, будучи поставлены вижеть, подкрыпляють себя взаимис. Въ раонольнических дотвытахъ" мысли, намъченныя въ вопросахъ, развиты гораздо общирнве и обстоятельнве. Но Питиримъ уже не разбиралъ этихъ отвътовъ...

Спорящія стороны предлагали одна другой слишкомъ разнообразные вопросы. Но, если отбросить накоторыя частности, все дало сводилось къ рашенію сладующихъ двухъ: а) справедливо ли и законно ли старообрядцы отдалились отъ церкви (о книгахъ и обрядахъ старыхъ и новыхъ) и б) гда истинная церковь — у православныхъ ли или у глаголемыхъ старообрядцевъ? Вопросители Питирима были "искусны во испытаніи"; но и Питиримъ защищалъ православіе съ должнымъ

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) М. Естенія «Слов. ист.» II, 174.—Въ сочиненіяхъ Питирима цитируєтся очень много книгъ; въ одной Пращицѣ насчитывается 114 сочиненій. Здёсь мы находимъ даже «первенцевъ» церковно-славянской Кирилловской печати—изданную въ 1491 г. въ Краковъ Фіолемъ Псалмиръ съ возследованіямъ, экземиляровъ которой до насъ не сохранилось (воир. 140).



достоинствомъ. Мы не преувеличимъ, если сиажемъ, что сочименіями Петирима умичочи можно пользоваться и въ вастоящее время. Силу возраженій и доводовъ Питирима чувствоваль и севопресиивъ его и поэтому въ ежесточение спвшилъ заявить ему, что чтобы тамъ защитникъ правослевія ни говориль, вакія бы ввонія возраженія на выставлять, все это безнолезно; они, распольники, останутся при своемъ де и только. "Устройте, жисывъ Денисовъ, великороссійскую церковь, яко же бъ прежде, въ ней утвердите древнее ей содержание. И егда узрамъ велиперессійскую церковь таке: яко же біз прещде, то убо безь всявиго человіческого увінцанія віз мей обрящемов. И вем'є убо, AND ROTHERING, HORROHEMON HACTISDOMS GORS BORRATO HORROCADвія. А доновоже пробудемь меделарятельцы о новодогматогровами новомарамныхъ кимръ, догодъ импаковое же насъ увъчасть слово жи двло, наше опос по мужда поповъ пріятіє безъ присутствія списнопенаго, пина ними нужные олучан возметутъ насъ отлучити от любве дреслеправославного седержанів". Зеплитнику правослевія, по ногина, надлежало "много PHACOLATH W HOKASLIBATE..., O BOSKOÑ PLABEREN MHOPOTOPHRIEBO глаговати..., чтобы всякій человікъ", есобенно ведобилій сему отвитчику "не желатель снасснія", "въ глубиму своего ума принять, и обычай свой, яко сотвотно, слома и умарча, въ послушаніе подчиниль" (Спазаніе 89 г. № 1, 16). Прессе. Пятиримъ трудился меустанно и неослабно, не смотря на многія препаria" (ibid. 88, Ne 20, 736-743, 89, Ne 2, 97, Ne 3, 179 H AD.). даже съ опасностію для своей живни (ibid. 88, № 20, 735), щ благодареніе Богу-трудился не безъ хоромаго усивка. Недаромъ раскольнические учители, видъвши, что не могуть противъ его, Пятирима, вопросовъ стоять, тщались съ нимъ въ разговоръ не яходить, дабы ихъ мудрованіе и нетвердое основаніе стоянія во отступствъ въ конець не разрушилось" (88 г., № 20, 728), и мало того, даже "даша слухъ, да нинто съ нимъ, Питиримомъ, не глаголетъ: ибо ежели вто будетъ говорити, то яко бы силу нъвую инъють глагоды его обаянно, и склонятся къ перкви, яко прельстившеся" (ibid. 732). Причина успъха Патирима понятна: преданный дълу всей душой миссіонеръ имълъ "много древнихъ книгъ" и на собестдованіяхъ "ежели о чемъ было слово, то въ техъ внигахъ и показоваще" (89 г. № 1, 21)—истину спровергнуть невовитино (ibid: 22, 86 г. № 19, 650, 652 сн. 655 ж др.).

--- Выше ны спавали, что памечачанный поды именень сочиненія Питирима въ 5 № Врат. Слова огрывовъ полемическаго содержанія ошибочно сочтень за продолженіе предыдущаго (М 4). Дъйствительно, эта часть советив другаго сочинения и другаге вртора. Въ полномъ своемъ виде оно извъстно намъ по друмъ списнамъ: а) по рукописи новгородскей соейнской библистени Ж 1230. Во И части руконисного с поторбурговой дух. академія наталога вингъ и рукописей сообиской библючени оно значится подъ теринъ наврениемъ: "обитение на защинивощихъ невопровленный старопечатный жилги, соотовленное важимъток оссмовенные куппомъ. Печен чаное же варивые напожим на первомъ листъ съмой руковиси; оно манисьно можбиней споровисью; а саман рукорись--полууставень XVIII в., на 89 г., въ 4°. Это то самое сочинение, которое подътания же насраниемъ упоминается въ "негалога: рунописныхъ рессійснихь инигь вове городской сое. библютеки 49), б) во оборнику с.-петербурговой дух. вкадемін 30), въ которомъ: оно ваниваеть 65-152 л. Сбервикъ этогъ заключаеть въ себъ сще другое поломическое сочиненіе того же автора и уже разокогранное сочиненіе Литирима о перетоеложение въ списив 1709 г.

Второе сочиненіе, ванимающее въ сборнить д. 1—64, написано скорописью 1—й 1/2 XVIII в. Оме, повторнень, принадлежить перу того же автора. Помимо еходства въ прісмахъ волемини в доказательствахъ, въ мыслихъ и взглядахъ и иногда до буревальности выраженихъ, это доказывается тъмъ, что: а) авторъ объихъ "инижицъ" говоритъ о себъ одно и томе; б) въ одной—объщветен паписать другую, а въ послъдней упоминаетъ о начисаниой ранъе, въ обоихъ случаяхъ обозначая содержаніе той и другой; в) объ "инижицы" предназначаются одному и тому же лицу; г) для написанія объяхъ указывается однов и тотъ же поводъ.

Въ одной "книжицъ" авторъ говорить себъ: "отовюду пустъ есмь любомудръйшаго словеснаго ученія..., къ сему же еще че-



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Памят. древ. писмен. 1881 г. Т. XII, стр. 7.

<sup>20)</sup> Рукеп. Соф. биби. № 1229, in 4.

ловыть есмь гражданскій, въ купечестві всегда упраждняяйся" (по сбор. д. 67.); въ другой: "азъ же словесныхъ наукъ лишенъ еснь весма, жъ сему же и купечествомъ приснодержимый" (л. 2.). Ясно, что авторъ обожкъ полемическихъ сочиненій, дъйствительно, быль купець. Но мы не знаемъ, почему кто-то назваль его "московскимъ" купцомъ. Въ самыхъ сочиненияхъ накихънибудь подтвержденій этого мы не находимъ. Въ одномъ міств авторъ говорить: Еверосиновой станицы правители сказують, яко нъкій Досивей игуменъ, отшедо отсюду на Дону служиль, просвиру же агица запасалъ велиную, яко куличу" и пр. (л. 60). Рачь идеть, очевидно, о расколоучитель Досиось, игумень иккольскаго Бестдовскаго монастыря неподалеку отъ Тихвина. О немъ извъстно, что, оставивъ свою обитель, онъ свитался по разнымъ мъстамъ съ проповъдью о расколъ и чаще всего любаль привитать въ курженской обители близь Повънца. Отсюда-то изумень Досивей и бъжаль на Донь 30). Если сочиненія "куща" появились именно въ этихъ кранхъ, то понятно — почему они находились именно въ новгородской соф. библіотекъ, а еще прежде, какъ увидимъ ниже, у новгородскаго архіепископа Ососана Прокоповича.

Въ рукописи нътъ прямаго отвъта и на другой вопросъ, когда написаны разсматриваемыя сочиненія. Извъстный археографъ Строевъ относить настоящій сборникъ къ началу XVIII ст 31). Мы вполнъ съ этимъ согласны. Судя по клейму бумаги настоящей рукописи, она (рукопись) появилась неранъе 1700 г. 32). Изъ самаго сочиненія видно (д. 45), что оно написано по смерти патр. Адріана (1700 г.). Это съ одной стороны. Съ другой. Одна изъ "книживъ" купца, а можеть быть и весь настоящій (№ 1229) сборникъ быль еще извъстенъ новгородскому архіепископу Осеовну Прокоповичу и въ числъ его собственныхъ книгь значился покъ № 21. Объ втомъ мы догадываемся по находящейся на первомъ листъ сборника надписи: Ех miscell. Theoph. № 21. Такія

<sup>&</sup>lt;sup>м</sup>) Опис. раск. сочин. п. I, стр. 276—277; *Макарія* Ист. р. раск. 1885 г. стр. 249—250, 291—292.

<sup>11)</sup> Библіол. Словарь 1882 г., стр. 411.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Руководимся книгой г. Лаптева «Опыть въ старии. русск. дипломатикъ», С.-пб. 1824 г.

и подобныя надписи ("ex libris Theoph.") Прокоповичь двлаль на принадлежавшихъ ему внигахъ собственною рукою. Затъмъ, изъ словъ "вупца" видно, что онъ писалъ ранве напечатанія соч. Прокоповича о поливательномъ крещения (15 янв. 1724 г.) аз). Далье, вообще двлая такое описаніе состоянія раскола, въ какомъ (состоянія) последній находился въ начале XVIII в., нашъ полемистъ въ частности въ своемъ перечнъ раскольническихъ секть подходить въ "слову отвётному", которымъ пользовался св. Димитрій 34) и которое написано ранве ноября 1708 г.; такъ, напр., онъ упоминаетъ объ онуфріевщинъ, пошедшей отъ такъ насываемыхъ керженскихъ споровъ и въ началь XVIII в. уже существовавшей 35), и не знаеть согласія діаконова, образовавшагося около 1709 г. <sup>26</sup>). На основаніи этихъ данныхъ можно предполагать, что сочиненія "купца" написаны въ первыхъ годахъ XVIII ст., до 1709 г. По крайней мъръ то явъ нихъ, которое составлено после, переписано тою же рукою и темъ же почеркомъ что и следующій за нимъ "синсовъ" съ тетрадей Питприма 1709 г. При такомъ предположении становится понятнымъ - почему автору извъстны только двъ полемическія книги: "Жевлъ" и "Увътъ" и почему онъ не упоминаеть о "соборномъ дъяніи на Мартына": онъ о немъ не зналъ.

Имя "купца" осталось неизвъстнымъ. Въ этомъ отношеніи, если можно что сказать, то лишь съ отрицательной стороны. По сходству наименованія разсматриваемыхъ сочиненій на корешкъ сборника ("обличеніе на раскольниковъ (о) погръщност(яхъ) старопечатныхъ книгъ") съ упоминаемымъ авторомъ "наставленія правильно состязаться съ раскольниками" сочиненіемъ Василія Флорова 37). можно бы, пожалуй, подумать на

<sup>31)</sup> J. 29 of.-30.

<sup>3°)</sup> Розысвъ, ч. I, га. XX.

<sup>35)</sup> Есиповъ «раскол. дъла XVIII в.» Т. II, стр. 223-260; Мат. д. исл раск. Т. VIII, стр. 204-354.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ) Еснцовъ ч. II. стр. 260-261 ср. ч. I, стр. 636.

<sup>&</sup>quot;) Изъ сочиненія Флорова онъ заимствуєть перечень «общихь догмъ отщепеннемъ» и въ приміч. пишеть: «взято изъ писмянной Василія Флорова книги, обличеніе жез на раскольников именуемой г. 2. Онъ самъ быль въ расколів діаконова согласія; но, признавъ того погрішности, обратился къ православію, и въ 1737 г. сочиниль противь онаго нисколько главъ, описавъ напередъ многіе ихъ толки съ догмами» (стр. 21 по изд. 1839 г.; Ист. р. раск. Макарія стр. 347).

этого последняго. Но такое предположеніе ничемь не оправдываєтся. Не только ни одно изъ сочиненій "купца" не тожественно съ известнымъ сочиненіемъ Флорова, но и вообще не могутъ быть ему приписаны. Дёло въ томъ, что въ нихъ нётъ перечня "общехъ догмъ" раскольническихъ; изложенія ученія той или другой секты тоже нётъ, причемъ при перечисленіи сектъ не упоминается о діаконовщине (что немыслимо въ сочиненіи Флорова); на главы сочиненія нераздёляются; былъ-ли В. Флоровь купцомъ—не знаемъ, но "купецъ" ни гдё не проговорился, чтобы онъ прежде былъ раскольниномъ; наконецъ, сочиненія "купца" написаны гораздо ранее присоединенія Флорова къ православію.

Казалось бы болве правдоподобнымъ приписать разсматриваемыя сочиненія извъстному полемисту И. Т. Посошкову. Онъ быть именно человъвъ коммерческій; онъ говориль о себъ: , азъ весма мизиренъ и ученію школьному не искусенъ..., неувъ есиь..., человъвъ ненаученый зв); у него быль "дворъ" въ Новгородъ 39); нъкоторыя его произведенія были извъстны Провоповичу и находились въ библютенъ послъдняго; до написанія "Зерцала" онъ вель съ раснольниками "разглагольства" и даже писанія къ нимъ посылаль " 40) и пр. Но, не говоря уже о томъ, что ни въ "Зерцалъ" мы не находимъ упоминанія объ "особыхъ внижицахъ противъ раскола, ни въ этихъ последнихъ намека на "Зерцало", двъ "книжицы" "гражданского человъка" отличаются отъ "Зерцала" Посошкова прежде всего по тону ръчи, затемъ по доказательствамъ въ решеніи однихъ и техъ же вопросовъ и наконецъ, по пріемамъ въ выборъ самыхъ доказательствъ.

Для написанія разсматриваемых сочиненій быль особый повохь, они написаны по частной просьбів. Різчь обращена вълину просителя. Не называя послідняго по имени, авторъ говорить съ нимъ не иначе, какъ на "ваше благородіе, ваше честнольше, ваше господство" и т. п.; онъ даже опасается подробностями утомить "господскій слухъ" его. Этоть "его благородіе"

<sup>13)</sup> Соч. Посоткова, ч. II, стр. 194, 205.

<sup>&</sup>quot;) ibid. предисл. стр. XX-XXI, XXXIII.

<sup>&</sup>quot;) ibid. crp, 269.

быль изъ числа усумнившихся "о церковномъ исправленіи". Жедая разрешить свое сомнение, онъ устроиль въ своемъ доме "разглагольствіе" съ раскольниками, пригласивъ для защиты православія нашего "купца". Бесъдовали два дня; въ первый день въ преніи участвовали три раскольника, во второй-8. Бесвда началась мирно, но кончилась "великою молвою". Рачь была о "книжномъ исправлени". Защитникъ православія, по его словамъ, последовательно показалъ противникамъ "свидетельства отъ божественныхъ писаній и на всв ихъ "предложенія и расврыдъ, что раскольники "не по правильной винъ отсъкошася твлесе церковнаго, но по неразсудной своей ревности и невъдънію"; что "благовъріе ихъ-мнимов", ибо теперь они не имъють ни ісрархіи, ни таинствъ, т.-е. не составляють церкви. По словамъ полемиста, раскольники остались предъ нимъ безотвътны; "сомивніе" хозяина дома разсвивалось. Онъ только просилъ защитника православія— дзъявить о книжномъ исправленін пространнъ писаніемъ". Тоть согласился. Съ благословенія своего отца духовнаго, онъ написаль сочинение объ исправленіи книгь при п. Никонъ. Времени прошло за этимъ, конечно, не мало-и это имвло неблагопріятныя последствія. Получено было новое требование писать опровержение на раскольниковъ, но при этомъ проситель не обинуясь наменнуль на свое сомивніе въ правотв защитника православія. Теперь последній написалъ другое сочинение противъ раскола. Здъсь авторъ не надвется, чтобы тоть, кому навначаеть онъ свой трудъ — "книжицу", нашель ее "словесы Христа Бога нашего утвержденну". Почему же? Потому, что онъ не увъренъ, что "его благородіе" "поистинъ желаетъ послъдовать св. церкви": онъ заводилъ уже рвчь о "правости соперниковъ" православія и, быть можеть, "изволить присоединиться" въ нимъ. Защитнивъ православія пишеть "совътуя, и не уча"; но онъ не могь не сказать своему "брату", что расколь "не можеть пользовать ни мало" 11)...

Обворъ разсматриваемых в сочиненій мы начиемъ съ того изъ нахъ, которое было написано раньше, т.-е. съ сочиненія о "книжномъ исправленіи". Оно начинается такъ: "склонному къ намъ любовію вселюбезнъйшему нашему брату, о Христъ



<sup>41)</sup> Cm. s. 1-2, 62-64, 65-67.

Бозв радоватися". При написаніи другаго сочиненія (начинается словами: "во многомъ совътъ бываетъ спасекіе"...) первое уже существовало (л. 8 об., 62). Авторъ излагаеть исторію богослужебныхъ внигъ въ Россіи, поснольку чрезъ это могъ достигнуть своей цван. Исторія эта начинается при св. Владиміръ. Кенги были принесены изъ Греців. Лица, занимавшіяся переводами богослужебныхъ книгъ съ греческого языка на славянскії "весма прав'я превести ихъ невозмогоща", по недостаточному знанію того и другаго язына. Затвив, отв различія нарвчій налороссійскаго и великороссійскаго и отъ ошибокъ переписчиковъ неисправности внигъ впоследствие увеличились. Въ свое время (въ XVI в.) это заметить и указаль приглашенный въ Москву пр. Максимъ Грекъ 43). По сочинениямъ последняго авторъ указываетъ эти неисправности 43) и вийсти касается судьбы Максина (л. 65-80). Далве 44), продолжаеть полемисть, невсправности старописьменныхъ внигъ засвидетельствоваль стоглавый соборъ (1551 г.) 45) и впоследстви патр. Іоасаоъ І въ предисловін на инигу Трефолой 46). Соборъ установиль слълующую міру: "протопопамъ и старійшимъ свищенникамъ... довирати,... чтобы писцы писали вниги съ добрыхъ переводовъ, да написавъ правили. А который писецъ продастъ книту не правивъ, твиъ возбраняли бы съ великимъ запрещевіемъ". Но вакъ могла быть достигнута эта цвль, когда сами дсвященницы, по свидетельству того же Стоглава, дедва свеизша и писанная читати" (печ. стр. 346)? Поэтому, и всв патріархи "едико могоша одинъ по единъмъ правиша вниги". Особенно много заботился объ этомъ п. Филареть, канъ видно изъ

<sup>&</sup>quot;) Чт. Общ. Ист. и Древ. 1847 г. кн. 7, кіев. университ. Изв. 1865 г. № 7—10 Ист. р. церкви преосв. Макарія Т. VI.

<sup>43)</sup> Приводятся длинныя выниски изъ 11 и 12 слова пр. Максима Грека, завиствованныя изъ «предисловія» къ Іосифовской грамматикі 1648 г. Выписки эти можно читать въ этомъ предисловіи, изд. брат. св. Петра м. (стр. 19—33 об.); въ «Выпискажъ» А. Озерскаго ч. II, стр. 14—27 по изд. 1862; въ соч. прец. Максима, изд. при казан. акад. ч. III, стр. 60 и слід.; 79 и слід.

<sup>44,</sup> Эта-то именно часть сочиненія и напечатана въ 5 № «Брат. Слова».

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Стогдавъ вопр. 5 сн. гл. 28.

<sup>44)</sup> Видержку чти въ «Випискахъ» Озерскаго ч. П, стр. 58, изд. 1862 л.

предисловія нъ потребнику 1623 года 47). Но последующіе патріархи не удовлетворялись Филеретовскими книгами и правиля ихъ по своему. Въ результать оказалось разногласіе изданныхъ при первыхъ пяти патріаркахи книгь. Для доказательства своихъ словъ авторъ сравниваеть Іовлевскій и Филаретовскій служебники; Филаретовскій, Іоасафовскій и Іосифовскій требники и октоихи; Іовлевскаго и Іосифовокаго изданія Евангелія; Іосафовскаго и Іосифовскаго-апостолы 4°). Въ заключение авторъ говорить, что патріархи "въ книгахъ ръчи перемвияя". "не надъ разумъ божественныхъ писаній возносившеся творили. но "неправая правили". "И тако всеусердив желаху исправити вниги отъ древнихъ харатейныхъ переводовъ, возмогоща въ согласіе привести, понеже не съ самыхъ греческихъ книгъ правление полагаху, но съ каратейныхъ переводовъ, которые такожде единъ отъ другаго разгласуются. И поелику убо разгласуются оные переводы единъ отъ другаго, потоливу разгласуются между собою и старопечатныя вниги". Напр., "въ древнемъ печатномъ служебникъ (1602) при святъйшемъ Іовъ первопрестольнымъ патрівржы напечатано во св. прещеніи больнаго младенца въ теплой водъ обливаніемъ врестити... И вто о семъ можетъ порещи свят. Іова патріарха, яко отъ себе сіе приложиль? Аще же не отъ себе, то отъ нъкоего перевода взято 49)... И аще вто не тако разумветь быти, еже св. патріархи: Іовъ, Филаретъ, Іоасафъ, Іосифъ, не съ разныхъ переводовъ исправляюще святыя книги, разгласилися во исправленіи своемъ, то повинныхъ сотворить ихъ правиломъ богодужновенныхъ отепъ, якобы самочиніемъ прибавляли и отлагали, и премъизлабожественная словеса, и молитвы и реченія. Благовфрніи же тогда людіе, видяще сіе несогласіе, ничтоже о семъ разсуждаху но и въ простотъ сердца своего повиноващася пастыремъ своимъ, якоже божественная писанія научаютъ" (д. 80-119; печат-345-353).

<sup>41)</sup> Выдержка въ «Выписках» Озерскаго, II, 36-38.

<sup>46)</sup> Этого замъчательнаго для своего времени сличенія книгъ въ напечат. огривкь, къ сожальнію, ньтъ.

<sup>49)</sup> См. «Опыть сличенія церк. чинопослед». Филарета 1883 г. стр. 36—37.

Доздв разсматриваемое сочинение напоминаеть 14 отвътъ "Пращицы" по построению и приемамъ. Вслъдъ затъмъ авторъ удъляетъ нъсколько страницъ на вопросы о двуперсти, сугубой аллилуи, осмиконечномъ врестъ, седмипросфори, — и говоритъ, что одни изъ этихъ обрядовъ ведутъ начало отъ Стоглава, другие отъ временъ первыхъ 5 патріарховъ (замъчаніе вполнъ справедлявое, если имъть въ впду утверждение и узаконение этихъ обрядовъ). Здъсь онъ естественно подходитъ ко времени п. Никона; касается исторіи исправленія книгъ при этомъ патріархъ и послъ него (какъ она изложена при служебникахъ 1655 и 1667 гг.); наконецъ, говоритъ о возникновеніи раскола и по "Увъту Духовному", доводитъ исторію его до 1682 г.

Нельзя не видеть выдающихся достоинствъ настоящаго сочинения. Вопросъ объ исправлении внигъ въ немъ рашенъ очень удачно. Правда, авторъ допустилъ некоторые пробеды вследъ за "Увътомъ", а сказавъ, что новоисправленныя вниги "исправлены только съ древнихъ греческихъ" (л. 140 об.) даже сталъ въ противоръчіе съ "Соборнымъ свиткомъ" (Кн. соб. дъян. 1667 г. л. 1 об. и 3; Мат. д. ист. рас. 209 II,-210); но за то онь основательно доказаль необходимость книжнаго исправленія. Денисовъ въ "Поморскихъ отвътахъ" оз) имълъ безсовъстность (даже послъ напечатанія Пращицы 51) отрицать эту необходимость. Но пустое витійствованіе Выгорецкаго киновіарха было бы еще болъе очевидно, еслибы въ свое время была напечатана "внижица" купца. Изъ нея важдый ясно могь бы видеть какъ то, что и до п. Никона решались говорить, что нужно исправить книги, такъ и то, что и Никонъ взялся не "искривлять правильное", а править неисправленное. И твиъ болве чести нашему полемисту, что онъ первый взялся за решеніе столь серьезнаго и важнаго вопроса. До него православные полемисты старопечатныхъ внигъ не сличали, не смотря на то, что съ одной стороны, раскольники якобы въ обличение мнимой неправыльности новопечатныхъ книгъ предпринимали работы въ подобномъ родъ (каково, напр., сдъланное для еп. Вятскаго Алеисандра сличение Филаретовского служебника съ Никоновскимъ 52),

<sup>14)</sup> OTB. 30-31, 50 CT. 38.

<sup>41)</sup> OTB. XIV.

мат. д. ист. раск. VIII, 131—136; см. также I, стр. 325, № 14.

съ другой—опять же при самомъ вознивновение раскола сами раскольники сознавались, что въ напечатанныхъ при первыхъ пяти патріархахъ внигахъ не все благополучно 52). Воспользо-

<sup>42)</sup> Что нужда въ исправленін внигь была—вопрось этоть хорошо разработань въ нашей литературъ. Уже «Пращица» Питирима указываетъ на массу разностей и неисправностей старопечатных книгь (отв. 14); а въ «Ист. р. раскола» Пр Макарія число ихъ очень увеличилось (стр. 120—135). А когда въ 1875 и 76 гг. появилось ст. јером. Филарета («опытъ сличенія церховныхъ чинопоследованій по изложению церковно-богослужебныхъ книгъ московской печати, изд. первыми 5 россійскими патріархами» и «чинъ литургін св. Іоанна Златоустаго по изложенію старопечатныхъ, новоисправленнаго и древлеписьменныхъ служебниковъ»), то вопросъ о томъ, правильныли были наши книги до Никона, решенъ безапелляціонно. Остается только добавить, что тв же раскольники, которые выставляли неповрежденность до-никоновских книгь, въ минуты спокойствія говорили другое. Аввакумъ, напр., писалъ изъ Пустозерска: «многіе наши духовные люди возмутилися и хулять книги Іосифовы патріарха, не відуще писанія ни силы его, заблуждають отъ пути истиннаго: будто-де не сходны съ Филаретовыми п Іолсафовыми. И мы въ нихъ несходства и ереси не разумъемъ» (Мат. д. ист. раск. У, 215). Въ «посланіи въ неизвъстному» тотъ же Аввакумъ писаль: «держися книгь филаретовыхъ и іосифовыхъ: «туть правость чиста и неблазненна» (ibid стр. 223). Очевидно, Іоасафовскихъ и Гермогеновскихъ книгъ онъ не признавалъ вполнъ верными и правильными. Въ числе отобранныхъ въ 1666 г. у расколоучителя пгумена Өеоктиста, проживавшаго въ Вяткъ у епископа Александра (Мат. I, 320-322), книгъ, между прочимъ, оказалась «тетрать о пенсправныхъ рвчахъ печатныхъ московскихъ книгъ, печатанныхъ до 162 году» т.-е. до 1654 г. (ibid. стр. 328, № 31). Діаконъ Өеодоръ въ «посланів изъ Пустозерска къ сыну Максиму в прочимъ сродникамъ и братьямъ по вере» (не ранее 1678-1679 г.) указываеть разности въ разныхъ изданіяхъ одной и той же книги. По его словамъ, у него, Өеодора, быль псалтирь учебная Іосифовская, у прот. же Аввакума -- Іоасафовская (Мат. VI, 119); въ первой въ 104 псалмв читалось: вниде Израиль во Египеть и возрасти моди своя, во второй возврати моди своя. И за сію опись говорить Өеодорь, больши года бранился (Аввакумъ) со мною, еже авъ велиль глаголати ему возрасти люди своя... Лазарь съ нимъ же на мя брюжжалъ... И не мудрая та рачь, и не богословская, да и о той велика голка была» (ibid. стр. 127). «И не диво то, --продолжаеть онь, --еже и въ старыхъ квигахъ какія описи бывають и есть, и тому бываеть правое разсуждение, и последи исправляется отъ нскусныхъ мужей» (ibid. стр. 127). Однако самъ же Өеодоръ указываеть въ старихъ Іоасафовскихъ цевтнихъ тріодяхъ», «въ преполовенскомъ канонів, въ 6 въсни въ тройческомъ стиль» такое вираженіе, которое нельзя назвать только «опись»»: «поклоняемся Троицъ трисущиъй единой», исправленное при Іосифъ тавъ: «повлоняемся тріемъ во единомъ существі» (VI, 121-122). Наконець, монахъ Сергій, авторъ первой стрівлецкой челобитной, на допросів (въ 1682 г.) говориль, что онь пришель въ Москву по жребію, чтобы «бить челом» великим»

вавшись выгоднымъ для себя вопросомъ въ одномъ сочинени, онъ удачно касался его и въ другомъ (л. 38 об. — 39, 44 об. — 45). Относительно этого другаго произведения нашего полемиста слъдуетъ сказать, что въ немъ нътъ плана и систематизации. Поэтому при разборъ его мы не будемъ слъдовать порядку ав-

тора.

Ръчь идеть преплущественно объ обрядахъ. Болъе или менъе подробно и сравнительно удачно ведется полемика по вопросу о перстосложеніи. Разсматривая приводемыя раскольнивами въ пользу двуперстія вниги, полемисть находить: а) что онв несогласны между собою въ наставленіи относительно вившняго расположенія перстовъ: однь, нир., повельвають средній палець чить навлоннымъ (катихизисъ, Кирилова внига, Псалтырь п. Іоснов), другія (внига о въръ)—протяженнымъ (л. 8—8 об.) 54); но сами же раскольники говорять, что оть разногласящихъ свидътельствъ недьзя познать истины; б) что онв недревнія: появынсь на Руси и притомъ въ недавнее время и "безъ въдънія всеменскихъ патріарховъ", которые какъ, свидетельствуетъ фактъ совменін на Афонъ вниги московской печати съ наставленіемъ о авуперстім 55), никогда бы ихъ не одобрили (л. 9-9 об.). Обращаясь, затымъ, къ ссылкъ раскольниковъ на иконы, авторъ отридаетъ вообще ръшающее значение и важность иконнаго свидетельства, и советуеть обратить внимание на то, что иконы верзако пишутся людьми несведущими, которые не только Предтечу, но и Соломона и Давида изображаютъ крестящимися 56),что много можно указать иконъ въ пользу православнаго перстосложенія 57), что, указывая иконы Московскія въ свою пользу,



государямъ — быть служебникамъ и прочимь церковнимь книгамъ противъ печати святышаго патріарка Филарета (Мат. IV, стр. 299), т.-е. объявляль, что изданіл Филарета случя лучнія.

<sup>&</sup>quot;) Подроб. разсматр. этого вопроса см. въ «Наставленіи прав. состяз. съ раск.», стр. 125—127 по изд. 1839 г.,—и възброш. «свидътельства о древности перстосложенія имен сл. и троеперст.» 1884 г. стр. 115—122.

<sup>&</sup>quot;) Фактъ этотъ, отрицаемий некоторыми, веренъ. Онь засвидетельствовань въ «Превін съ греками о вере» (Христ. Чт. 1883 г.) Арсенія Суханова,—въ «Кн. соб. деян» 1667 г. (стр. 32 об.), въ «Жезле Правленія» (воз. 21, ч. I), «Увете» (гл. 8) и др.

<sup>4)</sup> Ср. «Сказаніе» Гурія 89 г. № 2, 86.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) См. Цитов. брош., стр. 76 и др.

раскольники сами же опровергають свою клевету на п. Никона, будто онь "выскабливаль на древних иконахъ благословенные персты" (л. 10 об.—12) <sup>58</sup>). Не ограничиваясь отрицательной стороной, авторъ указываеть и положительныя свидътельства древности и правильности православнаго троеперстія (л. 25 об.—27), заимствуя ихъ изъ печатной полемической литературы (Жезлъ ч. I, воз. 21, Увътъ ст. 8), а также ръщаеть нъкоторые возраженія (л. 27 об.—29).

Вопросъ о сугубой адлилуја разобранъ слабње. Согласно существовавшему тогда мињнію (Ки. соб. дени. 1667 г. въ Мат. д. ист. раск. 2 т., стр. 268—269, 279), авторъ отрицаетъ кожденіе пр. Евфросина на востокъ, слово Максима Грека признаетъ подложнымъ и пр. (л. 12—21, 30—32). Кромъ того, здъсь ему пришлосъ говорить о такихъ памятникахъ, которыхъ онъ не имълъ подъ руками, но которые были у раскольниковъ 58).

Что касается прочихъ обрядовыхъ разностей — количества просфоръ на проскомидія 60), надписи на просфорахъ (Іс, Хс, ни, ка) и формы креста 61), имени Іисусъ 62), чтенія 8 члена символа въры 63), то о нихъ говорится довольно кратко, съ укаваніемъ православныхъ свидътельствъ, заимствуемыхъ или изъ прежнихъ полемическихъ книгъ, или непосредственно изъ источниковъ.

Кромъ сужденій объ обрядахъ, у нашего полемиста есть дру-

<sup>63)</sup> Л. 36 об.—38, ср. Жезаъ ч. І, воз. 26, Увать гл. 13.



<sup>\*\*)</sup> Ср. «Сказаніе» 89 г. стр. 87.,

<sup>••) «</sup>Глаголютъ соперницы наши, —пишеть онъ, якобы во іуній и во августь мъсяцахь въ Макарьевскихъ минеяхъ въ толкованіи трегубой аллилуій поношаеми были Греки за улвоеніе аллилуій. И сего убо въ минеяхъ Макарьевскихъ не обрътается, тако бо злоба научаетъ лгати нехотящихъ повинутися истинъ» (л. 31 об.—32). Какъ оказывается, въ «посланіи къ Аванасію», о которомъ здвъвидеть річь, «попошеніе» гріжовь, дійствительно, есть (нашеч. въ Прав. Соб. за 1866 г. ч. ІІ, стр. 140—166).

<sup>60)</sup> Л. 32-32 об. по Увѣту гл. 18.

<sup>61)</sup> Л. 32 об.—34—на основанів «Наставленія священнику о дійствій надвагнцемь» вы Іосифовскомы служебників (1647 и 1651 гг.); мысли о 4 конечномы крестів изъ «Жезла» (ч. І, воз. 23) и слова «о еже конми персты изображати кресть» («Скрижадь»).

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Л. 36—36 об. по Увёту гл. 14 и самост. ссылка на Евангеліе п. Гермогена (1614) и бес. Злат. на 14 посланій (1623 г.).

гаго рода обличительные мыоли. Онъ говорить о граха отдаленія отъ церкви (бес. на посл. къ Ефес. Злат. нрав. 11), о несоглясін между собою раскольнических секть, объ отсутствін у раскольниковъ і рархіи и таинствъ п т. п. Всв отделившіеся оть церкви, говорить полемисть, согласны между собою только въ одномъ-въ похуденіи церкви Христовой 64); но каждый толкъ содержить свое ученіе. Въ сочиненіи указывается 14 тодновъ и въ числъ ихъ авванумовщина (онуорісвидина), при чемъ говорится о еретическомъ ученія Аввакума (л. 48-49 об.). Авторъ дветь и объяснение этимъ явлениямъ (несогласие и ересь): въ великомъ Катихвансв (л. 21-22) тв, которые "не имвють истиннаго пристаница, рекше святыя апостольскія церкви, непризываемін входять въ чинъ учительства", именуются еретиками; и "првніе между ими, имена ихъ отъ ихъ учителей новыхъ" (л. 63 об.). Особенное же внимание полемисть обращаеть на грозный для мнимыхъ старовъровъ вопросъ относительно недостатка цервовной ісрархіи. Ісрархіи Христось поручиль перковь (благов. на Лук. зач. 95); следовательно церковь не можеть быть безъ священства (противъ безпоповцевъ), какъ не можетъ быть и безъ св. таниствъ, которыхъ раскольники тоже не инфютъ 65), по отсутствію законных в совершителей оных (л. 3 об. — 6; 50-54). Бъгствующіе же раскольническіе попы (противъ бъглопомовцевъ), по наноническимъ правидамъ (св. ап. пр. 30, 31 пр. 6 вс. соб. и др.), не суть законные совершетели христіанскихъ требъ и богослуженія (л. 54-58); следовательно и управляемое

<sup>&#</sup>x27;) Ср. «Розыскъ» ч. I, гл. 20, стр. 27 по изд. 1762 г.

<sup>\*\*\*)</sup> О мурѣ раскольническомъ полемяеть замѣчаеть, что «откуду оно и како храннтся, никто не рѣдаеть, ни сами ихъ попи, токмо правители ихъ, которые вонамъ своимъ дають тое муро...» А относительно причастія, по его словамъ, «сказуютъ правители Евфросиновой станици, яко нѣкій Досиней игумень, отшедъ отсоду, на Дону служиль; просвиру же агица запасаль великую, яко куличу и толико много запасаль, яко и въ 1000 лѣть не оскудѣеть. Другихъ же станицъ отъ инѣхъ запасено бити глаголють, а кому они запасии, предавали, никто не вѣдаеть... Не вѣло давно сіе въ нихъ запаснаго причастія неправедное краненіе изобличилося сицевимъ образомъ. Единому убо старому попу ихъ умирающу, пріндоша дѣти его духовныя, вопрошающи его: къ которому попу послѣди его ити имъ въ духовность; онъ же отвѣща: къ сему, имя ему нарекши. А ко онсице другому не холите, уже бо они давно сушеными калачиками причащають..., а у сего, якоже мнѣ мнится, есть Досинеево...»

этими попами старообрядческое общество также церкви не составляеть.

Отрадно видъть, что "гражданскій человъкъ... къ сему же и купечествомъ приснодержимый пвляется борцомъ за православіе. — борцемъ не по обяванности, а исключительно изъ любви въ истинъ. Подобные примъры изъ исторіи этой борьбы извъстны. Но нельзя не выдълить изъ ряда ихъ настоящаго примъра. Мало того, повтореніе послъдняго желательно всегда. Какдый обязань заботиться о спасенія заблуждающихь братій: по слову Златоуста, каждому "нужда есть лихву воздати Владыца, сирвчь спасеніе братій нашихъ ( 66). Требуется только, чтобы если за дело берется мірянинь, съ его стороны было "повиновеніе преданному отъ Бога чину" (64 пр. 6 всел. соб.), т.-е. подчиненіе управленію и разсужденію пастырей церкви. Нашъ полемисть такъ и поступаль. Онъ трудился съ благословенія своего духовнаго отца; а затвиъ — любиль называть себя не "учителемъ", а "только совътникомъ" и трудомъ своимъ не гордился, а напротивъ "колъны сердца своего преклоняя, отъ всея души просиль прощенія" за его недостатии. Предусмотрительность -- достойная подражанія!... Еще большаго вниманія заслуживаетъ другая сторона дъла, представляющая нъчто исключительное для своего времени. Мысль, что для церкви "печально и болъвненно собственно отделение отъ нея ваблуждающихъ ея чадъ,--эта мысль какъ бы затушевывалась въ техъ полемическихъ книгахъ, где были такъ-называемыя "жестокословныя порицанія" на именуемые старые обряды. Ратующему за этп именно обряды могло повазаться, что ихъ и только ихъ не хочеть знать и терпеть православная церковь. Нашъ полемисть не выражается ръзко объ этихъ обрядахъ, пориданій на нихъ у него нъть. Но и это еще не все. И при указанной чертв разсматриваемын сочиненія много могли бы терять, еслибы читатель не нашель въ нихъ рачи кроткой и тихой: себя, какъ мы сказали, авторъ не превозносить, а противниковъ своихъ не бранитъ.

Если въ сочиненіяхъ (преимущественно во второмъ) "купца" не замізчается строгаго плана и послідовательности (авторъ

<sup>· • )</sup> Маргарить, слово 6 на іудея, д. 171 об.



быль "чуждь словеснаго ученія"), за то авторь говорить языкомъ простымь и понятнымъ. Онь знакомъ съ произведеніями оригинальной и переводной (съ греческаго) русской духовной литературы,—цитируетъ: Лътописи, книги: Кормчую (1650 — 2) и Степенную, Соборнивъ великій (1646 г.), сочиненія Златоуста, Василія Великаго, пр. Максима Грека, Іоснфа Волоцкаго, книги— Кирилюву (1644 г.), — о въръ (1648 г.), Катихивисы великій (1627 г.) и малый (1649 г.), Стоглавъ и ми. др. Особенно же свободно распоряжается въ области старопечатныхъ богослужебныхъ книгъ. Вообще полемистъ хорошо понималь значеніе вопроса объ источникахъ для разсужденій съ раскольниками о въръ, а потому и ссылался только на книги уважаемыя раскольниками и имъющія въ ихъ глазахъ авторитетъ. Знакомъ авторъ и съ полемическими противъ расколь сочиненіями — Жезломъ (10 іюля 1667 г.) и Увътомъ (20 сентября 1682 г.).

**Q.** Смирновъ.

## КРИТИЧЕСКІЙ ОБЗОРЪ

ГЛАВНЪЙШИХЪ МНЪНІЙ ОБЪ АНТИХРИСТЪ.

По представленію нашей православной церкви, прежде чвиъ последуеть второе пришествіе Христа, т.-е. время совершеннаго развитія и исполненія Его церкви, состояніе ея прославденія, переходъ ен отъ искушенія (испытанія) къ блаженству, гдъ благо, добродътель и религія явятся во всемъ своемъ величін, следовательно прежде, чемъ последуетъ торжество сыновъ Божіихъ надъ сынами сатаны, --будеть еще время полнаго невърія и отпаденія отъ христіанской религіи и нравственности. Аще не пріидеть отступленіе прежде, и открыется человькь беззаконія, то не придетъ и Христосъ (2 Солун. II, 3). Поэтому нельзя обольщаться вивств съ оптимистами надеждою, что христіанство все болье и болье становится силою мысли и жизни человраеской и въ заключение сдълается синтезомъ двухъ областей,христіанской и естественной жизни человъчества. "Хотя христіанство, -- скажемъ словами нёмецкаго апологета христіанства. можеть сделаться міровою религією и можеть собрать въ предвлы церкви самыхъ отдаленныхъ варваровъ, но будущее, которое намъ предстоитъ, есть полное внутреннее отчуждение массы народа отъ христіанской въры и въ заключеніе открытое отпаденіе отъ нея. Не единство, но раздвоеніе религіознаго и естественнаго сознанія, не бракъ, но разводъ церкви и граждансваго общества есть исходъ міровой исторіи" 1).

<sup>1)</sup> Luthardt. Die hehre von den letzten Dingen. 1861. S. 149.



Но-спращивается, соединимъ ди такой мрачный взглядъ на исходъ исторіи человічества съ вірою въ Божественное промышленіе о міръ вообще и о человъкъ въ особенности, и съ надеждою на прогрессивное улучшение человъчества? -- Правда, Богь возваль въ бытію разумныя и свободныя существа для въчнаго и блаженнаго единенія съ Собою; но если Богь творить существа свободныя, то твиъ самымъ условливаеть свою цаль ния поставляеть ее въ навоторую зависимость отъ свободы тварей. Свободное существо свободно должно вдти въ указанной ему цвам, невлекомое какою-либо постороннею, непреодолимою силою. Человъкъ же, пользуясь данною ему свободою, извратилъ ее и направился въ совершенно противоположную сторону. Но Господь, по своей любви въ человъчеству, не хотълъ погибели человъка и предложилъ ему всевозможныя средства во спасенію. Божественною силою Христа Інсуса Господа нашего, говорить апостоль, даровано намь все потребное къ жизни и блаючесті» (2 Петр. 1, 3). Сявдовательно не Премудрость виновата, если свободное существо, имъя всъ средства но спасенію п блаженству, не принимаеть ихъ. Поэтому нисколько не противорвчить премудрости, благости и промыслу Божію существованіе на земль зла и постепенное развитіе его наравнъ съ добромъ. Міръ, по слову Спасителя, подобенъ полю, на которомъ до жатвы растугь вивств пшеница и плевелы. Жатва есть вончина міра. Ко времени этой жатвы, на поле міра и пшеница в плевелы, и добро и зло достигнуть полной зрълости. Оставьте, говорить Спаситель, расти выпость то и другое (т.-е. пшеницу н плевелы) до жаты (Мв. 13, 30). Добро и зло въ человъчествъ развиваются парадзельно. По мъръ того, какъ усиливается умственное развитіе, наука и искусство, - человань пріобратаеть больше поводовъ. съ одной стороны, въ облагорожению, а съ другой, - въ ухудшенію. Во времена, вогда много глубово испорченныхъ людей, нравственныхъ чудовищъ,-много напротивъ и людей отминныхъ, такъ напр., во времена римской монархіи въ первые три въка христіанства. Добро больше возбуждается аломъ, требуетъ противодъйотвія. Зло во всякомъ случав противодъйствуетъ распространяющемуся, развивающемуся добру. Чамъ больше предпринимается противъ царства зда, твиъ больше оно напрягаеть свои силы. Такимъ образомъ христіанство даеть поводъ злому духу къ самымъ злонамфреннымъ предпріятіямъ.

При этомъ нельзя бояться погибели христіанства и регресса человъчества; ибо христіанство тъмъ больше украпляется, общество върующихъ тъмъ тъснъе сплочивается, становится твиъ чище и свътаве, чвиъ болве вооружаются христіанства невъріе и зло. Цъль Божественнаго міроправленія въ данномъ случав та, чтобы добрый духъ все болве возбуждался, упражнялся и развивался, чтобы дать элому духу свободу больше обнаружиться и употребить свои силы въ тому, чтобы склонить въ свою пользу возможно больше число вфрующихъ, и чтобы всякая неистинная въра, все мнимое христіанство въ этомъ огив очищенія или одумалось и спаслось по милости Искупителя, или же погибло послъ того, какъ ни одно средство ко спасенію не оказалось дъйствительнымъ.  $\mathcal{A}a\ cy\partial v$ пріимуть вси невъровавшін истинь, но благоволившій вь неправдъ (2 Сол. II, 12),-вотъ, по словамъ апостола, главная цвль допущенія Богомъ предъ вторымъ пришествіемъ Христовымъ того міроваго порядка, который можно назвать антихристіанствомь.

Это отрицательное отношение въ христіанству, или антихристіанство последняго времени довольно яркими чертами изображено Спасителемъ и Его апостолами. Въра христіанская, по предсказанію Господа, распространится нъ конпувременъ между всти народами, но воть изъ среды же этихъ встить вознивнеть слъпая ненависть по отношенію къ христіанамъ, прямое предательство вхъ на сворбь и смерть за то, что они исповъдують имя Христа и готовы быть Его върными ученивами и последователями (Мо. 24, 9, 14). На почвъ нравственнаго разлада и нестроеніи людей разовьется въ будущемъ, по словамъ Божественнаго учителя, ложное пророчество, или учительствъ явятся ложные пророки, выдающіе себя за истинныхъ пророковъ Христа. Въ связи съ этимъ произойдеть развитіе беззаконія, котораго главное мъсто вив церкви, но которое, усилившись, окажеть вліяніе и на членовъ самой церкви, во многихъ изъ нихъ охладится огнь христівнской любви: за умноженіе беззаконія изсякнеть любы многихъ (Мө. 24, 11. 12).

Апостоль Петръ говорить объ искаженномъ христіанствъ последняго времени, которое (христіанство) распространится въ міръ силою лжи, извращеніемъ частной и общественной жизни, и соблазномъ въ отступленію отъ христіанства, и оследиить и ногубить, даже твхъ, которые противились нечистотъ міра чревъ исповъданіе Господа и Спасителя Інсуса Христа (2 Петр. 2, 1-27).

Апостоль Павель въ своемъ посланія къ Тимовею также говорять о такихъ временахъ при концё міра, когда будетъ променациваться лицемерное, извращенное христіанство, которое подъ наскою вившняго блеска скрываетъ всё пороки, и церковъ Бокія наполнится такими людьми, которые нечистотою пагубнаго образа жизни осквернять имя Господа Іисуса Христа (1 Тви. III, 1—5, IV, 2. 13).

Но особенно ярко это антихристіанское направленіе изобрашено апостоломъ Павломъ во второмъ посланіи его къ Солунянамъ (II, 2—12). Второе пришествіе Господа на землю, по словамъ апостола, последуеть только после временъ полнаго отступленія отъ христіанства и совершеннаго неверія. Но что всего главне, здёсь указывается та личность, которая осуществить вь себе этотъ антихристіанскій духъ. Все безбожныя, антихристіанскія силы въ конце концовъ олицетворятся и концентрируются въ одномъ безбожномъ лице, которое апостолъ Павель называеть человекомъ греха, сыномъ погибели, а другой апостолъ (1 Іоанна II, 18)—антихристомъ.

Въ виду необходимости врайняго развитія предъ вторымъ пришествіемъ Господа на землю антихристіанскаго направленія и въ силу тъсной связи последняго со вторымъ славнымъ пришествіемъ Господа, мы считаємъ не лишнимъ познакомить почтеннейшихъ читателей съ антихристіанствомъ последняго времени и особенно съ последнимъ выразителемъ его, —человепомъ греха, или антихристомъ, чтобы чревъ то научиться испозвывоть духи, от Бога ми они (1 Іоанн. IV, 1), и приготовиться противодействію духу антихристову и къ достойной встрече грязушаго Господа, чтобы виёсте съ Тайноврителемъ сказать: Ей. гряди, Господи Іисусе (Апок. 22, 20).

Кто есть антихристь, когда онъ будеть двиствовать, какія свойства его, сколько времени онъ будеть царствовать и какова его конечная судьба,—воть вопросы, рёшеніе которыхь и составить предметь настоящаго нашего изслёдованія. Нужно при этомъ заметить, что наша главная задача въ данномъ случаё—не раскрыть православное ученіе объ этихъ пунктахъ эсхато-

логін, потому что въ этомъ отношеніи много сдълано раньше насъ <sup>2</sup>), но—сдълать критическій обзоръ различныхъ инвиій объ антихриств, и такъ сказать, отрицательнымъ путемъ дойти до учемія, согласнаго со взглядомъ православной церкви на этотъ предметь.

Главнымъ руководствомъ при решеніи занимающаго насъ вопроса послужить Библія. "Съ Библією въ рукахъ, скажемъ словами Ауберлена, мы не можемъ впасть въ заблужденіе касательно тёхъ или другихъ истинъ. Только въ ней можно найти истинное разрешеніе задачи жизни, истинный ответь на различные вопросы" с). Но такъ какъ Библія при разнообразномъ пользованіи ею очень часто приводить къ различнымъ выводамъ объ одномъ и томъ же предметв, то мы, чтобы при толкованіи относящихся къ нашему предмету мъстъ Св. Писанія не впасть въ заблужденіе, строго будемъ держаться ученія объ этомъ пунктъ св. отцевъ и учителей церкви. Имъя въ виду такикъ надежныхъ такъ-сказать руководителей, мы смъло можемъ приступить къ дълу,—къ разбору главнъйшихъ мивній объ антихристь. Но предварительно нужно установить понятіе объ антихристь.

Слово "антихристь" въ Св. Пясаніи встрічается только въ соборных посланіях апостола Іоанна. Дюти, —пишеть онъ, — посладняя година есть: и, якоже слышасте, яко антихристь грядеть феть. — о слово, оченино, сложено изъ фут и Хріотос. Предлогь фут въ сложенія съ другнии словами означаєть равенство, или наместничество, и переводится "вийсто", какъ напр., въ словахь: футфастілств, который ложно объявляєть себя царемъ, становится на місто царя), футфесо (у Гомера —равный Богу, фуффасто (провонеуль) и др. Въ такомъ случав "футропотос" было бы синонимачно слову "ферборотос" и означало бы того, ноторый ставить себя на місто Христа. Такъ понимають это слово Гропій, Philippi, Readsobee; послядній, 4) кромів филологи-



<sup>\*)</sup> Чтоби убъдится въ этомъ, достаточно указать на книгу «объ антихристъ противъ раскольниковъ» проф. Нильскаго, на статью Сабурова «объ антихристъ помъщенную въ цриб. къ Тв. Св. От. 1858 г. ч. 17; и на книгу г. Виноградова «Антихристіанство и антихристь по ученію Христа и Апостоловъ» 1893 г.

<sup>&</sup>quot;) Предисловіе къ 1-му изданію ки. Auberlen, Prophet Daniel... 1857 г.

<sup>4)</sup> Cm. Remarques къ этому мѣсту.

ческого оправданія, приводить еще историческій донавакольства. Онъ признаеть такое объяснение слова "аутиристос" свымых древнимъ въ меркви. Онъ ссыдается на одно мёсто въ мученическихъ антакъ 3), -- гдв говорится: dicit autem apostolus: si satanos in angalum lucis transformatur, nihil magnum, si ministri ejus transfigurantur. Unde et antichristus quasi Christus, n ne caoba on. Ηπιομιτα: κατα πάντα εξομοιούσθαι βούλεται δ πλάνος τῷ υἱῷ τού θεού. 6) Также оплотическое объяснение "άντίχριστος",--отожествление последняго слова съ "ψευδόχριστος", влечетъ за собою важныя последствія. Такъ Филипли, немецкій ученый, пользуясь такимъ сближеніемъ слова сутіхрістоς съ шеобоурістос. приходить иъ сайдующему выводу:--, Въ эсхатологической рачи Господа, которая говорить онъ, всегда считалась исходнымъ пунктомъ для новозавътнаго ученія объ антихристь, говорится о многихъ антихристахъ (псевдохристахъ): воземануть ажехристы (ψευδόχριστοι), и лисепророки (Марк. XIII, 22). Такъ какъ, проделжаеть онь, апостоль Іоанив слово "футіхрібтос" предполагаеть, навъ уже извъстное въроятно изъ ръчи Господа,-то естественно, "δ άντίχριστος" у Іоанна нужно понимать такъ-же, вать оно употреблено Спасителень, т.-е. въ числе иножественномъ; следовательно, ожидаемый предъ концемъ міра антихристь есть коллективная личность, а не индивидуальная "7). Конечно, Филичи, пониман слово "футуристос" тожественнымъ слову "шейбохрютос", отчасти правъ въ своемъ выводъ. Но нужно замътить, что предлогь фуп въ сложения не только употребляется для обозначенія равенства, нам'ястничества, и переводится "вывото", но онъ употребляется и для обозначенія праждебной противоположности, въ вначении "противъ". Таковы сдова: йутіπαλος, άντιμαχος (προτηβοδοροτβγιομιά), άντιλογος (προτηβοράчащій), ступтуоод (дующій напротивъ) и т. п. По аналогіи съ этин словани, сутохого с будеть обозначать противника Христа. По поводу подобнаго перевода слова "άντίχριστος", Мейеръ ваизчесть, что онъ филологически не точень, "ибо, говорить онъ въ сложенныхъ съ футі (въ смысле противоположности) суще-

<sup>&#</sup>x27;) Ed. Paris 1689 r. p. 133. Ed. Salur 1. p. 339.

<sup>&#</sup>x27;) De antichristo § 6. ed. Fabric. p. 7.

<sup>7)</sup> Philippi. Die biblische und kirchliche Lehre vom Antichrist. 1877 r. crp. 51.

етвительныхъ существительное есть субъекть, который чрезъ атті обовначается, какъ стоящій въ противоположности из субъекту того же рода, такъ амперіоборос не - противникъ окдософін" (Ебрардъ) или философовъ, но философъ, который противостоить другимъ философамъ, такимъ образомъ, противо-**Философъ**; ср. αντιμαχητής, αντίπαλαιστήρ, и др. Повтому δ ανтіχριστος не вообще врагъ Христа, но противо-Христосъ (Gegen-Christus), т.-е. тоть врагь Христа, который подъ ложнымъ видомъ (последнее понятіе не заключается въ самомъ слове, но въ существъ дъла, такъ какъ есть только одинъ истинный Христосъ) старается быть истиннымъ Христомъ в). "Но подобная оннологическая тонкость этого толкователя не оправдывается, вакъ мы увидимъ наже, экзегетически. Большинство толкователей держится пониманія слова "йутіхріотоς" въ смысле врага, противника Христова. Такъ, св. Іоаннъ Дамаскинъ говоритъ: "въ собственномъ смысле и преимущественно называется антихристомъ тотъ, который придеть ири кончинъ въка... Ибо не въ намъ онъ придетъ,.. но противъ Христа и христіанъ. Посему и называется антихристомъ "). У Ософиланта, Экуменія и др. пониманіе этого слова въ значеніи противника Христова является традиціоннымъ толкованіемъ у Грековъ: пачтис о щеоστης έναντίος ὤν τῆ ἀληθεία ἤτοι τῷ Χριστῷ ἀντίχριστος ἐστιν. Большинство новъйшихъ толкователей держится подобивго же пониманія слова "йутіхріотоς",—какъ это признаеть Филиппи 10). Такое пониманіе разбираемаго нами слова оправдывается и тою связью, въ какой это слово употреблено у апостола Іоанна. Отличительнымъ признакомъ антихриста онъ поставляетъ отрицаніе ниъ Отца и Сына. Кто есть аживый, точію отметалися, **мю** Іисусь нъсть Христось; сей есть антихристь, отметаяйся Отида и сына (1 Іоан. 2, 22 ср. 4, 3 и 2 Іоан. 7). Этому же новятію объ антихристь какъ противникъ Христу, соотвътотвуеть о антікециенос у ап. Павла. Человькъ беззаконія, оынь позибемь, противникь (в ачтікециенос) и превозносяйся паче всякаю влаголемато бога или чинаница (2 Солун. 2, 3. 4),—вотъ эпитеты

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Philippi. Die bibl. u kirch. Lehre vom Antichrist. S. 50.



<sup>\*)</sup> Meyer. Comment. uber das & T. 14 v., crp. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Точн. Излож. прав. ввры. пер. 1844 г. Москва, стр. 299. 300.

воторые въ существа дала соотватствують названію "футкріотос". Такимъ образомъ какъ съ оплологической, такъ съ вкастетической точки зранія лучше всего съ большинствомъ толкователей понимать слово "антихристь" въ смысла противника Христа, который всами способами будеть стараться разрушить дало Христово, уничтожить самую идею о Христа. Въ этомъ и состоить существенное и разкое отличіе антихриста въ собственномъ смысла отъ антихристовъ въ общемъ смысла, или лжехристовъ, лжемессій, которые признають идею о Христа, но только ложно ее истолковывають.

Установивши понятіе объ антихристь, мы перейдемъ теперь въ обзору существовавшихъ и теперь еще существующихъ равличныхъ мизній объ антихристь. При обзорь мизній мы будемъ держаться не хронологического порядка, потому что въ такомъ случав намъ пришлось бы повторяться,—но предметнаго, т.-е. будемъ группировать мизнія по общности взглядовъ на витересующій насъ предметь.

I.

Первый вопросъ, который естественно возникаеть въ умъ, есть вопросъ о личности витихриста: ито онъ будеть, -- отдальная ян личность, или же цвами преемственный рядь бозбожныхъ личностей, или напонецъ просто отвлеченный злой принципъ? Этотъ вопросъ ниветъ бодъщую важность, такъ что отъ такого ни инаго рашенія этого вопроса зависить то или другое рашеніе другихъ вопросовъ, относящихся въ интересующему насъ предмету, какъ то: о свойствахъ антихриста, о деятельности, мъсть и времени его дъйствія и т. п.; повтому мы считаемъ необходинымъ прежде всего остановить свое внимание на этомъ вопросъ. Кто есть антихристь?-Отватомъ на этотъ вопросъ послужить притическій обворь раздичных мизній о личности антихриста. Всв разнеобразныя мизнія и возращенія по этону дункту въ ученія объ антихристь могуть быль подведены нодъ три главныя группы: А) коллективное пониманіе антихриста, ни реформаторское мивніе; Б) раціоналистическое мивніе и В) февнеотеческое и близко въ нему примывающее историко-политическое мивніе.

## А) Коллективное мивніе.

.Сущность этого мижнія заключается въ следующемъ; антпхристь не есть отдельная личность, но отвлеченное нонятіе, или алой принципъ, обнаруживающійся въ различныхъ еретивахъ и вообще нечестивыхъ людяхъ; этотъ злой принципъ обнеруживается и теперь, но въ будущемъ онъ можетъ достигнуть овеего крайняго развитія. Это мивніе существовало уже во времена блаж. Августина: последній упоминаеть о немъ. "Навоторые, говорить онъ, подъ антихристомъ хотять понимать не самого начальника (поп ipsum principem), но накоторымъ обpasona nce thao ero (universum quodam modo corpus ejus), r.-e. множество принадлежащихъ ему людей вмъсть съ самимъ начальникомъ (11) Самого Августина заподовривать въ подобномъ мичній ифть никакого основанія, напротивь, ниже въ той же главъ онъ говорить объ антихристь, какъ частномъ лиць, имъющемъ придти въ концъ міра. Послъ Августина это мижніе какъ бы сходить со сцены, по крайней мірів, мы не имвемъ никакихъ данныхъ заключать о дальнейшемъ (въ продолжения 7 столетий), существованія его. Въ XII стольтія, когда папство захватываеть въ свои руки не только духовную, но и святскую власть, раздаются голоба противъ такого незаконнаго вмешетельства панъ въ двло управленія робударствомъ и въ нилу полемини слышится названіе папъ антихристами. Подобные голоса слышатся въ средніе віжа со стороны различных секть, накъ-то: Вальденсовъ, Альбигойцевъ, Виндеентовъ и Гусситовъ.

Это мивніе объ антихристь, накъ цвломъ рядь личностей,—
мивніе, высказываемое несміло и неотирыто религіовнями сектами ореднить віновъ,—во времена реформаціи сдідалесь госнодствующимь. Въ это время учили, что подъ витихристомъ
нужно разуміть длинный, проходящій чрезъ многія стельтія
рядь лиць, рядь еписмоновъ на римскомъ престоль, тикъ что
образуется правильная династій, или превмство антихристовъ,
съ небольнивим разув премежутнами; именно, всякій разъ, какъ
только римскій престоль отвиськогоя свобеднымъ, то міть и

<sup>&</sup>quot;) De civitate Dei. Lib. XX. cap. XIX.



антихриста; но какъ своро замъщается, то и антихристь явпется, безъ котераго темерь христіамство до самаго конца піра не можеть обойтись.

Это мивніе выскавано самимъ виновниномъ ресормаціи — Інтеромъ. Его ръзкое сочиненіе противъ наиской бульы носить такое заглавіє: adversus exsecrabilem bullam Antichristi. Оно нотомъ принято было въ составъ "Шмалькальденскихъ членовъ " 12), нелучню чревъ то догматико-символическій авторитетъ и за него съ радостію укватились почти всё протестантскіе богословы. Рара est, — говорится въ Шмалькальденскихъ членахъ, — ipse verus antichristus, qui supra et contra Christum se extulit et evexit 13).

Это же возаржніе на антихриста находится у многихъ претестантскихъ догимпнотовъ, паковы: Бухенгагонъ, Геммингъ, Гуннусъ, Шмидъ, Беза, Вольов, Бенгель, Михаелисъ и др. Всь они строго различають между антихристівновими лисучителин различныхъ вроменъ, текъ навываемыми antichristis parvis, и между антихристомъ въ частности -- antichristus speciatim et και έξοχην, ποτορατο οни называють antichristus magnus. Antichristus magnus у нихъ есть папа, накъ это ясно донавываеть Квенстедть, при нечисление различныхъ признаковъ антехриста, которые, какъ онъ говорить, conjunctim et complexe sumendi sieque sumpti exacte pontifici romano competant 14). У всёхъ у нихъ антихристь не отдельный папа, но панство, следовательно, не личность, но абстранть: posse titulos illos, говорить Филини, notare non mode individuum aliquem hominem, sed et seriem aut successionem hominum in eadem gradu et nomine constitutorum 15). Boodine nogodine nonumanie автехриста во времена реформаціи (въ XVI и XVII візнахъ) было настолько понулярно между протестантами, что понимать его нначе было даже описно, -- извистио, что оджинъ изъ обвинтельных мунитовъ, возведнихъ архіспископа Лоуда (Laud) на эшасогъ, быль тоть, что онь не хотвль признать въ римскомъ епископъ человъка беззаковія 16).

<sup>17)</sup> Smalcaldischen Artikel—символическая внига лютеранской цервви.

<sup>13)</sup> Smalk. Artik. ed. Müller. o. 308, 10.

<sup>14)</sup> См. у Филинии. Стр. 73 и 74.

<sup>15)</sup> Ibid. Crp. 44.

<sup>&</sup>quot;) См. Пр. Соб. 1885 г. VII. Исторія толкованія 2 Сол. 2, 1—12. Стр. 279.

Въ новъйшее время подобный взглядь на антикриста, коль на длинный рядь римскихъ епископовъ, въ существъ дъла остался, съ темъ только различіемъ, что антикриста стали понимать въ болъе общемъ смысль, чъмъ прежде. Въ новъйшее время поддерживается тотъ ввглядъ, что антихристъ есть отвлеченный здой принципъ, или сила обнаруживающаяся въ нечестивыхъ и безбожныхъ личностяхъ. Подобное мивніе, опираясь главнымъ образомъ на предсказавін апостола Павла (2 Cor. II, 2-10), снимаеть съ него по возможности все конкретное и понимаеть его въ общемъ, идеальномъ смыслв. Къ защитникамъ этого мивнія принадлежить прежде всего Копис, по которому "Павелъ, на основании древняго, опиравинагося главнымъ образомъ на винге Данівка, іудейскаго національнаго прорицанія, хотвят описать только предшествующее посліднему дию безбожіе, которое уже действуеть и въ настоящее время, но сильное обнаружение вотораго последуеть только по смерти Павла" 17). Подобно ему учить Шторръ, который подъ "человъкомъ гръха" разумъетъ "накоторую силу (potestas), противную Богу и всякой религи,---силу, которые совершенно неизвъстиа пока, но которая въ будущемъ въ свое время имъетъ отврыться "18). Но особение горяче это мивніе защищалесь въ Evangelischen Kirchenzeitung. 1865. Nr. 17" и сл. знаменитымъ Берлинскимъ профессоромъ богословія—Генгетенбертомъ, который въ статью "der Antichrist" проводить такой взглядъ: человъвъ гръха и сынъ бевзаконія, или антипристь есть не отдылная личность, но родовое понятіе, совокувность всёкъ личныхъ противниковъ Христа, --- идеальная личность, которая обнаруживается въ миожествв индивидуумовъ. "Извъстенъ, говерить онъ, одинь разсказь о томъ англичанний въ Гейдельберги, поторый потребоваль плодовъ и, после того какъ онъ съвлъ принесенныя ему яблови, групии и сможвы, мепроизвольно повториль свое первое требованіе: онъ вахотвяв навонець имъть то, что онъ заказаль: цводы. Ему подобны тв, которые, исдовольные многими антихристами, требуметь еще одного одицетвореннаго антихриста".



<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Koppe, Comment. über die Briefe an 2 Thessal. II, 2-12.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Cm. y Meyer. 10 ч. 221 стр.

Достойно замвчанія то обстоятельство, что Генгстенбергь при изможеніи ученія о противникахъ Христовыхъ совеймъ игнорируєть пророка Данімла и откровеніе Іоанна; онъ даже облячаєть отцевъ цернви за то, что они для разъясненія ученія объ антихристь замметвують изъ княги Данімла "малый рогь" и изъ Анокалинска "звіря изъ бездвы". Онъ, чтобы пріобрість ученіе объ антихристь, береть во вниманіе, кромі 2 Солун. 2 гл. только относящіяся сюда міста изъ посланій апостола Іоанна и эслатологическую річь Господа. Но мы ниже увидимъ связь межу вейми этими містами, а темерь снажемъ только словами Рика: "изслідовать ученіе объ антихристь и не хотіть слушать откровенія Іоанна танъ-же опасно, какъ говорить о второжь пришествіи Христа и не обращать вижманія на откровеніе Іоанна "19).

Комективное матьніе объ антихристь недавно обосновано довторомъ богословія Фердинандомъ Филипин, который въ своems commemin: "Die biblische und kirchliche Lehre vom Antichrist. 1877 г. ч, разоматриваеть всв мвота Св. Пяссанія, и Ветхаго и Новаго Завъта, -- имъщиня по его инвино то или другое, отношение из учению объ антихристь, и находить, что библейское воверъніе на антихриета совершенно чущо представленія о немъ, накъ отдъльной личности, визменей явиться при концъ міра. Напротивъ, по навнію Филиппи, Св. Писаніе именно учить объ миниристь, навъ объ антихристанской началь или приншить, какъ о боговраждебной духовной силь, дъйствующей въ кірь. Въ заключенін своей книги онъ говорить: "мы твердо стоимъ на согласномъ съ Св. Писеніемъ и преданіемъ положенів, что антихристь Св. Писамія не индивидуумъ, но духовный прившить, и что это пророчество (объ антихристь) вполив и всенью исполнилось чрезъ напотво ( 20). Правда, этоть взглядъ Финине не оригинальный: онъ, какъ мы видым, существоваль еще въ средніе вака; но за то втоть ваглядь кака бы завершаеть вов прежиня инфиня и дальныйшаго развития этого мизни им уже не вогрански. Филиппи служить посладнимь (наскољко им знасиъ) представителемъ равсматриваемаго наши



<sup>19)</sup> Rinck. Die Lehre der heiligen Schrift vom Antichrist. Crp. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Philippi... C<sub>T</sub>p. 27—28, 37, 79.

мявнія о дичности антихриста. Съ этой стороны ученіе Филиппи объ антихриств заслуживаєть подробнаго разсмотрівнія,—чімь мы и займемся ниже при разборів вообще нодлентивнаго пониманія антихриста. Этимъ мы и могли бы завончить нашъ очернъ мивній, считающихъ антихриста не отдільною личностію, но коллентивнымъ понятіємъ, или принципомъ; но машъ очернъ былъ бы въ такомъ случав неполнымъ, потому что въ нашей русской цернви встрічаєтся подобное заблужденіе въ вопрось объ антихристь. Мы разумітемъ нівкоторую часть распольниювъ, именно безпоповцевъ, которые промедять въ существъ діла сходный съ протестантами взилядъ на антихриста, напъ на цівлый рядъ заблуждающихся (по ихъ понятіямъ) інць,—но взглядъчисто русскаго пропесхожденія.

Этотъ взглядъ раскольниковъ состоить въ томъ, будго сынъ погибели, пли что тоже, антихристь уже явыся въ мірь и царствуеть вездв, преимущественно же въ нашей православной цериви. Это раскольническое мивніе, собственно говоря, современно самому цоявленію раскола. Еще протоповъ Аввакумъ, первый и главный расколоучитель, говориль въ свое время, что "теперь настало и пдеть время антикриста: нынвишая церковь несть церковь, тайны божественныя-не тайны, прещеніене крещеніе, архіерен-не врхіерен, писанія лестна, ученіе неправедно и вси окверна и неблагочестива" 21). Кто же у нихъ антихристь? На этоть весьма естественный вопросъ расколоучители отвъчали, что первымъ антихристемъ былъ патріархъ Никонъ, исказивний древнюю въру и оставивний свято-отеческія преданія, а послів Никона каждый изъ русских архісресвъ, следующихъ его ученю, есть также антахристь 22). Это мивніе раскольниковъ объ антихриств, какъ последовательномъ рядв динъ, следующихъ одному и тому же ученю, противному евангельской истина, - расирыто было гляванить образома на жинга "Объ антихристь", состоящей изъ 18 раздыловъ и начинающейся словами: "дъти, послъдняя година..." Антихристь, говорится въ этой книгъ; есть человъкъ, име покрытіемъ истиннаго благочестін же во еденомъ же есть видь, но во мнорекъ, единъ

<sup>22)</sup> Истин. древне-прав. церковь, митр. Григорія ч. 2, стр. 299.



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Дополн. къ истор. актамъ т. V, стр. 445.

по едпному последующе, протимляются эдравому учемю. Антихристь есть многихъ лицъ собраніе, ани во единомъ твлеси соуще иже противная здравому учению смынилиюще на предеять н на погибель предлагають; самое же истиное учекіе ливсловіемъ своимъ, нно мраномъ всемерностнымъ начивнающе, хульствують <sup>22</sup>). Но это ученіе объ антихриств вевельно возбущило сомнивые у самих распольниковъ. По понятию самих распольниковъ, антикристь есть что то страненсе, ужасное, и время его будущаго парствованія на земль каждому представляется временень врайнихь бъдствій какъ для всего человіческаго рока, такъ въ особенности для истинияхъ последователей Хриеговыхъ, накими счичають себя распольники. Между твить со етороны православимих пастырей церяви, въ ногорыхъ раскольниви видели антихриста, ревнители старилы не встричали инчего, вроив самой отеческой заботливости объ изъ снасенія, самой искренней христіанской любви из заблуждающимся. Съ другой стороны было еще много частинка вопросова объ витихриств, которые еще не были решены, жного указано словомъ Боміниъ и св. отцами другихъ признавовъ царотва антихриста, наступленія которыма распольники не наимчани. Чтобы разовять подобныя сомивнія въ умахь и сердцахь раскольниковъ, одинъ безполовецъ минися во чтобы то ин стало доказать, что антихриеть уже царотвуеть въ русской церкви, только его будто бы нужно понимать не тань, какь все понимали досель, разумън водъ витехристомъ одного человика, или деже миогихъ ингъ, но навъ самую "персону антихриетову мечтательну", такъ н все, что говорится о его времени и царстве, нужно пониметь "нносказательнъ". И вотъ является книга подъ названіемъ: "О антихриств свидательство от Бомественного Писания, въ неторой доказывается, что антихристь-не человикь, но духь общества, еретическое состояніе церкви, отступленіе христівнь оть истины, преподанной Христомъ, духъ богомерзкаго эловърія и въчной погибели 34). Такова праткая исторія ученія раскольнивовъ объ антихриств.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Си. «Объ антикристь противь распальниковь» проф. Нальскаге. Вступлене, стр. ЖХІХ.



<sup>22)</sup> Кв. объ антихристь разд. 5, л. 40.

Общее во всъть неречисленникъ нами мивникъ объ антихристъ есть то, что всв они вивющаго прияти предъ понцемъ міра человъка беззаконія считають не отдъльною конкретною личностью, но разумъють подъ нимъ или множество нечестивыхъ людей, или злой отвлеченный принципъ, или же духъ общества, еретическое состояніе церкви. Поэтому мы прежде всего обратимъ свое вниманіе на эту черту въ ученіи объ антихристъ, т.-е. постараемся доказать на основаніи Св. Писанія и толнованій св. отцевъ, что антихристъ есть отдъльная личность, и опровергнуть основанія, приводимыя защитниками коллентивнаго пониманія антихриста.

Мъсть Св. Писанія, въ которыхъ содержится ученіе объ антихристь, его свойствахъ и дъйствіяхъ, очень миого (Дан. VII, 24-25; XI, 36-38; IOBH. V, 43; 1 IOBH. II, 18, 22; 2 COMPH. II, 3-12; Amer. XI, 7 m 8; XIII, XVII, 8, 11-13; XIX, 19 m 20). При распрытія мість Св. Писанія удобиве было бы начинать съ болве ясныхъ и опредвленныхъ и перехедить иъ неяснымъ и таниственнымъ, поясняя последнія при свёте первыхъ. Но такъ задачею нашего настоящаго неследованія служить притическое раземотраніе основаній, приводимых протестомтами въ пользу защещаемаго ими мижнія объ антихристь, противоположнаго мизнію православной церкви, -- то мы въ видакъ безпристрастной оцинки подобныхъ основаній, должны стоять на точки зринія противникови, - разсматривать миота Св. Писанія въ томъ же порядка, въ каномъ разсматривають ихъ протестанты. Такъ Филиппи, котораго главнымъ образомъ мы будомъ имять въ виду при анализъ мъстъ Св. Писанія, относящихся нь ученію объ антихристь, разсматриваеть эти мъста въ икъ хронодогическомъ порядив, начиная съ древивйшихъ ветковавътныкъ проророчествъ объ антихриста и кончая последнимъ, новозаветнымъ пророчествомъ о немъ, содержащимся въ Ановалипенев 25).

Основнымъ мъстомъ Св. Писанія для библейскаго ученія объ антихристъ Филиппи считаетъ 7 главу книги пророка Данішла. Здъсь подъ свиволовъ малаго рога, выросшаго на четвертомъ

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Инфинь им из виду учение финими объ антихристь потому, что оно служить последникь выразителемь протестантскихь воезрений на этоть предметь.



отрашномъ звири (обозначающемъ римоную имперію) между другими 10 рогами (7, 7-8) Филиппи видить указаніе на автихриста, именно какъ на боговраждебное начало, какъ на противобожественную силу. "Объ отдельной же личности, говерить Филиппи,-твиъ менве можеть быть здвсь рачь, что и десять роговъ, около которыхъ вырось налый рогь, по согласному взгляду различных толкователей, обозначають десять царствъ, в не 10 отдывныхъ царей. Хотя пророжь, продолжаеть этотъ ученый, и говорить 24 ст., что 10 роговъ обозначають десять царей, которые произойдуть оть римского царства, -- однако и здесь следуеть разуметь не отдельных царей, а отдельныя царства, существующія одновременно; вообще во всемъ виденіи царь, парская власть и царотва — понятія совпадающія. Умъ н и проницательность, на что увазывають человаческіе глаза и высокомърныя рачи малаго рога (ст. 8), не говорять ов необходимостью за отдъльное лицо. Правда, прододжаетъ Филиппи, тавъ накъ малый рогь выступаеть съ своею силою противъ Сына человъческаго и Его царства (ст. 25), то пророкъ, уже ради этого противоположенія, должень бы указать во главів этой силы опредвленную личность, которую следовало бы ожидеть ть конщу времень, но въ нашей глав'я такого указанія кать <sup>с 26</sup>). Итакъ, малый рогъ въ видъніи Данівла (7 гл.), указывающій на антихриста, по мизино Филиппи, не есть отдельная личность, а принции или сила, проявляющаяся во вражде из Богу или пономенін Бога, подобио тому накъ и другіе 10 роговъ --- не открыныя, определенныя лица-цари, а просто наротва. Но такъ ли это на самомъ двић? Двиствительно ли изъ VII гланы имети пророка Данівла можно выводить, что антихристь, им'вющій прижи въ конце міра, - не личность, но принципъ или сила, вакъ навываеть его Филиппи?

Прежде всего считаемъ нужнымъ заметить, что въ нашей православной церкви вышеприведенное мёсто изъ княги пророжа Данівка, не ометря на уваженіе къ этому мёсту со стороны ея, не считалось и не считается "основнымъ мёстомъ для бяблейскаго ученія объ антихристь", — какъ выражается Филипи. На основаніи только этого видёнія Данівла, по взгляду

<sup>24)</sup> Philippi. Die bibl. u. kirchl. Lehre v. Antichrist. Crp. 6, 11, 12.



православных богослововъ, можно составлять только одни частныя мивнія, а никакъ не положительное ученіе объ антихриств <sup>27</sup>). Но не считая видвніе Данінла сеновнымо містомъ для библейскаго ученія объ антихриств, мы однако считаємъ его важнымъ въ рашеніи нашего вопроса.

Нътъ нужды доказывать отношение этого пророческаго видения Данила (VII гл.) нъ антихристу, какъ послъднему врагу христіанства, такъ какъ это признастъ, какъ мы видъли, и Филиппи. Для насъ важно ръшить вопросъ: можно ли на основани видъни Данила о маломъ рогъ заключать, что антихристъ есть коллективное понятіе, а не индивидуумъ.

Прообразомъ антихриста, описаннаго въ VII главв Данінла подъ образомъ малаго рога, служить царь Антіохъ Епифанъ. Антіохъ съ своею гордостію, обоготворяющею саму себя, и съ своею фанатическою ненавистью къ Богу и къ Его закону двиствительно есть прообразъ антихриста. Она есть антихристь третьей (греческой) монархін и Ветхаго Завета. Этоть Антіокъ изображается Данімломъ въ VIII главъ также подъ образомъ малаю рога, который чрезвычайно разросся къющ, и къ востоку, и къ прекрасной странь (ст. 9); затыть о немъ подробно говорится въ XI главъ,-причемъ выставляются такія черты (напр. XI, 36) и выводятся такія событія (напр. XII, 2), которыя по толнованию отценъ церкви 28), уназывають на сильнийшаго, чамъ Антіокъ, врага Божія и притомъ врага посладняго времени. Вообще, не можеть быть сомными въ томъ, что описанное Данівломъ въ VIII, XI и XII главамъ относится мъ стращному врагу народа Божія — Антіоху Епиовну, хотя полнаго и онончательнаго исполнения этого пророчества нушно ожидать при кончина міра, когда придеть посладній чрезвычайный врагь Божій. "Въ Св. Писаніи, говорить бланенный Ісроничь, истина будущаго обывновенно предносиментся въ образать. А потому, вакъ Соломонъ и другіе святые прообразовали имвющаго придти Спасителя,--такъ и дарь Антіокъ (прообразовань) глуспъйшаго автикриста" 29). Это обстоятельство, т.-е. что Антіонъ дъйстви-



<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) См. преосв. Макарія, Прав. Догм. Богосд. V т., 1853 г., стр. 192, 194.

<sup>28)</sup> Напр. блаж. Өеодорита, см. Тв. Св. От., 29 ч., сгр. 225.

<sup>29)</sup> Hieronym in Daniel XI, 24.

тельно можеть быть понимаемы, какь прообразь антихриста, дін насъ важно въ тонъ отношенів, что оно необходимо приволить въ признавно анчило антихристе. Если парь Антіоль есть прообразъ антихриста и лицо опредвленное, историческое, то и прообразуемый имъ антихристь, ради соответствія своему образу, долженъ быть человиюмъ въ собственномъ омыслъ. Ауберденъ справедино замвчаеть: "въ VII главъ Данінла небольной рогь, подобно 10 рогамъ, могь бы также изображать собою царство, а не царя, по глава VIII Дапінловой вниги устраняеть относительно втого всявое сомивніе, потому что Антіохъ Епифанъ представленъ въ этой главъ подъ образомъ малаго рога, который растеть и мало-по-малу усиливается, совершенно такъ-же, какъ изображенъ самъ антихристъ въ предыдущей главъ, но одинъ и тотъ же образъ не могь бы въ одномъ мъсть представлять собою царство, а въ другомъ царя (130). Такой взглядъ Ауберлена на малый рогь у Данінда, чуждый твхъ врайностей н односторонностей въ изъяснении текста, какими отличается нэъяснение текста другимъ ивиециямъ ученымъ-Филиппи, должень быть признань безпристрастнымь и удовлетворительнымь. Дъйствительно, можно и даме должно допустить, что Данішль единичными именами звирей обозначаеть иногда отдыльныя парства, а иногда одного дари. Такъ, въ 4 стихъ VII главы именеть льва обозначаеть царство ассирійское, именемъ медвіздяцарство персидское и т. п. Въ VIII же главъ (ст. 3) именемъ овна пророкъ обозначаетъ царя Дарія, именемъ козла — Александра великаго. Вообще, можно, пожалуй, согласиться съ Филешин, что въ виденін Данінла царство и царская власть — понатія совпадающія, но ужъ никакъ нельзя признать справедливымъ то, что и малый рогь можеть быть, или должень быть понимаемъ не въ симств опредвленняго лица, а въ симств извъстной силы, ибо признавать соотвътствія между малымъ регомъ VII главы и малымъ рогомъ VIII и въ тоже время говорить, что въ одномъ случав подъ малымъ ротомъ разумвется опредвления историческая личность, а въ другомъ-абстрантное понятіе, -- очень странно и непоследовательно. Но Филиппи

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Ауберленъ. Пророкъ Данівлъ и Апокалипсисъ. Перев. Романова. 1882 г., стр. 363.



противъ этого возражаетъ: "изъ того, что Антіохъ является типомъ антихриста, не следуеть съ необходимостію, что антихристь также есть отдельная личность; такое заключеніе было бы справедиво только въ томъ случав, еслибы антихристь являлся определенною личностью въ предыдущихъ или последующихъ главахъ (Данімла). Но такъ какъ ни въ предыдущихъ, ни въ последующихъ главахъ неть увазаній на определенную личность антихриста, то нельзя проводить параллели между Антіохомъ п антихристомъ, потому что въ решеніи вопроса, есть лю антихристь вонкреть или абстракть, инфють значение не тв мъста, которыя содержать только типические образы антихриста, но только тв, которыя спеціально (ех professo) говорять о немъ и за ). Но спрашивается, -- не противорвчить ди этотъ ученый, въ данномъ случав, самому себв? Въ самомъ двлв, если признавать Антіоха Епифана типомъ антихриста, то нужно допустить, что этотъ типъ долженъ соответствовать своему прототицу, по крайней мірів, въ главнівіших своих чертахъ. Признавать соотв'ятствие между типомъ и прототипомъ только въ боговраждебности, ненависти къ народу Божію и безиравственности-недостаточно. Для этого вовсе не нужно было бы пророку брать во внимание историческую личность, а достаточно было бы взять за типъ общую картину упадка религіи п правственности. Если же пророкъ взялъ за типъ антихриста опредъленную историческую личность, то этимъ, въроятио, онъ котвль показать, что и прототипь, т.-е. антихристь также--личность. Иначе накое было бы соответствіе между типомъ и прототицомъ, еслибы у последняго недоставало главиващей черты типа, именно конпретности?!

Следя за последовательным ходом мыслей Филиппи, мы переходим теперь въ изследованию осхатологических речей Госмода (Ме. 24; Мрк. 13; Лук. 21).

"Эти рачи, говорить упомянутый нами ученый, очень подробно и исно изображающія знаменім посладняго времени, безъ всянаго упоминанія о личномъ антихристь, на дала служать для нашей мысян важнымъ argumentum a silentio, такъ накъ, если бы вообще нужно было ожидать личнаго антихриста, то Гос-



<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Philippi... Стр. 13.

подь при той подробности, съ накою Онъ разеказываеть о признавахъ последняго времени, наверное свазаль бы и о личности антихриста. Къ тому же, продолжаеть Филиппи, нужно прибавить, что Господь въ этихъ эсхатологическихъ речахъ ясно указываеть на Данівла, но Онъ упоминаеть только о мерзости запустънія на святомъ мъстъ (Мв. 24, 5 и 24; ср. Мр. 13, 6 н 21: Дув. 21, 6) и о явленіи мнозиль джехристовъ и лжепрорововъ и зе). Но — отвътимъ мы — отсутствіе въ вскатологичесвихъ ръчахъ Господа увазаній на антихриста никогда не можеть служить доказательствомъ той или другой мысли объ антихриств. На основани только молчания Господа объ антихриств нельзя сказать ни того, что антихристь есть личность, ни того, что онъ - принципъ. Но дъйствительно ин Господь, подробно изображая признаки последняго времени, не упомянуль объ антикристь?---Нъкоторые отцы и учители церкви видъли въ отикъ ръчахъ Господа наменъ и на антикриста,-антикриста личнаго. Именно, подъ мерзостью запустьнія, предреченною пророкомъ Данівломъ, стоящею на мъсть свять (Мв. 24, 15), нъвоторые видъли увазаніе на антикриста, канъ на отдільную личность. Таковы: Григорій Навіанвинъ, блаженный Осодорить и Оригонъ. Григорій Назіанзинъ, по поводу выраженія "βδέλυγμα της έρημώσεως έστως έν τόπω άγιω", замъчаетъ: "говорятъ, что храмъ въ Герусалимъ будотъ выстроенъ впоследстви, когда Тудов новърятъ антихристу, какъ Христу, и онъ возоядетъ въ немъ и видимо будеть царемъ всей вселенной. Придеть же онъ для опустошенія міра, ябо мервости привадлежить правнакь опустошенія « 12). Блаженный Өеодорить, объясияя слова пророка Даніша 12 гл. 11 ст., говорить: "мерзостью запустный навываеть самого антикриста, который возсядеть въ храми ісрусалимскомъ, богохульствуя и поназывая себя за бога 4 34). Правда, такое понимание выплецитованнаго нами выражения исъ эсхатодогической ръчи Господа не есть общестеческое оз); но оно можеть

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Philippi. Стр. 29.

Migne. Patr. cursus completus. signific, in Esechielem. T. XXXVI, p. 668.

<sup>14)</sup> Твор. Св. От. 29 ч., стр. 239.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Напр. Златоусть вт этомъ выраженін не находить указанія на (дичнаго) автихриста. См. бес. 76. Ср. объясненіе этого міста у Миханда. Толковое Евангеліе I 7.

служеть достаточнымъ возражениемъ противъ выставляемаго Фи-

Но санымь сильнымь опровержениемь выставляемого Филиппи возраженія служать слова Спасителя, сказанныя Имъ нь невърующимъ іудениъ: азъ пріидохъ во имя Отща и не пріємьете Mene: auge und npindeme so uma ceoe, moto npiemaeme (Ioan. 5, 43). Всякій безъ затрудненія видить, что въ этихъ немногихъ словахъ рачь Господа о комъ-то, какъ Своей противоположнооти, о комъ-то "яномъ", который противопологается Лицу Христа со стороны свойствъ и действій, а также со стороны отношенія къ нему іудеевъ. Кого вдёсь разуметь Спаситель? Отцы и Учители церкви эти слова относили из антихристу, какъ особенному и чрезвычайному противнику Христову. Св. 10 ангъ Завточеть, изъясняя эти слова Спасителя, спрашиваеть: "о номъ это Христосъ говорить: пріидеть во имя свое? Здівсь Христосъ уназываеть на антихриста... Если вы пресладуете Меня, говорить Онъ, изъ любви иъ Богу: то гораздо болъе следовало бы такъ поступить съ антехристомъ... онъ насильственно будеть похищать все ему непринадлежащее и называть себя богомъ надъ вобмъ 4 34). Св. Ириней, приведя слова Спасителя. говорить: "подъ другима Спаситель разумаеть антихриста, который чуждъ Господа: онъ есть неправедный судья, о которомъ сказано Господомъ, что онъ ни Бога не боляся, ни людей не стыдался 4 27). Такого же нониманія вышеприведенных словъ Спасители держались: блаж. Осодорить, Кирилль Александрійскій, Анвросій Медіолянскій, блаж. Ісронинъ и блаженный Августинъ. Разсматривая этого мисьо со стороны его свойствъ и дъйствій, но необходимости придешь къ признанію въ немъ отдільной дичности. Дъйстветельно, Совситель здесь противопоставляеть Себъ и Своимъ дъйствіемъ инато и его дъйствія. Но такъ какъ Інсусь Христось есть лице единственное, то, очевидно, и нодъ якыма, вотораго Онъ прямо противопоставляеть Себъ, нужно разумать лице опредаленное, единичное, а не многихъ лицъ, дожныхъ пророковъ, какъ думаютъ Мускулюсъ и Кальвинъ 18).

<sup>30)</sup> Cm. Bellarmini. De controversiis fidei. T. 1. Lib. III, cap. 2.



<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Бес. на ев. Іоанна. Перев. 1855 г. ч. 2, стр. 83.

<sup>27)</sup> Противъ ересей. Перев. Преображенского, стр. 650.

Притомъ же дожные пророки многіе явились до пришествія Христа, а многіе посла; новтому Сцаситель, еслибы говориль о ложныхъ проровахъ, то не выразился бы: инъ пріндеть, т.-в. не отнесъ бы появленіе ихъ въ будущему времени. Далве, по изъясненію св. Амвросія 30) и Златоуста 40), Сиаситель говоригь адъсь приспособительно къ образу мыслей іудеевъ, ежидавшихъ цари-завоевателя. Но извъстно, что нодъ именемъ Мессін завоевателя, котораго іуден прежде ожидали и теперь ждуть, они разумъють одну опредъленную личность. Наконецъ, самыя свойства предрекаемаго Спасителемъ имаю понавывають не только то, что иной будеть лицемъ особеннымъ, но и то, что -онъ будеть отличаться отъ всёхъ лисучителей и лиспророковъ по своей необычанной гордости. Извъстно, что всв линвые пророже приходиля, говориля и поступали оть виемя другаго, а не въ свое имя. Ласиво, говорить Господь, пророцы проричинот во имя Мое, не послахь ихь, не заповъдахь имъ (lep. XIV, 14). Между тъмъ ванъ иной, о которомъ говоритъ Снаситель, придеть въ свое ими, такимъ образомъ онъ не признаеть инваного Бога; эта же последняя черта напоминаеть намъ того противника, о которомъ говорить апостоль Павелъ, что онь возвисится надъ вотмь, навываемымь богомь (2 Сол. 2, 5). Все это заставляеть насъ въ вышеприведенныхъ словахъ Спасетсяя видоть намень на вивющаго придти противника Христова, или антихриста, какъ на конвретную личность.

Но самое яслое и опредъленное учение объ антахристь, какъ отдъльной личности, предложено апостоломъ Павломъ въ его второмъ послания въ солунянамъ 2 гл. 1—12 ст.; это учение апостола отличается полною обстоятельностию и несомивнием живостью; на основания этого учения антихристъ представляется намъ въ чертахъ яслыхъ и наглядныхъ, живо напечатлъвающихся въ нашемъ воображении и памяти. Учениемъ апостола Павла объ антихристъ устраняется всякая мысль объ идеальности этого лица, одицетверские его, напр. въ антихриставности духъ времени, направление общества и т. п. Апостоль въ ръчи простой и опредъленной ясно говоритъ о беззакон-

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Opp. S. Ambros. T. 1. p. 896.

<sup>40)</sup> См. вышецитованное м'всто.

никъ, врагъ Христовомъ, какъ единичномъ динъ, такъ что даже противники наши считаютъ это мъсто изъ 2 посланія къ солуиянамъ какъ sedes propria для нашего мивнія объ антихриств<sup>41</sup>);
поэтому оно васлуживаетъ болве подробнаго изследованія сънашей стороны.

Желая усповойть солунских уристіань, которые смущались мыслію о споромъ наступленім втораго пришествія Господия. апостоль говорить имъ, что несправедино некоторые думають, будто уже настоить день Xристовь (II, 2), потому что еще не явилоя въ міръ беззаконникъ, который долженъ придти прежде пришествія Христова и котораго Господь Інсусь Христось убъеть духомь усть Своих (8 ст.). Ивображая этого беззаконника, онъ говорить: да никтоже вась прельстить ни по единому же образу: яко аще не придеть отступление прежде и открыется человькь беззаконія, сынь погибели, противникь п превозносяйся паче всякаго глаголемаго бога или чтилища... 13 п 4 ст.). Что эдесь речь идеть объ антихристе, въ этомъ согласны все: накъ всв св. отцы и Учители церкви, такъ и противними нашего мивнія объ антихристь. Но что слова эти нужно понимать въ собственномъ, буквальномъ смысль, въ этомъ насъ убъждаеть не только непосредственное, безпристрастное чуветво, но и поводъ и цваь изображенія аностоломъ беззаконника.

Оссовлений причина размножившихся вжеучителей и по причина жестоких в голеній на христівнь 42), можеть быть, на основаніи словъ вжеучителей, или даже самого апостола (1 Сол. 4, 15), думали, что скоро придеть Інсусь Христось и день суда уже наступаеть. Такое вожное мизніе, распространенное среди солунских в христівнь, вредно отзывалось на ихопрактической жизни, оно вишало ихъ трезвости мысли и благоразумія, и многіе изъ нихъ совеймъ уже не завимались дами, а, въ ежиданіи скорой кончины міра, предавались праздности. (2 Сол. 3, 6—12). Чтобы устранить такой безпорядовъ, акостовъ, не вдаваясь ни въ раменіе вопроса о собраніи ко Господу предавани ко Господу

<sup>(3)</sup> Нужно замътить, что это, по словамъ Снасителя, должно быть приннакомъ скораго Его явленія—Ме. 24, 24.



<sup>41)</sup> Напр. извастный намъ Филиппи... см. стр. 30.

(2, 1), унавываеть телько на тв опасности, которыя вийств съ автихриотемъ должны предшествовать второму пришествію Госпока на землю. "Нинто, говорить апостоль, да не обольстить вась инконив образомъ, потому что, если не придеть прежде отступление и не отпроется челованъ граха, то не придеть и Христось". Стало-быть, блинайщимъ признакомъ втораго примествія Хриотова служить явленіе "человака бевзаконія". Указать этоть признакъ и было главною палію апостола, чтобы уснововть солунявъ. Имен въ виду эту цель, апостоль, но самому существу двая, должень быль преподать, съ одной стороны, везможно полнее учение объ антихриств, съ другой, учение ясное, понятное для всёхъ, употребляя слова въ самомъ строгомъ, собственномъ смыслъ, а не въ переносномъ, что уже совершение не соотвятствовало бы цвин; если же по кажимъ-либо побужденіямъ и необходимо было апостолу употребить рачь непрямую, то, безъ сомнанія, онъ указадь бы содунявамъ, что слова его должно понимать въ смысле не собственновъ. Но подобнаго вдась ничего нать, да и не можеть быть при тей цвин, съ накою апостолъ Павелъ излагаеть учение объ антихристь, т.-е. съ цълію указать главный признавь втораго пришествія Госиода на землю и тамъ усповонть смущенныхъ волунянъ.

Понимая слова апостола въ собственномъ, буквальномъ смыслъ, мы не можемъ усуминться въ конкретности антихриста, такъ какъ опитсты, которые апостоль придаетъ послъднему врагу христіанства, какъ то: человъкъ беззаконія, сынъ погибели <sup>43</sup>), противникъ, беззаконникъ, оставляютъ насъ вив всякаго соминый къ личности антихриста. "Представленіе апостола Павла, говеритъ Освальдъ, коль скоро можно относить его къ послъднимъ вещимъ, несомивнию говеритъ въ пользу того, что все, починаемое подъ относительнымъ слокомъ "антихристъ", т.-е. антихристъйносте невърге, злоба и богохульство, предъконцемъ віро будетъ концентрировано, олицетворено и какъ бы тълесно венлощенъ въ одномъ опредължномъ индивидуумъ. Антихристъ внотво, оминстворенное въ индивидуумъ, это—антихристъ. Ха-

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Замъчательно, подобное выражение было приложено въ Гудъ Искаріоту (Іоан. 17, 12), слъд. въ дичности



рактеристика тенста посланія ап. Павла настолько сильно носить штемпель обозначенія личности: "человінь грівка", "сынь погибели", "онъ сядеть въ храмъ", "зледъй" и т. п., что накавънельзя понимать въ коллективномъ и общемъ значении 44). Къ этому разсуждению нужно присоединить еще то, что предъ намдымъ впитетомъ, прилагаемымъ антихристу, въ греческомъ подлинникъ стоить опредъленный членъ. "Греческіе же члены, замъчаетъ св. Епифаній, придаютъ предмету опредвленное вначеніе, потому что, гдв принагается члень, тамъ членомъ безъсомивнія утверждвется, что рвчь пдеть о чемъ-либо одномъ опредъленномъ и самомъ видномъ, а безъ члена ръчь пенимать нужно неопредвленно. Вогь- о Осос означаеть Бога двйотвительнаго, истиниаго и знаемаго. Тоже и въ реченіяхъ "человъкъ": слово йубршпос овначаетъ человъка вообще, а о йубршπος-одного только опредвленнаго человика" 45). Далве, наображаемый апостоломъ человъкъ гръха составляеть прямую противоположность Христу. Такъ, авостоло обозначаеть его явленіе твми же словами, которыя онъ и вообще Св. Писаміе употребдяеть по отношенію во второму пришествію Христа: каррикатура Христа-антихристь будеть инсть явление -- апомежиния (2 Сол. 2, 3. 6. 8) и пришествіе— парочої (ст. 9) въ противоположность пришествію (2, 8) и явленію (1, 7 ср. 1 Кор. 1, 7) Христа. Онъ будеть человъкъ гръка въ противсноложиесть человъку, совершенно не знавшему гръха (2 Кор. 5, 21). Въ противоположность Госполу славы (1 Кор. 2, 8), онъ будеть сынъ погибели, а въ противоположность сыну человъческому, уничижившему себя, отъ будеть превозносниция выше всего называемаго Вогомъ (2 Сол. 2, 4). Такая прямая противоноломность антихриста Христу также заставляеть на вервоив видать дъйствительнаго человъка, подобно тому ванъ и Христось есть истинный человниь. Вообще, нервое и самое простое мощиманіе вышеприведеннаго ябога изъ пославія влюотола. Павла есть то, что антихристь соть особенное, видимов живо. Понименіе же, по которому выраженія аксотоль объ антикристь, какъ только одинетвореніи отпаденія оть вёры и чреамфриого укадна



<sup>44)</sup> Oswald. Eschatologie, crp. 254-255.

<sup>48)</sup> Твор. св. от. 1868 г. кн. 2, стр. 62.

нравственности, нужно понимать въ фигурадьномъ смысле, не только не догматично, но и противоречить преданію, замечають Освальдъ <sup>46</sup>). Действительно, все отам и учители церкви, которые занимались решеніемъ вопроса объ антихристь, согласно признають въ вышеприведенныхъ словахъ апостола ясное указаніе на антихриста, накъ на конкретную личность.

Св. Ириней, епископъ Ліонскій, говорить: "антикристь, нолучивъ всю силу діавола, придеть не какъ царь праведный и законный, состоящій въ покорности Богу, но какъ нечестивый и беззаконный, какъ боготступникъ, злодей и челевъкоубійца, какъ разбойникъ, повторяющій въ себъ діавольское богоотступничество . Эти вполив человъческія черты Ириней прилагаеть въ тому, о которомъ, какъ онъ замвчаетъ далве, апостолъ во второмъ посланін въ есссалоникійцамъ такъ говорить: "пока не придеть отступленіе прежде и не отпроется челевінь грака, сынъ погибели, противникъ 47)... Ов. Ісаннъ Златоусть, объясняя приведенныя слова апостола, говорить: "эдъсь апостолъ говорить объ антихриств... Кто же онъ будеть? Ужели сатана? Нать, но человакь накій, который воспрішметь всю силу его «4°)» Блаженный Феодорить при тодкованіи изпістных в нашь слевь апостола Павла замвчаеть: "назваль его (антихриста) человъкомъ гръха потому, что по природъ онъ человъкъ, пріявшій въ себя всю действенность діавола" 49).

Этихъ отеческихъ свидътельствъ достаточно, чтобы видъть, что пониманіе отцами и учителями церкви разбираемаго нами текста изъ посланія апостола Навла прямо противоположно пониманію его протестантами, которые и здісь стараются найти подгвержденіе своимъ тенденціознымъ взглядамъ на послідняго противника Христова. Разсмотримъ теперь ті основанія, которыя приводять защитники коллективнаго пониманія антихриста.

"Апостоль, говорять они, свидьтельствуеть, что въ его время существоваль уже антихристь, ибо тайна безваконія уже его дийствій (2 Сол. 2, 7), и при этомъ прибавляєть, что вторь

<sup>46)</sup> Eschatologie, crp. 255.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Противъ ересей. Пер. Преображенскаго, кв. 5, гл. 25, стр. 647.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Толк. на 2 Сол. Бес. 3, стр. 39 и 40. Сиб. 1859 г.

<sup>4\*)</sup> Твор. Өеодорита, ч. 7, стр. 546. Москва 1861 г.

антихристь будеть убить духомь усть Інсуса Христа при кончинъ міра (8 ст.); Очевидно заблуждаются тъ, которые котять понимать это выражение въ приложении въ накому-то одному человъку; развъ могутъ они представить такого человъка, который отъ временъ Павла существоваль бы до последняго суда" 50)? Буквально такую же мысль проводить и Филиппи, прибавляя, впрочемъ, и свою аргументацію. "А что коллективное понимание выражения "человъкъ гръха", или "сынъ погибеди" возможно, это, говорить онъ, видно изъ многихъ аналогичныхъ примъровъ, напр. праведникъ, злой, врагъ, противникъ, и подобныя выраженія въ псалмахъ пророческихъ: дочь Сіона напр., или въ ръчахъ Господа: наемникъ, волкъ и др. (Ср. также Ме. 12, 25. Ioan. 4, 37. 5, 43 и 2 Тим. 3, 17) 51), очевидно, все возражение протестантовъ основано на предположения, что выраженія: "человъкъ гръка" и "тайна беззаконія", синонимичеекія и относятся къ одному предмету. Но такъ ли это на самомъ дълъ? Для отвъте на этотъ вопросъ нужно прежде всего рвшить, что должно разумьть подъ "тайною беззаконія (постіριον τῆς ἀνομίας)? Ключемъ нъ уразуменію смысла нашего выраженія можеть служить выраженіе: "τὸ τῆς εὐσεβείας μυστήριον тайна благочестія", выраженіе, сходиле по своему составу съ первымъ выраженіемъ и встрачающееся у того же апостола Павла (Тим. 3, 16). "Тайна благочестія" состоить въ томъ, что, по домостроительству воплощенія Слова Божія, сила Божія соединяется съ немощью человъческою, дъйствуеть и открывается въ человъчествъ и въ міръ, и благодатію властвуеть надъ умами и сердцами людей. Соответственно этому, "тайна безваконія состоить въ томъ, что человъкоубійца искони преданныхъ ему людей, чрезъ свои темныя вліянія, болье и болье исполняеть свою духовною горделивостію, своимъ сатанинскимъ противленіемъ Христу 52). Какъ дакая, "тайна беззаконія" действовала въ Ветхомъ Завъта, но только предначинательно и гадательно, со всею же поднотою и адскою свирапостью она



<sup>40)</sup> Beza in 2 Thess. 2. Cm. Bellarmini. T. 1 pag. 393.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Philippi... стр. 34—35.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>) См. Бухарева Православіе вы отнош, къ современности, стр. 185. ср. Догм. Бог. Филарета. 2 изд. стр. 464.

дваствуеть въ Новомъ Завътв. Поэтому следы ея дваствія ясно замвчаль ап. Павель, когда сказаль: тайна бо беззаконія уже дъется. Справеданво по этому поводу замачаетъ Белдарминъ. "Правда, говорить онъ, во времена апостоловь уже началь сврытно дъйствовать антихристь, только не in sua persona, но in suis praecursoribus. Ибо какъ Христосъ съ начала міра началь являться въ лиць патріарховъ и прорововъ, предшествовавшихъ Ему и прообразовавшихъ Его; следовательно, тайна благочестія, если такъ можно выразиться, начала действовать и совершаться оть начала міра; но при всемъ томъ, Онъ не приходиль въ Своемъ собственномъ лицв (in sua persona), пока не воплотился отъ Пресвятыя Давы Маріи, такъ и антихристь уже после вознесенія Христа на небо началь проявлять свое действіе въ своихъ предтечахъ, такимъ образомъ тайна беззаконія уже давно начала проявляться особенно въ еретикахъ и тираннахъ, преследующикъ цервовь Христову, преимущественно же въ Симонъ магъ, воторый называль себя Христомъ, и въ Неронв, который первый начать преследовать церковь. Но темъ не менее въ собственной личности антихристь придеть только въ конце міра" 52). Такой ваглядь на тайну беззаконія основывается на пониманіи этого выраженія отцами и учителями церкви, которые видять здъсь указаніе или на джеучителей, или на гонителей церкви, но никакъ не на самого антихриста. Такъ, бл. Іеронимъ 54) и св. Іоаннъ Златоустъ 55) находили въ этомъ выраженіи указаніе на Нерона и воздвигнутое имъ гоменіе на христіанъ. Бл. Өеодорить, изъясняя слова апостола: тайна бо уже беззаконія опется, говорить: иные утверждали, что Нерона назваль апостоль тайною беззаконія и дъдателемъ нечестія. Но думаю, что апостоль означиль симь породившіяся ереси, потому что діаволь доводить ими многихъ до отступленія отъ истины. Наименоваль же ихъ тайною беззаконія потому, что свть беззаконія въ нихъ скрыта, самъ же діаволь явно ведеть въ богоотступничеству. Посему-то пришествіе его апостоль назваль отвры-

<sup>53)</sup> Bellarmini... T. 1. Lib. III. c. 2. 394.

<sup>&</sup>quot;) Epist. ad Algas. Quaest. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) Бес. на 2 Сол. 2. стр. 50. С.-иб. 1859 г.

ті**емъ. И**бо, что всегда приготовляль въ тайнѣ, провозгласить тогда открыто и ясно" <sup>56</sup>).

Вполив согласно съ контекстомъ рвчи и со взглядомъ отцевъ церкви, понимають выраженіе: "тайна беззаконія уже дъйствуетъ", многіе изъ западныхъ компетентныхъ ученыхъ. Такъ, Ригенбахъ, признавая личнаго антихриста, имъющаго придти предъ концемъ міра, строго отдичаеть его отъ "тайны беззаконія". "Эту-μυστήριον της ανομίας, говорить онь, все болье в божье приходится чувствовать: усиленное распространение дерзнаго невърія, сознательная ненависть въ божественному вообще, даже въ лучшихъ сердцахъ глубоко проникающій скептицизиъ, который прониваеть самыя глубовін основанія божественной в человъческой истины и авторитета, всякое благочестие у многихъ въ основанія поколеблено; возмущеніе или возстаніе происходить уже въ сиду принципа, этого достигаеть культь гемія, эманинпація плоти, тпеславное обладаніе вившнею природою, грубое самообожаніе". Вотъ черты, характеризующія, по мивнію этого ученаго, проявленіе "тайны беззаконія" въ настоящее время, а человъкъ гръха есть самый зрълый плодъ своего времени. "Направленіе времени, заключаеть Ригенбахъ достигнеть своего господства (вершины) только тогда, вогда одинь человъка въ своей личности заключить духъ времени, когда овъ смило сдилаеть то, что въ 1000 умахъ бродить на половину неясно, и такимъ образомъ на свое время наложитъ свою личную печать" 57). Къ этому здравому взгляду присоединимъ еще взглядь Гуэрса (Guers). "Чтобы лучше понять нашу главу (изъ 2 посланія въ Солун.), должно, говорить онъ, различать, во первыхъ, тайну злобы (несправедивисти, беззаковія), которая проявляла уже свое дъйствіе на глазахъ апостоловъ (1 Тим. 4; 2 Тим. 3), и, во вторыхъ, человъка гръха, который будеть конечнымъ результатомъ и последнею целію этой тайны 6 58). Подобныя же сужденія о тайню беззанонія мы находимь у Ольсгаузена и Лютарда.



<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) Твор. Өеодорита. ч. 7. стр. 548.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Lange Bibelwerk. Briefe an die Thessalonisch. 1864. S. 124.

<sup>46)</sup> Israels Zukunft. Guers. 1860. S. 118.

Такить образомъ, на основания иснаго разграничения между человиямы эриже и тайного беззаконія, признаваемаго отцами и учителями церкви и бельшинствомъ новъйшихъ толкователей, ны должны слова апостола: тайна беззаконія находится уже се дийствій, понимать такъ: хотя антихристь въ собственномъ лить еще не явияся, но бевзаконіе его уже тайно совершается чрезъ еретиковъ и вообще нечестивыхъ людей, которые вооружаются противъ Христа и, оставля, такъ сказать, осадокъ свой въ обществахъ чеховъческихъ, приготовляють путь къ полному обнаруженію беззаконія въ лиць актихриста.

Что вневетея теперь приводеныхъ Филиппи аналогичныхъ приивровъ изъ Св. Инсапія, которые будто бы подтверждають, им, по врайней мъръ, двлають возможнымъ употребление выраженія "человікь гріска" вы коллективновы смыслі, то нужно замътить, что двиствительно выражения: праведникь, элой, наенникъ и т. п. часто въ Св. Писаніи употребляются довольно обще и прилагаются по всякому человъку извъстнаго рода, ванъ это примо видно изъ комгенста ричи. Но не такого характера нали выраженія: человвать грвка, сымъ погабеля, беззаконникъ, противникъ и т. п., ибо предъ наждымъ изъ этихъ выраженій стоить опредвленный греческій члень "о", прямо указывающій на опредвленнаго человіка. При томъ же пониизніе этихъ словъ въ общемъ, коллективномъ смыслъ не соотвътствуеть, какъ мы видвин, ни поводу, ни цвии этого ученія Павла объ антихристь. Въдь апостоль, излагая это учене, пивиь въ виду заблуждение солунскихъ христанъ, будто день Христовъ уже настоить; для устраненія этого ложнаго мивнія ему нужно было указать на ближайшій и притомъ опредвленный привнакъ втораго пришествія Христа. Этинъ опредвленнымъ признакомъ впостоль и выставиль явленіе "человіна грівха", потораго нужно считать конкретною личностью. Въ противномъ же случай, пониман его въ коллективномъ смысла, какъ множество еретиковъ и нечестивцевъ, апостолъ не предотвратилъ бы заблужденія христіанъ, потому что и во время апостольское было множество еретиковъ и гонителей христіанства; следовательно, солучине въ этихъ словахъ апостола нашли бы еще большее подтверждение своей ложной имоли, что день Христовъ NGCMOUNTS.

. Другое основание для своего предположения объ антихристь, какъ воллективномъ поняти, протестанты и раскольники указывають въ вонтекств рачи апостова Павла, "Апостоль, говорять протестанты, учить, что пріндеть отступленіе (апостасіа), главою котораго будеть человъкъ гръка и сымъ погибели или антихристь (2 Сол. 2, 3). Но такъ вакъ ототупленіе, какъ всеобщее отпадение отъ въры Христовой, можеть совершиться въ продолжительный періодъ времени, то очевидно, что подъ именемъ антихриста нельзя разумать одного чалована, ябо въ таномъ случав онъ не могь быть главою ототупленія ( 50). Такое же соображение приводять и раскольники въ подтверждение своего мивнія объ антихристь, какъ духв общества и ототупленія оть истинной Христовой въры. При этомъ они приводять прямыя будто бы и положительныя свидетельства о томъ, что подъ именемъ витихриста нужно разумать отступленіе дюдей оть Христа, а не лице, не человъка,

Сюда относятся, по ихъ мивнію, свидвтельства св. отцевъ, которые прямо называють антихриста отступленіемъ 60).

Правда, накоторые отцы церкви самого антихриста называють отступленіемь. Такъ, св. Іоаниъ Здатоусть на вопросъ: что такое отступленіе?—Отвачаеть: "отступленіемь апостоль называеть самого антихриста, такъ какъ онъ имаеть пегубить миогихъ и привести въ отступленію; яко прельсичици, какъ сказано, ище возможно и избранныя" (Ме. 24, 24). Но называя его отступленіемь, Златоусть не даеть права заключать, что антихристь—духъ общества, а не лице. Напроливъ, онъ далже прямо называеть его "человъкомъ нъкимъ, который восприметь всю силу сатаны" 61).

Блаженный Өеодорить держится почти такого же выгляда на отступленіе. "Подъ отступленіем, говорить онъ, апостоль разумаеть приществіє антихриста; ибо мистіє, будучи обольщены чудесами, какія онъ будеть совершать, отступять отъ истины и предадятся лин. Человокомо же беззаконія и сыномо поцибели онь (апостоль) называеть его самого, показывая, что природа

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Бес. на 2 Сол. 3. С.-иб. 1859 г. стр. 39.



<sup>(17)</sup> Calvin in Ich. 2. car. Bellarmini. T. 1. lib. III. p. 89.

<sup>• ••)</sup> См. кн. объ антихристь, от. В.

его можеть быть видима, и въ ней проявится двиствіе всякаго рода грвховъ 4 62).

Итакъ свидътельства св. отцевъ, въ которыхъ антихристь называется отступленіемъ, нисколько не доказывають, что антихрясть есть духъ общества, а напротивъ прямо отвергають это, потому что тв же отцы, кавъ мы видвли, прямо говорять, что антихристь будеть человакъ. Но болве согласное съ контекстоиъ рвчи у апостола Павла и употребленіемъ слова "отступленіе (апостасіа)" въ другихъ мъстахъ Св. Писанія есть митніе другихъ отцевъ цервън, которые, по свидътельству блаженнаго Августина, подъ отступленіемъ разумівють то величайшее отступленіе оть христівнской вёры, которое случится предъ кончиною міра, погда явится антихристь въ собственномъ лицв и возивитнетъ жестокое гоненіе на христіанъ "1). Такъ, св. Киримъ ісрусамимскій по поводу словъ апостола Павла (2 Сол. 2, 3) говорить: "отступленіе и нынъ есть. Отступили люди отъ нетины чешеми слухомо (2 Тим. 4, 3)... Большая часть отступила отъ правильныхъ понятій, и удобиве избирають злое, нежели соглашаются на доброе. Вотъ то отступленіе, послів котораго вадо ожидать врага. И уже началь онъ отчасти посылать своахъ предшественниковъ, чтобы приготовленъ быль ему путь LIN JOBJH " 64).

Въ то время какъ антихристь описывается очень подробно въ самыхъ харантеристичныхъ чертахъ, объ отступленіи (опостобія) ивть больше рвчи у апостола, поэтому смысль этого слова можно опредвлить только ходомь мыслей апостола Павла и параллельными мъстами Ов. Писанія. Желая прекратить безноряки, возникшіе въ Солунской церкви, всявдствіе распространившейся мысли о скорой кончинъ міра и о пришествіи Госпова аностоль пишеть, что день той не наступить, аще не приность обезаконія (2 Сол. 2, 3). Следовательно, по мысли апостола, дию пришествія Господня будеть предшествовать, во-первыхъ, отступленіе (спостобія), а во-вторыхъ, явленіе человъна беззаконія. Союзъ кої,



<sup>&</sup>lt;sup>се</sup>) Кратк. изл. бож. догматовъ. см. Хр. Чт. 1844 г. ч. IV. стр. 359.

<sup>4)</sup> De civit. Dei. lib. XX. (ap. XIX.

<sup>&</sup>quot;) Оглас. Поуч. XV. Перев. 1822 г. стр. 316-317.

соединяющій въ рачи апостола Павла апостасіа съ о аудршпос άμαρτίας, не даеть права ни строго разділять эти понятія, ши смъшивать до отожествленія. Отношеніе этихъ словъ намъ кажется таковымъ; отстущеніе, именно будущее (потому что свазуемое "не пріндетъ (ні відні) употреблено для обозначенія будущаго временя) есть, такъ-сказать, почва, на которой народится антихристь и которою последній воспользуется для выполненія своихъ замысловъ. Уже такое близкое соотношеніе этихъ словъ повазываетъ, что отступленіе (апостасіа) будеть въ томъ же родъ, какъ и человъкъ беззанонія, т.-е. совершится въ области религіозно-вравственной. "Отступленіе, говорить Ольсгаузенъ, есть отпаденіе (Abfall) отъ въры, любви и надежды, коротко, отъ всего божественнаго и святаго, какъ изображено оно Господомъ (Мо. 24, 8 и сл.), и отъ котораго, по милости Божіей, спасутся только избранные « (Мо. 24, 24) 65). Объ этомъ отступленін, имфющемъ совершиться предъ вторымъ пришествіемъ Христовымъ, ап. Павель говорить и въ другихъ своихъ посланіяхъ. Въ 1 посланіи въ Тимовею овъ пишеть: Духъ явственны задголеть, яко во послыдияя времена отстутять нычый ото върм, внемлюще диковомо лестимо и учениемо бъсовскимо (4, 1; ср. 2 Тим. 3, 1 и 2 Петр. 2, 1). Апостолъ Іуда свидътельствуеть, что всв впостолы говорние объ этомъ: поминайте глаголы прежде реченныя от апостоль Господа нашего Інсуса Христа: зане глаголаху вамь, яко въ послъднее время будуть рунатели, по своимъ похотемъ ходяще и нечестіны. Сін суть отдъляюще себе от единстви въры (Гуд. от. 18 и 19). Вотъ какая шеровая ожидается область отступленія! На этой-то почвъ и народится антихристь и "выростоть, какъ выражается опископъ Өесевнь, въ темъ дукъ видимости безъ существа дъла". "Но потомъ, отдавшись сатанъ, явно отступить отъ въры и вооруженный его обольстительными козиями, всехъ, не содержащихъ христіанотва во истина, увлечеть къ явному отступленію отъ Хриота Гоонода, заставивъ себя самого почитать за бога" 66). Такимъ образомъ отступление есть озатъ, а не лицо, но такой, который стоить въ тесной связи съ лицемъ, съ человекомъ

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) Толк. 2 Солун. Душ. Чт. 1678 г. 1 ч. стр. 390.



<sup>45)</sup> Biblisch. Commentar. 4 B. S. 505.

беззаконія. Послідній, явившись и усилившись, завершить внутреннее видимымъ отступленіємъ. Это будеть громкое отступленіе, единственное въ своемъ родів, почему и стоить у апостола съ опреділеннымъ членомъ. "Грядущій звітрь (т.-е. антихристь), скажемъ словами св. Иринея, возглавить въ себі всякое прежде бывшее нечестіе, коварство и богоотступничество 67, — слідовательно, можеть быть названъ главою отступленія, но безъ ущерба нашему представленію о немъ, какъ о личности конвретной, какъ о человіть.

Но противъ такого нашего представленія объ антихристь, какъ главь отступленія, иввыстный уже ньмъ Филиппи возражаеть, что въ одномо человый не можеть сосредоточиться все нравственное зло, которое приписываеть апостоль человыку грыха. Послыдній въ такомъ случаю, если представлять его отдыльною личностью, должень бы быть, по Филиппи, не просто уже человыкомъ, а скорые воплощеннымъ въ человыко сатаною, что не допускаеть ст. 9: пришествіе беззаконника, говорится здысь, есть по двійству сатанину. Итакъ, заключаеть этоть ученый, человыкь грыха не можеть представляться личностью <sup>68</sup>).

Но если принять во внимание испорченность человъческой ирироды и при томъ содъйствіе сатаны, то такая концентрація зда въ одной дичности вполив возможна. Развъ опыть не говорить намъ о дъйствительности, если не такого, то подобного явленія?! При томъ, есле возможно, что допусваеть и Филиппа,чтобы человъчество вообще въ развитіи своихъ антихристіам-CREXT HAGAIT, MOCTEFIO, TART-CEASATL, MAXIMUM'A CBOEFO, TO DOчему же невозможно, чтобы среди него явилась такая личность, которая была бы именио достойнымъ продуктомъ его, поливинимъ представителемъ или выразителемъ его стремленій?! На это, въдь есть историческія аналогіи. "Вст великія движенія въ міровой исторіи, справедливо замівчаєть Ольсгаувень, иміноть носителями овонии определенных личностей; они суть навъ бы вентры, изъ которыхъ они (движенія) выходить. Во всякомъ случав духъ, воторый вхъ воодушевляеть, распространяется также во многихъ другихъ. Повтому предположение, что послед-



<sup>•</sup>т) Противъ ересей, ки. 5, гл. 29.

<sup>44)</sup> Philippi... S. 31, 48-44.

нее и самое крайнее развите зла пріобратеть свой центрь въ одной личности, что какъ бы вся работа злыхъ силь устремится на произведеніе этого индивидуума, — имветь въ свою пользу историческую аналогію" 63). Это намъ кажется очень естественнымъ, — ибо человакъ обыкновенно бываеть именно сыномъ своего времени, одинъ — сыномъ, носящимъ меньшій отпечатокъ своего времени, другой — сыномъ, носящимъ большій таковой отпечатокъ, третій же наконецъ, — вполнъ отражающимъ въ себъ теченіе своего времени. Такой сынъ, вполнъ отображающій въ себъ особенности времени, самъ чрезъ ръшительный, смълый поступокъ окончательно утверждаетъ господство извъстнаго направленія, извъстной пдеи.

Въ заключение приведемъ слова извъстного богослова Ridley Herschell: "некоторые богословы и толкователи смело опровергають идею, что антихристь можеть быть индивидуумомъ, и думають, что это слово должно обозначать злой принципъ, или вообще вражду къ истинъ, или же послъдовательный рядъ отдъльныхъ противниковъ дълу Божію. Но если они считають недостойнымъ божественнаго откровенія, чтобы оно такъ много занималось одипиъ только индивидуумомъ, то они забываютъ, что при всвуъ великихъ историческихъ событіяхъ пидивидуумъ всегда бываетъ главнымъ виновникомъ призиса. Всегда индивидуальные умы владыл міромъ, и воякій разъ, когда извъстное событие совершалось по напередъ обдуманному плану, последній составлялся однимъ пидивидуумомъ, хотя бы тысячи людей епособствовали осуществленію его. Танинь обравомъ мысль, что выдающаяся личность будеть стоять на вершинъ великаго союза противъ Бога и Его помазанниковъ, вполив согласна съ опредъленіями Божественнаго Провиденія, и я убъщдень, что тв которые старательно занимаются этимъ предметомъ, прянуждены будуть придти нь тому же результату" 70).

Итакъ, при безприотрестномъ анализъ классическаго ивста изъ посленія апостола Павла нъ Солунявамъ оказывается, что имъющій явиться предъ вторымъ пришествіемъ Господа антякристъ будетъ человаєв, —конпретная личность, —и это маркіе

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Cm. Guers. Israels Zukunft, 1860 r., crp. 121-122.



<sup>69)</sup> Olshausen. Biblisch. Comment. B. IV, S. 517-518.

нестолько ясно и новитко, что отвертать или сомиванным измень си измень погуть тожно лика, руководищися при изохидовании текста иредвантыми тенценциями. "Въ нашемъ текста, какъ справадиво замъчаетъ Кернъ, рачь объ измивидуума и при томъ такъ опредъленно, какъ только возможно, — это такъ ясно для возкаго непредубляданнаго, что въ этомъ невозможно было бы и усумияться, еслибы по накоторымъ догматическимъ и другимъ основаниять не считали нужнымъ устранить во чтобы то на стало мыслы объ отдальной, опредъленной личности (ст.).

Третьимъ новозавътнымъ мъстомъ Св. Писанія, указываю-HEND HA REJOHIO JULHAFO SETEXPECTA, XOTH H HO TAND ACHO H опредвлению, но вое-таки вполна достаточно для непредубащемнаго читалели, служать слова апостола Ісанна. Доми, пинесть онь, послыдияя година (Ебхата шра) есть и какь слышали, яко антихристь грядеть (6 антурстос Ерхетаг), и нынь антигристи (футиристог) многи быма: от сего разумпьваемь, яко послыдный чась есть (1 Іоан. 2, 18). По прочтемін этихъ словъ, прямо броcaerca B's flass officie "attexphota" off "mholexp attexpeстовъ": первое слово поставлено съ членомъ "б", который, какъ им знаемъ, указываетъ на опредвленияго человъка, и явленіе последняго относится из будущему времени (грядотъ--- ёрхетаі) 23); а другое слово "ситіхрістої" употреблено безъ члена, стало быть. въ неопределенномъ смысле, и притомъ о многихъ антигристахъ. Апостоль свидетельствуеть, что они уже появились: быша---усточаску. На основанія такого различенія словъ: о сутіхрістоς и поддої футіхрістої, емысяв впостольских словъ шы можемь представить въ такомъ видь: "дети! последнее времи (έσχάτη ώρα) 76),

Tübing. Zeitschrift für Theolog. 1889 r., Hept. 2, S. 158.

<sup>2)</sup> Слово «ἔρχεται», поставленное въ настоящемъ времени, по свойству греческаго языка, указываетъ на будущее время, наступленіе чего неизвістно. Заміна будущаго настоящимъ показываетъ, что это будущее непремінно исполнится. Поэтому, въ другихъ нереводахъ оно переводится будущимъ временемъ, напръ Вульгатъ: «venturus est». Въ такомъ значеніи будущаго времени слово «ёрхетаі» встрічается и въ другихъ Св. Писанія. Такъ, объ Інсусъ Христъ, нивышемъ придти для издовозданнія праведнимъ, говорится въ настоящемъ времени: грядый пріндеть—о ёрхо́мєчоς ї́є́ (Евр. 10, 87). Ср. 1 Сол. 5, 2. Прам. автора.

п) Мы унотребляемъ это выраженіе въ значеніе кончини міра и втораго пришествія на землю Сина Божія, какъ оно понимается большинствомъ телирим телера. Богее же подробный анализъ этихъ словъ ми слёдаемъ неже. Прим. ветора.

еворо нвится Судія! Итакъ какъ слышали вы,--изъ устной ли проповъди авостола Іоанна, или же изъ посланія ав. Павла (2 Сол. 2, 1-12),-что предъ самымъ принествіемъ Господа придеть антихристь; то и появление его бливко, потому что теперь уже нонвилось много предтечь его (разумьются лиспророви и сретики). Изъ этого то мы и узнаемъ, что тенерь послъднее время, что своро Господь попустить придти последнему врагу Его, чтобы Самому овять явиться на землю, окончательно истребить врага Своего и отпрыть въчное небесное царство" (ср. Ісан. III. 8-12; II. 13-14; 2 Con. II. 8). "Какъ дукъ Христа въ проронахъ, справедиво замъчаетъ Герляхъ, указывалъ на время Вго вощощенія (1 Петр. 1, 10—12), такъ распространеніе противохристіанскаго духа между многими антихристами указываеть на появленіе одного опредвленняго въ человіческом образів « 74). Вообще, по господствующему пониманію этихъ словъ апостола Павла, ό άντιχριστος и πολλοί άντιχριστοι нужно различать именно танъ, что последніе суть только предтечи перваго, въ которомъ одушевляющій ихъ антихристіанскій духь обнаружится во всей овоей полнотв и силв 75).

Но не смотря на такой столь ясный смыслъ словъ апостола Ісанна, защитники коллективнаго пониманія антихриста не обходять молчаніємь и этого міста; даже напротивь, здісь находять еще большее, чімь въ других містахь Св. Писанія, подтвержденіе своего взгляда го). Бенгель выраженіе "б сміхрістос" понимаєть въ коллективномь смыслів. "Тамь, гді Ісаннь,—говорить онь, единственнымь числомь обозначаєть антихриста, или духь антихриста, или льстеца и антихриста, онь указываєть на всіхъ лжецовь и враговь истины. Антихристь употребляєтся вмісто антихристіанства, или доктрины, или множества людей, враждебныхь Христу" го). Съ такимъ объясненіємь, по свидітельству Мейера, согласны Лянге, Баумгартень-Крузіусь, Бес-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Cm. y Meyer. Comment. 14 4., crp. 123-124.



<sup>14)</sup> Ом. Чт. въ Общ. акоб. дух. пр. 1871 г., 7 кн.

<sup>14)</sup> Meyer. Comment. 14 T., 123 CTP.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Поэтому меправъ г. Сабуровъ, когда говоритъ: свидътельство еванг. Іоанна объ антихристъ, какъ опредъленномъ лицъ, столь ясно и непререкаемо, что ненравожисливие проходитъ опое молчаниемъ (см. Приб. къ Тв. Св. От. 1858 г., ч. 17, стр. 429).

серъ, Мирбергъ. Руноводнов своею предваятою мыслію, что антихристь не личность, но собирательное имя протявниковъ Христа, они по своему перетолковывають слова апостола Іоанна. Генгстенбергъ такъ переоразируетъ 1 Іоан. 2, 18: вы слышали, пишеть Іоаннъ, что антихристь идеть; онъ уже эдось: онъ явился во многихъ антихристахъ, которые уже появилесь; по этому мы и узнаемъ, что последній чась настонть <sup>76</sup>). Извъстный намъ Филиппи въ вышеприведенныхъ словахъ апостола Іоанна также находить ясное указаніе на антикриста, какъ на коллективную личность или принципъ, проявлявень во многихъ ижеучителяхъ и обольстителяхъ. Именно, по поводу 1 Іоан. 2, 18, онъ говорить: "такъ какъ для Іоанна предсиаванное явление антихриста имветь вначение, какъ приэнавь последняго времени, то изъ существования многихъ антистовь онь заключаеть о наступленіи последняго времени. А язъ этого, по законамъ догини, необходимо следуетъ, что эти многіе антихристы суть ожидаемый антихристь; или что ожидаемый антихристь есть не отдельная личность, но обнаруживающійся во иногихъ антихристахъ и лжепророкахъ принципъ; въ противномъ же случав, Іоаннъ прямо долженъ бы быль сказать, что эти многіе антихристы еще не суть антихристь, и что поэтому є̀оха́ти шра еще не наступняо" 79). Кромъ вонструкців ръчн апостола въ этомъ стихв защитники колективнаго пониманія антихриста въ доказательство правильности такого пониманія приводять и другія міста, гді апостоль Іоаннь говорить объ антихристь, не полагая будто бы никакого различія между нимъ в противниками Христа, но прямо отожествляя съ антихристомъ носледняго времени всяваго неисповедующаго Інсуса Христа, во плоти пришедшаго (1 Іоан. 4, 3; 2 Іоан. 1, 4).

Но такое объясненіе словъ апостола Іоанна произвольно, и основывающієся на немъ выводы неосновательны. Это видно изъ понтевста рачи. Уже различнымъ употребленіемъ словъ "δ άντίχριστος", о воторомъ сказано, что онъ пріидеть, и "πολλοί άντίχριστοι", которые уже появились,—апостоль явно отличаеть эти слова. Еслибы апостоль отожествляль эти два понятія, канъ

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Cm. y Rinck'a. Die Lehre v. Antichrist. 1867 r., crp. 266.

<sup>&</sup>quot;) Philippi... Стр. 46.

дунають инкоторые протестанты, и указываль нь антахристь собирательное имя противниновъ Христа,-то ему не было был нужды говорить объ имфющемъ придти антихристь въ числеединственномъ и съ опредъленнымъ членомъ, овъ тогда могъбы и даже долженъ бы быль свазать: антихристы грядуть. Поэтому апостоль, различая въ рёчи понятія "антихристь" и "антихристы", твиъ самымъ указываеть на отличіе имвющаго придтв антихриста, какъ одного человъка, отъ многихъ уже появявшихся антихристовъ, т.-е. еретиковъ и нечестивыхъ людей. Такое различіе между антихристомъ въ собственномъ смысле в антихристомъ въ не собственномъ смыслв видвли въ словахъапостола Іоанна отцы и учители церкви. Такъ напр. св. Іоаннъ-Дамаскинъ говорить: "хотя антихристь есть и всякій неисповъдующій, что Сынъ Божій пришель во плоти, что Онъ есть совершенный Богъ, и содължися совершеннымъ человъномъ, не переставая быть Богомъ; но въ собственномъ смысле и преимущественно называется антихристомъ тоть, который придетъ при кончинъ въка" 80). Это различе внесено и въ наши системы. догнатического богословія. Въ догнатическомъ богословіи преосвященнаго Макарія мы читаемъ: "ния антижриста употреблиется въ Св. Писанін въ двоякомъ смыслі: а) въ смыслівобщемъ, и означаетъ всякаго противника Христу, противоборствующаго успъхамъ Евангелія и низвращающаго или отвергающаго его догматы (1 Ioan. 2, 22; 4, 3; 2 Ioan. 7); б) въ смысль особенномъ, и означаетъ собственно противника Христу, имъющаго явиться предъ кончиною міра для противодъйетвія христіанству" (2 Сол. 2, 3 — 12; 1 Іоан. 2, 18) <sup>81</sup>). Этр слова для насъ важны въ томъ отношения, что оне основаных на изреченіяхъ апостола Іоанна и служать при этомъ какъ бы выраженіемъ голоса всей православной церкви. Поэтому мы въ. правъ сказать, что по свидътельству православной церкви, въсловахъ апостола Іоанна 2, 18 ясно различается имъющій придти антихристь отъ многихъ существовавшихъ уже во времена апостола антихристовъ, или еретиковъ и гонителей церкви. Но ктобудеть антихристь, - личность или абстранть, - рашить этотъ



<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Точн. нал. върм. Перев. 1844 г., гл. XXVI.

<sup>\*1)</sup> Пр. Доги. Бог. т. 5, стр. 192.

вопрось на основани только разоматриваемаго нами текста нодовительно мельзя. Вотъ печему эти слова вностола на древ-HERE OTHER HEREN, HE BY HAMENY CHCTCHAY'S GOTMATERECRAPO богосковія не приводятся въ докавательство миноски антяхриста. Это и естественно, потому что Іоаннъ не вадавался цвлію передать кристівнамъ ясное и положительное ученіе объ антихристь,--онь котыть только предостеречь свою паству оть появившихся многихъ еретриовъ и лисучителей. А для разъяснееня различных вопросовъ объ антихриста впостоль напомишаеть христіанамъ уже слышанное ими ученіе объ антахристь: дъти, пишеть онъ, посмъдняя година всть и какъ смышами, яко антихристь грядеть. Такимъ образомъ, для ръщенія вопроса о томъ, -- ито будеть антихристь, -- иы должны обратиться из друтинь мъстамъ Св. Писанія, или въ тому, что върующіе слешали. "Но все слышанное ими отъ апостоловъ о врага Христовомъ ев последнее время царства Божія на земле было определеннымъ и подробно распрытымъ ученіемъ не о дукъ противохристіанскомъ, а о человъкъ, и не о многихъ, а объ одномъ лицъ" 83), справедливо замъчаетъ Полотебновъ. Въ самомъ дълъ, върующіе изъ Евангелія Іоанна знали, что Інсусъ Христосъ говорилъ іудеямъ объ антихристь, какъ объ одномъ человъкъ, имъющемъ прияти въ свое собственное имя, а не во имя Отца, какъ пришель Сынь (Іоан. 5, 43). Изъ ученія апостола Павла они знали, что витихристь будеть человых беззаконія, промивникь (футікейцечос) и превозносящийся выше всего называемаго Богомъ (2 Сол. 2, 3, 4). Это то ясное и опредъленное учение апостола Павла объ антихристь, какъ отдъльной личности, въроятно, главнымъ образомъ и имълъ въ виду апостолъ Іоаннъ, когда напоминалъ христіанамъ о слышанномъ ими объ антихристь. "Почти всъ толкователи, заивчаеть Гутеръ, справедливо допускали, что Іоанть подъ антихристомъ разумветь того же самаго врага Христова, о которомъ говоритъ Павелъ во 2 посланів въ Солуняшанъ « 88). Это замъчение совершенно върно, такъ какъ черты, которыя выступають въ описаніи "человіна гріжа" апостоломъ Павломъ и въ указаніяхъ Іоанна, близко подходять другь къ

<sup>🖦</sup> Собори. несл. Іоанна. См. Чт. Общ. Люб. Дух. Пр. 1871 г., іюль.

<sup>45)</sup> Cm. Meyer. Commentar. 14, S. 124.

другу. По обомиъ явленіе антихриста подготовляєтся въ цериви чрезъ отступленіе (Іоаннъ въ ст. 19 выражается объ антикристахъ , έξ ήμων έξήλθον", а Павель говорить о тесно связанновъ съ его явленіємъ опостосію); оба принясывають ему противобожественную злую природу (Павель навываеть его "б. суθρώπος άμαρτίας", "δ άνομος", — а Ісаниъ называеть его "δ άντίріστος", что очень ясно выражаеть вражду его ко Христу). Этв нмена также соотвътствують другь другу, ибо хотя имя "о ситіхоготос" содержить иногозначительную черту, которыя не выражается въ названіи "о футікеї нечос", однако эта черта въ онисвнін апостола Павла выступаєть довольно ясно: если Цавель называеть антихриста δ άνθρωπος της άμαρτίας и потомъ гово**ρετъ** ο немъ, чτο οнъ ἀποδείκνυσιν έαυτὸν, ὅτι ἐστι Θεὸς, το **эτεмъ** онъ указываеть на ту его черту, что онъ, какъ выражается Гутеръ, будетъ корчить (geberden wird) изъ себя воплотившагося Бога, — а это есть то, что указывается также въ имени "ачтіхрістос". По обониъ впостоламъ, онъ явится въ последнее вреия, - предъ пришествиемъ Христа на вемлю.

Такое сходство между антехристомъ, упоминаемымъ апостоломъ Іоанномъ, и человъкомъ гръха, изображаемымъ у апостола
Павла, заставляетъ насъ видъть въ антихристъ такого же человъка, — такую же личность, какую мы видъли въ человъкъ
гръха. Можно ли послъ втого допустать, какъ это и допускаютъ
вышеупомянутые нъмецкіе ученые, ту мысль, что Іоаннъ отожествляетъ послъдняго врага Христова съ противниками ученія
Его, извъстными читателямъ? — Напоминаніемъ хорошо извъстнаго върующимъ точнаго ученія объ антикристъ апостоль Іоаннъ естественно отстраняетъ всякое могущее быть издоразумъніе и прямо указываетъ, что этому обще-апостольскому ученію нисколько не можетъ противеръчить излагаемое имъ теперь
ученіе о многихъ антихристахъ.

Что васается теперь других месть въ посланіях ац. Ісання, въ которых защитники коллективнаго пониванія антихриста находять подтвержденіе для своего объясненія 1 Ісан. 2, 18, то нужно сказать, что въ атих местахъ совоемь цеть и рачи объ антихристе въ собственномъ смысле, а есть только указаніе на антихристовъ вообще. Въ 3 ст. IV гл. говорится о всякомъ духё или джеучителяхъ одного противнаго Христу

направления, что они не отъ Бога, не Его преданиле слуги, а влуги антигристовы, появление которыхъ предвозващемо и обылось тенерь на самомъ деле. Въ 7 ст. 2 посленія геогранов, что велий изъ многикъ обольстиченей, ненеповыдионникь Інсуса Христа во идоти пришедивго, есть противникъ Христу; объ антихристь же, какь последнемь врагь церкви Хрисговой ва земяв, запов нвтв и рачи "Помотина вой, говорить блаш Августинь, неходиціє нас перини и отдынющівся оть единопа съ нею, суть витяхристы" <sup>84</sup>). Тоже певторяеть и Лантанцій; говоря: "Въ порланіять своихъ онъ (Іоаннъ) считаеть за антыхриста вознаго, кто не испов'ядуеть Інсуса Христа во плоти принцедшаго и не признаеть Его за Сына Божія" (1 Іоан. 2, 22; 4, 3 и 2 Іоан. 1, .7), и эъ примъръ подобизыкъ: антикристовъ указываеть Маркіона и Евіона 85). При такомъ новинанів вышеовначенных изсть нев пославій Іоанна, вев ть выводы, которые делають защитники нолдентивно пониманія антикриста на основании этихъ мъстъ, совобмъ не имъютъ цены въ нашихъ главахъ. Для насъ вакно только то, что въ учени ап. Іоанна объ антихристь во 2, 18 нать начего противорачащаго общему апостольскому ученію объ этомъ предметв; напретивъ того, ны видын даже полное согласие его съ веньить учениемъ аностоль Павла объ антихристь, навъ отдельной лечности.

Наконець, накоторые намени на антихриста и пригомъ дичнаго можно находить въ ацокалицско св. Ісанка Богослова. Эти намени настолько таниственны и прикровенны, что составленное на основании ихъ только ученіе объ антихриств можеть легно страдеть сильными погращностами; ве всякомъ случав, такое ученіе не можеть имать харамтера положительности и несомначности; оно не можеть быти гарантировано отъ чисто субъеняванаго и произвольнаго пожиманія дала. И въ правеславной церкви всегда существовило и существуєть убанденіе, что на основаніи прикровеннито впоставлиненисцених»; скарацій можно составлять тельно честина михнів, а ницавь не положительное ученіе о чемъ-дибо. Неэтому, ть цацикъ сперемокъ догматичеснаго богословін : клюта-

P) Be Ford we note l'Ioanna: W 4 m 7.1



инценческія спанамія никогда не служеть доповательствонь лиснеоти антириста. Такъ дайствительне и должно быть: для чедовъчноство ограниченнаго разума очеть трудно мроцинуть въ современныя тайны впонадилсись. Этою трукостію пониманія , анекаливска объясняется в то, что на основанін апокаливсяческих мусть составлено очень имого разнеебразных мизий объ антикриоть. Такихъ мивній де-Ветте и Ебрардъ насчитывають до семидесяти пяти. Въ виду такихъ трудиостей пониканія амокалинсических м'всть, относящихся нь нашему предмету, они не могуть служить для насъ оружісыв противь направляемых на эти мъста возраженій со сторожи протестантовъ. Поэтому, не вдаваясь въ полемику съ противниками нашего мивнія объ антихристь, мы ограничинся тольно пратинив обънеменіемъ, основаннымъ на толкованія отцевъ и учителей церкаж, относящихся из нашему предмету имсть апекалицсков. Эти мевота суть: XIII, 1—12; XVII, 8—14; XIX, 2.

Тайновритель Іоаннъ видить выходящого изъ моря звъря съ 7 воловами и 10 рогами... на воловахъ его имена богожульныя... и дам вму дракон сман свою и престоль свой и великую власть... И даны были ему уста, говорящія гордо и богожульно... И отвервь онь уста свои для хулы на Бога, чтобы хульть имя Его, и жилище Его, и живущих на небъ (XIII, 1. 2. 5; 6). Это видвийе было разъяснено Іоанну ангеломъ. Зоперь, котораго ты видны, свазать вну ангель, быль, и неть вго, и выйдеть изъ бездны, и пойдеть въ позыбель... Седмь головь сить седмь горь, на которых всидить жена... И звырь, который быль, и котораю **мътъ, сеть** восьмый, и изъ числа седми (царей), и пойдеть въ повибем (XVII, 8. 9. 11). Этн приведенныя слова относили въ антикристу изкоторые отпы и учители церкви. Такъ напр. Ириней, изображая будущее отступничество при антихристь, говорить: "когда антихристь придеть, то по своему желанію возстановить въ себъ самонъ богоотступничество... Пришествіе его, продолжаеть еготь отець церкви, Іовинъ въ отпровения такъ изобразиль: и звърь, нотораго я видель, быль подобемь берсу и т. д. приводится слова XIII гл. впоналипонса. Въ другомъ мъсть Ириней, приведя слова Тайноврителя о побъдитель десяти царей (XVII, 12-14), говорить: "итакъ очевидно, что имъющій придти (по съязи рази разумьется антихристь) трехъ

изъ имъ (10 царей) умертвить, в остальнихъ подчинить своей влюти, и онь будоть восьмый между ними; и они опустоннать Вавиленъ и сомуть его отнемъ и предадуть свое царство звёрю и будуть гнать перконь, а потомъ будуть соврушены пришествиемъ Геспода нашего « э »). Св. Ефремъ Сиринъ, изображая, къмъ онъ выражается, "безстыдство змія, который нанъ тать пріндеть въ свое время, съ намъреніемъ опрасть, закласть и погубить избранное стадо истиниято пастыря", приводить тъ же черты, которыми изображается впокалицсическій звёрь э сделать зуясь этими отечесними свидътельствами, мы можемъ сделать пъсковью замътокъ по поводу видъній Іоанна Богослова, зашьтокъ, относящихся къ предмету нашего изследованія.

Въ отвровени Іоанна говорится о трехъ различныхъ звъряхъ: о ввъръ изъ моря (XIII, 1 и сл.), о ввъръ изъ земли (XIII, 11 и сл.) и о звъръ изъ бездны (XI, 7. XVII, 8 и сл.). Если ны сравнинъ XVII, 3 и 8 съ гл. XIII, 1-2, то сходство въ описаніи (какъ здёсь, такъ н тамъ звёрю приписываются "имена богохудьныя", семь головъ и 10 роговъ) и явное отмошеніе одной главы из другой (анголь въ XVII г. 8 ст. говорить Тайноврителю: эвърь, котораю ты видьм, быль, и нътъ его...) заставляють считать звёря изъ моря и звёря изъ бездны за одного звёря. О зеврю изъ моря говорится: сота я усидель выходящаго изъ моря вевря съ 7 головами и 10 рогами... Оно были подобень барсу, ноги у него, пакъ у льва, и даль ему драконь силу соою и престоль свой и велиную власть (XIII, 1-2). Это видение вепроизвольно напоминаетъ виденіе Даніила о четырехъ мивотшихъ, выходищихъ изъ моря (гл. 7). Если тамъ подъ этимъ образомъ изображаются четыре міровыя царства, ноторыя будуть существовать на земль (7, 17), то, по сходству виденій, можно допустить, что въ видънін Іоанна подъ образомъ одного звъря жээ моря изображается вообще мірекая, враждебно настроенная противь Бога и Его наротва сила. Теперь спращивается, что же означають головы этого зваря? Отватомъ на этоть вопросъ служеть отвров. 17, 9: седмь головь суть седмь горь, на кото-

<sup>\*\*) «</sup>Слово на примествие Господне, на скончание міра и примествие антихристов». Тв. св. ет. 1849 г. 14 ч. стр. 29—32.



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Противь ересей, кн. V, гл. 26 и 28, стр. 651-652, 658.

рект сидина жена, и седме царей. Такимъ образомъ головы означають носителей мірекой власти, вращебно настроенныхъпротивъ Бога. Такимъ представителемъ міремено могущества будеть и звърь, который былъ и котораго нътъ, т-е. звърьизъ бездны. "Всякое мірское могущество, говорить Рингь, веплощается въ одномъ царъ и главъ; такъ, Навукодомесеръ естъвоплощеніе вавилонскаго царства (Дан. 2, 32); Александръ Македонскій—греческаго парства. Уже изъ этого ясно, что и "восьмый парь", или звърь изъ бездны будеть дичнымъ представителемъ послъдняго противухристіанскаго царства" вв).

Апокалипсическій звірь изь бездны, называемый "восьмымь", несмотря на свое близкое отношение из четырехъ-составному звёрю изъ моря, въ тоже время имфеть ифкоторое отличіе отъ него. Выйдя изъ среды семи головъ (или царей) звъря изъ моря (Апок. 17, 10. 11), онъ въ то же время будеть овърсть изъ бездны, т.-е. будеть иметь связь оъ царствомъ тьмы, съ тайниками демоническихъ силъ пагубы (Апок. 17, 8; 9, 11; 11, 7). Будучи последнимъ представителемъ мірского антихристіанского царства, онъ въ тоже время будеть зависеть отъ діавола, м въ немъ боговраждебность проявится виодив, на что указываетъ багряность его-17, 3 (знавъ вровожадности). Всв эты черты, приписываемыя Тайноэрителемъ звярю изъ бездиы, не напоминають ин намъ человека греда, ноторый представляется апостоломъ Павломъ главою отступленія и о которомъ говоритея, что пришествіє вю по дъйствію сатаны (2 Сол. 2, 9)?1 Заметимъ при этомъ, что оба вностола, Павелъ и Іоаннъ, говорять о пораженіи (фифусіа) антихриста совершенно согдарно между собою. Какъ по предсказанію ап. Павле, торжество антихриста будеть вратко и судь постигнеть его окоро (2 Сол. 2, 3. 8), такъ и св. Іоаннъ, едва только сказалъ о новомъ ноявленін зваря, какъ прибавляєть уже, что онь пойдеть въ погибель (17, 8, 11). Такое скодотво между ичелованомъ граже" в "звъремъ изъ бездны" приведить насъ въ той мыели, что последній также есть отдельный видивидууме. Далее, нь тому же выводу можно придти, если взять во внимание отношение разсматриваемаго нами виденія Іоанна къ виденію пророка Данінда

<sup>\*\*)</sup> Rinck. Die Zeichen der letzten Zeit. 1868 r. crp. 278-279.



о малонъ рогь (VII, 8) и о насломъ и вевариомъ наръ (VIII, 23). Если тамъ подъ образомъ "малаго рага" изображается актикристь, а подъ образомъ "коварнаго каря" --- Антіскъ Евиоанъ, историческая дичность, то адъсь изображаемый подъ образонь завъря изъ бездны" антихристь, по аналогіи, такие должень быть личностью. "Фигура Антіоха Еписана, заивчаеть Ауберленъ, безъ сомивнія, предносилась въ мысли Іоанна каждый разъ, какъ онъ слышалъ объ антякриств, водобно тому кажъ она предносилась въ мысли апестола Павла, когда окъ писать свое второе песланіе въ Солунацамь. Воть въ этомъ-то смыслв и скавано: звърь быль, нето его и явится во). Вообще: "восьмый царь" есть одна и таже личность съ "малымъ рогомъ", или съ "наглымъ и коварнымъ царемъ" у Даніила (VII, 8; VIII, 23). Одаренный полною властью дракона, воспламененный своимъ бъщенствомъ противъ Бога, онъ будеть последнимъ и страшнымъ противникомъ святыхъ предъ наступдениемъ сдавнаго царства Христова. Итакъ, если признавать "ввъря изъ бездны" за антихриота, а признавать это побуждають, какъ мы видын, свидътельства изкоторыхъ отцевъ и учителей церкви и вонтексть рачи, то необходимо допустить также, что онъ есть отдельный человееъ, конвреть, индивидуумъ, отдельная личность, и именно одаренная большою силою и властью, которая соединять въ себв всв свойства мірскаго боговраждебнаго могущества, существовавшін прежде нея во). Это, такъ сказать, завлючительное пророчество св. Іоанна, несмотря на свою тамиственность, приводить насъ въ тому же заключенію относительно автихриста, къ какому мы пришли раньше, т.-е. что антихристъ есть личность.

Результатомъ нашего изследованія относящихся къ нашему вопросу месть Св. Писанія, изследованія, основаннаго на толкованія этихъ месть древнейшими отцами и учителями церкви, оказывается, что имеющій придти предъ кончиною міра антихристь есть не коллективное понятіє, или собраніе многихъ еретиковъ и нечестивыхъ людей, не отвлеченный принципъ зда,

<u>.....</u>

Digitized by Google

**т) Пр. Давішлі й Апокая. пер. 1882 г. стр. 360.** 

<sup>\*\*)</sup> Hebart, Die zweite sichtbare Zukunct. Christi. 1860. S. 112.

нанъ это стараются доказать равонатриваемые нами измечие ученые, но вомеретиза личность, отдъльный человъчь.

Все высказанное наши досель о личности антихриста инветь силу въ отношени но всвиъ отраслянъ разсматриваемаго наши поливения последняго врага христіанства, и все упоминутыя наши лица и цёлыя общества согласны въ такомъ нониманіи автихриста. Но темъ не мене у некоторыхъ изъ цихъ есть свои особенные мотивы и основанія для такого пониманія антихриста. Въ данномъ случав мы разумівнь протестантовъ и ресорматоровъ, считающихъ папство за антихриста, и нашихъ раскольниковъ, признающихъ за антихриста всю нашу ісрархію и вообще всё постановленія нашей православной цершев, несогласныя съ ихъ духомъ.

Поэтому мы, въ силу полноты разбора разсматриваемаго нами мивнія объ антихристь, считаемъ нужнымъ посвятить нъсколько страницъ критической оценкъ специонческихъ основаній, по которымъ вышеупомянутыя общества отступають отъ взгляда на антихриста нашей православной церкви, и прежде всего остановимся на мивніи реформаторовъ, что папство есть антихристь.

Уже самое происхождение этого мизнія говорить далеко не въ пользу его. Извізстно, что это мизніе было отчасти высказываемо различными религіозными сектами среднихъ віжовъ, которыя, недовольныя злоупотребленіями папъ, изъ ненависти къ посліднимъ прилагали къ нимъ имя "антихристь".

Въ XVI же стольтів, когда появилось оппозиціонное папству ученіе, (извъстное) называемое реформаторскимъ, вяновники и представители реформацін, въ пылу полемики съ папами, начали уже открыто и прямо называть папъ антихристомъ, уповое ученіе противоръчило яснымъ указаніямъ св. Писанія, то протестанты, чтобы прикрыть это противоръчіе, начали перетолковывать мъста св. Писанія каждый по своему усмотрънію и произволу. И у нихъ явилось ученіе, что подъ антихристомъ нужно разумъть пълое общество еретиковъ или нечестивыхъ людей,—послъдовательный рядь папъ. Мы разобрали мъста св. Писанія, относящіяся къ ученію объ антихристь, в увидъли, что антихристь, вопреки ученію протестантовъ, есть отдальный человъкъ. Теперь разсмотримъ, въ частности, основанія, по ко-

торымъ протостанты считають именно нанотво антихристомъ. Главныя основанія для этого они находять въ 2-иъ неславіи въ Солумянамъ, и они слідующія:

1) Павель говорить объ одной извращающей христіанство силь, которая сана выйдеть изъ христіанства,-ибо онъ называеть ее отступлением, именно, отъ въры, отъ чистого Евангелія,--и это относится не въ языческимъ или нехристіанскимъ силамъ, но въ папству, которымъ христіанство извращено въ высшей степени. 2) Папы въ христіанской церкви приписывали себъ божескую честь: они перенесли на себи, какъ на Christi vicarios, подобающую одному Христу славу, они даже называвтся вуріалистами dei visibiles; они заставляють въ храмв Божіемъ, т.-е въ деркви христіанской, почитать себя, какъ вышечеловъческое существо, они возвысились надъ всявимъ предметомъ почитанія (σєваσμα). 3) Средствами, которыми они удерживали въ суевъріи христіанъ, часто были сатанинскіе происки, обманы и ложныя чудеса. 4) Слабое проявленіе этой пагубной силы существовало уже во времена ап. Павла, но не въ городъ Римв, а вообще въ христівнской церкви, ибо уже и тогда были учители, открыто проводившіе ісрархическую тенденцію, которые пользовались христіанствомъ только для своихъ пелей и интересовъ, обманывали и соблазняли другихъ. 5) Христосъ, наконецъ, уничтожитъ антихриста (папство) своимъ Евангеліемъ, -господствомъ духа его, какъ онъ (духъ) уже проявился въ реоормаціи, и потомъ посяв окончательнаго паденія папства посведуеть славное второе пришествіе Христа на землю \*1).

Но всё эти (доказательства), при безпристрастномъ взглядь, оказываются недостаточными для доказательства той мысли, что папство есть антихристь, — тоть врагь христіанства, котораго следуеть ожидать предъ вторымъ пришестіемъ Господа на землю. Что папство не—антихристь, это уже доказывается тёмъ, что антихристь, какъ мы видёли, есть отдёльная личность, а не сила, обнаруживающаяся въ последовательномъ рядё личностей. Но если мы станемъ разбирать эти основанія съ точки зрёнія

<sup>&</sup>quot;) Сж. у Philippi... стр. 67; Heubner. Praktische Erklärung d. N. Т. 4 т. 172. стр. ср. Zeitschrift für Theol. und Kirche. 1877 г. 38 ч. стр. 60—61.



запитинковъ подобнаго инвијя, — то и въ такомъ случав они не выдерживають притики.

- 1) Можно сознаться, что "папство, какъ выражается Гейбнеръ. есть антихристіанство съ христіанскою маскою: полное антихристіанство должно обнаруживаться безъ маски. Грязное пятно римской курін есть то, что для нея религія служить простымъ только средствомъ, цълю же — соботвенное господство" 92). Дъйствительно, папство въ изкоторомъ рода напоминаеть челована граха. Папа объявляеть, что онъ есть намастникъ Бога и Христа, онъ приписываеть себъ непогращимость; онъ присвоиваеть себв не только власть на землв, но чрезъ отпущене гръховъ, будлы и т. п. власть на небъ. Свой божественный авторитеть папы проводили въ такой мірів, что тікть, которые не признавали его и не подчинялись ихъ требованіямъ, они безпощедно преследовали и проливели кровь многихъ. Но несмотря на все это, напство не есть антихристь въ собственномъ сиысав. Отступленіе, которое протестанты относять въ папству, есть всецвлое отпаденіе оть христіанства, отрицаніе Христа, невъріе; папство же можеть называться (въ самомъ прайнемъ случав) только искажениемъ христіанства. Никогда оно не отназывалось, не отръшалось отъ христіанства, напротивъ, оно даже путемъ насиля и принужденія старалось сохранить и поддержать христіанство.
- 2) Отсюда само собою следуеть, что въ папстве, которое никогда не отступало отъ христіанства, религія совсемъ еще не уничтожалась. Папы никогда въ собственномъ смысле не возвышались надъ Богомъ, и почитаніе своей личности не поставляли на место почитанія Бога; папы даже въ самое дурное время признавали, что надъ ними есть Богъ, и никогда не отрицали божества Інсуса Христа,—а все это харавтеризуеть будущаго противника Христова. Папы, собственно говоря, не могуть считаться намеренными противниками (ἀντικείμενοι) Божінии: они весь свой авторитеть производили отъ Бога и желали называться только рабами Его. 3) Действовавшая во времена апостола тайна беззаконія не можеть считаться началомъ пап-

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) Heubner. Pr. Erkl. d. N. T. 4 7. crp. 172.



ской ісрархів, — последняя вышла невлючительно изъ Рима. 4) Наконець, уничтоменіє антикристіанскаго могущества, по ученію ап. Панла, долино быть однократнымъ (Господь Інсусь убъемъ беззакомника духома уста Своихъ); а не повторяющимся ивсколько разъ, какъ это допуснають, какъ мы видели, защитники разсматриваемаго нами мийнія.

Вообще, нужно сознаться, что въ папствъ, при всемъ благочестіи отдъльныхъ носителей его, есть антихристіанскій духъ, о которомъ еще нельзя сказать, — изчезнеть ли омъ, или еще разовьется. Но во всякомъ случав папство нельзя назвать антихристомъ, "ибо въ папствъ, говорить Лютардъ, еще сохраняется сущность христіанской истины, и приверженцы и защитники его (папства) еще могуть опастись, хотя и находятся въ большой опасности относительно своихъ душъ. Притомъ же, продолжаетъ тоть же ученый, теперь воеобще признано, что ап. Павелъ говорить не о множествъ, а объ одной личности, которая принадлежить концу исторіи " эз).

Теперь мы должны были бы обратиться въ разбору мивнія нашихъ раскольниковъ объ антихристь, или какъ собирательномъ имени, или же какъ духъ общества, отступленіи отъ истинной православной въры; но такъ какъ, съ одной стороны, исторія и разборъ различныхъ ваблужденій распольниковъ относится къ области науки, извъстной подъ названіемъ "исторіи русскаго расколь", и такъ какъ, съ другой стороны, полный и обстоятельный разборъ заблужденія раскольниковъ касательно антихриста представленъ профессоромъ Нильскимъ въ его инигъ "объ актихристь противъ раскольниковъ",— то мы и оставимъ это мивніе раскольниковъ безъ разбора.

Ко всему сказанному нами относительно разобраннаго нами мивнія объ антихристь, какъ коллективномъ понятіи, можно присоединить то замічаніе, что это мивніе уже отжило свой візкъ, и въ настоящее время оно почти не имбеть видныхъ представителей и защитниковъ. "Взглядъ,—говорить одинъ современный намъ нівмецкій богословъ, что будто бы подъ анти-

<sup>1°</sup> эт) Luthard. Die Lehre v. d. letzten Dingen. 1861. 155 стр. Боле подробвый разборъ миния, что папство—антихристь, см. у Bellarmini. De controversüs fidei. T. I. lib. III «de summo pontifice».



христомъ нужно разумать только общее поинтіс распростратненнаго въ міръ зла, давно отвергнуть, какъ несостоятельный, а напротивъ признастся, что въ данномъ случав разумастоя онредаленный индивидуумъ, одинъ мірокой повелитель" <sup>в 1</sup>).

Разсмотренныя нами мизнія, признавая антихриста или обократельнымъ, коллективнымъ понятіемъ, или просто отвлеченнымъ принципомъ зла, не отвергали той мысли, что иъ новцу пременъ этотъ принципъ разоньется въ болзе инрокихъ размерахъ и будетъ уничтоженъ по отврытіи парства славы эб, короче снаватъ, разобранная нами группа мизній (за исключеніемъ нашихъ раскольниковъ) исполненія пророчествъ объ антихристь ожидала главнымъ образомъ въ будущемъ времени. Телерь мы переходимъ къ обзору тъкъ мизній, воторыя, признавая антихриста личностью, исполненіе пророчествъ о немъ видвли въ различныхъ прошедшихъ историческихъ событіяхъ и личностяхъ, это, такъ называемое, еременно-историческое помиманіе антихриста, или раціоналистическое милыю.

Б) Защитники временно-исторического пониманія антикриста ученіе св. Писанія о немъ считають уже исполнившимся предсказаніемъ, — таковы: Гуго Гроцій, Ветстейнъ, Гаммондъ, Клерикъ, Витби, Шеттгенъ, Нессельтъ, Краузе, Гардуннъ и другіс. Всъ эти толкователи согласны между собою въ томъ, что второе пришествіе Господа, воторому должно предшествовать явленіе антикриста, относять иъ невидимому пришествію Господа на судъ надъ Іерусалимомъ. Но въ представленіи антикриста они строго различаются между собою.

Гроцій понимаєть подъ антихристомъ извъстнаго своимъ безбожіємъ императора Каія Калигулу,—того безумнаго тирана, который требоваль всеобщаго почтенія себъ, какъ высочайшему Богу,—большаго, чъмъ оказывали Юпитеру \*\*), и приказаль поставить свою статую въ Іерусалимскомъ храмъ \*\*). Гроцій, далъе



<sup>&</sup>quot;') Karsten. Die letzten Dinge. 1883 r. 135 crp.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Напр. протестанты держатся того мизнія, что папство обнаружить свое антихристіанство еще вы большихь размірахь, и затімь уже наступить послідній судь (Comment. Meyer. 10 т. стр. 218).

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Sueton. Caligula. cap. 22, 23.

<sup>97)</sup> Ioseph. Antiq. 18, 8.

оспавать "челована граха" оть "беззанонияма" (2 Conym. IL, 8) в подъ последнить разумьеть Симона волхва: при ітріня реінсерь онь видеть еще impius doctor, который быль поточь умичистеть явленіемъ Христа, именно въ дійствін апостола Петра (Дзяв. VIII, 20). Витей и Вететейт подъ антихристовъ разумене императора Тита, который на месте разрушенияго храма вреносиль жертвы богамъ. Гаммондь все учене ап. Павла о "человъкъ гръха" относить въ гностикамъ и особенно въ главъ яхь, Симону волхву, ноторый, накъ выражается этоть ученый, se dictitaret summum patrem omnium rerum, et qui ipsum sudaeerum deum creaverat \*\*). Остроумалний наз древивниять анмійских эквегетовъ Уитби (Whitby) считаеть актихристомъ ідейскую націю съ ен порывани на мятежама и са ел невавиетью въ христіанснимъ общинамъ, напію, которую только имверегоръ Клавдій еще сдерживаль отъ отпаденія отъ Рима. Съ имъ въ сущности согласны *Нессельн*а и *Браузе* 33).

Катодическіе богословы XVI и XVII вв. въ главныхъ пунктахъ примынали въ древне-отечеснить мивнінить объ антихристъ. Совершенно особнякомъ стоитъ толкованіе Гардунна 100) и ученика его Берюйера 101). Объясняя относящееся въ нашему предмету мъсто изъ 2-го посланія въ Солунянамъ, они подъроступленіемъ" (ἀποστασία) разумъютъ совершающееся въ Ісрусалинъ смъщеніе іудейства съ язычествомъ и идолопеклонствомъ, въ которомъ принимаетъ участіе значительная часть народа во главъ съ первосвищенникомъ своимъ, саддунеємъ Аманіей (Дъян. 23, 2). Этого послъдняго они и считаютъ человътомъ безваконія.

Но главнымъ образомъ фигурируетъ въ качествъ антихриста ше, въ частности, апокалипсическаго звъря римскій императоръ Неронъ. Нъкоторые либеральные протестантскіе богословы каковы: Корроди, Эйхгорнъ, Эвальдъ, Люкке, де-Ветте и др. стараются навязать писателю Апокалипсиса и всей вообще христанской церкви баспю о Неронъ, который будго-бы чудесно бу-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Cm. Comment. Meyer. 10 T. crp. 225-226.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) См. Пр. Собес. 1885 г. idab. стр. 280.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>) Comment. in Nov. Test. 1741. p. 313-314.

<sup>&</sup>lt;sup>401</sup>) Paraphrase litt. des Epitres des Apotres. 1758. IV. 68.

деть возвращень из мизни и явится на качестий антикриста. Бауръ виботь съ Керномъ приписываеть и писателю 2-аго посланія из Солуиянамь дожную мысль о возвращенія Нерона и говорить: "ничто не мізшаеть намъ разуинть подъ антикристомъ посланія тоже самое лицо, каное и въ Апокалицовсь, т.-е. Нерона " 102). Также настойчиво навязываеть древнимы кристіанамъ тенденцію о Нероні извівстный западный ученый. Ремань.

Въ своей внигъ подъ заглавіемъ "L'antichrist", появнвинейол въ 1873 году въ Парижъ, онъ старается между прочимъ доказать, что Апоналипсись-панита о Неронв, что подъ именемьантихриста въ ней разумвется Неронъ, имвющій снова, послв своей смерти, явиться на землю и разыграть заключительную роль въ міровой драмів въ качествів антихриста (103). Ренаив. называеть эту вдею "источнымъ началомъ", "матерью Апокадипсиса", и считаеть ее на столько върною, что не допускаеть возможности сомнаваться въ справедивости своей гипотезы. Решанъ утверждаетъ, что въ такомъ же омысле понимался Аповаличенсь въ христіановой цервви первыхъ трехъ въковъ. Не приводя никакихъ историческиъ данныхъ, онъ однако находитъ несомивинымъ, что смысяъ этотъ быль извистенъ "ивкоторымъ посвященнымъ лицамъ". Къ числу этихъ лицъ Ренанъ относитъ авторовъ "четпертой книги Ездры" и "Вознесенія Исаін", составителей сивилиныхъ поэмъ и Викторина Пиктавійскаго, пцсавшаго будто бы во второй половина II вака толкование на Аповаличенсъ. Объ Іустинъ мученикъ и Мелитонъ Сардійскомъ Ренанъ выражается съ меньшею рашительностію и говорить, что "они, повидимому, почти имъли полное понятіе о смыслъ Апоказипсиса", хотя въ пользу эту не приводить никавихъ подтвержденій, конечно, за неммініемъ посліднихъ. Но за то Коммодіанъ, писатель второй половины III въка по Р. Хр., по словамъ Рецана, "ни на одно мгновение не сомнавался, что Неронъ долженъ восиреснуть изъ ада и явиться въ качествъ антихриста". Таними-то доводами Ренанъ доказываетъ свою пред-

<sup>103)</sup> См. сочин. Ренана «L'Autichrist» во введение стр. 1.



<sup>102)</sup> Theolog. Iahrbuch. 1855 r. S. 150.

ваную щею объ одицетворонів христіанским сооканість витахриста въ дице Нерона <sup>104</sup>).

Но напрасно Бауръ, Ренанъ и др. навнаммають древис-христівиской церкви мысль о впоричномъ явленіц Нероць въ вачестей антихриста. Правда вскора по смерти Нерона среди ламиниковъ распространилась молва, что. Неронъ не умеръ, а спрывается за Ефратомъ и омать своро явится на сцена міровой ис». торів. "Нероиз, -- свидетельствуєть Светоній, после сдачи галисикъ дегіоновъ и преторовъ въ пользу Гальбы убъкаль изъ Рима и, погда пресивдовавшие его мегли догнать его, умертвиль: себя. Несмотря на то, что трудъ его торжественно быль похороненъ, явилесь нероднея молее, что онъ на семомъ дълъ наумерь, а живъ еще и сирывается по ту оторону Есрека у Пароянь, нь которымъ онь бъщаль и у которыхъ онь обираеть. всиомогательное войско, чтобы съ инмъ возвратиться въ Римъ, завоевать и разрушить его « 105). Но итобы криотіане образовын изъ этого фабуду, что онъ чудомъ божеотвеннаго всемогу-. щества будетъ оживленъ, дабы не было недостаства въ живомъ. осязательномъ антихристь, объ этомъ нать не мальйшаго следа. въ исторіи христіанства первыхъ трехъ въковь. Бауръ и Ренанъ въ подтверждение своего мизика ссываются на вишти Сивилы. Но они вабывають, что вниги Сивилы составлены не христанами, а іуденим, притомъ он'в ни слова не говорять е смерти-Нерона, по сказанію ихъ, онъ находится въ бъганъ, скрывается лания и опить явится въ последствін 106). Изъ христіань первый, учоминаеть объ этой басив Коммодіань африкансяв (около 252 г.). Правда, по его мивнію, антихристь есть Неронь, который выходить изъ преисподней и, въ сопровождении ложивло пророка, обладающаго непреодолиною силою обольщенія, выдаеть себя за Мессію и принимаєть повлоненіе ванъ Боръ. Но подобный ванить Коммодіань заимотвоваль изъ внегь Сивилы, какь свицательствуеть издатель его сочиненія "Spicileg. solesm. Carmen. apologeticum" r. Hutpa. Притомъ же сочиненія, 107) на поторыя.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup>) Си. «Антихристь Ренана» Н. Рождественскаго въ Хр. Чт. 1874 г. ч. І. стр. 94. 114. 117—118.

<sup>106)</sup> Sueton. Neron. 49. 57. Cp. Tacit. Hist. II. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup>) См. Пр. Собес. 1885 г. окт. 151 сгр. Прим'яч.

<sup>167)</sup> См. вышепоименованное и другое стихотвореніе «instructiones».

емилентся ранопалисты, отпосител из гораздо поидизащему времени сравнительно съ эпохою жизии Коммодіана 148).

Затыть раціоналичні абылаются на Лактанція, жившаго въ-IV выв. Но этоть писатель воисе не раздыляеть подобней басни, но инпротивъ даже считаетъ сумаобродными (deliri) твиъ, веторые думають, что Неронь похищень и живших соправнетей, потомъ въ свое время явится и предварить приществіе амикриста (praecedat adventum antichristi) и источникомъ подобной мольы счетаетъ невги Сивиллы <sup>109</sup>). Къ тому же едесь иетъ в намена на то, что Неренъ есть антихристь, а только говеритовчто онь предтеча последняго. Блаженный Августинь также знасть объ этой басив. Свасавши, что явлеторые педъ майною беззановія рабунівоть Нерона, Аврустинь продолжаєть: "півногорые оживають, что самъ Неронъ опять возстанеть и явится въ начеств'я антяхриста; другіе же думеють, что онь не убить, а тейнопехащень и живой сирывается до техь норъ, пова снова не явитен въ свее время и не возвратится на царство. Не такое. гаданіе думающихъ такъ мив, замічаеть Августикь, кажется очень отраннымъ (чудеонымъ) 110).

Вообще, нужно заметить, прдобная сабула о вторичномъ явленів Нерона въ начестве антихриста, сабула, измышденная самини ме язычниками (Римлинами) подъ свежнить впочетленістьстращимых злоденній, совершенныхъ этичъ императоромъ, не заслуживаєть съ нашей стороны подребнаго разбора, а доститочно для опровершенія ея и вышезамеченнаго.

Теперь же остановиися на более треввоих (сравнительно со вэгиядами уномянутых нами раціоналистов») взгиндё на антихриста невестваго католическаго богослова Деллингера,—вэгляда, высказанном вим въ его "Christenthum und Kirche in der Zeit der Grundlegung" 111). Что въ конце настоящаго міра, предържими пришествіеми Христовими явится последкій и невети антихристь, что онь объявить вражду церкви и иножестве върующих увлечеть къ стищенію оть нея, это было, по-

<sup>100)</sup> Христ. Чт. 1874 г. 1 ч., стр. 118.

<sup>100)</sup> Lactant. de mortibus persecutorum. 1. c. 2.

<sup>150)</sup> De civit. Dei. lib. XX. cap. XIX.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Zweite Auflage. Regensburg. 1868. p. 279-292.

метнію Делингера, общимъ и постояннымъ метніснъ и предашень восленской церави. Анчихриогь этоть будеть шивть оподство съ описаннымъ у апостока Павла челостьком беззаномів, на невъ неподнятея предснавания этого апостола о появления велего противника Христова. Не вапросъ въ томъ, есть ла это посебаное исполнение самиственное, не прединствовало ли ену другое, и эм. Павель не нивль ли въ виду главилить обраэомь это нервое и непосредственне предстоящее исполнения? Делингеръ отвічасть, что ан. Павель нивль въ виду главными образомъ ближайщее иъ нему событие. Такимъ событиемъ было, во навию Деллингера, правление Нерона. "Его правление, гоэфить этоть ученый, вноимь отвечало ожиманию апостоле. Это быть вединню челосько беззакомія, истивное правотвошное чудовище... Вообще все описанное въ посланія ап. Павла въ существенных чертахъ исполнилось на Нероко и вы тогдашиних собывать, неторыкъ Неровъ быль главнымъ виномиковъ. Этичк опыто висколько не устранялось образовавшееся въ последстви въ помен общее убъщение о вторичномъ, окончательномъ мо-Equation of the subsection of the subsection of (118).

Этоть взглядь Деланнесра, чумый прайнестей мизній объ аптихристь вышеупоминутымь нами раціоналистовь, одлане зо иногомь оходень от неследними и потому раздвлесть съ ними общій недостатовь. Общій же недостатовь во встать разсмитриезеных вами мизніяхь объ антихристь есть тоть, что очи прави прави ествія Христа на землю, поторому долино предшеотвовать явленіе антихристь, ограничивають натастровою расрушенія Іерусалима. Постому для опроверженія этихь мизиій преще всего и главнымь образомь нужно обратить винивайс за этоть пункть.

Защиники разематриваемато нами мизнія объ антикристь, кака бывшей исторической личности, для доказалельства своей мысли ссылаются на марастным уже намъ маста св. Писанія, не томько в этимь масталь они обращають почти исилючительное винмене на та выраженія и термины, которыми опредаляєтся время

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>) Очень подробное и обстоятельное толкованіе 2 Сол. 2, 1—12 Деллингеромъ са. нь стать'я Богословскаго: «челоріны безканомія», нь Прав. Собес. 1985 г. Октябрь.



втораго пришествія Христа на землю и тисно свиваннаго съ наизявленія антикриста; повтому мы опять обратимся на разобраннымъ нами мистамъ св. Писанія.

и Исходнымъ нунктомъ ученія спостоловь о пришествік Христовомъ и о событіяхъ, предшествующихъ ему, служеть, помивию Деллингера, ученіе свиого Спасичеля. "Вое, что въ писавіяхъ апостольсявхъ, говорить этотъ богословъ, содержитеж пророческого относительно будущихъ судебъ церкви, основывается на предскаваніяхъ Інсуса Христа; особенно важное значеніе здісь имбеть вехатологическая річь Спасителя (Мо. 24 в 25 гл.). Содержаніе этихъ предсказаній апостолы предполагають навъстнымъ для върующихъ, они ссылаются на эти предсказанія, иногда повторяють ихъ буквально. Господь предсказаль рядъ событій, которыя совершатся еще, по Его словань, при живин Кто современниковъ (Ме. 24, 84), событій, средоточісмъ которыхъ будеть разрушение Іерусалима, какъ кара Вожія на этоть преступный городь " 112). "Спаситель ", проделжаеть Деллянгеръ, "говоря образнымъ язмеомъ пророковъ, представиль карательный судъ надъ Герусалиномъ, какъ дъйствіе Своего (невидимаго) примествія. Онъ сказаль, что это примествіе близно и апостолы должны видёть его естественно очами вёры ва этой странной катаотроев. Эти-то указамія и предсказанія Спасителя в мичан въ виду апостолы, когда говорили о явлении или пришеетвів Господа. Они твердо были увърены въ бливости пришествія Господа для суда надъ Ісрусальновть. Но вив совершенно было невавъстно, когда наступить последнее, окончительное привъствіе Господа, и сколько еще времени проблеть до его наотупленін<sup>и 114</sup>).

Такова аргументація Деллингера того положенія, что апостолы, говоря о явленія или принествін І'оспода, разумени катастросу разрушенія Ісрусалию.

с. Мы, венечно, не станевы отрицать того, что Спаситель въ Своей рази касенси ватастроем разрушения Герусания и собитій; современныхъ ей,—не мы въ то же время можемь сифиутверждать, что въ втой рачи говорится и о посладнемъ при-



ФР) Си. Пр. Осб. 1885 гг, стр. 127 —128. · ·

<sup>114)</sup> Ibi, d.crp. 129-131.

**мествін Христа на землю, — даже больше того, накоторыя со- бытія, предсказавныя Спасичелень, относятся невлючительно къ**носліднему времени.

Уже самый поводъ, по которому сказана была эскатодогичеовая річь (Мо. 24, 2.3) Списителя, заставляєть нась видіть въ словахъ І. Христа предовазаніе предстоящей катастросы разрушенія Іерусалима, и многое изъ предсказаннаго Спасителемъ уже исполнилось. Не Спаситель, выходя изъ разсужденія о вешахъ или событахъ ближайшехъ, всегда восходилъ въ своихъ рвчахъ до открытія тайнъ высшихъ. Такъ и адвсь: начавши Свою эсхатологическую рачь предснаваніемъ судьбы Герусалима, Онь переходить затымь нь предсказаніямь о последней судьбе всего міра. Крайнее развитіе антихристіанскаго направленія, изсакновеніе христіанской любви у многихъ (Мо. 24, 12), великая скорбь, какой не было и не будеть (21), повсемъстное распространеніе Евангелія (14), припествіе Сына челов'яческаго (27), судъ надъ живыми и умершими и окончательное ръщеніе нкъ участи (25, 31-46),-все это можетъ быть отнесено только но времени славнаго втораго (видимаго) пришествія Христа на земию, а не въ таниственному пришествию Сына человаческаго для суда надъ Герусалимомъ. "Если нодобное тому, что нвображено въ ръчи Спасителя --- скажемъ словами одного ученаго,--и случилось предъ разрушевіємъ Іерусалима и о чемъ свидътельствуеть намь Іоспоь Флавій въ своемъ сочиненіи о войнь Іудейской, то это быль только слабый отобразь указаннаго эдъсь сильнаго безпримърнаго упадка Цериви из концу времень, --- упадна, который ап. Павломъ обозначенъ даже особымъ именемъ отпаденія— апостасіа (2 Cog. 2, 3) 4 115).

Спаситель довольно долго внушаль своимъ ученикамъ, камъ еми постоянно бдительно должны ожидать втораго пришествія Его и въ чемъ должно состоять это пламенное ожиданія осемиса, котерый не замеденть приходомъ (Ме 24, 42—44. 25, 1—
12). Величественное изображеніе картины страшнаго суда закончило эту продолжительную усдиненную бестду Госмода съ
ученивами на горъ Елеонской и окончательно укоремило въ
душахъ впостоловъ постоянное ожиданіе прицествія Госмода.

olshausen. Comment. über Ev. Marth. 880. 5.



По воскресенін Своємъ, соронадневную боседу съ учениками е царства Божісив Інсусь Христось заключиль возпессийсив Своимъ на небо и увъреніемъ чрезъ ангелевъ о второмъ пришевтвін Своємъ (Дъян. 1, 6—11). Ученики съ велиною радостію евзеранились во Герусалим (Лув. 24, 54). Это была святая радооть живой вары и надожды, что Господь неполнить свои обътованія о суді и издовоздалнів. Эта віра окончательно созріле по соществія Св. Дука, Который напомникь апостольнь все то, что внушаль имъ I. Христосъ. И ни въ одинъ въкъ не было таного всеобщаго пламенняго ожиданія отпрытія царотва Христова, ин въ одинъ вътъ въра во второе пришествіе Христове н надежда получить оправдание на страниюмъ судъ не пронинами такъ глубено въ жизнь и двятельность христіанъ, какъ въ въть апостольскій (Фил. 3, 20. 1 Кор. 1, 7). Этою то пламеннею втрою и надеждою и объясняется общее всвых авостельнъ и христіанамъ первыхъ въновъ ожиданіе спорой кончины міра и бливного второго явленін Христа на землю. Воть почему аностолы, говоря о второмъ пришествін Господа и явленін антихриста, употребляли вивото будущаго времени настоящее, наяв это или видимъ въ знакомыхъ уже намъ мастахъ Св. Песація. (1 Іови. 2, 18. 2 Солун. 2, 1-12).

Апостоль Ісаннъ пишеть: датий посладнее время (Есуата шра)... Навоторые, какъ напр. Карпцовъ и Шеттенъ, выражение сохати **ώρα отожествляють съ выраж**еніемъ "καιρός χαλεπός" (дурясе время), вотрачающимся во второмъ послявім ап. Павла къ Тиможею (8, 1). Но противъ текого отомествления рашительно говорыть это же самое мъсто: знай же, пишеть апостоль Тимо-0010, что σε nocandnie duu (èv ἐσχάταις ἡμέραις) наступять opeменя мяжкія (конрої упленої), и потомъ харанторизуеть эти времена (2 Тим. 3, 1 и сл.) Здёсь ясно выступаеть различіе между ношичіны: "έσχάτη ήμέρα" (вли "йра", канъ у Іоакна) и "канос χαλεπός". Защетники разсматриваемаго нами мизмія объ антипристь видеть въ этомъ выражении предсказание о разрушения Герусалима и следовательно предполагають, что это посланіс Ісанна написано до разрушенія Ісрусанима (70 г.). Гуго Гропій говорить: "выраженіе hora extema (последнее время) многда относится во всему роду человъческому, а иногда въ народу іудейскому, изъ котораго были апостолы и немалое число кристить. Въ последномъ синска это выражение употребляется въ ва. Дъл. 2, 17, газ тотъ отрашный день, который следуеть, есть день разрушения Ісрусалима, день, историй иногда обовsersoren Burbamenieus "adventus Christi" n nasumaerca nongens міра (Мо. 24, 14 и сл.)<sup>4 116</sup>). Но противъ такого пониманія выраменія "сохоти шра рышительно говорить какъ связь рычи, тыть и употребление этого и подобныхъ ему выражений въ Св. Песалів. Въ ветхозаватномъ проречества быле обангано явленіе Мессін въ посявдніе дня по переводу LXX: έν ταίς έσχάταις фирму (Ис. 2, 2. Ос. 3, 5. Мых. 4, 1). Изъ втого у свреевъ образовалось различие между двумя періодами: айшу обтос и айшу медаши, первый обнимаеть время до явленія Мессін, а второймессіанское время. Такое раздичів между двумя періодами удержазесь и въ Новомъ Зарвтв, но только такъ, что сійу обтос зманчивается не первымъ явленіемъ Христа, но вторымъ Его принествиемъ, которое совнадаетъ съ окончаніемъ въка опутба λεια τοῦ αἰῶνος, κακъ γ Μρκ. 10, 30. Дук. 20, 34-35. Εφ. 1, 21). На основании этого изкоторые думають, что выражением " сохатр бра с обозначается періодъ съ рожденія Христа и оканчиваюшівся συντέλεια тод аішуюς, какъ говорить Кальвинь: ultimum tempus, in que sic complextur emnia, ut nihil supersit praeter dimam Christi revelationem 177). Ho rance maponoe anavenie вышего выраженія противорфинть овязи рфии въ посланіи Іоанна. Указаніе на признакъ послідняго времени (ἐσχάτη ὥρα), шиснио на попвисніе многихъ антихристовъ, заставляєть масъ виры въ выражения сохоти бра не весь періодь оть перваго яменія Христа до втораго Его пришествія, но опредъленное феня въ немъ. Какое это время, понявываеть колтексть рачи: ст. 8, 17 и особенно 28, гдв Іовнить посмыднее время изъясиясть, какъ время втораго пришествія Господа: итакь дъти, пишеть впостоять, пребывайте во Немо (во Христь), чтобы, когда От леится, иметь намь дерзновение и не постыдиться въ при**местей Его. Этоть стихь служить заплючением всего отдыла** се ст. 18 и переходомъ въ последующему. Ходъ выслей въ этомъ отделе можно передать въ такомъ виде: "ныне дети-въ

<sup>111)</sup> Cm. Lücke Comment. über Briefe Iohannes. 1856 r. 275 crp.

<sup>&</sup>quot;) Cm. Meyer. Comment. N. T. 14 4. orp. 120.

послыднее еремя (18 ст.) есобенно нушно заболиться объ утвержденін себя въ ученія слышаннаю вами от начала обращенія вашего (ст. 24) и ограждения себя отъ всяваго новаго-чуждаго ученія, противнаго сообщенному вамъ при помазанін вашемъ. Пребывая неповолебимо въ наученновъ отъ Духа Святаго, сохрания помазаніе въ себъ (27 ст.), вы чревъ это имъете внутреннее общение со Христомъ, Который скоро явится, чтобы судить насъ. Повтому теперь-то особенно нужно заботиться о томъ, чтобы пребывать во Христв, чтобы, когда Омъ явится во второе пришествіе (παρουσία), намъ свободно и безъ страха предстать предъ Намъ" (28 ст.). Такой ходь мыслей ясно поназываеть, что здесь подъ явленіемъ Христа нужно разуметь явленіе Его на судъ всего міра єν έσχάτη ώρα. При томъ же слово парочоја, какъ върно замъчаеть Люкие, есть опредълемное апостольское (выраженіе) обозначеніе втораго явленія Хряста на судъ (ср. Мте. 24, 3. 27. 39. 1 Кор. 15, 23. 1 Сол-2, 19) 118).

Такимъ образомъ контексть рачи приводить насъ мь той мысли, что сохати шра есть ничто иное, какъ время, непосредственно связанное со вторымъ славнымъ пришествіемъ Господа на землю; нужно при этомъ заметить, что въ пользу этого говорить и употребление въ Новомъ Завъть подобныхъ выраженій въ такомъ же смысль, напр. 2 Тим. 3, 1. Тетр. 1, 5. 2 Петр. 3, 3. Іуд. 18 и особенно въ Евангелін Іовина VI, 39. 40. 44. 54. 12, 48, гдв день последняго суда примо называется ф ήμέρα έσχάτη. Правда, наше выраженіе имветь болве мирокое вначеніе, когда оно обнимаеть собою все время между первымъ я вторымъ явленіемъ Христа, напр. Дван. 2, 17, гдв, впрочемъ. заключается только веткозаветная цитата, Евр. 1, 1; 1 Петр. 1, 20; Іак. 5, 3. Однако чрезъ такое отношеніе наша выраженіе не теряеть своего спеціальнаго значенія, и такое широкое значеніе объясняется жат возарвнія апостоловт, по которому они второе пришествіе Христа ожидали, какъ непосредственно предстоящее. Посла этихъ соображеній становится, понятнымъ, на сколько ощибочно мивије Гроців и другихъ, которые "сохото шρа" ограничиваютъ временемъ разрушенія Іерусалима и ан-



<sup>(18)</sup> Comment. ther Briefe Ichannes. crp. 298.

тириста, предваряющаге эту котнотросу, видить въ одномъ неъ римскихъ императоровъ. Не говеря уже о темъ; что это невые не имъсть имкакой точки операт въ тексть, оно предменеручить указанию нерковнаго предания на время написания послания Іоаннова послъ разрушения Іерусалима 119). Прибавить из этому еще то, что выраженіе Іоанна посладнее время употреблялось и послъ разрушения Іерусалима, посла Іоанна, уже во ІІ въкъ для обозначения именно конца міра; такъ, у св. Игнатія Богоносца мы читаємъ: уже последній органия, устыдимся, устращимся домотеривнія Бомія, чтобы оно не послужняю намъ во осужденіе; или будущаго гивва устыдимся, или настоящую біагодать возлюбимъ 120).

Теперь обратимся въ посланию ап. Павла въ солунянамъ и весмотримъ, дъйствительно ли выраменія его: "пришествіє Христово", "день Христовъ" (2 Сол. 2, 1. 2), можно вонимать вътомъ смыслъ, какой хотять видеть въ нихъ защитники разсматриваемаго нами временио-истерическаго пониманія антихристъ.

Момимь вась, братія, пешоть впостояв Павель, в пришестої (пароибіа) Господа нашего Імсуса Христа и нашемь собринів (етопратиті) на Нему, не спъчнить налебаться умома ....будтв 1. 2), и потомъ налагаетъ навъстное намъ учение о человътъ беззавонія, который должень явиться преще принествія Христова. Не сметря на столь новый оммель этихъ словь, въ бу-**В**АЛЬНОСТИ И ПРОСТОТЬ КОТОРЫХЬ ДАЖЕ И СОМИВВЕТЬСЯ ИСЛЬЗЯ, рамоналисты стараются перетолковать въ свою пользу и эти стова съ излио доказать, что предсказание апостола уже исполвысось въ исторических дичистихъ и событихъ, висиво въ римскихъ императорахъ и въ катастроов разрушения Іерусашва. По мув мевнію, пророческій взорь аностела простирался че въ отдаленное будущее, но въ ближайшее къ нему время. "Примествіе Господа", "день Христовъ" у нихь есть ничто жее, какъ такиотвенное приместніе Господа на судъ надъ Ісрусаленомъ и надъ јудовни <sup>121</sup>). Но противъ подобныхъ предпо-



<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>у Ом. у Помотебнова. Чт. Общ. Люб. Дух. Пр. 1871 г. IV стр. 8.

леменій говорить кань употребленіе этихь выраменій ва Он. Пассанія, такъ и комтекеть рачи. "Пришествіе Госпора", "день Христовъ" въ Св. Писанія везді есть личное прибытіє Господа съ неба для завершенія Своего благодатнаго царства царствоив езавы и произнесения суда надъ противащимися истичь. Ор. Me. XXIV, 31. Mps. XIII, 27. 1 Con. IV, 15. 16. 17. 2 Con. 1, 7. 1 Кор. 1, 8. 2 Кор. 1, 14. Филип. 1, 10. II, 16. Колос-III, 4. 1 Петр. 1, 7. 2 Петр. III, 10. Къ тому же приводить и овявь рачи. Несомнанно, что ан. Павель, говоря о примествия Господа" во 2 посленія въ солунянамъ, разум'яють то же примествіе, о которомъ онъ говориль въ первомъ своемъ посленія (4, 15-18). Мы, говорить апостоль, живуще, оставинеся до пришествін (пароноїв) Господня, не предупредим умерших (15 ст.). Затымъ неображаеть это пришествіе такими чертами (при гласт арханиела и трубт Божіей, мертые во Христп восмисонума), которыя не позволяють сомневаться въ томь, что апостоль говорить здёсь с второмъ видимомъ пришествін Господа на землю. Превратное понимание солунянами некоторыхъ выраженій, употребленных вп. Павломъ въ этомъ посланін, было главнымъ поводомъ къ наинсанию втораго посланія и въ чаотности второй главы, гдв онъ расврываеть признави втораго пришествія Господня и употребляєть ті же выраженія, какія онъ прилагаль въ первомъ своемъ посланія, несомивичо во второму славиому пришествию Інсуса Христа для суда надъ живыми и мертными. Можно ян после этого утверждать, что подъ "пришествіемъ Господиниъ" апестоль разуналь таниственное пришествіе Господа на судь надъ Іерусалиномъ? Тольно предубъждениме умы, старающеся, во что бы то ин стало, доказать, что антихриста больше не будеть, что онь уже явился въ лиць равличных римсиих императоровъ, могуть настанвать на попобиой имсян.

Но изкоторые западные учение, не раздиляя той мысли раненалистовъ, что упоминаемое зпостоломъ Павломъ примествіе Господне есть невидимое принествіе Его на судъ надъ Ісрусалимомъ, однако думають ограничить предсиазаніе апостола болве близнимъ временемъ. "Несомивнио", говоритъ Люнеманъ, "что апостолъ Павелъ не кумалъ начертить образъ отдаленнаго будущаго; напротивъ, тв событія, которыя

онь предполегаеть, представляются сму на столько блискина, что онъ думаль еще ихъ пережить. Онъ надвется пережить личнее второе принествие Гоенеда для суда и неполнения свестоперетва: этому событно деляно преднествовать явление антихристь; но последній только тогда явится, когда будеть устранена сила, задерживающая его наступленіе. Но такъ какъ очи событів, которыя Павель представляєть инфинин осуществиться въ близкомъ будущемъ, фактически еще не изступнии, то вполнепревзвольно-ожидать исполнения пророчества въ далокомъ будушемъ, напротивъ, нужно привнать, что Павелъ, хотя въ основанів его описанія завлючается, кака бы ва заредмига, внелизсправедиван мысль, что второе пришествіе Господа для завершенія Кге паретва монеть бить одидаемо не прежде, чамъпротиводъйствіе Христу достигнеть врайней степени своего развитія, ошибея относительно близости заплючительной катастросы и, отказавшись отъ своей индивидуальности, захотыльэнать о ходь и призначахъ втораго пришествія Господа болье: попробио, чемъ назначено ото человену, хотя бы онъ быльапостовъ, въ высшей степени исполненный духомъ Христовымъ « 122). Таковъ — выводъ, подрывающій самый характеръпредсказанія апостола Павла объ антихристь, выводь будго бы основанный на словахъ самого же апостола (1 Сол. 4, 15). Но этоть выводь, навъ мы увидимъ, не имветь инпакой точки онеры въ словахъ апостола Павла. Апостолъ Павслъ пишетъ: сіє (т.-е. о воспресенія мертвыхъ) говоримь вамь словомь Господнимь, что мы живушів, оставшівся (об перідогноцечої) до пришвстеїя Господа, не предупредимъ умершихъ... Мертвые во Хрисить воскреснуть пресиде; потожь мы, оставшиеся въ живыхъ, влисть съ ними будемь восхищены на облакахъ, въ оритенів Господу на воздугть, и такъ всегда съ Господомъ будемъ (1 Сол. 4, 15-17). Этими словами апостоль коталь утвшить солунских христань, считавших блаженными техь, которые доживуть довремени явленія Спавителя, напротивъ, несчастными -- умираюшахъ прежде Его принествія. Апостоль старастся убъдить содунявь, что живущіе не им'яють никакого преимущества предъумершими, напротивъ, последніе-предъ первыми. Но ито ко-

<sup>223)</sup> Cm. Meyer. Comment. B. 10. S. 227.

врамени приспествія Хриота будеть принадлежать вы живущимь и умершимъ, объ этомъ апостоль не говорить на слева. Такъ комъ онъ импеть въ виду вею, даже будущую щерковь Хрястоку, то онь головить ота лица тахь, которые будуть жизьпри принестви Христа на землю, и живущих обозначаеть, παπ' ο ο τα Βιμικο (οί περιλοιπόμενοι), **с. Εξισκοτολοπ**ο, θε υσκαθείваеть, что число последникь въ сравнении со множествомъ унершихъ незначительно. "Каждов полольню, говорить Бенгель, которое живеть въ то или другое время, замимаеть въ прододженіе своей жизни м'всто твять, ногорые будуть жить во время. пришествія Господа. Повтому впостоль и употребляєть здёсь слово "мы", твиъ приличиве, что върующие того времени еще не могли знать большаго промежутка времени до компа міра. Но твиъ не менве Павель не хотъль этимь утверждать, что день Господень очень близовъ 123). Говоря эти слова; онц. вовсе не дуналь вилючать себя въ число твув, которые доживуть до пришествія Христова. Но что онъ, напротивъ не думаль дожить до пришествія Хриотова, это вопервыкъ, ясно изъ тего, что онъ въ ивкоторыть мъстахь говорить о своей баневей. кончивъ и мученической смерти. Такъ напр. онъ пишетъ о собъ: я уже станавлюсь жертвою, и время могю втивотья настало. Подвиломь добримь я подвизался, течение совершиль и т. д. (2 Тим. 4, 6. 7 и сл.). Вовторыхъ, впостолу неизвъстно было время примествія Христа на вемлю. Вы, пишеть онь солунанамъ, достовърно сами внаете, что день Господеть (по связя рвин разумвется 2 видимое явленіе Христа) така пріндета, како тать ночью (1 Сол. 5, 2). Ученику свеему Тимовею онъзавъщаеть: собмости заповыдь чисто и неукоризненно, даже доявленія Господа Іисуса Христа, которое въ свое время открость блаженный и единый царь царствующих... (1 Тин. 6, 14. 15). Такія выраженія и вавіщанія были бы необъясникы, еслибы впостоль Навель представляль втерое принествіе Господа на столько близкимъ, что ваделяся дожить до него. Такинъ образомъ попытии равіомалнотовъ видеть въ выраженіямь ап. Павла о близости и скорости принествія Господия указаніе на невидимое пришествие Хаместово для суда надъ Герусалимомъ ока-

<sup>123)</sup> Cm. Rinck. Die Zeichen d. letzten Zeit. crp. 283.



зываются неудачными, "Ясно, оправедливо говорить одинь западный ученый, что рёшительно заблуждаются всё тё, когорые дукають, что предсказаніе ап. Павла исчерицьвается въ сакть прошедлиаго времени. Какъ пришествіе Христа и наступленіе царотва Божін еще предстоять въ будущемь, такъ и событія, воторыя непосредственно предшествують имъ, канъ то: всеобщее отступленіе, явленіе антихриста и его пагубная діятельность, также относятся къ будущему" 124).

Итакъ разобранныя нами мъста Св. Писанія, въ которыхъ говорится объ антихристь и о приществіи Господа, вовсе не дають права завлючать, что какъ приществіе Господа, такъ и явленіе антихриста суть уже исполнившіяся событія, — напротивъ, утверждають насъ въ той мысли, что антихристь явится незадолго до кончины міра и будеть упраздненъ вторымъ славвымъ (видимымъ) пришествіемъ Господа.

Такую же высль проводять и св. отцы и учителя церкви. "Когда антихристь, говорить св. Ириней Ліонскій, опустошить все въ этомъ міръ, пропарствуєть три года и шесть мъсяцевъ и возсидеть въ храмъ іерусалимскомъ, тогда придеть Господь съ неба на облакахъ въ славъ Отца, и антихриста и повинующихся ему пошлеть въ озеро огненное, а праведнымъ дасть времена царства" 125). Св. Кирилть Герусалимскій свидітельствуеть, что антихристь "посяв того, накъ три года и шесть мъсяцевъ будетъ предаваться дервостямъ, истребленъ будетъ при второмъ славномъ пришествіи съ небесь Единороднаго Сына-Божія, Госмода и Інсуса Христа, Который, убивъ антихриста духомъ усть Своихъ (2 Сол. 2, 8), предасть его огию гесискому" 126). Св. Ефремъ Сиринъ величественными чертами изображаеть и самую картину страшкаго суда нады антихристомъ м вобин, принявшими печать его, всеми нечестивыми и грешмикани, на коихъ "Царь дасть приговоръ въчнаго осуждения въ огнь неугасимый " 127). Тоже учекіе предлагають Тертулліань,



<sup>&</sup>lt;sup>124</sup>) Olshausen. Comment. 2 Thescal. 2, 7. crp. 518.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup>) Противъ ересей, кн. V, гл. XXX, стр. 666.

<sup>1867)</sup> Оглас. поуч. XV в. пер. 1822 г., стр. 319-320.

 $<sup>^{127}</sup>$ ) «Слово на приш. Госиода, на своич. міра и на приш. антикриста». Твор.; Св. От., ч. 14, стр. 35-36.

Ісаннъ Завтоустъ, бламенный Августинъ, Осодоритъ и св. Iсаннъ Дамасиняъ.

Но особенно сильное основание противъ мизнія раціоналиотовъ, что антихристъ уже явилоя, представляеть учение Св. Писанія о томъ, что незадолго до комчины міра и предъ отпрытіємъ антихриста будеть пропов'ядано Евангаліє паротвія между всеми народами: и пропостств, говорить Спаситель, Есличело царствія по всей вселенный, во свидътельство всымь языкам (Мато. 24, 14). Во вспаг языция подобщеть предоде проповидатися Еваниемію (Марк. 18, 10). Связь, въ какой поставлено это пророчество съ предшествующею и последующею речью Спесителя, заставляеть видеть въ повсемъстномъ распространения проповъде свангельской признакъ послъдняго времени, кончины міра и появленіе антихриста. Снававши, что прежде должно быть проповъдано Евангеліе между встин народами, Інсусъ Христесъ непосредственно за этимъ прибавляетъ: и тогда приндетъ кончена (разумвется кончина міра). При томъ эти слева составляють прямой и буквальный ответь на вопросъ авостоловь: что есть знамение Теогю пришествия и пончины въпа? (Мато. 24, 3). Но такъ какъ впостоям спращивали о признакахъ посявднахъ временъ въ смысле собственномъ, то несомненно и въ отвъть на этоть вопрось также разуньются последнія времена и нончина міра. После предсказанін о повоеместномъ расиространенім евангельской проновіди, Спаситель, по свидітельству евангелиста Марка (13, 10), непосредственно за этимъ говоритъ о великить гоненіяхъ на христіанъ, о водвореніи мерзости запустънія на святомъ мъстъ, наконецъ предрекаеть такую скорбь, вакой никогда не было и не будеть, и после которой вастаметь второе славное пришествіе Інсуса Христа (Мрк. 13, 11, 26). Такимъ образомъ ясно, что проповъдь евангельская должна быть распространена между всеми народами, во свидетельство всемь языкамь, прежде чемь наступить кончина міра и явится безваконникъ, котораго Інсусъ Христосъ упразднить явленіемъ пришествія Своего (2 Сол. 2, 8). Но всякому, знакомому скольконибудь съ сочиненіями путешественнивовъ, извъстно, что и въ настоящее время еще есть целыя племена и народы, для которыхъ Інсусъ Христосъ остается до сихъ поръ Богомъ невъдонымъ <sup>126</sup>). А если такъ, то никакъ нельзя утверждать, что явленіе антихриста и пришествіе Христово уже были.

Соображая все сказанное нами по поводу разсматриваемого нами мизнія объ антихриств, должно придти нь такому выводу: такъ какъ пришествіе Христово со всёми признаками своими еще не наступило, а только еще ожидается нами въ будущемъ, а явленіе антихриста есть ближайшій признакъ втораго пришествія Христова, -- то следовательно антихристь также еще не явился, и считать предсказаніе объ антихристь уже исполнившимся могуть только тенденціозные критики. "Пророчество объ антихристь, замечаеть Ринкъ, простирается на последнее время, на день втораго пришествія Христа съ неба, - этому дию непосредственно предшествуеть господство антихриста, - время ночи и тъмы, а день Христовъ еще до сегодня не наступиль, хотя римская монархія давно уничтожена и обращена въ прахъ "12"). Правда, еще со временъ апостоловъ антихристъ началь дъйствовать, но только тайно, въ лицъ своихъ предтечъ; вполнъ же обнаружится только при кончинъ міра. Такой взглядъ проводили отцы и учители церкви. Такъ, блаженный Іеронимъ 130) и св. Іоаннъ Златоусть 131) въ словахъ апостола Павла: тайна беззаконія уже въ дъйствіи (2 Сол. 2, 7), находили указаніе на Нерона и воздвигнутое имъ гоненіе на христіанъ, блаженный же Өеодорить-на породившіяся ереси, потому что, говорить онъ, ліяволь доводить ими многихь до отступленія оть истины<sup>и 132</sup>). Имъя въ виду подобные взгляды, мы не погръщимъ, если скажемъ, что все те историческія личности, которыхъ раціоналисты считали за антихриста въ собственномъ смыслъ, какъ-то: Неронь, Калигула, Діоклетівнъ, Симонъ волхвъ и др., выразили евкоторыя черты антихристіанскаго духа; поэтому нав можно назвать прообразами, предтечами антихриста. "Но никто, какъ говорить Оль'сгаузень, серьёзно не станеть утверждать, что та или другая историческая личность была антихристомъ, не только

<sup>121)</sup> См. напр. путешествіе Араго, Дюмонъ Дервиля и др.

<sup>123)</sup> Rinck. Die Zeichen d. letzten Zeit., crp. 288.

<sup>130)</sup> Epist. ad Algas. Quaest. II.

<sup>131)</sup> Бес. на 2 Сол. стр. 50, Спб. 1859 г.

<sup>122)</sup> Твор. Өеодорита ч. 7, стр. 548, Москва. 1861 г.

потому, что при ихъ появленіи не последовало того, что по Св. Писанію, должно последовать при пришествіи антихриста, именно всеобщаго отступленія и устройства царства Божія, но на томъ основаніи, что вти историческія личности, хотя и носять нъкоморыя черты антихриста, но не ест. А совокупность всёхъ черть прежде всего составляеть антихриста подобно тому, какъ сосдиненіе всёхъ черть образа Христа, какъ онъ были изображены пророками, въ лиців Іисуса изъ Назарета ділаеть его Христомъ (183).

Этимъ мы и закончимъ разборъ неправильныхъ мивній о личности антихриста.

Мы видъли, что ни мивніе объ антихристь, какъ коллективномъ понятіи, или духв общества, ни мивніе о немъ, какъ исторической личности, не согласны ни съ духомъ Св. Писанія, ни съ голосомъ древней вселенской церкви. Посль этого естественно возникаеть вопросъ: какъ же нужно смотръть на антихриста, или иначе говоря, каковъ долженъ быть истинный взглядъ на личность антихриста? — Истиннымъ взглядомъ на антихриста долженъ быть тотъ, который проводили св. отцы и учители древней церкви и котораго преемственно держится наша православная церковь и лучшая часть христіанскаго запада. Мы уже отчасти познакомились съ древне-отеческимъ мивніемъ объ антихристь; но этого недостаточно для болье или менье удовлетворительнаго ръшенія интересующаго насъ вопроса. Для насъ въ данномъ случав важенъ непрерывный, послъдовательный рядъ свидътельствъ св. отцевъ и учителей древней церкви.

- В. Древне-отеческое митніе. Св. отцы и учители цервви всё согласны между собою въ томъ, что антихристь, именно какъ личный индивидуумъ, въ которомъ какъ бы воплотится грёхъ, явится незадолго до личнаго втораго пришествія Христа на землю.
- 1) Св. Іустинъ мученикъ, жившій въ первой половинѣ втораго въка (род. 105 г., ум. 166 г.), говоритъ, что предъ вторымъ пришествіемъ Сына Божія явится "человъкъ отступленія, на Вышняго гордая и беззаконная глаголющій « 134).

<sup>134)</sup> Разгов. съ Триф. въ пер. 1797 г., стр. 137.



<sup>133)</sup> Comment. über Briefe an Thessal. 4 B. S. 523.

Св. Ириней, епископъ ліонскій, жившій во второй половинь II въка (ум. около 202 г.), можеть быть авторитетнымъ свидътелемъ относительно занимающаго насъ предмета. Этоть святой мужъ, знавшій и обращавшійся, какъ онъ самъ свидътельствуеть въ письмъ въ Флорину (Евс. V, 29), со св. Поликариомъ смирнскимъ и съ другими мужами, — непосредственными учениками впостоловъ, — говоря о послъднемъ врагъ Христовой церкви, всегда изображаетъ его такими чертами, но которымъ нельзя не узнать въ немъ отдъльнаго человъка. "Антихристъ, получивъ всю силу діавола, говоритъ Ириней, придеть не какъ царь праведный и законный, состоящій въ поворности Богу, но какъ нечестивый, неправедный и беззакомный, какъ богоотступникъ, злодъй и человъкоубійца, какъ разбойникъ, повторяющій въ себъ діавольское богоотступничество" 135). Придеть онъ предъ вторымъ пришествіемъ Господа на землю 136).

2) Согласно съ отцами II въка объ антихриств, какъ объ одновъ лицъ, учили и св. отцы и учители церкви III-го въка. Св. Ипполить, епископъ римсвій, сопоставляя Христа и антихриста, изображаеть последняго вакь человека. "Какъ Господь Інсусь Христось Богь, говорить Ипполить, по царскому достониству Своему и славъ, предсказанъ былъ какъ левъ (Апок. V, 5), такъ и антихриста Св. Писаніе предъявило львомъ, по тиранству и насилію. И по всему имветь уподобиться сей обольститель Сыну Божію .. Господь явился въ человъческомъ естествъ (habitu), и онъ (антихристь) также придеть въ естествъ челостька и 137). Учители церкви Тертулліанъ (ум. 211 г.) держался такого же взгляда на антихриста 138). Оригенъ, не смотря на свое пристрастіе въ иносказательнымъ толкованіямъ Св. Писанія, говорить объ антихристь, что въ немъ сосредоточится и обнаружится вся влоба, къ какой только способенъ человъкъ. состоящій подъ непосредственнымъ наитіемъ и водительствомъ духа злобы 120). Св. Кипріанъ, епископъ кареагенскій, жившій

<sup>135)</sup> Противъ ересей, кн. 5, гл. 25, стр. 647.

<sup>126)</sup> Ibid. crp. 666.

Слово о Христь и антихристь. Изд. Сытина 1884 г., стр. 8.

<sup>138)</sup> De praescriptionibus haereticorum, cap. 4.

<sup>425)</sup> Contra Cels. VI, 45.

во второй половинь III въка, въ словахъ пророка Исаія: сей человът раздражаяй землю (14, 16), видить указаніе на то, что антихристь явится въ лишь человъка  $^{140}$ ).

3) Отцы четвертаго въна также были согласны въ учении объ антихристь, какъ опредъленномъ человъкъ. Св. Кириллъ і ерусалимскій учить: "предъ вторымъ пришествіемъ истиннаго Христа, діаволь, обративь въ пользу свою ожиданіе простыхъ людей, и особенно обръзвиныхъ, явить инкотораго человика волхва, весьма опытнаго въ обманчивомъ и зломъ искусствъ чародъянія и волшебства, который похитить себъ власть надъ римскимъ царствомъ, ложно назоветь себя Христомъ, и наименованіемъ Христа будеть обольщать іудеевъ, ожидающихъ Мессіи... А пріидеть предсказанный антихристь тогда, когда окончатся времена римскаго царства, и приближится скончаніе міра (141). Св. Іоаннъ Златоусть очень настойчиво проводить иысль, что антихристь будетъ человъвъ. Приведя извъстныя апостольскія слова (2 Сол. II, 2-4), этоть св. отець замечаеть: "здесь апостоль говорить объ антихристь и открываеть великія тайны. Кто же онъ будеть? Ужели сатана? Нвть, — но человикь никій, который восприметъ всю его силу" 142). Св. Ефремъ Сиринъ, изображья антихриста, котораго онъ называеть зміемъ, приписываеть ему такія качества, которыя могуть относиться только къ человъку. "Пріндетъ всесвверный, какъ тать, въ такомъ образв, чтобы прельстить всехъ, пріндеть смиренный, кроткій, добрый, нищелюбивый... Не будеть брать даровъ, говорить гиввно, но съ благочинною наружностію станеть обольщать міръ, пока не воцарится. Увидъвши такія добродътели и силы, всъ съ великою радостію провозгласять его царемъ, говоря другь другу: найдется ли еще *человъкъ* столько добрый и правдивый?" <sup>143</sup>). Св. Грпгорій Назіанзинъ съ понятіемъ объ антихристь соединяеть одно опредвленное лицо 144).

Теперь намъ нужно коснуться мивнія объ антихристь блаженнаго Өеодорита, епископа кирскаго, жившаго съ 386 г. до 458 г.



<sup>140)</sup> Opp. Cypriani. pag. 329.

<sup>141)</sup> Огл. поуч. ХУ, стр. 318-319.

<sup>142)</sup> Бес. 3 на 2 Солун. 39-40, Спб. 1859 г.

<sup>143)</sup> Твор. Св. От. 14 ч., стр. 30.

<sup>144)</sup> Caobo 47.

Өеодорить въ особомъ трактать "объ антихристь" говорить следующее: "до пришествія Христова явится въ міръ, облеченный въ человическое естество, врагь людей и противникъ Божій, демонъ, похититель Божія имени. И вакимъ образомъ овъ древле, покитивъ имя Божіе, усвоиль оное себъ и служителямъ своей неправды, и склониль людей, въ лицъ созданныхъ руками человъческими вдоловъ, оказывать самому ему божеское почитаніе: такъ точно онъ и въ то время, усвоивъ себъ имя Христа Господа, обольстить всёхъ, и многихъ заставить чтить это имя. говоря, что онъ тотъ самый Христосъ, о пришествіи котораго нъюгда предвозвъщали божественные пророки « 145). Здёсь антихристь, повидимому, отожествляется съ діаволомъ: онъ прямо называется противникомъ Божіниъ-демономъ. Но такое выраженіе нужно понимать не въ смысль воплощенія сатаны въ человъка, но въ смыслъ самаго близнаго общенія духа злобы съ человическимъ естествомъ, потому что Осодорить въ этомъ же трактать говорить, что "антихристь приметь на себя все двйствіе сатаны—діавола" 146). Въ другомъ мість блаженный Өеодорить прямо говорить, что "антихристь по природь будеть чедовъкомъ, содержащимъ въ себъ все дъйство діаволя « 147). Подобныя выраженія были бы необъяснимы, еслибы Өеодорить отожествиять антихриста съ діаволомъ.

Западные отцы церкви держались по большей части представленій объ антихристь отцовъ восточной церкви. Такъ блаженный Іеронимъ Стридонскій, учитель западной церкви, но долго изучавшій преданія восточной церкви (съ 385 — 419 г.), говорить: "не полагаемъ, какъ думають нікоторые, что антихристь будеть діаволь или демонь, но думаемъ, что онъ будеть одимъ изъ людей <sup>448</sup>). Такого же мивнія объ антихристь держались св. Амвросій Медіоланскій <sup>140</sup>) и Иларій Пуатьескій <sup>130</sup>). Блаж. Августинъ, епископъ Иппонійскій, жившій во 2 половинь ІV в. и первой половинь V віна. въ своемъ извітстномъ сочиненім

<sup>144)</sup> Излож. Вож. доги. ХХШ гл., Хр. Чт. 1844 г., ч. 4, стр. 355.

<sup>&</sup>quot;) Ibid. crp. 361.

<sup>117)</sup> Твор. Өеодорита, ч. 7, стр. 546. Москва. 1861 г.

<sup>\*45)</sup> Comment. in Daniel. VII.

<sup>449)</sup> Exposit. in Evang. Luc. Opp. T. I, pag. 1507-1508.

<sup>450)</sup> Exposit. in Math. XVII.

"de civitate Dei" не говорить ясно о томъ, кто будеть антихристь; онъ только замвчаеть: "не подлежить сомивнію, чтоне придеть Христосъ судить живыхъ и мертвыхъ прежде, чвиъне придетъ для обольщенія in anima mortuos противникъ его, антихристь; ибо тогда разръшится сатана и чрезъ этого антихриста будеть дъйствовать правда чудесно, но ложно" <sup>151</sup>). Но въ другихъ своихъ сочиненіяхъ Августинъ прямо называеть антихриста лицемъ отдъльнымъ <sup>152</sup>).

Итакъ непрерывный рядъ свидътельствъ древнихъ отцевъ и учителей церкви, начиная со II въка и кончая половины V въка, сводится къ одной общей мысли, что антихристъ, имъющій явиться предъ вторымъ пришествіемъ Господа на землю, будетъ отдъльный человъкъ, а не коллективное понятіе или духъ времени.

Въ заключение нашего обзора древне-отеческихъ мнъній о дичности антихриста считаемъ необходимымъ привести трезвый и основательный взглядъ на разсматриваемый нами вопросъ св. Іоанна Дамаскина, жившаго въ VIII в. по Р. Хр. Въ своей влассической догматикь: "Точное изложение православной въры", онъ такъ разсуждаеть объ антихристь: "надобно знать, что должно придти антихристу. Хотя антихристь есть и всякій неисповъдующій, что Сынъ Божій пришель во плоти, что Онъ есть совершенный Богъ, и содъявлся совершеннымъ человъкомъ, не переставан быть Богомъ; но въ собственномъ смысле в преимущественно называется антихристомъ тоть, который придетъ при кончинъ міра... Не самъ діаволь сдвлается человъкомъ подобно тому, какъ вочеловъчился Господь, да не будеть! Но родится человожь отъ блудодъянія, и приметь на себя все двйствованіе сатаны. Ибо Богъ, предвидя будущее развращеніе его воли, попустить діаволу поселиться въ немъ. Итакъ онъ родится, какъ мы сказали, отъ блудодъянія, будеть воспитанъ тайно, потомъ внезапно возстанеть, возмутится и воцарится и 152). На сколько ваз до свидетельство св. Іоанна Дамаскина, можно судить по савдующимъ словамъ одного знаменитаго нашего бого-

<sup>143)</sup> Точн. изл. верн. Москва. 1844 г., стр. 299-301.



<sup>154)</sup> De civit. Dei Lib. XX, cap. 19, S. 4.

<sup>&#</sup>x27;48) Tractat. 29 in Iohann.

слова: "о предметахъ откровенія Дамаскинъ разсуждаєть на основаніи Слова Божія, по соображеніямъ разума, и всего чаще говорить словами св. отцевъ церкви,—особенно Григорія Богослова, Василія, Афанасія. Въ семъ послъднемъ отношенія Манарій Анкирскій справедливо назваль Дамаскина провозвістимномъ (ото́иα) и истолкователемъ всіхъ богослововъ" 154).

Такой отеческій взглядь послужиль основаніемь для составленія въ нашихъ Догматическихъ Богооловіяхъ ученія о лицв антихриста. Въ догматическомъ Богословія преосв. Макарія мы читаемъ следующее: "имя антихристь" употреблиется въ св. писаніи въ двоякомъ смысать: а) въ смысать общемъ, и означаетъ всякаго противника Христу, противоборствующаго успаханъ Евангелія и низвращающаго или отвергающаго его догиаты (1 Іоан. 2, 22; 4, 3. 2 Іоан. 7); б) въ смысле особенномъ, и овначаеть собственно противника. Христу, имъющаго явиться предъ кончиною міра для противодъйствія христівнству (2 Сол. II 3,-12. 1 Іоаа. 2, 18). Изъ ненаго ученія объ актихристь, изложеннаго преинущественно во 2-мъ посланіи въ Солунянамъ (2 гл.) видно, что онъ будеть опредвленное лице и именно человъкъ, но только беззаконный подъ особеннымъ дъйствіемъ сатаны 155). Такой же взглядъ на антихриота проводетъ и другой нашъ богословъ, преосв. Филаретъ. "Последнее время царства Христова, по свидетельству св. Писанія, говорить онъ, будеть самымъ тяжнимъ и бъдственнымъ временемъ... Брань винзя тьмы противъ царства Христова откроется въ лицъ антихриста". По-Потомъ Филареть, анализируя тексть ап. Павла, (2 Сол. II, 3. 4. 5. 9), приходить въ тому выводу, что антихристь будеть "лице дъйствительное и человъкъ" 156).

Со взглядомъ на антихриста св. отцевъ и учителей церкви и нашей православной церкви въ существъ дъла согласны лучшіе западные богословы новъйшаго времени, — богословы, такъ называемые, "върующіе въ откровеніе (die offenbarungsgläubigen)". Сущность ихъ взгляда на этотъ вопросъ Ринкъ выражаетъ такъ:



<sup>&</sup>lt;sup>184</sup>) Филареть, архіеп Истор. уч. объ опцахъ церкви ч. 3. стр. 260. С.-Петер 1859 г.

зы Доги. Бог. 1851 г. ч. 3. стр. 192-193.

<sup>166)</sup> Доги. Бог. 1864 г. ч. 2. стр. 463-464.

"предъ устроеніемъ царства мира на землів, изъ отпавшаго готоваго въ суду христівнства произойдеть личный антихристь, который воплотить въ себі полное отступленіе (Abfall), и прообразомъ котораго быль Антіохъ Епифанъ и антихристіанство римскихъ императоровъ". Этотъ взглядъ проводять, по мивнію Ринка, Ольсгаувенъ, Баумгартенъ, Лютардъ, Тиршъ, Гофманъ, Герляхъ, Гейбнеръ, Ауберленъ, Риггенбахъ, Веттеръ 157).

Свидътельство этихъ компетентныхъ западныхъ ученыхъ важны для насъ въ томъ отношеніи, что они служатъ выразителями митнія объ антихристъ лучшей образованной части христіанскаго запада, и въ тоже время—доказательствомъ того, что истина несмотря на всевовможныя искаженія ея, всегда остается истиною, и даже тамъ, гдъ труднъе всего ее можно найти.

Правда, вышепоименованные ученые не свободны отъ недостатковъ и заблужденій касательно занимающаго насъ вопроса Такъ напр. нъкоторые изъ нихъ допускаютъ мысль о тысячельтнемъ царствъ на земль; Гофманъ напр. думаетъ, что Антіохъ Епифанъ воскреснетъ и опять явится въ качествъ антихриста 158). Но для насъ важно то обстоятельство, что всъ они согласно признаютъ личнаго антихриста и явленіе его относятъ кь будущему времени,—ко времени втораго славнаго пришестія Сына Божія на землю. Чтобы убъдиться въ этомъ, достаточно привести свидътельства объ этомъ пунктъ нъкоторыхъ западныхъ ученыхъ.

Ольстаузена, объясняя місто изъ 2 Сол., замінчаєть: "несоминінно, что описанный апостоломъ Павломъ антихристь есть личность, отдільный индивидуумъ. Отнимать у нашего міста индивидуальность антихриста можно только насильственно (mit Gewalt)" 159). "Противохристіанское сознаніе, говорить, . Іютород, требуеть своего носителя, въ которомъ бы оно сосредоточивалось и олицетворялось. Въ этомъ смыслів апостоль (Павель) соединяєть съ "отступленіемъ" "человіна гріха", чтобы мы могли его понимать, какъ вершину этого отступленія. Объ отдільной личности говорить онъ, ибо всё имена, которыя онъ



<sup>187)</sup> Cm. Rinck. Die Zeichen d. letzten. Zeit 1868. S. 262.

<sup>155)</sup> Weissagung und Erfüllung Th. II. B. 370-871.

<sup>130)</sup> Comment. über N. T. 4 B. o. 515.

(апостоль) избираеть, далають несомивнимы, что онь этимь хотыль обозначить не духъ времени, или что-либо подобное " 160). Д-рь Визелерь говорить: "что насается "человысь грыха", то, имыя вы виду господствовавшее тогда представление и тщательное ислыдование связи рычи, не можеть подлежать сомивнию, что поды нимы разумыется не ноллевтивная личность и не идеальное понятие, но отдыльный индивидуумы, вы которомы сила грыха олицетворяется вы человыческой природы,—тоть самый индивидуумы, котораго, согласно 1 Іоан. 2, 18, можно обознанить болье опредыленнымы именемы "антихристь" 161).

Известный докторъ Богословія Ляние говорить, что "всякая господствующая идея настолько воплощается, наконецъ въ одной или въ ивсколькихъ личностяхъ, что онв становятся представителями. Поэтому, еслибы даже Библія ничего не говорила объ антихристь, какъ о личности, то самый духъ последнихъ времень потребоваль бы, чтобы явится, наконець, нактю антихристь. воторый двинеть возстана Бога въ последнимъ пределамъ его" 162). Д-ръ Освамодъ, задавши вопросъ: "подъ антихристомъ нужно ли понимать опредвленную личность, или его нужно представлять, коллективное имя для обозначенія всякаго противника Христу, или даже только какъ личное обозначение антихристіансыхъ событій и положеній - отвічаеть: "по нашему разсужденію, этотъ вопросъ на достаточныхъ основаніяхъ долженъ быть ръшенъ въ смыслъ пидивидуального антихриста. Представление ап. Павла неоспоримо говорить въ пользу того, что все понпмаемое подъ выраженіемъ "антихристъ", т.-е. антихристіанское невъріе, злоба и отрицаніе Бога, предъ концемъ міра концентрируется, одипетворится и накъ бы тълесно воплотится въ одномъ опредъленномъ индивидуумъ" 163). Другой современный намъ богословъ говорить: "второе пришествіе Господа, по словамъ ан. Павла, последуеть только после времень страшнаго отступленія и совершеннаго безбожія. Всв антихристіанскіе силы въ этому времени вонцентрируются подъ господствомъ одной со-

<sup>16)</sup> Die Lehre v. d. letzten Dingen. 1861. o. 149.

Wieseler. Chronologie des apost. Zeitalters. 1848 r. Crp. 261-262.

<sup>162)</sup> Herzog. Real-Encyklopedie 1 B. crp. 374.

<sup>163)</sup> Oswald. Eschatologie. crp. 254.

вершенно безбожной *личности*,—человъка гръха, сына погибели который отпавшій міръ употребить на противобожественное, опасное для существованія христіанства служевіе" <sup>164</sup>).

Тавимъ образомъ, безпристрастный анализъ относящихся въ нашему предмету мъстъ св. Писанія, основанныя на этихъ мъстахъ свидътельства св. отцевъ и учителей цервви, голосъ нашей православной первви и мнънія нъвоторыхъ лучшихъ представителей западной богословской науки,—все это говоритъ въ пользу того взгляда, что антихристъ есть отдъльный индивидуумъ, имъющій придти предъ вторымъ славнымъ пришествіемъ Інсуса Христа на землю, для суда надъ всъмъ міромъ и для устроенія своего въчнаго царства славы.

П. Орловъ.

(До слъдующей книжки).

<sup>164)</sup> Karsten. Die letzten Dinge. 1885. crp. 135.



## О ВАЖНОСТИ И НЕОБХОДИМОСТИ МОЛИТВЫ \*.

Непрестанно момитесь (1 Сол. 5, 17).

Сегодня вы разстаетесь съ институтомъ и съ тъми, кто воспитывать и руководиль васъ. Еще нъсколько минутъ и вы, какъ молодые птенцы, отростившіе крылья въ родномъ гибэдь, разлетитесь на всъ четыре стороны, сказавъ послъдній привътъ съ сихъ поръ родному для васъ институту. Минута и сама по себъ важная и незабвенная въ вашей жизни! Но думаю, что она будетъ еще знаменательнъе, если вы переживете ее не просто почеловъчески, т.-е. съ чувствомъ сожальнія и грусти, но и похристіански. Что это значить?

Въ свищенной книгъ Дъяній апостольских описывается одинъ подобный случай разставанія или прощанія апостола Павла съ сессими христіанами, въ лицъ ихъ предстоятелей. Что же мы тамъ видимъ? Видимъ, что великій апостоль, давши нъсколько отеческихъ наставленій своей любимой паствъ, на воспитаніе которой посвятиль три неусыпныхъ года и которую ужъ не надвяля болъе видъть въ своей жизни,—между прочимъ сказалъ: ли нынъ, братія, предаю васъ Богу и слову благодати Его, могущему назидать васъ болъе и дать вамъ наслъдіе со всъми освященными". А потомъ, передъ самою разлукою, преклонивъ

<sup>\*</sup> Ръть, сказанная при выпускъ (47) воспитанницъ училища ордена св. Екатерини, 25 мая 1889 г.



колтна свои, и со встии ими помодился. Тогда, повтствуетъ священная книга, не малый плачъ былъ у встъх, и, падая на выю Павла, цтловали его, скорбя особенно отъ сказаннаго имъ слова, что они уже не увидятъ лица его" (гл. 20). Какая трогательная, умилительная картина!... Назиданіе, порученіе промыслу Божію, колтнопреклоненная молитва и слезы, слезы и молитва! Вотъ это, во истину, христіанское прощаніе! Плачемъ и мы, разставаясь надолго съ присными намъ, съ ктиъ мы сжились и сроднились, но это только человтческое или общечеловтческое прощаніе. Если же при этомъ ввтряемъ свою судьбу божественному Промыслу и молимся, то это уже будетъ христіанское прощаніе. Благодареніе Богу! Мы съ вами, какъ носители древнихъ христіанскихъ нравовъ и обычаєвъ, также не забыли помолиться на прощаніе. И благо намъ!

До того ли однако теперь чтобы молиться? О чемъ молиться въ такія минуты? Какой смыслъ имветъ молитва вообще въ жизни христіанина?

Пользуясь важностью совершающагося въ вашей жизни момента, и имъя въ виду, что въ торжественныя минуты глубже и рельефиве запечатлъвается въ сердцъ всявій разумный совътъ и благожеланіе, — я хотълъ бы въ этотъ послъдній разъ остановить ваше вниманіе именно на молитеть, какъ на такомъ спасительномъ якоръ, держась за который, жизнь ваша полунитъ устойчивость и безопасность, какія бы тамъ бури и непогоды ни вздымались на житейскомъ моръ...

Время ли теперь молиться? — Върю, что въ данную минуту ваше сердце смущено, ваши чувства спутаны и взволнованы, ибо вы переживаете то, чего еще нивогда не испытывали. Вы предчувствуете, что совершается съ вами что-то важное и полное неизвъстности и таинственности. Жребій уже брошенъ и скеро судьба ваша сдълаетъ врутой повороть. Вы отстаете отъ хорошо знакомаго вамъ берега, но другаго еще не видите или онъ телько смутно брезжетъ гдъ-то въ неопредъленной дали. А что будетъ на томъ берегу? Такъ ли спокойно, мирно, благодушно будетъ житъся, какъ до сихъ поръ, или тамъ совсъмъ иное? Можетъ быть хорошо, даже лучше, чъмъ теперь, но всетаки это неизвъстно и потому страшно. И вы смущены... До молитвы ли тутъ? — Но я вамъ скажу, что въ такія-то минуты

душевнаго смущенія, когда теряется миръ сердца и нарушаєтся равновьсіе духа, человьку только оставтоя одно вырное и испытанное средство для успокоенія и ободренія, а вмысть и для избыванія опасности,—это молитва. Воть апостоль Петръ, идя по водь и "видя сильный вытеръ, испугался" и началь тонуть; но и въ эту страшную минуту онъ не забыль одного—молитвы: "Господи! спаси меня", воскливнуль онъ. И Господь "тотчасъ простеръ руку и поддержаль его" (Ме. 14, 30—31). Въ другой разъ такая же опасность грозила всымь ученикамь Христовымь, ибо "поднялоя бурный вытеръ и заливало ихъ воднами"—и опять слышится молитва: "наставникъ, наставникъ! погибаемъ"... Молитва услышана "и сдылалась тишина" (Лук. 8, 23—4). Тишина сдылалась не на морь только, но конечно и въ душахъ апостоловъ. Таково вообще дъйствіе молитвы какъ въ этомъ, такъ и во всыхъ подобныхъ случаяхъ.

Но вамъ не грозить волнение и буря, вы далеки отъ какойлибо непосредственной опасности? Дай Богъ, чтобы это было такъ и на будущее время! Теперь же вы просто смущены открывающеюся неизвестностью и разлукою съ темъ роднымъ гитздомъ, въ которомъ протекли ваши детскіе, невинные годы; въ которомъ вы выросли, воспитались и съ которымъ сжились п сроднились?.. Думаете ли вы, что въ этомъ случав уже нъть ивста молитвъ? Напротивъ. Нъчто подобное вамъ испытывалъ ап. Павель, разставаясь съ Ефесомъ, въ которомъ онъ "три года день и ночь непрестанно со слезами училъ", обращавшихся въ въръ Христовой. Сколько тамъ было дорогаго для него, съ чъмъ онъ сжидся и сроднидся, что усиваъ полюбить какъ свою душу!... И воть онъ предвидить, что это дорогое сокровище онъ никогда болье не увидить; предвидить и то, что въ недалекомъ будущемъ юной ефессиой церкви грозять хищные волки, готовые расхитить и растерзать ее... Велико, конечно, было душевное волненіе великаго апостола! Но велика была и въра его въ божественный Промысль, который "любящимъ Вога все содыйствуеть во благу" (Рим. 8, 28), а потому глубова и могуча была н молитва его, въ силу которой онъ твердо върилъ, и вотъ среди слевъ и смущенія "онъ преклониль кольна свои и со всвимими воможнася"... Такъ, похристіански, всякія сомивнія и волненія разришаются не иначе какъ молитвою -- "да будеть воля Твоя"!

Учитесь и вы у апостола утишать всякія сомивнія и волненія именно молитвою въ Подателю мира и всякія утвик.

О чемъ молиться въ такія минуты? И помимо разлуки и неизвъстности будущаго, приводящихъ васъ въ смущеніе и потому требующихъ молитвы, — и помимо, говоримъ, этого вамъ есть о чемъ молиться даже въ эти минуты. Прежде всего на устахъ и въ сердцъ у васъ должна быть молитва благодарности за ваше воспитаніе въ Подателю щедроть, изобильно изліявшему на васъ свою милость. Но благодарное сердце ваше не забудеть, конечно, въ своихъ молитвахъ и основательницы нашего института—въ Бозъ почившей Государыни Маріи Өеодоровны, а равно и соименной ей, настоящей покровительницы нашего учрежденія, благополучно царствующей Государыни Императрицы. Не сомнъваюсь, что вы не забудете въ своихъ молитвахъ и непосредственныхъ вашихъ руководителей въ дълъ воспитанія и образованія.

Но и это не все. Есть и другіе поводы для молитвы. Сегодня вы стоите какъ разъ на грани между школою и жизнію. Воспитаніе кончилось и вы объявляетесь совершеннолетними, получая новыя и весьма важныя права - гражданскія и нравственныя. Какъ совершеннолътнимъ вамъ теперь будетъ принадлежать болве обширная сфера двятельности, большая самостоятельность, но за то и личная ответственность за свои чувства, сужденія и поступки. До сихъ поръ ваша дъятельность не простиралась далье стыть института, теперь же передъ вами открывается . широкое поприще, называемое свътомъ, обществомъ. До сихъ поръ за ваши поступки отвъчали не столько вы сами, сколько ваши воспитатели, теперь же вся честь за нихъ будеть принадлежать вамъ однимъ... Какъ все это повидимому лестно! Но подождите гордиться. Кому даются права, тоть должень уметь и пользоваться ими. Умънье же предполагаеть благоразуміе в науку жизни-опытность. Но можеть ли быть у васъ опытность безъ опыта? Да и разумъ у вступающихъ въ совершеннольтіе бываеть ли совершенень? Вы получаете права, но знаете ли, что нътъ правъ безъ обязанностей. А гдъ обязанности, тамъ долгъ, отвътственность, терпъніе, подвигъ и т. д. Словомъ, и жизнь, въ которую вы вступаете, потребуеть отъ васъ и труда и разума, но уже болве врвлаго, способняго освъщать вамъ

широкій жизненный путь; потребуеть и сердца, сочувствующаго всему доброму, честному и благородному; потребуеть и твердой воли, способной на рашимость и борьбу съ препятствіями; потребуеть подчась подвига, жертвы, самоотверженія...

Итакъ, видите ли, сколько потребуется отъ васъ нравственной силы? А гав ее взять? Въ себъ? Но и такой великій человъкъ, вавъ ап. Павелъ, самъ по себъ могъ похвалиться только "ненощами своими" (2 Кор. 12, 5). И если онъ твиъ не менве быль могучь и несокрушимь, то это потому, что въ его немощи двиствовала села Божія (2 Кор. 12, 9). Если же такъ, то знаете ли чего еще потребуеть отъ васъ жизнь? Потребуеть... смиренія, сознанія своей слабости, а вмість и потребности въ благодатной помощи свыше, потребуеть покорности промыслительной воль Божіей, отъ которой зависить "всякій дарь совершенный", а стало-быть потребуеть и молитвы, какъ главнаго средства для общенія съ Богомъ, для привлеченія въ себъ Его милости н въ то же время вавъ основнаго мачала нравственной жизни. Итакъ нолитесь, ибо безъ молитвы, приближающей насъ къ Богу и безъ въры въ Его Промыслъ, вся эта многосложная и въчно жятущаяся жизнь должна будеть казаться только непроглядною ночью, игрою савпаго случая, а сами люди не болье вавъ игрушвами того же случая и собственных в граховных в страстей...

Понятно теперь и то, о чемъ вы должны молиться въ виду новой жизни. "Я есмь путь и истина и жизнь", говорить Спаситель (loan. 14, 6): "Я свёть въ міръ пришель, да всякъ вёрующій въ Меня во тьмъ не пребудеть" (—12, 46); "безъ Мене не можете творити ничесоже"... Итакъ молитесь небесному Путеводителю: Господи, скажи намъ путь, по которому мы должны будемъ идти; даруй намъ кръпость и силу идти бодро по пути самостоятельной жизни, не сбиваясь и не теряя изъ виду истинной пъли. Да сопутствуетъ намъ во всёхъ путяхъ нашихъ ангель миренъ, хранитель душъ и тълесъ нашихъ...

Но молитва нужна не сегодня только, въ виду наступающей самостоятельной жизни, но и всегда, во всю жизнь: "непрестанно молитесь", заповъдуеть ап. Павель, если только вы желаете быть истинными христіанками, прибавимъ мы. Ибо что такое молитва?—"Молитва, скажемъ словами одного великаго подвижника опытно извъдавшаго благотворность ея,—молитва по своему существу есть

соединеніе человъка съ Богомъ; по дъйствію -- состояніе мира, примиреніе съ Богомъ, мать слезъ, очищеніе гръховъ мость среди искущеній, защита отъ скорбей,... источникъ добродьтелей, причина дарованій, пища души, просвъщеніе ума, оружіе противъотчаянія, утвержденіе въ упованіи, избавленіе отъ печали, истребленіе гнъва,... наставница умъренности, откровеніе будущаго, знаменіе славы". (св. І. Лъствич. стр. 28).

Да, молитва какъ свободный полеть духа безгранична, ей одинаково доступны небо и адъ; точно также и въ нравственнорелигіозной жизни человъва плоды ея неисчислимы, такъ что трудно указать другое действіе, которое бы имело столь же благодътельное и высокое значение какъ наша молитва къ Богу. Молитва-это цвыть нравственной жизни. Но навъ и обывновенный цвътокъ не растеть на сухой и каменистой почвъ, такъ и молитва для своего развитія и процвътанія требуеть тщательнаго удобренія духовной почвы. Оттого мы и видимъ, что совершенная молитва составляеть характерную и неотъемлемую черту только святыхъ. Въ самомъ двяв, попробуйте представить какого-либо святаго безъ молитвы, какъ главнаго его свойства, и ваше представление побледиветь и потеряеть весь свой священный обликъ. Даже Христосъ, при всвуъ своихъ великихъ чудесахъ и высокомъ учени, немыслимъ безъ Его молитвы къ Отцу небесному: до такой степени она прониваеть всю Его жизнь и личность. И Господь действительно примеромъ своимъ далъ молитвъ такое полное и великое значеніе, какъ никто. Всъ главиващие моменты въ Его жизни отмачены молитвою, на что ясно указывается и въ Евангеліяхъ, не говоря уже о тъхъ намекахъ, по которымъ можно догадываться, что Христосъ постоянно и цвамя ночи проводиль въ молитв и притомъ на горахъ и въ уединеніи. Свое служеніе роду человіческому Онъ начинаеть не иначе какъ сорокодневною молитвою, избранію апостоловъ опять предшествуеть целоночная молитва. А жто не знаеть Его молитвы въ саду Геосиманскомъ, служащей истиннымъ предверіемъ Голговы и вреста? И последователи Его не забыли и Богъ дасть, никогда не забудуть великаго смысла христіанской молитвы, нивющій и столь божественное воплощеніе въ безсмертныхъ словахъ молитвы Господней — "Отче нашъ"... Вся въковая исторія христівнскихъ подвиговъ зиждется также

на модитвъ, какъ на основномъ своемъ началъ и врасугольномъ камив. Безъ молитвы ивтъ и быть не можетъ ни святости, ни добродътели, ни истиннаго христіанства. "Если ты лишишь себя молитвы, говорить св. Іоаннъ Златоусть, то сделаешь то же накъ если рыбу вынешь изъ воды; ибо какъ рыба живеть водою, такъ ты молитвою: чрезъ нее, какъ черезъ воду, ты выплываешь на верхъ, восходишъ къ небесамъ, приближаешься къ Богу". Безъ молитвы невозможно не только общение съ Богомъ, но и созидание нравственной жизни. "Тому, кто бъгаетъ молитвы, говорить тоть же Завтоуеть, нельзя вмёть им одной прочной и истинной добродътели". Поэтому усердіе нъ молитвъ служить самымъ върнымъ признакомъ благочестивой жизни, и наоборотъ. "Когда я вижу, скажемъ словами того же вселенскаго учителя, что ито-нибудь одолъваемый непонятною леностью не находить въ молитвъ никакой пріятности и услажденія и не чувствуєть никакого влеченія къ сему святому упражненію, то изъ сего върно заключаю, что въ немъ нъть никакого чувства истиню высоваго и благороднаго. Напротивъ, когда вижу христіанина усердствующаго въ молитвъ, то я смъло и безопибочно могу ваничать, что онъ исполненъ всехъ христіанскихъ добродетедей, и что его душа есть храмъ, достойный обитанія Божія". (Слова о молитев, т. II, стр. 778 и д.; бесед. о мол. 67).

Такъ, юныя путницы, предайте себя въ волю Божію и по слову апостола—"непрестанно молитесь". Молитвою вы начинаете сегодня новую самостоятельную жизнь и продолжайте ее съ момитвою и въ молитвъ и тогда, по обътованию Спасителя, "не внидите въ напастъ" (Ме. 26, 41).

Свящ. В. Бъликовъ.

## СВ. ІУСТИНЪ

## И СИНОПТИЧЕСКІЯ ЕВАНГЕЛІЯ.

Отношение Іустина мученива къ нашимъ синоптическимъ Евангеліямъ представляеть собой одинь изъ важивниших и любопытиващихъ вопросовъ въ области исторіи литературы новозавътнаго жанона. Когда составлены наше евангелія, и содержанію ихъ можеть ли быть приписанъ характеръ историчесвой достовърность?---эти два тесно связанные между собой вопроса со всею основательностью могуть быть заменены другими двумя: извъстны де они были Тустину? считались ди оне имъ за достовърный источникъ евангельской исторія?-и положительный или отрицательный отвъть на эти последніе вопросы будеть вивств съ твиъ тавинь или инымъ рвшеніемь для двухъ первыхъ. Такое значеніе свидътельствъ Іустина для исторіи канона условливается столько же временемъ, въ которое онъ жилъ, сколько и самою личностью этого церковнаго нисателя. Быть можеть въ исторіи мало можно указать столь прочно обоснованныхъ фактовъ, какъ тотъ, что къ концу втораго въка наши Евангелія были признаваемы во всёхъ частяхъ церкви и извъстны подъ строгимъ понитіемъ каноничности. Но читала ли церковь наши Евангелія въ половинъ втораго въка? признавала ли она за ними каноническое значеніе? важибищимъ источникомъ для ръшенія этого и служить Іустинъ, жившій и писавшій

въ это время. Какъ человъкъ, посвятившій всю свою жизнь на изучение христіанства и съ этого цвлію путешествовавшій по всему тогдашнему образованному міру, и какъ выдающійся церковный писатель, поставившій своєю задачею публичную защиту христіанскаго ученія и жизни на основаніи ихъ содержанія. Іустинь не могь не знать вашихь Евангелій, разъ они существовали въ его время, и въ своихъ сохранившихся до нашего времени сочиненіяхъ, отражающихъ въ себв всь стороны христіанской жизни, современной имъ, не могь обойти молчанісмъ отоль важный осить христівнской исторіи, какъ существованіе письменныхъ записей о живни и двлахъ Христа, писанныхъ непосредственными Его слушателями, -- самовидцами и служителями слова (Лк. І. 2). Отоюда незнакомотво Густина съ нашеми Евангеліями было бы рішительными дованательствоми ихи поздивишаго происхожденія, и его модчаніе объ этихъ записяхъ краснорачнаве всего говорило бы за недостаточную достоварность сообщаемыхъ въ нихъ сведеній. И такъ, знасть ин Тустинъ вани Евангелія?

Обращаясь съ этимъ вопросомъ къ самымъ памятникамъ литературной дъятельности Густина, на первый ввглядъ легко можно получитъ прямой и опредъленный отвътъ уже по однимъ внъшнамъ признакамъ. Въ главныхъ своихъ произведеніяхъ, въ такъназываемой большой или первой апологіи, написанной не позже 150 г. <sup>1</sup>), и въ Діалогъ съ Трифономъ іудеемъ Густинъ не разъ возвращается къ евангельской исторія, подробно передаетъ нногія событія язъ жизни Христа, расирываетъ правственныя начала христіанской жизни, даже пытается построить догнатическую систему,—и что всего важнъе, дълаетъ все ето на основаніи письменнаго источника, который онъ обычно обозначаетъ терминомъ "флонупроуєбрата тфу флостобому" <sup>2</sup>). Слъдуя обычаю своего времени, Густинъ нигдъ не называетъ по имени автора

<sup>&#</sup>x27;) Мы эдесь принимаеть дату, указанную Паулемъ (Die Abtossungzeit d. Synopt. Ev., s. 3), но более точной и обоснованной, кажется нужно считать дату, указанную Engelhant'омъ, см. Das Christenthum Iustin's d. Mark., s. 71—78, Enlangen, 1878.

<sup>&#</sup>x27;) Macra yzaz. y Semisch'a, Apostolische Denkwündigkeiten d. Iustiu's, s. 80 tg., Hilgenfeld, Kritische Untersuchungen über d. Evangelen Iustins, s. II, Paul'a, citiop., 6. 4 g pp.

нии авторовъ этого источнива, но приводимыя имъ отсюда цитаты дають понять, что содержание его въ общемъ совнададосъ содержаніемъ нашихъ синоптическтиъ Евангелій: эдісь въподробностяхъ была издожена исторія рожденія и дътотва Христа 3), разсказано о крещенін Его, искущенін въ пустыни и началь Евангельской проповеди 4), записана была его нагориал бесъда на ряду со многими другими изреченіями, сказанныли. по различнымъ случаниъ 5), передавалась и неторія Его страданій, смерти, воскресенія и вознесенія на небо "), -- словомъ, въ Іустиновомъ источникъ заключались тъ же навъстія о жизни.. ученім и двиахъ Христа, какія мы получаемъ наъ нашихъ Евангедій. Мало того: въ начествъ общецерновнаго органа, желающаго предъ очами римской государственной власти дать истинное понятіе о христіанскомъ богослуженін Іустинъ занвляєть. что эти "памятныя записи апостоловъ" т) читались при богослужебныхъ собраніяхъ христіанъ на ряду съ священными вингами Ветхаго Завъта в). Если прибавить нъ этому, что тъ же "απομνημονευματα των αποστόλων", κοτορымъ γοβομβαλοςь эτοважное, равное съ ветхозавътными овященными книгами значеніе, прямо называются въ сочиненіяхъ Іустина именемъ Евангелія или Евангелій, какъ равнозначущимъ °), то повидимому вопросъ о знакомствъ Густина, съ нашими Евамгедіями получаеть легий и прямой отвътъ: цитируемыя Іустиномъ памятныя. записи апостоловъ и суть наши Евангелія.

Однако при болъе внимательномъ разсмотрънія, это представдяющееся первому взгляду ръщеніе поставленцаго вопроса ока-



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ap. I, cc. 83. 84.—Dial., cc. 48. 66. 77. 78. 84. 88. 100. 102. 103.

<sup>4)</sup> Dial. cc. 49. 51. 88. 103. 125.

<sup>4)</sup> Ap. I, cc. 15. 16. -Dial. 51. 76. 106.

<sup>9)</sup> Ap. I. cc. 13. 16. 35. 50 m ap.—Dial., cc. 101. 53. 88. 17. 102. 81. 92. 112. 35. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Въ нашей литератури приняты два перевода термина «фпоµ». т. фп.»: «воспоминанія апостоловъ» (См. Марковъ «О Евангелін отъ Матеея», Пр. Об. 73,
І, 225, Гэрике, Введеніе въ кн. Н. З.. пер. арх. Миханла, ч. 1) и «намятныя
записи апостоловъ» (въ изд. «Памят. древ. письма» Преображ.): Мы склоняемся
въ пользу последняго: греч. слово фпоµ». въ употребленіи содержить понятіеписьменнаго источника, чего имть въ первомъ переводъ.

<sup>9</sup> Ap. I, c. 67.

<sup>\*)</sup> Ap. I, cc. 66, Dial. cc. 10. 100.

зывается далеко неустойчивымъ. Прежде всего следуеть спросить: что даеть въ себь терминь "апонупноченната той апостоутования потожительните виводемя оня приводить и можеть привести? Нельзи не видьть, что уже взятый въ отдъльности, онъ ясно говоритъ о томъ, что обозначаемый имъ источникъ цитатъ Густина въ его глазахъ и сознании христіанскаго общества того времени имъль значение и авторитеть апостольского произведенія. Изъ обычныхъ въ древности синониинческих названій Eвангелій, какъ-то бій $\eta$ ної $\zeta$  10), λορία κυρίακα 11) м стопупроменцита поставнее, намется, было санывъ распространенныхъ. Такъ Паній говорить у Евсевія, что Маркъ написаль οσα έμνημόνευσεν π σύτως ένια τράψας ώς άπεμνημόνευσεν 12); въ Racognitiones Clementis Петръ также выражается: in consuctudine habui, verba domini mei, quae ab ipso andieram, revocare in memoriam is); Εвсевій знасть απομνημονευματα αποστολεκοῦ τινός πρεσβυτέρου 14); по указанію Титендоров, Евангеліе Никодина носило названіе ύπομνήματα τού κυρίου ήμων Ίησοῦ Χριστοῦ 15); наконецъ, возможна догадна, что и Евангеліе дій теобиром Таціана навывалось подобно источнику Густина 10). Точно также и Іустинъ обозначаеть свой источникъ терминомъ "опоцупцочецµατα<sup>α</sup>, давая этимъ понять, что авторъ или авторы его источника излагали не свое ими измышленное содержание, а передавали то, что говориль и двиаль другой 17). Этоть источникь навывался Евангеліемъ или Евангеліями и быль извістень всей храстіанской церкви: Іустинъ нагав не говорить о такомъ Евантелін, которое признавалось бы отдільными сектанскими или еретическими обществами ссылаясь повсюду на свои "записи

<sup>10)</sup> JE. I, 1.

<sup>16)</sup> Euseb., Hist. eccl. III, 39.

<sup>13)</sup> Ibid.

<sup>16)</sup> Recognit. II, 1.

<sup>14)</sup> Hist. Eccl. V, 8.

<sup>15)</sup> Evang. aporn., ed. Tischendorf., vid. Proleg. LX.

<sup>(</sup>Огаt od Graec., с. 21). Ср. Engelgardt, cit. op., s. 337.

<sup>17)</sup> Engelgardt, ibid. s. 336.

апостоловъ", какъ на общепринятов и употребляемое въ богослужебныхъ собраніяхъ Евангеліе, и Христосъ его апонупноченнатшу есть истинный Христосъ, предсказанный пророжами, возвъщенный апостолами и исповъдуемый всею христіанской церковью.

Но свидетельствуя объ этомъ важномъ вначении источника Іустина въ церкви первой половины втораго въка, терминъ споμνημονένματα των άποστόλον ни мало не говорить ο тожествъ его съ нашими синоптическими евангеліями. Очевидная неопредъденность этого термина не даеть минакого права въ тому опредъленному заключенію. Правда, въ одномъ маста своего Дівлога съ Трифономъ Іустинъ замвняетъ обычное при "стонупμονευματα" дополнение "αποστόλων" болье пространнымъ опре**дъленіемъ:** "άπομνημονευματα, ἄ φημὶ ὑπὸ τῶν ἀποστόλν αὐτοῦ (Χριστοῦ) κὰι τῶν ἐκείνοις παρακολουθησάντιων συντετάχθαι 18)", τ.-e. памятныя записи, которыя, я говорю, составлены апостолами его и ихъ последователями, -- определениемъ, подъ которымъ многіе изследователи 19) думають видеть ясное указаліе на наши четыре Евангелія, причемъ слово параколондуютим поставлялось въ прямое отношение въ словамъ ев. Луки I, 3: "Ебобе каног парпκοθουθηκότι άνωθεν πάσι άκριβώς καθεξής γράψαι"... Дъйствительно Тертулліанъ въ одномъ изъ своихъ сочиненій даеть въ высшей степени соотвътствующую Іустину влассификацію Евангелій, говоря: "constituimus evangelicum instrumentum Apostolos auctores habere..., si et Apostolicos, non tamen solos, sed cum Apostolis et post Apostolos (Adv. Marc. 4, 2)", но Тертудіанъ двазеть далъе добавление, изъ вотораго вполнъ ясно видно, кого должно разуметь подъ словами "Apostolos et Apostolicos"; онъ говоритъ: "fidem nobis ex Apostolis Johannes et Matthaus insinuant, ex Apostolicis Lucas et Marcus instaurant". Ничего подобнаго нътъ у Іустина, ни въ одномъ мъсть не обмольившагося относительно имени авторовъ своего источника. При такомъ положении дёла, терминъ " $\dot{\alpha}$ тоµупµоує $\dot{\alpha}$ по  $\dot{\alpha}$ то $\dot{\alpha}$ посредственно въ тому завлючению, что подъ руками Густина



<sup>19)</sup> Dial, c. 103; 3 ed. otto, p. 372.

<sup>1°)</sup> Достаточно указать на Crednev'a, et. Paul, cit. op. s. 35 и Semisch'a, cit. op., s. 81. Pestg.

находился не одинъ, а два или прополько паметинковъ апостольской литературы, изъ которыхъ один написаны апостолами, а другіе теми, кто следоваль за апостолами, то-есть, учениками апостоловъ 20). Изъ Іеронима 21) навъстно, что употреблявшееся еретиками Евангеліе отъ Евреевъ носило еще названіе Евангелія дейнадцати апостоловъ, хотя это ни мало не доказывало HH TOPO, TO OHO HERICANO BUBME SHOCTORAMH BMBCTB (TTO HE мыслимо), ни того, что оно представляло изъ себя аггрегать. нъсколько апостольских сочиненій. Весьма воежожно, что называя апостоловъ и ихъ учениковъ авторами свесто источника, Іустинъ мыследь не два различныхъ класса писателей, но апостоловъ и апостольскихъ учениковъ въ ихъ общиости, что подтверждается отсутовіемъ повторительнаго ύπό предъ τ. εκείνοις παρακαλουθησάντων <sup>32</sup>). Даже питируя свъдъніе, находящееся у одного изъ нашихъ евангелистовъ, какъ напр. Dial. с. 101. 106, Іустинь все же указываеть вообще на апостоловъ, жакъ свой источникъ. Подобное заключение въ приложении къ источнику Іустина можно бы было вывести только подъ твиъ условісиъ, есля слово паракокои в потакокой в потаком в п ρηκολουθησοντι Ακ. 1, 3, ποτομή чτο τογχα βώ απομνημονεύματα τών стоотойши, вром'в Евангелія Луки, мы необходино должны признать еще трукь кого-либо изъ апостоловъ. Но несомивнио, что **CLOBO** παρακολουθείν **y Ιγοτεμά** γηστρ**οбλεμο ΒЪ ΗΠΟΜЪ СМЫСЛЪ**, ченъ у Луки I, 3: здесь оно значить проникающее въ предметь изследование его, --- examinando persequi, тамъ же оно обовначаетъ следование за какимъ-либо лицомъ, — comitando consequi, такимъ образомъ въ обоихъ мъстахъ опредвляя собой двъ соверщеняо различныя двятельности 23). Еще менье можеть свидьтельствовать за тожество "памятныхъ записей апостоловъ" съ нашими Евангеліями то обстоятельство, что они назывались Евангеліями и читались въ богослужебныхъ собраніяхъ христіанъ. Въ области новозавътной письменности, какъ извъстно, существують цълые

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Такъ заключаетъ Paul, cit. op. s. 45. Engelhardt, s. 336.

<sup>21)</sup> Advers. Pelag. III, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Ср. Hilgenteld, cit. op., s. 13·—Paul произвольно вставляеть второе υπό въслова Іустина.

<sup>23)</sup> Cf. Paul, cit. op., s. 35.—Hilgenfeld, cit. op., s. 13 fg.

десятия 34) произведеній, которыма усвоилось имя Евангелій и приписывалось происхождение отъ руки апостоловъ и которыя твиъ не женъе считаются подложными, апокрифическими сочиненіями. Но если эти подложныя Евангелія находили себъ пріємъ, главнымъ обравомъ 24), въ сретическихъ или сентантскихъ кружкахъ, то о другихъ не впостоявскихъ произведеніяхъ положительно нявъстно, что они прочитывались на богослужебныхъ собраніяхъ христіанъ, накъ-то посланіе Климента Римскаго 26) книга Пастырь Ерма <sup>27</sup>), апокалипсисъ Петра <sup>28</sup>). Правда, церковь всегда сохраняла совнаніе, что въ число назначенныхъ для употребленія на богослужебных в собраніях внигь не должно быть принимаемо ни одного неапостольского произведения, и если допускала употребление подобныхъ трудовъ, то ради ихъ навидательности 2"), или потребности для начальнаго познанія въры 30), и притомъ всегда старалась ограничить употребленіе ихъ 31), но все же указанный факть прочитыванія на богослужебныхъ собраніяхъ нъкоторыхъ неапостольскихъ писаній лишаеть права изъ словъ Іустина о прочитываніи его "памятныхъ записей апостоловъ приять ваключение о тожестве ихъ съ нашими Евангеліями. Танимъ образомъ, существенное и рашающее значеніе въ вопросъ о знакомствъ Густина съ нашими Евангеліями мы должны признать за содержаніемъ его "памятныхъ записей апостоловъ": если подъ этимъ терминомъ понимается вполив подлинный и достовърный источникъ Евангельской исторів, если даже разумъть здъсь именно каноническія Евангелія четырехъ еван-

<sup>31)</sup> Уже канонъ Мураторія высказывается противъ Пастыря Ерма.



<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Не говоря о сохранившихся, однихъ изчезнувшихъ Гофманъ насчитываетъ 30 названій, см. Herzog's Real—Encyclop., XII, 328 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Говоримъ «главнямъ образомъ», потому что некоторие изв нихъ бивали приняти и правоверными христанами, напр. св. Петра, см. Еuseb. H. E., VI, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Euseb. H. E., IV, 23; III; Hieron., De vir. illustr., c. 15.

<sup>27)</sup> Euseb. H. E., III, 3.

<sup>28)</sup> Sozom. H. E., VII, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Діонисій Коринескій у Евсевія пишеть: «Сегодня ми проведи святой воскресний день, и прочитали ваше посланіе (Римлянь), которое для собственняго назиданія всегда будемъ читать, какъ и написанное Климентомъ». Ецзер. Н. Е. IV, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Евсевій говорить: «нікоторые считали книгу Пастырь сочиненіемъ весьма необходимымъ для людей, приступающихъ къ познанію віры (Н. Е., III, 8)».

телистовъ, то все же тожественны ли они съ тъми, которыя мы имъемъ? эти послъднія не составляють ли передълни канихълибо первоисточниковъ, извъстныхъ древнему времени? Въ самомъ дълъ, при сопостановленіи приводимыхъ Іустиномъ изъ своего источника выдержекъ со словами нашихъ Евангелій, телстъ первыхъ оказывается во многихъ мъстахъ значительно отвлоняющимся отъ имъющагося теперь евангельскаго текста, котя въ столь же многихъ случаяхъ онъ и совпадаетъ съ нимъ, а это обстоятельство дълаетъ вполнъ открытымъ вопросъ: что такое столупромесората том столу изстина и въ какомъ отношеніи текстъ ихъ стоитъ къ тексту нашихъ Евангелій?

Обсуждение этихъ вопросовъ и имъетъ своимъ предметомъ вышедшая въ 1887-мъ году внига нъмецкаго профессора Лудвига Пауля подъ титломъ "die Abfassungzeit der Synoptischen Evangeliena. Пытаясь рашить все-же довольно спеціальные въ области богословской науки вопросы, изследование Пауля задается въ тоже время болье широкою, общенитересною задачей: оно хочеть на основании Іустина освътить мравъ тъхъ условій, среди которыхъ создались наши каноническія Евангелія, указать обстоятельства и время ихъ происхожденія и дать въ руки критерій для опредъленія степени ихъ исторической достовърности. Распрывая отношеніе Іустиновыхъ цитать въ тексту имъющихся синоптическихъ Евангелій, этоть изследователь такимъ образомъ строить на выводахъ, полученныхъ отсюда, пълую теорію происхожденія нашихъ Евангелій въ ихъ настоящей редакціи, что даеть понять уже самый заголовокъ его книги.-Изследованіе Пауля является въ свъть тогда, когда по вопросу о Евангелія Іустина создалась общирная литература съ целымъ лабиринтомъ всевозможныхъ гипотезъ и предположеній, подобно метеорамъ быстро появлявшихся на небъ нъмецваго вритицизма, но стольже быстро и исчезавшихъ. Ръшая вопросъ о томъ, что такое άπομνημονευματα των άποστόλων, οдни полагали, что въ основъ цитать Іустина лежить Евангеліе еврейскаго семейства, и по всей въроятности Евангеліе отъ Евреевъ 32), другіе видъли въ немъ остатовъ недошедшаго до насъ первоевангелія, составляю-

<sup>32)</sup> Stroth, Semler, Weber, Corrodi, Martini, Rosenmüller u gp.



щаго верио, изъ котораго развились наши Евангелія 32), третьи утверждали, что источникъ евангельскихъ знаній Іустина есть ин что иное, какъ Евангеліе Петра <sup>34</sup>), иные хотым находить въ немъ гармонію евангельскихъ сказаній, подобную евангелію Тапіана или Осоонів 35) и т. д. Въ этой обширной литературъ, въ этомъ лабиринта гипотезъ и изсладованій 36) обращено винманіе на каждое сдово цитать Іустина, вавішень каждый союзь, провърено и сопоставлено каждое выраженіе, словомъ слълано надъ текстомъ его цитатъ то минроскопическое изследованіе, въ вакому способенъ усидчивый намецкій умъ. При такомъ положенін діла естественно и понятно, что вновь вышедшая книжка привносить не много новаго въ существующую литературу и не претендуеть на новость и оригинальность; за то она собираеть въ себв все, что было высказано существеннаго по вопросу объ источникъ Густина въ извъстномъ направленіи, и группируетъ въ себъ, какъ въ фокусъ, всъ доводы, приводимые въ пользу отрицательнаго ръшенія его. Отсюда изложеніе и разборъ изследованія Пауля, знакомящаго насъ съ современнымъ состояніемъ въ наукъ вопроса объ источнияв евангельскихъ цитатъ Іустина, является столь же любопытнымъ, сколько и необходимымъ для нашей цвли.

По рашенію основнаго вопроса относительно знакомства Іустина съ нашими синоптическими Евангеліями и по характеру построеннаго на втомъ рашеніи генезиса нашихъ Евангелій, изсладованіе Пауля ближайшимъ образомъ примываетъ ко взглядамъ Баура, изложеннымъ въ его сочиненіи "Kritische Untersuchungen über die kanonischen Evangelien" Tübingen, 1847. Свою солидарность съ этимъ посладнимъ сочиненіемъ признаетъ и самъ авторъ "die Abfassungzeit der synoptischen Evangelien", когда онъ въ конца своихъ изысканій съ торжествующимъ сознаніемъ добытой истины указываеть на тожество своихъ ре-

<sup>33)</sup> Einchorn, Berthold, Schultz u ap.

<sup>84)</sup> Credner, Hilgenfeld.

<sup>25)</sup> Paulus, Storr, Horst, Emmerich. Olshausen, Engelhardt.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Разборь этихь гипотесь можно читать въ соч. Semisch'a «Apost. Denkwürdigk.» Съ важивания изъ нихъ мы будень имъть случай встратиться ниже.

зультатовъ съ выводами, достигнутыми бауромъ на иномъ пути 37). Двиствительно, въ то время, какъ Бауръ, анализируя главнымъ образомъ содержаніе нашихъ Евангелій, приходить къ предположенію, что настоящая редакція синоптиковъ есть вторичная переработка болве древивникъ записей, падающая на начало втораго въка христіанской эры, Пауль путемъ анализа цитатъ Іустина хочеть доказать, что въ основъ ихъ дежать эти именно древивище источники, которыми пользовались авторы нашихъ Евангелій. Это совивденіе обонкъ изследователей простирается не только на установку хронодогической даты для времени составленія нашихъ синоптическихъ Евангелій въ ихъ настоящемъ видъ, но и на самое опредъление взаимоотношения синоптиковъ и внутреннихъ характерныхъ особенностей ихъ; собствение говоря, это последнее Пауль береть готовымъ у Баура, усиливая только его заключенія некоторыми новыми соображеніями 38). Но при этой гармоніи въ возарвніяхъ относительно нашихъ Евангелій, взглады обовкъ ученыхъ на источникъ цитатъ Іустина значительно рознятся въ своихъ подробностяхъ. Въ своемъ обширномъ трактатъ о каноническихъ евангеліяхъ Бауръ не разъ возвращается въ Густину 39), однако не ръщаетъ подробно и обстоятельно вопроса объ источникъ евангельскихъ его свъдъній какъ не имъвшаго важнаго значенія для его теоріи, присоединяясь къ мивнію, развитому Швеглеромъ, по которому Іустинъ пользовался древивншимъ Евангеліемъ отъ Евреевъ 40). Въ другомъ же своемъ сочиненіи, посвященномъ изследованію о происхожденіи и характеръ Евангелія Марка 41), разбирая гипотезу Гильгенфельда 43) объ апокрифическомъ Евангеліп Петра, какъ источникъ Іустиновыхъ цитатъ, онъ какъ бы признаеть знавомство Іустина съ Матееемъ п Лукой, или по крайней мъръ считаеть возможнымь выяснить некоторыя особенности его цитать изъ сліянія текстовъ этихъ евангелистовъ 43). Восполняю

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Ss. 49. 50.

<sup>26)</sup> За исключеніемъ еванг. отъ Матеея, см. стр. 50.

<sup>&</sup>quot;) Ss. 350. 362. 573. 606.

<sup>49,</sup> S. 573.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Das Markus Evangelium nach sein. Ursprung und Charakter, 1853.

<sup>42)</sup> Krit. Unters. uber d. Evangelium Iustin's d. Mart. 1850.

<sup>41)</sup> Sh. s. 120.

этоть пробыть и нерышительность сужденія въ изслідованіяхь Баура, Пауль и поставляеть задачей упомянутаго сочиненія подтвердить Бауровскую теорію происхожденія и взаимоотношенія синоптиковъ путемъ анализа цитать Густина сравнительно сътекстомъ нашихъ Евангелій.

По выводамъ Пауля, άπομνημονεύματα των άποστόλων Іустина представляють собой независимое отъ нашихъ синоптическихъ евангелій, но очень сродное имъ явленіе въ области древней евангельской письменности; въ основъ его лежить нъсколько, неопредъленное число, Mehrheit источниковъ, въ ряду которыхъ однаво можно ясно раздичить тогь, изъ котораго Густинъ полною рукою черпаль свои сведения вместе съ каноническимъ Матесемъ 44). Псевдо-Лука, составившій наше Евангеліе ката Λουκάν, имълъ также съ Іустиномъ одинъ общій источникъ, но свободно обработываль его 45). Происхожденіе же Евангелія ката Маркот опредвляется нейтрализирующимъ отношениемъ его въ нъвоторымъ извъстіямъ и указаніямъ Евангелій Матося и Луки, составлявшимъ спорный богословскій или историческій вопросъ его времени, при особомъ однако главномъ источникъ, въроятно Евангеліи Петра, также извістномъ Іустину 46). Такимъ образомъ Іустинъ пользовался встым источниками, дальнъйшую переработку которыхъ и составляють наши синоптическія Евангелія, но онъ не зналь этихъ последнихъ въ ихъ настоящей редакціи,-не зналь, хотя они появились въ впоху его литературной двятельности и современны его "памятнымъ записямъ апостоловъ". Пауль не входить въ ближайшее разсмотръніе состава и содержанія источниковъ евангельскихъ познаній Іустина; онъ не считаетъ также возможнымъ точно опредълить отношеніе нашихъ синоптивовъ къ этимъ источникамъ, чтобы повазать степень ихъ исторической достовърности, допуская это последнее только относительно отдёльныхъ историческихъ разсказовъ и изреченій Христа. Его изследованіе довольствуєтся установжой того основнаго результата, что Іустинъ, цитируя слова Христа и евангельскіе разсказы, пользовался особыми, отлич-



<sup>&</sup>quot;) S. 11.

<sup>45)</sup> SS. 13, 24.

<sup>44)</sup> SS. 29, 30.

ныме отъ имвющихся теперь синоптических евангелій, источниами евангельской исторіи, и на этомъ результать построяеть галье теорію происхожденія нашихъ синоптиковъ, какъ переработки изкоторыхъ источниковъ Густина. Следовательно, основнымъ положениемъ, изъ котораго развивается вся теорія Паудя н вийсти съ которымъ она стоить и падаеть, служить мысльо томъ, что Іустанъ не зналъ нашихъ Евангелій въ ихъ настоящей редавціи, или если и зналь, то не считаль ихъ авторитетнымъ источникомъ, предпочитая пользоваться другими произведеніями евангельской литературы. И по всей справедливости, доказывать, что наши синоптическія Евангелія представляють взъ себя поздиващую, современную Іустину переработку древиваших первоисточниковъ, можно только тогда, когда предварительно установлено въ качествъ научнаго факта то положение, что Іустинъ не быль знакомъ съ ними, что время этого церковнаго писателя есть время господства болье древнихъ памятниковъ евангельской литературы.

Чтобы установить и доказать это, Пауль обращается въ анализу текста апомнимоневмать сравнительно съ текстомъ синоптическихъ Евангелій и констатируя ничамъ необъяснимыя уклоненія, изм'вненія, варіаціи и группировку различныхъ цитатъ-Іустина, приходить въ предположенію особаго источнива, отвуда этоть писатель, независимо оть нашихъ Евангалій, чернальсвои свъдънія. При этомъ онъ не ставить себъ въ обязанность обозръвать подробно всв приводимыя Іустиномъ выдержки изъ-Новаго Завёта; изъ массы его цитать и извёстій этоть ученый выбираеть только изкоторыя, по преимуществу рельефныя мвста, особенно ярко выражающія отдичительныя черты текста есточника Іустина въ его отношение въ нашимъ Евангеліямъ. Извъстно, что вся евангельская исторія, насколько она приводится Іустиномъ, распадается на двё большія группы, дидавтическую и историческую, причемъ цитаты съ дидактическимъзарактеромъ наполняють собой болье раннее его произведение, первую апологію, тогда какъ его діалогь съ Трифономъ изобилуеть историческими разсказами. Въ области этихъ последнихъвнимание Тустина почти исключительно устремляется въ исторійрожденія и дітства Христа до Его крещенія на Іорданів н затвиъ останавливается на последнихъ дняхъ Его земной жизии, Его отраданія, смерти и воскресенія. Общественная же двятельность Христа, это времи служенія Его роду человіческому проходится Іустиномъ молчаніємъ, если не считать замітки о томъ, что Христось твориль чудеса, и приведеннаго мимоходомъ разсказа о просьбів іудеевъ показать имъ знаменіе. Эту неполноту питать Іустина, относящихся къ эпохі общественнаго служенія Христа, восполняеть Апологія богатствомъ приводимыхъ въ ней изреченій Христа, по преимуществу изъ нагорной проповіди. Эта особенность, такъ-сказать, двойственность въ цитаціи Іустина давно уже была подмінчена изслідователями, и еще Винеръ всі приводимыя въ сочиненіяхъ Іустина новозавітныя выдержки разділяль на два класса, на учительныя и историческія <sup>47</sup>). Въ видахъ удобства обозрінія ихъ и мы послідуеть тому же разділяль правтически приміняеть его.

Изъ власса цитатъ съ дидактическимъ характеромъ предметомъ преимущественнаго критическаго вниманія Пауля является нагорная пропов'ядь въ редакціи Іустинова текста. Подвергая цитаты Іустина строгому разбору и сравненію съ буквою текста синоптическихъ Евангелій и тончайшему филологическому анализу, этоть язследователь здёсь въ первый разъ и хочеть обосновать свое положение, что Іустинъ не зналь нашихъ Евангелій, что цитируемый имъ источникъ есть иной, отличный отъ этихъ последнихъ. Уже при первомъ сопоставленіи 48) текста Ічетиновыхъ приведеній съ изреченіями Христа у Матеея и Луки обнаруживается разность въ выборъ отдъльныхъ словъ и выраженій, оставляющая только слабую возможность заимствованія ихъ изъ нашихъ Евангелій, по и эта возможность дальнейшимъ ивсявдованіемъ лишается віроятности и вынуждаеть обратиться нь предположению иного источника для выясненія особенностей циталіи Іустина. Начинаясь съ ничемъ не мотивированной замыны словъ (енврефи Ар. І, с. 15, р. 46 49) вмысто βλέπων Mo. 5, 28; ἐκκὸψον Ap. I, c. 15, p. 46 ΒΜΒοτο έξέθε Mo. 5, 29; πεμφήναι Βηάστο βλήθη Μο. 5, 29, βληθήναι Μο. 18, 9 π

<sup>47)</sup> Winer. Iustin. Mart. evangeliis canonicis usum tuisse ostenditur, Lips. 1819.

<sup>49)</sup> Cm. Paul. cit. op., S. 9-25.

<sup>41)</sup> Цитаты по 8-му изданію Otto, Capus apologetarum saeculi secundi.

είςελθείν Μρ. 9, 47), ненужныхъ прибавокъ (άφ' έπέρου άνδρός Ар. 1, с. 15, ср. Лк. 16, 18) варіацій выраженій, разности между текстомъ цитать Іустина и текстомъ синоптическихъ Евангедій доходять до произвольного, даже непонятного смешения выраженій одного евангелиста со словами другаго, до своеобразной группировки отдъльныхъ изреченій и свободной переработки словъ Христа. Такъ напр. следующая цитата Іустина изъ наτορποй προποκάμε: δς γαμεί ἀπολελυμένην ἀφ' ἐτέρου ἀνδός, μοιχαтаі (Ар. 1, с. 16) собственно передаеть только вторую половину изреченія Христа, приведеннаго у синоптиковъ, притомъ передаеть въ такой редакціи, какой нёть въ текстё нашихъ евангелистовъ, хотя эти слова Христа приводятся четыре раза (Мо. V, 32; XIX, 9; Mp. X, 11; Лв. XVI, 18). Тексть цетаты Іустина по своей пространности (δς γαμεί... вивсто γαμών Лв. XVI, 18) напоминаетъ Матеея, хотя ближе стоить нь изложенію Луки, за исключенісмъ прибавки ἀφ' ἐτέρου (ἀνδρός), кыкой нъть ни у одного изъ синоптиковъ. Но если здесь мы встречаемъ только сокращение гномы Христа, соединенное съ незначительной прибавкой, то въ техъ местахъ сочинений Густина, где приводятся цвлыя группы изреченій евангельскихъ, мы наблюдаемъ разомъ двъ особенности: непонятную перемъну отдъльныхъ выраженій, доходящую до употребленія словъ, неизвъстныхъ новозавътному языку (ті капосо), и перестановку порядка, въ которомъ следують эти изречения въ нашихъ Евангелияхъ. Какъ достаточно рельефный примъръ, приведемъ группу цитатъ конца 15-й главы **περβοй αποσογία.** Παντί τῷ αἰτοῦντι δίδοτε καὶ τον βονλόμενον δανείσασθαι μή ἀποστραφήτε. Εὶ γὰρ δανείζετε παρ ὧν ἐλπίζετε λαβείν, τί καινόν ποιείτε; τούτο καί οί τελωναι ποιούσιν (Μθ. V, 42; Лκ. VI, 30. 34). Υμείς δὲ μὴ θησαυρίζετε έαυτοίς ἐπὶ τῆς τῆς, ὅπου σὴς καὶ τρῶσις ἀφανίζει καὶ λησταὶ διορύσσουσι. Θησαυρίζετε δὲ έαυτοῖς έν τοις ούρανοις, όπου ούτε σής ούτε βρώσις άφανίζει (Μθ. VI, 19 cz.). Τί τὰρ ἀφελεῖται ἄνθρωπος, ὰν τὸν κόσμον ὅλον κερδήση, τὴν δὲ ψυχήν αὐτοῦ ἀπολέση; ἢ τί δώσει ἀυτής ἀντάλλαγμα (Μο. ΧVI, 26); θησαυρίζετε οὐν ἐν τοῖς σύρανοῖς, ὅπον ὅντε σὴς ὄντε βρῶσις άφανίζει (Μο. VI, 20). Καί Γίνεσθε δε χρηστοί λαι οικτίρμονες, ώς καὶ ὁ Πατὴρ ὑμῶν χρηστός ἐστι καὶ οἰκτίρμων, καὶ τὸν ἤλιον αὐτοῦ ανατέλλει έπὶ αμαρτωλούς καὶ δικάιους καὶ πονηρούς (Ικ. VI, 85; Μο. Υ, 45). Μὴ μεριμνάτε δὲ, τί φάγητε ἢ τί ἐνδύσησθε οὐκ ὑμεῖς τῶν πετεινῶν καὶ τῶν θηρίων διαφέρετε; καὶ ὁ θεὸς τρέφει αὐτά (Μθ. VI. 25; Jr. XII, 22 - 24) 50). Μὴ όὖν μεριμνήσητε, τί φάγητε ἢ τί ένδύσησθε οίδε τάρ ὁ πατήρ ὑμῶν ὁ οὐράνιος, ὅτι τόύτων χρείαν έχετε. Ζητείτε δὲ τὴν βασιλείαν τῶν οὐρανῶν, καὶ πάντα ταῦτα προςτεθήσεται ύμιν (Μο. VI, 31-33). Όπου γάρ ὁ θησανρόν ἐστιν, ἐκεί καὶ ὁ νοῦς ἀνθρώπου (Μο. VI, 21; Ικ. ΧΙΙ, 34). Καὶ Μὴ ποιείτε ταῦτα πρὸς τὸ θεαθῆναι ὑπὸ τῶν ἀνθρώπων, εἰ δὲ πή τε, μισθὸν οὐκ έχετε παρά τοῦ πατρὸς ύμῶν τοῦ ἐν τοῖς οὐρανοῖς (Μο. VI, 1). Η α ряду съ измъненіемъ и смъщеніемъ отдъльныхъ выраженій синоптическаго текста эта цитата представляетъ собой целую мозанку, составленную изъ разныхъ мёсть Евангелій Матеея и Луки, и предлагающую ихъ въ совершенно иномъ порядкъ сравнительно съ текстомъ нашихъ синоптиковъ. Этотъ новый порядовъ ни чемъ инымъ не можеть быть объясненъ, какъ только твив, что Іустинъ читаль приведенныя изреченія въ своемъ источникъ въ той именно взаимной связи, въ кокой ихъ преддагаеть его апологія; иначе говоря, онъ цитироваль не наши Евангелія, но свой отличный отъ нихъ источникъ. Это видно изъ двукратиего каі, разделяющего всю цитату на три части; каждую изъ этихъ тесно связанныхъ частей Густинъ, по мненію Пауля, долженъ читать въ особомъ маста своего источника, что однако не можетъ быть допущено, если признать знакомство Іустина съ нашими Евангеліями, въ которыхъ эти изреченія стоять въ совершенно иномъ взаимоотношении. Отличное отъ этихъ последнихъ расположение изречений Христа въ источнивъ Іустина особенно ясно сказалось въ "ταῦτα", которымъ Іустинъ заванчиваеть цитату, приглашая "все это" делать не ради славы у людей; такъ какъ въ предшествующихъ словахъ цитаты нътъ ничего, къ чему бы непосредственио относилось это " $\tau\alpha\hat{v}\tau\alpha^{\mu}$ , то оно могло быть заимствовано только изъ источника, отличнаго оть нашихъ Евангелій, гдв оно по всей въроятности указывало на благочестивыя упражненія, перечисленныя Матесемъ въ VI главъ, то-есть общая сентенція, выражаемая заключительными словами цитаты Іустина, стояда въ его источникв въ вонив частичнаго перечисленія благочестивыхъ подвиговъ, тогда какъ Матеей ставитъ ее въ началь. Такимъ образомъ, обворъ

<sup>50)</sup> У Пауля это масто почему-то пропущено.



этой группы цитать не только заставляеть предполагать точное следование Густина за своимъ источникомъ, но и дасть доказательство того, что источникъ Густиновыхъ цитатъ, при всемъ его сходствъ съ нашими синоптическими Евангелінми, былъ однако отличенъ отъ последнихъ какъ въ выборе отдельныхъ выраженій для передачи изреченій Христа, такъ и въ распорядев и взаимоотношеніи самыхъ изреченій. Кромв особенностей въ сходныхъ мъстахъ, отличіе сторупроусораты то стоотоким отъ синоптиковъ свидетельствуется умодчаниемъ Густина о таких и вреченіяхъ, записанныхъ въ нашихъ Евангеліяхъ, воторыя были вполив необходимы для его цвли и которыя не приводятен имъ, очевидно, по незнакомотву съ нимъ. Такъ желая взложить ученіе Христа о нерасторжимости брака, Іустинъ пользуется только второй половиной изреченія Его, и упускаеть выраженіе Марка: ἐὰν γυνὴ ἀπολύση τὸν ἄνδρα αὐτῆς καὶ γαμηθῆ άλλω, μαχάται (Мр. Χ, 12), указывающее случай, самый характеристичный для явыческого легкомыслія въ вопрось о бракь. Тоже можно наблюдать и въ цитать, разсказывающей о просьбъ іудеевъ повазать имъ знаменіе: передавим отвъть Христа о знаменін Іоны, Іустинъ замівчасть: "καί ταύτα λέγοντος αύτού, παρακεκαλυμένα ήν ποιείσθαι ύπο τών άκουόντων, ότι μετά το σταυρωθήναι αὐτὸν τή τρίτη ημέρα άναστήσεται" (Dial., c. 107), κοτя Матеей въ параллельномъ мъсть (XII, 39, 40) влагаеть въ уста самого Христа выразительное изъяснение знамения Іоны. Какъ бы восподняя читателей за этоть недостатовъ въ своихъ евангельских повнаніяхъ, Іустамъ цитеруетъ, наконецъ, такое изреченіе, какого мы не находемъ ни въ одномъ изъ нашихъ кано**πανες παικ. Εβρακτοπία: , διό και δ ημέτερος κύριος 'Ιησούς Χριστός** είπεν έν οίς αν ύμας καταλάβω, έν τούτοις και κρίνω" (Dial. c. 14). Объединая подъ общія группы всв' указываемыя Паулемъ особенности Тустиновыхъ цитатъ, мы получимъ сладующія карактеристическія черты:

- а) Разсматриваемыя въ отдъльности, большая часть цитать Іустина предлагають инчъмъ не мотивированную замену отдъльныхъ выраженій, употребленіе неизвестныхъ новозаветному языку терминовъ, измененіе конструкція и пр.;
- б) Разсматриваемыя во взаимной связи, онъ предлагають.

изреченій вивств съ свособразной грамматической пунктуацієй  $(\kappa\alpha i)$  и

в) Умолчаніе о такихъ изреченіяхъ, находящихся въ нашихъ Евангеліяхъ, которыя были вполив меобходимы для цвли Іустина, и въ тоже время указаніе на изреченіе, неизвъстное синоптивамъ.

Въ области цитатъ Іустина съ историческимъ характеромъ внимание Пауля устремляется на такие разсказы изъ евангельской исторіи, которые не подтверждаются свидетельствомъ нашихъ Евангелій или если и находять себв въ нихъ аналогію, то разсказываются въ совершенно иномъ родв, нежели у Іустина 51). Сюда относятся его родословіе Христа, указывающее Его происхождение отъ Давида чрезъ Марію, его представление о Виолеемъ, какъ мъстъ рожденія Іосифа, его слова, что волжвы пришли изъ Аравіи, что Иродъ приказаль убить вспаго виндеемскихъ дътей, его замъчаніе, что Христосъ до выступленія на общественное служение занимался ремесленной работой, помогая Іосноу. Что вев эти отдым евангельской исторіи, неизвістные нашимъ синоптическимъ Евангеліямъ, Іуотинъ долженъ былъ читать въ особомъ источникъ, на это ясно указываеть его разсказъ о врещени Христа. Здёсь Густинъ, котя и ссыдается на письменный источникъ (γέγραπται), однако повъствуетъ несогласно съ данными синоптическихъ Евангелій; по его извъстіямъ, при врещении Христа явился огонь на Горданъ, и годосъ Бога съ неба говорилъ Ему словами 8 псалма: υίὸς μου εί σύ. έγω τήμερον γεγέννηκά σε, κακουοй разсказъ, по свидительству Епифанія, имъль свое мъсто въ Евангеліи отъ евреевъ. Но рядомъ съ этою новостью фактовъ, которою облядаеть исторія рождества и крещенія Христа въ устахъ Іустина, замічается его молчаніе, а следовательно и незнакомство съ другими важнъйшими разсвазами нашихъ Евангелій. Такъ оверхъестественное рожденіе Христа Іустинъ доказываеть Трифону изъ пророчества Исаін объ Эммануняв, не пользуясь относящимися сюда указаніями Матеся и Луки. Разсказывая о тяжкихъ страданіяхъ Христа въ Геосиманскомъ саду, Іустинъ замвчаеть, что при **эτομ** ίδρώς, ώστει θρόμβοι κατεχείτο; οнъ не зналь ο θρόμβοι αί-



<sup>50)</sup> Paul, cit. op., 40 fg.

цетос Лв. XXII, 44, что собственно и выражаеть особенное свойство пота, наглядно представляющее всю силу ношытываенаго страданія. Пов'єствуя о насильственномъ взятін Христа подъ стражу, Густивъ добавляеть, что не было ни одного человыка, который бы пришель нь Нему на помощь, очевидно, будучи незнакомъ съ разсказомъ нашихъ Евангелій о томъ, какъ апостоль Петръ силою пытался Его ващитить и встретиль предостереженіе. Что особенно важно, Іустинъ не зналь, наконець, исторіи восиресенія и вознесенія Христа на небо въ тъхъ подробностихъ, въ какихъ она излегается въ существующихъ Евангелівкъ: онъ построяеть оба эти фанта на предсказаніяхъ пророковъ и изъ нихъ только доказываетъ, ни мало не ссылаясь на разсказы апостоловъ. Если принять во вниманіе, что евангельская исторія передается Іустиномъ только въ этихъ двухъ отдывахь, то предъ нами во всей силв явится то обстоятельство, что въ представлении Іустина, а следовательно и въ его источникъ она имъла совершенно иной видъ, нежели въ изложения нашихъ каноническихъ Евангелій. Выводъ, вытегающій изъ анадиза евангельских свёдёній Іустина, вполив, такимъ образомъ, подтверждаеть результать, добытый изъ сравнения его дидаетическихь цитать съ текстомъ нашихъ Евангелій. Какъ въ томъ, такъ и въ другомъ случав Густикъ почерпаль свои свиденія взъ источниковъ, отличныхъ отъ синоптическихъ Евангелій въ ихъ настоящей редакціи, то-есть говоря словами Пауля: "Іустинь не зналь ин одного изъ нашихъ синоптическихъ Евангелій, вообще не знава наших канонических Евангелій. Конечно, адъсь еще остается возможность того, что они уже существовали въ его время, но Іустинъ не зналъ ихъ. Однако такъ вакъ Іустинъ быль однимъ изъ важивйшихъ и ученвищихъ защитниковъ христіанскаго дала въ свое время, то эта возможвость слишкомъ абстрактие; для оцвики ея должно принять во вниманіе слова Баура: "исторія имветь двло не съ возможнымъ, а съ двиствительнымъ; но что двиствительно и что натъ, это можно ръшить не по степени возможности, а по степени въроятности". И это темъ вероятиве, что наши наноническія Евангелія въ той редакціи, въ вакой они предлежать, возникли, по теорін Пауля, въ первый разъ около времени литературной двательности Іустина. Всв четыре Евангелія по времени ихъ составленія въ этой ихъ послідней редакціи лежать не далеко одно оть другаго. Повтому, заміжчаєть Пауль, не слідуєть удивляться тому, что прочная дата для опреділенія времени ихъ пренсхожденія по всімь извістіямь, накія намь переданы и ноторыя начинаются около конца втораго віжа, въ послідней ето четверти, не восходить за эту границу,—среднну втораго віжа 53).

Что въ последнихъ десятилетіяхъ втораго века наши четыре Евангелія были извістны и признаваемы во всіхъ частяхъ цервви, этотъ неоспоримый факть, основанный на прочныхъ и несомивнных свидетельствах таких цербовных писателей, какъ Ириней, Тертулліанъ и Клименть, вынуждаеть согласіе съ собой и признаніе у изследователей самыхъ разнообразныхъ дагерей и направленій. Какъ мы видимъ, этоть факть признается и Паулемъ, въ последнихъ приведенныхъ словахъ котораго разумеются свидътельства Иринея и Ософила, а потому онъ и можеть служить исходнымъ пунктомъ для сужденія о стешени віроятности выводовъ Пауля. Если справедливы слова Баура, что исторія имветь двло съ двиствительнымъ и что опредвлить двиствительное можно только по степени его въроятности, то вопросъо въроятности вывода Пауля будеть вижеть съ темъ и вопросомъ о степени его историчесной значимости. Чтобы помять всю силу того факта, что наши Евангелія существовали въ последней четверти втораго века, для этого нужно причять во вниманіе не только лица, которыми свидательствуется этотъ фанть, но и характеръ самыхъ свидътельствъ. Въ первомъ отношенін мы видимъ, что наши Евангелія въ концу втораго въка были извъстны не въ одной накой-либо отдъльной церкви, но на всемъ пространствъ христіанскаго міра того времени, и вовторыхъ, извъстны были, какъ доподленно апостольскія записи, накъ единственно-несомивнный письменный источникъ свангельской исторіи. Ириней въ Галліи, Тертулліанъ въ проконсульской Аорикъ, Климентъ въ Александрін, авторъ нанона, отпрытаго Мураторіємъ, —для Италіи и Рима, — всё эти лица, жившія въцентръ и на отдаленныхъ периферіяхъ римскаго государства единодушно цитирують наши Евангелія и говорять о нихъ, какъ общепривнанныхъ впостольскихъ произведеніяхъ. Древижиліе



<sup>52)</sup> Paul, cit. op.. ss. 49, 50.

переводы ихъ, какъ-то Пешито въ Сиріи и италійскій переводъ, свийтельствують уже не только о распространенности Евангелій, но и о глубовой потребности въ чтеніи и знакомствъ съ ниме въ рядахъ христіанскаго общества. Какимъ же путемъ могли достигнуть такого значенія и извістности наши Евангемя, если они не вивли авторитета еще въ эпоху жизнедвительвости Іустина, если они составлены были между 130-150 гг. 54)? Канить образонъ не пользовавшіяся уваженіемъ еще въ половинь 2-го въна и въ следующемъ деситилетіи 55), они уже между 160-170 гг. получають твердое признаніе ихъ каконичности ВЪ УСТАХЪ ТАКОГО РЕВНИТЕЛЯ ЧИСТОТЫ НОВОЗАВЪТНОЙ ЛИТЕРАТУРЫ, вать авторъ Мураторієва канона, кто бы онъ ни быль 56)? Исторія ересей и расколовъ, которыми была такъ богата церковизя жизнь втораго вака, даеть достаточно доказательства того, что навращавшіе ученіе церкви стремились всегда опиралься въ ет своихъ возарвніяхъ на памятники апостольской литературы, что они не ръдко искажали эти послъдніе или составляли прямо подложные. Въ борьбъ съ этимъ явленіемъ перковные писатели могле основываться исплючительно на подлинныхъ, всеми призванныхъ авторитетными источникахъ; обличая ереси въ введенів новаго, неизвъстного ученія, они тъмъ самымъ обязывали себя провозглашать ученіе древнее, преданное апостолами, и на знамени этихъ защитниковъ канолическаго учения мы видимъ ярко начертанными слова нашихъ существующихъ теперь Евангелій. Неутомимый борець противъ ересей, Ириней, епископъ лонскій, опираясь въ своей полемикъ на евангельское слово, разсматриваетъ четыре Евангелія, какъ законченное цълое, созданное премудростію Божіей и имвющее свой первообразъ въ венямьнных восмеческих отношеніяхь; онъ знасть только одно четверовидное Евангеліе, которое онъ навываеть Евангелемъ Аностоловъ, которое одно только есть истивное и достовърное 57). Между временемъ написанія Діалога съ Трифономъ

<sup>&</sup>quot;) Paul, cit. op., S. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) Разумћемъ время составленія Діалога съ Трифономъ, если для Апологіи принять съ Паулемъ 150 г.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Кроий составленія этого канона указ. по Tischendorf'a Wann wurden unsere Evangelien verfasst? 4 Aufl., S. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Advers. haer., III, XI, 8, 9; въ рус. пер. стр. 311 и сл.

и появленіемъ сочиненія Иринея противъ ересей прошло только 25-30 леть 58); какъ ногли достигнуть такого важнаго значенія и въ столь же неважный промежутовъ времени сочиненія, которыя по своему появленію должны быть современны Іустину и ноторыя, если и были извъстны послъднему, все же не признаваемы были имъ даже только за достовърный источникъ свангельской исторіи? Возможно ли, чтобы христіанское общество временъ Густина, пользовавшееся иными более достоверными сказаніями о Христь и Его ученіи и читавшее ихъ на своихъ богослужебныхъ собраніяхъ, такъ легко, на всемъ проетранствъ кристіанскаго міра и въ теченіе какихъ-нибудь 25 лътъ, моментально забыло свои прежніе авторитеты и столь же неожиданно обратилось къ новымъ документамъ, только-что явившимся на свыть, которые однако оно не ствоняется выдавить ва подленно впостольскіе, еденственно истинные и достов'врные? Если вообще справедливо, что религія консервативна, что перемвны и какія то бы ни было новизны нигдв не вотрвчаютв себъ такихъ преградъ, какъ въ области религіозныхъ отношеній, то твиъ болье это справедиво въ приложеніи въ кристіанской церкви второй половины 2 въка, когда въ борьбъ съ заблуждениемъ она должна была опираться на право давности и на немъ построять свою истину. Повтому, еслибы она въ 180-хъ годахъ признала каноническое значение за тъми источниками, которые еще въ 150-хъ годахъ считались недостовърными, то вы имван бы въ этомъ фактъ не только безпримърный въ исторіи религій и религіозныхъ обществъ, но и прямо идущій въ разръзъ съ историческими условіями жизни тогдашняго христіанскаго общества, фактъ противоръчащій соединеннымъ усиліямъ важивйшихъ представителей и защитниковъ христівнского дъла, иначе говоря, мы имели бы здесь фактъ, съ исторической точки зрвнія не только невъроятный, но и невозможный. Такимъ образомъ, если обсуждать выводъ, полученный Паулемъ изъ анализа цитать Густина съ точки врънія въроятности, и по степени этой последней судить о состоя-

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Здёсь, конечно, дело тоже не безъ споровъ... Мы ссыдаемся на общепринятую дату, указывающую на 182—188 гг., какъ время составленія книгъ противь ересей.



тельности его, то должно сказать, что принятіе цезнакомства Іустина съ нашими наноническими Евангеліями не только извращаеть всв извъстими историческій отношенія тего времени, но и стоить въ прямомъ противоръчія съ ними, и какъ таковой, лишенъ въроятія.

Но исторія ниветь діло не съ віроятными и возможными, а съ дъйствительнымъ и чтобы ръшить вопросъ, что дъйствительно и что ноть, для этого недостаточно одной вероятности, всагда выпочающей въ себя моменть гвиотетичности, для этого мужны болье твердыя опоры. Такую опору дають сакты, а оки показывають, что лишенный исторического вероятія выводь Пауля не ниветь достаточныхъ основаній въ характеръ и особенностяхъ цитатъ Іустина. Всматривансь въ кодъ изследованія Пауля и опредвияя ту точку врвнія, подъ которой производится анализъ текста цитатъ Гуетива сравнительно съ текстомъ нашехъ синоптическихъ Евангелій, можно видоть, что основнымъ предположениемъ при этомъ является мысль о томъ, что извлекая выдержин изъ своихъ эпоминмоневиать, Густинъ имъль предъ собой рукопись своего источника и болье или менье точно воспроизводиль ен тексть. Цитаты Густина делины точно соответствовать тексту цитируемаго источника, -- это положение служить общимь принципомъ, съ точии вренія потораго и ведется анализъ тепета Іустинова Евангелія. Въ самомъ ділі, только тогла можно сравнивать цетаты Густина отдельно съ каждымъ паралельнымъ мъстомъ нашихъ одностических Евангелій, только тогла можно придавать значеніе замінів выраменій, сивщенію разныхъ текстовъ и другимъ подобнымъ уклоненіямъ, когда варанве признана невероятность свободной цитаціи, нитаціи по памяти. Такъ накъ нельзя отрицать существеннаго сходолва цитеть Іустина съ текстомъ нашихъ Евангелій, такъ какъ далве его выдержки по большей части представляють собой смишение вин сліяніе текстовъ различныхъ синоптиковъ, то если разъ принята вероятность цитаціи по памяти, всё особенности въ текств Тустина легко будуть сведены на неточность памяти или на намеренную обработку выраженій въ виду собственныхъ целей. Въ литературъ посвященной вопросу объ стонупроменита των άποστόλων Іустина, уже давно быль выдвинуть на сцену благотворный принципъ цитаціи по памяти для выясненія жарак-

теристических особенностей ся у Іустина, сдвавно обозрвніе произведены попытки установить прочные законы воспроизведенія евангельских в переченій по памяти 59). Въ одномъ мъсть своего сочиненія Пауль какъ бы соглашается признать значеніе этого принципа въ отношения къ Іустину, по крайней мъръ для нъкоторыхъ случаевъ; такъ анализируя его цитату, паралельную Мо. V, 29; XVIII, 9 и Мр. IX, 47, онъ признаетъ для всвхъ ихъ одинъ общій источникъ, изъ котораго всь три автора черпали болве или менве свободнымъ образомъ 60), а на стр. 10 онъ считаеть возможнымь объяснять ея особенности даже изъ сліянія V. 29 и XVIII. 9 Мо. всявяствіе питація по памяти. Но это только очень ръдкія уступни защитникамъ гипотезы свободнаго воспоминанія..., вообще же Пауль отрецаеть возможность примънить этотъ методъ изследованія по всемъ особенностивь цитаціи Іустика, онъ считаєть это невероятнымъ. Чтобы обосновать это свое утверждение Пауль преннущественно указываеть на то, что Іустинъ повсюду точно цитируеть тексть Веткаго Завъта по переводу LXX, что онъ въ отвошения въ нему не повволяеть такого извращемія выраженій, какъ въ цитатахъ ихъ изъ Новаго Завъта 61) и что поэтому онъ долженъ быть также точень и въ этихъ последнихъ. То справедливо, что есян Іустинь и новозавітныя міста цитироваль точно по рукописи, лежаршей предъ его главами, а не по памяти, то источнивъ его цитать быль иной, нежели наши синоптическія Евангелія, въ противномъ же случав, при цитаціи по памяти, это завлючение и основанная на немъ гипотеза являются совершенно изывшними. Такимъ образомъ вопросъ о томъ, насколько могь быть и быль точевь Іустинь въ своихъ приведеніяхь изъ Новаго Завъта, можетъ служить пробнымъ намнемъ для изслъдованія Пауля.

Время литературной двятельности Густина падаеть на ту эпоху



<sup>59)</sup> Разум. статью Bindemann'e "Uber die v. Iustinus M. gebraucht. Evang.", Stud. u. Krit. 1842, 355—482 и Semisch'a "Apostol. Denkwurdigk. d. Iustinus", 1848 г.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>) S. 11.

<sup>· # 8. 10.</sup> 

въ исторіи человвчества, когда еще не было изобрвтено книгопечатаніе, когда поэтому литературныя проязведенія всякаго рода были столь же рідни, сколько и драгоцінны. Если въ настоящее время ни публициста, составляющаго статью для періодическаго изданія, на ученаго, обсуждающаго колой-либо вопросъ язъ самой абстрантной области, мы не можемъ себъ представить мначе, какъ окруженнымъ нингами и подыскивающамъ въ нихъ каждую свою цитату, то переносить это представленіе въ ту глубь въковъ, когда составлять свои сочиненія Іустинь, и отвоситься въ цитатамъ писателей того времени съ требовательностью, раждающеюся изъ современныхъ условій, но меньшей мара значило бы игнорировать все историческія условія. Если поздавіннія двятели III и IV ввиа, когда новозавътныя иниги достигли несомивнио большей распространенности, чень въ веть Густика, не радко заявляють жалобы на трудность выполненія авторокихь обязанностей, на редвость рукописей и ихъ драгоцвиность, то такія жалобы съ твиъ большимъ правомъ можно вложить въ уста Тустива, что въ его вреня христіанство накодило себв прівиз преннущественно между низминии влассами, гдв не было ин матеріальныхъ средствъ, ни умотвеннаго интереса пріобратать себа рукописи. Уже одни эти соображенія а ргіогі заставляють предполагать, что въ цитатахъ писателей этого времени мы не встративь той точности н оботонтельности, накія требуются отъ нея въ настоящее время, что авторъ не всегда моръ иметь подъ рукою цитируемый источникъ и не всегда справлялся съ вимъ. Ближайщее доназательство этому доставляють намъ цитаты Іустина изъ сочиненій вревнихъ влассиковъ, особенно Платова, въ которыхъ Густинъ, передавая вёрно мысль подіннямка, очень часто уклоняется отъ его бунвального воспроизведенія 62). Быть можеть эти трудныя условія авторокой діятельности, ставившія преграды стремленію нь точной цитація, и породили собой то общее явленіе, наблюдаемое въ большей или меньшей степени почти у всвяъ писателей превивищихъ втновъ христіанства, что въ ихъ цетатахъ, особенно изъ Новаго Завъта, нътъ надлежащей точности,

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Сравненіе сділано Semisch'ємь и дало для гипотези свободной цитаціи самие желательние результати, cit. op., ss. 232—238.



желательной для нашего времени. То правда, что разсуждая съ абстрактной точки эрвнія, ны негдв не найдемъ столько мотивовъ быть точнымъ, накъ въ приведеніяхъ изъ новозаветныхъ книгь, когда въ полемикъ съ еретиками малъйшая неточность могла дать поводъ иъ непониманію, искаженіямъ и порицаніямъ, однако на дълъ обзоръ нововавътныхъ цитатъ древнъйшихъ писателей вполнъ устанавливаеть несомивиность того факта, что церковные писатели были часто неточны въ своихъ цитаціяхъ. Что всего удивительные, эта свобода цитаціи встрычается вы большей мыры у такихъ авторовъ, ортодовсія которыхъ выше всякаго сомевнія, которымъ во всей точности были извъстны паши Евангелія и которые, наконецъ, со всею настойчивостію и последовательностію проводили понятіе каноничности и богодухнованности новозавътныхъ инигъ и не мало потрудились въ области изслъдованія текста, какъ напр. Ириней, Оригень, Епифаній. По словамъ Земища 64), у Климента Александрійскаго, Тертулліана, Еписанія и Есрема, навъ и у Іустина, буквальныя цитаты нужно причислить въ исключеніямъ. Такъ напъ заподоврить знакометво этихъ лицъ съ нашими Евангеліями нътъ никакой возможности, то остается признать тоть факть, что церковные писатели не ственяли себя точностью цитать, что они часто цитировали по памяти и свободно, отъ чего бы это ни зависвло. По замъчанію того же изследователя, поставившаго себе целію проследить эту любопытную, сторону въ характеръ святоотеческой цитаціи, число уклоненій ихъ цитать оть бунвальнаго текста-легіонь 65), а потому, не вдаваясь въ подробности, мы приведемъ насколько рельефныхъ примъровъ. Посылая своихъ учениковъ на проповъдь Еванголія, Спаситоль скаваль: πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη, βαπτίζοντες αὐτοὺς εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υἱοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος (Μο. ΧΧΥΙΙΙ, 19), τ.-ε. , μημτο научите всв народы, врестя ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Дука", и съ твуъ поръ эти слова Спасители образовали формулу врещенія, которая произносилась надъ каждымъ вновь вотупающимъ въ церковь Христову. Кажется, что не было никакой психологической возможности не упомнить точно этого текста,



<sup>44)</sup> Cit. op., s. 209.

<sup>66)</sup> Semisch, cit. op., s. 219.

столь часто новторяемаго въ богослужения, однако у держовныхъ писателей мы встричаемъ значительныя нетечности въ этой цитать. Такъ Іеронимъ 66) два раза приводить это мъсто изъ Матося съ одинаковымъ уклоненісмъ отъ буквы текста: nite baptisate omnes gentes in nomine patris et filii et spiritus sancti"; равнымъ образомъ Енновий посих того какъ нъсковью разъ привелъ эти слова внолить точно 67), въ 4-къ по прайней нере местахъ допускаетъ уклонение тамого рода: "спелоотес βαπτίσατε πάντα τὰ ἔθνη εἰς ὄγομα πατρός καὶ υίου καὶ ἀγίου πνεύτος « 68), μεμ eme corpamentes: "βαπτίσατε αὐτοὺς (τα εθνη) εἰς ὄνομα кта с в удивительнаго, если вивсто сокращенія этой сормулы Іустинъ распространяеть ее и говорить о крещеми: èп' δνόματος του πατρός των δλων και δεσπότου Θεού και του σωτήρος ήμων Ίησου Χριστου και πνεύματος άγίου, говорить привонь не цитируя Евангелія, но наъясняя смаксть прещевія? 70) Другой замвчательный примвръ свободной цигаціи даоть намъ явивненіе подъ перомъ первовныхъ ниселеней важнійшихъ евхаристическихъ словъ Христа, не смотря жа то, что они несомийско проязносились въ воспоминание Его на богослужебныхъ собраніяхъ христіанъ. Такъ Клименть Александрійскій, даже изсколько изменян смысль словъ Христа, варіирусть ихъ такимъ οδρασομώ: "και εὐλόγησε τὸ οίνον, εἰπών λάβετε, πίετε τοῦτο μού έστι τὸ αίμα, αίμα τῆς ἀμπέλου " <sup>71</sup>); τοτ» πε Επισαμία τακ» πεпередаеть ихъ въ одномъ мъсть своего сочимения противъ ереce#: "λέγει· τοῦτο ποιείτε εἰς τὴν ἐμὴν ἀνάμνησιν, εως τῆς παρουσίας τοῦ υίοῦ τοῦ ἀνθρώπου « 78); eine κοροче даеть эту щинату Клименть: "φάγετε μου τὰρ σαρκὰ καὶ πίετέ μου τὸ αίμα" 28). Кели въ столь важныхъ цитатахъ находять себё место отоль существенныя уклоненія отъ буквальнаго текста, то понятно, какая свобода должна царствовать въ питатахъ менъе высоваго зна-

<sup>46)</sup> Commentar. in Ezech. 40, 32—in Psal. 29, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Adv. haer. 73, 3-73, 16.

<sup>&</sup>quot;) Adv. haer. 55, 9; --Migne, Patr. c. c., gr. s., t. 41, cel. 988.

<sup>&</sup>quot;) Tbid. 20, 3; 69, 56; 62, 4—Migne, cit. t., c. 277, 1056.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) Ap. I, c. 61, p. 164, 166.

Paed. 2, 2, 32.

<sup>&</sup>quot;) Adv. haer. 69, 75.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) Paed. 1, 6, 88 и 1, 6, 42.

ченія, Самой наглядной иллюстрацієй можеть служить цитата Климента нев нагорной проповіди Ме. V, 29: "πός δ βλέπων " γυναίκα πρός τό ἐπιθυμήσαι αὐτήν, ἤδη ἐμοίχευσεν αὐτήν ἐν τῆ καρδία αὐτοῦ ". Рякомъ съ вполив точнымъ, бунвальнымъ воспроизведеніемъ этого тенста Матеел, Клименть предлагаеть читателю послідовательное изміженіе его, доводящее эти слова до обобщенія въ абстрактный принципъ:

Strom. 3, 14, 94: πας δ βλέπων γυναῖκα πρὸς το ἐπιθυμήσαι, ήδη ἐμοίχευσεν αὐτήν.

Strom. 4, 18, 16: ὁ ἐμβλέφας τῆ γυναικὶ πρὸς ἐπιθυμίαν, ἤδη μεμοίχευκεν.

Strom. 3, 2, 8: πας δ προςβλέπων κάτ' ἐπιθυμίαν, ἤδη ἐμοίχευσεν.

Strom. 2, 11, 50: δ ίδων πρός ἐπιθυμίαν, ἐμοίχευσεν.

Strom. 2, 14, 61: δ έμβλέφας πρός ἐπιθυμίαν κρίνετε.

Strom. 2, 15, 66: δ ἐπιθομήσας ἤδη μεμοίχευκε.

Это носледовательное сокращение и сбобщение слова евангельского текста любопытно не стольно потому, что оно представляеть нагаздный примерть свободной житацік древитишихъ церковныхъ писателей, онолько потому, что оно даеть возножность проследить, такъ-сказать, обработку изречения Христа въ самой памяти цитирующого. Въ носледовательномъ изменени выраженій можно подметить обобщающій процессъ мысли, которая отсвивла все конкретное и оставляла только существенное, идею изреченія, указывающаго грвиъ въ грвиовномъ пожельнін: "δ έπιθυμήσας ήδη μεμοίχευκε". Можно бы было легно продолжить рядь этихъ принъровъ свободной передачи евангельсваго текста, еслибы и приведенные уже не показывали недостогочно, накъ мало стесняли себя требованіями точности древніе церковные писатели при своихъ цитатахъ изъ новозавитныхъ кингъ. Если теперь въ этому влассу писателей относятся тавіе діятели, навъ Ириней, Клименть, Оригень, Епифаній и Ефремъ, то всв аналогіи говорять въ пользу того, чтобы не искать точности и въ приведеніяхъ Іустина изъ Новаго Завета, предполагая и здёсь такую же свободу воспоминанія и обработки, съ вакою мы встрвчаемся у другихъ писателей. Въ двлв неточнаго воспроизведенія новозавітнаго текста Іустинъ ще стоитъ одиново въ ряду другихъ современныхъ двятелей; напротивъ, для важдой его цитаты, изъ нагорной-ли то проповъди ние изъ свангельской исторіи, дагко уванать соотвітствующую аналогію въ примірахъ другихъ писателей, а потому его неточность не только не вовбуждаеть удиваемія, не и вполий понятна, какъ самое обынновенное, заурядное явленіе древней церковной литературы, и нисколько не оправдываєть предположенія, что Іустинъ пользовалоя особымъ источникомъ, чімъ всій эти писатели.

Но при этой слободь въ отношении въ цитатамъ изъ невозавътныхъ кимгъ, древиващіе христіансвіе писатели не считали себя въ правъ цитировать по памяти мъста Веткаго Завъта. "Быть можеть,--говорить Земишь,--во всей древности не имветь исвлючения то звление, что изречения Веткаго Завъта приводятся тщательные и буквально вырные, чымь ивречения Новаго Завъта" 74)... Это замъчательное явленіе, взятое въ цаломъ и общемъ, отчасти объясняется тъмъ, что церковные писатели естественно, предполагали въ своихъ слушателяхъ бельшее внаконство съ Новымъ Завътомъ, чемъ съ Ветхимъ, отчасти обусловливалось темъ, что довольствуясь усвоеніемъ дука и смысла новозаветных вингь, они живее интересовалноь буквою Ветхаго Завита, на которую они опирадись въ дили запищения христіанства, какъ режигін, отвъчающей всьмъ пророчествань. Если это последное объяснение справедляво вообще, то тамъ болье оно приличествуеть для Іустина. Съ жаждой испины для ума, въ стремлени удовлетворить глубочейщимъ потребностамъ сердна прошедшій всв ондосооскія шноды своего времени, Іустинъ послъ этого долгаго блужданія нашель истину въ христіанствъ, благодаря именно изученію вингь Ветхаго Завъта. Углубленіе въ его пророчества и удивленіе предъ высокимъдухомъ вхъ указало ему путь въ тому ученію, которое съ этихъ поръ стало для него отпровеніемъ абсолютилю разуна <sup>75</sup>), и глубокое впочаслению, вынесенное имъ отсыда, ясно выразняесь во томъ убъщения, что кристанству можно научиться изъ жинть Ветхаго Валета 76), — убежденія, саставляю-. щемъ основную ждею его Діалога съ Тригономъ. Самой исто-

<sup>14)</sup> Cit. op., s. 210.

<sup>15)</sup> Ct. Herzog's Real-Encyclop., t. VII, s. 180.

<sup>26)</sup> Ct. Engelhardt, Christent. Iustin's, s. 328 H a.

рієй и обстоятельствани жизни поставленный въ необходимость защищать это ученіе отъ нападеній явычества и іудейства, онъ повсюду опирается жа Ветхій Завёть, и если въ апологіяхь, составленимъ для нередующаго писаній языческаго ума, онь часто аппеллируеть къ здравому разуму, то въ разговоръ съ Трифономъ іудеемъ онъ решительно настанваеть на томъ, что все сдъланное Христомъ провозвъщено пророками, что слъдовательно изучение пророковъ есть изучение христіанства. Отсюда точность въ цитатахъ изъ ветхозаветныхъ кингъ, стараніе быть безусловно върнымъ буквъ писанія у Іустина являлась не только неизбъянымъ условіемъ для достиженія поставленныхъ задачь, но и пенхологическою необходимостью, вытеквышею изъ его убъяденія въ значеніи Ветхаго Завъта, какъ путеводителя во Христа. Поэтому она не даеть никакого права требовать такой же точессти и отъ его новозавётных цитать, имвьшихъ въ его сочинение совершение иное назначение, и ин мало не возбуждаеть удивленія, какъ овойство, общее возмъ древвъйнимъ иксателямъ. Но все дъло въ томъ, что несмотря на евое стремленіе быть точнымъ при цитатакъ изъ Веткаго Завъта, несмотря и на то, что списокъ ветховавътныхъ внигъ, по всей въроятности, быль подъ руками Іустина при написанів ниъ своихъ сочиненій, омъ въ неріднихъ случанхъ отступаєть отъ своего правила и депусваеть уклоненія отъ буквальнаго текста и эдесь. Не говоря объ общихъ у Густина съ Матесемъ питатахъ, одинсково уклоняющихся отъ тенста LXX, не малое число другихъ цитатъ разнитон отъ перевода LXX и представднеть изъ себя такія варіаціи, которыя носять на себѣ печать не тольно всехъ особенностей свободной, основанной на репродукцік цитацін, но в дають въ себь полный отобразь его новозавътных цитатъ 27). Голословное утверждение Пауля, что Іустинъ въ отношеніи из Ветхому Завиту никогда не допускаеть такой свободы, какь въ отношение къ Новому, что въ цитатакъ отсыва онь не дъветь такоге слинія текотовь, какъ въ цетатажь изъ нагорной проповеди 78), положительно не имветь 38 собой доказательствъ. Уже одинъ тоть факть, что Тустинъ не



<sup>&</sup>quot;) Cm. Semisch, cit. op., s. 239.

<sup>18)</sup> S. 10 H a.

редко симинаваеть имена авторовъ техъ книхъ, изъ которыхъ онъ заимствуеть евою цитату, свидътельствуеть за то, что онъ не всегда справлялся съ текотомъ Ветхаго Завъта, полагаясь нногда на свою память. Такихъ случаевъ въ Апологіи мы находимъ три, въ Діалоги два (\*): такъ въ Ар. 1, 35, р. 106 пророчество: "торжествуй дщерь Сіона"... приписывается Софоніи вивсто Захарін (IX, 9 ср. Мо. XXI, 5), хотя въ Діалогь авторъ указалъ его върно (см. Dial. c. 53, р. 180); въ 51-й главъ той же Апологіи вивсто Давіила (УП, 13, с. 51, р. 138) названъ Іеремія и т. д. Такая неточность, объясняемая изъ цитаціи по ваняти, въ большихъ размирахъ наблюдается на уклоненіяхъ, варіаціяхъ и смъщеніяхъ раздичныхъ текстовъ въ другихъ цетатахъ, и что всего дюбопытиве, эта неточность наблюдается въ Діалогъ въ гораздо большей степени, чемъ въ Апологіи, где умоненія хотя в болье часты, но менье значительны 80), тогда вакь оть Діалога мы должны бы были ожидать большей точности, если имъть въ виду цели и лица, для которыхъ онъ назначался. Начинаясь замёною синонимическихъ выраженій (ἀκούσατε (Νc. 55, 3 — 5) Dial. c. 12, p. 44 = εἰσακούσατε Dial. 14 c. 52 p.; θυσία (Max. 1, 11) Dial. c. 28 p. 96=θυμιάμα Dial. с. 47, р. 138 и т. д.) или перестановкой словъ текста (въ Ис. 55, 3 — 5 въ Dial. 12 р. 44), эти увлоненія Іустиновой цитаціи изъ Ветхаго Завъта часто иногда вполна варінрують тексть, намъняя дъйствительный обороть въ страдательный, допуская прибавку или исключение выражений и доходя по мъстамъ до вамъненія буквальнаго смысла текста, короче говоря, на цитатахъ Іустина изъ Ветхаго Завёта мы можемъ изучить всё тв •орны свободной цитаціи, оъ накими вотръчаемся въ цитатахъ его изъ Новаго Завъта. Возьмемъ для примъра цитату изъ **Η ΔΕΙΕ** 65, 2: ἐξεπέτασα τὰς χείρας μου όλην τὴν ἡμέραν ἐπὶ λαόν ἀπειθούντα καὶ ἀντιλέγοντα, τοῖς πορευομένοις όδῷ οὐ καλῆ, ἀλλὰ οπίσω των άμαρτιων αὐτων. Πος το το τος Dial. c. 24 p. 84 питата эта приведена вполив вёрно съ Ватиканскимъ кодексомъ, въ Ap. 1 с. 49 p. 132 упущены слова б\ny т\ny \nu\epav, гдъ эти

<sup>&</sup>quot;) Semisch и въ Діалогъ насчитываеть три, но одинъ изъ нихъ сводится на веправильность чтемія.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Semisch, cit. op., s. 273.

слова приводятся въ отношении къ распитью, какъ дата, противоръчащая дъйствительности; затънъ въ Ар. 1, сс. 36 и 38 (рр. 104, 110) исчезаеть прибавка δλλό δπίσω, какъ нештьющая значенія, а въ замінь того является є у для большей силы п торжественности выраженія. Такимъ образомъ, эта цитата дасть видъть, нанъ съ одной стороны изъ стилистическихъ потребностей, съ другой изъ логическихъ изивнялась подъ перомъ Іустина первоначальная, вполнъ точная выдержка изъ Ис. 65, 2 Особенный же интересъ для нашей цели представляеть цитата Βъ Dial. 60, p. 212: "έγώ είμι ὁ θεὸς ὁ ὁφθείς σοι, ὅτε ἀπεδιδράσκεις από προσώπου 'Ησαῦ τοῦ αδελφοῦ σου-Я есть Богь, отирывшійся тебъ, когда ты бъжаль оть лица Исава, брата своего<sup>в</sup>. Не смотря на то, что эти слова, какъ видно изъ контекста, прпводится и обсуждаются, какъ подлинное изречение Бога, на самомъ дълъ эта цитата довольно внъшне скомбинирована изъ двухъ различныхъ месть Быт, XXXI, 13 и XXXV, 1, хотя въ предыдущей же главъ оба эти изреченія процитированы вполнъ буввально: Dial. c. 58, p. 202 Быт. XXXI, 13: 'Єтш єіш о беос δ δφθείς σοι (εν τῷ τόπῳ θεοῦ... κ ibid. p. 204 Βωτ. ΧΧΧΥ, 1: έκει δὲ ἐφάνη αὐτῷ ὁ θεὸς) ἐν τῷ ἀποδιδράσκειν ἀπὸ προσώπου τοῦ άδελφοῦ αὐτοῦ Ἡσαῦ. Эта основанная на свободной репродукців комбинація двухъ различныхъ, но соотносительныхъ мъсть плсанія, при чемъ естественно произошла необходимая перемвна въ конструкціи, можеть служить прекрасной иллюстраціей къ примврамъ подобнаго же соединенія текстовъ въ цитатахъ изъ синоптическихъ евангелій, — съ тою только развидею, что въ области новозавътныхъ цитатъ такая комбинація стояда ближе по силь теснаго сродства синоптическихь параллелей. Вообще же допускаемыя Іустиюмъ неточности состоять именно въ подобномъ сліяній различныхъ мість въ одно, въ упущеній одного или нъсколькихъ словъ, въ замънъ однехъ вы раженій другим, особенно въ сферъ синонимовъ, въ измъненіи конструкція и т.д, словомъ, въ таних уклоненияхъ отъ текста, которыя обусловливались ходомъ репродукцім подъ влінніемъ господствующей ндеи. Поэтому, особенно живымъ импульсомъ къ измъненію буквы и даже содержанія текста служило христіанское сознаніе автора, видъвшаго въ текстъ ветхозавътныхъ пророковъ привровенное Евангеліе. Такъ въ Ар. І, с. 48 цитируя слова Ис.

35, 5, онъ вставляетъ сюда слова Мо. II, 5, которыя собственно относятся въ исполненію предсказанія, но не въ самому предсказанію, такъ что вся цитата его получила такой видь: "тії παρουσία αὐτοῦ ἀλεῖται χωλός, ὡς ἔλαφος καὶ τρανὴ ἔσται γλῶσσα μοτιλάλων (Με. 35, 5, 6), τυφλοί άναβλέψουσι καὶ λεπροί καθαρισθήσονται καὶ νεκροὶ ἀναστήσονται καὶ περιπατήσουσιν (Ματο. 11, 5), не передавая однако буквально ни одно мъсто. Какое важное вначеніе въ деле цитаціи по памяти имель мотивь, вытекавшій нзъ христіанскаго сознанія автора, это наглядно видно изъ того, что подъ вліяніемъ своихъ богословскихъ возарвній Іустинъ приходить къ созданію новыхъ фактовъ библейской исторіи и разсказы о нихъ хочетъ читать въ самомъ текстъ священныхъ внигъ. Такъ, по его словамъ, (Ap. 1, 60, p. 160) èv таїς Мийσέυς τραφαίς άναγέγραπται,.. κάτ' έπιπνοίαν καὶ ένεργεὶαν τὴν παρὰ τοῦ θεοῦ γενομένην λαβεῖν τὸν Μωϋσέα χαλκὸν καὶ ποιῆσαὶ τύπον σταυρού καὶ τοῦτον στήσαι ἐπὶ τή ἀγία σκηνή καὶ εἰπεῖν τψ λαψ. ἐὰν προςβλέπητε τῷ τύπῳ τούτῳ καὶ πιστεύητε, ἐν αὐτῳ σωθήσεσθε (cp. Числ. 21, 8). Такимъ образомъ, при всемъ своемъ стремленіи въ точности въ цитаціи изъ Ветхаго Завіта, общемъ у Іустина съ другими древивишими церковными писателями, далеко не ражое явленіе въ нихъ представляють уклоненія оть буквы ветхозавътнаго текста, и при томъ уклоненія того же характера, съ какимъ мы встрвчаемся въ его новозаветныхъ цитатахъ. Новозавътныя цитаты имъють полную аналогію въ его ветхозавътной цитаціи, и на этой последней, какъ на твердомъ фактъ, можно обосновать наше заключение о томъ, что и Новый Завъть Іустинъ цитироваль по памяти.

Обозрвніе цитать Іустина изъ Евангелій вполив подтверждаеть собой вто положеніе. При внимательномъ изследованіи оно отврываеть тоть несомивнный факть, что ссылаясь въ различныхъ ивстахъ своихъ сочиненій на ἀπομνημονεύματα τῶν ἀποστόλων, какъ источникъ приводимыхъ евангельскихъ словъ и событій, Іустинъ иногда цитируетъ одни и твже изреченія и разсказы въ различныхъ выраженіяхъ, позволяя себъ, очевидно, свободно пользоваться источникомъ. Само собой понятно, что это обстоятельство можетъ быть наблюдаемо только въ такихъ случаяхъ, когда Іустинъ цитируетъ несколько разъ одно и тоже место

овоего евангелія, и эти случан неріздии. Для большей ясности сопоставимъ нъснольно цетатъ подобнаго рода:

Ap. 1, c. 15. Γίνεσθε δὲ χρηπατήρ ύμῶν χρηστός ἐστι καὶ οἰκτέρμων καὶ τόν ἥλιον αὐτοῦ άνατέλλει ένὶ άμαρτωλούς καὶ δικαίους καὶ πονηρούς.

Ap. 1, c. 16. "Ος γάρ ἀκούει μου καὶ ποιεῖ ἃ λέγω, ἀκούει τοῦ άποστείλαντος με.

Πολλοί δὲ ἐροῦσί μοι κύριε, οὺ τῷ σῷ ὀνόματι ἐφάγομεν καὶ ἐπὶομεν; καὶ δύναμεις ἐποιήσαμεν; καί τότε έρω αὐτοῖς ἀναχωρεῖτε άπ' έμου, έργάται της άνομίας...

Πολλοί γάρ ήξουσι έπὶ τῷ ὁνόματί μου, έξωθεν μεν ένδεδυμένοι δέρματα προβάτων, ἔσωθεν δὲ ὅντες λύκοι ἄρπαγες. ἐκ τῶν ἔργων αὐτῶν ἐπιγνώσεσθε αὐτούς.

Αρ. 1, c. 16. Τινός εἰπόντος διδάσκαλε άγαθέ, άπεκρίνατο οὐδεὶς ἀγαθός, εἰ μὴ μόνος ὁ θεὸς δ ποιήσας τὰ πάντα.

Dial. c. 17. Οὐαὶ ὑμὶν γραμματείς καὶ φαρισαίοι ὑποκριταί, ὅτι ἀποδεκατοῦτε τὸ ἡδύοσμον καὶ τὸ πήγανον, τήν δὲ ἀγαπὴν τοῦ θεοῦ καὶ τὴν κρίσιν οὐ κατανοείτε ταφοί κεκονιαμένοι, έξωθεν φαινόμενοι ώραιοι, ἔσωθεν δὲ τέμοντες όστέων νεκρών.

· Cp. Ap. i, c. 16 (Me. 22, 35). Ap. 1, c. 52 (Me. 27, 64).

Dial. c. 96. Γίνεσθε χρηστοί στοί και σικτίρμονες, ώς και δ και οικτίρμονες, ώς και ό πατήρ ύμῶν, δ οὐράνιος, καὶ γὰρ τὸν παντοκράτορα θεόν χρηστόν καὶ οἰκτίρμονα δρώμεν, τὸν ἥλιον αὐτοῦ ἀνατέλλοντα ἐπὶ ἀχαρίστους καὶ δικαίους καὶ βρέχοπτα όσίους καὶ πονηρούς.

Αρ. 1, c. 63. Ὁ ἐμοῦ ἀκούων άκούει τοῦ ἀποστείλοντός με.

Dial. c. 76. Πολλοί έροῦσί μοι τή ήμέρα ἐκείνη κύριε, κύριε, οὐ τῷ σῷ ὀνόματι ἐφάγομεν καὶ ἐπίομεν καὶ προεφυτεύσαμεν καὶ δαιμόνια έξεβάλομεν; καὶ έρῶ αὐτοῖς. άναχωρείτε άπ' έμου.

Dial. c. 35. Πολλοὶ ἐλεύσονται έπὶ τῷ ὀνόματί μου, ἔξωθεν ἐνὸεδυμένοι δέρματα προβάτων, ἔσωθεν δέ εἰσι λύκοι ἄρπαγες.

Dial. c. 102. Λεγόντος τινός: διδάσκαλε άγαθέ, άπεκρίνατο τί με λέγεις άγαθον; είς ἐστὶ άγαθός, δ πατήρ μου δ έν τοῖς οὐρανοῖς.

Dial. c. 112. Ταφοί κεκονιαμένοι, ἔξωθεν φαινόμενει ώραῖοι, καὶ **ἔ**σωθεν γέμοντες ὀστέων νεκρών. τὸ ἡδύοσμον ἀποδεκατοῦντες, τὴν δὲ κάμηλον καταπίνοντες, τυφλοί όδυγοί.

Dial. c. 93. Dial. c. 14.

Приволенное сопоставление односодержателника, по различныхъ по буквъ цитать Іуочина невольно наталинваеть на талой. вопросъ: води нитаты Іуотина очитать подлиннымъ воспроизведеніемъ нов источнива, то навъ поступать въ подобныхъ случаяхь? Какую изъ двухъ различныхъ цитеть мы должны при-, знать буквальнымъ текстомъ источника? Очевидно, что разсматриваемая сама въ себв, каждая изъ нихъ вдадветь однимъ и темъ же теоретическимъ правомъ быть буквально скодной сътекотомъ источника. Признать же ихъ заимствованными изъ ABYX'S DARAMUMIX'S, HO CXCAHLING HOTOWHIROB'S HOLLSR HOTOMY. что этому прежде всего противорвчить ихъ тесное сродство и что такое признаніе, не уясняя вопроса объ источникъ питата: Іустина, отодвигало бы только вопросъ далве, нъ карактеру. к причинамъ еходства его источниковъ, а это аначило бы впалать въ тогь дабиринть гипотевъ объ источникамъ и переработнакъ. который давно оставленъ наукой. Но даже принимая, что однаная чрамя обносоченжательных падага есть почтинное воспроизведеніе источника, все же меобходимо нужно принять и то, что. въ другомъ случав Густинъ цитовалъ по памяти и свободно. Сравнение этихъ сходныхъ цитатъ даетъ видъть, что Густинъ иногда замвняль одно выражение другимь, изивняль нонотрукцію. совращаль или удиннять рачь и самостоятельно группироваль; части цитируемаго текста. Какъ ни тесно догически и граниа: тически связаны въ одну непрерывную рачь раздальныя израченія нашихъ евангелій въ цитать Ар. 1, с. 16, въ Ар. 1, с. 63 и Dial. с. 76 они приводятся не только отдельно, но и со значительными стилистическими варіаціями. Точно также въ Dial. сс. 17 и 112 объ половины цитируемыхъ словъ Христа не тольво переданы различно, но и въ различныхъ соотношеніяхъ, и жакъ мало наъ Dial, с. 17 или Ар. 1, с. 16 мы кивемъ права завиочать въ тому, что эти слова Іустинъ нашель такъ сгрумпированными въ овоемъ источнивъ, какъ онъ ихъ передаеть, такъ же мало основаній даеть и овоебразная группировна ивреченій нагорной проповіди принимать, что Іустинъ пользовался иными источниками въ этой области, а не свободно цитировалъ наши евангелія.

Такимъ образомъ, представленный краткій очеркъ особенно-

отей цитаніи древнихъ церковныхъ писателей и въ частности цитаціи Іустина позволяєть установить следующія положенія:

- а) древніе церковные писатели не стісняли себя требованіями точности въ ділі новозавітной цитація и, при полномъ знакомстві съ текстомъ нашихъ каноническихъ евангелій, позволяли себі свободно передавать и обработывать его;
- б) признавая, что въ области питаціи изъ Ветхаго Завѣта у церковныхъ писателей и въ особенности у Іустина господотвуєть стремленіе къ точности, слѣдуєть замѣтить, что въ значительномъ количествѣ ветхозавѣтныхъ цитать Іустинъ отступаєть отъ текста LXX и допускаетъ уклоненія, акалогичныя тѣмъ, съ какими мы встрѣчаемся въ его новозавѣтныхъ цитатахъ при сравненіи ихъ съ нашими Евангеліями;
- в) сравненіе сходныхъ цитатъ Іустина полазываетъ, что онъ цитировалъ Новый Завътъ по памяти и свободно, позволяя себъ измъненіе текста, аналогичное его другимъ цитатамъ.

Бинжайшій выводъ, вытегающій отсюда, — тоть, что оть цитаціи Іустина мы не можемъ требовать той точности и обстоятельности, какія могуть иміть місто только при точномъ слівдованія Іустина своему источнику. Цитаты Іустина не воспроизводять буквально тексть его апомнимоневмать, а потому и равности, наблюдаемыя въ няхъ при сравнение съ нашеми спноптическими Евангеліями, не дають еще логическаго права заплючать нъ различности его источника отъ этихъ Евангелій. Изъ того, что Іустинъ употребыть въ своей цитать множественное число, еще не следуеть, что и въ его источните стоила таже этимологическая форма, какъ это думаеть Пауль 81). Этоть πρώτον ψεύδος, допускаемый Паулемъ, очевидно, двлаетъ несоотоятельнымъ весь методъ его язследованія, состоящій въ раэмскиваніи микроскопическихъ частностей между текстомъ памятныхъ записей Іустина и нашими синоптиками, и лишаетъ основательности его заключение о незнакомствъ Тустина съ нашими Евангеліями 82). Но помимо этой такъ-сказать, принципіаль-

в) Правда, сделанный выводъ пытаются ослабеть указаніемъ: а) на сходныя уклоненія въ цитатахъ самого Іустина и б) на уклоненія общія сочиненіямъ Іустина (съ другими памятниками древней письменности, преимущественно съ



<sup>41)</sup> Cit. op., s. 17.

ной ошибки Пауля, лежащей въ основъ всъхъ его дальнъйшихъ изыснаній, самыя разности текстовъ Іустина и Евангелій настольно ли важны, чтобы дать право въ заключенію о нетожествъ вхъ? Особенности Іустиновой цитаціи объясняются ли изъ свойствъ свободной репродукціи и ея законовъ и не ведуть ли въ предположенію особаго источника? Отвъчая на это, обратнися въ ближайшему разсмотрънію доводовъ Пауля, и сообразно съ нашимъ раздёленіемъ, прежде всего въ дидактическимъ цитагамъ Іустина.

Анализируя эти цитаты въ себъ, помимо ихъ взаимоотношенія и группировки, Пауль, какъ мы видъки, находить въ нихъ стилестическія и лексическія особенности, которыхъ не имвють наши Евангелія. Изъ такихъ особенностей бросающейся въ глаза является сліяніе текста различныхъ евангелистовъ: передавая то или другое Евангельское изреченіе, Іустинъ не следуеть въ конструкціи речи и выборе возраженій какому-либо одному евангелисту въ отдельности, но сливаеть ихъ тексть, то-есть, питаруеть такъ, что одна часть его цитаты отсываеть къ Мах-

Климентинами. Но было бы въ высшей степени странно, еслибы изречение евангельское, сформировавшееся въ памяти Густина съ известными уклоненіями, при повторительной репродукціи не воспроизводилось въ томъ же виді. Что касается до сходства циталъ Густина съ циталами Клементинъ, то это соображение нисколько не ослабляеть вывода, а только создаеть новый вопрось объ источникъ цитать въ вже-Климентиновихъ гомилияхъ. Еще Биндеманъ висказалъ догадку, что эти цитаты суть также свободное воспроивведение нашихъ евангелий, и изстъдование Земника достаточно подтвердило ее. Несомивино, что Климентиновы гомили знаютъ Евангелія Матеея (Hom. XVIII, 15; Me. XIII, 35; Hom. XIX, 2; Me. VI, 18; Hom. XIX, 7; Me. XII, 34; Hom. III, 52; Me. XV, 18 H gp.), Jyss (Hom. XI, 20; JR. XXIII, 34; Hom. XVII, 5; JR. XVIII, 6 - 8; Hom. XIX. 2; Is. X, 18 H Ap.) H phase Mapsa (Hom. XIX, 20; Mp. IV, 34; Hom. III, 57; Mp. XII, 29; Hom. II, 19; Mp. VII, 26); тексть Евангелій, какъ и веткозавётным циаты, они употребляють свободно, измёняя его въ своихъ интересахъ. Тоже нужно сказать и о другой части Климентинъ, о такъ-называемыхъ «встричахъ». Въ ведробный разборъ этого возраженія мы не вдаемся потому, что самъ Паульнажется, не придаеть ему вначенія: на стр. 40 онь, ссилаясь на изследованіе Crender'a, только мимоходомъ упоминаетъ, что уклоненія Іустина отъ текста наших Евангелій въ пяти (только) случаяхъ совпадають съцитатами Клименти, vorceuxъ гомилій. Сх. Semisch, Apost. Denk . 327—377; Bindeman. «Uber die von Iustin. d. Mart. gebr. Evangelien", Stud. und Krib., 1842, s. 365 tg.; Hissog's Real Enloprocad, t. II, art. Clementinen, s. 753.

бею, другая нъ Лукв. Такъ напр. цитата: δς γαμέι απολέλυμένην άφ' έτέρου άνδρὸς μοιχάται (Ap. I, c. 15), стоя въ ближайшемъ тоотношенія съ текстомъ Матеея (V, 32), ямфеть лишнія слова αφ' έτέρου άνδρός, οτομιαιοιμία насъ нь Лунв (XVI, 18) της ετο выражение относится къ женъ (уанфу етерач и.). Другой примъръ: πούαὶ ὑμῖν γραμματεῖς καὶ φαρισαῖοι ὑποκριταί, ὅτι ἀποδεκατοθτε τὸ ήδύοσμον καὶ τὸ πήγανον, τὴν δὲ αγαπὴν τοῦ θεοῦ καὶ κρίσιν οὐ καтачолегте (Мв. XXIII, 23; Лв. XI, 42); въ основанія втой питаты опять же лежить Матеей, хотя подробности ея указывають Луку. Кроме того, изследуя тексть цитать Іустина, Пауль отпрываеть въ немъ разность конструкція, выбора словъ и наконець, употребление выражений, неизвъстныхъ евангелистамъ. Что всё эти особенности въ изследуемыхъ цитатахъ действительно находять себъ место, этоть фветь не подлежить ни маавишему сомнинію и становится вполни очевидными при первомъ сопоставленім ихъ съ тенстомъ нашихъ Евангелій. признавая всю несомивнеюсть этого фанта, недьзя въ тоже время не признать и того, что степень этой разности часто преувеличивается до крайнихъ размеровъ. Въ этомъ обстоятельствъ находить себъ полное подтверждение то психологическое наблюденіе, что когда вниманіе устремляется на одну сторону предмета, остальныя его отношенія необходимо ускользають изъ поля сознанія. Посвятивъ свое изследованіе исплючительно установу разногласій между "памятными записями апостоловъ и синоптическими Евангеліями, Пауль уже не принимаетъ во вниманіе существеннаго сходства между ними, хотя степень этого сходства далеко превышаетъ собой степень ихъ различія. Сопоставляя тексты цитать Іустина и нашихъ Евангелій, мы, при возможныхъ несущественныхъ увлоненіяхъ, всегда найдемъ важивншее сходство, заключающееся въ тожества мысли со всами ея оттанками, въ тожественномъ настроенім ръчи и въ тожественномъ запась словъ для выраженія этой пысли. Для каждой цитаты Іустина можеть быть отыскана соотвътствующая парамель въ синоптическихъ Евангеліяхъ, каждая группа его Евангельскихъ нареченій можеть быть разложена на соотвърствующія міста синоптиковь, и даже наждая варіація его выраженій можеть быть оправдана, аналогіей новозавітнаго языка. Эти свойства Іустиновыхъ цитахъ

можеть подтвердить накое угодно на удаму взятое приводимое имъ изреченіе, не говоря уже о тахъ, которыя буквально совиздають съ тектомъ нашихъ Евангелій. Эти свойства признаеть и Пауль, подыскавшій для важдой цитаты Іустина соотв'ютствующую парадзель въ Евангеліямъ. Критикъ нигдв не говорить, чтобы вь цитать Іустина испажена была имсль Евангелія, нии допущено было неправильное ен пониманіе; папротявъ во всемъ этомъ Іустинъ стоить выше всякихъ варенаній. Онъ тольно не бунвально цитируетъ Евангелія; однаво произволь его въ этомъ отношени не превосхедить такъ предвловъ изивненія Евангельскаго текста, воторые очитаются законными напр. для проповъдниковъ. Будучи апологотомъ, омъ не котълъ писать ни эквегетического, ни историко-критического изоледеванія и не предвидя возраженій поздивищихъ критиковъ, цитовать Евангельскій тенсть по намяти. Основной карактерь такой цитаціи и состоить въ томъ, что восиронзведенный тевоть, удерживая въ себъ идею воспроизводимаго, занимаетъ средину между бунвальнымъ соответствиемъ цитируемому тексту и полныть его искаженіемъ. Постому, начто такъ не свойственно цитаціи по памяти, какъ именно сліяніе текста, нем'янсніе конструкцін, заміна одного выраженія другимъ. Если уже въ области цитать изъ Веткаго Завъта Густинъ допускаеть подобныв сліянія различныхъ м'ясть, то такое явленіе вполей естественно н понятно при новозавътныхъ цетатахъ, гдъ дъйствовала не только неопределенность обобщающаго воспомяванія, но главнымъ образомъ сродство идей и сипоптическій характеръ парацильных мъсть. "Быть можеть, говорить Земинь, санымъ достопримъчательнымъ примъромъ этого служить вагадочное взаимоотношение трекъ синоптическихъ Евангелій, именно, если ихъ появление нужно объяснять изъ стремления упрочеть устное Евангельское преданіе" 82). Примеры овятоотеческой литературы действительно повазывають, что подобное сліяніе параллельныхъ мъсть съ необходимыми измънскіями въ воиструкцін есть явленіе обычное. Мы уже имали случай видъть, что Епифаній, передавая слова Христа на тайной вечери, комбинируетъ свою цитату изъ Лк. XXII, 19. 18 и 1 Кор. 11,

<sup>\*3)</sup> Cit. op. s. 318.

24. 27; равнымъ образовъ Тертулланъ въ разовазъ объ пскунісніяхъ Госпова по Мо. IV, 10 вставляєть изъ Мо. XVI, 23 слова, сказанныя Петру: "scandalum mihi es" 84) и т. д. Дають ли эти уклоненія какое-либо право заключать о незнакомствъ авторовъ этихъ цетатъ съ нашими Евангеліями? дають ли основаніе къ тому сліянія текстовъ въ цитатахъ Іустина паъ внигь Ветхаго Завъта? Очевидно нъть. Какъ мало состоятельны подобныя заключенія въ приложеніи въ Іустину, это показывають приведенные нами примъры этого явленія. Прибавка фф' έτέρου ανδρός, заимствованная изъ Луки, настолько въ данномъ мъстъ естественна, что могла быть совершенио свободно допущена Јустиномъ въ видахъ одного только улсненія словъ Христа, которыя онъ приводить къ тому же отрывочно. Значить ли это, что она въ самомъ источнико Густина имвла место? Прекрасный отвъть на это даеть второй приведенный примъръ сліянія текстовъ Матеея и Луки. Важность этого примъра соотоить въ томъ, что эта цитата повторяется Іустиномъ еще разъ (Dial. с. 112), и повторяется въ совершенно иной комбинаши, наглядно повазывая, что она не воспроизводить буквальный теноть источника, но свободно передаеть оный. Есле менье можно опираться въ такомъ важномъ заключени на этимологическія и синтансическія разности, замізчанныя между цитатами и текстомъ Евангелій. Примъненный къ древней литературъ, этотъ методъ изследованія заставиль бы насъ отвергнуть знавомство ев нашими Евангеліями у такихъ церковныхъ писателей, какъ Ириней, Тертулліанъ, Клименть, Оригенъ, Епифаній и др. Въ твореніяхъ отихъ и другихъ лицъ, стоявшихъ на почвѣ строгой ортодожсін въ своихъ воварвніяхъ на богодухновенность Писанія, повсюду разсвяны цитаты съ подобными уклоненіями, хотя ни одинь изследователь не можеть заподозрить ихъ знаномства съ нашими Евангеліями 65). Можно бы было указать

<sup>••</sup> Какъ мало можно полагаться на эти основанія, насъ научаеть тому примарь самого Пауля. Цитируя Густина, онь безь сомивнія повсюду сиравлялся съ лучшимь изданіемь его сочиненій (sh. s. 3). Однако и вь немь находятся ошибки въ цитатахъ, напр. на стр. 22 Густинь процитироваль такъ: «λαμφάτω δὲ ὑμῶν τὰ ἄλλα ἔργα κτλ вм. λ. τὰ καλὰ ἔργα (Ap. I, c. 16, ed. Otto, p. 50); точно также въ цитать ввъ 15 гл. 1 ап. (Paul, s. 16) выпущены целихъ два предложенія, причемъ вмёсто μεριμνήσητε стоить μεριμνάτε.



<sup>≤)</sup> Scorp. advers. gnost. c. 15.

десатии примъровъ этой неточности, еслибы Пауль придаваль значение этому основанию. Его замечания и слова повазывають, что онъ на перечисленіе этихъ уплоненій смотрить, какъ на одно вет неважных основаній, имфющее значимость только въ ряду другихъ. Такъ разсматривая цитату Іустина: тф типточті σου τὴν σιαγόνα πάρεχε καὶ τὴν ἄλλην, καὶ τὸν αἴροντά σου τὸν χιτώνα ή τὸ ἱμάτιον μὴ κωλύσης, и сравнивая съ соотвътствующимъ местомъ Луки (VI, 29), онъ находить между ними очень порядочную гармонію \*6), хотя тексть цитаты Іустина все же разнится въ частностяхъ, и если отрицаетъ заимствование этого изреченія наъ Луки, то уже не на основаніи этихъ частностей, а потому, что оба изреченія стоять у того и другаго въ разлечной связи. Мало того: Пауль не только соглашается признать за случайныя эти микроскопическія разности и прибавки въ цитатахъ Іустина, онъ по местамъ даетъ имъ преврасныя объясненія. Чтобы видеть это, обратимся въ первой разбирасмой имъ группъ питатъ Іустина изъ нагорной проповъди и **προστέμες βμέστε σε μμμέ: "ός αν ξ**μβλέψη γυναικί πρός τό ξαιθυμήσαι αὐτήν, ήδη ἐμοίχδυσε τῆ καρδία παρὰ τῶ θεῶ". Β' сравненін съ парадзельнымъ текстомъ Матеев (V, 28, 29) въ этой цитать въ качествъ особенностей выдаются выражение сиваспольности τινί ви. βλέπειν τινά и прибавна παρά τῷ θεῷ, υ ивъ словъ Паули мы узнаемъ, что гл. енвается говорить собой болье, нежели просто βλεπειν, а παρά τῷ θεῷ настолько сообразно съ существомъ дъла, что окъ готовъ считать эту прибавку за подлинное воспроизведение источника (?!): такъ она адъсь необходима ??)! Такого же объясненія требують для себя и особенности слівдующей, разбираемой Паулемъ цитаты: "εί δ όφθαλμός σου δ δεξιὸς σκανδαλίζει σε, ἔκκοψον αὐτόν συμφέρει γάρ σοι μονοφθαλμὸν εισελθείν είς την βασιλείαν των οὐρανών ή μετὰ των δύο πεμφθήνα,  $\epsilon$ is tò alwion  $\hat{\pi}$ 00 (Ap. 1, c. 15)". Сравнивая эту цитату съ тремя паралюдьными мёстами, находящимися у синоптиковъ (Мо. V, 20; XIX, 9 Mp. IX, 47), мы не найдемъ адъсь ни одного виолив соотвътствующаго мъста. Если въ первой половинъ этого изреченія, въ общемъ вполив сходной съ текстомъ на-

<sup>44)</sup> Ss. 28, 24.

<sup>47)</sup> S. 9.

пинкъ Евангелій, замівна слова єбєхє синонимическимъ Еккофоч, обусловившая собой упущение дальнайшей прибавии Матеся: καὶ βάλε ἀπό σου, какъ уже излишней (ср. текстъ Марка), представляется достаточно естественной 88), то со второй половины начинается сившеніе выраженій изъ разныхъ мвоть спионтическаго текста. Но при этомъ смешении не только мысль цитаты Іустина остается томественной съ идеей Евангельскаго нереченія, но и самый выборъ словъ основань на тексть синоптиновъ: такъ συμφέριε γάρ σοι употреблеко Матесемъ, μονοφθαλμόν είσελθεῖν είς βασιλείαν -- Μαρκονώ, πρηчеνώ βασιλεία τοῦ θеоῦ посавиняго замънено вполив тожественным» н любимымъ выграженіемъ Іустина: βασιλεία των ούρανων. Наконецъ, посявднія слова при совращенін выраженія: δύο όφθαλμούς έχοντα въ μετά τών δύο, при сокращеніи, весьма умастномъ песль вышеупотребленнаго μονοφθαλμόν, и по замене βληθήναι на его оннонимъ пенфобуси, представляютъ изъ собя сжатое воспроизведенін образныхъ словъ Марка: όπου ό σκώληξ αὐτῶν οὐ τελευτά καὶ τὸ πῦρ οὐ σβέννυται, въ отвлеченномъ поннтін візченю огня (είς τὸ αἰώνιον πῦρ), чτο само сабой разунвется въ словв γεέννα, употребленномъ Матесевъ безъ поясненія Марка. Такивъ образомъ, и въ этой цитатъ не только все существенное говорить въ польву тожества ен съ синоптическимъ текстомъ, но н самыя ея особенности отсыдають за своимъ объясиенісмъ къ синоптическимъ Евангеліямъ, и если нельзи сказать, чтобы эта цитета заямствована только изъ Матеся или Марка въ икъ отдыльности, то по всемъ основаніямъ должно признать, что она образована изъ нашихъ синоптическихъ Евангелій вообще. Проводя подобный сравнительный обзоръ чрезъ остальные цитаты Густина съ дидантическимъ характеромъ, можно убъдиться, что не только разобранным нами мъста апологіи, но и всъ приведенія Іустина носять этоть же характерь сліянія текстовь различныхъ списитиковъ, а самое изслъдование Паули доставляетъ вполнъ достаточное число доказательствъ и примъровъ этого

<sup>\*\*)</sup> По замічанію Пауля (в. 9) слово є́єє́єє ві приложенів к'глазу болію приличествуєть, нежели слово є́ккофоу... Но, кажется, «назыть» ві глазь также неудобно, какі и «вирубить» его. Слово «єккофоу здібсь, очевидно, замічить выколоть».



даже въ томъ кругь цитатъ, какой оно захватываеть. Не смотря на то, что въ наслъдованія этихъ цитать центръ тяготівнія быть положень на разности текстовъ Густина и синоптиковъ, это быющее въ глаза сходство ихъ не могло безследно улетучиться изъ поля эрвнія изследователя, и Пауль быль выпуждень въ нъкоторыхъ случаяхъ признать возможность запиствованія ихъ изъ Матеея 80). Это обстоительство заслуживаеть вниманія: признать, что Іустинъ могь пользоваться Матесемъ, не значить ян признать, что Евангеліе Матеен входило въ составъ ετο απομνημονευμάτων των αποστόλων, что οπο έγιμθοτεσεικό πρι Іустина въ начества подлиннаго источника Евангельской исторів, что оно было признаваемо таконыть воймъ христівнскимъ обществомъ и читалось въ его богослужебныхъ собраніяхъ на ряду съ богодухновенными книгами Ветхаго Завёта? Важность этого пункта сознавалась и самимъ изследователемъ, спешившим загладить его силу впечатленія постоянным замечанісмъ о чистой, голой возможности знакомства Густина съ Матосемъ. лишенной въроятности (sehr schwache Mäglichkeit, nicht Wahrscheinlichkeit). Однако, чтобы обойти эту возможность, чтобы избъжать дальныйшихъ неблагопріятныхъ для теоріи выводовь. Пауль вынуждень быль создать новую гипотезу, предположить однев общій источникь для Іустина и Матеея 60). Чувствуєтся, что анализъ текста цитатъ Густина, открывавний на каждомъ шагу ихъ близкое сродство съ Евангеліемъ Матеен, дъйствоваль столь убъждающимъ образомъ, что поставиль изследователя въ необходимость укрыться подъ покровь гипотезы, чтобы удеркать подъ собой почву. Такимъ образомъ, съ первыхъ же страниць изследованіе Пауля, поставившее себе целію показать невъроятность зависимости цитать Густина стъ синопинческихъ Евангелій, вводить нась въ вругь гопотезь, необходимыхъ для подсержанія общаго вывода, отъ которыхъ тімъ не менье твердость вывода едва ли что вывгрываеть. Въ самонъ дъле, предполагая для объясненія сходства между цитатами Густина и текстомъ синоптическихъ Евангелій общіє источники, которыми пользовались ихъ авторы, необходимо объяснить при этомъ

<sup>&</sup>quot;) Ss. 10. 11, 12. 13.

<sup>10)</sup> S. 11 H AD.

существующую между ними разность новымъ предположениемъ. Если, по аналогія съ предыдущей гипотевой, принять для выясненія различій разность источниковъ другаго рода, то при общиости источниковъ перваго рода это значило бы предположить въ эпоху Густина такую блестящую Евангельскую литературу, которая двама бы не только излишнимъ и необъяснинымъ появленіе нашихъ Евангелій, какъ повдивищей переработки этихъ источниковъ, но и несогласна бы была со всеми известными отношеніями того времени; короче говоря, это значило бы вдаваться въ область фантазін, отрішенной оть всякихъ историческихъ условій, и строить ряды гипотевъ на воздухъ. Поэтому, для объясненія разностей въ текстахъ Іустина и синоптиковъ, при общности ихъ источниковъ, Пауль указываетъ два основанія: во-первыхъ Іустивъ и синоптики (Матеей и Маркъ), пользуясь общими источниками, болъе или менъе свободно переработывали ихъ 91); во-вторыхъ, въ доброй своей части диссонансы между ними зависали отъ подвежной, разнообравно варіпровавшей слова Христа традиціи 92), хотя и эти два основанія оказываются на самомъ дъгъ недостаточными и вынуждають для Матеея признать два различныхъ источника 92) и т. д. Запутанность вероятного, по Паулю, вывода съ наждымъ шагомъ возрастаетъ: съ одной стороны мы имвемъ предположеніе источниковъ общихъ для Іустина и синоптиковъ, съ другой -- гипотезу различныхъ источниковъ письменныхъ и устныхъ, то-ость, двавемъ гораздо больше предположеній, чвив ихъ требуется самымъ существомъ дъла, и можемъ убъждаться, какъ невъроятный выводъ ведетъ въ свою очередь въ невъроятнымъ предположеніямъ...

Но несравненно важиве для Пауля та разность между цитатами Густина и текстомъ нашихъ синоптическихъ Евангелій, которую онъ находить въ отношеніи распорадка и группировки Густиномъ евангельскихъ нараченій. На этомъ наблюденіи онъ кочеть доказать несомившность того, что Густинъ при своей цитаціи точно слёдоваль своему источнику <sup>93</sup>), на немъ же пре-



<sup>\*1)</sup> S. 10.

<sup>92)</sup> S. 15.

<sup>93)</sup> Ss. 11. 14

<sup>99)</sup> S. 17.

виущественно онъ основываеть свое утверждение о невнакомствъ Іустина съ нашими Евангеліями и даже пытается указать порядокъ и планъ изкоторыхъ частей содержанія его источника "4); въ немъ же онъ ищетъ убъжища и отъ тъхъ невъроятностей, къ которымъ приводить его анализъ цитатъ Густина. Если читая взсавдованіе Пауля въ твхъ его частяхь, гдв рачь идеть о незначительныхъ мелкихъ особенностяхъ цитатъ Іустина, само собой чувствуется выбкость всей почвы, то, напротивъ, касающаяся группировки изреченій критика невольно завладъваеть мыслыю читателя и для перваго взгляда представляется достаточно состоятельной и обоснованной. Цитируя евангельскін изреченія, Іустинъ не только ставить ихъ въ иное соотношеніе, нежели евангелисты, но и раздвляеть ихъ союзомъ "каї" въ такихъ случаяхъ, гдв повидимому ходомъ его идей и ассоціація не требовалось никакой нужды въ немъ. Не находя бликайшихъ основаній для такихъ уклоненій, легко вмюств съ изследователемъ прійти въ завлюченію, что Іустинъ нашель эти изречения въ томъ же порядкъ сгруппированными въ его источнике, въ накомъ даетъ намъ ихъ его цитата, и буквально следуя ему, вставляль "ка́і" между группами изреченій, заимствованными наъ разныхъ мъсть его апомнимоневмать. Однако слъдуеть только внимательные и объективные отнестись къ приводимымъ Паулемъ доводамъ, какъ иллюзія эта разрушается и обольщеніе становится яснымъ. Прежде всего, въ какомъ бы соотношеніи ни находились цитируемыя Іустиномъ гномы Господа, во всякомъ случав каждая изъ нихъ, взятая въ отдельности, представляеть изъ себя близкую параллель евангельского текста, а иногда и буквальную передачу его. Такъ въ особенно любольтной групив цитать конца 15-й гл. 1 Апол., начинающейся словами: παντί τῷ αἰτοῦντι κτλ., уже первое явреченіе: "παντί τῷ αἰτοῦντι δίδοτε καί τὸν βουλόμενον δανείσασθαι μὴ ἀποστραήται (p. 48)", представляеть весьма близкую передачу текста Матеея V, 42: ...τιν αίτοῦντί σε δίδου καὶ τὸν θὲλοντα ἀπό σοῦ δανείσασθαι μή άροστραφής. " Передаваемое далье Іустиномъ изреченіе: ύμείς δέ μή θησαυρίζητε έαυτοῖς, ἐπὶ τής γῆς, ὅπου σὴς καὶ βρῶσις ἀφανίζει καὶ λησταὶ διορύσουσι. Θησαυρίζετε δέ έαυτοῖς ἐν τοῖς οὐρανοῖς, ὅπου

<sup>94)</sup> S. 21.

обте войні франізе (р. 48) вполні соотвітствуєть словамь Матους VI, 19, 20: μη θησαυρίζετε υμίν θησαυρούς ένι της της όπου σής καὶ βροσις ἀφανίζει, καὶ ὅπου κλέπται διορύσσουσι καὶ κλέπτουσι θησαυρίζετε δέ ύμιν θησαυρούς έν οὐρανῷ ὅπου οὔτε σὴς οὔτε βρῶок фрамісеі"... Равнымъ образомъ цитата въ группъ изреченій **επραγιοιμομ γπαθή: "γαθήπατή (γε) γήπον τα καγά ξημοσθέν τών άν**θρώπων, ίνα βλέποντες θαυμάζωσι τὸν πατέρα ὑμῶν τὸν ἐν τοῖς οὐραγοίς (р. 50) и прекрасно передаеть тексть того же евангелиста: "(ούτω) λαμψάτο τὸ φῶς ὑμῶν ἔμπροσθεν τῶν ἀνθρώπων, ὅπως ξοιμσιν ύμων τὰ καλὰ ἔργα καὶ δοξάζωσι τὸν πατέρα ύμων τὸν ἐν τοίς οὐραγοίς (V, 16)". При видь такаго сходства и гармоніп между цитатами Іустина и текстомъ нашихъ Евангелій въ 'совизній читателя невольно возникаеть догадка, что группировка Евангельских изреченій въ цитатахъ Іустина, отличная отъ синоптиковъ, есть не воспроизведение особаго источника Тустина, а его личное дъдо, обусловленное апологетическими задачами его труда и требованіями общей идеи. Эта догадва получаеть не малую въроятность, если обратиться къ его ветхозавътнымъ питатамъ и анализировать болъе сложныя группы ихъ. Хотя по словамъ Паудя 95), въ своихъ многовратныхъ цитатахъ изъ Ветхаго Завъта Густинъ не допускаетъ перестановки изреченій, однако на самомъ дълв одавывается, что не только перестановка, но и меправильное раздъление одной группы ихъ отъ другой и соединение словъ различныхъ авторовъ въ одну цитату были свойственны Іустину и въ этой области, не смотря на сравнительную точность его въ отнощения въ Ветхому Завъту. Выцисывая выдержки изъ разныхъ ветхозавётныхъ книгъ, идущія рядомъ, Іустинъ всегда заботливо раздъляеть ихъ еловали: каі, каї таліч и пр., но и нередко съ полной свободой соединяеть различныя мъста, не раздъляя ихъ нивакимъ осязательнымъ знакомъ. Интересный примъръ "") этого даеть 38-я глава Аподогін, почти цванвомъ состоящая нар цитать... "ойтис фветуєтиї έγω έξεπέτασα τὰς χείρας μου ἐπὶ λαον ἀπειθούντα καὶ ἀντιλέγοντα, ἐπὶ τούς πορευομένονς ἐν δὸῷ οὐ καλῆ (Με. LXV, 3). Καὶ πάλιν. τὸν νῶτον μου τέθεικα είς μάστιγας καὶ τὰς σταγόνας μου εἰς ῥανί-

<sup>&</sup>quot;) S. 13.

<sup>••)</sup> Примъры заимствованы нами у Земища и провърены.

σματα, τὸ δέ πρόςωπόν μου οὐκ ἀπέςτεψα ἀπὸ αἰσχύνης ἐμπτοσμάτων και δ κύριος βοηθός μου έγένετο διά τούτο δυκ άνετράπην, άλλ. **ἔθηκα τὸ πρόςωπόν** μον, ώς στερέὰν, καὶ ἔγνων, δτι οὺ μὴ αἰσυννθῶ, δτι έττύζει δ δεκαιώσας με (Με. L. 6-8). Καὶ πάλιν ὅταν λέγει αὐτοὶ άβαλον κλήρον έπὶ τὸν ιματισμόν μου (Πε. ΧΧΙ, 19), και ώρυξάν μου πόδας καὶ χείρας (ΧΧΙ, 17). Έγώ δὲ ἐκοιμήθην κοὶ ὕπνωσα καὶ ανέστην δτι κύριος 'άντέλάβετό μου (IIc. III, 6). Καὶ παλιν ὅταν λέγη єдаднови ктд. (Пс. XXI, 8) $^{\alpha}$ . Разсматривая этоть даняный рядь питать Іустина, можно видеть, что при всей заботливости, съ какою Іустинъ отделяль одно изреченіе отъ другаго посредствомъ кай пайму, онъ все же соединаль въ одно целое два стиха пс. XXI-го и 6-й ст. пс. III-го, причемъ заимствованный изъ XXI-го псалма 17-й ст. поставленъ послъ 19-го. Что это значить? Следуя методу Пауля, мы должны бы были заплючить, что въ большинстви случаевъ точно слидований LXX-ти Iустинъ и въ данномъ случав поступилъ такъ же, то есть, приведенную имъ цитату: αὐτοί... ἀντελάβετό μου онъ нашель такъ сгрушированной въ своемъ источникъ. Такое заключение казадось бы темъ более состоятельнымъ, что несометино въ общемъ Іустинъ буквально цитоваль свою рукопись Веткаго Завъта, ко ниевно это большинство другихъ случаевъ свидетельствуетъ о тожествъ текста Густиновскаго списка Ветхаго Завъта съ сумествующими въ настоящее время и вынуждаетъ при обсужденіи изследуемаго примера привнать въ группировив свободное дело самого автора, соединившаго отдельныя места въ одно целое. Такое соединеніе имвло въ свою пользу всв мотивы. Христіанское сознаніе апологета, двйствовавшее подъ неотразимымъ вліяність живой вартины страданій Христа, воспроизводя пророческія слова, не отділяло одного момента этой нартины отъ другаго. Представленіе раздівленія одежды и распятія составляло въ женъ одно съ мыслію о смерти и воскресеніи распятаго; отсюда и пророчества Ветхаго Завёта, разъединенныя по разнымъ мъстамъ, его перо подъ давденіемъ общаго хода его идей собираеть какъ бы въ одно изречение и ставитъ подъ одну общую рубрику: καὶ πάλιν όταν λέγη. Это вліяніе христіанскаго совнавія при цитаціи Ветхаго Зав'ята конкретно выравилось въ замънъ неупотребительного έξεγέρθη, какъ не вполнъ соотвътствующаго существу фавта, обычнымъ для христіансваго языка

словомъ а́че́оти 97). Впрочемъ, вакъ бы ни объяснять допущенную Іустиномъ своеобразную группировну разныхъ мъсть писанія, остается на лицо тоть выводь, что отличная оть существующаго текста группировка изреченій еще не даеть основаній завлючать на нетожеству источникова Іустина са этима текстомъ. Для подврвиленія этого вывода воспользуемся еще цитатой, приведенной въ 37-й гл. Апологіи следующимъ обра-**Βομъ** (p. 108): "Έλέχθησαν διὰ Ἡσαϊου... διδε λότοι ἔτνω βοῦς τὸν κτησάμενον καὶ ὄνος τὴν φάτνην τοῦ κυρίον αὐτοῦ, Ἰσραὴλ δὲ με ούκ έγνω καὶ ὁ λαός μου οὐ συνήκεν. Οὐαὶ ἔθνος ἀμαρτωλόν, λαὸς πλήρης άμαρτιῶν, σπέρμα πονηρόν, υἰοὶ ἄνομοι ἐγκατελίπετε τὸν κύριον (Με. Ι, 3 сл.). Και πάλιν άλλαχοῦ, δταν λέγη δ αὐτος προφήτης δμοίως από του πυτρός ποιόν μοι οίκον αικοδομήσετε, λέγει κύριος δ οὐρανός μοι θρόνος καὶ ἡ γὴ ὑποπόδιον τῶν ποδῶν μου (Με. LXVI, 1). Καὶ πάλιν άλλαχοῦ τὰς νεομηνίας ὑμῶν καὶ σάββατα μισεῖ ἡ ψυχὴ μου (Με. Ι, 41), καὶ μεγάλην ἡμέραν νηστείας καὶ ἀργείαν οὐκ ἀνέχομαι (Με. Ι, 13) οὐδ' αν έρχησες ὁφθηναί μοι (Με. Ι, 12), εἰσακούσομαι ύμων. Πλήρης αϊματος αί χείρες ύμων (Μο. Ι, 15), καν φέρητε σεμίδαλιν, θυμιάμα, βδέλυγμά μοι ἐστί (Νο. Ι, 11). Τίς γὰε ἐξεζήτησε ταῦτα ἐκ τῶν χειρῶν ὑμῶν (Με. Ι, 12); ᾿Αλλὰ διάλυε πάντα σὐνδεσμον άδικίας, διάσπα στραγγαλίας βιαίων συναλλαγμάτων (Νε. LVIII, 6), ἄστερον καὶ γύμνον σκέπε, διάθρυπτε πεινώντι τὸν ἄρτον σου (Ис. LVIII, 7)". Какъ свободная группировка разныхъ мъстъ пророва Исаін, имъющая въ своей основъ отремленіе рельеоно выделить главную идею, этоть рядь цитать вполив соответствуетъ только-что реземотрвиному нами. И здесь мы видимъ съ одной стороны точное разграничение заимствованныхъ изъ разныхъ главъ пророчеснихъ словъ посредствомъ кай падлу аддачой.... съ другой полный произволь, объединяющій въ одно общее изреченіе разбросанныя по разнымъ отраницамъ выражеція пророва. Въ то время какъ цитата ивъ Ис. I, 3 сл. поставдена отдъльно отъ следующей цитаты изъ Ис. LXVI, 1, тотчасъ же начинается рядь изреченій, огруппированных подъ одно каї пахіч но собранныхъ съ разныхъ концовъ книги пророка, еъ нервой и последней ея страниць. При этомь 11-15-е стихи первой главы размещены въ столь несоответствующемъ тексту LXX-ты по-

<sup>•7)</sup> Cp. Semisch, cit. op., s. 265.

ридев и съ такими сокращениями и изменениями, что эсю эту группу легно бы было признать не цитатой, а свободнымъ наложенісив соботвенных вдей Іустина на библейских вываженіяхь, еслибы этому не противорычили вводныя слова: кой тоху αλλαχού, τ. ε., δταν λέγη ό προφήτης. Οдново, οбращаясь въ задачь, преследуеный впологетомь, можно пожить, насколько блезко къ сознанію Іустина лежала подобная группировна по самому существу дъла. По своей идет она имъетъ пълію ръзко обрисовать ту глубовую противоположность, которая отделнеть дошное вившнее богослушение, какъ совокупность обрядовыхъ формъ, обнимаемыхъ понятіемъ вудьта, отъ истиннаго внутреннаго одуженія Богу, состоящаго въ върности Его вакону, въ сердечномъ обновленія и милосердін. Отсюда, вънаць левитского культа, суббота въ ен формальномъ выполнении вийств съ другими праздвяками и физическимъ посъщеніемъ храма выступала въ совнанін апологета на первый планъ, и его вниманіе заняла собой изображаемая проровомъ противоположность отого вижиняго усердія внутренней испорченности, при которой для Бога и восвуряемый онијамъ является мераостью и вровь воловъ предметонъ отвращенія. Отъ этой печальной картивы раздвоенія формы и сущности мысль апологета столько же по ассоціаціи контраста, сколько и по требованію главной иден переносится въ тому порядку вещей, когда отръщеный отъ узъ граха, съ чистымъ, обновленнымъ сердцемъ человъкъ совершаеть свое служение Богу въ дъдахъ милосердія. Въ этомъ соединеніи 6 и 7 ст. LXIII главы пророка Исан съ I, 11-15 и достигалась вполня цьль апологета, какъ и цвль пророка, и такъ какъ всъ этч стихи имъють одну идею истиннаго богослуженія, то и Іустинъ ставить ихъ въ одну рубрику. Такимъ образомъ, откълы всей втой цитаты, начинающісоя словами: кой подлу..., должно разсматривать не въ смыств вившинкъ знаковъ цитаты, а какъ номенты развитія иден самого цитирующаго. Они поэтому не дають права завлючать въ карактеру цитируемаго источника, во побуждають внивнуть въ мысль апологета и облегчають пониманіе развиваемой имъ иден.

Такой пріємъ пунктуація цитать, имъющій цілію не раздівленіе одной питаты оть другой, а болье рельефное отгіненіе моментовъ развиваемой иден встрічается и въ поздивищей святеотеческой литературъ, котя и не въ столь широкомъ приивненія, канъ у Іустина. Такъ Кипріанъ, аккуратно ставившій предъ наждой новой цитатой et или item illic, въ lib. testimoniorum adversus Iudaeos нъскодько разъ соединилъ раздъльные стихи въ одну рубрику, такъ напр. въ I, 18 слова ев. Іоанна V. 39 и 45 поставлены безъ всякаго раздъленія "); въ Ш. 16 такимъ же способомъ слиты 32 и 20 ст. ев. Матеея 100). По наблюденію Земиша 101), подобныя явленія вервдив и для апостольсних постановленій, но для насъ болье важное значеніе имъють такія же своеобразности, замічнемыя въ сочиненіяхъ Иринея, какъ такого цисателя, который по времени и жизни и историческому положению ближе стоить въ Іустину. Любопытно въ этомъ отношения то обстоятельство, что въ IV внигв противъ ересей Ириней поставляеть себв ту же задачу, что и Густинъ въ 87 главъ апологіи, именно: словами пророковъ онъ хочеть повазать различіе между вившнимъ, формальнымъ богослуженіемъ и истинеою правственностію, и подобно Іустину соединяеть въ одну цитату 58, 6 - 9 и 43, 2 пророжа Исаін, внося сюда еще ивречение пророжа Іереміи XI, 5 102). Такія соединенія различныхъ мюсть въ одну непрерывную рачь практикуются Иринеемъ и въ отношени въ текстамъ Новаго Завъта; такъ въ томъ же сочинения подъ однимъ заголовномъ: "Господъ сказаль Своимъ ученикамъ"..., онъ группируетъ места Лк. XXI, 34, 35; XII, 35, 36; XVII, 26 - 31 Me. XXIV, 42 103). Hatt нужды и добавлять, какъ бы странны показались претензін всякаго задумавшаго отвергать знакомство этихъ писателей съ вилгами Ветхаго и Новаго Завъта въ ихъ наотоящей редавціи на основаніи приведенныхъ аномалій въ цитаціи. Такого заключенія не двлается ни относительно Іустина, погда разумівются его ветковавётныя цитаты, ни относительно Иринея, хотя бы рачь MIR H O HOBOZABETHENE'S HETATANE CTO; TAROTO ZARIOJOHIR, 046. видно, нельзи делать и на основании своеобразной групппровия

<sup>••)</sup> Ор. Сург., р. 539.—Цитируемъ по венеціанскому наданію Бамоція.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>) Ibid. pp. 574, 575. <sup>101</sup>) Cit. op., S. 312.

<sup>101)</sup> Adv. haer., IV, 17, 3.

<sup>103)</sup> Ibid., IV. XXXV, 8.

новозавітных переченій въ цитатахъ Іустина, соли эта группаровка достаточно выясняется изъ внутренняхъ, логическихъ мотивовъ.

Кагь мы видили, аргументація Пауля, наскольно она касается цитать Іустина въ ихъ взаимоотношеніи, всецваю поконтся на томъ ложеомъ основания, что группы цетать Густина суть подлекное воспроизведение его источника и что приводними въ никъ ивречения стоять въ томъ же соотномовин, въ какомъ онъ нашель ихъ въ своихъ апоминионевматахъ. Послъ всего сказаннаго вполев ясна степень догнческой состоятельности такого метода. но для конкретнаго примъра мы разберемъ болъе замъчательную группу цитать изъ нагорной проповъди, уже приведенную нами при изложенім изследованія Пауля: "παντί τῷ αἰτοῦντι διобте кта. " "Все это мвсто, - говорить Пауль, - разделено на три части чрезъ двойное кай, -- одно предъ үйчесов, второе предъ поη̂тє. Теперь, слова цитируются съ цвлію понавать то, чему училь Храстосъ относительно помощи нуждающимся и относительно того, что мы нечего не должны делать раде славы. До втораго каі вредъ поіптє все служить въ первой цвля. Для чего же вотавыть теперь Іустинь каі предъ тічесбе? Очевидно потому, что онъ чигалъ слова отъ уічесве до січврштой въ другомъ мівстів своего источника, чтить слова отъ пачті до афачідеі. Заттить отъ пачті до ффачісе, -- эти слова онъ должень быль читать въ томъ же саномъ порядкъ, какъ онъ ихъ даетъ адъсь. Еслибы онъ эти изреченія, которыя у Матеся и Луки сардують въ совершенно иномъ порядкъ, чъмъ адъсь у Густина, разыскивалъ и врисоединяль одно къ другому, то онъ долженъ бы быль такъ же отметить это, накъ онъ это делаеть чрезъ каі съ местомъ вредъ уімеобе и т. д. " 104). Аргументанія Пауля проста и несложна: вся она основывается на союзъ кий. Еслибы Густинъ поставиль это кай предъ каждымъ цитируемымъ ниъ изречениемъ, тогда не могло бы быть и рвчи объ особенностякъ его источанка, но такъ какъ кой стоитъ только въ двухъ мистахъ, то для Пауля представляется несомивнению его незнакомство съ нашими Евангеліями. Последуемъ далье за словами Пауля: "слова дитируются, говорить онь, чтобы показать, чему училь Хри-

<sup>184)</sup> SS. 16, 17.

стось относительно помощи нуждеющимся и относительно того, что мы инчего не должны двлать ради славы. До втораго кай предъ ий погитє все служить для первой цвли". Такимъ обравомъ, второе кај вполнъ на мъстъ и выражаетъ собой не ваинствованную изъ особаго мъста источника цитату, а новый оттыть всей цитаты, назначенный къ доказательству икой цыли; говоря другимъ языкомъ, основанія, по которымъ здісь стоять каї, не вившнія и случайныя, а внутреннія, легическія. "Для чего же вставиль теперь кай Іустивь предъ үіveoθe?" Пауль отвъчаеть на этоть вопросъ словомъ "потому (weil)", что уже должно составить выводъ, а не основаніе. Если въ постановив кај гваствовали догическія соображенія, то и въ настоящемъ случав нужно поискать такихъ же мотивовъ. Въ самомъ двлъ, вся первая половина, хотя она и направлена въ доказательству одного положенія, была бы слишвомъ длинна и пестра, еслибы не раздълнявсь новымъ кай. Возвъщая истину милосердія, столь чуждую языческому міру, апологеть христіанства не могь не распространиться относительно ея основъ, безъ которыхъ его слова остались бы гласомъ вопіющаго въ пустынь. Развитіе мотивовъ въ милосердію и распадается на два основныхъ авкорда; съ одной стороны, къ милосердію побуждаеть человака непрочность вемныхъ благь и ихъ начтожность въ сравнения съ благами души, съ другой, сознаніе всеобъемлющаго милосердія Вожін и Промысла, избавляющаго человіна оть исключительной ваботы о себъ. Первый мотивъ субъективнаго характера, второй-объективнаго, и эта ихъ разность выражена Іустиномъ чревъ кай равделительное. Если разложить всю эту цитату на части, то она оказывается составленной въ высшей степени гармонично: вадача цитаты двинть ее на двв части, первая часть по главнымъ основаніямъ распадается на две отдела, и каждый отдель содержить въ себъ двъ главныхъ мысли. Эта искусственность группировки, подобранной для ранве намвченной цали. говорить за то, что она не есть подлинное воспроизведение неточника, и анализъ ен показываетъ, что и первое каі, какъи второе имветь въ виду логическія, а не книжным соображенія. Каі въ равсматриваемой цитать, очевидно, играеть такуюже роль, какъ въ указанныхъ выше цитатахъ Іустина изъ Ветхаго Завъта и примърахъ Иринея и Кипріана, и не даетъ ни-

жакого права заключать из особенностив его петочинка. На правильность такого пониманія указываеть заключительное "тайта" въ последнемъ отдъле цитаты. Что обовначаеть это тайта у Іустина?---спрациваеть Пауль. Ни къ чему веть предшествовав», шаго она не можеть относиться даже по смыслу; нъть нечего вообще, совершенно инчего, на что бы оно указывало у Іустина 103). Справединво, что если считать каждый отдвль въ цитать Іустина, отивченный посредствомъ кой, за подлинное и буквальное воспроизведение источника, то "ταύτα" не будеть имъть никакого смысла, такъ какъ въ предыдущемъ дано одно толька "μή ποιήτε". Но у Іустина нъть безомысленных» цитеть; все разбираемое мъсто, хотя и представляеть мозанку, собранную наъ разныхъ евангельскихъ изреченій, направлено къ одной Опредъленной цели, и табта въ немъ указываеть не на "ий поη̂тє", а на сказанное ранве, т.-е. двла милосердія и нестяжательности. Оно объединяеть собой всю цитату и свидетельствуеть, что это есть одно догически-приос, въ которомъ кай означасть тольке моменты развиваемой идеи.

Танимъ образомъ, ни сліяніе разныхъ синопрических текстовъ, на особенности конструкціи и выраженій, на своеобразная группировка евангельскихъ изреченій, короче, на одно взъ тъхъ мелкихъ увлоненій, на которыя хочеть операться Пауль, не дожазывають и не могуть доказывать незнакометва. Густина съ синоптическими Евангеліями въ ихъ существующей редакців. Всъ эти разности между цитатами Густика и евангольскимъ текстомъ - сактъ, не подвежащій сомнанію и очевидный, но онъ слишвомъ недостаточенъ для того, чтобы дать изъ себя основаніе для такого заключенія. По своему существенному сходству съ свангельскимъ текстомъ, состоящему не только въ общности нден, но и въ одинаковомъ запасъ словъ и оборотовъ выраженія ся, цататы Іустина даже въ своихъ болье важныхъ уклоневіямь отсывають насъ къ существующемь Евангеліямъ и легко объясняются изъ особенностей свободной цитаціи в апологетическихъ задачъ цитирующаго.

Въ самомъ двяв, разсмотрвніе цитатъ Іуотина въ самихъ себв и въ отношеніи къ его апологетическимъ задачамъ повазы-



ses) S. 21.

васть, что жамвискія, привнесенныя имъ въ телсть, не только естественны были, но и необходины. Двиговшееся нодъ вліяміемъ развиваемыхъ идей перо Густина такъ-сназать испроизвольно вносило некоторыя измененія въ цитируемыя изреченія, и эти измъненія настолько понятны въ положеніи Іустина, чтоевми по себв составляють важный аргументь въ пользу знакомства его съ нашими Евангеліями. Господотвующей идеей его-Апологіи, содержащей въ себъ главныя цитаты дидактическаго харантера, является мысль о христіанства, какъ началь новомъи совершенномъ, противоположномъ началамъ явычесной жизеи-Въ то время какъ въ Діадогв христіанство представляется, какъ новый законъ и въчный союзъ, уже намъченный въ овоемъ содержаніи пророками, въ Апологіи оно воскваляется, какъ совершенное ученіе и оплософія; тамъ Христосъ-новый запонодательвозвъщенный пророжами, здъсь -- учитель или разумъ Божій, Логосъ; тамъ христіанство поставляется въ отношенін въ Веткому Завъту, эдъсь въ сравнении съ философскими учениями и въ противоположности въ ходячимъ правиламъ житейской мудрости и обычаямъ практической жизни. Чтобы распрыть это отношеніе христіанства нь явыческому міру, Іустинь обращается нь изображенію жизни и ученія христіанъ (βίος και μαθήματα) 10a), в тавъ какъ то и другое, віос и навіната, онъ понямають, какъ одно неразрывное цълое, то для него достаточно было тольнонзаожить учение христіань, чтобы вивств съ твиъ дать и картану ихъ жизни. Отсюда дъломъ первой необходимости и вредставлялось для него воспроязведение нагорной процовъда Христа, какъ того нравственнаго кодекса, который кормируеть христансную жизнь 107). Какъ само собою поиятно, это изложение нравотвеннаго богословія христіанъ не могло быть полнымъ и всестороннимъ въ силу одной апологетической задачи сочинемія; нанротивъ постановва вопроса и способъ его разръшенія побужмыя Тустина въ наглядной форме выразеть те пункты, ногорыми

<sup>&</sup>lt;sup>467</sup>) Отсюда хорошо объясняется и то обстоятельство, что Апологія во прешиуществу изобилуєть дидактическими цитатами, которыя рідки въ Діалогія.



<sup>106)</sup> Віоς кай мавіната тійм христіамого служить въ Ацелогія ебичникь обозначеність христіамого, слове не христіамого, даже не встрічается. См. Engelhardt, Christ. Iust. d. Mart., s. 328 tg. Объ отношенін между мамімата віос см. Ар. І, с. 4. 7. 16.

характеризуется жизнь кристань на он отличия и произвоноложности жизни и правиламъ языческаго міра. Это оботоятельство объясняеть намъ реворванность цителъ Густина и отсусствіе въ нихъ внутренней связи. Главивійній изъ нихъ науть въ такомъ порядкъ (Ар. І, сс. 15. 16): "περί σωφροσύνης τοσούτον είπεν.., περί τοή στέργειν ἀπάντας ταθτα εδίδαξεν.., είς το κοινωνείν τοίς δεομένοις καὶ μηδέν πρός δόξαν ποιείν ταῦτα ἔφη..., περὶ τοῦ άνεξικάκους είναι καὶ ὑπερετικοὺς πάσι καὶ ἀόργητους, ἄ ἔφη, ταθτά έστιν,, περί του μή διμνύναι δλως.. ούτως παρεκελεύσατο... Ε τ. д. Но при отсутствін внугренней связи въ нав последовательнести вев питалы имвють такь-сказать вившиною ввязь, вившиев основаніе своего порядка, опредъляемое иго отношеність къ яжыческить повятиямъ. Она быють на контрасть, а потому жрениущественно касаются такъ сторовъ и вопресовъ, какими особенно страдало явъчество: это неприомунрів, вражда; номещь нев честолюбія и т. д. Погрявшее въ разврата и возведшее его въ свой культь язычество вызываеть ис только обличенія, но ж сариазмы у Іустина: что было естествениве для мего, камъ не противопоставленіе этой стороны язычества полной, идеальной пысомукренности кристівнь? Это быль д соть первый цупкть, на которомъ обостряется ясиве всего нравственный контрасть язычества и христіанства, это и согь первая сро цитага взъ. язгорвой пропов'яди.

Такимъ обравомъ, уже одно соноставление христіанства на его нравственной сторонъ съ навъчествомъ необходимо вело же раскрытію контраста между ними, из пониманію христіанства, какъ начала новаго, призважнато из обновленію явычеснаго міра. Этотъ контрасть Іустинь оттіннеть такъ сильно, что из явычествъ хочетъ видёть господство противодъйствующей христіанству силы демоновъ, миаче говоря, новводить его въ принципъ, подъ которымъ онъ и понимаеть язычество. Естественно поэтому было для Іустина обратиться нь тому Еванислію, гдв втоть пентрасть болье сильно и рельесмо выраменъ, гдв кристіанское ученіе по прениуществу изображается, какъ начало новое, противоположное въ отношеніи къ существующимъ въ поличности сормамъ дъйствительной жизни. Ни одко Евангеліє и ин одна часть Евангелій не могла дать столь богатого матеріама для этой цвли, какъ нагорная проповедь въ изложеніи Матеся; здёсь все,

101 to 10 to 11 ft.

и вивинев изложение, и совержание развивается по закону контраста: между иделия христіанскаго ученія в ходячими ваглядеми обычного человъчества, между признаками истиндо-христівновой. живни и обывновенными мотивами человаческих дайствій. Пользуясь Евангеліями для характеристики храстівнства въ его противоположности из язычеству, Іустина и берета ва основу своихъ цитатъ Малеен, но не следуеть ему бунвально, потому что онъ пишеть апологію, и апологію нь намчинамъ. Какъ самь Христосъ, двйствовавшій и учившій среди народа Іудейскаго, такъ и ап. Макеей, написавшій овое Евангеліе для христіань изъ Евреевъ имван въ виду этотъ неродъ, его вагляды и обычан н жкъ каселись Христосъ въ нагорной бесъдъ, Матеей въ ея надежени. Это не значить, чтобы самая точка артия Евангелія отъ Мареся была іудео-христіанская; это значить только то, что: всяній общветвенный дінтель должень живть во виду ту среду, въ поторой онъ дъйствуеть. Среда динтельности Густина была соваршенно низи; явычество не знало ни озрисеевъ лицемировъ, ни книжниновъ (ср. Ме. VI, 1-6, 16-18); око не знало ни замона : Моносева съ его заповъдями (Мо. У, 17-19, 21, 23-27 п др.), не награды, объщанной имъ за нополнение запожидей (ср. Ме. V, 46: 47; VI, 5), не имъло понятія ни о небъ, какъ престоль Беліемъ, не о земль, какъ поднолів ногъ Его, ни о Іерусалимъ, какъ городъ царя великаго (ср. Мо. V, 84. 85). Міръ язычесній, канъ міръ отпавшій отъ Бога и отданний подъ руководотво своей совести, не имвль такой близкой исторической связи от христівнопномъ, какъ міръ іудейскій, народившійся подъ особенным руководствомъ Промыела Божія, новкому, едось не могдо быть рэчи о какомъ либо плиромос преждеданного. Все это виветь намвинаю та отношения, въ кавія поотрымнось христівнство въ іздойству, въ инъ прикоженін вы наминеству. Если учение Христа въ его положительной новоовы: у Матеся наображается, навъ. .. совершение исполнение и вымий расцетть вствоварятнаю упонів, а его противоположность отпоситоя гольно въ доздижживать турео-оприсейскимъ понажевіями завена, то. у :Бустине, поставляющего кристіанство въ отношения на невъдующему Писамій явычеству, оно разоматривастел уже напъ впелив новое приодіє, какъ новое ученіе в

a to a a

новая жизяь 108). Эта точка эрвнія на христіанство ясно отразилась на измъненияхъ, внесенныхъ Густиномъ въ изречения, заимотвованныя имъ изъ Матеея и преследующихъ туже цельнзобразить христіанство въ его новости и противоположности въ существующимъ формамъ языческой жизни. Эти свойства и характеръ своей цитаціи засвидітельствоваль самь Іустинь, вогда, приведши слова Спасителя о целомудрін, онъ въ объясненін ихъ прибавляеть: "ώςτε καὶ οἱ νόμω άνθρωπίνω δυγαμίας ποιούμενοι άμαρτωλοί παρά ήμετέρω διδασκάλω είσι, και οί προςβλέποντες τυναικὶ πρὸς τὸ ἐπιθυμῆσαι αὐτῆς οὐ τὰρ μόνον ὁ μοιχεύων έργω ἐκβάβληται πάρ' συτψ, άλλὰ καὶ ὁ μοιχεῦσθαι βουλόμενος... (Αρ. I, с. 15, р. 46-48)". Сообравно съ этою задачей Іустинъ замъннетъ выражение Матови "тіча місбоч ёхете (V, 46)" и Луви πποία χάρις δμίν (VI, 32)" CBOHM'S: πτί καινόν ποιείτε"; το-есть поступая такъ, какъ дълають язычники, вы не показываете въ себъ инчего новаго, собственно-христівнскаго. Отсюда онъ и χριστού Hazibaets καινοποιηθέντες διά του Χριστού (Ap. I, e. 61). Стремленіе отганть этоть контраеть между христіанствомъ н язычествомъ заметно у Густвия во верхъ боже существенных изивноміях в текста нагорной пропов'яди; возьмемъ напр. τοκοτο περί του στεργείν: "εί αγαπάτε τούς άγαπωντας ύμας, τί καινόν ποιείτε; και τάς οί ποργοί τοῦτο ποιοῦσι. Έγω δὲ ὑμίν λέγω. εύχεσθε ὑπθρ τῶν ἐχθρῶν ὑμῶν κτλ. (Ap. I, c. 15, p. 48). Чτο эта цитата приводится не бунвально съ текстомъ его апомиимоневимъть, это видно изъ парадледей ея у самого Іустина, въ воторыхъ бувва увловяется отъ только-что приведеннаго (ср. Ар. I, с. 14; Diol. с. 18, 25 и особ. с. 183). Сравнивая ее съ синоптическимъ текстомъ, мы прежде всего видимъ эдъсь перестановну нореченій, именно: єї станстє ктл. стонть у Матося (V, 46) и Луни (VI, 32) ивскольними стихами нико нежели сую δέ λέγω κτλ. (Mo. V, 44; Jr. VI, 27), между тъмъ какъ у Іустина они ноставдены не только рядомъ, но и въ обратномъ поряже. Въ объяснение этой перемвны едва ий нужно говорить,

<sup>(\*\*)</sup> Это, конечно, не означаеть того, чтобы пониманіе существеннаго въ христіанствів у Іустина было новое въ сравненіи съ Матееемъ. Одно и то же въ себі христіанское ученіе поставляется адісь только въ иное отношеніе, въ какомъ оно не разсматривалось Матееемъ.



что Іустинъ не могь здась сладовать Матеею, сопоставдавшену заповадь Христа о любви съ тамъ, что свазано древнимъ (Лв. XIX, 17, 18—Ме. V, 43) и что было совсамъ непавастно читателямъ Іустина. Но онъ беретъ схему противоположенія у Матеея и вносить въ первую часть ея иное содержаніе, имающее ближайшее отношеніе въ языческому міру, благодара чему одинаково выигрываетъ какъ сила заповади Христовой, такъ и сила контраста христіанства въ отношеніи въ язычеству. По своей характерности питата эта заслуживаетъ сопоставленія сътекстомъ Матеея.

Μθ. Υ, 43. 44. Ἡκούσατε, ὅτι ἐρρέθη ἀγαπήσεις τὸν πλησίον σου καὶ μισήσεις τὸν ἐχθρόν σου. Ἐγὰ δὲ λέγο ὑμῖν ἀγαπᾶτε τούς ἔχθρ.

Iust. Ap. I, c. 15, p. 48. Εὶ ἀγαπᾶτε τοὺς ἀγαπῶντας ὑμᾶς, τί καινὸν ποιεῖτε; καὶ γὰρ οἱ πορνοὶ τοῦτο ποιοῦσι. Ἐγὼ δὲ λέγω εὔχεσθε ὑπὲρ ἐχθρῶν ὑμῶν...

Въ то время какъ у Матеея протявоположность заповъди Христа берется въ отношеніи въ тому, ότι έρρέθη (τοις άρκαίοις), Іустинъ противополагаеть таже слова тому, что of поруов погосі, и въ этой противоположности видить то кануоу христівнетва. Очевидно, такое измівненіе не только дежало близко жь существу дъла, но и было необходимо, если Густинъ, канъ анологетъ и публицисть, хотыль действительно убеждать и быть понятнымъ для своихъ читателей, и тольно развъ одно безотносительное разсмотрвніе этой цитаты, отрывочное отъ хода развиваемыхъ идей, можеть оправдывать слова Пауля, что здесь жетъ никакого основанія въ перестановка изреченій Матеея 103). Поэтому не только нельзи сказать, что здёсь личего не говорить за въроятность пользованія Матесемъ 110), но следуеть еще прибавить, что самая перестановка завиствованных изречений свидътельствуеть о внакомствъ Густина съ Матесемъ, такъ какъ схема, въ которой расположены изречения, указываеть на этого евангелиста. Подобный же разсмотранному примаръ даеть въ себъ слъдующая цитата Іустина: παντί τῷ αἰτοῦντι δίδοτε κὰι τὸν βουλόμενον οὐ αποστραφήται. Εὶ τὰρ δανείζετε πάρ' ὧν ἐλπίζετε λαβείν ποιείτε; τοῦτο καὶ οἱ τελώναι ποιοῦσιν. Ύμεις δὲ μὴ θησαυρί-

<sup>100)</sup> S. 16.

<sup>110)</sup> Paul, s. 15.

ζητε έαυτοίς ἐπὶ τῆς τῆς, ὅπου σὴς καὶ βρώσις ἀφρανίζει.... Β τ VI, 1-4 Матеей подробно излагая зановадь о милостына, пратко высказанную въ V, 42, противополагаеть истинно пристіанскую помощь действіямъ фариссевь, трубивинхъ на улицахъ о своихъ оклантропическихъ подвигахъ; въ приведенной цитатъ Туотинъ не насается этого противоподоженія, навъ незнавомаго **ΘΓΟ ЧИТАТЕЛЯМЪ: ΟΝЪ QUATЬ БЕРЕТЬ ΤΟ, ЧТО** οί ΤΕλώναι ποιύσιν, ниенно существующій и въ языческомъ міръ обычай давать взайны, при чемъ теличии (-- поруюй) упоменаются здёсь, какъ выдающійся по своей страсти къ пріобратенію влассь людей. Въ этомъ, вакъ бы говорить Іустинъ, нъть инчего существенноxpectiancearo (τί καινὸν ποιείτε); xpectianent ne τολικο ποιογαеть всявому нуживющемуся, но и не имветь инвакой страсти въ станавіямъ, а собираєть собів сокроваще на небі. Вся группа цитать, изъ которой ваниствована сайчась приведенная, виевно равсчитава на это противополежение христіанства, какъ начала новаго и совершеннаго, язычеству, при чемъ схема противоноложенія также ввята у Матеся. Это отпошеніе Іустина ль Матеею ясиће всего видно на цитируемомъ имъ изречении о **LEBTEB:** "περὶ δὲ τοῦ μὴ δμνῦναι ὅλως, τάληθη δὲ λέγειν, ταθτα ἔφη έστω δὲ ύμῶν τὸ ναὶ ναί, καὶ τὸ οῦ οῦ τὸ δὲ περισσὸν τούτων ἐκ той поморой (Ар. I, с. 16, р. 52). Правда, вджеь нать такой переработим изреченій Евангелій, какую мы вотрачали въ двухъ преднествовавшихъ примъракъ, за то приведенцая нитата наглядно повазываеть, что Іустинь подьзовался Малесемь не безотносительно, а тольно въ видахъ апологетическихъ. Онъ не возстаеть, какъ Матеей, противъ клятым небомъ, какъ престолонь Божінив, и землею, накъ подножіемъ ного Его; такъ какъ эти понятія были неизвъстны его читателямь, то онь упускаеть εχъ ε. **заповърз**вши μη όμνίγαι όλως, οнъ передаеть только помительное наставленіе Христа: ἔστω δὲ ὑμῶν τὸ ναὶ ναί, τὸ οῦ ой. Цаль противоположенія христіанства явычеству, развиваечаго въ Апологіи, нам'вчена оцять же въ нам'вненін цитаты неъ Μο. V, 16: "λαμψάτω δέ ύμων τὰ καλὰ ἔργα ἔμπροσθεν των ἀνθρωπων, ϊνα βλέποντες θαυμάζωσι τὸν πατέρα ύμῶν τὸν ἐν τοῖς οὐρανοίς (Ар. J, с. 16. р. 50). Замънян мало понятное виъ связи выраженіе Матося "τὸ φῶς" болье яснымъ "τὰ καλὰ ἔργα" Іустинь высмазываеть ту мысль, что христіанство, какъ начало

новое, противоноложное язычеству, жизнью его исповедниковъ (∉рγα) должно обращать на себя вниманіе язычниковъ, доходящее до удявленія, и путемъ этого превлоненія предъ собой вести въ свое лоно и последнихъ. Густиръ такъ объясняетъ это θαυμάζωσι: "δ γας και έπι πολλών των πάρ' όμιν γεγεννημένων άποδείξαι έχομεν έκ βιαίων και τυράννων μετέβαλον, ήττηθέντες ή γειτόνων καρτερίαν βίου παρακολουθήσαντες ή συνοδοιπόρων πλεονεκτουμένων ὑπομονὴν ζένην κατανοήσαντες ἢ συμπραγματευομένων πειραθέντες (Ар. I, с. 16. р. 52). Танниъ образомъ, важивния уклоненія въ питатамъ Іустина и особенно группировна, номимо стилистическихъ требованій, хорошо уясинются изъ апологетическихъ задачъ Густина и тесной связи его цитація съ господствующими идеями его Апологів, отсывня въ то же время за своимъ источникомъ въ нашимъ синонтическимъ Евсигеліямъ. Η επρεκ πρεκποπομικτε; υτοδια απομνημονεύματα των αποστόλων, навъ источнить, общепринятый въ христівневовъ мір'в того времени, такъ вполнъ и гарионично отвъчаль идеянъ отдъльной личности, при томъ идеямъ слишкомъ своеображной оклосооской окраски 111). Надобно или признать то, что источнить его цитать обработань имъ самимъ, что нельно въ виду поныхъ выраженій самого Іустина объ общепринятости его апомномниевнать, или согласяться оъ тамъ, что онъ не буквально приводилъ текстъ своего источника, свободно передавая его, то-есть, опоμνημονεύματα των άποστάλων οτοποστεπτь σε нашими Εванголіями. Свобода, съ какою пользовался Іустянъ цетируемымъ текстомъ, конкретно выразняюсь въ одной любопытной стилистической особенности, принадлежащей перу Іустина. Извъстно, что Іустинь любить повторять свою главную мысль ивопольно развъ; то же ны наблюдаемъ и въ цитатакъ его, напр. "цетото ечтоло έστι κύριον τον θεόν σου προσκυνήσεις και αύτω μόνω λατρεύεις έξ όλης της καρδίας καὶ έξ όλης της ίσχύρς σου, κύριον τὸν θεὸν τὸν ποιήσαντά σε (Δρ. Ι, δ. 114...; "μη μεριμνάτε δέ, τί φάγητε η τί ένδύσησθε. Ούχ ύμεζε των πετεινών και των θυρίων διαφέρετε; καί ό θεός τρέφει αὐτά. Μή μεριμνήσητε ούν, τί φάτητε ή τί ἐνδύσησθε (Αρ. Ι, с. 15)... Ειμο: "θησαυρίζετε δε έαυτοίς εν τοίς ούρανοις.



<sup>111)</sup> При разборь исторических питать Діалога им это увидних еще ясиве.

δπου οὖτε σὴς βρεθσις ἀφανίζει. Τί τὰρ ώφελεῖται ἄνθρωπος, ἂν τὸν κόσμον ὅλον κερδήση, τὴν δὲ ψυχὴν ἀυτοῦ ἀπυλέση; ἢ τί δώσει αὐτῆς ἀντάλλαγμα; θησαυρίζετε οὖν ἐν τοῖς οὐρανοῖς, ὅπου οὖτε σὴς οὖτε ρρώσις ἀφανίζει (Ap. I, c. 15)...

Тамъ же, гдв переработка Евангельскихъ изреченій не требовалась иниакими соображеніями, Іустинъ приводить изреченія нашихъ Евангелій съ буквальново точностью, или при такихъ несущественныхъ уклоненіяхъ, кавія могли имъть мъсто случайно. После всего сказваннаго естественно ожидать, что такія точныя изреченія по преимуществу найдуть себъ мъсто въ Діалогь, гдв христіанство разсматривается въ отношеніи къ Веткому Завъту, и это ожиданіе вполив оправдывается самымъ дъломъ. Сопоставниъ нъскольно цитатъ подобнаго рода, чтобы видеть все ихъ ехологво съ нашими Евангеліями:

Dial. c. 105, p. 378. Έὰν μὴ περισσεύη ὑμῶν ἡ δικαισσύνη πλε- ῖον τῶν γραμματέων καὶ φαρισαίων, οὐ μὴ εἰσέλθητε εἰς τὴν βασιλείαν τῶν οὐρανῶν.

Dial. c. 76. "Ηξουσιν άπό άνατολών καὶ δυσμών καὶ ἀνακλιθήσονται μετὰ Αβραάμ καὶ 'Ισαὰκ καὶ 'Ιακώβ ἐν τἢ βασιλεία τῶν οὐρανῶν; οἱ υἱοὶ τῆς βασιλείας ἐκβληθήσονται εἰς τὸ σκότος τὸ ἐξώτερον.

Ap. I, ο. 15. Οὐκ ήλθον καλέσσα δικαίους, άλλὰ ἀμαρτωλοὺς εἰς μετανοίαν.

Dial. c. 107. Γενεά πονηρά καὶ μοιχαλίς, σημεῖον ἐπιζητεῖ, καὶ σημεῖον οὐ δοθήσεται αὐτοῖς, εἰ μὴ τὸ σημεῖον 'lwyâ.

Dial. c. 49. 'Ηλίας μεν έλεύσεται καὶ ἀποκαταστήσει πάντα. λέγω δὲ ὑμῖν, ὅτι 'Ηλίας ἤδη ἦλθε, καὶ οὐκ ἀπέγνωσαν αὐτον, ἀλλ' ἐποίησαν αὐτῷ, ὅσα ἠθέλησαν.

Μθ. V, 20. Έαν μη περισσεύση η δικαιοσόνη ύμων πλείον των γραμματέων και φαρισαίων, οῦ μη εἰσέλθητε εἰρ τὴν βασιλείαν των σύρανων.

Μθ. VIII, 11. Πολλοί ἀπό ἀνατολῶν καὶ δυσμῶν ήξουσι, καὶ ἀνακλιθήσονται μετὰ 'Αβραὰμ καὶ 'Ισαὰκ καὶ 'Ισκιὑβ ἐν τῆ βασιλεία τῶν οὐρανῶν 12. Οἱ δὲ οἱοὶ τῆς βασιλείας ἐκβληθήσονται εἰς σκότος τὸ ἐζώτερον.

Μθ. ΙΧ, 13. Οὐ (τὰρ) ήλθον καλέσαι δικαίους, άλλὰ ἀμαρτωλούς εἰς μετανοίαν.

Μθ. ΧΙΙ, 39. Γενεὰ πονηρὰ καὶ μοιχαλὶς σημεῖον ἐπιζητεῖ, καὶ σημεῖον οὐ δοθήσεται αὐτῆ εἰ μὴ τὸ σημεῖον 'lwvâ τοῦ προφητοῦ.

Μφ. ΧΥΙΙ, 11. 12. Ἡλίας μὲν ἔρχεται πρῶτον, καὶ ἀποκαταστήσει πάντα. Λέγω δὲ ὑμῖν, ὅτι Ἡλίας ἤδη ἦλθε καὶ οὐκ ἀπέγνωσαν αὐτόν, ἀλλ' ἐποίησαν ἐν αὐ-

Καὶ τέτραπται, ὅτι Τότε συνήκαν τῷ, ὅσα ἡθέλησαν. Τότε συνήκαν οἱ μαθηταί, ὅτι περὶ Ἰιωάννου τοῦ βαπτισμοῦ εἶπεν αὐτοῖς. βπατισμοῦ εἶπεν αὐτοῖς,

Cp. Dial. c. 100; Ap. I, c. 16. Me. IX, 27; V, 34. 37.

Такое точное соотв'ятстве цитатъ Іустина тексту цитируемаго имъ источника стоить камиемъ претиновенія на пути всякой разрушающей исторію ванона вритекв и двлаеть несостоятельными вов попытии доказать незнакомство Іустина съ нашими няноническими Евангеліями. Оно показываеть, что Іустивь цитируєть буквально не одни "только ветхозавётныя выдержки налижъ Евангелій и 112), что память Іустина не виветь напажехъ особенныхъ свойствъ, кромъ свойствъ памяти общечеловъческой. Какъ въ цитатахъ изъ области Ветхаго Завъта Іустинъ въ однихъ случаяхъ приводить тенсть буквально, въ другомъ изміняеть и перерабатываеть его сообразно со своими целями, такъ и въ динактическихъ цитатахъ ивъ Новаго завъта онъ остается върень тексту тамъ, гав не было побужденій измінять его и есля намъняетъ его по мъстамъ, то въ полномъ соотвътствие съ задачами своей Апологіи. Эти точныя цитаты Іустана не только опровергають всявіе доводы противъ его знакомства съ свноптическими Евангеліями, по крайней мірт съ Матесомъ, но дають въ себъ прямое, такъ сказать фактическое доказательство этого. Имъя въ виду буквальное сходство всъхъ приведенныхъ цитатъ нельзя конечно не удивиться, узнавши, что на двъ послъднія изъ нихъ Пауль смотритъ, навъ на доказательство незнакомства Іустина съ нашими Евангеліями! Какія же основанія указываются имъ въ пользу этого, по истинъ, оригинальнаго мивнія? Процитировавши слова Христа о знаменіи пророка Іоны, Іустинъ до**δεβληθέτω:** "καὶ ταῦτα λεγόντος αὐτοῦ, παρακεκαλλυμένα ἢν νοεῖσθαι ύπὸ τῶν ἀκουόντων, ὅτι μετά τὸ σταυρωθήναι αὐτόν τἢ τρίτη ἡμέρα фусстростов. Изъ Евангелія Матеся извъстно, что Христосъ пость Аксанія на внаменіе Іоны тотчась же добавляєть: "про какъ Іона былъ во чревъ вита три дня и три ночи, и Сынъ человіческій будеть во сердці земли три двя и три нечи (XII, 40)", ясно указывая, въ вакомъ смыско нужно разумоть "знамя Іоны". "Что у Іустина, разсуждаеть по этому поводу Пауль.



<sup>112)</sup> Cf. Pal. s. 34.

есть еще дело визегета, то у Матеел полная очевидность... Другими словами: Евангеліе Матося въ той редакціи, въ наной мы читаемъ его, еще не предлежало Густину 143) ч... Но положимъ на иннуту, что Густинъ принель то объяснение, какое дается Матосемь въ 40 ст.; могь ин бы онъ тогда прибавить слова кай тайта деточто ктд". Очевидно онъ могъ это савлать по всвыв основаніямъ, такъ какъ и сами ученики Христа до последняго времени не понимали Его ръчи о предстоящихъ Сыну человъческому страданіямъ и такъ вакъ въ относящемся мъсть Матеея нътъ ни одного намена на то, чтобы объяснение Христа было понято Его слушателями. А если слова Густина не стоять въ противоръчии съ Евангеліемъ Матеея, то что же они доказывають? Еще болье придирчивости обнаруживаеть дылаемый Паулемъ анализъ цитаты изъ 49 гл. Діалога. Эта цитата, передавшая съ буквального точностью слова Христа о пришествіи Илін, очень выразительно замъчаетъ; "и написано, что тогда ученики поняли, что Онъ говориль имъ объ Іоаннъ Крестителъ", и это написанное въ полножь соответстви мы находимъ въ настоящемъ **Евангелін Мате**ен. Это краснорычивое свидытельство цитаты Іустина, конечно, никогда не могутъ подорвать такія возвраженія, какъ argumentum e silentio. Аргументы этого рода всегда имъють очень слабую доказательную силу, но за ними нельзя признать никакого эначенія, когда не доказана необходимость выпущенныхъ словъ. Правда, Пауль находить необходимыми для цван Іустина упущенныя имъ въ этой цитать слова: "такъ и Сывъ человъческій постраждеть оть нихъ", но что это за ненеобходимость? По оправедивому мизино Паули 114), цитата, приведенная Тустиномъ, относится "въ главной мысли целой главы, той, что соотвътствение двойному явленію Христа, даны и два Или"; и такъ ръчь всей главы имъеть своимъ предметомъ разрашеніе іудейскаго недоуманія, что пришествіе Месеіи должно быть предварено Иліей, и хочеть довазать, что Илія дъйствительно приходиль въ лецъ Іоанна Крестителя. Это и доказываеть дитата въ томъ видъ, въ накомъ она приведена у Густина то-есть, съ выпускомъ словъ о страданіяхъ Христа. Самое вы-PARCEIC .. Ket YETPOTOL", HE MBRO HE FOBODE O TOMB, TO HOURS.

<sup>113)</sup> S. 26.

дующее заимствовано изъ другаго источина, хотя и разочитано на усиленіе и выділеніе словъ: "тогда поизли и т. д.", все же своей вставной вполив соотвітствуеть тому, что здісь выпущено нівсколько словъ. Словомъ, вся цитата настолько ясно свидітельствуеть о своемъ происхожденім изъ нашего Евангелія Матоея, что даже такой критикъ, какъ Креднеръ, отвергающій въ большинстві случаєвъ знакомство Іустина съ синоптическими Евангеліями, вынуждень быль признать здісь необходимую связь между цитатой Іустина и Евангеліемъ Матоея 115). Точно также и Пауль, отрицая заимствованіе ея изъ каноническаго Матоея, долженъ быль еще разъ скрыться подъ защиту гипотетической общности источниковъ Іустина и Матоея. Такъ рішительно свидітельствуеть эта цитата о знакомстві Іустина съ Евангеліемъ Матоея, даже взятая въ отдільностя!

Обращаясь затемь нь анализу цитать исторического характера, предлагаемыхъ намъ Діалогомъ Іустина съ Трифономъ іудеемъ, прежде всего следуеть заметить, что подобно дидактическимъ приведеніямъ, онв не составляють точнаго и буквальнаго воспроизведенія питируемаго текста и суть болье или ненъе свободная передача свъдъній, сохранившихся въ цамяти цитирующаго. Эта особенность имветь свою основу въ самомъ существъ дъла. Евангельская исторія слагается изъ разнавовъ, главная цваь которыхъ состоить въ сообщени свъдвий о событи или въ установев факта съ его важивищими признавами. Каними бы словами и фразами ни передавался равсказъ о событін, какимъ бы варіаціямъ ни подвергался онъ въ устахъ повъствователя, если только событіе воспроизведено върно, эта цваь вполна достигается. Историям всака времена и націй не счетали себъ обязанными говорить подлиниыми словами источника, напротивъ свободная сообравная съ высшею цълю обработна сырыхъ данныхъ источника соотавляла и составляеть ихъ прямую задачу. Портому, если отъ дидавтическихъ цитатъ Іустина, гдъ точность воспроизведенія была относительно важна для изложенія подлиннаго ученія, мы еще вправ'я ожидать близнаго соответствія цитируємому тексту, что и подтвержнается самымъ дъломъ, то, наоборотъ, историческія цитаты Іустина



<sup>115)</sup> Cm. y Paula, cit. op., s. 39.

деляны быть деломъ свободной и сообразной съ цедями приведенія обработки. Объ этомъ говорить уже самый характерь интаців. Изъ 86 цитать историческаго характера, собранныхъ у Гильгенфельда, только въ 10-ти мы нашли указаніе на сторупμονεύματα των αποστόλον, καν» μετοчник сообщаемых» свъденій, при чемъ формула цитацін повсюду носить неопредвленныя выраженія. Ώς ἐν τοῖς ἀπομνημονεύμασι τῶν ἀποστόλων δεδήλωται (Dial. c. 102)..., ὅπερ γέγραπται (Dial. c. 104)..., ὡς καὶ ἐκ τῶν απομνημονευμάτων και τοῦτο αμαθον (Dial. c. 105 cp. eme cc. 101. 103. 88): воть обычная форма ссыловъ Іустина при его историческихъ разоназахъ. Самый характеръ и внутренній смысль этихъ формуль полазываеть, что здёсь мы встречаемся со свободной передачей исторіи, а не съ приведеніями подлинняго тевста, которыя Іустивы обозначаеть словами "ούτως λέγει, таота ёфп и пр., при чемъ даже и эти неопредъленныя обозначенія довольно рідки. Подтвержденіємъ сказанному служать разсказы изъ евангельской исторів, переданныя Іустиномъ нъсколько разъ съ особыми варіаціями, въ которыхъ однаво анализъ можеть открыть сайды вліянія различных источниковь: одинь изь такихъ разсказовъ мы и возьмемъ для примъра.

Ap. I, c. 33, p. 102. Καὶ δ δνομα αὐτοῦ Ἱησοῦν, οῦτος σώσει τὸν λοὸν αὐτοῦ ἀπο ἀμαρτιῶν αὐτῶν.

Dial. c. 100, p. 358. Πίστιν ἀποσταλείς δὲ πρός τὴν παρθένον καὶ χαρὰν λαβοῦσα Μαρία ἡ παρκάτ' έκεῖνο τοῦ καιροῦ ἄγγελος θε- θένος, ἐυαγγελιζομένου αὐτῆ Γαβοῦ εὐηγγελίσατο ἀντὴν εἰπών ἱδοὺ ριὴλ ἀγγέλου, ὅτὶ πγεῦμα κυρίου συλλήψη ἐν γαστρὶ ἐκ πνεύματος ἐπ' αὐτὴν ἐπελεύσεται καὶ δίναμις ἀγίου καὶ τέξη υἱόν, καὶ υἱὸς ὑψί- ὑψίστου ἐπισκιάζει αὐτήν, διὸ καὶ στου κληθήσεται, καὶ καλέσεις τὸ ὁ γεννώμενον ἐξ αὐτῆς ἄγιόν εστιν υίὸς θεού, ἀπεκρίνατο γένοιτο μοι κατὰ τὸ ὑῆμά σου.

Въ то время намъ въ Діалогъ равсказъ о явленім ангела Гаврінла Дівв Марін передается почти буквально по тексту св. Луки, лишь только въ сопременномъ видь, при чемъ выражение Ауки пусіція йуюч передано болье близничь нь іудейскому совнавію терминомъ пуєдна киріон и капопостаї заманено для большей точности словомъ соті, въ Апологіи тоть же самый разсказъ предлагается въ болве распространенномъ повъствованім. Анализъ этого последняго разсказа показываеть, что онъ не

можеть быть считаемъ полнымъ воспроизведениемъ цитируемаго тенста. Уже одно сочетаніе выраженій "καὶ υίὸς ὑψίστου κληθήσετνι и "καὶ καλέσεις τὸ δνομα αύτοῦ 'Ιησούν" εвотавляеть предполагать здёсь вліяніе разныхъ источниковъ, потому что едваин могим сивдовать въ одномъ Еванголін въ указанномъ порядев такія выраженія: "и Сыномъ Вышняго наречется, и наречешь имя ему-Інсусъ". Еще яснъе это видно изъ самой формулы: ώς ἀπομνημονεύματες... ἐδίδαξαν, свидътельствующей, что она заимствована не изъ одного источника. Сравнивая разбираемое мъсто съ текстомъ нашихъ синоптическихъ Евангелій, и можно видъть, что этеми фпонупноменоситес были Матоой и Лука, параздельныя ивста которыхъ и соединены здъсь въ одну непрерывную ръчь. Такимъ образомъ, и въ историческихъ цитатахъ Іустина мы встричаемся съ тимъ явленіемъ, которое вообще характеризуеть собою цитацію Іустина, съ циталіей по памяти. Правда изследование Пауля, насколько оно коснулось историчеснихъ цитатъ Густина, не требуеть отъ нихъ точности и буквальнаго соотвътствія тексту нашихъ Евангелій: ово указываеть на двъ общія особенности евангельской исторіи, передаваемой -Іустиномъ, — на отсутствіе въ ней важивищих разсказовъ о рождествъ и воскресени Христа и на излишнія, ненаходищіяся въ нашихъ Евангеліяхъ, свъдънія изъ временъ дътотва и вреmeнія Христа. Но излагая Евангельскую исторію такъ, какъ она сложилась въ представленіи, Іустинъ стольке могь сокращать ее по мъръ надобности, какъ и вносить сюда прибавочныя сраврительно съ синоптиками указанія, будуть ли они заимствованы изъ устнаго преданія или изъ письменныхъ источниковъ, сохранявшихъ его, и следовательно особенности его цитатъ ни мало не могуть свидвтельствовать относительно особенностей его источника.

Чтобы отсутствіе въ цитатахъ Іустина тёхъ нап другихъ разсказовъ евангельской исторіи могле дать основаніе для заключенія въ тому, что эти разсказы не входили въ содержаніе его источника (argumentum e silentio), прежде всего нужно доказать, что ссылка на нихъ составляла неизбёжную мотребность для цитирующаго, то-есть предварительно слёдуетъ установить необходимость обсуждаемыхъ разскавовъ для цёлей Іустина. Изслёдованіе Пауля не уклопяется отъ этой задачи: оно указываетъ

ва то обстоятельство, что желая доказань Трифону двиствительность сверхъестественняго ромденія Христа, Его воспресенія п вознесенія на небо, Іустинъ повсюду опирается на ветхозавътныя пророчества, ни мало не упоминая объ отпосящихся сюда разсказахъ нашихъ Евангелій и признавая возможность заблужденія въ ученія о рожденіи Христа со сторовы самехъ христівнъ 116). Все это должно произойти, потому что такъ предсказано пророками: воть схема, по которой развиваеть Іустинъ свои докавательства Трифону 117). Анализъ діалога вполив подтверидаеть эту нысль Пауля: справедливо, что вся догматическая спетема, распрытая здесь, всецело пононтся на проромать, какъ своей основъ. но это только кажущееся предпочтение пророковъ синоптикамъ еще не говорить о незнакомотвъ Густина съ последнями и не ведеть въ завлючению о позднавшемъ происхождении напинхъ Евагелій. Это особое положеніе пророковъ въ системв Іустина явшось результатомъ стелько же апологетичеснихъ ведачь автора. сколько и прямымъ следотвіемъ самой постановки обсуждаеных далогомъ вопросовъ. Свосю задачею діалогь имжеть развите ученія о христівнствъ, какъ совершенномъ законъ и новонь союзь, замышившемь собой Ветхій Завыть. Обычнымь названіемъ хриотіанства въ діалогь и является уже не віос кай μαθήματα, κακό βό αποποτίκ, α τελευταίος νόμος (Dial. c. II, 228). καινή διαθήκη, διαθήκη πιστή, и Христосъ въ одномъ названъ казνὸς γομοθετής (Dial. c. 18). Οδα τερμικα, νόμος κ διαθήκη, χοтять означить собственно одно и тоже, съ твиъ однако различісиъ, что білебіки обозначасть собой отношеніе нежду Богомъ в человъкомъ, которое со стороны Бога упорядочивается посредствомъ уо́ноς'а. По вагляду Іустина, существенная сторона пристіанства въ его отношенін въ Веткому Завіту и вавлючается въ томъ, что оно привносить въ своемъ содержании начто новое, Ветхому Завату нежавастное, состоящее въ абсопотномъ эначения христіанства, въ завершения Ветхаго Завъта и выполнение его задачъ; поэтому оно упраздняетъ Ветхій Завать, но не уничтожаеть пророчествъ, а исполняеть жкъ. Какъ новый и совершенный союзъ, кристіанство движеть сво-

A Commence of the Commence of

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>) S. 38 tg.

ихъ неповедниковъ истаннымъ народомъ Божіниъ, истаннымъ Израилемъ, какъ то предсказано пророками, а потому изученіе пророческих масть Ветхаго Завата можеть вести из познание христіанства и къ въръ во Христа. Такимъ образомъ, то положеніе, какое заняль Іустинь въ отношенін къ Ветхому Завъту, заставило его видеть въ немъ источникъ христіанскаго богопознанія. Распрывая это отношеніе христіанства въ Веткому Завъту, Густинъ и кочетъ поназать Трифону, что уже законъ п пророви знали христівнство и учили тому же, что и Христосъ, что отчасти непониманіе, отчасти искаженіе богодухновенныхъ писаній со стороны іудеевъ препятствують имъ признать во Христь объщаннаго Мессію в Сына Божія. Такъ какъ все сочиненіе преслідуєть болье полемическую, нежели догматическую задачу, то и въ развитіи основной темы преобладаеть не столькоев положительная сторона, сколько отрицательная, состоящая въ опровержении і удейскаго неверія при помощи Ветхаго Завъта. Это бетоятельство, обусловленное національностію егослушателей, необходимо переносило центръ тяжести на вниги Ветхаго Завата, накъ ту основу, опирансь на которую апологетъ могъ успашно бороться съ іздейскими предразсудвами и побуждало отсюда именно заимствовать свои допазательства. Ветхій Завътъ и преимущественно пророки давали твердую и преимущественную почву для полемики съ ізденми, и знаменитый христіанскій онлосоов, очевиню, не могь избреть иного пути, вромъ этого. Отсюда и вытевала та формула доказательствъ Густина, о которой говорить Пауль: все это должно произойти, какъпредсказанное пророками. Исключая тыпъ самымъ необходимостьдетальной передачи евангельской исторіи, эта формула, накъ результать общаго возорвнія Іустина на отношеніе между Ветжимъ и Новымъ Завътами и вакъ прямое слъдствіе поставленныхъ въ сочинени дорматико-полемических вадачъ, ни мело не можеть говорить ин о томъ, что Густинъ не знаномъ быль съразсвазами нашихъ Ввангелій, ни о томъ, что онъ не признаваль за ними рышающого эточенія. Не задавалсь истериковритическими цълями, Гуотинъ не нивлъ въ виду подробно возстановить и обосновать историческую двиствительность обсуждаемыхъ фантовъ; онъ хочетъ тольно распрыть ихъ догматическое значеніе для своихъ слушателей-іудеевъ, а потому и до-

вазательную силу своихъ доводовъ полагаетъ въ пророческихъ енигать, пользуясь прісмомъ, извістнымъ подъ именемъ argumentum ad hominem. Takent oбразомъ, по справедникому заивчанію Пауля, Іустинъ, разовазывая о рожденія Христа отъ Дъвы, опирается главнымъ обравомъ на пророчества Исаін, и даже добавляеть, что и среди христіань накоторые не признають догмата о сверхъестественномъ рожденія Мессін. Этихъ христіанъ Неандеръ указываеть въ лиць евіонитовъ, еще недостаточно выдълнвшихся изъ церкви во времена Іустина 118), который отчасти по этой, а отчасти и по своему миролюбивому характеру называеть ихъ именемъ христіанъ 118). Правда, онъ подробно не разбираетъ основаннаго на "человъ-, ческихъ ученіяхъ" мивиія этихъ христіань, но съ одной стороны противопоставлян ихъ ученіе, канъ человаческое, тому, что возвъщено блаженными пророжами и Христомъ, съ другойвнимательно опровергая возарвніе Трифона, тожественное съ ученіемъ евіонитовъ,--Іустинъ издагаетъ всв основанія въ отверженію этого ученія, какъ непринятаго большинствомъ кристіанъ и не имъющаго опоры въ откровеніи пророковъ и Христа. При всемъ томъ было бы крайней ошибной думать, что подробные разсказы нашихъ Евангелій о рожденія Хриота и обстоятельствахъ, его сопровождавшихъ не входили въ составъ цитеруемаго имъ источника; напротивъ, этотъ отдель евангельской исторіи Іустинъ передаеть даже съ большими подробностями, нежели наши Евангелія, начиная съ родословной Христа и кончая разсказомъ о крещенік. Съ меньшими подробностями язложена исторія восиресенія и вознесенія на небо, -- безъ сомевнія потому, что Іустину, вакъ апологету, важно было установить самый факть въ его догматическомъ значеніи, що не въ его подробностяхъ. Однако и здъсь онъ сообщаетъ, что Хрястосъ воспресъ "во едину отъ субботъ" (Dial. с. 41), въ "день солица" (Ар. I, с. 67), что ученики обвинялись въ томъ, что они украин твло своего Учителя (Dial. с. 108), что Христосъ являлся имъ въ восьмой день (Dial. c. 138) и училъ ихъ о сво-

ŀ

[-

Digitized by Google

<sup>110)</sup> Allg. Gesch. d. chr. R. und K., ed. 2, T. 1, p. 628.

<sup>119)</sup> Cf. Ap. I, c. 63: «πλείονας τε και άληθεστέρους τους έξ εθνών τών από Πουδαίων και Σαμαρέων Χριστιανούς είδότες»...

мхъ страданіяхъ, какъ исполненія пророческихъ предсказаній (Ap. 1, с. 50; Dial, с. 53) и т. д. Всв этя цитаты изъ Евангелій имьють въ виду только подтвердить действительность того, что должно было произойти въ силу пророческихъ предсказаній о Мессін. Это, - такъ-свазать, подчиненное положеніе свангельской исторін въ ході мыслей діалога сказалось и въ тахъ изміненіяхъ, вакія вносило сознаніе цитерующаго въ передаваемые ниъ факты. Если, какъ мы видели, при цитаціи изъ области Ветхаго Завъта особенно дъятельнымъ мотивомъ нъ измъненію текста служило христіанское сознаніе автора, то вдесь наобороть: иден, почерннутыя изъ пророческихъ книгъ, влінан на ре-• продукцію Іустина и приводили его въ переработкъ евангельскихъ разсказовъ, -- переработит однако, вполни сообразной съ существомъ факта. Такъ, передавая равсказъ нашихъ Евангелій о взяти Христа первосвященической стражей въ саду Геоси**манскомъ, Ιγοτинъ сообщаетъ, что** "ούδείς, ούδὲ μέχρις ένὸς ἀνθρώπου, βοηθείν αὐτῷ... ὑπῆρχε" (Dial. c. 103, р. 368), совершевно умалчивая о попыткъ Петра защищаться. Оставаясь вполив върнымъ существу факта, такъ какъ вызванная горячностью сангвиническаго темперамента помощь Петра не только не принесла никанихъ результатовъ, но и была отвергнута, Густинъ въ то же время хочетъ сроими словами теснее сблизить этотъ моменть въ жизни Мессіи съ предсказаніемъ о Немъ псалмопъвца, накъ это ясно видно изъ связи ръчи Іустина: "кай то είπεῖν, δτι σὐκ ἔστι ὁ βοηθών (Πο. 21, 11), δηλωτικόν καὶ αὐτὸ τοῦ γενομένου οὐδεὶς γὰρ, οὐδὲ μέχρις ένὸς ἀνθρώπου, βοηθεῖν αὐτῶ... ύπηρχε" (ibid.)? Какъ свободное воспроизведение ввангельскаго разсказа 120), имъвшее притомъ свою опредвленную тенденцію, это место діалога не дасть еще права нь заплюченію, выведенному Швеглеромъ 121) и Креднеромъ 132) (которымъ въ дажномъ случав следуеть и Пауль) 123), что и Евангеліе Іустина ничего не знало о намъреніи Петра защищаться 124). Другой подобный

<sup>120)</sup> Густинъ здесь не ссылается на свой источникъ.

<sup>121)</sup> Das nachapostalische Zeitalter I, 232. Tübingen 1846.

<sup>\*\*\*)</sup> Vid. u. Hilgenfeld. Kritische Untersuch., s. 239.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup>) S. 42.

<sup>124)</sup> Vid. u. Hilgenfeld, ibid. s. 287.

примъръ изивненія евангельскаго разсказа представляеть собой соообщеніе Іустина. , ότι ίδρως ώσει θρόμβοι κατεχείτο αὐτοῦ εὐχομένου καὶ λέγοντος παρελθέτω, εἰ δυνατόν, τὸ ποτήριον τοῦτο" (Dial. c. 103, р. 372)... Изъ синоптическихъ Евангелій только у одного Луки мы находимъ этотъ разсказъ съ соотвътствующими чертами (ср. Лв. XXII, 44), но такъ какъ Густинъ здъсь опускаеть апратос, то Кредверь 185), а всявдь за нимъ и Пауль 186) видять здвеь достойную вниманія разность между источникомъ Іустина и нашимъ Евангеліемъ Луки, въ которомъ вся сида выраженія поконтся именно на провавомъ свойствъ пота. Но весь разсказъ по своей формъ отсылаеть насъ въ Евангелію Луки, какъ къ своему источнику, упущение же ащатос при вроивог не только было естественно, но и необходимо для целей Іустина. Вся 103 глава его діалога имфеть своего задачею показать исполнение ветхозавътныхъ пророчествъ на лицъ Христа, и въ Геосиманскомъ событи же усматриваеть то, о чемъ го**ворить исалмопъвець словами: "ώσει ύδωρ έξεχύθη και διεσκορ**πίσθη πάντα τὰ ὀστά μου, ἐγενήθη ἡ καρδία μου ὑσὲι κηρὸς τυκόμενος (Пс. 21, 14). Въ этихъ видахъ упоминаніе θρόμβοι бевъ аї датос было горавдо приличние, такъ какъ чрезъ эту прибавку достигалось бы скорве несовпаденіе, чвих совпаденіе обоихъ мъстъ. Еще менъе мы имъемъ основание видъть здъсь дъйствительную разность, что по вамъчанію Земища 187), слово бророс особенно на язывъ медицины того времени уже само по себъ обозначало капли крови, такъ что Гезихій (Hesychius) въ сходін прямо отмъчаетъ: "θρόμβοι αίμα παχύ πεπηγός, ώς βουνοί" 128).— Указанными случаями и исчерпывается такъ-называемая неполнота источника цитатъ Густина; всв они представляють собой явленіе не только очень естественное при свободной цитаціи, но и необходимое въ прямыхъ полемическихъ интересахъ цитировавшаго, а потому менъе всего могуть быть пригодны для argumento e silentio.

Главную же и дъйствительную особенность историческихъ цитать Густина составляетъ большая полнота его Евангелій срав-

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup>) См. прим. Otto къ разбираемому мѣсту діалога (р. 373).



<sup>125)</sup> S. 41, 42.

<sup>126)</sup> Apost. Denkwurd., s. 146.

нительно съ нашими ваноничесними. Эта полнота выразилась у Іустина въ сообщеніи такихъ свідіній, канія не могли быть почерпнуты изъ этихъ посліднихъ, — по той причинів, что ихъ тамъ мы не находимъ. Пауль вмісті съ другими представителями отрицательной школы насчитываетъ очень солидное число такихъ случаевъ какъ въ исторіи рождества и дітства Христа, такъ и въ разсказахъ о посліднихъ дняхъ Его земной жизни. Такъ какъ это наблюденіе можетъ служить и дійствительно служить основаніемъ для заключенія о позднійшемъ пронисхожденіи существующихъ Евангелій, то для желающаго проніврить состоятельность этого вывола предстоитъ двоякая задача, — вопервыхъ опреділить степень важности сообщаємыхъ Іустиномъ новыхъ свідіній, и вовторыхъ, рішить вопрось объ источникі тіхъ сообщеній, основаній для которыхъ ніть въ нашихъ Евангеліяхъ.

Обращаясь въ выполненію первой задачи и обозръвая разности между исторіей Іустина и разсказами синоптиковъ, мы дегко придемъ къ неожиданному выводу, что многія изъ этихъ новыхъ свъдъній при блажайшемъ разсмотрънія не заключають въ себъ ничего новаго и суть результать предваятой цвли, съ поторою изследуются цитаты Іустина. Начнемъ съ начала евангельской исторіи. Одинъ разъ въ апологіи и 9 разъ въ діалогь Іустинъ возвращается въ вопросу о плотскомъ происхожденіи Христа отъ Авраама и Давида, и во всёхъ этихъ случаяхъ онъ ведетъ Его давидовскую генеалогію чревъ Марію и нигдв чрезъ Іоснов, какъ это дълаеть Матеей (I, 16) \*\*\*). Но эта кажущаяся особенность генеалогіи Іустина на самомъ двлв не представляеть въ себв ничего новаго, если припомнить, что уже Лука, написавшій свое Евангеліе нісколько поздиве Матеея, излагаетъ родословную таблицу Христа чрезъ Матерь Его Марію, а не чрезъ Іосифа. Если Матеей руководствуясь назначеніемъ и цвлію своего Евангелія, распрываеть прагматико-теовратическую генеалогію чрезъ юридическаго мужа Маріи, то Лука даеть происхождение Мессии по плоти сообразно съ самымъ существомъ дъла, въ силу котораго Іосифъ не былъ дъйствительнымъ мужемъ Маріи, а только считался таковымъ (... "ων, ώς



<sup>198)</sup> Cf. Paul, cit. op., s. 40.

ἐνομίζετο υίὸς Ἰωσήφ"... Jr. III, 23), a ποτομή μ γεμεαιοτία чрезъ него не была дъйствительной геневлогіей Христа, котя юридически и считалась таковою. Правда, Лука не называеть по ниени Марію и ставить также имя Іосифа, но карантеръ всей его родословной, отличной отъ Матеен, прибавка шу уонійсто и опущеніе члена предъ словомъ Іосноъ ясно поназывають, что здвсь излагается происхождение Христа не чрезъ Ісенеа, а чрезъ Марію, имя которой не упоминается отчасти по древнему обычаю исключать женскія имена изъ родословныхъ таблицъ, отчасти потому, что это имя и лицо, имъ обозначаемов, достаточно видно изъ всего сказаннаго прежде. Въ сравнения съ генеалогіей Луки тв враткія указанія, какія даеть Іустинь относительно плотскаго происхожденія Христа, не только не представляють инчего новаго, но отличаются скорве недостаткомъ полноты, вытекавшимъ изъ аподогетическихъ задачъ Іустина. Возраженіе Гильгеновида, что последняя цель родословной Луви состоить въ выводь "δ Ίησοῦς (Ш, 28)... υίὸς τοδ Θεοῦ " (Ш, 38), тогда какъ Іустинъ повсюду говорить объ отце Аврааме для обоснованія предиката υίὸς τοῦ ἀνθρώπου 130), теряеть однако свою силу, если принять во вниманіе, что родесловная Христа вногда приводится Іустиномъ рядомъ съ доказательствами Его сверхъестественнаго рожденія 131), и достаточно опровергается следующими подлинными словами діалога: "τὸν διὰ τῆς ἀπὸ τοῦ γένους τὸν ᾿Αβραὰμ καὶ φυλῆς Ἰούδα καὶ Δαβὶδ παρθένου γεννηθέντα υίον του Θεού Χριστου" (Dial. c. 48, p. 142), гдъ рожденіе Христа оть Девы служить обоснованиемъ предната ύίον του Θεού, какъ и у Луки.--Согласно съ Лукой же, при ивкоторыхъ дополненіяхъ наъ Матеея, продолжается разсказъ объ обстоятельствахъ, предшествовавшихъ рожденію Христа. Іустивь, какъ и Лука, причиной прибытія Іосифа и Марін въ Виолеемъ ставить народную перепись, объявленную при Квиривіи, и если онъ навываеть Квиринія епітропос еч 'Ιουδαία (Ар. І, с. 34, р. 104) въ вакъ извъстно различіе между ήүєнши и спітропос далеко не вездъ и не всегда соблюдалось 132), и самъ Лука о Пилатъ употреб-

<sup>129)</sup> Krit. Unters., s. 139.

<sup>120)</sup> См. напр. Dial. с. 43.

<sup>\*31)</sup> Hilgenfeld, Krit. Unters., s. 147, Anm. 2.

ялеть выраженіе  $\eta$ уєночейску (Ш, І, ср. Мо. XXVII, 2) 132). Святое семейство изъ Назарета, гдъ оно жило, отправляется по этому поводу въ Виелеемъ, откуда происходилъ Іосифъ, и не нивя маста, гда бы можно было остановиться, помащается въ вертенв (έν σπηλαίω τινί), гдв и раждается Хриотосъ (Dial. сс. 77, 78, р. 274 sq.). Въ этой заметие Іустина находять два укаванія, противныя нашимъ Евангеліямъ, вопервыхъ Виолеемъ опредъленно представляется мъстомъ рожденія Іосифа, и вовторыхъ Христосъ, по Іустину, раждается въ вертепъ, о чемъ ни слова не говорять наши синоптики 134). Но подленныя слова Іустина не стоять въ противоръчіи съ данными нашихъ Евангелій. "Ίωσήφ..., — пишеть Іустинь, — ἀνελήλοθε ἀπὸ Ναζαρέτ, ἔνθα ψκει, εἰς Βηθλεέμ, ὅθεν ἦν, ἀπογράπψασθαι· ἀπὸ τὰρ τῆς κατοικούσης την την έκεινην φυλης Ιούδα τὸ τένος ην" (Dial. c. 78, p. 278). Выраженіе боєу ду, поставленное въ прямое отношеніе въ еνθα шкег, очевидно хочеть означить ту противоположность, что хотя Іоснов жиль въ Назареть, онъ быль изъ Вислеема, происходя отъ населевшаго внелеемскую землю колина Гудина. Тавимъ образомъ, йу здесь указываеть только на происхождение Іосифа отъ племени Іуды, обитавшемъ тамъ, что прямо и подтверждается дальнейшими словами Іустина, соединенными съ предшествующимъ причинною свявью: ἀπό τὰρ τῆς κατοικούσης την γην εκείνην Ἰούδα τὸ γένος ην. Ηο даже привнаван, что Іустинъ словами обем фу котълъ обозначить Виолеемъ, какъ мъсто рожденнія Іосифа, можно вийств съ Земишемъ 125) спросить: почему въ основаніи этой догадви Тустина не можеть лежать тексть нашихъ синоптиковъ-такъ, какъ это известно о позднвиших апокрифахь 134)? Въ томъ и другомъ случав обе фу Іустина не стоить ни въ мальйшемъ противоръчіи съ общемъ замвчанісмъ Луки, что "пошель также и Іоснов изв Галелен, неъ города Назарета, въ Тудею, въ городъ Давидовъ, называеный Виолеемъ, потому что онъ быль изъ дома и рода Дави-

<sup>132)</sup> Іустивъ повсюду Пилата называеть спітропос.

<sup>133)</sup> Paul, cit. op., s. 40.

<sup>134)</sup> Apost. Denkwurd., s. 384.

<sup>132)</sup> Histor. Iosephi falvi lignar. c. 2, 7, ed. Thilo, I, p. 9, 17.—Evang. infant. servat. c. 2 (Thilo, p. 67),—Evang. de navit. Mariaa c. 10 (Thil. p. 335).

дова" (II, 4). Указаніе же на вертепъ, какъ место рожденія Христа, мотивированное недостаткомъ мъста для пришельцевъ, составляеть действительную особенность разсказовъ Тустина. Въ объяснение ся следуетъ заметить, что все, изложенное Іустиномъ въ 78 и 79 главахъ его діалога касательно евангельской исторіи, представляєть собой не цитату, а свободное воспроизведение синоптического повъствования. Во всей этой пространной группъ разсказовъ онъ ни разу не упомянулъ своихъ "άπρμνημονεύματα των άποστόλων", κακ» это онъ имвет» οбыкновеніе ділать въ другихъ містахъ, какъ бы давая тівмъ понять, что его разсказъ не есть дословная цитата. Это повъствование Іустина по всей справедливости можеть быть сравниваемо съ теми разсказами, какіе мы встречаемъ въ современной такъ-называемой священной исторіи и которые, основываясь на Евангеліяхъ, почерпають дополненія къ нимъ изъ области преданія. Указаніе Іустина на вертепъ, какъ місто рожденія Христа, и основывается на этомъ источникъ. Дъйствительно, преданіе о рожденіи Христа въ вертепъ, заимствуя свое начало отъ незаписанной въ нашихъ Евангеліяхъ подробности событія, уже въ древивищее время была широко распространена. Изъ числа апокрифическихъ книгъ Новаго Завъта большан часть, относящаяся въ рождеству Христа, передаеть эту подребность: сюда принадлежать Первоевангеле Іакова 187), Исторія Іоснов древодвлателя 128), Евангеліе дітотва 125) и Исторія рожденія Марін 140). Древніе церковные писатели также не остались вив вліннія этого преданія: Оригенъ весьма ябно говорить что δείκνυται τὸ ἐν Βηθλεὲμ σπήλαιον, ἔνθα ἐγεννήθη, καὶ ἡ ἐν τῷ σπηλαίω φάτνη, ένθα ενσπαρμανάθη 141). Та отпровенная простота и кратность, съ какою воспроизводить тоже преданіе Іустинъ, даеть понять, какъ замвчаеть Гриммъ 143), что традиція о рожденін Христа въ вертепъ во всякомъ случав существовала уже

<sup>136)</sup> Protev. Iacobi, cc. 18, 19. Ev. Thilo, I, p. 240.

<sup>137)</sup> Histor. Iosephi, c. 7; Thilo, p. 16.

<sup>180)</sup> Evang. infant., c. 2; Thil., p. 61.

<sup>189)</sup> Histor. de navit. Mar. c. 14; Thilo, p. 381.

<sup>&</sup>lt;sup>1\$e</sup>) Contra Celsum, I, с. 51. См. Otto примъч. къ разбираемому мъсту (Dial. р. 280).

<sup>141)</sup> In Theologisch. Studd. und Kritt., t. XXIV, 1851, p. 702.

въ его время, и самъ Іустинъ указываеть достаточную причину распространенности ея въ цитируемомъ имъ пророчествъ Исаіи 141). Если принять во вниманіе раскрытую выше точку зрѣнія Іустина на пророчества Ветхаго Завѣта, какъ источникъ христіанскаго богопознанія, и на вначеніе ихъ въ его діалогь, то становится вподнѣ понятнымъ, какъ и почему Іустинъ внесъ въ свое повѣствованіе этотъ разсказъ традиціи. Онъ видълъ въ немъ доказательство божественности и мессіанскаго досточнства рожденнаго въ внедеемскомъ вертепъ младенца, и подемизируя съ Трифономъ не хотълъ упускать ин одной черты евангельсмой исторіи, полезной для этой цъли, будетъли она записана въ Евангеліяхъ или сохранена общецервовною памятью.

Упомянувши о рожденіи Христа въ вертепъ, Іустинъ продолжаеть исторію Его дітства въ полномъ согласіи съ Матесемъ. Онъ передаеть евангельскій разсказь о звізді волхвовь, о прибытів этихъ послёднихъ въ Герусалимъ за разслёдованіемъ мізста родившагося царя, о поклоненіи ихъ Христу и принесеиныхъ дарахъ, о возвращения ихъ изъ Внолеема тайнымъ путемъ, по новельнію ангела, о намъреніи Ирода умертвить новорожденнаго чрезъ убіеніе всёхъ, родившихся въ то время младенцевъ, о бътствъ св. семейства въ Египетъ и возвращении оттуда въ свою землю по смерти Ирода 144), — словомъ, виратив воспроизводить все содержаніе второй главы Евангелія Матеея. Правда, въ отделе этикъ разонавовъ Густинъ указываеть какъ на особенность ихъ на то обстоятельство, что по представленію его Иродъ вельть набить въ Вислеемъ вспял младенцевъ 145); дъйствительно въ 78 глявъ діалога Іустинъ выражается такъ: "δ Ήρώδης... πάντας άπλως τούς παίδας τούς έν Βηθλεζμ έκέλευσεν αναιρεθήναι<sup>α</sup> (р. 180), но въ 103 главѣ онъ ясно дветь знать, каянхъ пачтас тойс пайбас нужно разумьть здысь: тамъ онъ шеμιστι: "Ηρώδον άνελόντος πάντας τούς εν Βηθλεέμ εκείνου τοῦ καιροῦ γεννηθέντας παΐδας" (р. 368), что уже стоить въ полномъ согласіи съ опредвленіемъ возраста избитыхъ дътей у евангелиста Матеея (II, 16). Более важнымъ представляется другое



<sup>\*\*\*)</sup> ΧΧΧΙΙΙ, 16: •ούτος οἰκήσει ἐν ύψηλῷ σπηλαίψ πέτρας ίσχυρας"...

<sup>143)</sup> Dial. cc. 77, 78, 88, 102, 103, 106.

<sup>444)</sup> Cf. Paul, cit. op., s. 40, 41.

отличное отъ нашихъ Евангелій указаніе Іустина, что волжы, пришедшіе повлониться родившенуся царю, явились изъ Аравін 146), тогда какъ у Матеен они называются цато апо сушто- $\lambda \hat{\mathbf{u}} \mathbf{v}$  (II, 1) 187). Ho upemage beero sambtemes, что эта особенность разсказа Густина, даже еслибы она не находила для себя никакого удовлетворительного объясненія, слишномъ мелочна и незначительна, чтобы на основаніи ся можно было двлать какіслибо выводы касательно Евангелія Іустина. Οι άπο Αρραβίας έλθόντες μάγοι Іустина и μάγοι άπὸ άνατολών Матеея еще не нсвлючають другь друга и могуть означать однихъ и техъ же лицъ. Употребивши неопредвленное обозначение фустому для ивстожительства волхвовъ. Матоей представиль своимъ комментаторамъ догадываться о болве точномъ значеніи этого термина, в Іустинъ истолковаль его въ примъненіи въ Аравін подобно тому, какъ Клименть Александрійскій, Златоусть, Василій Великій относили его въ Персіи, а Августинъ въ Халдев 148). Быть можеть, на Іустина здвеь влінда и ветхозавітная апперцепція, такъ какъ по замъчанію Гильгенфельда 141), еврейское mikedem одинавово означаеть какъ опо остолого Матеея, такъ и опо Αρραβίας Іустина. Во всякомъ случав, толкованіе άνατολή въ приложения къ Аравіи давало Іустину ту выгоду, что въ этомъ прибытии волхвовъ изъ Аравіи онъ могь видеть исполненіе пророчества Исаін VIII, 4 о Дамаскъ и Ассиріи, которое онъ п приводить при разсказв о посвщеніи волхвовь въ 77-й главв, потому что по географіи Іустина "Δαμασκος τής 'Αρραβικής γής йу кай ёстіу (Dial. c. 77). Достойное вниманія обстоятельство Земишъ 150) видить въ томъ, что Епифаній, выходя изъ того же пророчества Исан въ Быт. ХХУ, 6 пришель также къ предположенію арабской національности волхвовъ 151).

Какъ бы заканчивая исторію детства Христа, Іустинъ делаеть общее замечаніе о томъ, что Іисусъ помогать Іосифу въ

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup>) Dial. cc. 77, 78 и др.

<sup>146)</sup> Paul, cit. op., s. 31.

<sup>167)</sup> Обзоръ различнихъ мивній см. у Münter'a (der Stern. d. Weisen, s. 15) и Thiess'a (Krit. Comm. II, 349).

<sup>140)</sup> Krit. Unters., s. 149, Anm.

<sup>143)</sup> Apost. Denkwurd., s. 387.

<sup>150)</sup> Exposit. fid. cathol., T. I, 1085.

его ремесленныхъ работахъ и считался плотникомъ, имъя въ этомъ случав свой источнивъ въ Евангеліи Марка (VI, 3), но сверхъ того Густинъ добавляеть, что Христосъ приготовлялъ именно плуги и ярма. Отвуда Іустинъ почерпнуль это свъдъніе? «Καὶ ἐλθόντος τοῦ Ἰησοῦ ἐπὶ τὸν Ἰορδάνην, παιμετъ Ινςτιαι», καὶ νομιζομένου 'Ιωσήφ τοῦ τέκτονος υίοῦ ὑπάρχειν, καὶ ἀείδους, ὡς αί γραφαὶ ἐκήρυσσον, φαινομένου, καὶ τέκτονος νομιζομένου ταῦτα γὰρ τεκτονικά ἔργα εἰργάζετο ἐν ἀνθρώποις ὤν, ἄροτρα καὶ ζυγά, διὰ τούτων καὶ τὰ τῆς δικαιοσύνης σύμβολα διδάσκων καὶ ἐνεργῷ βίον' τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον... ἐπέπτη αὐτῷ (с. 88, р. 322. 324) ". При первомъ взгляде на приведенныя слова Густина можеть казаться, что источникомъ, откуда заимствоваль Іустинь это свъдъніе, **служили** αί γραφαί, τυ-есть, τέπε ἀπομνημονεύματα τῶν ἀποστό**хиу, которыя онъ цитируетъ и въ другихъ случаяхъ.** Однако грамматическій строй річи даеть видіть, что слова табта тар... віот представляють изъ себя вводное предложеніе, механически соединенное съ предшедствующимъ оборотомъ genetivi absoluti, почему оно въ лучшихъ изданіяхъ и помъщается въ скобкахъ, вамвивніе же ώς αί γραφαί έκήρυσσον οτносится только въ мысли, выраженной этимъ оборотомъ и главнымъ предложеніемъ τὸ πνεθμα ἐπέπτη αὐτῷ. Следовательно, тексть Іустина не вынуживеть искать основаній его сообщенія въ письменномъ источникъ, и слова ταύτα… βιόν служатъ только полененіемъ къ заимствованному изъ Писанія, но сами заимствованы не отсюда. Вопросъ іудеевъ, записанный въ Евангеліи Марка: "не плотникъ ли Онъ (Христосъ) (VI, 3)?" — давалъ достаточное основаніе этимъ разсказамь о плотническихъ занятіяхъ Христа и побуждаль мысль христіанскую къ частной разработка сваданія ваноническихъ Евангелій. Въ апокрифической дитературъ древности арабское Евангеліе дътства Спасителя 152) и Евангеліе Оомы 153) передають тоже самое о плотнических занятіяхъ Христа, что мы находимъ и у Густина. Такое спеціализированіе въ преданіи словъ Марка могло вытекать и основываться на **изреченіяхъ Луки ІХ**, 62 (οὐδεὶς ἐπιβαλών τὴν χεῖρα αὐτοῦ ἐπ' άροτρογ...) π Ματθεπ ΙΧ, 23 (ἄρατε τὸν ζυγόν μου ἐφ' ὑμᾶς), οτ-

<sup>463)</sup> Evang. Thomae, c. 13; Thilo, p. 304; Tischend. p. 144.



<sup>182)</sup> Evang. infant. salvat. c. 38, ed. Thilo, p. 112; ed. Tischend. p. 193.

вуда легво можно было прійти въ представленію, что Інсусъ приготовляль аротра кай Інга 154). На такой процессъ мысли, быть можеть, и хочеть указать Густинь словами: "бій тойтшу καὶ τὰ τῆς δικαιοσύνης σύμβολα διδάσκων καὶ ἐνεργῆ βίον . Οднаво эта традиців не получила широкаго распространенія въ церкви христіанской. Враги христіанства даже злоупотребляли выраженіемъ Евангелія Марка и польвовались имъ для осмъянія христіанъ. Еще Цельсъ, по свидътельству Оригена 155), называлъ Христа плотникомъ; софисть Ливаній 156) спрашиваль у воснитываемаго имъ христіанина: что двлаеть теперь сынъ плотиива 157)? Юдіанъ, выступая противъ персовъ, также заявляль, по Созомену 158), что ему не поможеть сынъ плотнива 159) и уже Оригенъ, отвергавшій Цельса, не считаль подлинными слова Марка VI, 3. Но въ первый половинъ втораго въка, въ эпоху Іустина, когда еще язычество не выступило на литературную борьбу ез христіанствомъ, эта традиція не встрачала препятствій нь своему существованію, и анологеть воспользовался ею для поясненія словъ Марка. Когда же обстоятельства исторической жизни христіанъ сдідали это преданіе поводомъ для насившки, употребление его стало опаснымъ. Вотъ почему Іустинъ со своимъ указаніемъ на плотничеснія занятія Христа стоить довольно одиноко въ ряду прочихъ церковныхъ писателей!

Но главныя и существенныя особенности Евангельских разсказовъ Густина мы встръчаемъ въ его исторіи крещенія Інсуса. На эти особенности обращается преимущественное винманіе, какъ на главное доказательство незнакомства Густина съ нашими синоптическими Евангеліями <sup>160</sup>), или, при болъе строгомъ отношеніи, какъ на слъды употребленія Густиномъ апо-

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup>) Cf. Theolog. Litabl. 2. Allg. K-Z. 1853, N 93. p. 751.

<sup>155)</sup> Contra Celsum, VI, 36 (Uid apud Otto, p. 324.

<sup>\*54)</sup> Theodoreti Hist. Eccl. III, c. 23.

<sup>157)</sup> Отвыть христівнина: диміургь всего, котораго ти комедьянствуя называеть синомъ плотинка, приготовляють тебь містечко и т. д.

<sup>159)</sup> H. E, VI, c. 2.

<sup>15°)</sup> Отвыть христіання: этоть сынь плотинка приготовляеть теб'я сосновый гробь на смерть...

Hilgenfeld, krit Unt., s. 164 fg., Credner (sh. Bindemann, s. 281....) et. Paul, s. 41. Taxxe Schwegler, Nach. Zeital., I, 216 fg. Eichhorn, Einleit, I, 84 tg.

прифическихъ сочиненій. Правда, при разсказв о прещеніи Іустинъ передаетъ всв существенные моменты, указываемые нашими Евангелінми, противленіе Іоанна Крестителя, погруженіе въ воду, соществие Духа на Христа въ виде голубя и голосъ съ неба, но передаеть съ варіадіями и своеобразнымъ дополненіемъ. "Καὶ τότε, пишеть Іустинъ, ελθόντος τοῦ Ἰησοῦ ἐπὶ τὸν Ίορδάνην ποταμόν, ἔνθα δ Ἰωάννης ἐβάπτιζε, κατελθόντος τοῦ Ἰησοῦ έπὶ τὸ ὕδωρ καὶ πῦρ ἀνήφθη ἐν τῷ Ἰορδάνη, καὶ ἀναδόντος αὐτοῦ ἀπὸ τοῦ ὕδατος ὡς περιστέρον τὸ ἄγιον πνεῦμα ἐπιπτήναι ἐπ' αὐτὸν ἔτραψαν οἱ ἀπόστολα... (Dial. c. 88, p. 320, cf. Me. III, 13. 16; Jr. III, 21. 22). Η затьмъ: "καὶ ὁ διάβολος ἄμα τῷ ἀναβῆναι οὐτὸν ἀπὸ τοῦ ποταμοῦ τοῦ Ἰορδάνου, τῆς φωνῆς αὐτῷ λεχθείσης. υίος μου εί σύ, έγω σήμερον γεγέννηκάσε, έν τοῖς ἀπομνημονεύμασι τῶν ἀποστόλων τέρραιπται προςελθών αὐτῷ κτλ. (Dial. c. 103, p. 872; сf. с. 88, р. 322. 324)". При сравнении приведенныхъ разсказовъ Іустина съ только-что разобранными нами не трудно видеть, что харантеристичнымъ ихъ признаномъ, резею отделяющимъ отъ прочихъ разсиазовъ, является указаніе на сторνημονεύματα τών ἀποστόλων, κακτ μετοπικτ, οτκυχα οικ закиствованы. Возникающее отсюда стремленіе указать письменный всточникъ для сообщенія Іустина и находить для себя выходь въ свъдъніяхъ, сообщаемыхъ Епифаніемъ огносительно Евангелін, употребляемаго евіонитами 161). Описыван это последнее, какъ усъченное и искаженное Евангеліе отъ Матеея, Епифаній между прочимъ передаетъ разсказываемую въ немъ исторію врещенія Христа, и въ этой цитатв упоминаеть объ особенности повъствованія Іустина, какъ принадлежащія еретическому Евангелію евіонитовъ. Основываясь на этомъ наблюденів, пвдая фаданга ученыхъ старается доказать, что Евангеліе евіонптовъ было источникомъ цитаціи Іустина, и въ этихъ попытвахъ заходить въ лицв своихъ представителей такъ далеко, что упомянутое Евангеліе считаеть только единственнымъ памятникомъ Евангельской литературы, знакомымъ Густину 162). Но прежле всего совпаденіе въ разсказъ о врещеніи Іустина и Евангеліи евіонитовъ еще не такъ поразительно, какъ это можно думать



<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>) Adver. haer., L. J, t. 11, XXX, 13—Migne, Curs. patr., t. 41, t. 428. 429. <sup>169</sup>) Stroth, Semler, Weber, Corrodi, Martini, Rosenmüller.

на первый разъ: сравнение ихъ открываеть между ними столькоже сходотва, скольно, если не болве, и расличія. По Іустину огонь явилон на Іордан' кατελθοντος του Ίησου έπι το ύδωρ, тоесть, когда Інсусь скодиль въ воду, и голось съ неба говориль только один слова: "сымь мой-ты, Яднесь родиль Тебя". Напротивъ, въ свангелів свіонитовъ, по редакців Епифанія, пачальный разсказъ о крещения вполнъ сходенъ съ нашини Евангеліния, и только уже послъ этого вполнъ сходнаго съ Матесемъ разсказа евангеліе евіонитовъ заключало въ себь отличныя отъ него добавленія. Немосредственно посит словъ: δ υίδς δ άγαπητός, σύ μου. εί ὁ υίος, ἐν σοὶ ηὐδόκησα", Ειβαμτελίε εβιομμτοβ προχολικλο: «καὶ πάλιν· έγῶ σήμερον τεγέννηκά σε, καὶ εὐθὸς περιέλαμψε τὸ» τό» πον φῶς μέγα, δ ίδων ό 'Ιωάννης λέγει αὐτών σὺ τίς εἶ, κύριε; καὶ πάλιν φωνή έξ ούρανου πρός άυτόν ούτός έστιν ό υίός μου ό άγαπητός, έφ' δν ηὐδόκησα...  $^{162}$ )". Существенное различіе между разсказойъ Іустина и тенстомъ Евангелія евіонитовъ не оставляеть инвакой возможности отожествить икъ, а потому уже первые защитники знакомства Густина оъ этимъ Евангеліемъ признаван передаваеный Ениопнісмъ тенсть свіопитскаго Евангелія поздавнішей, искаженной его редакціей, а въ разокава Іустина видели его первичную форму, сводя тажимъ образомъ вепросъ объ источникъ Густина къ вопросу объ исторіи упомянутаго Евангелія.

Описываемое Епифаніемъ евангеліе Евіонитовъ есть, по выразптельному указанію самого Епифанія, довольно распространенное въ древности и сдълавшееся особенно популярнымъ въ припической богословской наукъ новаго времени, евангеліе отъ Евреевъ. Въ полномъ своемъ составъ это евангеліе не сохранысь до нашего времени, а тъ немногіе разбросанные по разнымъ сочиненіямъ церковныхъ писателей фрагменты, которые остались свидътелями существованія этого евангелія, не даютъ возможности сказать о немъ несомитьно достовърное. По болъе въроятнымъ заключеніямъ, какія можно извлечь изъ сохранившихся свъдъній, объ этомъ любопытномъ евангеліи 165), оно

<sup>163)</sup> Adv. haer., L. I, t. 11, XXX, 13-Migne, gr. s. t. 46, p. 429.

<sup>186)</sup> Имбемъ въ виду Olshausen'a, Die Echtheit d. vier canon. Evang., Königsberg, 1823, ss. 29-90.

представляло изъ себя новаженный арамейскій подлинникъ евангелія отъ Матеея, оставшійся во владенін іудео-христіанъ, у которыхъ оно и находилось въ употребления. Въ сравнения съ нашимъ ваноническимъ Матесемъ оно, съ одной стороны, отдичалось пополненіями, отчасти заимствованными изъ традиціи отчасти внесенными по различнымъ побужденіямъ, съ другой оно потеривло совращенія, бившія на догматическія тенденцін іудеохристіанской партін. Въ въвъ Еписанія оно распадалесь на двъ редакцін; объ одной изъ нихъ, находившейся въ рукахъ Евіонитовъ, этотъ ересеологъ говорить, какъ о евангелін неполномъ извращенномъ, начинавшемся такъ: "было водни Ирода царя Іудейскаго, при архісрев Каївов, пришель нвито именемь Іоаниь врестя врещеніемъ покаянія во Іорданъ и т. д. 166)". Иначе онъ отвывается о Евангелін, употреблявшемся у Назореевъ: "онепишеть Еписаній, имвють поливишее Евангеліе оть Матеел, еврейское, ибо у нихъ именно оно сохранилось еще, какъ изначала на еврейскомъ языкъ написано 167) ". Объ эти редакція одново, не различались точно и опредъленно церковными писатедями и часто смъщиванись поль однимъ именемъ Евангелія отъ Евреевъ, какъ сившивались и двъ вътви іудео-христіанской партів подъ общимъ названіемъ евіонитства. Іеронимъ, Евсевій, Оригенъ и Клименть знають только одно Евангеліе отъ Евреевъ и приводять изъ него выдержии, какъ изъ Евангелія, стоящаго очень близко къ Матеею. Какъ мы видъли, назорейскую, болъе полную редакцію Евангелія отъ Евреевъ Епифаній признаеть древнимъ подлиннекомъ написаннаго на арамейскомъ діалектв Евангелія Матеся. Вполив согласно съ этимъ свидътельствуєть о себъ Іеронимъ, что онъ, найдя это Евангеліе въ Кесарійской библіотекъ, смъщаль его съ подлинникомъ Евангелія Матеея, и только впоследствии, когда онъ приготовиль съ него греческий и латинскій переводы, увидёль въ немъ отличныя отъ нашего Матеея черты 166). Евсевій также снисходительно относится въ нему, помъщая его въ разрядъ ситілетометом 169) и добавияя, что

<sup>166)</sup> Adv. haer. XXX, 13,—Migne, ibid.

<sup>167)</sup> Ibid., XXIX, 3-Migne, p. 405.

<sup>168)</sup> De vir. illustr. c. 3.

<sup>169)</sup> H. E. III, 25.

его особенно дюбять принявшіе Христа Еврен. Самый терминь Евангелія отъ Евресев внесень въ литературу, безъ сомивнія съ общецерковнаго языва, Климентомъ Александрійскимъ и хочеть обозначить именно Евангеліе находившееся въ почеть у христіанъ изъ Евреевъ. Если по Евсевію евіониты пользовались только однимъ этимъ Евангеліемъ 170), то по словамъ Иринея, писавшаго во второй половинъ 2-го въка 171), они употребляли только то Евангеліе, которое произошло отъ Матеея, а отсюда следуеть, что евангеліе, получившее впоследствін наименованіе еврейскаго, въ древности называлось Евангеліемъ Матеея, или лучше сказать не отличалось отъ него. По многочисленнымъ, непрерывнымъ свидътельствамъ, ап. Матеей написаль свое Евангеліе на еврейскомъ языкъ и для христіанъ изъ Евреевъ, въ общинв которыхъ оно и должно было храниться вакь драгопънный залогь его апостольскихъ трудовъ. Но по мърв того, какъ іудео-христіанская партія отделялась въ своихъ воззрвніяхъ отъ обще-цервовнаго ученія, это доступное только Евреямъ Евангеліе претерпъвало взивненія въ духв догматичесияхь тенденцій іудео-христіанства. До III-го въка эти отличія быле однако, мало заметны, да и въ IV-мъ веке, по свидетельству Геронима 178), оно еще многими принималось за евангеліе отъ Матеея.

Въ эпоху же литературной двятельности Іустина философа Евангеліе, употребляемое іудео-христіанами, еще не успъло достаточно обособиться отъ ваноническаго Матеея и выдвлиться въ сознаніи церкви въ особое, еретической окраски сочиненіе. Съ нимъ были знакомы и пользовались имъ многіе церковные писатели того времени, хотя и не называли его техническимъ терминомъ Евангелія отъ Евреевъ. Говоря о евангеліи, исключительно принятомъ въ обществъ іудео-христіанъ, Ириней, какъ мы упоминали, знаетъ только Евангеліе Матеея. Историкъ Егезиппъ также "приводить нъчто изъ Евангелія Евреевъ; и съ сирскаго, и особенно съ языка еврейскаго 1753)". "Папій,—пи-

<sup>170)</sup> Ibid. III, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup>) Adv. haer., I. 26, 2; pycc. nep., ctp. 106.

<sup>112)</sup> Adv. Pelag. III, 1.

<sup>113)</sup> Euseb. H. E, IV, 22-въ рус. пер., стр. 210.

щеть Евсевій 174), разсказываеть также исторію о жень, которую за многія преступленія обвиняли предъ Господомъ, о чемъ пишется въ Евангеліи Евреевъ". Въ посланіи въ Смирнянамъ. наконецъ, Игнатій Богоносецъ передаеть одинъ разскаяъ о явленіи Христа воспресшаго Петру и остальнымъ апостоламъ 175), который Іеронимъ нашелъ въ Евангелін отъ Евреевъ 176). Отсюда, если согласиться, что Іустинъ почерпнулъ свои свъдънія о крещени изъ того же источника, то мы едва ди найдемъ въ этомъ нъчто странное и неудобопонятное. "Развъ, скажемъ вмъств съ Земишемъ 177), всявдствіе того, что Клименть Адександрійскій не редво рядомъ съ первовными Евангеліями приводить места неваноническихъ, даже прямо еретическихъ Евангелій, и иногда повидимому, съ твиъ же самымъ уваженіемъ, -- развъ вслъдствіе этого всв его Евангельскія цитаты должны быть почерпнуты изъ аповрифовъ "? Секундарное употребление Евангелия отъ Евресвъ вполнъ соединимо съ точкою зрънія Іустина и ни мало не опасно для признація тожества его впомнимоневмать съ нашими сино. птическими Евангеліями. Какъ человъкъ, происходившій изъ Палестины 176), Густинъ естественно могъ быть расположенъ къ Евангелію своихъ соотечественниковъ и читать его на подлинномъ арамейскомъ нарвчім 179). Чуждый догматическихъ заблужденій іудео-христіанъ, Іустинъ однако относился къ нимъ въ высшей степени снисходительно 180), отвазывая имъ только въ своемъ согласіи съ ихъ основанными на человъческихъ ученіяхъ возарвніями. Но если справедливо, что Іустинъ въ данномъ случав двиствительно пользовался іудео-христіанскимъ Евангеліемъ, то это еще не доказываеть незнакомства его съ греческимъ Матесемъ. Евангеліе не могло быть исключительнымъ источникомъ не только всехъ его цитать, но даже и техъ, ко-



<sup>173)</sup> Н. Е. III, 39; въ рус. пер. 166.

<sup>176)</sup> Epist. ad Smyrn., VI, 3.

<sup>416)</sup> De vir. illustr. c. 27.

<sup>177)</sup> Apost. Denkwurd., s. 404.

<sup>118)</sup> Самъ Іустинъ былъ язычникъ, какъ видно изъ Dial., с. 28 и Ар. 1, с. 53.— Cf. Оно, De Iustim Martyris Scriptis et doctrina, Ienae, MDCCCXLI, Introductio, р. I.—Родина Іустина (Flavia Neapoli) наход. около Смхама.

<sup>179)</sup> Ct. Eichhorn, Einleilung, I, 109.

<sup>180)</sup> Cm. Dial. c. 48.

торыя имвють свои паравлели въ нашемъ Евангеліи Матося. Необычайное совпаденіе текстовъ Іустина и греческаго Матося, одинаковыя особенности въ передачь текста LXX-ти, буквально сходное выраженіе однихъ и твхъ же мыслей, все это вивств заставляеть привнать знакомство Іустина съ греческимъ Матесемъ несомивинымъ, употребленіе же Евангелія отъ Евресвъ только случайнымъ.

Но при ближайшемъ разсмотрвнім двла и это "случайное" пользование Евангелинъ отъ Евреевъ является не только совершенно излишнимъ для объявленія особенностей Іустинова разсказа о врещеніи Христа, но и приводить къ нівкоторымъ недоумвніямъ и запутанности. Признавая, что апологеть церкви свои свъдънія о крещеніи Христа черцаль изъ Евангелія отъ Евреевъ, мы необходимо вступаемъ на скользкій путь догадокъ и недостаточно обоснованныхъ предположеній, такъ какъ неизвъстно, въ какой формъ іудео-христіанское Евангеліе передавало эту исторію во времена Іустина и следовательно нешавістно и то, въ какой мірів разсказъ Іустина сходень съ текстоиъ этого Евангелія. Если судить по повдивищей, Епифаніевской редакців, то какъ мы видьли, нельзя не признать существенного различія между темъ и другимъ, предпологать же, что въ въкъ Іустина это мъсто Евангелін отъ Евреевъ читалось такъ, какъ передаетъ его Іустинъ, значило бы не только говорить неосновательно, но и впадать въ логическій кругь. Подобчое заключение въ отношени къ нашему апологету имвло бы насто только въ томъ случав, еслибы, помимо втой спорной исторіи прещенія, Іустинь передаваль изъ своихъ апомнимоневнать навіе-либо другіе разскавы, характеристичные для Евангелія отъ Евреевъ. Но полное отсутствіе подобныхъ разснавовъ дъласть въ высшей степени сомнительнымъ знакомство Густина съ этимъ Евангеліемъ 181). Да и невозможно предположить, чтобы

<sup>181)</sup> Правда, указываеть на часто употребляемое Іустиномь бим въ разсказахъ изъ евангельской исторін (9 разъ), но вопервыхь, бим одно изъ дюбимыхъ словъ Іустина, встръчающееся у него помимо цитать до 20 разъ, а вовторыхъ, только въ двухъ случаяхъ оно удерживается при повтореніи разскава, такъ что девятеричное число разъ въ сущности сводится на двукраткое. Какая же тутъ особенность? Ср. Bindemann, Stud. und Krit., 1842 р. 463 tg., Semisch, Apost. Denkw. 35, 479, 480.



Евангеліе отъ Евреевъ, все же употреблявшееся въ особыхъ кружкахъ, хотя и недостаточно выдълившихся, входило въ составъ тъхъ памятныхъ записей, которыя читались всею церковью при богослужебныхъ собраніяхъ на ряду съ пророческимъ книгами. Поэтому, вивств съ стремленіемъ указать на Евангеліе отъ Евреевъ, какъ источникъ Іустиновыхъ свъдъній о крещеніи Христа, мы встръчаемъ уже поправку этого митнія, предполагающую этотъ источникъ вообще въ какомъ-либо Евангеліи еврейскаго семейства 182), и частиве, или въ Евангеліи Петра 182) или Кήроура Петроо, хотя всъ указанныя затрудненія не только не уменьшаются чрезъ это, но еще увеличиваются тъмъ обстоятельствомъ, что объ этихъ послъднихъ апокрифахъ, отвергнутыхъ церковью, вовсе неизвъстно, въ какомъ видъ передавалась тамъ исторія крещенія?

Чтобы уяснить особенности разсказа Густина о крещеніи и указать для нихъ источнивъ, для этого нотъ надобности въ разрозненнымъ фрагментамъ давно исчезнувшихъ памятияковъ апокрифической литературы, и на этой зыбкой почев строить предположенія, излишнія для цели. Источникъ Іустина чище нежели эти темныя произведенія неизвістных рукь и малонзвістныхъ цвлей, и несравненно ближе лежаль въ общедерковному сознанию. Анализъ текста Іустина, передающаго исторію врещенія, ясноповазываеть, что для этого нать нужды даже вообще искать кавого бы то не было письменнаго источника, изъ котораго Іустинь могь бы заимствовать свои сведенія. Синтаксическій строй его рачи вполив исключаеть эту надобность. Не смотря на то. что во всвиъ тремъ мъстамъ, где Іустинъ насается исторів прещенія, онъ упоминаеть письменный источникь, это упоминаніе еще не даеть права заключать къ тому, что особенности CROOFO PARCHARA OH'S HAMIOUTS BY CROHY'S "HAMATHINES SAUMCAN'S впостоловъ", напротивъ спорве приводить въ мысли, что вти особенности не были принадлежностью его источника. Такъ въ Dial. c. 88 cloba: "πῦρ ἀνήφθη ἐν τῷ Ἰορδάνη (p. 320)" не стоять

<sup>162)</sup> Поимтку подробно обосновать это мизніе представляють собой Kritisch. Unters. über d. Evang. Iust. Hilgenfeld'a, но она подвергалась строгому осужденю уже со стороны Баура. Sh. d. Marcusevang., ss. 117—128.



<sup>102)</sup> Такъ Эйхгорнъ, sh. Einleitung., I, 106. 109.

въ прянонъ отновления и зависимости оть указания стращого об апостолог, которое обусловливаеть собой обороть ассиваті сим infinit. (τὸ ἄγιον πνεθμα έπιπτήναι ἐπ' αὐτόν...) Η οτκοσετος τολίδο къ этому последнему сведенію, вполне согласному съ нашеми синоптическими Евангеліами 184). Въ руссковъ переводъ слова Густина долины быть переданы закъ: "и когда Інсусъ пришель въ рава Іордану, гда Іоаннъ врестиль, и сощель въ воду, то огонь возгорелся на Гордане, и апостолы этого самаго Христа нашего написали, что вогда Онъ вышель изъ воды, Дукъ Святый, какъ голубь, слетвлъ на Него"... Такимъ образомъ, только слова Густина о сошестви Св. Духа въ виде голуби предполегають для себя письменный источникь, каковый и дають въ себв наши каноническія Евангелія (Ме. III, 13. 16; Лв. III, 21. 23). Что же васается сведенія о явленіе огня на Іордане въ моменть синсхожденін Христа въ воду, то конструкція рачи не заключаеть въ себв никакихъ привнавовъ, ноторые бы заставляли обращаться въ памятникамъ письменности того времени и здъсь искать объясненія особенности Іустинова разсказа. Напротивъ, едва ли можно усмотръть натяжку и произволь въ томъ, если добавить, что самая вонотрукція ричи, строго отдаляющая разсказъ о сошествін Свят. Духа на Христа, какъ записаннаїй вностолами, отъ разоказа о явленін отня на Іорданъ, необходимо венеть из мысли о преднамаренности и цалесообразности такого способа ръче, въ мысле о томъ, что самъ Іустинъ такимъ оборотомъ хотвиъ отделить первый разсказъ, какъ авторизованный именемъ апостоловъ, отъ втораго, какъ не имъющаго этого авторитета, какъ бы давая понять о томъ, гдв следуеть искать источника сообщаемаго имъ свъдънія.

Но Евангельскій разсказь о явленім огня на Іордан'в не составляеть исключительной особенности Іустиновой истеріи прещенія Христа: онь общь миогимь памятникамь древней письменности. Не говоря о Евангеліи оть евреевь, о которомь мы уже упоминали, этоть разсказь содержался въ превнемъ апокрифическомъ сочиненія "Кіроура Пієтроо", обыкновенно извівстномъ подъ латинскимъ заголовкомъ "Praedicatio



<sup>144)</sup> Тавъ понимають это мёсто Srabius, Delitzsch, Semisch, otto и др.

Petri " 185). Традинія эта была такъ широко распространена въ обществъ христіаль, что о ней упоминаеть сивила 186), и поль вовалась такимъ довёріемъ, что вошла въ составъ одной молатвы сирской литургін 187). И дійствательно, образованіе преданія, соединявшаго явленіе огня на Іордані съ моментоми выступленія Христа на служеніе роду человическому, лежало близко не только въ (христіанскому), но и на общечеловаческому. Религіозныя легенды и спаванія явыческой древности повсюду содержать въ себв представление объ огнв, какъ элементв міра духовнаго, какъ символв божеотвеннаго, сверхъестественнаго 188). Еще современная древнему христіанству явыческая литература удерживала этотъ символическій языкъ религіозныхъ преданій, и неоплатоникъ Ямвлихъ, говоря о полученім духа, употребляєть, ванъ его синонимъ, выражение то той пирос єйоос 189). Еще банже лежала эта символизація из христіанскому совнанію не только по общности законовъ символизацій, но и въ силу ветховавотной аппериепціи. Въ Веткомъ Завъть огонь является знакомъ Божества, символомъ Его присутствія: Монсею Богь является въ купинъ, которая горить и не сгараеть (Исх. III, 2), при ваниючения вавыта съ Авраамомъ Богъ обнаруживаеть Свее присутствіе пламенемъ (Быт. XV, 17), наказаніе, постигшее Содомъ и Гоморру, описывается, какъ "огнь отъ Господа съ небеси (Быт. XIX, 24)", на Синав Богъ отпрывается въ громанъ и молнін (Иск. XIX, 16), "гора же Синайская дымящеся вся, скожденія ради Божія (ст. 18) и т. д. Точко также и въ Новомъ Завыть свыть, блистание служить признакомъ сверхъестественна-



<sup>\*\*\*)</sup> Какъ это видно изъ словъ неизвъстнаго автора «De vehaptismate" (сочин. обывновению приписываемаго Кипріану): «quam baptizaretur, ignem super aquam esse visum». У Fabric, Cod. apocr. N. I, II, p. 799.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup>) 'Ως σε λόγον γέννησε πατήρ, πνεθμ' όρνιν άφηκε, 'Οξύν ἀπαγγελτήρα λόγων, λόγος, ϋδασιν άγνοις 'Ραίνων σον βάπτισμα, δι' οῦ πυρὸς ἐξεφαάνθης. Oracc. Sibyll. VII, 82—84 (Otto, прпм., p. 321).

<sup>&#</sup>x27;\*') «Quo tempore abscendit ab aquis sol inclinavit radios suos». — Severi Alex. De ritibus... apud syros Christianos, p. 24 (otto, ibid.)

<sup>100)</sup> Достаточно вспомнить о Прометев.

<sup>189)</sup> De myster. III, c. 6 «όρᾶτε τῷ δεχομένω (τὸ πνεθμα) το τοῦ πυρός εῖδος πρό τοῦ δέχεσθαι». Sh. Hilgenfeld, Krit. Unter., s. 168; Anm. I.

го явленія или лица: на горъ Првображенія лицо Христа сілеть, выть солице (Мв. XVII, 2), одежды Его становятся блистающими (Mp. IX, 3; Лв. IX, 24), и светное облако остинеть его (Ме. XVII, 5); видь ангела сошедшаго съ неба, чтобы отвалить намень еть двери гроба, сравиявается съ молніей (Ме. XXVIII, 2. 3), два мужа, представшіе мироносицамъ одіты танже въ бистающимъ одещамъ (Лк. XXIV, 4). Но сообразно съ новозавітнымъ представленіемъ отонь кит' екохуу являются отмволонь Дука Святаго и Его даровъ: по разсказу кинги Дъяній, Дукъ Св. сошель на апостоловъ въ день пятидеоятницы именно въ видъ "раздълнощихся явыковъ, какъ бы огненныхъ (II, 3)". Согласно съ этимъ, и въ впоирифическомъ сочинения "Завъτακ» 12 πατρίαχου» (Αί διαθήκαι τών δώδεκα Πατριάρχων), сочиненін несомивню христіанскаго происхожденія, написанномъ, сагь полектають, въ началь II вака 190), изліяніе Св. Духа на народы сравнивается съ нвленіемъ огня: "καὶ μεταβήσεται τὸ πνεύμα τοῦ θεσῦ ἐπὶ τὰ ἔθνη, ὡς πῦρ ἐκχυνόμενον", читаемъ тамъ [8]). Отсова можно видеть, какъ легко воспитанное на этой символизація христіанское сознаніе приходило къ присоединенію представленія объ огнъ къ исторіи врещенія Христа: если при крещени явился Духъ Святый, если крещение было первымъ моментомъ выступленія Богочеловина на свое служеніе, словомъ есля это событие есть Богоявление, какъ оно называлось и называется досель, то ничто такъ не приличествуеть вму, какъ появление огия на Горданъ. Блинайшее основание из такому заключенію давали слова Крестителя о Христь: "той вы врестить Дукомъ Святымъ и огнемъ (Ме. ІЦ, 11)". Къ тому же вела и христіансная терминологія, называемая таннство врещевія "просвъщеніємъ (филорибе) и иногия обозначавшая самое событіє врещенія словомъ " $\phi \hat{\omega} \zeta^{\alpha-192}$ ), вавъ это в до сихъ поръ

<sup>198]</sup> Πο сообщенію Гильгенфельда, въ «Necessario nacratdo», опубливованным Coterier' от зъ въ Patr. Ар. I, р. 313, говорится: τῷ πρὸ τούτου καίρου ἐν μία ἡμέρα ἐόρταζον οἱ Χριστοῦ γένναν καὶ φῶτα; въ одношь отривий οбъ армянах сообщается: «οῦτοι τὸ πρὸ τῶν φώτων ὁωδεκαήμερον νηστεύοντες». См. γ Hilgenf., Krit. Unters., s. 169, Anm.



<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>) Cm. crarso Dilimann's in Herzog's Reab. Encyclop. t. XII, art: Pseudepigraphen d. A. I, s. 815.

<sup>&#</sup>x27;'') Test. XII Patr. Benj. c. S. p. 740, Fabric.—Cm. y Hilgenfelda, Krit. Unters., s. 168.

сохраняется въ перковныхъ пъсняхъ  $^{198}$ ). Что же удивительнаге, если традиція о явленіи огня на Іорданъ распространена была на Востокъ и Западъ, если она была извъстна Іустину и упомянута имъ въ разсказъ о крещеніи Христа? Для Іустина она была тъмъ сродиве, что, по словамъ его Апологія, "Христосъ есть Сынъ Бомій, исторый прежде былъ Слово и является иногла въ видъ отня (ἐν ἰὸέα πυρός)  $^{\alpha}$   $^{194}$ ). Ознакомясь съ нею, Іустинъ нашелъ въ ней отголосокъ своего міросоверцанія и своихъ богословскихъ представленій, и, какъ показывають разсказъ о крещеніи, онъ усвоилъ ее себъ.

Еще легче умсияется вторая особенность исторія врещенія, передаваемой Густиномъ. Древнехристіанская письменность деставляеть намъ безчисленныя доказательства того, что изложеніе голоса съ неба словами II псалма было весьма распространенно. Не говоря уже объ апокрифическихъ сочиненіяхъ, какъ то Евангеліи отъ евреевъ или актовъ Петра и Павла 195), имъющихъ въ себъ эту редакцію, пълый рядъ церковныхъ писателей воспроизводить небесныя слова въ той же формъ, въ вакой иы встрвчаемъ ихъ въ Діадогв съ Трифономъ. Такъ Клименть Александрійскій, Менодій, Лактанцій, Иларій и Ювеллъ передають ихъ также словами II псалма 196). Это изложение небесныхъ словъ было настолько принято и авторизовано, что оно внесево было въ некоторые списки Евангелій: еще Августинь находиль это чтеніє въ нъкоторыхъ спискахъ Евангелія отъ Луки 197), я самъ пользовался виъ 198). Ясно, что эта особенность Іустинова разсказа столь же мало даеть права заключать къ незнакомству его съ нашими синоптиками, сколь мало дается основаній из подобному выводу примърами Климента, Менодія. Иларія, Лантанція и Августина. Нужно думать, что она имъла свей неточникъ именно въ письменномъ колексъ полобномъ темъ,

<sup>193)</sup> Въ нехъ дается также шировое мъсто символическому значению огня (см. кановъ Косьма монаха)... Не изъ этого-ли предания береть начало обичай стоять при предсескомъ водоосвящения съ зажженными свъчами?

<sup>194)</sup> Ap. I, c. 63, p. 172.

<sup>196)</sup> Acta Pertri et Pauli, c. 29; ed. Tischendorf, p. 11.

<sup>[106]</sup> Cm. Otto, npam., p. 325. 326. Cf. Semisch, Ap. Denkie., s. 896.

<sup>5. 197)</sup> De consensu evang. II, 14.

<sup>198)</sup> Enchirid. ad Laurent. 49.

вакіе встретиль Августинь. Правда, конструкція речи здёсь, вакъ и при сообщени овъдънія о явленія огня не выпуждаеть непосредственно обращаться из письменному памятимку, наизисточнику разбираемой цитаты. Іустинь передаеть свова небесныя въ двухъ мъстахъ своего разговора съ Трифономъ, въ обовхъ же случаяхъ онъ упоминаеть и письменный свой источникъ, но упомимаеть такъ, что по строю речи эта ссылка на памятныя защиси апостоловъ не отпосится непосредственно въ излагаемымъ словамъ съ неба, а имъеть въ виду только присоединяемый въ нимъ разоказъ. Въ 88 главъ въ русскомъ переводъ текстъ Іустина читается такъ: "когда Іисусъ пришелъ къ Іордану, а Его почитали сыномъ Іоснов плотинка, и Онъ казался, какъ возвъстили Писанія, безвидикить (дегообс) и быль принимаемъ за плотника, то Духъ Святый соплеть на него въ виде голубя и въ то же время пришель съ неби голосъ, провозвъщанный и чрезъ Давида, который какъ бы отъ своего лица говорилъ то, что имъло быть сказаннымъ Ему отъ Отца: "Ты-Сынъ Мой, Я днесь родиль Тебя". Въ приведенныхъ словахъ ссыдка: "какъ возвъстили Писанія", будучи вводнымъ предложеніемъ, вставленнымъ притомъ между подлежащимъ и сказуемымъ оборота genitivi absoluti (въ русс. пер. придаточнаго предложенія), можеть быть относима только къ ов'ядыню сообщаемому этимъ оборотомъ, а не къ разоказу о голосъ съ неба. То же самое мы встръчаемъ и при акализъ другаго мъста Діалога, гдъ приводится исторія крещенія Христа. Въ 108 главъ значится: "діаволь, какъ только Інсусь выписль изъ рвин Іорданъ и голосъ свазалъ въ Нему: "Ты-Сынъ Мой, Я диссь редыть Тебя", то, ванъ написано на памятныхъ записяхъ впоотостоловъ, примель из Нему и менушаль Егов. Оченщио, что указаніе на памятныя записи апостоловъ, по конструнціи річи. хочеть обосновать разсказъ объ искушении Криста діаволомъ, а не разсказъ о голосъ съ неба. Но сравивал приведенный текстъ Діалога съ темъ мъстомъ его, где идетъ речь о явленін огня на Іорданъ, не трудно видъть, что здъсь извъстіе о голеов оз неба не такъ резко выделено отъ сообщаемого изъ апоминмоневмать, чтобы его можно было считать непринадлежащемъ письменному источнику Іустина. Особенно же ясно это становится изъ хода мыслей Густина и его разсужденій. Въ 87 ж 88

гл. Іустинъ ръшаетъ возражение Трисона, спрашивавшаго: "какъ можно доказать, что прежде существоваль тотъ, кто исполняется свлами Св. Дука, изчисленными Исаісй, какъ будто Омъ имъть нужду въ нихъ (otto, р. 314)". Отвъчан на вопросъ Трифона, Іустинъ доказываетъ, что Христосъ, "какъ только родился, уже имълъ Свою силу (р. 318)", что Онъ "не нуждался въ прещения или въ Духъ, сошедшемъ на него (р. 320)", и если престился то только для того, чтобы "дать людямъ указаніе, чтобы оне узнали, ето Христосъ (р. 322)". Также и изъ голоса оъ неба, по Іустину, не следуетъ того, чтобы Христосъ въ этотъ моментъ былъ рожденъ, какъ Сынъ Божій: рожденіе, о ноторомъ говорилъ этотъ голосъ, не имветь никакого объективнаго вначенія, но только субъективное отношеніе къ познанію людей. "Этоть голось, говорить Іустинь, изъявляль, что Его (Христа) рожденіе последуеть для людей съ того времени, канъ Онъ сдълается извъстнымъ имъ (р. 324-326)". Возаръніе, которое оспориваеть здесь Іустинь, совершенно бы устранялось въ томъ случав, еслибы Іустинъ привелъ небесныя слова въ той редакціи, въ какой они даны въ нашихъ Евангеліяхъ; если же онъ вдается въ пространное разъяснение словъ въ видахъ опроверженія этого возгрънія, то это могло случиться только потому, что онъ нашель въ своей рукописи ту редакцію, которую онъ и приводить. Такимъ обраномъ, Іустинъ долженъ быть поставлень въ рядъ церковныхъ писателей, излагавшихъ голосъ небесный словами 2 псалма. Основываясь на этомъ, нельзи отрицать вероятности того предположенія 199), что въ древности въ традиціи и письменности существовали объ редакціи небесныхъ словъ, но съ теченіемъ времени, ногда еретини стали элоупотреблять Іустиновой формой изложенія (слады чего можно подметить уже въ словахъ Густина), настоящая редакція стала гооподствующей и общей, хотя еще во времена Іустина не вполив замвишла собой первую. Въ ивкоторыхъ древишхъ ноденсахъ, дошедшихъ до нашего времени еще можно читать Іустиновеную редакцію, какъ напр. въ камбриджекой рукописи Д. 200). Исторія последняхъ дней земней жизни Христа въ томъ видь,



тот) Такое предположение далаеть Земить.

<sup>30)</sup> Sh. Semisch, Apost. Denkio. s. 395.

въ накомъ она передается Іустиномъ, далеко не такъ богата подробностями, чтобы изъ нея можно извлечь какія-либо новыя, непривостныя наднимъ Евангелінмъ свіденія. Пауль 201) указываеть только одинъ случай, гдв сообщение Іустина повидииому выходить за предвлы Евангельских данныхъ; именно. въ 108 гл. Дівлога апологетъ пишетъ: "кай ой мочоч ей метечойσατε, μαθοντες ἀυτὸν ἀναστάντα ἐκ νεκρῶν, ἀλλ' ἄνδρας χειροτονήσαντες έκλεκτούς είς πάσαν την οίκουμένην ἐπέμψατε, κηρύσσοντας δπ αιρεσίς τις άθεος και άνομος έγηγερται άπὸ Ίησοῦ τινος Γαλιλάιου πλάνου, ον, σταυρωσάντων ήμών, δι μαθηταὶ αὐτοῦ κλέψαντες αὐτὸν ἀπὸ τοῦ μνήματος νυκτός, ὁπόθεν κατετέθη ἀφηλωθείς ἀπὸ τοῦ σταύροῦ, πλατῶσι τοὺς ἀνθρώπους λέγοντες ἐγηγέρθαι αὐτὸν ἐκ уєкршу... (р. 386)". Въ сравненіи съ соотв'ятствующимь изстомъ Евангелія Матося (XXVIII, 11—15) приведенныя слова Іустина. съ одной стороны представляють сокращение последовательнаго разсказа евангелиста о преднамъренномъ распространени ложнаго служа о томъ, что ученики Христа ночью упрали тело Его, съ другой вандючають въ себъ дополнение его новымъ сообщеніямъ, что при посредствъ нарочито избранныхъ на те мужей іуден старались разсвять эти слухи повеюду, характеризуя в самое христіанское ученіе, какъ нечестивую и безваковную ересь. Что касается первой особенности, то сокращение разасказа, приводимаго только съ целію отметить фактъ, вполев понятно и остественно въ устахъ апологета, не имъвшаго нужды въ подробномъ, детальномъ изложения события. Заилючать изъ отсутствін этихъ деталей въ цитать Іустина въ незнакомотву его съ нащимъ Евангеліемъ Матеел вначило бы предъявлять въ отношения къ нему чисто субъективныя требования, не оправдываемыя ни задачами его сочиненія, ни харантеромъ его цитація. Въ придоженіи къ разбираемому случаю такое заключеніе тамъ болве посившно, что Іустинъ здась ни словомъ не упоиннаеть о своихъ апомнимоневматахъ, ни даетъ выразительно знать ни о какой зависимости отъ письменнаго источника, а въ простой замъткъ сообщаетъ то, что было ему извъстно, не говоря о томъ, отнуда онъ почерпнулъ это извъстіе. Если же нужно искать письменный источникъ для него, то сравнение

<sup>:01)</sup> Paul, cif. op., s. 44.

словъ Іустина съ Евангеліемъ Матеея непосредственно ведеть въ той мысли, что основу изложенняго сообщенія сатауеть видеть именно въ этомъ последнемъ. Откуда же Густинъ въ такомъ случав заимствоваль свои дополнения? Уже въ Евангели Матеея народъ іудейскій представляется виновникомъ клеветы на последователей Христа, клеветы, державшейся прочно при жизни евангелиста (Ме. XXVIII, 15), и древняя апологетичесвая литература оставалась вёрна этому взгляду евангелиста. Отвергая тв нельныя обвиненія въ чудовищныхъ преступленіяхъ, вакія возводились на христіанъ со стороны язычниковъ, апологоты видели въ лице іудеевъ источникъ этихъ клеветь, и Тертулліанъ, столь часто обличавшій ихъ въ распространеніи ложныхъ слуховъ относительно христівнской жизни 303), съ негодованіемъ спрашиваль: "что другое представляеть нев себя этоть народъ, какъ не разсадникъ нашего безславін" 303)? Свою основу эти возэрвнія и находили въ сообщаемомъ Іустиномъ разсказв о посольствъ Тудеевъ во всъ страны и ко всъмъ народамъ съ цвлю предубъдить ихъ противъ кристіанства. Спрывалось ли здесь указаніе на действительный историческій фанть, или этотъ разсказъ быль только плодомъ враждебныхъ отношеній между христіанами и іудении, возросшимъ на почвъ повъствованія евангелиста Матеея, во всякомъ случат онъ въ древнее время пользовался значительною популярностью и доверіемъ. По замъчанію Евсевія на Ис. XVIII, I, въ произведеніяхъ древности можно было встрвчать этотъ разсказъ, и то, что сообщаетъ Евсевій изъ него, показываеть, что подъ этими произведеніями древности нельзя разумъть сочиненія одного Іустина. Евсевій разъясняеть, что, посылая грамоты во всёмъ народамъ, іерусалимскіе священники и старъйшины назначали ихъ для разсъянныхъ повсюду іудеевъ, чтобы заранъе отвлонить ихъ отъ христівнства 204), но для насъ важно самое указаніе на существованіе этого разсказа, такъ какъ оно открываеть невависимость

<sup>204)</sup> Coll. nov. patr. et script., ed. Montfauc., t. II, p. 424 sg.—у otto, прим., p. 83.—Евсевій сообщаєть, что у іудеєвь разносившіе подобныя окружныя грамоты (сукокми урафирата) обывновенно назывались апостолами.—Іbidem.



<sup>202)</sup> Adv. Marc. III, c. 23. Adv. Iud. c. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup>) Ad nation. c. 14. -См. у otto, прим. с. 63.

Тустина въ своемъ сообщение о посольствъ отъ письменнаго негочника.

Разобранными мъстами Евангельских разоказовъ Густина и ночершывается такъ называемая полнота потерических сведеній этого писателя. Какъ мы уже имъли случай заметить, неъ времени общественнаго служенія Христа до Его отраданій, Іустинъ передаеть очень немногое, довольствуясь часто общей характерестекой еле простымъ напоменаніемъ о событів; въ такомъ родь онъ васается разсказовъ о чудесахъ Христа (Ар. I, с. 31), объ избраніи 12-ти аностоловъ (Ар. І. 89; Dial. cc. 42. 81, 106), о смерти Крестителя (Dial. c. 49), поповъданій Петра (Dial. c. 100) нт.д. Вся полнота Густинова Евангелія состоить такимъ образомъ въ сообщения двухъ трехъ свёдёній, не записанныхъ въ напихъ Евангеліяхъ, но вполив сообравныхъ съ ними, источнивъ воторыхъ по всямь даннымъ мы должны испать въ широко распостраненномъ въ церкви преданів. Необходимость признать этоть источникь явствуеть изъ той популярности, какою пользовались въ христівнокомъ обществів эти разсказы, исключающей возможность заниствованія ихъ изъ письменныхъ памятниковъ древней интературы. Страны Запада и отдаленный край Востова одинаново знакомы съ ними; писатели, раздвленные между собой не только пространствомъ, но и временемъ, не только воспитаніемъ, но и образомъ мыслей приводять ихъ въ своихъ сочинеміяхъ, ни мало не сомнъваясь въ ихъ достовърности. "Какое было дело христіансному Востоку до сочиненій Латинниъ? Или многіе ли на Западъ въ 3-мъ и поздивішихъ въкахъ могли въ подлинномъ тепств читоть литературныя произведенія Грековъ вые Семитовъ "?— спращиваеть Земить 205). Но воть вакое-нибуть коротенькое изреченіе, накъ напр. "έν οίς ἄν ὑμᾶς καταλάβω, έν τούτοις καί κρινώ", цитируемое Іустиномъ, мы встрвчаемъ и у Климента Александрійскаго, и у Илін Критскаго, и у Аванасія младшаго; не говоря уже объ отцахъ IV-го въва (Василін Ведикомъ, Амфилохін, Іеронимъ и поздивищихъ (Оедоръ Студить, Вальсамонъ), хорошо знакомыхъ съ этимъ изреченіемъ, оно нашло себъ мъсто даже въ такихъ памятникахъ, какъ завътъ 40 Севастійскихъ мучениковъ. Одни цитирують его, какъ изре-



<sup>206)</sup> Apost. Denkw., s. 398.

чевіє Господа, другіє вань переченіє пророка Ісзевінля, чретієсовсемъ не называють автора 308) откуда же это одно единство въ мысли и разпообразіе въ ся выраженіи, если не икъ свободно варінровавшей традиція? откуда это общее знакомство съ изреченіемъ и колебанія въ указаніи его автора, если не ичъ общности преданія и свойственной ему недостаточной опредвленности? Если для протестантского сознанія dr. Пауля вначеніе этого источника ясно, то далеко не такъ смотрели на мего древніе перковные двятели. Вояному извістно, что устное преданіе, принятое отъ апостоловъ, значитетельное времи служило единственнымъ источникомъ христіанскаго знанія. Упрочивавшіе его евангелисты не поставляли своей задачей дать всеобъемлющее изображеніе жизни и ученія Христа, записать наждое Его изреченіе и отивтить вев подробности Его двиъ (Ср. Ін. XXI, 25), такъ что, вследъ за появлениемъ ихъ, лица одущевлением любовію къ живому, устному слову, которое они ценили выше бунвы, навъ напр. Папій Іерапольскій, находили недостаточнымв записанныя свъдънія и оъ заботливостью начали собирать ревсванные разсказы о земной жизни Христа на память и жазиданье последующимъ венамъ. "Если,-говоритъ Папій,-мить случалось встрачать какого-нибо обращавшагося со отарцами, то я заботливо распращиваль объ учени старцевъ, напримъръ что говориль Андрей, что Петръ, что Филиппъ, что Оома или Івковъ, что Іоаннъ или Матоей, либо ито другой изъ учениковъ Господа, что Аристіонъ и пресвитеръ Іоаннъ, ученики Господа. Ибо я полагалъ, что книжныя свъдънія не столько принесутъ мив пользы, сколько живой и болве вивдряющийся голось 407) ".. Записи апостоловъ и ихъ спутниковъ не подавили собой ни этой любви къ преданію, ни его значенія п авторитета: Ириней съ энтузіазмомъ говорить о варварахъ, имвющихъ "свое спасеніе безъ хартін или черниль написанное въ сердцахъ своихъ Духомъ 208)", спрашивая извратителей церковиаго ученія: "чго если бы апостолы не оставили бы намъ писаній? не должно ли было сабдовать порядку преданія, преданнаго темъ, кому они



<sup>&</sup>lt;sup>206</sup>) Cm. тамже, s. 394.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup>) Apud. Euseb., III, 39; въ рус. пер., стр. 163. 164.

<sup>208)</sup> Adv. haer., III, 4, 2.

ввърили церкви 200)?" Такихъ же взглядовъ на значеніе преданія держались Тертулліанъ и знаменитьйшіе отцы IV-го въка, и если ихъ слова главнымъ образомъ относятся въ догматическому преданію, то все-же любовь къ нему должна была предрасполагать и въ пользу техъ сказакій, сохраненныхъ христіанскою памятью, которыя не имван догнатического характера. Передавая разсказъ о последникъ днякъ жизни Евангелія Іоанна, Клименть Алексан**πρίπετιά выразительно замъчаетъ: "ἄκουσον μύθον οὐ μύθον, ἀλλὰ** δντα λότον περὶ Ἰωάννου τοῦ ἀποστόλου παραδεδομένον καὶ μνήμη πεφυλαγμένον <sup>\$10</sup>). « Правда, по словамъ Іустина, "οί απομνημονεόσαντες πάντα τὰ περὶ τοῦ σωτήρος ήμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐδίδαζαν (Ар. І, с. 33)", но по его же словамъ, христіане ката πάντα κόσμον изцванан одержимымъ демонами (Ар. II, с. 6), что апостолы пачтахой проповъдали Евангеліе, (І, с. 45), что Иродъ привазаль изовть πάντας τους παίδας τους έν Βηθλεέμ (Dial. c. 78), что христіанамъ дано τα τοῦ πατρός ἐπιγνῶναι πὰντα (Dial. c. 121), что они знають вст тайны закона (Dial. c. 44) и т. д. Очевидно что гиперболическое выражение Іустина относительно своихъ апомнимоневнать не хочеть сказать начего болье, промв того, что его "памятныя записи апостоловъ и ихъ спутниковъ" въ приомъ и общемъ дають достаточно полный и въ существенныхъ чертахъ исчернанный образъ жизни и ученія Христа 221), не исключая собой возможности заимствованій изъ области преданія. Путешествуя по христіанскимъ странамъ, ознакомись съ Востокомъ и Западомъ христіанскаго міра, Іустинъ могъ хоромо внать всв болве распространенныя и достоверныя преданія христіанъ и пользовался ими въ разговоръ съ Трифономъ для доказательства мессіанскаго достоннства Христа (огонь на Іорданъ) и исполнения на лиць Его ветхозавътныхъ пророчествъ (рожденіе въ вертепъ, волхвы изъ Аравіи и пр.).

Обзоръ историческихъ цитатъ Іустина подтверждаетъ выводъ, сдъланный изъ аналива его дидантическихъ приведеній. Какъ тамъ незначительныя уклоненія въ текств и своеобразная группировка изреченій ни мало не свидвтельствуютъ противъ зна-

м) Adv. haer., III, ч., І.—въ рус. пер., стр. 279.

<sup>219)</sup> Quis div. salv. poss., c. 42.

<sup>111)</sup> Ct. Semisch., Ap. Denk., s. 404. 405.

комства Іустина съ нашими Евангеліями, такъ здёсь сокращенія евангельскихъ разсказовъ, вызванныи полемическими цвлями, и дополненія, заимствованныя изъ преданія, не составляють доказательства въ пользу поздивишаго происхождения синоптическихъ Евангелій, и какъ тамъ буквально сходныя изреченія. единство мысли, выраженій и оборотовъ вынуждають признать въ источникахъ Іустина наши Евангелія, такъ здёсь тожество событій и совпаденія въ разсказакь о никь подтверждають завлюченіе, что άπομνημονεύματα των άποστόλων суть наши Евангелія. Дъйствительно, въ цъломъ и общемъ цитаты Іустина исчернывають все содержание нашихъ синоптическихъ Евангелій, при чемъ Евангеліе Матеея занимаеть центральное місто въ приведеніяхъ Іустина, Лука же и Маркъ имъють только субсидіарное значеніе. Если проследить отношеніе цатать Іустина въ Евангелію Матеея въ порядка поваствованія посладняго, то мы увидимъ, что важивйшая и существенная часть этого Евангелія передана Іустиномъ во всей полнотв. Подходя въ своей генеадогін Христа, канъ сына Давида по плоти, ближе къ Лукв, Іустинъ излагаеть все содержание первой и второй главъ Евангелія Матеея. Подозрвніе Іоснов, явленіе ему во сив вигела, благовъствовавшаго о рожденін Інсуса Маріей оть Духа Святаго (Dial. c. 78), рожденіе Христа въ Виелеем'в по пророчеству Михея, поклонение волхвовъ, прибывшихъ сюда по указаніямъ звізды, явленіе имъ внгела съ приказаніемъ удалиться инымъ путемъ (Ар. с. 34; Dial. сс. 77; 78; 106), бъгство Іосифа. въ Египеть всявдствіе приказанія Ирода умертвить родившихся въ то время младенцевъ въ Виолеемъ и возвращене въ Назареть при началь царствованія Архелая (Dial. c. 78, 102, 103), все это разсказано Густиномъ въ согласіи съ Матесемъ лаже въ выборв выраженій и съ выразительнымъ указаніемъ на опоцупцоνεύματα τῶν ἀποστόλων. Образъ Крестителя, его пища и одежды, его проповъди о покаянів и грядущемъ Мессіи въ цитатакъ Іустина отпечатавлен такъ же, какъ онъ далъ въ 3 главъ евангелиста Матеея (Dial. c. 49, 88). После разоказа о прещеніи Христа во Іордан'я и последовавшемъ въ следъ за нимъ искушеній въ пустыни (Dial. с. 103) Іустинъ проходить молчаніемъ Его общественную двятельность, передавая только въ существенныхъ чертахъ разсказы объ усъновеніи главы Кре-

стителя (Dial. c. 53) и притчу о съятель и десяти талантахъ-(Dial. c. 125). За то въ повъствовании о последнихъ дняхъ жизни Господа онъ опять следуетъ Матоею. Торжественный входъ Христа въ Герусалимъ (Dial. с. 53), изгнание торгующихъ изъ храма (Dial. c. 61), совъщание старъйшинъ въ убиения Іисуса (Dial. с. 104), молитва Его въ Геосиманскомъ саду въ присутствіи трехъ учениковъ (Dial, с. 99), молчаніе предъ Инлатомъ (Dial. с. 102), распятіе, разділеніе одеждь по жребію, насывшки сыпавшіяся на Страдальца (Ар. I, 35, 38; Dial. c. 97, 101), разсвяніе ученивовъ до дня воскресенія (Dial. с. 53), погребеніе въ поздній вечеръ (Dial. с. 97), воскресеніе въ день солица (Ар. І. 67) и наконецъ распространеніе ложнаго слуха о томъ, что ученики ночью украли тело Імсуса (Dial. с. 108)—воть моменты, изъ которыхъ слагается у Іустина, какъ и у Матеея. исторія последнихь дней земной жизни Христа. Съ неменьшею полнотою Іустинъ воспроизводить и изреченія Христа, записанныя въ этомъ Евангеліц; мы отметимъ только те главы и стихи, которыя находять себъ мъсто въ цитатахъ Іустина: Мо. V, 16 (Ap. I, 16); V, 20 (Dial. 105); V, 22 (Ap. 1, 16); V, 28, 32, 29 (Ap. I, 15); V, 34, 37, 41 (Ap. I, 16); V, 46 (Ap. I, 16); VI, I, 19, 32, 21 (Ap. I, 15); VII, 1 (Dial. 115); VII, 15 cf. 19, 21-23 (Ap. 1, 16); VIII, 11 ca. (Dial. c. 76); IX, 13), (Ap. I, 15); X, 22 (Dial. 82); XI, 12-15 (Dial. c. 51); XI, 5 (Dial. 12 c.); XI, 27 (Ap. I, 63; Dial. c. 100); XIII, 42 cm. (Ap. I, 16); XVI, 1, 4 (Dial. 107 c.); XVI, 15 (Dial. c. 76); XVI, 26 (Ap. I, 15); XVII, 11-13 (Dial. 43); XIX, 12 (Ap. 1, 15); XIX, 16 (Ap. 1, 16); XXII, 37 cf. 40 (Ap. 1, 16 cf. Dial. c. 93); XXIII, 6 cf. 15, 23 cf. 27 (Dial. c. 17, 112); XXIV, 11, 24 (Dial. 35, 82); XXV, 41 (Dial. c. 76); XXVIII, 19 (Ap. I, 61). При такомъ твеномъ сродствъ цитатъ Іустина преимущественно съ Евангеліемъ Матеея естественно ожидать, что въ самомъ языкѣ Іустина будуть сохранены въ особенности языка Евангелія Матоея. По результатамъ изысваній, сдвяанныхъ Земишемъ 212), Іустинъ, действительно, раздъляетъ многія филологическія особенности съ Матесемь; такъ онъ 11 разъ употребляеть выражение βασιλεία τών ούρανών, встрвчающееся среди всвхъ новозаввтныхъ писателей

<sup>215)</sup> Ap. Denkw., s. 104 fg.

только у Матеея, — δ πατής οὐράνοις 3 раза, βρέχειν въ значенів дождить, и особенно торжественную формулу: чо попровой то ρηθέν διὰ τῶν προφητῶν, - θεραπεύειν πᾶσαν νὸσον καὶ πᾶσαν μαλακίαν, — выраженіе, несомивино звимствованное изъ Матеея, такъ какъ слово надакія нигдъ, кромъ Матеел, не встръчается въ Новомъ Завътъ, а прилагательное надакос, котя и имъется у Лв. VII, 25 и 1 Кор. VI, 9, но въ совершенно иномъ значеніи, чемъ у Матеся и Іустина (Ме. IV, 23; IX, 35, X, 1 сб. Ар. I, с. 31) 213). Рельеонымъ и решительнымъ знакомъ этого близнаго знакомства Іустина съ Евангеліемъ Матеея служить, наконецъ, ихъ поразительное совпаденіе въ приведеніи ветховавътныхъ, простирающихся до полной тожественности не только въ существенныхъ чертахъ, но и въ самыхъ мелкихъ уклоненіяхъ отъ ветхозавътнаго текста. Какъ извъстно, евангелистъ Матоей, цитируя ветхозавътныя пророчества, измъняетъ принятый текстъ LXX-ти и болъе или менъе примыкаетъ къ еврейскому тексту, хотя иногда уклоняется и отъ обоихъ; тв же особенности и въ тъхъ же самыхъ цитатахъ мы встръчаемъ и у Іустина, при томъ такъ, что какъ самый текстъ приводимаго пророчества, такъ и историческая свизь его буквально тожественна съ Матееемъ 214). Эта, такъ-сказать, осязательная зависимость Іустина отъ Матеея въ ветхозавётныхъ цитатахъ ставить выше всякаго сомивнія знакомство Іустина съ нашимъ Матееемъ и принадлежность последняго къ апонупноченията тшуἀποστόλων περваго.

Менве подробно и полно, чвиъ Евангеліе Матеея, воспроизведено въ цитатахъ Іустина содержаніе Евангелія Луви, и это, безъ сомнівнія потому, что данныя этого Евангелія приводятся лишь только въ качестві дополненія въ цитатамъ изъ Матеея. Это субсидіарное значеніе нашего третьяго Евангелія въ цитацій Іустина ясно видно изъ разсивзовъ его о рожденіи, дітствів и посліднихъ дняхъ Христа, гді ссылки на Луку занимаютъ місто подтвержденія или дополненія того, что заимствовано изъ Матеея. Такъ из извістію Матеея о рожденіи Христа отъ

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup>) Напр. ср. Dial. с. 78 и Ме. II, 18; Ар. 1, 34 и Ме. II, 5; Dial. с. 66 и Ме. I, 23; Dial. с. 17 и Ме. XXI, 13 и др.



<sup>213)</sup> Другіе приміры см. тамъ же.

Давы Іустинъ присоединяеть подтверждающій и дополняющій его разсказъ о благовъщении, почти буквально сходный съ текстомъ Евангелія Луки (Ар. I, 33,—Dial. с. 100). Подобнымъ же образомъ, путешествіе Іоснов и Маріи изъ Назарета въ Вислеемъ онъ объясняетъ согласно съ Лукой народною переписью, объявленной при Квириніи (Dial. с. 78), заканчивая исторію дътства Христа сообщеніемъ указанія этого евангелиста, что Христосъ началъ свое общественное служение, имъя около 30 льть отъ роду. Изъ разсказовъ Дуки о последнихъ дняхъ жизни Христа Іустипъ также упоминаетъ только отдельныя даты, имеющія дополнительное отношеніе въ Евангелію Матеея: онъ передаеть, что Христось установиль причащение въ Свое воспомираніе (при чемъ самыя слова Христа воспроизведены отчасти по Матеею (Ap. 1, 66; Dial. c. 41, 70), что во время Его молитвы въ Геосиманіи поть, какъ капли врови, падаль съ Его лица (Dial. c. 103), что Пилать отсылаль Его связаннымъ къ Ироду (Dial. с. 103), что Христосъ умеръ со словами: "Отче, въ руки Твои предаю духъ Мой" (Dial. 105), что Онъ восиресъ въ первый день недъли, и явившись Своимъ ученикамъ, убъядаль въ необходимости страданій изъ пророчествъ (Ар. 1, 50; Dial. cc. 41, 53, 106), что Онъ быль осязьемъ Своими ученивами, сомиввавшимся въ дъйствительности Его воспресенія, и ълъ рыбу, и наконецъ предъ ихъ глазами вознесся на небо (Dial. 106, Ap. 1, 50, cf. de resurr., с. 9). Изъ ряда изреченій, записанныхъ Лукою, Густинъ приводить въ своихъ цитатахъ очень значительное количество, именно: VI, 36 (Ар. 1, 15; Dial. c. 96); VI, 29, 32, 34 (Ap. 1, 15); IX, 22 (Dial. c. 76, 100); X, 16 (Ap. 1, 16); X, 19 (Dial. c. 76); XI, 42, 52 (Dial. 17); XII, 4, 22-24 (Ap. I, 19); XII, 48 (Ap. I, 16-I, 63); XIII, 26 (Ap. I, 19-I, 15); XVI, 16 (Dial. c. 51); XVIII, 18 (Ap. 1, 16; Dial. 101); XVIII, 27 (Ap. I, 19); XIX, 46 (Dial. 17); XX, 34-36 (Dial. 81). Зависимость Іустина отъ Луки наглядно выразилась въ усвоеніи первымъ особенностей языка последняго; такъ Іустинъ, какъ и Лука употребляетъ слово бщогос для обозначенія Бога, притомъ въ связи съ исторіей рожденія Христа (δύναμις ύψίστου, υίὸς ὑψίστου); ΓΑΒΓΟΑΙΙ ἐπισκιάζειν Ε επέρχεσθαι, ΒΟΤΡΈΨΑΙΟщіеся только у Луки въ значеніи благодатнаго наитія Святаго Духа въ устахъ Іустина имъють тотъ же самый смыслъ; выраженіе: "τίς ὑμῖν χάρις ἐστίν", въ значеніи: "вакая вамъ ва то благодарность", находящееся у Іустина, также отсылаеть насъ въ Лукв, такъ какъ слово χάρις вромв Луки встръчается только у Іоанна, и притомъ въ совершенно иной связи 213). Въ вилу этихъ слъдовъ знакомства Іустина съ нашимъ Лукой нужно признать, что опредъляя свои ἀπομνημονεύματα написанными ὑπὸ τῶν ἀποστόλῶν καὶ τῶν ἐκείνοις παρακολουθησάντων, подъ именемъ παρακολουθησάντων Іустинъ разумвлъ между прочимъ и Луку, какъ спутника апостола Павла. — и тъмъ болъе, что это опредъленіе приведено при сообщеніи разсказа о кровавомъ потъ, находящагося только у Луки.

Центральное значеніе Евангелія Матеея въ цитаціи Іустина, финавляющее мъсто только для дополнительныхъ заимствованій изъ другихъ евангелистовъ, объясняеть намъ то, на первый выглядь, странное обстоятельство, что цитаты Густина дають въ себъ весьма мало слъдовъ знакомства его съ нашимъ Маркомъ. Въ свое время Stroth объщаль премію тому, кто отвроеть въ "памятныхъ записяхъ апостоловъ" указаніе на Евантеліе Марка 216), но кажется, не трудно если не выиграть, то по крайней мірів отклонить необходимость этой преміи. Въ самомъ двяв, имвемъ ли мы право ждать отъ Густина общирныхъ приведеній изъ Евангелія Марка послі того, какъ все существенное содержание Евангелий, потребное для апологетическихъ цвлей, было уже исчерпано въ цитатахъ изъ Евангелій Матоея и Луки? что дополнительнаго и необходимо важнаго для Густина могъ дать Маркъ после этихъ двухъ синоптиковъ? Если по сравненію съ Матесемъ и Лукой въ Евангеліи Марка насчитывается только до 27 стиховъ, исключительно принадлежащихъ ему 217), то что же удивительнаго въ томъ, если и въ цитатахъ Іустина изъ нашихъ Евангелій мы не найдемъ достаточно характеристичныхъ для этого евангелиста чертъ? Послъ того какъ Іустинъ по Матеею и Лукъ образоваль цитату о святости и нерасторжимости брака, зачёмъ же бы ему приводить еще слова Μαρκα: "έὰν γυνή ἀπολήση τὸν ἀνδρα αὐτῆς καὶ γαμηθη ἄλλω, μα-



<sup>2115)</sup> Cm. y Semisch'a, Ap. Denkwe, Se 139.

<sup>216)</sup> Repertorium f. bibl. u. morgenland. Liter., I, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup>) Cm. Semisch, cit. op., s. 148.

хатан" (X, 12), какъ этого требуетъ Пауль 218)? То правда, что въ этихъ словахъ предполагается самый харантеристичный случай азыческаго легкомыслія въ вопросакъ о бракв, но Іустинъ характеризовать не безправственность язычества, а святость христіанства и для него важно было показать не отсутствіе совершенно ненормальныхъ явленій въ обществъ христіанъ, а непозволительность развода даже для мужской стороны. По счастію въ цитатахъ Іустива можно найти несколько примеровъ совпаденія его съ текстомъ Марка, оставляющихъ вив сомивнія знакомство его съ этимъ евангелистомъ,-знакомство, въроятное уже само по себъ послъ ясной зависимости его отъ Евангелій Матеея и Луки. Тавъ опредвленіе міста горы Елеонской словами εύθυς τῷ ναῷ τῷ ἐν Ἰερουσαλήμ (Dial. с. 99) отсыдаеть нь Мр. ХШ, 3; также изреченія: "συμφέροι σοι μονόφθαλμον είς ελθείν είς την βασιλείαν των ούρανων, ή μετά των δύο πεμφθήναι είς τὸ αἰώνιον πυρ" (Αρ. 1, 15), κ "μεγίστη έντολή έστι κύριον τὸν θεόν σου προςκυνήσεις καὶ αὐτῷ μόνῳ λατρεύσεις ἐξ ὅλης τῆς καρδίας σου καὶ ἐξ όλης τῆς ἰσχυος σου (Ар. І, 19) — весьма хорошо передають соотвътствующія мъста Евангелія Марка (IX, 47 я XII, 29). Важивнщимъ же свидвтельствомъ за принадлежность Евангелія Марка къ απομνημονεύματα των αποστόλων Іустина служать следующія слова: "μετωνομακέναι αὐτὸν (Χριστόν) Πέτρον ενα των αποστόλων και γεγράφθαι εν τοῖς απομνημονεύμασι αὐτοῦ τετενημένον καὶ τοῦτο, μετὰ τοῦ καὶ ἄλλους δύο ἀδελφούς, υἰοὺς Ζεβεδάιου ὄντας, μετωνομακέναι ὀνὸματι τοῦ Βοανεργές, ὅ ἐστ υιοι βροντής "... (Dial. c. 106, p. 380). Свъдънія о наименованім сыновъ Зеведеевыхъ "сынами грома" находится только въ Евангелін Марка (Ш, 16), и притомъ такъ, что оно здёсь соединено, какъ и въ словахъ Іустина, съ указаніемъ на перемвну имени Симона. Если не прибъгать подъ защиту слъпаго случая, то это совпаденіе можно объяснить только зависимостью Іустина отъ Марка <sup>219</sup>). Другой вопросъ: какъ понимать самую ссылку Іустина на απομνημονεύματα αὐτοῦ? Κοго здівсь слідуеть разумьть подъ "άυτου"? Такъ какъ невозможно αύτου замънять



<sup>218)</sup> Paul, cit. op., s. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup>) Обратное предположение исключается указаниемъ Густина на письменный источникъ.

словомъ Хріотой, то въ отвёть на этоть вопросъ остаются два предположенія: или признать здісь пропускъ переписчика, поставившаго вивсто αποστόλον αὐτοῦ (Χριστοῦ) одно αὖτ 220), наш отнести сотоб въ Петроу и принять здесь указание на памятныя записи Петра 221), котя въроятность этого послъдняго предположенія значительно ослабляется строгимъ обычаемъ Іустянане называть имени автора или авторовъ цитируемыхъ имъ записей. Въ древней апокрифической литературъ, дъйствительно, было извъстно произведение носившее название Евангелия и связанное съ именемъ Петра, о немъ говорятъ Өеодоритъ, Евсевій и Оригенъ, однако всв попытки <sup>гег</sup>) открыть въ цитатахъ Іустина следы существованія этого. Евангелія остаются тщетными. Прежде всего, Евангеліе Петра появляется въ переходное время отъ 2-го въ 3-му въку, самое раннъйшее свидътельство о немъ принадлежить Оригену, - и съ самымъ же первыхъ моментовъ своего появленія разсматривается и обсуждается представителями церкви, какъ неподлинное еретическое произведение. Напрасно бы мы стали искать этого евангелія во второмъ въкъ: писатели второй половины этого въка ни словомъ не дають о немъ знать, они цитирують наши четыре Евангелія, какъ подлинно апостольскія записи. Поэтому, какъ уже замітиль Бандемасівя противь Креднера, принятіе знакомства Іустина съ этимъ Евангеліемъ не только было бы проозвольно, но и ставило бы неразръшимую задачу для исторіи нанона-объяснить исчезновеніе его у писателей послъ Іустиновской эпохи до Оригена и замъну его нашими Евангеліями 223). Все, что извъстно объ этомъ петринистическомъ Евангелін, говорить противъ знакомства Іустина съ нимъ: это было Евангеліе съ положительнымъ еретическимъ направленіемъ. Евсевій поставляеть его въ разрядь тэхъ, которыя "не только должно почитать подложными, но и отвергать, какъ

<sup>\*\*\*)</sup> Такъ Otto (р. 380. 381), Semisch (в. 150), Bindemann и др. Мы ве упоминаемъ здёсь о томъ предположенія, что вмёсто айтой слёдуетъ читать айтшу (апостолом), потому что, еслибы айтшу было первоначально чтеніемъ, появленіе айтой ничёмъ бы не объяснилось. Существованіе чтенія айтшу въ нёкоторыхъ модексахъ (Otto, ibid.) нужно признать поправкой.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup>) Hilgenfeld, Kriz. Untes.

<sup>222)</sup> Credner (no Bindemanui'y) Hilgenfeld, d. Paul, s. 45.

<sup>293) «</sup>Uber d. v. lust. gebrauch, Evangelsen» Stud. und Krit. 1842, s. 355 fg.

незвиыя и нечестивыя 224)", но Іустивъ является предъ нами въ своихъ цитатахъ во всеоружін общецерковнаго ученія; это Евангеле распространено было въ еретическихъ вружкахъ докетовъ воторые, по выраженію Серапіона, сохраненному у Евсевія же 225), "трудились надъ нимъ", но Густивъ повсюду ссылается на свой источникъ, какъ извъстный и принятый всею церковью памятнивъ апостольской литературы; въ немъ "хотя многое п согласно съ истиннымъ ученіемъ Спасителя, но было и начто несогласно", однако цитаты Іустина не только не стоять въ противоръчія съ истиннымъ ученіемъ Спасителя, но и вполив согласны съ текстомъ нашихъ Евангелій. Такимъ образомъ, принятіе знакомства Іустина съ этимъ евангеліемъ было бы предположеніемъ не только не имъющимъ въ свою цользу никакихъ положительных основаній, - "башней построенной на кончикъ еголи, « какъ называеть его Земишъ 326), но и идущимъ въ разръзъ со всвиъ твиъ, что извъстно несомивнио относительно цитаців Іустина и характера евангелія Петра. Чтобы объяснить въ разбираемомъ мъсть появленіе "памятныхъ записей Петра", для втого нътъ надобности обращаться къ отрывочнымъ свъдъніямъ древней литературы объ апокрифахъ: общецерковное сознаніе, неодновратно выраженное церковными писателями, знало и видьло эти запися Петра въ иной совершенно области. Уже Папій называеть Марка спутникомъ и истолкователемъ Петра съ точностію записавшимъ изъ пропов'яди Петра все, что запомниль и какъ припомниль 227). Ириней въ качествъ общепринятаго взгияда своего времени выражаеть "ту мысль, что Маркъ, ученикъ и истолкователь Петра, предаль намъ письменно то, что было проповъдано Петромъ 228) ". Тертулліанъ также свидьтельствуеть: "Tarcus. quod edidit evangelium Petri... 22")", и согласно съ нимъ, Іеронимъ уже прямо называетъ Евангеліе Марка именемъ Петра 230). По прямому смыслу всёхъ этихъ

<sup>124)</sup> H. E. III, 25.

<sup>&</sup>quot;") H. E. VI, 12.

<sup>226)</sup> Ap. Denkw. s. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup>) Н. Е. III, 29; въ рус. пер. стр. 166.

<sup>256)</sup> Adv. haen, III, 1. 1. въ рус. пер., стр. 273.

<sup>225)</sup> Adv. Marc. 4, 5.

<sup>214)</sup> De vir. illust., c I.

свидътельствъ Евангеліе Марка и есть памятная запись проповъди Петра, составленная его спутникомъ, о которой упоминаетъ Іустинъ, и поразительное совпаденіе его цитаты съ текстомъ нашего Марка служить нагляднымъ подтвержденіемъ этого заключенія.

Такимъ образомъ, анализъ цитатъ Густина заставляетъ насъ признать, что къ его ἀπομνημονεύματα τῶν ἀποστόλων прянадлежали Евангелія не только Матеея и Луки, но и Марка. Это были Евангелія, общепринятыя въ христіанской церкви половины втораго въка, считавшіяся за подлинно -- апостольскія произведенія и употребляемыя въ качествъ достовърнаго источника евангельской исторіи. Ихъ читали на богослужебныхъ собраніяхъ изъ нихъ христіане почерпали себъ наученіе и назиданіе (Ар. I, с. 67), къ нимъ обращались въ борьбъ съ ложными ученіями (Dial. с. 48) и изъ нихъ почерпали основанія для защиты достоинства христіанскаго ученія и истинности сообщенныхъ въ немъ отвровеній. Безъ сомивнія, трудиве рышить тоть вопрось: перенесено ли было понятіе богодухновенности на наши Евангелія въ въкъ Іустина? Хотя прямаго и яснаго отвъта на это мы не встръчаемъ въ сочиненіяхъ Іустина, однако есть всв основанія склоняться въ пользу положительнаго рашенія. Уже одно сопоставленіе ἀπομνημονευμάτων τῶν ἀποστολων съ писаніями прорововъ и одинаковая формула цитаціи предрасполагаеть къ такому заключенію; во всей свитоотеческой литературъ терминъ ή γραφή въ выраженін: ή γραφή λέγει и т. п. означаетъ собой не человъческое произведение, а богодухновенныя писания, такъ что въ употребленіи въ самомъ словъ трафі мыслилось понятіе богодухновенности, а отсюда если Іустинъ вывств со всею церковью ставитъ памятныя записи апостоловъ на ряду съ писаніями пророковъ, онъ усвояетъ имъ то же значеніе, что и последнимъ. Это уравненіе въ значеніи произведеній тахъ и другихъ особенно ясно видно изъ 119-й главы Діалога: "какъ Авраамъ, —пишетъ здась Густинъ, поварилъ голосу Божію и это ему вманилось въ праведность, такъ и мы въримъ голосу Бога, говорившему чрезъ Апостоловъ Христа и возвъщенному пророками... (р. 426. 428) .. Такое отожествленіе ученія апостоловъ и пророковъ, само собой предполагающее богодухновенность ученія первыхъ, какъ голо са Бога, и выразниось въ томъ противоположения ваное, дълаетъ

Іустинъ въ 48-й гл. Діалога между бебатрита смеромпеса и тъмъ, что возвъщено пророками и передано апостолами. Слъдовательно въ сознаніи апологета то, что основано на памятныхъ записяхъ апостоловъ, не есть человъческое ученіе: вто ученіе, тожественное съ пророческимъ, это голосъ самого Бога. Ясите этого понятіе богодухновенности апостольскихъ произведеній едва ли и могло быть выражено въ половинъ ІІ-го въка.

Представленный выводъ изъ анализа цитать Тустина вполнъ согласуется со всвии теми внешними свидетельствами, идущими изъ глубовой древности, какія можно поставить въ связь съ источникомъ Іустина. Уже относительно ученика Іустина, Таціана извъстно, что онъ составиль евангельскую гармонію διά теобаршу, то есть по четыремъ Евангелистамъ, каковые безъ сомивнія были признаваемы и его учителемъ. Правда, по замівчанію Епифанія 231), некоторые называли его гармонію Евангедіемъ отъ Евреевъ, но Өеодорить, хорошо знавшій дій тєобаршу Таціана и сжегшій болье 200 экземпляровь его, найденныхъ виъ въ своемъ округъ, описываеть, какъ составленное изъ четырехъ евангелистовъ, только съ затаенною коварною целію 332). Ириней съ похвалою отозвавшійся о сочиненіяхъ Іустина <sup>233</sup>), Евсевій, внимательно ихъ читавшій и дълавшій изъ нихъ длинныя выдержки 234), ни словомъ не говорять о какомъ-либо особомъ евангельскомъ источникъ, употребляемомъ Іустиномъ, считая очевидно его цитаты вполнё соответствующими тексту техъ 4-хъ Евангелій, вакія существовали въ церкви христіанской ихъ времени и существують досель.

Ан. Зпасскій

<sup>&</sup>lt;sup>2M</sup>) Adv. haer., I, XLVI, 1,-Migne, Pasr., gr. s., t. 41, col. 840.

<sup>13)</sup> Fabul. haer., I, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup>) Adv. haer. lib. V.

<sup>224)</sup> Ilist. cul., IV, XVIII.

## поученіе

ВЪ ДЕНЬ ПРАЗДНОВАНІЯ 50-ЛЪТІЯ ВОЗСОДИНЕНІЯ ЗАПАДНО-РУС-СКИХЪ УНІАТОВЪ, 8 ІЮНЯ 1889 ГОДА, ВЪ ВИЛЬНЪ.

Преосвящен. Ниванора, архіспископа херсонскаго и одесскаго.

Не въсте, коего духа есте вы (Лук. 9, 55).

Во всемъ есть и можно видъть Промыслъ Божій, въ малыхъ дъдахъ человъческихъ такъ же, какъ и въ великихъ. Впрочемъ предъ безмърнымъ величіемъ Божіимъ нъть ни малаго, ни великаго. Предъ безконечностію всъ малости равны между собою, какъ всъ величины вемныя безмърно малы и равны между собою предъ безпредъльностію пространствъ небесныхъ.

Можно усматривать указаніе Промысла Божія и въ томъ, что совершая рідкое и внаменательное торжество 50-літія возсоединенія унів, въ день ежегоднаго воспоминанія этого событія, мы вмість съ тімъ, по принятому порядку, правднуємъ Нерукотворенному образу Христа Спаса; а въ день празднованія Нерукотворенному образу положено по церковному уставу читать Евангеліе, которое мы сегодня и слышали. Такимъ образомъ, конечно, по устроенію Промысла, мы слышали сегодня Евангеліе о наміреніи Спасителя пройти чрезъ самарянскую весь, о событіи, которое закончилось урокомъ Спасителя ученивамъ, міровымъ урокомъ Его всей своей церкви на всіз віжа: "не візсте, коего духа есте вы. Сынъ бо человіческій не прінде душъ человіческихъ погубити, но спасти".

И трудно было бы найти Евангеліе болье подходящее къ нашему ръдкому празднику, болье знаменательное въ отношенія къ его знаменованію. Это Евангеліе озаряетъ духъ и омыслъ нашего праздника; озаряетъ свътомъ кроткимъ столько же, сколько и внушительнымъ; озаряетъ прошедшее этого края и настоящее, равно какъ и будущее, со всъмъ и всъми, вто и что подготовил этотъ святой день на этомъ святомъ мъстъ.

Воть нынъ вспоминаемое евангельское событіе. Когда приближались дни взятія Господа оть міра, Онъ направиль лице Свое въ Іерусалиму, чтобъ идти туда на вольную страсть. И послаль Онъ предъ лицемъ Своимъ въстниковъ учениковъ. И они пошли и вошли въ селеніе самарянское, чтобы приготовить для Него ласковый пріемъ, а по меньшей мъръ, безпрепятственный проходъ.

Напоменмъ, что Самаряне занимали страну между Галилеею, изъ воторой шель, и Іудеею, въ которую шель Господь. Чревъ Самарію лежаль изъ Галилен примой и кратчайтій путь къ Іерусалину. Но Свивряне не всегда ласково принимали, даже не всегда пропускали чрезъ свою страну Іудеевъ, особенно же тэхъ, которые шли на богомолье въ іерусалимскій храмъ. Самаряне представляли въ себв помвсь изъ остатковъ отъ десяти вольнъ Изранля, отведенныхъ въ плънъ въ Ассирію, и язычниковъ, поселившихся въ этой странв по пленени Иврания. Самарянская помъсь развила въ себъ политическій и религіовный располь іудейства, современнаго Христу. Не принятая въ религіовное общеніе іудеями, возвратившимися наъ нлина вавилонскаго, не принятая из участію въ построеніи втораго храма іерусалимскаго и всявдетвіе этого противопоставивъ ему свой грамъ на горъ Гаризинъ, отвергнувъ главную часть ветхозаветной Библін, за ноключеність только пятикнимія Моиссева, всегда и во всемъ соперничавшая съ іудеями, двлавшая имъ, вакъ и териввшая отъ нихъ много постоянныхъ озлобленій, Самарія питала въ іудеямъ и возбундала въ нихъ въ себъ такую глубокую ненависть, что іуден даже не принасались нъ самарянамъ, канъ сквернымъ, чтобъ не осяверинтъся.

И воть іудей Христось направиль свое лице, показаль видь, что хочеть пройти чрезь Самарію во Іудею. Какъ сердцевъдець, Овъ провидъль, что Его съ учениками іудении же не пропустять. Но какъ серцевъдецъ же, предвидълъ и мужду преподатъ ученикамъ, какъ и всему міру, божественный урокъ, какой пренодатъ. И послалъ въстниками учениковъ въ самарійскую весъ просить если не пріема, то пропуска. Въ первый годъ Своего общественнаго служенія Онъ почтительно принятъ былъ тъми же самарянами, какъ великій учитель, какъ грядущій Христосъ, ожидаемый Мессія. Но съ тъхъ поръ прощло три года. Какъ Мессія, внъшнею славою Опъ не прославился, а идетъ теперь, какъ простой и бъдный іудей, съ простыми бъдными іудеями же учениками въ іерусалимскій крамъ, явно, на пасхальное богомолье, мимо храма самарійскаго на горъ Гаризинъ. И самаряне отназали въстникамъ въ пріемъ, даже въ пропускъ, такъ какъ Інсусъ имълъ видъ путешествующаго въ Іерусалимъ.

Господа, Чудотворца, Божественнаго Учителя самаряне не принями, какъ жители гадаринскіе, изъ-ва своихъ потопленныхъ свиней, просман Его даже уделиться отъ нихъ. Такая грубость, текан дерзость на этоть разъ смутила учениковъ. Самые близкіе, самые ревнивые къ славъ своего Божественнаго учителя, сыны Громовы, братья Івковъ и Іоаннъ, вознегодовали и говорять: "Гооподи! Хочешь ли, мы скажемъ, чтобъ огнь сошель оъ неба и истребилъ ихъ", этихъ противныхъ самарянъ, "какъ и Илія сдълаль", когда истребиль огнемь небеснымь посланныхъ отъ царицы Ісзавели?-Такъ это напоминаетъ воззвание къ премудрому и премилосердному Богу другихъ высшихъ ограниченностей, даже ангеловъ небесныхъ, въ притчв о плевеламъ: "Господи! Хощеши ли убо, да шедше исплевемъ я" (плевелы вевянные врагомъ Божінмъ діаволомъ на нивъ Божіей). На что премудрая благость Божін отвътствовала: "ни, да не когда восторгающе плевелы восторгнете купно съ ними и дшеницу. Оставите обое расти купно до жатны". Та же и теперь божественно-премудрая благость Христа Спаса отвётствуеть также гифидивой, хотя и ревнивой порывистости,---кого? самихъ апостоловъ,---и те заблуждансь способны были впадать даже въ жеотокость из другииз, вз жестопость совершенно не отвічающую планамъ Божественнего домостроительства. Обратившись нимъ, сынамъ Громовымъ, Господь воспретиль имъ и сказалъ: "не знасте, какого вы духа. Ибо Сынъ человическій пришель не погублять души человъческія, а спасать". И пошли въ другое селене по Галилев, сперва нъсколько назадъ, потомъ чрезъ Іорданъ, потомъ по за-іорданской странъ къ Іерихону во Іерусалимъ, пошли окольнымъ и длиннымъ, но предопредъленнымъ въ предвъчномъ Совътъ путемъ, къ исполненю самой сущности въ планахъ Божественнаго домостроительства, къ пріятію Искупителемъ міра вольнаго страданія въ Іерусалимъ. Что предопредълено, то исполнилось. И самарянское противленіе не помъшало. И громы небесные до поры не понадобились.

Такъ бы вотъ следовало пойти и римской церкви къ исполненю своего призванія, быть-можетъ иногда и окольнымъ, но богоопределеннымъ путемъ. Она же въ деле уніи, какъ поступала и во всемъ, рванулась идти самонзмышленнымъ прямымъ путемъ, и пошла не по Христову духу. Вотъ что мы имемъ показать и разъяснить.

Представимъ, въ началъ исторіи, вотъ здась, въ этомъ самонъ крав, малый народъ Литву, народъ, въ доисторическія времена, родственный широкораскинувшемуся адъсь же, до краевъ веми, отъ Черноморья до Балтики, славяно-русскому племени. Литва держалась стараго язычества; славяно русское племя, съ самаго начала своей исторіи, все было уже православнымъ. Скоро впрочемъ и Литва стала мало-по-малу креститься въ православіе. Стали православными многіе и изъ князей литовсняхь. Къ счастью-несчастью Литвы и славянства, первые литовскіе князья были воинственны и честолюбивы. Роднясь, но въ то же время и постоянно воюя съ князьями православной Руси, теперь раздавленной монголами, литовскія князья больше и больше стали забирать русскія земли, пока Гедиминъ, еще язычникъ, въ началъ XIV въка не забралъ самый Кіевъ. Завоеваніе чужихъ земель съ населяющими ихъ народами всегда противно духу Христову, какъ злъйшее изъ хищничествъ, какъ повальное кровопролитіе. Но мы не призваны сегодня судить политическихъ дъятелей исторіи. Нашему суду, съ евангельской точки эрвнія, подлежить великое церковно-историческое событіе унів, двиствительно-ль уніаты отторгнуты отъ православія насвлемъ и согласно ль это съ духомъ Христовымъ?

Извъстно, что унів собственно церковной предшествовала здъсь унія государственная. Эта государственная унія Литвы, отчасти еще языческой, но большею частью уже православной, съ римско-католическою Польшей, совершилась при преемникъ православного князя Ольтерда, сына Гедиминова, православномъ же князъ Яковъ Язелло или Ягайло. Сочетавшись бракомъ съ польской королевой Ядвигой, Ягелло не только самъ (въ 1386 г.) принялъ католичество, но и обязался ввести его между литовцами. На правтикъ Ягелло сталъ вводить католичество между язычниками литовцами такъ же, какъ и между православными русскими. Какими же мърами вводить? Да всякими: во-первыхъ. огнемъ и мечемъ. Язычниковъ стали крестить насильно. Литвиновъ, уже православныхъ, стали обращать въ католичество всячески, между прочимъ и насильно. Упорныхъ казнили, даже вельможь, даже православныхъ. Даже въ русскихъ областяхъ, соененныхъ съ Литвою на договорномъ правъ, всв православные сейчась же посль Ягеллоновой уніи были объявлены лишенными права гербовъ, шляхетства и чиновной службы. Да и перечислять ли всв способы насплія и коварства, какими тогда православные пригнетались къ латинству? Это известно. Для насъ важиве вопросы: вто руководиль подготовлениемъ и заключеніемъ государственной унів Литвы съ Польшею? Повровители олатиненной Польши римскіе папы. Кто руководиль кровавонасильственными мърами въ обращении литовцевъ язычниковъ и даже православно-русскихъ подданныхъ литовскаго княжества, завладъвшаго и Кіевомъ, колыбелью русскаго православія, въ обращения въ католичество? Орудія Рима, латинскіе ксендзы и бискупы. Кто подготовляль и перковную унію въ западной Рос сів? Орудователи папизма ісаунты. Кто, подготовляя церковную унію, наставиль, предъ уніею, на русско-православныя канедры недостойныхъ, но пригодныхъ для измъны епископовъ? Польскіе крули, руководимые теми же іезуптами. По ихъ іезунтскимъ соображеніямъ въ православные архіерен нарочито поставлялись, то двоеженцы, то женатые, которые и въ архіерействъ жили съ женами, то свътскіе шляхтичи тайные латаняне, то явные въроломцы, въ родъ Ипатія Поцъя, - питомецъ іезунтовъ, ватоликъ, потомъ кальвинисть, потомъ якобы православный, чтобы достигнувъ православнаго архіерейства, принять унію,то разудалые паны вояки, въ родв Кирилла Терленкаго. Такіе-то архіерен, безъ согласія, даже безъ въдома, даже вопреки завъдомымъ стремленіямъ своихъ православныхъ паствъ, подписали

унію, которая со сторожы виновинювь ся быда то, что на ісзунтскомъ язынь мазывается ріа fraus (благочестивый обманъ),
которая для народа выставдялась якобы только возобновленіе
общенія съ апостольскою касекрою древняго Рима, съ обязательствомъ сохраненія обрядовъ и догматовъ древняго правоокавія, а для нихъ самихъ, ся виновинновъ, была въ ту же мимуту отреченіемъ отъ отличительныхъ догматовъ православія,
съ видимымъ секраненіемъ обрядовъ теперь, но въ будущемъ
съ скрытною цалію нолнаго, хотя и постепеннаго окатоличенія
всъхъ русскихъ не только въ догматахъ, но и въ обрядахъ, во
всемъ содержаміи въры и въ стров церкви.

Какъ же и чемъ можно было навизать такую унію искони правозлавному народу? Всявими ісвунтскими мірами, не иначе, жавъ отвътная исторія, -- обманомъ, обольщенісмъ, грабежемъ, лишениемъ гражданскихъ правъ, безсчетнымъ бичеваниемъ, заеличениемъ въ самыя тяжия узы, въ самыя грязныя тюрьмы, мучительнымъ, неръдко голоднымъ замореніемъ въ завлюченін, вазнами самыми тометельными. Унівтокіе спископы, изгоняя православныхъ, ставили на православные приходы своихъ уніатскихъ священниковъ. Король объявляль православнымъ банииців-нагнанія. Правительство теснило имущихъ якобы недовичами, а въ сущности всяческими неправедными поборами. Правоставныя братотва объявлены мятежническими сходнами. Горожане не допусналноь до городових должностей, ственялись въ ремеслахъ, въ торговив; жалобы на общи пренебрегались. Правесдавное врестьянство и прежде унін жило какъ въ чистижиць, а посль унін подверглось новымь бъдамь. Въ Малороссін, песль первыхъ казацкихъ возстаній, жители лишены были возхв правъ, церкви или отбирались или же отдавались въ ареиду жидамъ. Монастыри отдаванись уніатамъ, оундуши ихъ отбирались. Кеспязы съ проповъдью отъ церкви до церкви вздили въ повознахъ, въ которыя впрягали хлоповъ. Защитниковъ право--славія отпрыто штан, нолесовали, пробивали насивовь спицами, жтин дътей предъ гиазами отповъ... Перечнолять все и трудно н противно и печально... А выдь темъ страдали иналіоны православныхъ руссияхъ въ продолжение 3-4 вътовъ.

 - Кто же всему этому виновникъ? Народъ ли буйный, правительство ли тупое и жестокое, духовенство ли ослошленное своею

ревностію, цапы ли римскіе? Они, вопервыхъ они. По убісній жестоваго гонителя и вровопійцы Іосафата Кунцевича, папа Урбанъ VIII, въ посланіяхъ въ королю, епископамъ и панамъ, взывая объ отмщеніи и жестокихъ мірахъ противъ православія, провлиналь техь, кто теперь удерживаеть мечь отъ крови. Да и нужны ли докавательства на то, что римские папы распространяли въру въ себя огнемъ и менемъ? На то, чво удерживали и своихъ натоликовъ въ покорцости себъ щечемъ и огнемъ? :Достаточно вопомянть введение котолической вары въ новоотпрытой Америкъ. Достаточно вопещнить, крестовые помоды противъ Вальденсовъ и Альбигойцевъ. Достаночно вопоннить введеніе инквизиціонных судилиць и инквизиціонные ужасы въ Испанін, Нидерландски, въ Италіи. Исторія знасть два періода, когда умъ человъческій, въ продолженіе въновъ, истощался въ придумываніи семыхъ ухищренныхъ, медленныхъ, томительныхъ, мучетельныхъ цытовъ, которыми можно было бы, во доволя пона твло до окончательной потери жизна, сломить волкую силу дума. Это одна эпоха римскихъ языческихъ государей, воедвигшикъ гоненіе на христіанство, и увыі вторая впека могущества другихъ римскихъ государей, христанивищихъ посударей, рименихъ папъ, воздвигшихъ гоненіе также на кристіанъ; между прочимъ, на чистое древнее православное христіанство въ юговападной Россіи. Сопоставленіе папъ съ вазіннивами гонетелини христіанства пепочетие для техъ и другихъ; для врычниковъ годителей сревнение непочетно потому, что римские папы преввопии ихъ въ изобрътени самыкъ жестокихъ мукъ, самыхь утонченныхь орудій пытки. Въ исторіи папь были двъ особенно выдающілся эпохи, когда цапы щля престовыми походами на нелыя страны, походами, которые дынали. Убійствомъ и пагубою, которые несли смерть и истребление правымъ странамъ. Эти походы, одинъ во Франціи на Вальденсовъ и Альбигойцевъ, чтобы они оставались въ цапизиъ, а другой на Малороссію, чтобы она приняла папизмъ, по меньшей мара, унію... Вальденсовъ и Альбигойцевъ явлы понти искоренили, Малоросоовъ же, былоруесовъ, православныхъ литовцевъ не удалось папамъ искоремить, впрочемъ единсявенно полько по независящимъ отъ никъ обстоятельствамъ, сперва вследствіе казациихъ войнь, а потомъ столиновенія съ Россією,

Поистинъ все, что отторгнуто уніей, отторгнуто насиліемъ. Конечно, въ кровавой борьбъ между уніей и православіемъ въ Малороссіи были ужасы вакъ съ той, такъ и съ другой стороны. Конечно, и православные священники благословляли казацкія возстанія и хаживали впереди христолюбивыхъ вояковъ съ врестомъ въ рукахъ. Война всегда ужасна; война той суровой эпохи была еще ужасиве настоящей. То правда. Но разница воть въ чемъ. Римскіе папы, латинскіе бискупы и исендам благословияли пролитіе чужой врови, положимъ, православныхъ русскихъ за ихъ въру, чтобы севлать ихъ своими. Православная же церковь всегда такихъ благословеній отвращалась. Пусть укажуть, много-яь римскихъ католиковъ правословные архіерев замучили для того собственно, чтобы сделать ихъ православными? Замучили-ль хоть одного съ этою именно целью? Списывая съ самихъ себя, паписты, даже современные намъ, выдуна: и было поворную только для нихъ самихъ исторію Макрены Мечиславской, исторію, въ которой для нихъ то меньшій поворъ, что они были обмануты, то большій поворъ, что они котым быть обмануты, а то еще большій, что они совнательно шунъли по цълой Европъ коварно измышленною ими клеветою. Я самъ, въ знаніи архимандрита, ревтора витебской семинаріи, быль личнымъ свидътелемъ, накъ европейски извъстный англійскій богословъ Пальмеръ нарочно пріважаль въ Витебскъ, чтобъ самодично разследовать эту исторію мнимой Макревы Мечиславской, и допрашиваль лично, въ моемъ присутствіи, витебскихъ старожиловъ, современниковъ и участниковъ возсоединенія уніи, относительно вовхъ оботоятельствъ сочиненной папистами клеветы, влорадно принятой на веру въ самомъ Риме. А что паписты мучили православныхъ прямо оъ прлію совратить ихъ въ латинство, доказательство этому ихъ святой Іосафать Кунцевичъ, которато укоряли въ этомъ благоразумные просвъщенные современники изъ свътскихъ поляковъ. Доказательство этому, болве глубоков, можно читеть въ кононахъ римской церкви, которые гласять (у Граціана), что "воянаго ослушника папскихъ повельній можно наназывать лишеніемь собственности и жизни", откуда распространились всв несказанные и позорные для Христовой віры ужасы инквизицін. Доказательство этому въ присягь, которую дають на върность папъ новопоставляемые датинскіе архіереи. Епископы клядись,—не знаю, клянутся ди теперь,—"защищать, пріумножать и распространять права, почести, преимущества и авторитеть святой римской церкви, "государя нашего папы" и преемниковь его; "еретиковь же, схизматиковь и противящихся папъ, скодько возможно, гнать и преследовать".

Сопоставлять-ли такое ученіе, такую практику римской церяви, папистическую практику введенія умін съ ныць чтеннымъ Евангеліемъ? Воть идеть Христосъ и хочеть проникнуть въ землю самарянскую; воть щеть Христось и хочеть проникнуть въ землю Литовскую и въ Мелороссію. Въ земль самарянской уже быль Христось и принять радостио и благоговъйно; въ Дитвъ и въ Малороссіи уже быль Христось и принять тамъ радостио и благоговъйно. Но Христу теперь снова нужно проникнуть въ Самарію, чтобы исполнить божественный планъ во Іерусалимъ; но римской перкви нужно снова ввести Христа, по римски понимаемаго, въ Литву и Малороссію, чтобы выполнить планъ овоего всемірнаго владычества. Грядущій Христосъ посылаеть въстинновъ предъ лицемъ Своимъ; римскіе папы посылають предъ лицемъ своимъ своихъ нунцевъ, легатовъ, своихъ миссіонеровъ, чтобы провести своего Христа. Самарія была нолуявыческою, полу-еврейскою; Литва была полу-явыческою, полукристіановою, а Малороссія была и совстив христіановою, только, по вагляду датинскому, схизматыцкою. Въ Самаріи не пріяша Христа, яко лице Его бъ градущее въ Герусалимъ, ненавистный самарянамъ Іерусалимъ; въ Литвъ и Малороссін также не пріяли папскаго пана Іезуса, потому что боядись и начинали ненавидеть папскій Римъ. Видя то, ученики Гоопода Іисуса вознегодовали; видя то, римскіе полы и ученики ихъ вознегодовали. Ученики апостолы говорять Господу Інсусу: "Господи! Хощеши ли речемъ, да огнь снидеть оъ небесе и потребить ихъ"; ученики папскіе говорять своему господину папъ, а папа Самому Господу: "Господи! Хощеши ли, речемъ, да огнь снидеть на непокорныхъ и потребитъ икъ". Но Господь, обратившись въ ученикамъ апостолемъ, запретилъ имъ; Онъ же, обратившись и жъ папамъ, запретилъ имъ и свазалъ: "не въсте, коего духа есте вы". Истинные ученики, апостолы Господни послушались запрещенія Господня; римскіе папы, ніть, не послушались. Апостоль

и не попытались низводить огонь съ неба; римскіе папы были бы рады, чтобы огонь небесный сошель съ неба на непокоривыхъ, а накъ и Богъ небесный папъ не послушался и огня небеснаго не ниспослагь, то папы последи на ненокорнымъ дитовцевъ и малороссовъ оговь отъ себя, а съ огнешъ и меть, а если ужъ огонь и мечь, то и всяческое насиле, ковърство, обивнъ, обольщеніе, послали весь адъ мученій и діявольскихъ иснушеній, послади впереди всего унію, которая была ложь и мать лии, которая во истинв не стояма и искони, съ самаго своего начала, была человъкоубійца. "Сынъ бо человъческій",--говорить Господь Своимъ апостодамъ и преемникамъ апостольскимъ папамъ, — "не прінде душъ человъческихъ погубити, но спости, а папы свазали себъ: нъть, мы пришля, комечно, и спасать души во имя Христово, но для снасенія и погублать, и погубили миллоны жизней, пролили цвлыя ржин прови! безъ пользы, по латинскому ввгляду, для спасенія, всё до схивнатини не спасаются, всё борющісся съ папою погибають въ цевке. "И ндоша во нну весь", — вто ндоша? Самъ Христосъ и акостолы Его! Пошли мимо, не туда, куда хотили пройти, однако же исполнили свое божественное предназначение. И папамъ слъдовало бы пойти во ину весь, когда не хотвли принять жхъ въ Југвъ и Малороссін. Но то Христосъ и апостолы Его, тъ такъ смеренны! А мы папы не то; намъ своротить съ дороги! Неть, вов прочь съ дороги, смерть всёмъ, мечь и огиь на всёхъ вивсто громовъ небесныхъ, которые отказываются грешвть на антипапистовъ! Спрашивать ли: "ноего духа есте вы", святыйшіе отцы пашы? Христова ди вы духа? Ніть и піть и піть!

По примъру тогда еще не осъненнаго благодатно Святаго Духа Петра, вопреки заповъди Христовой и Христову духу, им взяли мечъ въ руки и отъ меча погибаете. Со времени Инновентя III ваше нъюгда всемогущество, очевидно, силонилось въ наденно. И ничто его не поддержить, не поддержать никаніе новоизмыпиляемые догматы вашей непогръщимости, непорочнаго зачатія, пелагіанскаго первороднаго гръха, развитія христіанскаго въроученія, т.-е. развитія вашего своеволія въ измышленія новой въры Христовой. Многіе-ль даже наъ вашихъ върують въ вашу вчерашнюю непогръщимость, когда исторія говорить о вашей всегдащией погръщимость, о противорвчіяхъ вашь,

деже папскихъ опредвленій отъ каседры, самимъ себъ? Роковой ходъ исторіи непреложенъ. Міромъ править идея. Идея всемо-гущества папскаго падасть и пада. Живутъ пока только ся обломки, да ножыя подпорци.

Міромъ превить идея, и противъдвиженія идей вов человічесвія суремленія безсильны. Тецерь любезнымъ нашимъ отечествомъ, по всемъ видимостямъ, править пока идея возрастанія и притяжения въ себъ всего сроднаго. Это притяжение сроднаго въ превственномъ міръ проявляется тягою одникъ превственныхъ существъ въ другимъ и называется любовью. Отторгнутая литовено-польскимъ насилемъ Малороссія сама собой потянулась нъ сродной, единовирной и единовровной Руси при цари Алекерь Михайловичь. Сама собой потянулась въ единоварной Руси и польско-литовская унія, созданная ісэунтскими вамыслами, наложенная на выю народа твиъ же польско-папистическимъ насилісив, линь только были разбиты эти узы при императрицв Екстернив II. До текой степени это присосдинение совершилось само собой, до такой степени тико, безшумно, окотно и любовно, что даже мы руссию, ученые, духовные, ісрархи,--что даже мы, можно скавать, не заметили такое великое и радостное событе, что тольно въ недавное время мы привели въ сознание себъ этоть историческій факть, хотя этоть факть совершился еще на плазвит нашихъ дъдовъ-овященинковъ; что только политическія соображенія нашего соботвеннаго правительства остановили эту естественную тягу на русской православной верв былоруссвихъ унівтовъ, только-что принятыхъ подъ русское владычество; а иначе и тогда уже, по всей въроятности, не осталось бы и следа уній въ могилевской, витебской, минской, водынской, нодольской пуберніяхъ, да и по всей въроятности, и здарь, въ самой Литвъ. Если же возсоединение уни въ Литвъ стело заметнымъ въ исторія озитомъ, который мы ныне и воспоминаемъ и празднуемъ, то кажись только потему, что датинство уже вы последніе предъ возсоединеніемы унім полвена успъло скольно-либо припрацить на себа унію, на самыха центрахъ своего господства, уже подъ вротнимъ въ отношени въ датинотву вдедычествомъ Россіи. Почему здівсь уже потребовадось и труда немало и много заботливой предусмотрительности, чтобы не возбудить движенія страстей, чтобы не обидеть чейлябо интересъ, не явить предъ глазами люденими, да и предъ самимъ Всевидищимъ окомъ ин тъни насили, чтобы естественному влечению сроднаго западно-руссиаго иъ сроднему керенному русскому и православному открить безпрепятственный путъдвижения, чтобы любовь привлечь и возсеединить любовью.

Для того ин мы это говоримъ однакоже, чтобы раздражить котя бы и нашихъ противниковъ и раздълять ихъ съ нами нашей рачью, какъ и нашимъ празднествомъ, еще глубже? Натъ. Намъ утвиштельные было бы, еслибы рачь наша принесла утишеме везбужденнаго, умилотворение раздаленнаго и общее насидание, назидание, понечно не на римско-католическомъ, а на испоиновающие основания.

Мы желали бы, мы молимъ Вога, чтобы искони сродные намъ литвины, особенно же чтобы единовровные намъ братъя нация славяне, увлеченные невозда напоромъ исторіи въ общеніе цервви римской, возстановние тою же, что в унія, тягою среднаго. въ сродному единокровному, и единодушие свое съ единокровного Рессісто, вступри въ общение съ единою, святою, соборновазолическою правоскавною церковію. Модинъ Вога, чтобъ она взяли въ свое забетливее безпристрастисе ссображение, что общение въры съ Римонъ востда отовко препятствием из полному общению единодушія съ православнимъ руссимиъ отечествомь; что Римъ, на всемъ пространствъ своихъ столкновений съ Русью, отъ первыхъ дней исторического он бытія; исмаль нан подчинения себъ русского народа, или же габели его; что безсильный передвлать дукь своей исторіи и отказаться отъ существа своихъ стремлений, Ринъ всегда будеть, болье или менье отврито; враждебень государотвенному благосостоянію Россін, и что ревнивые паписты изъ ея подданнымъ, межомъно, . нногда даже бессопретельно недпринянсь исторически воспитанному навлону Рима, всегда во дни политическить варыврев, будуть болье или мелье смюнны полавываль смоему отечеству невърность: и являться въ рукакъ злоупышленниковъ орудісмъ, а по меньшей мере, количественнымь двинымъ для ихъ зловредных замысловь и врандебных внемь развистовы, всегда будуть обнажением патою русскаго государственные тала, въ которую международная вражда всегда будеть норожить влигь свой губътельный ядо, какъ вто ны и верхли въ самые исдание, 1812,

1831, 1853 и 1863 годы нашего въда. Почему и взываемъ въ вамъ, привамъ, сыны, не пасывен Россіи по ен чувствемъ из вамъ, примите въру вашего отечества, въру единопровнаго вамъ нарокарусскаго, въру древней васолической перкви, въру самилъ впостоловъ, никогда не знавнихъ подчиненія римскому мачъ, нотивную непонаженную новшествами въру Христеву, чтобы съ кормемъ исторгнуть у самыхъ тонивът и глубого разочетивыхъ враговъ нашихъ всякій помыслъ о вазможности ислебать вашу върнопреданность общему нашему отечеству, святой православному русскому Царю.

Обращаемъ слово увъщательное къ свеей православно-русской братіи. Вопервыхъ старвишей. Изучая винистельно неторію котя бы этого края, благоводите понять, что ва міръцарить идея; что надъ судьбою этого прая осебенно явио, какъ впрочемъ надъ судьбами и всего русскаго царотва. парить идея православія; что отділять, въ управленія судьбами нашего народа, идею православів отъ политичеснихъ соображеній, въ сущности вещей, въ существъ русской жиски,--это глубоная ощибка, которая всегда обмаруживалась болье навменье роковыих образомъ въ политических столкновенияхъ на закраннахъ, да и внутре нашего отечества, какъ и особещесявственно обнаружилась на сей окранив, что прежде себытія вънедавліє годы такъ ясно предуназываль приснопамитно сдавный связитель Іоспол, и ему не винмали, пова предуказанное и не осуществелось вврывомъ бідь; что нивань не слідуеть терпіть, чтобы адвеь, какъ и ще бы то ин было, русское православіе в вравоздавных позводяль себь поперать всяній, вому бы тольно это вадумалось, ровяя темъ бодрость и удручая свяу истипно-DYCOMATO AYEA.

Меньшая братія Христова, православные русскіе люди! Стойче въ прастеческой въръ, мужайтеся, укрънцайтеся. Возлюбимъдрукъ друга. Возлюбимъ и не единовърныхъ, котя и единокровныхъ братій нашихъ, мотому что любовь привленаетъ, любовь все попрываетъ, все терпитъ, любовь повхъ и все побъщаетъ. Всей петоріей своей мы повавали, что мы и скловны не толькотерпътъ у себя, по и люботь чумое и чумихъ, иногда даже больше надлежащаго, иногда примося въ мертву чумому и чумимъ даже свой народный интересъ, пакъ бывале и въ поторія этого самаго

края. При нашемъ установившемся надъ нимъ господствъ, прощая и забывая прошлое суровое, мы всегда стремились, чтобы чувдые намъ элементы здёсь не мёшали намъ благотворить по возможности всемъ и всячески возвышать общее, особенно же чужое благоденствіе, думая благотвореніями привязать въ себъ это чужое, коти при этомъ иногда и принижая свое. И мы въ существъ въда не ошибались. По милости Божіей до сихъ поръ выходню какъ-то такъ, что недестающее въ этой нашей общенародной, общегосударственной склонности Промыслъ Божій исправляль и восподняль, а хорошее, благое, сиятое благословлять, возвращая, укръпляя и отъ всякихъ напастей избавляя, инромь и безметежіемь, славою в величіемь вънчая кристалюбивое отечество наще Россію. Христіанская любовь въ насъ не язивняма своему присному, своему коренному свойству быть привленающимъ, быть привязующимъ, быть возсоединяющимъ даже отторгнутое началомъ. Дюбовію возсоединили мы съ собою нашихъ братьевъ, отторгнутыхъ насиліемъ въ унію. Тою же любовію возсоединим и остальных ваннях братьевъ, темъ же насиліемъ отторгнутыхъ и въ датинство. Возлюбимъ же другъ друга, да въ концъ концовъ и въ началъ началъ, едиными усты в единымъ сердцемъ, исповъдуемъ Отца и Сына и Святаго Духа, Тронцу единосущную и нераздъльную, и да будемъ въ ней вен едино, якоже Отець и Сынъ и Святый Духъ едино суть въ Себъ. Аминь.

# **BO33BAHIE**

# СИНОДАЛЬНАГО ЧЛЕНА, ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННАГО ЛЕОНТІЯ

АРХІЕПИСКОПА ХОЛМСКО-ВАРШАВСКАГО

КЪ ВОЗСОВДИНЕННЫМЪ ОТЪ УНИ СЪ ПРАВОСЛАВНОЮ ЦЕРКОВИО
ПРИХОЖАНАМЪ

. Холмоной Руси и Подлясья.

Братія! Стойте въ віръ, мужайтеся, утверждайтеся (1 Кор. 16, 13).

Пятьдесять леть протекло уже съ 1839-го года, когда въ соседнемъ съ нами западно-русскомъ край совершилось вовсоединеніе уніатовъ съ православною церковію. По справедливости св. Церковь наша радостно воспоминаеть это великое въ исторіи событіе благодарственною къ Господу Богу молитвою и возглашеніемъ вёчной памяти достойнымъ дёятелямъ, ревностно потрудившимся въ дёлё возвращенія къ древлеотеческой вёрё чадъ церкви, нёкогда отторгнутыхъ отъ православія насиліемъ.

Юбилейное торжество въ сосъднемъ русскомъ крат отрадно и утъщительно должно быть и для васъ, возлюбленные братіе—обитатели Холмской Руси и Подлясья, еще недавно вошедшіе въ ограду православной церкви. Весьма желательно, чтобъ оно принесло душевную пользу и вамъ. Радъя о сей пользъ, я обращаюсь къ тебъ, возсоединенная паства въ нашемъ Привислянскомъ крат, съ архипастырскимъ словомъ назиданія и увъ-

щанія устами св. апостола Павла: стойте вт въръ, мужайтеся, укръпалитеся.

Предви ваши испов'вдывали в'тру православную и такъ ею дорожные, что решелись переносить всякія притесненія, уничиженія, даже мученія оть техъ, кое примуждали ихъ принимать унію. Разными неблаговидными средствами-обманомъ и насипенъ распространялась она съ труденъ и медленио, потому что народъ, привывшій къ своей цериви, твердо стояль въ православной въръ и противодъйствовалъ распространению умии. Но долговременныя усилія враговъ православной візры одержали побъду: унія окръпла, и воть потомки православнымъ предновъ забыли о томъ, какъ они были привержены из своей материцеркви православной, какъ они мужественно модвивались въ борьбе съ теми, кои, вводя унію, хотели ихъ окатоличить и лишеть русскаго характера. Да будеть благословения память православныхъ предвовъ вапинхъ! Воярадовалноь ихъ души, когда совершилось обращение ваше къ въръ, за которую они такъ много и долго страдали отъ последователей римскаго исповеданія-ревнителей папства и противнивовъ русской народности.

Незабвеннымъ для васъ, братіе, долженъ быть годъ (1875) возвращенія важего къ скорбівшей о вась матери — перква православной. Вы внаете, что при очищении обрядовъ еще въ уніатсявкъ церквахъ предъ возсоединеніемъ валиямъ не обошлось безъ некоторыхъ недоразуменій, которыми воспользовались заые люди; но это не помъщало тогда общему ходу возсоединенія, хотя и не осталось бежь прискорбных в последствій, из уничтеженія которыхъ требуется время. Я разумёю остатки упоротрующихъ въ нежеланіи постщать православные храмы, О нехъ-то бользнуемъ мы, и къ нимъ-то взываю я по долу своему и по христіанской дюбви: "оставьте свое упорство въ гибельномъ отчуждение отъ истины, вселенской, апостольской. Христовой; оставьте свои деткомысленныя сомивния и волебанія. Они навъяны на вась противнивами русской народиости, увъренными въ томъ, что правосладная въра сделаетъ васъ вполна русскими. Ужели вамъ непріятно испов'ядывать предъ всыми ту же въру, какую содержить общій отенъ нашъ Царь? Ужели вы можете думать, что пастыри ваши меньше знають нстину, чемъ тв. кои васъ обманывають ради своихъ, чуждыхъ

вамъ, витересовъ"? Довольно многіе изъ васъ, какъ мив достовърно извъстно, въ городахъ и въ храмовые праздники въ разныхъ православныхъ церквахъ исповъдываются и Святыхъ Таниъ причащаются, а своихъ приходенихъ сиященниковъ и своихъ церквей чуждаются изъ опасенія насмъщенъ отъ другихъ укорныхъ, между тъмъ какъ эти другіе тъкие въ чужкъ приходахъ тайно принимаютъ святыя такиства у православныхъ паскырей. Для чего же такое двоедущіе? Спаситель нашъ сказалъ: кто постыдится Меня и Монхъ слось съ редъ семъ прелюбодъйномъ и прышномъ, того постыдится и Сынъ Челосическій, когда пріндеть съ слась Отща своего со сеятыми ангелами (Марк. 8, 38). Ради недобрыкъ людей вы стыдитесь открыто заявлять себя православными! Не гръщно ли это? Не противно ли это Слову Божію и вашей совъсти? Образумьтесь и понайтесь, чтобы не навлечь на себя страшнаго гизва Божія.

Наше православное исповъданіе въры есть древнъйшее, апостольское и свято-отеческое; оно ни въ чемъ не отступило отъ первоначальнаго христіанскаго ученія, а потому и есть истинно Христово ученіе. Господь сказаль своимъ впостоламъ: слушающій вась Меня слушаеть и отвергающійся вась Меня отвергается (Лун. 10, 16). Итакъ, слушающіе ученіе превининовъ апостольскей проповъде—ученіе православныхъ пастырей церкии несомятино и познають истину Христову въ чистомъ ен видъ, безъ примъси человъческихъ мудрованій. А удаляющіеся отъ законныхъ пастырей, отвергающіе ихъ наставленія удаляются отъ-Христа, отвергаются своего Спасителя. Поймите же всю вакность и спасительность преподаваемаго вамъ ученія и ни слушайте самозванныхъ учителей, выдающихъ измышленія человъческія за истину Божію.

Утвердившіяся въ православін чада наши о Господъ! Радуемся мы, видя ваше преуспъявіє въ познавіи Христовой истины в ваму ревность къ святой цериви. Радуемся, видя вашу заботнивость о хранахъ Бомінхъ, ваши посильныя помертвованія на ихъ благоустройство и укранненіе, ваше усердіє къ богослуженіямъ и любовь къ просвъщенію дітей вашихъ. Да благословить васъ Господь дарами своей благости и дастъ вамъ всегдашнюю твердость, христіанское мужество и необоримую крівпость убіжжденій.

Васъ, добрыхъ православныхъ христіанъ, масса, несравненно болъе, нежели колеблющихся, нетвердыхъ въ върв и непокоряющихся святой церкви. Долгъ христіанской дюбви требуетъ, чтобы вы оказывали благотворное вліяніе на своихъ собратій. Вразумляйте же заблуждающихся, не только примъромъ, но и своими внушеніями, помогайте своимъ пастырямъ въ назиданіи немоществующихъ въ въръ. Родственныя связи и житейскія взаимным отношенія дають вамъ возможность и случаи убъкдать требующихъ вразумленія. Устанавайте друга друга и назидайте одина другаю, учить и впостоль Павель (1 Сол. 5, 11).

Виагодать Господа нашего Інсуса Христа да будеть со всами вами. Аминь.

### извъстія и замътки.

# ГОДИЧНОЕ СОБРАНЕ ПРАВОСЛАВНАГО МИССІОНЕРСКАГО ОБЩЕСТВА.

4 іюня Православное Миссіонерское Общество праздновало девятнадцатую годовщину своего существованія. По случаю этого торжества въ Успенскомъ соборъ была совершена литургія предсъдателемъ Общества высокопреосвященнымъ Іоанникіемъ, митрополитомъ Московскимъ, въ сослуженіи съ нъсколькими членами Общества. Послъ литургіи совершено было молебствіе.

По окончаніи молебствія высокопреосвященный Іоаннивій и преосвященные Мисаиль, Александръ и Іоаннь, внязь В. А Долгоруковь, въ сопровожденіи большаго числа архимандритовь, протоіереевь и священниковь московскихь, а также и святскихълиць, состоящихъ членами Общества, всего въ числь до двухсоть пятидесяти человъкъ, перешли въ Муроварную палату, гдъ состоялось годичное общее собраніе Общества, привлекшее много стороннихъ посътителей.

Изъ прочитаннаго на немъ отчета видно, что Общество, находясь подъ Августвишить Покровительствомъ Ея Величества Государыни Императрицы и высшимъ наблюденіемъ Святвишаго Синода, въ отчетномъ году продолжало развиваться какъ въ своемъ составъ, такъ я въ своей дъятельности на пользу православныхъ миссій. Въ 1888 году Православное Миссіонерское Общество имъло свои отдъленія или комитеты въ 41 епархім, не считая Москвы, гдв находится совътъ Общества.

Въ отчетномъ году вновь открыты комитеты въ четырехъ епархіяхъ, а именно: 26 марта въ екатеринославской епархіи, 29 апръля въ саратовской, 8 мая въ с.-петербургской и 15 іюля, въ день празднованія 900-льтія крещенія Руси, въ полтавской епархіи. Всъхъ дъйствительныхъ членовъ православнаго миссіонерскаго Общества состоить въ настоящее время 9.550 человъкъ, причемъ въ отчетномъ году въ составъ Общества вновь вошло около 1.800 человъкъ. Средства православнаго миссіонерскаго Общества за отчетный годъ представляются въ слъдующемъ видъ: членскихъ взносовъ, процентовъ на неприкосновенный капиталъ и пожертвованій поступило 282.065 рублей,

неприкосновеннаго, запаснаго и расходнаго капиталовъ Общества оставалось отъ 1887 года 543.750 р., всего же къ 1 января 1889 года состояло въ приходъ 825.815 р. На содержание миссій и миссіонерскихъ учрежденій и по другимъ двавмъ Общества въ отчетномъ году израсходовано 200.668 руб. и затъмъ въ остатив на 1 января 1889 года состояло 625.147 руб., въ томъ числь неприкосновеннаго напитала 380.357 рублей, запаснаго 107.130 руб., расходнаго общаго 56.069 руб. и спеціальнаго 81.590 р. Сделавъ, затемъ, обзоръ деятельности въ отчетномъ году миссій алтайской, киргизской, иркутской, забайкальской, вамчатской, японской и другихъ миссіонерскихъ учрежденій, отчеть констатируеть, что число всвять обращенных въ отчетномъ году въ христіанство достигло 6.000 человъкъ. Школы при миссіяхъ, являющіяся однимъ изъ средствъ распространенія христіанства, проявляли въ отчетномъ году свою деятельность съ такимъ же успъхомъ, какъ и въ предшествующіе годы. Число самыхъ школь, а равно и число учащихся въ нихъ ежегодно увелнчивается.

Особо выдающимся фактомъ изъ дъятельности совъта миссіонерскаго Общества является предварительная организація возваній и поученій при повсемъстномъ въ Россіи тарелочномъ въ церквахъ въ пользу Общества сборъ, который произведенъ быль въ недълю Православія. Предсъдатель Общества высокопреосвященный митрополить Іоанникій входиль съ епархіальными архіереями въ сношеніе о произнесеніи во всёхъ храмахъ особыхъ въ день сбора поученій, причемъ въ Перковныхъ Въдомостахъ, издаваемыхъ при Св. Синодъ, были напечатаны три образцовыя поученія; кромъ того, разослано было значительное число воззваній. Успъхъ получился неожиданный: тарелочнаго сбора въ недълю Православія поступило 89.000 р., изъ нихъ 39.000 руб. въ кассу совъта и 50.000 руб. въ епархіальные комитеты. (М. В.).

### ТОРЖЕСТВЕННОЕ МОЛЕБСТВІЕ ВЪ КАЗАНСКОМЪ СОБОРЪ.

11 іюня, въ часъ дня, после литургіи, въ Казанскомъ соборе торжественно быль отслужень благодарственный молебень по иниціативе "Общества вспоможенія прикащикамъ и сидельцамъ въ Петербурге", члены котораго пожелали вознести Господу Богу благодарственную молитву, въ ознаменованіе того счастливаго для нихъ дня, когда Государю Императору было благоугодно начертать милостивыя слова на прошеніи, поданномъ оберъпрокурору Св. Синода боле чёмъ 1500 с.-петербургскихъ купцовъ съ изъявленіемъ ихъ желанія прекратить торговлю и осво-

бодить сидъльцевъ и прикащиковъ отъ занятій въ воскресные дви и двунадесятые праздники.

Къ началу молебна Казанскій соборъ сталь наполняться массою липь—и въ часъ дня храмъ былъ уже переполнень торговцами, прикащиками и ихъ семействами. Передъ молебномъ членомъ совъта "Общества распространенія религіозно-нравственнаго просвъщенія въ духъ православной церкви", священникомъ церкви при пріютъ принца Ольдембургскаго, отцемъ Ф. Н. Орнатскимъ, было сказвано слово на тему о значеніи праздничнаго отдыха, выслушанное всъми присутствовавшими съ большимъ вимманіемъ и со слевами умиленія на главахъ. Это слово мы помъстимъ въ слъдующемъ № журнала.

Когда отепъ Орнатскій закончиль свое слово, началось благодарственное молебствіе, сопершенное, при полномъ хорв півчить Каванснаго собора, членами "Общества распространенія религіозно-нравственнаго просвіщенія въ духв православной перви": председателемъ совета — протоіереемъ Н. И. Розановымъ и членами совета — М. И. Соколовымъ и Ф. Н. Орнатскимъ. Въ глубокомъ благоговеніи молились всё присутствовавніе, види, наконецъ, осуществленіе своей заветной мечты —дать служащимъ въ торговыхъ заведеніяхъ возможность провести воскресный и праздничный день, какъ подобаетъ истинному христіанику, и выходили изъ храма Божія умиленные, вознося молитву къ Всевышнему за Того, чья державная рука начертала столь знаменательныя слова на прошеніи с.-петербургскаго купечества.

Депутатами купечества, подававшими прошеніе г. оберъ-прокурору Св. Синода, была послана г. Поб'вдоносцеву телеграмма следующаго содержанія:

"Имъемъ счастіе сообщить вашему высокопревосходительству, что сегодня хозяева и прикащики, переполнившіе Казанскій соборь, за торжественнымъ молебствіемъ въ ознаменованіе Всемилостивъйшаго одобренія Государемъ Императоромъ единодушнаго желанія с.-петербургскихъ купцовъ и торговцевъ прекратить торговлю и освободить прикащиковъ и сидъльцевъ отъ занятій въ воскресные дни и двунадесятые праздники, вознесли свои теплыя молитвы Господу Вседержителю о здравіи и спасеніи Его Императорскаго Величества и Августвишаго Семейства и объ успъхв того святаго двла, начало котораго изволиль милостиво одобрить Его Величество". (С.-Петерб. Листокъ).

Ценворъ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.



Отъ Московскаго Духовно-ценвурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва. Іконя 24-го дня 1889 года.

# Въ реданціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующія книги.

I. Размышленія с сущности христіанской въры. Соч. Гяго. Переводь сели. Н. Серпівськаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 п.

П. Въщая жизнь, Пувличныя чтвия Э. Навиля. Перев. сели. Н. Сервевскаго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

III. Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Авинагора, Ософила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ съ введеніями и примъчаніями свящ. П. Преображенскимъ. М. 1867 г. Цвна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.

VI. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять кингъ противъ ересей. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ. П. Преображенскимъ. М. 1871. Цвна 3 руб. съ пересылкою.

V. Вопросъ о зяк. Публичныя чтенія Эрикста Навили. Перев. сиям. Н. Протопонова. М. 1872 г. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер.

VI Чудеса Господа нашего Інсуса Христа. Объяснительныя привъчанія въ евангельскимъ повъствованіямъ о чудесахъ Христовыхъ. Сочиненіе Дублинскаго архіепископа Тренча, перенеденное А. З. Зиновыевымъ. Москва. 1883 г. Цъна 1 руб. 30 коп. съ пересылкою.

VII. Изъ ленцій по церковному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ II. Система каноническаго права: о составъ церковнаго общества. Ц. 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусковъ—

и съ перес. 2 р.

VIII. Ереси и расколы первыхъ трехъ въковъ христіанства. Ч. І. Обозраніе источниковъ для исторія древивійшихъ сектъ. Пром. А. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 к.

IX. За двадцать льть священства (1863 — 1883 г.) Слова и рячи прот. А. М. Иванцова-Платонова, законоучителя Александровскаго военнаго училища и профессора Московскаго Университета, Москва, 1884 г. Цъна 3 р. съ пересылгою 3 р. 50 в.

X. Христосъ, Публичныя чтенія Эрпеста Навили, Мосива, 1881 г. Цвна 75 к., съ пересылкою.

XI. Теорія древле-русскаго церковнаго и народнаго пінія на основанія автентических трактатовъ в акустическаго анализа. Сочиненіе Юрія Арнольда. Москва, 1880 г. Цана 2 руб. съ пересылною.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ

# ВЪ 1889 ГОДУ ИЗДАЕТСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Подписная цівна на годовое изданіе съ пересилкою — въ

Россів 7 руб., за границею 8 руб.

Подписка принимается: въ Москов, у редактора журнала протојерея при церкви Осодора Студита, у Никитскихъ вороть, П. А. Преображенскаго и у извъстныхъ кцигопродавцевъ; въ Петербуртъ — въ книжномъ магазинъ Тузова. Иногородные благоволять адресоваться исключительно такъ: въ

редакцію «Православнаго Обозрѣнія» въ Москвѣ.

Просимь обратить особенное вниманіе: желая облегчить пополненіе церковныхь библіотекь и библіотекь учебныхь заведеній духовнаго вѣдомства и министерства народнаго просвѣщенія, для воихъ «Православное Обозрѣніе» рекомендовано учебнымъ начальствомъ, редакція «Православнаго Обозрѣнія» находить возможнымъ доставить подписчикамъ это изданіе за 1878, 1881, 1882, 1883, 1884 и 1885 гг., по слѣдующимъ понименнымъ цѣнамъ: для выписывающихъ его за одинъ какой-либо годъ—пять руб., за два года семь руб.; за три—десять руб., за четы ре—тринадиать оуб., за пять лѣть—семнадцать руб. за шесть лѣть—деадиать одинъ руб. съ пересыткого.

Эккемплары «Правосл. Обокр.» за 1886 и 1887 гг. ост разонанись; за 1888 годъ остается прежная — семь руб.

### въ редакцій можно подучать:

Оставинием въ небольшомъ количества акаемилировъ Писани мужей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ переводъ со введениям и примъчаниями въ нимъ свищ. И. А. Преображенскияъ. Папа съ пересылною 2 р.—Кроиъ того:

 Указатель въ "Правосданному Обозранио" за одиниаличть латъ 1860—1870 гг., состанденный П. А. Ефреновымъ. Цана

Уназатели 75 к., съ пересылкою 1 р.

2) Псалтирь въ новомъ славянскомъ переводъ Амвросія (Зертисъ-Каменсваго) архіеннекона Московскаго. Москва 1878 с. Цвна 50 кон.

Редакторъ-издатель пром. И. Преображенскій.

Hersope conta. Immer Hengomeanand!

Digitized by Google

Оть Московскаго Духовно-центурнаго почителя печатать допролютел. Моско. Гови За-го для 1889 года.

# HPABOCJABHOE OBO3Pbn.

# 1889

# Іюль-Августь.

### CO JEP KAHIE:

- 1—СЛОВО О ПОЛЬЗЪ ВОСКРЕСНАГО ОТДЫХА. Свящ. Ф. Орнятсерго.
- ІІ.—ПРИТИЧЕСКІЙ ОБЗОРЬ ГЛАВНЪЙШИХЪ МНЪНІЙ ОБЪ АНТИ-УРИСТВ. (Окомчаніе). П. Ордова.
- Ш.-МУХАММЕДАНСКАЯ КОСМОГОНІЯ. А. О. Гусева.
- IV-BUBIERCRIS REHIRIDIA.
  - У.—НЕМЕЦКІЙ ДУХЪ ВЪ РУССКОЙ НАУКЪ ЦЕРКОВНАГО ПРАВА. Н. Заоверскаго.
- УІ-БЕРНАРДЪ ВЛЕРВОССКІЙ, КАКЪ ЦЕРКОВНЫЙ ДВЯТЕЛЬ И ПРОПОВЪДНИКЪ, Евронія Королина.
- УП.—РАЧЬ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЕЙШАГО ГОАННИКІЯ, МИТРОПО-ЛИТА МОСКОВСКАГО, СКАЗАННАЯ КЪ НОВОРУКОПОЛОЖЕН-НОМУ ЕПИСКОПУ ВИССАРІОНУ, 30-70 ПОЛЯ 1889 ГОДА.
- УПІ.—РЪЧЬ АРХИМАНДРИТА ВИССАРІОНА, ПРИ НАРЕЧЕНИЕ ЕГО ІМИТРОВСКИМЪ ЕППСКОПОМЪ ВЪ МОСКОВСКОЙ СВЯТЪЙЩАТО СИНОДА БОНТОРЪ, 1889 ГОДА ВОЛЕ 27.
- ТК.—ПОУЧЕНИЕ ВЪ ДЪНЬ СВЯТЫХЪ МУЧЕНИКОВЪ МАККАВЕЕВЪ 1-из АВГУСТА. Преосвященняго Никанора, врхівнискої хереопекаго и одесскаго.
  - A-BOSSBAHLE RE HPAROCIABHEME EPATERME, C. P. M. I.
  - XI-OFARBIERIE II-10 TOMA «HPAROCA, OBOSP,» DA 1889 L.

#### MOCHBA.

# HPAF

ВЪ 1889 Главное Обозрвніе» выходить ежемвсячно, "ками отъ 12 печатныхъ листовъ и болве. Подписная цвна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставною на домъ въ Москвв и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Полные экземпляры «Православнаго Обозрѣнія» за прежніе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: 1861, 1862, 1863 годы — по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866, 1868, 1869, 1871, 1872, 1873 и 1874—по 3 руб. безъ пересылки, а за одиннадцать лѣтъ— двадцать восемь рублей. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 11 лѣтъ — за 80 фунтовъ по разстоянію.

### Отъ Москвы за каждый фунть посылокь съ книгами взимается:

До Або 12 к. Акмолъ 18 к. Архангельска 13 к. Астрахани 15 к. Ваку 16 к. Благовъщенска на Амуръ 20 к. Варшавы 13 к. Впльно 9 к. Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра 3 к. Вологды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Върнаго 18 к. Вятии 10 к. Гельсингоорса 10 к. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатеринослава 14 к. Елисаветполя 16 к. Житоміра 10 кон. Иркутска 20 кон. Казани 9 к. Калиша 15 к. Кадуги 3 к. Каменецъ-Подольска 13 к. Кишинева 15 к. Кіева 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куоню 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къльцовъ 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 в. Минева 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижияго-Новгорода 5 Никол. (Приам. Обл.) 20 в. Новгорода 5 в. Новочеркаска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 в. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцва 14 к. Полтавы 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Реведя 9 к. Риги 10 п. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семинадатинска 18 в. Симбирска 9 в. Симферополя 14 в. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Сувалокъ 12 к. Свалена 12 к. Тавасттуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 к. Тифлиса 16 в. Тобольска 16 в. Томена 18 в. Тулы 3 в. Удевборга 13 в. Уральска 16 в. Уфы 14 в. Харькова 8 в. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Янутска 20 в. Яросландя 3 к.

Digitized by Google

6.11

### СЛОВО

### О ПОЛЬЗФ ВОСКРЕСНАГО ОТДЫХА \*.

«На третій день, при наступленіи утра, были громы и молніи, и густое облако падъ горою (Синайскою), и трубний звукъ весьма опльный, и вострепеталь весь народъ, бывшій въ станѣ» (Исх., 19, 16).

«И взрекъ Богъ... Помин дель субботній, чтоби овятить его. Шесть дней работай и ділай въ нихъ всякія діла твон; а день седьмый, Суббота—Господу Богу твоему: не ділай въ оный никакого діла ни ти, ни синь твой, ни дочь твоя, ни рабь твой, ни рабыня твоя, ни воль твой, ни осель твой, ни всякій скотъ твой, ни примелець, который въ жилищахъ твоихъ» (20, 8—10).

«И сказаль Монсей народу: не бойтесь; Богь пришель кь вамъ, чтобы испытать васъ, и чтобы страхъ Его быль предъ лицемъ вашимъ, дабы вы не гръщили» (20, 20).

Съ тъхъ поръ, какъ при грозныхъ предзнаменованіяхъ законъ о почитаніи седьмаго дня данъ Богомъ, все человъчество, едълавшее Откровеніе Божественное своимъ достояніемъ, изъ страха передъ Богомъ и ради своей собственной пользы, праздновало день седьмой отдохновеніемъ отъ ежедневныхъ трудовъ и посвященіемъ его на дъла Божіи: подъ страхомъ смертной казни, шраздновало оно день седьмой въ ветхо-завътныя времена, подра-

<sup>\*</sup> Произнесенное 11 іюня въ Казанскомъ соборѣ предъ благодарственнымъ женоствіемъ, отслуженнымъ отъ Общества вспоможенія прикащикамъ и сидыльцамъ жі С.-Нетербургъ.

жая Отцу небесному, въ день седьмой почившему отъ двлъ творенія, — изъ любви и благодарности въ Сыну Божію праздновало и празднуетъ оно во времена ново-завѣтныя, въ память оконченнаго Имъ въ день седьмый двла возсозданія человъчества. Суббота въ ветхо-завѣтныя времена, Воскресенье въ новозавѣтныя это суть дни, которые люди руководясь Словомъ Божіниъ установили праздновать во всѣ времена. Посему, день седьмой есть сколько день Бога, столько же и день человъва: онъ есть день Бога, ибо долженъ быть посвящаемъ на служеніе Богу; онъ есть день человъка, ибо безъ него человъкъ низводить себя на степень животнаго.

Такого возэрвнія на день седьмой держалась и держится и наша Православная Церковь. Послушная веленіямъ Божіниъ она почитаеть заповёдью повелёніе о празднованіи седьмаго дня. Эту заповёдь она проповёдуеть людямь въ храмахъ, внушаеть въ школахъ, обличаетъ неисполнение ея въжизни. Государство наше, послушное носимымъ церковью Завётамъ Божіимъ, постановило даже особымъ закономъ празднованіе дней, посвященныхъ Богу (Св. Зак. т. XIV, ч. 4, ст. 29). Но какъ во дии ветхо-завътные гръшные люди нарушали эту и другія заповъди Божіи, почему Господь и грозиль имъ гиввомъ Своимъ, также нарушають эту заповъдь и нынъ люди русскіе православные. И нельзя сказать, чтобы нынъ Господь бозмольно созерцаль это нарушение людьми Его заповъдей. Какъ нъкогда съ горы Синая, и нынъ мещетъ Онъ громы и молніи Своего гивва на сыновъ противленія Его святымъ заповъдямъ. Только громы сін не для слуха человъческаго, молніи-не для глазъ. Давно уже сказано о гръшникахъ. что они очи имутъ, чтобы не видъть, и уши, чтобы не слышать. Что громы для безнадежно глухимъ, что молнів -- для слыпыхъ! Эти современные громы и молніи сказываются въ жизни гръшниковъ полнымъ ея разстройствомъ, разслабленіемъ, паденіемъ. И благодареніе Богу, братіе, что есть еще между вами люди чистые сердцемъ, способные эреть Бога, являющагося въ грозныхъ проявленіяхъ нашей разшатанной жизни, намъ въ назиданіе и предостереженіе. Благодареніе Богу Милосердому, что громы последняго времени образумили наше общество, устремившееся въ уврачеванію своихъ язвъ, въ возстановленію жизня на Божественныхъ началахъ, завъщанныхъ намъ въ заповъдяхъ

Господняхъ. Но не медлительность ли наша во врачевание своихъ недуговъ служитъ причиною того, что и по днесь мы слынамъ, то тамъ, то здъсь въ жизни людской о грозныхъ предостереженияхъ Бомественныхъ? Не медлительность ли наша причиною и того бъдствия народнаго, которое грозитъ намъ и въ ныившиемъ году помъстными голодовками, вслъдствие крайняго въ накоторыхъ мъстностяхъ нашего отечества бездождия?

Но зачемъ грозить? Обратимся, братіе, къ жизни вашей, представители русскаго торговаго сословія, и мы увидимъ, что она не мало страдаеть отъ вашей небрежности въ отношеніи заповъдей Божінхъ. Цълію нашего настоящаго слова будеть прослъдить въ вашей жизпи печальныя последствія нарушенія четвертой заповъди-о почитанія воскреснаго дня. Давно уже и церковная проповёдь и въ художественныхъ образахъ наша свётская литература обнаружели тв язвы, отъ воторыхъ страдаеть жизнь купеческая. И подезно, въ высшей степени подезно взглянуть въ это зеркало, чтобы увидеть себя въ немъ въ наготе и, увидзвъ, убояться и устыдиться своего безобразія, а убоявшись, подумать о своемъ врачеванів. Никто да не сважеть намъ, что съ этого священнаго мъста не подобаетъ пользоваться данными свътской литературы для обличенія людокаго. Кажется, чего [бы убъдительные слова Бога Живаго, Который заповыдью требуеть служить Ему въ день седьмой, - приивра апостеловъ собиравшихся на молитву въ день воскресный, - постановленія гражданскаго закона, повелъвающаго посвящать праздничные дни отдохновению отъ трудовъ, набожному благогованию и хождению въ цервовь въ слушанію службы Божіей, и однако, ничто не останавливаеть большинство изъ вась отъ торговли въ дни праздничные. Посмотрите же въ зеркало вашей жизни и ея отраженіе интературу, уврите въ ней свое безобразіе, до котораго довело васъ пренебрежение праздничнымъ днемъ и, можетъ-быть это въ совокупности заставить васъ образумиться и приведеть къ исправленію.

Каждый человыкъ долженъ быть вырнымъ Богу Отцу небесному и покорнымъ слугою Его святой церкви,—добрымъ семьящимомъ, право правящимъ свой домъ, полезнымъ членомъ общества. Разсмотримъ же вашу жизнь въ этихъ отношеніяхъ.

Русскій торговый человікь издревле слыветь за человіка. набожнаго, благочестиваго. И дъйствительно, присматриваясь къ нему въ этомъ отношенія, нельзя не видеть, что онъ не чуждъ того благочестія, которое выросло на почвъ православія и выражается въ хожденіи къ утрени и ранней объдив, въ служенів молебновъ и панихидъ у себя на дому и въ церкви,---въ радушномъ пріемъ священника въ домъ по праздникамъ, въ соблюденіи среды и пятницы и другихъ постовъ, въ говѣньи и пріобщеній свв. тайнъ въ посту великомъ, въ томъ, что предъ его образомъ и дома и въ лавив всегда тенлится лампадка. Но не ограничивается ли онъ этими внёшними проявленіями своегобизгочестиваго настроенія? Что выстанваніе объдни и утрени безъ усердія къ постоянному служенію Богу въ чистотв помышленій, въ безстрастія чувствъ, въ безкорыстін дъятельности! Что радушіе въ священнику съ пренебреженіемъ въ его наставленіямъ и обличеніямъ! Что пость и говініе безъ сокрушенія сердца! Что лампада, теплящаяся предъ образомъ, если сердца ваши не горять любовію въ Богу и Его святому закону! Спрашиваю вась самихъ, братіе, читаете ли и изучаете ли вы книгу животасвятое Евангеліе, внимаете ли и усвонете наставленія цервви Божіей и ен пастырей, вносите ли свёть евангельской любви въ свои семьи, безкорыстное милосердіе-въ семьи біздныя, радівніе объ общемъ благъ-въ семью общества и государства?

Ответомъ на эти вопросы служать ваши отношенія къ общественной деятельности и къ семейной жизни. Разематривая вашу торговую деятельность, какъ деятельность общественную, должно сказать, что это—почтенная деятельность. Въ общей жизни народной ваша роль состоить въ томъ, чтобы снабжать всё другія сословія, занятыя своими делями, всёмъ необходимымъ, для пропитанія и домашняго обихода, по возможности скоро, удобно и дешево.

Не всякій человікть, по роду своихъ занятій, можетъ оторваться надолго и на далекое разстояніе отъ міста своей діятельности для того, чтобы пріобрівсти то или другое. И вотъ торговый человінть является посредникомъ между продавцемъ или производителемъ и покупателемъ. Въ награду за это посредничество онъ пользуется разницею между покупною цівною вещи и тою, какую назначаєть онъ при ея перепродажів. Эта разница какъ ни незначительна она въ отдъльныхъ случаяхъ, при широкомъ оборотъ можетъ быть столь значительною, что вознаграждаетъ человъка за трудъ и доставляетъ обезпеченіе ему на старость и семъв его. Такимъ образомъ, въ торговлъ есть соблазнъ—какъ можно дешевле купитъ и какъ можно дороже продать, меньше затратить отъ себя и больше получить въ свою
пользу. Такое направленіе есть гръховное направленіе въ торговлъ, и оно-то бываетъ причиною упадка и самой торговли и
личной нравственной жизни торговца. Такое направленіе, подъ
вліяніемъ общаго духа нашего практическаго, черстваго въка,
замъчается въ нашей торговлъ.

Русскій торговый человікь, близорую смотря на свою діятельность, какъ на средство личнаго обогащенія, спішить какъ можно сворве нажиться, для чего нервдко забываеть и Законъ Божій, и свою совъсть. Это происходить конечно оть того, что наши торговые дюди чужды истиннаго христіанскаго просвъщенія, не воспитаны въ духъ внутренняго благочестія. Лишь бы справить вившиюю, обрядовую сторону религін, а тамъ все возможно по своей дъятельности: можно и обмърить и обвъсить и обсчитать и т. д. Составилось даже позорное присловье о нашей торговать - "не обмануть - не продать". Отсюда же, изъ этого стремленія нъ наживъ какъ можно скорье, происходить и эта безостановочность торговли, безъ передышки, изо дня въ день, не разбирая ни воскресенья, ни праздничныхъ дней. При такой погонъ за наживой, въ особенности тяжко бываетъ подручнымъ людямъ торговаго человъка, ибо они являются для него бездушными орудіями, не знающими ни покоя, ни праздника. Что можеть служить утвшениемъ для такого, порабощеннаго хозянномъ, раба прикащика, кромъ стремленія поживиться на счеть хозянна? И воть, мы слышимъ постоянно о томъ, какъ приващивъ нажился на счетъ хозянна, а не ръдко и совсъмъ обображь его, пустикь его по міру. Какое наказаніе богачу за его ворыстолюбіе, изъ угожденія которому онъ готовъ быль жертвовать душевнымъ благомъ и спасеніемъ закабаленнаго имъ че-JOBBRA!

Такова неблаговикная форма веденія торговаго дёла слывущими за порядочныхъ торговцевъ нашего времени; а что сказать о тіжхъ, кои для візривійшаго обогащенія готовы на всяную безчестную продълку со своими покупателями и заимодавцами: ж на злостное банкротство, и на всякаго рода обманъ воровство... "Безумный, сію же нощь душу твою истяжутъ отъ тебе", вотъ что должно бы звучать въ ушахъ ихъ ежечасно и ежеминутно...

Отсутствіе религіозной вдумчивости въ правила истинно-христіанской жизни и двятельности въ сословіи торговыхъ людей могло бы до ивкоторой степени замвниться стремленіемъ ихъ стороны къ широкому образованію. Но кто не знасть, что наше торговое сословіе до последняго времени усердно бежить отъ широваго и всесторонняго образованія, въ интересахъ своего же сословнаго, чрезвычайно важнаго торговаго дъла. За сравнительно немногими исключеніями, и въ настоящее время торговые наши люди ограничиваются первоначальнымъ образованіемъ своихъ детей, въ томъ разсужденіи, что умель бы сынъ читать, писать, да считать, а больше де, по его двлу, ему и не нужно. И стоить наша торговля въ зачаточномъ состоянів, ограничиваясь пока почти исключительно важнайшеми городами, да и здъсь совершается въ узнихъ размърахъ, вызывая на себя всеобщій ропоть со стороны покупателя и по качеству продаваемаго и по его дороговизнъ. Это несовершенство нашей торговли было бы еще не столь печально, если бы рядомъ съ руссвими людьми торговлею въ нашемъ отечествъ не занимались иностранцы и иновърцы, которые совершенно не заинтересованы ея успъхомъ и смотря на нее иселючительно какъ на средство собственнаго обогащенія, допускають въ ней всякаго рода обманъ, подрывая довъріе къ ней на чужбинъ и марая руссвое имя. Въ последнее время, правда, и торговые люди стали давать среднее и высшее образование своимъ детямъ, но не мъняя характера своей обманной торговли, не знающей ни отдыха, ни срока, и отталкивають своихь образованныхь детей отъ своей дъятельности, которыя ищуть иныхъ родовъ занятій, оставляя двла своихъ отцовъ безъ своей молодой, честной и разумной поддержки. А торговля нуждается въ людяхъ. Ихъ ищуть и находять въ деревив. И вотъ толны полуграмотныхъ мальчиновъ изъ богобоязненной сельской жизни идуть въ обстановку, которая насквозь пропитана стремденіемъ къ наживъ, и здась развращаются, пока наконець не уходять опять въ деревию, унося съ собою порчу городской живии. Такимъ образомъ, вы видите, братіе, что торговое діло, коль скоро оно теряеть характеръ общественнаго служенія и обращается въ средство личной наживы, падаеть само по себів, чаще всего не обогащаеть, а разоряеть торговаго человівка и развращаєть подручныхъ ему людей.

"Душа, ты, пей, веселись, ты имтешь богатства на много льть"!. Такъ убаювиваль себя богачъ притчи Евангельской. Въ этихъ словахъ чрезвычайно ярко обрисовывается его самодовольство и уверенность въ полномъ благополучін, которое доставить ему его богатство. Дъйствительно самодовольство, черствость из другима, деспотивив -- воть что отличаеть человъва, цълью жизни котораго служить только обогащение. И этотъ RECHOTHSM'S CTREATERS SHE ALS ROTO TAR'S HE THERE'S, KAR'S ALS его же чадъ и домочадцевъ. Объ отношение его въ своимъ слугамъ уже было нами упомянуто: какъ онъ смотритъ на своихъ подручныхъ тольво съ точки зрвнія ихъ полезности для вего, такъ, конечно, и его прикащики стараются извлечь изъ своей порабощенной, тяжелой жизни всевозможныя выгоды за счеть хозянна. Туть тайно, глухо происходить борьба, самая ужасная н отвратительная, если раскрыть ее и обнаружить, въ которой нать побъдителей, но только побъщенные, ибо конечный результать борьбы и для хозянна и для слуги его — погибель. "Сію нощь душу твою истяжуть отъ тебе". Но въ этой борьбъ торговцевъ-хозяевъ съ ихъ прикащиками борющіеся — чужіе люде. А какъ больно, тяжко видъть отношенія деспотическаго отца семейства нъ своей женъ, нъ своимъ дътямъ. Довольно извъстно о томъ деспотизмъ, который цариль и царить (хотя, можеть быть, и въ болве благородной формв) въ купеческой семью, отъ котораго въ страхи бываеть жена, трепещуть дити. Чъмъ можеть сказаться такое отношение отца къ своимъ двтямъ? Въ лучшемъ случав рабскою покорностью со стороны дътей, въ худшемъ же и чаще всего - лицемъріемъ и ханжествомъ до тъхъ поръ, пока желанная смерть отца не развяжеть руки сыну или дочери на все богопротивное. Обыденныя отношенія деспота-отца въ своимъ детямъ равняются отношеніямъ его и въ случаяхъ исключительныхъ: на браки сына или дочери такой отецъ смотрить какъ на торговую, выгодную сделку, на нав учение ванъ на средство поскорве открыть дорогу сыну

къ узкой торговой двятельности. Цвлодневныя, изо-дия въ день, торговыя занятія, какъ показаль опыть, удостовъренный и провъренный многими, подрываютъ физическое адоровье человъка. черствять его, тупять умственно и правственно, расходаживають въ нъжномъ участін къ людскому горю или радости. Мало этого, торговый человавь и не видить своей семьи. Цалый день онъ въ лавив, даже въ праздничный день. А сердце требуеть обнаруженія присущей ему силы любви, а пришибленныя въ безостановочной работь силы требують возстановления и равновъсія чрезъ болье или менье продолжительный покой, для котораго Богъ и далъ седьмой день, и вотъ торговый человъкъ даеть исходъ своимъ сердечнымъ влеченіямъ по отношенію въ случайнымъ людямъ, торгующимъ своею любовію, возстановляеть свои утомленныя телесныя силы искусственнымъ возбужденіемъ посредствомъ чрезмірнаго употребленія вина и сивера Хорошо, если примъру такого отца не послъдуеть и одиновая, брошенная имъ жена, а за нею и дъти. А неръдко можно наблюдать подобную гибель цвлыхъ семействъ разомъ. Кякая, братіе, насмішка надъ самимъ собою: человікь, вся жизнь вотораго протекаеть въ погонъ за барышами, эти барыши губитъ на продажную любовь, на растивніе твла, на погибель своей души и душъ своихъ семейныхъ. Такой человъкъ, по слову апостола, "получаетъ въ самомъ себъ должное возмездіе за свое заблужденіе". (Римл. 1, 27).

Я утомиль бы ваше вниманіе, братіе, еслибы, побуждаемый любовію въ гибнущей торговой братіи нашей, продолжаль выводить здёсь наружу тё безчисленныя язвы, которыми заболювають они, смотря на свой трудь, какъ на средство личнаго обогащенія. Да простять мнё тё благородные представители торговаго сословія, къ которымъ слова мои не относятся! Но какое, спросите вы, отношеніе всего того, что я говориль въ укоръ торговому сословію, къ празднованію седьмаго дня? О, братіе, прямое и непосредственное. Пренебреженіе покоемъ и святостью седьмаго дня есть одна изъ самыхъ важныхъ причинъ тёхъ нестроеній, оть которыхъ страдаеть ваше спасеніе, семьи вашей, все ваше торговое двло. Вонмите заповъди Божіей, вспомните примёръ апостоловъ, присмотритесь къ порядкамъ образованнёйшихъ народовъ, превосходящихъ васъ своими тор-

говыми оборотами, прислушайтесь въ законамъ гражданскимъ и возвратитесь въ празднованію дня, который учредилъ Самъ Господь, почивъ отъ двлъ своихъ въ день седьмой, и благословить его и освятилъ, конечно, не для своей пользы, а для пользы людей. Возвратитесь въ празднованію воскреснаго и праздничнаго дня, и день этотъ возвратитъ васъ Богу, семьв, обществу.

Сей день Господень возвратить вась Богу. По смыслу заповеди, день сей долженъ быть посвящаемъ Господу при полновъ превращении обыденных занятій, по приміру первенствующихъ апостольских христіанъ онъ долженъ быть посвящаемъ на лело молитвы и общенія съ братіею, преимущественно бъдною и нуждающеюся, по правиламъ церкви и узаконенію гражданскому на отдохновение отъ трудовъ и хождение въ церковь къ слушавію службы Божіей, а особенно летургіп. Во исполненіе этихъ правиль и въ подражание святымъ примърамъ, закрывайте же отныев, братіе, ваши лавин въ воспресные и праздничные дни и проводите время по-божески. Сходите утромъ въ церковь Божію я не смущаясь непріатною и жестокою работою за прилавкомъ въ праздники, отъ которой вы откажетесь, со всвиъ пыложь души, со всею горячностью сердца отдайтесь молитвъ Господу Богу, со всемъ вниманиемъ относитесь къ чтению слова Божьяго, из церковными назидательными писнопиніями, из пастырской проповъди. За одною службою, проведенною въ умиленю чувствъ и сосредоточенности мыслей, вы запасетесь тавимъ оружіемъ, которымъ сможете побъдить въ себъ многіе и вногіе соблазны, отъ которыхъ страдаете вы въ своихъ занятіяхъ. А если присоедините еще и собственныя размышленія дома къ услышанному въ церкви, и собственное внимательное чтеніе Святаго Писанія или Твореній Отеческихъ, и вечеръ праздника проведете въ слушаніи благочестивой беседы, которыя, ко благу православныхъ, стали устраиваться у насъ довольно часто, а при вашемъ въ нимъ усердія будуть повторяться чаще и чаще, то вы пабъжите многихъ соблазновъ и яскушеній и въ вашей вивслужебной — домашней и общественной жизни. За вашимъ усердіемъ къ службъ церковной и къ назиданію въ словъ Божіемъ уже сами по себъ последують и деле безкорыстной, не ради наградъ и похвалъ, благотворительности, воторыми вы стяжете себя богатство неветшающее, цвиное и въ очахъ Божінхъ.

Сей день человъка также возвратить васъ братья, вашей семьв. О, съ какою нъжностью, съ накою любовью вы, свободные отъ двяъ, которыми въ потв янца должны по опредвлению Божию добывать себъ хавбъ, съ какою любовію посль службы церковной войдете вы въ свой домъ, въ свою семью! Если при этомъ и семья ваша, чада и домочадцы, подъ вашимъ вліяніемъ, сходили въ церковь Божію, какъ единодушны будете вы въ стремденін къ добру, какое горе не разделите между собою, какихъ испытаній не перенесете. Ничто въ міръ не стращно семьъ богобоявненной, чадолюбивой, заботливой другь о другь. Каждый семьянинъ найдетъ въ такой семьв свое счастье, поддержку н ободреніе. Молитва каждаго за всёкъ, пусть даже булеть эта молитва лепетомъ дитяти, будеть служить върнымъ залогомъ Божественной помощи и общесемейнаго счастія. И кто изъ такой любящей семьи побъжить испать себъ утвув, или радостей вив ея, въ кругу продажныхъ людей, среди опьяненія до безчувствія?

Наконецъ, день седьмой, сей день Господа и человъка, возвратить васъ вашей сословной дъятельности. Повидимому, каждую недълю будеть происходить перерывъ въ вашей торговль, остановка ея на день, и она должна будеть сократиться въ своихъ размърахъ и въ своей прибыльности. Люди науки и сами добросовъстные торговые люди увъряють, что это только такъ кажется корыстному человъку. На самомъ дълъ этотъ Богомъ установленный полный отдыхъ отъ ежедневныхъ занятій сохранить васъ на нъсколько лишнихъ лътъ жизни, поддержить васъ въ здоровомъ и бодромъ состояніи, дастъ вамъ силы и смыслъ къ новымъ широчайшимъ путямъ дъятельности. Онъ дастъ возможность употребить часть свободнаго времени на слушаніе полезнаго чтенія о вашемъ же дълъ, на чтеніе полезной книги, облагородитъ и возвыситъ торговлю, и такимъ образованіе.

Такъ, братіе, мы старались убъдить васъ къ соблюденію заповъди Божіей о празднованіи седьмаго дня доводами и разсужденіями чисто человъческими. Но, братіе, скажемъ въ заключевіе: вы въруете въ Бога, признаете Его Законъ, данный и разъясненный намъ въ святой Библіи: четвертая заповъдь заключена тамъ и неоднократно повторяется къ неизмънному ис-

полненію со стороны не только человъка, но и скота. Самъ Богъ освятилъ этотъ день, конечно для празднованія со стороны человъва, ибо не для Себя же, опочившаго въ этотъ день отъ двяв творенія, освящаль Онв день седьмой. Неужели же Богв даль бы заповёдь, еслибы она не была полезна для насъ?!. Но люди въка сего ищуть въ своихъ ръшеніяхъ основаній выше библейскихъ, которыхъ не признаютъ Божескими. Пусть ихъ ншуть такихъ основаній. Мы же, во ямя запов'ям Божіей, будемъ свято чтить день седьмой. Благодарение Богу, что есть между вами люди, поставившіе долгомъ своей жизни добиваться повсемъстнаго ръшенія вопроса о праздничномъ отдыхъ въ положительномъ смысль; благодарение Богу, что Онъ помогъ имъ печали вашихъ сердецъ повъдать Благочестивъйшему Царю нашему; благодареніе Богу, что и Благочестивъйшій Государь нашъ, съ высоты трона, признаеть положительное рашение этого вопроса деломъ высокой важности, утешается починомъ воскрестнаго отдыха съ вашей добровольной стороны, и благодарить благородивишихъ изъ васъ за доброе начало въ этомъ двлв. Будемъ же отнынъ всъ мы, вто примъромъ, вто словомъ и обличеніемъ, вто помощью-содъйствовать скоръйшему ръшенію вопроса о праздничномъ отдыхв, который подарить и наше торговое сословіе и все наше дорогое отечество великинь благоденствіемъ. Будемъ усердно и благодарно молиться объ этомъ п Господу Богу, благодъющему намъ. Аминь.

Свящ. Орнатскій.

### КРИТИЧЕСКІЙ ОБЗОРЪ

ГЛАВНЪЙШИХЪ МНЪНІЙ ОБЪ АНТИХРИСТЪ \*.

#### II.

Къ какой области будетъ принадлежать антихристъ, къ религіозной или политической, воть вопросъ, прежде всего возникающій у насъ при разсмотрівній свойствъ и діятельности антихриста. Ръшеніе этого вопроса потому особенно необходимо, что существують разногласія васательно этого пункта. Такъ, защитники коллективного пониманія антихриста почти всв видять въ немъ исключительно религіозную силу. Действительно, если имъть въ виду только извъстное мъсто изъ посланія ап. Иавда въ содунянамъ, то, пожалуй, можно признать въ антихристь только религіознаго дінтеля. Апостоль называеть его "человъкомъ гръха", "беззаконникомъ", "сыномъ погибели", "противникомъ Христу", изображаетъ его, какъ волхва, однимъ словомъ, изображаетъ его такими чертами, по которымъ должно отнести антихриста къ редигіозной сферъ. Но если взять во вниманіе пророчество Данінда и виденія тайнозрителя Іоанна, то считать антихриста только религіознымъ двятелемъ будеть ошибочно. Связь же между всеми этими пророчествами, какъ мы уже нашли, несомивина. Обращаясь въ видвийо прор. Да-

<sup>\*</sup> См. май-іюньскую кн. «Правосл. Обозрін.» за 1889 годъ.

ніша (7 гл.), мы видимъ, что описанные тамъ звіри означають четыре мірскихъ царства, которыя возстануть оть земли, какъ это объяснено у самого же Данівла (7, 17) и какъ можно выводить изъ сопоставленія видінія четырехъ звірей пророкомъ со сноиъ Навуходоносора объ одномъ огромномъ четырехъсоставномъ тълъ (2, 31-45). Но пророкъ Даніяль особенно останавливается на изображения четвертаго звъря, страшнаго и притомъ ненасытимо жаднаго. Виденный вверь представился пророку съ 10 рогами, среди которыхъ вспоръ появился еще рогъ налый, но сильный, потому что съ вознивновеніемъ его тотчасъ исчезли три рога изъ числа десяти, явившихся прежде него. При такомъ виденіи пророку открыто было, что подъ рогомъ малымъ, явившимся на главъ звъря, символически изображень некоторый царь, который по своемь явленін низложить десять царей, обозначенныхъ 10 рогами, и оснуеть такое царство, иже превзыдеть вст царства, и полеть всю землю и покорить ю и постиемь (Дан. VII, 7-8, 22-24). Конечно, это виденіе пророка, какъ мы уже нивли случай заметить, бликайшимъ образомъ относится въ сирійскому царю Антіоху Епифану. Но мы знаемъ, что Антюхъ Епифанъ считается прообразомъ антихриста. Если же такъ, то мы сивло можемъ утверждать, что прототипъ этого царя-антихристь также будеть мірскимъ повелителемъ. "По образу Антіоха Еплоана мы, справедливо замъчаеть Ринкъ, необходимо должны ожидать личнаго антихриста, который будеть мірским владытелемь" 1).

Въ Апоналипсисъ св. Іоанна Богослова четыре міровыя монархів, изображенныя прор. Данівломъ подъ образомъ 4 звърей, объединяются и представляются подъ образомъ одного четырехъсоставнаго звъря, выходящаго изъ моря (XIII, 1 и сл.). "Апонамисическій звърь, говорить Ауберленъ, представляетъ собою зенныя царства въ ихъ совокупности, тогда навъ Данівль видъть ихъ порознь. Онъ изображаетъ собою зеиныя царства не въ отдъльности ихъ другь отъ друга и не въ томъ или другомъ періодъ ихъ развитія, но какъ одно и то же царство міра, враждебное царству Божію" 2). Обращьясь къ частностямъ въ-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пр. Данінлъ и Апокалипсисъ. Пер. Романова 1882 г. стр. 303-304.



<sup>&#</sup>x27;) Die Zeichen d. letzt. Dingen. S. 277.

изображеніи апокалипсическаго звіря, мы замічаемь въ немъ семь головъ, на которыхъ имена богохульныя, и десять роговъ, украшенныхъ десятью діадемами. Что означають эти рога и головы? По свидетельству самого же апокалипсиса (17, 9-12), вакъ головы, такъ и рога суть ложные цари и незаконно захваченныя ими царства. Звёрь же ими антихристь есть "восьный" изъ числа семи царей, и пойдеть въ погибель. Такимъ образомъ, если върно мнъніе, что подъ звъремъ изъ моря, который называется "восьмымъ царемъ", нужно разумёть антихриста, то безошибочно будетъ считать послъдняго, если не царемъ въ полномъ значенім этого слова, то во всякомъ случав мірскимъ владътелемъ. Не только названіе этого звъря царемъ, но и самое действіе, приписываемое ему, не даетъ права сометьваться въ этомъ. Право запрета купли и продажи всякому, не имъющему начертанія звъря (XVII, 17), даже право убивать неповлавяющихся звърю или образу его (15 ст.), можетъ ли принадлежать человъку, не занимающему высшаго правительственнаго поста, хотя бы обаятельно дъйствующему на .умы и сердца народа?! Все это заставляеть видеть въ антихристе прежде всего политическаго дъятеля, имъющаго право издавать законы и различныя постановленія. Эта наша мысль не стоить одиново, но имфетъ въ пользу свою сильное подтверждение въ лиць танихъ авторитетныхъ мужей, накъ отцы и учители древней церкви. Св. Ириней, объясняя извёстное намъ место изъ Апокалипсиса (XVII, 12-14), замъчаетъ: "очевидно, что оный (антихристъ) имъющій придти (при кончинъ міра) трехъ изъ нихъ (десяти царей) умертвить, а остальныхъ подчинить своей власти и онъ будеть восьмый между ними... и они будуть гнать церковь, а потомъ будуть соврушены пришествіемъ Господа нашего" <sup>3</sup>). Св. Кирилт ісрусалинскій говорить: "придеть предсвазанный антихристь тогда, когда окончатся времена римскаго царства и приблежется скончаніе міра. Возстануть вивств десять римскихь царей, и въ различныхъ, можеть быть, мъстахъ, но въ одно и то же время царствовать будуть. После нихъ одинадцатый востанеть антихристь и восхитить власть надъ римскимъ царствомъ посредствомъ злаго волшебнаго искусства.

<sup>3)</sup> Прот. ересей кн. V, гл. 26, стр. 651--652.



Трехъ изъ нихъ, которые воцарятся прежде него, онъ низвергиеть, семь остальныхъ имъя въ своей власти" в). Хотя этотъ отецъ и допускаетъ неточность, называя 11, между тъмъ какъ онъ въ Апокалипсисъ считается восьмымъ царемъ, однако несомнънно то, что онъ считаетъ его царемъ, что и важно для насъ въ данномъ случаъ. Св. Ефремъ Сиринъ, изображая хитрость и месть антихриста, прямо называетъ его царемъ. "Когда, говоритъ онъ, многія сословія увидятъ добродътели и силы отступника, всъ возымъютъ одну мысль и провозгласятъ его паремъ. И скоро утвердится царство его, и въ гитвъ поразитъ онъ трехъ великихъ царей. Потомъ вознесется сердцемъ и изрыгнетъ горечь свою этотъ змъй, смятетъ вселенную, подвигнетъ концы ея, всъхъ притъснитъ" 5)... Изображаемая здъсь дъятельность антихриста относится не къ религіозной или духовной сферъ, но внъшней или политической.

Признавая въ антихристь политического двятеля, мы вовсе не устраняемъ и религіозную его діятельность; напротивъ того, ны должны сознаться, что антихристь будеть не столько политическимъ двятелемъ, сколько религіознымъ. Его политическая сеера будеть служить для него лучшею и удобною почвою для проведенія его духовныхъ цілей и для выполненія его высшихъ щановъ. Извъстное дъло, что политическая сила, необузданная и беззаконная, ръзко различающаяся отъ законообразнаго Правительства, направляемаго и охраняемаго Самимъ Богомъ, сила поднаго дикаго насилія и произвола есть прямой результать того высокомерія, которое еще на пороге исторіи хотько создать себъ имя въ постройкъ башии до небесъ. Такая сила есть очевидная противоположность всемірнаго влавичества, которое принадлежить Единому Богу; потому она всегда заключаеть въ себъ моменть обоготворенія человъка-идолятрів. Если такая идолятрія была возможна въ отдёльныхъ лицахъ (напр. Навуходоносоръ-Дан. 3 гл.), то она вполив будетъ возможна и дъйствительна въ человъкъ-антихристъ 6).

<sup>&#</sup>x27;) Отлас. Поуч. XV, стр. 319.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Слово на прит. Госп., на сконч. міра и на прит. антихристово. Тв. Св. От. ч. 14, стр. 30.

<sup>6)</sup> См. у Виноградова. Антихристь и антихр. 1883 г. 34 стр.

Обращаясь къ внутренней, духовной сторонъ антихриста, мы замъчаемъ въ немъ величайшую силу гръха. Конечно, это и не можетъ быть иначе, потому что антихристъ будетъ находиться подъ непосредственнымъ вліяніемъ и дъйствіемъ сатаны (2 Сол. 2, 7). А извъстно, до какой степени развращенности, безбожія и злодъйства можетъ дойти человъкъ, если онъ отдастся сатанъ, дозволитъ ему руководитъ и управлять собою. Сатана поможетъ антихристу достигнуть внъшней силы и власти, подняться на недосягаемую высоту. Но онъ въ то же время вложитъ свой сатанинскій, діавольскій смыслъ; ему удастся эту настроенность какъ бы воплотить въ антихристъ.

На врайнее безбожіе, до котораго дойдеть последній мірской властелинъ, указываетъ ап. Павелъ, когда называетъ его человъномъ гръха, беззаконникомъ и сыномъ погибели. Название ηδ ἄνθρωπός τῆς άμαρτίας—человить гриха" указываеть на его сущность и происхожденіе. Антихристь будеть человъкь и, какъ человъкъ, порождение первороднаго гръха. Но въ то время, какъ въ наждомъ человъкъ замъчаются болъе или менъе только слъды наслъдственности первороднаго грвха, каждый человъкъ является только гръховнымъ (άμαρτωλός), болъе или менъе сильнымъ приверженцемъ гръха, антихристь будеть, такъ сказать, олицетвореніемъ гръха; гръхъ (άμαρτία)--этотъ принципъ зла -- найдетъ въ антихристъ своего человъка, въ которомъ онъ вполнъ осуществится и обнаружится всвиъ своимъ содержаніемъ. Чрезъ это свое свойство антихристь становится вполив соответствующимъ органомъ сатаны. Поэтому онъ раздълнетъ и судьбу последняго. Вотъ почему апостоль тотчасъ называеть антихриста "сыномъ погибели". Если Господь такъ назвалъ Іуду Искаріотсваго (Іоан. 17, 12), который сделался органомъ сатаны, то тъмъ болъе это название приложимо къ человъку, вполив преданному діаволу. Погибель, которая для антихриста составляеть его стихію, для которой онъ свой, есть погибель въчная, духовная, чрезъ отпаденіе отъ источника жизни 7). Антихристь, какъ бы воплотивши въ себв грвхъ и отдавшись врагу истины и добра-діаволу, естественно отвергнеть всякій законь; поэтому апостоль далье (ст. 7) называеть его "б ачонос", элементомъ

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) См. у архим. Миханла. Толк. Ев. кн. 3, стр. 542.



котораго будеть ймонія (безваноніе), такъ накъ онъ не признаеть никакого закона, никакой высшей воли, но, какъ олитетворенный эгонамъ, онъ единственнымъ закономъ для себя признаеть свою собственную волю. Этимь эгонаномь отчасти и объясняется его противление Христу и собственное самособожаніе. Повтому впостоть навываеть его "δ άντιχκείμενος" (противнинъ)-ст. 4. Хоти LXX въ ин. Захарін 3, 1 слово перевели словомъ слугинецинось, но въ нашемъ мъстъ антихриста нельвя считать сатаною, потому что въ 9 ст. онъ различается отъ последняго. Но во всякомъ случав, онъ будеть иметь образъ мыслей и направление діавола, именно противодъйствіе Богу и всему тому, что есть божественнаго въ церкви и государствъ. Вь то время, накъ онъ будеть стараться уничгожить то, что есть Богъ, онъ рашится самого себя сдалять богомъ, что есть, вакь замечаеть Ольсгаузень, самая высшая степень влоденийн, но вивств съ твиъ выражение совершеннаго безумил и внутренняго противорвчія зла в). Эту прайнюю ступень въ отпровеніи антихриста ал. Павель описываеть далве следующими словами: *превозносящійся* выше всего, называемаго Богомь, или святинею... (4 ст.). Поэтому, кавъ върно уме замътиль Златоусть ), антихристь не будеть повровительствовать идолослужению, но онъ будеть отвленать людей какь оть истиннаго Бога, такъ и отъ всяхъ ндоловъ и постарается себя самого выставить, какъ единственный предметь почитанія. Эта достопримівчательная мысль, что грахъ въ антихриста въ нонца концовъ переходить въ самообожаніе, открываеть намъ внутреннюю природу зла, поторая завлючается въ эгонзмв.

Прибавинъ въ этой характеристивъ антихриста названіе "звърь", которывъ окрещивается онь въ Апокалипсисъ, и мы получивъ полный образъ будущаго противника христівиства. Какъ по отношенію къ нъкоторымъ людямъ наименованіе ихъ звърями ясно и наглядно поназываеть, что у такихъ людей совершенно утратился образъ и подобіе Божіе, что на мъсто дыханія Бокія" выступила у нихъ, при всей ихъ мудрости и духовномъ образованіи, пошлость, нивость и плотяность вну-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Comment. 4 B. S. 508.

<sup>\*)</sup> Ha 2 Coz. Bec. 3, crp. 39.

тренняго содержанія ихъ дущи, такъ это и по отношенію къ антикристу.

Итакъ, безграничное властолюбіе, дерзкое невъріе, которое открыто отвергаетъ всякое божественное откровеніе и у котораго нътъ ничего святаго, глубочайщее превръніе всякой религіи, ръшительная ненависть къ положительной христіанской религіи въ особенности, чрезмърмая гордость, которая не преклонится ни предъ къмъ-либо высшимъ, даже откажется признать существованіе Единаго Высочайшаго Бога, всецълое погруженіе въ земное и матеріальное, вотъ свойства, которыя будетъ имътъ человъкъ гръха. Это—образъ антихриста, который предлагаетъ намъ о немъ Св. Писаніе.

Безъ сомивнія, начертанный образъ антихриста не можеть относиться въ духу времени, или въ отвлеченному принципу зда, но только въ человъку, потому что черты, обрисовывающія антихриста, чисто человрческія, не безъ примвен, конечно, и діавольскихъ чертъ, что само собою помятно при близкомъ отношении человъка гръха къ виновнику всякаго зла -- діаволу. Твиъ менве можно предполягать, что всв эти черты антихриста воплотили въ себв некоторыя историческія личности, такъ какъ последнія, хотя и имели невоторыя изъ вышеупомянутыхъ чертъ. но не всв. Всв же эти свойства можеть нивть только геніальная въ нъкоторомъ смысат личность, которая будеть служить орудіемъ діавола для его ожесточенной борьбы съ парствомъ Христовымъ. Внутреннимъ свойствамъ антихриста соответствуеть и его вившиля двятельность. Задавшись цвлю - почубить многихь (Двн. XI, 44), сотворити рать со святыми и превозмочь ихъ, дондеже придеть Ветхій денми и судь дасть святымь Вышняю (7, 21-22), антихристь предприметь, конечно, всевозможныя средства, соотвътствующія его нравственному характеру. Вею разнообразную дъятельность последняго врага церкви можно представить въ следующемъ виде; будучи противникомъ Христа, какъ показываеть самое слово "антихристь", последній естественно и прежде всего направить свою деятельность противъ Христа, Его ученія и установленій. Дъйствительно, изъ Св. Писанія извістно, что онъ будеть отрицать, что Інсусь есть Сынъ Божій, и отвергать Его ученіе (1 Іоан. 2, 22), превознесется надъ всвиъ, что называется Богомъ или чтилищемъ (2 Сол. 2,

4. Дан. 11, 36-38). Отверженіе истиннаго Бога влечеть за собою признание богомъ какое-либо другое существо. Но такъ кажъ извъстно, что антихристь отвергнеть даже идоловъ, вообще, все святое и дорогое для людей, то, естественно, предметомъ почитанія и обожанія онъ будеть стараться сдалать самого себя, свое собственное "я", т.-е. будетъ требовать отъ людей почитанія себя за бога. Такое требованіе антихриста, конечно, можеть встратить себа отпорь въ лица лучшихъ людей того времени. Но онъ будеть действовать на таковыхъ лестію, хитростію и обманомъ: пришествіе его, какъ говорится въ Св. Писанін, будеть со всякою силою и знаменіями и чудесами ложными (2 Сол. 2, 9). Такое средство окажется дъйствительнымъ. "Многіе сословія и народы, говорить св. Ефремъ Сиринъ, когда увидять добродетели и силы антихриста, все съ великою радостію провозгласять его царемь, говоря другь другу: найдется ли еще человъкъ столько добрый и правдивый ч 10)? Противъ тъхъ же, которые не поддадутся лести, хитрости и обману антихристапоследній употребить внешнія принудительныя средства: запретить имъ куплю и продажу, будеть мучить и убивать ихъ (Апок. XIII, 15, 17). "Первое гоненіе церкви, говорить блаж. Августинъ, когда христіанъ принуждали къ идольскимъ жертвоприношеніямъ ссылками, истязаніями и смертію, было исполнено насилія. Второе гоненіс, которое церковь терпить теперь оть лжеучителей и лжебратій, исполнено коварства и обмана. Остается третье, имъющее произойти отъ антихриста, самое опасное для всъхъ, поелику будеть сопровождаться и насилемъ, и коварствомъ. и обманомъ: будутъ употребляемы для насилія власть, а для обмана-чудеса" 11).

Стеснительное положеніе, въ которомъ будуть находиться во времена антихриста истинные христіане, не можеть долго продолжаться. Спаситель, сказавши, что въ последніе дни будеть великая скорбь, какой не было от начала міра до нынь, и не будеть,—прибавиль: и еслибы не сократились ть дни, то не спаслась бы никакая плоть, но ради избранных сократятся

<sup>17)</sup> Твор. св. От. ч. 14, стр. 30..

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) S. Augustini. Enarrat. in Psalm. IX.

(коловиней сота) 12) то дени (Ме. 24, 22). Такимъ образомъ, когда сморбь всякаго рода, безпонойство и стеснительность отношений между людьми дойдеть до высшей степени напряженія, такъчто будеть грозить опасность гибели для всякой плоти, т.-е. для всякаго человъка слабаго и ограниченнаго въ своихъ силахъ, тогда и прекратится дни антихриста. Но долго ли продолжатся они,—на основаніи словъ Спасителя нельзя сказать что-либо опредъленное. Изъ этихъ словъ только видно, что ради избранныхъ произойдетъ сокращеніе дней антихриста. Блажен. Августинъ, имъя въ виду эти слова Спасителя, говорить, что еслибъв жесточайшее гоненіе отъ антихриста не было кратковременно, то многіе тогда погибли бы и изъ самыхъ избранныхъ 13).

Но недовольствуясь этими общими соображениями относительновратковременности царствованія антихриста, отцы и учители древней церкви, а за ними и наша православная церковь, на основаній нікоторых указаній въ Св. Писаній, опреділяють болве или менве точно срокъ царствованія антихриста. Св. Ириней прямо говорить, что антихристь процарствуеть три года в шесть месяцевъ 14). Св. Кирилль і ерусалимскій свидетельствуеть, что "царствовать будеть антихристь только три года съ половиною. Мы говоримъ сіе, заимствуя не изъ внигъ, коихъ богодухновенность неизвъстна, но изъ Даніила. Онъ говорить: ге дастся въ руку даже до времене, времень и полувремене (VII, 25). Подъ временемъ разумвется одинъ годъ, въ который онъ явится и усилится; подъ временами следующие два года его законопре.. ступнаго владычества, которые вийсти съ первымъ составляютъ три года, а подъ полувременемъ разумъется шесть мъсяцевъ и 15). Блаженный Іеронимъ такъ выражаетъ върованіе церкви относительно этого предмета: "время означаеть годъ; времена поставленныя въ двойственномъ числъ, какъ показываетъ свойство еврейскаго языка, предъизображають два года, а полвременишесть мъсяцевъ, - въ теченіе коихъ святые будуть преданы



<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Коловош собств. значить—обрезивать, скрадивать. Коловштаі, по изънсиенію Эразма,—это тѣ, которые скрадывають последніе слоге,—qui ultimas syllabas supprimunt.

<sup>12)</sup> De civit. Dei. lib. XX, cap. 8.

<sup>14)</sup> Противъ ересей, ки. V, гл. 30, стр. 666.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Оглас. поуч. XV, 16, стр. 323-324.

власти антихриста" 16). Тоже говорять о продолжительности царствованія антихриста св. Ипполить, Ефремъ Сиринъ, св. Іоаннъ Златоусть, блаженный Августинъ, Өеодорить и Андрей Кесарійскій.

Въ нашей православной церкви, подъ вліяніемъ древне-отеческихъ свидътельствъ, сложилось мивніе, что антихристь процарствуеть именно три съ половиною года. Преосвященный Макарій говоритъ, что владычество антихриста будетъ продолжаться только три съ половиною года, и въ подьау этого приводитъ Дан. VII, 25; XII, 7; Апок. XIII, 5; XI, 2—3; XII, 6, 14 17). Преосвященный Филаретъ замъчаетъ: "время владычества антихристова опредъляется 42 мъсяцами (Апок. XI, 2; XIII, 5), или 1260 днями (XI, 3; XII, 6), т.-е. тремя съ половиною годами (3).

Тиранническое царствованіе антихриста будеть прекращено самимъ Інсусомъ Христомъ. Такъ какъ оно царство-не человъческое только, но и сатанинское, то и сила для уничтоженія его должна быть болье высшая, чемъ человеческая и сатанинсвая. Такою силою можеть быть только Богочеловакъ Інсусъ Христосъ. Она, говорить апостоль Павель, убъеть (безваконника) духомо усто Своихо, и истребито явленісмо пришествія Своего (2 Сол. 2, 8). "Подобно тому, какъ огнь, -говорить св. Іоаннъ Златоустъ, -- когда только приближается, еще прежде пришествія своего, приводить въ опівпенівніе и уничтожаєть малыхъ животныхъ, хотя бы они еще вдали находились: такъ точно н Христосъ однимъ Своимъ пришествіемъ и повеланіемъ убьетъ антихриста. Довольно только того, что Онъ явится, и все это (коварные замыслы и обольщенія того льстеца) погибнеть. Едва только явится Господь, и уже положить конецъ обольщенію " 19): Антихристь и лжепророкь оба живые брошены (будуть) въ озеря огненное, горящее сторою (Апок. 19, 20), - вотъ конечная судьбо антихриста и вообще антихристіанства.



<sup>16)</sup> Hyeronim, in VII cap. Daniel.

<sup>15)</sup> Догмат. Богося. 5 ч., Спб. 1851 г., стр. 194, 196.

<sup>\*\*)</sup> Догиат. Богося. ч. 2., Черниговъ. 1864 г., стр. 471.

<sup>10)</sup> Толков. на 2 Сол. Бес. 4, етр. 51, Спб. 1859 г.

## III.

Что касается, наконецъ, интереснаго и любопытнаго вопроса,

о времени пришествія антихриста, — то любопытство наше въ данномъ случав не можеть быть вполнв удовлетворено. Не ваше дъло знать времена и сроки, которые Отецъ положиль въ Своей . влисти (Денн. 1, 7),-воть ответь Спасителя Своимъ ученикамъ и вообще всемъ, желающимъ знать о времени втораго пришествія Спасителя и вообще о последнихъ временахъ. Внезапно день тоть, какь сьть, найдеть на всыхь живущихь по всему лицу земному (Лук. 21, 35), - говорить Спаситель о времени скорбей и бъдствій, ожидающихъ христіанъ въ последнія тяжвія времена Апостолъ Павелъ, преподавши солунскимъ христіанамъ ученіе о второмъ пришествіи Христовомъ (1 Сол. 4, 13 — 18), о времени этого пришествія замічаеть: о временахь же и срокахь ньть нужды писать къ вамь братія: ибо сами вы достовпрно знаете, что день Господень пріидеть, какъ тать ночью (У, 11-12). Но говоря о неизвъстности втораго Своего примествія, Спаситель однако не оставляль Своихъ учениковъ въ совершенномъ невъдъніи относительно будущихъ отделенныхъ временъ. Такъ, на вопросъ учениковъ: какой признакъ Твоего пришествія и кончины въка, -- Інсусъ Христосъ очень подробно описываеть событія, имвющія случиться предъ вторымъ Его пришествіемъ (Мо. 24 гл.). Точно также впостоль Павель желая разсвять заблужденія солунскихъ христівнъ о томъ, будто бы уже настоитъ день Господень, - указываеть самый ближайшій признакъ наступленія этого дня, именно явленіе антихриста (2 Сол. 2, 1-12). Излагая подробно ученіе объ антихристь, апостоль сообщаеть некоторыя сведенія относительно времени явленія анти-'христа.

Правда, апостоль не съ математическою точностію опредвляеть время этого явленія, какъ то желательно было бы для любознательнаго человъчества. Заключенный въ тъсные предвлы: "не ваше дъло знать времена и сроки", апостоль Павель сказаль о времени пришествія антихриста только то, что можно сказать. Желая хоть нъсколько удовлетворить любознательности читателей относительно времени пришествія антихриста, мы обратимся въ указаніямъ относительно этого у апостола Павла.

Указавши главную черту антихриста противление его Богу и всему святому, самообожание его, впостоль Павель далве говорить: не помните ли, что я, еще находясь у вась, говориль важь это? И ныть вы вывете недопускающее (то катехоч) открыться ему въ свое время (Еч тф Еаитой кагрф). Ибо тайни беззаконія уже въ действін, только (не совершится) до тько норь, ποκα не будеть взять от среды (άρτι έως έκ μέσου γένηται) ydepживающій (б катехшу) теперь, и тогда откроется беззанонникь (2 Сол. 2, 5-8). Въ этихъ словахъ впестола несомивнио двется наменъ на время пришествія антихриста, хотя наменъ неясный и неопредвленный, что въроятно, объяснялось болве подробнымъ устнымъ ученіемъ апостола Павла объ этомъ предметь, такъ что апостолъ только напоминаеть солуняванъ о слышанномъ ими отъ меро устно. Но во всякомъ случав, на основани этихъ словъ апостола, можно составить приблизительно такое представление о времени пришествін антихриста. Явленію антихриста, по апостолу, насначено опредвленное время, такъ какъ оно (явленіе) должно наступить, по Божественному опредъленію, въ свое время (е тф еситой карф ср. Іоан. 7, 6, 80); стало быть открытие антихриста произойдеть не безъ воли Божий. Богъ ниветь въ Своихъ рукахъ средство, которымъ Онъ задерживаеть явленіе антихриста. Этимь средствомь для Него служить означенное апостоломъ словомъ: то катехоо 20). Такимъ образомъ, то катехом есть благодътельная сида, препятствующая антихристу обнаружить и осуществить свои здыя козни. Этосила, ноторая, по соизволенію Божію, преодоліввается, устраняется съ пути, или, если Онъ ее отвлекъеть, отнимается. Эта сила дъйствовала уже во времена апостола Павла и дъйствуетъ въ настоящее время, потому что антяхриста еще ивть. Отъ судьбы этой силы зависить судьба антихриста. Сообразно съ такимъ значеніемъ то котє́хоу, и о котє́хоу должно означать блегодътельную дичность, стоящую на дорога антихриста и изшающую ему вполиж отврыться со всеми демоническими силама.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Катехоу ота гг. матехету — держать внизь, цотом в удерживать, останавливать, сдерживать. Вы последнемы значени глагоды втогы употребляется вы Св. Писанін. Такь, вы посланін вы Римлянамы читаемы: открывается минры Болий съ неба на всякое нечестве и неправду человыковы, подавляющихы (катехоу-так) истину неправдою (1, 18).



Но что это за сила то котехом и что за личность о котехому? Опредъленнаго и яснаго отвъта на этотъ вопросъ дать никакъ нельзя, потому что въ Св. Писанія нътъ болье или менъе ясныхъ увазаній на это. Поэтому можно довольствоваться только гипотезами и предположеніями. Что касается послъднихъ, то ихъ предложено очень много, такъ что въ любомъ комментаріи на 2 посланіе къ Солунянамъ можно встрътить перечень объясненій словъ: то котехом и о котехом. Общее между ними только то, что они всть видять въ "удерживающемъ" (то котехом) благодательную силу, которая препятствуеть отпрытию полной ръшательной вражды противъ Бога и Христа, и которая устранится, если Богъ вахочеть и допустить, или отольеть, отступить, если Богъ ее отзоветь и отвлечеть.

Но какъ вездв, такъ точно и здвсь, изъ общаго и согласнаго годоса толкователей разбираемаго нами мъста выдвляется одна (насколько мы виземъ) личность, которая старается доказать, что подъ "коте́хшу" у апостола Павла нужно разушеть не удерживающаго явление антихриста, но удерживающаго второе принествие Іисуса Христа, этоть удерживающий есть антихристь. Подобный ваглядъ, какъ оригинальный, заслуживаетъ съ намей стороны изкотораго вниманія.

Этогь выглядь высказань недавно Вильгольмомь Энгельгардтомъ, декамомъ въ Вейденъ. Въ статъв своей "Der Antichrist", ванавшись между прочимъ объясненіемъ "о катехши и то катеуоу" и приведя вкратцъ разлачныя толкованія этихъ выраженій, онъ далъе говоритъ: "такимъ обравомъ большинство визегетовъ согласны между собою въ томъ, что удерживаемое, или удерживавный есть человько грыха и противникь. Однако не нововможно также другое толкованіе, и по врайней мірв, такъ же справединю, какъ и прежнее, такъ какъ оно имветь твердую опору во восих коде учения и связи представления апостола Павла. Можно утвердиться въ томъ положенія, что удерживаемый или удерживаемое (das Aufgehaltene) есть Христось и Его второе пришествіе, а удерживающее или удерживающій (der Aufhaltende) есть человыть грыха". Вышеприведенныя слова апостола Навла этоть ученый перефразируеть такъ: "и тенерь, если вы вономните устное наставление, вы узнаете тогда, что препят-"ствуеть (aufhalt) тому, чтобы Онъ (Христосъ) отврылся въ свое

время. Ибо тайна бевзанонія уже действуєть, —только удерживающій прежде, чемъ будеть устраненъ, явится какъ беззаконникъ". "Мы, прододжаєть ученый, должны прежде всего утвердять ту мысль, что апостоль, хотя описываєть опасности, угрожающія церкви, такъ ме менье желасть дать общее указаніе на врема примествія Христа, и онъ деласть это, такъ какъ окъ доказываєть, что второе приществіе Христа темъ только ведерживаєтся (ausgehalten werde), что прежде должень придти человъкъ гръха" 21).

Но подобный взглядъ не оправдывается никакими данными. Разсиатриваемое нами мъсто наъ посланія апостола Павла не ваеть ни мальйшаго повода къ тому заплюченію, къ которому пришель на основаніи этого міста Энгельгардть. Правда, ацостоль Павель имъль главною своею задачею разсвять заблужденія солумянь васательно предстоящаго дня Господня, т.-е. втораго Его пришествія. Но не смотря на такую задачу, онъ излагаеть однаво учение не о второмъ примествии Господа, потому что о немъ впостолъ говориль вы первомъ посланіи къ Содунянамъ (IV, 13-18; V, 1-3), но о главномъ и блинейшемъ признавъ его-о приществін антикриста. Если апостоль въ данномъ м'ястя и васается ученія о второмъ пришествіи Господнемъ, то это только отчасти и притомъ въ такой мере, въ какой это необходимо для унсценія главнаго пункта въ его ученія. Главная же и ближайшая цель апостола Павла была представить ученіе о признавъ втораго пришествія Христова, а не о самомъ этомъ пришествін. Поэтому, если апостоль говорить о времени пришествія, то непосредственно о времени примествія антихриста, сліцовательно и "задерживающее" (то катехоу) есть задерживающее не пришествіе Геспода, но-антихриста. При томъ ска-**3840: τὸ κατέχον** οἴδατε, εἰς τὸ ἀποκαλυφθῆναι αὐτόν... ст. 6. Слово айтом можеть относиться только нь противимку Христа, потому что въ предыдущихъ стихахъ говорится о немъ, и въ послъдующихъ о томъ же беззановника. Сладовательно "машающее открыться ему", т.-е. антихриоту, задерживаеть явленіе не Христа, но антихриста. О пришествій же Христа даже нельзя ска-28ть, что оно задерживается, имветь препятотвів отъ чего-либо.



<sup>\*)</sup> Cu. Zeitschrift für Theologie und Kirche. 1877 r., 38 4., crp. 63-64.

А въ явленію антихриста этотъ терминъ вполит приложимъ, потому что явленіе его можетъ задерживаться всемогущею волею Божією, или чъмъ-либо другимъ.

Навонецъ, противъ этого взгляда рашительно говорить единодушный голосъ всёхъ толкователей выраженій: то коте́хоу и о коте́хоу, которые въ первомъ выраженіи видять благодательную силу (при пониманіи же Энгельгардта нивавъ нельзя назвать ее благодательною), машающую полиому и рашительному обнаруженію антихристіанства, а во второмъ — благодательную личность, противодайствующую явленію антихриста. Поэтому ввглядъ Энгельгардта, какъ стоящій одиново и не имающій нивакой опоры въ Св. Писаніи не заслуживаеть болье подробнаго разбора.

Теперь перейдемъ къ обзору болве нопулярныхъ мивий о значения выраженій: то котехоу и о котехоу, выраженій, отъ върнаго пониманія которыхъ зависить болье или менье върное ръшеніе вопроса о времени приществія антикриста. Всѣ бевчисленныя толкованія указанныхъ выраженій могуть быть сведены къ двумъ главнымъ толкованіямъ: одно видить въ силь задерживающей явленіе антикриста—силу религіозную,—силу дуковную, а въ "о котехоу" какого-либо религіознаго двятеля, другое же видить въ ней силу политическую, а въ "удерживающемъ"— политическаго представителя. Какое изъ этихъ объясненій болье въроятно,— мы увидимъ при болье подробномъ разсмотръніи того и другаго.

а) Выходя изъ той мысли, что антихристь будеть главнымь образомъ религіознымъ двятелемъ и обнаружится въ христіанствъ, многіе толкователи стараются и "удерживающее" антихриста найти также въ религіозной соеръ. Рядъ подобныхъ толкователей восходить къ глубокой древности. Онъ начинается съ блаженнаго Осодорита. Ототь отець цернви, приведя два мнвнія, изъ которыхъ одно подъ удерживающимъ разумъсть римское царство, а другое—благодать Св. Духа, — дажве говорить: "признаю истиннымъ утверждаемое другими. Благоугодно Богу, чтобы антихристь явился во время спончанія міра. Посему Божіе опредъленіе возбраняеть явиться сму; ибо, по Божественному предреченію, сперва должно пропосисться Есансеме по всей вселенной, во свидътмельство вселы языкама, и тогда прі-

идеть кончина (Мв. 24, 14). Поедину божественный апостоль зналъ свазанное Господомъ, но виделъ также, что преобладаетъ еще служеніе; то, слодуя владычнему ученію, сказаль, что прежде соврушится держава суевърія и повсюду возсіяеть спасительная проповъдь, и тогда явится сопротивникъ " эз). Такое пониманіе слова "катехоу" мы встрічаемъ у Осодора Монсустскаго, который думаль, что апостоль разумиль подъ этимь словомь устроеніе Божіе 22). Севиръ говорить: "удерживаеть и не допускаетъ беззанонинку Духъ Святый. Когда Сей, по причинъ умноженія зла въ людяхъ, отстранится и отступитъ, тогда безванонный тоть возымветь свободу отпрыться и выступить на среду, ившать будеть некому « 24). Такое толкованіе слова "катє́хоу" подсерживается и въ новъйшее время. По мавнію напр. Филипи, подъ "о катехши и то катехои" должно разумъть упорядочивающую сиду Божію, — всемогущество Божіс, которое все приводить въ порядовъ, указываетъ всему свое время и часъ, опредвляеть вакъ наступленіе, такъ и прекращеніе вражды противъ Бога <sup>25</sup>). Такой взглядъ не чуждъ и нашей православной церкви. Въ Догматическомъ Богословіи преосвященнаго Филарета читаемъ: "удерживающее антихриста есть нячто иное, канъ ниспосланный Христомъ Духъ благодати, животворное начало духовной жизни въ человъчествъ, противодъйствующее всему злому н вредному. Такимъ образомъ, антихристъ явится не иначе, какъ тогда, когда Главъ периви это будетъ угодно, и когда Онъ не захочеть болье препятствовать действівни Духа Святаго ч в в.

Не смотря на нажущуюся правдоподобность этого объясненія слова "то котє́хоу", мы однако не можемъ считать его вполив истиннымъ, такъ какъ оно возбуждаеть ивкоторыя сомивнія. Признавая во всей силв опредвленіе Божіе во времени явленія амуктриста, мы однако считаемъ непонятнымъ, какъ это Божественное опредвленіе будетъ устранено, накъ это "ниспосланный Христомъ Духъ благодати" перестанеть двйствовать и твиъ дасть



<sup>22)</sup> Толк. на 2 Сол. 2, 5, 6, 7.

<sup>21)</sup> См. Прав. Соб. 1885 г., іюдь, стр. 292.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Толкованіе ен. Өеофана. Душ. Чт. 1873 г., ч. II, стр. 4.

<sup>25)</sup> Philippi... 6, 37.

<sup>24)</sup> Доги. Богосл. ч. 2, стр. 470.

возможность отврыться антихристу?! Неужели дъйствіе Св. Духа можеть прекратиться во времени антихриста,—глава церкви не захочеть болье препятствовать "дъйствіями Св. Духа"?! Такое предположеніе не согласно съ церковнымъ преданіемъ, по воторому во времена антихриста будутъ посланы Енохъ и Илія Өвсвитянинъ для противодъйствія антихристу 27).

Далве, при такомъ толкованін выраженій: то катехом и о катехши, объясняется только первое выражение. Кто же — о катехшу? Естественно въ данномъ случав предположить, что удерживающій есть Христось, Который Своею владычественною силою (то котехоу) нивлагаеть всв проявленія вле до преледняго антихристіанства. Такъ действительно инноторые и думають, напр. Римкъ 28). Съ такимъ предположениемъ естестводите всего было бы согласиться, еслибы не та судьба, которая въ будущемъ предстонть удерживающему (о катехши). Удерживающій будеть ввять оть ореды (ек нессои техитал), будеть устранень со сцены дъйствительности, по крайней мъръ, не будеть дъйствовать тамь, где Онъ прежде действоваль. Но какь идеть ко Χρμοτη-έκ μέσου γενέσθαι? Κακ' μυποτ' δεν Η θεσ ο ογιμευτβοвать церковь?-Онъ самъ сказалъ: се Азъ съ вами во вся дни до скончанія выка, и побъждень быть не можеть, хотя бы всв силы адекія устремились противъ Его устроенія. Созижду церново Мою, прибавляетъ Спаситель, и врата адова не одолжноть ей (Мо. 16, 18). Притомъ, христіанская церковь не можеть быть управднена предъ пришествіемъ антихриста уже потому, что церковь не только препятствуеть выступленію антихриста, но напротивъ возбуждаеть его гизвъ, - онъ будеть пресладовать церковь, но устранить ее не будеть имъть возможности. По этому же основательно толкованіе ирвиміанъ выраженія "то китехоу" по отношенію въ "сонму набранных»", который сойдеть со сцены предъ пришествіемъ антихриста 29). Но если ограничивать значеніе выраженія "б катехии и небольщою частью церкви, или однимъ членомъ ея, то хотя устранение его будетъ возможно, однако возникають новыя затрудненія.



<sup>21)</sup> Напр. у Іоанна Дамаскина, 301 стр.

<sup>26)</sup> Die Zeichen d. letzt. Zeit. B. 313-314.

<sup>29)</sup> Cm. Bibelwerk Lange. Briefe an die Thessalon. B. 123.

Приложеніе слова "катехши" из небольшой части церкви сділагь прежде всего Вивелеръ. Выхода изъ той мысля, что "катехши" нужно искать тамъ, гдв долженъ открыться, "человъкъ
гръха", именно въ Герусалимъ, онъ понимаеть оба выраженія:
то катехои и о катехши, въ коллективномъ смысль, и разумъетъ
подъ ними тогдашнихъ благочестивыхъ гор. Герусалима людей,
а особенно христіанъ. "Но если ужъ непремвино должно понимать "о катехши", какъ индивидуумъ, то подъ нимъ, говоритъ
Вивелеръ, должно разумъть апостола Гакова Алоеева, уваженіе
котораго въ іерусалимской церкви было на столько велико, что
онъ получилъ названіе "праведнаго", который, пока жилъ, старался поддерживать миръ и единеніе между іудействомъ и христіанствомъ" зо).

Не говоря уже о томъ, что апокадипсическіе процессы не мыслятся связанными съ конечными законами пространства и времени,—по 2 Солун. 2, 10 и сл., двятельность антихриста обнаружится не въ одномъ мѣстѣ, но въ вругу погибающихъ (ἀπολλύμενοι) и прострется на всѣхъ, не повѣрившихъ истинъ (πάντας τοὺς μῆ πιστεύσαντας τῷ ἀληθεία). Если нѣкоторые отцы церкви п допускають, что главнымъ мѣстомъ дѣятельности антихриста будетъ Герусалимъ 31), однако они не считаютъ послѣдній единственнымъ мѣстомъ. Если же такъ, то падаетъ главное основаніе Визелерова объясненія. Потомъ невъроятно, чтобы апостоль Павель іудеямъ-христіанамъ приписаль такое значеніе и Іакову—такое исключительное положеніе въ дѣлѣ развитія божественнаго царства,—Павель, который безразлично смотрѣль на іудеевъ и еллиновъ, обрѣзанныхъ и необрѣзанныхъ, рабовъ и свободныхъ (1 Кор. 7, 19—24).

Подобное же объясненіе выраженій: то катехом и о катехом, предложено было и Бёме, который подъ этими выраженіями разумьеть "apostolorum chorus",—сонмъ апостоловъ, и изъ нихъ въ особенности одного болье знаменитаго мужа. Ето этотъ мужъ,—Бёме не знаеть; но онъ строитъ догадки, что этотъ мужъ естъ Іаковъ, епископъ іерусалимской церкви, пользовавшійся у



Wieseler. Chronologie d. apost. Zeitalters, B. 272-273.

эт) Напр. Кирилль ісрусалимскій, Ириней и др.

всвять величайшимъ авторитетомъ 33). Этотъ взглядъ раздъляеть и Гриммъ съ тъмъ только измъненіемъ, что подъ "однимъ болье знаменитымъ мужемъ" онъ разумветь самого апостола Павла. "такъ какъ онъ, --говоритъ Гриммъ, -- по собственному сознанію (1 Кор. XV, 10), одълаль для царства Христова больше, чемъ всв прочіе апостолы, и твиъ самынъ сильнвищинъ образонъ противодъйствоваль антихристіанскому принципу. Правда, говорить дале Гримиъ, нашему объясненію, нажется, противорычить выражение "ск иссои усинта въ ст. 7, коль скоро понимать его за устранение чрезъ смерть, такъ какъ апостоль, по 1 Сол. 4, 15; 1 Кор. 15, 52, недвялся дожить до пришествія Господа. Но противъ этого сомивнія уже Шёттъ (Schött) замвтилъ, что это выражение не необходимо означаетъ смерть, но вообще: быть устраненнымъ, дъдаться безвреднымъ, напр. чрезъ заниючение въ темницу". Что насается катехоу въ среднемъ родв, то оно, по объясненію Гримма означаеть задерживающую, преиятствующую власть, которую имали апостолы эз). Но и это объяснение цельзя считать вполив удовлетворительнымъ. Предполагать, какъ Шётть, что устраненіе апостола Павла случилось чрезъ его заключеніе, - нъть никакихъ основаній, такъ какъ двятельность апостола продолжалась и въ темницв, ходатайству его и тамъ не было конца. Что это такъ, доказывають нъкоторыя посланія, каковы: въ Ефесянамъ, Колоссянамъ, въ Филимону, въ Филиппійцамъ и второе въ Тимовею, которыя, по общему признанію, написаны апостоломъ Павломъ во время его послъдняго темничнаго заключенія 34). Главный же недостатокъ объясненія Гримма, Визелера и другихъ состоитъ въ томъ, что они, при объясненій "катёхоч", иміноть въ виду ближайшій періодъ времени и не простираются въ далекую будущность. По ихъ объясненіямъ, всявдъ за смертію того или другаго изъ апостоловъ долженъ открыться антихристь, между тэмъ какъ мы и въ настоящее время не замъчаемъ явленія антихриста, какъ последняго, предваряющаго пришествіе Христово, противнива

<sup>34)</sup> Chronologie d. apost. Zeitalters. Wieselers. B. 874 ff.



<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) De spe messiana apostolica. Hal. 1826 r., p. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Cm. Studien und Kritiken 1850. 4 Heft. Grimm. Die Echtheit d. Briefe an die Thessal. Anmerk. 24 B. 791-792.

Христа и Его церкви. Поэтому подъ "катёхо» и нужно разумъть такую силу, которая задерживала пришествіе антихриста еще во времена апостола Павла и которая задерживаеть и въ настоящее время, потому что антихристь еще не явился. Этому требованію, повидимому, старается удовлетворить Евальдъ, придумавши оригинальное объясненіе выраженій "то катёхо» и о катёхо».

"Предъ нами, говорять онъ, здъсь тайна, о которой въ первыя апостольскін времена только в рующіє между собою бесвдовали и которую они распространяли, такъ что апостолу Павлу неудобно было говорить о ней ясно". Тайна эта, образовавшаяся въ недрахъ ісрусалимской церкви, заключается теперь, по открытію Евальда, въ томъ, что "то катехоу", удерживающее явленіе антихриста, есть пришествіе Иліи на землю, а о катехши есть самъ Илія, который опять придеть на землю предъ явленіемъ антихриста и только имъ будеть лишенъ жизни 35). Нельзя отнавать въ остроумности подобнаго объясненія, но за то оно страдаетъ отсутствіемъ подкладни дійствительности. Правда, существуеть въ православной церкви мивніе, основанное на Апов. XI, 3-12, что Илія и Епохъ будуть посланы съ неба Богомъ для противодъйствія антихристу и обличенія его послъдователей, — они сразятся съ антихристомъ и падуть жертвами его неистовства, потомъ чрезъ три дня воскреснуть и вознесутся на небо <sup>36</sup>).

Въ этомъ древне-отеческомъ мивній несомивнио то, что Илія и Енохъ придуть на землю во время тиранній антихриста, а не прежде явленія его (антихриста), поэтому пришествіе Иліи не можеть быть твмъ, что по слову апостола Павла, не допускаеть открыться противнику въ свое время (2 Сол. 2, 5). Потомъ, по общему върованію православной церкви, будеть посланъ не одинъ свидътель (Илія), но двое, — Енохъ и Илія. Поэтому, чтобы остаться върнымъ отеческому преданію, Евальду необходимо признать пудерживающими пришествіе антихриста Илію и Еноха,

<sup>\*\*)</sup> Напр. у бл. Өеодорита—Твор. св. от. 1857 г., 3 кн., 175 стр.; у Ефрема Сирина—Твор. ч. 2, стр. 390; у Іоанна Дамаскина— Точн. излож. прав. въры, стр. 301; въ Догм. Богословін преосв. Филарета ч. 2, стр. 470.



<sup>35,</sup> Jahrbücher der biblisch. Wissenschaft. 3 Jahrb. Gött. 1851. B. 250 ff.

а не одного Илію. Наконецъ, это върованіе православной церкви имъетъ свое основаніе только въ Апокалипсисъ апостола Іоанна, Павелъ же ни слова не говоритъ объ этихъ двухъ свидътеляхъ. Поэтому предполагать, что апостоль Павелъ, говеря объ удерживающемъ явленіе антихриста, имълъ въ виду пророка Илію, который опять придетъ на землю, это значитъ навязывать апостолу чуждое ему ученіе.

б) Большею обстоятельностію отличаются мивнія, объясняюmiя выраженіе "то котехоу" въ смыслъ римсваго государства, или вообще политической силы, а "о катехоом" въ сиыслъ высшаго представителя этой силы. На первый взглядь, конечно, представляется страннымъ, какъ это села политеческая, сила огня и меча, можеть задерживать потоки нравотвенного зла п недопускать отврыться ему въ въ одной личности-антихриств. Но эта странность вполит исчезиеть, если мы будемъ разуметь подъ силою политическою то, что должно подъ нею разумать по разумной идев объ этой силь. Занонная политическая сила, будеть ли то римское государство, или другое навое, есть не только вибшиня сила меча и огия, но и сила внутренияя, правственно-юридическая, поддерживающая въ человъческомъ обществъ законный порядокъ и предохраняющея общество отъ всяняхъ уклоненій отъ нормы закона. Вотъ въ силу накого взгляда на государственную власть образовалось очень много разнообразныхъ въ частностяхъ, но согласныхъ въ общемъ объясненій выраженій: то катехом и о катехом, въ смысле политической силы и высшаго представителя ся. Такое объяснение начинается съ глубокой древности и кончается новъйшими представителями богословской науки на Западъ.

Уже Тертулліанъ считаль твердость римскаго государства замедленіемъ конца міра. Назвавши царство антихриста "величайшею силою, угрожающею всему міру", этоть церковный учитель говорить далве: "мы знаемъ, что самый конець міра, угрожающій страшными жеотоностями, задерживается строемъ римской имперіи" <sup>37</sup>). Въ другомъ мёстё онъ же, приведя слова ап. Павла: тайна беззаконія не совершится до тьхо поро, пока не будето взято ото среды удерживающій теперь (2 Сол. 2, 7),

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Apolog. c. 32. cm. Zeitschrift für wiss. Theolog. 1862 r. 2 Heft. S. 252.



спрашиваетъ: кто? и отвъчаетъ: "кто, какъ не римское государ∢ ство, устраненіе котораго чрезъ разділеніе на десять царей вывываеть антихриста" 38). Св. Іоаннъ Златоусть, упомянувши о двухъ мивніяхъ, изъ которыхъ одно полагаетъ, что подъ "удерживающимъ" должно разумъть благодать Св. Духа, а другое-римское государство, замвчаеть: "съ этимъ последнимъ я больше соглашаюсь, почему? Потому что, еслибы апостоль хотыть говорить о Духв, то не выразвися бы объ этомъ неясно, но (свазаль бы) опредвленно, что теперь ему (антихристу) мвшаеть явиться благодать Св. Духа, т.-е. чрезвычайныя дарованів. Кромъ того надлежало бы ему уже придти, если тогда онъ долженствоваль придти, когда оскудеють чрезвычайныя дарованія, потому что они давно оскудели. Но такъ какъ апостоль говорить это о римскомъ государствъ, то понятно, почему онъ только наменаеть на это и до времени говорить объ этомъ прикровенно. Окъ не хотълъ навлечь на себя чрезмърной вражды и безполезной опасности" 39)... Св. Кириллъ iepycaлимскій после карактеристики антихриста замечаеть: "придеть же предсказанный антихристь тогда, когда окончатся времена римскаго царства, и приближится скончаніе міра" 40). "Удерживающій, говорить блаж. Іеронимъ, устраняется (т.-е. римская имперія разрушается), и не должны ли мы видеть, что антихристь приближается 41). Вообще, въ древнъйшій христіанскій періодъ времени явленіе антихриста тесно связывали съ паденіемъ римской имперін, такъ что эти два событія представляли почти одновременными.

Такое отеческое мивніе проходить чрезь весь средній въкъ и находить себв защитниковъ даже въ новъйшее время. Послъ того, какъ римская имперія пала (въ 476 г.), а антихристь не пришель, толкователи выраженія "то котєхоу" въ смыслъ римскаго государства стали считать Карла великаго реставраторомъ римскаго государства и, подъ руководствомъ пророчества Даніила (2, 40 и сл.) о четырехъ монархіяхъ, стали разсматривать

<sup>16)</sup> De resurrect. carn. cap. 24. Ibid.

ээ) Бесьда 4 на 2 Солун. 2, 6—7.

<sup>49)</sup> Оглас. Поуч. XV, стр. 318-319.

<sup>41)</sup> Ad. Ageruchiam, ep. 123, 16.

римскую имперію, какъ четвертую монархію, такимъ образомъ, какъ туловище, ноги и пальцы того образа, который описанъ въ указанномъ мъсть. Ноги, по ихъ мнвнію, указывали на распаденіе римской монархіи на восточную и западную, пальцына новъйшія государства христіанско германской Европы. Таково мивніе Ньютона, Бенгеля, Стиллинга и др. 42). Подобнымъ толкованіемъ и воспользовались протестанты для проведенія своего тенденціознаго взгляла на папство, какъ на антихриста. Протестантскіе богословы этой категоріи соглашались, что римская имперія давнымъ-давно уничтожена, но они думали видеть продолжение ея въ нъмецкой имперіи. Но это предположение протестантовъ опровергается тымь фактомъ, что нымецкая имперія какъ 4-я монархія, по предсказанію Данінда, - была уничтожена. Наполеономъ въ 1806 году, между темъ какъ антихриста еще не было. Правда, некоторые изъ протестантовъ (напр. Гриземанъ) Наполеона считали твиъ, который устранилъ "10 котехот", т.-е. антихристомъ. Но это мижніе уже потому ложно, что вслыв за Наполеономъ не последовало пришествія Христова и кончины міра. Искать послів втого то котєхом въ государствахъ Рейнскаго союза, или вообще нъмецкаго союза, въ высшей степени не надежно, потому что эти союзы не составляють того общаго целяго, которое апостоль хотель выразить однимъ словомъ "то катехоу". А что такое о катехшу, на это едва ли отвътять даже защитники упомянутаго нами предположенія, такъ какъ при устройствъ ихъ политическаго управленія немыслимо найти одну (а это выражается опредъленнымъ членомъ б) главу этого управленія. Большею основательностію отличаются поэтому тв мивнія, которыя объясняють выраженіе "то катєхоу" въ сиыслв политической силы вообще, а о катехшу-въ смыслъ представителя или главы этой силы. Такое объяснение мы находимъ у новъйшихъ представителей западной богословской науки. Таковы: Лютербевъ, Лянге, Ольсгаузенъ, Баумгартенъ, Этингенъ, Ауберленъ, Лютардъ, Карстенъ и др. Приведемъ мивнія изкоторыхъ изъ нихъ. Ольстаузень, после краткихъ замечаній объ объясненіяхъ выраженія "то катєлоу" въ смысль религіозной силы, говорить: "для объясненія то кателоу остается одно пред-



<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Cm. y Olshausen... ctp. 520.

положеніе, что подъ этимъ выраженіемъ нужно понимать всякое упорядоченное политическое состояніе, которымъ, съ одной стороны, двется сильный отпоръ всякой апостасіа и ачоціа, съ другой стороны, допускается и охраняется постоянное, сповойное развитие христіанства. Естественнымъ прообразомъ такого политического состоянія было римское государство, какъ крвичайшій, правильный государственный организмъ" 43). Намецкій апологеть христіанства Лютардь говорить: "въ христіанскомъ сознаніи едва ли есть что-либо болье твердое, чымь то, что вравственный правовой порядокъ (Rechtsordnung) есть божественный оплоть, который и теперь еще сдерживаеть волны страшной бездны. Такъ нужно понимать слова апостола Павла объ удерживающемъ. Къ этому побуждаеть и название антихриста "беззаконникомъ", т.-е. такимъ человъкомъ, который презираетъ не только человъческія права, но даже божественный порядовъ нравственной жизни. Ибо это -- духъ безбожія, который обнаруживается также въ ниспровержении правоваго человъчесваго порядка. Нравственныя силы человъческой жизни, слъдовательно, являются такими, которыя апостоль разумель подъ этимъ препятствіемъ (Hemmniss) безбожію 44). Отто Гераяхъ прежде всего замвчаеть, что можно только гадать, что разумвть подъ "удерживающимъ", и затемъ догадывается, что это можеть быть верховная власть, опирающаяся на редигію, какою тогда были языческіе римскіе императоры; а въ средніе въка, вопреви папъ, христіанскіе государи, въ настоящее же время -нанбольшая часть христівнских правительствъ 45). Меснерь считаетъ несомивниымъ, что ап. Павелъ имвлъ при этомъ въ виду власть своего времени, только остается немавастнымъ, какую **именн**о власть того времени онъ разумълъ: власть ли вообще, ми отдельную личность, въ которой сосредоточется удерживающая сила <sup>46</sup>).

Съ правдоподобностію этихъ объясценій нельзя не согласиться. Понямая государство вообще, какъ начало выражающее и охра-

<sup>45)</sup> Olshausen. Comment. B. 4. 5. 525-526.

<sup>44)</sup> Die Lehre v. d. letzt. Ding. crp. 158.

<sup>46)</sup> Das Neue Testam. mit Anmerkungen z. d. st. Berlin. 1854.

<sup>46,</sup> Die Lehre der Apostel, Leipzig. 1856 r. crp. 287.

няющее нравственный и правовой порядокъ человъческаго общества, какъ общую силу, обнимающую, поддерживающую и развивающую умственныя и нравственныя силы человічества,-можемъ ли мы не признать въ немъ ту силу, тотъ нравственный оплоть, посредствомъ котораго Богь задерживаеть полное обнаружение тайны беззаконія въ последнемъ выразитель еяантихристь?! Какъ бы ни было устроено государство, къмъ бы оно ни управлялось, но пока религія, нравственность, право. общественное благо и спокойствіе, уваженіе къ личности считаются коренными основами государства, до техъ поръ антихристь не можеть явиться, безмятежное существование церкви обезопашено вившнимъ образомъ. Но какъ только подрывается государственная власть, уничтожается управленіе, --- и государствои церковь находятся въ величайшей опасности. Исторія ревоволюців показала и примітры намъ того, какъ на время отнимается изъ среды міра удерживающее и являются прообразы, предтечи антихриста.

Что касается римскаго государства, которое ближайшимъ образомъ ниваъ въ виду апостолъ Павелъ, говоря объ "удерживающемъ", то и оно не лишено того общаго значенія, какоениветь политическая сила вообще въ дълв обнаружения антихриста. И римское государство, конечно, имвло Божественное призваніе и исполняло свое назначеніе, именно въ поддержанія правоваго отношенія между людьми и въ развитіи чувства справедливости. Въ этомъ обнаруживается величіе римскаго духаи это есть наследство его, которое отъ него перешло на последующія времена. Самъ ап. Павель испыталь на себв римскуюсправедливость: отъ бъщенства Іудеевъ его защищаль римскій судъ. Правда, какъ римскій народъ, такъ и начальство римскагогосударства чемъ дальше, темъ больше становились во враждебныя отношенія въ христіанству, однаво нельзя отрицать тогофакта, что иногда и христівне находили свою защиту въ римскомъ правъ. Поэтому апостолъ учитъ, что нужно подчиняться: высшей власти, какъ поставленной отъ Бога хранительницъ нравственнаго права (Римл. XIII, I), и убъщаетъ христіанъ мо-**І**ВТЬСЯ за царей, и за всъхъ начальствующихъ, чтобы проводит ъ намъ жизнь тихую и безмятежную во всякомъ благочестви и чистоть (1 Тим. II, 2). Апостоть Петръ, подобно Павлу, также

убъщаеть медовыйских христівнъ быть покорными всякому человъческому начальству (1 Петр. II, 13).

При такомъ высокомъ взглядъ апостоловъ на политическую власть вообще и въ частности на римскую, ничего нътъ удивительнаго, если въ учени объ антихристь у ап. Павла могла быть рачь о государственной силь, какь удерживающей антихриста. "Въ ученія объ антихристіанствъ, говорить Лютардъ, завлючалась опасность для христіанъ стать неправильно въ мысляхъ и даже во вившнемъ поведения по отношению въ общественной жизни и къ начальствующимъ въ госугарственномъ организмъ, еслебы не дано было при этомъ другаго ученія, что въ самомъ государственномъ порядив исполняется воля Божія и управляеть благодатная сила. Это-то последнее ученіе н выражаеть ап. Павель въ ръчн объ удерживающей силв, которая еще стоить на пути обларуженію антихриста 47) По своему мудрому плану учительства, ап. Павелъ не говорить Содунянамъ о тваъ притвененіяхъ которыя ожидають наъ со стороны мірской силы и будущаго носителя ея, не указавши имъ вивств съ твиъ на побъдоносную духовную силу, которая господствуеть въ правидьномъ государственномъ устройствъ и воторая препятствуеть полному обнаруженію того страшявго будущаго,-чтобы тымь обезопасить трезвость ихъ сужденій и правильность вившияго ихъ поведенія. Но вивств съ твиъ христівне узнали также, что нельзя предаваться полной безпечности въ той мысли, что нужды еще нъть и антихристіанство еще не скоро наступить, ибо, если существуеть эта духовная сила, препятствующая антихристіанству, то, чтобы явиться антихристу ничего больше не нужно, какъ того, чтобы ота сила была устранена. Все въ существъ дъла уже готово для явленія антихриста: тайна беззаконія уже дъйствуеть, т.-е. антихристіанство существовало и теперь существуеть, недостаеть только концентрацін его въ одной личной главъ. Что антихристь еще не явился, это зависить не столько оть человека, сполько оть Бога, который чрезъ высшій земной порядокъ удерживаеть его. Но нужно только Богу отстранить Свою десницу. а затихристь будеть готовъ.



<sup>47)</sup> Die Lehre v. letzt. Ding. crp. 157.

Что касается "δ κατέχων", то сообразно съ пониманіемъ этоговыраженія въ среднемъ родѣ по отношенію въ русскому государству, или политической силь вообще, большинство толкователей разумфеть подъ нимъ высшаго представителя политической власти, -- въ римскомъ государствъ-императора, а при другомъ родъ управленія-высшую главу его, спрашиваетсявавъ дурные, въ высшей степени безбожные римскіе правители. ваковъ напр. Кай Калигула, Клавдій и др., могли назаться апостолу представителями той силы, которая еще задерживаетъ полное обнаружение зла? Можно ли считать твив, воторый препятствоваль появленію антихриста, императора Нерона, которагомъвоторые христівне отождествляли съ антихристомъ и на котораго дъйствительно можно смотръть, какъ на прообразъ последняго врага Христовой Церкви? Более или менее основательно решаеть этоть вопросъ Ольсгаувень. Онъ апостольское выражение "б катехши" придагаеть во всякому представятелюримской власти, но только въ той мере, поскольку онъ выполняль общую идею государственнаго строя, или иначе говори, этоть ученый разсматриваеть римскаго императора не по егодъйствительности, но по его главному назначенію, какъ правителя. "Хотя какой-либо изъ римскихъ императоровъ могъ быть разсматриваемъ въ типическомъ смыслв, какъ антихристъ, однако это, говорить Ольсгаузень, не препятствуеть намъ считать его "удерживающимъ", конечно, не по индивидуальнымь его особенностямь, каковыя могуть напоминать много антихристіансвихъ чертъ, но по его должностному положению (nach seiner ämtlichen Stellung)" 48). Къ этому основанію Ольсгаузена можноприсоединить то соображение, что въ священныхъ книгахъ тъ наи другія историческія личности представляются, какъ орудія із средства высочанщаго Промысла Божія, находящіяся подъ двяотвіемъ благодати Божіей, ихъ освящающей и направляющей (см. Исаін XIII, 3). При такомъ взглядь становится повятнымъ то обстоятельство, что Богь избираеть для проведенія Своихъ мудрыхъ плановъ иногда и недостойныя орудія. Таковъ напр. Навуходоносоръ, ставшій въ рунахъ Божінхъ орудіемъ Его для наказанія народа Еврейскаго.



<sup>49)</sup> Olshausen. Comment. B. 4. c. 522.

Но накъ государственная сила одна не можеть сдержать потоки нравственнаго зда, и на помощь ей должна явиться благодатная сила Божія, такъ точно и земной представитель государетвенной власти не въ силахъ одинъ противодъйствовать антихристу, послушному орудію сатаны; онъ съ своими наличными средствами не можетъ задержать явленіе антихриста, пришествіе котораго будеть по дъйствію вышеземной силы. Поэтому, если мы, на основаніи словъ апостола Івавла, высшему представителю земной власти приписываемъ силу задерживать на время приществіе антихриста, то для объясненія возможности такого важнаго значенія представителя государства необходимо должны допустить вышеземную помощь, воздъйствіе болъе высшей силы, яежели какою располагаеть временный правитель государства.

Какан это сила, помогающая главъ государства сдерживать на время отврытіе антихриста, это самымъ основательнымъ и правдоподобнымъ образомъ объяснилъ намъ измецкій богословъ Гоеманъ. Выходя изъ того соображенія, что апостоль Павелъ въ ученія объ антихристь основывается на своей устной проповъди (2 Сол. 2, 5) и въ ней, при разсуждени объ антихристъ, бевъ сомивнія, опирается на пророчествів Данінда о нагломъ н коварномъ царъ, Гооманъ думаеть въ томъ же источникъ найти объясненіе о котєхшу. И дъйствительно такъ, разсуждаеть далве Гофманъ. Въ внигв Данінда гл. Х, 5. 10. 13 ст. Ангелъвнязь говорить Данівлу: "я противостояль внязю царства персидскаго"; это не значить: человъческому князю; ст. 13 показываеть, что нужно различать между царями или князьями Персіи и между сверичеловъческимъ, надмірнымъ княземъ царства персидскаго. Подъ княземъ царства персидскаго можетъ разуметься влой духъ, старающійся земныхъ князей Персіи свлонить ко зду. Этому здому дуку и оказаль сильное противодъйствие добрый ангель, явившійся Даніилу. Этоть добрый ангель такимъ образомъ въ Персіи есть о катехшу, который усиливаеть то, что уже существовало въ Персіи, какъ то катехоу; этотъ добрый ангель побуждаеть персидскаго государя благосклонно относиться въ народу Божію; это-добрый духъ, который господствуеть въ языческой мірской силь (Weltmacht), духъ, проявдяющійся въ нравственномъ, правовомъ порядко язычества и назначенный Господомъ для осуществленія своего опредъленія о спасенін Изранля. Въ греческой монархін, объявляеть добрый ангель, онь уже не будеть имъть силы вліянія и дъйствія; тамъ онъ долженъ будеть оставить поле борьбы, или, какъ выражается an. Παθειτ, έκ μέσου γανέσθαι; πο**ιπ πε эτοго и придеть анти**христь Ветхаго Завъта (Антіохъ Еписанъ). Апостолъ Павелъ, имъя въ виду это пророчество Данінла, пользуясь даже нъкоторыми выраженіями изъ этихъ пророчествъ, ветхозавътное представление объ удерживающемъ своего рода переносить на христіанскую эру: именно, подъ о котехши онъ разумъетъ, поясняеть Гофманъ, охраняющее господство духа, чревъ воторое двется місто дуку Христову, но если первый удалится, то тотчасъ же придеть антихристь 49). Къ этому объяснению Ригенбахъ съ своей стороны прибавляеть: "мы также говоримъ о духъ времени вакъ въ хорошемъ, такъ и дурномъ смыслъ, и разумъемъ подъ нимъ господствующую, такъ-сказать, эпидимическую силу, которая могущественные всякаго отдыльнаго человъка, только понимаемъ это безлично въ среднемъ родъ. Но Св. Писаніе присоединяеть въ этому мужеское имя и повазываеть намь въ глубинъ человъческой міровой жизни борьбу добрыхъ и здыхъ, реальныхъ, дичныхъ силъ. Очевидно, борьба двухъ принциповъ, съ одной стороны, тайны беззаконія, а съ другой, удерживающей силы, есть душа исторіи 60). Этому же объясненію следують Лютардь, Баумгартень, Ауберлень, Этингенъ и др.

Это объясненіе, предложенное въ первый разъ Гофманомъ и поддерживаемое потомъ многими западными богословами, вполнъ можеть быть принято нами: оно не только не противоръчитъ Слову Божію, но напротивъ вполнъ согласно съ представленіемъ его о міръ духовъ и о томъ значеніи, какое имъють въ исторіи эти невидимые дъятели. Что ангелы служать орудіями Провидънія Божія въ сохраненіи и управленіи міромъ, истина эта вообще утверждается въ Св. Писаніи и въ особенности въ книгъ Даніила и въ Апокалипсисъ, потому что въ нихъ больше, чъмъ



<sup>49)</sup> Hofmann, Schriftbeweis. 1 Hälfte. 2 Aufl. 1857. S. 85277. und Die heilige Schrift N. Test. Th. I, S. 318-326.

<sup>50)</sup> Riggenbach, Briefe an die Thessalon. S. 125.

въ другихъ вингахъ, приподнята завъса, окрывающая отъ насъ міръ невидимый. Св. Писаніе признаеть дъйствіе ангеловъ во всей природь, даже въ явленіяхъ обывновенныхъ и постоянныхъ (IOAH. V, 4. EBP. I, 7. AUOR. VII, 1-3. XIV, 8. XVI, 5). "Kamдому изъ ангеловъ, говорить блаж. Өеодорить, поручено попеченіе о каждомъ изъ насъ, оберегать, сохранять и избавлять насъ отъ козней дукаваго демона" 31). При такомъ представденін Слова Божія объ ангелахъ, какъ постоянныхъ нашихъ хранителяхъ, можно ли отказывать имъ во вліянін на царства. на жизнь цвамив народовь?! Блаж. Осодорить посав вышеприведенныхъ словъ замъчаетъ: "архангеламъ же ввъренъ надзоръ надъ народами, какъ научить насъ блаженный Монсей (Втор. 32, 8). Согласно съ симъ говоритъ и блаженный Данінлъ: ибо и онъ свазуеть о внязв царства персскаго, и еще чрезъ нвсколько словъ, о князъ единскомъ, и Миханда называеть старъйшиною паравльтянъ " 52). Въ самомъ дъль, если мы въримъ въ бытіе ангеловъ, какъ реальныхъ существъ, если мы признаемъ связь ихъ съ чувотвеннымъ міромъ и если мы всегда въ молитві предаемся ихъ защить, то можемъ ли мы приписывать имъ только вліяніе на жизнь отдільных людей и не приписывать того же на исторію народовъ? Въдь, извъстно, что частная и общественная жизнь неразрывно между собою связаны. Поэтому, если мы допускаемъ вліяніе духовъ на жизнь отдільныхъ людей, то необходимо должны признать такое же вдіяніе ихъ на жизнь цвдыхъ народовъ. Даже больше того, въ исторіи народовъ не стольно важны стремленія и старанія отдівльных виць, сколько-общія духовныя силы, или невидимые духи. Эти духовныя силы, вавъ учить насъ опыть, бывають различнаго и часто даже противоположнаго характера. Онв становятся въ самыя различныя отношенія въ царству Божію, и на этомъ основывается ихъ вравственная борьба между собою. По врайней мірів, такъ учить насъ 10 глава пророка Даніила. Даніиль говорить намъ о такой духовной силь, которая такъ старается руководить ходомъ вещей въ царствахъ народовъ, чтобы они служили цвлямъ царства Божія. Но коль скоро царства отказываются отъ руководства

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Твор. св. От. ч. 29, стр. 201.

<sup>52)</sup> Tanb me.

этой высшей силы, эта последняя отстраняется и наступаеть время злосчастной анархіи. Этому насъ учить ветхозаветная исторія: когда добрый ангель, по пророчеству Данінла, отстранился оть парства изранльскаго, тогда и явился въ этомъ царстве противникъ народа Божія (Антіохъ Епифань), прообразъ последняго врага Христовой церкви. То же можеть случиться и въ конце міровой исторіи: когда законная государственная власть, поддерживаемая благодатію Божією, будеть ниспровергнута, и когда удерживающій теперь добрый духъ, действующій въ представитель этой власти, удалится, тогда и откроется антихристь. На развалинахъ государственнаго устройства возникнеть царство последняго врага Божія. Но недолго продолжится его парствованіїє: Господь Іисусь убъемь его духомь усть Своихь и упразднить явленіемь пришествія Своего (2 Сол. 2, 8).

Тавимъ образомъ после мрачныхъ дней антихристовыхъ для истинныхъ христіанъ наступитъ светлое утро. "Аповалипсическій ангель, говорить Ауберлень, летить по небу съ вечнымъ Евангеліемъ, несеть въ людямъ радостное благовестіе, а благовестіе ето есть: чась суда наступиль (Апов. XIV, 6—8)! Оно есть радостное благовестіе, потому что после гневной бури суда Божія пророви указывають намъ такое светлое утро, что и весьма отдаленный лучь его наполниль радостію душу Давіила" 33).

Въ заключение нашего изслъдования объ антихристъ приведемъ слова св. Кирилла Іерусалимскаго, которыми онъ закончилъ свое слово о томъ же предметъ: "укръпляй себя человъкъ! Извъстны тебъ признаки пришествия антихристова. Не только одинъ ты помни оные, но и всъмъ сообщай съ любовію. Если имъещь сына по плоти, и его вразуми. И если породилъ кого посредствомъ наставления въ истинахъ въры, и его предостереги, дабы не принять ему лжи вмъсто пстины. Тайна бо уже дъется беззаконія (2 Сол. 2, 7). Устращаютъ меня брани народны, устращаетъ ненависть брата къ брату. Пусть будетъ такъ только сказано; не дай Боже, чтобы это случилось при насъ. Однакоже должны мы быть осторожными. И сего довольно объ антихристъ" 54).

П. Орловъ.



<sup>63)</sup> Прор. Даніняв и Апокалипсисв. Предисл. переводчика—XVI стр.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Оглас. Поуч. XV, 18, стр. 326.

## МУХАММЕДАНСКАЯ КОСМОГОНІЯ.

(Разборъ мухамиеданскаго богословскаго сочинения на турениомъ языкв: «Исторія сорока вопросовъ, предложенныхъ іудейскими учеными Мухамиеду»). Сочиненіе Александра Архангельскаго. Казань. 1889 года.

## Критическая замътки.

Прочитавши полное заглавіе сочиненія г. Архангельскаго, всявій дегко можеть подумать, что Соронь вопросовь (вырвь сюаль) насаются лишь мухаммеданского ученія о происхожденія міра со встить, что міръ представдяеть собою. Но изъ введенія же къ сочинению г. Архангельского читатель узнаетъ, что Сорокъ вопросова захватывають не одну только космогонію: по словамъ самого автора, космогоническій вопросъ разсматривается только въ незначительной части мухаммеданского сочиненія, а въ остальныхъ его частяхъ, съ одной стороны, излагаются эсхатологическія возэрвнія мухаммеданства, а съ другой, содержится ученіе о проровахъ и посланнивахъ Божінхъ (стр. 8 и др.). Имъя дело съ сочинениемъ, представляющимъ столь разнообразное содержаніе, авторъ, однако, рішился подвергнуть вритическому анализу лишь незначительную его часть, трактую. щую о происхожденіи міра. Намъ кажется, что г. Архангельскій не имъль уважительныхъ причинь въ тому, чтобы такъ съузить задачу своего сочиненія, хотя онъ и пытается оправдать односторонность своей работы.

"Отдълъ космогоническій, по нашему мивнію, говорить авторъ, представляеть сравнительно съ двумя другими болве интереса

и новизны. Въ русской подемической противомусудьманской дитературъ, при ея сравнительномъ богатствъ, до сихъ поръ нътъ еще ни одного сочиненія, которое бы спеціально было посвящено вритическому изследованію космогонических возареній мухаммеданства, а между твиъ критическое изследование этихъ пострчних очень важно и полезно не только вр видахр научныхъ, но даже чисто миссіонерскихъ. Въ самомъ дълъ, космогоническія возарвнія во встаго религіяхъ, такъ называемыхъ, естественныхъ занимають самое видное место, въ нихъ отражаются основные принципы редиговныхъ върованій, а потому они всегда служнии и служать лучшима критеріемъ достоинства и характера религій" (стран. 8 и 9). Мало того: по увъренію автора, "мухаммеданское ученіе о творенія служить первыма пунктомъ разъединенія мухаммеданства съ богоотвровенною религіею, а отсюда понятно, что для каждаго христіанскаго богослова-полемиста ученіе мухаммеданства о происхожденіи міра наи восмогонія должна собственно служить первымо, исходнымо пунктомъ всей полемики съ мухаммеданствомъ" (стр. 10 и 11). Таковы мотивы подвигшіе г. Архангельскаго выделить въ турецкомъ сочиненім космогоническій элементь и сділать исключительнымъ предметомъ анализа.

Еслибы и върны были эти мотивы по своему существу, и въ такомъ случать авторъ не имълъ, по нашему митнію, достаточнаго основанія во всемъ турецкомъ сочиненіи слідить и критиковать одно космогоническое ученіе, а скорте обязывался изслідовать вообще мухаммеданское ученіе о происхожденіи міра, какъ это ученіе выражено въ Корант и въ другихъ авторитетныхъ и наиболте извъстныхъ въ мухаммеданскомъ мірт сочиненіяхъ, и подвергнуть богословско-критическому анализу мухаммеданскую космогонію. Въ данномъ же случат авторъ перевель на русскій языкъ и приложилъ къ своему изслідованію все сочиненіе на турецкомъ языкт: Кыркъ сюдль (сорокъ вопросовъ). Научные, но въ особенности миссіонерскіе интересы требовали отъ автора того, чтобы онъ, давши возможность мусульманамъ читать это сочиненіе и на русскомъ языкті), подвергъ

<sup>1)</sup> То обстоятельство, что и Коранъ переведенъ на русскій язывъ, не говорить въ пользу автора, и Коранъ следовало бы издавать на русскомъ языка съ крат-



притическому анализу всю главные пункты сочинения, а не одинъ только. Это темъ нуживе было сделать, что по словамъ самого автора, Кырка сюсью, подобно другимъ такого же рода популярнымъ сочиненіямъ, пользуется извъстностью и среди мусульмансваго населенія Россіи и было издано въ Казани два года тому назадъ (стр. 3 и 4). Авторъ прибавляетъ въ этому, что даже для ученыхъ мусульманскихъ мудлъ сочиненія въ родь Кыркг сюдль служать главнымъ источникомъ религіознаго просвъщенія, такъ какъ ученая мусульманская догматика и для нихъ — terra incognita (ibid.). А если такъ, то разборъ главныхъ пунктовъ религіознаго ученія Сорока вопросова представляется еще нуживе. Изследуя лишь космогоническій элементь въ мухаммеданскомъ популярномъ сочинения, книга г. Архангельского не можетъ принести въ миссіонерскомъ отношенін той пользы, какая бы могла быть при иной постановив дела, да и въ научномъ отношения теряеть въ значительной стенени свою ценность.

Ссылка автора на то, что въ нашей полемической противомусульманской литературъ мухаммеданская космогомія не изслъдывалась спеціально, не оправдываеть узости намеченной имъ задачи. Это обстоятельство должно было заставить автора только подробиње говорить о мухаммеданской космогоніи, но не игнорировать другія стороны мухаммеданскаго ученія, въ Кыркъ сказь излагаемаго. Представляется не основательною и мысль автора о томъ, будто бы космогоническія воззрвнія служать лучшимъ вритеріемъ достоинства и характера религіи и будто бы первымъ, исходнымъ пунктомъ всей полемики съ мухаимеданствомъ должно служить ученіе мухаммеданства о происхожденія міра. Ни исторія религій, ни существо дъла не говорять за нысль г. Архангельскаго. Самое видное масто какъ въ религіозномъ, такъ и въ научно-философскомъ міровозарінім принадлежить ученію о божестві, и атимь ученіемь опреділяются всі другія стороны того и другаго міровозарвнія. Оставляя въ сторонъ исторію философіи, обратитесь къ исторіи религіознаго сознанія человічества, и она до очевидности засвидітельствуєть тоть еакть, что рашение вопросовь космогоническихъ, антро-

кимъ, но сильнымъ богословско-подемическимъ предисловіемъ и съ соотвітствующими подстрочными примітелнізми...



пологическихъ, сотеріологическихъ и эсхатологическихъ всегда предъуказывалось и предъуказывается ученіемъ о божествъ. Изучая метамореозы религіознаго сознанія у одного и того же же народа, какъ напр. египтянъ, индійцевъ, персовъ и т. д., мы видимъ, что измъненіе понятія о божествъ влечетъ за собою иное ръшеніе и другихъ сторонъ въроученія и вообще всей религіи. Это и естественно: не относительнымъ опредъляется абсолютное и наоборотъ <sup>3</sup>)... Изъ всего этого слъдуетъ по отношенію къ г. Архангельскому то, что онъ долженъ былъ бы прежде всего обратить вниманіе на ученіе Кыркъ сюзав о божествъ, и показавши несостоятельность этого ученія, обратиться затьиъ къ изложенію и опроверженію космогоніи, ученія о пророкахъ и эсхатологіи.

Между твиъ, авторъ обощель учение Кырко сюсль даже о божествъ. У него мы встрвчаемъ бъгдыя замвчанія дишь насательно коранического ученія о Богь, но и это ученіе онъ передаетъ, на нашъ взглядъ: а) не сововиъ правильно и б) неодинаково. Авторъ утверждаетъ, будто бы Магометъ придалъ Аллаху пантеистическій 3) характеръ (стр. 93). За какіе бы авторитеты ни укрывалось это мивніе, оно представляется опрометчивымъ. Этому мивнію противорвчить уже мухаммеданскій взглядь на Коранъ, какъ на плодъ отвровенія Аллаха, и на Магомета, какъ на посланника Аллахова. Дъйствительно-пантелстическое возарвніе на Бога ничего подобнаго не допускаеть и не можеть допустить. Изъ сочиненія самого автора всякому видно, что по ученію Магомета міръ сотворенъ Аллахомъ, что Аллахъ стоитъ. хотя и посредственно, въ живомъ, личномъ отношения къ міру, что онъ слышить мольбы обращающихся въ нему, милуетъ и одарнетъ дарами одинкъ, назнитъ гръшниковъ и т. под. Все это невакъ не вижется съ понтенсимическими представлениемъ объ

<sup>2)</sup> Нельзя считать исходнымъ пунктомъ противомусульманской богословской полемики и ученіе о пророк'в Мухаммеді: само это ученіе иміветь свой корень въ ложномъ понятін о Богі у мусульманъ...

<sup>3)</sup> Свазавии это, авторъ продожаетъ: «магометанское ученіе о Богѣ представляетъ собою своеобразний, поэтому, монотензиъ». Какъ получилось у автора это замѣчательное ваключеніе изъ предшествующихъ словъ, ми недоумѣваемъ. Авторъ билъ би правъ, еслиби въ данномъ случаѣ замѣнитъ слово: монотензиъ словомъ: монезмъ. Тогда выводъ билъ би логически правиленъ и удобононятелъ.

Аллахъ. Въ другомъ мъстъ своего сочиненія г. Архангельскій характеризуеть ученіе Магомета уже тавими чертами, которыя скоръе свидътельствуютъ о томъ, что мухаммеданская точка арънія на Бога ближе всего къ деизму, но не къ пантеязму (стр. 71 и др.). Не выяснивши себъ даже мухаммеданскаго понятія о Богъ, едва ли можемъ съ успъхомъ оспаривать вообще мусульманское ученіе...

Безъ достаточныхъ основаній крайне ограничивши задачу своего изследованія, г. Архангельскій и эту узкую задачу не сполна разрышиль и допустиль чрезь то существенный пробыль въ своемъ, и безъ того одностороннемъ сочинения. По мевнію самого автора, космогонія должна, между прочимъ, уяснить происхождение ангеловъ, дюдей и даже зла въ миръ (стр. 88, 94 и др.). Съ другой стороны, авторъ объщалъ не только изложить, но и научно оправдать библейскую космогонію (стр. 103). Но что же оказывается? Авторъ не обмолвился ни однимъ словомъ васательно того, какъ учить Библія о происхожденіи людей, авторъ не только не коснулся возраженій противъ библейскаго повъствованія о сотвореніи Адама изъ земли, и Евы изъ ребра. но почему то не нашель нужнымъ даже сказать объ образъ происхожденія нашей прародительницы (стр. 141 и 142). Относительно же сущности и происхожденія зла въ мірв авторъ оброниль лишь следующую фразу: "въ ините Бытія Монсей говорить, что зло физическое, нестроение въ природъ. разрушение не имъетъ субстанціональнаго характера, но причина и основаніе его проются въ моральномъ злв" (стр. 109). Что такое это последнее, какъ именно оно произопло и почему отразилось бъдствіями и тленіемъ въ чувственной природе, все это не нашло у автора ни мальйшаго разъясненія, а между тымъ было бы весьма важно, изложивъ мухаммеданское учение объ этомъ предметъ, сопоставить его съ библейскимъ ученіемъ и показать высокое преимущество последняго предъ первымъ.

Ъ,

ŗ,

1

ľ

5

Избравши исключительнымъ предметомъ своего изсладованія мухаммеданское космогоническое ученіе, какъ оно раскрыто въ Кыркъ сюаль, г. Архангельскій въ первой глава своего произведенія останавливается на разбора разсказа мухаммеданской книги о томъ, будто бы ученые іудеи изъ Мекки и Емена обращались въ Мухаммеду съ 40 вопросами богословскаго свойства,

будто бы Мухаммедъ вполнъ удовлетворилъ пытливости и любовнательности обращавшихся въ нему и будто бы вследствіе этого сделались последователями лепророка не только совопросники, но и всъ жители Емена и Хиджака. Авторъ большей частью основательно доказываеть, что разсказъ этоть вымышденъ авторомъ Кырка сюаль ради возведичения Мухаммеда и нисколько не оправдывается историческими фактами изъ жизни Мухаммеда и современныхъ ему іудеевъ. Во второй главъ своего сочиненія г. Архангельскій проводить параллель между космогоническими возарвніями Кырко сюаль и Корана. Здвсь онъ доназываеть большею частью удачно ту мысль, что космогоническія возарвнія той и другой вниги въ общемъ и существенномъ совпадають. Авторъ Кырка сюсль, Фурати, по словамъ г. Архангельскаго, въ изложени своего космогоническаго ученів следоваль Корану. Все своеобразіе космогоніи Фурати состоить лишь въ томъ, что онъ систематизировалъ и по мъстамъ дополниль дегендарными сказаніями изложенное въ Коранв по космогоническому вопросу. Въ третьей главъ изслъдованія г. Архангельскій пытается доказать полную несамостоятельность мухаммеданской космогоніи, - происхожденіе ся изъ постороннихъ различных источниковъ, а въ четвертой, последней главе излагаеть библейское космогоническое учение въ связи съ свидътельствами естествовнанія по вопросу о проясхожденіи міра в говорить о несоизмітримомъ преимуществі библейской космогоніи предъ мухаммеданскою. Вов эти главы умістились у автора на 141 страницъ довольно крупнаго шриота. По нашему мнънію, написаніе первыхъ двухъ главъ не могло представлять для автора никавихъ особенныхъ затрудненій и не требовало отъ него ни обширности знаній, ни большаго напряженія мысли, ни острой догаки. Напротивъ, последнія две главы, а особенно четвертая, вызывали автора на трудную работу, предъявлявшую довольно ввыскательныя требованія. Мы и обратимся въ последнимъ двумъ самымъ важнымъ главамъ и хотя неподробно, но оценимъ, какъ выполниль г. Архангельскій то, чего требовало отъ него содержаніе и назначеніе этихъ главъ? Начнемъ нашъ критическій обворъ съ третьей главы.

Третья глава изследованія г. Архангельскаго начинается следдующими словами: "въ настоящее время въ науке вполне устана мухаммеданство тоть взглядь, что эта религія явилась въ исторів не накъ новый и вполив самостоятельный факть, не вакъ оригинальная попытка безъ предшественниковъ и предварительной подготовки, --- но что ока есть произведение духа времени, явивичесся всецью продуктомъ тахъ религовныхъ върованій, какія господствовали на Аравійскомъ полуостровъ въ эноху до ноявленія Мухаимеда. Свить Мухаимедъ только послівдоваль религіозному движенію своего времени и двиствоваль всегда и вездъ въ дукъ своего времени и своего нареда" (стр. 59 и 60). Признаемся, мы въ права мрапко сомнаваться въ томъ, чтобы въ наукв господствоваль взгиндъ на Мухаммеда и на основанную имъ религію въ томъ видь, въ какомъ передается этоть взглядь у г. Аркангельского. Это не научный, а скорве противонаучный взглядь. Сколько мы знаемъ, истинаая наука-противъ той мысли, будго бы въ области религіовной, онософоной и т. д. возможны были такія міровозэрвиія, которыя представляли бы собою "вполив самостоятельный фактъ" въ томъ смысле, въ какомъ разумветь авторъ, и были бы "оригинальными попытиами безъ предшественниковъ и предварительной подготовки". Таковое творчество должно быть приписано и обывновенно примисывается только одному Богу. Наука же стремится отыскать и часто отыскиваеть для каждаго колдентивнаго явленія въ исторіи человтчества разныя подготовительныя условія и причины. Обратимся ди мы въ исторія религій, наи въ исторіи философіи, наи въ исторіи искусства и въ частности въ порзін, наука говорить намъ, что какъ на поверхностный и малосвъдущій взглядь ни казалесь бы "вполнъ самостоятельнымъ фактомъ", поригинальной попыткою безъ предшественивовъ и предварительной подготовки" то или другое религіозное или философское міровозарівніе, то или иное художественное произведение, все это на самомъ двив является лишь относительно-самостоятельнымъ фактомъ и имъло непремънно предшественниковъ и предварительную подготовку. Напр. платонизмъ у грековъ, буддизмъ у индійцевъ, произведенія Рафавля ни нашего Пушкина съ ихъ отличительными особенностями далеко не суть "вполив самостоятельные факты", не суть "попытки безъ предшественниковъ и предварительной подготовки". Возьмите котя бы произведенія Рафавия: его знаменитая "Сик-

стинская Мадонка", его "Преображение Госполне", его "Сиятіе со вреста тъда Христова" и проч. Эти произведенія не были бы созданы и Рафавлемъ, еслибы онъ родился и воспитался на одномъ изъ острововъ Австраліи среди населяющихъ ихъ дивихъ племенъ. Но потому то и могъ создать Рафардь эти чудныя произведенія искусства, что онъ находился среди совершенно благопріятныхъ условій, имви отпомъ не вного кого, а Джованни Санни, учась затъмъ у Пістро Перуджино, имън цълый рядъ предшественниковъ въ избранномъ имъ родъ живописи и т. под. Еслибы авторъ указалъ намъ на христіанство для опроверженія нашего взгляда, то и въ этомъ случав онъ быть бы только отчасти правъ, что видно, во первыхъ, изъ словъ апостола Павла: когда пришла помнота времени, Бого послаль Сына Своего Единородного (Галат. 4, 4), а во-вторыхъ, изъ того, что многое, чему училь Господь Інсусь Христось, было или прообразовано въ Ветхомъ Завъть, или прямо провозглашалось ветхозавътными пророками и вообще посланниками Божінми. Послъ всего этого, не странно ли требовать, чтобы мухаммеданство было вполнъ самостоятельнымъ фантомъ , попыткою безъ предшественнявовъ и предварительной подготовки"?

Съ другой стороны, намъ представляется противонаучнымъ увъреніе со стороны г. Архангельскаго, будто мухаммеданство есть произведение духа времени, явившееся всецьмо продуктомъ религіозныхъ върованій, господствовавшихъ на Аравійскомъ полуостровъ въ эпоху до появленія Муханмеда. Затрудняемся постигнуть, какимъ образомъ духъ времени, это начто безличное и даже безсознательное и безвольное, какимъ образомъ редигіовныя различныя верованія, существовавшія въ сознаніи разныхъ людей, раздълявшихся ими даже на враждебные лагери, канимъ образомъ все это могло произвесть мухаммеданство? Съ другой стороны, если мухаммеданство явилось такимъ путемъ, то причемъ же туть Мухамиедъ? По автору выходить, что Мухаммедь только последоваль религіозному движенію своего времени, дъйствуя всегда и вездъ въ духъ своего времени и своего народа. Но въдь, вслъдъ за этимъ самъ же г. Архангельскій утверждаеть, что во время Мухаммеда въ Аравін была и религія языческоя въ разных формахъ, было и іудейство, было и христіанство въ чистом и искаженном видахъ (стран. 60).

Какъ же вяжутся одна съ другою эти иысыя автора? Дукъ времени, религіозное движеніе въ Аравін оказываются тянувіними наблюдателя въ разныя до противоноложности сторомы и спорве ватруднявщими его. Нужно было далать выборь мет разпообразняго матеріала, представлявшагося взору наблюдателя, одно отбрасывать, а другое усвоять, руководясь при экомъ собответнымь внусомь. Нужно было, накономь, разнообразное силочивы и объединить одною идеею. Все это предполагаеть из навъстной степени самостоятельную работу, а отнюдь не рабокое скажеваніе религіозному двименію своего времени, не двистволаніе всегда и везда въ дука своего времени и сносто народа, какъ въ этомъ увъряеть насъ г. Архангельскій. Впрочемъ, сиъ самъ опровергаеть свои мыски касательно всего этого, вогда говорить ивсколько ниже сладующее: "единственное, что могь сдалать Муханиедь, при всей своей даровитости, это объединить религіозныя върованія фвоей страны, по возможности очестить ихъ и привести въ болье наи менье стройную систему" (стр. 61). И прекрасно: если тамъ, то вовсе не звчъмъ было увърять, что Муханмедъ только последоваль религіозному движенію овоего времени и цействоваль всегда и везде въ духе этого времени н своего народа. Оназывается уже и по явтору, что Муханмеду нельзя отвазать въ относительной самостоятельности. Если же ны возьмемъ во внимание то, что реформаторская дъятельность Магонета и его проповъдь долго не вивла успъха даже среди его соплеменниновъ и что мусульменство въ значительнъйщей степени обязано и своимъ первоначальнымъ распространеніемъ насильственнымъ иврамъ, то представляется еще болве несестоятельною мысль г. Архангельского, высказанная имъ въ началъ третьей главы. Итакъ, самостоятельный характеръ двятельности Мухаимеда и своеобравіе созданной имъ религіи не могутъ быть отрицаемы, хотя бы эта самостоятельность и это своеобразіе были и не особенно значительны.

Спрашивается теперь: что же именно посл, жило для Мухаммеда, такъ сказать, матеріаломъ при созданіи магометанства и кажіе чужеродные элементы преобладають въ немъ? "Исламъ, провозглашенный Мухаммедомъ за высшую и совершеннъйшую религію, въ существъ представляеть, по взгляду г. Архангельскаго, синтезъ религіозныхъ върованій, господствовавшихъ въ его время въ Аравін, — върованій частію язычесних, частію іудейсникь и христіанскихь. Слёды втихь разнородныхь върованій видкы повсюду въ исламі, въ каждожь отдільномъ его мунить. Замітніве всею эти върованіи отразились на посмогоніи, которая абликомъ составилась изъ посмогоній: библейской, талмудической и сабійской (стр. 61). Допустимь, что все это справедливо, но вліяніе какой изъ этихъ религій по преимуществу отразилось на главныхъ пунктахъ мухаммеданской космотомія?

По увіренію автора выходить, что Мухамиедь выниствоваль именно двъ Виблін самую первую и основную в редигіовную имею-ндею живаго, *мичесто* Бога, создавшаго міръ (стран. 75). Авторъ категорически утверждаеть, что другаго источника, отнуда бы онъ могь заимствовать ее, не только не было, но и не могло быть (ibid.). Далве, авторъ пытается доказать справедливость этого своего скоросивляго мивнія. "Тензив, какь извъство, говорить онь, быль достояниемъ минь одной богоотировенной ічдейской религіи, а остальной мірь омотрыть на Вожество съ пантеистической точки врвнія" (ibid.). "Извівство (?!), что путемъ естеотвеннаго, хотя бы и научнаго, мышленія не : легно совивстить въ Богв два понятія: абсолютный (безусловный) и личный, понятія, которыя всегда служили ваинемъ претиновенія для человівка, пытавшагося собственными силами сыскать начало всвкъ началь, или уяснить себв данный откровеніемъ догмать о сущемъ (живомъ, личномъ), но безграничномъ Ісговъ. Живой Богъ... никозда не привнаванся естественнымъ режигіознымъ сознаніемъ" (стр. 91 и 92). Но и этого показалось для автора мало: онъ съ свойственной ему отватою и намвностью утверждаеть, будто бы язычники ничего не внали или не хотпьли знать о личном отдельном отъ міра, превосходнщемъ ихъ Богь (стр. 103). Оставляя пова въ сторовъ вопросъ отнуда взяль Мухаммедь свое ученіе о Богь, несколько займемся мыслыю г. Архангельского о несовивстимости "естественнаго" мышленія от признаніемъ Бога личнымъ абсолютнымъ существомъ.



<sup>4)</sup> Усвояя такое первенствующее значение идей Бога, авторь забыть сказанное имъ на страниці 9 и 11 и впать въ самопротиворічіе, столь обичное у него.

Признаемся, не безъ тяжелаго горькаго чувства прочитывацесь нами эти строки въ книга г. Архангедьскаго. То, что говорить здёсь авторъ объ явычествё, въ сущности есть высвета на него, которою г. Архангельскій пользуєтся, чтебы возвысить значение Богооткровенной религи. Трудно въдь предположить, чтобы человекь, претендующій на титуль ученаго, такь плохо вналь явыческія религін и ихъ неторію. Эта-то песледняя и свидътельствуеть, что реминозное совивние и чувство человъчества съ рашительностью отвращалось отъ божествъ въ рока Браны Заруана-Акарана, буддійской Suniat'ы и т. под., отличавшехся пантенствческимъ карактеромъ, и всегда тяготъло къ представлению божества личнымъ существомъ. Молитвы, мертвы и вообще весь строй извъстныхъ языческихъ религій говорить неоспоримо за это. Обратемся-и ны въ религіямъ некультурныхъ или динихъ народовъ, встрачаемся опять-таки съ предотавленіемъ о божествъ, какъ существъ лечномъ, за что гове рять уже самыя наименованія, усвояемыя божествамь, вань-то владыва, господинъ, податель всего, распорядитель, благій, отець я т. д. Большинству языческих религій можеть быть одылань тоть упрекь, что въ нихъ нерадко переносилось на божество не мало атгрибутовъ, отмъчающихъ собою ограничениую личность человаческую. Но и въ этомъ случав сказать, будго бы язычение начего не знали или не хотели знать о Богь, мресосходжиема мяз, дюдей, значить говорить неправду. Потому-то и самый грубый, и наиболже развитый язычаних чествоваль божества и обращался въ нимъ съ мольбами, что считалъ инъ безиврно превосходящими его, язычнива. Эту идею легко можно открыть во всехъ формахъ антропоморфизма. Равнымъ образомъ, несправедино утверждать, будто язычники не знали жик не хотвин знать о Богв, отдельномъ отъ міра: непосредственное религіозное сознаніе язычника въ сущности никогда не отожествияло Бора от міромъ, а нотому-то и обращалось из съ мольбами о дарованіи напр. дождя, ведра, благопрінянаго вътра, успака въ жатва, окота и т. под., здоровья и вообще всего, въ чемъ человънъ нуждался. Для религовного меносредственного сознанія скорпе трудно, чемъ легко, овизывать съ щеею божества подлинио-пантенстическую идею. Если же г. Аркангельскій утверждаеть иное, то противъ него не только вся

исторія религіознаго соснавія человічества, но и непосредственное самонаблюденіє: оставансь религіовно-настроеннымъ, ни однить человъть въ міръ не съумъсть отръщиться, хотя бы на мгновеніе, оть представленія божества существомъ личнымь, намія бы усилія человъкь ни двлаль для этого. Этимъто полическимъ закономе и объясинется то обстоятельство, и сочинители новыхъ религій, каковы напр. Огюстъ Конть, Штраусь, Гартманъ, проповъдуя чисто-натуралистическое или пантенстическое мертвое божество, инкакъ однако не могуть удержаться оть того, чтобы не неренести на него то однихъ, то другихъ аттрибутовъ дичнаго существа. Говоря о томъ, что наше "естественное мышленіе" само по себв затрукняется совиветить въ Богв два понятія: абсолютный и личный и будто бы только Откровеніе дало людямъ идею живаго. Бога, г. Архангельскій не сообразня той простой истины, что, есля тамово свойство нашего "естественняго мышленія", то нъ нему никакимъ образомъ не привилась-бы и Богеотеровенная едея объ абсолютномъ существъ.. Сказанное нами противъ мысли г. Архангельскаго подтверждается и словами ан. Павла о язычникамъ (Римл. 1, 19-21). Онъ не только утверждаеть доступность "сетественному мышленію" зараваго понятія о Богь, но н говорить, что язычници, поихъ онь имбав въ виду, обладали нвиотел тековымъ понятіемъ и вамениям его ниымъ понятіемъ лишь всладствіе испорченности сердца и проистекней отсюда путвивци въ мынисији. Тертулијанъ, назвавшји человическую дунцу но природь христівновою, даже обстоятельно распрываль мысль о навлоняюсти нашего "естественняго мышленія" къ приэнанію Вога личнымъ Существомъ, владычествующимъ во вселенной, и говориль, что саный грубый въ религовномъ отношени человъкъ, обращаясь къ божеству съ молитвою, невольно усвояеть сму твие саныя свойства, какія прицисываеть Богу Откровенная религія. Пантенетическое представленіе о божества, приторившиеся и проторгающееся въ истерін духовной жизни человъчества, соть на самомъ двав продуктъ и достояніе философолой реолевси и школы извъстнаго рода, но отнюдь не накое-то необходимое свойство языческих ремини: гдв ны имвень двио съ религею и религозностью въ исторіи человічества, тамъ не было и нътъ той пантенстической идея в Богь, о какой говорить г. Архангельскій. Въ различныхъ языческихъ *ревигіяхх*<sup>5</sup>) можно находить разныя уклоненія отъ истивной идеи Бога, но отнюдь не отрицавіе личности божества.

Что насается увітреній со стороны г. Архангольскаго, будто бы Мухаммедь взяль идею Живаго Бога не иначе, вакъ изъ Библін, то неосновательность этихъ увъреній видна и изътого, о чемъ сейчасъ ниа у насъ рачь. Съ другой стороны, мухаммеданское ученіе о Бога таково, что око, какъ въ значительной степени уклоняющееся отъ библейского ученія о Богь, само по себъ неправильное и заключающее въ себъ внутрениее самопротиворечіе и не могло быть почерпауто изъ Библін. На это г. Архангельскій, конечно, можеть ответить что Мухаммедъ, взявши идею о Богв изъ Библін, исказиль ее. Такое возраженіе могло бы имъть значение лишь въ томъ случкъ, еслибы г. Архангельскому удалось отпрыть въ мухаммеданскомъ ученім о Богь такія черты, которыя неоспоримо навють только библейское, а не другое происхожденіе. Но сдълать это ему неудалось н не можеть удасться. Напротивъ, если мы обратимся въ подребностинь его рачи, то увидимь, что онь съ замачательнымь . успъхомъ самъ же опровергаеть свою мысль о заимствования Мухаммедовъ ученія о Вогь жев Библін. Все, что говорить онъ насательно сабінстическаго возервнія на божество, ясно свидетельствуеть о томъ, что Мухаммедъ разделяль это возврзийе и провежь его въ коранв. Изъ динной тирады автора, опровергающей его самого, мы приведенъ лишь небольшое мъсто. "Общій взглядь Мухаммеда на отношеніе Бога къ міру очень близво подходить и напоминаеть собою подобный же взглядъ сабінстовъ. Какъ по тому, такъ и по другому взгляду Богь представляется настолько вовышеннымъ и уделеннымъ отъ міра, что непосредственных отношеній между ними быть не можеть. По представленію арабовъ-сабілетовъ, отношеніе Бога къ міру проявилось только въ актъ творенія последняго, управленіе же имъ Алгахъ предоставилъ ангеламъ, посредникамъ между Нимъ и міромъ; Аллахъ, думали они, слешкомъ ведикъ и высомъ, чтобы обращать свое царственное вниманіе на такія медочи,

<sup>\*)</sup> Натурально, что не все то есть религія, что хочеть быть ею, какова напр. религія Л. Толстаго и т. под.



вакъ управленіе міромъ" (стран. 71). То же самое утверждаетъ г. Архангельскій и касательно мухаммеданскаго ученія объ отношеніи Бога къ міру: какъ у сабінстовъ, такъ и мусульманъ посредниками между Аллахомъ и міромъ являются анголы, которымъ собственно и ввърено управление вселенною (ibid). Очевнано, взгинав сабінстовъ и мусульманъ на божество одинамово тигответь всего болье въ деистическому представлению () После этого, зачемъ автору понадобилось искать источнива мухамиеданскаго ученія о Богь въ религін іудеевь, мы затрудняемся понять. Наше пониманіе догаки автора становится ещеболве труднымъ и даже невозможнымъ, если мы возьмемъ вовниманіе тоть неоспоримый факть, что среди арабовь віра въ Аллаха, высочайшее личное существо, существовала искони постоянно сохранялась въ теченіе въковъ, что полителямъ быльу нихъ скорве случайнымъ и отвив привзошедшимъ элементомъи что предъ появленіемъ Мухаммеда образовалась среди арабовъ значительная секта такъ называемыхъ ганировъ, которые отвергали политенстическую стихію, проторгшуюся въ религіюихъ соплеменниковъ, и настанвали на признаніи Аллаха единымъ божеотвомъ, исключающимъ всякія шныя божества. Такимъ образомъ, оказывается, что Мухаммеду не было никалой нужды обращаться въ іудеямъ за понятіемъ о Богь единомъ: это понятіе существовало среди самихъ арабовъ именно въ томъ протидобиблейском» <sup>7</sup>) видь, въ какомъ оно и проводится въ корань.

Столь же базуспъщно в самопротиворъчиво доказываеть г. Архангельскій и ту свою мысль, будто бы Мухаммедъ заимствоваль и свое ученіе о твореніи міра не иначе, какъ изъ Библію же (стран. 76).

Свою атаку противъ всякаго другаго источника происхожденія у Мухамиеда мысля о творенія міра г. Архангельскій ведеть въ разныхъ мастахъ своего сочивенія, начиная съ Введенія.

<sup>7)</sup> Затрудняемся понять, какемъ образомъ можно въ одно и то же время и усвоять мусульманскому ученію о Богѣ то пантенстическій, то деистическій характерь, и считать это ученіе одинаковымъ съ библейскимъ представленіемъ о-Богѣ, а между тѣмъ такіе курьезы мы встрѣчали...



<sup>•)</sup> Отрицаніе свободы челов'яческой воли мы находимъ у многиль денстовъдревнихъ и новыхъ, во муханиеданство лишь колеблетъ свободу воли, а не отрипаетъ ее...

Онъ смедо утверждаеть, будто язычинкамъ есегда и совершенно чужда была идея творенія віра. Въ виду важности вопроса и прайней самоувъренности приговоровъ автора надъ язычествомъ вынуждаемся съ ивкоторою обстоятельностью разсмотреть доводы, приводимые г. Архангельскимъ. "Существенная черта древне-языческих восмогоній, какъ мы знасмъ, говорить авторъ. та, что въ нихъ отсутствуеть идея творенія міра въ собственномъ смысяв слова, а эта характерная черта несомивнио указываеть на основной принципь есько естественныхъ редигій древняго міра, принципъ, говоря вообще, пантенстическій (стран. 9). Въ подстрочномъ примъчания авторъ ссылается, въ подтвержение своихъ словъ, на слова преосвящ. Хрисанов, напечатан. ныя на 113 стран. втораго тома сочиненія его: Ремини древняю міра въ шть отношенів ко христівнству, в звтінь, на основанін словъ того же автора, сказанныхъ на стран. 117 втораго же тома, г. Архангельскій говорить слідующее: "въ египетской косногонін, правда, не упоминается о матерік и ни о какомъ другомъ началь міра, при посредства котораго верховными богами создана вселенная, но это еще не значить, чтобы боги создали ее своимъ могуществомъ или своимъ словомъ. Матеріи ньть въ смысть отдывного отъ бощества начала, но это потому, что само божество не отдаляется отъ матерія, а сладов. о творенія міра въ собственномъ симолів здісь ніть и мысли, хотя многіе ученые стараются видеть противное. Міръ, по египетской космогонін, произведеніе Озириса, но не творческое, такъ какъ создатель міра самъ отожествляется съ матеріей, изъ которой произошель мірь: Озирись прежде, чемь явишься въ мірь вь его устройствь (?!), быль Атумь, т.-е. сокровенное, отождествленное съ первоначальнымъ безоорменнымъ веществомъ следов. онъ быль этой первичной безоорменной матеріею. О творенія матерін духомъ здёсь не можетъ быть и рёчи: здёсь дается только мысль о не раздвльномъ, совивстномъ существованів бога и матеріи, объ отожествленіи божественной сущности съ сущностью міра" (стр. 9). Сказавщи это, авторъ продолжаеть: "такимъ же пантенстическимъ характеромъ отличаются косногонів и другихъ восточныхъ народовъ: персовъ, индійцевъ и витайцевъ. Въ нихъ, какъ и въ египетской, мы не найдемъ и нысле о томъ, что міръ есть произведеніе воли всемогущаго

Творца и, какъ творческое произведение Вожества, сит не тождествень и не сливается съ нимъ. Напротявъ, во всемо нихъ даже съ большей ясностью, чвиъ въ егинетской космогони, раскрывается понисистическая идея происхом денія міра, линающая и міръ и божество самостоятельности" (стран. 10). Такую же мысль, но съ еще большею різшительностью высказываетъ г. Архангельскій въ другомъ мість своего сочиненія: указавши, что "высшимъ основнымъ подоженіемъ ветхозавітнаго богосовнанія" было то, что Богъ, это единственно візчное Существо, есть Творець всего сущаго, авторъ продолжаеть: этимъ візрованіемъ въ тварность всего сущаго и въ происхожденіе его отъ Бога "Израиль отличался отъ всемо другихъ древнихъ народовъ, которые вміссть и во отодильности погрязли въ мірообоготворяющемъ повлоненія природів и считали міръ происшедшимъ само собою и вичнымо" (стран. 103).

Уже то, что было говорено нами насательно языческаго представленія о божеств'в, подрываеть въ значительной степени увъреніе г. Архангельскаго, будто всть язычники и всенда въ своихъ реминозных в врованіях признавали палтенстическую коспогоническую идею. Намъ остается теперь равсмотрать поспеціальнъе мысль автора. Если ръшительно не знать или нарочито забывать, какіе фазисы прошло религіозное сознаніе египтянъ въ теченіе тысячельтій и если отожествлять непосредственным религіозныя вірованія явыческихъ народовъ съ чисто-философсвими построеніями, исходившими отъ малочисленнаго вружва дюдей, тогда конечно, можно до извъстной степени скавать и объ егнитянахъ то, что говорить авторъ съ чужихъ словъ и безъ сопоставленія съ другими словами эксплуатируемаго ученаго. Но совствъ въ другомъ свъть представится намъ дъло, кольсноро ны букемъ разсматривать язычество во всвхъ стадіяхъ его развитія и не станемъ смешивать выпладовъ религіозноониософокой рефлексін немногихъ съ религіозными народными върованіями.

Такъ, что насается египтянъ; то въ настоящее время богословъ, знакомый съ лучшими новъйшими работами египтологовъ, отнюдь не можетъ съ какой-либо основательностью говорить будто неизвъстно, что такое была религія Египта въ началъ. Таніе знатоки египетской религіи, какъ Руже, Робье, Ревуа,

Грибо и др., со всей ръшительностью и съ твердыми данными въ рукахъ утверждають, что первовачально египтяне исповъдывали лишь единаго Живаго Бога, создавшаго воеленную единственно силою своей всемогущей воли. Если же среди ученыхъ и встръчается высль, будто бы египтяне исповъдывали сперва то анимнэмъ, то даже фетишизмъ и т. под., то эти ученые исходять изъ предваятой точки арвнія, будто бы монотенамь въ поторіи развитія религіознаго совнанія человічества, какъ высшая форма представленія о Богв, не могь быть предметомъ первоначальной вфры человичества. Что насается преосвящ. Хрисанов, то и онъ, согласно сказанному имъ въ первомъ томъ о первоначальномъ видъ религіи долженъ быль бы признать существование и у египтянъ въ первоначальное время въры въ единаго Живаго Бога, создавшаго міръ. Обращаясь къ древивишиль египетскимъ папирусамъ, мы видимъ 8), что египтяне первоначально въровали дъйствительно въ единаго Живаго Бога, веего они называли Озирисомо и которому приписывали сотвореніе всего сущаго, или творческое приведеніе его изъ небытія въ бытіе. Но и въ последствіи времени мысль о единомъ Боге, Творив міра, микогда окончательно не покидала египетское ремигіозное сознаніе, какъ оно ни опрачалось наплывомъ противоположныхъ монотенаму элементовъ и продуктами философской реолексін. Мы утверждаемъ, что египетскій народъ отнюдь не въроваль, будто бы Овирисъ есть какое-то "сокровенное", проявленіемъ коего является міръ. Пешъ справедливо замічаеть, что противно и исторіи, и равуму утверждать, будто бы такого рода пантеистическое возгрвніе могло быть достояніемъ народной религіозной візры. Напротивъ, египетскій народъ всегда нивиъ, хотя и смутную и помраченную, но твердую въру въ то, что Овирисъ-живое существо и виновникъ міра. Улеманъ, Лекорманъ и другіе ученые, находящіе у египтянъ віру въ сотвореніе міра, повтому, далеко не такъ погрэшають, канъ это важется людямъ предвиятой мысли, или лицамъ, недостаточно

<sup>\*)</sup> Для немогущих вимъть подъ руками спеціальных выследованій въ области языческих религій можеть служить подтвержденіемъ наших словь о словних языческих религіях дельное сочиненіе Фишера: Heidenthum und Offenbarung, написанное на основанін первоисточниковъ и первоилассных изслёдованій и недазно вышедшее новымъ изданіемъ.



ознакомившимся со вевми результатами новъйшихъ изысканій въ области египетской религіи. Ошибка Улемана и другихъ египтологовъ состоитъ только въ томъ, что они не замічаютъ того преимущества, какое имъетъ библейское ученіе о твореніи міра предъ віврою египтянъ въ происхожденіе всего міра отъ живаго божества. Говоря все это, мы отнюдь не забываємъ, что у оплософствующихъ умовъ въ Египтъ выдвигалось и честопантенстическое рішеніе космогоническаго вопроса, но відь и въ христіанскомъ мірів не только оплософы, но и многіе богословы, преимущественно протестантскіе, неріздко искажали и искажають въ своихъ истолюваніяхъ и въ своемъ пониманія библейскую идею творенія. Такимъ образомъ, оправомы праговоръ г. Архангельскаго надъ египетской космогопісю есть плодъ, по меньшей мірів, недоразумівнія.

Представляется плодомъ легкомыслія и та фраза г. Архангельскаго, будто бы у персовъ, нидійцевъ и китайцевъ мы не найдемъ и мысли о міръ, какъ творческомъ произведенія всемогущества Божія, и будто бы эти народы пошли дальше египтянъ въ развитія космогоническаго пантенема. Что касается персевь, то авторъ самъ же позаботнися въ другомъ мъстъ своего сочиненія обличить себя въ несправедливости своего огульнаго отзыва о нихъ. Забывши сказанное раньше, что персы вкали въ наибольшій пантенамъ, чёмъ сгиптане, г. Архангельскій неожиданио замвчаеть, въ противорвчие съ саминъ собою, савдующее: "самый процессь возникновенія восленной съ ся нынішними формами большей частью ) представляется (у язычниковъ) процессовъ саморазвитія божеотва... Исплюченіе изъ этого вы находемъ въ древнемъ ученіи Зоровстра, но это ученіе, составляющее рыжое и единственное новлючение среди вспаль учений язычества, своро сивинлось другимъ, общимъ всему язычеству возэрвнісмъ" (стран. 76). Не солибы смтерь хотя сколько-инбудь перядочно ознакомился съ исторією персидской религів, тогда онъ сказаль бы, что у персовъ пантенетическое представденіе о божествъ и о происхожденіи міра и впоследствіи было

<sup>\*)</sup> То «большей частью», то «всегда». Авторъ вообще обнаруживаеть сильную наклонность въ устройству разнихъ лазеевъ для укрытія отъ возраженій самаго законнаго свойства...



достояніемъ лишь малочисленной секты. Порядочное знакометво съ ноторісю религій воспрепятотвовало бы г. Архангельскому усвоять очумьно пантенстическую идею міропронсхожденія в китайщамъ, и миницамъ, и другимъ изъмескимъ народамъ. Что васается китайцевъ, то древнее носмогоническое учение ихъ ваставляло и заставляеть изкоторыхъ ученыхъ, какъ напр. барона . Штрауса, хотя и напрасно, искать источника этого ученія въ Библін. Следы чистаго и возвышеннаго ученія о происхождения міра указываются синологами и въ міжоторыхъ китайскихъ сочиненияхъ, по настоящее время обращающихся среди витайцевъ и чтиныхъ иногими изъ нихъ. Касательно нидійцевъ т. Архантельскій могь бы не только изъ сочиненій Максъ Мюллера, но и изъ сочиненія преосвящ. Хрисанов усмотріть, что они, индійцы, имъли, особенно въ первоначальную эпоху своего бытія, очень возвышенныя космогоническія понятія, существенно едва ли развищіяся оть библейских посмогонических возорьній. Мало того: г. Архангельскій узналь бы изъ дільныхъ изследованій въ области видійской редигіи, что народная масса въ Инди никогда не усвояла себъ тъхъ пантенстическихъ космогоническихъ возгрвній, какія выработала индійская философія н богословская сходастика. Болве бливкое знакомство г. Архангельского съ исторією религій и съ религіозными вірованіями даже дикихъ племенъ и болье солидное размышленіе, скажу я въ заключение, засвидетельствовало бы ему, что такихъ пселюченій, какое онъ усмотръль въ древней религін Зороастра, даже и неперечтень на нъсколькихъ страницахъ, а вибств повазало бы, что не только ненаучно, но и эрпино провозглащать, будто бы мысль о твореніи совствъ невтадома язычникамъ и будто бы они считали міръ происшедшимъ самъ собою и въчнымъ. lle влеветою и не ложью пріобратается возвышеніе библейской восмогонін въ глазахъ вномыслящихъ, а строго-научнымъ выясненіемъ преимуществъ библейскаго ученія о твореніи предъ ученіемъ о твореніи даже наилучшихъ языческихъ редигій, а это сдвиать вполне возможно, котя и не для всякаго легко...

Не бевъ особаго умысла проведии мысль, будто бы явыческій міръ никогда не зналь иной, пром'в пантенстической, космогонін, г. Архангельскій затімь уже сміло говорить, что Муханмерь ни откуда, кромь Библіи, не мого сзять идеи творенія

міра. Однако, усвояя мухаммеданскому ученію о лворенів таковое происхожденіе, г. Архангельскій ділаеть это не только годословно, бездовазательно, но и въ противоржчіе съ саминъ собою. Въ одномъ мъсть своего сочиненія г. Архангельскій говорить следующее: "у арабовъ было верование въ Бога, какъ Творца и самой матеріи, но не существовало воззрвнія, привнававшаго матерію отдельнымъ отъ Бога началомъ и источникомъ зда. Можно также думать, и съ некоторымъ основанимъ, что арабы върши не только въ сотверене Богомъ міра вообще, но и всъхъ его предметовъ въ частности" (стр. 68). Если такъ, то Мухаммедъ у сабінстовъ-арабовъ и заимствоваль мысль о твореніи, которая должна быть очень хорошо и издавна знакома ему. На какомъ же достаточномо основания г. Аркангельскій приписываеть другому вліянію эту мысль Мухаммеда? Танихъ основаній напрасно мы искали у него: ихъ нътъ. Но,сважеть г. Архангельскій, — сами арабы-сабінсты могли завиствовать идею творенія у іудеевъ. Это, вопервыхъ, иное дъло, а во-вторыхъ, и это сперва следовало-бы основательно довазать. Между тэмъ, подобныхъ доказательствъ у автора ниги не обратается. Мы отваживаемся даже утверждать, что онъ ихъ и представить не можеть, котя бы и пытался. Въ саномъ дъле, если мысль о твореніи не неизвёстна разнымъ языческимъ народамъ и если, по словамъ самого г. Архангельскаго, этою мыслію запечатлівна, между прочимь, древняя религія Зоровстра, то почему же, подобно другимъ язычеснивъ народамъ, арабысабінсты не могли самостоятельно придти къ идев творенія? Утверждать же, что и другіе народы заимствовали эту идею у евреевъ, но сами по себъ не могли придти къ ней, значитъ, во-первыхъ, противоръчить словамъ апостода Павда о достучности встьмо людямъ истинняго Боговъдънія (Римл. 1, 19 — 20), а во-вторыхъ, совстиъ уже терять почву подъ ногами... "Но не только основная идея мухаммеданской космогоніи заимствована изъ Библін, - увъряеть авторъ, - а и большинство содержанія ся взято тоже изъ Библін. Ученіе Корана, напримъръ, с происхожденіи видимаго міра въ шесть дней не могло быть взято ивъ космогоніи маговъ... Они, какъ извістно, котя и признавали твореніе видимаго міра въ шесть дней, но подъ днями разумвли періоды, обнимающіе собою въ совокупности продолжи-

тельность времени, равную 365 диямъ, т.-е. цълому году и (стр. 76). Это соображение автора также представляется вполив щатнив. Въ самонъ деле, изъ того, что маги разумали подъ днями творенія не то, что мы разумвемъ цодъ днями нашими, развв слъдуеть, будто бы Муханиедь не могь пованиствовать у наговъ мысль о престидневномъ творенія? Заимствовавши мысль о шести дняхъ творенія, онъ могъ съ понятіемъ о дні соединять своебразное понатіе. Съ другой стороны, авторъ ни чанъ не довазаль, будго бы вов маги, живине среди арабовъ жин сталкивавшіеся съ последними, одинаково понимели дни творенія: діло въ томъ, что въ персидовой религіи ученіе о дияхь творенія, какъ періодахъ, не есть первоначальное ученіе и налагается уже въ поздивищихъ священныхъ инигахъ. Навонець, если у маговъ самостоятельно могла явиться мысль о твореніи міра въ шесть дней, хотя и не такихъ, какъ наши дни, то почему же Мухаммедъ не могь самъ придти къ той же мысли? На вов эти вопросы мы не находимъ у автора ответовъ, а между темъ онъ обявывался самъ поставить ихъ паредъ собою я разрішить солидно. Авторъ, впрочемъ, приводить еще ніжоторыя соображенія въ польву завиствованія Мухамиедомъ ученія о шестидневном творенім изъ Библін, но эти соображенія на нашъ взглядъ сполна разбиваеть собственной рукою самъ же г. Архангельскій въ следующихъ своихъ знаменательныхъ словахъ, сказанныхъ, впрочемъ, въ иномъ мъсть его сочиненія: "Коранъ не решаеть окончательно двухъ самых капывальных вопросовъ восмогонів, а именно: а) во сколько дней 10) сотворенъ міръ, и б) что прежде сотворено: небо или земля? Коранъ не дветь опредвленных указаній и относительно порядка происхожденія тварей" (стр. 57). Послів этого невольно сивмешь хотя и вульгарную, но къ автору весьма подходящую фразу: эн зачёмъ было огородъ городить и напусту садить «?...

Наконецъ представляется поспъщнымъ и то положеніе у г. Архангельскаго, что кораническое ученіе о добрыхъ и злыхъ духахъ обявано своимъ происхожденіемъ вліянію Талмуда и Каббалы (стр. 79). Въ двухъ подстрочныхъ примъчаніяхъ авторъ

<sup>10)</sup> На 95 страница своего сочиненія г. Архангельскій свидательствуєть, что по Кораку, Вогь сотвориль мірь то въ восемь, то въ шесть дией.



говорить, что вром'в Талмуда, на мухаммеданское ученіе объ ангеляхь им'вля вліяніе то арабы-язычники, то маги, то христіане, но во всяномъ случать онъ признаеть наибольшее вліяніе за Талмудомъ (стр. 79 и 83).

Отиюдь не отрицая того, что мухаммеданское ученіе о духаль совдалось изъ равнообразныхъ элементовъ, мы находинъ, что въ этомъ учени преобладаетъ отнюдь не телмудическое, но персидское вдіяніе. Дъло въ томъ, что сами талмудическія и каббалистическія возарінія на дуковь выработались подъ связенив и преничноственнымъ вліяніемъ персидскихъ возарвній. Въ этомъ отношении преосвященный Хрисанов справедиво говорать следующее: "на свреевъ могь вліять и дойствительно выня парсивиъ. Но это вліяніе отравилось не на библейской литературъ, а на Талмудъ и на Каббалъ. Въ томъ и другомъ неточнить еврейского въроучения ангелы являются, какъ и въ Авеств. одинствореніемъ силь и стихій міра и творятся изъ огня и свъта. По возарънію Каббаны изъ отвлеченнаго и безкачественнаго божества En soph исходять или выливаются въ убывыющемъ порядей сефироты (числомъ 10), представители идеальныхъ началь міра, подъ именами мудрости, благости, пространства и другихъ свойствъ нравственныхъ и физическихъ, кагъ аншаснанды въ Зороастровой религія. За ними следують подчиневные имъ ангелы, раздвляющеся по числу главныхъ сеенротовъ, на 10 чиновъ, - представители различныхъ прострачственныхъ сферъ въ природъ, управляющіе движеніемъ земли и планеть,-ангелы огня, воды, рэкъ, источниковъ, какъ яцаты въ Авеств. Демоны также раздълены на 10 классовъ, изъ которыхъ важдый представляеть извъстную ступень мрава и зла. Пневиатологія Талиуда еще дальше отступаеть отъ библейскаго возэрвнія. Ангелы, накъ и самъ Шехина, замънившій Ісгову, твлесны, чувственны и слиты съ силами природы. Это поздивишее учене о духахъ дъйствительно было заимствовано изъ Зороастровой религи. Талиудъ прямо говорить, что вменя ангедовъ заимствованы развинами у персовъ (стр. 631 и 632 въ 1 томв). Но талмулисты ваимствовали у персовъ не только имена ангеловъ, но все, что существеннаго есть въ персидской пневиатологіи. Если провесть парадлель между талиудическими и персидскими представленіями о духахъ, то поражаешься сход-

ствомъ и неоспоримой зависимостью талмудическихъ представленій оть персидскихъ. Зачемь же понадобилось г. Архангельскому обращаться за объясненіемъ происхожденія мухаммедансвой писвыатологіи въ талмудистамъ, когда сами талмудисты усвоили себъ персидскую пневматологію не только во многихъ ея общихъ особенностяхъ, но и въ детальныхъ сторонахъ? Обращеніе въ талмудистамъ въ этомъ случав имвло бы за себя раціональныя основанія только тогда, когда было бы доказано, что арабы и Мухаммедъ не имъли возможности почерпать свъдънія о персидской пневматологіи изъ ед непосредственнаго источника, оть исповъдывавшихъ персидскую религію. Но не самъ ли авторъ говорить, что Аравія во времена Мухаммеда была пантеономъ почти встаго восточныхъ религій и въ разныя времена принимала на свою дочву, между прочимъ и персовъ" (стр. 60)? Значить, арабы и Мухаммедь имели всю возможность ознакомиться чрезъ самихъ персовъ съ ихъ пневматологіею и усвоить себъ ея разныя стороны. Еслибы авторъ отръщился отъ рутинныхъ несостоятельныхъ возэрвній на происхожденіе важивйшихъ началъ мусульманства и поглубже изучилъ вопросъ о происхожденіи этой религіп, онъ, шмы увърены, нашель бы несомивнное вдіяніе парсизма даже и не на одну мухаммеданскую пневиатологію, но и на другія стороны мухаммеданской религіи...

Оспорявая мысль г. Архангельского, будто бы Мухаммедъ почеринуль изъ Библін и іудейства ученіе о Богь, о твореніи даъ ничего, о времени и порядкъ сотворенія міра, о духахъ, мы, конечно, чрезъ то самое никакимъ образомъ не отрицаемъ вліянія не только іудейства, но и христіанства на образованіе нъкоторыхъ кораническихъ возаръній, многихъ разсказовъ и тому подобнаго въ мухаммеданствв. Цвлью нашихъ замвчаній было показать, что вдіяніе богооткровенной редигіи на мухаммеданство ищется и указывается у автора вовсе не тамъ, гдъ сатауеть. Позволяемъ себъ вообще сказать, что вопросъ о происхождении и объ условіяхъ образованія мухаммеданства требоваль бы по своей важности новаго и тщательнаго пересмотра и перервшенія: установившійся шаблонный взглядь, подъ какими вліяніями и какъ произошло и образовалось мухаммеданство, вызываеть не мало недоумъній и не благопріятствуеть отчасти даже надлежащему достиженію миссіонерскихъ цвлей. Въ

самомъ двяв, могутъ ли эти цвям достигаться вполнв, когда напр. мухаммеданскому ученію о Богв усвояется то пантенстическій, то деистическій характеръ, приписывается при этомъ даже библейское происхожденіе и т. под.? Таково наше убъжденіе, небезосновательность коего еще разъ подтверждена и внижкою г. Архангельскаго.

Переходимъ въ последней, весьма важной, главе въ сочинения г. Архангельскаго, на которой авторъ заставляеть насъ остановиться несколько дольше. Указавши, какъ смотрели на библейское сказаніе о твореніи міра въ шесть дней изражльскіе и христіанскіе мудрецы и философы, авторъ такъ опредвляеть задачу дальнъйшей своей ръчи: "мое намъреніе просто изможить библейскую космогонію и показать, насколько это возможно, сомасіе богоотвровенныхъ фактовъ съ истинами науки (стр. 103). На самомъ же дълв авторъ вовсе не ограничивается просто изложениемъ библейской космогонии, но и истолковываеть слова Библіи о твореніи міра. Значить, и мы должны посмотреть, правидьно ли его толкованіе. Затемь, наше вниманіе должно быть обращено на то, действительно ли г. Архангельскій показываеть согласіе библейскаго сказанія съ истинами науки, или онъ выдаеть нередко за истины науки только кажущееся ему таковыми.

Библейскій разсказъ начинается словами: 63 началь сотвори Бого небо и землю, и потому прежде всего должно быть установлено правильное пониманіе этихъ словъ. "Возможно, говорить авторъ, двоякое пониманіе перваго стиха по отношенію въ шестидневному творенію. Его можно разсматривать или какъ обозначеніе творенія влементарной первоматеріи, изъ которой возникъ, при помощи творческаго образованія, въ шесть дней міръ въ теперешнемо 11) своемъ видъ..., или какъ обозначеніе совершеннаго самого по себъ первотворенія, въ которомъ, вслъдствіе какой-то неотмъченной туть катастрофы, случилось опустошеніе и неустройство, означенныя во второмъ стихъ, какъ пустота, неустроенность и тьма, такъ что шесть дней творенія представляютъ реституцію или новообразованіе и обновленіе опусто-

<sup>11)</sup> Выраженіе очень не точное, притомъ ведущее въ весьма неоргодовсальнымъ выводамъ...



шенной земли. Мы, —продолжаеть авторь, —склоняемся ит первому, какъ бомъе въроятному и имъющему для себя ивкоторыя данныя въ самомъ библейскомъ разсказъ о твореніи... Выраженіе: въ начам сотвори Богь небо и землю означаеть твореніе міра во всей его совонупности, —твореніе, явившевся матеріаломъ для посмодующей творческой устроительной двятельности, твореніе, однаво, не хаотическаго накого-либо вещества, ща что указывають определенныя выраженія Бытописателя: небо и земля, твореніе первое и въ собственномъ смыслів этого слова, на что указываеть самый еврейскій глаголь: bara 12, означающій произведеніе чего-либо именно изъ небытія (стр. 105 и 107).

Прежде всего наше внимание останавливается на закадочнома увъреніи г. Архангельскаго, будто бы возможно двояков, а не трояное напр. понимание перваго стиха. На самомъ же дълв не только возможно еще третье пониманіе перваго стиха, но (оно представляеть даеній факть, оказывающійся невіздомымь нначе онъ не говорилъ бы о возможности двоякаго пониманія) только г. Архангельскому. Не мало церковныхъ писателей и учителей церкви разумьло подъ небомз, созданнымъ въ началь, не иное что либо, а только духовный или ангельскій міръ и обиталище ихъ. Сколько мы знаемъ, первымъ высказалъ подобную мысль Оригенъ. Мивніе Оригена съ видонемвненіемъ и пополненіемъ высказывалось затімъ Ософиломъ Антіохійсвимъ, Өеодоритомъ, Василіемъ Веливимъ, Августиномъ, Іоанномъ Дамаскинымъ. Въ Православномъ исповъдании каномической и апостольской церкви, между прочимъ, говорится: "прежде всего Богъ произвелъ мыслію Своею изъ ничего всв небесныя силы. какъ отличныхъ пъснопъвцевъ славы Своей... Послъ того сотворенъ Богомъ изъ ничего сей видимый и вещественный міръ" (вопр. 18). Эти слова также гармонирують съ третьимъ пони-

<sup>13)</sup> Мы нарочито пишемъ евр. слова латинскимъ шрифтомъ. По нашему мивнію, следовало бы писать имъ и арабскія, и другія подобныя слова, какъ это и начинаютъ делать западно-европейскіе ученые. Прочитавши слова еврейскія, арабскія, егепетскія и другія, написанныя латинскимъ шрифтомъ, челов'ясь, и невнакомый съ восточными языками, можетъ, при помощи ученыхъ словарей, самъ видъть, насколько справедливо то или иное пониманіе этихъ словъ. Во всякомъ случать слідуеть за словами, напечатаннями папр. еврейскимъ шрифтомъ, печатать тт же слова латинскимъ шрифтомъ.

маніемъ перваго стиха. Высокопреосвященняго Филарета Православный катихизись благопріятствуеть этому же пониманію того неба, которое сотворено было въ начале (1 членъ). Въ канонъ архангеламъ не та же ли мысль выражена въ слъдующихъ словахъ: "положилъ еси тваремъ начатокъ существо безплотное. Творче ангеловъ и проч. Высокопреосвященный Макарій въ своей системъ Доматического богословія такъ опредъляєть смысль перваго стиха: какъ подъ землею надобно понимать не одну собственно землю, а и вообще вещество, изъ нотораго нотомъ, въ продолжение шести дней, Богъ образовалъ міръ вещественный, такъ и подъ небомъ, по противоположности, естеотвенно нужно разумъть собственно духовъ, которые обывновенно въ Писаніи представляются населяющими небо. Догада твиъ болъе въроятная, что небу Моисей вовсе не приписываеть того нестроенія, какое приписываеть вемль или первобытному веществу, и такимъ образомъ ясно различаетъ и противополагаеть ихъ между собою (стр. 384 и 385, въ 1 томъ, 3 изданія). Преосвященный Сыльвестръ въ своемъ Опыть православнию догматическаго богословія со всей рішительностью отстанваеть это же третье пониманіе перваго стиха и говорить, что подъ первозданнымъ небомъ скорве всего можно разумвть мірь невидимый или духовный, в подъ землею — первовещество, изъ коего впоследствии образованъ Богомъ весь чувственный міръ (стр. 92 въ 3 томв). Итакъ, по третьему, столь давнему и столь авторитетному, мивнію, следуеть разуметь подъ небомъ горній міръ и его безплотныхъ обитателей, а отнюдь не то, что разумъсть г. Архангельскій. Спращивается: на накомъ же основанія онъ, дорожащій мивніями такихъ лиць, какъ Букландъ, Курць и др., не только не разделяеть указаннаго нами третьяго авториметнато мевнія, но даже совершенно игнорируєть его, какъ якобы нестоющее вниманія? Я могу объяснить это только темъ, что авторъ недостаточно изучиль богословіе. Въ противномъ случав онъ не тольно быль бы знакомъ съ двломъ, но и счяталь бы болье резонныма третій взглядь на то, что должно разумъть подъ первозданнымъ небомъ, а отнюдь не то мнъніе, какое проводить онъ въ своемъ сочинении. Кто бы и какъ бы ни изворачивался, разделия съ г. Архангельскимъ протявоположное третьему мивніе, но уже одни эти слова боговдохновен-

наго писателя: земая же бъ невидима и неустроена, прямо слъдующів за словами: въ началь сотвори Богь небо и землю, заставляють непредубъщенного человъка признать подъ небомъ скоръе всего горній міръ и его безплотими обитателей. Въ противномъ же случать, непостижимо и даже странно, ночему же Монсей не усвояеть только небу неустроенности и права? Въдь еслибы небо означало то самое, что разумветь г. Архангельскій, то съ его же собственной точки зрвнія небо также должно было быть исполнено неустроенности и мрака, навъ и вемля. Мы предлагаемъ указать благополучный, т.-е. раціональный, выходъ изъ этой дилемиы, и тогда будемъ сами смотрить на двло нначе. Но не одно только приписывание землъ неустроенности и мрака заставляеть разумёть подъ небомъ горній міръ и его безплотныхъ обитателей, гдв мрака и неустроенности быть не могло по самому существу дъла. Слово: schamaim (небо) не безъ причины же поставлено во множественномъ числь. По свидетельству раввиновъ и выдающихся гебранстовъ иножественное число въ еврейскомъ языкъ употребляется для различныхъ цълей: а) для сообщенія ръчи почтительнаго харантера; б) для сообщенія понятія о предметь, богатомъ разнообразными высовими свойствами; в) для выраженія высшихъ понятій, какихъ не дветь единственное число некоторыхъ словъ; г) для выраженія о величін и полнотъ жизни; д) для увеличенія и усиленія значенія даннаго слова и т. под. Такое возврвніе еврейскихъ раввиновъ и столь почтенныхъ гебранотовъ, какъ Дитрихъ, Евальдъ, Гезеніусь и другіе, на употребленіе множественнаго числа въ еврейскомъ языка не только не препятствуеть, но вполнъ благопріятствуеть пониманію подъ словомъ: небо въ первомъ библейскомъ стихв именно горняго міра в его обитателей безплотныхъ духовъ. Что это такъ, излишне и доказывать. Горній міръ съ его безплотными обитателями требуеть почтительной ръчи, богать разнообразными высокими овойствами, исполненъ величія и полноты жизни, накихъ нъть на земль и т. д. Если мы обратимся нь контексту, то увидимъ, что въ Свящ. Инсанін слово: небо действительно не редко употребляется для обовначенія горняго міра и его безплотныхъ обитателей. Такъ, Господь Богь называется Отцемъ небеснымъ, т.-е. обитающимъ на небъ (Мате. 5, 16), но превысшимъ видимыхъ небесъ (Іова

12 и др.). Очевидно, въ первомъ случав подъ небомъ разумвется горній міръ съ его безплотными обитателями, а во второмъвидимое небо съ разными небесными твлами. Когда напр. св. евангелисть Лука говорить о вознесеніи Інсуса Христа на цебо (24, 51), то, очевидно, онъ разумъль небо въ первомъ смыслъ. Апостоль Павель, говоря о своемь восхищени до третьяго неба, разумваъ несомивнио тоже самое. Наконецъ, мы предагаемъ обратить особое вниманіе на следующія слова св. ап. Павла: Господомъ Інсусомъ Христомъ создано все, что на небъ и что на земль, видимое и невидимое — престолы, господства и пр. (Колос. 1, 16). По моему мизнію, эти слова св. апостола представляють собою какъ бы нарочитый комментарій къ цервому стиху вниги Бытія... Итакъ, если взять во вниманіе все это, то на нашъ взглядъ становится совершенно несомивниом и очевидною правильность разумёнія подъ небомъ въ первомъ библейскомъ стихв не иного чего, какъ только горияго міра и его безплотныхъ обитателей.

Но обратимся въ тому, что собственно разумъетъ главнымъ образомъ подъ землею нашъ авторъ и на какомъ основанія онъ пришель къ своему возарвнію? Г. Архангельскій видимо колеблется и путается, опредвляя и защищая свой взглять на небо н землю, созданныя Богомъ въ началь. Такъ, по нему, выраженіе: въ началь сотвори Бого небо и землю, прежде всего, овначаетъ твореніе міра во всей его совокупности (стр. 107). Казалось бы, этими словами онъ долженъ указать и на сотвореніе горняго міра съ его безплотными обитателями, такъ вакъ міръ во всей его совокуппости отнюдь не исчерпывается видимымъ или чувственнымъ міромъ, какъ бы общиренъ последній ни быль. Между темъ, авторъ тотчасъ же къ приведеннымъ словамъ прибавляетъ, въ вачествъ поясненія ихъ, тавія слова: "твореніе, явившееся матеріаломъ для последующей творческой устроительной двятельности" (ibid.). Этимъ добавленіемъ въ сущности зачеркивается сказанное авторомъ выше: всякому очевидно, что иное дъло-сотвореніе міра во всей вю совокупности и совство иное-сотворение только матеріала, изъ воего впосивдствін образовань мірь творческо-устроительной діятельностью Бога. Въ объяснении характера или свойствъ этого матеріала авторъ предлагаеть туть же читателю следующія логиче-

сыя несообразности: подъ сотвореніемъ въ началь неба и земли нужно, однако, разумъть, по автору, твореніе не хаотическаго какого-либо вещества, на что указывають опредвленныя выраженія Бытописателя: "небо и асиля", — твореніе первое и въ соботвенномъ смысле этого слова, на что указываеть самый еврейскій глагодъ: bara, означающій проваведеніе чего-либо ниенно маъ небытія" (ibid.). Непостижимая логика: подъ творенісих мапр. земли нельзя разумать сотвореніе хаотическаго вещества потому, что употреблено слово: bara Бытописателемъ. Это сказать можно и должно было бы только тогда, когда а) Богъ не могь бы, по самому понятію о Немъ, создать хаотическаго вещества или б) когда съ понятіемъ о хаотическомъ веществъ по необходимости соединялось бы понятіе о чемъ то самосущемъ, но въдь и та, и другая мысль ложны. Слово: хаотическій, прилагаемое въ слову: вещество, можетъ уназывать само по себъ просто на смашанность элементовъ вещества и его не упорядоченность, какъ и на самомъ дёлё часто указываеть въ нашемъ обычномъ стров рвчи. Недаромъ, и Бытописатель по отношению из земля замичаеть, что она была пеустроена и пр. Этимъ самымъ не указываеть ли онъ, что подъ землею нужно разуметь именно находившееся въ состояни смешанности и неустроенности первовещество? Не понятно и то, почему употребленное Бытописателемъ "опредъденное" выраженіе: земля 13) воспрещаеть разумать подъ нею первовещество въ состояни сившенія и неупорядоченности? Что слово: земля у Бытописателя употреблено не въ томъ смыслъ, какой мы соединяемъ съ этимъ словомъ, объ этомъ въ другомъ мъсть своей иниги говорить самъ же г. Архангельскій следующее: "во всякомъ случав подъ землею нельзя разуметь нашей планеты, которая индивидуализировалась окончательно, какъ самостоятельное міровое тыю, только въ третій день... Монсей употребиль выраженіе: земая въ самомъ общемъ, широкомъ смысав..., употребнав не въ строго точном смысль, т.-е. подъ вемлею онъ разумыть не ту земию, которая явилась впоследствів, а только по приспособленію, и



<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Више ми уже говорили, что нодъ небомъ слъдуеть разумнть горий міръ и его обятателей, а потому насаемся здісь слова г. Архангельскаго лимь отнесительно вемли.

-ввроятно, по нокоторой даже аналоги "земли" 1 стиха съ происшедшею въ третій день землею (стр. 106). Вдумавшись въ смыслъ этихъ словъ автора, всякій найдеть, что ими онъ изглаживаеть и уничтожаеть сказанное въ иномъ мысть о томъ, булго бы слово: земля въ первомъ стихъ употреблено въ "опредъленномъ смыслъ. Съ своей стороны, замътимъ, что Вытопитель, говоря о первовещества, изъ коего затамъ Господь образоваль весь чувственный міръ, имвль полное основаніе наименовать это вещество землею, такъ какъ изъ него образована вемля, это мъстопребывание человъка, и такъ какъ небесныя твла по своему составу не отличаются отъ земли. Называется же человъкъ просто землею по тълесной своей природъ, разлагающейся по смерти на составныя ен элементы. Сказавши въ одномъ мъсть, что Моисей разумьеть подъ землею не ту вемлю, которая произошла въ третій день, и вообще запутавши поняманіе словъ пророка, авторъ чамъ дальше, тамъ болве и болве затемняеть смысль ихъ и противорвчить себв. Онь утверждаеть, будто бы вемля, о которой говорится въ первомъ стихъ вниги Бытія, представляла изъ себя уже твердое ядро, висъла въ пустотв, уравновъшивалась своей тяжестью и двигалась около самой себя за несуществованиемъ причинъ тяготънія (стр. 110 и 111). Отвуда взяль авторъ, будто бы земля до перваго дня представляла изъ себя уже твердое ядре, и какъ примирить это съ другими словами автора, намъ уже извёстными, это составляеть его собственный секреть. Равнымъ образомъ, ему одному въдомо, какъ могла земля висъть въ пустоть, уравновъщиваться собственной тяжестью и двигаться около самой себя. Для всянаго же другаго человъна, а тъмъ болъе для знакомаго съ естествознаніемъ, эти слова г. Архангельскаго представляются не иначе, какъ словами, просто лишенными всякаго правдопокобія н даже смысла... Уже не говоримъ о томъ, что авторъ, свазавитя здъсь о движеніи земли еще до перваго дня творенія, забыль это и приписаль потомъ уже второму дию творенія начало движенія земли (стр. 119).

Заканчивая изъясненіе словъ книги Бытія о первомъ актітворенія, г. Архангельскій говорить сліжующее: "состояніе земли предъ шестью днями творенія акалогично съ тімь состояніемъ, въ какомъ геологи предполагають землю въ эпоху перваго

охнажденія земной коры и до времени первыхъ стратификацій (%) оплотненій ся. Когда нашть шаръ, въ состоянім расплавленія, началь охлаждаться, то земля должна была быть въ одно н тоже времи и окружена испареніями, и покрыта водою. Въ настоящее время вообще полагають, что вемля была сферондальною массою разжиженнаго сильнымъ жаромъ вещества, движу*щенся* на всей оси и совершающею путь вокруга солица, нивто не въ состояни сказать, сколько время продолжалось такое состояніе вемли" (стран. 111). Но воприсъ собственно въ томъ, уполномочивають ин автора первые два стиха вниги Бытія истолповывать ихъ именно въ духв уназанныхъ авторомъ возврвній геологін? Слова Бытописателя: въ начамь сотвори Богь небо и землю; земля-же бъ невидима и неустроена; и тма верху вездна: и Духъ Божій ношашеся верху воды не говорять и не могуть говорить ни о расплавленномъ состояніи неба и земли, ни объ ихъ охлажденія, ни о парахъ или "испареніяхъ", ихъ окружавшихъ, и т. под. Какъ ни изворачивался авторъ, но ничемъ не доказалъ онь, будто бы слова Бытописателя нужно понимать такъ, а не иначе. Еслибы онъ разумълъ подъ небомъ горній міръ и ангеловъ, а подъ землею первовещество, тогда иное было бы дело, хотя и туть не пришлось бы ссылаться автору въ области геологін вакъ разъ на то, что опровергають его-же собственныя представленія о первозданной землю: действительно, авторъ напрасно усматриваетъ сходство между своимъ взглядомъ и воззрвніями геологовъ, тогда какъ г. Архангельскій увъряеть, будто земля до перваго дня творенія представлява собою уже твердое ядро. Геологи, по его же словамъ, признаютъ образование жоры земной сперва, а не ядра земли, что далеко не одно и тоже. По взгляду геологовъ, земля, въ видв сферондальной массы разжиженнаго жаромъ вещества, двигалась на своей оси и совершала путь вокругь солнца. Авторъ же, какъ мы знаемъ, увъряетъ, будто бы земля висвла въ пустотв, уравновъщивалась собственной тяжестью и двигалась, за отсутствіемъ причинъ тяготвнія, около самой себя.

По нашему мивнію, какъ подъ небомъ правильные разумыть горній міръ и его безплотныхъ обитателей, такъ и подъ землею правильные понимать созданное Богомъ первовещество, изъ коего въ теченіе щести дней образованъ весь чувственный

міръ: наша планета и всё небесныя тела. Приписываніе тому, что бытописатель называеть ad hominem вемлею, неустроенности, мрава и разреженности <sup>14</sup>) указываеть не на землю съ твердымъ ядромъ, а скоре всего просто на первовещество, изъ коего за темъ произведены творческо-образующею силою Божіей наша планета и всё небесныя тела. Такому пониманію благопріятствуеть и авторъ, назвавшій въ одномъ мёсть своего сочиненія землю (ст. 1-го) просто первобытнымъ веществомъ, (стран. 112) и вообще, какъ мы видъли, крайне колеблющійся въ опредъленіи природы и свойствъ первозданной земли.

Свое объясненіе третьяго стиха вниги Бытія г. Архангельскій начинаеть словами: "въ страшномъ безпорядев бъщенствовали свободные элементы... Однаво, такъ не должно было быть... И воть послышалось повелительное слово всемогущества къ мрачной безднв: да будеть сетть. И явился свътъ" (стран. 112). Такимъ оаразомъ, по автору выходить, будто бы еще до появленія свътъ совершалось движеніе въ первовеществъ. Такъ какъ авторъ поставилъ задачею своею научное оправданіе библейскаго сказанія о твореніи и обращается къ естествовнанію при объясненіи нъкоторыхъ фактовъ творенія, то мы и посмотримъ прежде всего, правъ ли онъ съ естественно-научной точки врънія, допуская до появленія свъта "бъщенствованіе элементовъ" первовещества.

Замъчательно, что еврейское слово: aor или aour означаеть въ одно и то же время и теплоту и свътъ. Естествознаніе также видить связь и родство между явленіями свъта и теплоты. Спрашивается: отъ чего же происходять теплота и свътъ? Въ любомъ учебникъ физики можно читать о томъ, что теплота и свътъ вызываются движеніемъ и представляють собою такъ-сказать видъ движенія. Впрочемъ, и независимо отъ указаній физики наждый самъ можеть видъть связь между движеніемъ и двумя другими феноменами: теплотою и свътомъ. Маленьвій ребенокъ уже знаеть, что, если сильно натереть металлическую пуговицу или какую-нибудь монету, то она станеть не только темною, но



<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Какъ слово: несоидима указываеть скорве всего на парствовавшій до появленія свёта мракь, такь содю (очевидно, виражеліе несобственное, подобясе выраженію земля) указывають скорве на несплоченность вещества.

и горячею. Крестьяния издавна пришель къ мысли смазывать дегтемъ оси волёсъ, такъ какъ, особенно при быстрой вадъ ни тяжелой влади на телъгъ, они могутъ даже загоръться. Всявій знасть, что нужно тереть одну руку о другую, если руки озным, мин что нужно быстрве щим, чтобы согранося продрогнувшее тело. Даже дикари пришли нь мысли получать огонь чревъ усиленное треніе одинь о другой двухъ нусковъ дерева. Первый, кому наука была обявана яснымъ докавательствомъ свяси между энергісю механического движенія и теплотою, быль граев Ромеордь, прочитавшій въ 1798 году въ Королевскомъ обществъ прекрасное изследование объ источнивъ теплоты. Съ техъ поръ связь между движеніемъ и теплотою уяснена наукою всестороние. Точно также и свять вызывается диженіемъ-же. Такъ, въ совершенно темной комнать, при закрытыхъ ставияхъ, съ помощью тренія или удеренія одного твердаго тела о другое можно достигнуть того, что одно изъ нихъ ни даже оба будуть свётиться, освёщать. Когда пушечное ядро ударяется съ стращиою силою о пробный щить, этоть последній иногда такъ раскадяется, что світится даже при двевиомъ свътъ. Отсюда и свътъ разсматривается, накъ особый видъ движенія, какъ явленіе, способное вывываться движеніемъ. Въ наше время преврасныя изследованія объ источнике света и о свойствахъ дучистой теплоты принадлежать Тиндалю. Вообще-же въ наукъ установлено, что бевъ движенія не можеть быть ни теплоты, ни свъта. Конечно, подъ движеніемъ главнымъ образомъ разумъется движение частицъ тъла -- движение колебательное, вибрирующее, передающееся оть одинкъ частицъ твла другинъ и распространяющееся на другія тала. Какое значеніе въ даль возбужденія теплоты и світа принадлежить движенію, это прекрасно выражаеть знаменитый англійскій физикъ, Тиндаль, въ стедующихъ словахъ: "еслибы міровое вещество было разотяно въ пространствъ въ видъ отдъльныхъ холодныхъ частицъ и затвиъ въ немъ возбуждено было взаимное притяжение этихъ частиць, то отъ ихъ столкновенія могь-бы развиться свёть звъздъ". Конечно, теплота и свътъ могутъ возбуждаться еще химическими и другими процессами, но и тутъ въ концъ концовъ дело сводится къ особымъ формамъ движенія-же.

Изъ всего этого следуетъ, во-первыхъ, то, что до появленія свъта не могло быть въ первозданномъ веществъ того дваженія, вавое усвояеть ему безъ всякихъ основаній г. Архангельскій. Во-вторыхъ, научный ваглядъ на движение и сопровождающия его последствін даеть намъ влючь къ понкманію велекняю словь Творца: да будеть свъть, сказанныхъ Имъ пость созданія первовещества. Эти слова указывають на то, что Господь премудровсемогущимъ словомъ Своимъ сперва привелъ въ состояніе движенія первовещество, само по себа, безъ посторонняго толчка, неспособное придти въ движеніе, а затёмъ и чрезъ то возбудиль въ немъ, вивств съ теплогою и другими явленіями, свъть. Такимъ образомъ, Господь Богъ является сперва предъ нами Творцомъ инертной матеріи, а затемъ и ея Перводвижителемъ. То, о чемъ говоритъ наука и что предполагали многіе ондософы, оказывается истиною съ библейской точки эрвнія. Я разумью свидьтельство механики, что матерія сама по себь неспособив выйти изъ состоянія покоя, если не сообщится ей движеніе извив, и мысль твхъ философовъ, которые, исходя изъ понятія о косности матеріи, учили, что первоначально только Богъ могъ сообщить ей движение. Вотъ, по моему мизнію, напбожье нравильное пониманіе и изъясненіе состоянія первовещества до и послв появленія света. Все-же то, что на основанім якобы естествознанія говорить г. Архангельскій по этому вопросу (стран. 112-115), можеть относиться къ теперешнему порядку вещей, а не къ тому, о которомъ идётъ рачь въ первыхъ трехъ стихахъ книги Бытія.

Посль ръчи о происхождении свъта авторъ объясияеть сльдующія слова Бытописателя: И рече Боть: да будеть твердь посредь воды: и да будеть разлучающи посредь воды и воды: и бысть такь. И сотвори Богь тверды и разлучи Богь между водою, яже бъ подь тверды, и между водою, яже бъ надъ твердію. И нарече Богь твердь небомь: и видъ Богь, яко добро. И бысть вечерь, и бысть утро, день вторый (ст. 6—8).

Вызвавши въ первый день свъть и другія "силы" привеленісить первовещества въ движеніе и вообще возбудивши чрезъто разные образовательно-живненные процессы въ немъ, Господь Богь творить въ третій день твердь, отдаляющую веды отъ водъ, и называеть ее небомъ: что же понимаеть г. Архан-

гельскій подъ этою твердію? Вопросъ этоть существенно-важень, н потому приведемъ слова автора сполна, "Твердъ или небо, по нему, это вопрное небо, чистый, свытый воздушный сводь надъ нашей воловою, атмосфера съ ся никогда некоскаемымъ источникомъ жизненныхъ и благословенныхъ силъ, съ ея столь же неисчерпаемыми, сколько необходимыми источниками питанія для всехъ видовъ живущаго, которыми должна быть наполнена земля.  $T_{eep} d_{b}$  поконлась на земных водах в, подобно твердому своду, держить небесныя септила. Такинь обравомь, твердь разделила высшія воды отъ нижнихъ, море отъ облаковъ, которыя неъ него поднимаются, чтобы въ свое время доставить сухой земль источникъ силъ благословенія и плодородія. Воть въ общикъ чертахъ изображение творения втораго дия, подтверждаемое и наукою" (стран. 119 и 120). Мы имвемъ основание сказать, что такое понимание творения втораго дня оспоривается не только наческо, но и многимъ изъ того, что говорится самимъ-же г. Архангельскимъ.

Разсмотримъ сперва: за вакое пониманіе еврейскаго слова: такіа стоить филодогія библейская и контексть. Слово: такіа дъйствительно означаеть накъ протяжение, пространство, такъ и связь, опору. Но какое-же изъ этихъ различныхъ значеній должно быть въ данномъ случав преимущественно усвояемо этому еврейскому слову, это весьма важно. Замъчательно, что 70 толковниковъ перевели еврейское такіа словомъ: отерешиа, значащимъ твердость, основаніе, базисъ, а Вудьгата-словомъ firmamentum, выражающимъ еще болье понятіе о твердости, объ устойчивости. Обращансь въ Слову Божію, авторъ совершенно основательно усматриваеть въ немъ указаніе на устойчивое равновъсіе тълъ и незыблемость ихъ правильнаго взаимостиошенія. Во всёхъ містахъ, где идеть річь о светилахъ, небі, земяв и водахъ, священные писатели, говоритъ г. Архангельскій, хотять повазать, что именно Богь сделаль устойчивыма положеніе небесь, воздуха и облаковь, свытиль и водь, равно и земли (стран. 124). Но какъ же мирится съ этимъ пониманіе подъ твердію именю воздушнаго свода надъ нашей головою, атмос-•еры, поддерживание небесныхъ свътиль этимъ воздушнымъ сводомъ, этою атмосферою? Вёдь самъ-же авторъ утверждаеть, что Слово Божіе указываеть на что-то поставленное Богомъ въ

природъ для содержанія въ устойчивости самого этого воздушнаго свода, самой этой атмосферы, какъ и свътиль небесныхъ, и земли. Пониманіе авторомъ подъ твердію воздушнаго свода или атмосферы не мирится съ тъмъ, что самъ же онъ видитъ въ Словъ Божіемъ. Что же именно сбило его съ логическаго пути и привело въ самопротиворъчію, сейчась увидимъ это.

"Если мы припомнима, говорить онъ, что наука въ состояніи новию допустить, что поверхности нашего солнечного міра наполноны газами, что эти газы служать импульсивными причинами движенія, что они оказывають сопротивленіе твердымъ твламъ, что твердыя тыва съ своей стороны оказывають имъ сопротивменіе, волідствіе чего происходить отталкиваніе и разныя движенія, то поймемъ всю вірность и точность выраженія "твердь" для обозначенія поверхностей неба, потому что разлитые во этих поверхностях зазы служать причиною устойчивосши или постоянства движеній свътиль и земли" (стран. 125). Оказывается, не значеніе слова твердь въ языкахъ: еврейскомъ, греческомъ и матинскомъ и не истолнование его въ библейскомъ текств, а естествознание вынудило автора, вопреки всему этому, усмотрать въ словъ: такіа указаніе на газы, разлитые въ поверхностяхъ неба, какъ на причину устойчивости или постоянства движенія свътиль и неба. Всякій согласится, что, если г. Архангельскій решился пожертвовать естествознанію библейскимъ вначеніемъ слова твердь и пониманіемъ его у Боговдохновенныхъ писателей, то на его сторонъ должны быть какія-либо неоспоримыя истины естествознанія, и онъ долженъ указать всю основанів въ пользу ихъ, извъстныя въ наукъ. Но что же оказывается?

Онъ приглашаетъ читателей только припомнить эти мнимыя истины естествознанія и передаетъ ихъ голословно, безъ ссыловь на авторитетныя сочиненія, безъ мальйшаго довазыванія ихъ научной безспорности. Но оказывается, что иной читатель и вообразить не могъ, чтобы газы выдавались естествознаніемъ за причину устойчивости или постоянства движенія всъхъ свътиль и земли. Узнавши отъ автора столь ошеломіяющую новость, читатель можеть удивляться только легкомыслію и "начивности" автора, выдающаго за научную истину плоды собственнаго измышленія. Что газы оказывають сопротивленіе твердымътьлямъ и что эти последнія въ свою очередь оказывають со-

противленіе газамъ, изъ этого только съ попраніемъ и истинъ естествознанія, и элементарныхъ правиль логики можно заключать въ мысли именно о газахъ, какъ причинъ устойчивости или постоянства свётиль и земли. Въ самомъ дёлё, когда есть только сопротивление взаимное по словамъ же автора, то нестранно ли ставить въ привиллегированное положение именно газы? Посылки самын не дають никакого права на подобное завлюченіе. Съ другой стороны, астрономія затрудняется даже приблизительно указать количество міровыхъ твль, разсвянныхъ въ пространствъ, въ коемъ плаваетъ и наша планета. Всъ эти тыла, по свидетельству ея связанныя одно съ другимъ разными связями, вовсе не газами нормируются въ своемъ движении и взаимоотношении. Нашъ же авторъ, почему-то возмнивши будто бы весь порядокъ движенія и взаимоотношенія тыль зиждется на "газахъ, разлитыхъ въ поверхностяхъ неба, и съ апломбомъ знатока провозглашая такія странности, игнорируєть указаніз астрономіи на одну изъ важнайщихъ причинъ гармоническаго движенія и взаимоотношенія твль, разсвянныхъ въ міровомъ пространствъ. Таковою главною причиною, но конечно, не единственною, астрономы считають одно изъ многочисленныхъ солнцъ, которое, само пребывая въ покољ, нормируетъ гармоническое движение и взаимоотношение встать таль, разстянныхъ въ пространствъ. Солице это, служащее центромъ для остальныхъ тълъ съ ихъ атмосферами, по вычисленію Медлера, стоить въ группъ Плендъ и представительствуется Альціономъ. Не это ли центральное солнце пожалуй со всёмъ другимъ, что условливаеть правильное движение и взаимоотношение тълъ, скорве всего указывается словомъ: твердь? Во всякомъ случав, это слово прежде всего приложимо къ такому центральному солнцу, а не къ газамъ, разлитымъ въ поверхностяхъ неба.

Указавши съ увъренностью на 1236, разлитые въ поверхностяхъ неба, какъ на причину нормальнаго движенія и взаимоотношенія твль, г. Архангельскій въ другомъ мѣстѣ своєго сочиненія поспѣшиль самъ же подорвать свою мысль. "Свѣть...,
по нему, является гормонической связью между мірами; можеть
быть, ему же слѣдуетъ приписывать неизмѣнность движеній планетъ" (стран. 144). Вотъ что значить фантаверствовать и не
желать уважительно относиться къ наукѣ!...

Итакъ, по нашему мивнію, слова Бытописателя касательно тверди сабдуеть понимать скорве всего сабдующимъ образомъ: создавши первоначально, вивств съ горнимъ міромъ и его обитателями, вещество, изъ коего образованъ потомъ чувственный міръ, и вызвавши въ первый день въ косномъ вещества вмаста съ движеніемъ теплоту, свъть и другія "силы", во второй день Господь Богъ сообщаеть норму и устой движенію и взаимоотношенію начавшихъ формироваться міровыхъ таль. Понятно при этомъ, что нужно разумъть подъ водами надъ твердію и подъ твердію. Спрашивается только: почему же твердь иначе пазвана небомъ? Намъ кажется, что, коль скоро въ откровения не имвется въ виду сообщать точныя астрономическія свідінія, то иначе и нельзя было указать, съ одной стороны, на мастонахождение тверди или центра, какъ обращениемъ мысли людской просто въ небу, а съ другой, на то, что вызываеть необходимость существованія таковой тверди...

Въ третій день, по премудро-всемогушему слову Господа, произошло на земла отдаление суши отъ водъ и возникла растительная жизнь. Обращаеть на себя внаманіе, справедливо говорить авторъ, и время сотворенія растительнаго царства, и самый порядокъ перечисленія Бытописателя видовъ этого царства. Послъ образованія неорганической природы (земли), Богъ творить рядь органических существъ. Земия, по творческому повельнію, произращаеть быліе травное (поеврейски desche), велень, подъ которой нужно разумать низшую породу растеній, цвътущихъ невидимыми для глазъ цвътами и произращающихъ невидимыя съмена. Къ такимъ растеніямъ относятся водоросли, ихи, лишан и всв такъ называемыя тайно брачныя. Затъмъ, следуеть сравнительно высшая порода растеній — травы (по еврейски eseb), съющія съмя, къ конмъ относятся всевозможныя травянистыя хлебныя растенія, цветущія видиными цветами и вывющія плодъ и стмена. Наконець, являются деревья плодовитын (по еврейски ег), красота и вънецъ растительнаго царства, самыя сложныя и совершенныя произведенія этого царства. Впрочемъ посявдовательность Монсея въ описаніи видовъ растительнаго царства, по автору, совствить не говорить о томъ, что и самое твореніе этихъ видовъ растительнаго царства совершено постепенно, такъ сказать преемственно. По сказанію

Моисен все растительное царство было сотворено Богомъ одноеременно и составляеть одно твореніе, а не есть результать посльдовательнаго рода твореній. А если Монсей и перечисляєть растительное царство навъ бы по влассамъ, то этимъ хочеть сказать, во-первыхъ, то, что самые виды растеній сотворены Богомъ, а, во-вторыхъ, что все безъ исключенія растительное царство (какъ-то: зелень, трава и плодовыя деревья) сотворено одновременно по творческому слову: да прорастить земля (стран. 127). Недоумъваемъ, почему авторъ усиливается доказать, будго бы последовательность въ описания у Монсея видовъ растительнаго царства нисколько не говорить о последовательности самого творенія видовъ растительнаго царства. Премудро всемогущая сыла Божів инсколько не унижается допущеніемъ последовательности въ твореніи видовъ растительной жизни. Какъ твореніе міра, совершившееся въ опредъленное и не одно и то же время, условинвалось самой природою міра и нисколько не подрываеть премудрости и всемогущества Творца, такъ и носледовательное появление растительныхъ организмовъ ни въ вакой степени не можеть говорить противъ такъ же овойствъ Господа. Св. пророкъ Монсей не безъ особой же причины перечисляеть появление сперва самыхъ элементарныхъ видовъ растительности, а за твиъ болве и болве совершенныхъ. Еслибы онъ имъль въ виду указать лишь на то, что Творецъ сотвориль всв виды растеній и все растительное царство миновенно, то ему не было бы и никакой нужды въ последовательномъ описанін видовъ растительности: тогда онъ просто сказаль бы, что Богь въ третій день сотвориль все растительное царство. Съ другой стороны, если экзегетика справедляво придаеть значеніе каждому слову въ Свящ. Писаніи и каждому оттынку слововыраженія, то на накомъ же основаніи мы съ г. Архангельскимъ пренебрежемъ видимо-нарочитымъ уназаніемъ Монсея на послъдовательность появленія видовъ растительной жизни? Къ этому мы не видимъ ниванихъ, ни эквегетическихъ, ни вообще богословскихъ, основаній. Что касается автора, то онъ совершенно голословно, бездовазательно усвояеть Монсею свое собственное возэрвніе. Между твив, еслибы авторъ взглянуль на двло иначе, то заставиль бы и другихъ подивиться тому, какъ оправдывается Монсеево повъствование и въ этомъ случав новъйшими геологическими изследованіями. Геологія указываеть именно на такую же въ общемъ постепенность въ происхожденіи растительнаго царства, какая поставляется на видъ Моисеемъ. Замѣчательно, что геологическія изследованія открывають въ наиболее древнихъ напластованіяхъ земли следы самыхъ элементарныхъ растительныхъ организмовъ, а въ позднёшихъ — более совершенные виды растеній: панданы, пальмы и т. д. Вообше палеонтологія стоитъ за то, что мене совершенные организмы появились сперва, а более и более совершенные впоследствів постепенно появились. Значить, и съ этой стороны представляется больше основаній для той мысли, что Моисей последовательностью въ описаніи видовъ растительнаго царства указываеть на последовательность самаго творенія ихъ.

Авторъ, конечно, правъ, говоря, что недьзя представлять дела такъ, будто бы сначала появился проствишій видь растительнаго паротва, который потомъ путемъ постепеннаго развитія въ милионы лъть дошель до болъе сложныхъ и совершенныхъ видовъ растительнаго царства (стран. 128). Но если такое представленіе о занимающемъ насъ предметь есть утрировка, то и мысль автора о мінобенности появленія растительнаго царства дишена и бибдейскихъ, и естественно-научныхъ основаній. Мысль автора представляется еще болве произвольною, если мы возьмемъ во вниманіе следующія его же собственныя слова насательно дней творенія: "всв ли шесть дней имвли 24 часовую продолжительность, решить невозможно. Съ 4 до 6 дня это въролино, такъ навъ съ этого времени солнце управляло днемъ а луна-ночью, и при этомъ, впроятно, наступиль тоть самый порядовъ, который существуетъ и теперь (стран. 117). А если только съ 4 дня въроятна, но неболе, 24 часовая продолжительность дней творенія, то касательно первыхъ трехъ дней мыслима совершенно другая продолжительность ихъ, несоизмъримо большая. Съ ваной же стати навязывать Моисею рёчь о моментальномъ сотворенім растительнаго царства, чуждомъ мальйшей постепенности, когда Моисей пріурочиваеть происхожденіе растеній къ цвлому дию и вогда самый день этотъ могъ быть весьма и весьма продолжителенъ? Нельзя опускать изъ виду и того, что Моисей въ процессв происхожденія растеній отнюдь не исключаеть и дъйствія естественных силь и законовъ: не безъ причины же онъ говорить: и рече Богь, да произрастить земля быліе травное и пр. (ст. 9 и пр.). Но гдъ дъйствують естественные силы и законы природы, тамъ непремънно должны быть допускаемы и относительная продолжительность времени, и послъдовательность результатовъ...

Оть вопроса о последовательности появленія растительныхъ организмовъ авторъ переходитъ въ вопросу о возможности появденія растительности прежде солица. Здёсь авторъ говорить слёдующее "съ перваго взгляда кажется невозможнымъ появленіе растеній прежде солица. Но наука настолько разработала этоть вопросъ, что признаетъ въ настоящее время вполнъ возможнымъ существование растительнаго парства до появления солнца. Въ одномъ изъ пластовъ она нашла обугленныя толщи растеній, которыя появились до вліянія солнца, а въ другомъ- остатки растеній, которыя жили уже тогда, когда солнце начало освъщать землю. Правда, при настоящемъ порядкъ солнце является необходимымъ факторомъ и условіемъ жизни растительнаго царства, но въ моменть творенія растеній присутствіе его было бы болве вредно, чвиъ полезно для последнихъ. Днемъ, какъ известно, подъ вліяніемъ солица растенія поглощають угольную вислоту и выділяють вислородъ, а ночью, наоборотъ, они поглощають вислородъ и выдъляють угольную вислоту. Но дъйствіе свъта, теплоты и электричества предварительно разлагало всв элементы, содержавщіеся въ первобытной атмосферъ. Необходимо было, чтобы растенія сперва поглотили достаточное количество кислорода съ твиъ, чтобы, при появленіи солнца, они могли, подъ его вліяніемъ, действовать на угольную кислоту атмосферы, поглощать ее, а изъ себя выдълять кислородъ и такимъ образомъ подготовить одно изъ существенныхъ условій для возникновенія и существованія животнаго царства, которому последній газъ необхидимъ для дыханія" (стр. 128 и 129). Все это такъ, но на вакомъ же основани г. Архангельскій совершенно сокрыть отъ читателей ту причину, по которой натуралисты относять ко времени до появленія солнца одни изъ находимыхъ ими обугленныхъ толщей растеній? Едва ли мы опибемся, если скажемъ, что причиною этого замалчиванія служить несовм'встимость мысли автора о моментальномь появленій всёхъ видовъ растеній съ повазаніями геологовъ. Отсутствіе годовыхъ колецъ на деревьяхъ, находимыхъ въ древнъйшихъ угольныхъ слояхъ земли, дъйствительно можетъ служить важнымъ указателемъ на такое время роста и жизни нъкоторыхъ растеній, когда свътъ еще не быль связанъ съ солнцемъ и когда не было установлено различіе временъ года нормальными отношеніями земли къ солнцу, но напрасно авторъ объ этомъ-то и умолчаль.

Въ изъяснение обстоятельствъ 4 творческаго дня у автора встръчаются опять и неточности, и насилование текста, и самопротиворъчия, и совершенно неидущия къ дълу естественно-на-учныя разъяснения, но изъ всъхъ этихъ недостатковъ для примъра укажемъ лишь на одинъ, по нашему метнию болъе заслуживающий внимания, для чего мы предварительно вынуждены сдълать довольно большую выдержку изъ сочинения автора.

"Взаимная принадлежность всёхъ планеть нашей солнечной системы, говорить авторъ, а также однородность ихъ натуральныхъ отношеній къ солнцу ясно и рішительно, по свидітельству астрономіи, указывають на то, что происхожденіе ихъ былообщее какъ въ отношеніи ихъ къ первоматеріи, изъ которой онъ образовались, такт и по отношению ко времени, въ которое онъ индивидуализировались. Мы охотно соглашаемся съ этимъ. Но если, при этомъ, далве, возражають, что это необходимое предположение не находить въ Моисеевомъ сказании ни признанія, ни даже допущенія, потому что оно представляєть образованіе вемли и образованіе солица, луны и звъздъ независимыми другь оть друга и допускаеть последнее совершившимся тогда только, когда земля вполив образовалась съ горами и долинами. дущею и моремъ, то мы ръшительно протестуемъ противъ этого. Сказаніе Моисея въ первой главъ сообщаеть о томъ, какъ земля сдълалась тъмъ, что она есть теперь, какъ она была приготовлена для обитанія и развитія человака. Солице, луна и звёзды упоминаются въ немъ тамъ, гдё они начали вліять на исторію образованія земли, и о нихъ упоминается настолько. насколько они выполняли свое назначение. Образована ле была наша земля вивств съ солнцемъ и прочими планетами изъ одной и той же первоматеріи, произошло ли индивидуализированіе ижъ одновременно и шло ли съ тъхъ поръ ихъ индивидуальное развитіе параллельно, объ этомъ сказаніе Моисея не говорить, давая широкій просторь предположеніямг. Нівкоторые ученые относять образованіе планетной системы и вообще звізднаго неба ко второму дню творенія, а другіе думають, что весь звіздный міръ произошель только въ четвертый день... Мы предполагаемь, что звіздный міръ сотворень быль въ первый день вмісті съ вемлею (ст. 1). До шестидневнаго творенія світила, какъ и земля, индивидуализировались (2 ст.), віроятно, уже настолько, что могли быть отдельными тілами. Какъ и когда окончательно сформировались небесныя світила, Бытописатель ничею не говорить... Можно думать, что образованіе небесных світиль происходило одновременно съ образованіемь земли, что въ четвертый день образованіе ихъ уже настолько развилось, что съ этого момента, по творческому слову, они могли вступить въ опреділенное и постоянное отношеніе другь къ другу и къ вемлів (стр. 129—132).

Приведенная тирада прежде всего поражаеть путаницей и самопротиворъчіемъ издагаемыхъ въ ней мыслей автора. Онъ, съ одной стороны, охотно соглашается съ твиъ, что всю планеты нашей солнечной системы, следовательно и земля, индивидуализировались одновременно, съ другой, говорить, что въ сказаніи Моисея солице, луна и звъзды упоминаются "тамъ" (?!), "гдъ" (?!) онъ начали вліять на исторію образованія земли, такъ что, по автору, уже выходить, что не только земля образовалась посмь солица, луны и звёздъ, но что эти небесныя тела вліяли на самое образование ся. У нашего автора теперь выходить, что звъздный міръ вмъсть съ землею сотворенъ быль въ первый день, тогда какъ, и по словамъ Библіи, и по его собственнымъ словамъ, но сказаннымъ въ другомъ мъсть сочиненія, въ первый день Богъ сотворилъ свъть 15). Далье, туть авторъ говоритъ, что вакъ свътила, такъ и земля еще до шестидневнаго творенія вастолько индивидуализировались, что могли быть отдельными тыами, а между тымъ онъ же раньше утверждаль, будто бы первозданная земля висъда въ пустотъ, уравновъщивалась своей собственной тяжестью и за отсутствіемъ причинъ тяготвнія двигалась около самой себя. Конечно, ин одинъ самый бойкій логивъ не сумветь примирить эти столь діаметрально-противопо-



<sup>15)</sup> Отвуда взялъ авторъ, будто бы созданіе неба и земли и созданіе св'ята «соединены въ одинъ актъ», этого мы, конечно, не знаемъ...

ложныя мысли. Словомъ: авторъ такъ ведетъ дъло, что если ему стали бы возражать противъ вакой-либо его мысли объ опредъленномъ предметъ, то онъ большей частью въ состояніи указать на то, что тамъ-то онъ говоритъ совершенно иное... Для автора можетъ-бытъ это и выгодно въ какомъ-нибудь отношеніи, но за то научные интересы чрезвычайно страдаютъ и дерзко попираются такой хамелеоновщиною. Но обратимся въ сущности дъла, трактуемаго г. Архангельскимъ.

Во-первыхъ, откуда взядъ онъ, будто бы астрономія считаетъ необходимыми предположениемъ мысль о томъ, что вст планеты нашей солнечной системы должны были индивидуализироваться или образоваться одновременно? По обычаю авторъ необременяеть себя и эдесь ссылками на лучшія сочиненія по астрономін или на слова болье авторитетныхъ астрономовъ, а изрекаеть свои измышленія и фантазіи авторитетно, съ крайней докторальностью и самоувъренностью. Намъ впрочемъ нътъ нужды обличать автора за его легномысленное отношение въ дълу, такъ навъ онъ самъ постарался обличить себя въ следующихъ своихъ же словахъ: "по принятымъ въ настоящее время теоріямъ 16), между прочимъ по Канто-Лапласовской, солнце и большія планеты могли достигать полнаго своего развитія гораздо поздине меньшихъ, спутники должны были выдвляться изъ планетъ, до нъкоторой степени образовавшихся, и слъдовательно развиваться поздние своихъ родоначальница" (стр. 132). Какъ видимъ, авторъ сперва взвель влевету на астрономію, а затемъ раскаялся в нъсколько возстановилъ истину. Во-вторыхъ, на какомъ основаніи авторъ утверждаеть, будто бы Моисей ничего не говорить о томъ, образована ли была наша земля вместе съ солнцемъ изъ одной и той же первоматеріи, произошло ли индивидуализированіе ихъ одновременно и шло ли съ тъхъ поръ ихъ индивидуальное развитіе параллельно? И въ этомъ случав авторъ позаботился самъ же опровергнуть свое ръшительное заявленіе: такъ, указавши взглядъ Канто-Лапласовской теоріи на разное время образованія и развитія тыль, входящихъ въ составъ солнечной системы, г. Архангельскій замічаеть слідующее: "точно также и по сказанію Моисея земля образуется ранье, нежель

<sup>16)</sup> А почему авторъ забыль или прошель молчаніемь новійшую теорію Фая?...



получили окончательное развите солице и луна, на цвами библейскій день" (стр. 132). Теперь, по словамъ автора же выходить, что слова Бытописателя отнюдь не дають широкало простора для предположеній касательно времени "индивидуализированія" земли и небесныхъ таль, а обязывають привнать, что земля "индивидуализировалась" раньше солица, луны и зв'яздь. Съ такимъ носымъ пониманіемъ двла у автора нельзя не согласиться: въ противномъ случав, во-первыхъ, пришлось бы зачервнуть въ сознаніи своемъ слова Бытописателя: и создаль Бого дея септила великія и земзды и поставиль ихъ на тверди небесной, сказанныя касательно сотвореннаго въ 4 день, а во-вторыхъ, разсказъ Моисея не гармонироваль бы тогда съ указаніями астрономовъ, какъ онъ теперь гармонируеть въ общемъ и главномъ.

Итакъ, вопреки словамъ автора, первоначально со всей рѣшительностью высказаннымъ, отнюдь нельзя "охотно соглашаться" съ тѣмъ, будто бы земля и другія тѣла солнечной системы одновременно индивидуализировались. Напротивъ, солнце, луна и звѣзды должны были, по взгляду астрономовъ, индивидуализироваться и сформироваться поэже земли, а по сказанію Моисея, и на самомъ дълю они индивидуализировались и сформировались послѣ нея.

"Когда очистился воздухъ отъ углевислоты и солнце стало озарять поверхность земли, когда такимъ образомъ существовали уже эти два фактора животной жизни, говорить авторъ, последовало твореніе живыхъ существъ" (стр. 136). Въ изображенія творенія животнаго царства, по замічанію автора, у Моисея обращають на себя вниманіе строгій порядокъ и постепенность. Творческое слово, по сказанію Моисея, сначала населило воду, какъ стихію, наиболье благопріятную для развитія животной жизни, самыми простыми и несовершенными организмами; каковы прежде всего разныя микроскопическія животныя, полицы, звъздчатки, слизняки, раки, рыбы и проч. Къ пятому же дию творенія относится и сотвореніе птицъ, детающихъ по тверди небесной. Геодогія въ общихъ чертахъ, по словамъ автора, подтверждаеть порядовъ происхожденія тварей въ пятый день. Она свидътельствуеть, что нъкоторое время земля, изобидуя царствомъ растительнымъ, не имъла еще живыхъ обитателей, наъ коихъ первыми на ней являются водяныя, пресмыкающіяся и птицы, находямыя въ своихъ остаткахъ еще въ корской почев (стр. 140).

Все это такъ, но авторъ не объяснить, почему же сперва сотворены водяныя животныя и птицы? Онъ бросиль лишь замъчание о водъ, что она наиболъе благоприятна для жизни, но не разъясниль, почему же такъ? Между твиъ, съ естественнонаучной точки зрвнія можно объяснить до извістной степени, почему сперва сотворены именно водяныя животныя и птицы. Какъ ни много углевислоты поглощалось растеніями, тамъ не менъе ея было все-таки столько, что наземныя животныя страдали бы отъ нея, еслибы явились раньше. Что же касается водяныхъ животныхъ, то водная среда спасала ихъ отъ вреднаго дъйствія насыщенной углекислотою атмосферы. Затэмъ, когда еще болье потребилось углевислоты растеніями, появляются уже птицы. Кромъ того, появление именно птицъ послъ водяныхъ животныхъ и пресмыкающихся подтверждается современнымъ естествознаніемъ съ иной точки зрвнія. Среди натуралистовъ распространяется увъренность въ томъ, что птицы, по своему внутреннему строенію и эмбріональному развитію, родственны пресмывающимся. Отсюда Генсии причисляеть въ своей Сравнительной анатоміи птицъ въ группъ Sauropsida. На переходныя ступени отъ пресмыкающихся къ птицамъ указываеть не только Геккель, но и болъе осторожные натуралисты, какъ напр. Мензбирдъ и др.

Желая показать согласіе библейскаго взгляда на животныхъ съ естественно-научнымъ, авторъ указываеть, по его мивнію, самое очевидное и существенное различіе между растеніями и животными, но и указываемое имъ различіе требовало бы основательнаго и наиболье точнаго разъясненія. "Растеніе, говорить авторъ, не ощущаеть и не движется произвольно, а животное владьеть этими двумя способностями, которыя составляють существенныя его свойства и характеризують его. И Бытописатель, опредъля животное, назваль его живой душою, т.-е. органическимъ существомъ, которое живеть и движется" (стр. 138). Говоря все это, г. Архангельскій опустиль изъ виду много фактовъ, изв'єстныхъ едва ли не всёмъ, кто н'єсколько начитанъ въ естествознаніи. Такъ, всякій образованный человъкъ слы-

жаль, въроятно, если самъ не видаль, о растеніи, называемомъ не даромъ такимъ оригинальнымъ именемъ, какъ перекати-поле, и обладающимъ, повидимому, произвольнымъ движеніемъ. По словамъ спеціалистовъ-наблюдателей, растеніе это, водящееся преимущественно въ степяхъ, перебъгаетъ съ одного мъста на другое, если его вызываеть на это недостатовъ питанія въ прежнемъ мъстъ. Говорятъ, будто бы перекапи-поле совершаетъ это передвижение и не пользуясь для этого благопріятнымъ вътромъ, при совершенномъ затишьъ. Еще болъе замъчательно растеніе, ызвъстное подъ именемъ mimosa pudica (мимоза стыдливая или не тронь меня). Отъ малейшаго прикосновенія рукою къ этому растенію или отъ ничтожнаго сотрясенія почвы mimosa pudica свиадываеть свои перистые ряды листвовъ и опускаеть стебельки. Еще болве поражаеть растеніе, извъстное подъ именемъ: drosera rotundifolia, своими особенностями, приближающими его какъ бы къ животнымъ. Листья этого растенія поврыты множествомъ волосковъ, изъ коихъ каждый снабженъ железками, способными выдълять влейкое и слизистое вещество. Растеніе это мастерски довить насёкомыхъ. Какъ только какоенибудь изъ нихъ сядеть на листокъ, то изъ желевокъ листьевъ выделяется влейкая слизь, къ коей и придипаеть насъкомое. Но такъ какъ насъкомое старается высвободиться и ускользнуть оть опаснаго врага, то листья у drosera rotundifolia изгибаются немедленно, и образовавши нъчто въ родъ пазухи, зажватывають совсемь насекомое. При этомь, слизь железовь этого растенія перевариваеть пищу такъ, какъ она переваривается дъйствіемъ желудочнаго сока. Съ другой стороны, натурадиоты указывають на некоторыхъ низшихъ животныхъ, кажовы: черви, молюски, асцидіи и ніжоторые виды улитокъ и ражовъ, которые, будучи прикръплены то къ морскому дну, то къ морскимъ камиямъ и т. д., решительно не обнаруживаютъ на взглядь и внимательного наблюдателя, ни способности ощущать, ни способности ровершать произвольное движеніе, хотя и относятся въ царсти животныхъ. Такого рода фактовъ не мало. Авторъ долженъ быль бы имъть ихъ въ виду, а вмъсть съ этимъ точные и строже разграничить царство растительное оть животнаго. Теперь же, когда онъ отдывался повтореніемъ избитой фразы безъ точнаго и доказательнаго раскрытія своей мысли,

слова его о различіи между животными и растеніями, въ виду указанныхъ и другихъ подобнаго рода фактовъ, представляются по меньшей мъръ бездоказательными. Но перейдемъ къ тому, что говоритъ г. Архангельскій о шестомъ див творенія.

"Когда воды наполнились рыбами, говорить авторъ, и воздухъ птицами, последовало твореніе земныхъ животныхъ, превосходящихъ сложностью своей организаціи всв предшествующія твари этого царства... Суди по ископаемымъ остаткамъ этихъ животныхъ: мамонтовъ, слоновъ и др., можно думать, что среди животныхъ первозданныхъ травондныя преобладали надъ плотоядными" (стр. 140). Изъ последнихъ словъ автора въ этой тираде всякій вправъ заключить, что по мижнію автора, въ числь первозданныхъ животныхъ существовали и такія, которыя питались, умерщвляя и пожирая другихъ животныхъ, и что такимъ образомъ, физическое зло, т.-е. страданія и мучительная смерть среди твари, существовало изначала и даже введено самимъ Творцомъ ея. Но, во-первыхъ, какъ же согласить слова г. Архангельского о первозданныхъ плотоядныхъ животныхъ съ его же собственными следующими словами, сказанными раньше: "Моисей говорить, что зло физическое, нестроение въ природь, разрушение не имъетъ субстанціональнаго характера, но причина и основание его кроются въ моральномъ злъ" (стр. 109)? Вовторыхъ, какъ и почему авторъ игнорировалъ не только мивніе нъкоторыхъ церковныхъ писателей, недопускавшихъ среди первозданныхъ животныхъ взаимнаго вроваваго истребленія, но в знаменательныя слова св. апостола Павла о томъ, что среди твари бъдствія и тавніе суть плодъ гръхопаденія людей? Къ тому же, этотъ взглядъ нъкоторыхъ церковныхъ писателей и св. апостола Павла проводится и защищается и въ некоторыхъ замечательныхъ произведеніяхъ отечественной богословской литературы, какъ напр. въ сочинении: Премудрость и благость Божія во судьбахо міра и человика, и сейчась непотерявшемь всего своего значенія. Все это заставляеть насъ лишь удивляться своеобразной легкости отношенія автора къ своему делу. Еслибы онъ по обычаю захотъль отъ нашего справедливаго и вынужденнаго упрека укрыться за фразу: "судя по ископаемымъ остатнамъ допотопныхъ животныхъ", то мы обращаемъ его вниманіе на его же слово: первозданныя, отнесенное къ животнымъ

н употребимое только по отношенію къ тъмъ изъ нихъ, ком такъ-сказать только что вышли изъ рукъ Творца и еще неподверглись вліянію меральнаго зла.

Говоря о происхождении и природь человька, г. Архангельскій такъ характеризуеть достоинство и преимущества природы человька сравнительно съ природою животныхъ, что невольно вызываеть въ читатель возраженія и замічанія. Воть слова автора: "физическая природа человька приближается къ природь самаго высшаго изъ животныхъ; интеллектуальная приближается очень мало: ен превосходство предъ самымъ умнымъ животнымъ громадно, чрезмірно; моральная не имітеть ни одной точки соприносновенія съ тімъ, что существуеть у животныхъ; религіозная возвышается до ен Творца. Всімъ этимъ человінь разнится отъ другихъ органическихъ существъ безконечно боліве, чімъ породою, и можеть быть лучше всего опредвлень именемъ "соціальнаго царства". Всі естественныя науки признають человіна посліднимъ, высшимъ твореніемъ земнымъ по его нравственной природів, по уму и организаціи" (стр. 142).

Туть что ни предложение, то встрвчаешься съ неправильностями, неопредъденностями и даже просто нельпостями. Такъ, слова автора, будто бы оизическая природа только приближается въ природъ самаго высшаго изъ животныхъ, способны возбуждать противъ себя протестъ не только со стороны всякаго богослова, но даже со стороны всякаго натуралиста. Не только такіе натуралисты, какъ напр, Бэръ, Уоллесъ, Вирховъ и другіе, но даже многіе изъ натуралистовъ-дарвинистовъ признають, что человъкъ превосходить, и по своей физической организація, высшихъ изъ животныхъ. По нашему же автору выходитъ, что опзическая природа лишь приближается къ природъ самаго высшаго изъ животныхъ. Но, пожалуй скажетъ авторъ, онъ имълъ въ виду физическую силу животныхъ, зоркость зрвнія нвкоторыхъ наъ нихъ, быстроту бъга другихъ и т. д. Очевидно, вовсе не это имълъ въ виду авторъ: онъ говорить о физической природъ человъка, подъ которою разумъется главнымъ образомъ общее строеніе организма, устройство черепа, количество мозга и т. под.; съ другой стороны, между богословскимъ воззръніемъ и возврвніемъ некоторыхъ натуралистовъ споръ идеть именно объ этомъ, когда сравниваются въ физическомъ отношеніи чедовёкъ и животныя, а не о физической силё человёка, дальноворкости его эрвнія и т. под. Итакъ, г. Архангельскій умаляетъ достоинство физической природы человъка вопреки возарънію не только богослововъ, знакомыхъ съ словомъ Божінмъ и съ отеческими писаніями, но и натуралистовъ. Интеллектуальное превосходство человъка предъ самымъ умнымъ животнымъ громадно, чрезмітрно, фразируєть г. Архангельскій. Но въ чемъ же собственно состоить это превосходство, въ чемъ выражается сущность различія ума человіческаго оть ума животныхъ, авторъ все это обходить модчаніемь. Между темь, многіе и изъ натуралистовъ-дарвинистовъ не отрицають самаго громаднаго различія между умомъ человіна и умомъ животныхъ, но въ то же время не признають разницы по существу между умомъ того и другихъ. Автору, задавшемуся цвлію научно оправдать бибдейское возарвніе, и следовало бы показать въ сжатомъ, но характерномъ видъ существенное отличіе ума человъческаго отъ ума животныхъ. Моральная сторона человъка, по автору, не имъетъ ни одной точки соприкосновенія съ тъмъ, что существуеть у животныхъ. Не только натуралисты, но и другіе читатели книги автора могуть пожать только плечами отъ недоумвнія, прочитавши такую фразу въ разсматриваемомъ сочинения. Каждый изъ нихъ въ правъ указать г. Архангельскому на "материнскую любовь" у животныхъ самовъ, на "преданность" собаки и на разнообразныя другія точки соприкосновенія между поведеніемъ животныхъ и человіна. Авторъ обязань быль бы все это имъть въ виду и несмотря на подобные факты, ясно и основательно выяснить несомивнную принадлежность только человъку моральнаго элемента. Далъе, говорить авторъ: "религіозная природа человъка возвышается до его Творца". Эта фраза по меньшей мірів не точна, какъ это для всякаго очевидно. Наговоривши таковыхъ фразъ съ целію показать превосходство человъческой природы предъ животною, авторъ въ заключеніе бросаеть фраву, просто изумляющую читателя своей странностью и туманностью: "человъкъ, говорить онъ, можеть быть всего лучше опредвленъ именемъ соціальнаго царства". Хорошо опредъленіе, когда оно одинаково подходить къ пчеламъ, осамъ, муравьямъ и т. д.!... Еслибы авторъ сказалъ и основательно выяснить, что человъвъ лучше всего можетъ быть опредъленъ, вакъ члень царствія Божія, это было бы действительно хорошо и сделало бы честь автору...

Окончивши изъяснение Моисеева свазания о творении мира, авторъ дълаетъ общия замъчания насательно сходства этого сказания съ свидътельствами естественныхъ наукъ. Такъ какъ авторъ въ заключительной части своего сочинения неограничивается повторениемъ раньше высказаннаго имъ, но и приводитъ, хотя и не въ надлежащемъ мъстъ, нъкоторыя новыя данныя и соображения въ пользу гармонии между библейскимъ повъствованиемъ о творении и естествознаниемъ, то и намъ приходится сдълать нъкоторыя новыя замъчания и возражения по адресу: г. Архангельскаго.

Говоря о происхождени растительного и животного царства авторъ съ увъренностью утверждаетъ слъдующее: "сравнительная анатомія, зоологія, палеонтологія, животная и ботаническая, совершенно согласны съ Монсеемъ, что виды сотворены, отличны н независимы одинъ отъ другаго, что они строго опредълены и ограничены, что они не составляють ин произведенія физическихь законовъ, ни малаго числа примитивныхъ типовъ, последовательно преобразовавшихся и измёнившихся. Падеонтологія настойчиво утверждаеть, что этихъ измененій тысячь существь, при посредствъ ноторыхъ должно было произойти преобразованіе видовъ, микогда не существовало. Даже болье: она находить въ самыхъ первыхъ осадочныхъ формаціяхъ сабды существованія вспаго видовъ обонкъ царствъ" (стран. 147). Читая таків решительныя заявленія со стороны автора оть имени разныхъ естественных наукъ, читатель невольно ищеть ссылокъ или на общепризнанные авторитеты въ естествознаніи, или на капитальныя сечиненія по сравнительной анатомін, зоологін, ботанивъ, палеонтологіи и т. под., но жичею такого не находить въ сочинени г. Архангельского. Авторъ высказываеть все это совершенно голословно, бездовазательно, какъ будто бы или онъ самъ-одинъ изъ общепризнанныхъ авторитетовъ въ естествознанін, или онъ говорить о вещахъ общензвъстныхъ и безспорныхъ, между тъмъ, кто же изъ читателей не знаетъ, что въ области естествознанія до сихъ поръ есть многочисленные в сильные сторонники произвольного зарожденія организмовъ и постепеннаго преобразованія всёхъ существующихъ видовъ растительно-животной жизни изъ нъсколькихъ зачаточныхъ или элементарныхъ формъ. Авторъ вызывался самымъ существомъ принятой имъ на себя задачи не только упомянуть объ этомъ, но и повазать, хотя бы и вратко, несостоятельность коренныхъ основъ этихъ, враждебныхъ Моисееву повъствованію о твореніи, возарвній. Авторъ же почему-то не нашель нужнымъ даже просто указать читателю, со одной стороны, на сочинение Тиндаля о самозарожденіи организмовъ, переведенное на русскій языкъ П. А. Милославскимъ и снабженное обстоятельнымъ и дъльнымъ предисловіемъ отъ него; а съ другой, на сочиненіе Н. Я. Данилевскаго противъ дарвинизма. Нашъ авторъ, благодаря всему этому, лишь роняеть то дёло, за которое взялся. не спросившись своихъ силь. Онъ вообразиль, какъ это видно чуть им не изъ всего его сочиненія, что достаточно быть храбрымъ и незаствичивымъ, и тогда дело пойдеть "какъ по маслу". Дъйствительно этой храбрости и беззастънчивости у автора слимкомъ достаточно. Такъ, нарочито игнорировавши не непопулярныя въ естествознанім воззрінія по вопросу о промскожденім и развитім органической жизни, г. Архангельскій утверждаеть, будто бы, по ученію сравнительной анатоміи, зоологіи, палеонтологіи, виды растительно-животной жизни строго опредвлены и отграничены одинъ отъ другаго, будто бы, по ученію палеонтологіи, изміненія видовъ никогда не существовало, будто бы въ самыхъ первыхъ осадочныхъ формаціяхъ находятся следы существованія вспах веловъ обонкъ царствъ. Все это несомнівню сказано не безъ храбрости и беззаствичивости, но придется краснъть за автора, если все это прочитаеть знающій дъло естествовъдъ. Впрочемъ, даже обывновенный читатель въ правъ выразить автору следующее недоуменіе: если дело обстоить такъ, какъ вы утверждаете, то изъ-за чего же до сихъ поръ идуть горячія пренія между самими натуралистами?...

По вопросу о единствъ происхождения и природы людей г. Архангельскій бросаеть лишь следующія слова: "Монсей говорить, что родь человъческій имъеть одну породу, одинь видь. Анатомія и законы специонкацій (?!) вполнъ доказывають это. Между тъмъ, извъстно, что одно различіе людей по цвъту возбуждало массу возраженій противъ единства человъческаго рода. До пускалось и допо, и одинадиать, и даже пятнадиать породь людей Равнымъ образомъ, преданія народовъ, ихъ літописи, геологія и другія науки подтверждають, что человіческая порода сотворена одна и что первоначальнымъ містомъ обитанія человіна была Азія, откуда произошло заселеніе и другихъ континентовъ" (стран. 148).

Къ вопросу о единствъ происхожденія и природы человъка авторъ отнесся тоже легкомысленно. Между твиъ, вопросъ этотъ заслуживаеть соверщенно серьезнаго, хотя бы и краткаго, разсмотрънія его: одной храбрости и безвастънчивости и туть недостаточно. Двло въ томъ, что полигенисты и по настоящую минуту не повидаютъ своихъ позицій и выдвигають одно за другимъ общирныя сочиненія противъ моногенистовъ. Одно изъ этихъ сочиненій, а именно: антропологія Топинара переведено в на русскій языкъ въ 1879 году. Топинаръ отстаиваеть нетолько происхождение человъка отъ "очень низкаго источника", но и "дъленіе человъческаго рода на виды или основныя человъческія расы". Для "свътскаго" читателя, знакомаго съ подобными сочиненіями, развё могуть имёть какую-нибудь цённость голословныя фразы автора о томъ, что естествознаніе дружно и връпко стоить на сторонъ ученія объ единствъ происхожденія и природы человъка? Подобныя фразы, храбро и беззаствичиво расточаемыя на право и на лево, могуть, въ глазахъ такихъ читателей, лишь ронять вообще богословскія произведенія и усиливать предубъждение въ нимъ въ извъстныхъ слояхъ нашего общества. Отмежевавши себъ довольно узкую сферу при разборъ кырк сюаль, авторъ уже этимъ однимъ обязывался или серьезиве отнестись и къ вопросу объ отношеніи Моисеева повъствованія о твореніи міра къ естествознанію, или вовсе не браться за непосильное двло...

Но довольно: было бы долго перечислять, характеризовать и опровергать всё опрометчивыя, бездоказательныя и противорёчивыя сужденія и мысли автора, а между тёмъ наша критическая замётка и безъ того приняла значительные размёры, такъ что насъ, пожалуй, кто-либо упревнеть за то, что мы столь много остановились на разборё сочиненія, не заслуживающаго такого вниманія. Мы не будемъ спорить противъ того, что произведеніе г. Архангельскаго само по себё далеко не изъ таковыхъ, на печатное разсмотрёніе коихъ слёдовало бы тратить много

времени. Если же мы и занялись довольно обстоятельнымъ вритическимъ внализомъ его, то къ этому побудили насъ другія, весьма уважительныя, соображенія. Судя по всему, авторъ, при разработив взятой имъ темы и при написаніи своего сочиненія, преследоваль не только научныя, но и чисто-миссіонерскія цели, вакъ и самъ онъ объ этомъ замвчаеть (стран. 8). Что можеть быть возвышениве и благородиве стремленія къ таковымъ цвлямъ? Но если серьевно поставляются таковыя цёли и дорожать достижениемъ ихъ, а не совершенно другихъ вещей, то следуеть совствить иначе относиться въ делу, чтить навъ отнесся г. Архангельскій. Воть что мы хотвли показать своею вритическою замёткою, и если это удалось намъ хотя отчасти, нашъ трукъ далено неизлишній. Быть можеть не только г. Архангельскій, но и другіе молодые ученые задающіеся научно-миссіонерскими цвинии и имвюще выступить съ своими работами, стануть серьезные относиться къ трудамъ, подобнымъ разсмотрынному а не гоняться только за призрачнымъ, эфемернымъ успъхомъ и то весьма и весьма сомнительнымъ... Мы тъмъ болъе побуждались заняться критическимъ разсмотреніемъ труда г. Архангельскаго, что онъ обнаружиль все-таки очевидную способность трудиться въ той области, къ какой относится его произведеніе. Такъ, авторъ овладълъ, поскольку могъ, арабскимъ, турецкимъ, татарскимъ языками, не мало прочиталъ и отчасти обдумалъ. При такихъ рессурсахъ онъ можеть совершить немало полезнаго для науки и церкви, если постарается избёгать въ дальнейшихъ своихъ научно-миссіонерскихъ работахъ того, на что мы указали котя и не сполна. Но для этого, прежде всего, должно не лицедъйствовать предъ самимъ собою и прямо признать несомнівность своихъ ошибокъ, а не говорить, беззастівнчиво вопреки очевидности, что и то и другое обстоить благополучно и безупречно...

А. Гусевъ.

## БИБЛЕЙСКІЯ ЖЕНЩИНЫ**»**.

## Жены Іакова.

Когда Іаковъ, подкръпленный чудеснымъ явленіемъ въ Вефиль, пришель въ Харранъ и освъдоминася у пастуховъ около колодца о Лаванв, въ это самое время въ колодцу подошла дочь последвяго Рахиль (то-есть барашевъ-нъжное имя) съ своимъ стадомъ. чтобы напонть его изъ колодца. Узнавъ, что Рахиль-дочь Лавана, Іаковъ проворно отвалиль большой камень отъ колодца, потому что любовь въ этой преврасной родственнице удвонда его силы, напоиль стадо и съ поцвауемъ и слезами радости объявиль себя племянникомъ отца ея и сыномъ Ревекки. Въ вачествъ двоюроднаго брата онъ меть публично цъловать Рахиль 1), какъ брать сестру 2). Рахиль поспъщила съ этимъ извъстіемъ въ отцу своему, который съ радостію приняль племянника въ домъ свой. У него были двъ дочери-Лія и Рахиль. Лія 2), старшая, имвиа тусилые, слабые (по Вульгать и Аравійскому тексту-слевящіе) глава, была следовательно менже прасива; потому что живые, огненные и ясные глаза считались развною предестію восточныхъ женщинъ. Рахадь же, младиая,

<sup>\*</sup> См. май-іюньскую вн. «Правося. Обозран.» за 1889 года.

<sup>1)</sup> Півснь Півсней. 8, 1.

<sup>2)</sup> Anycmuns, qu. in Hept. l. I, qu. 87.

э) LXX: Λεία, Вульгата: Lia. Словопроизводство этого имени неопредвленно: утомленіе (Гезеніусь), тупая (Фюроть), но другимъ—жаждущая, томящаяся.

была красива станомъ и красива лицомъ. Лаванъ, человъкъ своекорыстный и холодно-разсчетливый, старается наилучшемъ для себя образомъ воспользоваться трудомъ Іакова и его любовію къ своей прекрасной дочери; ибо онъ зналъ, что Іаковъ пришель сюда жениться: подъ видомъ права и справедливости онъ предлагаетъ ему плату за его службу. Но Іаковъ вивсто платы желаеть Рахили и объщаеть за нее служить семь льть, будучи не въ состояніи дать обычныхъ подарвовъ за невъсту. Лаванъ принимаетъ этотъ вызовъ, объявляя, что соглашается отдать свою дочь лучше за родственника, нежели за чужака. Эти семь лътъ службы показались Івкову за семь дней сравиятельно съ ожидаемою наградою, то-есть, возлюбленною Рахилью: потому что великая любовь услаждала для него труды 4). Когда, по окончаніи этого времени, Іаковъ потребоваль себъ Рахиль въ жену, Лаванъ устроилъ свадьбу, но ввелъ къ нему вечероиъ Лію (поврытую свадебнымъ поврываломъ), и Іаковъ вошель въ ней, не замвчая въ ночной темноть обмана. Лаванъ оказался въ этомъ случав виновнымъ въ гнусномъ обманв, навявавъ своему племяннику старшую дочь и вынудивъ его къ двойному браку (онъ зналъ о сильной любви Іакова въ Рахили), весьма выгодному для его корыстолюбія. Нельзя не признать въ этомъ случав вины и за Ліей; потому что ея сильная, но молчаливая любовь въ Іакову, проявляющаяся при всякомъ случав, расположила и ее согласиться съ своей стороны на обманъ, устроенный Іакову отцомъ ея. Очень возможно, что, оправдывая себя высшими мотивами, она путемъ вины хочеть взойти въ семейство обътованія.

Когда Іаковъ на другое утро упроваеть Лавана за втоть постыдный обманъ, последній ссылается на местный обычай не выдавать младшую дочь прежде отаршей, — чемь отнюдь не оправдывается его обманъ, — обещаеть ему однако, по окончаніи свадобной недели Ліи, и Рахиль, если онъ будеть служить ему за нее еще семь леть. Эдесь всего ясиве промеднется своенорыстіе отца, который засчитываеть ему Лію за семь леть службы за Рахиль и требуеть за последнюю новыхъ семь леть службы. Въ ету свадебную неделю Іаковъ долженъ быль при-

<sup>&#</sup>x27;) Aorycomuns, in Hept. qu. 88. Jaamoyems, hom. 55 in Gen.



знать навляванную ему Лію свесю законною меною, что Ісковъ и свалаль; ибо онь не отпустив оть себя Лін, чтобы не подвергауть ен публичнему повору \*). Ему пришлось дожидаться еще недвию, потому что для Лін было бы поворно, еслибы Ізковъ еще до нотеченія свадебной неділи взяль себі въ жену сестру ся. По истечение этой недъли ), но не послъ дальнъймикъ сени вътъ службы, ванъ думаеть Ісскоъ Флавій, Іаковъ нолучиль Рахиль, потому что за нее онь служиль уже потлв. Этоть обмань, который совершиль надь нимь Лавань, оправдывая его обычаенъ первородогва, долженстоваль служить въ глазахъ Ізкова карою Божією за его собственный обманъ. Тогда какъ вообще было въ обычав отдавать дочерей за свадебное въко, Лаванъ, презирая родственныя отношенія, продаеть своему племянику дочорей какъ товаръ. Объ онъ получили отъ отца только по одной служенив: Лія —  $Cunny^{7}$ ) (вульг. Зелоу), а Рахиль — Вильгу з) (вульг. Валлу). Такимъ образомъ Іакову пришлось, какъ высказываеть пророкъ Осія в), служить за жену и исправлять самыя низвія и трудныя обязанности слуги. Если законъ <sup>10</sup>) прямо запрещаеть одновременный бракъ съ двумя сестрами, то двоеженство Ізкова не должно быть осуждаемо на этомъ основанім, потому что этого положительнаго закона въ то время еще не существоваю. Этоть двойной бракъ, обязанный своимъ происхождениемъ съ одной стороны обману и своекорыстію Лавана, а съ другой — чувственной слабости Іакова, вельстившагося твлесною красотою Рахили, сдвлялся для него въ носледстви времени источникомъ страданій, потому что и здвеь проявляются недобрыя последствія многоженства: зависть, ревность, ссоры и преобладаніе чувственности.

Во всю свою жизнь Іаковъ оказываль большую любовь выбранной прежде, но незаконно отстраненной жент Рахили: на старшей, менте любимой сестръ это обстоятельство должно быле отываться такъ чувствительное. Однако Богь, стоящій

<sup>5)</sup> **Допустинъ**, Civ. Dei 16, 38.

<sup>4)</sup> Asycmum, in Hept. qu. 89. Ieponum,

<sup>1)</sup> То-есть: сокъ мурры, по другимъ-росистал.

<sup>•)</sup> То-есть: нѣжная (Фюрсть) или verecunda, стидинвая (Гезеніусь).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 12, 12.

<sup>46)</sup> ACCET. 18, 18...

выше помышленій человіческих, старается уравнять положеніе объихъ женъ. Юная, преврасная, горячо любимая Рахив остается долго безплодною, между тёмъ вакъ Лія, менте любимая и сравнительно превираемая 11), благословляется детьия, нбо "Господь отверзъ утробу ея", въ доназательство того, что Онъ есть Владыка надъ жизнію и природою 12). Плодородіє ея долженствовало служить замёною ея прасоты и сдёлать ее любимою и дорогою для мужа. Лія родила Івкову въ быстрой последовательности четверыхъ сыновей, которымъ она дала имена, ясно отврывающія ся душевное состояніе и ся карактеръ. Этосмиренная, молчаливо и искренно любящая жена, желающая заслужить взаимную любовь мужа, отсутствіе которой тяжеле чувствуется ею, благословеніемъ обильнаго чадородія. Чрезъ это она и удостоилась сдълаться родоначальницею мессіанскаго покольнія, Такимъ-то образомъ преходищей красоть противопоставляется высшее преимущество-плодородіе и свия обътованія, въ знаменіе для Іакова, что происхожденіе Израндя есть дъло не природы, но милосердія Господа. Первородиаго сына она назвала Рувимом» (то-есть: Смотрите, сынъ!), потому что она сказала: "Господь призръль на мое бъдствіе (уничиженіе) и даль мив сына, ибо теперь будеть любить меня мужъ мой": это — радостное изумленіе предъ милосердіємъ Бога, ноторый обратить въ ней этимъ любовь мужа. Втораго сына она называеть Симеонома (услышаніе); потому что она свазала: "Госпова услышаль, что я не любима, и даль инв и сего". Здвоь обисруживается въра въ услышание молитвы. Третьяго она назвала Левіем» (привизанность), въ надеждь, что теперь накономъ мужь сдълается привязаннымъ къ ней; а четвертаго назвала Індею (хвала Божія), потому что въ этоть разъ она хочеть восквадить Госнода. После этихъ четвертыхъ родовъ произопла остановка 12), чтобы Лія не превовносилась своимъ счастіємъ и чтобы при дальнайшемъ чадородія не приписала своей природа н плодородію того, что даровала ей любовь и върность Бога Завъта. Что връсь Лія, какъ впослъдствін Рахиль, слъдовательно



<sup>14)</sup> Быт. 26, 70. 71; сл. Второв. 21, 15.

<sup>\*2) 3</sup>samoyems, hom. 56 in Gen.

<sup>13)</sup> But. 29, 32-75.

сами матери дають имена, это вызывалось обстоятельствами, мотому что въ именахъ ясно отражается вси исторія рожденія этихъ сыновей. Именно эти имена суть выраженіе какъ ея постояннаго бользненнаго сознанія, такъ и постепеннаго си самоотреченія. Посль рожденія Рувима она надвется заслужить любовь Іакова чрезъ своего сына; посль рожденія втораго сына она надвется на равноправность; посль рожденія третьяго сына она надвется по крайней мъръ, на постоянную привязанность; а при рожденіи четвертаго сына она имъсть въ виду одного только Господа.

Рахиль, заивчая свое неплодіе, учиненное Богомъ для того, чтобы она не превозносилась своею красотою и предпочтеніемъ оназываемымъ ей Гаковомъ 14), стала завидовать своей сес тръ благословленной уже детьми. Хотя эта зависть или скорее эта ревность Рахили и была греховная, однако ея не следуеть простирать вивств съ Златоустома до того, будто она не радовалась благословенію чадородія своей сестры и желала бы лучию видъть ее безплодною: напротивъ того, при видъ благословенія, котораго удостоилась сестра ея, въ груди ея кипело сильное желаніе сділаться также и съ своей стороны участницею этого благословенія, чтобы от нея снять быль поворь безплодія; пбо цвломудренное желаніе благословенія чадородія-характеристическая черта благочестивыхъ супруговъ. Въ своемъ неблагочестивомъ раздражении и печали она предъявляеть Іакову дътское желаніе: "Дай мив детей; а если не такъ, я умираю" 15). Многіе толковники думають, что Рахиль наменаеть здёсь на Ревекку 16) и хочеть напомнить своему мужу, чтобы онъ подобно Исааку, достигъ ен плодородія молитвою. Однако изъ словъ ен отинодь еще не следуеть того, чтобы у жея съ Івковымъ быль недостатокъ въ молитвъ 17); ибо даже и при молитвъ терпъніе некостояннаго и неполагающагося вполев на Бога сердца человическаго можеть поволебаться. Ізновъ, не безъ гивва отвачаеть на слова Рахили: "Развъ я Богъ, который не далъ тебъ плода чрева?"

<sup>14) 3.</sup>amoycm, hom. 59 in Gen.

<sup>16)</sup> Быт. 30, 1.

<sup>· 44)</sup> But. 25, 26.

<sup>47)</sup> Ca. But. 30, 6.

то-есть, я не могу доставить тебъ того, въ чемъ отказаль тебъ Всемогуній. Обращенняя съ своимъ требованісмъ нъ Богу, бевплодная не хочеть однако быть совершенно лишенною благословенія обътованія и говорить Іакову съ молчаливымъ свиоотверженіемъ: "Вотъ служанка моя Валла, войди иъ ней; пусть она родить на колъна мон, чтобы и я имела ретей оть нея". Івковъ приняль ен предложение и родиль отъ Валлы двухъ сыновей, которымъ Рахиль признала своими. Перваго она назвала Даномъ (установитель права суда), потому что Господь судилъ ей и услышаль ен молитву. Втораго сына отъ Валлы она маввала Нефосмимом (мой борець, добытый борьбою), потому что она сказала: "Борьбою сильною боролась и съ сестрою моею и превозмогла". Борьбою сильною-борьбою Элогина она наамваеть или борьбу молитвы или свое хитрое предложение Іавову своей служанки, отъ которой она получила детей, между тамъ нанъ Лія перестала рождать. Тогда какъ Лія смотрить на овонкъ детей какъ на даръ Господа (Ісговы), Ракиль приписываеть непосредственное благословение чадородия Элогиму. Кейль, бежь основанія ставящій редигіозный харантеръ Рахили ниже таковаго же характера Лін, видить въ этой перемене именъ Божінхъ выраженіе отношенія объихъ женщинъ другь въ другу и въ тому двлу, которому онв служать. Униженная Іаковомъ Лія признасть въ томъ, что она сдвивиясь матерью четвер ыкъ сыновей и чрезъ это прародительницею большей части народа абътованія, предпочтеніе, оказанное ей Богомъ завъта. Это предполагаеть, что она по своему душевному и сердечному настроенію была благоспособна въ тому, признавая себя рабой Ісговы и видя въ благословении чадородія фактическое доказательство того, что Ісгова милостивъ въ ней. Напротивъ того отъ высовомърной Рахили была еще соврыта върность Бога завъта; она прибъгаетъ из земными средствамъ для полученія этого бдагословийя и видить вы благопріятноми и усившности нув оудь Божій противъ своей сестры, нь чему подходить имя Элогимъ. Однако такъ какъ для Рахили дело состояло не въ посредственномъ благословении чадородія, но въ дътяхъ вообще, то она и могла употребить именно только имя Элогима какъ Творта всякой жизни, темъ более, что Іаковъ отослаль ее къ этому Элогиму (30, 2).

Средство, употребленное Рахилью для обезпеченія себё любви нужа, возбуднае ревность въ Лін. Вивсто того, чтобы довольствоваться уже полученнымъ благословеніемъ, и она также дала мушу своему служаниу свою Зелоу въ жену, чтобы увеличить свое соботвенное благословеніе чадородія и превзойти свою сестру. Хетя соревнование сестеръ, старавшихся превзойти другъ друга въ чадородін, и несвободно вполнъ отъ граха, всетаки въ основание его лежитъ святой мотивъ-въра въ обвтованіе Аврааму, въра въ благословеніе осократическихъ рожденій. И только такимъ образомъ можеть быть объяснено то, что изъ этого соревнованія произошла вси полнота двінадцати колінгь. Іаковъ считаеть себя обязаннымъ для доставленія равноправности объимъ женамъ принять и вторую наложницу, отъ которой и раждаеть двоихъ сыновей. Что Лія поступила здёсь уже не въ прежнемъ смиренно благочестивомъ настроеніи, это довазывають имена, которыя она даеть своимъ усыновленнымъ дътямъ; потому что одного она назвала Гадома (счастіе), говоря: "Къ моему счастію" прибавилось, родился сынъ, а другаго-Ассироми (счастливый, блаженный), говоря: "Къ благу моему, ибо блаженною будуть называть меня (богатую детьми мать) женщины «18). Она уже не думаеть болве о Богв, потому что двти ся суть для нея счастивый результать употребленнаго ею въдело средства, а не даръ Бога завъта.

Манихеи вийняли Іакову ат большое преступленіе то, что онъ взять четыректь женть. Защиту его противъ этихъ нападокъ взять на себя блаж. Августинъ, который доказываеть, что образъ его двйствій не шель въ разрізъ ни съ природою, такъ какъ онъ иміль столько женть не изъ сладострастія, но ради діторожденія, ни съ обычаемъ того времени, ни съ какимъ бы то ни было положительнымъ закономъ, который запрещаль бы многоженство 19). Онъ быль вынужденъ къ двоеженству противъ своей воли. Наложивить же онъ не желаль да и не браль ихъ самъ по себъ, а браль ихъ только уже тогда, когда объ жены отказывались отъ своихъ правъ на мужа въ пользу своихъ служанокъ, и онъ уступаль ихъ требованію, чтобы иміть отъ служанокъ новыхъ

<sup>16)</sup> But. 30, 9-13.

<sup>19)</sup> Asiyemuns, 1, 22. cont. Faust. cp. 47.

дътей <sup>20</sup>). Поэтому служании были для него не непотребными женщинами, но наложницами, которыя въ то время дозволялись мужьямъ <sup>21</sup>). А такъ какъ законныя жены смотръли на дътей. рожденныхъ отъ служановъ, какъ на своихъ собственныхъ дътей (и дала она Валлу въ жему ему, 30, 4), какъ это явствуетъ изъ 30, 3 и изъ нареченія дътей именами не отъ естественныхъ матерей, а отъ женъ, то эти дъти и были совершенно равноправны съ остальными дътьми <sup>22</sup>).—Однако этимъ отнюдь не исключа-



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) *Авзусшинъ*, l. с. ср. 48: Святые патріархи, бравшіе женъ, смашивали сама свое, руководясь не удовлетвореніемъ похоти, но стремленіемъ къ размноженію потомства: и несмогря на то, множество народовъ не делало ихъ надменными, а множество женъ-сладострастными. Но что я говорю о мужьяхъ, имвющихъ въ свою пользу возвышениващее свидътельство Божіе, когда и самыя жены жевали отъ сожительства не иного чего, какъ только дътей? Видя себя нераждаюними оне отдавали мужу своему служановь, чтобы сделать ихъ матерями по плоти, а самимъ сделаться матерями по желанію. Сіг. Dei. 16, 38: Ни одной изъ нехъ (4-хъ женъ) онъ не вожделъть беззаконно... Онъ приметь для того, чтобы ваять одну; когда же ему вийсто желаемой дали другую, онъ не отвергь и этой последней, съ которою не ведомо для себя имель соите ночью... и въ то время, когда ради разиноженія потоиства никакой законь не запрещаль инфть ифпкольке жень, онь взяль и ту, на будущій бракь сь которою одною онь воздагаль всё свон надежды. По этому, будучи неплодною, она дала мужу свою служанку, чтоби получить оть нея синовей; тоже самое изь подражанія ей сділала и старшал сестра ел, которая хотя и рожала, но желала увеличенія потомства. Таковъ нежелаль нивть другихъ жень, кроив одной; а если нивль сонтіе съ несколькими то единственно им'вя въ виду размножение потомства, безъ нарушения брачимих правъ; да и этого не едваваъ бы, еслиби его не принудили въ этому его жены, нивынія законную власть надъ теломъ своего мужа. Златоусть, hom. 56 in Gen. п. 3: Не смущайся, слыша, что онъ (Іаковъ) сначала взяль старшую, а потомъ младшую, и не суди потеперешнему о томъ, что ділалось тогда. Ибо тогда было начало, и дозволено было иметь двухъженъ и более для размноженія рода человъческаго; теперь же, по милости Божіей, родъ человъческій весьма размножнася и началь умножаться добродетель. Осодоримь, qu. in Gen. 85: (Это множество) увазываеть не на похоть, но на вротость мужа, старавшагося сдёлать угодное женамъ. Къ этому нужно присовокупить и то, что въ то время не было еще такого закона, который запрещаль бы несколько (одновременныхъ) браковъ, и что счастиньбашими людьми считались отцы многихь дётей. А что это дёйствительно такъ, объ этомъ свидетельствують обетованія Вожін. Такъ же разсуждають Кирилл, Климент Александрійскій, Glaph. in Gen. l. 4, n. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>э1</sup>) Оома, Summa 2. 2. q. 154, a. 2 ad 3 и Suppl. 3. q. 65. a. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Августинъ, Tract. 11 in Ioan.: Рожденіе не давало имъ никакого прениу-

лась взаимная ревиссть двухъ сестеръ, добивавшихся не столько любви и склонности своего мужа, сколько умноженія дітей. Когда однажды Рахиль попросила у своей сестры дать ей мандрагоровыхъ (Адамовыхъ) яблоковъ (то есть яблоковъ любви, которымъ приписывалась тайная сила, способствовавшая плодородію), принесенныхъ пяталетнимъ Рувимомъ матери своей (Лін) съ поля, то последняя ответила: "Неужели мало тебе завладеть мужемъ монмъ, что ты домогаешься и мандрагоровъ сына моего"? Лія разыгрываеть здісь роль оскорбленной, хотя Ражиль напротивъ того имъла болъе права сдълать ей такой же упрекъ. Въдь Іаковъ выбралъ Рахиль, а не Лію. Рахиль откавывается за обладание мандрагорами сестры своей отъ ложа Іавова въ эту ночь, -- доказательство того, что Рахиль имвла эдесьвъ виду только получение плода чрева при помощи мандрагоровъ. Изъ этого явствуеть, что Івковъ, чтобы не причинить общы ни одной изъ своихъ женъ, раздвияль ложе поперемвино съ менъе любимою Ліею и горячо любимою Рахилью 25). Когда Івковъ пришель вечеромъ съ поля, Лія вышла ему навстрічу и сказала: "Войди ко мив сегодия, кбо я купила тебя за мандрагоры сына моего". И дегь онъ съ нею въ ту ночь 24). Кто не удивится здёсь скромности и самоотверженію патріарка, не жалующагося на этотъ обивнъ, но подчиняющагося праву и желанію своей жены, такъ какъ и ци него, точно такъ же, какъ и для его женъ, дъло шло не объ удовлетвореніи похоти, но только о чадородін 25)! Если Лія опять сувлалась беременною, а Рахиль, не-

щества предъ смиовъями служанокъ, сознававшими себя свиенемъ отца и наслъдоваживни парство вивств съ братьями.

<sup>23)</sup> Августинъ, l. 22. cont. Faust. ср. 49: Такинъ образонъ сохранявся большій порядокъ, потому что устранялась похоть, и тімъ кріпче сохранялись права супружеской власти, чімъ цівломудренніве избінгалась несправедливость плотской похоти.

<sup>24)</sup> But. 30, 15. 16.

<sup>25)</sup> Августина, l. с. ср. 50: И такъ это—самий воздержный и совершенный жужъ, пользовавшійся женщинами съ такой твердостію, что не подчинялся плотскому услажденію, но господствоваль надъ нимъ боле, чемъ следовало, и не котёлъ пользоваться своею властію для своего удовольствія. Отвлекаемый часто и веожиданно отъ прекрасивнией супруги и призываемый къ мене прекрасиой, онь не возгарается гиввомъ, не омрачается печалію... но, справедливый супругъ в заботливый отець видя ихъ заботящимся о потомстве, и самъ не ищеть имчего

смотря на яблови любви, оставалась безплодною, то въ этомъ проявляется снова видимо дъйствующая надъ нею сила Болія: ибо Моисей, замвчая: "и услышаль Богь (Элогинь) Лію, и она зачала и родила Гакову пятаго сына <sup>и 26</sup>), намекаеть этимъ на то, что не мандрагоры следовательно, не естественное средство, но Богъ, Творецъ всякой жизни, дароваль ей плодъ чрева. Этого пятаго своего (плотскаго) сына она назвала Иссахаром (это--возмездіе), признавая его (по ст. 18) благословеннымъ возмездіемъ за свое самоотверженіе, съ которымъ она прежде уступила служение свое место. Этимъ она опять обличаеть свою сильную привязанность къ Іакову, между темъ какъ о такой борьбъ у Рахили при предложение ею своей служании изтъ рвчи. Наконецъ она родила шестаго сына-Завулона (обитаніе), нбо она надвется, что после того какъ Богъ даль ей прекрасный даръ, мужъ ея, которому она родила шестерыхъ сыновей, будеть жить у нея, будеть иметь къ ней дружеское расположеніе. При рожденій этихъ двухъ последнихъ сыновей она помнить тольно Элогима накъ Подателя, потому что милосердіе Ісговы, Бога завъта, было удалено изъ ся сердца незаконною ревностью.

Между твиъ Рахиль, повидимому, усугубила свою молитву о дарованіи ей благословенія матери; ибо наконець, посль долгаго испытанія, Богь (Элогимъ) вспомниль и о Рахили и отверзъутробу ея. И она зачала и родила сына и скавала: "снять Богь поворъ мой" (поворъ безчадія) и назвала своего сына Іосифомь (да придасть, да присовокупить), сказавъ: "Господь дасть мнъ и другаго сына" го.). Въ виду прежде тщетно употребленныхъ естественныхъ средствъ она признала въ своемъ плотскомъ сына даръ Божій, ниспосланный ей всемогущимъ Элогимомъ; и вто счастіе, изгнавъ изъ ея сердца зависть къ сестръ, пробудило въ ней вивств съ тъмъ довъренность и въру въ Ісгову, у котораго, какъ върнаго своему завъту, она испрашиваетъ еще и втораго



другого отъ совтія; онъ, которому объ раждали, заблагоразсудиль подчиниться воль тахъ, которыя желали каждая въ отдъльности раждать детей, совершенно отказывалсь отъ своей воли.

<sup>26)</sup> But. 30, 17.

<sup>21)</sup> But. 30, 22-24.

сына. Рожденіе этихъ одинисивати сыновей падаеть на второе сединавтіе службы Іанова у Лавана; потому что Рувима родился по всей въроятности уже на первомъ году, а Іосноъ на посивинемъ. Первые четверо Лінныхъ родовъ сивдовали один задругами въ пратчайшіе сроки и именно въ первые четыре года. Въ промежутовъ же, по не по истечени четыремъ летъ, Рамиль, замичая свое безплодіе, предложила Іакову Валлу; слидовательно на этотъ промежутокъ падаетъ рождение Дана и Нефеалима. Это нобудило Лію, которая посла быстрой посладовательности премникъ редовъ скоро заметния наступивниую остановку, следовательно уже на пятомъ году, къ соревнованию при пособи своей служанки, которая родила двоихъ сыновей вскоръ одного задругимъ. Тъмъ не межье Лія могла сдълаться беременною до вторыхъ родовъ своей служании и следовательно на шестомъ н седьномъ году родить двоихъ последнихъ сыновей. Вскоре после этого, следовательно въ конце седьмаго года (30, 24, 25), Ракиль родила Іосифа. Такъ вакъ при рожденіи Іосифа окончилосьусловленное время службы (14 лэть), то Іаковъ обращается нъ Лавану съ требованіемъ отпустить его съ семействомъ на его родину. Когда же Лаванъ, всивдствіе еще болве усилившагося своеворыстія, упрашиваеть его еще осталься, то Іаковъ заплючаеть съ нимъ новый договоръ, чтобы пріобрасть и для своего семейства необходимое достояніе. При этомъ онъ прибъгнулъвъ хитрему средству противъ своего алчнаго тестя. Неблагосалонные отзывы сыновей Лавана относительно его возрастающаго богатства, нерасположение въ нему Лавана и прямое повельніе Божіе о возвращенім заставляють наконець Іакова серьёзно подумать объ оставленія Лавана. Онъ появаль поэтому Рахиль и Лію из себв въ поле и объясниль има, какъ измвнилось расположеніе къ нему Лавана, какъ онъ десять разъ мънялъ его награду и обманывалъ его, но какъ Богъ отцевъ его защищать, передать ему стада Лавановы и повельть ему возвратиться на родину. Жены соглашаются съ своимъ мужемъ, потому что своею нелюбовностью и жесткостію Лаванъ отчуждиль оть себя сердца даже и дочерей своихъ, и объявляють, что у нихъ вътъ уже доли и наслъдства въ домъ отца ихъ; ибо онъ, говорять онъ, почиталь насъ за чужихъ (то-есть за служановъ), а не за дочерей; онъ продаль насъ (за службу Гакова)

н съъть даже серебро неше (то-есть, имъніе, пріобрътенное при помощи Іакова), не оставивъ намъ изъ него инчего въ качествъ свадебнаго приданаго. Однако Элогимъ отнялъ все имъніе у отца нашего и отдаль намъ и детямъ нашимъ. Итакъ, делай все, что Богъ (Элогимъ) сказаль тебъ 38). Въ то время калъ праздникъ стрижки снота удерживалъ Лавана вдали отъ дома Івковъ посадиль женъ и детей своихъ на верблюдовъ, взяль овое имъніе и тайно отправился въ путь. Рахиль, воспользовавшись отсутствіемъ отца, похитила его терафимовъ (идоловъ домашнихъ боговъ-покровителей). Едва ли Рахиль, подъ вліяніемъ религіознаго одушевленія, похищеніемъ идоловъ хотвля отвратить отъ идолослуженія 29), потому что въ такомъ случав она уничтожила бы ихъ или бросила бы на дорогъ; еще недостойнъе то мевніе 30), будто она взяла идоловъ изъ-за высокой цвиности металла, изъ котораго они были сдвланы. Вароятиве всего то, что она похитила домашнихъ боговъ въ томъ суевърномъ представленіи, чтобы Лаванъ не свідаль оть некъ (чрезъ прорицаніе) о бъгствъ Ізнова и подъ защитою ихъ не пустился преследовать ихъ 31). Быть можеть, Рахиль присвоила ихъ себе съ согласія Лін, такъ какъ объ онъ принисывали идоламъ если не религіозное, то магичесное значеніе (какъ орануламъ) 22), думая, что онв перенесуть вивств съ ними счастье родительсваго дома на свою новую родину или найдугь въ нихъ защиту, если Лаванъ пустится въ погоню за бъглецами 23). Эти идолы довазывають, что вёра въ единего истиннаго Бога и въ семействъ Лавана мало-по-малу была затемнена почитаниемъ такихъ комашнихъ боговъ.

Лаванъ пустился въ погоню за бъглецами; но такъ какъ въ сонномъ видъніи онъ былъ предостереженъ противъ всякой враждебности по отношенію къ Іакову, то онъ я ограничился горь-

<sup>20)</sup> Bur. 31, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Такъ разсуждають Василій, hom. in. princ. prov. 12, n. 12. Григорій Назіанзинь, or. de sanct. Pusch. Өеодорить, qu. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Перерій.

<sup>&</sup>quot;) Aben Esra.

<sup>25)</sup> Kupus Azencanapiëcetë, Szaroyers, hem. 57, n. 4.

<sup>13)</sup> Iocups, Ant. I, 19, 8....

ними упревами, говоря между прочимъ, что омъ увелъ дочерей его, какъ пивненныхъ оружіемъ, и похитиль у него боговъ. Іаковъ отвічать, что онъ ушель тайно изъ боявин, чтобы Лаванъ не отнять у него своихъ дочерей; и такъ накъ ему не было известно о краже, совершенной Рахилью, то онъ объявляеть достойнымъ смерти того, у кого найдутся идолы. Лаванъ обыскать всв шатры, но не нашель ихъ; потому что Рахиль посившила упрятать ихъ подъ верблюжье съдло, съда на него и извинилась, что не можетъ встать предъ своимъ отцомъ, нбо у нея обывновенное женское, то-есть мъсячное очищеніе. Эта мимая причина была для отца достаточною для того, чтобы не изследовать ен верблюжьиго седла; ибо положимъ, что Лаванъ не считалъ бы неприличіемъ и осиверненіемъ <sup>24</sup>) прикосновеніе къ съдлу имфющей мъсячное очищеніе,-могъ ли онъ допустить, чтобы имфющая очищеніе сидвла на своемъ богъ? Ізковъ поставляеть на видъ Лавану суровость его обращенія; Лаванъ наконець сиягчается, заключаеть съ нимъ союзъ и обязываеть своего зятя къ върности по отношенію въ своимъ дочерямъ, а его женамъ <sup>25</sup>). Затьмъ Лаванъ поприовать внуковь и дочерей, благословить ихъ и разстался съ ними мирно. Іаковъ, боясь, чтобы шедшій ему навстрічу брать Исавъ не убыль матери съ детьми 34), послаль ему впередъ подарян и переправить своихъ женъ и служановъ съ одиннадцатью датьми (давочки не входять въ этоть счеть) чрезъ потокъ Ізвокъ, -- самъ онъ остался одинъ на съверной сторонъ потова и боролся съ ангеломъ Господнимъ. Видя приближающагося Исава, Іаковъ разделиль своихъ женъ и детей такъ, что двъ служании съ своими дътьми находились впереди, Лія съ своеми дітьми была въ средині, а Рахиль съ Іосифомъ слідовала позаде; самъ же Іаковъ находился во главъ поъзда 37). Этотъ обратно-ранговый порядовъ, по которому самые любимые следують позади всехъ, составляеть не только следотвіе заботливой предусмотрительности, но и служить выражениемъ отно-

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Jebut. 15, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Barr. 31, 50.

<sup>16)</sup> Bar. 32, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) But. 38, 2,

ентельной близости ихъ из его сердцу. После взаимныхъ приветствій и примиренія, Исавъ осведоміляєтся о женахъ и детяхъ, следующихъ за Іановомъ, и когда последній объявляєть ихъ своими, дарованными ему Богомъ, матери вийсте съ своими детьми подходять по порядку съ почтительными поклонами 22.

Въ Сихемъ Ізновъ получилъ повельніе отправиться въ Веенль и тамъ исполнить свой объть. Онъ приказаль новтому своимъ домочадцамъ бросить боговъ чужихъ, находившихся у нихъ, очиститься и перемънить свои одежды. Тогда они (въ томъ числе и Рахиль) отдали всехъ боговъ чужихъ, бывшихъ въ рукахъ у нихъ, и серьги, бывшія въ ушахъ у нихъ (служившія амулетами или волшебными средствами и представлявшія быть можеть языческія божества), и Іаковъ закональ ихъ подъ дубомъ близь Сихема 30), слывшимъ еще и въ позднъйшее время подъ названіемъ (Меоннимъ) 60). Такимъ образомъ семейство Іакова было освящено, какъ и подобало носителямъ божественнаго обътованія. Когда Іаковъ подходиль въ Ефрафъ (Виолеему), Рахиль застигнута была муками рожденія, и такъ какъ роды были трудны (ибо ей было тогда 45-50 лъть отъ роду), то повивальная бабка (одна изъ служанокъ, которой было поручено это двло) утвшала ее, говоря: "не бойся, ибо это тебв сынъ". Это-последнее утешеніе для Рахили. Сладостивищее желаніе, выраженное ею при рожденія Іосифа 41), исполнилось, и въ этомъ исполненіи мать почерпаеть подприменіе для себя въ тяжелыхъ мукахъ рожденія. Однако среди страданій душа ся выходить изъ нея, и умирая она называеть этого желаннаго своего сына Бенони (сынъ моихъ страданій). Это имя въ устахъ умирающей родельницы служить выражениемь не отчения, но терпъливаго, скорбнаго чувства побъды. Она умираеть, принося жертву, ибо язъ ея смертныхъ страданій происходить вождельнный плодъ чрева. Смертная борьба теривливо жертвующей собою Рахиля въ виду достигнутой цели путешествія озаряєть некоторымъ ореоломъ эту любимую жену Івнова, пережившую тяжкія испы-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) But. 33, 6. 7.

<sup>29) 35, 4.</sup> 

<sup>40)</sup> Cygen 9, 6. 37.

<sup>41)</sup> But. 30, 24.

танія: она, какъ первый упоминаемый въ Инсаніи примъръ матери. умирающей отъ родовъ, есть вивств съ твиъ утвшительница матерей, умирающихъ отъ родовъ. И первая повивальная бабка, появляющаяся въ священной исторіи, представляєть достойную подружку съ первою кормилицею, Деворою 40). Она исполняеть призваніе повивальныхъ бабокъ утешать своимъ участіемъ родильниць, воодушевлять ихъ и подкрыплять возвыщеніемъ о появленіи на світь новой жизни. По своему трагическому концу Рахиль сдвиалась прародительницею страждущихъ сыновъ во Изранив 44). Іаковъ же назваль этого сына Веніамимомъ 44), то-есть сыномъ моей десницы, на котораго онъ можеть опереться въ своей старости. По другимъ это имя означаеть: "сынъ счастія", такъ квеъ имъ восполнилось двёнадцатиричное число его сыновей и чрезъ это уменьшилась скорбь о горькой утрать его любимой жены. По самаританскому кодексу Веніаминъ означаеть "сына старыхъ дней", такъ какъ онъ родияв его въ старости. Іаковъ похоронияв Рахиль на дорогъ въ Ефрасу (Вислеемъ) и поставиль надъ гробомъ ся памятникъ, который можно было видъть еще во времена писателя Пятовнижія. И во времена Самунла могила Рахили была извъстнымъ мъстомъ 45). Даже въ настоящее время могила ея замътна на правой сторонъ дороги, ведущей изъ Іерусалима въ Виолеемъ. на полчаса въ свверу отъ Виолеема, но въ виде магометанской часовни съ куполомъ, окруженной ствною. Основываясь на 1 Цар. 10, 2 и Гер. 31, 15 мъсто могилы Рахили полагали по бливости Рамы,---но несправедливо, какъ явствуетъ изъ Мато. 2, 16-18. Если Іеремія говорить: "голосъ слышенъ въ Рамъ, вопль и горькое рыданіе: Рахиль плачеть о дітяхь своихь и не хочеть утвшиться о детяхь своихь, ибо ихь неть", то это не предполагаеть того, что могила Рахили находится по близости Рамы, - пророкъ хочеть этимъ только сказать: Рахиль нлачеть объ отведенныхъ въ пленъ израильтянахъ, такъ что жалобные вопли ея раздавались начиная отъ Рамы, край-

<sup>42)</sup> Cm. sume crp. 103.

<sup>43)</sup> Iepen. 31, 15.

<sup>44)</sup> Bur. 35, 16.

<sup>46) 1</sup> Hap. 10, 2.

няго пограничнаго мъста между обоими царствами и извъстнаго города въ волънъ Веніаминовомъ, и слышны были далеко. даже въ Іудев. Она жалуется какъ прародительница Израиля, какъ возлюбленная жена Іакова, столь сильно желавшая себъ дътей, на погибель своего народа; и если евангелистъ Матеей относить эту жалобу въ избіенію виелеемскихъ младенцевъ, то онъ придаеть буквальному смыслу, исполнившемуся чрезъ плънъ, смыслъ прообразовательно-пророческій, ибо чрезъ убісніе дітей израндевых вийсти съ Мессією Израндь дишался своего высшаго преимущества — быть народомъ Божіммъ 46). Уничтожение народа изранльского ассиріннами и халдеями было прообразомъ избіенія младенцевъ виолеемскихъ, когда грахъ, отведшій сыновъ изранльскихъ въ пленъ, положиль основаніе господству царя, который для упроченія своего господства вознамърился уничтожить Спасителя израилева. Рахиль, опланивающая своихъ избиваемыхъ дътей, служитъ также прообразомъ церкви, оплакивающей невърующихъ іудеевъ и утыпающей себя въ скорби о принесенныхъ въ жертву мученикахъ твиъ, что они не погибли, но продолжають жить 47).

Память о преждевременно умершей подругь любви продохжала жить въ сердив Іакова въ теченіе всей его жизни, такъ что при взглядв на Іосифа, до возвышенія котораго не дожила мать, его, уже умирающаго, захватываеть воспоминаніс о незабвенной и ему предносится смерть и погребеніе ен 48), какъ будто ему хотвлось бы сводить любимаго сына на могилу его матери, чтобы тамъ взять съ него и дать ему обвіщаніе. Что патріархъ на смертномъ одръ въ Египтъ усыновиль сыновей Іосифа, Ефрема и Манассію, и смотръдъ на нихъ какъ на своихъ непосрественныхъ сыновей отъ Рахили, это дълалось въ честь умершей, чтобы даже и по смерти ея воздать должное ея желанію имъть многочисленное потомство. Любовь свою въ Рахили Іаковъ перенесъ, по смерти ея, на двоихъ сыновей ея, Іосифа в Веніамина, что обнаруживалось при различныхъ случаяхъ.



<sup>46)</sup> Шенг, Евангеліе по Матеею. Мюнхенъ. 1856. І, стр. 79.

<sup>47)</sup> Gregor., l. 10, Mor. 31. Rupertus, l. 3 de vict. verbi ep. 7 m comm. in Matth. l. 2. Beda in Gen. 35. Hilarius in Matth. cp. 1, 6.

<sup>40)</sup> But. 48, 7.

Лія жила дольше своей сестры; она была погребена въ родовой гробинци въ Хеврони 40). Что смерть ея послидовала до переселенія въ Египеть, объ этомъ следуеть завлючить изъ того, что тамъ 50) уже не упоминается объ ней. Такъ какъ Лія н Рахиль своимъ плодородіємъ совдали домъ Изранлевъ, то бранъ на быль наиблагословенный Господомь, и потому объ онъ вивоть, какъ ближайшія прародительницы Израиля, приводятся въ примъръ при брачныхъ благожеланіяхъ, какъ это подтверждается благожеланіями народа Воозу и Руен. 51). О двухъ слуслужанкахъ, полученныхъ Ліей и Рахилью отъ отца и предложенныхъ ими въ наложницы мужу, чтобы нивть себв отъ нихъ новыхъ дътей, инчего болъе не сообщается въ Свищенномъ Писаніи. Сыновья ихъ признавались равноправными съ прочими сывовьями и потому перечисляются не вследь ва сыновьями двухъ женъ, но сыновья Зелоы-непосредственно за сыновьями Лін, и сыновья Валлы—за сыновьями Рахили 52). Какъ Іаковъ перенесъ свою любовь въ Рахили на ея сыновей и любилъпоследнихъ боле всехъ другихъ сыновей своихъ 58), такъ же, повидимому, и ревность объякъ матерей (въ особенности Лін) перешла на ихъ сыновей; потому что Іосноъ, а также и Веніаминъ, по причинъ предпочтенія, которымъ они пользовались со стороны отца, служили предметомъ зависти и ненависти прочехъ братьевъ, темъ более, что сыновья Лів, какъ старшей жены Іакова и вакъ родившіеся ранве, считали себя имвющими больше преимущества предъ обоими младшими сыновьями Рахили, тогда какъ незлобивая натура Рахили отразилась въ особенности на ея первенцв, который воздаваль своимъ братьямъ только добромъ ва вло <sup>54</sup>). Достойно еще вамъчанія, что Іоснов пасеть скоть съ сыновьями объихъ служановъ отца своего, а не съ сыновьями Лін 54), очеведно, потому, что первые (въ особенности сыновья Валлы) стояли въ нему ближе

<sup>49)</sup> But. 49, 31.

<sup>46)</sup> Bar. 46, 5.

<sup>51)</sup> Pye. 4, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) But. 46, 15-25.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) But. 37, 4 m 42, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) But. 45, 5; 50, 20. 21.

<sup>55)</sup> But. 37, 2.

какъ по возрасту, такъ и по дружескимъ отношеніямъ; равнымъ образомъ достойно замічанія и то, что онъ замічаль худые поступки этихъ сыновей и доводиль ихъ до свідінія отца. Здітсь мы находимъ повтореніе отношенія Измаила, сына Агари, къ Исааку, сыну Сарры. Нельзя сказать опреділенно, кого именно разуміть Іаковъ, когда браниль сына своего Іосифа, разсказавшаго свой сонъ, слідующими словами: "неужели я и твоя мать и твои братья придемъ поклониться тебів до земли?" 56). Одни, и въ томъ числів Лоранъ, разуміноть подъ матерью служанку Рахили, Валлу, заступившую, по смерти госножи ея, для обоихъ сыновей Рахили місто матери; другіе иміноть въ виду умершую, но незабвенную для Іакова жену Рахиль 57), а иные—Лію, что наиболіве достовітрно по смыслу словъ Іакова.

О Валлъ, служанкъ Рахили, сообщается еще 58), что когда Іаковъ жилъ за башнею Гадеръ, сынъ его Рувимъ имълъ съ нею
плотское совокупленіе, и это постыдное дъло не укрылось отъ
отца. Такъ какъ Рувимъ взошелъ на ложе отца своего и осквернилъ его, за что Іаковъ и укоряетъ его на смертномъ одръ 59),
то за это онъ лишается права первородства: достоинство владычества перешло къ Іудъ, а сугубое наслъдство къ Іосифу 60).
Что послъднее отъ первенца Ліи перешло къ первенцу Рахили,
это произошло не по произвольному соображенію отца, потому
что законъ запрещаетъ такое предпочтеніе, но по устроенію
Божію, возвысившему Іосифа надъ его братьями и стоящему
выше всякихъ человъческихъ соображеній и поступковъ.

Святые отцы видять въ этой двоицѣ сестеръ образъ будущаго. Какъ Іаковъ есть прообразъ Христа, такъ Рахиль, прекрасная и горячо любимая жена Іакова, прообразовала церковь, красующуюся въ своей лѣпотѣ и возлюбленную Христомъ, казавшуюся сначала безплодною, но потомъ родившую своего Іоснеа, между тѣмъ какъ Лія съ ея тусклыми и слезящими глазами



<sup>54)</sup> But. 37, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Заатоусть, бесёда 66: А magis principali totum significat. Ибо если это сдёдаль отець, то тёмъ болёе сдёдала бы она, еслибы не была переселена изъ этой жизни.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>) But. 35, 22.

<sup>\*\*)</sup> Быт. 49, 4. 1 Парал. 5, 1.

<sup>60)</sup> Hapar. 5, 1, 2.

служить преобразомъ оннагоги, не хотършей зръть истины и премудрости церкви <sup>61</sup>); накъ Іаковъ взяль себъ двухъ женъ, такъ и Христосъ призвалъ въ Свою церковь два различные народа—іудеевъ и язычниковъ, изъ коихъ посибдніе сублались для Него дороже первыхъ; и накъ Іаковъ родилъ двтей и отъ служанокъ и усыновить ихъ, такъ и Христосъ сдълалъ чадами Бежінии не только свободныхъ, но и тъхъ, ноторые прежде были рабами <sup>62</sup>).

<sup>41)</sup> Амеросій, de Iacob et vit. beat. l. 2. ср. п. 25. Іерония, ер. 123 (al. 11) ad Ageruch.: Лія и Рахиль свидательствують о синагога и церкви; и Com. in Hos. 12, 12: Кипріань, Test. ad Iud. 1. 1. 19: Іаковь нивых двухь жень: старную Лію съ слабими глазами-просоразъ синагоги, младшую, прекрасную Ранив-прообразъ церкви, которая, оставаясь долго невлодною, напосл'ядокъ родила Іосифа, который въ свою очередь быль прообразомъ Христа. Кирилля Александрійскій, Glaph. in Gen. l. 4. n. 4: Рахиль-овца Божія, прообразующая церковь вать дамчинковъ. Она есть овца Христова, взятал нат древинго овчаго двора и заключенная въ овчій дворъ Спасителя; п. 7: Христось съ самаго пачала вовжеларь Рахиль, то-есть, церковь изъ язичниковъ... взяль же старшую не безь труда... Слабость іудейской синагоги въ познанію Бога справединю изображается главами Лін. мудрость же и благоразуміе, а также полная прилость из разумівію у техъ, которые порождены вёрою во Христа, равнымъ образомъ врасота н бытопристойность въ поступкахъ изображаются прасотою Рахили. Итакъ неовую жену Христось взяль Іудейскую санагогу... посл'я же нея втерую-нервевь жев жемчиниювъ... уже навсегда. Сл. l. с. l. б. n. 3: Лія-это мать іудоевъ, т.-е. синагога, руководившаяся въ пониманіи только глазами и буквальнимъ, тодковавість. Ибо они не понимали того, что написано Моиссемъ, и не мегли постигнуть тайнь, заключающихся въ его писаніяхъ. Лія осначасть «работающая, трудамаяся». Ибо іудейская синагога несла тяжере и несносное бремя, держась закона Монсоева... Глаза же Рахили чести. Ибо церковь изъязичниковъ видить славу Христову... призвана же она къ духовному общению съ Женихомъ, Христомъ, мослів первой (жены)... Толкуется же Рахиль «Божій дворь овчій»; нбо нерковь Xnectoba есть дворь овчій. Вода in Gen. cp. 30. Руперть, 1. 7. in Gen. ep. 27-29. Прокопій, in Gen. ср. 29. Петръ Дамаскинъ р. III, ор. 35. ер. 1 Handops, Alleg. V. T.

<sup>\*\*)</sup> Осодорыть, qu 90 in Gen.: Іаковь есть образь Бога вовых. Ибо Ворь, нифильная народа: старшій, нифильнай на сердив поврывало, и младшій; украшенный благоліпість віры. Такъ и у Іакова были двів жени: отаршая, обильная дівтьни, и младшая неплодная. Ибо составившаяся изъ явичниковь дергавь была міжогна неимодною, но потомъ сдіналась дітообильною. Церковь, укірованшає въз Бога Спасителя, исторгія съ корнемъ заблужденіе своихъ предков»; прообравонь же была Рахиль, похитившая идоловь отца своего, чтобы въ этомъ отобравонь же виз Рахиль, похитившая идоловь отца своего, чтобы въ этомъ отобравонь же шетину. Ирмей, сопі. haer. 1: (4., ср. 21: Надзежало вин (Іакову); правлеюци

Другіе святые отцы придають этой двонца сестерь амеюрическій смысла, а именно: Ракиль и Лія означають соверцательную и двятельную жизнь. Лія, то-есть трудолюбивая и слабая главами, занимавшаяся только земнымь и заботившаяся только о земномъ, есть образъ двятельной жизни, между твиъ какъ Ракиль, то-есть, ягненовъ, означаеть покой созерцательной жизни, который намъ слъдуеть любить точно такъ же, какъ Гаковълюбилъ Ракиль. Въ этомъ смыслъ особенно подробно раскрыта эта тема блаж. Августиномъ 63). Разсматривая какъ прообразовательное, такъ и аллегорическое толкованіе этихъ двухъ женщинъ святыми отцами мы видимъ, что при оцінкъ характера ихъ толковники стоятъ болье на сторонъ Рахили, нежели Лів.

Почти вполив согласно съ сказаніемъ книги Бытія разсказываетъ намъ о подмене Рахили Ліею Киша Юбилеева. Упревая

детей отъ двухъ сестеръ, подобно канъ и Христосъ (произвелъ чадъ) отъ двухъ законовъ одного и того же Отца; равнымъ образомъ—и отъ служановъ, възнавъ того, что Христосъ представилъ чедъ Богу по илоти изъ свободныхъ и изъ рабовъ, подавал всимъ дарование Духа, животворящаго насъ.

63) Августина, de cons. Evang. l. 1 cp. 5: Двв добродвтели (двятельная и соэерцательная) изображаются въ двухъ женахъ Іакова: Лія означаеть «трудящаяел», а Рахиль «видимое начало» (то-есть, слово, изъ котораго видится начало). Подребно же объ этомъ cont. Faust. 1. 22. ср. 52-58; напр. ср. 52: Двъ жизия весвыщаются намъ въ тыв Христовомъ: одна временная, въ которой мы труживенся, другая-вычная, въ которой будемъ созерцать божественную радость... Ra wollenanie этого возбуждають насъ и имена теха двухъ женъ. Такивъ образомъ двятельность нравственной человеческой жизни, въ которой мы живемъ варою, совершая много тягостныхъ дълъ, неуверенные въ томъ, какою пользою они будуть сопровождаться для техь, о комь мы заботимся, это Лія, первая жена Іакова: и потому объ ней повёствуется, что она была съ слабыми глазами... · Надежда же въчнаго созерцанія Бога, им'яющая верное и усладительное познавіе истини, это Рахиль: воть почему объ ней и говорится, что она была преврасна и доброзрачна. Геронимъ, l. 1 adv. Iovid. 19. Григорій, Moral. l. 7. ср. 37; lib. 2 in Ezech. hom. 2. n. 10. Co. Eepsaps, l. ad soror. de modo bene ₩. ср. 53: Бери съ Іакова примеръ делтельной и созерцательной жазни: опъ чесинобыть Рахиль, есначающую соверцательную жизпь; ему дана была Ліл, означающая діятельную жизнь... Лія вибеть много дітей, потому что многіе дія. тельни и немпоте созерцательны. Рахиль же означаеть овцу или видящую начало, потому что соверцательные просты и невенны, какъ овщи... Но созерцательная живнь блаженийе и совершенийе діятельной. Петрь Дамаским, рага III. op. 13. ep. 8. Houdops, diff. 1. 2. cp. 84 H Sent. 1. 3. cp. 14. Goma, Sam-2. 2. q. 182. u. 1. Pynepms, 1. 7 in Gen. cp. 31.

Јавана за этогъ обманъ Іаковъ присовонупиль: "возьми дочь твою (Лію) и позволь инъ уйдти, нотому что ты нехорошо поетупнать со мною. Дівло въ томъ, что Івновъ любнать Рахильбольше, нежели Лію. Ибо глаза у Лін были тусилы, но лицовъ она была очень красива. У Рахили же были прекрасные глаза и наружность ен была очень прасива и прінтна. Лаванъ оправдывается мъстнымъ обычаемъ и прибавляетъ: "ибо это опредълено и написано такъ на небесныхъ сирижаляхъ (то-есть, не выдавать младшую прежде старшей), и всякій, поступающій такъ, неправъ . За дальнъйшія семь леть службы онъ обещаеть Іавову Рахиль. Двв служании — Зелфа и Валла были сестры (?). Исполнившись ревности на Лін, родившей четверыха сыновей, тогда намъ она сама не раждала, Рахиль сназала Такову: "дай мет сына"! Iаковъ сказалъ: "развт и задержалъ плодъ чрева твоего, развъ я оставиль тебя"? Кинга Юбилеевъ разсказываеть 44) о дальнъйшемъ отношеніи между объими женами по внигв Бытія, за исключенісмъ исторіи съ мандрагорами, и объ уговоръ въ бъгству, причемъ онв отвъчають: "мы пойдемъ всиду: куда пойдень ты, туда и мы пойдемъ", но умалчиваеть о похищении ндоловъ 65), о которомъ впрочемъ упоминается по поводу уничтоженія ихъ Іаковомъ близъ Сихема. Рахиль родила ночью сына и назвала его: "сынъ бользни моей", потому что у вея быле трудные роды, въ десятый день восьмаго мъсяца въ первоиъ году шестой недъли, и умерла. Ізновъ воздвигь надъ морыюю ея столбъ близъ дороги 64). Лія умерла въ четвертомъ году второй недван въ 45 юбилей, и Іаковъ похорониль ее въ сугубой пещеръ рядомъ съ своею матерью Ревенною, налъво отъ могни Сарры. И всв ея и его сыновья пришли оплакивать виветь съ никъ Лію и утвивть его въ потеръ ея. Ибо онъ нечалнися объ ней, такъ какъ любилъ ее еще гораздо болве еъ тъгъ поръ, какъ умерла ен сестра Рахиль. Она была благочестива и праведна во всвять путяхъ своихъ и иочитала Та: кова. И во все время, пока она жила съ имъ, онъ не слышалъ швъ устъ ея ни одного суроваго слова; ибо она была вротва ш

<sup>&</sup>quot;) Гдава 28.

<sup>45)</sup> France 29.

<sup>41)</sup> Frana 32.

миролюбива и праведна и достохвальна. Онъ вспоминаль о двдахъ, совершенныхъ ею во время жизне, и очень печалелся о ней, потому что любиль ее чрезмврно, отъ всего сердца и отъ всей души 67). Восточная христівнская Книга Адама 66) сообщаетъ только вратно, что Гановъ женился на двухъ дочеряхъ Лавана и нивль отъ нихъ, а также отъ двухъ служановъ ихъ. Зелом и Валлы, 12 сыновей, и что Лія умерла послъ Ревенки и объ погребены были вивств съ Саррою. Находясь на смертномъ одръ Івковъ дветь своимъ сыновьямъ приназаніе перенести прахъ матери ихъ Зелоы въ Ханаанъ и похоронить ее рядомъ съ Валлою близъ Гипподрома, по близости могилы Ражили 69). Въ своемъ завъщения 70) Веніаминъ говоритъ, что Ражель после рожденія Іоснов оставалась неплодною 12 леть в наконецъ молитвою и постомъ испросила себъ сына; такъ какъ мать его умерла отъ родовъ, то онъ быль вскормленъ служанвою ея Валлою.

Подробно разсказываетъ Княга Юбилеевъ 71) о безчестномъ ноступей Рувима: когда Іаковъ въ новомисячіе десятаго мисяца отправился съ Рахилью въ Исааву, "Робель увидель Валлу, служанку Рахили, наложницу отца своего, купающеюся въ водъ въ уединенномъ мъстъ, и воспылалъ любовію въ ней и спрятался ночью и вошель въ жилище Валлы и нашель ее ночью одну лежащею на постели и спящею. И онъ легь къ ней на доже и открыль ен одвяло, и она схватила его и закричала. Увнавъ, что это Робель, она застыдилась передъ нимъ и отняла отъ него руку и убъкала и очень скорбъла объ этомъ проношествін, но не сказала никому ни слова. Когда Іаковъ, по возвращенін, нав'ястиль ее, то она спавала ему: я не чиста для тебя, я осивернена для тебя, ябо Робель обезчествль меня в дежаль со мною ночью, когда я спала, и я не знала его, пова онъ не открылъ моего покрывала, и онъ спаль со мною. Ізловъ очень разсердился на это... и не приближался болъе въ ней,

ar area on

<sup>67)</sup> **France 36.** 

<sup>46)</sup> I Seaseda l. c. crp. 122.

<sup>49)</sup> Testamenta XII. pat. cp. 11. n. 20.

<sup>70)</sup> Test. XII. pat. cp. 12. n. 1.

<sup>&</sup>quot;) Глава 33.

потому что Робель обезчестиль ее и открыль предъ встии дюдьми покровъ отца своего. Ибо поступокъ его быль очень нехорошъ: это мерако предъ Господомъ". Съ этимъ приводится въ связь узаконеніе въ книге Левить 20, 11 и проклятіе во Второзаконіи 27, 20, причемъ замічается еще, что никому не следуеть приводить въ свое оправдание того, что Рувинъ остался живъ и получилъ прощеніе; потому что въ то время еще не быль для всёхъ вполнё открыть вёчно обязательный законъ и постановленіе. Въ апокрифическомъ сочиненіи: "завъщанія 12 патріарховъ 12 Рувинъ, находясь на смертномъ одръ, самъ заговариваетъ о своемъ поступкъ следующимъ образомъ: "не будьте (сыновья мон) наединъ съ замужнею женщиною и не подглядывайте за тъмъ, что дълають женщины; потому что еслибы я не видълъ Валлы купающеюся въ скрытомъ мъстъ, то не впаль бы въ большой грвхъ. Мой умъ, осиверненный созерца. нісиъ женской наготы, не даваль мив спать до техъ поръ, пока я не совершиль постыднаго дела. Когда отець мой гостиль у Исаака и мы жили въ Гадеръ (Башня стадъ), Валла была пьяна и лежала обнаженная въ своемъ поков. Увидя при входъ ея наготу я совершилъ нечестивое дъло и оставилъ ее погруженною въ сонъ. И сейчасъ же это отврыто было отцу моему ангеломъ, и онъ при возвращении своемъ плакаль обо мев и не прикасался болье въ Валлъ". Съ этого времени онъ не могь уже болве смотрвть отцу своему прямо въ глаза и говорить съ своими братьями, потому что его мучила совъсть, пока Іаковъ не испросиль ему прощенія у Бога своєю молитвою. Поэтому онъ увъщеваеть своихъ сыновей остерегаться нечистоты и жить въ страхв Божіемъ, избъгать искушенія со стороны женщинъ и охранять свое сердце. Валла есть образъ закона Ветхаго Завъта, который Израндь оскверниль гръхомъ 72). По Книгъ Юбилеевъ 74) Валла умерла въ тотъ день, когда услышала, что Іосноъ пропадъ, отъ печади объ немъ, и погребена была противъ могилы Рахили. По сказанію Вавилонскаю талмуда 16),

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Кашмента Римскаго, editio Migne томъ II, стр. 1038 и дал.

<sup>13)</sup> Hendops, Alleg. V. T. n. 52.

<sup>14)</sup> Глава 34.

<sup>75)</sup> Raba bat. 123.

первенцу Іакова надлежало родиться оть Лін, потому что она обнаруживала благочестивое настроеніе. Она услышала, какъ навіе-то прохожіе говорили: у Ревекки, сестры Лавановой, двое сыновей: старшій, разбойникъ, савлается мужемъ Лін; младшій, благочестивый и добрый, возьметь за себя Рахиль. Лія плавала объ этомъ такъ горько, что глава ен сдёлались тусклыми. Рахиль же проявила духъ благородства. Дъло въ томъ, что Іаковъ уговорился съ нею употребить въ дъло извъстные условные знаки, такъ какъ имъ было извъстно намерение Лавана совершеть обманъ. Рахиль самоотверженно сообщила своей сестръ эти знави, и такимъ образомъ Іаковъ былъ обманутъ. Поэтому право первородства перешло нъ Госноу-Ефрему. Съ самаго сотворенія міра не одинъ человъкъ не высказываль такъ овоей благодарности Богу, какъ Лія 74); поэтому отъ нея произошли мужи, столь светло выражавшие благодарность Богу, каковы Давидъ, Даніняъ. Рахиль разумъла молчаніе, и отъ нея произошли потомки, умъвшіе молчать, каковы Сауль, Есепрь. Рахиль пріобрыва Дуданиъ (Dudaim), но потерняв большее число ниввшихъ произойдти отъ нея сыновей, право первородства для своего сына и погребеніе вивств съ Іаковомъ. Она умерла рано во исполненіе словъ, сказанныхъ Іаковомъ: у кого найдешь боговъ твоихъ, тотъ не будетъ живъ 77). Смерть Рахили подъйствовала на Іакова сильнъе всъхъ другихъ скорбей, испытанныхъ имъ <sup>78</sup>).

Кисть христіанских художниковъ неоднократно воспроизводила нівноторыя сцены изъ жизни Рахили. Между фресковыми картинами съ изображеніями изъ исторіи Ветхаго Завіта, которыми различные художники, въ особенности Гоццоли, украсили внутреннія стіны кладбищенской галлерен въ Пизі, находятся также сцены изъ жизни Іакова и Рахили. Въ ватиканскихъ ложахъ Рафазиль изобразиль тотъ моменть, когда Рахиль понтъ стада, а Іаковъ кладеть камень на отверстіе колодца. Рафазль и Николай Пуссэнъ воспроизвели, кажый по-своему, сцену, какъ Іаковъ, замітивъ подмінь Рахили Лією, приближается къ

<sup>16)</sup> Berachot f. 7.

<sup>&</sup>quot;) Mid. Rabba, Genesis 71-74.

<sup>78)</sup> Mid. Rabba, Ruth,

Лавану. Не меньшій интересъ представляють картичы Пусовна, Петра Кортонскаго и Бертина, изображающія, накъ Рахиль сидить на идодахъ своего отца и извиняется, что не можеть встать.

## Дочери и снохи Іакова.

После того канъ Лія родила своего шестаго сына Завулона, она родила потомъ дочь, именемъ Дину 78). Рождение ен нътъ необходимости относить непременно въ концу вторего седмельтія времени службы Іакова у Лавана: оно могло последовать и въ началъ шести остальныхъ лътъ его пребыванія въ Месопотамін. Хотя Дина одна только изъ женскаго потомства Іакова называется по имени, и именно по причинъ слъдующаго далъе происшествія, твиъ не менве она была не единственною дочерью Іакова; потому что изъ словъ вниги Бытія 37, 35: "и собрамись вст сыновья его и вст дочери его, чтобы утъщить его (въ потеръ Іоспоа), и 46, 7: "сыновъ своихъ и внуковъ своихъ съ собою, дочерей своихъ и внучекъ своихъ, и весь родъ свой привель онь съ собою въ Египеть" - следуеть, что Іаковъ нивых отъ своихъ женъ еще и другихъ дочерей, называть которыхъ по именямъ не представлялось нужнымъ. Въ числъ 70 душъ, переселившихся въ Египеть, являются двъ женщины, а именно-Дина 80), первородная дочь Іакова, составляющая самостоятельный членъ дома, и Серахъ (вульг. Сара, то-есть, издишекъ или расширеніе), дочь Асира 81), попавшая въ исчисленіе по особенной, не указываемой ближе причинь, тогда какъ жены (служании) Іакова, остальныя его дочери и жены его сыновей 82) не берутся при этомъ во вниманіе, такъ какъ только мущины суть основатели родовъ или покольній Израилевыхъ. Очень возможно, что дочери и внучки Іакова вследствіе замужества исчезии въ семействахъ главъ колънъ.

<sup>19)</sup> Bart. 80, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) But. 46, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) But. 46, 17. Yecs. 26, 46. 1 Hapas. 7, 30.

<sup>\*\*)</sup> But. 46, 26.

Изъ живни Дины намъ сообщается следующій факть 84). Во время продолжительного пребыванія Іакова близъ Сихема Дина однажды вышла посмотрёть на дочерей земли той, то-есть или свести съ ними болве короткое знакомство или навъстить ихъ. По Іосифу (4) она котъла посмотръть на укращенія дочерей той страны во время одного праздника въ Сихемъ. Уже древніе толковники 85) дають Динф 16 леть отъ роду, относя рождение ея въ 14-му году службы Іакова. Положимъ даже, что она родилась уже послъ втораго седьмильтія пребыванія Іакова у Лавана, следовательно при переселеніи изъ Месопотаміи ей было только 5 или 6 лътъ, - потому что Іаковъ говорить Исаву, что его сопровождають[июжныя дети ве), подъ которыми следуеть, бытьможеть, разумьть еще болье юныхь дочерей, --- во всякомь случав ей должно было быть 13-15 леть оть роду и она достигла возмужалости 87) наступающей притомъ на востокв ранве, такъ накъ Ізковъ пробылъ въ Сокховъ, гдъ онъ построилъ себъдомъ, и въ Сихемъ, гдъ онъ пріобръль себъ часть земли, около десяти лътъ. Но съ другой стороны ей не могло быть и болъе 15 — 16 авть; потому что по Быт. 77, 2 Іосифъ быль проданъ своими братьями, когда ему было 17 леть, то-есть, такъ какъ онъ родился на 14-мъ году службы Іакова у Лавана, значитьна 11-мъ году послъ возвращенія Іакова изъ Месопотаміи. Ко времени же между обезчещениемъ Дины и продажею Іосифа относится только переходъ Іакова изъ Сихема въ Весиль и отсюда въ Ефрану, а также прибытие его въ Хевронъ 88), что легко могло совершиться въ предълахъ одного года. Когда Сихемъ, сынъ Эммора Евеянина, князя земли той, увидъль Дину, то взяль ее и спаль съ нею и сделаль ей насиліе 80). Молодой соблав-

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Прокопій, Gen. 34: онъ овладіль ею не противь ся воли, не насильно, но



<sup>\*\*)</sup> Butis riaba 34.

<sup>,</sup> Ant. I, 21.

vs) Сл. Димитрія въ Euseb. praep. evang. XI. 21. Бонфрерій, Цетавін, de doct. temp. IX, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Быт. 33, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Сл. Кырылла Александрійскаго. Glaph. in Gen. l. 5. n. 4: Дина, какъ еще привлекательная отрововица и дівица, вышла изъ отцовскихъ шатровъ посмотріть дочерей містнихъ жителей.

<sup>\*\*)</sup> Butis is. 35.

натель только еще сильнее примения сердиемъ къ юной солазненной и старался утешить ее въ случившемся объщаниемъ жениться на ней и просиль отца своего взять ему девицу въ жену. Узнавъ объ обезчещени своей дочери (по всей вероятности, отъ спутняцъ ея) Іаковъ молчаль, пока сыновья его не возвратились домой съ поля, потому что братьямъ сестеръ принадлежало право голоса по деламъ, касавшимся последнихъ <sup>90</sup>). Когда они услышали объ этомъ, то "огорчились и воспылали гневомъ, потому что безчестие сделаль онъ Израилю, переспавъ съ дочерью Іакова"; ибо обезчещение было темъ позорнее, что совершено было необрезаннымъ, и представлялось несовместивымъ съ достоинствомъ и назначениемъ Израиля какъ народа Божія.

Эмморъ является въ Іакову сватать своего сына. "Сихемъ, сынъ мой, прилвинися душою нъ дочери вашей; дайте же ее въ жену ему. Породнитесь съ нами; отдавайте за насъ дочерей вашихъ, а нашихъ дочерей берите себъ за сыновей вашихъ. И живите съ нами". Молодой внязь Сихемъ вставляеть также и свое слово, внушенное ему искреннею и чистосердечною любовію въ Динъ. Онъ готовъ на все, на самое большое вънс и брачные подарки, только бы они отдали за него девицу. Какъ не заманчиво было это предложение князя Евеянъ, сыновья Іавова отвлонили его (въ сердив), потому что, согласившись на него, они смъшались бы съ изычниками и отреклись бы такимъ образомъ отъ священноисторическаго призванія. Однако эта нравственная строгость сильно омрачается фанатическимъ шланомъ мести, составленнымъ сыновьями Іакова. Дело въ томъ, что они съ мукаествомъ, коварно объявляють князьямъ Сиконскимъ, что отдадуть за нихъ Дину и будуть отдавать дочерей своихъ, если все мужское население въ Сихемъ приметь обръзаніе (и вступить такимъ образомъ въ завіть Израндевъ); въ противномъ случав они возьмуть свою дочь и удалятся. Это условіе не не правится Эммору в Сихему, поторые стараются рас-

Digitized by Google

вавъ би съ ея согласія. *Исидоръ*, qu. in Gen. стр. 28. Прилѣпилась душа его въ ней, потому что онъ считаль ее соединенною съ нимъ чрезъ насиліе (соверженное надъ нею).

<sup>90)</sup> Бытія 24, 50 и дал.

моложить въ нему и народъ свой. Когда на третій дель Сихемляне изнемогали отъ бользни вслъдствіе операціи образанія, Симеонъ и Левій, родные братья Дины и съ матерней стороны. напали со слугами своими на городъ, безпощадно умертвили весь мужескій поль вивств съ обовми внязьями и взяли Дину ивъ дома Сихема, который следовательно держаль ее до техъ поръ у себя, въ надежав на скорое брачное соединение съ нею; затемъ сыновья Іакова разграбили городъ и взяли все имъніе вивств съ женами и двтьми за то, что жители его обезчествля сестру ихъ. Іаковъ встретиль сыновей своихъ горькими упреками за ихъ вровавое дъло; но они отвечали: "А развъ можно ноступать съ сестрою нашею, какъ съ блудницею "? Выставляя такимъ образомъ на первый планъ вину Сихема они обходять модчаніемъ его предложеніе примиренія и свою собственную тяжкую вину. Негодование братьевъ на обезчещение сестры ихъ законно и выражается разко четырекратнымъ повтореніемъ мочти однихъ и тъхъ же стереотипныхъ словъ 91). Что они не оставили обезчещения ея безъ возмездия, какъ Аввесаломъ обезчещеніе своей сестры Амнономъ 92), это оправдывается обычаемъ востова; потому что даже и теперь еще у арабовъ обезчещеніе женщины наказывается смертію. Однако ихъ коварное поведеніе, злоупотребленіе знакомъ завёта какъ средствомъ для утоленія мести и распространеніе на весь городь поголовнаго разграбленія и избіснія достойно осужденія и провлятія; почему Іаковъ даже и на смертномъ адръ не можетъ забыть этого кроваваго дъла своихъ сыновей Симеона и Левія. Если несмотря на это Іудись все-таки молится: "Господи, Боже отца моего Симеона, которому Ты далъ въ руку мечъ на отмщение иноплеменнымъ, поторые открыля ложесна дъвы для оскверненія, обнажили бедро для повора и осквернили ложеска для посрамленія! Ты свазаль: да не будеть сего, а они сдълали. И ва то Ты предаль князей ихъ на убісніє; постель ихъ, которая видьла обольщение ихъ, обагриль вровью, и поразвиъ рабовъ подгъ владътелей, и владътелей на тронахъ ихъ, и отдалъ женъ ихъ въ расхищение, дочерей ихъ въ планъ, и всю добычу въ раз-



<sup>&</sup>quot;) Buria 34, 7, 13, 27, 31.

<sup>27) 2</sup> Цар. 18, 22 и дал.

двът сынамъ, возпобленнымъ Тобою, которые возревновали Твоею ревностію « »»), — то она восхваляєть, правда, законную ревность сыновей Іакова объ обезчещеніи сестры вхъ и объ уничименіи чести Изранля, а также правосудіє Божіє, покаравшее виновныхъ и воспользовавшееся для этого сыновьями Іакова, но отнюдь не хвалить вхъ коварства, вёроломотва и кровавой мести, достойныхъ осужденій; ибо въ одномъ и томъ же поступив одно можеть быть достойно похвалы, а другое, — осужденія и наказанія »»). Къ тому же Іудиєъ намежаєть на то, что Сихемляне сочувствовали поступку своего внязя, а можетъ-быть даже и содъйствовали похищенію Дины.

Рупертъ <sup>95</sup>) раздъляетъ съ Филономъ (?) митие, что Дина впоследствии сдълалась жемою Іова, — митие восьма невъроятное, такъ какъ Іовъ жилъ гораздо поздиве. По другимъ <sup>96</sup>) Дина осталась, какъ кажется, незамужнею и самостоятельною, почему ома и упоминается въ числъ 70 дуптъ, переселившихся съ Іаковомъ въ Египетъ. Почтен. Бернаръ и другіе <sup>97</sup>) приводятъ Дину въ примъръ того, какъ любопытотво и беззаботность могутъ быть пагубны для невинности и съ накою заботливостію поэтому слъдуетъ избъгать ихъ.

И апокрифическая литература упоминаеть объ этомъ происшествій съ Диною. Книга Юбилееть эв) сообщаеть, подобно накъ и внига Бытія, следующее: въ четвертый месяцъ перваго года шестой недели Іаковъ отправился съ миромъ въ Салемъ (Salem), находящійся къ востоку отъ Сихема; и здесь они увели Дину, дочь Іакова, въ домъ Сихема, сына Эммора, Евеянина, и онъпреспалъ съ нею и обезчестиль ее. А была она маленькая дъ-

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) Іудне. 9, 2, 3, 4.

<sup>14)</sup> Tara Cornelius a Lap., Gordonus, Tirinus a apyrie.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) L. 8 io Gen. cp. 11.

<sup>••)</sup> Напр, Деличит, Конментарій на книгу Битія, стр. 485.

эт) Tract. de 12 grad. superb. ср. 10. Николай Лир. ad Gen. 84. 1. Дина вишедшая изъ дока отца, означаеть непостоянную душу, виступающую изъ предаловь ука. Вода, Gen. ср. 34 и Руперть, 1. 8 іп Gen. ср. 11. Исидоръ, Alleg V. Т. Дина означаеть синагогу или душу, которую въ конців віковь поражаєть Сихемъ, какъ отягченную заботами, то-есть, діаволь удовляеть плотскими ножеланіями. Григорій, lib. de cura past. para. III. ср. 30.

<sup>\*\*)</sup> Trana 30.

вочка 12-ти лътъ; и онъ просияъ отца ся отдать се за него, просиль также и братьевъ ея. Но последніе разгиввались на Сихемлянъ, обезчестившихъ сестру ихъ Дину, схитрили и обианули ихъ. Симеонъ и Левій пришли тайно въ Сихемъ и предали всвух мущинъ мучительной смерти за то, что они обезчестили сестру ихъ Дину. И отнынъ вы уже не должны болье поступать такъ — безчестить дочь Израиля... И Господь предаль ихъ въ руки сыновей Іакова, чтобы истребить ихъ мечемъ и совершить надъ ними кару, и никогда уже въ Изранлъ не должно болве совершаться что-нибудь подобное тому, чтобы вто-либо обезчестиль дъвицу изранльскую. Израильтанинь, выдающій свою дочь или сестру за язычника, должень быть побить каменьями, а женщина должна быть предана сожжению. Монсей запрещаеть израмльтянамъ выдать дочерей своихъ за язычниковъ или женеть своихъ сыновей на язычницахъ; въ противномъ случав ихъ постигнеть тяжкая скорбь. За преступление этого рода, если оно совершится, долженъ быть ответственъ и нести кару весь народъ. Сыновьямъ Ізкова, въ особенности Левію (?), избіеніе Сихемлянъ вивнено въ праведность. И всю эту исторію я написаль тебъ и приказаль тебъ передать сынамь израилевымъ, чтобы они не провинялись ни въ чемъ и не преступали закона и не нарушали вавъта... И они вывели свою сестру изъ дома Сихема. Когда же сыновья Іакова принесли добычу из отцу своему, онъ сдвавать имъ выговоръ, потому что онъ боялся Хананеевъ. Но они не преминули произвести отищеніе, потому что на нихъ напалъ страхъ Господень и смятеніе.--Въ числе 70 душъ, переселившихся въ Египетъ, упоминаются танже Дина и Серахъ, дочь Асира, хотя въ гл. 34 сообщается, что Дина умерла посль того, какъ пропалъ Іосифъ, и погребена была рядомъ съ Рахилью и Валлою 99). Такъ какъ Левій говорить въ своемъ завъщания 100), что ему еще не было 20-ти лъть въ то время, когда онъ совершилъ месть надъ Сихемлинами за свою сестру, то Динв, согласно съ Книгою Юбидеевъ, должно было быть 12 или 13 леть отъ роду. По Талмуду Іовъ жиль во вре-



<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>) Глава 30.

<sup>400)</sup> Test. XII, pat. l. c. cp. 3 n. 2.

мена Іакова и женился на Динв <sup>101</sup>). Она была благоправиа, но Сихемъ вывелъ плящущихъ дъвущекъ съ бубнами; Дина вышла посмотръть ихъ, а онъ и поймалъ ее. Ей было въ то время 6 лътъ отъ роду, и она зачала отъ Сихема дочь, по дмени Оскату. Іаковъ взялъ жестяную пластинку, написалъ на ней святое имя Божіе, повъсилъ ее на шею Оскатъ и послалъ ее въ домъ бездътнаго Потифара въ Египетъ, куда ее принесъ ангелъ Миханлъ и гдъ она вышла замужъ за Іосифа <sup>102</sup>).

О женахъ сыновей Іакова въ священномъ Писаніи сообщается намъ немного и онв не называются даже по именамъ. Если въ Быт. 46, 10 только мимоходомъ упоминается младшій сынъ Свмеона, Сауль (то-есть, испрошенный), какъ сынъ Хананеянки, то изъ этого можно заключить, что сыновья Іакова только въ видъ исключенія брали себъ жень изъ Хананеяновъ. Кромъ родства въ Месопотамін из ихъ услугамъ было еще родство по Изманлу, Хеттуръ и Эдому. Какъ близка была впрочемъ для семейства Іакова опасность чрезъ браки съ Хананеянками слиться съ язычнивами и лишиться своего священноисторичесваго призванія, еслибы Богь не переселиль его благовременно во Египеть, это мы видимъ на Іудь. Посль того какъ Іосифъ проданъ былъ своими братьями, Іуда быть-можеть сокрушаясь о потеръ брата и о сворби отца, отдълшлся отъ своихъ братьевъ и отправился въ Одолгаму въ равнина Іудейской въ одному чековъку, по имени Хиру, гдъ познакомился съдочерью Хананеянина Шуа, женился на ней и имъль отъ нея троихъ сыновей: Ира (вульг. Гера), Онана и Шелу <sup>103</sup>). Последній родился въ Хезив'в въ равнин'в Гудейской 104). Ісронима приняль это слово за нарицательное и перевель: "И она перестала раждать". Такъ какъ браки съ дочерьми Хананейскими въ то время еще не были запрещены положительнымъ закономъ, а Іуда жилъ притомъ отдельно отъ своихъ братьевъ среди Хананеянъ, то этотъ бракъ объясняется очень легно. Дальнайшая судьба Іуды и его



<sup>101)</sup> B. Baba Batra 14.

<sup>102)</sup> Pirke Elies 38 n Tract. Soferim cp. 21, 9.

<sup>103)</sup> Битія 38, 1 н дал. 1 Парал. 2, 3.

<sup>184)</sup> Такъ переводять LXX, кандейскій переводчикь, развины, Евсевій и всізновійшіе.

сыновей разсматривается далье въ главь о Оамари. Изъ остальныхъ женъ сыновей Іакова называется еще по именя только жена Іосифа. Когда Іосифъ быль возведень Фараономъ въ Египть въ высшее достоинство, онъ даль ему-чтобы вполив натурализировать его, египетское имя и Аскату или Асеневу 105), дочь Потноера, жреца въ Онв (Иліополв), въ жену, родившую ему двоихъ сыновей, Манасію и Ефрема, до наступленія літь голода 104). Этоть бракъ съ дъвственною дочерью Иліопольскаго жреца Потноера, устроенный царемъ, считался большею честію и отличіемъ 107). Любимый сынъ Іакова сділался владыкою надъ явычниками. Наскольно онъ приспособился къязыческимъ обычаямъ и религіовнымъ обрядамъ при своемъ соединеніи съ дочерью жреца солица 108), на это нельзя отвъчать положительно; върно то, что Промыслъ Божій, столь возвысившій его, охраняль его отъ погруженія въ египетское язычество; ибо въ сердце своемъ онъ оставался върнымъ Богу отдовъ своихъ 109). Такимъ обравомъ именно эти смъщанные браки во времена патріарховъ являются прообразомъ лежащаго по ту сторону закона времени исполненія, времени неограниченной свободы, соединяющей язычниковъ въ одно семейство съ Израндемъ 1:0). Такъ какъ оба сына Іоснов родились въ Египтв вив патріархальнаго дома в входили въ составъ египетскаго народа, то Іаковъ и усыновиль ихъ на смертномъ одръ, какъ своихъ непосредственныхъ сыновей отъ Рахиди 111), чтобы, какъ было уже упомянуто, почтить рано умершую и умножить ся потомство. По сврейскому преданію 112), съ которымъ соглашаются впрочемъ и Іеро-

<sup>106)</sup> То-есть, посвященную Нейть (египетское божество).

<sup>100)</sup> Butis 41, 45, 50; 46, 20.

<sup>101)</sup> Tocups, Ant. II. 6.

<sup>100)</sup> Buris 42, 15... 23; 48, 32; 44, 5, 15.

<sup>100)</sup> Витія, 41, 51...; 42, 18; 45, 5, 7-9; 48, 9; 50, 24.

<sup>\*\*\*</sup> Амеросій, lib. de Ioseph. pat. ср. 7, 40: кто же это взявній жену взя явичества, какъ не собравній себ'я церковь взъ народовъ и не получивній отъ неа сына Манассію, ваставившаго его забивать всів сворби, воторыя онъ испыталь оть святотатвственнаго поруганія іудеевь?

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Butis reads 48.

<sup>162)</sup> Ієронама, heb. qu. in Gen., ср. 37. 36: Еврен говорять, что онъ (евнукъ Потифаръ) купиль Іосифа, но причина его чрезвычайной красоти, для гнуской

HEM'S 142), Pynept's 114), Toctate, Hothoep's, oren's Accreem; cors лице тождественное съ евнухомъ Потноаромъ, купивиниъ Іосков: ствлавшись евнуховь онь быть избрань въ первосвящением Иліопольскаго, и когда дочь его Асенева отпрыла отцу невинность Іоснов и виновность легкомысленной матери, то она быда отдана въ жену Іосноу за его васлуги. Однако большинотво древнихъ и новыхъ толковниковъ признаютъ правничнить противоположное мивніе 115). Въ особенности же блаженный Августинъ 116) приводить нёсколько доказательетвъ того, что жрепъ Потиферъ отличенъ отъ подобно-именнаго ему паредворца Потифара. Впрочемъ евнухъ не всегда означаетъ освопленняго, но означаеть также вообще царедворца, который потому могь быть и женатымъ 117). Эта жена, взятая изъ языческаго міра, означаеть прообразовательно церковь, которую Христось сображь изъ языческихъ народовъ, спасии такимъ образомъ эти последніе отъ ихъ несчастія и погибели 118).

О женъ Потифара Священное Писаніе разсказываеть намъ следующее 110). Когда Іосифъ промиль уже некоторое время въ его домъ и сделань быль домоправителемъ, жена его обратила страстные взоры на Іосифа, который быль красивъ станомъ и

службы... и после истощенія мужской сили, по обичаю жрецовь, быль набрань въ главнаго жреца Иліопольскаго. У него была дочь Асенева, сделавшаяся впоследствін женою Іосифа. Оригень іп Caten. mss. у Мідпе, Patrol. gr. tom. XV, р. 302: ния отца жены Іосифа было Потифарь. Если кто-нибудь снажеть, что оть отличень оть вого, который кумыть Іосифа, то Емрен разоуждають не такъ: на основаціи апокрифовь они годорать, что это было одно и тоже лице—госполивъ и тесть Іосифа и что Асенева обвинила предъ отцомъ свою мать въ томъ, что она строила козни Іосифу, которыя однако не удались.

<sup>143)</sup> Quaest. heb. ср. 42, 45: следуеть заметить, что Іосифъ женняся на дочери своего бизнаго господина, который кумиль его и который потомъ сделажи жрецомъ Иліопольскимъ. Ибо, не будучи евнухомъ, пельзя было быть главнымъ жрецомъ храма того идола.

<sup>184)</sup> Pynepma, l. 8 in Gen. cp. 48.

<sup>111)</sup> Златоусть, hom. 63. n. 4. in Gen. Кальметь на Gen. 41, 45. Корневій а Ляп., Ідрань и другіе.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup>) Quaest. in Hept. l. 1. cp. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Осодорить, qu. 98 in Gen. Сл. Эберса, Египеть и книги Монсескы. Левицить 1868. т. I, стр. 297.

<sup>150)</sup> Amspocia, l, de Ioseph. cp. 7. n. 40. Boda in Gen 41.

<sup>&#</sup>x27;11) Битія глава 39.

лицемъ, и наконенъ прямо выявала его преспать съ нею. Цвдомудренный мислив сопротивляется этому предюбодийственному желанію, осващая со всахъ сторонъ грахъ, на который его склоняли, и старансь пробудить совасть своей госпожи 120), Этотъ грахъ быль бы постыднымъ злоупотреблениемъ доварія. овазываемаго ему господиномъ, преступлениемъ противъ его супружеских правъ и навъ предюбодъяние тяжениъ грахомъ. Кога она проделжаве ежеднавно, но безуспанно, свои искусительныя нопытая, изъ чего во всемъ блесть обнаруживается величіе добродатели Іссифа, случилось въ одинь день, что Іссноъ оставался по двламъ въ домв, а изъ домашнихъ нивого He (Taleo gomo 121); H BOT'S OHA CXBSTHAS CTO 38 OFERRY H BICKAS его яъ себв съ мольбою. Но онъ, оставивъ одежду свою въ рукахъ ез 182), выбажаль вонь. Тогда нечистая страсть обратилась въ бащенство. Чтобы отвратить всякое подозраніе отъ самой себя и отомстить Іоспоу, предюбодъйца, навращая дело, обржинеть безвиннаго въ покушения на си цвломудріе: она кликнула домашнихъ своихъ и сказала имъ: "посмотрите, оне (ся мужъ, котораго она презрительно не укостоиваеть назвать даже по вмени) привель нь намъ Еврея ругаться наль нами (то-есть, надъ женою и женскимъ персоналомъ домочадцевъ). Онъ пришель по мив, чтобы лечь со мною. Но я запричала громпимъ голосомъ. И онъ, услышавъ, что 'я подняла вопль, оставиль у меня одежду свою (она не говорить: во моихо рукахь, чтобы не изобличить настоящаго положенія дала). Такимь образомь она дълаеть своему отсутствующему муму упревь, что онь подвергь опасности ея добродътель, и выставляеть на видъ силу своей добродътели, а себя-охранительницею и защитницею добродътели дома. Въ качествъ вещественнаго доказательства она оставила одежду Іоснфа у себя до прихода госнодина его, а не ея.



<sup>126) 3.</sup>amoyems, hom. 62 in Gen.

мена его господина онъ долженъ быль опасаться, что она въ раздражение обвенять его и предъ господиномъ его въ пренебрежение обязанностями.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>) Амеротій, І. с.: Іссифъ оставиль одежди и обнажиль безстидство предпободійци, которое затімъ не могло укриться.

потому что въ Египта было въ свата господство женищинъ 100). Она пересвазала и ему случившееся тами же словами, въ которыхъ прогледываль упровъ, что опъ намеренно подвертъ опасности ся цъломудріс. Потифаръ воспылаль гиввомъ на Іоснов и откаль его въ темницу, -- напазаніе все-таки еще списходительное, принимая во внимание строгость египетскихъ брачныхъ законовъ 184). По всей віронтности, Потифаръ не даль самъ полиой въры словамъ своей жены и намеревался вспоръ освободить Іосяфа; потому что для сохраненія чести своего дома онъ долженъ быль наказать его, не принося его однако совсемъ въ жертву. Въ особенности положение, занятое скоро Іосифомъ въ теминив, даетъ понять, что Потифаръ наказаль его отчасти только для виду. Впрочемъ целомудріе огипетскихъ жень искони пользовалось дурною репутаціей 125), а Египеть слыль отечествомъ распутства 126): примеръ этого мы видимъ на Клеопатръ. Между твиъ какъ Іоснов представляеть возвышенный образець ивломудрія, обвиненіе Іоснов нохотинвою женою Потифара служить образцомъ козней, въ которомъ отражаются козни всёхъ временъ даже до поздижникъ. Такимъ образомъ первая извъствая намъ кревета, сопровождавшаяся весьма важными посавдствіями, обязала своимъ происховденіемъ прелюбодійной жень, которая служить поэтому прообразомъ синагоги, кмівшей плотекія мессіалскія надежды: такъ какъ Христосъ не хотыль примъняться въ учителямъ этой прелюбодъйной синэгоги, то она наложила руки на Его тело; Христосъ оставиль свое тело въ ел рукахъ и посмъвансь надъ нею, возвратился на небо 187).

Книга Юбилевов навываеть имена женъ сыновей Ільова, в вмение жену Рувима навываеть Адою, Симеона—Адибою (Хананеявка), Левія—Мемою (изъ дочерей Арама, отъ съмени сыновей Оарама), Іуды — Веназуньою (Хананеянка), Иссахара — Гизекою, Дана—Эглою, Завулона—Ніпланою, Нефолина—Ра-

<sup>122)</sup> Геродот, Herodot. II. 35. 35. Діодор' Сицийскій, І. 27. Эберс, 1. с. стр. 305: отношеніе между мущинами и женщинами въ Египть.

<sup>126)</sup> Діодоръ, І, 78.

<sup>125)</sup> Геродот, ІІ. 111. Діодорь, І, 59. Эберсь, І. с. стр. 315.

<sup>126)</sup> Марміаль, 4, 42, 4: Большаго распутства нёть во всемь сметь.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup>) Houdops, qu. in Gen. cp. 30. Tpusopia, l. 2. Mor. cp. 36. Pynspms, l. 8 in Gen. cp. 34. Boda in Gen. cp. 39.

зуною (изъ Месопотамін), Гада—Микоою, Асира—Іёною, Іоснов-Асеневою (Египтянка), Веніамина-Іёскою, Симеень ображніся и ввялъ другую жену изъ Месопотамін, вакъ и братья его 12°). Въ завъщани Левія 129) жена его называется также Мельою: онъ женился на ней, нивя отъ роду 28 леть. По завещанию Іуды жена его Бессуе была дочерью Одоламскаго царя Варсана. Последній показаль Іуде великое множество своихъ богатствъ в вывель въ нему напоказъ свою дочь, украшенную золотомъ и драгоциными каменьями, которую обицаль дать ему въ жену. Іуда прельстился ея красотою; опьянвать за одною ночною инрушкою, вследствіе хитрости Варсана, онъ спаль съ нею и ввяльее себъ въ жену, вопреви повельнію Божію и своихъ отцовъ: поэтому ему не пришлось имъть отрады въ ея дътяхъ. Дъло въ томъ, что когда Іуда жениль сына своего Гера на Өамари нвъ Месопотаміи, то Бессув ненавидала ее, потому что она не была Хананеянка, и уговорила своихъ сыновей не жить съ вею 180). Тоже самое сообщаеть и Книга Юбилеевъ, которая присовокупляеть еще къ этому, что Весакувла умерла въ пятомъ году второй недвли 45-го юбилея 181). По христенской Адамовой Киито 132) "Туда, по смерти матери своей Лін, женился на женщинв, по имени Забвадін, то-есть, госножів дома; въ законів же (Пятокнижіи) она называется Зуя (?) и быда изъ племени Ханавейскаго. Іаковъ очень печалился объ этомъ и скаваль сыну своему Іудь, взявшему себь эту жену: Госновь, Богь Авраама и Исвака, да не допустить смішаться сімени отой хананейской жены сь монмъ съменемъ". Эти указанія апокрифовъ весьма знаменательна для характеристики Өанари, колъ мы увидимъ ниже.

Пв Кишть Юбилеевъ Іосноъ быль продань Питоарану, евнуху Фараона и главному повару <sup>138</sup>) и погда царь возвысиль его, тодаль ему въ жену дочь Патиоарана, преца Иліопольскаго, главнаго повара <sup>138</sup>)—гдъ, очевидно, допуснается тождество господина

<sup>128)</sup> LIABA 34.

<sup>129)</sup> Test. XII patr. cap. 3. n. 11.

<sup>130)</sup> Test. Iuda n. 8, 13, 16.

<sup>131)</sup> Taaba 41.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup>) L. c. crp. 128.

<sup>133)</sup> Глава 39.

<sup>434)</sup> Глава 40.

я тестя. Въ своемъ вавищания 185) Іоснов уприннасть, что онъ получить дочь своего господина въ жену и приданаго за нею 100 талантевъ зелота. Кроив того намъ извъстень еще романи жежитьбы Іоснов, носящій заглавіе: "Historia Assenath, filiae Potiphasis, uxoris fosephi", отврытый Викентіемъ Белловаценсіемъ п обнародованный Фабрицічсомъ 136). Относящиеся сюла содержаніе его саваующее. Когда въ первый изъ семи плодородныхъ годовъ Фараонъ пославъ Госифа собирать пененяцу, онъ прибывъ въ Иліополь, гдв начальникомъ и главою жрецовъ быль Потиферъ. У него была дочь-прекрасная и очень похожая на дочерей еврейских»: elata et superba, despiciens omnem virum, quam etiam nullus unquam viderat virorum) надменная и гордая, относившаяся от презраність по всамъ мущинамъ, изъ которыхъ ни одинъ никогда и не видалъ ея). Съ домомъ Потифера находалась въ связи большая и высоная башия, въ верхнемъ ярусъ которой бымо десять покоевь; въ первомъ, великольно украшенеомъ повоб стояли египетскіе идоли, которыхъ почитала Асенева и поторыиъ ежедневно приносила жертвы. Во второмъ новов находились ен драгоцвиныя одежды и украшенія; третій быль ен владовою; въ остальныхъ жили семь прекрасныхъ дввить, ся служановъ. Ея роскошный спальный покой охранялся 18-ыю сильными юношами. Асексов была высока, какъ Сарра, преврасна, какъ Ревекка, и стройна, какъ Рахиль. Когда Іосифъ вывыь передать Потноеру, что намаревается сдалать ему вивить, Потиферь передаль объ этомъ своей дочери, прибавивъ, что намерень выдать ее за него. Но дочь отнеслась нъ этому съ большимъ неудовольствіемъ и отвітила, что если и выйдеть занужъ, то не за раба, а за царскаго сына. Когда же Іосноъ явился въ царственномъ отдъленін и Асенеоа увидала его, то расказлась въ своихъ словахъ, потому что онъ представился ей вавъ бы сыномъ боговъ и таной врасоты, вакой она не видывала между людьми. Замътивъ ее у окна, Госноъ приназаль ей удалиться, чтобы она не развленала его. Тогда отопъ сказаль ему, что это его дочь двина, никогда еще не видавшая ни-

<sup>115)</sup> Test. XII pastr. cp. 11. n. 18.

<sup>116)</sup> Codex pseud. V. T. l. c. I. p. 774 — 784 (19 гл. дат.) и П. р. 85 — 102 (первыя 8 главъ повторяются въ греч. и дат. текств).

одного мушины, вром'я отца, и просиль, чтобы онъ довнолить ей привътствовать его. На слова Іоспеа, что если его такъ, то онъ дюбить ее какъ сестру, мать полвела въ нему дочь. Когда, после взаниваго приветствія, Потносръ вследь овосё дочери поцеловать Іоснов, последній не допустиль этого, заметивь, что почитатель истиниаго Бога не можеть приовать ясычницу. Асснова приняда это такъ близко нъ сердцу, что сделалась неэдорова, начала панться, выбросила своихъ боговъ и, по удаленін Іоснов, оділась въ траурное платье. Утромъ восьмаго дня Асенеев было небесное явленіе, называвшее се блаженною за ен обращение и сообщавшее ей благословение Божие, потораго, по ходатайству са, удостовлись и си служании. Когда вскоръ автимъ Іоснов возвратнися въ домъ Потносра, и Асенева сообщида ему обо всемъ, онъ пожелель инэть ее женою. Потноеръ устроидь блистательный свадебный пиръ и иззваль се "дочерью Всевышняго". Посяв того какъ Івковъ переселился съ своими сыновьями въ Египетъ, сынъ Фараона увидаль Асеневу и воспламенился любовію къ ней. Онъ вирален въ довъренность къ Дану и Гаду, чтобы овладеть Асеневою, и когда онъ быль уже блязокъ въ достижению своей цъли, Асенеов бъявля съ Веніаминомъ на колесниць. Онъ погналон за ними, но Веніаминъ такъ сидьно ударилъ въ него камнемъ, что онъ упалъ и чрезъ три дин умеръ.

О поведенія похотивой жены Повифара мы узнаемъ въ остальной литературі нікоторыя подробности. Іоснов 127) сообщаеть, что она во время одного общественнаго праздника, на воторый являнсь и женщины, сказалась больною, чтобы безпрепятственные склонить Іоснов къ исполненію своей просьбы. Она прибыта сначала къ просьбамъ и обыщаніямъ, затымъ къ угрозамъ, которымъ Іоснов противостояль и противопоставлянъ мудрыя увыщанія. Тогда она прибыта въ насилю, причемъ Іоснов оставиль свою одежду у нея въ рукахъ, и чтобы отистить ему, обвиняла его предъ мужемъ своимъ въ томъ, что онъ покушался на ея изломудріе. Потиоаръ, довърянній виолить своей женъ, посадиль Іоснов въ темницу. По Кишть Юбилессъ 138) Іо-



<sup>: &</sup>quot;') Antiqu. II. 4.

<sup>138)</sup> Laba 39.

сифъ не сплонялся душою на премобедайныя предложения жены Потифара, помия слова Гоопода и отца обосто Івнова, что за предюбодание опредалена на неба смертная назнь. Она упрашивала его прлый годь, и когда онь отнавывалси, онь обняла его и схватила и заперла двери комнаты; но онъ вырваниясь изъ ен рукъ, разлоиелъ замонъ и убъталь отъ нея. Тогда она оклеветаля его предъ его господиномъ, моторый, увидъвъ оксиду Іоснов и сломанный замовъ, заседниъ его въ теминку. Въ своемъ застания 139) Ісекоъ говорить покробно о ковиять жены Потифара въ Мемонев, перечисляя десять искушеній, продолжавшихся неналое время. Какъ часто она угрожала сму смертию, если онъ не согласится на ен желяніе! Онъ же молился и постился, чтобы она обратилась. Сметала она объявила ому, что, будучи бездётною, она станеть смотреть на него напъ на своего сына; вогда же по молитев Госнов она родила сына, то стага двлать ему постидныя предложенія, при поторыть ожь усугубняв свою молитву. Канъ часто она восхвалила публично и предъ своинъ нуженъ свое целонудріе, втайнъ нашентывая Іосноу, чтобы онъ не бониен ен мужа. Какъ часто она прикодела на нему пода тамъ предлогомъ, чтобы получить от него наставление въ истинной религи, свизывая свое обращение съ исполненіемъ своего желанія! Но Іоснов усиливаль свою молитву и пость. Однажды она выслазала ому, что убъеть своего мужа и выйдеть за него, и когда Ісснов пригрозиль ей, что донесеть объ этомъ, она старелась сиятчить его подармани. Въ другой разъ она послада восноу навороженное кушанъе, до .. потораго оны не дотронулся, и когда она, войди из его комнату. заметила это, Ісонов скараль, что Богь отпрыль ону злобу ся чрезъ ангела; а чтобы она видвла, что элоба не имветь пиламей свиы надъ приомудрыми, онъ началь боть присманное ою купанье; она же упака на нокине и объщака никогда больше же дълать ничего подобнаго. Между тъиз лице ел осущулось отъ печали и однажды, въ отсутствии своего мужа, она ворвалась въ комнату Іоснов оъ угровою понончить съ осбою, есяк окъ не согласится раздалить он отрасть. Онъ отвечаль на это, что тогда Сетона, наложница ен мужа, будеть дурно обращаться съ



<sup>13&</sup>quot;) Test. XII, patr. cp. 11. n. 2. 17.

ем притрия и истребить панить оп; это наоколько угомонню се, . причемъ, она объявила, что будетъ довольствоваться любовію Ісенфа. День и ночь молился Іссифъ объ избавленіи изъ рукъ этой египтинни. Наконець оне схватила его за одежду его, чтобы заставить преспать съ нею; онъ убъжаль, но быль завлючень въ темияцу, въ которой она подслушала его, какъ онъ славилъ Господа за то, что Онъ избавиль его оть этой женщины. Часто посылаль она бъ нему съ извъстіемъ, что освободить его, если онъ послушается ея; мало того — страдая отъ любви, она сама часто приходила къ нему, вадыхала и обнажала свои прелести, чтобы ословить его врасогою ихъ: но Господь храниль его. Во второй части Іосифъ подробно разсказываетъ, какъ онъ попаль въ домъ Потифара. После того какъ онъ пробыль три мфсяца, и цять дней въ домъ одного измандътянскаго купца, дано было знать объ этомъ женв Потифара; проходя инмо она бросила на него ваглять и затемъ стала настанвать на томъ, чтобы мужъ ен освободнаъ еврейского юношу. Но Потновръ, не желан върить слована Іоснов, что онъ-рабъ, привазаль бичевать его, такъ накъ жена его укърша, что онъ тайно украненъ изманльтянскими куппами. Увидя это изъокна, още стала упрекать мужа своего за то, что онъ бичуеть его, вижсто того чтобы освободить. Когда Іоснов выставлень быль на продажу, жена Потаовра послала евнуха въ наманлытинамъ съ порученіемъ купить Ісенфа во что бы то ни ставо. Онъ сторговаль его за 80 водотыхъ монеть, между темъ какъ госпоже представиль очеть въ 100 золотыхъ монетъ.

По одной арабовой летендов 140) Госноъ уже готовъ быль заняючеть въ свои объятія Зулейку, жену Потиоара, какъ варугъ увидъть на дверихъ образъ своего старива-отца и услышаль гелосъ, обратившійся нь нему грознымъ тономъ: Іосноъ! если ты запятивень свое ими предюбодъяніемъ, то оно будеть изглажено мас вниги пророковъ. Начто подобное сообщаеть и Талмудъ 141), а именно, что когда она схватила его за одежду и онъ хотъяъ устудить, ему явился образъ отца его и свазалъ: Іосноъ! имена твояхъ брагьевъ будутъ извогда выразаны на

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>) Эйзенмензеръ, разоба. iyg. l. с. Т. I, стр. 474.



<sup>144)</sup> Вейль, Библ. легенда мусульманъ. L. с. стр. 108.

драгоцияномъ камен, - уже ли же троему имени придется быть изглаженномъ, после чего похоть въ немъ утихла. Въ Tracta Ioma Вавилонского Талмуда 142) говоритси, что жена Потифара хотила склонить Іоснов словами въ сожительству, ежедневно утромъ и вечеромъ мъняла свои платья, затъмъ угрожала ему ваключить его въ темницу, оскопить и осавиять его, на что Іосифъ камдый разъдаваль ей приличный ответь; наконець она предлагала ему тысячу талантовъ серебра, которую ощъ отвергъ, потому что не хотъль имъть съ нею дъла ни здъсь, ни въ другой жизни. Изъ этихъ сказаній мы видимъ, что эта безстыдная женщина въ своей страстной похотливости тщетно истощала всв вовможныя средства искущенія и простирала свое безстынство до врайнихъ предвловъ. По Midrasch Abkir'y Потноаръ хотвлъ умертвить Іосифа; тогда въ нему тайно пришла Освата, дочь Дины, и разсказада ему правду. Но Богъ сказадъ: за то, что ты заступилась за Іоснов, ты будешь матерью кольнь, которыя Я произведу оть Іосифа.

И Корань въ 12-й сурв (Іоснов), пользующійся у мусульмань особеннымъ уваженіемъ, занимается исторіей Іосифа. Жена 143) (Потифара) вызывала его преспать съ нею и заперла дверь; онъ и согращиль бы съ нею (?), еслибы не увидаль явственнаго знака своего господина. И когда оба они побъжали къ двери, она разодрала у него одежду сзади и встратила у двери своего господина, которому и жаловалась на Іосифа, между тамъ какъ Іоснов влядся въ своей невинности. Тогда одинъ свидътель 144) наъ ихъ семейства (младенецъ въ колыбели) засвидътельство. валъ, что если одежда его разорвана спереди, въ такомъ случав онъ-лжецъ; если же одежда его разорвана свади, то, вначеть, лжеть она. Увидя одежду разорванною свади, мужъ сделаль строгій выговоръ жент и вельль ей просить прощенія, такъ какъ тяжко согръщила. Сдълавшись послъ этого предметомъ толковъ въ городъ она пригласила на пиръ городскихъ женщинъ и позвала Госифа; женщины были до того увлечены его красотою, что вмёсто того, чтобы рёзать плоды или кушанья, рёзали

<sup>142)</sup> Fabric., Cod. pseud. I. 773. sq.

<sup>143)</sup> Она называется обыкновенно Залихою или Зулейхою.

<sup>&</sup>lt;sup>в 44</sup>) Точно также въ Sepher Hajjascher (въ Midrasch Ialent).

себъ, на замъчая того, руки 146). Тогда она сказала: "смотрите, это тоть, изъ-за котораго вы такъ порицали меня. Если онъ не сдълаетъ того, что я приказываю ему, то онъ будетъ заключенъ въ темницу". Іосифъ отвъчалъ, что "онъ готовъ скоръе на это, нежели на то, къ чему она приглащаетъ его", и обратился съ молитьою къ Господу, избавившему его отъ ея сътей. Тъмъ не менъе, хотя они видъли доказательства невинности Іосифа, онъ былъ заключенъ на нъкоторое время въ темницу. Въ концъ концовъ и жена Потифара подтверждаетъ передъ Фараономъ невинность Іосифа, котораго она сама соблазияла ко гръху.

Что насается прочихъ потомковъ Іакова, то упоминаются слвдующія жены ихъ: Эсромъ, сывъ Фареса, родиль оть первой жены своей, имя которой не упоминается, троихъ сыновей (446); ватъмъ, имъя 60 лътъ отъ роду, онъ взялъ себъ въ жену doчь *Махира*, родившую ему сына Сегува 141). Третьею женою его навывается Авія, мать Ашхура, отца Өекон, котораго она родила уже по смерти мужа 148). У Іерахменла, первенца Эсромова, были двъ жены, изъ коихъ вторая по имени Авара, родила Онама 140). Жена Авишура, изъ потоиства Онама, называлась Авихаиль: она родила ему двоихъ сыновей 130). У Шешана были только дочери, изъ коихъ одну онъ отдаль въ жену своему рабу египтинину Іархв 151). Между двтьми Етама упоминается и дочь, по имени Гацаелпони (или Азалелфуни-родовое ли это имя или же собственное, неизвъстно) 132). У вышеупомянутаго Ахшура, отца Оекон, были двъ жены: Хела (Гилав) и Напра. Послъдняя родила ему четверыхъ, а первая троихъ сыновей 153). У Мереда, сына Эвры, были двв жены: Биоь, дочь Фараонва, и Іудія, отъ которыхъ происходять два покольній, жившія въ нікоторой

<sup>144)</sup> Точно также Midrasch Tanchumah na Быт. 40 и Sepher Hajjascher.

<sup>146) 1</sup> Парал. 2, д

<sup>141)</sup> Tamb me 2, 21.

<sup>445)</sup> Tamb me 2, 24.

<sup>149)</sup> Tams me 2, 25. 26.

<sup>160)</sup> Тамъ же 2, 29.

<sup>151)</sup> Тамъ же, 2, 34.

<sup>152)</sup> Тамъ же, 4, 3.

<sup>153)</sup> Tamb me 4, 5.

части городовъ Іудиныхъ 164). Фюремь 154) несправеданно счичасть эту Бисью тождественною съ Осрическо, дочерью Фарасновою, спасшею Монсея. Третья жена Мереда была Годія, сеотра Накама 156). У Шинея вромъ 16-ти сыновей было такие 6-ть дочерей 157). Навожнина Маниссін Арамемики родиль ему Махирь, отца Галаадова. У последняго была жена и сестра, обе несившія имя *Маска* 158). Сестра Ганкада (по другимъ: Макира) жавывалась Молексов (вульгата переводить Regina); она родила тронкъ сыновей 164). По смерти двукъ первыкъ сыновей своикъ Ефремъ родиль третьиго Берію; дочь его Шеера (вульг. Сарв) постронда Бее-Оронъ нижній и верхній и Уззевъ-Шееру 160). Далье упоминаются еще: Шуя (вульг. Сува), дочь Хевера (41); затъмъ Хужима (вульг. Гусима) и Вапра (вульг. Бара), желы Шегарашна (вульг. Сагаранна); по отпутевія отъ себя этяхъ жень, онь родиль оть Ходеши (Годы), третьей жены своей (въролтно, Моавитинии), въ землъ Моавитской ивсколько омновей 142); и Маака, жена Абн-Гаваона, то-есть, Генла 183).

Въ колънъ Левіиновъ упоминается жена первосвященнята Аарона, именно Емисается (Елингеба: то-есть плятва ся Богь), дочь Аминадава и сестра Наассона изъ колъна Іудина 164). Сынъ его Елевзаръ ввялъ себъ въ жену одну изъ дочерей Футінгевыхъ, родившую ему Финееса 164). О другомъ Элевзаръ, внукъ Мерариномъ, разсказывается, что у него были тольно дочери, вышедшія замужъ за своихъ двоюродныхъ братьевъ 166). О женъ нечестиваго священника Финееса, сына первосвященника Илін, передается намъ слъдующая прекрасная черта. Когда она будучи

<sup>156)</sup> Tamb me 4, 17. 18.

<sup>166)</sup> Исторія биба. ант. І, 319.

<sup>134)</sup> Парал. 4, 19.

<sup>187</sup> Tams me 4, 27.

<sup>156)</sup> Tamb me 7, 14.

<sup>159)</sup> Tame me 7, 18.

<sup>140)</sup> Tams me 7, 28. 24.

<sup>161)</sup> Tamb me 7, 32.

<sup>162)</sup> Tamb me 2, 8.

<sup>153)</sup> Tears me 8, 29 H 9, 75.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Hexog. 6, 28.

<sup>144)</sup> Hexoz. 6, 26.

<sup>1 1</sup> Парал. 23, 22.

бороменною, услышела о првнени ковчега завъта и о смерти своего свеков в муже, то подъ вліяніемъ страха и окорби, прежлевременно (по Іосифу 167) ей шелъ седьмой месякъ беременности) родида сына. Она находилась вследствие этого при смерти, и окружавнія ее женщины старались утвшить ее указаніемъ на материнскую радость, на то, что она родила сына. Но она не обращала на это нивакого вниманія и ничего не отвичала; ибо то, что при такихъ обстоятельствахъ составляеть величайщую радость для материнского сердца, пересиливалось скорбію о потеръ святыни (кончега завъта), которая была, еще сильные сворби о смерти ея свекра и мужа. То, чамъ переполнено ея сердце, они выскавываеть въ имени, которое даеть ребенку-Ихаводъ (Іохавенъ — не слава), присовонущия: отошла слава оть Израния, ибо взять ковчеть Божій". Повтореніе этихъ сдевъ пеказываеть, накою глубокою скорбію отозвалась въ сардив бдагочестивой жены нечестиваго священцика потеря ковчега завъта, вивств оъ которымъ для нея исчезла слава Израная, и ванимъ глубовимъ чувствомъ важности зарвта съ Богомъ она была проникнута 168). По сказанію Іосноа, она всявдъ за этимъ умерда. По Лирину 160) эта умирающая женщина, родившая прождевременно ребенка, служать прообразомъ синагоги. которан погибла только уже пооль того, какь родившаяся изъ нея цервоначальная церковь сдалалась варующею.

## **Өамар**ь.

У Іуды отъ жены его хананеяний было трое сыновей: Иръ, Онанъ и Шела. Когда первенецъ его возмужалъ, онъ взялъ ему, по принятому обычаю, жену, именемъ  $\theta$ амаръ (то-есть пальма—древній образъ женской стройности и красоты). Была ли  $\theta$ амаръ

<sup>100)</sup> Въ толкованін на это мъсто: Бэда in 1 Sam. ср. 9: нослів паденія учителей, она (синагога) отклонилась отъ праведной жизни и увлема за собою большое множество народа; но за то, умертвивъ Начальника жизни, была наказана смертію и погибла. Сл. Исидора, quaest. in 1 Reg. ср. 3, п. 2 и 3.



<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>) Ant. V, 11, 4: она родила семимъсячнаго младенца, котераго назвали Іохавеномъ.

<sup>146) 1</sup> Lap. 4, 19-22.

ханановика или нать, этого нельзя симвить съ достовариостью, такъ какъ Священное Писаніе не говорить подробно о происхождение ея; ивноторые апокрифы производять ее изъ Месопотамін, что невіроятно, потому что она по смерти своего втораго мужв была отослана въ отеческій домь, который, какъ видно изъ последующаго, могь находиться только въ Ханавие н притомъ по бливости мъстомительства Іуды, , ся свекра. Въроятно, Іуда раннею женитьбою сыновей своихъ хотвяъ предотвратить зараждающуюся испорченность и знагь Самарь за женщину съ корошимъ характеромъ. Когда Иръ за свою порочность быль умерщвлень Господомь (какь бы судомь Боміниъ), Онанъ, по воль отца своего, долженъ былъ жениться на бездетной вдове умершаго брата, чтобы возстановить ему семи (потомство). По перасположению, а можеть быть и по жадности къ наследству онъ чрезъ изліяніе семени при брачномъ сонтіи двиаль невозможнымь зачатіе. Независимо оть порочнаго внутренняго расположенія, этоть акть преступленія шель противъ божественнаго порядка брана и цван его и потому быль наказанъ отъ Бога точно также внезапною емертію Онана. Браки съ братними вдовами, встръчавшіеся въ Ханаанъ и у другихъ народовъ Азін, не были уничтожены въ законъ Монсеевомъ 17м); но быле только ограничены настолько, что не могли нарушать святости брака и поддерживались какъ требуемый любовію долгь въ созпланію братияго дома, къ поддержанію его рода и имени. Браки деверей съ невъстками во Израиль служили къ осуществленію той великой идеи, что ни одинъ потомовъ Авраама не иншается благословенія завъта, но ез сесемь родь принимаеть въ немъ участіе, даже и тогда, когда природа повидимому сопротивляется этому, а именно, когда изравльтянинъ умиралъ. не оставивъ изъ своего семени наследника своего жиени, носителя обътованій Божінхъ. Чрезъ это Ісгова оказывается опять Владыкою природы, который при разделеніи Своихъ милостей не свявываеть Себя никакимъ условіемъ, и если нить обътованія камется естественно порванною, пометь продолжить ее и **другимъ** путемъ, помимо пути крови 171).

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup>) Гримы, Четыре женщины въ родословія Спасителя у Матеея— въ Тüb. Quartalsch. 1859. Стр. 431.



<sup>190)</sup> Второз. 25, 5.

Висвением смерть двоихъ сыновей вскору посль ихъ женитьбы на Озмари удерживала Туду, приписывавшаго вину этого последней, а не сыновьямъ свеммъ, отдеть въ мужья этой загадочной женцина и третьяго сына; поэтому онь отпускаеть Оамарь (быть можеть, въ томъ мивнін, что несчастіе двонкъ сыновей его зависько отъ слишкомъ ранией женитьбы ихъ) въ домь отпа вя съ объщаніемъ женить на ней младшаго сына, вогда онъ подростеть; объщание это однаво поведимому не было серьёвно. Спусти много времени Овмарь, видя, что подрозшій Шела не данъ быль ей въ мужья, вознамарилась получить себе потомство отъ самого Гуды, успевищого между темъ овдовъть, благопріятный случай для чего представляло отправденіе его на стрижку овець. Она снимаеть съ себя оденку вдовотва своего, запрываеть себя попрываломъ, чтобы не быть узнанною, и садится запрытая навъ блудница на дорогъ, которою приходилось проходить Іудь на обратномъ пути: она хотвар испытать, сдалаеть ли Іуда для нея, минмой блудинны, то въ чемъ отказаль ей, вопреви праву и справедливости, со стороны своего сына. Увидевъ ес, но на узнавъ ел, Туда поворотиль къ ней и на требованіе ею залога объщаннаго имъ ей козленка даль ей свою печать съ перевязью и свою трость. Зачавъ отъ него Фанарь сняла съ себя покрывало и одълась опять въ одежду вдовства своего. Когда Туда послагь чревъ друга своего Хира миниой блуднице козленка и хотель выкупить орон залоги, онъ уже не нашель ея и узналь отъжителей Епоименихъ, что здъсь изтъ блудинцы-гіеродулы, посвященной Астартв. Іуда рашился оставить свои залоги блудинца, чтобы дальнийшими разспросами не подвергнуть себя насмыпкамъ люлей.

Спустя около трехъ мъсяцевъ беременность Озмари стала замътною, и когда Гудъ сказали, что невъстка его впала въблудъ и вслъдствіе этого сдължаю беременною, онъ, въ силу своей патріархальной власти, приказалъ сжечь ее напъ уличенную въ мецъломудрім невъсту; ибо такъ какъ Шела формально еще не отказывался отъ ися, то она продолжала еще считаться его невъстою. Приговоръ Гуды строже позднъйшаго закона, опредълявшаго для такихъ случаевъ побіеніе камиями 174). Когда Оз-



<sup>112)</sup> Второв. 22, 20.

марь повели на мъсто казни, она послада Іудь три залога и велька передать ему, что она беременна отъ владыльна ихъ: пусть онъ увнаеть, чья это печать, перевязь и трость. Съ ея стороны весьма благородно то, что она не поворить Туду публично и вибсто того, чтобы казвать его, предпочитаеть иди на смерь. Іуда признаеть залоги своими, и уличаемый сов'ястью, принужденъ сознаться: она правъе меня 173) (осудившаго ев) потому что я не даль ее Шель, сыну моему, то-есть, я самь виновать въ томъ, что дъдо принядо такой обороть. Это отвровенное сознаніе Іудою своей вины проливаеть свёть на весь характеръ Оамари, которую представляють обыкновенно пошлою блудницею, тогда какъ на самомъ двав ее следуеть по справедливости причислить нъ благороднымъ женщинамъ Ветхъго Завъта. Вина Іуды состоить не въ томъ только, что онъ доведенъ быль плотскою похотію до грашнаго дала съ мнимою хананейскою блудинцею, но еще гораздо болъе въ томъ, что откладывая исполнение своего объщания женить Шелу на Оамари, онъ заставить свою невыстку прибытнуть из описанному выше обману. Очевидно, Іуда искаль причину преждевременной смерти своихъ сыновей не въ некъ, но въ самой Оамари, и всявдствіе этого котваъ сдваять се пожизненною и бездетною вдовою вопреви не только существующему обычаю, но и воль Божіей, выскаванной въ обътовании многочисленнаго потомства 174). Напротивъ того Оамарь дъйствуеть въ согласіи съ естественнымъ закономъ того времени. Правда, отецъ ни по Божественному (Менсееву), ин по естественному праву не обязанъ быль въ качествъ деверя имъть дъло съ бездътною вдовою сына. Однако Оамарь, совнававшая необычайность своего поступка, но также и свое право, и не желавшая отстраняться отъ народа объто-

<sup>114)</sup> Амросій, ехр. in Luc. 1. 3, п. 18: постыдно было не вийть дітей, что навазывалось даже строгостію гражданских законовь. Іуда обіщаль ей своего сына и долго откладываль свадьбу. До Христа не процвітала еще благодать дівства и вдовства. Такъ какъ ей прискорбно было оставаться безъ сыновей, то она и употребела хитрость для привлеченія къ себі Іуды съ цілію діторожденія: явившись предъ нимъ покрытою, она послі была признана имъ открытою женою.



<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) *Герония*, qu. heb. in Gen. 38: не то, чтобы она была праведная, но что сравнительно съ нимъ она сдёлала менёе худаго: опа не совершила гнуснаго поступка, но желала имёть дётей.

ванія по въръ въ обътованія Божій, вступаєть въ связь съ Іудою только уже после того, какъ вопреки обязанности и объщанію, отъ нея быль отстранень последній сынь Шела; потому что теперь одинь отець ея умершаго мужа могь осуществить действіе брака ужичества въ силу общности свмени, оказав-шагося безплоднымъ въ законномъ муже <sup>178</sup>). Затемъ она употребляеть хитрость только тогда уже, когда Іуда сделался вдовномъ, и въ доказательство того, что она имела въ виду не удовлетвореніе чувственной страсти (равно какъ и Іуда имель въ виду не одно то, чтобы вообще иметь потомство), но осуще ствленіе права и долга по отношенію къ умершему мужу, сохраненіе его имени, следовательно полученіе потомства изъ семейства Іудова, она сумела добыть себе непререкаемыя свидетельства, и когда ея попытка увенчалась успехомъ, она продолжеть вести свромную вдовью жизнь <sup>174</sup>).

<sup>175)</sup> Гриммъ, І. с. стр. 435.

<sup>116)</sup> Златоусть, hom. 62 in Gen: Өамарь питалась объщаніями и оставалась въ дом'я отца своего, ожидая исполненія об'вщанія свекра; но видя, что Іуда не мочеть исполнить объщаннаго, переносила это кротко, не имя другаго супружества, но пребывая во вдовств'я и вижидая благопріятилю времени; ибо она медлила, чтобы произвести детей отъ свекра. И когда свекровь ел умерла... она захотъла похитить сожительство у свекра и оть него произвести дътей, имъя въ виду не удовлетворение похоти-отнюдь нать, -- но чтобы не остаться безь имени-Вирочемь, то что случилось, было предопределено; почему то, на что она рашилась, и осуществилось на самомъ дель. Никто, слыша это, да не осудить Озмари, ибо она, какъ и сказавъ, послужила предопределение; да она и ис заслуживаеть никакого порицанія. Амеросій, exp. in Luc. 1. с.: эта женщина пе столько достойна порицанія, сколько праведна; ибо она искала не удовлетворенія временной похоти, но благословенія потомства... Жизнь ея во всехъ отношеніяхъ достойна одобренія, ибо она не похитила чужаго ложа и не покрыла себя какъ блудинца для блудод'янія; она не была объята необузданною страстію, но, долго обманиваемая обіщаніями свекра, хотіла, употребивъ китрость, получить плодъ потомства изъ того семейства, къ которому присоединилась. Итакъ кто же чище: она ли, такъ долго ожидавшая исполненія об'вщанія, или онъ, не могшій устоять противъ предлагаемой любви? Она ли, не отстранившаяся оль семейства жениха, пли онь, полагавшій, что имбеть дело сь блудницею? Она ли, не предлагавшая своего тела желающимь для временнаго соптія, или онь, начавшій склонностію ко грёху и кончившій полученіемъ потомства отъ чистой женщины? Она ли, не имъвшая дътей и боявшаяся никогда не имъть ихъ вслъдствіе замедленія брава, она ин, избравшая слабость преклоннаго возраста, или онь, полюбившій возрасть цвітущей молодости? Да наконець онь и самъ со-

"Только уже послы осуждения на смерть она отврываеть своему свекру чревъ посылку залоговъ виновичка своей беременчости. Можно было бы думать, что преступление ея еще увеличится съ обнаружениемъ ея провосмишения; однаво, напротивъ того, именно это спасаеть ее оть смерти: она правве меня, восканцаеть Іуда, и этимъ примо признаеть, что Самарь преследовала только свое право, и по этому самому родиншееся детя не было исторгнуто изъ Израиля какъ извергъ, родившійся отъ провосившенія, и не было сожжено вивств съ провосивсительницею, но было признано первенцемъ Іуды, котя и родилось гораздо поздиве Шелы, потому что твлесный отепь носвреснять въ Фамари (правда, не зная объ этомъ) свия только своему первородному сыну. Танимъ образомъ сынъ Фаресъ становится первенцемъ и законнымъ наследникомъ только въ силу брака ужичества; потому что безъ последняго онъ есть незаконнорожденный, который до десятаго кольна не могь принамежеть въ обществу Израилеву, а темъ менее въ числу предковъ Христовыхъ. Поступовъ Фамари хотя и сопровождался хитростію, но не есть вровосмишеніе: это быль поступовь основывавтійся на правъ, и по своямъ послъдствіямъ равноправный съ бракомъ ужичества. Въ обоихъ отношенияхъ — и по естественному рожденію, и по усыновленію въ духів брана ужичества, Фаресъ происходить по прямой линіи оть Іуды: онъ есть сынь и вывств съ твиъ внукъ. Но сынъ Гуды лишился бы жизни витьств съ своею матерью, еслибы внукъ (какъ сынъ его первенца) не имъть законныхъ правъ на жизнь и вифстф съ тъмъ жа первородотво 177).

Такъ какъ цвль была достигнута, то Оамарь не вступила уже въ новый бракъ, но осталась къ своемъ вдовьемъ состоянія; ибо Іуда не познаваль ея болье, да и Шела не могъ уже имъть ея своею женою, печему отъ него и произошло новое покольне 178). Оамарь родила близнецовъ, обстоятельства рожденія

знамся... Итакъ она котила испитать самого блюстителя ея чистоты. Кириллъ Александрійскій, glaph. in Gen. l. 6, n. 2. Өеодоримъ, in Gen. qu. 95 и qu. 1 in lib. Ruth. Проковій, in Gen. 38.

<sup>111)</sup> Гриммъ, 1. с., стр. 436.

<sup>111)</sup> Числ. 26, 19, 20.

которыхъ напоминають исторію близиецовъ Ревеки и были увъковъчены въ именахъ детей. Во время родовъ показалась рука одного, которую повивальная бабка обвизала красною нитью, чтобы отличить по ней первенца. Когда же онъ возвратиль свою руку, то вышель другой. Тогда повивальная бабка сказала: "какъ ты расторгъ себъ преграду?", то-есть въ ободочив, которою были окружены оба, чтобы оттвенить брата и предупредить его. Поэтому она и назвала его: Перецъ (Вульг. Фаресъ после него вышель другой съ врасною, нитью на рукв, и ему наречено имя: Серахъ (Вульг. Зара-восходъ), такъ какъ онъ котълъ явиться прежде, между твиъ какъ на самомъ двив Фаресъ быль первенецъ да и въ родословной таблица 179) помащается прежде Зары. Фаресъ есть прадъдъ царя Давида 180), и чревъ него Оамарь вошла въ родословів Іисуса Христа въ числів праматерей Его 181). И здісь опять проявляется ясно благодатное избраніе Божіе: по обычному порядку Зара есть первенецъ; но въ то мгновеніе, когда порядокъ природы высказадся въ вышедшей впередъ рукв в быль отмечень прасною нитью, рука возвращается назадь, и по высшему порядку и устроенію выходить сначала Фаресь и подучаеть право первородства. Евангелисть воспринимаеть въ свое родословіе обоихъ братьевъ, чтобы обратить вниманіе именцо на то, что родословіе Христово не есть только дівло человіна и природы, но что туть действовали и высшіе законы и правственныя отношенія, находящія объясненіе себъ собственно только въ волъ и свободъ Божіей. Матеей, конечно, не безъ высшаго основанія внесъ въ родословів четырех женщина (Оамарь, Рахаву, Русь и жену Уріи), хотя онъ и не указываеть этого основанія, но предоставляєть своимь читателямь отпрыть въ самой священной исторів чудное сплетеніе дъль человъческихъ съ путями Промысла Божія. Ибо завершеніе (Івсусъ) данной при предковъ Христовыхъ выставляеть каждаго отдальнаго члена въ особомъ блеска и заставляеть предчувствовать, что здёсь дёйствовали не одни только законы природы, но что



<sup>170)</sup> But. 46, 12; YRCE. 26, 20.

<sup>180)</sup> Pye. 4, 18... 1 Hapar. 2, 4...

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>) Mare. 1, 3.

рядъ предковъ Мессін ниветь свое основаніе главнымь образомъ въ благодатномъ избраніи Божісмъ. Если новые экзегеты говорять просто, что Матеей внесъ этихъ женщинъ въ родословіє потому, что уже нашель ихь въ генеалогическихь таблицамъ (однаво въ 1 Парал. не упоминаются ни Рахава, ни Русь), то этимъ отнюдь не объясняется разсматриваемое обстоательство: вроив этихъ онъ встрвчаль въ священной исторіи в другахъ женщинъ, отличавшихся святостію жизни, каковы шапр. Сарра, Ревенна. Следовательно, разв онв захотыв приводеть женщинь, ому следовало или приводить всехь или же, по врайней муру, выставить на видь техъ, которыя блистали своею добродътелью <sup>186</sup>). Такъ какъ онъ последнихъ не приводить и даже прошель молчаніемь имена некоторыхь изъ мушинь, то изъ этого следуеть, что именно эти четыре женщины не случайно попали въ родословіе Спасителя. Въ прежнее время напирали главнымъ образомъ только на двусмысленность въ характеръ этихъ менщинъ и думали, что Матеей хотълъ показать на этихъ женщинахъ, что Мессія пришелъ ради грешниковъ и потому самому не гнушался явными грёшниками между своими предкажи 108). Однако именно этимъ одностороннимъ удареніемъ

<sup>183) 3</sup>samoyems, in Matth. hom. 1. Amepociä, exp. in Luc. 1. 3, n. 17.

<sup>183)</sup> Іеронима, in Matth. l. 1: достойно замечанія, что въ родословіе Спасителя не принята ни одна изъ святыхъ женъ, но приняты женщины, поридаемыя Инсаніемъ, дабы покавать, что Примедній ради грамниковъ, родивнико отъ граминковъ, истребить гръхи всёхъ. Амересів, ар. 2, David. ср. 6: пом'ященість въ тисле производителей рода Господа Вирсавіи и Оамари, изъ конхъ одна совернила предюбодвяніе, а другая кровосившеніе, указывается на то, что Имвиній спасти всёхъ ходей началь благоденніе съ своихъ предвовь, а вмёстё съ тёмъ в на то, что Подвергшій себя даже телесению страданіямь не гонякся за благородствомъ безукоризненнаго происхожденія. Заатоусть, in Matth. hom. 3: удивительно не только то, что Онъ восприняль плоть, но и то, что удостоиль нивть таких родственниковь, отнодь не стидясь того, что восприналь оть нась худаго. И самимъ началомъ своего рожденія Онь показаль, что не стидится ничего, имъющаго отношение къ намъ, уча насъ этимъ, чтоби и ми не стидились ничтожества нашихъ предвовъ, но чтоби искали одной истини. Ибо усиленно добивающійся истини, дотя би им'є самаго незнатнаго родоначальника, а матерью-блудинцу или въ другомъ какомъ-либо отношения презранную женщину, же котеринть оть этого никакого ущерба. Өеодоримъ, qu. 1 in l. Ruth: Матоей, нема родословіе, промель молчаніемь женщинь знаменитыхь и славныхь добро-- дътелью-Сарру и Ревекку и другихъ, но вспоминлъ Оамарь и Рахаву, Русь и

на пвусмысленный характеръ упомянутыхъ женщинъ мы становимся въ противоречіе съ основными идеями Ветхаго Завета, напр. съ тою идей, которая связываеть принадлежность из избранному народу съ законнымъ происхожденіемъ отъ Авраама, всявиствіе котораго всякій члень, исключенный жэв народа какимъ-нибудь пятномъ въ своемъ рожденіи, семъ собою невезможень въ ряду предковъ Мессін. Именно въ женщинахъ родословія Христова воплощается та идел, что накъ во всей ветхозавътной священной исторіи, такъ въ особенности въ ряду предковъ Мессін двиствоваль не одинь только естественный законь плоти и врови, но рядомъ съ этимъ сотоственнымъ развитиемъ имъдо широкое поле дъйствія и свободное благодатное избраніе Божіе. Прививая въ древу жизни Своего народа, какъ славные отпрыски язычества, и даже избравъ въ число предковъ Сивсителя міра язычниць, отличавшихся величіємь своей въры и горячимь жеданісив принадлежать къ народу обътованія (Фамарь, Рахаву, Русь), Богь хотыль унивить плотскую національную гордость Израния и показать самымъ деломъ, что спасеніепроисходить, правда, отъ іудеевъ (Іоан. 4, 22), однако предназначено не для нихъ только однихъ, но для всёхъ, воспринимающихъ его въ вёрё и надежде, что въ царствъ Божіемъ главное дело составляеть не благородство рожденія, но благородство души и богоугодной жизни 184), и для поддержанія этой идеи Богъ въ извістные промежуточные періоды прививаль такіе благор одные отпрыски въ ветхозавътной церкви. Такимъ образомъ и Оамарь является не безиравственною и испотребною женщиною, но телою женщиною, которая величемъ своей въры, своимъ сильнъйшимъ стремденіемъ

жену Урін, уча, что единородний Сына Божій сділялся челов'якома ради всіха людей — кака іудеева, така и всіха язычникова, кака грішникова, така и праведникова.

<sup>164)</sup> Златоуств, 1. с.: поступиль такъ для того, чтобы не только научить насъ, но и смирить превозношение іудеевъ... Рабъ ли ти или свободний, —у тебя ніть ничего ни больше, ни меньше: требуется одно только—произволение и душееным качества. Осодорить, qu. 96, in Gen.: это пов'яствоваціе привнесь блаженный Монсей для того, чтобы научить іудеевъ, что эта пресловутійшая прародительница Давида происходила изъ чужеземныхъ женщинъ, дабы они не провозноснымсь предъ ув'яровавшими изъ язычниковъ, какъ сохранившіе якоби незапятнавное благородство. Руперть, 1. 8, in Gen. ср. 28.

принадлежать въ народу обътованія, върностью по отношенію въ своему умершему мужу и святостью своей жизни превосходила многихъ женщинъ во Израилъ и потому самому удостоена. Богомъ преимущества—въ вачествъ прообраза призванія языческаго міра въ церковь быть блистательнымъ примъромъ на всъ будущія времена 185). Оамарь принадлежить въ числу тъхъветхозавътныхъ святыхъ 188), которые иснали прежде всего царствія Божія и правды Его (Мате. 6, 33) и восхищали его съ употребленіемъ усилія (Мате. 11, 12), а равно приносили достойные плоды пованнія, ябо имя ся обозначаєть горечь (амастічно), соединяющуюся съ Гудою — испольдание (сопіськіо) 162). Поэтому-то она и продолжаєть жить во Израилъ восхваляемая за свое дъло, такъ что имя ся отоить наряду съ именами высокоуважаємымъ женъ Іакова—Рахили и Ліи и при благожеланіяхъ служить образомъ, перешедшимъ въ поговорку 188).

Однако Оамарь является въ родословіи Христоволь не только ради самой себя, но и потому, что она была матерію близнецовъ, при рожденіи которыхъ ясивйшимъ обравомъ даль знать о себв упомянутый уже выше сверхъестественный законъ свободно-благодатнаго избранія Божія, какъ и при рожденіи близнецовъ Ревекки. И именно потому евангелисть приводить въ своемъ родословіи рядомъ съ первенцомъ по порядку благодати (Фаресомъ) и первенца по порядку природы (Зару), чтобы ука-



<sup>105)</sup> Авчустинъ, 1. 22, сопт. Faust. ср. 86: Өамарь была уже прообразомъ церкви, призванной изъ язычниковъ... ибо она посившила какъ олень въ источникамъ водъ, чтоби сдёлаться сёменемъ Авраамовымъ... ибо объ ней предсказано: народъ, котораго я не зналъ, служитъ мив (Псал. 17, 44). Она получила втайнъ печатъ, перевязъ и посохъ: запечатлъвается призваниемъ, укращается оправданиемъ, возвышается прославлениемъ. Геронимъ, ргоl. ад Овее. Исидоръ, Alleg. v. Т.: Өамарь служитъ образомъ церкви, получивщей отъ Христа святое зачати трезъ печатъ вёры и посохъ креста. Амеросій, 1. с. п. 30. Кирилъ Александрійскій, glaph. 1. 6. Въ Іздъ и Өамари намъ указивается тайна воплощенія Спасителя нашего. Өеодоритъ, 1. с.

<sup>100)</sup> Дельчив, Комментарій на внигу Битія, стр. 368: «несмотря на всё сво прегріменія Фамарь по своей мудрости, своей ніжности, своему благородству въ поведеніи есть ветхозавітная святая».

<sup>137)</sup> Августинъ, 1. 22 cont. Faust. ср. 86. Рупертъ, 1. 8 in Gen. ср. 29 и 30 138) Рус. 4, 11, 12: «да содълаетъ Господъ жену (Русь), входящую въ домъ твой (Воссовъ), какъ Рахиль и какъ Лію... И да будетъ твой, какъ домъ Фареса, лютораго родила Самарь Гудъ».

зать этимъ на таниственные пути промысла Божія. Отцы видять въ этихъ двухъ сыновьяхъ прообразъ двухъ народовъ—іудеевъ и язычниковъ, а также отношенія ихъ къ царству Божію 189), или же двухъ завѣтовъ 190), и именно по причинѣ таниственнаго своего характера оба они стоятъ въ родословіи Христовомъ. Даже красная нить, которою была обвязана рука Зары, служить указаніемъ на страданія и кровавую смерть Христову 191).

Остается еще только хронологическій вопросъ, нь навому времени слідуєть отнести рожденіе этихь сыновей, а также женитьбу Іуды. Слідуя библейскому указанію времени и хронологической послідовательности (Быт. 38, 1) мы должны будемъ

<sup>100)</sup> Осодорить, qu. 96 in Gen.: Они обозначали два народа, а именно Фъресъ—
народъ іздейскій, а Зара—увъровавших изъ язичниковъ. Ибо и до закона било
много учениковъ благочестія, жившихъ върою, а не закономъ. Указивая на время,
предшествовавшее закону, Зара первий видвинуль руку... Затімъ вишель Фаресъ.
Кирило Александрійскій, glaph. in Gen. l. 6: Это можетъ служить для насъ
не неяснымъ знамененіемъ того, что язичники призвани прежде Изранля но
крови и что достониство первородства получили тѣ, которые избрани въ посліднія времена. Ленустинь, l. 22 cont. Faust. ср. 84—86.

<sup>\*\*\*)</sup> Заатоусти, hom. 62 in Gen.: Что это било образомъ будущаго, это ведно езъ самаго дъла. Ибо сдълалось это не въ порядкъ прероди. Въ самомъ дълъ, какъ било возможно то, что рука будучи обвязана нитъю, сама селтъ возврателасъ назадъ и дала пройти другому (младенцу), еслиби это не било намередъ предопредълено нѣвотором божественном силом и еслиби не било какъ би въ нѣкосй тъни предъизображено то, чего Зара (нбо онъ билъ образомъ церкви) началъ ожидать съ самаго начала? Между тъмъ какъ онъ навремя вишелъ вноередъ и опять возврателся назадъ, произошло исполненіе закона, образомъ которато служилъ Фаресъ и которое господствовало долго. Когда же тотъ, которий прежде уступилъ (Зара), опять вышелъ, то всъ іздейскіе обичан уступили въ свою очередь церкви. И Нот. 3 ім Matth. Амеросій, ехр. іп Luc. 1. 3. п. 21: Тайном бинзнецовъ изображается двойственная жизнь: жизнь по закону и жизнь по въръ, жизнь по письмени и жизнь по благодать. Благодать прежде закона и въра прежде письмени. Иримей, сопт. ћаег. 1. 4. ср. 25. п. 2.

<sup>1911)</sup> Кирилля Александрійскій, l. с.: Красная неть есть прообразь святвитей врови. Амеросій, ехр. in Luc. l. 3. n. 24: Что рука его была обязана врасною нетью, чёмь менить было это, какъ не прообразомъ Того, который проявленіемъ своего креста и пролитіемъ своей крови озарнів дёла человіческія? Ісромимъ, ср. 123 (al. 11) ad Ageruch. n. 13: Это я говорю о Өамари, родившей близне-щовь Зару и Фареса, въ рожденіи которыхъ стіна разділила два народа, и рука, обязанная красною нитью, уже тогда обагрила совість іудеесевъ страданіемъ Христовимъ. Ириней, cont. haer. l. 6: ср. 25. Орименъ, in Matth. com. n. 125.

отнести женитьбу Іуды на дочери Шун ко времени вскоръ послъ продажи Іосифа. А такъ какъ между продажею Іосифа и переселеніемъ семейства Іакова лежить промежутовъ времени только въ 23 года, казавшійся слишкомъ короткимъ для разсказанныхъ здъсь событій, то многіе толковники, вслъдъ за блаж. Августиномъ 198) полагали женитьбу Іуды на несколько леть раньше, однамо несправедливо. Если мы допустимъ, что Тудъ во время продажи 17 летинго Іоснов было 20 леть оть роду и что онь вскоръ затвиъ отправился въ Одолламу и женился тамъ, то трое сыновей могли родиться у него въ продолжение 3-4 лътъ. Если онъ старшему сыну своему, который могъ родиться уже спуста годъ после продажи Госифа, на 15 летнемъ возрасте его далъ въ жену Өамарь, а еще годъ спустя далъ ее второму сыну, то отъ смерти Онана до переселенія Іакова остаются еще полныя шесть леть, вначить, достаточно времени для рожденія Өамарью бананецовь оть Іуды и для двукратного путешествія Іуды вижоть съ братьями въ Египеть. Если же въ числь переселившихся съ Іаковомъ въ Египеть домочадцевъ его приводятся уже и двое сыновей Фареса-Эсромъ и Хамулъ (Выт. 46; 12), то следуеть заметить, что въ это исчисление (Быт. 46, 8-27) входять не только родившеся уже при переселении внуки, но также внуки и правнуки, родившіеся у сыновей Іакова уже въ Египтв и сдълавшіеся основателями самостонтельных поволъній.

Книма Побилеев 103) разсказываеть подребно исторію Фамар и и освіщаєть нівоторыя темныя стороны ея. Во второй годъ второй неділи 45 юбилея Іуда взяль своему первенцу Эру жену изь дочерей Адама, именемь Фамарь. Но онь ненавиділь ее и не спаль съ нею, такъ какъ мать его была изъ дочерей Ханаана и онь хотіль взять себі мену въ родстві своей матери, чего не дозволить ему отець его Іуда. Когда Господь умертвиль его, то Іуда сказаль сыну своему Онану: "войди къ жені брата твоего и соверния съ нею бракъ ужичества и воскреси твое сіми брату твоему. Онъ исполнить волю отца, но проливаль свое сіми на землю и быль умерщелень Господомъ. Послів



<sup>192)</sup> Aerycmuns, qu. in Hept. 128.

<sup>198)</sup> Глава 41.

этого Іуда отправнять Өамарь въ домъ отпа ел, пока подростетъ Село; но жень Іуды не хотвлось, чтобы онъ женился на ней. Затьмъ следуеть дальнейшій разсказь, почти буквально сходный. съ повъствованіемъ книги Бытія. Потомъ Фамарь родила близнецовъ въ седьмой годъ этой недвин, которымъ вивств съ тамъ окончились семь леть плодородія въ Египте. Къ этому Кинга Юбилеевъ присоединяетъ раскаяніе Іуды въ своемъ худомъ до-, ступкъ и помидование его. Моисей однако опредъднав смертнуюназнь чревъ сожжение за всякий грахъ со снохою жим тещею. По христівнской Книпь Адама 144) Овнарь была дочь Кадесъ-Левія и жила долгое время съ Эромъ, который поступаль съ нею, подобно жителямъ Содома и Гоморры, и за это былъ умерщвленъ. Й Авнанъ жилъ также съ нею много дней, но всякій разъ, входя въ ней, проливалъ прежде на землю свое самя отъ, чрезмърной силы своей страсти, ради провлятія Іакова, чтобы отъ нея не было свиени, которое, смвивлось бы съ его свие-немъ. И Господь умертвиль его и не допустиль смъщения съмени хананеевъ съ саменемъ праведнаго Іакова. И потому Оамарь вышла навстрачу своему свекру Ізда, и омъ вощель къ ней, не узнавъ ея, и родилъ отъ нея Фареса и Зару, бливнеповъ. По завъщанію Іуды 195) Оамарь быда изъ Месопотаміи, дочь Арама, которой Иръ не хоталь познать, потому что она. была нехананеника: мать его не хотвла имать оть нея детей; поэтому онъ былъ умерщвленъ въ третью ночь ангеломъ "Го-, споднимъ. Еще въ свадебную недалю Іуда даль ей въ мужа Авиана, который жилъ съ нею годъ, не познавая ея, и когда отецъ пригрозилъ ему, онъ сталъ спать съ нею, но, но севъту своей злокозненной матери, проливаль свия на вемлю. Когде Іуда захотыть дать ей третьяго сына Седама, то этого не дов-, волила жена его, злобствовавшая противъ Оамари, на то, что она не была хананеянка, какою была она сама. Во время отап сутствія Іуды Бессую взяла своему сыну жену кананеянку, впогда онъ услышаль это, то прокінль ее, и она умерла въ злобъ. сыновей ев. Спуста два года, возвращансь опьяналый оъ стрижии, овець, онъ вошель въ Оамари, сидъвшей при дорогь, не узнавъ,

<sup>194)</sup> L. c. crp. 128.

<sup>191)</sup> Test. XII pat. cp. IV, n. 10-12.

ея, и она зачала. Когда я хотвлъ умертвить ее, она прислама тайкомъ дамные ей залоги, и я не могъ умертвить ее, потому что смотрвлъ на это накъ на устроение Вожие. И я не принасался уже болве къ ней до самой смертя моей, потому что я сдълалъ менотребное дъло во Изранлъ. Послъ мгого, по случаю наступивнато голода, Іуда отправился въ Егинетъ къ Іосноу; ему было въ то время 46 лътъ отъ роду.

## Повявальныя бабки.

Народъ израильскій чрезвычайно размножился въ Египть и внушиль этимъ немалый страхъ нарямъ этой страны изъ новой династін. Чтобы воспрепятствовать размноженію и возрастанію Израиля, Фараонъ сталъ изнурять его тяжелыми реботами. Когда же эта мара оказалась недайствительною, онъ повельль повивальнымъ бабкамъ евреннокъ, изъ коихъ одной было имя Шифра (Сепфора), а другой Фуа: "когда вы будете повивать у. евреяновъ, то наблюдайте при родахъ: если будеть сынъ, то умерщвияйте его; а если дочь, то пусть живеть". Выше мы, уже познакомились съ двумя повивальными бабками, а именно при рожденіи Веніамина 196) и Фареса 197); Іосифъ Флавій 196), воторому следовали и другіе толковники 199), считаєть этихъ повивальных бабокъ египетскими женщинами, потому что только отъ нихъ Фараонъ могъ ожидать, что онв верно неполнять его повельніе. Другіе же 200) напротивъ того, всявдь за еврейскими толкователями, считають ихъ евренивами на томъ основания, что, при сильномъ отвращени обоихъ народовъ другъ въ другу, еврейскія матери навърное не стади бы пользоваться услугами повивальных бабокь из сгиптинокь; да кроми того упоминаемыя повивальныя бабии носять еврейскія имена. Эти два повивальныя бабки были не единственныя; онв были, безъ сомнв-

<sup>&#</sup>x27;") But. 35, 17.

<sup>191)</sup> But. 38, 27.

<sup>196)</sup> Antiq. II, 9, 2.

<sup>199)</sup> Carthusianus, Hugo de St. Vict., Lyranus, Cern. a Lapide, Menechius, Gordonius.

<sup>200)</sup> Astycmuns, l. cont. mend. cp. 15 aq., Calmet, Melvenda.

нія, начальницами надъ остальными повивальными бабками и получили следовательно царскій приказъ для сообщенія его этимъ последнимъ, подчиненнымъ имъ повивальнымъ бабкамъ. Ідден считають ихъ тождественными съ Іохаведою и дочерью ея Марією 201), однако безъ всякаго основанія. Приказъ повивальнымъ бабкамъ требовалъ умерщелять мальчиковъ не по рожденіи уже, но во время рожденія, именно тогда, когда младенецъ выходить изъ матерняго чрева, чтобы скрыть такимъ образомъ умерщеленіе отъ матерей и заставить ихъ думать, что онъ родили мертвыхъ младенцевъ. Дівочекъ же слідовало сохранять, такъ какъ съ ихъ стороны нечего было опасаться возмущенія, а по достиженіи совершеннольтія онъ могли быть употребляемы для удовлетворенія сладострастія египтянъ и въ услуженіе женамъ посліднихъ. Исполненіе этого приказа совершено уничтожило бы народъ наравльскій.

"Но повивальныя бабки боялись Бога и не делали такъ, какъ говориль имъ царь египетскій, и оставляли детей (мальчиковъ) въ живыхъ"; и когда царь укорять ихъ за это, онъ отвъчали: "еврейскія женщины не такъ, какъ египетскія (слабосильныя): онв здоровы; ибо прежде нежели прійдеть въ нимъ повивальная бабка, онв уже раждають . Этимъ ответомъ онв могии обмануть царя тымь мегче, что арабскія (восточныя) женщины какъ извъстно, родять дегво и скоро \*\*\*). Итакъ какъ повивальныя бабии боялись Бога и не умершвляли мальчиновъ, то Богь двдаль имъ доброе и устрониъ домы ихъ 303). Эти последнія слова были объясняемы различно: между тамъ какъ оврен и Лиранъ толкують ихъ въ томъ смысле, что повивальныя бабии хорошо устронивсь въ замужествъ ние по Книхи были сохраняемы отъ гятва Фараонова, другіе \*04) подъ домами разумівють небесныя жилища, такъ что онъ поступками своими заслужили небо. Августинъ и Осодорить разумьють временныя награды, богатство н счастіе. Нанаучшимъ объясненіемъ этихъ словъ будеть то

<sup>201)</sup> Pynepm, l. 1 in Ex. cp. 7. Ispounds, in In. 65, 21.



<sup>&</sup>lt;sup>808</sup>) Cz. Babyl. Talm. Sota 11 H Mid. Rabba Ex. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup>) См. мое публичное чтежіе о «религіозних», соціальних» и семейных» отношеніях» востова». Віна 1876. стр. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup>) Исход. 1, 15-21.

что такъ ванъ повивальныя бабки, оставляя безъ вниманія царскій приназъ, содъйствовали этимъ устроенію дома Изранлева, то Богъ устрояль ихъ домы, то-есть семейства, давель имъ слъдовательно многочисленное потомство <sup>205</sup>) и вдобавовъ въ этому обиліе земныхъ благъ <sup>206</sup>).

Какъ видно изъ связи ръчи, повивальныя бабки, обманывая царя, прибъгали во лин, потому что не умерщваяли нальчиковъ, относя однако это обстоятельство насчеть еврейских матерей твиъ не менье онъ были награждаемы Богомъ. Это вознагражденіе возбуждало живой интересь уже въ отнахъ. Румерть пишетъ, что эта ложь была дозволительна, потому что она пронетенала изъ любви из сохранению стольких человъческих жизней, почему и была награждаема Богомъ, съ чемъ соглашаются, повицимому, Клименть Александрійскій, Оримень и Бода достопочтенный. Завтоуеть и Геронинь, сплоняющеся равнымъ образонъ нь этому мивнію, принимають поступонь повивальныхъ бабокъ не столько за ложь, сколько за сокрытіе, утанваніе. Однако відь по віроученію церкви (сл. Притч. Солов. 12, 22: мервость предъ Господомъ-уста яживыя) всякая ложь грвховна и потему недовволительна, такъ какъ она есть intrinsice malum (скрытое зло) и прямо противоржчить правда, какъ это ясно распрываеть блаж. Астустина 207). Итакъ сели Богъ каграждагь этихъ повивальныхъ бабокъ, то награждавъ — канъ учить Августинъ 208) — не за ложь икъ, но за отрахъ Божій и доброжелательность, какъ это ясно и видно изъ словъ 20 стиха; потому что это проявление любые есть самостоятельное двиствіе, не нивющее ничего общаго съ упомянутою лошью 201). Іероным в Руперию дунають, что это проявление любви про-

<sup>300</sup>) Оома, l. 2. q. 114. a. 10 ad 2: *Tirimus* въ толков. на это м'есто.

ээ) Beda, Corn. a Lap., Calmet, Tirinus, Menochius, Gordonius и другіе.

<sup>•••)</sup> Procopius, Estius, Malvenda.

<sup>2007)</sup> Lid. cont. mend. H Lib. de mendacio.

<sup>2009)</sup> Lib. cont. mend. ср. 15: А что написано, что Богь дёлаль добро еврейскимы вовивальнымы бабкамы... то это Оны дёлаль не за то, что онё обманивали, но ва то, что онё оказывались сострадательными кы людямы Божінны. Такимы образоны вы лицё ихы вознаграждена не линвость, но благорасположеніе. Оома, Summa 2. q. 110. а. 3 ad 2: Повивальныя бабки вознаграждены не за обманы, но за страхы Божій и за благорасположеніе, изы котораго проистекы обманы.

истекало изъ оверхъестественнаго побужденія и потему васлужело въчную награду. Если Григорій Веменій <sup>310</sup>) пипеть: "награду за свою доброжелетельность ова могли получить въ вачной жизни; вина же жи получила земное вознагражденіе", то онъ хочеть сказать этимъ не то, что небесное вознаграждение ихъ за эту ложь пропало и обращено было въ земное вознагражденіс, но то, что -канъ объясняеть Оома Аквинскій <sup>311</sup>) въ вику BEBMESTO SETS IEM ORB HOLYVEIN BPENCHECE BOSHSTPAMENIE. между твиъ накъ внутреннее двиствіе ихъ было доброе и похвальное; потому что этоть грёхь, какь вынужденияя ложь 212). быль именне грахь, заслуживающій отпущенія, не уничтожающій двиствія жобви и потому не лишеющій въчной жизии. Если сиросить, что при таких обстоятельствахь следовало делеть повивальнымъ бабламъ, то Corn. a Lapide одвъчаетъ: или бъжеть отъ царя или же кажъ-нибудь скрыть правду, но не отрицеть ен; или, какъ говорить Августивь 214), решительно отклонить это требование и претерпать даже смерть.

Накоторые учители церкви \*1.4) придавали и этимъ изстамъвлисторическій смыслъ. Именно они признаютъ Фараона образомь діавола, старающагося истребить все мужеское, то-естьдобродатели и героевъ добродатели, при помощи двухъ иовивальныхъ бабокъ — міра и плоти, то-есть плотекихъ похотей инеобузданнаго честолюбія и корыстолюбія, которыя им можемъ
обуздывать телько страхомъ Божіниъ, или же при помощи человаческой мудрости и науки, доводящей нерадко до сресей.
Египетовія женщины, то-естъ несевершенныя, нуждаются въ повивальнихъ бабкатъ; напротивъ того евреники, то-естъ соверпециыя, не имають въ нихъ нужды, такъ какъ она исполнены
силы, побуждаются Духомъ Божіниъ ко всему доброму и святому и достигають его, конечно, не безъ затрудненій. Оршень
\*\*1.5\*)
видить въ этихъ двухъ повивальныхъ бабкахъ также образъ
двухъ заватовъ.

<sup>180</sup> Lib. 18. Mor. cp. 4.

<sup>211)</sup> L. c. 2. q. 110. a. 4 ad 4.

we) Corn. a Lapide.

<sup>.445)</sup> Lib. cont. mendac. cp. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup>) Оригенъ (hom. 2 in Ex.), Кириллъ Александрійскій, Руперть, Прокопій, <sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup>) Нот. 2 Ех. п. 2: Эти двъ повивальныя бабки носять на себъ образъ

## Іохаведа, Марія и дочь Фараона.

Еще прежде чемъ Фараонъ издаль смертоносный приказъ бросать вобхъ новорожденныхъ мальчиковъ еврейскихъ въ Нилъ, одинъ еврей изъ племени Левіина, по имени Амрамъ, сынъ Кааоа, взядъ себв въ мену дочь (потомку) Левія, следовательно изъ того же племени 216), по ниеми Іохаведу 217), (то-есть Ісгова есть слава). Между тамъ напъ въ книгъ Исходъ 2, 1 и Числъ 26, 59 Іохаведа называется только вообще дочерью Левія, въ га. 6 от. 20 вниги Исходъ она называется тетною, (то-есть сестрою отца) Амрама, что еще опредвленные выражается въ внигы Чисять 26, 59 прибавленіемъ: "Ісхаведъ, дочь Левінна, которую ромела жена Левінна въ Египтв". Это показаніе не заставляеть однако отнюдь принудительно признавать Іохаведу непосредственною дочерью Левія и следовательно сестрою Кааса и тетлою Амрама; потому что слово "дочь означаеть по еврейскому словоупотребленію и потомку вообще, да и можеть быть въ болье широкомъ смысль употреблено для обозначенія родства съ отцовой стороны (напр. Іер. 32, 12). Даже при допущения того, что ивкоторые посредствующие члены въ родословии были пропущены, Іохаведа все-таки могла быть и теткою Амрана. LXX и Вульгата переводять это слово словомъ: patruelem (дочь отцова брата); савдовательно Іохаведа и Амрамъ были двоюродными братомъ и сестрой. Женитьба на теткв была запрещена по закону Моисееву (Левит. 18, 12); что такая женитьба допускалась до законодательства, это-не болбе, какъ гипотеза,

двукъ завътовъ: Сепфора, означающая въ переводъ соробей, можетъ знаменовать завонъ, который духовенъ, а Фуа, что значитъ красмая или симыдамсая, можетъ означать Евангелія, краснъющіяся кровію Христовою, кровію Его страданій во всемъ мірѣ. Ими-то души, раждающіяся въ церкви, исцъляются какъ бы повивальными бабками, находя въ Писаніяхъ все необходимое для своего врачества. Однако Фараонъ старается при помощи ихъ умертвить мужескій поль церкви, нодкладывая въ божественныхъ Писаніяхъ еретическій смыслъ и превратныя ученія.

<sup>215)</sup> Hexog. 2, 1.

<sup>217)</sup> Исход. 6, 20. Чися 26, 59.

воторая можеть быть вёрною, но можеть быть и невёрною. Затрудненіе представляль еврейскій текть въ книгв Числь 26, 59, по причинъ пропуска подлежащаго, которынъ можеть бытьпо LXX и объясненію Іархи и Абенеера — не жена Левія, но деопредъленно одна изъ потомковъ его. Что вирочемъ мужъ Іохаведы, Амрамъ, упоминаемый въ гл. 6 ст. 20 вниги Исходъ, не тождественъ съ упоминаемымъ въ ст. 18 Амрамомъ, сыномъ Кавеа, а есть только поздивний потомокъ его, это становится очевиднымъ, если мы обратимся въ хронологіи <sup>218</sup>). По внигв Числъ 3, 28 и дал. потомки Кавев во времена Монсен дълились на четыре вътви, состоявшія всь вивсть изъ 8600 мущинъ и отроковъ, изъ коихъ амрамитяне составляли около четвертой части. Еслибы Амрамъ, сынъ Кааса, редоначальникъ амрамитовъ, былъ тождественъ съ Амрамомъ, отдомъ Моисея, въ такомъ случай у Моисея должно было бы быть болъе 2000 сыновей и племенниковъ. Такъ какъ это положительно невозможно, ибо онъ самъ имълъ только двоихъ сыновей (Исх. 18, 3. 4), то необходимо допустить, что между Амраномъ, сыномъ Каасовымъ, и соименнымъ его потомкомъ пропущенъ неопредъленный рядъ покольній. Наше объяненіе сводится такимъ образомъ нъ тому, что Амрамъ и его жена происходили изъ племени Левіина и находились въ родствъ между собою. По Вавилонскому Талмуду \*1\*) Іохаведа, дочь Левія, родилась при переселенім его въ Египеть. Іохаведа родила Амраму двоихъ сыновей — Аарона и Монсея (Исх. 6, 20); а также дочь (Числ. 26, 59). Она была счастливою между женами, потому что видела въ своемъ домв царское и первосвященническое достоинство (Моисея и Аарона) 220), и была одно и тоже лицо съ Сепфорою, повивальною бабкою въ Египта 281). Авронъ былъ (по Исход. 7, 7) только на три года старше Моисся; сестра ихъ Марія, имя которой мы узнаемъ только уже повдиње \*22), была во время рожденія Моисея уже взрослою дъ-

<sup>115)</sup> Тиле, Хронологія Ветхаго Завіта. 1839. стр. 36.

<sup>219)</sup> Sota 18.

<sup>250)</sup> Mid. Rabba Ex. 1.

<sup>221)</sup> Rab. Sota 18.

<sup>222)</sup> Mcxog. 15, 20.

вицею, следовательно отарше обоихъ братьевъ. Тогда какъ Ааронъ роделся еще до насильственной мъры, предпринятой Фараономъ (Мох. 1, 22), и сабдовательно быль воспитываемъ свонии родителями безпрепятственно, Іохаведа после этого смертоубійственнаго указа родила сына, котораго, по причина особенной его красоты (деброты), старалась скрывать три місяца, чтобы спасти его. По іздейскому показанію 333), Іохаведь было 150 лъть отъ роду, когда она родила Монося. Такъ какъ св. первомученить Стеовиъ \*\*\*) возводить прямо прасоту этого мизденца въ Богу, то въ глазахъ младенца, въронтво, отражался для сердва шатери тайный голось Божій, говорившій ей, что сынь ея должень находиться въ особенной связи съ обътованіями, бывшими нреднамъ ихъ. И св. апостояъ Навель <sup>225</sup>) смотритъ на соврытіе этого манденца какь на діло віры родителей, которые проявляють ее въ томъ, что не следують приказанію Фараона вопреки заповъди природы и Вога, но спрывають своего младенца, чуждые отраха человаческого, упован единотвенно на волю и шилосердіе Божіе и разсчитывая на то, что Господь подвержить дьло ихъ даже при всей нажущейся безнадежности его. Іосифъ ствдовавшій іудейскому преданію, сообщаеть, что Амрамъ до рожденія Монося получиль откровеніе Вожіе о предназначеніи его въ избавители Израиля. Еслибы 1 это было действительно такъ, то едва ли Моисей упустиль бы указать на это обстоятельство. Вольшая уваренность обоихъ редителей въ спасенія мляденца высказывается и въ предпринятыхъ ими мерахъ. Такъ вакъ мать не могла долве сирывать младенца, потому, вфронтно, что въ извъстные промежутии времени дарскіе дозорщики осматривали дома евреевъ, то она взяла норзинку изъ тростика, осмолила ее асфальтомъ, чтобы плотиве связать етебли напируса, и смолою, чтобы одвлать ее непроницаемою для воды, положила въ нее мляденца, поставила ее въ тростимв на берегу Нила, въ такое мъсто, куда, какъ она знала, приходила обыкновенно купаться дочь Фараонова, а дочь свою поставила наблю-

<sup>&</sup>lt;sup>923</sup>) Pirke Elies 48.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup>) Дѣян. Апост. 7, 20.

<sup>225)</sup> Esp. 11, 23...

<sup>224)</sup> Ant. II. 9, 5 m Barhebraeus Chron. p. 14.

дать издали, чтобы узнать, что станется съ младенцемъ. И вотъ пришла дочь Фараонова съ своими прислужницами мыться въ ръкъ; ибо Нилу, какъ извъстие, опарывались божескія почески, а также приписывалась сила оплодотворяющая и пожерживающая жизвъ 227).

По Госноу парская дочь называлась Осрмусою, по Артапану <sup>230</sup>) — Мерріс; она была неплодною <sup>220</sup>) и потоку решилась усыновать маженца; Филонъ думаеть даже, что она выдала этого маненца за родившагося отъ нея самой. Заметивъ порвини ореди тростияка она приназала рабына принести се, отпрыла се, увидвла въ ней плачущаго ребенка и сказала: "это изъ еврейсних детей". Если дочь Фараонова при вида мледонца прямо приходить въ той мысли, что это должень быть еврейскій младенецъ, въ этомъ, при тогданиямъ обстоятельствамъ, не было имчего странцего: нътъ цовтому инкекой нужды допускать \*100 д. что она угодала это только по образанію младенца. По прирожденной женскому полу любон въ дотямъ и въ особенности не устроению и руководительству Божию она ожалилась надъ ребемкомъ. Нельзя не обратить вниманія на то, что избавитель Ивранья быль спасень рукою дочери егинетокого цари. Мы видимь, вавъ рука Божія всецця въ важиващіе моменты священной ноторів польвуєтся язычниками для осуществленія своихъ плановъ опроснія, и вакъ язычники безсовнательно и противъ своей воли водъйствують совершению спасения Изранлева, воторому въ конще концовъ предстоить сделаться общимь достояніемь и явычниковъ. По Августину 231) было праведнымъ навазаніемъ то, что вровожадный царь, отвававшій еврейскимь женщинамь въ вравъ раждать, погибъ именно вследствіе этого поступка своей дочери. Іосифъ 232) равсказываеть, что Оориуса вельла призвать кормилицу изъ огаптановъ; когда же ребеновъ отказалоя отъ груди наиз ея, такъ и вебхъ прочихъ кормилицъ, приведенныхъ после нея, то Маріамь, сестра ребенка, пришла

<sup>232)</sup> Ant. II, 9, 5. Ca. Talm. Sotah 12, 6's Midr. Ialkuth Ex. 2, Koran, Sur. 20.



<sup>227)</sup> Strabo XV, 695. Aelian. Hist. anim. 3, 33 m Plinius, Hist. nat. 7, 3.

<sup>220)</sup> Y Escesia, Praep. Ev. IX, 27.

<sup>229)</sup> Iocupo, Ant. II. 9, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup>) Абенеера, Өсөдөрить, inter. 3 in Ex., Проколій..

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup>) Serm. 89 de temp.

и посовътовала царской дочери позвать кормилицу изъ евреявокъ. Священное Писаніе сообщаеть только, что сестра ребенка подощив ет ней ет вопросомъ: "не сходеть ие мит и не позвать ли въ тебъ кормилицу изъ евреяновъ, чтобъ она вскормила тебъ младенца"? Когда дочь Фараонова согласилась на это, Маріанъ пошла и позвала свою мать, которая пришла и приняла изъ рукъ царской дочери своего ребенка съ словами: "возъми младенца сего и вскорми его мив; я дамъ тебв плату". И женщина взяла ребенка, вокормила его и после отнятія отъ груди. имъвшаго обывновенно мъсто по истечени трехъ дътъ \*\*\*), принесла его въ дочери Фараоновой, которая взяла его вывсто сына 234); вступивъ въ права матери она дала имя ему Моисей, а также египетское воспитаніе и обученіе всей премудрости египетской 225). Мидрашъ отождествляеть ее съ Биоьею, которая упоминается какъ дочь Фараонова въ 1 Парал. 4, 18. Она была больна и поэтому купалась въ Нилъ; прикоснувшись къ корзинкъ, заключавшей въ себъ Моисея, она выздоровъла \*30). Когда она усыновила Моисея, то Богъ сказалъ: "Моисей не былъ твопиъ сыномъ, и ты признала его таковымъ; ты — не Моя дочь, п Я называю тебя дщерію Божіею 4 337).

Іссифъ \*\*\*) разсказываетъ, что однажды Өермуеа привела Моисея къ отцу своему, чтобы последній объявиль его наследникомъ своего престола, потому что она была бездетною. Когда Фараонъ прижалъ Моисей бросиль венецъ наземь и началъ топтать его ногами. Это принято было за дурное предзнаменованіе, и Өермуев только съ большимъ трудомъ удалось отвлечь отъ Моисея гневъ Фараона. Въ Священномъ Писаніи мы уже не встречаемъ ничего боле ни объ Ісхаведе, ни о дочери Фараоновой. И за этими двумя женщинами толковники \*\*\*

1. Призна-

<sup>233) 2</sup> Make. 7, 27. Hap. 1, 23. 24, Iocuft l. c. n. 6.

<sup>236)</sup> Исход. 2, 10. Евр. 11, 24. Дѣян. 7, 21.

<sup>115)</sup> Дѣян. 7, 22.

<sup>234)</sup> Mid. Rabba Ex. 1.

<sup>&</sup>quot;') Mid. Rabba Lev. 1.

<sup>233)</sup> I. c. n. 7. Cs. Pynepma, l. 1 in Num. cp. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup>) Оригенъ, hom. 2 in Ex. Кириллъ Александрійскій, Glaph. in Ex. ср. 1. Прокопій, Ex. 1. Когла Христось возрось, мать по плоти, то-есть Іудейская

вади тайнственно-прообразовательный смысль. Если Монсей есть прообразь Інсуса Христа, то Іохаведа представляеть собою ветхозавътную церковь (синагогу), а дочь Фараонова—собранную изъ язычниковъ перковь, съ радостію принявшую—и именно на водъ святаго крещенія— Мессію, отвергнутаго іудеями. Цо Бэдп 241) дочь Фараонова есть образъ языческой перкви, Іохаведа— первоначальной христіанской церкви, а Маріамъ— ессіевіа secunda Apostolorum.

Коранъ 142) говорить о получения матерію Моисея откровенія, чтобы она кормила младенца Моисея; если же она имветъ изъ-за него опасеніе, то пусть положить его въ рвку и не безпоконтся, ибо Богь возвратить ей его и сдвлаеть его своимъ посланиикомъ. И младенецъ спасенъ былъ не дочерью, но женою Фараона, которая сказала мужу своему: "этотъ младенецъ-утва для меня и для тебя; поэтому не умерщвляй его. Быть можеть, онъ будеть современемъ полезенъ для насъ. Примемъ его вмасто сына". Толкователи разсказывають согласно съ Талмудомъ 243) что повивальная бабка потому не умертвила Моисея, но оставила его матери, что при рожденіи его увидвла світъ между его глазами. "Для върующихъ", говоритъ Магометъ 244), "Богъ двлаеть жену Фараонову подобіемъ. Она сказала: Боже мой! устрой мив домъ у тебя въ раю и спаси меня отъ Фараона и его двяъ и освободи меня отъ этого преступнаго народа". Къ втому толкователи (Гелалисъ и Замхасцеріусъ) присоединяють такое примъчаніе: Азія, жена Фараонова, за то, что въровала въ Моисея, была привязана по рукамъ и по ногамъ въ четыремъ столбамъ и выставлена на палящій зной солнца, отъ котораго ее охранять ангель; вогда она обратилась съ молитвою

сенагога, заключена его ек корзинку, то-есть во гробь, и отреклась оть Него. Но дочь Фараонова, то-есть церковь, составленная изь язычивновь, когя и жила подъ внастію отца діавола, обрала Христа у водь, именно у водь крещенія, прообразомъ котораго была раза Египетская. Исидоръ, Alleg. V. Т. п. 58. Дочь Фараонова... есть церковь языческая, обратшая Христа у раки спасительнаго крещенія. И qu. in Ex. ср. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>841</sup>) In. Ey. cp. 2 m 6.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup>) Sur. 28, 7-9.

<sup>243)</sup> Tr. Sotah 12 a # Midr. Ialkut. Ex. 2.

<sup>245)</sup> Sur. 66, 12.

нь Болу, со Боль принять дух са и ода была нередесена ли воп въ рай, гдв сиа эсть и пьеть. По известно, сообщавному Емероніска <sup>245</sup>) неразумиме люди посвятым этой Өермүсв, какъ небавичальний и восситетельний Монсон, сунварный культъ и восдавали ой почтеміе накъ полубогинь.

Переходинь: темерь: нь сестра Моноси, которыя только уже воздействиступаеть опять на общественное поприще. Имя ея Мароска управивается въ первый резъ въ нипрв Исходъ 15, 20. Слово Маріанъ (Миріанъ) въ еврейскомъ, халдейскомъ текств я у LXX есть двухоложное; поздивище греческіе переводчики и Вульгата, отбросивъ последнее м, сделали изъ него три слога (Ма-рі я). Если оставить въ сторонъ минніе Ангела Канинія (Angelus Caninius), по которому это слово происходить отъ возвышать, такъ что Марія будеть означать exaltata или excelsa (возвышенная или высовая), -- другіе производять это слово оть. госпожа и море, сладовательно -- госпожа моря, иные отъ горечь или мурра моря. По іудейскому преданію Марія получила это имя потому, что она родилась въ такое время, когда начанась скорбь и горечь евреевъ въ Египта. И имя это (госпожа ни звъзда моря) дано было по предвидиню, потому что при переходъ израильтянъ чрезъ Чермное море оня выступила во главъ женъ какъ предводительница и въ торжественномъ шествіи управляма коромъ женъ, почему она и называется здъсь въ первый разъ по имени. Она называется "пророчицею" и "сестрою Аарона 246) вопервыхъ, по причинъ своего пророческаго дара и раскрытія божественныхъ тайнъ, на что ссылается она сама: "не говориять ин Господь и намъ (Маріи и Аврону)? 247) и потому, что она вывывала прочихъ женъ въ прославленію Бога<sup>34°</sup>). Называется она сестрою Аарона, а не Моисся, для указанія ся положенія, которое ей принадлежить въ общинь Израилевой, а именно, что она соподчинена не Моисею, но Аврону, а оба они подчинены Моисею какъ богопоставленному посреднику Ветхаго Завъта, котя она была старшею, избавительницею и попечитель-

<sup>246)</sup> Haer. 78 adv. Antidicomar. cp. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup>) Hexog. 15, 20.

<sup>247)</sup> TECES 12, 2.

<sup>246)</sup> Hexog. 15, 20. 21.

ницею брата своего Монсея. Есля поэтону сна впоследотвия начала третировать и порицать Монсея, то это било превышеней ен положенія, жа что ей и примлесь понести нару. Изътого, что она называется только сестрою Аарона и нивогда не упоминается о мужё ея, заниочають, что она не была замужень и осталась навсегда дівнцею, почему ее признають прообразонь Дівы Маріп <sup>249</sup>). По показанію Іоснов <sup>250</sup>) она была замужень за Оромъ, поддерживавшимъ вийств съ Арономъ во время войны съ Амаликомъ руки молищагося Монсея <sup>251</sup>).

Въ качествъ пророчицы и сестры Моисел Марія выступасть во главъ хора женщинъ, которыя съ тимпанами въ рукахъ и съ ликованіемъ повторяли предначатую Моисеемъ пъснь и чередовались съ хоромъ мущинъ въ прославленіи Бога за чудесное избавленіе, такъ что Моисей управлялъ хоромъ мущинъ, а Марія—хоромъ женщинъ. Марія, воспъвавшая вивстъ съ мущинами хвалу Богу, была понимаема и таинственно какъ прообразъ перкви 232), какъ образъ синагоги 233) и пророковъ 334), какъ образъ синагоги 233) и пророковъ 334), какъ образъ синагоги 233) и пророковъ 334), и слябыхъ душъ, примыкающихъ къ сильнъйщимъ и оказывающихъ соревнованіе въ прославленіи Бога виъстъ съ ними 244).

Когда израильтяне остановились станомъ въ Асироов, Монсею сверхъ многихъ испытаній со стороны народа пришлось перенести новое испытаніе, которое было для него твиъ чувствительнве, что было устроено ему родными его братомъ и сестрою. Сестра его Марія, а также увлеченный ею и братъ его Ааронъ возмущаются противъ него, упрекаютъ его за его желу Евіоплянку и говорятъ, что онъ не больше ихъ, потому что Господь говоритъ и чрезъ нихъ точно такъ же, какъ и чрезъ

<sup>. 249)</sup> Амеросій, l. 1 de virg. cp. 3 m Exhort. virg. cp. 5. Іоаннъ Дамаскинъ, l. 4 de fide orth. 14. Петръ Хризологь, serm. 146. Григорій Нисскій. de virg. cp. 19. Евсевій, l. 2. Instruct.

<sup>410)</sup> Ant. III. 2, 4.

<sup>251)</sup> Hexog. 17, 10. 12: cm. 24, 14; 31, 2.

<sup>252)</sup> Amepocia, l. 1 de virg. cp. 3. E2da, Ex. cp. 15.

<sup>263)</sup> Kupuaad Aaencandpincnin, Glaph. in Ex. 1. 3 n. 2.

<sup>284)</sup> Ieponums, prol. in Os. H Mich. l. 2. cp. 6 n. 4.

<sup>266)</sup> Aetycmuns, Serm. 367 de cant. Ex.

<sup>256)</sup> Pynepms, 1 2 in Ex. cp. 38.

чего, ольдовательно и они -- такіе же органы и посредники отаровенія Бокія 257). Что Марія была вачиницинею отпрытаго восмущения противъ Менсен, это видио изъ того, что ся нав поставлено прежде вменя Аврона, а также изъ намазація; ибо жовщиев надожить повиноваться, а не поведврать. (По какому поводу задъта была жена Монсея -- Есіоплянна, это, мы увидимъ въ савдующемъ параграсв). Моносй, по своей велигой протоста, терингь и модянть, но не модчить Господь, ревнующий о чести Монсон точно такъ но, вакъ Монсей ревноваль прекце о чести Госнова <sup>258</sup>). Она призваль Авроне, Марію и Монсея на скинін собранія, соньсть : въ облачномъ отодой до входу скинін и васвидвисььствоваль отсюде, что рабъ его Монсой вирень во воемъ дому его и ивтъ изъ пророжовъ подобнаго ему, съ поторынь Окь голорить устами нь устамь, "Какь не вы-проколжаета Богь---не убояжись упревать раба Моего Монсея"? Сладовательно Ааронъ и Марія тяжко согранива противъ Монсея и противь Бога: это не было измачинеменыма ропотомы, какъ думаеть. Засигоусию 25a). И воспланенцася гифа-. Господа на нихъ, и, когда Богъ отопискъ на общенномъ отоцба, Марія какъ зачинщица, попрывась пропасою напъ сивгомъ. Монсей, дветь поэтему въ лиць ел предостарогающій урокъ возмущью-HIMMOR IIPOTERS TOPO, WERY YVATA CREIRORHERE 200),

Авренъ, связно устрашенный пакаранісы Бодінив и столь же онивно располевансь въ своемъ граха, ходатайствуеть предъ Монссемъ за свою тямно напаванную юестру: "не нолустъ чтобъ она была, какъ мертворожденный младенецъ, у котораго, когда онъ выходить изъ чрева матери своей, иставая уже половина тъм.". И возопиль Монсей из Господу: "Воже, исиван ее"! Богъ услышать мольбу раба своего, не безъ велинаго однако посрамленія и уничиженія Маріи: какъ публично опозоренная и нечнотал она должив быть исключена изъ общества народа и затамъ очита принята. Прокаженной Маріи, надлежита пробыть сомь двей вив: стань 1951). По отбыти этого наказанія онь and the second of the second

A . Tr

<sup>217)</sup> Tuci. 12, 1—2.

<sup>250)</sup> Hom. 7. de poenit.

<sup>24)</sup> Второз. 24, 9.

<sup>\*\*\*</sup> HECES 12, 9-15.

получаеть освящение и очищение ота провазы. Она, поставишья осбя въ надменномъ самопровозномения на одну доску съ Моносемъ и превоснесшая себя напълскить обществомъ, какъ нечистая выдаляется ваз числа членово парода, ---- о чевыше достойное возмеедіе за ся преступленіе. Тольно моливъ Монеск, оснорбаеннаго ею, она обнезив была своею: живийю. Капина энсокить уваженісмь польвоналась септря: Монсол су гиврода, видно изъ того, что доколь не возвративась Марія, пародъ пе отправляют далье мь путь 460). Жона Монося-«Евіспияния, савдовательно навичница, мризмастон обывнование прообразома цериви, собранной изъ языческихъ народомъ, Марія же-просбразомъ; синагоги, не признающей за нею права на спасеніе, вавидующей ей; в потому хулящей и: Мессів, плображаемить Моновенъ, не в'ярущей тайны хрионанской церкви шесь измер никовъ и завидующей народу, върою котораго оналионвлисися OTE MOORSEN OR HORSDROCTH 368), a Fee W. h. altread contract

Далъе намъ сообщается еще только о сперки Маріи. Когапаредь въ началъ 40-го года по выхода изъ Еспина остановилов. Въ Кадесъ, Марія уперка тамъ в погребена: ва темъ не мъстъ остъ роду: такъ вакъ Монсей уперъ въ темъ же году, цибя 120 лючь, а Марія во время ромденія его была уже взресною, вначить, ей было оноло 10-ги лътъ очъ роду, то это/числе можно считать водхедящимъ. Уже показаніе о ен смерти; ръдко встръчженое въ Съященномъ Писанія отпесивельно женщинъ, и внеценів ев



<sup>188)</sup> Geodopums, Num. int. 28.

зая) Орменъ, нов. 6 и 7 ів Num. Геренина, ів Яоріс ср. 2: Марія, голесть іздейская синагога, и Ааронъ, толесть илотское священство, ронтали продивъванова, но тщетно. Ибо синагога сейчась же была поражена проказор и изгвана изъ стана, куда возвратилась по истеченін законнаго срока. Амеросій, ер. 83. в. 57 и De mansion. fil. Israel 14. Кирилля Алексиндрійскій, Сіарів. ів Миш. И. Просперь, і de річен. ев римей р. 2. ср. 8 ів Миш. 12. Гуперий.; і. ії ів Міш. ср. 85. Ненеорія, Аівад. V. Т. п. 61. Марія была пробразови сищагата, которая была поражена проказою за ропоть противъ Христа, п. 62. Жена Монсев Есіоплянка нвображала собою церковь, собранную Христоих изъ языщищковь; ревшивая синагога, противодъйствовавшая изъ-за нея Христу, толчась же была наказана проказою; и Gu. in Num. ср. 14.

<sup>264)</sup> THELE 20, 1.

въ родословіе 266) подтверждають высокое уваженіе, которымъ ена пользовалась у народа. Даже въ поздивишее время царей она представлялась еще личностію руководящею въ странствованів по пустынь, ибо Михей зее) пишеть: "я последь передь тобою Монсен, Аврона и Марію , — честь, принадзежавшая ей какъ пророчить и предводительниць женщинь 267). Всладъ за бизженнымъ Іеронимомъ 344) некоторые толковники 26") относять слова пророжа Захаріи 270): "и истреблю трехъ ихъ пастырей въ одинъ мъсяцъ; и отвратится душа моя отъ нихъ, какъ и яхъ душа отвращается отъ Меня", - къ Монсею, Аврону и Марів, ваковое сопоставление выставляеть на видь высовое достоинство последней. Смерть ен указываеть на то, что и пророчеству положенъ предълъ 271). Еще во времена Весевія указываля могилу ен въ Кадесъ-Варин<sup>278</sup>). Тосифъ <sup>278</sup>) раскавываеть, что ей устроены были торжественныя, славный похороны, что она была погребена на гора Синав и народъ оплавиваль ее 30 дней.

Въ апокрионческой литературъ <sup>278</sup>) Марія помъщается между онлосоовами и ей приписывается химическая книга. По Талму-ду <sup>275</sup>) Маріамъ умерла не отъ ангела смерти, но отъ лобзанія Божія <sup>276</sup>). Въ талмудо-раввинской литературъ мы читаемъ еще о Маріамъ слъдующее: Она называлась также Ефратою, такъ какъ она помогала при родахъ, и вышла замужъ за Халева <sup>277</sup>). Такъ какъ она на берегу стояла въ ожиданіи изъ-за Моисея,

Carry Comment to the property of

Carrier .

<sup>265) 1</sup> Hapar. 6, 3.

<sup>265) 6, 4.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup>, Уже Халкидейскій парафрасть, переводита. Я песіать передь тобим провкъ пророковъ — Монсен для судопронаводства, Аврова для опищенія жерода, Марію для вразумленія женщинь. Такъ же разсуждають Ісронинь, Киримь Александрійскій, Гаимонь (Науто), Лирань, Гуго, Корн. а Ляпиде, Феодорить в другіе.

<sup>260)</sup> Bs toxeos, us Saxap. 11, 60 odd over a contract of the contract t

<sup>269)</sup> Remihius, Albertus, Hugo, lalmatus.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup>) 3axap. 11, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup>) Кирилл Александрійскій, Glaph. н Бэда, Guaest. in Num. ep. 17.

<sup>272)</sup> De situ et nom. loc. heb. de Pentat.

<sup>273)</sup> Ant. IV. 4, 6.

<sup>274)</sup> Ca. *Patpuuis* Psendep, tom. I, p. 869.

<sup>276)</sup> Tract. Rava bathra f. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup>) Эйзенменгеръ, разобл. іуд. Томъ I, стр. 864.

<sup>\*17)</sup> Mid. Rabba Ex. 1.

то во Асироев весь Израндь ожидаль семь дней, пока она выздоровъда <sup>278</sup>). Маріамъ пъла при моръ, и названіе "пророчицы" прославно ее; когда же она стала влеветать на Монсея, то Богь свазаль: "пусть она потерпить кару и пойдеть въ рудники" 279). Источникъ, текшій для израильтянъ во время странствованія въ пустымъ, продолжаль течь за добродътель Маріамы до самой смерти ея 280). Въ Сихинъ одинъ савной вошелъ въ воду искупаться и попаль именно въ источникъ (колодезь) Маріамы, и исцвинися отъ своей бользии 281). Магометь, сливающій въ третьей сурв Пресвятую двву Марію съ Маріамою, сестрою Моисея, и считающій Марію и Елисавету сестрами, составляю, щими вывств съ Інсусомъ, Іоанномъ и Захаріею семейство Амрама, пишетъ о Маріамъ: "и Марія, дочь Амрама, да будеть для нихъ примъромъ; она сохранила цъломудріе, и мы вдохнули въ нее нашъ духъ, и она въровала въ слово Господа своего и въ Его писанія и была вротка и послушна « 282).

#### Жена Монсея.

Когда Монсей, который, несмотря на свое египетское воспитаніе, носить въ себъ всосанную уже съ матернимъ молокомъ любовь къ своему народу, убійствомъ египтянина, обижавшаго еврея, навлекъ на себя гнъвъ Фараона, онъ бъжалъ въ землю Мадіамскую и остановился у одного колодезя. И вотъ сюда пришли семь дочерей Мадіамскаго священника (и князя?) Рагуила, называемаго также Іоеоромъ, чтобы напомть свои стада. Такъ какъ прочте пастухи хотъли отогнать ихъ отъ колодезя, то Монсей, подобно тому, какъ нъкогда Іаковъ 200) защитилъ дочерей священника отъ пастуховъ и напомлъ овецъ ихъ. Возвратившись домой онъ разсказали объ этомъ отцу своему, который сказалъ: "зачъмъ вы оставили этого человъка? Пововите его, и пусть онъ

<sup>219)</sup> Rab. T. Sota q.

<sup>279)</sup> Mid. Rabba Deut. 6.

<sup>280)</sup> B. T. Taanit 9.

<sup>\*\*\*)</sup> Mid. Babba Num. 18.

<sup>282)</sup> Sur. 66, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup>) Butis. 29, 10.

эсть жевбъ". По Микранцу 284) дочь Іспорова Септора при этихъ стовахъ побращи быстре, недобно итиль, и привела Монсел. Она называлась Сепсорою, нотому что держала дома въ чистоть, намъ птина. Дружевюбно принятый въ гостепріниномъ дом'т Ісоора, Монсей рашинся сетаться у мего и - вароятно, пость долгого пробыванія эдась-женился на дочери Ісооровой Сенфоръ, (евр. Циппора = avioula, итичка). Она была отвршею п преврасиващею изъдонерей Іосоровыхъ 285). Она родила сму сына, котораго она назвать Гиреамена (то-есть пришельцена, чужестранцемъ), говоря: "я сталь прищельцемъ въ чужой земль". Втераго: сыма, подареннаго ему Сепфорою, онъ назвалъ Елісзерома (Богъ есть помещь) потему что Богь избавиль его отъ. руки Фараона 286). Такъ напъ надіанитяне происходили отъ свмени Авраамова чрезъ Хеттуру, то ови были родственны изравльтянамъ и, новидимому, сохранили повнаніе объ истинномъ Бога, потому что нигва мы не читаемъ того, чтобы Іосовъ быль яколоповлениямы зат). Тэмъ не менъе Сепфора была чужеземкого, и ея соеминение съ Монсеемъ признается прообразомъ сочетания Христа съ церковио изъ язычниковъ 288) По Керану : 89) одна изъ двукъ дваущемъ, стада которыхъ напоняъ Монсей, подходить нъ нему робно и сообщесть ему, что его воветь отень ихъ, чтобы вознаградить его. Она же настанвала передь отцомъ своимь Шодибомъ (Іосоромъ) нанять его за изввотное военогранденіе. Тогда, отент оказель: "я отдамъ тебв въ жену одну наъ этехъ дочорей монхъ, если ты наймещься у меня на восемь лерь ва плату". Моноси согласился на это условіс. Магометь, повидимому, имель здесь въ виду договоръ между Лаваномъ ж Іановомъ (Быт. гд. 29).

Коща Монеск признана было Господомъ у горавшего терно-

Mid. Rabba Ex. 1.

Buputani Anencandpinowik, l. l. Glaph. in Ex. Ilponomia, in Ex. cp. 2.

<sup>134)</sup> HOROZ. 2, 15-22.

<sup>227)</sup> Operano, hom. 11 in Gen.

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup>) Кырцада, l. с. Прокопій, l. с. Феодорита, int. 4 Ех. (Монсей) быль прообразомъ Христа: родившись по плоти отъ іудеевъ Онъ нарекъ своер невъстор первовь изъ язычниковъ, Руперта, l. 1 in Ex. ср. 20. Бада, ср. 5 in Ex. Glossa ordin., Ex. ср. 2.

<sup>\*\*\*)</sup> Sur. 28, 26-29.

ваго куста вывести народь Иврандьскій изъ Египта и получиль повволение у своего тестя возвратиться въ Виниоть, онь выль жену и двоихъсыновей своихъ, посединь ихъ на сома и отправился въ Египетъ. Дорогою на почлете его встретить аптель Гесподень и грозиль умертвить его. Эта угрова се сторени Господа была вызвана темъ, что младшій сынъ Монеен не быль образань, какь вто видно изъ посланующего; ибо чтобы выполнить съ услехомъ бомественное последничество въ Египта, Монсою надлежало быть варнымъ рабомъ въ своемъ соботвенномъ домъ. Причина того, что младий симъ Елістеръ но быль образанъ, заключается не въ сепротивнени се стерены импери образанно вообще, танъ накъ старийй сынъ уже послав на себв этогь знакь, по въ томъ, что Елісверь родился, въроятно, невадолго до отправления Меневи въ путь, и Сеноора, озабоченная судьбою ребенка по поводу предстоящего путемествім, отклавывала образаніе его. Напоторые подагають, что моноси быль угрожиемь, смертию потому, что взякь сел собою въ Игипеть желу в двтей, служившихъ для него препитствіемъ. въ осуществленім его призванія, почему онъ и отослаль шжь обратно доной; однако Сепопра думака, что угрова Монсеко была сладствісив пренебременія образанісив ся сына, и така кака религіозное расположеніе жены пролимось въ севершенія этого образанія, то ангель и отошель оть Моксея 240). Сепфора, со-SHEBER OURCHOOTS, YPROMOROMYRO OF MYMY, BURKS TOTTEGS KAMOHный ножь (острый намень, которыхъ было много въ пустыев), образна имъ врайнюю плоть своего мажиного сына и, броснач въ ногамът его, сказала: "ты женихъ крови у мени".

Эти слова были объясняемы различно. По ивкоторымъ Сенсора бросила окревавленную крайною илоть ребенка къ когамъ ангела, чтобы умилостивить его кровію, какъ будто бы она хотвла сказать: если ты гивваешься на Моисея за пренебреженіе образанія мосго сына, то воть крайняя плоть образанняго, отойди оть мосго мужа зи )! По другимъ Сенсора бросила прайною плоть къ ногамъ Елісзера. Но, какъ это подтверждается посладующими словами, она бросила крайнюю плоть къ ногамъ Моисея,



<sup>&</sup>lt;sup>210</sup>) Өеодорить, inter. 14. Exod. Прокопій, Ех. ср. 4.

<sup>291)</sup> Халдейскій парафрасть.

ятобы избавить его эним ость операна-выпущить приможений операн образанія. Пакими образоник они спера получила обрагно оконго муше, и оны драствивно сдвимов жемкомы прови. Монве состоятельно взгандымиетых прочестанновы, что Сепеора бросил окровавлению крайнюю илото из невамь: Моксея, потому что совершила образвній съ отвращенівив. Таков поведенів отнюдь нейдеть: нъптому опасному и ватруднительному, положенію, вънкозоромъ наподняясь Сецеора. Постому одова: "пы меныхь провы у меня" суть одовь не разгивианной (Рабань), не нъжно поримен одполени, которон-ка- своей: блигогонъйной мюбек хочеть сказать: какъ жаникъ по праву не можеть быть уже отнять у целасты, гакъ и ты не можещь быть отнять у меня, потому что я ножертвовала. Господу провы обружания, за несовершеніє поторего теба угрожела опесность омерти. И отешель отъ него (Монсен), ангелъ. Тогда сванала она:, "женихъ провипо обръвание "1"3), Руперть 2"3) думаеть, что Сецеора, бросая врайнюю плоть въ ногамъ Моисея, умоляла его возвратиться домой, чтобы съ ними не приключилось на пути ловаго несчастія. По Лирану всявиствіе этого происществія она оставила Монсея и возвратилась по отпу. Очень можеть быть, что это проистествіе, послужило для Монсея однимъ изъ поводовъ не брать съ собою въ Египеть жены и детей, но возвратить ихъ въ текто, ибо наъ Исход. 18, 2 мы узнаемъ, что Монсей отослать имъ для того, чтобы трыт свободире и безпрепятственные жить для своего великаго призванія и избавить жену и дітей, быть можеть, отъ врести Фарасия. Сдалано ди это было отсюда или изъ Египта, атого нельзи спавать съ достоварностью. Ісромима 204) дущаеть, что ангель, угражая ему смертію, котыть дать ему понять, прабы онь, ствиввшись органовь Божимъ, воздерживался отъжены и дотону онь и отоолого ее. И Епифаній 245) держития дого виглия, что Монсей, поств того какт поставлент стать провонон вознерживонся оть своей жены и не имыть уже болве отъ нея двтей.

The state of the s

See a second of the control of the

with a first of the section

<sup>292)</sup> Mcxog. 4, 18-26.

<sup>293)</sup> L. 1 in Dx. cp. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup>) L. 1 adv. Jovin. n. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup>) Lib. 3 adv. haer. tom. 2. haer. 78.

Котда Монсей вывель израньтянь ист Египта, поравить Амалинитенть въ пустыть и распелованоя отаном'я у поры Хорива, Ісооръ, услышань объ этопъ, изяль мену Монсесну и двенкъ сыновей ен, Гирсама и Елісвера, поспаниль из нустино и даль внать с себъ Монсею: "и, тесть твой Ісооръ, иду из тебъ, и жена твоя, и ива сына ея съ нею". Тогда Монсей вышель опу навстрачу, понлонился ему до земян и присваль его. Ісооръ, въ радостновъ признаніи того, что Господь сотвершть надъ Изранлену и вступиль въ начеств первенца явыческихъ негодовъ въ религіозное обществе Изранлия.

Еще одинь только разъ упоминается о женв Монсевой, яменно когда Марія и Ааронъ упревами вли порицами Монсея за жену его, Евіоплянку 237). Кто такое эта Евіоплянка 298)? Госифь 298) н всябдь за нимъ ибкоторые католическіе толкователи 200) сообщають следующее: когда Монсей уже вырось, царь Ессопскій пошель войною на землю Египетскую, разбиль войско Египетское и осадиль Мемоись. Въ такихъ тесныхъ обстоятельствахъ Египтине обратились въ своимъ оракуламъ, поторые сказали имъ, что помощь будеть найдена у еврел. И вотъ Фараонъ приказываеть своей дочери уступить ему Моисся, чтобы онъ сталь во главъ войска. При помощи новой военной хитрости Монсей разбиль Естоплянь и дошель до столицы Савы (Мероз), которая была осаждена имъ. Во время этой осады Тарбиса. дочь царя Евіопскаго увидьла прекраснаго полководца Монсея и влюбилась въ него. Такъ какъ любовь си къ нему возрастала все болве и болве, то она послага въ нему своего слугу съ предложением своей руки, принятой имъ подъ темъ условиемъ, чтобы ему быль передань городь. Когда это было исполнено. Монсей женился на Тарбисв и возвратился вивств съ нею въ Египеть побържения. Этому разсказу дають обыкновенно мало въры. Основываясь на прибавления въ еврейскомъ текств: "ибо

<sup>296)</sup> Mcxoz. 18, 1-7.

эээ) Числ. 12, 1.

<sup>200)</sup> Cz. M. Шиальтца, De uxore Mosis aethiopissa dias. Lips. 1673.

<sup>299)</sup> Ant. lib. II, cp. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>300</sup>) Евсевій, Руперть и другіе.

одъ врагъ за себя Бејопланку", изкоторые 101), въ особенности протестанты, склоняются нь тому мизнію, что Можсой но смерти Сепфоры (о чемъ однако начего не говоритъ Свищенное Писаніе) или даже чри жизни Сепфоры во время странствованія въ пустыва женелея на Еспоплива, и такъ какъ братъ в сестра Межсен видвин въ этомъ бракъ бевчестіе для своего семейства, то они и возмутились противь него: они не разумали тайны, изображаемой этимъ бракомъ, именно сочетанія Христа съ языческою церковію. Однако противъ этого следуеть заметить, что эта тайна ивобращавась уже бракомъ Моисея съ Сеп-•орою и что сверхъ того представляется невъроятнымъ, чтобы Монсей вы его положения взяль еще другую жену. Поэтому мы следуемъ большинству натолических толкователей <sup>302</sup>) и разумвемъ подъ Есіоплянною не другаго вого, какъ самое Мадіанитянку Сепоору; ибо Есіонія (т.-с. Кушъ) обнимаєть въ общирномъ смысле слова юшныя страны, граничащія съ востока Еворатомъ и Перендениъ заливомъ, съ Запада Ниломъ и пустынею. Марія и Ааронъ съ намереніемъ называють свою невъству Мадіанетнику Кушиткою или Хамитянкою, чтобы сильные выразить свое превръніе къ ней. Что собственно подало новодъ въ этей жалобь, кенявьство. Нъкоторые думають, что Марія и Авровъ въ телесномъ надменія своею національностью вообще не одобрями бравъ Монсея. Но еслибы это было такъ, въ такомъ елучев непонятно, почему эта жалоба не была заявлена ным тотчесь по прибыти Сепосры. Невърсятно также и то, чтобы Марія и Ааронъ вообще ногие упрекать Монсен за такой бракъ, въ поторый онъ вотупиль въ чукой земла какъ баглецъ. Въроятиве то, что Сепоера, по причина новмочительныхъ преимуществъ Монсея и евоего почетнаго положенія, превовносилась надъ Аарономъ и Марією, чемъ и возбудила зависть въ последнихъ. Невероятнымъ представляется взглядъ парафраста и нъкоторыхъ раввиновъ, что Монсей, послъ своего призванія,

<sup>211)</sup> Кирила Александрійскій in Num. n. 2. Прокопій in. Num. 12. Приней, cont. paer. l. 4. n. 12.

<sup>142)</sup> Августинь, quaest. 20 in Num. и De mir. s. seript. cp. 28. деодорить, int. 22. in Num., Руперть, Лирань, Са, Маріана, Менохій, Тиринь, Гордонусь, Корн. а Ляпиде, Кальмсть в другіе.

равнемов ст своею женою и за теотъ разводь быль порицаемъ Ааренемъ и Марісю, держаншими сторону жены Монсевой. Кань бы то ин быль, тормественных еправдансять Монсея оо стороны Господа быль одобрень брань его съ Евіоплинкою зоа). Эта Евіоплинка служить не тольно проображемы церных изъ язычниковъ зод), но и симвеломъ человъческой слиососки, которая должна приссединичься къ сезерцетельной жизни (Монсею) зоб).

### Дочери-насладивцы. Салпавда.

Между темъ накъ въ родословныхъ таблицахъ женщини и въ особенности дочери обывновенно совершение обходится модчаніемъ, во время втораго исчисленія народа і въ пустынь зов) о дочернив Салпаада (Целовиеда) инв рода Галаада, сына Махирова, изъ племени Манассінна, дълается спеціальное упоминаніе, такъ какъ оне послужили поводомъ нъ опеціальному законному опредъленію. У этого Салпанда было пять дочерей: Махла (Маала), Ноа, Хогла (Хогла), Милка (Мелка) и Опрца (Осрса) и вовсе не было сыновей 307). Когда племена Иерандевы были подвергауты исчисленію, чтобы согласно опреділенію Божію, разgbests mercy heme sense cootsbetetsanno coesinemy han mensшему числу ихъ родовъ, эти дочери предстами предъ Монсен, Елеавара и ниязей, собравшихся у входа свини себранія, и сназали: "отецъ нашъ умеръ въ пустывъ, и онъ не былъ въ числь сообщиновъ, собравшихся просивъ. Геспода со скопищемъ Кореевымъ", чъмъ могь бы васлужить исключение изъ участія въ обътованной замев, "но за свой прекъ умерь", тоесть за всеобщій ропоть въ пустынь нак же по причинь всеоб-

<sup>347)</sup> YECETS 27, 1; 36, 10. IEC. Hab. 17, 8. 1 Hapar. 7, 15.



<sup>303)</sup> Opurens, hom. 6 in Num.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>) Ориненъ, l. с. Ириней, cont. haer. l, 4. n. 12. Монсей взяль жену Есіошлянку, которую сділаль Изранльтянкою, предъизображая привитіе дикой маслини къ облагороженной маслинів... Бракъ Монсея предуказываль на бракъ Сдова, а жена Есіоплянка—на церковь изъ язычниковъ. Рупертъ, ср. 35 in Num. Беда и другіс.

<sup>201)</sup> Григорій Нисскій, De vita Moys. Рупорть, Ex. ср. 20.

ме) Числъ 26, 33.

щей связи между граковностію и смертію. Деже и въ томы сдучаћ, осли дочери Сампаала котван оказать, что отенъ ихъ ускоривь свою сперть навини-вибо особенцыми преступнами, онв BOG-TREM SHARE, UTO HOCKELHIO HE COCTABLEMOTS TAROTO HEORITTIS, воторое должно тяготеть надъ его родомъ; для жахъ омерть есть обровь гража вообще, "И сыновей у него не было. За что почерать имене отща нашего нее племени его, потому что нать у него сына?" А это было въ такомъ случав, еслибы, за неимвніємъ сына, ему не досталось наследственной части вемли; нотому что съ выходомъ дочерей его замужь въ другіе роды его родъ угасъ бы. Еслибы напротивъ того дочери получили соботвенный наслъдственный удъль среди брагьевъ отца ихъ, въ такомъ случав семейное имя сокранилось бы, потему что онв вышля бы замужь за мужьевь, поторые вотупили бы въ обладание ихъ насявдствомъ, но такъ, что дети получили бы и продолжили бы имя и наследство деле, съ мачеряей стороны. Дай немъ — прододжають онв — удъль среди братьевъ отца нашего "!

Въ основаци этей пресъбы, предпологающей менрерывное продолжение родовыхъ вътвей, ленить принципъ дачного достоинства, непревращающагося дичного имени. Дочери хотять прежде всеге поддержать ими и жемять своего отца въ соотвътственномъ наслъдственномъ удъл, но въ тоже самое время дъйствують посредственно и въ польву своего женского достоинства, настамвая на продолжение семейнаго имени тольно чрежь женское покольное. Выступление ихъ на сцену въ качествъ мущинъ, имъвшее своимъ ресультетомъ замонъ о дочеряхъ-изслъдницахъ, а вифотъ съ нимъ значительное возвыщение женщины въ со-пъльномъ отношения, было автомъ истипие правственного педъема, и потому имена ихъ заолуживали быть приведенными и увъковъченными.

Этоть вопросъ, деляны им вообще существовать дочери-наследницы, быль такъ новъ для Монсов, что онъ испращиваеть особаго разращения его у Господа, отвъчающаго сму такъ: "правду говорять дочери Салцаздовы; дай имъ наслъдственный удъть среди братьевъ отца ихъ, и передай имъ удъль отца ихъ<sup>4</sup>. По этому поводу Богь далъ общій законъ о наслъдствъ, долженствующій навсегда оставаться въ силь во Изранль: если израниътянинъ умретъ и не оставитъ сыновей, то удъть его долженъ переходить въ его долери (долерямъ); если же не будетъ у него долерей, то—къ братьямъ его; а соди не будетъ в братьевъ—то къ братьямъ отца его или къ ближайнимъ кровнымъ родствениякамъ 308).

Однако этимъ неограниченнымъ правомъ дочерей-насладиниъ Салпанда были, повидимому, затронуты интересы колона Манассінна; поэтому главы семействъ покольнія Галвадова, въ которому принадлежаль Салпаадь, пришли въ Монсею и князьямъ и сдължи имъ представление въ такомъ смысль, что велъдотвие передачи наследственнаго удела дочерямъ Салпаадовимъ, въ случав выхода ихъ замужъ въ другое колвно, сократитея область, предназначенная кольку Манассіину. Они ссылались на опредъление Божие о раздълении между израчльтинами земли въ удълъ по жребію, понимая это опредвленіе, на основанія обътованія о въчномъ обладанін Ханааномъ и законнаго опредъленія о неотчуждаемости наследственнаго удела, въ такомъ смысле, что жребій, выпавшій каждому кольну, должень сохраняться неприпосновеннымъ на въчныя времена. Такъ какъ наслъдственный удълъ ихъ сокольника Салпаада достался его дечерямъ, то въ случав выхода ихъ замужъ въ другія кольна, удвль ихъ перейдеть въ другое кольно, и значить, отойдеть отъ ихъ собственнаго кольна. Въ юбилейный годъ этотъ наследотвенный удвль уже окончательно переходить въ обладание чужаго колвив, такъ кавъ онъ долженъ возвратиться нь законнымъ наслединкамъ, хотя бы онъ въ промежуточное время и быль куплень манассятами. Этоть предложенный вопросъ Монсей рашаеть по повельнію Божію въ томъ смысль, что дочери Салпаадовы могуть, COLE SANOTATA, BENNOANTE SANVERE, CE TEME CARREC VOLOBICES, 47066 мужъ жхъ принадлежалъ къ накому-нибудь племени колъна отца ихъ, потому что наслъдственный удълъ не долженъ переходить отъ одного колена въ другому и нивто чрезъ женитьбу на дочери-наследнице исъ другаго колена не мометь делаться обладателемъ-собственникомъ въ этомъ польнь. Это постриовление двавется общимъ закономъ для всъхъ дочерой-наследниць во Изранив, тамъ что последнія могуть выходить замужь телько въ своемъ колъкв.



<sup>100)</sup> Числъ 27, 1-11.

Всявдствіе этого закона пять дочерей Салпаадовыхъ вышли вамужъ за сыновей дядей своихъ (за двоюродныхъ братьевъ), следовательно изъ колена Манассінна, и такимъ образовъ наследственный удвать ихъ остался въ отцовомъ нолвив 200). При существованіи сыновей дочери повидимому не были наследницами: встречаются однако и исключенія, въ особенности въ болве состоятельных в семействах в. Такъ Іовъ, стоявшій конечно вив Монсеева закона, далъ тремъ дочерниъ своимъ наслёдственную часть посреди братьевъ ихъ 310). Впрочемъ это уравнение сестеръ съ братьями имъеть въ виду представить намъ наглядно господствовавшее въ семействъ Іова братское согласіе. Халевъ дасть дочери своей Ахсв вромв вемии полуденной еще верхніе и нижніе источники <sup>211</sup>). Въ такихъ случаяхъ мумья, если они принаддежали къ другому колену, принимались повидимому въ колено и шеми женъ. Такъ напр. рабъ египтининъ Іарха, которому Шешанъ отдаль свою единственную дочь въ жену, вошель въ кольно ен \*10); такъ Ганръ, сынъ Сегува изъ колъна Гудина и дочери Махира, сына Манассіи 313), приводится въ числь Манасситовъ <sup>314</sup>) и получиль въ наследственный удель завоеванную имъ область Васанъ въ полуплемени Манассіиномъ. Точно также сыновья священника, женившагося на дочери богатаго Галаадитянина Верзеллія, стали называться именемъ ея <sup>215</sup>), по той, безъ сомивнія, причинв, что онъ чрезъ свою жену наслідоваль часть именій Верзеллія, хотя у последняго были и сыновья 816).

Талмудъ изображаетъ дочерей Салпаада мудрыми, добродътельными и свъдущими въ Писаніи <sup>217</sup>). Услышавъ, что земля должна быть раздълена только между мущинами, онъ сощлись посовътоваться между собою и сказали: "милость Божія—не то-

<sup>300)</sup> Числъ глава 36.

<sup>210)</sup> IOB. 42, 15.

<sup>, 811)</sup> Інс. Нав. 15, 17 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup>) 1 Hapar. 2, 34, 35.

<sup>\*13) 1</sup> Hapar. 2, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>344</sup>) Чискъ 32, 41.. Второз. 3, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>345</sup>) 1 Ездры 2, 61. Heem. 7, 63.

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup>) 2 Hap. 19, 32. 3 Hap. 2, 7.

<sup>341)</sup> B. Raba Batra 119.

что инлость человъческая. Послъдняя имъеть въ виду только мущинъ; инлость же Божія простирается и из мущинъ и на женщинъ, ибо сказано: благъ Господь ко встиъ и щедроты Его на встиъ твореніяхъ Его « 318).

## Раавъ и Хазва.

Знаменательную родь между ветхозавътными женщинами играеть Раавъ. Когда Інсусъ Навинъ расположился съ израильтянами станомъ въ Ситтимъ и готовился овладъть землею обътованною, онъ послаль тайно двухъ соглядатаевъ осмотрёть землю и укращенный пограничный городъ Іерихонъ. Они припын въ Іерихонъ и вошли вечеромъ въ домъ блудницы, именемъ Раавы, чтобы переночевать у нея. Какимъ ремесломъ занималась Развъ, относительно этого господствують два различныхъ вагляда. Еврейское слово обозначаеть ее публичною непотребною женщиною, съ чемъ соглашаются и Новый Заветь 310), древніе переводчики 380), всё святые отцы и большинство толкователей. Какъ извъстно, ханаанское пдолопоклонство было связано съ проституціей женщинъ и развратомъ. По извращеннымъ нравамъ этого народа такое ремесло, т.-е. проституція въ честь извъстнаго божества, не было поэтому въ то время безчестнымъ: напротивъ того въ качествъ жрицы Астарты Раавъ была даже лицомъ, пользовавшимся уваженіемъ. Если поэтому еврейскіе соглядатан вошли въ домъ Раавы, то мы не должны предполагать въ нихъ какого-нибудь дурнаго намеренія; противъ этого говорить редигіозный характерь этихь мужей, равно какъ и павшій на нихъ выборъ, который сділанъ быль Інсусомъ Навиномъ, конечно, не дегкомысленно, такъ что онъ могъ располагаться на твердость ихъ характера. Такимъ образомъ они вошин въ домъ Раавы, потому что его какъ мъсто языческаго культа легко было найти, не возбуждая притомъ большаго подозрвнія, и сверкъ того онъ имвль выгодное местоположеніе



<sup>&</sup>lt;sup>810</sup>) Sifre di be Rab. Pinchas.

<sup>349)</sup> Esp. 11, 31. Ias. 2, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>320</sup>) LXX, Вульгата, Сирскій и Аравійскій.

въ городской ствив. Мы можемъ дале утверждать, что самъ Господь направиль стопы соглядатаевь въ этой женщинь, проэрввъ въ этой грвшинцв наиболве подходящее лицо для достиженія своей цвин, такъ какъ она, потрясенная слухомъ о чудесахъ Господа надъ Израилемъ, восприняла Его върою и избавила отъ погибели какъ себя, такъ и домъ свой. Но вследъ ва парафрастомъ п Іоспфомъ Флавіемъ 381) раввины, а также нъкоторые другіе толковники 388) утверждають, что Раавъ была содержательницею гостинницы, производя еврейское слово отъ alere, питать, и опираясь на то, что княвь Салмонъ изъ колена Іудина никогда не женился бы на личности съ такою дуркою славою, да и соглядатаи не вошли бы въдомъ такой непотребной женщины. Между тъмъ какъ Серарій 300) старается доназать, что въ то время еще не существовало гостинницъ, другіе приводять примеры на то, что какъ у египтянъ эза), такъ и у грековъ 226) женщины занимались ремеслами и содержали гостинницы. Санкцій ссылается также на двухъ женщинъ, спорившихъ въ началь царствованія Соломона о живомъ ребентв 336), что были не блудницы, но занимались честнымъ ремесломъ, а равно и на сильную женщину вниги Притчей Соломоновыхъ 327), питающую себя и свое семейство трудами рукъ своихъ. Въ подобномъ же смыслв и торговый городъ Тиръ называется этимъ именемъ 328). Другіе 328) стараются соединить оба мивнія въ томъ смысль, что Раавъ была содержательницею гостиницы, которая однако отнюдь не веда цъломудренной жизни, каковое подозръніе вообще легко возбуждается по отношенію къ одинокимъ женщи-

<sup>321)</sup> Ant. lib. V, 1, 2.

эте) Лиран; Григорій Назіанзинь, or. de 14 de paup. amore: Раввъ блудница, однако блудница не по профессія. Vatablus, Mariana, Pagninus, Arias, Montanus.

<sup>&</sup>lt;sup>323</sup>) Tob. 6, cp. 1, quaest. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup>) Геродот, 1. 2, ср. 35. Софоказ, in Oedip. Col. p. 283.

<sup>223)</sup> Аристофанъ, Pluti act. 2. Scen. 4 и Ran. act. 2. Scen. 4. Anyseu, l. 1, Metam.

<sup>, 236) 3</sup> Hap. 3, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup>) 31, 10—29.

<sup>&</sup>lt;sup>358</sup>) Mcain 23, 15.

<sup>279)</sup> Calmet, Estius, Malvenda.

намъ, занимающимся какимъ-нибудь публичнымъ ремесломъ. Итакъ, върно то, что предшествующая жизнь Раавы по нашимъ понятіямъ отнюдь не была чистая, отъ чего она быть-можетъ получила и свое имя: блуждающая, хотя ее однако и нельзя считать личностію низною \*\*\*0); но не достовърно то, была мя она вивств съ тъмъ и содержательница гостинницы. Однако сердце ея повидимому уже изивнилось и порвало связь съ прежнею жизнію въ то время, какъ къ ней пришли соглядатаи, этовидно изъ ея словъ и поступковъ; и нельзя признать совсѣмъ нессновательнымъ кивнія Лирана, что она еще прежде, чъмъ услышала о великихъ дълахъ Ісговы надъ Израилемъ, раскаявалась въ своей прежней жизни и начала склоняться къ въръ въ Бога Израилева.

Услышавъ, что чужіе люди остановились въ дом'в Раавы, царь іерихонскій возымвать подозрвніе и посладь сказать ей: "Выдай людей, пришедшихъ въ тебъ, которые вошли въ твой домъ ночью; ибо они пришли высмотреть всю землю". Развъ, предподагавшая быть-можеть уже съ самаго начада опасность для своихъ гостей, но увидъвшая ее несомивано при приближенім царскихъ въстниковъ, серыда двоихъ соглядатаевъ на плоской вровить своего дома подъ снопами льна и сказала царскимъ сыщикамъ: "точно приходили во мив люди, но я не знала, отвуда они. Когда же въ сумерки надлежало затворять ворота, тогда они ушли; не знаю, куда они пошли. Гонитесь скорве за ними; вы догоните ихъ". Какъ смотреть на эту ложь, которою Развъ не только отстраняеть отъ себя всякое подозрвніе въ сношенін съ пришедшими въ ней еврейскими соглядатаями, но и отклоняеть дальнейшіе розыски ихъ въ ея доме и уничтожаеть самую возможность поимки ихъ? На нее сивдуеть смотреть точно такъ же, какъ и на вынужденную ложь египетскихъ повивальныхъ бабокъ. Ложь недозволительна даже и тогда, когда дело идетъ о спасеніи жизни человіческой. Допуская даже, что Раавъ, убіжденная во всемогуществъ Ісговы и въ истинности Его чудесъ. поступала съ доброю върою въ то, что истиный Богъ предназначиль землю ханаанскую израильтянамъ, и потому всякое сопротивленіе имъ было бы тщетнымъ, представляя собою бев-

<sup>300)</sup> Malvenda въ толкованін на 2 главу кинги Інсуса Навина.



смысленное ратоборство противъ всемогущаго Бога, что далве она руководствовалась привтомъ вовсе не намвреніемъ спасти себя и своихъ родныхъ отъ погибели, и внутреннее расположеніе ея, изъ котораго вытекалъ ея поступокъ, коренилось въ въръ въ живаго Бога, — все-таки мы не можемъ вполив извинить ея ложь: она есть и остается грвхомъ слабости, къ которому эта женщина прибъгла въ крайности и съ добрымъ намвреніемъ ззі) и который былъ прощенъ ей милосердо ради ея въры и ея дълъ. Итакъ не ложь ея, но добрыя ея дъла и въръ были впоследствіи времени награждены Богомъ зза).

Можно ли обвинять Рааву въ изивит своей отрант и своему народу за то, что она не только пріютила враговъ-соглядатаєвъ, но и содъйствовала ихъ спасенію и побъту? Нътъ, нельяя. Она признавала върою опредъленіе Божіе объ истребленіи ея народа, а равно и то, что сопротивленіе съ ея стороны было бы напрасно и что выдавая чужестранцевъ, она только еще болье увеличивала бы виновность своего народа, но что напротивътого сохраненіемъ ихъ она приноситъ величайшую пользу самой себъ, именно сохраненіе своей собственной жизни и еще гораздо большее благо—въру и познаніе истинной религіи, а виъстъ съ этимъ надежду на еще блаженнъйшее состояніе въ за-гробной жизни.

Послъ того какъ царскіе послы, повършвшіе на слово Раавъ какъ жрицъ и потому самому отказавшіеся отъ поисковъ въ ея домѣ, поспѣшно вышли изъ города и городскія ворота изъ предосторожности были затворены, Раавъ взошла къ спрятаннымъ на кровлъ соглядатаямъ, прежде нежели они легли спать, и отжрыла имъ помышленія своего сердца. "Я знаю", сказала она,

<sup>&</sup>lt;sup>335</sup>) Аспустивна, сопт. mend. ср. 17: Равва на Гернхона за то, что приняла гостепрінино странниха людей Вожівка, за то, что приняліста иха нодвергала себя опасности, за то, что уваровава ва Бога иха, за то, что старалась тщательно скрыть иха, за то, что ва перемана жизни представила варнайшее домазательство обращенія, да восхвалится и кака подражательница гражданама горняго Герусалима. Но то, что она солгала, хотя и представилета вачто пророческое, не предлагается однако для подражанія; и Бога, удостонвая похвали то доброе, милостиво снизошель ка этому дурному.



<sup>&</sup>lt;sup>331</sup>) Заатоусть, hom. 7 de poen. п. 5: о прекрасный обмань, о прекрасная житрость, не отврывающая божественнаго, но скрывающая благочестіе!

"что Господь отдаль землю сію вамъ; ибо вы навели на насъ ужасъ, и всъ жители земли сей пришли отъ васъ въ робость. Ибо мы слышали, какъ Господь Богь изсушиль предъ вами воду Чермнаго моря, вогда вы шли изъ Египта, и какъ поступили вы съ двумя царями Аморрейскими за Іорданомъ, съ Сигономъ н Огомъ, которыхъ вы истребили. Когда мы услышали объ этомъ, ослабъло сердце наше, и ни въ комъ изъ насъ не стало дука противъ васъ; ибо Господь Богъ вашъ есть Богъ на небъ вверху и на землъ внизу". Раавъ легко могла имъть свъдънія о Богъ и объ исторіи Израндя, потому что всёмъ окресть лежыщимъ явыческимъ народамъ были извъстны великія дъла Господни надъ Израилемъ. Она только подтверждаеть дъйствительность того, что пророчески предсказаль Моисей въ своей хвалебной пъсни послъ чудеснаго перехода чрезъ Чермное море 383). Эти чудеса, о которыхъ она слышала, должны были темъ легче пробудить въ ней, какъ жрицъ, убъждение въ ничтожествъ ея ндоловъ и въ истинности Бога израильтянъ. Господь Богъ израилевъ, по добытому ею убъждению, есть единственно истинный Богъ на небъ и на землъ. Достойна удивленія эта въра, до которой и Изранлю предстояло дойти путемъ чудесной помощи Господа <sup>334</sup>). Однако чудеса всемогущества, приведшія къ въръ воспрівмчивое сердце идольской жрицы и гръшницы и сдълавшіяся для нея путемъ во спасенію, твиъ болье ожесточали прочихъ ханаанитянъ, такъ что они подпали суду Господа.

Исполненная этой въры, Раавъ не выдаеть еврейскихъ соглядатаевъ, но спасаеть имъ жизнь, однако присовокупляетъ: "итакъ поклянитесь миф Господомъ Богомъ вашимъ, что какъ я сдълала вамъ милость, такъ и вы сдълаете милость дому отца моего: и дайте миф върный знакъ, что вы сохраните въ живыхъ отца моего и матерь мою, и братьевъ моихъ и сестеръ моихъ, и всъхъ, вто есть у нихъ, и избавите души наши отъ смерти". Достойно замъчанія, что Раавъ называетъ всегда Бога Изранлева Ісговою: въра въ Ісгову наполияла все ся сердце. Ісгова былъ и ся Богомъ, и по тому самому она избъгаетъ употребленія имени своихъ боговъ. Она не упоминаетъ ни о мужъ, ны



<sup>\*\*\*)</sup> Исход. 15, 14 и дал.

эм) Второз. 4, 39.

о дътихъ своихъ, значитъ, она не была замуженъ, что требовалось ен жречествомъ. Соглядатам ручаются своею жизнію за жизнь Развы и ен семейства и клянутся оказать ей милость и истину, если она не открость ихъ дъла.

Затвиъ Развъ спустика согиндатаевъ по веревий чрезъ овно на волю, ибо домъ ен былъ въ городской ствив, и дала имъ еще совёть бёжать въ противоположную сторону на гору, чтобы не встретиться съ возвращающимися послами и спрываться тамъ три дня, доколь не возврататся погнавинеся за ними. Но соглядатан, помия данную ими влятву, предотвращають еще всякое произвольное толкование ея тремя условіями, при немополненін воторыхъ они будуть свободны отъ своей клятвы. Прежде всего во время ввятія города она должна сділать домъ свой замътнымъ для израильтянъ, привявавъ къ окну червленую веревку, по которой она спустила ихъ. Второе условіе-то, чтобы она при завоеваніи Іерихона собрала къ себё въ домъ своихъ родителей, братьевъ, сестеръ и родственниковъ; и если кто-набудь выйдеть изъ дверей ен дома вонъ, то, если будеть убить, будеть самъ повиненъ въ своей смерти; если же чья-нибудь рука коснется кого-либо изъ находящихся въ ся домв, того вровь будеть на головъ ихъ (соглядатаевъ). Третьимъ условіемъ было предъявленное уже оъ самаго начала главное условіе, чтобы Развъ не выдавала соглядатаевъ. Принявъ всв эти условія она отпустила соглядатаевъ 385).

Когда, по взятіи Іерихона, въ немъ были умерщивляемы люди и скотъ, Інсусъ Навинъ, считавшій своимъ первынъ и свящевнъйшимъ долгомъ исполненіе клятвы, данной Раввъ вза), посладъ въ ея домъ двоихъ соглядатаевъ съ приназаніемъ: "пойдите въ домъ оной блудницы и выведите оттуда ее и всъхъ, которые у ней, такъ вакъ вы поклялись ей". Юноши пошли и вывели Равву со всъми ея родственниками и со всъмъ ея имъніемъ и помъстили ихъ внъ стана Израильскаго; потому что какъ явычники они были нечисты и могли быть допущены въ станъ Из-

<sup>&</sup>lt;sup>336</sup>) Амеросії, l. 7 in Luc. n. 72; Інсусь Навинь, заботясь более о сохраненів върности, нежели о победь, приказываеть прежде, чемъ разрушать городъ, спасти и блудинцу.



<sup>336)</sup> IEC. Hab. rjaba 2.

ранльскій только по исполненін всего того, что требовалесь для формального принятія въ общество Господа, а именко -отреченія оть идолоповлонотва, обращенія въ Ісговъ, обычныхъ очищеній и образанія (для мужескаго пола). Между тамъ какъ все въ Іерихонъ было предано завлятію, Інсусъ Навинъ оставиль въ живыхъ Расву блудницу и домъ отца ея и все, что принадлежало ей, и она живетъ среди Израндя до сего дня, (тоесть до написанія вниги Інсуса Навина) 337). Такимъ образомъ увъровавшая хананеянка, какъ представительница язычества, вступаеть въ общество Изранльское и принимаеть участие въ прерогативъ избраниаго народа — раздъленіи обътованной вемде 338), а также во вовкъ благахъ завета, въ знаменіе того, что и явычество предназначено для благословенія Господа и дешаетъ себя этой милости только упорною приверженностью нь идолоповлонству. Какъ некогда Іона среди ниневитянь, такъ Раавъ была проповъдницею правосудія в милосердія Божія среди жананеевъ <sup>339</sup>); еще болъе того—Раавъ дълается женою Салмона, внязя дома Іудина, родившаго отъ нея Вооза, и всявдствіе этого принимается въ число праматерей Господа Інсуса 140). Въ этомъ великомъ отличін, котораго удостонлась эта увёровавшая язычнеца-гръшница (ее по справедивости можно назвать Маріею Магдалиною Ветхаго Завъта), изранльтине должны были проразумёть имеющее некогда воспоследовать усыновление язычиивовъ въ царство Божіе, въ которое мытари и блудницы войдутъ даже прежде Изранля 341), а также тоть такиственный планъ Божій, что мессіанское благословеніе не связано съ физическими законами размноженія, но имфеть свое основаніе въ свободномъ благодатномъ небранін Ісговы, и что Мессія придеть не для праведниковъ, но для гръшниковъ 243). Знаменательно спасеніе

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>) IRC. Hab. 6, 22 H gal.

<sup>230)</sup> *Госифь Флавій*, Ant. V. 1, 7: Вскор'я онъ (Інсусъ Навниъ) одарниъ ее полями и зат'ямъ нибиъ во всякомъ уваженін.

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup>) Проколій, com. in Ios. ср. 6. Заатоусть, hom. 7 de poen. n. 4: Среди нихъ быль пропом'ядникъ показнія, удивительная та Раавъ, которая спаслась показність.

<sup>240)</sup> Mare. 1, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup>) Mare. 21, 31. Cz. Eupusaa Iepycasuuckaso, cat. 10 de uno Dom. I. Chr. n. 11. Hpunca, Hponomia, com. in Ios. n.gp.

<sup>342)</sup> Ioanna Samoyema, hom. 8 in Matth: Ebahrenhera Benommanera Pyss w

и воспринятие Раавы на порогв обътованной земли: она и ея домь — это первенцы язычниковъ, воспринятые въ формальный союзъ Ісговы, следовательно въ встхозаветную церковь, и потому-прообразъ первенцевъ языческаго міра, трехъ волхвовъ у яслей Спасителя. Развъ подобна дикому отростку, прививаемому въ благеродной маслинъ 343). Пощажение ея есть дъло не столько соглядатаевъ, сколько Інсуса Навина, запов'ядующаго спасеніе ея именемъ Господа 344). Что Развъ получила спасеніе и оправданіе вёрою, проявившеюся въ дёлахъ, но не благодатію, это подтверждаеть Новый Завать. Жизнь Развы, замачаеть Гримма 345), была, вонечно, многовнаменательна въ исторіи Израмия; въ противномъ случав посланіе къ евреямъ 346) не укавало бы, непосредственно после дель первыхъ героевъ веры во Изранав, съ такою подробностію на дело веры Раавы: "верою Раавъ блудница, съ миромъ принявъ соглядатаевъ и проводивъ ихъ другимъ путемъ, не погибла съ невърными"; всего же менъе Іаковъ 247), пишущій равнымъ образомъ нъ изранльтянамъ, могъ бы рядомъ съ Авраамомъ назвать Рааву блудницу. оправдавшуюся, подобно патріарху, ділами 346)-тімь, что при-

Разву, изъ конкъ одна была чуместранка, а другая блудница, чтобы ти зналъ, что Онъ (Господь Інсусъ) пришелъ для того, чтобы уничтожить всё наши бёдствія. Ибо Онъ пришелъ какъ врачъ, а не какъ судія.

э43) Сл. Римл. 2, 24. Оризент, hom. 7 in lib. Iesu Nave: Если кочешь видать ясиве, какимъ образомъ Развъ соединяется съ Израндемъ, приномии, какъ дикій отростокъ прививается къ корию благородной маслини. Өеодоримъ, qu 8 in Ios.

<sup>344)</sup> IEC. Has. 6, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>318</sup>) Четире женщини въ родословін. Тюб. Gu.-Schr. 1859. стр. 442.

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup>) 11, 31. *Златоуст*», hom. 7 de poen. п. 5: Блаженний Павель, показивая достоинство ея виры, считаеть ее достойною не отвержения за прежнее состояние, но принятия за божественную перемину, сопричисляя ее по всимь святымъ.
<sup>247</sup>) 2, 25.

эме) Климента Рамскій, ер. 1 ad Cor. п. 12: За віру н гостепрівнство сохранена Раавъ блудница. Астустивь, 1. cont. mend. ср. 15. Заатоусть, hom. 7 de poen. п. 5: Раавъ получила спасеніе не за одив только річи, но превнущественно за віру н хюбовь къ Богу. И hom. 4 de laud. Pauli: Іерихонская блудница, не видівшая ни одного изъ чудесь, показываеть однако чудную віру въ принятіи соглядатаевъ. Григорій Назіанзинь, сатт. 1. 1. theol. sect. П. роёт. тот. XVII. v. 37 Раавъ вела жизнь не совсімъ похвальную, которую однако сділала славною великая любовь гостепрівнства. Кирилль Ієрусальникой, сат. 2

няда соглядатаевъ и отпустила ихъ другимъ путемъ. Она есть, какъ выражается св. Златоустъ, жемчугъ, скрытый въ пометь, волото, лежащее въ грязи, прекрасный цвътокъ, окруженный терніемъ, благочестивая душа въ нечестивомъ мъстъ.

Раавъ, воспринятая, послъ обращенія ея, въ общество израильское, справедливо признается толковниками и святыми отцами <sup>849</sup>) прообразомъ язычниковъ, вошедшихъ въ церковь. Какъ

de poen. n. 9: Раавъ, совершавшая явно и публично блудъ, получила спасеме чревъ раскаяніе. *Прокомій*, сот. in Ios. 2: Она вела прежде блудную жизнь, в такъ более заслуживаетъ удивленія ся обращеніе... Ибо вера ся достойна удивленія.

<sup>349)</sup> Оршена, hom. 3 in Ios.: Развъ означаетъ: широта. Итакъ что же есть широта, какъ не церковь Христова, собранная изъ грашниковъ?... Она вывъсная на своемъ дом'в красний знакъ, чрезъ который должна была спастись при разрушенін города. Она избрала этоть знакъ потому, что онь иміль цвіть крони... Кто хочеть спастись оть того народа, пусть приходить кь тому дому, чтобы получить спасоніе. Пусть приходить къ тому дому на которомъ находится кровь Христова въ знаменіи спасенія... Вий этого дома, т.-е. вий церкви, никто не спасется. И Matth. comment. ser. n. 125. Клименть Римкій, ер. 1 ad Cor. n. 12: Притомъ дали ей знакъ, чтобы она свёсила изъ дома своего красную веревку, показавъ этимъ, что всемъ верующимъ и уповающимъ на Бога будеть искупленіе вровію Госпола. Іеронымь, ер. 52 (al 2) ad Nepot.: Раавъ блудница, прообразуя церковь, свёсила веревку, изображавшую собою тайну крови, чтобы во время погибели Іерихона домъ ен былъ спасенъ-Adv. Iovin. l. 1. n. 23 H in Ps. 86. Asycmuns, in Ps. 86. Amspociu, serm. 46 de Salom.: Раавъ блудница... давшая знать о себь прасною веревкою, цвыть которой указываль на вровь Христову, и избижавшая смерти во время разрушенія города, служила прообразомъ церкви, которой кровь Христова сообщаеть безопасность и безстрашіе при разрушеній сего міра. И l. 5 de fide cp. 10: Отчанвавшаяся въ средствахъ спасенія во время разрушенія города, при побінді віры воздвигла знами вёры и знаменіе страданій Господа—свёсила изъ окна красную веревку, напоминающую своимъ видомъ тавиственную кровь, имфвиую искупить міръ. Златоусть, hom. 7 de poen. n. 5: Развъ есть образь церкви, нъкогда пребывавшей въ безчиніи демоновъ, ныні же принимающей соглядатаевъ Христовыхъ — апостоловъ, посланныхъ не Інсусомъ сыномъ Навина, но Інсусомъ, истиннымъ Спасителемъ... Достойна всякой похвалы Раавъ, образъ церкви. Ириней, l. 4 cent. haer. Іустина въ разговоръ съ Трифономъ: И знакъ красной веревки, который дали въ Герихонъ блудниць Раавь посланные Інсусомъ Навиномъ соглядатан... также представляль символь крови Христа, посредствомъ которой у всёхъ народовъ бывшіе прежде блудниками и безваконниками получають спасеніе. Кипріань, lib. de unit. eccl. 8 и de haer. hapt. 4. Кирилль Іерусаминскій, cat. 10 de uno Dom. I. Chr. n. 11. Осодорить, qu. 8 in Ios.: Этикь

Раавъ, изногда служительница боговъ и блудница, чрезъ принятіе соглядатаєвъ сдълалась върующею и целомудренною женщиною, точно также и невърующіе, нечистые, служившіе идоламъ язычники чрезъ принятіе слова апостоловъ правратились въ върующихъ, благочестивыхъ христіанъ. Какъ красная веревка, вывъщенная ею изъ окна и имъвшая то же значеніе, какое имъла нъюгда провь на дверныхъ косяковъ (именно, что ангелъ-истребетель проходиль мимо, не причиняя нивакого вреда), была знаменіемъ ся спасснія: точно также и церковь была искуплена и спасена вровію Христовою. Развъ спасла всёхъ своихъ родственниковъ, которые, безъ сомивнія, были приведены ею къ въръ въ единаго истиннаго Бога, и расширила — какъ на это указываеть по справедливости уже самое ея имя-церковь: точно также и церковь чрезъ воспринятіе языческихъ народовъ распространилась по всей земль. За исключениемъ ея дома все подвергается заклятію и погибели, одинъ только ея домъ есть спасительный ковчегь: точно также и вив единой истинной цервви нътъ спасенія. Наконецъ вся церковь и ея члены, подобно Раавъ, оправдываются върою и проистекающими изъ нея добрыми двлами. Повтому ивкоторые отцы церкви 350) относять сюда и слова: "упомяну о знающихъ Меня, о Раавъ 351) и Вавилонъ 352), то есть упомяну объ нихъ какъ о Моихъ исповъдникахъ, и видятъ въ нихъ предсказание о вступлени явычниковъ

предъизображалось то, что относится въ намъ. Ибо Господь сказалъ: и ины овцы имамъ, яже не сугь отъ двора сего, и тыя Ми подобаетъ привести (Ioan. 10, 16). Рупертъ, ср. 10 и 12 in Ios. Исидоръ, Alleg. V. Т. п. 73: Раавъ блудница была образомъ церкви, избавляющейся отъ погибели міра краслою веревьюю, то-есть знаменіемъ страданій Господа.

зъе) Августинг, in Ps. 86: Упомяну о Раавв. Кто это такое? Блудница въ Іерихонв, получившая объщаніе, боявшаяся Бога, воторой было свазано, чтобы събсила въ окно красную веревку, то-есть, чтобы имвла въ ниду знаменіе крови-Она была спасена и изображала собою церковь изъ язминиковъ. Івропима in Ps. 86: Упомяну о Раавв, блудницв, принявшей соглядатаевъ Інсусовыхъ. Амеросій, 1. 5 de fide ср. 10: Такъ какъ Раавъ уразумвла пебесную тайну, то Господъ говоритъ въ псалмв: Упомяну о Раавв. Кириллъ Іерусалимскій, сат. 2 de poen. н. 9. Осодоритъ, in Ps. 86: Руперть, ср. 12 in Ios.

зы) Означаетъ гордость, надменность, и у Інсуса Навина примъняется въ Египту.

<sup>152)</sup> Псал. 86, 4.

въ царство Божіе. Раавъ, утверждающая положительно, что Господь отдалъ израильтянамъ вемлю, считается вслъдствіе этого и пророчицею <sup>353</sup>).

Уже Өеофилантъ, а вслъдъ за нимъ и другіе выражали сомивніе въ тождествъ блудницы Раавы съ Раавою, упоминасмою въ родословіи Христовомъ, главнымъ образомъ на томъ основаніи, что блудница едва ли могла быть принята въ родословін Господа. Однако на основаніи представленнаго нами выше объясненія это сомевніе не должно иметь вовсе места. Что насается различнаго правописанія имени, которов у Матея пишется ή Рахав, между тъмъ ванъ блудница Раавъ какъ у LXX, такъ равно и въ посланіи къ евреямъ 11, 31 и у апостола Іакова 2, 25 называется Райв, то оно не можеть лишить силы это тождество потому уже, что Іосифъ называеть блудинцу Развъ постоянно ή 'Рахавп. То хронологическое ватрудненіе, что Салмонъ и Развъ должны бы были родить въ слишкомъ преклонномъ возраств Вооза, праотца Давидова, имъло бы въсъ только въ такомъ случав, еслибы было доказано, что въ родословін Давида 354) перечислены *есть* члены рода; но противное этому, то-есть пропускъ незначительныхъ предвовъ въ родословныхъ спискахъ, по обычаю востока, не подлежить никакому сомевнію.

Повазаніе позднійших раввиновъ, что Інсусъ Навинь женился на Рааві и что отъ нея происходить Гулда (Hulda) <sup>265</sup>), а также показаніе Талмуда <sup>266</sup>), ділающаго ее матерью восьми пророковъ и священниковъ, относятся къ области басенъ.

Между тъмъ какъ кананейская блудница Раавъ принимала гостепрінино изранльскихъ соглядатаєвъ, увъровала въ истиннаго Бога, спасла этимъ свою жизнь и вступила въ общество



<sup>&</sup>lt;sup>360</sup>) Климента Римскій, ер. 1 ad Cor. n. 12: Видите, на женщина проявилась не только вара, но и пророчество. Ормієна іп Іоз, hom. 3: Блудинца далается наза блудинци уже пророчицею, ибо говорита: Я знаю, что Гесподь предаста вама эту землю. Прокомій іп Іоз. 2: Эта гостепріниная хозяйна иза блудинци далается пророчицею.

э64) Рус. 4, 21... 1 Парал. 2, 11 и Мате. 1, 5.

<sup>255)</sup> Cz. Lightfoot, hor. heb. et talm. in Matth. 1, 5. Menschen, N. Test. ex talmud. illust. p. 40.

<sup>256)</sup> Gemara babyl. Megillah. f. 14, 2.

Израния, немного ранње этого дочери Моава и Мадіама шин противоположнымъ путемъ. Когда израильтяне расположились станомъ на равнинахъ Моава въ Ситтимъ, они начали блудодъйствовать съ дочерями Моава и Мадіама: приглашаемые последними на празднества въ честь боговъ ихъ, они принимали участіе въ жертвенныхъ трапезахъ, повлонялись богамъ и въ особенности благопріятствовали безиравственному культу Веель остора (Пріапа): виновникомъ этой нечестивой попытки отвратить Израния отъ Ісговы вовисченість его въ идолоповлонство и сдвиать его такимъ образомъ безвреднымъ быль пророкъ Валаамъ 357), давшій обонмъ этимъ народамъ совіть оковать похотиявыхъ израниьтянъ прасотою дочерей ихъ и вовлечь въ безиравственный культь Весльфегора 358), чтобы такимъ образомъ отмотить за себя на этомъ народъ, такъ какъ за выскаванное противъ своей воли пророческое благооловение Израилю онъ лишился объщанной ему мады. По Іосифу 359) Валаамъ далъ мозветянамъ и мадіанитинамъ советь — выслать ближе въ израниьскому стану красивъйшихъ дочерей своей страны, и когда явранльтяне, ослещенные любовію и страстію, возжелають иметь шхъ, пусть онв покажутъ видъ, что стараются обратиться въ въ бъгство, чтобы еще болъе воспламенить ихъ, и отдадутся имъ только тогда, когда они влятвенно отрекутся отъ своей въры и признають боговъ 860). Такимъ образомъ плотская похоть была сттію, въ которую прекрасныя дочери Моава и Мадіама по хорошо разсчитанному плану удовили израильтянъ, и чрезъ то вовлекли ихъ въ идолопоклонство <sup>361</sup>). Іосифъ изображаеть in extenso переговоры, происходившіе между маліанитскими девицами и израильскими юношами. И воспламенился

<sup>364)</sup> Орменъ, hom. 20 in Num.: Итакъ израильтине были побъждени не желівенъ, но женскою красотою, не силою, [но похотію, и блудодійствоваль съ женшинами маліанскими.



<sup>&</sup>lt;sup>367</sup>) Числ. 31, 16.

эм) Осодоримъ, qu. 44 in Num.: Онъ уговорилъ мадіанитянь вооружить противъ изранивтянь не мужей, но женъ, у которихъ вивсто оружія била гізлоская прасота и льстивня слова, чтоби, побіжденние прасотой и увлеченние словами, они стали служить идоламъ.

<sup>359)</sup> Ant. IV. 6, 6.

<sup>266)</sup> Руперт, 1. 2 in Num. ср. 26. Прокопій in Num. 26.

гнъвъ Господень на народъ, и повелълъ Господъ начальникамъ народа убивать тъхъ, которые прилъпились въ Весльфегору, и въшать ихъ на столбахъ.

Въ то время какъ общество сыновъ Израниевыхъ собранось въ великой скорби предъ скинісю собранія и совътовалось, Замри, начальникъ изъ племени Симеонова, привелъ въ станъ израндьскій, въ глазахъ Монсея и всего общества, дочь мадіанскаго начальника Цура, именемъ Хазоу, не въ качествъ своей законной жены, какъ думаетъ Іосноъ зее), но чтобы блудодъйствовать съ нею въ своемъ шатръ. Столь безстыдная дерзооть этого израильтянина воспламенила законную ревность Финееса, сына первосвященника Елеазара, такъ что онъ схватиль копье, поспъшиль въ шатеръ и произиль на изстъ преступленія израильтянина и женщину въ чрево ея. Этотъ судъ, произведенный въ святой ревности, остановиль дальнвишее двиствіе нарающаго суда Божія, поразившаго уже 24,000 человъкъ. А Финеесу за этотъ поступовъ Господь далъ завъть мира вавъ завёть вёчнаго священства ему и потомству его по немъ. Затвиъ Господь повельть Монсею поражать мадіанитянь за то, что они враждебно поступили съ израильтянами и коварно вовлени ихъ въ идолоповлонство; потому что въ безстыдной дервости дочери мадіамскаго начальника Хазвы преступленіе ихъ дошло до высшей своей степени <sup>363</sup>). По *Талмуду* <sup>364</sup>) Замри прикасался въ тоть день въ мадіанитянив 424 раза, и Финеесъдожидался его до твхъ поръ, пока силы его совсвиъ не истощились.

Въ отмстительной войнъ, которую израильтяне, по повелъню Божію, вели противъ мадіанитянъ, были убиты всъ взрослые мущины, пятеро царей мадіанскихъ, и въ числъ ихъ Цуръ, отецъ Хазвы, и Валаамъ, получившій теперь свою маду Іуды, а женщины и дъти вмъстъ съ добычею взяты въ плънъ. Увидя женщинъ Моисей, Елеазаръ и начальники прогнъвались на военачальниковъ, и Моисей сказалъ имъ: "для чего вы оставили въ живыхъ всъхъ женщинъ? Вотъ онъ, по совъту Валаамову,

<sup>363)</sup> Ant. IV. 6, 10.

эез) Числъ глава 25.

<sup>344)</sup> Tr. Ganhedrin fol. 82. col. 2.

были для сыновъ израилевыхъ поводомъ въ отступленію отъ Господа въ угожденіе Фегору, за что и пораженіе было въ обществъ Господнемъ. Итакъ убейте всъхъ дътей мужскаго пола, и всъхъ женицинъ, познавшихъ мужа на мужескомъ ложъ (слъдовательно участвовавшихъ въ безиравственномъ служеніи Фегору), убейте 165), чтобы предохранить народъ отъ всякаго осневерненія этимъ отвратительнымъ идолослуженіемъ, а всъхъ дътей женскаго пола, которыя не познали мужескаго ложа, оставьте въ живыхъ для себя 1669. Число последнихъ простиралось до 32,000: онъ обращены были въ рабынь. Половина ихъ досталась сражавшимся, другая половина — обществу, причемъ племя Левійно получило 320 дъвицъ 167). Не невъроятно то, что Раавъ получила извъстіе и о судьбъ Хазвы и дочерей Мадіама и что это было одною изъ причинъ обращенія ея,

#### Axca — Maaxa.

У Халева, сына Ісфоннінна, изъ коліна Іудина зев), котораго Монсей посылаль для развідыванія Ханаана и который проявиль твердость своей візры въ томъ, что воодушевляль народь свой къ смілому походу противъ него, и потому самому не только не подпаль всеобщему осужденію народа, но даже получиль впослідствій въ награду область Хевронъ, была дочь, по имени Ахса, о которой упоминается по слідующему случаю.

Изгнавъ енакитовъ изъ Хеврона Халевъ пошелъ противъ жителей Давира, на югъ отъ Хеврона. За взятіе этого города, который въроятно былъ укръпленъ, онъ объщалъ побъдителю награду: "кто поразитъ Киріае-Сеферъ (такъ назывался прежде городъ Давиръ) и возьметъ его, тому отдамъ Ахсу, дочь мою, въ жену", подобно тому, какъ впослъдствіи Саулъ объщалъ выдать дочь свою за побъдителя Голіаеа 265). И взялъ этотъ городъ

<sup>&</sup>lt;sup>365</sup>) Өсодорыт, qu. 48 in Num.: Онв, учительницы нечестія, могли бы за-

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup>) TECI. 31, 1-18.

<sup>&</sup>lt;sup>347</sup>) TECE. 31, 35. 46. 47.

эее) Числ. 13, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>369</sup>) 1 Цар. 17, 25; 18, 17.

Госонінгь, сынъ Кеназа, младшаго брата Халевова (по Суд. 1. 13 и 3, 9 Госонінть быль младшій брать Халева), и Халевь отдаль въ жену ему Ахсу, дочь свою. Когда она отправлялась съ мужемъ своимъ въ мъсто его жительства, то была научена имъ просить у отца поле (недвижимую собственность). Если еврейскій тексть говорить, что Ахса сама вынуждала нь этому мужа, то оба эти оборота рвчи могуть быть примирены между собою следующимъ образомъ: Ахса вынуждала Госонила просить у отца ея поле или, по крайней мірів, дозволить ей предвявить эту просьбу; такъ какъ Гононіняъ не хотель взять этого на себя, то посовътовать ей, чтобы она сама высказала эту просьбу 270). Это поле не принадлежало нъ Давиру, потому что досталось бы ему въ такомъ случав само собою, но было способною въ обработвъ, богато орошенною землею. Чтобы достигнуть своей цели, она спрыгнула съ осла, на которомъ вхала, знакъ выраженія особеннаго почтенія (Вульг. она вздыхала, сидя на ослъ), изъ чего Халевъ завлючилъ, что у дочери его есть вакое-нибудь особенное дело, и сказаль ей: "что тебе"? Тогда Ахса требуеть у него дара благословенія: "ты даль мив вемию полуденную (и сухую), дай мив и источники воды". И Халевъ даль ей верхніе и нижніе источники, то-есть область, снабженную выше и ниже лежащими источниками 371).

Оризенз <sup>272</sup>) считаеть Ахсу образомъ познанія божественныхъ вещей. По Гризорію <sup>273</sup>) возсёдающая на ослё Ахса есть образъ души, обуздывающей неразумныя плотскія похоти и получающей въ даръ сугубый источникъ слезъ: слезы сильнаго желанія царства небеснаго горё и слезы, которыми она оплавиваетъ адскія наказанія долу. По толкованію Руперта Гононінть есть прообразъ Христа, Божественнаго Судін, а Ахса (или Ахсафъ, то-есть medicamentum, лекарство) — образъ церкви изъ язычниковъ, доставшейся Ему въ удёлъ. Получивъ сухую землю, то-есть оставленіе грёховъ въ врещеніи, она требуетъ еще дара

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup>) LXX: Она советовалась съ нимъ: попрошу у отца моего ноле.

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup>) Інс. Нав. 15. 15—19. Суд. 1, 12—15.

<sup>&</sup>lt;sup>373</sup>) Hom. 20 in Iosue. Лиранъ въ толков. на это мъсто.

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup>) Lib. 3 dial. cp. 34 H Lib. 6 Reg. ep. 23 ad Theoctisten. Cs. *Pynepma* cp. 3 in lib. Iud.

биагословенія, именно озаренія Духомъ Святымъ и небесныхъ благь <sup>274</sup>).

Отъ этого Халева, который и въ родословной таблицъ иниги Паралипоменовъ <sup>375</sup>) называется сыновъ Ісфонніннымъ, следуеть отинчать Халева, сына Эсронова, родословіе вотораго приводется въ той же книге Паралипоменонъ 376) и который тожесственъ съ пениенованнымъ выше (ст. 9) Хелуваемъ, братомъ Іерахменла и Арама. У этого Халева было несколько жекъ, приводимыхъ Священнымъ Писаніемъ, а именно: Азуса отъ поторой онъ вивль Іеріосу и троихъ сыновей. Ісріоса есть поэтому не вторая жена Халева, какъ хотели бы телеовать еврейскій тексть, но по Пешиго и Вульгать-дочь его. По смерти Азувы онъ взякъ себъ въ жену Ефрасу, которая родила сму Хура 372); она получила, повидимому, свое имя отъ мъста своего рожденія "Халевъ-Ефраны" (ст. 24 въ еврейскомъ), то-есть Вислеема, и принесла его въ начествъ приданаго Халеву, чъмъ и объясияется это двойное имя. По Midrasch Rabba 278) отождествияющему нашего Халева съ соглядатаемъ Халевонъ, Ефраса было другое имя Маріи, сестры Монсеевой, полученное ею потому, что она оказывала помощь при благословенныхъ родахъ. У нея быль сынь Хурь, потомкомъ которыго быль Веселиль, удостонвшійся такой мудрости ва добродітель Марін 370). Кромів того у Халева были еще двъ наложницы, именно  $\partial \phi a$ , отъ воторой онъ имъль троихъ сыновей, и Мааха, родившая также наскольно сыновей <sup>380</sup>). Заключительное предложение генеалогическаго ряда: "дочь же Халева—Ахса" (ст. 49) указываеть несомивнио на Халева, сына Ісфонніи и современника Моисея и Інсуса Навина, который, по всей вёроятности, быль младшимъ нотомкомъ старшаго вышеупомянутаго Халева, сына Есромова. Если поэтому мы различаемъ двоихъ Халевовъ, то изъ этого не следуеть съ необходимостью, чтобы мы должны допускать

<sup>&</sup>lt;sup>374</sup>) Cap. 2 in Iosue.

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> 1 Hapar. 4, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup>) L. с. 2, 18 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>317</sup>) L. c. 2, 18. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>376</sup>) Исход. глава 1.

<sup>277)</sup> Mid. Rab. Ex. 48.

<sup>100) 1</sup> Hapar. 2, 48.

и двухъ Ахсъ, именно дочь старшаго и дочь младшаго Халева. Впрочемъ нужно сказать и то, что въ книгв Паралипоменонъ разръшены далеко еще не всъ трудности.

Мааха есть женское имя, нередко встречающееся въ Свяшенномъ Писанія. Маахою навывалась жена Давида, дочь Фалмая, царя Гессурскаго, родившая Авессалома 281). Такъ же явзывалась жена Ровоама и мать Авіи 282), бывшая дочерью (тоесть внучкою) Авессалома 282), потому что во 2 Парал. 13, 2, гдъ она впрочемъ называется Михајею, она приводится въ качествъ дочери Урінда 118ъ Гивы. Дъло въ томъ, что у Авессадома была дочь Фамарь <sup>884</sup>) вышеджая замужъ за Уріпла изъ Гивы и родившая ему Мааху (или Михаію) 285). Это митиіс эзслуживаеть преимущества передь другимъ, отождествляющимъ Мааху съ Оамарью, дочерью Авессалома, а последняго — съ санимъ Уріндомъ; ибо Уріндъ изъ Гавы принадлежаль въ вольну Веніаминову, а Авессаломъ-къ кольну Іудину. Притомъ же дочь Авессалома была бы слишкомъ стара для того, чтобы Ровоамъ могъ жениться на ней и даже считать ее своею любимою женою; потому что Рововиъ любилъ жену свою Мааху болье прочихъ своихъ женъ и наложницъ, а потому и назначилъ преемникомъ своимъ сына ея Авію 386). При Асъ, сынъ Авіи, Мааха оставалась въ званіи царицы матери, такъ какъ, быть можеть, мать Асы умерла рано. Такъ какъ этотъ царь искорениль въ своемъ царствъ всъ языческія мерзости, то онъ лишиль даже бабку свою Мааху званія царицы за то, что она поставила въ одной священной роще истуканъ Астарты, который онъ велваъ изрубить и сжечь у потока Кедрона 387).

То же имя Muaxu носила далве жена Махирова  $^{288}$ ), которая страннымъ образомъ въ ст. 15 приводится въ начествъ сестры



<sup>&</sup>lt;sup>384</sup>) 2 Цар. 3, 3. 1 Парад. 3, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>362</sup>) 3 Цар. 15, 2. 10.

<sup>365) 2</sup> Hapaz. 11, 20.

<sup>384) 2</sup> Ilap. 14, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup>) Іосифъ, Ant. VIII, 10, 1. Корнелій а Ляп. въ толков. на 8 Цар. гл. 15. Кальметъ.

<sup>&</sup>lt;sup>386</sup>) 2 Hapar. 11, 20-22.

<sup>&</sup>lt;sup>887</sup>) 3 Цар. 15, 10—13. 2 Парал. 15, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>388</sup>) 1 Hapar. 7, 16.

этого Махира, тогда вакъ въ ст. 18 сестра его называется Модехеоъ (Вудьгата: Regina). Во всякомъ случай стихъ 15 испорченъ или заключаеть въ себй пробиль, такъ какъ Махиръ не имвлъ, очевидно, женою своей сестры. Такъ какъ въ стихи 16 приводятся дальнийше потомки Махира, то можно предположить, что у него было дви жены и что упоминаемая въ ст. 15 жена, въроятно, отлична отъ Маахи, такъ что въ ст. 15 приводятся сыновья первой, а въ ст. 16 — сыновья второй жены, то-есть Маахи.

Наконецъ *Маахою* называлась жена Авигаваона, то-есть отца или владътеля Гаваона <sup>269</sup>), по имени Ісилс <sup>290</sup>).

# Девора и Іаиль.

Въ то время, когда Богъ предалъ израильтянъ, въ наказаніе ва ихъ отпаденіе, во власть ханаанскаго царя Іавина, который угнеталь ихъ 20 леть чрезъ военачальника своего Сисару, судьею народа была пророчица Девора, жена Лапидовова. Имя Девора означаеть: пчела, потому что она съ большимъ усердіемъ собирала въ сердив своемъ слова Божін и слова Писанія и высказала ихъ своими медообильными устами въ своей величественной хвалебной пъсни; напротивъ того врагамъ Божівмъ она показала свое жало, поразивъ ихъ чрезъ Варака какъ молнією 391). LXX и Вульгата пишуть: девеора, то-есть debbera = постоянно говорящая и воспъвающая квалу Богу. Пророчицею навывается она за ея пророческій даръ, который какъ благодать, подаваемая туне, не привязань ни въ накому званію и ни въ накому полу, но сообщается Богомъ по свободному изволенію темъ, которые предназначены въ избавленію Его народа. Такъ уже сестра Моисеева Марія и Олдама 392), жена Шаллума, являются въ ряду

энэ) 1 Парал. 8, 29.

<sup>&</sup>quot; 1 Парал. 9, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>391</sup>) Іеронимъ, ер. 54 ad Furiam, п. 17: Опа получила имя пчелы, вакъ питающаяся цватами Писаній, напоенная вонею Св. Духа и приготовляющая сладжій сокъ амврозін пророческими устами. Оригенъ, lud. hom. 5. Рупертъ, lud. 1. 6: Деввора пчела означаетъ законъ, какъ бы заключающій въ ячейкѣ медъ, то-есть въ письмени духа сладость. Корнелій а Ляп. Iud. 4, 4.

<sup>192) 4</sup> Hap. 22, 14.

техъ, которыхъ Духъ Святый отличиль пророческимъ даромъ, премущество тамъ болве важное, что изъ мущинъ того времени нивто не быль признанъ достойнымъ пророческаго званія 300). Притомъ она не была даже сестрою выдающихся мущинъ, но была избрана предпочтительно предъ всеми мущинами въ благопотребное орудіе за свои возвышенныя и ведикія добродътели. Она была женою Лапидова, который однако не тождественъ съ Варакомъ, канъ дунають раввины 294). Амеросій 295) считаеть ее вдовою и матерью Варака, котораго она руководила во всемъ. Блаж. Іеронима 396) не соглашается съ этимъ взглядомъ. Очень можеть быть, что мужа ея въ то время уже не было въ живыхъ; но взглядъ Серарія, что Девора, получивъ пророческій даръ, жила врозь съ мужемъ, несостоятеленъ, потому что многіе пророви (напр. даже Исаія) были женаты. Вслёдъ за Талмудомъ 207), разсказывающимъ, что Девора приготовияла свътильни для храмовыхъ светильниковъ, раввины переводять имя Лапидова нарицательнымъ именемъ въ смыслъ сотопильни, такъ чтоэто слово обозначаеть ея ремесло. Другіе, напр. Кассель 308), переводять: женщина огненнаго духа, духъ которой былъ какъ бы свътильникомъ для Израиля и возжигалъ унылыя сердца народа.

Пророческій даръ дівлаль ее способною судить народь <sup>399</sup>). Нівкоторые толковники <sup>400</sup>) считають Девору судьею въ томъ

<sup>100)</sup> Tostatus, Cajetanus, Serarius, Cornelius a Lap. H parrent.



<sup>&</sup>lt;sup>393</sup>) Оршень, hom. 5 in Iud.: Да не смущаются отнюдь женщины слабостію пода, видя, что и онв могуть сдвлаться достойными благодати пророчества: пусть онв знають и вврять, что эта благодать заслуживается чистотою ума, а не различень пода. Өеодорымь, inter. 12 in Iud.: Думаю, что и Девора получила дарь пророчества вы поношеніе мужамь. Ибо тогда какь изъ мужей не нашлось ин одного достойнаго получить дарь, она получила дарь Святвйшаго Духа.

<sup>894)</sup> Ca. Tana di be Elia 9. Hugo a St. Vict. H Rupertus, Iud. cp. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup>) Lib. de Vid. ср. 8: У себя дома она произвела предводителя войска, чтобы вы узнали, что вдова можетъ приготовить воина, котораго она наставляла какъ мать, вразумляла какъ судья, руководила какъ храбрая, привела къ върной побёдё какъ пророчица.

<sup>304)</sup> Ep. cit. ad Furiam.

<sup>&</sup>lt;sup>331</sup>) Megilla 14.

<sup>&</sup>lt;sup>396</sup>) Комментарій на внигу Судей. \*

нее производить это Духъ Божій, нбо она была пророчинею...

смысль, что она рашала спорныя дала обращавшагося къ ней народа, открывала сокровенныя намеренія Божін, соединяла съ ними спасительныя увъщанія, какъ это обывновенно дълали пророки. По другимъ 401) однако Девора быда судьею въ собствеяномъ смыств слова: народъ обращался къ ней за совътеми. отдаваль на ея ръщеніе затруднительные случан и посль побъды надъ Сисарою она продолжала оставаться въ этомъ званів. Для совершенія суда она сидъла подъ пальмою, получившею отъ нея и название Девориной пальмы и стоявшею между Рамою и Весплемъ на горъ Ефремовой, следовательно на публичномъ мъстъ, которое для всъхъ было легко доступно. Сюда приходили въ ней израндътяне на судъ. Но она не только изревала судъ своему народу, а рашилась еще освободить его отъ тяжелаго гнета непріятелей. Поэтому она посылаеть пословъ въ Кедесъ Нефовлимовъ въ Вараку, сыну Авиноамову, и передаетъ ему повельніе Господне, чтобы онь, въ начествь освободителя Израндя, съ 10,000 человъвъ отправился на гору Оаворъ, потому что Богъ хочетъ предать врага въ его руки. Вліяніе ея простирается следовательно до самаго севера Ханаана, отвуда она призываеть героя. Варакъ связываеть свое выступление въ походъ съ однимъ условіемъ, а именно — если Девора сама пойдеть съ нимъ; а безъ нея онъ не пойдеть. Отношенія между Варакомъ и Деворою совстмъ извращали, основывая требованіе Варака на его трусости и представляя Девору воинственною героинею, которая сама, подобно Орлеанской дъвъ, принимала участіе въ войнь. LXX, а всльдь за ними и Италіанскій переводъ 408) стали, повидимому, на истинную точку эрвнія, основывая требованіе Варака на следующемъ добавленія: "ибо я не знаю дня, въ который пошлетъ Господь ангела со мною". Слъдовательно онъ желаеть, чтобы Девора приняла участіе въ походъ не въ качествъ героини-воительницы, но въ качествъ про-

402) Anspociti, l. de Vid. cp. 8. Assycmuns, quaest. 26 in Iud.

<sup>\*\*\*)</sup> Климентъ Александрійскій, Strom. l. ср. 21: Въ то время надънародомъ начальствовала пророчица Девора, судившая его 40 лівть. Амеросій, l. de Vid. ср. 8. Іеронимъ, ер. сіт. аd Furiam: Этимъ намъ говорится о томъ, что она была пророчицею и была въ званіи судіи. Кириллъ Іерусалимскій, сатесh. 16 de spir. s. 1. ср. 28. Златоустъ, hom. 61 in Іоап.: Девора и Іудивъ и многія другія (женщини) справедливо были облечены званіемъ повелительницъ.

рочицы. Канъ непризванный непосредственно Богомъ и не объятый прямо Духомъ Божіимъ, онъ желаетъ содъйствія пророчицы, чтобы опредълить и осуществить свои воинскіе планы Духомъ Божіимъ, говорящимъ чрезъ пророчицу. Девора объщаетъ сопровождать его, но возвъщаетъ ему въ наказаніе за его робость, что слава побъды надъ врагомъ будетъ отнята у него и отдана женщинъ (Іаили).

Эти слова указывають на недостатокъ въ Варакъ, которому будеть соотвътствовать недостатокъ и въ успъхъ; однако это — недостатокъ не личнаго мужества, или робость, но недостатокъ полноты и увъренности въры. Еслибы Варакъ быль одушевленъ полною върою, въ такомъ случав онъ имълъ бы и полную увъренность въ томъ, что Богъ, призвавшій его, дастъ ему въ надлежащее время и Духа совъта. Поэтому такъ какъ онъ не имълъ полной въры и увъренности, то и не долженъ былъ получить полной славы побъды. Достойною удивленія представляется ръшительность этой женщины, которая сама воодушевляетъ геролвонна и раздъляетъ съ нимъ всё опасности войны 403).

Услышавъ о походъ Варака Сисара собрадъ все свое войско и всъ свои колесницы въ потоку Киссону. Тогда Девора сказала Вараку: "встань, ибо это тоть день, въ который Господь предасть Сисару въ руки твои; Самъ Господь пойдеть предъ тобою". Когда Варакъ выступиль съ своимъ войскомъ, Господь привель въ замвшательство Сисару и его войско, павшее отъ меча Варакова; Сисара же побъжаль пъшій, чтобы уйти оть меча Израилева, и убъжалъ въ шатеръ Іаими (Івэль), жены Кенеянина Хевера, ибо между нимъ и даремъ Іавиномъ былъ миръ. Онъ спасается бъгствомъ въ шатеръ женщины въ твердой надеждв быть тамъ въ безопасности отъ преследованія Варака. Впрочемъ Сисара, повидимому, предупредилъ раньше Іапль о своемъ прибытіи. Іапль выходить къ нему навстрэчу дружески и настоятельно приглашаеть его: "Зайди, господинъ мой, зайди во мив, не бойся!" Она приготовляеть для гостя постель, чтобы онъ отдохнулъ, и покрываетъ его заботливо своимъ ковромъ (одъядомъ). Томясь жаждою онъ просить у нея напиться воды. Она напоила его молокомъ изъ своего мъха п опять по-



<sup>403)</sup> Амеросій, l. с.

врыма его. По *Госифу* <sup>404</sup>) Ізиль подала ему молоко уже прокисшее, имъвшее, по Р. Танхуму, опьяняющую силу. Чтобы быть въ полной безопасности, онъ считаетъ нужнымъ напомнить жениденъ о нъкоторыхъ мърахъ предосторожности: "стань у дверей шатра, и если вто прійдеть и спросить у тебя и сважеть: нъть ли вдесь кого?-ты сважи: неть ". Что же делаеть Іанль? Вероятно, въ душт ея въ эти немногія минуты происходила сильная борьба. Священное Писаніе не упоминаеть, правда, ничего объ этомъ, переходя прямо въ главному предмету. Но мы можемъ представить себв происходившую здась сцену. Воть лежить и спить грозный военачальникъ. Правда, Кенеяне живуть въ миръ съ Іавиномъ; однако со временъ Монсея происшедшій отъ Ховава, родственника Моисеева, народъ кенейскій своею исторіею вплетается въ исторію Израиля. Эта изначальная связь съ народомъ Божінмъ стоить въ ея глазахъ выше новаго союза съ **Іавиномъ.** Свобода и честь Израиля — ея собственная свобода и честь. Сисара — общій національный врагь. Сколько женщинъ онъ обезчестиль и сдълвлъ своею добычею! 405). Можно ли ей оставаться равнодушною, когда самъ Господь предаетъ въ ея руки этого врага? Что будетъ, если она спасетъ его? Не изивнить ли она древнему (завъту) союзу съ Израилемъ, не собереть ли Сисара новыхъ полчищъ и не выступить ли противъ Израния? Не скажуть ин тогда: не спасла ли Іанль врага того народа, среди котораго она жила дружественно, къ погибели этого народа? Что же ей дълать? Она презираеть награду, воторую могло бы ей доставить спасеніе Сисары; древнее право, свобода родственнаго ей народа и проявление милостей Божінхъ одерживаеть верхъ; старый врагь, столь часто пониравшій законы права, должень пасть, хотя бы даже съ попраніемъ обязанностей гостепріимства, которое женщинами нивогда не соблюдалось такъ строго, какъ мущинами. У Іаили нътъ никакихъ побочныхъ цълей, ей не приходится мстить за какое-либо личное оскорбленіе. Сисара не есть собственно ея врагъ, но онъ-врагъ и притвенитель народа Божія, въ чудную исторію котораго замішаны она и ея народъ. Поступовъ ея



<sup>404)</sup> Ant. V, 5, 4.

<sup>405)</sup> Cyg. 5, 80.

есть религіозно-патріотическій; какъ думають нікоторые <sup>406</sup>), она была подвигнута Духомъ Божімиъ къ освобожденію народа отъ врага и тиранна и именно возможнымъ для нея обравомъ—хитростію и обманомъ, допускаемыми на войнѣ. Она не хотъла дожидаться прибытія Варака изъ опасенія, чтобы Сисара не бъжалъ раньше.

Она ищеть меча и не находить. Тогда она береть коль отъ шатра и молотъ, подходитъ тихонько къ уснувшему отъ утомденія Сисар'ї и вонваеть коль въ високъ его такъ, что окъ прошель въ землю, и Сисара умеръ. Едва только она совершила это дело, какъ подоспель уже и Варакъ, молнія въ битев. преслідовавшій Сисару. Іанль вышла ему навстрічу и сказала: "войди, я поважу тебъ человъва, котораго ты ищешь". Онъ вошель вы шатеры, и воть Сисара лежить мертвый, и коль въ вискъ его. Такъ исполнились слова Деворы; ибо Богь предалъ Сисару въ руки женщины и отняль у Варака славу побъды. Этотъ поступовъ обнаружилъ върность Кенеянъ и завершилъ позоръ Іавина, могущество когораго обратилось въ прахъ 407). Болве строгая протестантская мораль 408) поряцала эту военную хитрость какъ въроломство, не могущее быть оправданнымъ. Этотъ приговоръ по меньшей мере жестокъ. Если мы и не будемъ смотреть на этотъ поступовъ какъ на действіе Духа Божія, все-таки это быль геропамъ, который, по субъективному возэрвнію женщины, не только быль дозволителень, но и заслуживаль похвалы и вивненія въ заслугу.

И вотъ Девора, а вивств съ нею Варакъ начинаютъ пвть побъдную пъснь, творцомъ которой — какъ явствуетъ изъ женской формы глагола Суд. 5, 1 и изъ стиховъ 3, 7, 12 — была сама Девора. Изъ ея пророческаго одущевленія льется хвала Богу въ пъсни, отличающейся смълостью образовъ, высокопоэтическимъ изыкомъ и даже вившиею формою и причисляемой къ прекрасивишимъ произведеніямъ еврейской лирики.

После общаго возаванія въ прославленію Ісговы для муже-



<sup>&</sup>lt;sup>вов</sup>) Iosephus, Corn. a Lap., Calmet, Tirinus, Menochius, Lyranus и другіе.

<sup>407)</sup> Судей глава 4.

<sup>408)</sup> Винерь, Реальный словарь I, 624. Manchot въ библейскомъ словарь Шенкеля III, 157.

ственнаго подъема народа из борьбё со врагами Девора изображаеть прежде всего славное времи возвышения Израиля въ народъ Божій, поворное уничиженіе его даже до последняго времени, именно до дней Самегара и Ізния (судін?), и благопріятный повороть вещей съ того времени, ногда возстала сама Девора мать в Израим. Девора по справедивости заслуживаеть это почетное название, потому что она относилась съ материнскою заботливостію къ Изранлю, любила свой народь, руководила и защищала его, установляла его домашнее спокойствіе, возвратила его съ ложной стези идолослуженія 409) въ древнему пути и служенію Ісговъ, освободивъ его этимъ отъ врага и жакъ бы возродивъ его чрезъ это. Она причисляется поэтому м къ "сильнымъ во Израилъ" \*10). Изъ этого мъста (гл. 5, ст. 7) Амеросій 411) несправедиво завлючаеть, что Девора была ма\_ терью Варака. Углубляясь своимъ духомъ въ великое достославное событие Девора возбуждаеть самое себя воспыть пыснь и описываеть светлыми и живыми красками борьбу и победусильное устремление героевъ народа на борьбу, трусость твхъ, воторые увлонились отъ борьбы, неустращимость мужественныхъ борцевъ и побъдоносный исходъ борьбы, причемъ упоминается о бъгствъ враговъ и объ умерщвлении Сисары Іаилью. "Да будеть благословенна между женами Іандь, жена Хевера Кенеянина, между женами въ шатрахъ да будеть благословенна (между женами въ шатрахъ, т.-е. ведущими пастушескую жизнь: она, хотя и не израильтянка, умертвила врага, между твиъ какъ жители Мероза не пришли на помощь и потому достойны проваятін). Воды просиль онь; молока подала она, въ чашв вельможеской принесла молока дучшаго. Девую руку свою протянула къ колу, а правую свою къ молоту работниковъ; ударила Сисару, поразила голову его, разбила и произила високъ его. Къ ногамъ ен силонилси, палъ и лежаль, къ ногамъ ен силонился, палъ; гдъ склонился, тамъ и палъ сраженный" (здъсь вакъ будто слышатся учащенные удары молота, отъ которыхъ паль Сисара). Одушевленіе, съ которымъ Девора прославляеть

<sup>407)</sup> Cyg. 5, 8.

<sup>410)</sup> L. c., CT. 7.

<sup>441)</sup> Lib. de Vid. cp. 8.

подвить Івили, принимаеть почти страстный полеть. Однако слова эти внушаются ей не чувствомъ мести, не личнымъ интересомъ духъ ея исполненъ высшими интересами ея Бога и народа; это не ея торжество, но торжество ея Бога надъ врагами. Повтому, высказавъ въ ст. 23 проклятіе на Мерозъ, она и присовокупляеть: "такъ говорить ангелъ Господень". Итакъ всякій, отвращающійся отъ Бога и Его народа подвергается проклятію; а всякій, помогающій Его святому ділу, получаеть благословеніе. Девора является повтому не обладаемою демоническою силою, но одушевленною Богомъ женщиною, слова которой очищены и просвітлены божественными мыслями. Высокомірный полководець, восхотівшій уничтожить народъ Ісговы, но во время позорнаго бітства умерщвленный женщиною и лежащій окровавленнымъ, служить внушительнымъ примітромъ паденія гордости человітческой и побітды Божіей.

Однако женское сердце, исполненное одушевленія, идеть еще далье. Девора издрвается и надъ обманутою надеждою матери Сисары на добычу: "въ окно выглядываеть и вопить мать Сисарина сквозь решетку: что долго нейдеть конница его, что меддять колеса колесниць его «? И умныя изъ ея женщинь стараются утвшить ее твмъ, что его задерживаетъ двлежъ большой добычи -- дъвицъ и разноцвътныхъ одеждъ, и радуются тому, что и онв примуть участіе въ добычв. И воть вдругь приходить извітстіє: герой мертвъ, войско уночтожено. "Такъ да погибнутъ всв враги Твои, Господи! любящіе же Его да будуть какъ солице, восходящее во всей спяв своей". Этою почерпнутою изъ побъды надеждою на погибель всъхъ враговъ спасенія оканчивается пъснь 412), поистинъ достойное заключение гимна, выливтагося изъ богоодушевленнаго сердца пророчицы. Въ продолженіе цілаго поколінія, 40 літь, народь сплою этой матери наслаждался ненарушимымъ миромъ. Появленіе Деворы представдяеть доказательство того, какая физическая и правственная сила присуща была этому народу въ его юности, если онъ вывываемъ быль къ двятельности соответственнымъ его существу и его назначенію образомъ, а равно доказательство того жи-



<sup>412)</sup> Cvg. rgaba 5.

ваго сознанія, съ какимъ при всякомъ подъемъ духа народъ чувствоваль себя военною дружиною Ісговы.

Девора и Івиль представляются отцами \*13) въ качествъ прообразовъ синагоги и церкви. Девора, прообразъ синагоги, возбуждаетъ сначала Варака, изображающаго собою Израиля, къ борьбъ съ Сисарою, образомъ діавола, и разсъпваетъ его войска; но Івиль, прообразъ христіанской церкви, ошеломлиетъ его млекомъ молитвы и умерщвляетъ древомъ креста. Івиль, разбившая голову Сисары, служитъ также и прообразомъ Пресвятой Дъвы Маріи, сокрушившей (стершей) главу змія \*14). Впрочемъ Девора и Івиль подтверждаютъ слова апостола Павла: "немощное міра избралъ Богъ, чтобы посрамить сильное " \*15). По Талмуду \*10) равви Іохананъ сказалъ, что Сисара въ тотъ часъ, когда былъ умерщвленъ Івилью, имълъ съ нею седмикратное плотское совокупленіе, потому что Сул. 5, 27 сказано: "къ ногамъ ея склонился",—нельпость, осуждаемая уже Р. Давидомъ Клихи.

<sup>413)</sup> Амеросій, lib. de Vid. ср. 8: пророчество вониствовало въ Девора, представляющей намъ таниственно происхождение церкви изъ язычниковъ, которой доставляется торжество надъ духовнымъ Сисарою, то-есть надъ сопротивными силами. Оригень, hom. 5 in Iud.: Іанль, жена иноплеменница, служить образомь церкви, составленной изъ разпоилеменных народовъ. Таиль означаеть восхожденіе: нбо ніть поистинь другаго восхожденія на небо, какъ только чрезъ цервовь многообразной премудрости Божіей. Итакъ она восходящая отъ телеснаго въ духовному, отъ земнаго къ небесному, умергвила Сисару, изображающаго собов) плотскіе пороки или животнаго и оезсмысленнаго человівка... Она умертвила его коломъ, то-есть побъдила его вершиною крестнаго древа и добродътелью. Августина, 1. 12 cont. Faust. ср. 32: что такое эта женщина (Іапль), полная върности, произающая деревомъ виски врага, какъ не въра церкви, разрушающая врестомъ Христовымъ царство діавола? Петръ Дамасхинъ, вегт. 89. Просперь, lib. de prom. et prred. Dei pars II, ср. 17: во образъ церкви Девора побъдила врага. Руперию, Iud. ср. 6 и 7. Исидоръ, Alleg. п. 77: Іандь служить прообразомъ церкви, назложившей древомъ креста власть діавола. А Девора, прообразующая ту же церковь, побыливь вь лиць Сисары діавола, воспіваеть піснь небесной славы.

<sup>&</sup>lt;sup>414</sup>) Nicolaus Lyr., въ толкованія на 4 гл. книги Іуднов. Сл. Bernard., home 2 sup. Missus.

<sup>413) 1</sup> Kop. 1, 27.

<sup>146)</sup> Tract. Nasir. fol. 23, col. 2. Сл. Эйзенменгера, Разобл. іудейство, І. 445.

## Дочь Іефевя.

Ісосай (свр. Інотахъ, Вульг.: Ісоте) быль сынь блудинцы отъ Галаада, которому законная жена его родила сверхъ того нъсколько сыновей. Мы не должны считать мать Ісфовя именно публичною женщиною, а должны смотреть на нее какъ на надожницу Галаада, принятую имъ, по Іосифу 417), въ домъ свой. Была ли она израильтенка, хотя и изъ другаго колена, или же язычница, этого нельзя сказать съ достовърностью. Законные сыновья Галаада выгнали изъ дома своего своднаго брата Ісфовя, какъ неравноправнаго (потому что онъ быль сынъ другой женщины, то-есть наложницы), чтобы онъ не получиль доли въ отцовскомъ наследстве. Ісфови убежаль въ землю Товъ и собраль вокругь себя толпу храбрецовъ въ качествъ вольной дружины. Во время войны Израиля съ аммонитянами старъйшины галаадсвіе избрали Ісфеая своимъ судьею и восначальникомъ. Ісфеай старался мирными представленіями превратить войну съ Аммономъ: когда же представленія его оказались тщетными, то онъ, объятый Духомъ Божінмъ, взялся за мечъ.

Прежде чъмъ отправиться на войну, онъ далъ объть Господу, чтобы обезпечить себъ Его помощь. "Если Ты, Господи", объщаеть онъ, "предашь аммонитянъ въ руки мои, то, по возвращенін моемъ съ миромъ отъ аммонитянъ, что выйдеть изъ вороть дома моего навстрачу мив, будеть Господу, и (по навоторымъ: или) вознесу сіе на всесожженіе". И вотъ когда Ісооай дъйствительно возвращался съ войны побъдителемъ, навстръчу ему вышла, во главъ хора женщинъ, его единственная дочь (не было у него еще ни сына, ни дочери), чтобы прославить его побъду. Увидъвъ свою дочь Ісфови разодрадъ отъ печали одежду свою и восвликнуль: "ахъ, дочь моя, ты сразила меня; и ты въ числъ нарушителей покоя моего! Я отвервъ о тебъ уста мон предъ Господомъ и не могу отречься". Дочь, замътившая, а можеть быть и прямо узнавшая оть отца, что объть относится къ ней, отвъчала: "отецъ мой! ты отверзъ уста свои предъ Господомъ, -- и дълай со мною то, что произнесли уста твои, когда



<sup>417)</sup> Ant. V, 7, 8.

Господь совершиль чрезъ тебя отищение врагамъ твоимъ, аммонитянамъ. Сдёдай мий только воть что: отпусти меня на два ийсяца; я пойду, ввойду на горы и оплачу дівство мое съ подругами монми". Отець исполняеть ея желаніе. По прошествіи двухъ місяцевь она возвращается къ отцу своему, и онь совершиль надъ нею обіть свой; и она не познала мужа. И вошло въ обычай у Израшля, что ежегодно дочери израшлевы ходили прославлять 418) дочь Ісфевя четыре дня въ году 410).

Объ этомъ обътъ Ісосая появилось такъ много разсужденій и спеціальныхъ сочиненій, что можно уже говорить объ исторіи толкованія этого объта <sup>340</sup>).

Въ древности господствовало высказанное уже парафрастомъ Іонафаномъ, Іоспфомъ <sup>421</sup>), въ Талмудъ и Мидрашъ <sup>428</sup>), а также раввинами мивніе, что Ісффай дъйствительно совершиль на своей дочери кровавую жертву и принесъ ее во всесожженіе. Этому іудейскому толкованію слёдовали почти единогласно отны церкви <sup>428</sup>), католическіе толкователи и часть протестантскихъ толковниковъ <sup>424</sup>). Только уже въ средніе въка иткоторые раввины <sup>425</sup>) отступали оть общепринятаго толкованія относительно жертвы Ісффая и старались доказать, что Ісффай не принесъ своей дочери въ жертву, но посвятиль ее на служеніе во святилиць и этимъ обязаль ее къ постоянному дъвству. Къ этому мивнію примкнула вначительная часть новыхъ католическихъ толкователей <sup>426</sup>) и большинство протестантскихъ ученыхъ. Такъ какъ этотъ спорный вопросъ съ объихъ сторонъ освъщень по-

<sup>416)</sup> Таргуминъ, LXX и Вульгата переводять: «оплавивать».

<sup>419)</sup> Судей глава 11.

че Литературу сл. у Л. Рейнке, Beitr. z. Erkl. des A. T. T. I, стр. 425... Загінк: Шёнен, Обіть Іефеая, въ Тüb. theol. Qu.-Schr. 1869, стр. 466... П. Кассель, въ Реальной энциклопедіи Герцога, т. 6, стр. 533... Герлах, въ luth. Zeitschr. von Rudelb. 1859, стр. 417. Ауберлен, въ Stud. u. Kritik. 1860 г., стр. 540. Куриз, въ luth. Zeitschr. 1853., стр. 209.

<sup>&</sup>lt;sup>411</sup>) Ant. V, 7, 10.

<sup>423)</sup> Taanith. 4 a. Bereschith Rabba § 60, crp. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>433</sup>) Сл. Реймке, l. с. стр. 433 и Серарія, Коммент. на кингу Судей.

<sup>494)</sup> Pennee, 1. c.

<sup>484)</sup> David Kimchi, Levi ben Gerson, Abarbanel z gpyr.

<sup>&</sup>lt;sup>426</sup>) Lyranus, Arias, Montanus, Mariana, Sanctius, Pagninus, Vatablus, Estius, Malvenda; Dereser, Stolberos, Schönen, Reinke и др.

дробно, то я ограничусь здвоь указаніемъ только на накоторые главивитие пункты. Если мы примемъ во внимание свойство и обстоятельства объта, то онъ представляется, какъ доказываеть Шёненъ, безукоризненнымъ; потому что Іефевй, для божественнаго пекровительства, хотълъ почтить Господа совершениемъ добраго, безукоризненнаго поступка. Еслибы или у Ісфовя не было чистаго намъренія или средство не было сознательнымъ образомъ bonum melius, въ такомъ случав священный бытонисатель должень быль бы скорве назвать этоть объть издавательствомъ нагъ Богомъ. Мы не можемъ также согласиться и съ твми отцами церкви 427), которые утверждають, что объть со стороны Ісфовя быль слишкомъ смалымъ и необдуманнымъ, потому что въ такомъ случав пришлось бы согласиться, что при произнесеніи объта недоставало надлежащей степени размышленія, чего въ двиствительности не было. Въдь самъ бытописатель говорить, что прежде чвыть Ісфовай рашился произнести объть, онъ быль объять Духомъ Божіниъ. Это божественное вліяніе, а также побъду надъ аммонитянами, сдъланную условіемъ обязательности объта, нъкоторые 42°) считаютъ признакомъ одобренія объта Богомъ и похвалы св. апостола Павла (Евр. 11. 32) заплючають о соизволение Божиемь на исполнение его.

Большее затруднение представляеть вопрось о матеріи или предметь объта. Ісосай объщаеть посвятить Господу и принести въ жертву того, кто первый выйдеть навстръчу ему изъ его дома. Отцы церкви понимають слово: всесожжение въ собственномъ смыслъ какъ кровавую жертву и предполагають у Ісосая намърение принести въ жертву (съ лишениемъ жизни) все, что ни выведеть ему навстръчу случай при его возвращения, — будеть ли то чистое или нечистое животное или же человъкъ. Такой объть долженъ былъ, конечно, представляться гръховнымъ и недозволительнымъ, и тъмъ болъе, если жъ неразумное

<sup>&</sup>lt;sup>424</sup>) *Ісроним*, ер. 24 ad Iulian. *Ансельн*ь, *Амеросіисть* на Евр. 11, Тиринъ, Серарій, Саліанъ въ толков. на это шъсто.



<sup>427)</sup> Всявдъ за Іонафаномъ и Іосифомъ l. с.: Тертулліанъ, l. 3 carm. cont. Marc. Өеодоритъ, quaest. 20 in Iud. Амеросій, l. 3 de off. cp. 12. Геропилъ, l. 1 cont. Iovian; cp. 6 Mich. Августинъ, qu. 49 in Iud. Ззатоустъ, hom. 14 ad. pop. Antioch. Өома Акс., Summ. 2. 2. q. 88. a. 2. Прокопій и Рупертъ въ толков. на это місто.

объщание осуществиль на дълъ. Правда, этому аргументу противостоить тоть фанть, что законъ Моисеевъ отвергаль самымъ ръшительнымъ образомъ человъческія жертвы, каковое запрещеніе не могло, конечно, быть безъизвітстнымъ Ісфовю; тімъ не менъе какъ въ харантеръ времени судей, такъ и въ личныхъ оботоятельствахъ Ісфова находили точки опоры для защиты этого мивнія. Въ самомъ двяв время судей было временемъ нестроеній и религіознаго отпаденія, Ісфови быль незаконный сынь, роспий безъ воспитанія среди вольницы и т. дал. Однако эта предположенія возможны, но не обязательны для харавтеристиви личности, которая въ дъйствительности является совствиъ въ иномъ свъть, если ближе всмотреться въ Священное Писаніе. Котя Изранль и впадоль во времена судей въ служение Ваалу, асе-таки мы не встръчаемъ еще въ это время следовъ человеческихъ жертвъ; и если люди, которыхъ Богъ избиралъ въ оудей и вождей Своего народа сообщениемъ имъ Духа Своего, и были заражены нъкоторыми слабостями, пороками и гръхами, все-такъ представляется невъроятнымъ, чтобы Духъ Божій сходиль на служителя Молока и сообщаль ему свою силу для того, чтобы ему быть избавителемъ Израиля. Столь же мало права имъемъ мы отъ одного только изгнанія Іефовя изъ отцовскаго дома его жестокосердыми братьями и его вольнолюбивой жизни завлючать о нравственной испорченности и религіозной загрубылости этого человака, потому что и Давидъ находился въ подобномъ же подожении, что не мъшадо ему однако ходить въ законъ Господнемъ. Напротивъ того священный бытописатель указываетъ самъ прямые признаки его богобоязненности: Іефеай ожидаеть побъды прямо отъ Господа, заключаеть договоръ съ старъйшинами галаадскими предъ Господомъ и хочетъ привлечь покровительство Божіе торжественнымъ обътомъ. Положимъ даже, что Ісфови дъйствительно захотълъ бы принести дочь свою въ жертву заколенія, -- уже ли же во всемъ Израиль не нашлось бы ни одного священника или върующаго израильтянина, который обратиль бы внимание на противозаконность исполненія этого об'єта и воспротивился бы ему, когда при Саул'я весь народъ возсталь противъ совершенія смертной казни надъ сыдомъ его Іонаваномъ по причина нарушенія заповади о поста! 1000 годі.



<sup>&</sup>lt;sup>429</sup>) 1 Hap. 14, 45.

Сознавая затрудненія, представляемыя запланіемъ дочери Ісосая въ качествъ жертвы всесожженія, нъкоторые всявув за Капелдомо 440), старались понимать объть Iссовая въ смыслъ объта проклятія, въ силу нотораго Ісфоай умертвиль свою дочь въ честь Господа по вакону проклятія, такъ какъ людей именно нельзя было приносить въ жертву всесовжения. Однако это мивніе совершенно несостоятельно, потому что произнесеніе проклятін надъ человіномъ ниветь своимъ необходимымь предположеніемъ явное нечестіе, такъ что жертва всесожженія в провлятіе становятся въ разръзъ одна съ другимъ. И все-такв Ісоови, произноси свой обить, могь имить въ виду тольно чедовіческую жертву, какъ это явствуєть мась словъ текста, нась перевода Вульгаты и изъ примъчанія блаженнаго Августина 441); потому что по получени побъды, Ісосай и бевъ того принесъ бы въ жертву не одно, но много животныхъ. Въ своей ревности Ісфови не знасть, на что бы такое можно было указать, что было бы достаточно велико для посвященія Богу, -- онъ предоставляеть самому Богу назначение жертвы. Богь избираеть въ жертву его единственную дочь, и Ісооай исполниль надъ всюсвой объть. Но изъ этихъ словъ отнюдь не слъдуетъ того, что Ісовай принесъ свою дочь въ жертву завланія. Еслибы это двіствительно было такъ, то свищенный писатель, конечно, бежь страха высказаль бы это. А между тэмъ изъ хода рёчи следуеть, что хотя Ісосай и исполниль надъ нею свой объть, однаво всесожженія совершено не было. Какимъ впрочемъ образомъ исполненъ былъ обътъ, это говорять намъ не двусмысленно следующія слова: "и она не познала мужа". Такимъ образомъ дочь Ісфовя исполнила объть тъмъ, что не познала мужа, посвятивъ въ пожизненномъ цъломуррін Господу свою жизнь какъ

<sup>&</sup>lt;sup>410</sup>) Сл. Рейнке, l. с., стр. 485.

<sup>431)</sup> Quaest. 49 in l. Iud.: Во всякомъ случай этими словами онъ произнест обёть не о какомъ-либо животномъ, которое согласно закону, могъ бы принести во всесожженіе. Ибо нёть да и не было такого обичая, чтоби навстрёчу возъращающимся съ войни нобёдовоенимъ вождямъ вибётали животния... И не сказаль: что вийдеть изъ вороть дома моего навстрёчу мий, вознесу сіе на эссожженіе, — но сказаль: кто вийдеть, того вознесу: онь имёль здёсь въ виду, безъ всякаго сомийнія, человёка, хотя, быть можеть, и не нийль въ виду своей единственной дочери.

духовную жертву воссожненія. Она поступила въ число женщинъ, служившихъ Господу при свиніи свиданія. Что Богь желасть не талесной, не духовной жертвы человаческой, это подтверждается исходомъ исвушенія Авраама и опредаленіями закона о выкупа пранадлежащихъ Господу первенцевъ и посвищенныхъ Ему по обату лиць 422).

Только съ этимъ объяснениемъ можетъ быть соглашено то неловное положение, въ которомъ чувствовала себя девственная дочь Ісфовя. Изъявляя върное послушаніе и проимкнутая религіознымъ чувствомъ, она одобряеть отцовскій объть, отмосящійся въ ея личности, но какъ изранльтянка воспитанная въ національномъ духв, чувствуєть великую скорбь о томъ, что у нея, по еврейскому образу возэрвнія, навсегда отнята надежда на высшее земное счастіе — потомство: она, имъвшая право послв побъды отца на блистательныйшую участь среди дочерей Израния, должна отпасть какъ цветскъ отъ плода. Незамужняя живнь для двинцы древняго Израмля - все равно, что смерть. Точно также объяснима и величайшая скорбь отца при видъ дочери: она, единственная краса и надежда отца, должна увянуть, домъ его долженъ вымереть, подобно бездатному роду, обремененному провлятіемъ. 432). Богь требуеть у него величайшей жертвы. Темъ не менее Ісосай посвищаеть свою дочь Въчному. Могь ин вто не удиванться въ немъ этой праведности, этой врвикой върв, этой снав богопреданности, которую восхваляеть апостоль? Во всей этой сценв духъ ветхозаветнаго закона отражается въ такой драматической формв, какъ не отражался нивогда ни въ какой другой сценъ. Прежде совершенія надъ нею объта дочь Ісовая хочеть опланать свое двество съ подругами своши въ тяхомъ уединения въ горахъ. Эта просьба дочери Ісовая находится въ самомъ разкомъ противорачін съ предподоженіемъ о действительномъ умерщиленіи, потому что приреде человъчесной совершенно противно, чтобы дитя, которому предотонть умереть, воспользовалось даваемою ему отсрочною для оставленія отца и — вопреки привычий сердца человического опланиванія девства, когда впереди предстоить смерть въ ваче-

<sup>433)</sup> Исход. 3, 1, 13. Числ. 18, 15. Левит. 27, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>433</sup>) Левит. 20, 20.

ствъ жертвы. Такъ вакъ священный писатель дълаетъ особенное удареніе именно на оплавиваніе двиства, на то, что дочь Ісесая должна остаться дівою, то оно и должно необходимо находиться въ извъстномъ отношения къ роду объта. Въ виду провавой смерти безбрачіе какъ меньшее зло не могло бы быть единственною причиною ея скорбной жалобы. Причина ея слезъ заключается не въ уничтожение ея юной, девственной жизни смертію, но въ томъ, что эта дъвственная жизнь должна предолжаться безъ надежды на участіе въ высшемъ счастій женщины--бракъ. Въ виду этого безотраднаго будущаго поведение ея не завлючаеть въ себв ничего страннаго: по ветхозавътному возэрвнію того времени она и не могла поступать иначе. Она поевящветь Богу свое цвломудріе, но не безь слезь; однако она приносить въ жертву свою скорбь, какъ и отецъ приносить свою. Цъломудренное сердце дъвицы избираеть тихое уединеніе свидътелемъ свояхъ слезъ: не въ присутствія мущинъ и не въ слухъ всвях, но въ священной тишинъ въ горахъ она изливаеть свою жалобу любви.

Это героическое самопожертвование дочери јессвая и было причиною того обычая во Израиль, что дочери израильскія приходили ежегодно-въроятно, во святилище какъ мъстопребывание религовной женской общины, -- чтобы въ теченіе четырежь дией павъщать дочь Ісовая и прославлять ен геропческую жертву, добровольно принесенную отечеству. Если она была жертвеннымъ агипемъ, къ чему же въ такомъ случав прославление? Не стали-ль бы священники и левиты протестовать противъ такого сборища, имъвшаго своимъ предположениемъ и предметомъ противозаконное дъйствіе? Древніе переводчики заставляють дочерей израпльскихъ не прославлять, а выражать печаль и жалобу: такое значеніе, конечно шло бы болье во взгляду на кровавую жертву. " Такимъ образомъ поступокъ дочери Ісфова является воликимъ, возвышеннымъ и героическимъ, заслуживаншимъ того, чтобы быть переданнымъ потомству. Мы не можемъ поэтому согласиться съ блаженным Іеронимом 434). который, конечно, съ своей точки

арънія пишеть: Quod si Iephte obtulit filiam suam virginem Deo, non sucrificium placet, sed animus offerentis (если Іефеай принесъ



<sup>434)</sup> Iepem. rs. 7.

Богу въ жертву свою дочь двинцу, то угодна была не жертва, но душа приносившаго). Его намъреніе было столь же чисто, какъ и жертва его была угодна Богу. Если сравнивать жертву Ісооая съ жертвою Авраама, то Августина 125) и Задтоуста 126) приходать въ тому завлюченію, что объть Ісфовя быль неугоденъ Господу и что Богь по премудрому предусмотренію допустиль, чтобы онъ дъйствительно принесъ дочь свою въ жертву, имъя въ виду устращить на будущее время всехъ техъ, которые захотван бы по дегкомыслію давать подобные же объты. Совствъ въ иномъ свъть представляется жертва Іссови до нашему понаманію! Авраамъ приносить въ жертву, по требованію Божію, единственнаго сына своего, но получаеть обратно прянесеннаго уже въ жертву въ сердив, ибо Богъ желалъ дуковной жертвы; Ісеевай приносить въ жертву безъ вызова, хотя и не безъ скорби, свою единственную дочь, онъ совершенно обручаетъ ее съ Богомъ и потому уже не получаетъ ея болъе обратно. Справеддввы повтому слова св. Гризорія Назіанзина 437): "принесь Богу въ жертву сына Авраамъ, принесъ дочь и сдавный Ісооай: ж тоть и другой принесъ великую жертву". Всладъ за блаженнымъ Августиномъ 488), Гуго а Ст. Винторъ, Лиранъ, Корнедій а Ляпиде смотрали на Ісфови какъ на прообразъ Інсуса Христа. принесшаго въ жертву Господу свою единственную девотвенную дочь, церковь или свою собственную влоть 439). По Руперту 440). в Корнелію в Ляпиде, ссылающимся на Златоуста, дочь Георая, означаетъ и нашу собственную душу, которую мы должны принести въ жертву Господу, после победы надъ врагами - нашими. страстями и похотями.

Епифаній <sup>441</sup>), равнымъ образомъ върящій въ вровавую жертву дочери Ісфовя, производитъ отсюда то сусвърное почтеніе, которое туземцы Сихема (или Неаполя въ Самаріи) воздавали дъвиць. Нъкоторые протестантскіе толкователи, увлекаемые сход-

<sup>455)</sup> Quaest. 49 in Iud.

<sup>435)</sup> Hom. 14, l. c.

<sup>437)</sup> Carm. l. 2 hist. sec. 2. n. 94.

<sup>438)</sup> Quaest, 49 in Iud.

<sup>439)</sup> Hcudops, Alleg. n. 79.

<sup>440)</sup> Cap. 12 in fud.

<sup>444)</sup> Haer. 78 de Antidicomar. cp. 24.

ствомъ именъ, хотятъ видеть изкоторую связь между дочерью-Іефови (Інфта) и Ифиненіею (Ифи-генія), поторую Агамемнонъ хотыть принести въ жертву Артемидъ, и находить въ отоиъ доназательство проваваго жертвоприношенія Ісфовя. Но Ифигенія не была принесена въ жертву 443), в на ея мъсто была убита дикая коза 443). Притомъ же сравниваемое съ Ісоваемъ Іфі въ Ифигенів является еще во множествъ другихъ собственныхъ именъ грековъ 300) и совершенно недвуснысленно можетъ быть объяснено изъ сокровищинцы греческого языка. Далъе мы не моженъ относить сюда греческую сагу 445), по ноторой вритскій царь Идоменей за благополучное возвращеніе, по объщанію, принесъ въ жертву своего сына; потому что нервяко возарвнія народовъ, живущихъ далеко другъ отъ друга, сходятся между собою по мысли. Напротивъ того мы встръчаемъ именно многодревивишихъ аналогій, представляемыхъ праздивиами дівъ, вовремя которыхъ прославляется въ проняхъ дрвственная богиня Артемида не за то, что она умерка, а за то, что остажась кввою; въ горахъ Аркадіи она навывалась поэтому Артемида-Гимиія. Подобиое же празднество въ честь Артемиды существовало на Тайгеть и въ Каріи въ Ликаоніи 444). На Делось дъвицы восиввали Упиду (Upis) и приносили ей при ел браносочетании лононъ 447). Тоже самое дълалось въ Мегаръ по этношению въ Ифинов, умершей девою 448). Здесь прославлились именно целомудріе и дівственность. Даже оплавиваніе дів в свойственнонаивной сторонъ древней жизни. Такъ напр. Электра 440) оплавиваетъ Хризотемиду, долженствующую стариться въ безотрадномъ безбрачін, и Поликсена жалуется 450): "безбрачная, безъ ганенеевъ, которые однако приличествують мив". Странно, что-

<sup>&</sup>lt;sup>442</sup>) Цицеронь, de off. III. 25. § 95.

<sup>143)</sup> Еврипидъ, Ифигенія въ Тавридь. Ст. 20. Авидій, Павзаній.

<sup>444)</sup> Haup. Ipianassa, Iphianeira, Iphigone, Iphimedeia, Iphimede, Iphimedusa. H даже мужскія имена, ваковы: lphiades, Iphikleides, Iphikles, Iphicrates и друг.

<sup>445)</sup> Servius ad Virdilium, Aen. III. 121.

<sup>446)</sup> Павзаній, 3, 10.

<sup>447)</sup> Callim. in Del. v. 292. Павзаній, 1, 43.

<sup>440)</sup> Павзаній 1, 43; сл. 2, 32.

<sup>449)</sup> Софокав, Эдипь, 962 и 1185.

<sup>440)</sup> Еврипидъ, Hecabl. ст. 443.

церковь въ своихъ священио-художественныхъ изображеніяхъ не сділало никакого употребленія изъ жертвы Ісфая. Въ 1751 г. Гэндель написалъ ораторію "Ісфай", причемъ онъ вносить въ библейскую драму своеобразныя имена и сцены. Вторая ораторія 451) придаетъ библейскому тексту именно романтическую окраску, отнюдь не свойственную Библій. Филонъ сообщаетъ намъ даже содержаніе жалобы дочери Ісфая и называетъ ея ния: Сейлимо.

## Мать и жены Сампсона.

Въ то время какъ израильтяне за гръхи свои были угнетаемы онлистимлянами, ангель Господень явился благочестивой женв данитянина Маноя изъ Цоры (Сараа), бывшей неплодною. Іосифъ 452) сообщаетъ, что эта женщина отличалась необыкновенною красотою, которою превосходила всыхъ своихъ сверстницъ, и такъ какъ она нетеривливо переносила свое неплодіе, то и выходила часто съ мужемъ своимъ въ поле для пламенной молитвы въ Богу о дарованіи имъ дътей. Іудейское преданіе 452) производить ее оть кольна Іудина и называеть ее по 1 Парал. 4, 3 Гацлелиони или Целелиони. Объ нихъ 'не говорится, что онв были стары, какъ говорится напр. о Саррв и Елисаветв (Лук. 1, 7): это были благочестивые люди, ведшіе тихую и скромную жизнь и переносившіе свое досельшнее безчадіе съ преданностію Богу. За особенныя добродетели жены Маноя, какъ говорить Амеросій 454) ей явидся ангель Господень и сказаль ей: "воть, ты неплодна и не раждаешь; но зачнешь и родишь сына. Итакъ берегись, не пей вина и сикера, и не вшь ничего нечистаго. Ибо воть ты зачнешь и родишь сына, и бритва не коснется головы его, потому что отъ самаго чрева (и до конца своей жизни) младенецъ сей будеть назорей Божій, и онъ начнетъ спасать Израния оть руки филистимиянъ". Итакъ, объщанный

<sup>😘)</sup> К. Рейнталеръ, Іефеай и его дочь. 1855.

<sup>&#</sup>x27;5?) Ant. V. 8, 2.

<sup>113)</sup> Raba Rathia 91.

<sup>454)</sup> Ер. 19 ad Vig. n. 11. Мать перлодная, но не безплодная добродьтелями, удостовлась видьнія ангела.

сынъ долженъ быть пожизненнымъ назореемъ, такъ какъ онъ долженъ начать спасать Израиля отъ гнета филистимлянъ; а чтобы ему можно было быть вполнъ такимъ избазителемъ, сама уже мать должна во время беременности принимать участіе въ отреченіи, возлагаемомъ назорействомъ: она сама должна сдълаться назорейкою, чтобы сынъ ея могъ сдълаться героемъ.

Мы видимъ изъ этого, какое значеніе имъеть душевное состояніе беременной матери на развитіе ея ребенка 455) и какъ она должна даруемое Богомъ дитя посвящать и какъ бы возвращать Господу 456). Радость, ощущаемая женою Маноя по поводу этого предвозвъщенія, дълаеть ее вполнъ готовою къ тъмъ лишеніямъ, которыя на нее возлагаются. Это же служить вмъсть съ тъмъ и къ испытанію ея въры. Это возлагаемое на нее Богомъ назорейство отличается отъ всъхъ прочихъ случаевъ назорейства. И Анна также даеть обътъ, что сынъ котораго Богь даруеть ей (Самуилъ), будеть принадлежать Господу въ качествъ назорейства Сампсона начался не на немъ, но уже на матери его. Поэтому Духъ Божій дъйствоваль здъсь на мать и на сына посредствомъ органа назорейства.

Жена разсказала о нвленіи мужу своему и сказала: "человъкъ Божій приходиль ко миж, котораго видъ, какъ видъ ангела Божія, весьма почтенный (страшный): я не спросила его, откуда онъ, и онъ не сказаль миж имени своего". Вульгата и нъкоторыя изданія LXX переводять: "и когда я спросила его: вто онъ и откуда и какъ его имя, онъ не хотвлъ сказать миж этого". Итакъ, она не знала явившагося ей, однако его величественный видъ произвель на нее впечатлъніе высшаго существа. Затычь она повторила своему мужу слова обътованія явившагося. Маной, убъжденный въ истинности показанія своей жены, но при-

<sup>416)</sup> Ісронимъ, ер. ad Laet. Я говорю, что ты, возвратившая Господу первый шлодъ, зачнень синовей... Такъ родился Самунлъ; такъ родился Самисонъ; такъ взыгралъ Іоаннъ Креститель при входъ Марін.



<sup>145)</sup> Ісронимъ, 1 2. adv. Iev. n. 15. Самисовъ и Самунлъ не пили вина и секера. Ибо они били синовья обътованія и зачати воздержаніемъ и постомъ. Василій, hom de Iej. Что сділало сильнійшаго Самисона непобіднинимъ? Не постъ ли, съ которымъ онъ билъ зачатъ въ утробі матери? Постъ зачалъ, пость всворжилъ, постъ сділаль сильнымъ, — постъ, предписанный матери ангеломъ.

нимая въ тоже время во внимание возложенное на нихъ обязательство, просеть Господа послать въ немъ опять человъва Божія, чтобы онъ научиль ихъ, что имъ делеть съ именющимъ родиться младенцемъ. Следовательно Маноя расположило въ этой молитвъ не недовъріе или даже ревность, какъ думаеть Іоспоъ 457), потому что думать такъ значило бы не понимать характера этого благочестиваго данитянина,—его желаніе, по Амеросію 458), состояло въ томъ, чтобы и самому сделеться участинкомъ обещаннаго его женъ благодъянія и точнъе освъдомиться, накъ имъ исполнить волю Божію. Богь услышаль эту молитву. Когда жена Маноя была одна въ полъ, ей опять явился ангелъ Божій; тогда она посившила поввать своего мужа, который прежде всего спросиль явившагося, говориль ли онь съ его женою. Получивъ утвердительный отвътъ Маной спросиль его, какъ имъ поступать съ младенцемъ; ибо такъ какъ младенецъ долженъ сдвлаться назореемъ, а жена сообщила ему (своему мужу), что должна двлать она, то Маной предполагаль недоразумение со стороны своей жены, потому что въ законв Моисеевомъ нать никакихъ указаній поэтому поводу. Поэтому ангель повторяеть явственно: "пусть онъ остерегается всего, о чемъ я сказалъ женъ. Пусть не ъсть инчего, что производить виноградная доза; пусть не пьеть вина и сикера, и не всть ничего нечистаго, и соблюдаеть все, что я приказаль ей". Такъ какъ Маной не узналь еще въ говорившемъ съ нимъ ангела Господия, то за радостную въсть, принесенную имъ, хочеть угостить его радушно и изгото вить козленка. Ангель отклоняеть пищу, но вызываеть его прине сти Господу жавбную жертву. Маной спрашиваеть его объ имени его, чтобы прославить его по исполнени объщания, и получаеть въ отвътъ, что имя его чудно (таинственно). Когда Маной приносиль жертву Господу на камив и пламя стало подниматься въ небу, и ангелъ поднялся въ этомъ пламени въ виду мужа и жены, которые пали лицемъ на землю и только теперь узнали, что явившійся быль ангель Господень. Маной испугался, что ниъ придется умереть, такъ какъ они видвли Бога; но жена усповонла его следующими словами: "еслибы Господь котель



<sup>481)</sup> L. c.

<sup>449)</sup> L. c.

умертвить насъ, то не приняль бы отъ рукъ нашихъ всесовженія и хлабнаго приношенія и не повазаль бы намъ всего того и теперь не открыль бы намъ сего". Мы видимъ, что вара этой женщины сильнае вары ся мужа.

Жена родила сына и назвала имя ему: Шимшонь (LXX, Ioсноъ, Вульгата Ханфи́у, Samson), то-есть солнечный, потому что съ нимъ должна была взойти для израильтянъ утренияя варя свободы 459). Возросши подъ благословеніемъ Божіннъ Самсонъ, пошель въ Өнмнану (Оамнану), увидълъ тамъ одну филистимскую дівицу, которая ему понравилась, и по возвращеніи, просиль своихъ родителей взять эту дъвицу ему въ жену. Родятели, видъвшіе въ этомъ желаніи своего сына разрушеніе встахъ своихъ ожиданій, высказали свое удивленіе въ этому выбору, какъ будто среди соплеменниковъ и во всемъ народъ израильскомъ неть женщинъ, что онъ хочеть взять себе жену у филистимлянъ необръзанныхъ; ибо и филистимляне были причисляемы также къ хананеямъ. Самсонъ просто повторялъ свою просьбу, потому что филистимлянка понравилась ему. Онъ поступаль такъ по высшему влеченію; но родители его не знали, что Господь устроиль это такъ, потому что Самсонъ искаль случая къ спору и борьбъ съ филистимлянами, господствовавшими тогда надъ Израилемъ. Эти слова дають намъ влючъ въ оцвикв брана Самсона: нъ этому выбору расположили его не чувственная страсть и не неуважение въ закону 400), но желание сдълаться избавителемъ и освободителемъ Израиля отъ гнета филистимлянъ и такимъ образомъ исполнить объщание. Какъ тогда, когда девица отнавываеть ему, такъ и тогда, когда она становится его женою, онъ видить наилучшій случай мстить филистимлянамъ 461). Чувственность и любовь бывають обывно-



<sup>459)</sup> Судей гл. 13.

<sup>450)</sup> Geodopunz, qu. 21 in l. Iud.

<sup>\*\*\*1)</sup> Amapociü, l. c. n. 13: Illi ignorantes, quod eo intentio vergeret ut Palaestinis aut negantibus infestior foret, aut acquiescentibus affectus inferendae in subditos injuriae demeretur; cum ex conjunctione aequalitas par, et gratia consortii jure accresceret, aut si quid offensum esset, longius ultionis studia procederent, quasi alienigenam declinandam arbitrabantur.

венно узами, связывающими воспламенившагося героя. Для Самсова он'в представляють только случай къ расторженію ихъ и проявленію присущей ему силы Божіей.

Родители Самсона безсознательно уступають и отправляются вивств съ нимъ въ Оимнасу. Растерзавъ дорогою безъ всякаго оружія дьва онъ поговориль затемь съ девицею которую прежде только видель, и она понравилась ему. После обручения прошло нъсколько времени. Самсонъ отправился съ своими родителями на свадьбу; свернувъ съ дороги затемъ, чтобы посмотръть трупъ льва, онъ нашель въ немъ рой пчель и медъ. Онъ взялъ медъ, давъ его также и родителямъ своимъ. Свадебный пиръ онъ устранваетъ въ домъ невъсты: онъ не вводить ея въ домъ своихъ родителей; ибо то, что онъ дозволяеть себъ, онъ не навязываетъ родительскому дому, такъ какъ въ такомъ случать быль бы нарушень законь и обычай Израиля. На пиру онъ загадываетъ своимъ гостямъ загадку, основаніемъ для которой послужиль рой пчель въ трупъ льва. За отгадку ея онъ объщаеть 30 перемънъ одеждъ. Будучи не въ силахъ отгадать ее, а съ другой стороны не желая, по скупости, уплатить проиграннаго заклада, брачные друзья-филистимляне обращаются къ женъ Самсона и пробуждають въ ней страхъ и тщеславіе: "уговори мужа твоего, чтобъ онъ разгадаль намъ загадку; иначе сожжемъ огнемъ тебя и домъ отца твоего. Развъ вы призвали насъ, чтобъ обобрать насъ"? Еслибы эта женщина не была именно изъ дочерей филистимскихъ, то она открыла бы правду своему мужу, стоявшему теперь къ ней ближе ея соплеменниковъ; но она старается обмануть его. Она плакала предъ нимъ я говорила: ты ненавидиць меня и не любишь. Ты загадаль загадку сынамъ народа моего, а мив не разгадаешь ея". Она высказываетъ лицемърную любовь, чтобы предать. Самсонъ отввчаеть: "отцу моему и матери моей не разгадаль ея; и тебъ ли разгадаю «? И плакала она предъ нимъ семь дней, въ которые продолжался у нихъ пиръ. Эти слова не находятся въ противорфчіи съ тъмъ, что филистимляне въ седьмой день приступили къ ней съ угрозою, потому что жена каждый день изъ любопытства просида Самсона открыть ей загадку. Когда же въ седьмой день и гости приступили въ ней съ своими настояніями, то просьба ен сділалась еще настоятельніве, такъ что Самсонъ разгадаль ей, потому что она мучила его и не давала ему покоя. Невірная жена сейчась же выдала довіренную ей тайну своимъ соплеменникамъ.

Когда филистимине хвалились отгадвою загадви, Самсонъ отвъчаль: "еслибы вы не орали на моей телицъ, то не отгадале бы моей загадви" — весьма удачное сравненіе, не очень впрочемъ лестное для предательницы. Жена его именно ничего не отгадала, а только выдала. Затъмъ онъ убилъ 30 человъвъ аскалонитянъ, одеждами ихъ уплатилъ закладъ и, въ гнъвъ на предательство своей жены, ушелъ домой, не взявъ съ собою жены своей. Вмъсто того, чтобы постараться утъщить гнъвъ Самсона, родители жены его сдълали разрывъ окончательно непоправимымъ, выдавъ свою дочь замужъ за одного изъ брачныхъ друзей Самсона. Къ предательству здъсь присоединилась еще невърность 442).

Гиввъ Самсона на жену былъ непродолжителенъ. Спустя нвкоторое время онъ пошелъ повидаться съ нею и принесъ ей въ подарокъ козленка. Когда онъ хотвлъ войти къ спальню, отецъ ея не пустиль его и сказаль: "я подумаль, что ты возненавидель ее и я отдаль ее другу твоему. Воть, меньшая сестра красивъе ея; пусть она будеть тебъ виъсто ея". Эти слова обличають страхъ отца. Болсь филистимлянъ онъ уже не можетъ возвратить Самсону его жену; боясь могучаго героя онъ хочетъ отдать ему младшую дочь. Самсонъ видитъ въ этомъ поведеніи отраженіе расположенія филистимлянъ къ Израндю и мстить имъ сожжениемъ жатвы на поляхъ. Филистимляне, знавшіе причину этого поступка, сожгли изъ мести жену Самсона съ отцомъ ея, чтобы укротить врага, который имълъ больше причины сдълать это, и однако не сдълалъ. Это было следствіемъ и проклятіемъ предательства и измены. Жена предала Самсона, когда ей угрожали такою опасностію, и ради филистимиянъ она была разлучена съ нимъ; и вотъ теперь онв сами совершають жестовій поступовь, чтобы смягчить вражду-Самсона. Эта жестокость возбудила въ Самсонъ величаншее



<sup>\*62)</sup> Судей глава 14.

презрѣніе и гнѣвъ: онъ считаетъ потерю невѣрной супруги и безхарактернаго филистимскаго дома достаточно великою для того, чтобы утолить на врагахъ свою національную месть 4.0.

Въ чувствъ своего превосходства надъ филистимлянами онъ предпринимаетъ путешествіе въ укръпленный городъ Газу и заходить къ блудници, потому что подобные дома были открыты для всъхъ чужеземцевъ. Представляется весьма невъроятнымъ, чтобы героя привела въ этотъ домъ чувственность, какъ думаютъ нъкоторые <sup>4-6</sup>), ибо онъ пришель въ Газу не для того, чтобы войти тамъ къ публичной женщинв, но пришедши въ Газу онъ увидалъ тамъ блудницу: эти слова показываютъ только, что Самсонъ, увидавъ ее, зналъ, гдъ ему можно будетъ провести ночь <sup>4-65</sup>). Такъ какъ жители подстерегали его, то онъ взялъ двери городскихъ воротъ и отнесъ ихъ на близълежащую гору-

Посль этого Самсонъ полюбилъ одну женщину, жившую на долинъ Сорекъ, по имени  $Aanu\partial y^{aso}$ ). Р. Майръ  $aso}$  правильно объяснилъ ен имя въ томъ смысль, что если она и не называлась Далидою (Далилою), то могла быть названа этимъ именемъ, потому что она смягчила и ослабила силу Самсона.

Нъкоторые \*6\*\*) признають Далиду женою (наложницею) Самсона: но едва ли жена могла поступать такъ, какъ Далида. Поэтому другіе \*6\*\*) считають ее блудницею — и совершенно справедливо, потому что на этоть разъ его влечеть къ женщинъ чувственная страсть \*7"), которан наконецъ и сгубила его. Филистимляне, зная хорошо, что чувственность усыпляеть силу мущины, пришли къ Далидъ и сказали: "уговори его и вывъдай, въ чемъ великая сила его и какъ намъ одолъть его, чтобы

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Івроним, ер. 22 ad Eust. Амеросій, ар. 2 Dav. ср. 3.



<sup>461)</sup> Судей глава 15.

<sup>464)</sup> Drusius, Iunius, Piscator, Scrarius, Bonferius, Corn. a Lap.

<sup>446)</sup> Августинь, serm. 364 (al. 107) de temp. Іосифь, Ant. V. 8, 10: Онъ остановыся въ наемномъ мість. Амеросій, ер. 19. n. 25: Онъ жиль въ гостинаці.

<sup>. 446)</sup> LXX: Дальа. Вульгата: Dalila, то-есть слабая или разслабляющая.

<sup>467)</sup> Sota 9, 2. Ialkut. n. 70.

<sup>\*\*\*)</sup> Златоусть, hom. 15 ex var. in Matth. et hom. 12 in Phil. Ефремь, serm. adv. impr. mul. Просперь, lib. de prom. cp. 22. Перерій.

<sup>44°)</sup> Ідсифъ, Амеросій, Іеронимъ, Өеодоритъ, Тиринъ, Кальметъ, Серарій. 
н друг.

связать его и усмирить его". Въ награду за это они объщали ей 1100 сивлей серебра. Подкупленная этою предстоявшею впереди наградою, Далида старается выманить у него тайну его онды. Какая разница между Далидою и первою женою Самсона! Өнмнаеская жена предаеть его или изъ страха или изъ оплистимской ревности, Далида торгуется объ немъ изъ-за денегъ. "Скажи мив", говорить она, ласкаясь въ Самсону, "въ чемъ веливая сила твоя и чемъ связать тебя, чтобы усмирить тебя"? Три раза старался онъ обмануть свою возлюбленную ложными показаніями. Почему онъ не говориль правды? потому что тогда ему пришлось бы удалиться отъ этой женщины, чего именно ему не хотелось. "Если свяжуть меня", говорить онъ ей, "семью сырыми тетивами, которыя не высушены, то я сделаюсь безсиленъ". Когда Далида связала его такими тетивами, чтобы выдать его подстерегавшимъ филистимлянамъ, онъ разорваль ихъ вакъ нитку изъ пакли. Далида, носящая въ сердив предательство, отваживается удичать въ неправде Самсона, который даже не сердится на нее, несмотря на то, что по всему своему поведенію она должна была казаться ему подозрительною, потому что она сознаетъ, какою великою силою она обладаетъ надъ этимъ чувственнымъ человъкомъ.

Далида повторяеть свой прежній вопросъ, и Самсонь снова обманываеть ее. "Если свяжуть меня", говорить онъ, "новыми веревками, то и сдвлаюсь безсиленъ". Она связываетъ его опять, но онъ срываетъ веревки съ рукъ своихъ, какъ нитки. Досада и корысть приводять эту женщину; после втораго обмана, въ новой просьбъ, и герой въ своей неправдъ подходитъ все ближе въ правдъ: онъ говоритъ уже о прядяхъ своихъ волосъ. "Если ты вотчешь семь косъ головы моей въ ткань и прибьешь ее гвоздемъ къ ткальной колодъ, то я буду безсисиленъ, какъ и прочіе люди". Далида исполняеть это, доказательство, что въ комнать у нея стояль ткацей становъ и что она была ремесломъ ткачиха; впрочемъ ткачество составляло и обычное занятіе женщинъ. Пробужденный отъ сва возгласомъ: '"филистимляне на тебя"! Самсонъ сильнымъ движеніемъ выдернуль гвоздь вместе съ тканью и волосами изъ ткальной володы. Упоминаніе о сив даеть право предполагать, что и прежніе

опыты связыванія производимы были Далидою во время сна-Самсона. Негодуя на этотъ троекратный обманъ она старается донять великаго силача упреками и мучить его вовми способами. въ которыхъ она такъ изловчилась: онъ не любить ел, сердце его не съ нею, онъ обманываеть ее, и однако отвътъ Самоона быль-какъ замъчаеть Кассель 471)-только органическою загад вою, въ которой скрывалась правда. Самсонъ слишкомъ великъ для лжи. Тавими словами она тяготила его всякій день и измучила его до того, что душт его стало тижело до смерти. Самсонъ хотвль быть и оставаться повойнымъ, и потому онъ долженъ быль исполнить желаніе Далиды. Ему не было дъла им до чего, только бы успокоить эту женщику -- предметь своей прикоти. Она знасть, что упосниый страстію въ концъ концовъ отвроеть-таки ей правду; быть можеть, она даже объщала не злоупотреблять его тайною. Оставленіе этого дома сділало бы ' его свободнымъ. Въ Оимнаев его предаетъ жена его, и это дълвется для него поводомъ въ слевной побъдъ. Здъсь же овъпредаеть самъ себя — и падаеть.

Самсонъ отврываеть Далидь все сердце свое, говори, что бритва не касалась головы его, ибо онъ — назорей Божій отъ чрева матери своей. "Если остричь меня, то отступить отъ меня сила мон". Увидьвъ изъ этихъ словъ — она знала, что посвященный Богу не назваль бы имени Божія въ обмань <sup>472</sup>) — и изъ всего поведенія Самсона, что онъ открыль ей тайну свеего сердца, Далида зоветь къ себь владъльцевъ оплистимскихъ. Когда они пришли, Далида усыпила Самсона на своихъ кольнахъ, призвала человъка и вельла ему остричь семь косъ головы его. Нъкоторые <sup>473</sup>) думають, что Далида прежде напоила его виномъ; но Священное Писаніе ничего не говорить объ этомъ. Назевъ Далиды ворвались оплистимляне, выкололи Самсону глаза, привели его связаннаго въ Газу и заключила его въ темкицу. Такъ погибъ этотъ могучій герой отъ предательства женщины, въ руки

<sup>133)</sup> Iocudo, l. c. n. 11. Амеросій, ер. 19. n. 30. Василій, от. 1 et 2 de jejun. Өеодоримъ, qu. 52 in 3 Reg.: Самсонъ чрезъ опьяненіе и похоть лишился благодати.



<sup>&</sup>lt;sup>471</sup>) Комментарій на книгу Судей. 1865. стр. 148.

<sup>472)</sup> Талмудъ, Sota 9.

воторой онъ добровольно передаль осивернение волось своей головы, а потому и своего посвященія Богу 474), въ устрашаюпай примеръ для всехъ будущихъ родовъ 475). Томясь въ цепяхъ Самсонъ созналъ свою ошибку и раскаялся. Когда филистимляне привели героя, водосы котораго между твиъ отросли на головъ, по случаю празднества въ вапище Дагона, чтобы посмъяться надъ нимъ, онъ, призвавъ на помощь Бога, ухватился за два среднихъ столба капища, сдвинулъ ихъ съ мъста, и домъ обрушился на народъ и задавилъ около 3000 мущинъ и женщинь, находившихся въ немъ. Паденіе Самсона не могло сопровождаться большимъ величіемъ: онъ умеръ какъ побъдитель, отстоявшій честь Іеговы предъ идоломъ филистимскимъ 476). О дальнвишей судьбв Далиды исторія умалчиваеть, потому что священный писатель имълъ въ виду изобразить намъ лолько предательство этой женщины, имъвшей столь роковое значеніе для Самсона. Справедливо можно смотръть на нее вакъ на прообразъ Іуды, предавщаго своего Учителя лобзаніемъ 477). Св.  $E \phi pemb сравниваеть ее съ ехидною 478).$ 

Съ древитишихъ временъ съ этимъ поступкомъ Далиды сравнявали греческій мысь о мегарскомъ царт Низонт, предавномъ

<sup>474)</sup> *Героним*, com. in Ez. l. 13. ср. 44: святость его волосъ была осквернена страстію къ Далидъ.

н твердвини скан, одолюваний одних и безъ всякаго оружия тисячи вооруженнях, ослабнях въ обънтикъ Далиди. Амеросій, ар. 2, Dav. ср. 3, п. 16-х храбрий и сильный Самсонъ задушиль льва, но не могъ задушить своей любви.. Сжегъ посівна вражескіе, и возжженный огненъ одной женщины, лишился посівна своей добродітели. Ефремъ, Serm. adv. imp. mulier.: мужа такой святости, красоты и сили низложила его ообственная жена и канъ побъжденнаго врага предала въ руки чужеземцевъ, и того, котерому не могли противостанть на нъмы, ни враги, погубила собственная жена. Особранию, qu. 22 in Iud.: этого непобълнияго и неуязвимаго взяла въ плінъ женщина-блудница: брасъ страсти сильные воянственнаго конья. Златоусть, hom. 15 ех. var. in Matth. и in Gen. Sermo 3: не предала ли Далида прекрасивнияма блудоділність? Павлинь, ер. 4 ad Severum. Abbas Ioachim, pars 1, ехр. in Арос. (у Серарія qu. 21).

<sup>476)</sup> Судей глава 16.

<sup>471)</sup> Cepapiñ, qu. 50.

<sup>478)</sup> De jud. et retrib.

врагамъ его собственною дочерью Свилою. Свила влюбилась въ Миноса, осадившаго городъ, и соблазнившись промъ того полученнымъ отъ Миноса золотымъ украшеніемъ сняла у отца своего, во время его сна, съ головы пурцуровые волосы, съ которыми были связаны его жизнь и его господотво, послъ чего онъ умертвилъ самъ себя. Затъмъ Миносъ велълъ бросить предательницу Скиллу со связанными ногами въ море. По Овилю. (Меt. 8, 8) она сама бросилась въ море, мучимая угрызеніями совъсти, и по просъбъ Миноса превращена была въ птицу (Сігіз) 479). Но въ этомъ миеть не герой, а дочь ослъплена чувственною любовію ко врагу.

Отцы церкви видять въ Самсонъ во многихъ отношеніяхъ прообразь Іисуса Христа. Мы укажемъ здъсь только тъ мъста, которыя имъють отношеніе къ упомянутымъ выше женщинамъ. Неплодную жену Маноя, которой ангелъ объщаетъ сына, Рупертъ 480) считаетъ прообразомъ Пресвятой Дъвы Маріи. Бракъ Самсона съ филистимлянкою изъ Оимнаоы изображаетъ сочетаніе Христа съ церковью изъ язычниковъ 481), а также невърную синагогу оставившую Его 482) и вступившую въ новый бракъ съ еретиками 483). И женщина въ Газъ, къ которой вошелъ Самсонъ, служитъ также прообразомъ синагоги, къ которой пришелъ Христосъ, но былъ осажденъ тамъ іудеями, искавшими убить Его 484). Далида, возлюбленная Самсона, которой онъ открылъ свое сердце, есть прообразъ церкви изъ язычниковъ 485). Та же Далида, предавшая героя и остригшая его, служитъ прообразомъ неблагодарной синагоги, предавшей Христа Его вра-

<sup>.479)</sup> Cepapiŭ, qu 16 Iud.

<sup>&</sup>lt;sup>400</sup>) Iud. ср. 14: неплодіе этой матери или жены есть прообразъ д'явства Пресвятой Д'явы Маріи.

<sup>&</sup>lt;sup>441</sup>) Assycmunz, in. Ps. 80; l. 12 cont. Faust. cp. 32. Пазынх, ep. 4. Прожоній, ad. Iud. Лиранх.

Pynepms, cp. 15 Iud.

<sup>482)</sup> Asiyemuna, sermo 364 (al. 107) de temp.

<sup>484)</sup> Авнустинь, l. с. n. 4. Руперть, ср. 21. Прокопій, l. с.

<sup>\*\*\*)</sup> Ісрония, ad Eph. l. 1. с. 1: что Самсонъ возимбиль объятія б'ёдной Далиды и отирыль ей все тайны своего сердца, этимь знаменовалась тайна Спасителя и церкви изъ язычниковъ поистине б'ёдной и нуждающейся; l. 1 adv. Iovian.

гамъ и остригшей Его, когда Его распяли на Голгоев <sup>486</sup>). По-Прокопію Далида означаєть тіхъ, которые преслідовали Христа за Его бідность и за это именно были любимы Имъ. Далида есть также образъ плоти, лишающей насъ благодати, если мы поблажаємъ ей <sup>487</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>487</sup>) Исидоръ, qu. in Iud. ср. 8: женщина является вакъ би прообразомъ плоти. Ибо если ми будемъ поблажать женщинъ, то-есть плоти нашей, услаждающею страстію, то обнажнися и лишнися благодати Духа, обозначаемой волосами наворея.



<sup>&</sup>lt;sup>486</sup>) *Руперт*в, ср. 14 Iud. *Исидоръ*, Alleg. n. 81: Далида означаетъ свиагогу, распавную Христа на добномъ мъстъ,

## нъмецкій духъ

## ВЪ РУССКОЙ НАУКЪ ЦЕРКОВНАГО ПРАВА.

По поводу книги: «Курсъ цервовнаго права». Т. 1. Н. Суворовъ. Ярославль. 1889 г.

Странное впечативніе на читателя производить названная венга. Съ одной стороны, это-трудъ почтенный, ученый, "снабженный ученымъ аппаратомъ", систематически расположенный, ев присоединениемъ подробной программы, словомъ плодъ врълый, обработанный совершенно въ деталяхъ, какъ быть слъдуеть книгь, носящей заглавіе курса права. Но съ другой стороны проходящій чрезъ всю внигу різкій тонъ какого-то раздраженія, повоюдное выставленіе своего я и выраженіе недовольства "обществомъ" и "духовною наукою" производять такое подавляющее впечатленіе, что читатель готовъ забыть, что онъ имъеть предъ собою курсъ науки: нъть, интересъ читателя соередоточенъ на личности самого г. Суворова, въ родъ одиновато въ полв вонна то сражающагося, то поучающаго общество и духовную науку. Этимъ субъентивнымъ элементомъ въ курсъ церковнаго права чисто ученый интересъ читателя сильно тормозится, ослабляется: приступая въ чтенію того или иного параграфа, читатель накъ-то невольно интересуется твмъ, что скажеть туть г. Суворовъ новаго относительно своей особы. . Такъ, на 1 стр. своего курса, въ предисловіи г. Суворовъ жадуется, что "въ нашемъ общество существують (весьма) сбив-40

чивыя и неопредъленныя понятія по масст вопросовъ, составыяющихъ содержание науки церковнаго права". Какой смыслъ имъетъ подобная жалоба? — не понятно: въдь не только въ нашемь, но и въ какомъ угодно общество всегда существують сбивчивыя и неопредвленныя понятія по какой угодно наукт; ни наше общество, ни наука каноническаго права въ семъ отношеній не представляють ничего особеннаго. На стр. 7 выскавывается жалоба, что "право русскаго Даря на созвание вселенскаго собора, унасатдованное отъ римскихъ императоровъ, не выяснено еще въ русской литературъ". Странная претензія! Какъ будто русская литература обязана выяснять фантазін, хотя и благочестивыя, но принадлежащія отдыльнымъ лицамъ, въ роде г. Суворова. Русскій Царь, —насколько это всёмъ изв'ястно, не совываль досель ни одного вселенского собора: какому же юристу придеть въ голову даже мысль о "правв унаследованномъ", если это право никогда не осуществлялось? Не фантазія лиэто "унаследованное право"? - На стр. 128 авторъ "Курса" дъзаеть совсёмь ужь странную выходку противь профессора А. Дебедева. Приведя слова последняго: "паны нивакъ не котым понять, что нельзя народу, самостоятельно ведущему свою политическую жизнь, навизать священниковъ, которые ему не угодны", г. Суворовъ утверждаеть: "невозможно разсуждать такъ, накъ разсуждаетъ г. Лебедевъ" (кому невозможно, почему невозможно?). "Данный вопросъ нужно рашать не "съ высоты" авадемической науки нашего времени". Поистинъ достойно удивленія вавъ произошло то, что г. Суворовъ написавъ сін слова, написавъ, очевидно, въ минуту раздраженія противъ академической науки, не поспршиль зачеренуть ихъ самъ же въ минуту спокойнаго обсужденія дъла 1). На стр. 206 — 208 г. Суворовъ объявляеть свое неудовольствіе русскимь богословамь вообще ва то, что они досель держатся возарьнія, что "въ церкви существують три степени священства, или три должности, кагь богоучрежденные институты: епископъ, пресвитеръ и діаконъ".

<sup>1)</sup> Съ подобными же заявленіями выступаеть г. Суворовь и противъ другаго академическаго профессора Е. Е. Голубинскаго, не стъснясь помимо всего прочаго, даже и темъ обстоятельствомъ, что много свъдъній заимствуеть у сикъ академическихъ профессоровъ.

Вопреки имъ, г. Суворовъ склоненъ признать кромъ сихъ стеменей еще следующія двъ: императорскую власть и иподіакона. Впрочемъ свое мивніе на этотъ счеть онъ не высказываетъ въ окончательной формъ, а только даетъ о немъ разумътъ: въроятно въ окончательной формъ ученіе его о церковной іерархім появится во ІІ т. Курса.

Читателя непріятно поражаєть задирчивый, высовом'врный тонъ подобных в заявленій, каковых в въ такой солидной книг'в, какъ Курсъ церковнаго права, совсёмъ бы не должно быть.

Симъ замѣчаніямъ своимъ мы не придаемъ впрочемъ значевія: г. Суворовъ — дегко можетъ случиться — исправитъ отиѣченныя выше мѣста въ своей книгѣ при второмъ ея изданія; а можетъ быть и оставитъ безъ исправленія, если усмотритъ, что нѣкоторымъ читателямъ таковой тонъ нравится и сообщаетъ книгъ интересъ и живость. Эти замѣчанія мы предпосылаемъ просто въ качествѣ одного изъ читателей новой книги, имѣющаго конечно право высказывать свои впечатлѣнія, и не имѣющаго вовсе желанія ихъ кому любо навязывать. Переходимъ къ разсмотрѣнію книги по ея существу.

Почтеннымъ авторомъ намечена весьма широкая задача и отчасти уже выполнена, - представить въ сжатомъ изложения полный курсъ церковнаго права съ указаніемъ полнаго историческаго развитія устройства церкви и источниковъ права ся за все прошлое время ся существованія. Понятіе церкви авторъ принимаеть въ широкомъ объемъ, разумъя подъ нею не только православныхъ христіанъ, но и римскихъ католиковъ и протестантовъ. Относительно важдаго изъ сихъ въроисповъданій авторъ сообщаеть сведенія какъ относительно церковнаго ихъ устройства, такъ и относительно исторіи источниковъ ихъ права, предпосылая имъ обстоятельный историческій очеркъ устройства и источниковъ права древней церкви до ея раздъленія на восточную и западную, - и еще прежде - во введеніи - сообщая общія энциклопедическія понятія о церкви и церковномъ правъ. Расположеніе частей сочиненія, діленіе на главы и параграфы. снабженныя общими и частными рубриками не оставляють жедать ничего лучшого. Ко всему этому должно присоединить и указаніе подъ отдільными главами, иногда отділеніния, иностранной и русской литературы, такъ что съ этой визшней стр-40\*

роны внига г. Суворова имъстъ всъ достоинства учебной вниги. Но въ цъломъ планъ вниги и направленіе, духъ ся возбуждаютъ важныя на нашъ взглядъ недоразумънія.

Книга, какъ выше было замвчено, въ исторіи устройства в въ исторіи источниковъ права занимается церквами: греко-восточною, римско-католическою и протестантскою и занимается съ равнымъ вниманіемъ; римско-ватолическая и протестантская церкви разсматриваются ни чуть не менъе подробно, чъмъ восточная и церкви славянскія. Чёмъ оправдать такое отношеніе автора? Его желаніемъ быть по возможности объективнымъ, върнымъ правилу (выраженному въ предисловіи), что "историческая правда должна стоять выше всявихъ пристрастій и предубъяденій"? Задача, конечно, сама по себъ, теоретически почтенная: дать учащемуся юношеству и даже обществу цальное систематическое изложение устройства и права главныхъ христіанскихъ въроисповъданій - значить дать здоровую и питательную пищу. Но авторъ повидимому имълъ не эту отвлеченную задачу въ виду, не этотъ чисто теоретическій, научный интересъ, а главнымъ образомъ – практическій, учебный; имъль въ виду дать руководство или настольную книгу (см. его предисловіе). А есле равсматривать его внигу съ этой точки зрвнія, то задача автора выполнена, можно съ правомъ сказать, только на половину: въ книгъ сжато и мътко обрисованы исторія устройства и права западныхъ въронсповъданій; это — прекрасныя страницы вниги; но для исторіи устройства и права церквей восточныхъ и особенно славнискихъ внига г. Суворова заставляеть желать мнотаго. Такъ описанію устройства церкви восточной после разкъленія церввей удвлено только полторы страницы (115-117): что можно сказать на полутора страницахъ объ устройствъ четемерех патріархатовъ? Конечно не больше того, что находится въ тощей внежонкъ Зильберназеля: но г. Суворовъ сообщветь въ своей книге сведеній даже менее, чемь эта книжонка. Но что особенно странно видеть въ данномъ месте иниги, такъ -это — полное отсутствіе указанія греческой литературы: туть онгурирують: Зильберназель, Вальтерь, Чижмань, Пиклерь, профессоръ Лебедева, самъ г. Суворовъ въ внигъ: Объемъ дисциплинарнаго суда и Питципіосъ — предатель и отщепенецъ восточной церкви въ его францувской книга: L'eglise orientale,

Rome. 1855. Неужели для интересовъ русской юридической школы и для общества нуживе обстоятельно знать устройство римскокатолической первые после ея отделенія отъ восточной православной (ваковому въ книге г. Суворова уделена целан глава стр. 91-105), нежели современное устройство греко-восточной православной церкви? Ни съ теоретической, ни съ практической точки зрвнія нельзя никакъ отвічать утвердительно на этоть вопросъ. Во всей силъ такой же упрекъ читатель имъетъ право представить г. Суворову и относительно изложенія имъ устройства православных автокефальных церквей: кипрской, сербской, болгарской, румынской, черногорской и сербско-карловицкой въ Австро-Венгріи. Такое множество православныхъ церквей, отмичающихся весьма характерными особенностями въ управленіи при единстві основных его началь съ управленіемь русской церкви, заняло въ внигв г. Суворова лишь восемь отраницъ (§ 38, стр. 119-126). При этомъ главнымъ источникомъ для самаго автора служиль профессорь Е. Е. Голубинскій въ его внигь: Краткій очервъ исторіи православныхъ дерввей. М. 1878 г. и странно сказать: Archiv für katholischen Kirchenrecht. Это источникъ — для исторіи устройства славянской — сербской церкви. На какомъ основаніи этотъ совершенно католическій журналь предпочтень г. Суворовымь національной сербской исторической и канонической литературъ-ото совершенно непонятно, непонятно это такъ же, какъ непонятно было бы, еслибы г. Суворовъ сталъ излагать исторію устройства и права цериви русской по кирхенрехтамъ Вальтера или Феринга, минуя руссвую литературу и русскіе первоисточники. Ніть, на нашь взгиндъ курсъ русскаго церковнаго права совершенно возможенъ безъ внесенія въ него элементовъ римско-католическаго и протестантскаго права, но совершенно невозможенъ безъ вполнъ обстоятельнаго изложенія прошлаго и современнаго устройства и дисциплины вакъ церкви греко-восточной, такъ и церквей славянскихъ православныхъ. Какъ курсъ католическаго церковнаго права быль бы не полонь безъ совивстнаго курса протестантскаго (въ общирномъ смысла) и наоборотъ; точно также и курсъ русскаго церковнаго права крайне недостаточенъ безъ совивстнаго курса прочихъ православныхъ церввей: здвсь такая же твсная связь, такое же, такъ-сказать, кровное родство, канъ тамъ. Это два рода: восточная и западная цервви; все остальное суть семьи тоть и другой родъ составдяющія. Курсь же г. Суворова, представляющій сравнительное изложение правъ римско-католической, протестантской, русской и весьма краткое - восточныхъ православныхъ церквей, есть не естественное, а совершенно искусственное сочетание разнородныхъ семей съ презрвніемъ къ вровнымъ русскимъ родственникамъ. Такое неестественное сочетание разнородныхъ элементовъ въ книгъ г. Суворова и даеть себя знать весьма явственно, сообщая внигь накую-то безживненность, отвлеченность. Свъдвий здвсь много, но они внутрение не связаны; это простой аггрегать, а не органическое целое. Читатель встретить тугь элементарныя свёдёнія о самыхъ разнообразныхъ правахъ самыхъ разнородныхъ христіанскихъ обществъ и не вынесеть никакого опредъленнаго впечатленія, никакихъ обобщеній, никакой проникающей все целое, въ его деталяхъ единой опредъленной идеи. Можетъ-быть съ точки зрвнія какой-нибудь высшей педагогіи такія учебныя книги и очень хороши и целесообразны: но признаемся, мы не знаемъ и не понимаемъ такой педагогіи. Туть — обильная пища для памяти, но никакой для мышленія. Но неужели курсы наукъ должны походить на лексявоны, хотя бы и юридическіе?

Но, что болье всего непріятно дъйствуєть на русскаго читателя въ внигъ г. Суворова, такъ это совсъмъ не русскій, не національно-церковный, а какой-то нъмецко-церковный духъ в направленіе ее проникающіе.

Этоть духъ и это направленіе дають себя знать уже во вившнемь построеніи цілой вниги: она построена совершенно по и вімецвимь вирхенрехтамь Вальтера, Гиншіуса и Феринга. Какъ у этихъ німпевъ, такъ и въ внигіт г. Суворова на первомъ мітоті (посліт разділенія церввей) разсматривается устройство римской цервви, затімь протестантскихъ, даліте цервви восточной, славянскихъ и русской: совершенно въ такой же системъ расположенъ вурсъ церковнаго права Феринга (Fr. Vering, Lehrbuch d. katholischen, orientalischen und protestantischen Kirchenrechts. 1861). Что для католика-канониста римская церковь должна стоять на первомъ планіт въ ряду восточныхъ и протестантскихъ церквей, причемъ послітднія должны своими несовершен-

ствами, своимъ разстроеннымъ состояніемъ разко оттанять совершенство и благоустройство первой — это совершенно естеотвенно и совершенно понятно. Но въ русскомъ канонистъ, проф. высшей юридической школы это уже совершенно непонятно; это что-то совершенно неестественно. Для русскаго канониста прямое дело поставить во главе восточную церковь и по еравненію съ ней разсматривать частныя, ее составляющія, и уже затвиъ-если ставить двло широко - взять во вимманіе м западную церковь съ ен развътвленіями. Мы, православные канонисты: русскіе, грежи, сербы и проч., не говоря уже о нашемъ обществъ, такъ мало знаемъ овое перковное право, такъ мало цънимъ его, что наша прямая обязанность здёсь сооредоточивать все свои силы, а не распидываться по разнымъ странамъ западной Европы и ся въроисповъданіямъ. Пусть нъмпы двлають свое, пора и намъ за свое приняться, какъ это уже давно и сделано русскими учеными въ другихъ спеціальностяхъ. Направить сюда свои усилія при обработки цилаго курса для г. Суворова имълся весьма сильный мотивъ и въ самой канонической отечественной литературъ, особенно за последнее время. Общирные труды А. С. Павлова направлены исплючительно на эту область; при всей громадной эрудиціи своей онъ не работаеть для намцевъ, пропагандируя въ Россіи ихъ идеи; есть и еще болье бливная побудительная причина для г. Суворова работать въ этомъ направлении: это-появление за самое постранее времи попилоня ва русской интература ка цальному систематическому изложению права церковнаго въ строгомъ духв восточно-православной церкви. Разумвемъ книги: проф. Лашкарева: Право церковное въ его основахъ, видахъ и источникахъ. Кієвъ. 1886 г. н пр. И. Бердникова: Краткій курсъ церковнаго права православной греко-россійской церкви. Казань. 1888 г. Г. Суворовъ довольно холодно и высокомфрио отозвался въ своей кнегь объ этихъ попытнахъ руссияхъ канонистовъ, какъ "не ставших еще въ уровень съ научными требованіями" (стр. 15). Отвывъ весьма суровый: названныя попытки отнюдь не представляють такихь врупныхъ недостатковъ съ научной точки эрвнія, чтобы о нихь такь сурово отвываться, а съ невоторыхъ сторонъ онв и весьма почтенны: онв имвють право на вниманіе иь себь, потому что намая-въ своемь роде служить службу руссной канонической наукъ. Книга г. Лашварева въ первыхъ двухъ главахъ своихъ представляетъ превосходно обработанное ученіе о церковномъ правъ, основанное на тщательномъ самостоятельномъ изучени первоисточниковъ права греко-восточной православной первы. Почтенный проф. высказаль весьма вёрную, глубокую и здоровую мысль, что изучение права православной первви должно быть поставлено-не говоря о ближайшихъ церковныхъ первоисточнивахъ-на почви античной юриспрудений. Эта последняя должна служить оправой для церковно-юридического матеріала, а нинакъ не принципы современной формальной юстици и излюбленныя теоріи канонистовъ католическихъ и протестантскихъ. Следующія строки изъ этой книги, надеемся, съ честью могуть быть процитированы для какого угодно притязательнаго ученаго: "не считаемъ себя вправъ — говоритъ г. Лашкаревъ — входить въ разсужденія о примънимости или непримънимости современныхъ принциповъ юстиціи формальной къ другимъ отраслямъ дъйствующаго права народа русскаго. Но непримънимость ихъ въ той отрасли этого права, какую представляеть собою право цервви православной, ясна сама собою. Какъ извъстно, наука права, имбя дъло съ законами права, не влагаеть свои начала въ данный матеріаль, а извлекаеть ихъ изъ самыхъ законовъ. Только при этомъ условіи она вносить свёть въ изучасную сю область фактовъ. Примъненіе къ нашей церковной юстиціи принциповъ юстиціи формальной, можеть быть, и бываеть только въ обходъ тъхъ трудностей навія неивбажно соединяются съ самостоятельнымъ изучениемъ предмета. Мало пользы, а много вреда приносить примъненіе нь праву нашей цериви и излюбленныхъ теорій канонистовъ католическихъ и протестантскихъ. Пригодныя для права, какъ оно формулировалось на западъ въ въка сравнительно поздивишіе при особыхь историческихь условіяхь, теоріи эти, вносимыя въ право цервви православной скорте искажають, чэмъ уясняють действительный смысль нашихь церковныхъ законовъ. Право нашей православной церкви не есть продукть только древней жизни, но и продукть дретей науки. И христіанскіе государи—законодатеми того времени, и древніе отцы церкви нивле свои научные принципы, свои морально-политическія теорін, которыя и выразниксь съ замічательною послідовательностію въ православномъ правъ церковномъ. Съ точки арвнія

этихъ именно принциповъ и этихъ теорій тольно и можетъ быть освъщена надлежащимъ образомъ область названнаго права.--Соотвътственно этому наука права церкви православной, чтобы быть достойною своего имени, должна болве или менве отръшать нась оть установившихся въ настоящее время юридичесвихъ принциповъ и теорій, возвращать въ возгранівиъ и приннипамъ міра античнаго, — воспрещать для насъ самую науку древняго права, насколько право церковное между прочимъ обязано и ей своимъ содержаніемъ. Въ ряду другихъ юридическихъ маукъ, имвющихъ двло съ матеріаломъ современнымъ, она должна умъть износить изъ своихъ совровищницъ ветхая ветхихъ и венкая предълицемъ новыка" (стр. 10-11). Предоставияемъ судить читателямъ и прежде всего самому г. Суворову -- есть ин что либо въ этомъ весьма опредвлениомъ возарвни русскаго нанониста что либо стоящее ниже уровня современной юриспруденніи? Но это возарвніе последовательно и полно развито въ кимгв г. Лашкарева. Имвлъ ди посему право г. Суворовъ въ евоей вингв не только такъ ръзно отзываться о русскихъ канонистахъ, но и просто инорировать это воззрвніе? Не наобороть ли? Не лучше ли бы поступиль онъ, еслибы первые шесть овонхъ параграфовъ (стр. 1 — 19) преобразовалъ приспособичельно въ первымъ двумъ главамъ названной вниги профессора Ланкарева? Впрочемъ о вкусахъ не спорять...

Книга прос. Бердинкова: Краткій курсь церковнаго права представляєть собою въ равной мъръ, что и книга прос. Лашварева, отрадное явленіе въ русской канонической литературъ только совсёмъ съ другой стороны. Авторъ въ ней преследуеть не ученую цёль, а представляєть учащемуся юношеству праткій учебникъ церковнаго права, предварня объ этомъ читателя совершенно ясно и просто и притомъ съ такою скромностию, которая вызываеть невольно симпатію и уваженіе къ печтенному просессору. "Настоящій курсъ церковнаго права — говорить онъ въ предисловіи — въ главномъ его составъ былъ два раза литограсированъ мною въ качество пособія и руководства монмъ слушателямъ, студентамъ юридическаго сакультета императорскаго казанскаго университета въ призотовленіи къ связаменамъ. Чтобы избавить и себя отъ напрасныхъ хлоцотъ, сепряженныхъ съ ежегоднымъ перелитограсированіемъ курса и

въ тоже времи сделать его более доступнымъ для нихъ, я решился издать его печатно". Какъ видно отсюда, авторъ ограничиль сферу распространенія своей иниги весьма твоными предълами-предвлами своей университетской аудиторів и мы увърены, что авторскій трудъ почтеннаго просессора уже нашель горячую признательность въ сердцахъ питомцевъ казанскаго университета. Но внига г. Бердинкова съ признательностию будетъ принята и за ствнами его аудиторіи каждымъ, вто имветь коной-либо поводъ советоваться съ действующимъ церковнымъ правомъ: это последнее изложено у него довольно полно, точно и совершенно удобопонятно. Вообще на сколько можно предъявлять требованія нъ пратному нурсу, книга г. Бердникова удовлетворяеть этимъ требованіямъ. Есть въ книге г. Берднекова в ивкоторыя выдающіяся достоинства, свихвтельствующія сколько о его педагогической опытности, столько и объ нидивидуальномъ его свойстве навъ писателя, его таланте. Свидетельствомъ первой служить спокойный, обыективный тонь рачи, продолжающійся чрезъ всю кипгу. Авторъ всюду говорить спокойнымъделовымь языкомь, высказываеть ясно и определенно положеніе за положеніемъ, не вдаваясь въ излишества, въ разглагольствованія. Онъ безукоризненно расчленяеть общее и родовое на части и виды и т. д., такъ что не говоря о дъленіи на главы и параграфы и эти последніе можно самому читателю расчленять на положенія и ставить темой важдое изъ нихъ. Свидетельствомъ втораго служить язывъ и стиль автора: точность, ясность, овругленность рачи не изманяють ему въ течении цалой иниги. Не въ обиду таланту г. Суворова ("каждому свое") будь сказано, въ книгв г. Бердникова не найдешь напр. такихъ оразъ и выраженій: "(патріарху константинопольскому принадлежало) право вторженія въ управленіе русской митрополіи"... "Власть царя надъ русскою церковью патріарки (константинопольскіе) представляли вавъ начто совершенно необходимое, како одино изъ догматовъ православной церкви"... "Въ той роли, которую шераль на соборъ Іаковъ (это не вто иной, а праведный Іаковъ, братъ Господень!) и въ томъ отношения, въ которое Петръ ставиль себя къ Івкову, выразилось несомнинно уважение въ последнему вакъ въ родетвеннику Інсуса Христа" (вакъ будто ръчь вдеть в какомъ-либо изъ засъданій въ современномъ намъ вемскомъ

собраніи) 2)! А такими неосторожными фравами и выраженіями изобилуетъ книга г. Суворова. Спора не можетъ быть въ томъ, что курсъ г. Суворова весьма значительно превосходить курсъ г. Бердинкова: г. Суворовъ въ ивкоторыхъ отношеніяхъ восполныть своего предшественнива и въ этомъ - его заслуга. Историческій элементь въ внига г. Суворова сильнае чамъ въ внига г. Бердникова, у котораго онъ положительно слабъ и недостаточенъ. И исторія устройства и права церкви древней, церкви западной и церкви русской у г. Суворова изложены много полнве и соотвътственнве требованіямъ современной науки, чвиъ у г. Бердникова. Остается г. Суворову съ такою же обстоятельностью изложить исторіи устройства и права въ церквахъ восточной и славянскихъ и тогда его курсъ права будетъ шагомъ впередъ, но и только. Къ чему же такое презрительное отношеніе г. Суворова въ его русскимъ соработникамъ на одномъ поприщъ?

Одною изъ задачъ, которыя берется разрёшить г. Суворовъ въ разсматриваемой книгъ, служить выяснение и опредъление понятий въ области церковнаго права, остающихся досель въ нашемъ обществъ "сбивчивыми и неопредъленными" (см. предисловие). Въ книгъ г. Суворова дъйствительно и встръчаются мъста въ которыхъ замътны напряженныя усиля его, направленныя къ уяснению и опредълению нъкоторыхъ понятий.

Такъ въ самомъ началъ своей книги авторъ усиливается выяснить понятія церкви и церковнаго права.

Въ понятіи церкви авторъ различаетъ слъдующія главныя стороны: идеальную, историческую и юридическую. Церковь идеальная — предметъ впры — есть "невидимый союзъ истинно-върующихъ исполнителей воли Бога по ученію Христа, то царство Божіе, въ которомъ господствуетъ воля Бога, какъ царя и властителя, руководящаго и преобразующаго какъ внутренній міръ отдъльнаго человъка, такъ и цълыя народныя массы, и о которомъ нельзя сказать, что око тутъ или тамъ (Лук. XVII, 20, 21; Ме. XIII) 2. Церковь историческая есть "исторически образовавшееся въроисповъдное направленіе", которое "сохраняя



<sup>2)</sup> См. въ внига г. Суворова стр. 34, 131, 132.

<sup>3)</sup> Crp. 3.

и проявляя присущую христіанству тенденцію всемірнаго распространенія" въ тоже время носить въ устройства, христіанской дъятельности, иышленіи свои характерныя особенности, образующіяся нерідно и подъ дійствіємь національных правовь, которыя и отличають его оть других в вроисповедных направленій. Такъ что "въ дъйствительности христіанскій религіовный союзъ распался на нъсколько союзовъ или церквей, изъ которыхъ важивищее историческое значение имвють: церковь вооточно-католическая или православная, церковь западно-католическая, или римская, и церковь евангельская въ двухъ ся главныхъ вътвяхъ — протестантской и реформатской (4). Церковь, навъ юридическая сущность, есть общество и учреждение. Какъ общество, она состоить изъ отдельныхъ членовъ, которые свиваны между собою извъстными отношеніями, порождаемыми ихъ жизнію въ церкви, и кром'в того им'веть организацію съ нав'встною сферою двятельности для каждаго органа. Какъ учрежденіе, церковь предполагаеть рядь мірь, направляемых вть осуществленію ся задачь, и совокупность средствь, служащихь той же самой цвли" 5). Не имвя ничего возразить противъ такого различенія сторонъ въ общей сущности церкви Христовой, поскольку дълается таковое въ интересахъ школьнаго уясненія предмета научныхъ занятій, мы находимъ страннымъ, почему авторъ не оговорился, что таковое различение имветь мвсто только въ представленіи, но не въ самой дійствительности; ибо въ дійствительности въ жизни церкви Христовой въ каждый моменть ея существованія всё эти стороны взаимно прониваются, но отнюдь не проявляются вовив важдая отдельно и независимо отъ другой. Нельзя напр. сказать о русской церкви въ настоящемъ ея положенін, что она состоять только изъ наличнаго числа православныхъ христіанъ живущихъ въ Россіи: ибо она въ то же время есть и церковь канолическая, какъ имъющая въ дъйствительности въ средъ своей представителей самыхъ разнородныхъ національностей (въ ней члены: и русскіе, и греки, и нъмпы, и японцы, болгаре, сербы, евреи и т. д.) и имъющан опособность сочленить съ собою и вчленить въ свое тело каж-



<sup>4)</sup> CTP. 5---6.

<sup>4)</sup> CTp. 5.

даго человъва безотносительно въ его національности, возрасту, общественному положенію и всімъ прочимъ условіямъ вемнаго и гражданского существованія. Она есть въ то же время всеобщій союзь вірующихь во Христа, Имъ вань Единымъ и безусловнымъ Главою управляемый, такъ что этотъ союзъ или общество вивщаеть въ себв не живущихъ только въ сей жизни членовъ, но и давно и недавно умершихъ въ миръ съ нею: въ православно-каоолической и въ римско-католической церкви это общеніе живыхъ съ умершими въ особенности обнаруживается жизненно и реально. Это не отвлеченное умопредставляемое такъ сказать общеніе: вътъ, оно совершенно реально, насколько реальна вообще двятельность человаческого духа, проявляющаяся вовив, оно-болве реально иногда нежели общение живаго съ живымъ. Да, у искренно-върующаго православнаго, равно какъ и католика, духовно-церковный соювъ со святымъ, котораго онъ призываеть ежедневно въ своей молитев, и съ умершимъ родственникомъ или другомъ, объ упокоеніи которыго онъ молится, церковное общеніе выражается болье реально, чемъ общение съ громаднымъ большинствомъ живыхъ единовърцевъ принадлежащихъ одной съ нимъ епархіи, даже одному съ нимъ, приходу, о коихъ онъ можеть однаво же ничего не знать. Нельзя точно также представлять и юридическую сторону цериви существующею накъ бы саму по себъ безъ проникновенія ен вышеуказанными сторонами. Повторяемъ, что въ видахъ школьнаго уясненія предмета такое различеніе можеть быть допускаемо: но и здёсь должна быть соблюдаема мёра. Такъ, издавна уже принято соотвътственно тремъ вышеуказаннымъ еторонамъ въ понятін церкви распредълять ученіе о ней по тремъ курсамъ наукъ: догматики, поторіи и права, причемъ первый имветь въ виду церковь преимущественно какъ царство Божіе, второй-судьбы ен на вемль, третій формы организаців и внутренній порядокъ дъятельности и отношеній членовъ церкви, опредълженыя законами церковно-государственными. Но этаспеціализація, это разділеніе научнаго матеріала отнюдь не должны заходить такъ далеко, чтобы эти три спеціальныя сферы разработывались въ строгой замкнутости. Плохой быль бы тотъ догматисть, который замкнуль бы для себя доступь въсферу церковной исторіи, равно какъ худо поступиль бы и ка-

нонисть, еслибы отразаль для себя доступь въ догматику. Посему-то и трудно найти въ литературъ каноническаго права • такой курсъ, въ которомъ бы не рекомендовались въ качествъ вспомогательных наукъ какъ разъ догматика и церковная исторія. Г. Суворовъ совстить уманчиваеть объ этихъ вспомогатольныхъ наукахъ и какъ-то отранно-энергически настанваетъ на необходимости отличенія церкви въ юридическомъ смыслв оть церкви догматической и исторической. "Церковь въ юридическомъ смыслъ - говоритъ онъ - должна быть отличаема не только оть церкви какъ предмета вёры, въ смыслё невидимаго царства Божія, но и отъ церкви въ историческомъ смыслъ" (стр. 6). "Для понятія цервви въ юридическомъ смыслів существенно устройство, объединяющія формы котораго должны обнять религіозное общеніе, съ твиъ чтобы последнее получило возможность имъть и проявлять .свою вомо, какъ единое и опредъленное юридическое цилос" (Тамъ же). Не думаемъ, чтобы вышеозначенное умодчаніе и сейчась приведенныя подоженія со стороны г. Суворова были случайны и ненамеренны. Напротивъ въ томъ выражается принципіальное возграніе г. Суворова, рвако различающееся отъ принципіальныхъ возврвній на цервовное право г. Бердникова и др. академическихъ профессоровъ. Дъло въ томъ, что по своимъ принципіальнымъ возаръніямъ на право и церковь какъ юридическую сущность г. Суворовъ является повлонникомъ съ одной стороны извъстнаго нъмецваго жанониста Шульте и съ другой-Р. Зома. Шульте, какъ извъстно, центръ тяжести въ своей системъ римско-католическаго права полагаль въ томъ, чтобы строго и точно въ каноническомъ матеріаль выделить то, что носить въ строгомъ смысль моридическую природу отъ того, что относится въ церковной догматикъ, правственности, мистагогикъ. Заслуга его въ этомъ отношенім почтенна: ибо до него действительно не строго наблюдалось это различіе и въ курсы церковнаго права заносился матеріаль, который усложияль только познаніе собственно права церковнаго. Р. Зомъ пошелъ дальше Шульте: разсматривая природу собственно церковнаго права онъ пришелъ къ убъжденію, что отдільно взятая церковь не импеть силы создавать право, что таковымъ нвляются дисциплинарныя положенія, получивших санкцию зосударства в. Г. Суворовъ правда отринаетъ свое родство съ носледнить (въ полемите съ г. Бердииковымъ) но оно несомивно есть, г. Суворовъ только не раздъляеть некоторыхъ крайностей своего учителя, въ сущности дела сотввалсь върнымъ ему. Насколько удачнымъ оказалось это родство г. Суворова съ вышеназванными нъмециями каномистами въ преодолени имъ разныхъ трудностей въ обработит курса нерковнаго права, это мы постепенно будемъ видеть воочію при разсматривани дальнёйшихъ страницъ его книги.

Такъ, вліяніе вышеозначеннаго воззрвнія сказалось, и при этомъ не весьма выгодно для уясненія существа діла, уже въ следующемъ параграфе, трактующемъ обо объективномо церковноме правы (стр. 7-11). Усилія г. Суворова здесь направлены въ тому, чтобы выяснить и доказать, что "церковное право, порождаемое самою церковью (jus internum) есть въ собственномъ спысле право, т.-е. что положенія его носять черты действительно юридических порма. Насколько не ясна и не тверда въ этомъ пунктв логика автора-это можно видеть изъ следую. щихъ положеній, которыя составляють сущность аргументаціи его за доказываемый тезисъ. Авторъ соглашается прежде всего съ твиъ положениемъ своихъ оппонентовъ, что "церковно-пра вовыя нормы, сами по себъ, не имъютъ вынудимости, а получають таковую лишь всявдствіе государственнаго предписанія и принужденія". (стр. 8). Но, оговарявается авторъ, высшая гарантія права завлючается не въ силь и не въ страхь, а въ томъ стремленім въ справедливому и должному, въ томъ чувствъ почтенія въ высшему авторитету, которыя вытелають изъ этическихъ требованій человіческой природы... Принужденіе не есть субстанціальный элементь въ поняты права, в служить лишь вившнею гарантіей осуществленія права" (стр. 9). Высвазавъ такое положение, авторъ должно быть самъ испугался своей сміности и потому началь вслідь за тімь рядь огово. рокъ: во 1-хъ, "церковныя нормы не безусловно лишевы внъшней гарантін ихъ исполненія... Исполненію моральных обяванностей церковь учить, исполнения же церковно-правовыхъ нориъ

Э Вироч. эту мысль высказаль еще Шульте, но Р. Зому принад лежить четь молкато раскрытія ел.



достигаеть, въ случав надобности, примъненіемь дисциплинармых мюрь". (Следовательно, церковно-правовыя нормы сами но себв вифють вынудимость?). Во 2-хъ, исторія и двиствительная жизнь настоящаго времени свидетельствують, что возможно существование принказо церковнаго порядка безъ принудительной поддержки со стороны государства". Въ доказательство-ссыява на первые три въка христіанства и на положеніе римско-католической церкви въ Съверо-американскихъ Штатахъ въ настоящее время. Въ 3-къ, при оценке исторического сакта признанія христіанства въ римской вмперім должно обращать вниманіе не на ту только сторону этого признанія, воторая состоить въ придавіи императорской санкціи тому, что раньше не имъло ея, и въ сообщении юридической силы тому, что досель быле слабо, но и на то, что императоры были вынуждены ходомъсобытій и силою вещей къ этому признанію, и что сами они признали силу церковныхъ нормъ, подчиниещись има съ твиъ, чтобы проводить ихъ въ жизнь мёрами государственнаго принужденія. Утверждать, что церковное право не есть право, какъ пъчто само по себъ безсильное, значить забывать, что сила церновныхъ нормъ засвидетельствована, нъ сожалению слишкомъ враснорвчиво, исторією человвчества, именно разнообразными проявленіями религіозной нетерпиности, поддержанной государствомъ, вакъ исполнителено перковныхъ велвній". Говоря ва твиъ о положение римско-католиковъ въ Соединенныхъ Штатахъ авторъ замвчаеть: "уже теперь не считается невозможнымъ, что ватолики, составивъ большинство въ конгрессъ, будуть стремиться въ измененію конституціи въ смысле признанія католицизма привилегированною религею, и, какъ скоро это случится, еще разъ подтвердится та истина. что государственное признаніе можеть означать не сообщеніе только безсильному сылы, но и подчинение государства церковнымь нормамь" (стр. 11). Повидимому в приведенныхъ аргументовъ достаточно было бы для довазательства того, что г. Суворовъ хотель доказать, или лучше свачать для того, чтобы внолев обнаружить свою въ семъ отвошени неустойчивость: но онъ себлаль и еще шагь далъе. "Наконецъ, при разсмотръніи вопроса объ юридическомъ или неюридическомъ характерв нормъ церковнаго права-говоретъ г. Суворовъ-должно обратить особенное внимание на положение монарха ва церкви. Только католицияму свойственно принципіальное отрицаніе церковной власти монарка какъ мірянина... Въ церквахъ, представляющихъ собою самостоятельные юридические организмы... монархъ, какъ злава народа есть вивств и глава народной церкви, какъ юридическаго порядка... Церковное правообразованіе, какъ и всякое другое правообразованіе, совершается среди народа и въ территоріальныхъ границахъ государства; поэтому въ церковномъ правообразованін, како и во всякома другома, монархъ есть верховный субъекть правообразованія, а не обывновенный мірянинъ, который бы подчинялся законамъ, устанавливаемымъ духовною ісрархісю, состоящею ваъ его подданныхъ" (стр. 11). Такъ-то по пословицв и вышло, что г. Суворовъ началъ рачь о здравін, а кончиль за упокой. Началась рачь съ того, что церковно-правовыя нормы котя бы и не имъли государственнаго признанія-суть правовыя: потому что принуждение не есть субстанціальный элементь въ понятін права. Потомъ явились доказательства, что церковно-правовыя нормы имъють внутреннюю, самостоятельную принудимость и притомъ настолько сильную и врепкую, что въ состояніи подчинять себъ народы и государства и ставить государей въ подоженіе исполнителей. Окончилась же вся эта матерія утвержденіемъ, что эти церковно-правовыя нормы правовыя потому, что исходять оть монарха, т.-е. изъ того же источника, изъ коего выходить всякое правообразование вообще. Вышло такамъ образомъ то, что церковнаго права собственно натъ, а есть только право государственное по деламъ церковнымъ или религіознымъ. Это ин требовалось доказать?! Не правда ин-логично, читатель!

Г. Суворову въ дъйствительности не было никакой нужды прибъгать для доказательства юридическаго характера церковныхъ нормъ къ такимъ страннымъ положеніямъ, что принужденіе не есть субстанціальный элементь права", что церковныя нормы не имъють принудимости: ложность этихъ положеній очевидна для каждаго, какъ скоро онъ обратится въ какому-либо конкретному или дъйствительному правовому положенію, будетъ то гражданскій законъ или церковное правило. Еслибы законы и правила отдавались на добрую волю каждаго, не обезпечивалсь со внъ въ исполнени: то къ чему тогда государство и церковь наполнять органами правительственной власти? Что имъ

оставалось бы двлать? Учить, убъждать, совътовать? Въ двйотвительности же видится совсьмъ не то. Не говоря о другихъ правительственныхъ органахъ, даже такая незначительно уполномоченная персона, какъ нерсона благочиннаго, въ предълахъ своего въдомства дъйствуетъ совершенно начальнически съ требованіемъ, а не съ наставленіемъ или прошеніемъ: и дъйствуетъ совершенно правильно. Вмъсто всъхъ околичностей г. Суворову стоило бы сразу выставить положеніе, что и "въ церкви монархъ есть верховный субъектъ правообразованія", какъ и въ государствъ, тогда и дълу конецъ, тъмъ паче, что это его положеніе не случайная обмолька, а одинъ изъ главныхъ тезисовъ пълой книги. Г. Суворовъ посвящаетъ раскрытію этого тезиса нъсколько отдъловъ, къ разсмотрънію ихъ и перейдемъ.

Нисколько не маскируясь, г. Суворовъ въ этихъ отделахъ выдаеть себя самымъ крайнимъ цеваропапистомъ, хотя почемуто и не находить удобнымъ дать своей якобы новой и ему принадлежащей теоріи юридическаго церковнаго устройства это наименованіе. Сущность цезаропапизма, какъ извітстно, состоитъ въ усвоени цеварю, царю или императору, абсолютной, папсии-церковной власти. Давно уже римско-католические богословы и канонисты влорадно выставляли на видъ исповъдникамъ православной церкви какъ на крайнюю несостоятельность восточныхъ православныхъ церквей, на иго этого цезаропапизма, подавляющаго-де всякую жизнь церкви, ствсняющаго свободу духовно-религіозной жизни грубымъ деспотизмомъ свътскихъ государей, въ особенности русскаго. Г. Суворовъ въ настоящей ннигъ этотъ цезаропапизмъ возводить въ идею и усиливается доказать и разъяснить, что въ этой идей заключается суть православія и превосходство его предъ католицизмомъ, съ простію нападан на русскихъ богослововъ и канонистовъ, не признающихъ этой иден. Свою теорію г. Суворовъ распрываеть въ слъдующей постепенности. Изображая развитіе церковнаго устройства отъ IV в. до раздъленія церквей авторъ указываеть въ частности следующіе фанторы, изъ жизнедентельности конкъ слагался тогда церковный организмъ: 1) церковно-приходскую общину; 2) епископа; 3) пресвитеріумъ и вспомогательныя должности при епископъ; 4) мірской эдементь въ церковныхъ дълахъ; 5) провинціальные или митрополитскіе соборы и митропо-

литовъ; (1) патріаржовъ; 7) вселенскіе соборы; 8) высшую мерковную власть императора; 9) римскаго еписнопа (стр. 89-78). Высмая церковная власть императора мараттеризуется сладующимъ образомъ: "ни выстіе епископы христіанской церкви, власть которыхъ, каждаро въ отдельности, простиралась лишь на извъстный территоріальный округь, ни вселенскіе соборы, жакъ виститутъ чреземчайнаю карактера, а не постояннаго первовнаго устройства, возникшій притомъ благодаря только христіанским императорам, по мотивам установленія релегіоэнодогматическихъ нетинъ христіанства, не могли быть одицетвореніемъ одной общецерковной, общепризнанной и постоянной власти, пекущейся о цълой церкви, яздающей заноны и расноряженія для всего христіанства и возстановляющей нарушенное право въ церкви. Церковная централизація не могла остановиться на образованіи натріархатовъ: для церкви, накъ церкви натолической, всеобщей, обнимающей всю совонупность христіансвихъ общинъ и совпадающей съ предвлами всемірной римской имперіи, точно также должень быль существовать извъстный видимый центръ единства, centrum unitatis, къ которому бы направлялись важнёйшія цервовныя дёла, и отъ котораго исходил бы важныйшія церковныя распоряженія, какъ не могла обойтись безъ центральной власти сама римская имперія. Вселенскій соборъ устанавливаль нормы віры, а также нормы десциплинарнаго порядка по твиъ отношеніямъ, или сторонамъ церковной жизни, которыя въ данный моменть требовали регулированія; но нужно было, чтобы императоръ созваль вселенскій соборъ и утвердиль его постановленія. Уже при первомъ христіанскомъ императоръ стало ясно, что centrum unitatis для цервви есть императорская власть: ницераторъ разсиатривался вавъ Богомъ поставленный общий епископъ (?) который ниветъ преимущественное попечение о церкви Божией и, при вознивновенім разногласій совываеть соборы изъ служителей Божінхъ... Какъ высшая церковная власть императоръ издаваль церковные законы <sup>7</sup>) и наблюдаль за исполненіемъ церковныхъ нормъ, обявыван патріарховъ публиковать императорскіе церковные законы въ подчиненныхъ имъ провинціяхъ путемъ разсылам митрополи-

т) Разумбются новеллы импер. Юстиніана.

тамъ текста новоизданныхъ законовъ. Императоръ былъ сысшима судьей, къ которому обращались осужденные по церковнымъ двавиъ... Императоръ мого по своему усмотрвнію замістить вакантную епископскую канедру... Церковный историкъ Сократъ въ V столетін имель полное право сказать, что съ техъ поръванъ императоры сдълались христіанами, церновныя дъла стали зависьть от них и что величайшіе соборы составлялись и составляются по ихъ усмотрвнію в. Читатель, предваренный предисловіемъ г. Суворова, можетъ быть подумаеть, читая приведенныя строки изъ книги его, что высказанныя въ нихъ подоженія спабжены надлежащимъ "ученымъ аппаратомъ", на чемъньбудь основаны? Онъ допустить большую ошибку если это подумаеть: туть только Томассинь, Гиншіусь, историкь Евсевій въ его панегиривъ имп. Константину и нъсколько цитатъ изъ Манси. А между тъмъ какія положенія высказываются! Да, г. Суворовъ иногда обнаруживаеть великую храбрость. Но последуемъ далве въ развитии идеи цезаропапизма, насаждаемой въ отечественной юридической школь »). Въ періодъ времени послъ

<sup>• 5)</sup> Стр. 62-65.

<sup>\*)</sup> Почитаемъ излишнимъ входить въ опровержение приведенныхъ выше положений г. Суворова, изображающихъ, по его мивнію, действительное и юридическое подоженіе императоровь въ церкви вь эпоху вселенских соборовь. Ложность этихъ положеній оченидна каждому, нісколько знакомому съ капоническими и историческими источниками. О какой-нибудь необходимости centrum unitatis въ въкъ Конотантина Великаго никто не думаль, напротивь святоотеческій взглядь ва этотъ предметь быль совсвив другой. Въ посланіи отцевь Карзагенскаго собора въ Целестину римскому епископу отъ 419 г. следовательно 100 л. спустя после Константина Великаго читаемъ между прочимъ следующее: «отцы судили, что ни для единыя области не оскудъваеть благодать Святаго Духа, чрезъ которую вравда ісреями Христовыми и зрится разумно, и содержится твердо, и наниаче вогда наждому, аще настоять соменне о справеданности решения ближайших судей, позволено приступати къ соборамъ своея области и даже во Вселенскому собору. Разви есть кто-либо, который бы повириль что Богь нашь можеть елиному токмо нізкоему вдохнути правоту суда, а безчисленнымъ іереямъ, сошелшимся на соборъ, откажеть въ ономъ»? (Посл. Каре. Соб. къ Целест. кн. правиль). Г. Суворовь утверждаеть, что императорь биль висшимь судьею вь дедахъ перковенхъ; а вогъ что висказалъ императоръ Константинъ Великій во цоводу накоторыхъ духовныхъ лицъ искавшихъ у него суда: «для этихъ обвиненій будеть свое время — день великаго суда... а мню, человьку, не подобаеть брать на себя выслушивание дълг, въ которых и обвиняющие и обвиняемые суть священныки» (Совамень, Ц. И. Кн. 1, гл. XVII; Өеодорить, Ц. И. К 1,

раздівленія церквей въ восточной церкви, по словамъ г. Суворова, "высшая церковная власть принадлежала византійскому императору, отъ котораго исходили законы и распоряженін по двиамъ церковнымъ, но при которомъ действовалъ также патріархъ съ синодомъ. Обычный правительственный порядокъ за время существованія византійской имперіи состояль въ томъ, что цервовные вопросы обсуждались и ръшались патріаршимь синодомь (?) на которомъ подъ предсъдательствомъ патріарка, носившаго титуль вселенскаго, присутствовали митрополиты, а также всв находившіеся въ данный моменть въ Константиноводъ епископы и затъмъ свътскіе сановники и судьи, а по обсужденіи синодомъ, утверждались императоромъ; иногда же императоромъ издавались законы и распоряженія непосредственно, безъ предшествующаго синодального обсужденія. По разрушенін восточной имперіи, патріархъ остался главою не только православной церкви въ предвлахъ бывшей имперіи, но и политическимъ главой греческаго и вообще православнаго народа и т. д." (стр. 115). Какъ относился султанъ или вообще правительство Турціи въ цервви восточной, ставшей теперь подъ главенствомъ патріарха, г. Суворовъ обстоятельно не говорить о семъ, но однако же не преминулъ вставить следующее замечаміе: "при твхъ безпорядкахъ, злоупотребленіяхъ и партійныхъ

гл. XI). Еслибы императоръ быль высшимъ судьею, какъ могли бы отцы II-го Вселенскаго собора издать такое постановление: «аще кто презравь вышеустановленное, дерзнеть или слухь царскій утруждати, или суды мірскихь начальниковъ, или вселенскій соборъ безпоконти въ оскорбленію чести всёкъ еписконовъ области: таковий отнюдь да не будеть пріемленть со своею жалобою, яко нанесшій оскорбленіе правиламъ и нарушняшій церковное благочние» (пр. 6). Не могь бы подобнаго же постановленія сділать и тімь паче какой-либо помъстний соборъ, а между темъ въ 12 правиле Антіохійскаго собора читаемъ: «аще же сих» (т.-е. соборъ множайших» епископовъ) пренебрегии, иарю стужати будеть: таковый не удостоивается никакого прощенія, да не будеть міста его защищенію, и да не имбеть онь надежди возстановленія». См. пр. 12. Всел. IV соборя, опредвляющее совершенную независимость административной власти собора отъ распоряженій императорскихъ. Что каноническимъ порядкомъ набранія и посвященія во епископа почиталось за это время набраніе клиромъ, народомъ и соборомъ епископовъ — это явствуеть и изъ множества каноновъ и даже новель Юстиніана: то же что г. Суворовь говорить въ приведенномъ више ивств его книги-есть его собственное недоразумение.

столиновеніямъ, которыми къ сожальнію, исполнена исторія вонстантинопольскаго патріархата со времени завоєванія Константинополя турками, неръдко турецкому правительству приходилось выступать въ качествю высшаю рышающаю судьи даже по тавимъ вопросамъ, которые совершенно чужды всякаго политическаго характера, напр. по церковной обрядности" (стр. 116). Кратовъ въ данномъ мъстъ г. Суворовъ; самъ не договариваетъ, а только наводитъ читателя на выводъ, что послъ разрушенів Константинополя высицию церковную власть въ восточной церквы заняль султанъ и вообще турецкое правительство. По логикъ г. Суворова этотъ выводъ вытекаетъ изъ его вышеприведенной тирады съ необходимостію...

Гл. VI (стр. 127-152) носящая заглавіс: "развитіс устройетва русской православной церкви" по основной тенденціи своей могла бы быть озаглавлена тикъ: развитіе иден цезаропапизма. въ русской церкви. Въ процессъ развитія этой иден выступають три момента: 1) въ первый періодъ существованія русской цервви высшая власть надъ нею принадлежала византійскому имнератору и патріарку константинопольскому: власть царя (т.-е. византійскаго императора) -- говоря словами г. Суворова -- надъ русскою церковію патріархи представляли, накъ нічто совершение необходимое, какъ одинъ изъ догиятовъ православной въры" (стр. 131-132). 2) Уже въ теченіе этого періода въ русскомъ народъ подготовляется преемнивъ византійскому императору по части церковнаго верховенства, это-великій князь московскій. Собственно власть княжеская стала заявляться цервовною уже въ удвавный періодъ, но довольно еще слабо, вообще-выражаясь подлинными словами г. Суворова-тавъ: "участіе виявей въ двлахъ церковнаго правительства выражалось въ различныхъ актахъ: въ замъщении высшихъ духовно-јерархическихъ ваоедръ, въ учреждении новыхъ епархій, въ перемъщения епископскихъ канедръ изъ одного города въ другой. Такіе даже анты, какъ перенесскіе мощей, канонизація святыхъ, по літописнымъ свидътельствамъ, или ставятся въ зависимость отъ согласія князей, или даже прямо представляются последствіемъ предписанія или приказа внязей. Но какъ ни зам'ятно выражадось иногда вліяніе княжеской власти на церковныя діла, при политической раздробленности Руси на удъльные княжества, митрополить съ соборомъ епископовъ, огражденный высшимъ авторитетомъ императора и патріарха византійскихъ, стоякъ болве прочно и въ большей степени имвлъ значение центра русскаго церковнаго устройства, чвиъ власть великовняжеская, безсильная поддержать свой авторитеть въ удбльныхъ княжествахъ". Преемникомъ высшей церковной власти византійскаго императора въ русской цервви является московскій царь; но будемъ опять говорить едовами г. Суворова: "съ порваніемъ зависимости отъ Константинополя —читаемъ на стр. 141 —для русской церкви наступиль періодь существованія на византійскихь основахъ съ высшею церковною властію московскаго царя, какъ прееминка византійскихъ императоровъ. Царская власть въ двлахъ цервовныхъ не имъла того значенія, чтобы все въ действительности дълалось по царскому указанію и приказу; но она вообще простиралась на всв стороны церковной жизни, такъ что нельзя указать какую-либо область, или какой-либо родь дъль церковныхь, которыя принципіально изьяты были бы изь компетенцін царской власти. Церковные обряды, церковная дисциплина, церковно-юридическій порядокъ вообще-входили въ кругъ попеченій царской власти". 3) Третій и окончательный моменть своего развитія иден цезаропапизма переживаеть въ церковнореформаторской діятельности Петра Великаго и съ тіхъ поръ по настоящее время. "Во встях своихъ меропріятіяхъ (Петръ Великій) исходиль изъ иден служенія государству и въ этомъ отношении предупредилъ западно-европейскихъ коронованныхъ представителей этой идеи, какъ Фридрихъ Великій прусскій и Іосноъ II австрійскій, на нъсколько десятковъ льтъ. Научною подвладкою для этой иден на западъ служили естественное право и, въ примънении въ церкви, территорівлизмъ... Ни Петръ Ведивій, ни его преемники не забывають сизантійской иден служенія церкви и защиты ея, блюстительства віры, благочестія и церковнаго порядка; но эта византійская идея въ западно-европейскомъ естественномъ правъ почерпнула для себя ту энергію, воторой ей недоставало въ московскомъ государства, гда государь дъйствоваль болье по обязанности, чемъ по праву. Эта энергія выразилась уже въ маничесть объ учрежденіи духовной комегін 25 января 1721 года, въ которомъ говорится, что государь, вводя усовершенствованія во встхъ областяхъ народней жизни, не могъ не обратить вниманія и на духовную область съ ея "многими нестроеніями и великою въ ділахъ ея скудостію"... Какъ высшая церковная власть, озабоченная правильнымъ удовлетвореніемъ церковныхъ діль, императоры настанвали на безотлагательномъ изданіи исправленнаго славянскаго перевода Библіи и ділали выговоръ синоду за рішеніе діль не по канонамъ, а по произвольнымъ соображеніямъ, обращались къ синоду съ повелініями, наравні съ государственными учрежденіями» (стр. 151).

Полагаемъ, что приведенными выписками изъ вниги г. Суворова съ полною ясностію установляется его теорія юридическа:о устройства православной церкви восточной-древней и русской. Въ этомъ устройствъ есть существенная сходная черта съ устройствомъ церкви римской - это монархическій принципъ-необходимый моменть въ той и другой, вакъ centrum unitatis. Различіе только въ томъ, что въ римской церкви одицетвореніемъ этого принципа служитъ епископъ римсвій, а въ православной первви императоръ или царь. Последній не есть органъ верховной власти только государства, но-церкви, для которой и въ которой онъ - общій епископъ: власть его здесь есть власть церковная, священная какъ и власть каждаго изъ епископовъ, только высшая, чвиъ каждому изъ последнихъ принадлежащая. Естественно возпикаетъ вопросъ: на какихъ же основаніяхъ г. Суворовъ утверждаеть высшую церковную власть императору? Римско-католическіе богословы, а за ними и канонисты, какъ извістно, основывають высшую власть своего папы на приматствъ апостола Петра, на божественномъ правъ и вонечно поступаютъ съ формальной стороны по крайней мере раціонально. Самъ Основатель церкви, говорять они, поставиль въ церкви своей князя апостоловъ, просто-апостоловъ, пророковъ, учителей, пастырей и т. д. и эти установленія должны существовать въ церкви вічно. Г. Суворовъ для своей теоріи въ этомъ божественномъ правъ основаній не изыскиваеть и дълаеть точно также очень хорошо; потому что ихъ тамъ действительно нетъ. Не делаеть этого можеть быть и по другимъ, а именно придическима соображеніямъ: ибо относительно Св. Писанія или вообще божественнаго права въ наукъ не одинако ръшается вопросъ: признавать ли предписанія его юридическими, яли только нравственными (см.

стр. 203 и след.). Для своей теоріи г. Суворовъ нашель основаніе болье юридическое, именно историческую дазность. И византійскіе императоры имвли высшую церковную власть, и веливіе внязья и цари древней Руси, и протестантскіе государи, и Фридрихъ и Іосифъ II и т. д. Выходить, следовательно, ясно, что императоръ россійскій есть прямой наслідникъ византійскихъ императоровъ и своихъ предковъ-наследникъ высшей церковной власти. Охотно склоняемся предъ защитникомъ права давности, но позволимъ себъ обратиться къ нему съ нъкоторыми недоразумъніями, навъянными его же защитой, и недоразумъніями притомъ часто юридическаго характера. Во 1-хъ самъ г. Суворовъ умаляетъ количественную мъру этой давности и качественную приность самого этого давностнаго права, когда говорить о византійскихъ императорахъ, что они "облекали осуществленіе своей высшей власти вз форму эксиесса, р'ядко дожодили до яснаго и спокойнаго сознанія принадлежащей имъ по праву первовной власти, действуя скорее по традиціямь языческой римской имперіи, чемъ въ силу сознаннаго принципа христіанской императорской власти. Тімь менье могли быть проникнуты идеею власти московскіе цари, не имъвшіе за собою исторического прошлаго римской имперіи, болве открытые религіозно-правственному вліянію, чемъ римскіе цезари, и боле свлонные, чэмъ эти последніе, производить свои действія изъ чувства нравственнаго дома и обязанности, внушаемой духовною іерархією (стр. 143). Если византійскіе пиператоры проявляли надъ церковію не церковную власть, а власть языческихъ императоровъ, если и цари московскіе даже томо менте могли проявлять власть, потому что не имъли за собой и прошдаго языческой ремской имперія: то откуда же ведеть свое начало давность примъненія императорами собственно церковной власти? Не иначе стало быть какъ съ Петра Великаго. Во 2-хъ, право давности, по общему правилу, имветь силу при одномъ непремънномъ условін при безспорности владънія правомъ: но въ самой же книге г. Суворова находимъ упоминание о рименихъ еписнопахъ, оспоривавшихъ у византійснихъ императоровъ право вившиваться въ церковныя двла (см. стр. 64) 10).

<sup>40)</sup> Мы уже не говоримъ о томъ, что г. Суворовимъ благоразумно умолчани

Наконецъ и самъ лично г. Суворовъ весьма неодобрительно отзывается о мъропріятіяхъ византійскихъ императоровъ "не только въ формъ эксцессовъ", но даже и въ формъ (совершенно обычной, ординарной) эдиктовъ, осуществлявшихъ свою высшую церковную власть, когда говорить: "(этимъ) они усиливали лишь религіозную смуту, не говоря о нарушеніи свободы совъсти въ лицахъ не раздълявшихъ императорскаго взгляда" (стр. 66). Изъсего, повидимому, ясно открывается, насколько доброкачественно то давностное право, которымъ хочеть пожаловать цезаропалистическая теорія г. Суворова православныхъ русскихъ государей.

Въ своихъ ссыявахъ и изысканіяхъ въ прошломъ г. Суворовъ какъ-то систематически устраняется отъ сферы источнивовъ, имъющей ближайшее отношение въ цервовному устройству, блуждая по сторонамъ, пользуясь лишь отдаленными и окольными путями. Онъ устраняется отъ сферы канонико-юридических источников. Онъ почти не обращается въ ванонамъ в даже въ византійскому гражданскому законодательству для уясненія тэхъ принциповъ, на воихъ основывалось устройство церкви и отношение къ ней государства и главы его -- императора. Натъ, онъ преимущественно вращается въ сферв частной двятельности техъ или другихъ императоровъ, техъ или иныхъ патріарховъ и т. п. Онъ любить ссылаться на факты, личныя воззрвнія нвкоторыхъ императоровъ, даже на воззрвнія частиыхъ лицъ-теоретиковъ-канонистовъ среднихъ въковъ Византіи. Но развъ на этихъ частныхъ примърахъ можно строить зданіе кавого-либо юридическаго института? Развъ ръдкость, что въ своей двятельности самый правдивый, самый строгій легитимисть является совнательно или безсознательно противоречащимъ своимъ убъжденіямъ, закону, который онъ высоко ценить? Развъ ръдвость даже и то, что самъ же законодатель въ своей личной дъятельности становится въ противоръчіе собственнымъ своимъ законамъ, собственнымъ своимъ принципамъ, върности коимъ онъ обязываеть своихъ подданныхъ? Для г. Суворова весьма близокъ быль одинъ изъ разительнейшихъ примеровъ такого противорачія, это-примаръ знаменитаго императора Юстиніана

довольно общензвыстные случан столкновенія между византійскими императорами и константинопольскими патріархами.



Великаго. Ни одинъ изъ христіанскихъ императоровъ не высказываль съ такою влассическою ясностію въ своемъ законодательствів различія между государственною и перковною властію, между царствомъ и священствомъ, между сферою перковнаго и сферою государственнаго въдомства, между отношеніемъ той и другой изъ этихъ сферъ, какъ это высказаль Юстиніанъ въ знаменитомъ впилогів своей шестой новеллы 11). Но въ тоже время едва ли кто изъ императоровъ въ личной діятельности своей наиболіве нарушаль этотъ, съ такою ясностію выраженный принципъ разнородности двухъ сферъ и властей, истекающихъ изъ одного Божественнаго источника и слідовательно въ одинажовой мітрів неприкосновенныхъ?

Но спрашивается теперь, неужели для историка-юриста важнъе эти фактическія уклоненія отъ нормы, эти эксцессы, чъмъсамыя нормы, идеи и принципы, ясно возвъщаемые законодательствомъ? Зачъмъ же г. Суворовъ совершенно обходитъ принципы гражданскаго греко-римскаго права и занимается біографіями императоровъ, ихъ перепискою, случайною дъятельностію, показаніями разныхъ писателей историковъ и на основаніи этогоматеріала старается выдумать принципы и выдавать ихъ за принципы и идеи, завъщанные якобы исторією настоящему временя? Совершенно непонятно.

Важный промахъ юридического мышленія допущенъ по нашему интию г. Суворовымъ въ основномъ положеніи его цезаропацистической теоріи, что власть христіанскихъ императоровъ, въ той или иной мъръ ими проявляемая въ церковныхъ дплахъ, есть власть церковная. Власть императорская есть всегда

принтаемъ нужнимъ привести слова этой новедли и при томъ въ переводъ нашей Кормчей вниги въ доказательство того, что принципи здъсь выраженные били достояніемъ не грековъ только, но и русскихъ людей: «великая паче инихъ, иже въ человъцъхъ, еста дара Божія, отъ вышняго дарована человъколюбія, Вожія, священнячество же и царство: ово убо божеотоеннымъ служа, се же человъческими владъя и пекійся: отъ единого же и тогожде начала обоя происходятъ, человъческое украшающе житіе, явоже внито же тако бываетъ посившные иарству сего ради, яко же сиятительская честь: о обоихъ самъхъ тъхъ присновси Богови молятся. Аще бо они непорочни будутъ во всемъ, и въ Гогу имутъ дерзновеніе, и праведно и подобно украшати (т.-е. устрояти) начнутъ преданныя имъ грады и сущая подъ неми, будетъ согласіе нъкое благо, все еже добро человъчестьй даруя жизни» (Кормч. гл. 42).



власть государственния и по своему источнику и по своему карактеру. Только по средневъковой католической теоріи двухъ мечей власть императорская почиталась истекающею изъ церкви мли точные изъ божественнаго полномочія римсваго папы, сообщающаго императорамъ мечъ гражданскій, имвющаго право следить за примененіемъ къ делу этого меча и въ случае нужды отнимающаго и жалующаго этотъ мечъ другому, болве достойному носителю. Но православная церковь, греческая и русская, никогда не знала и не проповъдывала ничего подобнаго. Въ своемъ торжественномъ актъ св. муропомазании и коронования православная церковь молить Бога объ усугубленіи благодати Божіей на монархв, потребной для осуществленія великой власти, свыше имъ даруемой санымъ актомъ наследованія. Самъ по себе священный авть коронованія не привносить въ полномочія императорской власти ничего: она остается такою же послъ него, какою была до него. Кажется, это извёстно и понятно каждому русскому подданному. И это возарвніе православной церкви совершенно согласно съ истиннымъ ученіемъ и запов'ядями Самого Основателя церкви Господа: установияя въ церкви Своей апостоловъ, Онъ не поручалъ имъ поставлять въ церкви ни князей, ни королей, никакихъ мірскихъ начальниковъ, но запов'ядываль воздавать все должное несарю. Не препоручиль Онъ имъ и нижакой мірской власти, а только власть учить, крестить, блюсти ваповъданное имъ и т. п. Върная этимъ заповъдямъ Своего Основателя, церковь Христова отъ начала и до сего дня дъйствительно и двиствуеть сими полномочіями, и сообщаеть ихъ опредвленнымъ лицамъ, опредвленнымъ актомъ порученія-священною хиротоніею. Этимъ актомъ она сообщаеть полномочія епископскія, пресвитерскія и діаконскія — это полномочін по истинъ церковныя, какъ исходящія изъ церкви. Способъ пріобрътенія ихъ — одинъ для всъхъ — это священная хиротонія. Изъ исторіи церкви православной и г. Суворову извістно, полагаемъ, что такимъ же актомъ получали полномочія иерковной власти вакъ простые міряне, такъ и члены императорской и королевской семьн 13). Какой же церковный акть укажеть г. Су-

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Такъ въ 886 г. возведенъ былъ въ патріарха константинопольскаго Стефанъ, брать гиператора Льва Мудраго; такъ получиль санъ архіепискома св. Савва, синъ перваго сербскаго государя Стефана Немани.



воровъ, коимъ бы христіанскій императоръ уполномочивался правами церковной власти? Такого акта нѣтъ, а посему, прежде чѣмъ утверждать, что власть императора въ дѣлахъ церкви естьвласть церковная, нужно указать или выдумать какой-либо внѣшній актъ, изображающій моменть уполномоченія.

И по характеру своему власть императора въ двлахъ церковныхъ есть власть чисто государственная, не церковная. Действуеть ин государь и здесь въ начестве законодателя, онъдъйствуеть какъ императоръ, а отнюдь не какъ патріархъ, или нной какой церковноіерархическій институть. Предметь и содержаніе закона не оказывають при этомъ вдіянія на характеръиздаваемого имъ акта. Новелла Юстиніана, установляющая правила о построеніи церквей, или объ избраніи въ должность епископа есть такая же новелла, какъ и каждая иная новелла, трактующая о какомъ-либо чисто гражданскомъ правъ: никто не назоветь ее канономъ или церковнымъ правомъ за то только, что она разсуждаеть о церковномъ предметв. Двиствуеть лигосударь своею утверждающею властью, опять эта власть власть государственная, нисколько не изминяющая своего характера отъ того, что преористомъ утвержденія служить рішеніе церковнаго судилища или какого-либо церковно-правительственнаго учрежденія по ділу церковному. Г. Суворова смущаеть въ данномъ случав то обстоятельстно, что христіанскій императоръ участвуеть въ управлении церковномъ и участвуетъ съ весьма большимъ значениемъ именно такъ, какъ надлежитъ соотвътственно сану императора, и вотъ г. Суворовъ закиючаеть, что власть императора переходить изь государственной въ церковную, и онъ въ этихъ случанхъ уже не олицетвореніе высшей государственной власти, а наивысшій представитель церковной іерархіи, наивысшій даже вселенскаго собора. Вотъразсуждение г. Суворова на эту тему: "нельзя не указать говорить онъ — на одинъ слабый пунктъ въ русскихъ богословскихъ построеніяхъ. Признавая должности епископа, пресвитера и діакона за богоустановленные въ цервви институты, богословы не обращають вниманія на ту высшую власть. воторою управляется церковь въ юридическомъ смыслъ — власть императорскую. Если въ церковномъ правъ должна быть ръчь объ институтахъ божественнаго права, то здравый смыслъ пра-

вославнаго русскаго человъка не можетъ примириться съ такимъ ликольнымъ построеніемъ, въ силу котораго современная діаконская должность, имъющая исключительно богослужебное значеніе, именно содпиствующая—какі говоряті — благольнію церковнаго богослуженія и въ массь приходских церквей несуществиющая (вакой странный языкъ у г. Суворова!) разсматривается какъ богоучрежденный институтъ церковнаго права, а власть пиператора, преемника Константина, Осодосієвь в Юстиніана (кто этоть преемника?), пекущагося о церкви и регулирующаго церковную жизнь по всемъ направленіямъ, принимается за силу вившинюю, постороннюю для церкви, какъ институть свытснаго, а не церковнаго права. Власть императора, какъ главы государства есть конечно институть государственнаго, следовательно свътскаго права. Но въ лицъ же императора сосредоточивается и высшан церковнан власть. Для того, чтобы ръшиться отрицать эту истину, нужно или отрицать то, что въ дъйствительности русская православная церковь во юридическомо смыслю управляется императорскою властью, или признавать это управленіе за узурпацію (?) Но отрицать первое значило бы отрицать очевидный фактъ... признавать последнее, значило бы утверждать, что церковь восточная за все время ел историчесваго существованія въ христіансвомъ государства, начиная съ Константина Великаго не только находилась подъ давленіемь чуждой, посторонней ей силы, но и управлялась этою силою. Для христіанина представляла бы несомнівню величайшій соблазиъ та мысль, что въ целомъ ряде прошедших вековъ церновь управлялась не по Господню учреждению (стр. 207 — 208 примъч.). Вотъ до нанихъ странныхъ и соблазнительныхъ имслей можно договориться вивств съ г. Суворовымъ, его точкъ зрънія церкви въ юридическом смысль. Но, признаемся, прочитавъ эту страницу въ внигв г. Суворова, мы не тольно не вдались ни въ какой соблазнъ въ своей христіанской совъсти, но просто подивились наивности мышленія г. Суворова, причемъ намъ невольно припомнился следующій аневдоть о повойномъ Негусъ Іоаннъ Абиссинскомъ (выслушанный или вычитанный - не помнимъ). Къ сему повелителю Абиссиніи изъ Россіи было прислано въ даръ дорогое священническое облачение въроятно для его придворной церкви. Но Іоанну оно очень поправилось и онь по недоразумению сочель его подаркомъ лично для себя; взяль, да въ него и нарядился и вышель въ такомъ видь за богослужение. Г. Суворовъ жалуется на русскихъ богослововъ, что они даже въ діаконъ признають институть церковнаго права и забывають помъстить въ члены церковной јерархін государя императора. О чемъ же онъ хлопочеть? Ну какін такія права и преимущества своей ісрархіи русская церковь можеть пожаловать государю, котораго знаеть весь свёть, чтобы увеличить прерогативы его власти? Не будеть ли просто сившно украшать санъ императора скромными преимуществами власти и чести какой-либо изъ трехъ степеней православной ісрархін?! Съ другой стороны для насъ представляется весьма страннымъ и суждение г. Суворова о діаконской должности въ настоящее время. Если эта должность имветь въ настоящее время исплочительно богослужебное значение, отсюда никакъ не следуеть, что ее нужно исключать изъ числа церковно-правовыхъ институтовъ. Развъ содъйствіе во время богослуженія пресвитеру, на накое уполномочивается исключительно діаконь, не содержить въ себъ совокупность право въ точномъ смыслъ этого слова, право исключительно принадлежащихъ діакону? Конечно, съ взвъстныхъ точевъ врвнія эти права не значительны, но едва ли для г. профессора права, каковымъ состоитъ г. Суворовъ, подобныя точки эрвнія настолько обязательны, что уважая ихъ, онъ готовъ церковное установление діаконовъ исключить изъ числа церковно-правовыхъ институтовъ.

Мы полагаемъ, что еслибы г. Суворовъ отнесся съ подобающимъ вниваніемъ къ тексту основныхъ законовъ Россійскаго государства, изображающихъ отношеніе къ церкви православной Россійскаго Императора, то онъ не наговорилъ бы вышепоказанныхъ странностей. Ст. 41, этихъ положеній гласитъ: "Императоръ, престоломъ россійскимъ обладающій, самъ лично не можетъ исповъдывать никакой иной въры, кромъ православной; и по сану своему и долу есть верховный покровитель и защитмикъ церкви, блюститель ен догматовъ и всего правовърія". Вникая тщательно въ слова и духъ этого закона, полагаемъ, не только богословскій или юридическій, не и простой "здравый смыслъ русскаго народа" не увидитъ никоимъ образомъ ни того, что "русская церковь находится подъ давленіемъ чуждой,

посторонней ей силы", ни того, что она "управляется не по учрежденію Господню". Императоръ здёсь совершенно ясно мыслится и именуется исповёдникомъ православной вёры, и по своему сану (т.-е. какъ императоръ) и по своему дольу (т.-е. какъ исповъдникъ православной въры) есть верховный покровитель и защитникь церкви и т. д. Термины покровительство, защина, блюстительство характеризують и исчерпывають содержаніе дома Императора, какъ исповъдника православной въры, а терминомъ "верховный" отличается и харантеризуется исповъдникъ-императоръ. Изъ исторіи права и практики церкви, и изъ современнаго состоянія ея хорошо извъстно, что ни покровительство, ни защита, ни блюстительство церкви никогда не почитались противоръчащими учрежденію Господню о церкви, накъ скоро таковыя оказывались ей со стороны не только върныхъ чадъ ея, но даже и иновърныхъ. Изъ исторіи церкви нервыхъ трехъ въковъ извъстенъ случай обращенія церкви съ просьбою въ императору Авреліану о помощи противъ Павла Самосатскаго: и некто не считаль ни этого обращенія, ни этой защиты, оказанной цервви языческим императоромъ, дъйствіями противными учрежденію Господню 13). Когда Русь находилась подъ игомъ татаръ, митрополиты московскіе обращались къ ханамъ съ просъбою ярдыками укрвпить права ихъ власти: и никто не считаль такого отношенія татарскихь хановь къ православной церкви противнымъ учрежденію Господню. Верховное правительство Порту до сихъ поръ выдаеть каждому вновь рукополагаемому епископу берать, утверждающій его права: и точно также никому въ голову не приходило упрекать Восточную церковь, что она управляется не по учрежденію Господню. Только по церковно-юридической теоріп г. Суворова выходить, что в Авреліанъ, и татарскіе ханы, и турецкій султанъ управляють православною церковію и посему должны быть зачислены въ штатъ ен јерархін наравив съ епископомъ, пресвитеромъ в

<sup>12)</sup> Слово Евсевія, Ц. Н. Кн. VII, гл. 30: «поелику (Павель) и не думаль выходить изъ церковнаго дома, то обратились съ просьбою къ Авредіану, который рёшиль дёло весьма справедливо, — предписаль передать домь тёмь, съ кёмъ италійскіе и римскіе епископы им'ютъ переписку объ ученіи вёры. Тогда-то уже вышеупомянутый вужъ съ величайшимъ стыдомъ изгнанъ быль изъ церкви мірскою властію».



діакономъ. И исторія и здравый смыслъ каждаго православнаго христіанина ясно говорять и должны говорить, что въ качествъ исповъдника своей въры и онъ долженъ исполнять по мъръ сихъ своихъ и соотвътственно званію своему долгь покровительства и защиты церкви. Что же касается историка-канониста, то для него есть и весьма близкая аналогія и отличный комментарій къ разсматриваемому закону въ такъ называемомъ инстимутть иерковнаю патроната. Разсматриваемый нами законъ характеривуеть отношеніе къ церкви и права императора по управленію церковному совершенно сходно съ отношеніемъ и правами патрона къ управленію покровительствуемой имъ церкви. Странно, какъ опустиль изъ виду эту аналогію г. Суворовъ, такъ хорошо знакомый съ каноническимъ правомъ западной церкви.

Вообще въ своемъ курсъ церковнаго права г. Суворовъ заплатилъ щедрую подать современной нъмецкой наукъ каноничеческаго права, не только слъдуя по пятамъ ея безъ самостоятельной провърия въ области исторіи устройства и права Вселенской церкви, не только въ схематизація и систематизація права, но даже и въ предубъжденіяхъ ея противъ русской и всей православной церкви.

Н. Заозерскій.

## БЕРНАРДЪ КЛЕРВОССКІЙ,

какъ церковный дъятель и проповъдникъ.

Дъятельность Бернарда Клервосского обнимаетъ почти всю первую половину XII въка. Это было время втораго крестоваго похода, время борьбы светской и духовной власти за инвеституру, -- борьбы съ ересями -- Абеляра, Арнольда Бресчьянского, Петра де-Брюи, время замъчательной борьбы двухъ претендентовъ на папскій престоль - Анаклета и Инновентія; въ богословской и проповъднической литературъ это было время зарожденія твхъ двухъ направленій -- схоластическаго и мистическаго, которыя проходять всё средніе вёна. Въ первовно-исторической жизни Бернардъ принималъ самое дъятельное участіе; въ области литературно-богословской онъ быль отцомъ средневъковаго мистицизма; такъ что очеркъ жизни и двятельности Бернарда будеть очеркомъ важивищихъ событій той эпохи, а характеристика его проповёдническихъ и литературныхъ трудовъ можетъ заменить отчасти характеристику всего того направленія, къ которому онъ принадлежалъ и былъ однимъ изъглавныхъ его представителей.

Въ русской дитературъ очень мало извъстно объ этомъ замъчательномъ богословъ и проповъдникъ. Стасюлевичь въ "Москвитянинъ" (1853 г., т. III) далъ только жизнеописаніе Бернарда и изложилъ его дъятельность, имъвшую значеніе, главнымъ образомъ, для гражданской жизни. Три отрывка изъ біографовъ Бернарда, его современниковъ, помъщенные, въ переводъ съ латин-

сваго въ III томв "Исторія среднихь вековъ" (того же автора). не представляють ничего новаго, сравнительно съ вышеуказанмой статьей въ "Москвитянинъ". Отрывки эти подобраны опять на ту же тему: они относятся исключительно только къ жизни Бернарда и ничего не говорять о его литературной двятельности. Совершение иное въ западной литературъ. Можно указать много изсивдованій и монографій о Бернардв изъ настоящаго, прошдаго и даже XVII стольтія, какъ во французской, такъ и нъмецкой литературахъ. Наиболье важныя изъ нихъ намъ извъстны, потому что служили пособіемъ для настоящаго очерка: S.-Bernard orateur, par l'abbé Vacandard (1877), Histoire de S.-Bernard, par Ratisbonne (1841), Histoire de la discussion d'Abailard et de S.-Bernard par Demagnin (Strasb. 1840); изъ нъмецкихъ — изслъдование Heangepa: "Der heilige Bernard und seine Zeitalter (Berl. 1813 и 1848) 1)... Только странно, что, несмотря на множество ученыхъ трудовъ такихъ авторитетныхъ историковъ, какъ Неандеръ, Вакандаръ, Ратисбонъ, твердый, устойчивый взглядь на личность и двятельность Бернарда не установился. И въ самое последнее время ученые изследователи его жизни и оставшихся литературныхъ произведеній приходять жъ результатамъ самымъ противоръчивымъ. Одни, благоговъя предъ авторитетомъ католической церкви, которан признала Бернарда святымъ, смотрять на него, какъ на безупречнаго, жавъ на образецъ пастыря и проповъдника, ставятъ его на ряду съ первъйшими проповъдниками Востока и Запада въ ихъ дучшіе періоды. Таковъ взгинцъ, напр. Вакандара. Другіе, напротивъ, желають видеть въ Бернарде только честолюбиваго и искуснаго лицемъра; въ литературномъ отношеніи,-крайняго мистика, нервако совершенно бездарного (Clemencet) 2).

<sup>&#</sup>x27;) Сочиненіем' Неандера мы впрочем' пользовались во французском' перевод' (S.-Bernard et son temps. Paris, 1842), по которому и будем' цитовать его
въ своем' очерк'. Считаемь излишним перечислять здісь всі другія извістныя
нам' взслідованія, боліе древнія п уже потерявшія свою ражность послі пеньменія указанных въ тексті, каковы, наприм. Bourgoing'a de-Villefore: «Vie
de S.-Bernard», Paris, 1704; Lemaister'a съ таким' же заглавієм', Par. 1649;
Flameng'a «Vie de monseigneur S.-Bernard», 1520 etc. pl.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CMOTPH TARME—Repertoire des connaissances usuelles, Paris, 1838, tom. 5, pag. 405, piece de Bouchitté.

Тавія до врайности противоръчивыя сужденія, на первый взглядь, приводять въ смущение. Должно быть, мало данныхъ, спрашиваешь себя, чтобъ на основании ихъ можно было высказать решительный отзывъ, какъ о личности Бернарда, такъ и о его произведеніяхь? При дальнайшемь знакомства убаждаецься, чтоне въ этомъ причина. Мы имъемъ большой томъ проповъдей Бернарда (по изд. Megne'a), томъ трактатовъ и болъе 400 писемъ) 3); въ последнихъ отразились все существенные моменты жизни и дъятельности автора. О частныхъ біографическихъ подробностяхъ мы можемъ судить по оставшимся о немъ біографіямъ, написаннымъ или его современниками, или не долго спустя после его смерти 4), хотя въ нихъ и много субъективнаго и даже фантастического. Противоръче въ конечныхъ выводахъ новыхъ изследователей жизни и проповеди Бернарда выходитъ отъ того, что каждый авторъ мъряеть эту личность на свою мърку. Одни смотрятъ на Бернарда съ точки арънія современной намъ гомидетики, современнаго богословія, не примъннясь къ обстоятельствамъ того времени, къ степени развитія слушателей, въ ихъ понятіямъ, и личность Бернарда становится странною, его письма и мистическія пропов'яди не р'ядко даже см'яшными. Другіе смотрять на него, какъ на сына своего въка, беруть во внимание среду, въ которой онъ жилъ и действовалъ, сравнивають его съ современниками, и личность его представляется необывновенною, неизмаримо превышающею всахъ современниковъ; мистицизмъ его произведеній нажется естественнымъ, его богословствование - глубовимъ.

Эта тенденціозность не повволяєть авторамь отнестись объективно из предмету изследованія. Они говорять объедномъ и томь же, на основаніи однихь и тёхь же данных»; но разсматривая фанты подъ различнымь угломь зранія и желая высказать въ одномь сужденіи свое рёшительное мийніе, приходять повидимому из діаметрально противоположнымь результатамь. Мало того: каждый изъ нихъ придаеть освещеніе фантамъ съ

<sup>&#</sup>x27;) Вильгельмъ де-С.-Тьери, монахъ Одо-Діогильскій, еп. Оттонъ Фрейзингенскій. Отрывки ихъ произведеній, въ русскомъ переводі, поміншены въ вышеуказанномъ ІІІ-мъ томі «Исторіи сред. вв.» Стасплевича.



<sup>\*)</sup> Migne, Patrologiae cursus completus, tt. CLXXXII—CLXXXV.

своей точии арвнія, и въ силу этого факть представляется въ

Объективное и, по возможности, сжатое изложеніе всего, что извъстно о Бернардъ, какъ церковномъ дъятелъ, богословъ и проповъдникъ, — такова задача нашего очерка.

I.

Бернардъ Клервосскій родился въ 1091 году въ бургундскомъ селенія Фонтень (Fontaine). Отець его Тесцелень быль владельцемъ этого села и имъть въ немъ свой родовой замокъ, хотя самъ большую часть времени проводиль на службъ при бургундскомъ дворъ. Онъ былъ военный. Мать Бернарда Алета, тоже изъ дворянскаго рода Монтбаръ (Montbar), была женщина благородная, высовонравственная и глубово-религіозная. Біографы разсказывають о рождение Бернарда съ какою-то особенною торжественностію; передають чудесныя предзнаменованія о его шировой будущей двительности на пользу церкви. Предъ его рожденіемъ, говоритъ Вильгельмъ де-С.-Тьерри, Алета увидъла во сив собачку, которая билась и лаяла въ ея чревв. Смущенная тавимъ сновиденіемъ, она обратилась къ одному монаху за объясненіемъ его; "будьте спокойны, ответиль ей монахъ, вы будете матерью върной собани, которая постоить на стражъ дома Господии и лай которой испутаеть враговъ въры; я хочу свазать, что сынъ вашъ будетъ прекраснымъ проповъдникомъ: его проповедь будеть действеннымъ лекарствомъ противъ всехъ душевныхъ бользией 4). Эго, повидимому, курьевное обстоятельство имъло однано для Бернарда весьма важное значеніе. Его мать еще прежде его рожденія рішилась посвятить его Богу; и вов ен заботы были направлены впоследотвін къ тому, чтобы сдвиать нев него истинного сына котолической церкви, развить въ немъ горячую въру и привязанность къ молитвъ и къ храму Божію. Алета имъла и другихъ дътей: два сына старшихъ Бернарда, четыре младшихъ и три дочери; но при воспитаніи ихъ она всего болъе вниманія обращала на Бернарда.

<sup>5)</sup> Guillaume de Saint-Thierry. Vie de S.-Bernard, ch. 1-ег. Гдт мы не будемъ указывать особаго источника, тамъ будемъ излагать по Вакандару.



Тогда быль высокій взглядь на монашескую жизнь. Объ уваженін къ монастырю свидетельствуєть тоть факть, что въ числочленовъ монастырскихъ общинъ записывались очень часто внязья и сильные короли; они числились членами общины хота жили въ мірѣ и только предъ смертію надъвали монашескую рясу (fratres adscripti) 6). Вступленіе въ монашество считалось "вторымъ крещеніемъ" 7). Всеобщее уваженіе къ монашеству заставляло некоторыхъ вступать въ монастырь даже не по призванію, а изълицемърія<sup>8</sup>). Монастыри на Западъ имъли тогда большое общественное вначеніе. Всякій преступникъ, къ какому бы онъ ни былъ приговоренъ наказанію, могъ избълать кары закона, если его бралъ на поруки себъ какой-либо аббатъ монастыря. Герберть разсказываеть такого рода случай изъ жизни самого Бернарда "). Разъ Бернардъ встретиль Шамианскаго графа Тибо, ведущаго на смертную казнь одного жестокаго преступника. Бернардъ ръшился принять этого преступника въ свое братство. "Ужели вы думаете спасти этого человъка, сказалъ графъ, онъ настоящій демонъ"? "Да, отвічаль Бернардъ. Но я не оставлю его безъ наказанія. Вы предоставляете ему моментальную смерть; я буду терзать (crucifierai) его за преступленіе долгіе годы и заставлю жить въ постоянномъ наказанін". Преступнивъ дъйствительно исправился и былъ честнымъ монахомъ въ теченіе 30-ти лъть.

При такомъ значеніи монастыря и монастырской жизни, при такомъ уваженій въ монашеству, весьма естественно, что Алета постаралась всёхъ своихъ дётей и особенно Бернарда воспитать для монашеской жизни. Ея домъ походялъ на монастырь. Замкнутая жизнь ея семейства текла тихо и набожно; посторонними посътителями были только монахи сосёдняго монастыря. Строгое соблюденіе постовъ, частым семейныя молитвы, страннопрівмство, частое подалиїе милостыни бёднымъ 10)—всё эти обстовтельства сами собой развивали въ дётяхъ религіозность.



<sup>4)</sup> Histoire de S.-Bernard et de son siècle, par Neander (traduite), 1842, p. 2.

<sup>&#</sup>x27;) Ibid.

<sup>.</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) De miraculis, lib. II, cap. 15.

<sup>10)</sup> Neander, Histoire de S.-Bernard et son siècle, pag. 4 5.

Но считая Бернарда предназначеннымъ въ высокой дъятельности, Алета видъла недостаточность для него домашняго воспитанія, тъмъ болъе, что ен заботъ требовали и другія дъти. 8 или 9 лътъ Бернардь былъ отданъ въ школу при соборной церкви Шатильена (на Сенъ). Съ этого момента начинается уже регулярное воспитаніе и обученіе Бернарда, хотя заботы матери и здъсь не оставляють его. Она слъдитъ за его поведеніемъ и издали. Вообще образъ Алеты рисуется для насъ по біографіямъ Бернарда въ такихъ же чертахъ, какъ образъ Моники, Анфусы и Нонны.

Въ школъ Шатильёнской Бернардъ скоро выдвинулся изъ среды своихъ сверстниковъ. Стремление иъ труду, прилежание иъ наукамъ доставили ему первое мъсто. Онъ выдълялся и по поведенію. Въ то время, какъ другія діти, освободившись отъ занятій, заводили обычным игры, Бернардъ уходиль отъ нихъ, отыскиваль себв уютное мвстечко, куда не проникаль бы ихъ шумъ, и здъсь размышляль: свободное теченіе его представленій естественно направлялось въ предметамъ священнымъ и божественнымъ; такъ настроены были его мысли еще подъ вліяніемъ домашнихъ материнскихъ заботь. Всв науки, преподававшіяся въ тогдащнихъ школахъ, не могли пошатнуть въ Бернардъ этого благочестиваго, аспетического настроенія. Школа Шатильёнская была одна изълучшихъ въ южной Франціи. По своей програмив она походила на наши духовныя семинарів. Науки, входившія въ "Trivium" и "Quadrivium", преподавались въ ней сполна и только уже после нихъ-Священное Писаніе; прежде чемъ воспитанникъ не проходиль Trivium'a и Quadrivium'a, ему не дозводялось слушать богословія и читать Священнаго Писанія; Тгіvium и Quadrivium были подготовительною ступенью из богословскимъ соверцаніямъ. Въ составъ Trivium'а входили-грамматика, реторика и діалектика, — науки світскія; но оні были поставлены такъ, что способствовали развитію, главнымъ обравомъ, богословскихъ знаній и религіознаго расположенія. Грамматика учила правильно читать и переписывать Священное Иисаніе; реторика стремилась научить пониманію отцовъ церкви; діалентика развивала способности силлогистическія, необходимыя для борьбы съ разными лжеученіями. Эта последняя наука была въ почеть и уваженіи у высшихъ влассовъ общества; по замізчанію

тоглашнихъ сходарховъ, діалектика по отнощенію къ грамматива и реторина была тоже, что крвико сжатый кулакъ по отношеню въ раскрытой рукъ. Рабанъ-Мавръ называлъ ее "наукою наукъ". "внаніемъ знаній". По составу своему она походила на современную намъ логину. Въ діалентинъ излагалось ученіе о родъ, викъ, равличи, свойствъ, случайности; -- учение о категорияхъ; -ученіе о доказательствахъ (силлогизмъ); — правила дъленій и опредъленій; наконецъ, — опроверженіе софизмовъ 11). Все (это Бернардъ изучилъ и все это весьма цригодилось ему потомъ въ борьбъ съ Абеляромъ, Арнольдомъ Бресчьянскимъ, Петромъ де-Брюн и друг. Въ "Quadrivium" входили науки математическія (ариометика, геометрія, астрономія) и музыка. На математику смотрели тогда такъ, что она должна решать тайны, а не научныя проблеммы. Отдававшіеся этой наукт старались изучить тайныя свойства чисель. Мистическое изучение чисель считалось влючемъ въ уразумению Библи. "Кто не знаеть силы чисель, говорить Рабанъ Мавръ, тотъ не въ состояніи понять многихъ мъстъ Свищеннаго Писанія, смыслъ котораго—таниствененъ « 12). Такое преподавание этихъ наукъ глубоко повліяло на мистическое направление Бернарда и сильно отразилось, какъ увидимъ ниже, въ его толкованіяхъ Священкаго Писанія и церковныхъ обрядовъ. Мувыка, которой никто не имълъ права не знать въ средніе въка, служила для развитія церковнаго пънія и тоже способствовала возвышенію религіознаго настроснія.

Но всё эти такъ-называемыя гуманныя науки были, по выраженію Вакандара, только портикомъ храма, святилищемъ котораго было богословіе 'и Священное Писаніє. Бернардъ давно уже ждалъ позволенія слушать уроки богословія, и що окончанія Quadrivium'а предался ему со всёмъ жаромъ. Методъ преподаванія схоларховъ былъ, правда, не совсёмъ благопріятенъ для развитія богословской науки. Изъ уваженія въ традиціямъ, они не смёли вводить въ толкованія влемента философскаго. Толкованіє какого-либо текста было простою конпиляцією м'ёсть изъ святоотеческихъ твореній, относящихся къ нему. Лучщій богословь быль тоть, кто при помощи этихъ м'ёсть выводиль смысль



<sup>11)</sup> Léon Maître, Les écoles episcopoles et monastiques de l'Occident, pag. 210.

<sup>13)</sup> Léon Maître, въ указанномъ сочиненія.

буквальный, аллегорическій и мистическій разсматриваемаго текста 18). Но въ Бернардъ такія толкованія развили любовь къ твореніямъ отцовъ и учителей церкви, преданность авторитету церковнаго преданія—качества такъ необходимыя для него впослідствін, въ борьбъ противъ новаторовъ школы Абеляра. Библія сдълалась для него самою дорогою книгою: ея изученія онъ уже не оставляль послі этого до самой своей смерти. Не извітно въ точности, сколько літь Бернардъ провель въ Шатильёнской школь. Но по окончаніи ея полнаго курса онъ возвратился въ свой отцовскій замокъ (de Fontaine).

Теперь для него настало время рёшить свою судьбу выбрать тоть или другой путь жизни. Монашество, свътская нарьера съ разгульной жизнью, или ученая слава? воть вопросъ, который предстояло ему ръшить. Къ свътской нарьеръ онъ быль очень способенъ по своимъ умственнымъ и физическимъ дарованіямъ, туда же плонила и знатность его происхожденія. Но мы видели, что сердце его было склонно болве къ созерцательной, монашеской жизни. Ему вторилъ и голосъ матери. Судьба Бернарда цочти была уже ръшена. Но вотъ, нечаянно умираетъ его мать. Друзья Бернарда и ближайшіе родственники, которые всегда желали свлонить его въ свътской карьеръ, теперь ободрились. Они начали прельщать блестящаго юношу сначала свътскими, преимущественно чувственными удовольствіями. Однако чувственность Бернарда не привлекала; въ его природв и воспитании не было задатковъ, располагавшихъ въ чувственнымъ удовольствіямъ. Друзья поколебали немного его твердую решимость лишь тогяв, когда стали прельщать его славою ученаго. Бернардъ задумался. Есть мивніе, что онъ на время даже отдался исключительно свётской наукв 14)... Склоняли Бернарда также и въ военную службу. Карьера военнаго была почетна въ то время и очень выгодна въ матеріальномъ отношеніи. Мы уже сказали выше, что отецъ Бернарда, Тесцеленъ, несъ военную службу при бургундскомъ дворъ. Два старшіе брата Бернарда последовали за своимъ отцомъ и разумеется, увлекали за

<sup>&#</sup>x27;') Repertaire des connaissances usuelles, Paris, 1838, t. 5, pag. 404, piéce de Bouchitté.



<sup>13)</sup> Ib. pag. 240.

собой Бернарда. Чтобъ расположить къ военному званію, бик брали его, въ качествъ простаго спутника, въ легкіе военные походы. Въ одинъ изъ такихъ случаевъ, во время осады Гранцеи (Grancey), Бернардъ и ръшилъ окончательно свою судьбу. Онъ шелъ въ лагерь своихъ братьевъ, такъ разсказываетъ одинъ изъ біографовъ-современниковъ; на пути встрътилась церковь; образъ матери невольно предсталъ предъ его сознаніемъ; онъ вспомнить ея наставленія... вошелъ въ церковь, повергся предъ алтаремъ; началъ съ горячими слезами просить у Бога прощенія за свою неръшительность. Во время молитвы послышался голосъ, ободрявшій его въ ръшеніи на монашескій объть; и это былъ голосъ его матери. Послъ такого торжественнаго случая ръшенія Бернарда уже ничто не могло поколебать. Онъ даль окончательно монашескій объть и сдълался горячимъ проповъдникомъ монашества.

Съ этого момента начинается двятельная жизнь Бернарда. Рашившись самъ сделаться монахомъ онъ захотвлъ увлечь за собой и ивкоторыхъ изъ своихъ родственниковъ и друзей. 22 летний юноша начинаеть проповъдывать о пользъ монашества. И несмотря на молодыя лета, его проповедь была, можно сказать, заразительна. Скоро около Бернарда собралось до 30 человъкъ. У нихъ образовалось своего рода братство, община, главою которой, естественно, быдъ Бернардъ. Всв члены этой общины жили по строгимъ правиламъ воздержанія. Ежедневно ходили въ церковь на молитву; а во время свободное оть молитвы слушали проповедь своего учителя. Дело спасенія было единственнымъ сюжетомъ его поученій. Онъ говориль имъ о ничтожествъ земныхъ радостей, о нищетъ земной жизни: о въчномъ блаженствъ или мученів послъ смерти. Его слушали съ увлеченісиъ, которое еще болве воодушевляло пропов'ядника. Краснорвчіе Бернарда, говорить Вильгельнь де С. Тьери 15), порывало всв узы, привязывавшія слушателей къ міру. Разъ услышавшя трудно было отъ него удалиться; съ такимъ увлечениемъ говориль онъ! Матери не отпускали своихъ дътей слушать его проповъди, жены — своихъ мужей и важдый — своего друга, боясь чтобъ они не увлеклись словонъ и примъромъ Бернарда.



<sup>16)</sup> Guillaume de Saint-Thierry, ch. 3.

Но эта жизнь общины Бернарда была только еще переходною ступенью къ монашеству. Община помъщалась теперь въ домъшатильёнскаго капитула; при шатильёнской же церкви было бълое духовенство. Нужно было избрать монастырь. Долго надъэтимъ думать не прищдось, потому что ближайшій монастырь-Сито держался очень строгихъ правилъ и еще твердо поминлънаставленія своего основателя Роберта. Туда и рішились вступить. -- Предъ такимъ рвшительнымъ шагомъ, сдвлавши который уже нельзя было возвратиться назадь, некоторые члены общины попросили у Бернарда позволенія отлучиться на короткое время въ свои семейства для устройства семейныхъ дълъ. Отпуская ихъ Бернардъ всв усилія употребиль на то, чтобъ предостеречь ихъ оть соблазновъ имъющихъ при этомъ представиться. Самъ же во время ихъ отсутствія постарался привлечь въ себъ новыхъ прозедитовъ. Чрезъ нъсколько дней они вступили въ монастырь Сито (Citeaux), где приняли ихъ съ распростертыми объятіями.

Начался новый періодъ жизни Бернарда. Предъ этимъ въ продолженіе полугода онъ былъ руководителемъ своего кружка;
теперь самъ сдѣлался послушникомъ. Тяжело ему было отказаться отъ проповѣди, въ которой изливалъ свои мысли и чувствованія предъ своими слушателями въ Шатильёнѣ. За то онътеперь серьёзнѣе оглявулся на себя, прилежнѣе занялся изученіемъ Священнаго Писанія и отеческихъ твореній, ревностнѣе
отдался молитвѣ и самоумерщвленію. Это была для него вторая
школа, школа практическая, которая сдѣлала его хорошимъ знатокомъ человѣческой души, еще болѣе развила въ немъ мистико-аскетическое направленіе, презрѣніе ко всему мірскому,
и чрезъ все это вліяніе его слова сдѣлала еще болѣе силь-

Современные Бернарду біографы рисують его подвижничество въ этоть періодъ жизни очень ярвими прасвами.

Въ монастырской кельт Бернардъ все время свободное отъ богослуженія, чтенія Священнаго Писанія и отцевъ церкви проводиль въ молчанія, въ самонаблюденіи и въ размышленіи о Богт. Молчаніе, уединеніе и самонаблюденіе — это первая ступень въ подготовленіи къ общественной проповъди у встать величайшихъ проповъдниковъ. Это мы видимъ на примъръ — Василія Великаго, Григорія Богослова, Іоанна Златоустаго и др. Въ 89 письмъ Бернардъ самъ высказываеть, какое благотворное вліяніе на его душу производило это его уединеніе и молчаніе: "o beata solitudo! o sola beatitudo!" — воскищаеть онъ. Весь вившній міръ какъ бы не существоваль для него. Онъ норваль даже самыя дорогія для обывновеннаго человъка привязанности: прерваль сношенія со всеми своими ближайшими родственниками, которые оставались еще въ міръ, потому что это препятствовало его подвижничеству. Благодаря постоянному направленію мыслей своихъ къ Богу, онъ чувствоваль на себъ какое-то особенное присутствіе божественной благодати. Но разъ послв продолжительнаго разговора со своими родными, посътившими его уединеніе, онъ почувствоваль, что божественная благодать его оставила. 25 дней усиленно, со слезами молился онъ Богу о прощении своего граха, и только посла такой продолжительной молитвы снова почувствоваль себя въ прежнемъ состояніи. Посль этого Бернардъ окончательно рышиль не развлекаться болье мірскими разговорами. При новыхъ посвщеніяхъ родственнивовъ, не желая ослушаться своего настоятеля, который приказываль ему выйти на свиданіе, онъ являлся въ пріемную, заткнувши уши паклею и покрывъ лицо свое капюшономъ, чтобъ никого не видъть и не слышать. И онъ дъйствительно никого не видёль и не слышаль, и только вазался участвующимъ въ разговорахъ, вставляя иногда совершенно не относящіяся къ содержанію разговора нравственныя сентенціи. Самозамкнутость Бернарда доходила до того, что онъ не замв чалъ иногда самыхъ близкихъ въ нему предметовъ, не обращаль вниманія на вившнія явленія, проходящія предъ его глазами. Впрочемъ это было отчасти уже послъдствиемъ его самоистязаній. Онъ стремился убить въ себъ всякія похотвнія; стремился уничтожить даже чувствительность тъла. И дъйствительно, въ нъкоторой степени достигъ этого. Онъ не чувствовалъ вкуса явствъ, которыя употребляль впрочемъ въ невероятно-маломъ воличествъ. Одинъ равъ нечаянно выпилъ деревяннаго масла вивсто вина, и не зналь своей ошибки, пока ему не сказали объ ней. Проведши приый годь въ своей кельъ, онъ не зналь оорны ен потолка; тысячу разъ входиль въ монастырскую капеллу и не зналъ свольно оконъ у ея портала; на вопросъ объ

этомъ онъ говорилъ, что никогда не замъчалъ ихъ. Эта самозамкнутость осталась у него и на всю последующую жизнь. Будучи уже аббатомъ Клерво, Бернардъ пожелалъ разъ навъстить пріора Картезіанскаго монастыря (de la Grande-Chartreuse). Дорога предстовла длинная. Онъ попросиль себъ лошади у одного клюнійскаго монаха. По прізада въ Картезію, Бернардъ быть принять съ уваженіемъ и почетомъ, но невольно у всёхъприсутствовавшихъ при встръчъ возбудиль смъхъ противоподожностію своего костюна сбрув своей лошади: его платье было ужасно бъдно, а сбруя лошади необывновенно роскошна. Пріоръ Гигонъ (Guigues) высвазаль Бернарду открыто свое удивленіе; тогда Бернардъ и самъ удивился, въ первый разъ только теперь обративъ вниманіе на сбрую своей лошади, хотя провхаль на ней длинную дороду. Въ одной изъ своихъ гомилій Бернардъ самъ прекрасно излагаетъ свой взглядъ на уединение духовное и твлесное. "Если вы чувствуете нужду, говорить онъ, и жеданіе обручить свою душу Богу, то, по примъру голубицы,образца чистоты, живите уединенно. Думайте только о Богъ и о духовномъ съ Нимъ единении. Пусть не будетъ ничего общаго между вами и мірскими людьми. Забудьте даже свой народъ, отеческій домъ, и тогда Царь (небесный) планится вашею красотою. О, душа святая, будь одна, чтобы сохраниться всецвло для одного того, котораго ты избрала себв въ супруга. Бъгяте отъ народа, бъгите даже отъ своихъ родственниковъ; да что я говорю?-Оставьте въ сторонъ своихъ друзей, своихъ испреннихъ н своихъ слугъ. Знайте одного только своего супруга, который не отдастся вашей любви въ присутствіи другихъ. Удалитесь (въ челинение) не твломъ только, но духомъ, умомъ, сердцемъ и равумъніемъ, ибо вы имъете предъ собой Христа Бога, Который духъ н который требуеть уединенія болье духовнаго, чьмъ твлеснаго... А знаете ли, въ чемъ оно состоить? Оно состоить въ возвышеніе своихъ мыслей надъ всемъ обывновеннымъ, житейскимъ, въ отръшенности отъ вещей этого міра, въ презръніи къ тому, что чтить толпа, въ избъганіи ссоръ и въ забвеніи обить. Если вы не исполняете всего этого, то телесное ваше уединеніе не имъетъ никакого значенія. При нъкоторыхъ условіяхъ можно соблюдеть уединеніе даже и среди толпы; нужно только не обращать на нее своего любопытства и не осуждатьбезразсудно ближняго" 16). Этотъ правственный урокъ, обращенный Бернардомъ въ братіи своего монастыря, имъ самимъ былъ выполненъ въ точности.

Второе средство для сближенія съ Богомъ и для возбужденія любви къ Нему у Бернарда была молитва. "Только въ молитвъ, говориль онь, человыкь упивается виномь, опьяняющимь душу". И онъ дъйствительно ежедневно, въ опредъленные часы, молился до. тъхъ поръ, пока, всявдствіе продолжительнаго напряженія, не чувствоваль въ себъ особеннаго возбужденія, которое Вакандарь называеть "соверцаніемъ Бога Слова". Этоть моменть возбужденія Бернардъ такъ выражаеть въ одной изъ своихъ ръчей: "въ началъ молитвы чувствуеть свое сердце сухимъ, но послъ небольшой настоятельности благодать приходить вдругь, грудь колышется и сердце наполняется потокомъ благочестія (17). Впослъдствін, на поприщъ своей пастырской дъятельности, предъ проповъдію и предъ всявимъ другимъ важнымъ дъломъ онъ подкръплялся молитвою. Въ первой ръчи на праздникъ "Всъхъ святыхъч онъ говорить: "братья мои, ваша транеза готова, все сварено и время садиться за столъ; будемте же насыщать наши души... Но гдв найти хлебъ для душъ нашихъ на этой пустынной земль въ этомъ мъсть скорби, въ этой неизмъримой пустынъ? Просите, сказалъ Господь, и получите".-Наставленія о молитвъ были любимою темою его ръчей и особенно-ръчей на "Пъснь пъсней": "молитесь, говоритъ онъ въ 26 ръчи, безпрестанно... Стучите въ дверь Того, Который открываеть, и Онь поспъщить открыть ее, потому что Онъ призываеть васъ стучать" <sup>18</sup>).

Изложенные до сихъ поръ пріемы подвижничества Бернарда: затворничество, молчаніе и молитва служили подготовительными средствами для будущей діятельности на церковной канедрів и вообще въ церковной жизни. Но это были средства только нравственной подготовки. Развитіе и усовершенствованіе его теоретическихъ способностей, его интеллекта состояло въ изученіи Священнаго Писанія и св. отцовъ. Отъ молитвы онъ переходиль



<sup>16)</sup> In Cant. serm. 9.

<sup>17)</sup> Ibidem.

<sup>48)</sup> In Cant. serm. 26.

въ чтенію и въ изученію Виблін и этому новому завитію отдавался опять весь, всёмъ своимъ существомъ. Онъ повторяль священные тексты, заучиваль ихъ и размышляль надъ ними постоянно; твердиль ихъ даже тогда, когда копаль гряды въ оговодъ или работалъ виркою на полъ. Впоследствии обычною оразою его о своемъ ученьи было: "я не зналь другихъ учителей, кромъ дубовъ или буковъ". Это не значить, какъ въ устахъ другихъ церковныхъ писателей, что онъ научился познавать Бога жать разсматриванія прасоты ведимой природы. Онъ не быль любителемъ изящныхъ нартинъ природы. Аскетизмъ его заходигь далеко. Мы видели даже, что онъ и неспособенъ быль, благодаря постоянному самоуглубленію и притупленію вившнихъ чувствъ, съ наслажденіемъ созерцать природу и восхищаться ея красотами. Поэтому то, замечаеть Вакандарь, въ его произведеніяхь и ніть такого богатотва образовь, заимствованныхъ маъ видимой природы, какъ это мы находимъ у другихъ проповъдниковъ (Вакандаръ приводить въ примъръ Франциска). Выппеприведенное изречение Бернарда только то и означаеть, что мы уже сказали о немъ. Въ немъ онъ самъ о себв говоритъ, что не только въ монастырской кельв, но и среди полевыхъ работь, подъ звукъ нислеста дубовыхъ и буковыхъ листьевъ, онъ изучалъ Священное Писаніе и навидался имъ.

Первою, наиболье предпочтительною книгою для Бернарда, была Библія. Онъ изучаль ее всю жизнь. Но изучаль довольно своеобразно. Босоюеть, напр., говорить о себь, что онъ старательно изучаль тв мвста, которыя сами по себв удобопонятны и уленены другими. Мъста же темныя, неуясненныя и неуяснимыя онь опускать, имъя въ виду ограниченность человъческаго познанія. Совершенно нначе поступаль Бернардь. Къ Священному Писанію онъ относился съ такимъ же, если еще не съ большимъ уваженіемъ, какъ и Босскоетъ; сознаваль, что всего въ Библін невозможно понять. Но изучаль, несмотря на это, вовкъ ваноническихъ авторовъ одного за другимъ. Для уразумънія ихъ не обращался ни къ какимъ комментаріямъ, а старадся собственными силами проникнуть въ глубины пророческихъ умозрвній. Онъ не презираль, какъ ны увидимъ сейчасъ. святоотеческихъ комментаріевъ, но находиль особенное удовольствіе унсиять себъ собственными силами темныя мъста Писаній

чрезъ спесеще ихъ съ другими текстами библейскихъ же авторовъ. Прочитавни съ утра въ Библін какой либо тексть, Бернардъ цвлый день вдумывалси въ него, разлагалъ на части, отыскиваль сокровенный смысль въ каждомъ откальномъ словъ; благодаря этому, въ его памяти такъ рельоное напечатавваюсь разсматриваемое місто, что не забывалось послів этого уже въ продолжение всей жизни. Вакандаръ говоритъ, что едва-ля вакой-либо другой отецъ церкви зналъ такъ хорошо Библію, какъ Бернардъ; никто не усвоилъ себв и не воспроизвелъ въ своихъ письменахъ въ такой стедени библейского стиля, намъонъ. Священные тексты такъ перемъщиваются съ его собственными словами, что составляють какъ бы одно целов. Одинъ критикъ его произведеній говорить, что его рачь почти вол составлена изъ библейскихъ текстовъ, такъ что, въ случав нотери библейского тексто, его можно бы было возстановить по произведеніямъ только Бернарда 19). Ивъ книгъ Священнаго Писанія онъ первое предпочтеніе отдаваль Евангелію, загамъ сдедовали псалмы, посланія ап. Павла, книги "Премудростей" и "Пъснь Пъсней".

Изъ литературы церковныхъ писателей и святыхъ отцовъ-Бернардъ обращалъ особенное вниманіе на сочиненія Оригена, блаж. Августина, Амеросія Медіоланскаго и Григорія Великаго, папы римскаго.

На первый взглядь кажется страннымъ: какъ Оригенъ попадъвъ число избранивйщихъ церковныхъ писателей Бернардъ? Многія мивнія его осуждены церковію. И самъ Бернардъ въ одной изъ своихъ рвчей называетъ его "безстыднымъ жесцомъ" (—-im-pudenti mendacio) <sup>20</sup>); а въ другомъ мѣстъ напоминаетъ своимъ слушателямъ объ осужденіи его церковію и совѣтуетъ остеретаться <sup>21</sup>). Но тъмъ не менъе, близкое знакомство Бернарда съ сочиненіями Оригена и вліяніе послъдняго на перваго въ визегизисъ—несомивнны. Отстанвая эту мысль, Беранке утверждалъ, что Бернардъ слъдовалъ Оригену не только въ истолкованів Свящ. Писанія, но веспроизвель въ своихъ ръчахъ даже всъ



<sup>1</sup>º) Sixte de Sienne (Préface générale de Mabillon).

<sup>\*\*)</sup> In cant. serm. 54.

<sup>31)</sup> Sermo de diversis 34.

ошибки Оригеновой теоріи о происхонденів дупть. Это мизміс, разумъется, крайность; оно высвазано со стороны Беранже въ жару полемини 32). Неоспоримо только то, что Бернардъ въ меньваниях на "Прень Пренев пользовался толкованиями на ту же самую книгу Оригена. Это ясно неъ сходотва толкеваній. Да и вообще экзегетическій методъ Бернарда имветь сходство съ методомъ Оригена: у того и другаго смыслъ алдегорическій занимаєть превнущественное м'юсто. Хотя мы и сказали выше, что ивпоторыя мысле Орегена были осуждены нерковію, однако произведенія его, не заключающія ложныхъ ученій, пользовались весьма большими уваженіеми ви то время на Западъ. Гомилін Оригена были занесены въ пропов'яническіе сборники и вкоторых в монастырей на ряду съ святостечесвями произведеніями. Авторитеть же церковной практиви нивль для Бернарда весьма большое значеніе; и мы видимъ, что, осуждая въ своихъ рачахъ ложныя мысли Оригена, Бернардъ TOTTACE ME BLICKASLIBACTE, UTO STO OMBARO HE MEMBETE HEYYATE epo: "corracumen, robodute one, что авторъ (Оригенъ) иногла способень заблуждаться, что онь межье трезвъ, чемъ красноръчивъ, это его дъло, а не наше; нашъ долгъ бодротвовать надъ собой, чтобъ его слова не врели насъ въ заблуждение «эз).

Блаженный Августинъ—самый авторитетный инсатель для занадной перкви. Вліяніе его тамъ чрезвычайно громадно. На немъ веснитались не только вев знаменитые пропов'ядники среднихъ въновъ, вліяніе его чувствуется даже на такихъ корифеяхъ новой западной пропов'яди, какъ Боссметь и Фенедонъ. Уничтожьте Августина, говорить Вакандаръ, и вы уничтожите главный источникъ, откуда почерпали свое праснорічіе Анвельмъ, Оома и разсматриваемый нами Бернардъ. Отзываясь объ Амеросій Медіоланскомъ и Августинъ, Бернардъ называеть ихъ стоинами, вкоторые поддерживають церновь. Хотя бы они ошибались, хотя бы говорили истину, я совнаю, что всегда пойду за ними" <sup>24</sup>). Въ другомъ мість онъ называеть бл. Августинъ "молотомъ

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Apologie L'Abélard. Беранже писаль противы Бернарда въ защиту Абеляра.

<sup>23)</sup> Sermo de diversis 34.

<sup>24)</sup> Письмо въ Гюгону настоятелю мон. св. Виктора.

еретиковъ " 25). Питая такое глубокое уважение къ этому цервовному писателю, Бернардъ, разумъется, читаль и перечитываль его труды, результатомъ чего и оказалось, что онъ не только пользовался мыслями Августина, но повторяль въ своихъ рачахъ и трактатахъ нередко даже и подлинныя его выраженія. Въ подтверждение этой мысли можно указать на письмо Бернарда въ Гюгону (Gugues), настоятелю монастыря св. Виктора. содержаніемъ котораго служить разсужденіе о дъйствительности врещенія: главные пункты его заимствованы у Августина. Въ трактать "о благодати и свободной воль (De gratia et libro arbitrio) Бернарда существенныя страницы почерпнуты изъ такого же сочинения Августина. Наконецъ, въ ивкоторымъ своимъ ръчахъ, напр. во 2, 3 и 4 на праздникъ "Всвиъ святыкъ", въ 5 рачи на освящение храма, онъ возобновиль заблуждение Августина во взглядъ на загробное существованіе душъ праведныхъ до всеобщаго воскресенія.

О привязанности Бернарда въ Амвросію Медіоланскому мы уже имвли случай привести одно место изъ письма къ Гюгону, гдъ Бернардъ называетъ Амвросія "столпомъ церкви". Амвросій Медіоланскій производиль глубовое впечатленіе на Бернарда своею практическою дъятельностію, своею борьбою противъ аріанства, которому покровительствовали въ его время византійскіе наслідники Константина Великаго. Благодаря своимъ усиліямъ, Амвросій удержаль въ православіи Граціана и Осодосія и освободиль Валентиніана II изъ-подъ гибельныхь вліяній его матери Іустины, зараженной аріанствомъ. Этотъ образъ безстрашнаго борца за православіе глубово запаль въ сознаніе Бернарда и ободряль его потомь въ подобимхь же обстоятельствахъ: въ борьбъ съ Абеляромъ и послъдователями. Въ литературномъ отношеніи Амвросій повліяль на Бернарда превмущественно съ стилистической стороны: слогь того и другаго тавъ сходенъ, что нередво, основываясь на стилистическихъ данныхъ, знатови этого дъла приписывали одну и туже ръчь тому и другому автору. Тоть и другой за свой стиль заслужили одинавовый эпитеть — "mellifluus doctor". Амвросія назваль такъ Эразмъ, а Бернарда — Өеоонаъ Рейнодъ.



<sup>25)</sup> In cant. serm. So.

Пятымъ учителемъ Бернарда въ уединіи Сито быль, какъ мытыше сказали, Григорій Великій, папа римскій, ученикъ Бенедикта. У Григорія Бернардъ научился управлять монастырскою мизнію, любить монастырь, а также усвоиль его общіе нравственные принципы зб). Общаго въ произведеніяхъ Бернарда и Григорія находять немало, хотя первый и не цитуеть своего источника, что впрочемъ естественно. Благодаря своему особенному методу изученія, Бернардъ творенія церковныхъ писателей усвояль себв такъ, что послів уже невольно пользовался мхъ мыслями и выраженіями, самъ не замівчая того, что высказываеть чужое. Бонавентура столько сходства нашель между Григоріемъ Великимъ и Бернардомъ, что не усумнился назвать послівдняго "вторымъ Григоріемъ" 27).

Всв персчисленные нами досихъ поръ церковные писатели были главными учителями Бернарда въ уединении Сито. Но несомивно, что онъ читалъ и изучалъ и другихъ, потому что вліяніе ихъ замітно въ его произведеніяхъ. Въ своемъ ученіи о природів, служеніи и ісрархів ангеловъ Бернардъ живо напоминаєть Діонисія Ареопогита. Въ своихъ письмахъ и трактатахъ онъ неріздко ссылаєтся на блаженнаго Іеронима за), св. Анастасія за), св. Исидора и др.

Мы остановились подробно на этомъ періодъ жизни Бернарда, т.-е. на періодъ новаціатства въ Сито, потому что этоть періодъ жизнъ весьма большое вліяніе на его послъдующую жизнь и дъятельность. Здѣсь образовалось его аскетическое направленіе практической жизни, а на чтеніи избранныхъ имъ церковныхъ писателей развилось мистическое настроеніе мысли. Бернардъ провель въ Сито, въ кельѣ новаціата, около двухъ съ половиною лъть, съ 22 и до 25 года своей жизни, когда устанавливаются опредъленные взгляды на жизнь, опредълются теоретическія убъжденія: это былъ періодъ его возмужалости. Впослъдствіи, когда Бернардъ сдёлался аббатомъ монастыря п можно даже сказать, руководителемъ всей западной церковной жизни,

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Нравственный эдементь въ проповъдяхъ того и другаго занимаетъ весьма.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Saint Bouaventure: de deductione artium ad Theologiam.

<sup>26) 322</sup> письмо.

<sup>23.</sup> Письмо въ Иннов. И обь ошибкахъ Абеляра.

тогда у него уже мало было времени, чтобы работать надъ собой. "Его ученость общирна, образованность выше всякагосравненія", говорить одинь изъ его современниковъ <sup>30</sup>); и эту ученость, эту образованность Бернардъ пріобраль главнымъобразомъ въ Сито.

Сито быль небольшой монастырь. Когда Бернардь вступильвъ него со своею общиною-болъе чвиъ въ 30 человъкъ, то онъ уже почти наполнился. Однако примъру Бернарда и егоединомысленниковъ последовали и другіе. Монастырь не стальвмъщать въ себъ своихъ прозелитовъ. Уже сдълали нъсколько волоній, образовали насколько новыхъ монастырей. Но вновь поступающіе въ Сито все увеличивались и увеличивались. Ихъпривлекаль святость жизни монаховъ этого монастыря, которые отрого выполняли уставъ Бенедикта, и отчасти уже начинавшійся авторитеть Бернарда. Предположено было основатьеще монастырь въ малоневетстной до техи порт долинь Полыни" (vallis Absinthialis), казванной такъ, но мернію Вильгельма. де-С.-Тьерри, за то, что въ ней было очень много разбойнивовъ. Мъсто было совершенно пустынное и безплодное. Нужнобыло большое самообладаніе, чтобъ поселиться въ этомъ страшномъ мъсть, громадную настойчивость и трудъ, чтобъ достатъсебъ пищу въ этой пустынъ. Взоры Стерана, настоятеля Сито, остановились на Бернарда. Онъ былъ молодъ (25 годъ), поонытный глазъ аббата подметиль уже въ этомъ юнемъ телетвердый духъ. Предположено было сделать Бернарда настоятелемъ новаго монастыря, темъ более, что своими подвигами онъуже пріобрыть себь славу даже и вив монастырскихь ствиъ.

Для благословенія на аббатство Бернарду пришлось вхать из-Вильгельму, епископу Шампо, знаменитому діалектику своего времени. Вильгельмъ принялъ Бернарда очень радушно, и они. сділались съ тікть поръ друзьями. Эта дружба нийла немаловажное значеніе въ судьбі Бернарда. Чрезъ Вильгельма Бернардъ пріобрізлъ большую извітствость. Вильгельмъ де-С.-Тьерри говорить, что вслідствіе этого знакомства и дружбы Бернардастали уважать во всемъ шалонскомъ округі.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Abb. Vibaldi, ер. 148; «Москвитянин» 1853 г., III т., 3 отд. ст. Стаси-



Въ управлени вновь образованнымъ монастыремъ Вернардъ вполив оправдаль возлагаемыя на него надежды. Строгость дисциплины въ его монастыръ была безпримърна; и самъ онъ ве всемъ подаваль примъръ. Мы сказали, мъстность, куда выселилась община Бернарда, была безплодна; нужно было добывать пропитаніе большинъ трудомъ. Еще въ нельв Сито силы Бернарда были истощены "отъ поста, бденія, холода, труда и тяжвихъ упражненій ч 21); но онъ хотыть быть первымъ среди овоихъ подчиненныхъ въ дневныхъ и ночныхъ работахъ; братія съ трудомъ отговаривала его отъ этихъ непосильныхъ занятій ва) ради сбереженія его здоровья. Онъ отчасти уступаль просьбамъ: отъ трудныхъ работъ онъ отнавался; но все-таки не могъ сидъть безъ дъла, когда братія работала. Не въ состояніи будучи работать наугомъ, онъ рыль вемлю въ огородъ, рубиль дрова, носиль ихъ 33) и пр. По примъру такого трудолюбиваго и строгаго настоятеля, и монахи строго выполняли свои обязанности. Вильгельмъ де-С.-Тьерри, посетивъ монастырь Вернарда, вотъ жакъ разсказываеть свое первое впечатавніе: "среди дня тамъ тишина ночи, слышенъ только стукъ работы и по временамъ славословіе Бога. Ни о чемъ не относящемся въ дёлу не говорять « 34). Но скудная природа той містнести плохо сначала вознаграждала ихъ трудолюбіе. За неимвніемъ хлеба монахи принуждены были питаться иногда дубовыми листьями и другими малопитательными злаками 35). Не легко было Бернарду при тавихъ условіяхъ поддерживать въ монахахъ безропотную поворность воль Божіей и върность данному объту. Единственно только его сильнымъ нравственнымъ вліяніемъ и можно объясиять успъшный исходъ этой борьбы съ природой. Чрезъ нъсколько лъть "vallis Absinthialis" преобразилась, и ее сталы шазывать "clara vallis", по-французски—"clairvaux", такъ объясняеть это название Вильгельмъ де-С.-Тьерри.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Вильгельмъ де-С.-Тьерри; Стасюдевичъ: «Исторія среди. в'яковъ», т. ІІІ, стр. 368.

эт) Стасылевичь. Истор., т. III, стр. 373.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Ib. crp. 369.

<sup>3&</sup>quot;) Ib. 373.

<sup>\*\*)</sup> Ib 372.

Молва о святости жизни Бернарда и его монаховъ распространилась далеко. Не смотря на бъдность монастыря, въ негоначали вступать новые члены. Число монаховъ въ Клерво все увеличивалось и увеличивалось, такъ что чрезъ насколько латъ онъ уже не могь вивщать въ себв вновь поступающихъ; принужденъ быль выселять изъ среды своей для образованія новыхъ монастырей. Эти новые монастыри считали Клерво своей. метрополіси, а его аббата своимъ главнымъ начальникомъ. Къ концу жизни Бернарда такихъ монастырей образовалось болъе сотни и не только во Франціи, но даже въ Италіи, Испаніи и Англін. Что такъ сильно привлекало въ влервосскій монастырь? Очевидно, строгая живнь его монаховъ и святость настоятеля. Вильгельмъ де-С.-Тьерри подробно описываеть аскетические подвиги Бернарда въ этотъ періодъ его жизни. Мы упомянемъ толькоглавное. Бернардъ носилъ вериги до техъ поръ, пока ихъ не замътили у него. Пища его была все время самая простая: отваръ изъ овощей, молоко и мучная кашка; да и этой пищк онъ употреблядъ очень малое количество. При постоянномъ трудъ такое скудное питаніе не могло должнымъ образомъ поддерживать его здоровья. Онъ постоянно страдаль желудкомъ; желудовъ не перевариваль даже и той легкой пищи, котороюонъ питался. Однако болезнь не отвлекала его отъ храма и даже не останавливала на пути самоумерщвленія. Здоровье Бернарда ностепенно упадало. И онъ очень бы рано померъ, еслибы не подметиль упадка его силь и не позаботился объ немъ вышеупомянутый его другь Вильгельмъ, епископъ Шампо. Вильгельмъ предложилъ Бернарду лъчиться и при помощи братіи монастыря, съ трудомъ силонилъ его принять это предложение. Бернардъ цвлый годъ прожиль въ небольшомъ домикв, построенномъ по привазанію Вильгельма вив монастырскихъ ствиъ, -- оставивши монастырскій уставъ и следуя советамь приставленнаго къ нему лекаря. Онъ такъ свыкся съ монастырскимъ уставомъ, что ему очень непріятными казались указанія врача, несогласныя съэтимъ уставомъ. "Я, говорилъ онъ, которому до сихъ поръ повиновались разумныя существа, подчиненъ теперь волъ неразумнаго животнаго". Въ теченіе этого года здоровье его ивсколько поправилось и онъ съ новою силою предался своимъ подвигамъ.

Такъ спокойно текла жизнь Бернарда до 1130 г. Онъ весъ отдавался своему монастырю. Въ 1127 году онъ ваявляеть въ одномъ письмъ къ кардиналу и легату папскаго престола Петру, что не любить выходить изъ своего монастыря зе). Иногда привыевали его нъкоторыя обстоятельства въ жизни другихъ монастырей; и онъ отзывался на нихъ письменно. Такихъ писемъ донло до насъ 93. Но мы будемъ говорить о нихъ въ спеціальномъ отдълъ библіографіи. А теперь перейдемъ иъ его общещерковной и общественной дъятельности.

Едва ли какой-либо государственный человикъ послужилъ столько для государства, говоритъ Вакандаръ, сколько Бернардъ послужилъ для церкви. Онъ боролся противъ схизмы Петра Ліонскаго, противъ ересей — Абеляра, Гильберта Пуатьерскаго, Генриціанъ. Онъ возбудилъ второй крестовый походъ: послалъ 100 тысячъ крестоносцевъ въ Палестину, самъ не ходя туда. Во внутренней жизни церкви Берпардъ былъ — реформаторомъ монашества, совётникомъ папъ, руководителемъ епископовъ и нившаго клира.

Въ началь 1130 года (14 февраля) померъ папа Гонорій <sup>27</sup>). 19 кардиналовъ избрали на его мъсто одного изъ своей среды, Григорія, подъ именемъ Иннокентія II. Большинство же кардиналовъ и клиръ, собравшись въ Латеранъ, избрали монаха Петра Ліонскаго, одного изъ самыхъ богатыхъ и вліятельныхъ лицъ въ Римъ; — избрали подъ именемъ Анаклета II. Сторону Анаклета приняли всъ знатныя свътскія особы города Рима: Рожеръ — герцогъ Сицилін, Генрихъ I англійскій и Лотарь — императоръ нъмецкій. Сторону Иннокентія — тогдашняя политическая Франція, т.-е. та часть Франціи, на которую простиралась власть Людовика VII-го (а это была только <sup>1</sup>/<sub>3</sub> всей этнографической Франціи) <sup>28</sup>). Положеніе Иннокентія такимъ образомъ было весьма шаткое. Только одно преимущество было на его сторонъ

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Большинство историковъ впрочемъ утверждаютъ, что вся Франція была на сторонъ Иннокентія. Но зачімъ было бы убіждать Бернарду Генриха и Лотаря, говорить Стаскдевичь, еслибы они уже и такь были за Иннокентія?



<sup>36)</sup> Письмо 17.

<sup>37)</sup> Съ Гоноріемъ Бернардъ нийлъ сношенія по дёлу парижскаго епископа Стефана, котораго Людовикъ VI лишилъ каседры. Но отношенія ихъ были натянуты: «Honorem ecclesiae Honorii tempore laesum», говорить Бернардъ въ 46 письмі.

и одна невыгода Анавлета. Последній быль еврейскаго происхожденія <sup>3\*</sup>) и вель разгульную жизнь; между темь Инновентій быль известень строгостію и святостію своего поведенія, поэтому простой народь везде быль на его стороне.

Не вибя сильныхъ союзниковъ въ Римъ, Инновентій принужденъ быль бъжать въ Пизу, единственный итальянскій городъ, который быль вполнъ на его сторонъ. Оттуда онъ направился во Францію и просиль Бернарда склонить Людовика VII и всъхъ французскихъ епископовъ отстаивать его избраніе. Людовикъ VII, по просьбъ Бернарда, собраль соборъ въ Этамив. Бернардъ быль руководителемъ на этомъ соборъ. Всъ епископы склонились на его ръшеніе, когда онъ сообщиль имъ о ходъ избранія, о репутаціи Иннокентія и заключиль, что онъ должень быть истиннымъ папою.

Уладивъ дъло Инновентія во Франціи, Бернардъ пошелъ навстръчу Генриху I англійскому, въ Нормандію. Предъ Генрихомъ такъ же, какъ и на соборъ въ Этампъ, онъ изложилъ всю исторію избранія Инновентія и просилъ Генриха принять его сторону.—, Чего вы боитесь?"—обратился онъ къ Генриху, когда замътилъ его колебаніе, —, боитесь совершить гръхъ, признавъ Инновентія? Подумайте лучше о другихъ своихъ гръхъхъ; а этотъ гръхъ я беру на себя". Послъднія слова имъли ръшающее значеніе. Генрихъ I былъ побъжденъ. Онъ самъ пошелъ навстръчу Инновентію въ Шагръ.

Послѣ втого вмѣстѣ съ Иннонентіемъ II Бернардъ отправился на свиданіе съ германскимъ императоромъ въ Люттихъ. Здѣсъ предстояло очень трудное дѣло. Лотарь просилъ возвратить ему право инвеституры и только подъ этимъ условіемъ соглашался признать Иннонентія. Однєко Бернардъ уладилъ дѣло какъ нельзя лучше въ пользу Инновентія и периви. Иннокентій, будучи весьма доволенъ Бернардомъ, просилъ уже докончить его дѣло, то-есть уничтожить окончательно схизму. И Бернарду пришлось потрудиться надъ этимъ до 1138 г.

После свиданія съ Лотаремъ онъ быль на соборе въ Реймсв. Потомъ отправился съ папою въ Римъ, такъ какъ Лотарь объщался придти туда на защиту Инновентія,—и действительно при-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) «Москвит.» 1653 г., т. III, отд. 3 (Стасюлевичь).



межь съ войскомъ; но разногласія его съ свениъ синсиъ Конрадомъ скоро заставили возвратиться въ Германію. Бернардъ
отправился туда же и помириль отца съ сыномъ. Затвиъ ми
видимъ его на соборѣ въ Пизѣ (1134 г.), ноторымъ онъ заправлясть;—въ Миланѣ, гдѣ онъ усмиряетъ волиеніе и склоняетъ
весь городъ на сторону Инновентія II, тогда канъ прежде втотъ
городъ былъ за Анаклета. Біограсъ 40) разсказываетъ, что въ
Миланъ Бернардъ былъ отправленъ съ знаменитыми учеными
того времени — Гвидо Пизанскимъ, Матевемъ Альбанскимъ и
Готоридомъ еп. Шартра. Но все вниманіе города было обращено только на Бернарда. Ему изъ города народъ вышелъ навстрѣчу кланялся до земли, цъловалъ его ноги. Разсказывается
о чудесахъ, которыя онъ совершилъ здвсь. Народъ пологительно
принялъ его за пророка; и Бернардъ едва избъжалъ устранваемыхъ въ честь его овацій.

Благодаря стараніямъ Бернарда — Германія, Англія, Испанія, почти вся Италія привнали право на папскій престоль за Иннонентіємъ ІІ. На сгороні Анаклета остались только Сицилія, во главіт съ Рожеромъ, и Аквитанія, руководимая Герардомъ, емископомъ ангулемскимъ.

Сначала Бернардь повхаль во Францію, чтобъ поколчить дало въ Аввитаніи. Герардъ быль дегатомъ Гонорія II въ Аввитанів. Этого же достоинства онъ просиль себв и у Инновентія II, но не получиль его согласія, и потому перешель на сторону Анавлета. Пользуясь смутами, онъ заняль еще новую архіспископскую канедру въ Бордо, и такимъ образомъ, совивстилъ въ своемъ лецв три должности-легата, архіспископа и спископа. Онъ увлевъ за собою графа пуатьерскаго, Вильгельма IX, и многихъ епископовъ. Бернардъ обратился прежде всего съ окружнымъ мосленіемъ къ епископамъ принявшимъ схизму, въ которомъ указываль имъ на дурное поведение и претензи Герарда. "Поемотрите на его гордость, писаль онь, и его любовь въ богатствамъ. Дунаете ли вы, что онъ безъ разсчета исполняеть долкпость легата? Онъ льстить себя надеждою, что нь его области папа присоединить еще Францію и Бургундію. Окъ захочеть, чтобъ въ нему присоеденили Мидію, Персію... Сарматію и всъ

<sup>40)</sup> Арнольдъ, абб. Боньвальскій (переводъ «Истор. ср. вв.» Стасплевича).



места, вуда можеть ступить его нога. О, человевь безь отыда и безъ сердца! Онъ не видить, что служить предметомъ посмъянія для всёхъ техъ, которые его окружають. Онъ изъ алгаря дълветь место вукціона... (41). Епископы, къ которымъ обращено было это посланіе, перешли на сторону Инновентія. Но это мало помогло делу. Вильгельнъ пуатьерскій прогналь ихъ съ каседръ и опредълилъ новыхъ. Тогда Бернардъ лично явился нь Вильгельму, представиль ему все дело въ надлежащемъ светь, объяснить эло, какое происходить отъ схивны, пригрозиль его примъромъ Даеана и Авирона. Граеъ призналъ права Инновентія, но все таки не соглашался возстановить епископовъ. Тогда Бернардъ обратился въ другому средству. Во время мессы, за которою присутствоваль и грасъ Вильгельнъ, онъ вышель къ последнему съ освященнымъ хлебомъ на дискосе и сказаль: "вотъ мы просили тебя до сихъ поръ, но ты презиралъ насъ... Теперь Сынъ Девы приходить въ тебе, глава и Господь церкви, Тоть, Котораго ты преследуещь; воть твой судья, во имя котораго всякое кольно превлонится небесныхъ, земныхъ и преисподнихъ... Его ты такъ же отринешь?" Грасъ былъ пораженъ тавой выходной Бернарда. Онъ безъ чувствъ упалъ. Слуги его подняли, но онъ снова упалъ. Бернардъ носнулся его ногою и приказаль встать и продолжаль: "воть предъ тобой епископъ изъ Пуатье, котораго ты прогналь съ каседры, иди и помирись съ немъ"... Красноръчіе Бернарда сдълало чудо; Вильгельмъ ве всемъ ему повиновался, а Герардъ скоро умеръ и Аквитанія признала Инновентія.

Не съ меньшимъ успъхомъ Бернардъ окончилъ дъло въ Синили, съ Ромеромъ. Послъдній предложилъ ръшить дъло Инноментія II и Анавлета диспутомъ. Со стороны Анавлета выставилъ Петра пизанскаго, самаго искуснъйшаго ритора и діалектика того времени. Инновентій II долженъ былъ представитъ своего защитника. Ромеръ не сомнъвался въ исходъ диспутъ; Петру пиванскому не находили равнаго въ діалективъ; диспутъ съ его стороны былъ хитрою уловкою; это было уже послъднее средство борьбы противъ Инновентія II. Инновентій обратилоя въ Бернарду и получиль отъ него согласіе. Диспуть состоялся



<sup>41)</sup> Epist. 126.

при весьма тормественной обстановив. Самъ Рожеръ въ княжеской мантін сидыль въ президентскомъ кресль, окруженный стражею. Первый говориль Петръ пизанскій; говориль по всёмъ правиламъ искусства; доказывая важность избранія Анаклета, онъ каждую мысль свою подкреплиль ссылкою на церковные каноны. Бернардъ понялъ, съ въмъ ему приходится имъть дъдо. "Я знаю, что ты человъкъ ученый, отвъчаль онъ на ръчь своего противника. Угодно было бы Богу, еслибы ты защищаль дъло болъе справедливое. Что касается насъ, людей деревенскихъ, привыкшихъ болье владъть заступомъ, чемъ спорить, мы стали бы хранить молчаніе, еслибы интересь вёры не заставляль говорить. Сегодня любовь заставляеть насъ взять слово, потому что Петръ ліонскій разрываеть тунику Господню, — ту тунику, которой во время страстей не осмълняесь раворвать ни язычникъ, ни іудей". Затъмъ Бернардъ говорилъ, что въ церкви Христовой должна быть одна въра, одинъ Господь, одно врещеніе. Спасеніе только въ одной истинной церкви, какъ и въ Ветхомъ Завъть спаслись только находившіеся въ ковчеть. "Если ковчегъ Петра ліонскаго отъ Бога, то ковчегъ Иннокентія долженъ погибнуть. Церковь восточная уже идеть на погибель. Теперь погибнеть почти вся и западная: Франція, Германія, Иберія, Англія, всё цивилизованныя страны будуть поглощены океаномъ. Всв религіозные ордена: камальдульцы, картезівнцы, клюнійцы, граммоны, систерцинцы, премонстраны и столько братствъ, которыя дають убъжище рабамъ и рабынямъ Божіимъ, --- все это покатится заразъ въ бездну. Епископы, аббаты и всв цервовныя власти, съ "осельнымъ" жерновомъ на шет, сдълаются добычею всепомирающихъ волиъ. Только одинъ изъ всвиъ земнымъ принцевъ, одниъ король Рожеръ вошелъ въ ковчегъ и одинъ онъ, следовательно, будетъ жить благополучно, когда весь міръ будеть погибеть! Но Богу неугодно, чтобы религія всего міра погибла, и чтобы честолюбіе Петра ліонскаго, жизнь котораго всякій знасть, восторжествовало!" Такою смілою різчью всв присутствующіе были сильно возбуждены и смущены. Бернардъ воспользовался этимъ моментомъ. Онъ схватилъ за руку своего противника, Петра пизанскаго, и сказалъ ему поспъшно: "если ты повърилъ миъ, то пойдемъ вмъсть въ ковчегь болье надежный". Петръ пизанскій двиствительно перешель

на сторону Инновентія. Но ревностный противнивъ Инновентія, Рожеръ, и послів этого остался при своемъ. Скоро діло разрішилось впрочемъ само собой.

Въ 1138 году Петръ Ліонскій померъ. На місто его быль шабранъ Викторъ. Онъ покорился Бернарду и пришелъ къ нему просить совёта. Бернардъ склонилъ его сложить тіару первосвященническую къ ногамъ Иннокентія. А самъ послі такой продолжительной борьбы возвратился на покой въ свою келью<sup>4</sup>а).

Однако не долго пришлось Бернарду наслаждаться спокойствіемъ. Въ 1140 году онъ выступилъ на новую борьбу, несравненно болве опасную, на борьбу съ ересями. "Тогда началось, говоритъ Стасюлевичъ <sup>41</sup>), то движеніе, которое разръшилось потомъ въ реформацію Западвой Европы".

Знаменитый сходастикъ того времени, Петръ Абеляръ, началъ отстанвать въ догматикъ принципъ разума и діалектики, а это необходино вленло за собою отрицаніе нъкоторыхъ догматовъ. Бернардъ горячо взялся за это дело. Познакомившись съ сочиненіями новатора, онъ скоро же завель съ нимъ личныя сноепенія. Первыя частныя разсужденія ихъ были малоудачны. Но они познакомили Бернарда съ своимъ протпвникомъ. Воть что онъ пишеть после этого нь Инновентію II: "супруга Христова проводить ночь въ плачв, и слезы всегда на ея щекахъ... Ее разрывають тв, которыхь она воспитала въ своемъ чревъ Нътъ ничего болъе жестокаго, какъ измъна друга, попълуй Іуды!... Новый богословъ (Абеляръ) установливаеть, подобио Арію, три степени въ Троицъ. Какъ Пелагій, онъ подчиняетъ благодать свободной воль, и какъ Несторій, раздъляеть Христа для того, чтобы исключить человачество Христово изъ ряда Троицы. Не смотря на эти еретическія мысли, онъ льстить себя мадеждою открыть источникъ внанія кардиналамъ и клирикамъ римского двора, увлечь тыхъ, которые должны защищать вируча ).

Ръшительное публичное разсуждение между Бернардомъ м Абеляромъ было на соборъ Санскомъ (à Sens). Самъ Абеляръвызвался на это состязание. Онъ подаль жалобу санскому ар-



<sup>42)</sup> Epist. 317.

<sup>43)</sup> Москвитянинъ, 1853, т. ИІ, отд. 3.

<sup>44)</sup> Epist. 380.

хіспископу о томъ, что на него нападаеть Бернардъ. Послъдній увлонялся отъ публичнаго спора и согласился только поельусиленной просьбы санскаго архіспископа. "Въ назначенный: день увидели входящаго съ одной стороны города Санъ св. Бернарда; одного, печальнаго, оъ опущенными глазами, поврытагогрубымъ платьемъ... съ другой стороны-Абеляра, который гордодержаль свою голову, шель окруженный своими учениками, имевшими нахальный и дерзкій видь. Везді, гдів проходиль св. аббатъ, становилесь на колени, наклоняли головы поль благословеніе... Ті же, которые были привленаемы любопытствомъ посмотрэть на Абелира, получали впечатленіе отталкивающее «45). Собраніе, въ которомъ предполагался рішительный диспуть. было многочисленно и въ высшей степени разнообрасно. Бернаркъ такъ описываеть это собраніе въ письм'в къ Иннокентію ІІ: "собралось множество монаховъ, учителей городскихъписька и другиха ученыха, ва присутствій короля. Голівов (така называеть онь Абеляра) съ высокимъ станомъ, покрытый своеюврасотою и предшествуемый оруженосцемъ Арнольдомъ Бресчьянскимъ, стоялъ гордо... будучи увъренъ, что Давида изтъ у его противнивовъ 46).

Бернардъ предъявиль А беляру 17 тезисовъ, навлеченныхъ изъего сочиненій, и предложиль ему — или отказаться отъ своихъошибовъ, или подтвердить свои новыя мысли доводами изъ Свящ. Писанія и св. отцовъ. Абеляръ не хотвлъ и слушать этой дилеммы. При самомъ началь чтелія 17 положеній онъ протестоваль противъ собора и аппедлироваль въ папъ. Соборъ уговариваль Абеляра продолжать диспуть, но когда тоть отказался, осудилъ его дожтрину, основывальсь на опроверженіяхъ Бернарда.

Ръчей, произнесенныхъ Бернардомъ на этомъ соборъ, мы неимъемъ. Но мы можемъ судеть о его опроверженіяхъ по письмамъ къ Инновентію, въ которыхъ онъ издагалъ, въроятно, тъ же самые доводы, что и на соборъ. Изъ понятія о рожденія и исхожденіи Абеляръ вывелъ свое ученіе о троичности и объ отношеніи лицъ св. Троицы. По его мизнію, св. Духъ не однойсущности съ Богомъ Отцомъ и Богомъ Сыномъ, хотя сущность-

<sup>45)</sup> Ch. de Rémusat, Abélard, vacts 1.

<sup>46)</sup> Epist. 189, переведени. н въ «Москвит.» 1858 г. т. III.

Его таная же точно, какъ и у этихъ двухъ лиць св. Троины. Бернардъ говорить на это: "если св. Духъ не одной сущности съ Отцомъ и Сыномъ, то откуда же онъ происходить? Можеть быть, изъ ничего, какъ всв сотворенныя вещи? Если онъ не происходитъ изъ сущности, то долженъ быть сотворенъ; иначе, какое же третье ръшеніе этого вопроса? Абеляръ говоритъ, еслибы Духъ былъ рожденъ изъ сущности Отца, то Отецъ имълъбы двухъ сыновей... Какое тонкое различіе! Человъкъ признаетъ, что св. Духъ сосущественъ Отцу и Сыну и однако отрицаетъ, что омъ исходитъ изъ сущности Отца и Сына" 47)... Ръчь не особенно доказательная. Вся сила ея въ вопросительныхъ и восклицательныхъ знакахъ. Однако она дъйствовала на воображеніе.

Абеляръ отрицалъ искупление въ смысле католическомъ. Онъ учить, что діаволь никогда не имель силы надъ человевомъ. Поэтому не отъ чего было и искуплять человъка. Страданія и смерть Інсуса Христа были только примъромъ, уровомъ любви. Бернардъ отвъчалъ на это: вся исторія показываеть, что падшій человъть быль рабъ гръха... "Господь приняль незаслуженную смерть, Тотъ, Который не долженъ былъ ничего, спасъ того, кто быль подвергнуть власти смерти и господству діавола" 48). Далве идутъ очень характерныя разсужденія противъ пелагіанскаго ученія Абеляра о свободі воли и отношенія ея къ благодати. Бернардъ старается доказать, что одно только искупленіе Христово даеть спасеніе человъку и никакія другія заслуги уже не нужны для этого. "llo какому праву, говоритъ онъ, требовать отъ человъка второй выкупъ? Человъкъ былъ долженъ и заплатилъ. Ибо если одинъ умеръ за всъхъ, и если всв умерли въ одномъ, значитъ, удовлетворение одного было вачтено всемъ, такъ какъ одинъ понесъ греми всемъ... Въ самомъ двав, еслибы я былъ проданъ безъ участія съ моей стороны, почему бы я не могь быть и вынупленъ точно такъ же? Если инв сважуть: "твой отець тебя поработиль", я имъ отввчу: "мой брать выкупить меня". Отчего оправданию непрійти изовив, если преступление такъ пришло? Какъ всв умерли въ



<sup>47)</sup> Epist. 190.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Ib., т.-е. письмо 190.

Адамъ, такъ всъ оживуть во Христъ. Если одному принадлежу я по плоти, то другому по въръ чо въръ противето письма, котя и навъяно твореніями блаж. Августина, однако вполнъ карактеристично и для Бернарда. На эту тираду можно смотръть, какъ на типичный образецъ его разсужденія и его ръчи. Такіе простые доводы не только побъждали противника, они служили виъстъ съ тъмъ популяризаціи католическихъ догматовъ. Мы имъемъ цълый трактатъ Бернарда, направленный прямо противъ Абеляра, подъ заглавіемъ: "о благодати и свободной волъ"; но разсмотримъ его въ отдълъ библіографіи.

Судъ собора санскаго быль утверждень въ Римъ. Абеляръ отправился въ Италію подать папъ апелляцію. Но на дорогъ, въ влюнійскомъ монастыръ, нечаянно быль склоненъ Петромъ Венераблемъ въ монашество. Его увлекательная натура, какъ горячо прежде отдавалась ереси, такъ же горячо отдалась теперь монашеской жизни. Но подвижничество продолжалось не долго: Абеляръ померъ 1142 г. 20 апръля.

Между твиъ его последователи Арнольдъ Бресчіанскій и Гильбертъ де-Порро еще свяли некоторое время разногласія. Правда, Арнольдъ, немного спустя, "погибъ, по выраженію Вакандара, нодъ развалинами республики, которую онъ основать". А Гильбертъ де-Порро, осужденный на Реймскомъ соборъ и побъжденный, несмотря на свою діалектику, въ состязаніи съ Бернардомъ, принужденъ былъ публично, въ присутствіи наны Евгенія ПІ, сжечь свои сочиненія.

Въ южной Франціи между тімъ образовалась новая ересь, которая представляла изъ себя отголоски Манихейскаго ученія. Генрихъ, ученикъ Петра де-Брюи, былъ ен насадителемъ. Впослідствіи эта ересь выродилась въ секту альбигейцевъ. Ересь генриціанъ вредна была въ томъ отношенія, что возстановляла народъ противъ клира и способствовала чрезвычайной распущенности нравовъ. Папскій легать Альберикъ, посланный на борьбу съ этой сектой, взялъ себі въ помощники между прочить и Бернарда. Но de-facto Бернарду пришлось быть главнымъ діятелемъ въ борьбі съ новою ересью. Слава его уже распространилась къ тому времени въ Лангедокі. Его прини-



<sup>49;</sup> Epist. 190.

мали везда, "какъ ангела Бошін". Въ Тулувъ Бернардъ проновъдывалъ нъсколько дней, и такъ возбудиль народъ, что Генрихъ и его послъдователи не смъли показаться толив. Біограсы принисываютъ такой быстрый успъхъ проповъди чудесамъ Бернарда и разскавывають о нихъ на каждомъ его шагу. Генрихъ. былъ схваченъ возбужденною толною и осужденъ на заключение до смерти.

Въ другихъ городахъ проповъдь Бернарда произвела не меньшій успъхъ. Городъ Альби былъ зараженъ ересью такъ сильно, что въ церковь на богослужение въ самые большие праздиния являлось не болъе 30 человъкъ. Но при первомъ коявлении Бернарда на церковной каседръ почти весь городъ собрался слушать его; и онъ одною своею ръчью убъдить слушателей отвазаться отъ заблужденій. Такимъ образомъ, во всемъ Лангедокъ ересь была заглушена усильми почти одного Бернарда.

Мы приступаемъ нъ последнему общественному делу въ живни Бернарда. Къ проповъди его о вторемъ престовемъ походъ. Всъ западные историки до последняго времени приписывали инвијативу въ этомъ деле Бернарду и считали его главнымъ двигатедемъ 100-тысячной армін на Востокъ. Но Стасюдевичъ доказываеть на основаніи достовърных данныхь, что Бернардь хладнопровно относился из этому походу и скорве быль противы его. Лицо самое бливное въ Вернарку, его севретарь, Готорикъ Клервосскій говорить: "мы можемь положительно довазать, что Бернардъ не былъ главнымъ виновникомъ втораго крестоваго похода" 50). Самъ Бернардъ, когда походъ оказался неудалнымъ, тельно по одному овоему смиренію принядь на себя влеветы ва его последствія 51). Весь народь желаль этого похода; отрасти его такъ быле возбуждены подъ вліянісив разсказовъ пидигримовъ, что стали убивать даже евресвъ, жившихъ въ Западной Европв. Въ 363 письмв Бернардь убъщаеть ивицевъ н оранцувовъ оставить такую безграничную ревность. Этимъ же витувіавномъ объясняется и тотъ чрезвычайный успъхъ проповъди Бернарда о крестовомъ походъ, котерый онъ нивлъ даже въ Германін, гдв говоршть на непонятномъ для народа языкъ.



<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) «Москвит.» 1859 г., т. Ш, отд. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) De consideratione, lib. II, cap. 1.

- Первый подель мысль о престовомь походе французскій король Людовивъ VII. У него были свои личныя побужденія. Крестовымъ походомъ онъ хотъль загладить одинъ свой безчеловъчный поступовъ во внутренней политикъ (пожаръ де-Витри), который лежаль на его совъсти. Людовивъ выравиль свое намъреніе панв Евгенію III. Папы всегда потворствовали врестовымъ походемъ изъ цълей своей политики. Крестовые походы ослабляли власть свътскихъ князей въ Западной Европъ и увеличивали вліяніе папскаго престола на Востокъ. Евгеній III обратился въ Бернарду и принудилъ его проповъдывать походъ. Людовикъ VII созванъ соборъ въ Везеле (Vezelay), на которомъ Бернардъ долженъ былъ говорить рвчь народу. Собраніе оказалось столь многочисленнымъ, что не нашли нивакого зданія для помъщенія, и оно состоялось въ поль, подъ открытомъ небомъ. Среди поля на возвышение взошли тольно Людовикъ VII и Бернардь. Не дошла до насъ ръчь, произнесенная здъсь Бернардомъ. Но мы можемъ воспроизвести ея мысли по письму, нытьющему тоть же предметь и обращенному въ влиру и народу церкви французской. "Враги креста, говорить въ немъ Бернардъ, готовы ринуться на градъ Бога живаго... Что я говорю? О горе! они готовы наводнить и попрать то мёсто, гдё умерь за насъ Господь. Что двлаете вы, рабы креста? Отдадите-ли вы святилище собакамъ, а драгоценность исамъ"? Затемъ напоминаетъ о первомъ крестовомъ походъ, за который получили прощеніе гръховъ ихъ отцы. Говорить, что Богь могь бы однимъ словомъ защитить свой городъ, но Онъ испытываеть людей, не найдется ин въ нихъ мужество защищать его. "Крестовый походь, восилицаеть Бернардь, для вась средство спасенія! Не есть-ии это драгоциный случай вполни достойный божественной доброты, когда Всемогущій удостоиваеть призвать въ услужение Себъ наравив съ праведниками-человъко-убійцъ, вововъ, развратниковъ, клятво-преступниковъ, людей обремененныхъ всвии родами преступленій? Онъ желаетъ быть вашимъ долженкомъ съ тою цвлію, чтобы доставить вамъ въ награду прощеніе 4 52)... Народъ не далъ кончить рычи Бернарду: всы вакричали — "крестовъ, крестовъ"! и проповъдникъ началъ раз-

<sup>58)</sup> Epist. 363.

давать вресты. Не желающихъ получить вресть было такъ много, что не хватило для всёхъ заранёе приготовленныхъ врестовъ. Бернардъ разорвалъ свою верхнюю одежду на вресты и продолжалъ раздавать <sup>53</sup>). Такимъ образомъ, Франція была поднята на врестовый походъ.

Изъ Везеле Бернардъ отправился въ Германію въ императору Конраду. Сохранился подробный "дневникъ" его путешествія и проповъди въ Германіи. Но разсказъ обильно разукрашенъ повъствованіями о чудесахъ. Самое убъжденіе Конрада къ походу представляется некотораго рода чудомъ. Нескольно дней Бернардъ напрасно уговаривалъ императора. Конрадъ не поддавался. Тогда Бернардъ употребилъ свое обычное средство: воспольвовался торжественнымъ моментомъ. Въ праздникъ Іоанна Богослова, при громадномъ стеченім народа въ храмъ, во времи назначенное для проповёди, Бернардъ вышелъ на канедру, въ рельефныхъ чертахъ язобразиль передъ слушателями картину страшнаго суда и отъ лица Інсуса Христа обратился къ императору съ такими словами: "о, человъкъ! что я долженъ сдълать для тебя и чего не сдълалъ"? За этими словами проповъдникъ перечислиль всё благодённія царствованія Конрада, въ которыхъ онъ самъ видълъ помощь Божію. "Я знаю благодъянія, воскликнуль императоръ, и отнынъ не буду неблагодаренъ. Я готовъ служить Ему". Народъ же давно быль готовъ присоединиться къ императору.

Мы уже упоминали, что походъ не удался. Пренебрежение дисциплиною и безпорядви поведения крестоносцевъ были причиною неудачи, по свидътельству Оттона де-Фризингъ. Однако всъ упреки за неуспъхъ предпріятія обрушились на Бернарда. Мы говорили также о впечатлъніи, какое произвела на него эта неудача и эти упреки современниковъ. "Для меня не важно, что меня осуждають люди, которые хорошимъ называютъ худое, а худымъ хорошее. Если мнъ дано выбрать, то я лучше желаю, чтобы людскіе крики направлялись противъ меня, чъмъ противъ Бога. Тъмъ лучше, если Господу угодно употребить меня вмъсто щита. Я согласенъ быть обезчещеннымъ людьми, только бы



<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Аббатъ Арнольдъ и монахъ Оддо-Діогильскій, перев. Стасилевича, III т. «Ист. ср. вв.» стр. 375—377; 383.

слово Божіе не злословялось " <sup>54</sup>)... писалъ Бернардъ Евгенію III.

Проповъдь о походъ была послъднимъ выступленіемъ Бернарда на поприще всенародной жизни. Послъ этого онъ замкнулся въ свой монастырь и въ немъ провелъ свои послъдніе годы.

До сихъ поръ мы говорили о вижшней церковной дъятельности Бернарда: о борьбъ его съ расколомъ, съ ересями и проч. Но чтобъ нарисовать его полиый образъ, необходимо сказать нъсколько словъ объ отношеніяхъ его къ папству, къ енископамъ, къ низшему духовенству, монашеству и въ частности, къ своему монастырю.

По отношение въ папамъ Бернардъ выражалъ полную покорность и привязанность, котя не боялся также и обличать вкъ въ неправильныхъ поступкахъ. Его письма въ Иннокентию II свидътельствують о большомъ нравствениомъ вліяніи на "викаріевъ Христа", какъ выражается Вакандаръ. Трактатъ "De consideratione" еще и въ настоящее время служить настольнею инигою папъ 55). Въ немъ начертанъ вернардомъ для своего друга и бывшаго ученика, Евгенія III, идеалъ первосвященника. Напское достоинство, по представленію Бернарда, выше всего на землв. "Ваша грудь, говорить онъ папамъ, — фонтанъ, изъ котораго имъеть право пить весь міръ" 56). Но при этомъ просить "не забывать, что церковь римская не господинъ еписконовъ, но одинъ изъ нихъ" 57).

По отношенію въ епископамъ Бернардъ былъ постояннымъ и горячимъ защитникомъ ихъ правъ противъ притяваній римскаго двора и оранцузскаго короля. Діло Стефана, епископа нарижскаго, достаточно подтверждаеть ту и другую мысль. Вслідствіе личныхъ непріятностей Людовивъ VI принудилъ Стефана удалиться съ вабедры; но послідній наложилъ на Людовива интердивтъ. Людовивъ жаловался папів Гонорію II и просилъ разрішить его отъ интердивта. Папа уступилъ королю. По этому

<sup>54)</sup> De consideratione, lib. III, cop. 1.

<sup>55)</sup> Vacendard, ouvrage cité, flag. 487.

<sup>56)</sup> De consideratione.

<sup>47)</sup> Ibidem.

поводу Бернардъ писалъ два письма: Людовику VI и Гонорію. Въ первомъ (45-е) ужасно смёло требуетъ отъ короля возвратить каседру Стесану, во второмъ же (46-е) упрекастъ папу въпотворствъ свътской власти; здъсь-то и высказана была та замъчательная сраза, которую мы приводили выше (въ примъчаніи) и которая характаризуетъ его отношенія къ папамъ: "Новогем ессевіае Honorii tempore laesum" 50).

Отстанвая права епископовъ и низшаго духовенства, Бернардъне щадиль своихъ обличеній и противъ нихъ самихъ, если подмъчаль за ними пороки. А пороковъ въ духовенствъ тогда было, въроятно не мало. Обличенія Бернарда уже слишкомъ ръзки. Онъобличаетъ - симонію, невоздержность и роскошь. Особенно рельеоно изображаются последніе два порока. Для ближайшаго знакомства съ этимъ необходимо прочитать 33-ю рачь на Пвень песней, 42-е письмо или "Tractatus de moribus, sermo de conversione ad clericos" и друг. Мы приведемъ нъснольно болъе характерныя **оравы**: "они (духовенство), говорить Бернардъ, — слуги Христовы и слуги антихриста... Они живуть въ почестяхъ, обогащаемые благами Господними. Оттуда этотъ блескъ ихъ свиты, эти скоморохскіе костюмы и весь царскій аппарать. Оттуда это золото на сталахъ, на уделахъ, на шпорахъ, и шпоры блестятъ ярче адтарей. Оттуда эти столы съ блюдами и блестящими чашами, эти объды, эти попойки, эти гитары, лиры елейты, эти переполневныя вавы, сосуды и бочки съ дорогимъ виномъ « 59). Отмъчая требованіе безбрачія въ идев и распутство въ двиствительности, Бернардъ говоритъ: "не лучше ля для нихъ жениться, чъмъ разжигаться внутренно... Очень многіе здоупотребляютъ свободой своего привванія для удовлетворенія плотскихъ вождельній; они, пренебрегая бракомъ, предались всевозможному разврату" 60)... И такія строгія увъщанія имъли успъхъ. Нъкоторые изъ бълаго духовенства, слушая подобныя ръчи, переходили въ монастырь и предавались строгимъ подвигамъ.

Тогда, въ періодъ дъятельности Бернарда, папы заботились



<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Не смотря на серьезность матеріи и тона письма, Бернардъ все-таки не уберегся отъ игры словъ: «honorem... Honorii».

<sup>89)</sup> In cont. serm. 33.

<sup>60)</sup> Serm. de conversione ad clericos.

объ исправленія бълаго духовенства. На соборъ датеранскомъ (1122 г.) было утверждено постановленіе о безбрачіи. Но вев подобныя постановленія и самые соборы съ своими аваесматизмами оділали бы мало, еслибы не помогла этому діятельность такихъ лицъ, какъ Бернардъ и его современникъ Норбертъ. Они проводили соборныя постановленія въ жизнь и своею проповідію и улучшеніемъ жизни въ своихъ монастыряхъ.

Реставрація монашеской жизни, испортившейся со времень Бенедивта подъ вдіяніємъ раздичныхъ историческихъ условій, была главною задачею дъятельности Бернарда. Онъ видъль велиное общественное значеніе монастырей. Короли и министры воспитывались въ нихъ. Людовикъ VII обучался въ монастыръ свящ. Діонисія (Saint-Denis), папа Евгеній III въ Клерво. Сюжеръ, ближайшій совътникъ Людовика VII, имълъ учителей монастыръ, ближайшій совътникъ Людовика VII, имълъ учителей монастыръ... Они вносили свои разнообразныя страсти, амбиціи и развратъ. Поэтому нечего удивляться упадку нравственности въ монастыряхъ; скоръе нужно удивляться проявленію такихъ личностей, какъ Гриторій VII, Петръ Аміенскій, Гугонъ Клюнійскій, Норбертъ и Бернардъ.

Бернардъ задумалъ возвратить монастырямъ ту строгость, жавая установлена была для всего Запада Бенедиктомъ. Своими письмами онъ производить реформу въ монастыръ св. Діонисій и уменьшаеть чрезиврную роскошь Клюнійцевъ. Письмо въ Петру Венераблю объ этомъ предметь весьма характерно и дорого для оденки монашескихъ нравовъ того времени. Вернардъ обличаеть Клюнійцевь въ чрезмірной роскощи яствь, въ изысканности одежды и вообще обстановки. "Я самъ, говорить онъ, встретиль одного изъ этихъ аббатовъ, онъ имель у своего эницажа болье 60-ти лошадей (1). Его скорье можно было принять за короля, но конечно не за пастыря душъ". Бернардъ вооружается даже противъ излишнято украшенія храмовъ: "Dicite, pontifices. in sancto quid facit aurum?" обращается онъ въ современнымъ ему монахамъ словами римскаго сатирика 61), Мысль-высказанная сгоряча, которой онъ и самъ противоръчить въ другихъ мъстахъ.

\_ 6t) Persius, sat. 2, cr. 69.

. Для монаховъ своего монастыря Бернардъ быль истиннымъ отцомъ. "Чтобы управлять душами, нужно прежде любить ихъ",--онъ держался этого принципа. Его душа радовалась съ радующимися и планала съ плачущими. Онъ строгъ былъ относительноисполненія правиль, но за то самъ во всемъ подаваль примірь. Хотыть воплотить въ монахахъ свой идеаль и поэтому ежедневно училъ ихъ; своими поученіями поддерживаль, укръпляль и возбуждаль своихъ учениковъ. Три главныхъ добродетели внушаль шиъ: чистоту, бъдность и повиновеніе. И Бернардъ трудился не напрасно. Вотъ какую картину передаетъ намъ Арнольдъ Боньвальскій. Когда Инновентій II явился посетить монастырь Клерво, всв монахи встретили его съ деревянными врестами, въ рубищахъ, съ пъніемъ свромныхъ гимновъ, не осмъщваясь поднять своихъ главъ отъ вемли. Такой видъ тронулъ Иннокентія и его овружающихъ до слевъ. "Празднованіе этого прівада, прибавляеть анналисть, не было празднествомъ объдовъ, а празднествомъ добродвтелей" 62).

Такова была сила вліянія Бернарда!

Изъ всего сказаннаго мы можемъ заключить, что Бернардъ имълъ твердый и стойкій характеръ. Направленный воспятаніемъ и обученіемъ въ сторону христіанскаго аскетизма, онъ твердо сладоваль по этому пути всю жизнь. Это быль истинный сынъкатоличества. Католическая доктрина сдалала изъ него не только строгаго подвижника, но до извастной степени даже фанатика. Въ достиженіи поставленныхъ для себя излей Бернардъ выходиль иногда за предады справедливости. Ісвунтскій духъ можно видать уже и въ этомъ истомъ католика: "пусть хитрость отравится хитростью" с), пишеть онъ Евгенію III и соватуєть примять Людовика VII, отлученнаго отъ церкви, потому что онъ тотчасъ же снова можеть отлучить его. Посла втораго отлученія Людовику соватуєть смириться предъ папою с), а папа—поддерживать нерасположеніе с).

. Бернардъ скончался 20 августа 1158 года.

<sup>42)</sup> Arnold ra. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) «Москвитанинъ» 1853 г. т. III, отд. 3, стр. 25.

<sup>44)</sup> Epist. 290.

<sup>44)</sup> Epist. 224.

## П.

Сборники произведеній Бернарда Клервосскаго начали появляться съ очень давнихъ подъ. Въ разныхъ европейскихъ библютекахъ имъются до пяти сборниковъ XV в., девять XVI и еще болье XVII в. Въ настоящее время насчитывается уже болье сотии изданій его сочиненій \*\*). Самымъ лучшимъ изъ нихъ считается наданіе Мабильона (Mabillon, 1690 г., in fol.). Минь въ "Patrologibe cursus completus", въ CLXXXII — CLXXXV томахъ, содержащихъ произведенія Бернарда, почти бевъ всякихъ отступленій следуетъ Мабильону, чего впрочемъ онъ и пе скрываеть \*7). Но и этого изданія нельзя считать совершенно полнымъ. Въ некоторыхъ письмахъ и речахъ его мы находимъ указанія на другія письма и речи, до насъ не дошедшія \*8).

За исвлюченіемъ всёхъ сомнительныхъ, нынё на лицо имвется 340 рёчей и гомилій Бернарда, 439 писемъ и 12 богословскихъ трактатовъ. Всё эти произведенія на латинскомъ язынё, за исвлюченіемъ нёкоторыхъ отрывковъ, переведенныхъ на оранцузкій языкъ въ извлеченіяхъ Гильона 69).

Харавтеристическія особенности этихъ произведеній, пріемы мистическихъ сближеній, діленій, различеній, противоположеній, переходовъ лучше всего видны будуть изъ обзора содержанія.

Мы начинаемъ свой обзоръ съ проповъдническихъ трудовъ Бернарда и поведемъ его, за нъкоторыми исилюченіями, въ порядкъ ихъ расположенія у Миня.

Всв 340 рвчей Бернарда двлятся въ "Patrologiae curs. complet". на четыре отдъла, сообразно ихъ содержанію. Въ первомъ отдъла поставлены 86 рвчей, относящихся въ праздникамъ нер-

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Подныя наданія начинаются съ 1475 г.; затімь навістны над. 1481, 1494, 1495, 1501, 1508 гг. и т. д. Смотри у Migne'a—Praefacio generalis, 182 vol., 15 рад. и далів.

<sup>67)</sup> Объ этомъ заявляется на заглавномъ листъ указанныхъ томовъ. См. также 67 стр. 182 т., гдъ Минь о своемъ собраніи говорить: «locupletota curis D-Ioannis Mabillon».

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) Напр., въ письмахъ 33, 198, 203, 223, 233, 253, 254 и проч.

<sup>\*)</sup> Bibliothèque choisie des pères de l'Eglise, par. Guillon, 34 u 35 vol.

ковнаго годичнаго круга. Второй отдёль заключаеть въ себё 43 речи въ честь Девы Маріи и святыхъ. Третій — 125 речей о разныхъ предметахъ ("De diversis"); и четвертый —86 речей на книгу Песнь Песней. 340 речей — весьма почтенная цыера; но по объему оне представляють изъ себя въ совокупности очень не большое количество. Въ изданіи Мабильона 86 речей первой серіи, напр. занимають только 119 страницъ, такъ что на кам-дую изъ речей приходится мене полуторы отраницы 70).

Литургическій годъ по изданію Миня начинается семью річами на пость предъ Рождествомъ Христовымъ 71). Въ нихъ Бернардъ рішаєть вопросы: почему воплотился Богъ Сынъ, а не Богъ. Отець или Богъ Духъ, почему Іисусъ Христось приняль человіческую плоть; обличаєть слушателей, что они не уміноть проводить правдники, не уміноть встрічать Іисуса Христа: заботится объ украшеній своихъ одеждъ, о внішнемъ торжествів, а не объ очищеній своихъ душъ. Бернардъ различаєть три пришествія Христа — совершившеся, имінощеє совершиться, т.-е. второе пришествіе, страшный судъ, и "посредствующее": благолять освящающую, или входъ Іисуса Христа въ душу каждаго избраннаго. Въ заключеніе говорить, что безъ воплощенія Бога Слова человітьу не было бы спасенія.

За рачами на Филипповъ постъ сладують 4 "гомилій" 73) на слова св. Луки: "посланъ бысть Гавріилъ" (Лук. 1, 26...) и далее. Но эти гомиліи мы считаемъ болае удобнымъ разсмотрать амастъ съ рачами на праздники въ честь Богородицы, т.-е. во второмъ отдала рачей.

На навечеріе Рождества имфются 6 рфчей, написанныхъ на теветъ мартилолога: "Інсусъ Христосъ Сынъ Божій раждается въ Виолеемъ Іудейскомъ". Проповъдникъ научаетъ слушателей притотовляться къ предстоящему празднеству велянаго событія, въ которомъ его мистическій анализъ различаетъ следующія три сочетанія: союзъ Бога и человъка, дъвства и матерерожденія, въры и разума.



<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Страницы и «столбцы» Мабильона принимаются обыкновенно за накотораго рода мару.

<sup>&</sup>quot;) Cm. Migne, Patr. Curs. compl., t. 183, 35 pag.

<sup>12)</sup> Ib. t. 183. 55 crp.

Въ 6 рвчахъ "на Ромдество Христово" авторъ прославляетъ 4 празднества, совпадающія въ католической церкви въ этотъ день: Інсуса Христа рождающагося, св. Стефана, св. Іоанна Богослова и младенцевъ, убитыхъ въ Вифлеемъ. Мъсто, время и обстоятельства рожденія Інсуса Христа даютъ поводъ очень многимъ размышленіямъ и различеніямъ. Говоря о дътяхъ, онъ замъчаетъ 73), что въ ветхомъ завътъ дъти были спасаемы чрезъ обръзаніе, какъ они спасаемтся чрезъ врещеніе въ новомъ завътъ;—мысль не согласная съ точнымъ католическимъ ученіемъ. Крещеніе дъйствуетъ само чрезъ себя, а обръзаніе только по въръ родителей обръзываемаго, между тъмъ Бернардъ тому и другому принисываетъ одинаковыя дъйствія, таинству тоже, что и обряду.

Въ трехъ рвчахъ на "обрвзаніе" объясняются всв наименованія, канія даются Інсусу Христу Священнымъ Писаніемъ и перковію. Въ 3-хъ на Богоявленіе говорится о върв волхвовъ и трехъ явленіяхъ Інсуса Христа: о явленіи волхвамъ (во сив), о явленія при крещеніи и—на бракъ въ Канъ. Въ отданіе праздивава Богоявленія проводится параллель между обръзаніемь и крещеніемъ.

Двъ ръчи на Воскресенье по Богоявлении говорять: одна — о бракъ въ Канъ Галилейской историческомъ, а другая — о бракъ духовномъ.

Изъ двухъ ръчей на недълю блуднаго сына одна говорить о предопредъленін, а друган представляеть мистическое толкованіе одного стиха изъ нн. Бытін: "И послаль Богь Адаму сонъ"...

Далъе слъдують 7 ръчей на великій пость. Главный предметь ихъ содержанія — пость, молитва и презръніе къ земнымъ блатамъ. Эти поученія имъють нъкоторый историческій интересъ. Они говорять о строгости тогдашняго монастырскаго устава и о строгости поста вевхъ мірянь. "До сего дня, говорить Бернардь своей братін, мы только одни постились и до часа 9-го. Теперь короли и князья, народъ и клиръ, знатные и простолюдины, богатые и бъдные — всъ будуть въ теченіе 40 дней поститься съ нами до часа вечерняго". Разсуждая о молитвъ,

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>) Caeteris infantibus tunc quidem circumcissio, uuncvero baptismus, sufficit ad Salutem.



проповъдникъ различаетъ три ея рода, сообразно предметамъ молитвы: требують ли благь временныхъ, или добродътелей, или счастія загробной жизни. Презрівніе въ земнымъ благамъ должно быть присуще всимъ христіанамъ и въ особенности монашествующимъ, потому что они на земль, какъ путешественники, вакъ бы мертвые для этого міра, какъ распятые. Разъясненіе этихъ различеній составляеть предметь седьмаго поученія на великій пость. Въ 1140 г. Бернардомъ составлено 17 новыхъ рвчей для произнесенія также въ великій пость. Рвчи составдены примънительно въ 17 стихамъ 90 псалма ("Живый въ помощи Вышняго 4 74), хотя онв и не представляють изъ себя тематизованныхъ словъ или даже комментарій на псаломъ. Каждый стихъ по законамъ простой, иногда механической ассоціаціи наводить проповёдника на благочестивыя и назидательныя размышленія, которыми онъ утвшаеть свою братію и воодушевдяеть ее на трудномъ и суровомъ пути поста. Но есть міста замвчательныя по теплотв чувства. Воть проповедникь яркими врасками рисуеть нравы чернаго и бълаго духовенства. "Теперь, говорить онъ, язычники и еретики оставили церковь въ миръ; но линвые ихъ дъти поражають ее: церковныя должности сдълались предметомъ позорнаго торга, мрачнаго ремесла! Начали искать въ святилище не духовныхъ благь, но богатства и роскоши. Для удовлетворенія только этой страсти постригаются въ монахи, присутствують на богослужени, говорять мессы, поють псалмы. Оспаривають другь у друга безразсудно епископства, архидіавонства 25); и это только съ тою цілію, чтобы достигнуть возможности расточать церковные доходы въ излиществъ п съ свътскимъ тщеславіемъ".

Три рвчи на "Вербное Воскресеніе". Изъ нихъ одна говоритъ о почитанія, какое надо воздавать Искупителю; вторая — объ умичиженія и терпінія, приміръ которыхъ подасть І. Христосъ; третьн — о "тамиствахъ" и событіяхъ, которыя воспоминаются въ теченіе страстиой неділи.

Въ среду страстной седмицы Бернардъ говорить о страстяхъ

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Archidiaconus должность важная въ то время на Запада въ цервовномъ управления.



<sup>14)</sup> Migne, Patr. curs. compl., t. CLXXIII, 185 pag.

Христовыхъ; въ четвергъ—о трехъ "таниствахъ" (sacramenta): прещенін, тайной вечери и омовеніи ногъ 76). Въ частности, въ этой рёчи пропов'єдникъ излагаетъ пратко свой взглядъ на образаніе, сообщаетъ н'якоторыя подробности обрядовой отороны прещенія, какъ оно совершалось въ его время, и н'якоторыя подробности рукоположенія въ каноника, аббата и епископа 77).

Изъ трехъ ръчей на пасху первая содержить изъяснение семъ печатей, сломанныхъ апокалипсическимъ агицемъ; вторан, обращенная въ аббатамъ (ad abbates), говоритъ о благотворныхъ послъдствияхъ добродътелей, изображенныхъ ароматами, которые мироносицы купили для помазания тъла І. Христа; третъя трактуетъ объ очищенияхъ духовныхъ, прообразами которыхъ были очищения ветхозавътныя. Въ 8 день пасхи (in остачо Разслае) проповъдникъ излагаетъ въ одной ръчи разсуждение поповоду текста І. Богослова о трехъ свидътельствахъ на землъ— чрезъ огонь, чрезъ воду и чрезъ вровь; въ другой — прославславляетъ торжество въры христивнской на землъ.

Затвиъ следуетъ очень краткая речь на предпрозднество Вознесенія, въ которой толкуется въ мистическомъ смысле одноместо изъ Ев. Луки.

Въ первыхъ двухъ ръчахъ на Вознесеніе Христово проповъдникъ прославляетъ это чудесное событіе, прилагая при этомънъкоторыя нравственныя наставленія. Въ 3-й и 5-ой ръчахъ на этотъ же праздникъ ведется разсужденіе объ священіи мыслей, очищеніи страстей и о возвышеніи тъхъ и другихъ; въ 4-ой — различаются виды возвышенія: одно возвышеніе, говоритъ проповъдникъ, бываетъ гибельно, если, напримъръ, причиною возвышенія служить гордость, другое — спасительно.

<sup>&#</sup>x27;') Investitur canonicus per librum, abbas per baculum, episcopus per baculum et annuum.



<sup>16)</sup> Отрецательная критика воспользовалась тёмъ мёстомъ, гдё Бернардъ «омовеніе ногъ» называеть—засгатентит; придавая крещенію, евхаристій и омовенію ногъ одно и тоже названіе (засгатентит), онъ будто бы тёмъ самымъ первыя два подводить подъ одну категорію съ последнимъ, т.-е. незводить ихъ на степень обряда. Но католическіе богословы утверждають, что пропов'ядникъ принимаеть здёсь засгатентит въ самомъ общемъ смыслё, въ смыслё вообще священнаго действія, и такимъ образомъ выходять изъ затрудненія.

Три ръчи на день Пятидесятницы трактують о дъйствіяхъсв. Духа, произведенныхъ на кроткія куши и уничиженныя сердца апостоловъ.

Ръчь о Давидъ и Голівов, сказанная въ 4 Воскресеніе по Пятидесятниць, приписывается въ нъкоторыхъ изданіяхъ Николаю Клервосскому. Но по характеру мыслей и изложенія она весьма сходна съ другими подлинными ръчами Бернарда. Въ пользу принадлежности ея Бернарду говорить и то, что она въ самыхъ древнихъ манускриптахъ находится вивстъ съ произведеніями, неоспоримо ему принадлежащими. Въ этой ръчи предлагается мистическое изъясненіе предполагаемыхъ семи камней, съ которыми будто бы вышелъ Давидъ противъ Голівов. Подъсемью камнями разумъются семь даровъ св. Духа.

Три ръчи на 6 Воскресенье по Пятидесятницъ касаются Евангельскаго повъствованія о насыщеніи множества народа 7 клъбами и выводять отсюда ученіе о 7 дълахъ милосердія. Наконецъ, послъднія 5 ръчей, относящихся въ первому отдълу, пріурочены въ тексту изъ Исаіи: "я видълъ Господа, сидящаго на престолъ высокомъ"... Важность предмета и содержательность текста не удержали однако и здъсь оратора отъ увлеченія въ мистическія толкованія того, почему у каждаго серафима по 6 врыльевъ...

Ко второму отделу относятся, вопервыхъ, речи на праздники Богородицы: одна на Рождество Пресвятой Девы Маріи, три на Срвтеніе Господне, 5 на Успеніе, 3 на Благовъщеніе и 4 гомиліи на 1 главу Ев. Луки, со словъ: "посланъ бысть ангелъ"... (1, 26)... Всв эти 16 произведеній представляють изъ себя препрасные панегирики въ честь Богородицы. Въ частности о 4 гомиліямъ нужно сказать, что онв не представляють изъ себя догически-связныхъ разсужденій. Это простое размышленіе надъ стихами избраннаго мъста, изліяніе чувствованій и душевныхъ движеній, навъянныхъ разсматриваемымъ текстомъ. За то есть мъста въ этихъ гомиліяхъ истинно поэтическія; напр., мъсто, гдв Марія представляется, какъ путеводительная по морю (таria) звъзда; какъ звъзда, которую нужно призывать во всъхъ житейскихъ несчастіяхъ. Замітно особое стараніе пропов'ядника въ обработкъ этихъ гомидій, въ чемъ впрочемъ онъ и самъ признается въ эпилогъ въ этимъ гомиліямъ.

За ръчани въ честь Богородицы слудують—двъ ръчи на деньобращения ап. Павла. Въ первой ораторъ распространяется о хорошить и дурныхъ примърахъ; касается нравовъ духовенства своего времени, и въ особенности, предатовъ, т.-е. выс-шаго духовенства.

Въ двухъ похвальныхъ рвчахъ на день св. Вивтора авторъзанимается отвлеченными размышленіями, мистичесними соверцаніями и почти ничего не говорить о жизни святаго. Такъ, онъ останавливается на имени Виктора, вдумывается въ него, начинаетъ толковать о различныхъ сраженіяхъ и побъдахъ духовныхъ; а затъмъ восклицаетъ: "о victrix anima! o miles emerite! o Victor inclyte, qui de terra triumphasti!... respice ad vinctos terrae... ut pro nobis vicisse te sentiamus et de plena victoriaglorieris". Въ ръчи на день Бенедикта, призвавъ на своихъ слушателей небесныя благословенія, проповъдникъ говорить имъо святости Бенедикта, о его благочестіи и справедливости; святость доказывается его чудесами, благочестіе ученіемъ, а справедливость его дъдами.

Рвчь въ честь Іоанна Крестителя представляеть изъ себя инстическое толкованіе всёхъ евангельскихъ черть, которыя относятся къ Предтече І. Христа. Евангеліе говорить, что Іоаннъ былъ светильникъ горящій и светящій; жаръ его покаянія, его преданности, ревности; свёть его примера, его миссіи и его проповеди — вотъ планъ и общій ходъ мыслей этой речи.

Четыре ръчи на праздникъ Петра и Павла — полны мистическихъ толкованій и соверцаній, и почти ничего не говорить о жизни этихъ апостоловъ. Изъ двухъ ръчей на день архангела Михаила одна говорить о должностяхъ ангеловъ по отношенію въ людямъ и объ уваженіи, какое, въ свою очередь, должны питъть къ нимъ люди; другая трактуеть о гибельныхъ послъдствіяхъ дурныхъ примеровъ.

Далве слідують пять прекрасных рівчей на день "Всіххь Святыхь", въ числі которых находится одна, весьма хорошо изъясняющая послідовательно всів "блаженства" <sup>78</sup>). Въ одной изъ втихъ рівчей Бернардъ имівль неосторожность высказатьсвое неправильное мивніе о загробномъ состояніи душь до все-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) См. неже, въ III главѣ, ея извлеченія.

общаго воскресенія. Онъ говорить адъсь, что души праведныхъ получать блаженство только послё всеобщаго воскресенія, а до этого момента отъ нихъ сокрыть будеть даже свыть лица Господня 78); однако нужно замітить, что въ другихъ містахъ своихъ сочиненій онъ держится обратнаго мийнія. Въ 98 и 286 письмахъ, а также въ І гл. 5 км. "De consideratione" онъ говорить, что праведники тотчасъ после смерти наслаждаются лицезрівніємъ Божінмъ.

Два панигирика въ честь Малахіи, архіспископа Ирландів, умершаго въ 1148 г. въ Клерво, переполнены преувеличеніями и общими мъстами; точныхъ біографическихъ указаній вовсе нътъ. Особенно бросается въ глаза втогъ недостатокъ во второмъ паъ нихъ, гдъ Малахія сравнивается съ Моиссемъ, Елиссемъ, съ плодоносной оливой, съ солицемъ, съ утреннею ввъздою—авророй, съ курицей, которая, по словамъ Евангелія, собираетъ своихъ птенцовъ подъ свои крылья и т. под.

Въ ръчи на день св. Мартина проповъдникъ говорить о повиновеніи; на день Климента, папы римскаго и мученика, о блаженствъ только святыхъ; въ трехъ ръчахъ на день св. Андрея— о постъ и крестъ, гдъ доказываетъ правильность 4-конечнаго креста. Ръчь въ честь Гумберта, Клервосскаго монаха, остививнаго аббатство Иньи (Igny) и поступившаго въ простые монахи, больше всего подходитъ въ панегирику, въ его современномъ видъ.

Заканчивается второй отдълъ семью поученіями на освященіе храма; вмъсть съ мистическими умоэръніями и аллегоріями здъсь находится нъсколько подходящихъ къ случаю мыслей о назначеніи храмовъ и объ ихъ почитаніи.

Вст разсмотртныя нами рти этого отдела довольно значительны по объему. На важдую изъ нихъ приходится среднимъ числомъ болте трехъ "столбцовъ" по изданію Мабильона (in-fol.).

Совершенно иное со стороны объема представляють ръчи третьяго отдъла — "О разныхъ предметахъ" (De diversis). На наждую изъ нихъ приходится менъе 11/4 "столбца"; а есть въ 20, 12 и даже 7 строкъ. Самыя вратвія—тв, которыя слъдуютъ

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Adhuc ergo signotum est super eos lumenvultus dominici... do nec veniatdies illa, qua implebit illos.



посчету за 42. Изкоторые изследователи не признають ихъ даже за речи, считая только отрывками педыхъ произведеній или конспективными набросками мыслей, которыя проповедникъ намеревался преподать съ каседры.

Въ первомъ изъ этихъ поученій Бернардъ говорить о кратковременности и призрачности настоящей жизни; во второмъ — о повиновенія, терпівній и мудрости; въ третьємъ объясняєтся півснь царя Езекій; 4-е трактуєть о необходимости искать Бога и о тройственной связи человівка съ Нимъ (стыдів, страхів и любви); 5-е объясняєть слова Аввавума: "стану на стражу"; 6-е, 7-е и 8-е говорять о познаніи себя самого, объ истинной славів и о равличныхъ состояніяхъ души; 9-е о невидимыхъ свойствахъ Божійхъ в 10-е о пяти духовныхъ смыслахъ. 6, 7 и 8-е поученія приписываются въ нівкоторыхъ изданіяхъ не Бернарду, а Николаю Клервосскому и Герриху, аббату Иньи. Однако это мивніе ни на чемъ не основано. Сходство по структурів и по содержанію съ другими произведеніями Бернарда, присутствіе ихъ подъ именемъ этого автора въ наиболіве древнійшихъ манускриптахъ заставляють насъ согласиться съ изданіемъ Миня.

Десять следующихъ поученій имеють предметомъ: врещеніе, исповъданіе, смерть, милосердіе, семь даровъ Св. Духа, любовь въ мудрости, бодрствование надъ своими дълами, помышлениями и влеченіями, униженіе гордыхъ и возвышеніе слабыхъ. 21-я рвчь "о разныхъ предметахъ" внесена въ разрядъ подлинныхъ произведеній Бернарда Клервосскаго въ первый разъ только въ изданіи Мабильона, которому последоваль въ этомъ случав и Минь. Эта довольно короткая рёчь говорить о "путяхъ праведниковъ". 22-я річь утверждаеть и развиваеть ту мысль, что мы всімь обязаны Богу. 23-я говорить о возняхь діавольских противъ людей. 24 и 25-я о средствахъ противъ этихъ искущеній: о пость, молить в и о слов в Божіемъ. 26-я совътуетъ христіанамъ поворять свою волю волю Всевышняго; 27-я-о неблагодарности, какъ самомъ гнусномъ порокъ. 28-ю общій голосъ издателей приписываеть Герриху изъ Иньи; но Мабильонъ и ее вносить въ число подлинныхъ произведеній Бернарда, потому что онъ не нашель этой ръчи въ манускрипть, содержащемъ произведенія Геррика. Въ этой ръчи говорится о несчастіяхъ и бъдствіякъ, воторыя Богъ посываеть для испытанія и спасенія своихъ върующихъ. 29-я содержить учение о трехъ видахъ любви въ Богу: о любви "нажной", которая исключаетъ страстныя пожеланія,--дюбви благоразумной, "которая прогоняеть любопытство", дюбви "сильной", которая "искореняеть гордость". 30-я рачь оваглавлена словами: "о деревъ, сънъ и соломъ". Дерево — вещество твердое, по хрупкое, -- обозначаетъ инова, который начинаетъ свою жизнь благоразумно, а кончаетъ дурно: свио изображаеть слабый характеръ, а солона — вътреное сердце. 31-я убъщаеть бодоствовать надъ своими мыслями; 32-я-о тройственномъ судъ: о судъ надъ самимъ собою, о судъ мірскомъ и судъ Божіемъ; 33-я составлена на слова псалма: "вто ввыдетъ нагору Господню". Въ 34-й рвчи Бернардъ опровергаетъ одно мвето изъ Оригена, гдв последній говорить, что Інсусъ Христосъ на небъ оплавиваетъ гръхи людскіе, что "Онъ въ печали". Бернардъ утверждаетъ, что Гисусъ Христосъ не долженъ испытывать никакого тяжелаго, непріятнаго чувства, следовательно, и печали, и поставляеть Оригену это миние въ ошибку. Въ 35-й рвчи Бернардъ съ точки арвнія семейнаго положенія подравдвляеть весь родъ человъческій на монашествующихъ, свободно вовдерживающихся отъ брака п женатыхъ; разсматривая эти три состоянія, онъ находить у каждаго свои преимущества. 36-я рвчь, почти исключивельно нравственного характера, учить насъ и довазываетъ необходимость поддерживать слабыхъ въ въръ и добрыхъ дълахъ и подражать сильнымъ въ добродътели. 37-я представляеть изъ себя привътствіе братіи при свиданіи послъ долгой разлуки. Въроятно, эта ръчь относится ко времени возвращенія Бернарда въ свой монастырь послів втораго путешествія въ Италію (въ 1138 г.), 38-я ободрительная. Она обращена къ монахамъ, отчаивающимся на трудномъ пути подвижничества. Въ 39-й, относящейся ко времени собиранія плодовъ, проповъднивъ ободряетъ уставшихъ отъ полевыхъ работъ и направляетъ; ихъ мысли отъ физическихъ трудовъ въ выгодамъ духовнымъ Въ 40-й ръчи издагается семь степеней поваянія: познаніе самого себя, раскаяніе, скорбь, признаніе, умерщвленіе плоти, очищеніе нравовъ, настойчивость въ добромъ направленія. 41-я трактуетъ о семи степеняхъ повиновенія: о повиновенім свободномъ, -- съ простотою, -- съ удовольствіемъ, съ готовностію, съ мужествомъ, съ самоуничижениемъ и о повиновении безостановочномъ. 42-я.

рачь пода заглавівна: "о пяти ремеслаха и о пяти странаха"— чрезвычайно инстическая и почти вовсе неудобононачая. Накоторые изсладователи не считають даже возможными приписать это произведеніе таланту Бернарда Клервосскаго, такъ по содержанію на рачь въ честь Святителя Николая во), написанную, почти несомитьно, Николаемъ Клервосскимъ.

Мы уже говорили выше, что за 42-ю следують самыя праткія речи Бернарда,—те, которыхь искоторые вритини не удостовли даже названія речей или поученій, а считають ихь только ерагментами настоящихь речей или предварительными ихь набросками. Но несомивно, что всё онё (числомь 83) принадлежать Бернарду. Те же благочестивыя чувствованія, та же страсть мы аллегоріямы, мистическимы толкованіямы и различеніямы, какы и вы другихь его речахы. Мы не будемы излагать последовательно содержанія этихы речей, потому что вследствіе своей праткости онё малосодержательны. Упомянемы только обы одномы странномы сопоставленій вы 100-й речи: епископы, по словамы ея, — человекь, чело котораго поднимается кы небу, а вёрные представляются животными, наклоненными кы землё. Вы этой же самой речи Бернарды приводить стихи изы Овидія:

- «Pronaque cum spectent animalia caetera terram»,
- «Os homini sublime dedit»...

Это показываеть, что онъ не только быль знакомъ съ названнымъ первокласснымъ римскимъ писателемъ, но и не чуждался его.

Переходимъ въ последнему отделу речей ві), отделу самому интересному, въ воторомъ излился весь талантъ проповедникамистика. Отдель этотъ содержитъ, какъ уже сказано, 86 речей на внигу "Пёснь песней". Широкое поле для мистическаго воображенія и аллегорическихъ сопоставленій открылось при толкованіи этой вниги. Бернардь отдался толкованіямъ ея со всёмъ своимъ усердіемъ; и более десяти леть трудился только надъ первыми двумя главами и несколькими стихами третьей. Онъ

<sup>••)</sup> Помъщена у Миня въ отделе «Supposita».

<sup>•1)</sup> Cm. Migne, Patr. curs. compl., t. CLXXXIII, 786-1108 pag.

начадъ евои толкованія въ 1185 г., будучи побуждаемъ въ этому однимъ своимъ другомъ, картезіанскимъ монахомъ, Бернардомъ-де-Портъ (des Portes). Но 80-я рёчь не мотла быть написана ранте 1148 г., въ ней Бернардъ говоритъ объ осужденіи описовъ Гильберта де-ля-Порра 32), состоявшемся на Реймскомъ соборть (1148 г.).

Эги толкованія Бернарда пользовались величайшимъ почетомъ въ средніе въка. Никто послів него не осміливался браться за толкованіе первыхъ двухъ главъ "Півсни півсней", а если ктолибо толковаль эту книгу, то начиналь прямо съ того мівста, на которомъ остановился Бернардъ. Таковы, напр., 48 разсужденій Гильберта Голландскаго 82).

Первая ръчь на кн. "Пъснь пъсней" служить общимъ предисловіемъ къ остальнымъ. Въ ней Бернардъ излагаетъ общій смыслъ этой книги и смыслъ названія. Въ "Пъсни пъсней", говорится въ этой ръчи, изображена таинственная картина союза І. Христа съ Церковію и съ душою каждаго отдільнаго христіанина; названа же она "Пъснью пъсней" потому, что это — самая превосходнъйшая пъснь, какъ и Бога называютъ Царемъ-Царей.

10 следующихъ речей, начиная со 2-й и по 11-ю велючительно посвящены истолкованію первыхъ двухъ стиховъ: "да добжеть мя оть лобзаній усть своихъ: яко блага сосца твоя паче вина, и воня мура твоего паче всёхъ ароматъ". Подъ поцелуемъ, говоритъ проповедникъ, разумется здёсь никто другой, какъ Самъ І. Христосъ котораго ожидали патріархи и пророки в Деловать Спасителя—первый шагь на пути спасенія. Преклонясь къ ногамъ сотворившаго насъ, мы оплакиваемъ то, что мы сами сдёлали в ... Въ одной изъ этихъ речей предлагается различеніе четырехъ видовъ духовъ: Бога, ангеловъ, человъка и животныхъ. Въ другомъ говорится о молитев и о сосредоточеніи мыслей, котораго она требуеть. 4-ре речи посвя-

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) Ploramus curam Domino, quifecit nos, ea quae fecimus nos.



<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>) См. ниже содержаніе річей—65, 66, 75—80, въ особенности—80.

ээ) См. «Патрологію» Миня, т. CLXXXIV, подъ загл. «Subposita».

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Pestet osculum esse non aliud, quam mediatorem Dei et hominum, hominem Iesum Christum.

щены всепью изъясненю того, что разумъется подъ сосщами. и "вонями мура", о которыхъ говорится въ текств. Сосцы сутьтерпвие и милость Божія, говорить пропов'яникъ; подъ "вонями мура" нужно разумъть три степени пованнія: раскаяніе, кроткую праведность и горячее благочестіе, подобно тому, какъ различають три ароматическихъ мази: разъбдающую, смягчающую и явчащую. -- Въ одной изъ этихъ же 10-ти рвчей находять привнаки, что Бернардъ говорилъ ихъ "экспромитомъ"; въ одномъ мъсть онъ замъчаеть, что долженъ прервать свою ръчь, такъ ванъ ему сейчасъ придется принимать гостей, которые только что пришли. Одинъ вритивъ 86), обращая внимание на сравнительно-тщательную отделку этихъ рачей, не варить въ исвреиность приведеннаго свидътельства. Фраза эта подставлена намеренно, говорить онъ, чтобъ повазать, что проповеднивъ импровизировалъ; на самомъ же дълъ онъ читалъ по записи, въ жоторой находилась даже и эта самая фраза. Насколько это мивніе заслуживаеть віроятія, мы скажемь въ болве удобномь случав: - тамъ, гдъ будемъ говорить вообще объ образъ произношевів пропов'ядей Бернардомъ. Теперь же переходимъ въ дальнъйшему изложению содержания ръчей начатаго нами отдъла.

Вторан половина 2 стиха <sup>87</sup>) служить эпиграфомь для 8 ръчей, съ 13 по 20 ввлючительно. Здёсь проповедникъ последовательно решаеть следующіе вопросы: какимъ образомъ Богь есть источникъ всёхъ благь; почему ветхозаветная синагога потеряла свое значеніе и уступила мёсто храму; говорить о томъ значеніи, какое имееть имя Іисуса Христа для всёхъ противнивовъ:—о признакахъ, по которымъ можно узнать святость известнаго лица или отсутствіе Св. Духа;—о способе невидимаго наштія Св. Духа въ душу верующаго,—о томъ, какъ нужно принимать дары Святаго Духа;—о качествахъ истинно христіанской исповеди; наконецъ,—о признакахъ истинной любви: "Христосъ возлюбилъ нёжно, мудро и сильно, и намъ должно такъ же возлюбить Его. Воспламененная любовію, исправленная знаніемъ и утвержденная постоянствомъ ревность — горяча, осторожна и

<sup>••)</sup> Іезунтъ Гардуенъ (Harduin).

<sup>• 7)</sup> Муро изліянное имя Твое, сего ради отрововицы возлюбища тя.

непобъдима; она исвлючаетъ колодность, избъгаетъ безпорядка и прогоняетъ робость  $^{4}$  88).

Въ 21 ръчи, объясняя слова 3 стиха: "влецы мя въ слъдъ-Тебъ", Бернардъ васается обязанностей епископовъ и церковнослужителей; совътуетъ имъ для поддержанія въ себъ любви въ народъ обращаться съ нимъ кротко, по пастырени. Этой же темъпосвящены 22 и 23 ръчи. Въ 24, которая, въроятко, была произнесена 2 раза, такъ какъ имъетъ два эквордіума, обличается влевета, какъ самый гнуснъйшій изъ пероковъ.

Въ 9 рвчахъ, следующихъ за 24, толкуются—4, 5 и 6 отихи въ примънения къ церкви Христовой. Проповедникъ показываетъ, въ чемъ красота церкви, какіе орнаменты должны украмать ее и отъ какихъ напастей избавляетъ ее І. Христосъ; показываетъ также, какимъ опасностямъ подвергаются върующе со стороны главнаго врага церкви, діавола. 33 рвчъ посвящема изображенію пороковъ высшаго духовенства.

Пробсты, старвишины (изъ духовенства), архидіавоны, енископы, архіспископы, говорить Бернардь, достають себъ должности интригами и за деньги. Достигнувъ овоей цван, они начинають пользоваться своимъ вваніемъ и священными такиствами для удовлетворенія своихъ похотей; заводять себ'в прекрасныя одежды, могущія поспорить по дороговизнів и красотівсъ царскими; ежедневную свою жизнь обставляють блескомъ и роскошью: окружають себя музыкантами-куртизанами; столь ихъ всегда заваленъ многочисленными и дорогими яствами и всф сосуды наполнены дорогимъ виномъ; ларцы уже полны золотомъ и сереброиъ, но владетели ихъ не перестають пріобретать "презрънный металлъ"; конская сбруя украшена золотомъ и шпоры на сапогать блестять ярче алтарей 89). Въ очеркъ содержанія нельзя передать той силы и яркости избраженія, навія присущи разсматриваемой рачи Бернарда. Это заставило накоторыхъ изследователей заподозрить ен правдивость; даже Вакандаръ, во всемъ оправдывающій Бернарда, въ этой рачи подовраваеть его въ преувеличеніяхъ. Нельзя также не обратить вниманія на 26 рвчь, говоренную Бернардомъ вскорв послв смерти брата сво-



<sup>\*\*)</sup> На «Пъснь пъсней» ръчь 20.

<sup>95)</sup> Plus calcaria, quam altaria fulgent.

его Герарда. У пропов'ядинка, видимо, предположено было истолновать предъ слушателями только следующей по порядку текоть жет книги "Песнь евсней". Но она невольно отвлекается неснолько разъ оть своихъ комментаріевъ и отдается изліянію глубокаго чувства по поводу смерти своего брата; такимъ обраэнмъ, вышель паногиринъ замъчательный по теплотв чувства, болве естественный и болве совершенный, чамъ всв другіе панегирики Бернарда. Въроятно, по этому поводу ивкоторые притики, главнымъ образомъ Беранже (противнить Бернарда и защитникъ Абеляра) и заподовредъ нодиненость этого произведенія, утверждая, что оно списано съ панегирика Анвросія Медіоданскаго, свазаннаго виз въ честь брата своего Сатира. Но безпристрастно прочитавъ ту и другую рачь, едва ли ито придеть въ такому заключению. Сходство есть, не оно показываеть тольно знакомство Бернарда съ произведениями Амеросія, не forte.

Изъясновіємъ 7—10 ст. заняты 8 річей: 34—41, въ которыкъ содержатся ув'єщанія о кротости, теризмін, о разобякін невіжества, такъ какъ оно приводить въ дурнымъ послідствіямъ; говорится о пользі знанія и о томъ, какъ направить его въ жорошую сторону; о роскопи, скупости, лицемірія и прямодушія.

Окончанію первой главы <sup>60</sup>) посвящены слѣдующія пять рѣчей (42—46): объ ноправленіи грѣшниковъ, о страданіяхъ Інсуса Криста, о смутахъ и спокойствіи государствъ и наредовъ. Слова песлѣднихъ двухъ стиховъ, гдѣ невѣста описываетъ свое помѣщеніе и весь свой домъ, наводять проповѣдника на размышленія о составѣ церкви Христовой.

51 рвчь одна изъ лучшихъ и едва ли не самая лучшая изъ встхъ рвчей Бернарда. Въ текств книги "Пвень пъсней" невъста называеть себя полевымъ цвъткомъ. Бернардъ по этому поводу дълаетъ различение трехъ духовныкъ цвътовъ, трехъ добродътелей: дъвства, мученичества и благонравія. Но когда онъ начинаетъ комментировать мъсто, гдв цвъты противополагаются плодавъ въ), то цвъты объясияетъ въ смыслъ въры, а плоды въ



<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) 1, 11-16.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Fulcite me floribus, stirate me molis.

смысл'я дёлъ. Онъ различаеть два рода любви: двятельную и "умилительную". Посл'ядияя любовь достигаеть своего севершенства только въ загробной жизни, подъ условіемъ лицеврінія Бога. Однако проявленія ея чувствуются въ экставів, когда человівсь очищается отъ чувственныхъ влеченій и предвкущаеть небесное счастіе... Изображеніемъ экстатическаго состоянія между прочимъ занята 52 річь.

Остальные стихи 2 главы (8—17) толкуются въ 22 ръчакъ: съ 53 по 74 калючительно. Всё вти стихи, въ которыхъ разскавывается явленіе жениха, понимаются въ смыслѣ принествів на землю Сына Божія, Его уничиженія; горы, по которымъ идетъженихъ, изображають ангеловъ, холмы—людей, стѣна, раздълкющая жениха и невъсту, означаетъ стѣну нравственную, раздължющую человъка отъ Бога, какъ существо грънное отъ Существа всесвятаго, предъ Которымъ всякій человъкъ долженъ бытъвъ страхѣ; лисицы означають льстецовъ и еретиковъ; "кривых истину, кротость, справедливость и вообще всѣ добродътели, запахъ въ цвътахъ означаетъ теоретическія познанія релягіозныхъ истинъ, а окраска ихъ—нравственную высоту.

Наибольшаго вниманія заслуживають — рачь гда Бернардъ совътуеть вступать во священники только по призванію, и вообще въру и благочестіе считаеть необходимымъ условіемъ усившности проповъде; -- 69 въ которой онъ высказываетъ мивніе о состоянін душъ младенцевъ, умершихъ до крещенія и до развитія сознанія: наказанія ихъ, говорить онъ, будуть самыя легвія: "тіtissimae sunt poenae". Замъчательны также 65 и 66 ръчи, которыя направлены противъ последователей Петра де-Брюя в Генриха. Бернардъ опровергаетъ ихъ ученіе, представляющее нвъ себя варіацію манихейства съ своимъ особеннымъ взглядомъ на бракъ, на постъ, на чистилище, на чествованіе святыкъ и на молитву за умершихъ. Здёсь же Бернардъ высказаль и свой взглядь на отношение православных въ еретикамъ вообще, выгиндъ отвывающійся самымъ грубымъ деспотизмомъ и жестокостію, по ныившнимъ понятіямъ, но вполив естественный въ средневъковомъ человъкъ. Въ пылу преслъдованія, еретиковъ начали жечь и разать. Бернардъ одобряль такое пресладованіе: "нужно лучше употребить мечъ, чвиъ страдать отъ расположенія ошибки«; хотя впрочемъ, немного спустя, въ той же самой

рвии онъ и поправляется: "одобряемъ ревиссть, ис не еамтъ; въра должна быть вивдряема чрезъ убъяденіе, а не насилість, не оружіемъ, а аргументами"  $^{12}$ ).

На первые стихи 3 главы "Плень племей", въ воторыхъ изображаются поисии невъсты за менихомъ, составлены послъднія 12 ръчей (75—86). Здъсь говорится о томъ, вакъ должно искать Бога; о должностяхъ пастырей, имъющихъ на своей обязанности приводить людей къ Богу, вообще о дълъ спасенія; омровертается ученіе Вильгельма де-ля-Порре; наконецъ говорится о свободной воль, гръхъ и молитвъ <sup>32</sup>).

Мы изложели содержание 340 рачей, считающихся въ настоящее время подлиними произведеними Бернарда. Но несомивино, что это не соть точное число всехъ произнесенныхъ имъ речей въ теченіе почти 40-літней своей проповіднической діяпельновти (1115-1153). Миогія, и быть мометь большая часть ихъ,---оатерялись, не вошедши въ первоначальные сборники. Мы уже упоминали, что въ настоящее время не существують вакія знаменетыя произведения Бернарда, какъ ръчь на соборъ санскомъ противъ Абеляра, или-на соборъ въ Вевеле о престовомъ походъ и пр. Если не сохранились рачи, возбуждавния всю тогдашнюю Европу, поднимавшія 100-тысячное врестовое ополченіе, то нъть начего удивительнаго, что остались въ забвении ръчи; сваванныя съ влервосской канедры, въ твеномъ вругу овоей братів. Бернардъ говориль почти ежедневне; когда онъ не быль способень на трудную онанческую работу, вследствие разстройства своего здоровья, то не желан седеть берь дела, отдавался проповеди. Проповедь въ его монастыре была чаще, чемъ въ другихъ; объ этомъ онъ самъ заявляеть въ 10 ръчи на псал. "Живый въ помощи Вышняго"...

За ръчами на "Пъснь пъсней" следують въ изданіи Мики подъ заглавіємъ: "Flores seu sententiae" — около 200 мыслей, извлеченныхъ изъ разныхъ сочиненій Бернарда, по вившности

<sup>\*)</sup> Навоторые вритики (напр. Гардуенъ) оспариваютъ свиденія Бернарда, виложенныя въ 80 рачи, объ ереси Гильберта; оспариваютъ не только изложеніе ученія, но даже и фактическую сторону: «fictus et ipse Gilbertus fortassis», говорить Гардуень; — однако основаній не приводить.



<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) Approbamus zelum, sed factum non suademus, quia fides suadenda est, non imponenda; non armis, sed argumentis.

представляющихъ законченные отрывки въ 2 — 3 строин. Пять "параболь", которыя можно назвать и рачами: въ никъ говорится о духовной борьбв, о І. Христв и цериви, о въръ, надеждъ и любви. Наконець, имвется одна молитва и два гимна въ честь св. Виктора. Гимны написаны въ стихотвориой оорив, и по числу слеговъ каждой строки, подходить нодъ сапенческій разивръ, но нъть соответствующаго распредъленія долготы и пратисоти слоговъ. Видно, что авторъ зналь правила версионнаціи, но не считаль приличнымъ виолив примънять ихъ въ перновной пъсми.

Переходимъ въ обозрѣнію седержанія трантатовъ и нисемъ Бернарда. Тѣ и другія имѣють весьма твоную связь съ его пастыровой дѣнтельностью. Личность автора является въ нихъ во воемъ своемъ блеснъ; его дъятельность обращена здѣсь на вею западную церковь, тогда какъ въ рѣчахъ мы видѣли его замкнутымъ, большею частію, въ тѣсномъ кругу брадіи своего клервосскаго монастыри.

Вовкъ трактатовъ Бернарда 12. Ожи не равны ни но объему, ни по достоинству, потому что писаны были въ разное время, на протяженіи 28 лють (съ 1125 по 1158 г.). Самый ранній трактать, написанный около 1125 года и адресованный нъ Готорпау,..., О отепеняхъ смиренія и гордости « ° ° ° ). Онъ разділенъ на 22 главы и занимаеть около 20 столбиовъ въ изданіи Мабильона. Изъ оглавленія уже видно, что здёсь описываются разныя отепени паденія человіна съ высоты своего призванія въ бездну гръха и степени его возвышения по пути добродътели. Бернардъ различаеть 12 степеней гордости, и соотвътственно имъ, 12 степеней смиренія. Любовытство, легномысліе, глупая радость, самохвальство, странность, высокомъріе, предубъщеніе, упорство въ отрицанія или оправданіи овожув ошибовъ, дожное признаніе, возмущеніе, своеволіе и привычка ко гржку,воть явстница пороковъ, по которой спускается человикь обуявный гордостію. Смиреніе проявляется въ страхв Божісиъ, въ отречение отъ своей воли, въ повиновении, въ безропотности при самомъ строгомъ обращении, въ сознании своихъ слабостей, въ чувствъ своей неспособности, въ наклоннести считать себя неже другихъ, въ правильности жизни, въ привычет говорить

Cm. Migne, Patrol. curs. compl., t. CLXXXII, 942 pag.



только тогда, когда спращивають, въ привычей въ серьбанымъ поступламъ, къ молчанію, въ воздержанію всёхъ чувствъ и въ особенности аранія. Изъ этого перечисленія можно видъть, что каждая степень смиренія соотв'ятствуеть особой степени гордости: добродатель обузданія чувствъ отв'ячаеть пороку любо-пытства, привычка въ молчанію отв'ячаеть легкомыслію и т. д. Страсть Бернарда къ антитерамъ и различеніямъ нашла зд'ясь обильную пищу. Критики подм'ячають въ этомъ трактат'я тинатальность обработки.

Второй по времени написанія трактать-, О любви въ Богу" (De diligendo Deo). Онъ появидся не позме 26 года, потому что въ этомъ году упоминаеть его въ своемъ нисьме Эмерияъ, легать папскаго престода, на имя котораго быль адресовань трактатъ. Произведение не велико (15 главъ), но многосодержательно. Въ немъ Бернардъ высказываеть свое учение о Богв, кокъ Творив и Провыслитель и оттуда выводить правственныя наставленія объ отношенів челована въ своему Творцу в Искупителю. "Вы спрациваете, говорить авторъ, почему и какъ нужно любить Бога. Причина, по которой Его нужно любить,-Онъ Самъ, а общирность дюбви не имветъ мвры \*5). Дюбить Бога-это есть и справедливость и мудрость. Справедливостьпо причинъ благъ естественныхъ и сверхъестественныхъ, которыми Онъ насъ восполниль; ибо если мы обязаны Ему за то, что Онъ сотворияъ насъ, то вольми паче-за то, что Онъ возродиль насъ возрождениеть столь славнымь?"

"Апологія въ Вильгельму, аббату де-С.-Тьерри" вышла изъ подъ пера Бернарда не позже 1127 года, потому что она упоминается въ письмъ въ кардиналу Петру, относящемся въ 1127 г. Не совсъмъ точно трактать этоть озаглавленъ "Апологією". Въ немъ авторъ болье нападаетъ, чъмъ защищается. Изъ 13 гл. только 2 первыхъ апологетическаго характера, гдъ Бернардъ оправдываетъ себя и свой монастырь: утверждаетъ, что съ ихъ стороны не было несправедливыхъ нареканій на клюнійскій орденъ 16). Въ

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Causa diligendi Deum, Deus est; modus, si ne modo diligere.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Ключійскій монастирь паль въ нравственномъ отношенія при аббать Ценсь (Pons). Петръ Венерабль, пресмишть Ценса и современникъ Бернарда, еслабаль и висторие пороки, но не могь вывесть роскоши...

5 следующихъ главахъ авторъ трантуетъ о необходимости единенія межку монастырями и сов'туеть клюнистамъ не подавать соблазна своею роскошью. Во второй части трантата (8-13 гл.) описываются безпорядки влюнійскаго ордена и быстрое распространеніе ихъ въ подчиненныхъ ему монастыряхъ. Роскошь одеждъ, блескъ домашней обстановки монаховъ, даже роскоть отдълки храмовъ Божінхъ, но въ особенности роскошь ихъ стола, изысканность и обиле блюдъ, - все это яркими чертами обрисовано и выставлено, какъ непростительный порокъ. "Искусство поваровъ, говоритъ Бернардъ, истощается въ изобрътеніяхъ и изысканіяхъ для возбужденія аппетита... Благоуханія и смави возбуждають чувствительность, и нать глаза, который бы не предьствися различными цвътами блюдъ. Однаво несчастный жемудовъ, на воторый не двиствують эти усладительные сови и эти блестящіе цвата, живеть подъ тяжестію этихъ наслажденій, которыми пользуются вившийя чувства"... Авторъ до того вошель въ роль обличители, до того увлекси обличениемъ роскоши влюнистовъ, что не опустиль ни одного способа приготовленія янцъ <sup>97</sup>).

Церковный историять Флёри, а за нимъ и Вакандаръ, говорятъ, что эта апологія Бернарда не имвла успъха. Петръ Венерабль, по ихъ мивнію, самъ съ своей стороны написалъ апологію къ Бернарду. Но по мивнію другихъ болве компетентныхъ изследователей, апологія Петра Венерабля относится совершенно къ другому времени и другому случаю.

Четвертый трактать \*\*) по содержанію насколько подобень предыдущему. Только онъ направленъ не противъ монастырской жизни, а противъ прелатовъ. Это, собственно, письмо, адресованное въ Гугону (въ 1127 г.). Кромъ роскоши, въ этомъ про-изведеніи Бернардъ обращаеть ввиманіе на особый недостатовъ въ средъ высшаго духовенства. На прелатуры поставляли тогда очень молодыхъ, едва только успъвшихъ сойти со школьной скамьи, юношей изъ знатныхъ фамилій, которые "болье желали



<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Quis enim dicere sufficit quod modis sols ova vexantur, quanto studio evertuntur, subvertuntur, liquantur, durantur, diminuantur et nunc quidem fixa, nunc ossa, nunc farca, nunc mixtim, nunc singillatim apponuntur.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Migne, t. 182, 810-834 pag.

вырваться отъ овоихъ учителей, чёмъ управлять другими". Бернардъ упазываетъ, что отъ этого происходятъ весьма большіе безпорядии въ церковной жизни. Между прочимъ, здёсь же онъ совътуетъ епископамъ и всёмъ высимиъ духовнымъ властямъ кротость, хотя ученіе объ этой добродётели развито не съ такою последовательностію и полнотою, какъ трактатъ "О степеняхъ вротости и гордости".

Самый логичный по ходу мыслей трактать "О благодати и свободной воль « ээ). Онь упоминается въ первый разъ въ письмъ въ нардиналу Эмерику относящемуся въ 1128 г. Критика привнаетъ за никъ больщое значение для западной цернви. Этотъ трактать, говорить Мабильонь, "заслуживаеть вниманія по точности мыслей, по блеску динцін и по красота стиля". Авторъ разсущаеть здесь объ условіяхь оправданія человека. Въ основу ученія полагается взглядь Августина, котя Бернардь старается нъсколько сингчить его. Какъ благодать, такъ равно и свободу онъ считаеть необходимыми агентами оправданія, но последней, т.-е. свободной возв, приписываеть, такъ-сказать, страдательную роль: она необходима въ актъ оправданія для того, чтобы дать согласіе на оправданіе: "согласіе того, ито нолучаеть (благодать) не менъе необходимо, чъмъ благосклонность дающаго. Безъ благодати нътъ ничего, чтобы спасло; безъ свободной воли нътъ никого, кто бы могь быть спасенъ". Уже одна эта ораза показываеть, что въ разсматриваемомъ трактатъ взгиндъ Бернарда несравненно мягче, чемъ взглядъ его на тотъ же предметь, выраженный въ письмъ въ Инновентію II, направленномъ противъ Абеляра. Тамъ (въ 190 письмѣ), въ жару полемики, въ противовъсъ своему противнику, который приписываль все оправданіе самому человіну, Бернардь утверждаль, что человінь оправдывается только благодатію, подаваемою въ силу заслугь Інсуса Христа. Здёсь же, въ трантате "О благодати и свободной воль" онь говорить: "благодать и свобода действують въ единствва.

Шестой, по времени появленія, трактать Бернарда озаглав-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Migne, Patr. c. compl. t. CLXXXII, 1002 pag.

see; Epist. 190.

деять "De consideratione ad clericos" 101). Это, строго говоря, рачь, произнесенная Бернардомъ въ 1128 г. въ париженой богословской школе предъ влерками. Авторъ возстаетъ противъ склонности поступить въ монашескіе ордена по разсчету; предписываетъ размышленіе, испытаніе и советуетъ постригаться только по призванію. Поступившихъ побуждаетъ къ добродетели: мало избегать зла, нужно делать добро. Последнія главы (всехъ въ трактате 12) представляютъ картину упадка нравовъ белаго духовенства, чего мы уже насались по вепросу объ отношеніи Бернарда въ духовенству; авторъ такъ горичо вооружается противъ безиравственности, противъ чрезмёрной роскопи и разврата, что не колеблется предъ сравненіемъ современнаго ем у духовенства съ Содомомъ и Гоморою.

Haube carayeth trantarh: "Hokbara Hobomy Bonnetby " 10%), адресованный къ начальнику Тампліеровъ Гугону де-Пагани (Hugues de Paganis). Гугонъ де-Пагани номеръ въ 1186 году, следовательно, трантать не могь появиться поэме этого года; съ другой стороны, онъ не могь появиться и раньше собора въ Труа (Troyes), потому что въ трантать упоминается о бъдыхъ одеждахъ Тамиліеровъ, которыя носить они получили право только на этомъ соборъ; авторъ предполягаеть очень миогихъ членовъ ордена, но до собора въ Труа ихъ было только 9. На основани всего этого Мабильонъ, а за нимъ и Минь, относять этоть трактать нь 1132 г. Но правдоподобные относить его въ 1130 году, потому что съ этого года и до 1138 года Бернардъ быль отданъ борьбъ съ схизмою. Оглавление не обинмаеть содержанія всего трактата; оно можеть относиться тольно нь первымъ четыремъ главамъ. Выразивъ сначала удивленіе, что Тамиліеры совивщають отправленіе военных обяванностей оъ монашескими, онъ начинаетъ восквалять высовую нравственность этого ордена: Тампліеры отказываются отъ всехъ удовольствій, даже оть охоты и шахматной игры. Ихъ добродътели Бернардъ ставить въ примъръ всемъ другимъ военнымъ людямъ, правственный упадовъ которыхъ дошель до врайнихъ предъловъ: ихъ одежда такъ изыскана, что "при встрвчв невольно спраши-

<sup>108)</sup> Migne, P. c. compl. t. CLXXXII, 922 pag.



<sup>101)</sup> Migne, Patr. curs. compl., t. 182, 834-855 pag.

ваещь себя: "женщина эта или воинть"? Въ главахъ 5—13 излагаются благечестивыя разнышленія о святыхъ мъстахъ: объ іерусалимскомъ храмъ, Внелеемъ, Назаретъ, Масличной горъ, долинъ Іосафатовой, Іорданъ и друг. мъстахъ Палестины, упоминаемыхъ въ Евангеліи. Нъкоторые изследователи принисываютъ Бернарду и уставъ ордена Тамиліеровъ 103), потому что въ немъ есть мъста буквально сходныя съ вышенопменованнымъ трактатомъ. Но эти мъста свидътельствуютъ скоръе въ пользу другаго автора. Самъ Бернардъ не сталъ бы эксплоатировать своего собственнаго произведенія.

Восьмой трактать "о крещеніи"; появился не ранве 1138 года, потому что до этого времени Бернардъ быль занять борьбою противъ приверженцевъ Анаклета, и — не позже 1142 г., такъ какъ въ этомъ году померло то лицо 104), на имя котораго адресованъ трактатъ. Въ этомъ произведеніи Бернардъ рѣшаєтъ слъдующіе 5 вопросовъ: 1) съ бесъды ли Інсуса Христа съ Никодимомъ стало обязательнымъ крещеніе или съ какого-либо другаго момента? Отвътъ—съ проповъди апостоловъ. 2) Достаточно ли для спасенія мученичества и живой въры? Отв. въ крайнихъ случаяхъ достаточна. 3) Знали ли патріархи о воплощенія? Отв. нъть; это преимущество Новаго Завъта. 4) Считаєтся ли гръхомъ опущеніе закона вслъдствіе незнанія? Да. 5) Знали ли ангелы о воплощенія? Знали вообше, но подробности и для нихъ были недоступны.

Следующимъ по времени нужно поставить трактать противъ Абеляра, адресованный въ Инновентію II (190 письма). Трактать довольно общирный. Въ немъ опровергаются всё главные пункты заблужденій новатора и указаны второстепенные. Абелярь говориль, что вёра должна следовать за изследованіемъ предмета; кто скоро вёрить, тотъ имёсть дегкое сердне. Въ отвёть на это, Бернардъ различаеть два вида вёры: увёренность человеческую и вёру божественную; первая явсляется послё изследованія, вторая же охватываеть все су-

<sup>•••</sup> Тугонъ, абб. св. Виктора. Этотъ трактатъ во всёхъ старинныхъ изданіяхъ помібщался въ отділів писемъ, въ первый разт въ число трактатовъ внесенъ Мабильономъ.



<sup>\*\*)</sup> Iules Michlet: «Saint Bernard... donna aux chevaliers leur règle enthousiaste et austere». La France litteraire. Morceaux choisis, par Herig et Burguy, 660 pag.

щество человъческое вдругъ. Інсусъ Христосъ упрекалъ своихъ учениковъ за медленность въры — Абеляръ полагалъ различе между лицами Св. Тронцы: Отецъ имъетъ полноту могущества, Сынъ—нъкоторое могущество, Св. Духъ не имъетъ такого могущества, какъ Богъ Отецъ и Богъ Сынъ. На вто Бернардъ возражаетъ: если Духъ единосущенъ Отцу, то какъ онъ не имъетъ могущества? Если же не единосущенъ, то во что превращается Св. Тронца? Противъ ученія Абеляра о свободъ человъка отъ власти діавола, Бернардъ ссылается на ап. Павла, который говоритъ, что злые люди удержаны ижънниками въ оковахъ діавола. Изъ этого же ученія о власти діавола надъ людьми, по взгляду Бернарда, уже прямо вытекаетъ ученіе объ Искупленіи. Остальныя ошибки Абеляра изложены въ видъ 14 нераввитыхъ положеній (между которыми нъкоторые изслъдователи находять и несправедливыя).

Трактать "о правиль и разрышении относится въ 1141 или 1142 году. Онъ написанъ въ ответъ на просьбу братіи монастыря с. Петра (близъ Шартра) разръщить ихъ сомивнія относительно того, какія правила обязательны и какія изъ нихъ суть только совыты; но трактать написань не на имя монаховъ, а на имя настоятеля монастыря Рожера, потому что монахи нарушили правило монастырское, обратившись къ Бернарду безъ въдома своего настоятеля. Бернардъ строго различаетъ правила существенныя, установленныя навъ бы саминъ Богомъ, отъ правилъ случайныхъ, которыя могутъ быть, по требованію обстоятельствъ, измъняемы епископами и аббатами (1-13 гл.). Эта первая часть сочиненія. Во второй (14-20 гл.) рішаются нъкоторые частныя недоумънія, напр., кому повволено и кому запрещается перемънять монастыря? Смерть или смъщеніе аббата даетъ или право монахамъ переселяться въ другой монастырь и т. п. Этоть трантать польвовался громаднымъ уваженіемъ въ средніе въка. Онъ быль монастырскимъ кодексомъ для средневъковаго запада.

11-е, по времени появленія, произведеніе Бернарда, "Живнь малахін" представляєть изъ себя единственный его историческій трудь, потому что его панегирики, какъ мы виділи выше, чужды историческаго элемента. Малахія, говорить эта біографія, быль замічательнымъ труженикомъ на церковномъ поприщі. Хотя

ото происхождениемъ и своею двятельностию принадлежаль еще "варварской" тогда странв, мало просвъщенной христіанскимъ ученість, Ирландіи, однако не имвль въ себъ ничего худаго. какъ морская рыба не имветь соленаго вкуса. За свое благочестіе, раньше ваконнаго срока рукоположенный въ діакона, священника, онъ 31-го года быль уже епископомъ. Сделавшись примасомъ своего округа, Малахія сталь просить у папы палліума и съ этою цвлію два раза вздиль въ Римъ. Переважая тотъ и другой разъ чрезъ Клерво, онъ въ первое путешествіе подружился съ Бернардомъ, а во второе - померъ на рукахъ своего друга въ 1148 г. 2 ноября. Восхваляя добродътели Малахів, Бернардъ противополагаеть ему другихъ перковнослужителей: "другое духовенство господствуеть, онъ (Малахія) слуга своей паствы. Они вдять, не проповвдуя, или проповвдують для желудка; Малахія подражаеть св. Павлу: всть для того, чтобы возвъщать евангеліе. У нихъ благочестіе только промысель... видять ихъ собирающими и прячущими десятины, начатки, жертвоприношенія, оброки; ніть доходовь, которыхь бы они не выманили у щедрости внявей и у нищеты народа... безпокойная страсть пожираеть ихъ; Малахія не заботится о завтрашнемъ див"... и т. дал. Представлена яркая картина поборовъ, роскоши н разврата духовенства, въ противоположность поведенію Малахів. Во всемъ произведенім заметна особенная тщательность работы, и, можеть быть, поэтому самому оно вышло не такъ задушевно, какъ другія произведенія Бернарда; часто искусственныя сопоставленія и антитезы отличаются холодностію, вся сила полагается въ игръ словъ, напр.: "flendo cantamus, et cantando flemus; Malachias etsi non cantat, non plorat tamen" и проч.

Последнее по времени появленія и самое важное произведеніе Бернарда "De consideratione" 103). Оно состоить изъ пролога и 5-ти внигь, которыя появились не въ одно время, а на протяженіи отъ 1149 по 1153 гг. Трактать адресованъ къ папе Евгенію III. Въ продоге Бернардь указываеть мотивы, побудившіе его писать. Евгеній III быль прежде ученикомъ Бернарда, и любовь последняго къ первому не охладела после того, какъ ихъ разделило пространство и общественное положеніе. Поэтому-



<sup>105)</sup> Cm. Migne, Patr. compl., t. 182, 727-807 pag.

то Вернардъ и ръшается предложить своему бывшему ученику нъкоторые совъты. Необходимость учиться, размышлять надъ евангельскими истинами и учить другихъ должно быть первою. заботою лица, стоящаго во главъ церкви. Примъръ тому-Григорій Великій, который изъясияєть Езекіндя въ то время, когда варвары осаждають Римъ. Это составляеть содержание 1-й книги, Послъ нея прошелъ цълый годъ до появленія 2-й книги. Въ это время сділался извізстнымъ печальный разультать 2-го крестоваго похода. Общественное мивніе всю неудачу предпріятія перенесло на личность Бернарда, который проповёдываль этоть походъ. Всю свою скорбь Бернардъ излиль предъ Евгеніемъ III во 2-й книгъ "De consideratione". "Меня обвиняють въ безразсудствъ, говорить онъ, упрекають въ чрезвычайныхъ объщаніякъ, которыя не исполнились. Однако что сдълаль я, исполняя ваши приказанія, или лучше, приказанія, которыя мив Богь даль чревъ васъ?.. Для меня не важно суждение смертныхъ, пусть лучше шумять они противъ меня, чвиъ противъ Бога". Затвиъ, въ этой книгъ Бернардъ совътуетъ папъ оглянуться на себя и посмотрёть, каковъ онъ быль, каковъ есть и каковымъ долженъ быть. Здёсь же высказываеть свой взгледь на папу, не какъ на господина, а вакъ только на руководителя другихъ, приводя въ свое подтверждение 1 Петра, V, 3; Лук. ХХИ, 25 и друг. 3-я книга "De consideratione", оконченная въ 1152 г., ръшаетъ вопросъ о томъ, что подчинено власти или, лучше, руководительству папы; заботы папы распространяются здёсь на язычниковъ, на "схизнатиковъ", на еретиковъ, но больше всего относятся въ натолинамъ. Лженсидоровскимъ депреталіямъ отдается полная сила и нисколько не подозравается ихъ подлинность, тольно пользоваться ими совътуется съ умъренностію и справедливостію. Въ 4-й книге Бернардъ описываеть римскій дворъ, кардиналовъ и всъхъ окружающихъ папу. Такъ много находитъ онъ въ этихъ людяхъ, что считаетъ ихъ даже неисправимыми. Но все-таки Евгенію III сов'ятуєть исправлять ихъ, причемъ очень встати приводить стихъ изъ Овидія:

«Non est in medico semper relevetur ut aeger» 106).

<sup>106)</sup> Cp. De ponto, lib. 1, eleg. III, vers. 17.



5-я книга говорить о томъ, что выше пацы и на что не простирается его власть. Въ первыхъ четырехъ внигахъ содержится не мало прантичеснихъ наставленій, пятая же представляеть исъ себя разсужденіе въ строгомъ симслв. Она трактуеть объ ангелахъ, о Богв, о единствъ и троичности лицъ Божества, о воплощеніи Інсуса Христа и о божественныхъ совершенствахъ.

Таковы 12 трактатовъ Бернарда. Къ нимъ присоединяють еще трактать "о пѣнін", но мы опускаемъ его, потому что онъ ничего не говорить о пастырской дѣятельности, и сверхъ того еще подвергается сомнѣнію относительно своей подлинности.

Переходимъ въ последнему отделу сочиненій Бернарда, въ его письмамъ, въ которыхъ исторія его жизни и двятельности отразились болве, чвит во всвят другихт произведеніямть. До насъ дошли, какъ мы уже выше показали, не всв письма Бериарда; но и по темъ, которыя имеются теперь, можно составить довольно опредвленное представление о характерв ихъ автора и средь, въ которой онъ дъйствоваль. Въ изданіи Мабильона собрано 444 письма. Послъ него Мартень издалъ еще 36. Минь воспользовался трудами того и другаго, и въ его изданіи оказалось 482 письма 107). Но нужно считать только 439 писемъ; такъ какъ 29 помъщены между письмами Бернарда потому только, что адресованы на имя Бернарда (напр. 122, 194, 229, 326); 2-потому, что составлены клервосскимъ монахомъ Николаемъ, севретаремъ Бернарда (423, 424); 6-несомивино непринадлежашія Бернарду, судя по ихъ содержанію (напр. 418, 419, 420 и др.); наконецъ 4 представляють изъ себя вторые экземпляры только съ изкоторыми варіантами (391, 316, 417 и 419 Мабильона == 8, 10, 24, 33 Мартеня).

По предметамъ содержанія всё письма раздёляются на 5 группъ: а) 179 моняшескихъ, b) 133 вообще церковныхъ, c) 54 политическихъ, d) 26 догматическихъ и e) 47 о дёлахъ личныхъ: извиненія, благодарности, частныя сообщенія и проч.

Мы не будемъ передавать содержанія всёхъ писемъ последовательно, одно за другимъ. Такое подробное разсмотреніе было бы слишкомъ сухо и не целесообразно. Для спеціальнаго зна-

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>) Два лишнихъ сверхъ суммы потому, что у него въ счету и тѣ письма, которыя разсмотрѣны нами въ отдѣлѣ трактатовъ.

комства съ письмами Бернарда необходимо читать ихъ въ подлинникъ; никакой подробный обзоръ не можетъ сдъдать излишнимъ этого труда. Мы же желая дать только общее поиятіе о письмахъ, ограничимся краткимъ обзорамъ ихъ содержанія; тъмъ болъе, что главнъйшія изъ нихъ мы уже разсматривали въ отдъль трактатовъ и даже въ біографіи Бернарда.

Въ споихъ письмахъ 108) Бернардъ отзывается на возникавще въ его время вопросы въ жизни монашеской, церковной и общественно-гражданской. Воть, его двоюродный брать (котораго онъ впрочемъ называетъ племяниисмъ) Робертъ, поступившій сначала въ орденъ Клюнистовъ и потомъ перешедшій въ клервосскій монастырь, снова возвращается въ Клюни. Бернардъ считаетъ это поношеніемъ для своего монастыря и шлеть два письма къ настоятелю клюнійсваго монастыря и одно къ самому Роберту, въ которыхъ требуеть возстановленія чести своего монастыря: возвращенія Роберта въ Клерво, хотя последній получиль отъ паны разрешеніе всехь обязательствъ.-Каноникъ Фульконъ уходить изъ монастыря; Бернардъ заставдяеть его возвратиться (2 пис.). Монахъ Дрогонъ переходить наъ одного монастыря въ другой; Бернардъ пишетъ три письма о возвращения, 100) и въ четвертокъ после того, съ боле строгимъ уставомъ, поздравляеть его съ переходомъ 110). Аббатъ Ожеръ отказывается оть управленія общиной канониковъ, Бернардъ убъждаетъ его остаться въ отправления своей обяванности 111). Другой аббать (картевіанскаго монастыря св. Іоанна) отвазывается отъ управленія монастыремъ ради путешествія въ Палестину; Бернардъ не одобряеть такого плана 112). Желають основать новый монастырь и обращаются въ Бернарду за совътомъ; онъ высказываетъ свое мнвие 118). Заблуждения нъкоторыхъ аббатовъ въ управленіи своимъ монастыремъ даютъ ему поводъ советовать то строгость, то снисходительность 114).

<sup>408)</sup> Cm. Migne, P. c. compl., t. CLXXXI go 662 crp.

<sup>100)</sup> Epist. 32, 33 H 34.

<sup>110)</sup> Ep. 66.

<sup>141)</sup> Ep. 87.

<sup>112)</sup> Epist. 82.

<sup>113)</sup> Ep. 30; 75.

<sup>114)</sup> Ep. 88, 84, 79, 80, 76 H Ap.

Во время голода онъ побуждаеть монастыри из милостынь 113). Заведется ли между монахами или у монаховь от идерками раздоръ, тяжба, Бернардь является съ услугами примирентя 116). Генриха, архіепископа Санъ, обвиняють несправеднию въ симоніи и хотять предать світскому суду, Бернардь пишеть въ защиту его къ папів, просить духовнаго суда, мли по крайней мірів, аппелляціи из папскому престолу; пишеть и нь Людовику (Толстому), смілость тона поразительна: Бернардь называеть своего короля вторымъ Иродомъ (alter Herodos) 117). Возбуждается преслідованіе противъ евреевь: ихъ начинають убивать и жечь, Бернардъ пишеть энциклическое посланіе ко всему еранцузскому и німецкому клиру и народу, убіждая ихъ обратить оружіе лучше противъ мусульманъ, чімъ противъ своихъ граждань 118) (это было предъ вторымъ крестовымъ походомъ) и т. д.

Кругъ корреспонденціи Бернарда быль чрезвычайно обширенъ. Князья, гранды, министры, авторитетныя особы, папы, кардиналы, легаты и вообще римскій дворъ; архіспископы, спископы, архидіаконы и низшее духовенство, аббаты и монахи, вотъ вругъ лицъ его обывновенной переписки. Въ особенныхъ случаяхъ, несмотря на свое крайне аскетическое направленіе, Бернардъ пишетъ даже и къ женщинамъ, такъ мы находимъ у него письма—къ Матильдъ, англійской королевъ 11°), къ графинямъ—бургундской, британской 120), лотарингской 121), есть письмо къ простой монахинъ 122), и даже къ простой дъвицъ (о пользъ дъвства) 123).

Всѣ эти письма, говоря о сношеніяхъ Бернарда, его мизніяхъ, привычкахъ, показывають и характеризують его вліяніе на монастырскіе уставы, на діла церкви и государства; они постав-

<sup>415)</sup> Ep. 31.

<sup>416)</sup> Ep. 397.

<sup>111)</sup> Epist. 49 m 50.

<sup>\*18)</sup> Ep. 363.

<sup>419)</sup> Epist. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup>) Ep. 116, 117.

<sup>421)</sup> Ep. 119, 120.

<sup>423)</sup> Ep 115.

<sup>423)</sup> Ep. 113.

дяють его въ связь съ большею частю могущественныхъ и славныхъ современниковъ, даютъ точный обравъ его дъятельности, его ревности, его знаній и нравовъ. Въ этихъ письмахъ виденъ непосредственно, какъ бы лицомъ—къ лицу апостолъ в ресорматоръ 184) религіознаго ученія, защитникъ общепринятыхъ церковныхъ върованій, другъ папъ, а иногда ихъ строгій совътникъ, цънитель дъятельности королей; при всемъ томъ, это — монахъ кроткій, но могущественный, горячій, безпристрастный; вообще, великій человъкъ, мнъкія котораго не всегда святы, поступив не всегда благоравумны, но строгіе и безупречные нравы — всегда добродътельны:

Язывъ писемъ Бернарда не одинаковъ. Нѣкоторыя (письма), содержа возвышенныя мысли, имъють соотвътственно этому и грацію выраженія; въ приміръ можно указать всв письма въ Сюжеру, въ Инновентію II, Евгенію III, на нівоторыя изъписемъ аббату влюнійскому и на письмо въ Роберту, своему двоюродному брату. "Но дурный вкусъ, говоритъ одинъ критикъ, обезображиваеть большую часть писемъ Бернарда. То авторъ забавляется игрою словъ и даже словъ Библін; то онъ изливается въ витійствахъ скорве жестокихъ, чвиъ энергичныхъ; часто мысли или острыя или обывновенныя облекаеть въ варварское выраженіе. Онъ употребляеть слово "gerra" охотиве, чвиъ "bellum", и говорить скорве языкомъ Вульгаты, чвиъ Цицерона или Лактанція" 125). Такая противоположность въ слогв писемъ Бернарда заставила изследователей строить гипотевы для уясненія ея. Самая правдоподобная та, что Бернардъ не всв письма редактировалъ самъ лично. У него были писцы, секретари; въ примъръ мы можемъ указать на Николая Клервосскаго, (отъ котораго осталось несколько речей). Письма, не имевшія особенной важности, Бернардъ поручалъ, въроятно, писать своимъ секретарямъ, сообщивъ предварительно мысли и планъ. Свидътельство въ подтверждение такой гипотезы мы находимъ въ письмахъ же Бернарда въ влюнійскому аббату Петру Венераблю,



<sup>1.14)</sup> Эпитеть «реформатора» придань не безь пізне. Бернардь боролся противы нівкоторых в мнівній, принимаємых почти всею западною церковію, напр., о непорочном зачатіи Дівы Маріи. Epistola 114.

<sup>125)</sup> Guillon, 34 vol.

гдв онъ жалуется на своихъ севретарей, что они шлохо выражають его мысли. Напротивъ, письма, имвющия важное содержаніе, онъ не могъ поручить другому липу и писаль самъ. Ясно, что должна была получиться противоноложность въ отплъ.

Касательно наыка, на которомъ писалъ Бернардъ свои тракгаты и письма и на которомъ говорилъ съ церковной наосдры, мивніе установилось довольно прочно. О трактатахъ и письмахъ не можеть быть спора. Всв богословскія разсужденія писались въ средніе въка полатински. Ототупать отъ общаго обычая Бернарду въ этомъ случав не было никакой надобности. Его трактаты и письма обращены преимущественно въ обществу интеллигентному и чаще всего из духовенству, которое должно было знать латинскій языкъ, тэмъ болье, что этоть языкъ въ то время еще недалекъ быль отъ оранцузскаго и италіанскаго. Насколько въ иномъ положения вопросъ этоть стоить относительно рачей Бернарда. Существують весьма древніе манусиршиты напоторыхъ речей на народномъ, древне-оранцузскомъ языке. Поэтому некоторые изследователи утверждають, что первоначально дсе рвчи написаны и произносились съ церковной каседры на этомъ вменно, древие-оранцузскомъ языкѣ. Основаніемъ къ такому завлюченію служить то, что річи были говорены предъ простымъ народомъ и предъ влервосскими монахами, которые были большею частію изъ простаго народа, знавшаго только свой родной язывъ. Мотивъ въ предложенному рашению довольно васкій, но онъ все-таки не исключаеть окончательно и противоподожнаго рашенія. Рачи на запада были, кака и ва нашей Восточной церкви, въ некоторомъ роде частію литургіи, которая совершалась и продолжаеть совершаться въ католичествъ даже и въ настоящее время на языкъ датинскомъ. Въ подовинъ XV в., проповъдывали еще на латинскомъ языкъ предъ слушателями совершенно безграмотными (это достовърно извъстио). Первое нововведение въ проповъдь относительно языка сдълано въ 1500 году: ввели въ датинскую проповъдь примъсь народныхъ фразъ... Народные языки постепенно завладъвали церковными наоедрами; но окончательно не завладъли они еще и въ настоящее время: и теперь очень часто тексты приводятся ватолическими патерами на латинскомъ языкъ. Ясно, что одно незнаніе народомъ латинскаго языка недостаточно для того, чтобы утверждать за проповедію народный языкъ. Кателическая церковь строго держалась того правила, что Евангеліе слідуеть пропов'ядывать только на еврейскомъ, греческомъ и римскомъ явыкахъ. Несомивнио, что манусиринтъ "Библіотени фоліантовъ" (la bibliothèque des feuillans de Paris) 186) весьма древній; но содержащінся въ немъ французскія річи Бернарда могле быть и переведены съ латинскаго. Его заглавіе: "Ci encomencent li sermons saint Bernaut" показываеть, что это не первоначальный мануокрипть. Вернардь называется святымь: но онь канонизовань быль 5 лъть спустя послъ своей смерти 197). Есть другой манусеренть, открытый Рокооромь (Roquefort), также очень древній и содержащій въ себъ на древне-французскомъ языкъ 44 ръчи на внигу "Пъснь пъсней", гомилін на Евангеліе "Посланъ бысть"... Но вопервыхъ, этотъ списокъ новъе списка "Библіотеки фоліантовъ", а вовторыхъ, въ немъ после 44 речи на "Песнь песней" находится на оранцувскомъ же явыка трактать "О любви въ Богу". Этотъ трактатъ, несомевнио, написанный первоначально на латинскомъ явыкъ и для помъщенія въ Рокфоровскомъ манускринтв переведенный на оранцузскій, заставляєть думать, что и рачи, стоящія подла него, также переведены съ датинскаго. Правда, указывають въ томъ же манускриштв в рвчи, несомивние, оригинально - французскія, потому что въ нихъ тексты Св. Писанія приведены, и по-датински и по-французски вмёсть 198). За то, отвётимъ мы, эти рёчи не подлинныя произведенія Бернарда, я подъ одной изъ нихъ прямо подписана начальная бунва имени дъйствительного ихъ автора "А".

Несомивню, что на языкв народномъ проповъдывалъ Бернардъ 2 крестовый походъ. Но эти рвчи до насъ не дошли. Мы внаемъ ихъ только по ихъ двйствію на массу, какъ описываютъ это тогдашніе анналисты. "Когда, выходя изъ своей пустыки, говорить Гара (Garat), с. Бернардъ являлся среди народа и дворцовъ, строгость его жизни, отображенная на его лицъ, которое природа укращала прежде грацією и красотою, исполняла всъ

<sup>120)</sup> Еслиби это быль переводь съ латинскаго, то тексти были би въ одномъ экземпляръ: или податински, или пофранцузски.



<sup>124)</sup> Guillon, 35 vol., 62 pag. 2 примвч.

<sup>127)</sup> Папою Александромъ III въ 1158 г., Guillon. 34 vol, 383 pag.

души любовію и уваженіемъ: краснорічнівый въ такой вінть, когда могущество и прелесть слова еще были абсолютно неизвістны, онь торжествоваль надъ всіми ересями на соборахъ, приводиль въ слезы народъ среди полей и въ містахъ публичныхъ: его краснорічіє казалось чудомъ религін, которую онъ пропов'ядываль. Короли и министры, которымъ онъ не прощальникогда ни порока, ни общественнаго несчастія, преклонялись предъ его выговорами, какъ предъ рішеніемъ Божімиъ; и народъ во время біздствій окружаль его такъ же, какъ онъ стремится въ ступенямъ алтаря « 180).

## III.

Переходимъ въ спеціальному разсмотрівнію пропов'ядничесних трудовъ Бернарда со стороны ихъ гомилетическихъ формъ и метода развитія мысли.

Существують несколько плассионнацій проповедей Бернарда. У Мабильона и Миня, какъ мы видёли уже, оне подразделяются—
на речи а) "времень вруга года", b) въ честь Божіей Матери и святыхъ, с) о разныхъ предметахъ и d) на книгу "Песнь песней". Клемансе делить ихъ—на речи (sermons), разсужденія (discours), поученія (instructions) и гомиліи (homilies). Но ни та, ни другая изъ этихъ влассионкацій намъ не кажется совершенною и подходящею къ нашей цёли. Въ первой классионкаціи различные классы выдёлены съ разныхъ точекъ зрёнія: первые два—съ точки зрёнія времени произношенія проповёдей, 3 и 4—съ точки зрёнія ихъ содержанія. У Клемансе сдёланы очень тонкія различенія, едва ли имёющія основанія въ действительности.

Болье основательною и болье подходящею из нашей цвли им находимъ илассионкацію Вакандара 130). Онъ двлить всв проповіди Бернарда на три иласса; из первому илассу, который называеть les mystères, относить всв річи на праздники, панегирики и надгробныя річи (oraisons funèbres); но второму— томмени; из третьему— комментаріи.



<sup>\*29)</sup> Garat: «éloge de Suger» (Guillon, 35 vol. 388 pag.).

<sup>&</sup>quot;") Vacandard, 138 pag.

Въ каждый годичный праздникъ Бернардъ имътъ обыкновеніе объяснять своимъ монахамъ омысть празднуемаго событія, значеніе воспоминаємаго тамиства, или, просто, распрывать мысль какой-либо церковной пъсни, Евангельскаго чтенія, пріуроченныхъ къ празднику, "Братья мои, я думаю, необходимо изложить предъ вами значеніе сегоднящияго праздника, какъ я обыкновенно дълаю это", говорить онъ въ одной изъ своихъ ръчей на Богоявленіе. "Въ дни между праздниками моя проповъдь направлена противъ пороковъ, и эта война имъетъ свою пользу; но въ праздники, и въ особенности въ главные праздники, лучше, миъ кажется, заняться тъмъ, что относится къ торжеству, съ двойною цълію: научить духъ и растрогать сердце".

Эти проповеди Бернарда имели, вероятно, наибольшее значение для его слушателей, какъ съ правственной, такъ и съ догматической своей стороны. Въ нихъ, выражаясь современнымъ языкомъ, бельше реальности. Въ комментаріяхъ и гомиліяхъ Бернарда почти все построено на мистическихъ умозреніяхъ, въ речахъ же на праздники онъ стоитъ ближе иъ жизни, изъясняетъ догматы веры такъ, какъ они содержатся церковію, и весьма часто занимается правственно-житейскими вопросами. Въ этихъ речахъ замечаютъ более порядка и логической связи мыслей. Для того, чтобы дать понятіе о конструкціи этихъ речей, мы приведемъ одну изъ нихъ, первую изъ речей на Филипповъ постъ ("De adventu et sex cercumstantiis ejus").

"Сегодня, братья мон, мы прославляемъ начало "пришествія Господня" (adventus). Названіе этого правдника весьма славно и очень извівстно міру; по значеніе его едва ли извівстно. Несчастные сыны Адама, зная, въ мемъ состоитъ истина и спасеніе, предались всетани преимущественно тому, что гибельно и эфемерно. Они похожи на потерпівшихъ вораблеврушеніе, жизнь ноторыхъ находится въ опасности среди водъ. Посмотрите, они держатся упорно и ни за что въ мірів не оставятъ первой вещи, которая попалась имъ подъ руку, несмотря на то, что эта вещь имъ абселютно безполезна, какъ наприміврь, связна травы или другой какой-либо подобный предметь. Если вы придете къ нимъ на помощь, они схватять васъ и увлекуть съ собой. Такъ погибають въ этомъ неизмірримомъ морів, такъ погибають несчастные! Гоняясь за вещами тлівными, они те-

ряють нетавиныя, которыхъ имъ необходимо достигнуть, чтобъ избавиться отъ погибели и спасти свою душу. Ибо относительно истины, а не относительно вещей тавиныхъ, свазано: "познайте ее, и она сдвлаетъ васъ свободными". Итакъ, вы, братья мои, которымъ Богъ открылъ, какъ возлюбленнымъ двтямъ,—то, что скрыто отъ мудрыхъ и разумныхъ, думайте внимательно о вещахъ спасенія и изучайте старательно смыслъ пришествія Господия", вопрошая самихъ себя: кто Тотъ, который идетъ, откуда идетъ, куда, зачвиъ, когда и накою дорогою? Не смущайтесь: это святое и похвальное любопытство, ибо вселенская церковь не прославляла бы такъ благочестиво этого "пришествія", еслибы оно не завлючало въ себъ никакого великаго такиства.

"Итакъ, прежде всего разсмотрите, вто Тотъ, который "прижодить". По свидетельству архангела Гаврінла, Онъ есть Сынъ Всевышняго, следовательно, Самъ равенъ Всевышнему. Невозможно предположить, чтобы Сынъ Божій быль меньше Отца: мы должны признать въ Немъ тоже величіе и безусловно тоже самое достоинство, какъ и во Отив. Но почему изъ трехъ мицъ св. Тронцы воплощается Сынъ, а не Отецъ и не св. Духъ? Я думаю, это не бевъ основанія. Воплощеніе Сына было рішено въ совъть всей Тронцы; и разсматривая дъло нашего паденія, мы, можеть быть, предугадаемъ отчасти причину, по которой Сынъ Божій болве, чвиъ другія лица, долженъ быль искупить насъ. Въ самомъ двив, Люциферъ желалъ сдвлаться равнымъ Богу (преимущество Сына), быль тотчась же низвергнуть со своей высоты... И прародители наши "по наученію змія или, лучше, діавода, превратившагося въ змія, вознамфрились завладеть темъ, что принадлежеть Сыну. Отецъ не могъ снести обиды своему Сыну, потому что "Отецъ любить своего Сына", какъ говоритъ Іоаннъ; въ тоть же самый моменть онъ положиль свое отмщеніе на человіна и простеръ свою руку на насъ. Всв мы согрешили въ Адаме и все подвергаемся въ немъ приговору наказанія. Что двиать Сыну, въ виду такого рівшенія своего Отда? Воть Онъ говорить самъ себъ, что изъ-за Него Отець лишается всёхъ твореній: "первый ангель позавидоваль Мнв и тотчасъ Отецъ мой отмстиль ему, поразивъ его раною неизличимою. Человикъ пожелаль также похитить у Меня знаніе, которое Мив принадлежить, и Отець Мой еще разъ и его поразніть безъ состраданія, безъ милосердія. Значить ли вто, что Богь заботится только о неразумныхъ животныхъ? Опъсотвориль только два рода существъ, одаренныхъ разумомъ и способныхъ къ блаженству: ангела и человъна; но теперь Опъпотеряль своихъ ангеловъ въ большомъ числъ и людей всъхъ безъ изъятія. Итакъ, чтобы знали, что Я люблю Отца, Я желаю, чтобъ Онъ снова нашелъ чрезъ Меня тъхъ, которыхъ потеряль въ некоторомъ родъ чрезъ Меня же. Если я причина бури, которая поднялась, говориль Іона, то возъмите и бросьте меня въ море. Весь міръ завидуєть Мив, увы! воть Я; Я покажусь имъ такимъ, чтобы всъ тв, которые захотять подражать Мив и пожелають сдёлаться подобными Мив, могли достигнуть втого безнаказанно и съ пользою".

Ангелы недостойны прощенія, потому что они пали не по слабости или невѣжеству, и не желають раскаяваться. Богь замѣниль твореніемь человѣка ихъ мѣсто въ Іерусалимѣ небесномъ 121). Но для замѣщенія падшаго человѣка Онъ не образоваль новой твари; это уже покавывало, что человѣкъ могъ быть 
спасенъ. И почему, въ самомъ дѣлѣ тотъ, кто низвергнутъ былъ 
по влости другаго, не могъ быть и возстановленъ по любви-другаго? Да, Господи, я прошу Тебя, возставь меня, ибо я слабъ 
и хитростію отторгнутъ отъ того мѣста, гдѣ я обителъ; пустъ 
твоя Истина освободитъ меня, я невиновенъ непосредственно. 
Мой грѣхъ есть грѣхъ человѣка, а не упорство діавола. Упорство въ грѣхѣ—вещь діавольская, и одни тѣ заслуживають погибели вмѣстѣ съ діаволомъ, которые живуть вмѣстѣ съ нямъ 
во грѣхѣ.

"Вы знаете теперь, мои братья, каковъ Тоть, Который идеть; теперь разсмотрите: откуда Онь идеть? Онь идеть изъ издръ Бога-Отца въ утробу Дъвы Марія, Онъ идеть съ высоты небесь въ глубины земли. Я вижу Его даже спускающагося во адъ, не связаннаго, но свободнаго среди мертвыхъ; какъ свъть блестить среди мрака, не будучи объять имъ, такъ Его душа не остается во адъ и Его тъло не подвергается тлънію въ землъ. Тотъ же самый Христосъ. Который спустился, взо-

вы) Бернардъ подагадъ, что ангели пали прежде сотворенія человіва.



шель на небо, во исполнение всихь словь Писанія; и апостоль восилицаєть: "ищите гориля, гдъ Христось возсъдаєть одесную Своего Отца". И зачимь онъ совитують намъ возносить наши сердца?—можно бы объ этомъ сказать много, но пратиссть времени не позволяеть мит удлинять нашу бестду 129).

"Зачэмъ, вы думаете, Онъ пришель?... Онъ спустился съ высоты съ поспъшностію для того, чтобы искать заблудявшуюся
овцу. Какая слава для человъка! Вст богатства, всякая слава,
вст предести земныя — нечто въ сравненій съ этою славою!...
Любопытно было бы знать, почему Онъ приходиль въ намъ, а
не мы въ Нему. Мы имъли нужду; а богатые обывновенно не
приходять въ бъднымъ, даже еслибы они хотъли оказать имъ
какое-либо пособіе. Да. мои братья, намъ слъдовало бы идти
въ Нему; но этому было двойное препятствіе. Наши глаза быля
помрачены, а Онъ обитаеть въ свътв неприступномъ. Воть почему этотъ проткій Господь и врачь душъ спустился въ намъ
и для того, чтобы соразмърить свой блескъ съ нашими слабыми
глазами, покрылся нъкоторою рода одеждою (laterna), я хочу
сказать, тъломъ славнымъ и безгръшнымъ.

"Нужно, наконецъ, разсмотръть время пришествін Спасителя. Онъ пришелъ, какъ вы знаете, не въ началѣ, не въ срединѣ, но въ концѣ временъ. Это не безъ причины, что Господь пришелъ въ сыновьямъ Адама на враю ихъ погибели. По истинѣ былъ вечеръ; день кончается; солнце справедливости почти всецѣло исчезло; блескъ и теплота, которые оно еще проливало на землю, были очень слабы. Возрастающее безпокойство погашало жаръ любви; ни явленій ангеловъ, ни вдохновеній пророческихъ: тѣ и другіе сошли со сцены, какъ бы побѣжденные отчаяніемъ, при видѣ чрезвычайной грубости и упорства людей; тогда воскликнулъ Сынъ: "вотъ Я"; и, какъ говоритъ апостолъ, "когда исполнинсь времена, послалъ Богъ сына своего". Да, полнота и изобиле богатствъ временныхъ заставили забыть о благахъ вѣчныхъ; такимъ образомъ, вещи временныя превозмогли, это для Въчнаго былъ часъ прійти къ намъ на помощь".

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) На это можно смотръть, какь на признакь того, что Бернардъ говернить висиромитомъ.



Вотъ сущность 1-й рвии на Филиниевъ постъ. Нравотвенное приложение сдвлано въ ней только въ визордумъ. Въ концъ, какъ теперь обыкновенно двлаютъ и накъ часто двлаетъ самъ Бернардъ, — въ концъ этой рвии нътъ нравоучения, потому что проповъднику не хватило времени даже ръщить всъхъ догматическихъ вопросовъ, поставленныхъ въ началъ. Онъ занимается этими вопросами во 2-й и даже въ 3-й ръчахъ, относящихся въ этому же времени, т.-е. къ Филиппову посту. Только въ этой послъдней Бернсрдъ, послъ того какъ различилъ три пришествия Христова, сдълалъ маленькое нравственное приложение, посовътовалъ выйти навстръчу Богу, приготовиться къ внутреннему пришествию Слова, т.-е. очистить свои души и принять молитвенное цастроение

Планъ приведенной нами ръчи весьма простъ; она представдяеть изъ себя естественное теченіе мыслей. Если употреблять нышвшиюю терминологію, то можно отыскать въ ней — приступъ, предложение и изложение самого предмета. Въ приступъ проповъдникъ высказываеть побужденія къ беседе о наступающихъ празднивахъ: многіе, по его словамъ, не понимаютъ смысла праздниковъ, потому что погрузились въ чувственность; въ предложенін ставить вопросы, на которые невольно наводить даже название праздника (adventus); въ изложении ръщаетъ эти вопросы. Но решаеть довольно кратко. Можно бы, говорить Вакандаръ, безъ ущерба для ясности плана и для вниманія слушателей, распространить несравненно болве о каждомъ изъ поставленныхъ впоросовъ... — Эти признави: простота и безъискусственность плана, кратность решенія вопросовъ — суть отличительныя черты почти всвять рачей Бернарда на годичные праздники. Авторъ старается высказать только существенное, употребляеть для этого какую-либо характеристичную фраву и преимущественно изъ св. Писанія или церковной пъсни. Только 7-я рачь на Филипповъ постъ противорачить этой нашей характеристикъ: она полна раздъленій и подраздъленій, одна и та же мысль повторяется въ трехъ и болъе видахъ. Но, по миънію Вакандара, эти варіаціи одвланы не Бернардомъ, а монахами, записывавшими и собиравшими его ръчн.

Къ какому же виду отнести вышеприведенную нами рачь? "Словомъ" она не можетъ быть названа, потому что въ жей не соблюдены всв части, рекомендуемыя современною гомилетикою для этой формы проповеди. Она не можеть быть названа и "поученіемъ" по обилю въ ней мыслей. Это просто беседа (не въ смысле гомилетическомъ, а въ обыкновенномъ); проповединить безъ особенной преднамеренной пели говорить на первый представшій предъ его сознаніемъ вопросъ. Поэтому-то все его речи на праздники и занимаются почти только изъясненіемъ событій праздниковъ: предметомъ самымъ ближайшимъ. Мы не котимъ этимъ сказать, что Бернардъ не подготовлялся къ проповеди. Напротивъ мы говорили въ его біографія, что онъ подготовлялся весьма тщательно, но эта подготовка была общаго карактера, она состояла въ чтеніи св. Писанія и въ молитвъ. Частныя же мысли и даже самый планъ речи выливались у него уже сами собой.

Къ разряду ръчей, озаглавленному Вакандаромъ "les mystères", мы отнесли и панегирики Бернарда на основаніи того, что они, будучи свазаны большею частію въ день празднованія памяти святыхъ, служатъ также изъясненіемъ празднуемыхъ событій, какъ и річи "временъ года". Цервовный панегиривъ ж потребальныя ръчи получили свою окончальную форму въ XVII в., первый — въ панегиривъ Фенелона, а вторыя въ — oraisons funèbres Боссюета. Нельзя, разумъется, панегириковъ Бернарда сравнивать, насательно формы, съ произведеніями этихъ кориосевъ церковной каосдры. Панстиринъ Бернарда представляеть по отношенію въ панегиривамъ XVIII в. недоразвившуюся форму. Его конструкція отличается такою же простотою, какъ и конструкція обывновенныхъ ръчей на годичные праздники. Обыкновенно панегиривъ состоитъ изъ 3-хъ или 4-хъ частей: а) выраженія скорби (эта часть тольно въ надгробныхъ рачахъ), b) восжваленія вемныхъ діль прославляемаго, с) описанія небесной славы и d) изложенія догмата объ общенім святыхъ. Уже эти рубрики указывають на двъ отличительныя черты панегириновъ Беркарда. Всв они 1) предполагають святость прославляемаго лица, 2) во вобкъ икъ проповъдникъ проникаетъ за предълы земной жизни и вводить слушателей въ тайны жизни небесной. Въ примъръ представимъ общій ходъ разсужденія въ панегиривъ св. Виктору. Первая часть содержить восхваленіе некоторыхъ добродътелей святаго, вполна оправдывающихъ его славное имя;

всъ слушатели приглашаются въ подражанію имъ. Во второй части проповъдникъ говорить, что земныя добродътели привели Виктора въ небесныя обители на лоно Авраама, дали ему возможность созернать славу Божію, прославлять Бога вивстъ съ сониомъ ангелевъ. З-я часть: но это не препятствуетъ святому Виктору поменть о насъ; лишаніе плоти не порываеть связи умершихъ съ оставшвинся на землю; въ присутствіи свъта Божія ихъ сознаніе и память проясняются и любовь въ своимъ братьниъ возрастаетъ; нужно, слъдавательно, молиться Виктору о заступленіи предъ Богомъ. Въ заключеніе, высназывается нъсколько восторженныхъ восклицаній, вызванныхъ высокою добродътелію и блаженствомъ святаго.

Второй, намиченный нами, согласно съ Ванандаромъ, классъ проповъдническихъ произведеній Бернарда — "гомвлін". Подъ именемъ гомилій, какъ покавываеть этимологическое значеніе этого слова, разумъются простыя беседы на какой-либо тексть наи на какое либо отдельное место св. Писанія, съ целію навлечь изъ него назидание и правственный урокъ. Такая форма проповеди утвердилась въ церковной практике съ первыхъ временъ христіанства. Отцы и учители церкви объясняли ежедневно то мъсто изъ св. Писанія, которое за богослуженіемъ читалось по уставу, и такимъ образомъ, впродолжении года проходили все Евангеліе, Апостоль и большую часть Ветхаго Завета. Плодомъ такого толкованія явились замічательнівшія бесіды Іоанна Златоуста на евангелиста Матеея и на посланія ап. Павла, блаж. Августина — на псалмы Давида и на свангеліе Іоанна. Этотъ родъ проповеди имееть ту выгоду, что здесь неть места проповъднику проводеть свою дичныя довтрены; на каждомъ шагу онъ опирается на слово Божіе; и вслідствіе этого его проповъдь получаетъ авторитетъ голоса Божія.

Бернардъ въ своихъ гомиліяхъ останавливается на каждомъ словъ избраннаго имъ мъста и даетъ положительное и краткое объясненіе его. Теченіе мысли проповъдника, поэтому, не имъетъ вдъсь той строгой последовательности, какъ въ ръчахъ "на правдники"; его логика зависить вполив отъ избраннаго имъ для изъясненія мъста. Самый лучшій примъръ гомиліи представляеть его проповъдь на день "Всъхъ Святыхъ", изъясняющая заповъди блаженства. Сущность этой гомиліи мы приведемъ въ извлеченіяхъ.

"Імеусъ Христосъ взеньель на гору для того, чтобы исполнить слово пророка, который восклицаль: "ввыди на гору высовую, ты, который благовъствуешь Сіону". Іисусъ, говорить св. Дука, началь дъйствіемъ и потомъ училь. Его методъ не быль похожъ на методъ Фарисеевъ, которые возлагали на плеча другихъ тяжести неудобоносимыя, сами же не хотъли и пальцемъ прикоснуться къ нимъ"...

"Увидъвъ народъ, Онъ взошелъ... (Ме. V, 1). Онъ посмотрълъ сострадательнымъ взоромъ на народъ, который былъ какъ бы овцы безъ пастыря. Поднялся затъмъ, чтобъ научить проповъдковъ слова Божія стремиться всегда вверхъ, на вершину добродътелей. Онъ сълъ, ибо вто могъ бы приблизиться къ такому великану? Онъ склонился, сълъ для того, чтобы мытаря, гръшники, Марія Магдалина, разбойникъ, висъвшій вмъстъ съ Нимъ на крестъ,— чтобъ они могли приблизиться къ Тому, къ Которому сами ангелы не могутъ приступить, когда Онъ стоитъ. Когда Онъ сълъ, ученики приблизились къ Нему, не тъломъ, но сердцемъ, и начали слушать ученіе, которое они должны были послъ повторять на "кровляхъ".

"И Онъ, отверзии уста свои, училъ ихъ (Ме. V, 2). Тотъ, Кто открывалъ уста пророковъ издревле, открываетъ теперь Самъ свои уста... Счастливы тв, которые слышали мудрость, говорящую во плоти, слышали слова̀ Слова Божсія 138)!

"Вотъ, Онъ говорилъ: "блаженны нищіе духомъ" (3 ст.). Его ученіе было ново; я не знаю въ самомъ двлё ничего болье новаго, какъ назвать бъдность блаженствомъ. Но это говорила Истина, которая не могла ни обмануться, ни другихъ обмануть. Зачъмъ, жалкіе дъти Авраама, вы преслъдуете всегда богатства. Пусть явычникъ, который живетъ безъ Бога, ищетъ ихъ, пусть Іудей, который въритъ только въ земныя объщанія, ищетъ ихъ; оставьте имъ кълать это...

"Замътьте, что Господь говорить о бъдности свободной и притомъ о всякомъ родъ бъдности... Нъкоторые философы 184), какъ

<sup>134)</sup> Разумеются, вероятие, стоиви. Бернардь зналь и светскую литературу.



<sup>133)</sup> Игра словами у Бернарда встрічается неріздко. Мы подчеркиваемъ такія жіста, чтобъ послів не приводить много примівровь, когда будемъ говорить объ медостаткі проповідей Бернарда.

говорить исторія, отказывались оть земныхь благь, но они делали это изъ-за гордости. Между тімь Господь сказаль: "блаженны нищіе духомь", т.-е. ті, желанія и стремленія которыхь направлены къ славіз Божіей и ко спасенію своихъ душь; только этимъ принадлежить парство небесное. Гесподь укрощаєть тіхъ, которые возвышаются, и вызвышаєть тіхъ, которые унижаются".

Объясняя второе блаженство, Бернардъ повазываетъ, какимъ образомъ кротость и духовное подчинение высшему авторитету можетъ привести въ власти надъ матеріальнымъ міромъ 135). — Въ объяснени третьяго блаженства проповъдникъ доказываеть, что слезы и соврушение усмиряють гордую душу, какъ внуть упрощаеть дикаго коня. Въ примъръ пороковъ противъ 4-й вановеди блаженствъ онъ приводить Адама, который, захотыъ болье угодить жень, нежели справедливому голосу Божію. "Вядя Адама, мы предостерегии бы его отъ такого искушения, говоретъ здъсь Бернардъ. Отчего же при подобномъ искущения сами не предостережемъ себя?" Объясняя 5-е блаженство, онъ установляеть различіе между справедливостію и милосердіемъ: "не совершить ни одного граха противь ближияго, это-сираведивость; но подвергнуться охотно наказанію за грехи другаго, это-милосердіе". Въ примъръ нарушителей этой заповъди приводится опять Адамъ. Онъ не принядъ на себя гръха своей жены, несмотря на ея слабость, а началъ оправдываться предъ Богомъ. При объяснении 6-го блаженства Бернардъ совътуетъ для очищенія сердца молитву и испов'вданіе. "Блаженны миротворцы; ибо они будуть нарвчены сынами Божінии (Ме. У. 9). Потому "миротворцы" будуть названы сынами Божівми, что оне являются продолжателями дела Единородного Сына Божія, говорить Бернардъ; "Богъ не есть Богъ раздора, но Богъ мира; поэтому справедливо сыны мира называются сынами Божіими".-Наконецъ, объясняя 8-е и 9-е блаженства, проповъдникъ задается вопросомъ: почему бъднымъ и мученивамъ объщается одна награда, царствіе Божіе? Потому, отвъчаеть, что быть бъднымъ среди богатствъ міра равносильно мученичеству.

<sup>135)</sup> Мы не приводимъ дословно этого объясненія, равно какъ нослідующихъпотому что оно заняло би много міста. Для характеристики стиля разсматриваемой гомиліи достаточно толкованія одного только перваго блаженства.



Вотъ сущность гомилів о вапов'ядяхъ блаженствъ. Нропов'ядникъ, очевидно, съ особеннымъ удовольствіемъ занимался предметомъ. Въ толкованіяхъ отразилось особое стараніе, о которомъ и самъ авторъ заявляеть въ экзордіумъ, относящемся къ цвлому отделу речей, въ числе которыхъ находится разсматриваемая нами. "Въ продолжение всей этой ночи сердце согравалось въ моей груди, говорить онъ, и огонь горъль въ моемъ разсудив... Теперь мив приходится только предложить вамъ приготовленное". Особенная тщательность проповъдника выразилась въ томъ, что все бламенства онъ постарался противопоставить паденію ангеловъ и прародителей, такъ что заповёди блаженства служать какъ бы лестищею, по которой человекъ можеть подняться до примиренія съ Богомъ. "Три первыя блаженства, говорить онъ въ завлюченіе, служать въ примиренію луши съ самой собою; два следующихъ-нъ примиренію съ ближними, шестое-съ Богомъ, седьмое-вёнчаеть дело примиренія, помогая намъ прибливить въ Богу и своего ближняго".

Не смотря на особенную старательность отдёлки этой гомилін, внутренней связи между отдёльными ея частями все-тави не установлено. Объясненіе важдаго блаженства стоять особнякомъ; такъ что отдёльныя мёста весьма хороши, но цёльное впечатлёніе отъ этого мало выигрываеть. Подобный недостатокъ замёчается и во всёхъ другихъ гомиліяхъ Бернарда.

Разсматриваемая гомилія относится въ 12 стихамъ Евангелія (Мате. V, 1—12), поетому въ ней объясненія кратки, автору нізть времени пускаться въ мистическія умозрівнія; другоє дівло, когда въ гомиліи объясняется одинъ только стихъ текста; въ примітръ можно указать гомилію на слова: "радость и истина срітостася, правда и миръ облобызастася"; — все изъясненіе состоитъ въ аллегорическихъ и мистическихъ умозрівніяхъ 126).

Но всего сильные аллегорическое и мистическое направление Бернарда отразилось въ "комментаріякъ", т.-е. въ рычакъ изъясняющихъ послыдовательно Священное Писаніе, стихъ за стихомъ, и имыющихъ между собою внутреннюю связь. Мы выдылии, слыдуя Вакандару, эти рычи въ особый илассъ проповыдническихъ произведеній Бернарда, потому что оны имыють много

<sup>136)</sup> См. ниже подробный разборъ этой гомиліи.

особенных отличительных черть. Къ этому влассу относятся ръчи на пселомъ "Живый въ помощи Вышняго" и на кингу "Пъснь пъсней".

Въ помментаріяхъ Бернардъ рідко останавливается на буквальномъ смысле текста, онъ какъ бы предполагаетъ, что его сдушателямъ невъстно Св. Цисаніе въ его собственномъ буквальномъ значенія. Капъ всё вообще мастики, Бернардъ духовный смысль Писанія считаль высшимь. Въ этомъ отношенів онь оказался вполив вврнымъ своимъ учителямъ, на которыхъ воепитался и-преимущественно Оригену. Оригенъ говориль, что есть Евангеліе историческое и есть Евангеліе духовное,точно такъ же, какъ две природы во Христе: человеческая к божественная. Бернардъ въ 5 рачи на Вознесение выражаетъ эту мысль еще съ большею ясностію: "Інсусъ Христосъ есть содине среди ночи... Его плоть, Его человъчество помогають нашему уму понять его Божество. Дущи менъе высовія довольствуются въ делахъ Его видеть только внешность, но души, имъющін болье опытный и болье тонкій смысль, находять въ этихъ двлахъ пищу болье пріятную. Эти двла усладительны по ихъ вившности, но они еще болве усладительны по своему внутреннему вначенію. Інсусь Христось по вившности — прекрасивищий изъ сыновъ человаческихъ, но по внутреннему своему существу Онъ есть блескъ въчного света, превосходящій неивмъримо славу ангеловъ«.

Въ комментаріяхъ Бернарда можно различить три вида духовнаго смысла: смыслъ аллегорическій, аналогическій (т.-е. таннственный) и смыслъ нравственный. Смыслъ аллегорическій состоить въ томъ, что слова Писанія понимаются въ переносномъ вначеніи, именно, по отношенію къ въръ и къ церкви "воинствующей". Въ смыслъ аналогическомъ все Писаніе объясняется по отношенію къ вещамъ небеснымъ. Смыслъ нравственный относить все къ внутренней, къ нравственной жизни человъкъ. Въ своихъ ръчахъ Бернардъ переходить постепенно оть одного смысла къ другому, такъ что, по выраженію Вакандара, "нерадініе его къ смыслу буквальному искупается вполні умноженіюмъ смысловъ тамиственныхъ".

Для уясненія сказаннаго проанализируємь 51 річь на "Півснь півсней". Въ ней толкуются въ духовномъ смыслів слова невівсты:

и подкращите меня марками, опружите меня ябловами, потому что я изпомогаю отъ любве (П. п. 11, 5). Повазань въ пратинхъ словахъ значеніе этого стиха въ свизи текста книги, Борнардъ переходить въ смыслу духовному: "если мы влежимъ, говоритъ онъ, вти слова въ уста перкви, то это будетъ значить, что подъ цевтами и илодами разумвенся ны, всв христіане. Цвёты будуть означать поведеніе нетвердое людей, еще начинающихъ свои подвиги, а плоды-силу и эрълость совершенныхъ. Окруженная этими цветами и плодами, наша Мать, которой Христосъ жизнь и для которой умереть было бы пріобретеніемъ, выносить конечно съ большею отвагою тяжесть своего странствованія. , Если мы перейдень затвив къ смыслу нравотвенному, прилагая цвъты и плоды къ одной душъ, то подъ цвътами нужно чюнимать въру, подъ плодами-двиа... Дъдо всегда предваряется върою, какъ цвътъ необходимо предшествуетъ плоду. Не бываетъ плода безъ цвъта, ни добраго дъла безъ въры... Въ присутствін и вблизи любимаго предмета любовь полна силы; она слабветь въ его отсутствіе. Воть для чего душа требуеть, чтобъ наплади къ ея ногамъ плодовъ добрыхъ дъгь съ благоуханіями въры"...

Приведенный отрывовь достаточно говорить о легкости, съ выкой Бернардъ переходить отъ буквадьнаго смысла къ духовному и отъ аллегорическаго къ таинственному. Истолновавъ во всъхъ этихъ смыслахъ вышеприведенный текстъ, онъ заявляеть, что и еще иной смыслъ можеть имъть это мъсто, который имъ и указанъ въ трактатъ "О любви къ Богу". При такой плодовитости воображенія не удивительно, что онъ могъ составить 86 ръчей только на 2 первыя главы "Пъсни пъсней". Оригенъ толковалъ вту книгу и бл. Іеронимъ говорилъ въ похвалу ему: "Оригенъ, превзошедши весь міръ въ своихъ твореніяхъ, въ толкованіи "Иъсни пъсней" превзошелъ самъ себя". Но о Бернардъ замъчаеть Боссюетъ, что "онъ понялъ сущность объясненія Оригена и превзошелъ своего безсмертнаго учителя тъмъ, что быль наученъ чрезъ божественное помазаніе (onction)".

И не въ одной только "Пъсни пъсней" Бернардъ отыскиваетъ всъ вышеукаванные духовные смыслы. Тоже самое мы видимъ въ его толкованіяхъ 90 псалма—"Живый въ помощи Вышняго". Различныя оцасности, указанныя псалмопівцемъ въ словахъ:— не убоящися отъ страха нощнаго, отъ стралы летящія во диц.

отъ вени во тив преходящия"... онъ прилагаетъ из различнымъ искушеніямъ, которымъ подвергался Інсусъ Христосъ, цълая вселенская церковь и которымъ подвергается во всякое время каждый отдъльный христіанинъ. Отысивая различные смыслы, Бернардъ ни сколько не опасается впасть въ ошибку. "Никакой мудрецъ, говоритъ онъ, не будетъ упрекатъ меня въ приложенів различныхъ смысловъ иъ Св. Писанію, если только истина всегда будетъ нашимъ проводникомъ». Насколько способовъ, напр. одна вода употребляется для нашего тела? Отчего же божественное слово, содержащее нъсколько смысловъ, мы не можемъ присцособлять иъ нуждамъ души"?

Анализируя процессъ аллегорического толкованія Бернарда, изкоторые вритиви подмічають и выділяеть въ своихъ иволівдованіяхъ нісколько частныхъ пріємовъ этого толкованія: мистическое толкованіе пілыхъ фразъ, мистическое толкованіе отдільныхъ словъ,—собственныхъ именъ и чиселъ.

Богатая фантазія Бернарда, основываясь иногда на одной только оразъ изъ какой-либо церковной пъсни или изъ Библін, отроила цваую вартину, гдв отвлеченныя понятія, надвленныя аттрибутами живыхъ личностей, дъйствують и разсуждають, какъ обыкновенные люде. Самый дучшій приміруь такого одицетворенія (цълой фразы) представляеть изъ себя ръчь на Благовъщеніе, толкующая тексть: "милость и истина сратостася, правда в миръ облобываетася". Эти четыре отвлеченныхъ понятія, представленныя въ ръчи въ видъ личностей, являются предълицомъ Божіниъ и отстанвають каждая изъ нихъ свое мевніе относительно судьбы падшаго человъка. Истина и Правда стоятъ за въчное навазаніе грешника; Милость и Мирь требують прощенія. "Я согласна, говорить Истина, что ревность Милости похвальна. Но почему она желаетъ пощадить лучше преступника, чвиъ своюсестру?-А ты, говорить въ отвёть Милость, не щадишь ин преступника, ни своей сестры". Онв соглашаются только тогда, когда Сынъ Божій, Інсусъ Христосъ, береть на Себя искупленіе падшаго человъка чрезъ свою смерть. Такого рода олицетворенія въ ръчакъ Бернарда встръчаются очень часто и иногда они очень повтичны.

Но еще чаще встрвчается другой его пріємъ: мистическое толкованіе открытьныхъ словъ. Въ примъръ можно взять третью

рвчь на навечеріе Рокцества Христова. Она составлена на слова Исхода: "сегодня вы внасте, что придеть Господь, застра увилите славу Его". "Свродня" — это весь Ветхій и Новый Завътв до 2 пришествія. Все это ночь. Посяв 2 пришествія будеть дель. Вь эту ночь придеть Христось, Свять истинаци. Но это пришествів будеть пратновременно. Нумно просвітить свое вонименіе, возмечь свой светильнить Его светомъ, какъ возмигають одинь светильникь оть другаго. Но завсь, на земль, существують три вътра, которые могуть потущеть возженный сергильникь: плоть, діаволь и мірь. Поэтому кужно запрывать его объщие руками, котя онъ и имется: "позводимъ дучене жечь себя, чемъ победить искущеніямъ"... и т. д. Мистификація пеобымновенно содержательна. Менду твив она построена на соноставленін только двухъ словъ: "сегодня" и "завтра" и на сравненін пониманія съ пламенемъ. "Поймавъ это сравненіе, говорить. Ванандеръ, Бернардъ дъйствительно держится за него объеми руками", како оно самъ советуеть это слушателямъ.

Напонецъ, есть изскольно рачей, построенныхъ енинственно на мястическомъ толкованіи собственныхъ именъ. По отношенію въ ветхозавітной исторіи этотъ пріємъ имінсть свой смыслъ. Въ Ветхомъ Завіть ими давалось нащдому члену начальникомъ семьи и обезначало накую-либо существенную черту карантера или выражало его предназначеніе; воебще, выражало внутренній емыслъ жичности. Иногда Самъ Богъ пе предвідвийо назначальния своему избранному и нерідко при этомъ отміняль ими даннее при рожденіи. Мистическое толкованіе танихъ именъ, очевнями, иміть и вікотерое основаніе. Но выходять ужасныя натажи, когда Бернардъ начинаетъ строить свои умозрівнія, основивалев на значеліи имени какого-либо новозавітнаго святаго. Впрочемъ, при богатомъ пестроеній его фалтаріи, ата неестественность теряеть свое непріятное впечатлівніє.

Въ числу рачей этого рода относится изпоторые на слова св. Луки "пославъ бысть", на "Наснь пасней" (напр. 15) и нанеторые изъ наистириновъ. Въ первой гемпли на слова "посланъ бълста". Беринриъ задается вопроссить почему архангелъ. Гаврінлъ посланъ былъ возв'ястить о зачатіи Інсуса Христа, а не ито-либо другой? —И рашаеть это на основаніи этимологическаго значенія имени архангела. Гавріндъ значить "слав Бо-

жін": онъ быль нославь благов вствовать о зачатін І. Христа потому, что Інсусь Христось навывается въ Св. Нисаній также "силой Божіей"; промъ того, онъ долженъ быль подпрывать Двву Марію, испугавшуюся удивительнаго чуда, о которомъ ей возвъщаль. Въ другой изъ этихъ гоменій (т.-е. на "носланъ бысть") объясняется имя Марін, воторое переводится "морская звъзда". "Какъ свъзда, говорить на основания этого перевода Бернардъ, испускаеть дучъ безъ всяваго для себя ущерба, такъ Марін даеть міру І. Христа безъ вреда для своего давства... Эте-та звъзда Іакова, о которой предсказалъ Валаамъ 4. Далье онъ совътуеть ими Марін (звъзды) поминть всьмъ мереплеветелямъ, неходищимся въ опасности, -- вобмъ находищимся въ печаля 137).--Изъясняя имя "Хриотосъ", соответствение словамъ "Пасне пасней": "ими Твое едей изліянный", Бернардь умедобияеть его елею, и съ этого последняго переносить главныя его овойства: свътить, пичать и вречевать на имя Христа 168). Это ими свытило въ апостольской проповын, питаетъ всякаго разимплионато о Немъ и служетъ самымъ върнымъ дъкаротномъ противъ всякой печали. Распрытіе этихъ свойствъ сеставило цвлую задушевную и теплую рвчь.

Всв увазанные пріемы толкованій Бернарда, вколив карактеризующіе его мистическое направленіе, современною гомилетикою приэнаются произвольными и опасными въ произвъди. Полагав ихъ въ еснову процесса раскрытія религіовныхъ и нравстванныхъ истинъ, трудно уберечься отъ опибокъ. И Бернардъ дъйствительно не уберегоя отъ нихъ. Въ настоящее времи нъвестворыя изъ его ръчей, явившихся илодомъ аллегоричеснихъ сопоставленій и мистическихъ умозръній, удивляють неожиданностини. Но вто мало умеляеть его блескъ. Въ его время эти ръчи дъйствовали на публику съ полиымъ успъхомъ, какъ мы это уже и видъля изъ его біографіи. Его въкъ былъ темилії; и онъ самъ, вслівдетніе овесто ригеристическаго аскетивма, болье склопень быль превирять изящную сорму пропосъди. Вотъ причина его промахомъ. Одимо это не отниметь у него первенетвующаго мъста, на загемивсть его вкраць, котерая "бла-

Digitized by Google

Homil' 2.

<sup>149)</sup> Serm. 15 in Cant. -- Cant. --

стить въ лигературной темнотъ XII въна". Еслибы онъ жиль въ XVII въвъ, говорить Вакандоръ, то блестълъ бы не менъе Боссюста и Фенетона. Погребенный во мракт средних въповъ, изолированный отъ соприкосновенія съ великими писателями, онъ не чувствуеть необходимости ваботиться о своихъ компоэнціяхъ; но позволяєть течь своей рачи по вола воображенія: онъ следуетъ вообреженію, вивсто того чтобы управлять ниъ. Въ его ръчахъ неръдко можно замътить игру словъ, и очень часто ходь разсужденія вависить оть случайной связи и даже созвучія откальных выраженій. Поэтому большая часть его рачей мало подходить къ роду ораторскихъ произведеній. Это, по выражению одного критика, "chapitres de morale" 139), правотвенныя наставленія; это мысли автора благочестиваго и мистика, а не слова оратора. Въ нихъ замвчается болве движенія чувства, чемъ мысли, более духа, чемъ красноречія. Можно выдедать изъ общей массы около 10 его рачей на годичные праздники и столько же на кн. "Пъснь пъсней", въ которыхъ Бернардъ заботился о соблюдении правилъ искусства. Во всехъ другихъ случанхъ онъ одается естественному теченію мыслей.

Его слогъ силенъ, но едва ли ему можно приписать изящество и прелесть. Минь въ своемъ "Praefacio generalis" говорить о Бернардъ: "stylus ejus pressus, oratio vivax" 140)... Хотя слогъ Бернарда имветь иногда следы вліянія латинскихъ классиковъ, но въ тоже время онъ обезображенъ изкоторыми грубыми выраженінии и вульгарными оборотами. Бернардъ не довольствуется простыми ссылками на свищенныя книги, онъ усвоилъ всей своей рачи волорить библейского стиля. Это, по нашему мизнію, весьма похвальное качество протестантскими и ватоличесними критиками не одобряется: съ ихъ точки врвнія, Бернардъ этимъ портить свою рачь. Чтеніе классиковъ въ юкости, въ школь Шатильонской, отразилось въ томъ, что онъ часто цитуеть даже въ рвчахъ стихи изъ Овидія, Виргилія и другія. Отъ нихъ онъ воспринять подвижность пореходовъ, чрезвычаймое искусство въ воспроизведени одной и той же мысли не въ различныхъ только терминахъ, но подъ дъйствительно различ-

<sup>139)</sup> Guillon, 84 vol.

<sup>140)</sup> Patrolog. cur. compl. CLXXXII vol. 15 pag.

ными видеми. Однаво этотъ злементъ вліянія илассиковъ вовсе не мирится съ библейскимъ духомъ стиля, преммуществующимъ во всёхъ его литературныхъ произведеніяхъ.

Намъ остается свавать несколько словъ о произношени Бернарда. Простота и безискусственность плана большей части его речей, иногда отсутстве последовательности въ наставленияхъ заставляють думать, что онъ говориль экспромитомъ. Некоторыя частныя фразы, встречаемыя въ речахъ, вполяе подтверждають это заключение. Мы уже приводили месте изъ одной речи на книгу "Песнь пескей", где Бернардъ заявляеть слушателямъ, что онъ долженъ вончить проповедь, по случаю прибытия къ нему постороннихъ людей и желающихъ видеть его. Въ другомъ месте, ногда его равсуждение затянулось дольше обыкновеннаго, онъ обращается къ слушателямъ съ такимъ замечаниемъ: "матерія изобильна; по краткооть времени не позволяеть мите продолжеть больше бестеды" 141).

Лучше же всего въ подтверждение объ импровизации говорить уже приведенное нами выше мъсто изъ первой ръчи на праздникъ "Вовхъ Свитыхъ", гдв самъ Бернардъ разсказываетъ о своемъ подготовления къ проповъди: "всю эту ночь мое сердце согравалось въ моихъ внутренностяхъ, и огонь возжигался въ моемъ размышленіи". Для того, чтобы прочитать заранве написанную проповъдь, такая подготовка была бы совершенно излишия. И вообще казенное произношение по зарание написанной тетради было не согласно съ харантеромъ Бернарда. "Онъ, говорить Ванандоръ, быль, прежде всего, — апостоль, аббать ". Искусство убъждать и волновать сердце достигаеть свой наибольшей силы только въ импровизаціи. Бернардь быль способенъ въ импровизаціи. Священное Писаніе и творенія отцовъ церкви онъ зналъ, по мнънію изследователей, лучше всехъ церковныхъ писателей. Поэтому ему стоило заранве начертить тольно планъ, общій ходъ разсужденія, и съ васедры онъ могь развивать его свободно; частности являлись при самомъ изложенів. Благодаря этому пріему, слово Бернарда назалось искреннимъ и весьма глубоко дъйствовало на слушателей.



<sup>141) 1-</sup>я річь на филип. пость. Си. выше.

Самая онгура Бернарда опособствовала достоинству его произношенія. Біографы говорять, что его фізіономія быда симпатична н въ высшей степени выразительна. Вся вившность выражада особенное достоинство: "дицо сіядо какимъ-то неземнымъ блескомъ... въ главахъ видна была чистота ангела и простота голубя " 142). Извистемъ портретъ Бернарда, писанный замичательнымъ живописцемъ Фра-Анжелиео 141); "при взгляда на этотъ пертреть говорить Вакандаръ, думается, что ты стоишь въ присутствін ангела, одетаго въ воздушную мантію... Свять лица Божія отражается на веей онзіономін". Строгая монашеская дисциплина, чрезиврное воздержаніе, ослабляя физическія силь тыла, тымъ самымъ способотвовали строгому его подчинению и соотвътствію душевнымъ движеніямъ. Голосъ Бернарда быль сильный и гармоническій. Онъ легко приспособдялся и въ обшерной и въ тесной аудиторіи. Но если иногда даже и не слышали его голоса нъкоторые, далеко стоящіе, то они понимали ходъ его мыслей по выражению его физіономіи и по твлодвиженіямъ. Боссюеть, разсказывая о пропов'яди Бернарда въ Германін (предъ 2-мъ врестовымъ походомъ), передаеть, что въ нему быль приставлень переводчикь, такъ какъ самъ Бернардъ не знагь нъмецкаго языка. Но народъ менъе слушаль переводчина, чемъ оратора. Онъ понималь мысли Бернарда изъ его твлодвиженій, не понимая самой річи. Своимъ увлеченіемъ, обнаружившимся во вивщимхъ пріемахъ проповеднивъ заставиль народь шакать.

Въ самыхъ произведеніяхъ Бернарда остались одіды его страстныхъ движеній и сердечныхъ перывовъ. Очень частыя обращенія въ своей душі и тілу, въ слушателямъ, въ отсутствующимъ (his, qui foris sunt) немыслимы въ ръчи, произносимой хладновровно. "Несчастный я, вакой отчеть я долженъ буду воздать о душахъ мні ввіренныхъ" 144)... "О, тіло, не опережай времени: важдая вещь импеть свое время; страдай, чтобы душа работала" 145)... Нівть надобности приводить обра-

<sup>&</sup>lt;sup>842</sup>) Vita secunda, auctore Alano, cap. V.

Вопія съ него приложена въ сочиненію Неандера о Бернардъ.

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup>) 3-я річь на филин. постъ (in Adventu).

<sup>145) 6-</sup>s phus in Advent.

щеній из слупателямъ; они въ наждой ръчи и въ наждой тирадъ. Вакандаръ замвчаеть, что эти обращеніи иногда танъ препрасны и такъ псиренни, что, кажется, ораторъ въ нихъ кочеть "слиться своею душою съ душою слушателей". Обращенія но возмъ людямъ даже и неприсутствующимъ (his, qui foris sunt) повазываютъ особенное увлеченіе проповъдника. Онъ какъ бы воображаеть, что слова его проникають далено за ствны храма и отражаются во всъхъ концахъ міра. "Друзья въка, говорить онъ въ день Пасхи, напрасно получившіе христіанство, вы воздыхали весь пость по Восиресеніи Христовомъ, но зачъчь? Эхъ! затвиъ, чтобъ съ большею свободою отдаться удовольствію. Какое несчастіе! Восиресеніе Інсуса Христа отпроетъ начало безобразіямъ " 146)...

И такіе патетическіе обороты, такія обращенія въ рѣчахъ Бернарда очень часты; присутствіе ихъ можно принять за отмичительный признакъ, за характеристическую черту его проповъдей. Иногда эти обращенія слишкомъ рѣзки. Но это только въ такомъ случав, когда Бернардъ возстаетъ противъ эретиковъ и противъ безиравственности клира.

#### IV.

Чтобы дать по возможности приводение представление о инчиссти Бернарда Клервосскаго, мы, въ заключение, приводенъ въ существенныхъ чертахъ харантеристику его богословотиевания и покажемъ значение его міровозэрвнія дли его эпохи.

По взгляду Неандера, богословское направление Вернарда вполнъ отвъчало потребностямъ его времени. Бернардъ жилъ въ эпоху темную, какъ въ умственномъ, такъ и въ нравственномъ отношения. Съ одной стороны, невъжество всъхъ низшихъ сесловій, большей части высшаго—и даже духовенства порождало суевърів. Съ другой,—нъкоторые проблески раціонализма, проявившіеся среди схоластиковъ, породили ереси. Представители



<sup>144)</sup> Рачь на Паску.

высмаго свътскаго общества и духовные предаты, пользунсь правами осодаловъ, угнотали низиес населене, заботясь тольно о томъ, чтобы устроить свою жизнь, насиольно межно, роскошнае. За роскошью сладоваль разврать и друге пероки:

Въ обоекъ ведакъ умственно-религознаго заблужденія и въ нравственномъ упадкъ Бернардъ ведаль проявленія узкаго эгожема. Эгонямъ по его мевнію, — принципъ всякаго зла. Сустъріе никогда не зарождалось вив эгоняма. Въ лежномъ раціонализмъ эгонстическій элементь играетъ также первенствующую роль. Всв крайнія раціоналистическія ученія и мивнія въ области религіи родились единственно потому, что человъкъ слишкомъ много положился на свой разумъ, въ ущербъ дерковному авторитету. Относительно вліянія эгоняма на упадокъ вравотвенности не можетъ быть и сомизнія.

Бернардь указаль на этоть внутренній источины порчи четоввчества и противопоставиль ему самое родикальное средство. Вся его проповедь и вообще вся литерачурная деятельность. говорить Неандеръ, провозглашала, главнымъ образомъ, примцицъ христіанской любви въ Богу". По мизнію Берларда, это чувство возвышаеть человака надъ грубымъ суеваріемъ и уввимъ практическимъ эгонямомъ. "Если мы изъ любви къ Богу, говорять онъ въ одной изъ своихъ ръчей, откасываемся отъ нашей собственной воли, то не терпемъ ничего, а много вынгрываемъ, потому что мы персивняемъ свою волю же волю лучшую; и то, что было прежде нашею частною волею, далаетоя теперь волею общею. Эта общая воли есть любовь. Какъ челевъкъ, погруженный въ свою собственную водю и не могущій предаться никакому другому чувству, -- какъ онъ можеть имъть сострадание въ своимъ братьямъ? Или опять; какъ тотъ, который любить себя самого, можеть любить благо и ненавидить ало? Я личною называю ту волю, которан у насъ не обща съ Богомъ и другими людьми;--ту волю, гдв двигателемъ нашихъ двиствій является не честь Божія и не благо ближнихъ, но наща собственная выгода. Гнушается ин Богъ, наказываеть ин чтолибо другое, промв этой личной воли? Пусть она перестанеть,и не существуеть больше ада; всв наказанія и мученія предназначены только для этой воли; уничтожьте ее, и не будеть больще для насъ ни накаваній, ни мученій. Личная воли не знасть предъювь; міръ не достаточень для нея; она желасть уничтожить сущность Божества, ибо она желасть чтобы Богь не быль ни мудръ, ни могуществень, ни справедливъ; она желасть, чтобы Богь не видаль зла, чтобы Онь не могь и не желаль наказывать его".

Внутрений миръ, епокойнан въра въ Бога,-вотъ, по мивнію Вернарда, отвуда проистекаеть свободная любовь къ добру. "Ты въ правъ думать, говорить онъ, что твои грвхи могутьбыть прощены только чрезъ Того, противъ Кого ты согращиль и Кто превосходиве зна. Даже должно думать, что Онъ простить тебя, ибо эта увъренность показываеть, что Св. Духъ спустился въ твое севяще". Вывств съ этими принципами онъ поддерживаль мысль, что безъ истиннаго обращения во Христу, безъ вичтренняго перерожденія всв вившніе церемонім были бы только вицемврість, что поканніє и церковная неповідь, хоти они суть средства необходимыя для исправленія, были бы безъ этого безполовинии. "Благочестивое поведение, которое только вижине и наружно, и не сопровождается внутреннимъ расположениемъ. писаль онь, не могие бы существовать съ духомъ Божіниъ. который прониваеть нездв и который обитаеть внутри сердепъ. Подобное поведение -- не другое что, ванъ лицемеріе, старающееся удалить грахи тольно внашне, а не вырвать ихъ внутренно... Такой человакъ не опускаеть ни іоты изъ всего того, что вившне и имъетъ пользу второстепенную: онъ проглатываеть вербиюда, но замвчаеть мушку: нбо въ своемъ сердив онъ рабъ эгонема и честолюбія".

Любовь въ Богу должна быть первымъ и главнъйшимъ чувствомъ во внутренней жизни христіанина. Трактатъ "De diligendo Deo" проводитъ этотъ принципъ, можно сказать, съ безпримърною настойчивостію. Богъ цваь любви христіанской, Онъ же и награда за эту любовь. Причина, по которой мы должны любить Бога, — всъ Его благодъянія въ намъ, начиная отъ творенія и кончая искупленіемъ. Всъ другія расположенія человіна должны проистекать уже изъ этой любви въ Богу 157). Ради любви въ Богу

<sup>147)</sup> Не смотря на свое горячее усердіе въ яроновідавін почтенія въ Божіей



онь должень любить, вопервыхъ, пресвятую Двву Марію, потомъ ангеловъ и, напонецъ, святыхъ. Ко всемъ имъ христіанинъ долженъ обращаться съ молитвою, просить у нихъ ходатайства за насъ предъ Богомъ. При этомъ Бернардъ съ особенною сидой настанваеть на мысли объ общени святыхъ съ оставтимися на землъ. Почти въ важдомъ своемъ панегиринъ онъ развиваеть и доказываеть этоть догмать. Всв члены церкви невидиной соединены связію любви съ своими братьями, оставшимися въ живыхъ, которую они поддерживали между собою на землъ. буручи членами одного и того же общества. Сперть, вижето того чтобы порвать эту связь, уврживие ее. Выдержавъ борьбу жизни временной и получивъ вънецъ жизни въчной, они сохранили о евоихъ слабыхъ земныхъ братъяхъ живое воспоминаніе и помогають имъ высшими силами въ борьбъ, которую последнимъ приходится еще выдерживать. "Святой получаеть благодать славы не для того, чтобы забыть нашу нищету и любовь. Мёсто, гдё онъ обитаетъ, не есть мъсто забвенія; это не вемля, а небо; но пространство небесное не ствсияеть сердець, а расширяеть ихъ. Тъ высшіе духи, которые населнии изначала небо, призирають ин они вемию? Всв они суть служебные духи, посылаемые на помощь твиъ, которые вивють получить небесное наследство. Тъ же которые вышли изъ борьбы, ужели они не знаютъ той земян, на которой сами жили? Теперь, когда они обитають у источника мелосердія, они еще болве милосердны" 148).

Безировственности высшаго общества и духовенства Бернардъ противопоставилъ свою обличительную проповъдь. Но главное значение въ этомъ отношении имъло его иравственное учение, которое выразилось во всей своей широтъ и во всеоружи аргументовъ въ трактатъ "О благодати и свободной волъ". Учение блаж. Августина, строго проводящее принципъ о предопредъле-

Матери, Бернардъ уберегся однако отъ ошибки, которая распространялась въ его время въ католической церкви. Онъ возсталъ съ полною силою своего авторитета противъ мижнія о «непорочномъї зачатіи» Джви Марів. «Я принимаю ея непорочное рожденіе, писалъ онъ; но зачёмъ желать почитать ея зачатіе подъ предлогомъ, что оно предшествовало рожденію. Если такъ, то ми можемъ дойти и до Адама; всё предки ея должны были непорочни» (Ерівт. 174).

<sup>145)</sup> Річь на день «Всёхъ Святих».

ній и толкувнов въ извісеномъ симелі, очень споробетвовью упадку нравственности. Бервардъ смягчаетъ его принцииъ. Мы уже говорили, какую роль въ оправдании человака онъ пришсываеть благодати и свободной воль. Свобода и благодать, по его межнію, объ содъйствують нашему опасенію. Богь дасть благодать, но только свободная воля можеть получить ее; "оогласіе того, вто получаеть, не менње необходимо, чемъ благосвлонность Дающаго". "Безъ благодати изтъ ничего, чтобы спасло, безъ свободной воли ивть микого, кто бы могь быть спасенъ "14"). Нужно различать три свободы: чрезъ первую мы препобъждаемъ необходимость, чрезъ вторую - гръхъ, чрезъ третью убъгаемъ отъ несчастій. Цервая—сида нашей природы, вторая благодать въ этой жизни и третья -- слава въ загробной. Въ силу свободной воли мы желаемь, но въ силу благодати желаемь блага. Свободнан воля заставляеть насъ принадлежать себъ самимъ; добрая, т.-е. облагодатствованная-Богу; влая-демону. Не могущество демона покорило насъ ему но наша воля: благодать подчиняеть насъ Богу 150). Первый человакь до грахопаденія обладаль вполив первою свободою, второю же и третьею онъ обладаль только отчасти. Злоупотребивши первою свободою, онъ потерняъ и остальные два вида свободы; а получить ихъ обратно-не въ его власти. Это не значить, что человъкъ нынъ не способенъ на добро или что наша воля безразлична къ добру. Правда, будучи вполнъ способна ко гръху, наша воля доброе можеть двлать только при помощи благодати; но дары благодати двиствують не безъ насъ; наше сочувствіе "двлаеть добрыя двла достохвальными". Благодать и свобода двйствують въ единствъ. Нельзя говорить, что благодать дълаетъ одно, а



<sup>(49)</sup> Tolle liberum arbitrium et nou erit quod salvetur: tolle gratiam, non erit unde salvetur... Deus autor est salutis, liberum arbitrium tantum capax; nec dare illam nisi Deus, nec capere valet nisi liberum arbitrium. Quod ergo a solo Deo et soli datur libero arbitrio, tam absque consensu esse non potest accipientis, quam absque gratia dantis.

<sup>140)</sup> Liberum arbitrium nos facit volentes, gratia benevolos ex ipso nobis est velle; ex ipsa bonum velle. Libera voluntas nos facit nostros; mala — diaboli; bona Dei... Sine diabolo nostra nos maucipat voluntas; non ejus potestas: Deo subjicit ejus gratia, non nostra voluntas.

свобода другос. Благодать дваасть все въ свободь и свобода двиотвують при посредствъ благодати. Такое ученіе, намъ нажется, очень бливно подходить и къ православному. Оно проведено весьма логически въ трактать: "О благодати и свободной воль", такъ что трактать этоть можно назвать въ накоторомъ родъ научнымъ. Въ немъ авторъ болье, чъмъ въ накомъ-либо другемъ произведени обнаружилъ свою способность къ оплососскому мышленію.

"Вообще, аббать Клервосскій не быль чуждь научнаго метода, не быль врагомъ научнаго знанія", говорить Неандеръ 151). Онъ вооружался только противъ гордой діалектики, господствовавшей въ его время въ противоположномъ лагеръ. Весьма точно онъ выражается объ этомъ въ одной своей ръчи 152): "Петръ и Андрей, сыновья Зеведеевы, и всё другіе апостолы вышли не изъ школъ риторическихъ и философскихъ, и однако Искупитель чрезъ нихъ преподаль спасеніе міру. Ихъ мудрость, большая, чэмъ мудрость всвхъ другихъ людей, не сдвлала изъ вихъ ученыхъ довторовъ; у нихъ была въра и благочестіе. Они возвъщали людямъ дорогу жизни не чрезъ знаніе мудрости чедовъческой; по водъ Божіей, они старадись "безуміемъ своихъ рвчей вести върующихъ къ небу. "Но, прибавляетъ онъ, я очень далекъ отъ порицанія знанія. Не такова моя мысль; я знаю ученыхъ: какъ полезны они для церкви! какъ полезны для наученія простыхъ духомъ и для пораженія противниковъ. Подагая различіе между раціональнымъ употребленіемъ знанія и употребленіемъ зловреднымъ, онъ указываеть три направленія зловреднаго ученія. "Одни, говорить онъ, въ этомъ отношеніи желаютъ знать только для того, чтобы знать, вотъ, дурное любопытство; другіе желають знать для того, чтобы показать свое знаніе; это знаніе — глупое тщеславіе; третьи ищуть знанія только для того, чтобы перемвнить его на золото и почести. Между твив разумное употребление знания состоить въ назидавін себя и другихъ. Тотъ, кто отдается многознанію и пренебрегаеть самымъ существеннымъ, знаніемъ самого себя, тоть

<sup>154)</sup> См. также выше, содерж. рвчей 34-41 на «П. п.».

<sup>162) 2-</sup>я ръчь на день обращенія ап. Павла.

сявдуеть по ложному пути. Зданіе духовное не можеть быть прочно, если оно воздвигнуто не на почет самоуничименія; а ничто не способствуеть такъ самоуничименію духовному, какъ знаніе самого себя. Какъ душа не будеть уничимена, если она обременена грёхами, отягощена тяжестію вемняго тёла и покрыта вемными ваботами? Но если она поднимаеть глава къ милосердію небесному, восхитительный видъ Бога усламдаеть тотчась горечь сознанія себя самое, Итакъ, сознаніе себя самого есть ступень къ познанію Бага, и съ этимъ знаніємъ человъкъ безопасенъ въ области всякаго рода познанія".

Евгоній Корелинъ.

## PBUB

ВЫ СОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО ІОАННИКІЯ, МИТРОПОЛИТА МО-СКОВСКАГО, СКАЗАННАЯ ВЪ НОВОРУКОПОЛОЖЕННОМУ ЕПИСКОПУ ВИССАРІОНУ, 30-10 ІЮЛЯ 1889 ГОДА.

#### Преосвященный епископъ Виссаріонъ!

Первоверховный апостоль Павель, поставивши одного изъ своихъ учениковъ Тимоеся, еще юнаго, епископомъ есескимъ, въ утёшение и обучение писалъ къ нему: "измлада Священная Писания умъещи, мотущая тя умудрити во спасение".

Тебъ, боголюбивый брать, судиль Господь воспріять на рамена свои великое служеніе епископа не въ юности возраста, а въ льтахъ преклонныхъ, когда уже вполив опредължинсь и направленіе двятельности и способы двйствованія. Но новость положенія съ одной стороны, а съ другой неполное, отвлеченное пока знаніе предлежащей тебъ двятельности, могуть возбуждать въ душть различныя недоумънія и смущенія. По чину церковному и по долгу своего званія, обращаюсь къ тебъ съ словами св. апостола въ епископу Тимовею, да послужать они утвшеніемъ и ободреніемъ и назиданіемъ для тебя: "измлада Св. Писанія умъеши, могущая тя умудрити во спасеніе". Изученіемъ Священныхъ Писаній ты упредиль меня на нъкоторое время. Живо помню то время, когда ты, окончивъ курсъ среднято учебного духовнаго заведенія, назначенъ быль для продолженія образованія въ высшее. Припоминаю, съ какимъ уваже-

· 48

нісиъ мы, стоявшіе на одну ступень ниже тебя и также стремившіеся получить высшее духовное образованіе, смотрали на своихъ предшественниковъ, уже достигшихъ этой цван. Съ удовольствіемъ вспоминаю объ этомъ теперь уже старомъ, добромъ времени. При всъхъ недостатнахъ тогдащинго образованія и воспитанія, оно имъдо свои неоцінимыя добрыя стороны. При крайней скудости матеріальныхъ средствъ, старая школа умъла давать такое образование и воспитание, что лучшия силы ея, не гоняясь за матеріальными выгодами, посвящали себя непосредственному служенію св. церкви и въ большинстви случаєвь только дарованія посредственныя, не надъявшіяся занять церковныя долкности, уходили на другія поприща жизни, тогда канъ темерь, при несравненно дучшей внашней обстановна, замачается въ большинствъ случаевъ явленіе прямо противоположное. Получивъ образованіе и воспитаніе въ такой школь и довершивъ его въ высшемъ духовно-учебномъ заведенія, ты поставляещься на самостоятельное служение церкви и обществу, сначала въ качествъ учителя и воспитателя духовнаго юношества, а потомъ приходскаго пастыря церкви. То и другое слушеніе, продолжавшеесн слишкомъ сорокъ дътъ, давало тебъ и возможность и средства самостоятельно уяснять истины Писанія, измлада пріобретенныя тобою въ школъ.

Хорошо безъ сомивнія навыстны тебъ и вст чинопосладованія и уставы церковные. По обычаю добраго, стараго времени, теперь въ прискорбію выходящему изъ употребленія, первоначальное знакомство съ ними начиналось еще въ дътскихъ лътахъ, а изученіе ихъ продолжалось чрезъ весь образовательный курсъ, отъ низшей школы до высшей включительно. Долговременное служеніе твое приходскимъ пастыремъ способствовало разумному, сознательному примъненію ихъ на дълв во всталь разнообразныхъ случаяхъ жизни христіанина.

Не невъдомы, конечно, тебъ и церковным законоположенія и каконы церкви, которыми опредъляется весь строй церковной жизни и блюсти которые объщался ты предълицемъ всей церкви. Изучивши ихъ въ школъ теоретечески, ты при продолжительномъ служеніи пастыремъ церкви имълъ, конечно, много случаевъ и практически примънять ихъ въ различнымъ обстоятельствамъ жизни.

При таких благопріянних условіях не бевъ основанія наше надвяться на благоплодное слушеніе твое въ санъ епискова. Соображенія сін предносились предъ мыоленнымъ вворомъ и ворховнаго правительства Россійской церман, при набраніи тебя во есископа.

Говорю сіе тебъ, боголюбевный брать, не для того, чтобы сдълать тебя безпечнымъ въ предлежащемъ тебт служенія, ило, по выраженію пророка, подложить возглавійца мягва цодъ вояній довоть руки, на которыхъ повойно можно было бы почивать, полагаясь на пріобрътенныя уже свъденія и опытность. Въ области дука ивть неподвижности. Ето не идеть впередь, тоть непобъяно движется навадъ. "Иже не собираетъ со Мною, — расточаетъ", свачалъ Верховный Пастыреначальникъ, Господь нашъ Іпрусъ Христосъ. Досель пастырская твоя двятельность ограничивалась твонымъ кругомъ прихода. Тебя знали словесныя онцы твон, а ты зналь ихъ и могь глашать по имени. При такомъ положения, не составляло особаго труда дать должный отвъть каждому вопрошающему и приличный совыть ищущему ого; теперь кругь пастырской двятельности твоей значительно расширяетоя. Трудио, чтобы не свасать - совствив невозможно, знать жащаго язъ пассымкъ, даже поверхностно. Ополько же потребно проницательности и духовной мудрости, чтобы анать, како подобаеть единому комуждо отвыцавати!

Истины въры Христовой, которыя ты долженъ содержать самъ и которымъ долженъ учить другихъ, опредълены съ возможною точностію и полнотою: онъ непреложны и неизмѣнвы. Отъ осковательно усконвшаго ихъ себъ повидимому не потребуется особаго труда и для передачи ихъ другимъ. Но нужно ли напомнять тебъ о томъ, что и живыя и дъйственныя словеса Божіи могутъ быть обращаемы въ мъдь звенящую и камваль свицала". Исходя не изъ сердца согрътаго теплотою любви, а передаваемыя по намяти холоднымъ разсудкомъ, онъ и на сердца слушающихъ не произведуть благотворнаго дъйствія, а будуть для няхъ только сборнякомъ отвлеченныхъ положеній. Чтобы сдълать ихъ живыми и дъйственными, нужно не только знать ихъ, но и сколь возможно чаще размышлять о нихъ сердцемъ, то-есть почти каждый разъ снова изучать ихъ, какъ еще неизвъстныя.

Церковныя чинопоследованія хорошо известны тебе. Известно

также и то, что они въ разныя времена и въ разныхъ церквахъ и расширялись, и сокращались, и видонзивиялись, не нарушан тъмъ единства въры всъхъ церквей Бомінхъ. Въ наше время, по немощи человъческой, они въ нъкоторыхъ частяхъ своихъ сокращаются. Достойно одобренія смиренное сознавіе своей немощи: "Господь даетъ благодатъ" свою только "смиреннымъ". Но что если это смиренное сознавіе своей немощи притворное, если подъ симъ благовинымъ предлогомъ скрывается наша лъность и небреженіе? Не достойно ли оно въ тажомъ случав осущенія и строгаго взысканія?

Кановы церкви, опредвляющие строй церковной жизни, можно изучить безъ особаго труда, но примъненіе ихъ жь частнымъ случаниъ низни требуеть великой осмотрительности. Достойна, напримъръ, одобренія милость въ ніцупінть милости и нуждаю-MHMCH BY MHIOCIE, HO TOILED TOFAS, ROFAS MHIOCTL ORSSIDARTES безъ нарушенія законовъ правды. Въ противномъ случав медость къ одному, оказанная ему съ оскорбленіемъ правъ другихъ, болъе дестойныхъ, будеть въ отношении въ первому не милостью, а пристрастіємь, а въ отношенім другихъ-нарушепісмъ законныхъ правъ ихъ. Похвальна синсходительность въ слабымъ и немещнымъ, подпадающимъ за свои слабости законной отвътотвенности: "хвалится милость на судъ", сказаль апостоль. Но что если подобная снисходительность, не исправляя виновнаго, дасть ему только средства больше и больше безнанаванно предаваться слабостимъ? Не последуеть ли за симъ деморализація всёхъ? И виновнять такого положенія можеть ли считать себя неповиниымъ предъ своею совъстію и предъ нелименріятнымъ судомъ Божіниъ? Подумай, боголюбезный брать, какая потребна осторожность и околько нужно провицательности, чтобы во всвиъ распоряжениямъ твоимъ, по слову Писанія, "милость и истина срътались, правда и миръ лобывались".

Съ смиреннымъ сознаніемъ недостаточности естеотвенныхъ своихъ силъ и крвикимъ упованіемъ на всесильную благодатъ Вожію, восполняющую недостатки наши, пріими, боголюбевный братъ, жезлъ сей, символъ ввъряемой тебъ власти въ церкви Христовой, и отъ новой почившей на тебъ благодати пренодай благословеніе людямъ Божімиъ.

## РВЧЬ

АРХИМАНДРИТА ВИССАРІОНА, ПРИ НАРЕЧЕНІИ ЕГО ДМИТРОВ-СКИМЪ ЕПИСКОПОМЪ ВЪ МОСКОВСКОЙ СВЯТЪЙШАГО СИНОДА КОНТОРЪ, 1889 Г. ПОЛЯ 27-го \*.

#### Преосвященивашіе архипастыри!

Изволеніемъ Святвищаго Синода и соизволеніемъ Благочестивъйшаго Самодержда я призываюсь въ епископскому служенію. Послъ немалаго и продолжительнаго волебанія ръшился я вступить на поприще сего веливаго служенія. Съ первыхъ дней моего вдовства до послъдняго времени обращаемы были во миз мнотожратные напоминанія и совъты о необходимости и о благонотребности перемънить приходовую службу на другую—высшую. Долго я не ръшался на это, и воть почему. Лъта моей жизни давно уже преполовились. Правда, по милости Божіей, не могу пожаловаться на недостатовъ здоровья; но старость, говорять, сама по себъ бользнь и можеть быть однямъ изъ препятствій въ прохожденію такого многосложнаго служенія, канъ епископское. Затьмъ, предшествующею моею службою я не приготовлень въ начальственнымъ и судебнымъ занятіямъ, свойственнымъ епископу. Страшило меня также принятіе монашества. Я глубово

<sup>•</sup> При нареченіе присутствовали: Высокопреосвященный Іоанникій, митрополить московскій, Іонаеань, архіепископь ярославскій, епископь Іоаннь, члень Синодальной конторы, Александрь, епископь можайскій, и протопресвитерь Успенскаго собора, Н. А. Сергіевскій, члень Синодальной конторы.

убъщенъ въ святости и цълесообразности искони существующаго обычая производить въ епископы почти исключительно монаховъ, о чемъ и публично заявлялъ \*. Епископъ долженъ свътить людямъ не только свътомъ ученія, но в примъромъ строго-христіанской жизни. Но монашество есть дучшая школа для обученія себя такой жизни, для упражненія себя въ требуемыхъ ею подвигахъ духовнаго совершенства. Притомъ епископъмонахъ, не связанный семейными увами, имъеть гораздо больше времени и свободы посвятить себя многосложнымъ двавмъ своего служенія и меньше подвергается опасности злоупотреблять своею властію, чёмъ еслибы онъ заботами о семьё и домаш. немъ хоряйствъ отвлеквемъ быль отъ запятій церковными дълами. Тамъ не менъе не могла не тревожить меня мысль о монашествъ, какъ подвигъ трудномъ. Я разсуждалъ: достанетъ ли мив силь для этого подвига? Могу ли я строго исполнять объты монашескіе? Буду ли я въ нравственномъ отношенім лучше того, чэмъ быль, живя въ мірь? Не буду ли я монахомъ только по имени, а не по жизни, по наружности, а не по внутреннему состоянію? Затинь смущала меня мысль о трудности и великой отвътственности ещесконского служения. На епископъ лежитъ долгъ духовнаго учительства и пастырства. Тотъ же долгъ дежить и на пресвитеръ. Но епископъ долженъ быть не толькосамъ учителенъ и пастыремъ, но и руководить учителей, онъ не только пастырь, но и архипастырь. Онъ отвъчветь предъ Боромъ не только тогда, когда самъ не учить, но и тогда, когда подчиненные ему пастыри небрежно исполняють свой долгь. скить и привидентой при неводени и почточний подпожний подпожности. силь для учительства и пастырства. Преимуществение страшила меня мысль о начальственно-распорядительной и судебной двятельности епископа. Однимъ изъ начальственныхъ дъйствій епискоиской власти служить избрание и определение членовъ причта. На одно и то же мъсто просится, положимъ, десять и болъе чедовъть, а набрать надобно едного. Какъ трудно сдедать этотъ выборъ, когда все они достойны просимаго места, также когда при выборв надлежить руководствоваться требованіями не только

<sup>•</sup> См. Слово при погребеніи пермскаго епископа Антонія, сказанное въ Домскомъ монастырів 1876 г.

справодивости, но и человънолюбія, такъ чтобы ви справодливость въ отношения въ достойнымъ не была оснорблена, ин человъколюбіе въ отношенін къ имъющимъ прайнюю нужду въ немъ (напримъръ осиротъвшему семейству) не было пренебрежно. Не всв изъ просителей, которымъ приходится отказывать въ просъбъ, способны опънить безпристрастие и добресевъстность впископа въ ръшеніи подобныхъ дъль, иные почитають себя обыженными. Какъ во воякомъ случав еписнопу тяжело бываеть видеть, что онъ безъ вины виновать, видеть слевы и недовольство неудовлетворенныхъ имъ, при всемъ его желами сдвлать добро всякому и сознанія невозможности угодить всякому! Еще мукренье судебныя двиа. Случается, что заведять тажбу не только міряне съ служителями церкви, но и свии служители цериви между собою, что последніе, вивсто того, чтобы подавать примъръ миролюбія, иногда враждують между собою. Какъ горько епископу входить въ разбирательство дълъ, не дълаюнихъ чести служителямъ первви! Какъ прискорбно, если посявдніе требують правосудія по всамъ форманть судопроневодотва, не довольствуюсь келейнымъ еписиопскимъ судомъ! Канъ тяжело бываеть для енископа постановлять и утверждать строгіе судебные приговоры! Не исчисляю другихъ затрудненій, представлявшихся мив при мысли о епископскомъ санв и удерживавшихъ меня отъ принятія его. Долго они смущали меня, но настойчивыя внушенія съ разныхъ сторонъ побъдили наконецъ мое смущение. Я подумаль: въ голось людей доброжелательныхъ и ревнующихъ о благъ церкви не слышится ли инъ голосъ Божій, не согращу ли я противъ Господа, не поступлю ли противъ воли Его, если пренебрегу этими внушеніями, если буду стоять на своемъ: "имъйте мя отреченна", если буду повторять одно: не раздъляю вашего мивнія объ ожидаемой отъ меня пользю для церкви. Я не могь долве колебаться. Во мив заговориль долгъ послушанія. Вспомниль я свазанное мев однажды великимъ миссіонеромъ русской церкви, митрополитомъ Иннокентіемъ, вамъчаніе, что между его многочисленными сотруднивами на миссіонерскомъ поприщъ болье благонадежными и полевными ожазывались тв, которые принимали на себя трудь проповеданія Евангелія между невърными по долгу послушанія, съ смиреннымъ сознаніемъ своей неспособности въ этому труду, чамъ

тъ, которые вызвались на него сами, по личному убъщению въ своемъ привваніи. Вспомнивъ эти слова, я подумаль: о, еслибы Господь благословиль и мое послушаніе! Что же насается до затрудненій, вышеуказанныхъ мною, въ никъ я увидълъ побужденіе не въ тому, чтобы малодушно уклоняться отъ нихъ, а въ труду и подвигу, обязательному для всякаго призываемаго въ тому или другому служенію цернви и обществу. Ободряеть меня также то, что епископское служеніе мив суждено начинать подъ твоимъ руководствомъ, благостивищій и опытивищій въ церковныхъ делахъ первосвятитель московской цервви и отецъ мой, притомъ въ знакомой мев средв московскаго духовенства и общества, всегда благоволившихъ во мив. Но нампаче оборраетъ меня упованіе на благодать Божію, оскудівающая восполняющую. Върую, что чрезъ святительское рукоположение сія благодать низойдеть на меня. Мнё остается только пользоваться ея дарами, заботиться о томъ, чтобы они не вотще были приняты мною, нашли во мнв благопріятную почву и принесле чрезъ мое недостоинство ожидаемые отъ меня плоды. Усердивище прошу васъ, архипастыря, споспъществовать вашими молитвами благоуспъшному прохождению предстоящаго мив служения св. цервви.

## ПОУЧЕНІЕ

ВЪ ДЕНЬ СВЯТЫХЪ МУЧЕНИКОВЪ МАККАВЕЕВЪ 1-го АВГУСТА.

Преосвящен. Ниванора, архісинскопа херсомскаго и одесскаго.

Души преведныхъ въ рукъ Господии, якоже души Авраама и Исаака и Іакова, иже праотцы прежде закона, и прадъды Маккавеевъ, нинъ восхваляемихъ отъ насъ. Сін бо Маккавен, вранводушные внуки Аврама, поревновавие вара своего праотца, Авраама, даже до смерти подвизались за благочестие. Благочестно бо восинтавшеся и благозаконно постранавше. они обличние нечестие гордаго царя Антіоха. И ничего не предпочетши изъ временной жизни, ради въчной, все предали Вогу: душу, юный возрасть, разумь, тело мягкое и воздаяніе честоти, сохраненной воспитаниемь. О благочестний корель изъ негоже вы произрасли Маккавен! О матерь святая, родшая равночисленное седмерицы число! Молимъ васъ, Маккавен, съ матерію вашею Соломонією и мудрымъ учителемь Елеазаромъ: егда предстоите Христу Богу, Егоже ради вы потруделись, предежно сотворите мольбу о человвчествъ: творить бо Христось Богь, едика кощеть, и исполнить моденія ваши. (Стихира дневная).

Въ сей день память творимъ святыхъ седми мучениковъ Макжавеевъ, и матери ихъ Соломовіи, и учителя Елеазара. Кто они были? За что мы ихъ ублажаемъ?

Жили они безъ малаго за два въка до Рондества Христова. Вотъ обстоятельства, освъщающія ихъ исторію. Послъ плъненія валилонокаго, богоизбранный іудейскій народъ, возвращенный вър родную зевлю Киромъ и последующими царями персидскими,

никогда уже не возвращалъ себъ государственной независимости; но быль сперва подъвластію царей персидскихъ, затвиъ подпаль владычеству Александра Македонскаго, далве покоренъ быль его преемниками, царями египетскими, а наконецъ и царями сирійсвими, также наследниками власти Александра Македонскаго. Цари персидскіе, Александръ Македонскій и его преемники цари египетскіе оставляли покореннымъ Іудеямъ, болье или менье, свободу исповъдывать отеческую въру ихъ во единаго истиннаго Бога и совершать истинное богослужение во святомъ храмъ іерусалимскомъ. Не разсказываемъ однакоже о бъдотвіяхъ, какія постигали евреевъ и въ это сравнительно еще хорошее время. Но воть подпали они владычеству сирійского царя Антіоха Епифана. Этоть царь, взявъ и ограбивъ Ісрусалимъ и избивъ многія тысячи Іудеевъ, воздвигь злое гоненіе на ихъ въру, въ намъреніи испоренить ее до конца. Антіохъ возымвать намъреніе во всемъ своемъ царствъ, состоявшемъ изъ разношлеменныхъ народовъ, ввести общую языческую религію для того, какъ онъ писаль въ своемъ указъ, чтобы всъ были однимъ народомъ. Между прочимъ Антіохъ повельть Іудеямъ, подъ смертною казнію, прекратить всесожженія и жертвы и возліянія во святилищъ, отмънить субботы и праздники, устроить языческіе жертвенники, рощи и капища, приносить въ жертву свиней и другой скоть, которымъ не гнушаются явычники, оставлять сыновей своихъ необръзанными, и вообще перемънить всв прежнія религіозныя учрежденія, законы, нравы и отеческіе обычан«. Съ царскимъ указомъ по сему предмету приоданъ былъ нвъ столицы сирійскаго царства Антіохіи въ Іерусалимъ какой-то старинъ анинянинъ (должно быть, одинъ изъ оплософовъ анискихъ). Ему поручено было ввести у Гудеевъ языческие обряды богопочитанія, святой храмъ і русалимскій посвятить языческому богу Дію олимпійскому, а храмъ самарійскій, что былъ на горъ Гарезинъ, переименовать въ храмъ Дія страннопрівима, такъ какъ Самаряне были переселенцы изъ Вавилона, Сиріи и Месопотамін. Итакъ въ 168 году до кристіанской эры, крамъ ісрусалимовій превращень быль въ нашище построеніемь, поверхъ жертвенника всесожженій истиному Богу, другаго жертвенника явычесному Дію или Вевсу одимпійсному, и осивернемъ идольсини жертвами. Въ притворакъ храма происходили студодънна

и сладострастимя пиршества. Жертвенника наполнялся ованилии и другими нечистыми жертвами. Языческіе жертвенники поотроены были и мо другимъ городамъ Гуден. Каждый мъсяцъ въ то число, въ ноторое родинся царь, заставляли Іудоевъ присутствоветь при жертвепривошеніямь, и принуждами причащаться жертвенных в вутренностей. Въ праздиле Діониса, вли Бахуса, въ честь этого бога, поведъвалось Гудениъ носить листы плющевые. Для Туденвъ одвивлось невозможнымъ не только хранить свои правдишки и оубботы, но даже просто выдавать себя за Іудоевъ по въръ. Священныя виеги ихъ отыснивали у нихъ, отбирали, рвали и жели. Если же вто скрываль вингу закона, ни заменове обыть въ неполнения вакихъ-лебе законныхъ обрядовъ, текого, согласно съ царскить указомъ, предавали смерти. Такъ разъ допесено было на авухъ женщикъ, что они обръзали своимъ датей: этихъ минденцевъ пов'ясили на сосцахъ несчастныхъ матерай, которыхъ ватьиъ обвели по городу и нетоиъ сбросили со стрым городской. Въдругой разъ узнали, что напоторые Іуден собрадись въ нешерахъ, чтобы тайно праздновать субботу: ихъ совгли, и они, чтобы не нарушить субботу, не оковали никокого сопротивленія.

Воть обстоятельства, среди которыкъ замучены были мудрець Елеазаръ, седмь братьевъ Маккавеевъ и мать ихъ Ооломенія.

Невто Елевзаръ, нев первенствующихъ внижниковъ, мужъ уже состаръвшійся летами, зраномъ лица благоденный, добродътелію превенцица, принужавень быль отпрыто всть овиное насо, которое законъ запрещаль Іудениъ внушать, которое въроятно принесено было въ жертву вдолу. Онъ, славно предъизбравъ смерть лучше, нежеля нечавнотную жизнь, вольною волею полиель на муну. А на летву, которую нельзя было воть наъ дюбви къ закону, онъ плюнулъ. Но беззаконния, приставленые въ жертвъ, ради стародавняго знавомства съ этемъ мужемъ, наединъ упращивали его, чтобы онъ вкусилъ миса, вапос ему дозводено было жеть, которов нарочно для него было бы приготовлено, а только поназаль бы видь, будто опъ вкущаеть жертвенное инсо, накъ повежвно царемъ; чтобы, учинивъ сів. онь избавился отъ смерти, и ради старой съ ними дружбы получить помилованіе. Онь же, воспріявь мысль благую, достойную вовраста, и стерости, и сединь, и честного воспитанія кавое получиль отъ детства, и Богомъ даниаго закона, ответниъ ниъ разсудительно: "хочу лучше, чтобы вы неслали меня въпренеподию. Ибо возрасту нашему недостойно вицемирить, чтобы многіе изъ юныхъ подумали, что 90-льтній Блеаваръ перешель въ въру вношеменниковъ, почему и они, ради моего лицемърія изъ-за маловременной жизни, соблазнятся мною и я навлеку невависть и поворъ на мою отарость. Хоти бы я даже и избавился нынвшней муки человвческой, но руки Всемогущаго не избъгну, на живой, ни умершій. Поэтому лучше нынъ, мужественно разставшись съ жизнію, явлюсь достойнымъ своей старости; а юнымъ оставлю доблестный примаръ, чтобъ они усердно и доблестно умирали за честные и святые законы". Ведущіе же его, ради сихъ словъ, которыя считали безучетвомъ, перемънили свое прежнее благорасположение въ нему на свирапость, и подвергли его бичеванію. Изнемогая въ мукахъ, Елеазаръ застонавъ изрекъ: "Господу, святый разумъ имущему, явно, что имъя возножность избавиться отъ смерти, я тершяю жестокія страданія отъ ударовъ на твлю, а на душь сладко все это претерпъваю страка ради Божія". Такъ подъ ударами старецъ Елеазаръ и кончилъ жизнь, не только юкошамъ, но и миогимъ изъ народа оставивъ свою смерть въ примъръ доблести и въ панять добродетели.

И вопервыхъ, честною своею смертію онъ явиль достоподражаемый примёръ седми братьямъ Манкавеямъ.

Случилось, что эти седмь братьевъ вийств съ матерью были схвачены и принуждаемы предъ лицемъ самаго царя всть противу правиль свиное мясо, за что были мучимы бичами и воловыми жилами. Среди этой муки одинъ изъ нихъ, первенецъ, говорить царю: "чего ты хочешь допытаться отъ насъ? Что вывъдать? Мы готовы скорре умереть, чъмъ преступить законы". Разгитвавшійся царь повельль разжечь сковороды и котлы. Когда они были быстро разжены, царь повельль первому, который говориль, отръзать языкъ и, содравъ со всего кожу, отетьчь оконечности членовъ, на глазахъ прочихъ братьевъ и матери. И когда онъ уже сдълань быль негоднымъ къ жизни по всёмъ членамъ, царь приказаль предать его огню, еще дышущаго, и печь на оноверодъ. Когда паръ подиялся отъ сковороды, прочів братья, витеть съ матерью, поощряли другь друга уме-

реть мужественно, говора между собою такъ: "Господъ Богъ. эрить и о истинь нашей утышается, вань Монсей пость въ нъсни: и о рабъиъ своихъ Боръ угъщится". Когда умеръ первый, повели на поругание втораго и, содравъ ножу съ волосами съ головы его, спрашивають: "будешь ли эсть, прежде чэмъ замучено будеть все тало твое по частямъ"? А онъ отвачаетъ: "нътъ". Тогда и сей по ряду принялъ мученіе, какъ и первый. Будучи же при последнемъ издыханін, говорить: "ты, окалиный, губищь насъ въ настоящей жизни; но Царь міра воскресять насъ умершихъ ради своихъ законовъ, въ воспресении жиеми въчной". Потомъ выведенъ на поруганін третій. Требують, чтобъ онъ выдвинулъ явынь; онъ высовываеть и руки синьо простираеть и мужеотвенно говорить: "отъ неба я это получиль, и ради небесныхъ законовъ я это презираю, отъ неба же уповаю и опять восиріять". Самъ царь и бывшіе съ нимъ удивилисъ великодушію юноши, что ни во что считаль онъ мученія. Когда и сей скончалоя, мучители стали мучить четвертаго. И вотъ уже передъ самою смертію онъ говорить: "лучше быть убитымъ отъ людей и чаять отъ Бога, что Онъ опять воскресить насъ; а тебъ веспресене не будеть въживнь, но въ муку". Посемъ привели пятаго и стали мучить, и онъ, возаръвъ на царя, изрекъ: "имъя власть недъ людьмя, ты смертный дълаешь, что хочешь. Но не думай, что родъ нашъ оставленъ Богомъ-Пожди, и уэришь державу Его". Привели шестаго. Уже начиная умирать, и тоть изревъ: "не обольщайся напрасно. Мы терпимъ это изъ-за себя, согръщивъ предъ Богомъ нашимъ; но ты не думай, что будешь неповиненъ, воздвигши борьбу противъ Бога". Замучили и шестаго. Безмърно же дивная и благія памяти достойная мать, видя гибель семи сыновъ своихъ въ одинъ часъ, выносила эту муку благодушно ради упованія на Господа. Исполненная доблестной мудрости, она каждаго изъ нихъ увъщевала говоря: "не знаю, какъ во утробъ моей вы явились; не я дала вамъ душу и жизнь, не я образовала и члены каждаго изъ васъ, но Творецъ міра, который создаль человическій родь и устрониъ рождение всъхъ. Онъ же и душу и жизнъ паки вамъ возвратить съ своею милостію за то, что вы нынъ сами собою жертвуете ради Его законовъ".

Царь Антіохъ, котя и считель себи унивенныхъ, однаноме пренебрегая поношенія, какія пришлось сму выслушать оть замученных братьевь, обратился уже съ ласкою из самому юному, который еще оставался въ живыхъ. И втого последнито не только убеждаль словами, но и имптвою уверяль, что оделаеть его бо-PRIMIS IN CHARTAUBLING, COMM TOJERO TOTE OTRAMETCH OTE OTECHсних законовъ. Даже клядся, что будеть вивть его за друга. Но какъ юноша сему не виниаль, то парь, призвавъ мать, увъщеваль ее, чтобъ она сама была совътницею юному сыну на спасеніе. Послъ многихъ увъщаній со стороны царя, мать объшала дать советь сыну своему. Но приклонившись из сыну, она говорить: "сынъ мой, пожалый свою мать. Умолно тебя, дитя мое, посмотри на небо и землю и все, что на нихъ; видя урвзумвещь, что Борь сотвориль сіе изъ небытія; также появился и родь человвческій. Не убойся сего мучителя плоти твоей, но будь достоинъ своихъ братьевъ и прими смерть, чтобы миз воспріять тебя оть Бога опять вивств съ братьями твонии въ милости Божіей". И пова ота още говорили это, юноша говорить: "чего ожидаете? Не слушаю повельнія царева, но слушаю повельнія закона, даннаго отцамъ нашимъ чрезъ Монсея. Ты, изобрататель всякой злобы противъ Тудеевъ, не избажишь рукъ Божінкъ. Мы за гръки наши сіе огражденъ. Но коти ради устрашенія и наказанія живый Богь нашь и прогиввался на насъ, однакоже пави примирится съ рабами своими. Я, навъ и братія мон, душу и тыю мое предаю за отеческіе законы, привывая Бога, да будеть вспоръ милостивъ въ Израндю. На мив и на братіи моей престанеть гизвъ Вседержителя, праведно вездвигнутый на весь родь нашь". Тогда царь разъярянся на него яростію еще болье лютою, горьное терян посывнию. Тавимъ образомъ и сей седьмой преставился отъ жизии въ воношеской чистоть, во всемъ уповая на Бога. Посль же сынковъ сожжена была и праведная выть вхъ Соложовія.

Воть за что мы ублажаемъ святыхъ седмь мучениковъ братьевъ Макиавеевъ и доблестную мать ихъ Соломонію и учителя Елеазара. Этотъ праздникъ въ честь ветхозавѣтныкъ мучениковъ принадлежить къ часлу самыхъ древнихъ въ христіанской пернви. Сін ветхозавѣтные мученики были первообрасами воъхъ

жучению в крыстівнению. Первые учители вропов'я дини христівнення безпрерынно прославляли ими въ пъсинки церновными и въ поученики своикъ среди тъкъ грозными обстоятельствъ, въ поторымъ въ первые въка, — въ въка гоненій и мученичества, — выростала коннотвующая юная церковь Христова. Оттого и правдникь сей учреждень съ цервыхъ дней кристіанства.

Перестель им онь быть назвдателень для церкви уже не юной, для церкви нашихъ дней? Да, перестаеть. Но перестаеть только нотому, что мы забываемъ объ этомъ древнёйшемъ праздникъ; забываемъ, кто были седмь братьевъ Манкавеевъ, перестаемъ учиться у нихъ, а еще менте думаемъ подражать имъ. А можемъ ли мы чему-либе поучиться у нихъ? Есть ли что-либе схожее между обстоятельствами ихъ и наместо временя?

Посмотрите, подумайте, за что они были замучены, за что они пожертвовали жизнію? За то, что не согласились нарушить богоуставленный пость своего времени и своего народа. За то, что не хотъли вкусить свинаго ияса. Повидимому, незначительность? Да, повидимому. Но смотрите, накъ за этого кажущеюся незначительностно рядожь стояло все, что было для избраннаго народа Вожія самаго святаго и драгоціннаго. Всть свиное мясо значило нарушить законъ Монсеевъ, который запрещаль это. Значило всть пищу, принесенную въ жертву и посвященную вдоламъ. Значило отнаваться оть жертвоприношеній и священнослуженія Вогу истинному и поплониться богамъ чужимъ языческимъ. Значило допустить, чтобы храмъ единаго истиннаго Бога превращенъ быть въ идольское капище. Значило отвергнуться не только обрядоваго закона Моисеева, но н вравственнаго, значило, терпъть студодиянін и всякую мервость запуствнія даже на мість свять. Значило не только отречься отъ единаго истиннаго Бога, отъ святоотеческой въры, но и отъ своей народности, отъ народнаго обличія, отъ народной самостоятельности, отъ народной самобытности. Въ концъ концовъ эта незначительность, вкушение свимаго идоложертвеннаго мяса, означала всенародную духовную, вфроисповъднуюгосударственную смерть богоязбраннаго народа...

Посмотрите, подумайте, нътъ ли чего похожаго и въ нашей жизни? Вотъ день святыхъ мучениковъ Маккавеевъ стоить какъ

разъ въ предверін христіанскаго, такъ-называемаго Спасова поста. Задайте же себъ вопросъ, ито изъ насъ соблюдаеть, ито не соблюдаеть посты? Не соблюдають очень многіе. Нівоторыя сословія даже за стыдь считають соблюдать. Есть де это незначительность? Воть ужь два въка на Руси, въ нъкоторыхъ иругахъ считалось это незначительностию. Но теперь из нашимъ днямъ послъдствія этой кажущейся невначательности выясняются больше и больше. Посмотрите, подумайте. Несоблюдающие постовъ не отреквются ли отъ церковныхъ уставовъ? Не отрекаются ле во всемъ стров жизни отъ святоотеческих обычаевъ? Не отреваются ли отъ церковныхъ службъ? Не отреваются ли оть самыхъ существенныхъ учрежденій въ христіанскомъ овященнодъйствін, отъ святыхъ тамиствъ, отъ исповъди, отъ причастія? Не унижають ли таниство брака, не ругаются ли надъ священствомъ, не начинають им недвраться даже надъ прещеніемъ? Не отвергаются ли святоотеческой вёры и всёхъ началь христіанской правственности? Не отвергають за бытіе истиннаго Бога? А такъ какъ безъ Божества, безъ религознаго культа, быть человаку нельзя, то не вводится ин у насъ даже идолоповлонство, повлоненіе мамон'в чрева, мамон'в корысти, мамон'в всяческаго чувственнаго наслажденія, мамонь зависти и ненависти ко всему, что выше насъ, что богаче, что благоденственнъе? Не сочиняются ли даже новонамышленныя въры, которыя въ концъ концовъ ведутъ нъ гибели всякой въры въ истиниаго Бога и всякой возвышенной нравственности?

Все это изъ кажущихся незначительностей, изъ мелкихъ съмянъ произрастало, расло и выросло на нашихъ глазахъ въ
большое дерево съ обильными плодами, горечь которыхъ уже
почувствовалась ръзко. Поживемъ, посмотримъ и увидимъ, что
это дерево разрастется еще шире, укоренится еще глубже, а
укоренившись и разросшись заполонитъ, согласно съ пророчествами, и всю землю, намъ спящимъ, намъ бездъйствующимъ,
намъ поблажающимъ во-первыхъ себъ, а далъе и всъмъ и всему.
Мало-по-малу, мы отстаемъ отъ святоотеческихъ обычаевъ,
отъ свято-отеческой въры, отъ святаго Бога святыхъ отецъ нашихъ, поблажая себъ и другимъ, по чувствамъ безразличія и
холодности, безпечности и лъности. Конечно, пова еще имито

не нудить насъ дълать дальныйше шаги въ отступничеству, нивто не преслъдуеть за въру, пона мы еще не дошли до конца. Но далени ль мы и отъ болье тяживхъ временъ? Не видъли ль, не видимъ ли и мы даже вровавыхъ гоненій за въру, не говоря о гоненіяхъ коварныхъ, характера Юліана богоотступника, въ одной изъ самыхъ передовыхъ странъ христіанской Европы? Не видимъ ли такъ-называемой культурной борьбы противъ христіанства въ другой изъ самыхъ передовыхъ странъ христіской Европы? Не провозглащается ли, не осуществляется ли символъ—такъ-называемой борьбы за существованіе не только во всей христіанской Европъ, но и въ нашемъ издревле христолюбивомъ отечествъ? Подумайте, куда мы идемъ? Какъ останоновиться? Какъ удержать себя и другихъ у бездны, въ которую готовы упасть?

Поразительно Евангеліе Христово, какое читается нынъ въ честь святыхъ мучениковъ. "Всякъ, иже исповъстъ Мя предъ человъками", глаголетъ Господь, "исповъмъ его и Азъ предъ Отцемъ моимъ небеснымъ". А исповъдуемъ ли мы Христа предъ людьми? Не стыдимся ли исповедывать Его тамъ, где не стыдились исповъдывать Его наши отцы? "А кто отвержется Мене предъ людьми", глаголеть Господь, потвергуся его и Азъ предъ Отцемъ моимъ, иже на небесъхъа. Не отвергаемся ли мы Христа двлами? Не отвергаемся ли помыслами? Не отвергаются ли нъцыи изъ насъ и словами, и устами, а не только-что сердцемъ и дълами? "Не думайте", глаголеть Господь, "что Я пришель принести миръ на землю; не миръ пришелъ Я принести, но мечъ. Ибо Я пришелъ разлучить человъка съ отцемъ его, и дочь съ матерью ея, и невъстку съ свекровью ея. И враги чемовъку домашніе его ". Сіи слова Господни имъли ясное приложеніе къ жизни въ первые въка христіанства, въ въка гоненій, въ въка юнаго роста Христовой церкви. Посмотрите, не начинають ли ръзко выясняться сіц же Господни слова и въ наши дни среди насъ, во дни явнаго упадка христіанства даже среди христолюбиваго народа? Подумайте воть о чемъ: на нашей памяти, на нашихъ глазахъ наши деды еще горячо и стойко преданы были въръ Христовой и святоотеческимъ обычаямъ; отпы многихъ относились во всему этому уже холодно и безразлично; а дъти и внуки уже ничего не чувствують въ отношеніи къ благочестивой старинъ, кромъ ненависти и пренебреженія, и пренебреженія уже не страдательно-терпъливаго, но ядовитоялобнаго, готоваго разрушать все, что по ихъ мнънію уже отжило и жить мъщаеть...

О мученицы святія! О доблестніи Маккавен, съ приснопамятными матерью вашею и учителемъ Елеазаромъ! "Егда предстоите Христу, егоже ради потрудистеся, прилежно сотворите мольбу о человъчествъ"... Аминь.

## ВОЗЗВАНІЕ КЪ ПРАВОСЛАВНЫМЪ БРАТЬЯМЪ.

Господи, Інсусе Христе, Сыне Божій даждь славу Имени Твоему святому 1). Да любящін Имя Твое вселятся въ Немъ 2). Яко въ Немъ источникъ Живота, во свётё Его узримъ Свётъ 3).

Имя Інсусъ Христосъ принадлежить Спасителю человъческаго рода. Симъ именемъ облеклся всемогущій Творецъ вселенныя, когда снишелъ ни землю, да опасетъ люди своя отъ гръхъ ихъ. Во Христъ Інсусъ совершилось наше примиреніе съ Вогомъ,— и человъкъ получилъ область быть чадомъ Божіимъ. Потому-то: "Нътъ иного имени подъ небесемъ, даннаго въ человъцъхъ, о Немже подобаетъ спастися намъ <sup>4</sup>). Изъ сего выходитъ, что для истиннаго христіанина не можетъ быть ничего столько вождельннаго и любезнаго, какъ сладчайшее имя Его Божественнаго Искупителя — Господа пашего Інсуса Христа. Въ немъ предълъ всъхъ выспреннихъ стремленій нашего безсмертнаго духа;— въчная жизнь и райское блаженство всякаго разумнаго существа.

<sup>1)</sup> Молят. на суб. полунощ. св. Евстратія.

<sup>2)</sup> IIcar. 68-37.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ велик. Славос. на утрени.

<sup>4)</sup> Двин. Апост. 4-12.

Но посмотрите, присные о Христъ братіе, что нъкоторые изъ насъ воздають въ сіи времена безцінному и ни съ чімъ несравнимому имени Господа Інсуса Христа! Разсмотримъ свои нынвшийя произведенія литературы, — и къ удивленію примвтимъ, что на страницахъ оной ръдко гдъ можно встрътить сіе превеликое имя — Інсусъ Христосъ — написанное полными буквами, яко же неотминно подобаеть Ему, какъ Богу, имиющему безконечное превосходство, славу и честь, если и всюду быть превозносиму, то тъмъ паче въ семъ пребожественномъ имени Своемъ, насъ ради человънъ и нашего ради спасенія, Имъ на Себя принятомъ. Между тъмъ, что же мы видимъ? Тогда вакъ было бы прилично вездъ имени Божію написоватися буквами курсивыми, мы вивсто сего почти всюду встрвчаемъ, въ произведеніяхъ современной литературы какіе-то жалкіе обрывки словъ, изображаемые сице: І. Х., І. Хр., Іис. Хрис., Іс. Хр. или І. Христосъ.

Видвије сихъ знаковъ производить тяжелое впечатавије на сердце благочестиваго читателя, которому слышится въ спхъ знакахъ писателей невъдъніе и отсутствіе любви ихъ въ Господу и Спасителю всвиъ вврныхъ благословенно грядущихъ во Имя Его Господне. И въ самомъ дъль,--- вто можетъ прочитать оные зримые внаки, взятые изъ полнаго слога имени Інсуса Христа и особенно написуемые въ раздъльность?!.. Они не дають писателямь своимь душевнаго спасенія и читателей внигь ихъ оставляють безъ мирныхъ плодовъ Святаго Духа. О, Інсусъ Сладчайшій! Свете тихій Святыя Тронцы! Тако ли воздается Тебъ - Создателю нашему и Искупителю отъ разумнаго созданія Твоего? что даже въ написании Твоего Святвишаго вмени полный слогъ умалили, изуродовали, разделили и обезобразили; уже нъть Ему ни вида, на доброты; но видъ написанія его умаленъ и обезчещень паче встать сыновъ человъческихъ вышеозначенными внаками, коихъ не имъетъ возможности прочитать человъкъ малограмотный, а тъмъ паче не свъдущій въ догматахъ Христовой церкви. Это неправедное двиствіе наноситъ оскорбленіе религіозному чувству человъка, потому что въ немъ онъ ясно видить неуважение лица, именемъ твиъ упущаемымъ



<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Св. пророка Исаін, 52 г. 3 ст.

или сокращаемымъ знаменуемаго. Въдь и въ обыкновенномъ ходъ общечеловъческой жизни, никто изъ насъ не будеть почитать привнакомъ уваженія себя, когда его будутъ въ письменности изображать буквами, коихъ прочитать невозможно.

Повтому, возлюблевнъйшіе христівне, члены Христовой Церкви, чада благодати Новаго Завъта! пріндите съмо и, сошедшеся
вкупъ, станемъ предъ величіемъ имени Інсусъ Христова, и общимъ совътомъ равсудивше елико возможно, уразумъемъ Егонеобъятное значеніе въ дълъ нашего спасенія... Нельзя найти
сравненія, коимъ бы можно было выразить ту безпредъльную
тщету, которая является тамъ, гдъ отсутствуетъ имя Господа
Інсуса. Еслибы сказать, что отнять солице въ природъ, или воздухъ ея или же стихію воды: все это такіе предметы, кои не
нивютъ въ сравненію здъсь нивакого мъста.

Богь - Богь въчный, устроивый вонцы вемли, не утрудится, ниже взадчеть; во свъть живый неприступномъ, Источникъ безвонечнаго блаженства и всевозможная полнота неисповъдямыхъ совершенствъ, явленно въ міръ прінде и съ земными яко человъкъ поживе и оставилъ какъ безцънный даръ и залогъ безпредъльной любви нъ человъчеству Свое всемогущее имя Іисусъ, да върующій въ Него спасается, призывающій освящается, молящійся избътаеть козней лукаваго, — и всякій человъкъ да нажодитъ себъ въ Немъ неизмънную радость и безсмертное наслажденіе. Ибо Онъ есть Богь нашъ и нъсть развъ Его спасаяй; творяй великая и неизследованная, славная же и ужасная, имъ же нъсть числа. Имя Господа Інсуса Христа лежитъ въ основанія святой церкви: Основанія бо инаго нивтоже можетъ положити, паче лежащаго еже есть Інсусь Христось 6). Отсюда выходить, что всв церковныя службы, песнопенія, каноны и молитвы утверждаются на имени Господа Інсуса Христа и вращаются овресть Его, какъ планетная система около солнца. Теперь, если отнять имя Господа Інсуса Христа, то должна пасть вся область религія, какъ неизбъжно падетъ и природа при уничтоженіи солица. В'ядь и дерево засохнеть, когда корень поврежденъ, и ручей изсыхаетъ, когда истокъ загражденъ; а тъмъ паче, если отнимуть главу у живаго существа... Но вдесь яв-



<sup>6) 1</sup> Корине. 3 г. 11 ст.

ственно зрится отнитіе главы у христівискихъ народовъ. Ибо, по ивреченію святаго Апостола, Інсусъ Христосъ есть Глава Церкви; но многіе писатели современнаго въка, по своей учености, сокрывая имя Главы въ непонятную тятлу, чрезъ это отнимають оную оть зрвнія и произношенія устнаго, а вибств съ симъ и отъ разумнаго совнанія людей, если не всёхъ вообще, то всёхъ малораввитыхъ, составляющихъ большинство вврующаго общества. И вся Церковь Христова въ своихъ членахъ должна страдать, какъ страждетъ и томится человъкъ при разлученіи души отъ твла; потому что духовная смерть неизбъжно является тамъ, откуда устраняютъ всемогущее и всезиждительное имя Божіе, проливающее изъ себя свъть, жизнь и неистощимые токи благодати.

"Если никтоже можеть реши Господа Іисуса, точію Духовъ Свитымъ " ?), то естественно для всёхъ вёрныхъ чадъ Христовой Церкви имя Інсусъ Христосъ есть источникъ освященія, всегда готовый во устахъ. И всявъ иже вще призоветь сіе имя Господне спасется 8). Изъ непрерывнаго опыта встать святыхъ благоугодившихъ Господу, свидътельствуемъ, что безъ имени Інсуса Христа въ духовной жизни нельзя жить ни единаго мгновенія. Сіе ими Інсусово составляеть самое существо молитвы и есть во всемъ значеніи слова ся дыханіс; если отнято будеть дыханіе, то все христіанство впадеть въ состояніе духовной замертвълости; снова тьма повроеть землю, и мракъ будеть простертъ надъ вселенною; снова небо содълается для человъка недоступнымъ, и человъкъ потериеть все, что только составляеть высокую цель его бытія на вемли; по необходимости онъ долженъ погрузиться въ состояние животной жизни и будеть развивать оную лишь въ предълахъ чувственныхъ удовольствій. Всв подвижники благочестія, мужи духовнаго разума, достигшів возможнаго на земли духовно-правственнаго состоянія, и какъ свътила небесныя просіявшіе на тверди христіанского міра во свитыню дука, достигли своего небеснаго блаженства единственно именемъ Господа нашего Іисуса Христа, къ Которому они прилъпили свою жизнь, дыханіе, помышленіе и озарились отъ Него

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Пр. 10няя. 2 г. 32 сг. Къ Римаян. 10 ч. 13 ст.



<sup>&</sup>quot;) 1 Корине. 12 г. 3 ст.

свётомъ благодати, какъ звёзды отъ Солица Правды. Інсусъ Христосъ, будучи Богъ безпредвльный, пучина святости и полнота всевозможныхъ совершенствъ, не можетъ не освящать приближающихся въ Нему, и пресвятое имя Его въ недрахъ сердца своего содержащихъ и устами исповъдающихъ, также въ умъ, волъ, помышленіяхъ и во всъхъ чувствахъ своего существа, присно память Его имущихъ. И что свазать? Имя Госспода нашего Інсуса Христа есть средоточная держава всего духовно-нравственнаго міра, душа духовъ, животворный свъть человънамъ, жизнь всего живущаго и его дыханіе... но вы изнемогаемъ предъ безконечнымъ предметомъ, -- и кто можетъ оный уразумъть? Не могуть уразумъть имени Інсусова ни весь дольный міръ, ни горній; ни даже оба вкупъ... По свидетельству священныхъ внигъ, Ангельскія чиноначалія, окружающія престолъ Вседержителя, - эти вторые светы, Свету первому предстоящіе, желають пронивнуть въ тайну необычайнаго чудеси, но оно превышаеть ихъ пламенные умы. И никто же знаеть Сына токмо Отецъ ), Иже, вначалъ небеса всесильнымъ словомъ Своимъ утверждей 10). И святый Апостолъ говорить: Тъмже создана быша всяческая яже на небеси и на земли, видимая и невидимыя 11), въ последнія же времена Тоежде Слово плоть бысть и вселися въ ны 12). Это Слово — Богъ и Богочеловъкъ есть Інсусъ Христосъ. Онъ бв искони въ Богу, - вся Твиъ быша, и безъ Него ни что же бысть еже бысть 13).

Теперь уразумъвайте всю важность, пужду и значене для всего міра Божественнаго имени Іисуса Хрпста: отъ человъкъ убо уничиженну, отъ Бога же избранну честну 14); равнаго ко торому ничего нътъ ни на небеси горъ, ни на земли низу. Имя Іисуса Христа, по слову святаго апостола, паче всякаго имени 15) превыше всякаго начальства, и власти, силы, и господства, и всякаго имени, именуемаго не точію въ въцъ семъ, но и въ

<sup>)</sup> Мате. 11 г. 27 ст.

<sup>\*\*)</sup> Ирмосъ Воскр. 7 гласа 2-я пъснь.

<sup>11)</sup> Къ Колос. 1 г. 16 ст.

<sup>12)</sup> Еванг. Іоан. 1 г. 14 ст.

<sup>14)</sup> Еванг. Іоан. 1 г. 2 ст.

<sup>14) 1</sup> Петр. 2 г., 4 ст.

<sup>15) 2</sup> Филип. 2 г., 9 ст.

грядущемъ <sup>16</sup>). И далве тотъ же апостоль о себв свидътельствуетъ: не судихъ что въдъти, точію Іисуса Христа <sup>17</sup>). Коего 5508 лътъ ожидало человъчество, какъ своего Искупителя, и когда Онъ въ смотръніи исполненія временъ <sup>18</sup>) явился на земли, то благоизволиль возложить на себя имя Іисусъ Христосъ. Итакъ, Онъ будучи Богъ боговъ и Господъ господей, Богъ великій и кръцкій и страшный, Которому съ трепетомъ предстоять всъ небесныя чиноначалія, неустыцился, вмъстъ съ человъческою плотію, кромъ гръха, принять на Себя имя Іисусъ Христосъ; такъ почему же нъкоторые изъ современныхъ писателей, какъ бы презирая Божественное имя Іисусъ Христосъ, лишаютъ Его полноты буквальнаго изображенія? Господъ говоритъ: "аще кто постыдится Мене, то и Сынъ человъческій постыдится его предъ Отцемъ небеснымъ"... Смотрите, чтобы не подпасть сему грозному опредъленію небеснаго Судів...

Въ Богопревознесенномъ имени Інсусъ Христовъ для насъ совмъщается все, что только можетъ составлять предметъ самолучшихъ надеждъ и сладостивйшихъ обътованій, какъ настоящей жизни, такъ и грядущаго въка. А будучи таковымъ Оно и должно занимать первое и видное мъсто — гдъ бы ни было: въ сердиъ ли или на бумагъ.

Скорбь намъ есть велія и непрестающая печаль сердцу видіть невыразимое заблужденіе: ничье, никогда имя въ печати не было такъ совращаемо и умаляемо, какъ имя Господа Іпсуса Христа; имена язычниковъ и людей порочныхъ, не только не имъющихъ права на извъстность, но неръдко составляющихъ собою позоръ человъчества, не теряютъ права на пребываніе въ печати своихъ именъ... Но увы! Лишается сей чести единственное имя Іисуса Христа; Ему же, по святому аностолу, поклонится всяко кольно пебесныхъ, земныхъ и препсподнихъ 19). Сынъ Божій, нося на Себе имя Іисусъ Христосъ претерпълъ за животъ міра крестъ и распятіе: иже язвенъ бысть за гръхи наши, мученъ бысть за беззаконія наши. Наказаніе мира нашего

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Къ Ефесеямъ 1 г., 21 ст.

<sup>&#</sup>x27;7) 1 Корино. 2 г., 2 ст.

<sup>19)</sup> Ефес. 1 гл., 10 ст.

<sup>19)</sup> Къ Филип. 2 гл., 10 ст.

на Немъ, явною Его мы вси ноцължовие 30), и Онъ есть сінніе славы Боміей и образъ мпостаєм Его, неомть же всяческая глаголомь силы Своея 21). Но мы боимся и ужасъ объемлеть насъ: дъло непосредственно относится къ мину Самаго Бога, страшнаго во гнавъ Своемъ, и ревнесть имущаго о славъ Пресвятаго имели Своемо! Аще отверветь небо, трепеть прінмуть отъ Него горы, и растають якоме таєть воскъ еть мина отня. Все обратитея въ мичто, если только обратить на земию свой прогитьванный въоръ. Обаче не творить сего: но милуетъ всъхъ и презираетъ гръхи человънамъ въ покаяніе. Любять же сущія вся и ни чесоже гнушаются, яноже сотвориль есть: щадить же вся, яко Его суть, —Владына душелюбець 22).

Итакъ, кристолюбивые людіе Россійской вемли, именемъ Господа нашего Інсуса Христа просимъ изъ васъ въ особенности
тъхъ, кому дарованъ свыше разумъ писать книги для пользы
во спасеніе собратій своикъ, впредь имя Божіе написуйге полнымъ слогомъ, якоме неотмънно подобаетъ ему, а неусъченнымъ,
который не принять въ русскомъ наръчіи. Ревнуйте подражать
первенствующимъ христіанамъ, кои имъли такую неограниченную любовь въ своему Божественному Спасителю, что святъйшее
имя Его Інсусъ Христосъ жельзомъ вжигали на своемъ тълъ,—
и Оно инсалось волотыми бунвамя. Такъ и должно быть! Имя
Божіе есть источникъ неописанной прасоты для всего, — гдъ
только Оно будетъ изображаемо и любовію отъ насъ благочестивыхъ христіанъ поминаємо въ наше спасеніе.

Современныя секты проязопым единственно отъ того, что мало уже гдв имя Спасителя нашего Інсуса Христа стало быть видимо въ нынашнихъ книгахъ, а также и произноснио устами... Еретики говорятъ про машихъ христанскихъ писателей книгъ такъ: "въ Кого они варуютъ, Того имени не проповадуютъ и въ книгахъ не пишутъ!... Такъ на чамъ же удержится ихъ вара? Чтожъ вы скажете на сіе?... Ужели то, что какъ имя Інсуса Христа всамъ извастно, то и писать Его излишне... Но здась то и обнаруживается предъ всами людьми отсутствіе вашей любви къ Спасителю всего міра.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Прор. Исаія 52 гл., 5 ст.

<sup>21)</sup> Esp. 1 r., 5 ct.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Премудр. Солом. 11 гл., 24 ст.

Намъ могутъ возразитъ: почему же въ славянсномъ языка принято сокращение слова и всякое слово въ немъ можетъ быть нашисано модъ титлою?

Это происходило следующимъ образомъ: пишется въ древнихъ исторіяхъ, что въ даленія отъ насъ премена, когда еще не было печатныхъ внигъ, и когда перковным винти для прочности писались на пергамень, то по дороговизнь ошого, для того, дабы какъ можно болъе помъстить словъ на всякомъ листь, допущено было сокращение слоговъ во всей ръчи. Не хотя сте и сдължно по крайней необходимости, но не обощнось безъ вредимиъ для церкви последствій. Появившівся во времена патріарха Никона раскольники нашли въ этомъ одинъ изъ случаевъ иъ отступленію отъ православной христівнской вёры. Они стали писать Божественное имя Спасителя нашего Інсусь не такъ, какъ подобаеть, а просто Ісуев; производили съ православными безчисленные споры, называя истиною всим видимую дожь. Затерялась правильность написанія имени Господа нашего Інсуса Христа и они погрязли въ тинъ заблужденія, своимъ упорствомъ отторгиувши себя отъ единости Христовой церкви и досель восивють въ своемъ отступление отъ православия.

Изъ всего вышескаваннаго нами следуетъ таковое заключение: сладчайшее и нребожественное имя Господа вашего Інсуса Христа должно быть писано не только полными буквами на бумагь, но Оно должно быть написано Духомъ Святымъ на сердце всяваго христіанина. Этому примерть быть поназвить на святомъ Игнатів Богоносце—епископть антіохійскомъ, когда, по растерзаніи его за веру во Христа ав'врыми, нашли цельнымъ сердце его и тамъ златые буквы: "Інсусъ Христосъ", Которому мы все православные христіане понланяемся со Отцемъ и Святымъ Духомъ, нымё и присно и во веки вёмовъ. Аминь.

Місяна августа 13 дня  $\{$  Составители сего C. I. M. I.

| Х Извъстія и | замътви: Годичное  | собраніе Пра-  |         |
|--------------|--------------------|----------------|---------|
| вославнаго   | Миссіонерскаго Об  | щества. — Top- |         |
| жественное   | молебствіе въ Каза | нскомъ соборв. | 398-400 |

#### I Ю ЛЬ-АВГУСТЪ.

| І.—Слово о пользю воспреснаго отдыка. Свящ.<br>Ф. Орнатскаю | 401 —411         |
|-------------------------------------------------------------|------------------|
| II.—Критическій обзоръ главивання шихъ мивлій объ           |                  |
| антихриств. (Окончаніе). П. Орлова                          | 412-442          |
| III Мухаимеданская коспотонія. А. О. Гурева                 | 443-496          |
| IV. — Библейскія женщины                                    | 497-624          |
| VНъмецкій духъ въ русской наукъ церковнаго                  |                  |
| права. Н. Заозерского                                       | 625 - 657        |
| VI. — Бернардъ влервосскій, какъ церковный двятель          |                  |
| н проповъднивъ. Евгенія Коремина                            | 658 <b>—752</b>  |
| VII.—Ръчь высокопреосвященнъйшаго Іоанникія,                |                  |
| митрополита московскаго, сказанная въ ново-                 |                  |
| рукоположенному епископу Виссаріону, 30-го                  |                  |
| іюля 1889 года                                              | 753— <b>75</b> 6 |
| VIII. – Ръчь архинандрита Виссаріона, при нареченіи         |                  |
| его дмитровскимъ епископомъ въ московской                   |                  |
| Святвишаго Синода конторъ, 1889 г. іюля 27.                 | 757760           |
| ІХ.—Поученіе въ день святыхъ мучениковъ Макка-              |                  |
| веевъ 1-го августа, Преосвященнаю Ипканора,                 |                  |
| архівинскока херсонскаго и одвесскаго                       |                  |
| Х.—Воззваніе въ православнымъ братьямъ                      | 771 — 778        |
| XI.—Оглавление II-го тома "Православнаго Обо-               |                  |
| anthria and 1889 ross.                                      | 779 —780         |

Оть Московскаго Духовко-цензурнаго Комитета печаталь дояволлется. Москва. Августа 28-го двя 1869 года.

Цензоръ свящ. Ісання Петропавловскій.

## Въ реданціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующія книги.

- 1. Размышленія о сущности христіансной въры. Соч. Гизо. Переводъ свящ. Н. Серпівнскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 к.
- II. Въчная жизнь. Пувличныя чтенія Э. Навиля. Перев. свящ. Н. Сергієвскаго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.
- III. Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Авинагора, Ософила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ перевода съвъеденіями и примъчаніями свящ. П. Преображенскимъ. М. 1867 г. Цівна 1 р. 25 к., съ пересылвою 1 р. 50 к.
- VI. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять внигь противъ ересей. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ. П. Преображенским». М. 1871. Цъна 3 руб. съ пересылкою.
- V. Вопросъ о зят. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Перев. свящ. Н. Протопопова. М. 1872 г. Ц. 75 в., съ перес. 1 р. сер.
- VI. Чудеса Господа нашего Інсуса Христа. Объяснительныя примъчанія въ евангельскимъ повъствованіямъ о чудесахъ Христовыхъ. Сочиненіе Дублинскаго архіспископа Тренча, переведенное А. З. Зиновьевымъ. Москва. 1883 г. Цъна 1 руб. 30 коп. съ пересыдкою.
- VII. Изъ лекцій по церковному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. І р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ II. Система ваноническаго права: о составъ церковнаго общества. Ц. 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусковъ п. съ перес. 2 р.

- VIII. Ереси и расколы первыхъ трехъ въковъ христіанства. Ч. І. Обозръніе источниковъ для исторіи древивйнихъ сектъ. Пром. А. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 в.
- IX. За двадцать атть священства (1863 1883 г.) Слова и рен пром. А. М. Изанцова-Платопова, заноноучителя Адександровскаго военнаго училища и профессора Московскаго Университета. Москва, 1884 г. Цена 3 р. съ пересылною 3 р. 50 к.
- Х. Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва, 1881 г. Цана 75 к., съ пересылкою.
- XI. Теорія древле-русскаго церковнаго и народнаго пѣнія на осмованій автентическихъ трактатовъ и акустическаго анализа. Сочиненіе Юрія Арнольда. Москва, 1880 г. Цъна 2 руб. съ пересылкою.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНТЕ

# ВЪ 1889 ГОДУ ИЗДАЕТСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Подписная пана на годовое изданіе съ пересылкою — нь

Россін 7 руб., за границею 8 руб.

Подписка принимается: въ Москев, у редактора журнала протојерея при церкви Осодора Студита, у Никитскихъ вороть, П. А. Преображенскаго в у извъстныхъ книгопродавцевъ; въ Петербургъ — въ книжномъ магазинъ Тузова. Иногородные благоволять адресоваться исключительно такк: в редакцію «Православнаго Обозрівнія» въ Москві.

Просимъ обратить особенное вниманіе: желая облегчить пополнение церковныхъ библіотекъ и библіотекъ учебинь заведеній духовнаго в'ядомства и министерства народнаго просв'вщенія, для коихъ «Православное Обозр'вніе» рекомендовано учебнымъ начальствомъ, редакція «Православнаго Обозрѣнія» находить возможнымь доставить подписчакамъ это изданіе за 1878, 1881, 1882, 1883, 1884 и 1885 гг., по следующимъ понименнымъ ценамъ: для выписывающихъ его за одинъ какой-либо годъ-пять руб., за два годасемь руб.; за три-десять руб., за четыре-тринадцать руб., за пять леть — семнадиать руб. за шесть леть двадиать одинь руб. съ пересылкою.

Экземиляры «Правосл. Обозр.» за 1886 п 1887 гг. ост разошлись; за 1888 годъ остается прежняя — семь руб.

## ВЪ РЕДАКЦІИ МОЖНО ПОЛУЧАТЬ:

Оставшіяся въ небольшомъ поличествів виземилирова Писави мужей апостольскихъ, изданкыя въ русскоиъ переводѣ со введенівия и примъчаними из нимъ слящ. П. А. Преображенскияз. Цана съ пересыякою 2 р.—Кром'в того;

 Указатель из "Православному Обозранию" за одиниализа. лвть 1860—1870 гг., составленный П. А. Ефремовымъ. Цэль

Указателя 75 п., съ пересылкою 1 р.

2) Псалтирь въ новомъ славлискомъ перевода Амиросія (Зертисъ-Каменскаго) врхјенископа Московскаго. Москов 1878 г. Цана 50 коп.

Редакторъ-издатель прот. П. Преображенский.